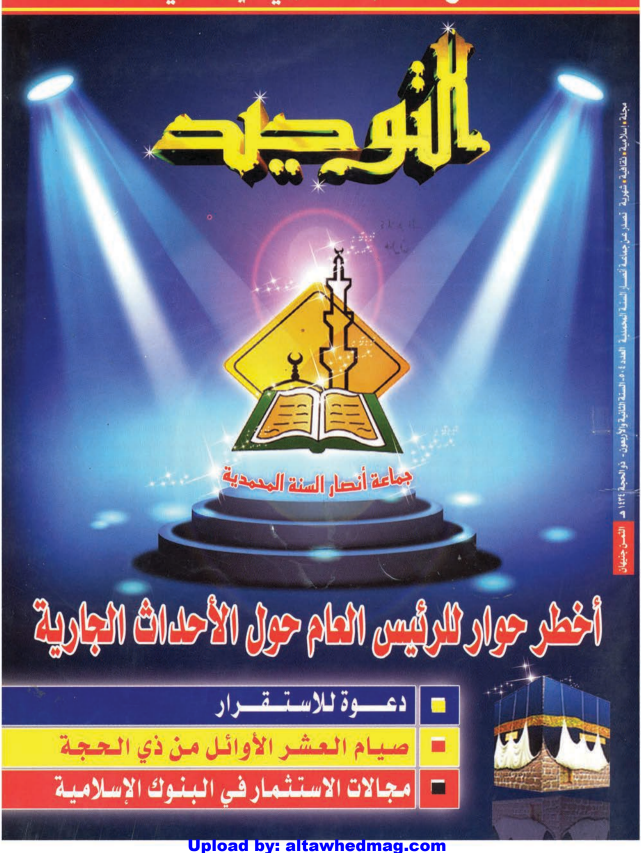
## وقفات مع خطبة النبي عَلَيْكُ في عرفات





فاعلم أنه لا اله الا الله

صاحبة الامتياز

جماعة أنصار السنة المحمدية

رئيس مجلس الإدارة

د.عدد الله شاكر الجنيدي

الشرف العام

د. عبد العظيم بدوي

اللجنة العلمية

جمال عبد الرحمن معاوية محمد هيكل د. مرزوق محمد مرزوق

٨ شارع قولة عابدين. القاهرة ت:۲۲۹۳۰۱۷ فاکس ۱۲۲۰۲۰۱۷ ت

السريد الالكتروني MGTAWHEED@HOTMAIL.COM

GSHATEM@HOTMAIL.COM

#### قسم التوزيع والاشتراكات

TTATTOIVE

ISHTRAK.TAWHEED@YAHOO.COM

المركز العام:

ماتف :٢٧٥٥١٩٣٦-٢٥٤٥١٩٣٢ WWW.ANSARALSONNA.COM

#### بشرى سارة

تعلن إدارة المجلة عن رغبتها في تفعيل التواصل بينها وبين القراء في كل ما يتعلق بالأمور الشرعية لعرضها على لجنة الفتوى ونشرها بالمجلة على البريد الإلكتروني وتالي: q.tawheed@yahoo.com

### السلام عليكم

## لا ضرر ولا ضرار، ودعوة للاستقرار

إلى من يقودون حملة عدم سداد فواتير الاستهلاك الكهربائي والمداه والغاز، بالتظاهر تحت لافتات: «مش دافع»!! أليس بينكم ويين هذه الشركات عقود؟ فأبن الوفاء بالعقود؟! والله تعالى بقول: «يَتَأْنَهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا أَوْفُوا بِٱلْمُقُودِ » [المائدة: ١]، أم أنكم غفلتم عن كلام الله؟!

وإلى من يتسببون بقصد أو بغير قصد في إسقاط اقتصاد البلاد، لبؤثر على محدودي الدخل والفقراء، ومعه تسقط الحكومة الحالبة! ثم ماذا بعد سقوطها؟! وما نوع الحكومة التي ستأتى بعدها؟! ومَن يحمل وزرَّ المتضررين منَّ الفقراء والمساكين من جراء سقوط الحكومة «أي حكومة» و اقتصادها، أم أنها الفوضي؟!

ومن يحمل وزر إضعاف مصر حملة أمام أعدائها؟

نخشى أن يكون هذا مكرًا سبئا عاقبته كما قال رب الخلائق: «وَلَا يَحِيقُ ٱلْمَكُرُ ٱلسَّتِيُّ إِلَّا بِأَهْلِهِ. \* [فاطر: ٤٣]، ويقال أيضا: هل ضمنتم إغلاق أبواب الرزق؟! وهل تملكون بسط الرزق وقبضه؟! وهل تقدرون أن تمسكوا الرحمة عن العباد إذا فتح الله للناس من رحماته؟!

اجعلوا عملكم لله وبالله بكن خيرًا لكم، بدلاً من اللعب على صناعة ثورة فقراء وحياء، فقدوا أرصدتهم من المال والمتاع، لتصفقوا على هتافاتهم: «الشعب بريد، خمسة حنيه رصيد!!».

التحرير

र्रियान्त १० लिल्डिन्ड यागिर्द्ध यागिर्द्ध विभिन्न १३० CACALINE COMENERALIS OF WELL STONE

مفاجأة كبري

السنة الثانية والأربعون العدد 206 ذو الحجة 1878

### 'في هذا العدد''

أفتتاحية العدد: الرئيس العام حوار التوحيد؛ رئيس التحرير باب التفسير، د. عبد العظيم بدوي باب السنة: د. مرزوق محمد مرزوق درر البحار؛ على حشيش باب التراجم : صلاح نجيب الدق منبر الحرمين : عبد المحسن القاسم الحج عنوان العبودية : أسامة سليمان دراسات قرآنية : مصطفى البصراتي باب الفقه ، د . حمدي طه عواحة التوحيد: علاء خضر دراسات شرعية : متولى البراجيلي القصة في كتاب الله : عبد الرزاق السيد عيد وباب الاقتصاد الإسلامي ودعلي السالوس 2 % باب السيرة : جمال عبد الرحمن 59 تحذير الداعية من القصص الواهية: على حشيش المذهب الوسطى لأبى الحسن الأشعري في توحيد الصفات: د. محمد عبد العليم الدسوقي OV التربية الإيمانية: د. أحمد فريد باب الفتاوي

عبد العزيز مصطفى الشامي

كيف نجعل الأشقاء أصدقاء:

القناعة : د. السيد عبد الحليم

رئيس التحرير جمال سعد حاتم مدير التحرير الفني

حسين عطا القراط

سكرتير التحرير

مصطفى خليل أبو المعاطي

الاخراج الصحفي

أحمد رجب محمد



#### ثمن النسخة

مصر ۲۰۰ قرشاً ، السعودية ٦ ريالات ، الامارات ٢ درهم ، الكويت ٥٠٠ فلس، المغرب دولار أمريكي ، الاردن ٥٠٠ فلس، قطر٦ ريالات ، عمان نصف ريال عماني ، أمريكا ٢ دولار ، أوروبا ٢ يورو

#### الاشتراك السنوي

۱- في الداخل٣٠ جنيها بحوالة فورية باسم مجلة التوحيد على مكتب بريد عابدين مع إرسال صورة الحوالة الفورية على فاكس مجلة التوحيد ومرفق بها الاسم والعنوان ورقم التليفون

٢- يق الخارج ٢٥ دولاراً أو ١٠٠ ريال سعودى أو مايعاد لهما.

ترسل القيمة بسويفت أو بحوالة بنكية أو شيك على بنك فيصل الاسلامي فرع القاهرة . باسم مجلة التوحيد . أنصار السنة ، حساب رقم ١٩١٥٩٠/ ،

ماجال مسير المرتواع عامي مسير البرسي المرتواع والمراهبي والمراهبي والمرتواع عامي ومرتواع والمرتواع والمرت

التوزيع الداخلي : مؤسسة الأهرام وفروع أنصار السنة المحمدية مطابع الأهرام التجارية عقليوب مصر

منفذ البيع الوحيد بمقر مجلة التوحيد الدور السابع

**Upload by: altawhedmag.com** 



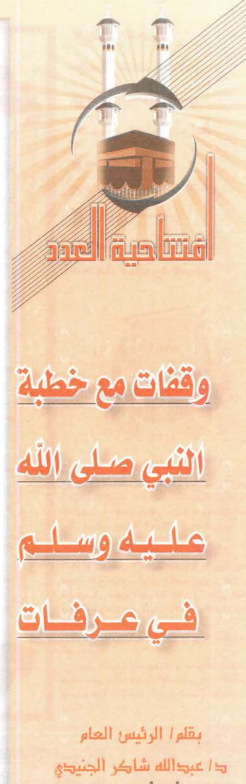
ففي يوم عظيم مبارك من أيام الله تعالى، اجتمع فيه شرف الزمان والمكان، وهو يوم عرفة خطب رسول الله صلى الله عليه وسلم في جمع من أصحابه- لم يجتمع مثله له قط- خطبة بليغة، عظم فيها حرمات الله وشعائره، وبين فيها الحقوق والواجبات، ووضع مأثر الجاهلية تحت قدميه، وأوصى بالنساء خبرًا- صلوات الله وسلامه عليه-.

وقد تضمنت هذه الخطبة مضامين شريفة، وأشارت إلى قواعد شرعية عظيمة، أرى ضرورة أن يهتم المسلمون بها، وأن يفقهوا معناها، خاصة في مثل هذا الزمان الذي خفيت فيه كثير من السنن، وانتشرت فيه الأهواء والبدع.

#### ومن أهم ما اشتملت عليه هذه الخطبة العظيمة ما يلى: أولا: حرمة الدماء والأموال والأعراض:

وهذا واضح في قوله - عليه الصلاة والسلام-: «إِنَّ دَمَاءَكُمْ وَأَمْوَالِكُمْ وَأَعْرَاضِكُمْ عَلَيْكُمْ» [صحيح مسلم ١٢١٨]، وبدأ النبي صلى الله عليه وسلم بتحريم الدماء لخطورة الخوض فيها، ووجود من يتجرأ على ذلك، وقد ربط صلى الله عليه وسلم حرمة الدماء بتعظيم الزمان والمكان، وحرمة مكة ويوم عرفة وشهر ذي الحجة؛ ليكون تعظيم الدماء أوقع في النفوس، وهذا واضح في قوله عليه الصلاة والسلام: «كَحُرْمَة يَوْمِكُمْ هَذَا في شَهْرِكُمْ هَذَا في بُلدكمْ هَذا». قال النووي رحمه الله في شرحه لهذه العبارة: «معناه أن الدماء متأكدة التحريم شديدته، وفي هذا دليل لضرب الأمثال وإلحاق النظير بالنظير قياسًا». [شرح النووي على مسلم ١٨٢/٧].

وقد كرر ذلك صلى الله عليه وسلم مرة أخرى في قوله: «وَدَمَاءُ الجاهليَّة مَوْضُوعَة، وَإِنَّ أُوِّل دُم أَضْعُ مِنْ دَمَائِنا دُمُ ابْنِ رَبِيعَةً بْنِ الحارِثِ كَانَ مُسْتَرْضَيِّعًا فِي بَنِي سَغْد فقتلتُهُ هُذَيْلِ». وقد وردُت أيات كثيرة في القرآن الكريم ينهى الله تبارك وتعالى فيها عن قتل النفس التي حرّم قتلها إلا بالحق، ومن ذلك ما جاء في قوله تعالى: "منَّ أَجَل ذَلِكَ كَتَبْنَا عَلَىٰ بَنِيَّ إِسْرَءِيلَ أَنَّهُ، مَن قَتَكَلَ نَفْسًا بِغَيْر نَفْسٍ أَوْ فَسَادٍ فِي ٱلْأَرْضِ فَكَأَنَّمَا قَتَلَ النَّاسَ جَمِيعًا » [المائدة: ٣٢]. ومعنى الآية: أنه بسبب الجرم والقتل الذي وقع في أحد ابنى آدم ظلمًا وعدوانا كتب الله ذلك على بنى إسرائيل، والمقصود منه تعظيم قتل النفس والترهيب من الوقوع في ذلك، وما كتب على بني إسرائيل في ذلك بشيمل هذه



www.sonna banha.com

العدد عدى السنة الثانية والأريعون التوليد

الأمة، وقد قيل للحسن البصري: «أهي لنا يا أبا سعيد كما كانت لبني إسرائيل؛ فقال: إي والذي لا إله غيره كما كانت لبني إسرائيل، وما جعل دماء بني إسرائيل أكرم على الله من دمائنا؟!». [تفسير الطبري ١٣١/٦].

وقد ذكر ابن كثير عن الأعمش وغيره، عن أبي صالح، عن أبي هريرة قال: «دخلت على عثمان يوم الدار، فقلت: جئت لأنصرك وقد طاب الضرب يا أمير المؤمنين، فقال: يا أبا هريرة، أيسرك أن تَقْتُل الناس جميعًا وإياي معهم؛ قلت: لا. قال: فإنك إن قتلت رجلاً واحدًا فكانما قتلت الناس جميعًا، فانصرف مأذونًا لك، مأجورًا غير مأزور، قال: فانصرفت ولم أقاتل». قال الشيخ أحمد شاكر – رحمه الله– معلقًا على هذا الأثر: «هذا الخبر لم يبين الحافظ ابن كثير مخرّجه، وقد رواه ابن سعد في الطبقات، مخرّجه، وقد رواه ابن سعد في الطبقات،

[عمدة التفسير ١٣٠/٤].

وقال الشيخ محمد رشيد رضا: «فالآية تعلمنا ما يجب من وحدة البشر، وحرص كل حياة الجميع، واتقائه ضرر كل فرد انتهاك حرمة الفرد، والقيام بحق الفرد من حيث إنه عضو من النوع، وما قرر له من حقوق المساواة

في الشرع، قيام بحق الجميع». [تفسير المنار ٣٤٩/٦].

وقال تعالى في وصف عباد الرحمن: «وَالَّذِينَ لَا يَسْتُلُونَ النَّسُ الَّتِي حَرَّمُ اللَّهُ لَا يَنْتُلُونَ النَّسُ الَّتِي حَرَّمُ اللَّهُ الْمَا يَالَعُسُ الَّتِي حَرَّمُ اللَّهُ اللَّهِ عَلَيْهُ الْمَا اللَّهِ عَرَّمُ اللَّهُ اللَّهِ عَلَيْهِ وَالْمَا اللَّهُ يَعْمَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَلَمَّنَهُ وَاللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْهِ وَلَمَّنَهُ وَاللَّهُ عَلَيْهِ وَلَمَّنَهُ وَاللَّهُ عَلَيْهِ وَلَمْ اللَّهُ عَلَيْهِ وَلَمَّنَهُ وَأَعَدُّ اللَّهُ عَلَيْهِ وَلَمْنَهُ وَأَعَدُّ اللَّهُ عَلَيْهِ وَلَمْنَهُ وَأَعَدُّ اللَّهُ عَلَيْهِ وَلَمْنَهُ وَأَعَدُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَلَمْنَهُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَلَمْنَهُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَلَمْنَهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَمْنَهُ وَالْمَلِيمُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَلَمْنَهُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَلَعْمِ اللَّهُ عَلَيْهِ وَلَمْنَهُ الْمُونِ اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَمْنَهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَا اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَاهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَاهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَاهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَاهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَا اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَالَهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَا الْمُولِدِ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ الْمُولِدِ اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَا الْمُولِدُ الْمُولِدُ اللَّهُ الْمُولِدُ الْمُلْمُ الْمُولِدُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَالْمُولِدُ الْمُؤْمِنَ الْمُولِدُ الْمُولِدُ الْمُؤْمِ اللَّهُ عَلَيْهُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِ الْمُؤُمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ

ولشدة الوعيد الوارد في هذه الآية اختلف العلماء في قاتل المؤمن عمدًا، هل له من توبة أم لا؟

والراجح قبول توبته إن شاء الله تعالى. قال الشوكاني رحمه الله: «وقد اختلف العلماء هل لقاتل العمد من توبة أم لا توبة له؟ فروى البخاري عن سعيد بن جبير قال: اختلف فيها علماء الكوفة، فرحلت فيها إلى ابن عباس فسالته عنها فقال: نزلت هذه الآية: « وَمَن يَعْتُلُ مُؤْمِثُ الْمُعَمِدُ » [النساء: هذه الآية: « وَمَن يَعْتُلُ مُؤْمِثُ الْمُعَمِدُ » [النساء: الجمهور إلى أن التوبة منه مقبولة، واستدلوا الجمهور إلى أن التوبة منه مقبولة، واستدلوا بمثل قوله تعالى: «إنَّ المُسَنَّتُ يُذُوبِّنُ السَّيَّاتِ » [هود: الشيورى: ٢٥]، وقوله سبحانه: «وَهُواللِّي يُمِّلُ النَّوِيةُ عَن عَالِمِ» [الشيورى: ٢٥]، وقوله جل وعلا: «وَيَعْفُرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاهُ » [النساء: ٤٨].

وقالوا أيضًا: والجمع ممكن بين آية النساء هذه وآية الفرقان، فيكون معناهما: فجزاؤه جهنم إلا من تاب، لا سيما وقد اتحد السبب

وهو القتل، والموجب وهو الوعيد بالعقاب، والحق أن باب التوبة لم يُغلق دون كل عاص، بل هو مفتوح لكل من قصده ورام الدخول من قصده وإذا كان الشرك وهو أعظم الذنوب وأشدها تمحوه التوبة إلى الله، ويقبل من صاحبه الخروج منه والدخول في باب التوبة، فكيف بما القدير (١٩٩٨).

قلت: والذي عليه جمهور أهل السنة أن كل ذنب دون الشرك بالله يغفره الله لمن بشاء من عباده ولو بدون توبة؛ لقوله تعالى: «إِنَّ الله لَا يَضْفِرُ أَن يُثَمَّرُ هِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ قَلِكَ » [النساء: ٤٨].

وقد عظم النبي صلى الله عليه وسلم شأن الدماء في أحاديث أخرى كثيرة كقوله صلى الله عليه وسلم: «أول ما يُقضى بين الناس يوم القيامة في الدماء» [البخاري: ٢٨٦٤]. وحديث أبي هريرة رضي الله عنه: «اجتنبوا السبع الموبقات». وذكر منها: «قتل النفس التي حرم الله إلا بالحق». [البخاري: ٢٧٦٦]، وعن ابن عمر رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «لن يزال المؤمن في فسحة من دينه ما لم يصب دمًا حرامًا». [البخارى: ٢٨٦٦].

है एड कि प्रमुक्त करियर है

े अंदिन शिक्ष विद्यापित व

والأحياض وأهلوم حيطة

الله طاوه في قال المحسأ الماليا

ويها العالي حساماً ه

وعن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «لا يحل دم امرئ مسلم بشبهد أن لا اله الا الله وأنى رسول الله الا باحدى ثلاث: النفس بالنفس، والثب الزاني، والمارق من الدين التارك للحماعة» [البخاري: ٦٨٧٨].

وهذا غيض من فيض في حرمة الاعتداء على الأنفس سواء كان بالقتل أو الطعن، أو السب والإهانة، ويدخل فيه تحريم الثار.

ولو تأمل المسلمون ذلك ما تعدى أحد على أحد، وما سُفكت الدماء، ولا أدرى كيف يتحرأ أحد على مثل ذلك بعد هذه التحذيرات، وبا لبت الظلمة الذين يسفكون الدماء يغير حق، والذين وضعوا في قوامسهم ومناهمهم اغتيال

> وقتل مخالفتهم يرتدعون عن الدماء والولوج فيها بعد هذا الوعيد.

#### تحريم الاعتداء على أموال الأخرين

وقد حاء في كلام النبى صلى الله عليه وسلم حرمة الاعتداء على الأمو ال بعد الدماء معاشرة؛ وذلك لأن الأموال سيبيل للعمران والحياة الكريمة في ظل الايمان، وقد حرم الله علينا أن يأكل يعضنا مال يعض سواء كان

بالنهب أو السرقة، أو الغصب، أو الاحتبال. قال الله تعالى: « وَلَا تَأْكُلُواْ أَمُوالكُمْ بِيَنَكُمْ بِٱلْيَطِلِ وَتُدْلُوا بِهَا إِلَى لَلْحُكَّامِ لِتَأْكُلُواْ فَرِيقًا فِنْ أَمُولِ ٱلنَّاسِ بِٱلإِثْمِ وَأَنتُمْ تَعْلَمُونَ \* [العقرة: ١٨٨]، ومن شان أكل أموال الناس بالباطل أن يغرس الحقد في القلوب، وبزرع التباغض في النفوس، وعندئذ ستنتشر الفوضي ويفسد النظام، وتحتل حوانب الحياة بين الناس، وعلى المسلم أن يعلم أن المال المحرم لا يكاد تُنتفع به، وإن انتفع أحد به كان انتفاعه مشوبًا بالكوارث والفواحع، وما سيلقاه مستحلها عند ملاقاة ريه ومولاه أعظم وأشد، فالحذر الحذر يا أهل الإيمان.

ORMAN

أما تحذيره وتحريمه صلى الله عليه وسلم للاعتداء على الأعراض فيكتفي فيه يما حاء في كلام المعصوم صلى الله عليه وسلم في خطبته السالف ذكرها.

#### ثانيًا: القضاء على كل مظهر من مظاهر الجاهلية:

وهذا واضح في قوله صلى الله عليه وسلم في خطيته: «ألا كل شيء من أمر الحاهلية تحت قدمي موضوع» [صحيح مسلم ١٢١٨]. وفي هذا تحقير شديد لكل أمر من أمور الحاهلية، وعلى رأس الأمور التي كان عليها الحاهليون: الشرك في عدادة الله تعالى، وهو أعظم الذنوب على الإطلاق، والله لا يغفر لمشيرك أبدًا ينص كتاب الله الكريم، قال الله تعالى: « إِنَّ اللَّهَ لَا يَغُفُّ أَن يُثُمِّ إِلَّا اللَّهِ عَلَيْ أَن يُثُمِّ إِلَى اللَّه وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاءُ » [النساء: ٤٨]، وقد وقع - وللأسف الشديد- يعض الناس في مظاهر شركية، ولم يحذروا هذا الذنب العظيم، بل ان بعض الدعوات لم تهتم بقضية التوحيد، وتعبيد العبيد لرب العباد!!

> हि हिए किया अपने भारत 20200 CUCIEN 2 desil 1000 MANASA CERNOS DERNAM CONTRACT MASSON CORMY MESSAN OF SEL SUN WELLE WE

وقد أشار النبي صلى الله عليه وسلم في خطبته إلى بعض مظاهر الحاهلية بالموضوعة، ومنها دماء الحاهلية، وذكر منها دم ابن رسعة بن الحارث، كان مسترضعًا في بني سعد فقتلته هذبل، كما ذكر منها ربا الحاهلية، وأول ربا وضعه، ربا العباس بن عيد المطلب، والربا محرم بالكتاب والسنة والإحماع،

وهو من الكيائر، قال الله تعالى: « يَتَأَيُّهَا الَّذِي عَامَتُوا لَا تَأْكُلُوا الرِّبُوَّا أَضْعَيْفًا مُضَيْعَفَّةً » [ال عمران: ١٣٠]، قال ابن حرير رحمه الله في معنى الآية: «لا تأكلوا الربا في إسلامكم بعد أن هداكم كما كنتم تأكلونه في جاهليتكم، وكان أكلهم ذلك في حاهليتهم أن الرحل منهم كان يكون له على الرحل مال إلى أحل، فإذا حل الأحل طلبه من صاحبه، فيقول له الذي عليه المال: أخر عني دينك وأزيدك على مالك، فيفعلان ذلك، فذلك هو الريا أضعافا مضاعفة». [تفسير الطيري ١٩/٤].

والتقييد بقوله تعالى: «أَضْعَنْهُا مُّضَعَفُّهُ » [أل عمران: ١٣٠]، ليس المقصود منه النهي عن أكل الربا في حال المضاعفة خاصة وإباحته في غيرها، فالربا قليله وكثيره حرام، قال الله تعالى: «وَأَحَلُ أَللَّهُ ٱلْبَيْعَ وَحَرَّمُ ٱلرَّبُواْ » [العقرة: ٢٧٥]، وقال

ومن باب الفائدة في معاملات الناس اليوم، وحتى يحذر العباد من الربا؛ أذكر هنا قرارات مجمع البحوث الإسلامية في مؤتمرها المنعقد في شهر المحرم ١٣٨٥هـ بالأزهر الشريف، وقد تضمنت ما يلي:

ا- الفائدة على انواع القروض ربا محرم، لا فرق في ذلك بين ما يسمى بالقرض الاستهلاكي، وما يسمى الإنتاجي؛ لأن نصوص الكتاب والسنة فى مجموعها قاطعة بتحريم النوعين.

٧- كثير الربا وقليله محرم.

٣- الإقــراض بالربا محرم لا تبيحه حاجة ولا ضرورة، والاقتراض بالربا محرم كذلك، ولا يرتفع إثمه إلا إذا دعت إليه الضرورة، وكل امرئ متروك لدينه في تقدير ضرورته.

3- أعـمـال
الـبـنـوك من
الحسابات الجارية
وصــرف الشـيكات
وخـطابات الاعـتـماد
والكمبيالات الداخلية
التي يقوم عليها العمل
بين التجار والبنوك في

الداخل، كل هذا من المعاملات المصرفية الجائزة، وما يؤخذ في نظير هذه الأعمال ليس من الربا.

#### ثالثا: مطابقة أفعال النبي صلى الله عليه وسلم الأقواله:

وفي هذا المقطع من خطبته صلى الله عليه وسلم فائدة عظيمة، وهي: أنه عليه الصلاة والسلام كان على رأس القائمين بأمر الله، وكانت أفعاله تطابق أقواله، وهذا من الإنصاف، وهو نموذج يحتذى، ونفهم هذا من قوله: «وإن أول دم أضع من دمائنا دم ابن ربيعة»، «وأول ربا أضع ربانا ربا العباس بن عبد المطلب».

فيا ليت أمة الإسلام تفهم هذا الخُلق في هذا الزمان، وتقوم به بصدق وإخلاص لفاطر الأرض

والسماء، وصدق الله في قوله: «يَتأَيُّهُا اَلَّذِينَ ﴿ عَامُوا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَمُ اللَّهُ عَلَونَ ﴿ ثَا ﴾ كَبُرُ مَقَتًا عِندَ اللَّهِ أَنْ تَقُولُوا مَا لَا تَقْعَلُونَ ﴾ [الصف: ٢-٣].

وقد ذكر النووي في شرحه للحديث: «إن الإمام وغيره، ممن يامر بمعروف أو ينهى عن منكر ينبغي أن يبدأ بنفسه واهله فهو أقرب إلى قبوله». [شرح النووي على مسلم //١٨٣].

#### رابعا: الوصية بالنساء خيرا:

وهذا من عدل الإسلام ورحمته، وبنائه للأسرة بناءً سليمًا قويًا متماسكًا، تحفظ فيه الحقوق والواجبات، وقد رفع الإسلام من قدر المرأة، وأعلى من شانها، ونهى أن تكون متاعًا يُـورث، وأمر بمباشرتها بالمعروف، كما قال تعالى: «يَتَأْتُهَا لِمُعَالَى وَالْمَامُوا لَالْمَامُ كُمُّا أَنْ مَرَّوُا الْإِسَاءَ كُمُّا الْمَامَةِ كُمُّا الْإِسَاءَ كُمُّا الْمَامَةِ كُمُّا الْمِسَاءَ كُمُّا الْمَامَةِ كُمُّا الْمَامَةُ كُمُّا الْمُعَالَى الْمُعْلَى الْمُنْ الْمُعْلَى الْمُعْلِي الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلِيقِ الْمُعْلَى الْمُعْلِى الْمُعْلَى الْمُعْلِمُ الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْم

وَلا تَعْمُلُونُنَ لِتَذْهَبُوا بِيعْضِ مَا عَاتَيْمُوهُنَّ إِلاَ أَنْ يَأْتِينَ مَا عَاتَيْمُوهُنَّ إِلاَ أَنْ يَأْتِينَ بِعْضِ بِعْضِ مِعْمِسْتِهِ مُبْتِنَغُ وَعَاشِرُوهُنَّ عِلَا المساء: 19]، حقوقها المالية، قال حقوقها المالية، قال الله تعالى: «وَعَاتُوا الله تعالى: «وَعَاتُوا الله عليه غِلْهُ النساء: ٤]، أنسَامَ صَدُقَتِينَ أَلْسَامَا عَلَيه غِلْهُ النساء: ٤]، أوابطل ما كان عليه أهل الجاهلية من عدم توريثهن، وذكْر النبي صلى توريثهن، وذكْر النبي صلى

الله عليه وسلم لهن في هذا

الموقف دليل على مكانتهن،

ويكفى أنه أوصبى بهن خيرًا، فقال: «فاتقوا الله في النساء، فإنكم أخذتموهن بأمان الله، واستحللتم فروجهن بكلمة الله» [صحيح مسلم ١٢١٨].

#### خامسًا: الوصية بكتاب الله والاعتصام به:

قال صلى الله عليه وسلم: «وقد تركت فيكم ما لن تضلوا بعده إن اعتصمتم به: كتاب الله» [صحيح مسلم]. والوصية بالكتاب والدعوة إلى الاعتصام دعوة إلى التمسك بسنة النبي صلى الله عليه وسلم، وهذه كلها موضوعات تحتاج إلى بسط، لما اشتملت عليه من معان عظيمة، وقد أحببت أن أذكر برءوسها في هذا المقال.

أسأل الله أن ينفع بها، ويسدد خطانا إلى الحق والصواب، والحمد لله رب العالمين.

IS CAPER REPORT WEIGHT OF

BOD GETTE MENTER & COLOR

oping all all all opings

180 COS DELLE LEGIT STOP ONLD

MER E USI 18608.



#### حمال سعد حاتم أحرى رئىس التحرير الحوار

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعدُ:

في وقت بختلط فيه الحابل بالنابل، وتختلط الأوراق، وتموج الفتن، وما زالت تراق دماء مصرية على أرض مصر.. والقلب يتفطر، والعين تدمع، ويكتوى الفؤاد على مصرنا الحبيبة، وما ألت إليه، ولكن الأمل في الله كبير أن تنقشيع الغمة، وتعود مصرنا إلى ريادتها عربيًا وإسلاميًا، وأن تدفع مؤامرات الأعداء الذين يكيدون للنيل من مصر ومن شعبها، والله سيحانه وتعالى حافظ دينه، وحافظ مصر التي ذكرها رب العالمين، في كتابه الكريم، فقال عز وحل: «أَدْخُلُواْ مِصْرَ إِنْ شَآءَ اللَّهُ ءَابِنِينَ » [بوسف: ٩٩]، وذكرها رسول الله صلى الله عليه وسلم في أحاديث كثيرة في السنة المطهرة.

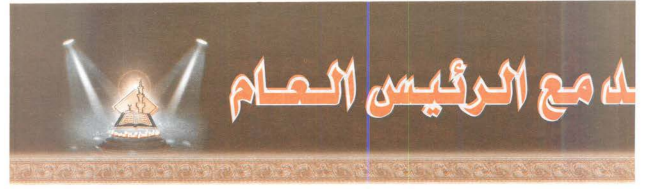
وفي ظل تلك الأحاديث كان لا يد لنا من استجلاء تلك الأمور من خلال هذا الحوار، الذي نحاول من خلاله إعادة التأكيد على منهج جماعة أنصار السنة المحمدية، وموقفها من الأحداث التي تمريها مصر، في ظل الاتهامات التي تُوجِه إلى الجماعة من بعض الفئات وإلى علمائها ومثبابخها.

وجماعة أنصار التي تنتشر فروعها ومساجدها ورجالاتها في أنحاء مصر، جماعة . دعوية تدعو إلى الله بالحكمة والموعظة الحسنة قد أعلنت موقفها منذ بداية الأحداث بأننا جماعة دعوية لن نشكل حزيا أو نشارك في الممارسات الحزيية ولن ننخرط في أعمال سياسية بل نؤصل لسياسة شرعية من خلال منهج الحماعة منذ نشاتها.

فكان اللقاء مع الرئيس العام لحماعة التالي: أنصار السنة المحمدية، ورئيس محلس شورى العلماء، لاستيضاح الأمور حول كثير مما يشغل بال المسلمين والمصريين، الرئيس العام. ووجهة النظر الشرعية حول أهم ما يداية نرجب يفضيلة الدكتور الرئيس بحدث على أرض مصر، وما بتعلق بحاضرها ومستقبلها، فكان الحوار

التوحيد: يسر محلة التوحيد أن تقدم لقرائها هذا الحوار المهم مع فضيلة

العام لجماعة أنصار السنة المحمدية. الرئيس العام: أهلا وسهلا ومرحيًا.



البيانات التي تنسب إلى فضيلتكم -من خلال مجلس شورى العلماء الذي تترأسونه- تخالف منهج الجمعية؟

ج: هذا الذي ذكرناه هو منهجنا الذي ندين به لله عز وجل، أما ما ينسب إلينا باسم مجلس شورى العلماء أو غيره مما يخالف هذا المنهج، فنحن ننكره ولا نوافق عليه، وعلى سبيل المثال ما ذُكر في مؤتمر اسطنبول، الذي لم نُشارك فيه وليست لنا علاقة به، ولم نعلم بقراراته إلا بعد صدوره، وأنا شخصيًا لم أشاهد قراراته إلا بعد قرابة شهرين من انعقاده من خلال وسائل الإعلام.

مجلس شورى العلماء ليس هيئة رسمية التوحيد: ما هي ظروف إنشاء مجلس شورى العلماء؟

ج: مجلس شورى العلماء هو مجلس تم إنشاؤه في فترة معينة كانت البلاد تحتاج فيها إلى استقرار وتوجيه الناس إلى ذلك، فاجتمعت مجموعة من أهل العلم، وأرادوا التشاور في هذا- مما هو شأن عام للمسلمين- دون الخوض في الأعمال السياسية، وأعلنوا مرارًا أنهم لا علاقة لهم بالأحزاب السياسية أو العمل السياسي، بل وجهوا نداءً للعلماء والدعاة أن يربأوا بأنفسهم عن الانخراط في العمل السياسي، بل الشتغال بتعليم الناس ما ينفعهم، وكانوا أول الملتزمين بذلك، فلم يتقلد

جماعة أنصار السنة جماعة دعوية التوحيد؛ جماعة أنصار السنة المعدية جماعة دعوية معروفة منذ نشأتها عام ١٩٢٦م، ونود يا بداية هذا اللقاء أن نسمع كلمة يسيرة عن منهجها وأسلوبها في الدعوة إلى الله تعالى.

ج: كما أشرتم أن جماعة أنصار السنة المحمدية جماعة دعوية، وأسجل هنا أن صلب دعوتها يقوم على توحيد الله تعالى، وإخلاص العبادة له وحده دون سواه، وصدق المتابعة لرسول الله صلى الله عليه وسلم، وهذا هو دين رب العالمين الذي يقوم على هاتين الركيزتين؛ إخلاص العمل لله، والاقتداء بهدي رسول الله صلى الله عليه وسلم، وهذه أمارة الحب الصادق لله عز وجل. يقول الشيخ محمد حامد الفقى، رحمه الله، مؤسس الجماعة، في بيان دعوة جماعته: «دعوة الناس إلى التوحيد الضالص، وإلى حب الله تعالى حبًا صحيحًا صادقا، يتمثل في طاعته وتقواه، والوقوف عند أمره ونهيه».

ودعوتها إلى هذه الأمور كانت وما زالت قائمة على مبدأ النصح بالحكمة والموعظة الحسنة، والرفق واللين؛ امتثالاً لقول الله تعالى: « أَنْعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكَ بِأَلِحُكُمَةٍ وَأَلْمَوْعِظَةِ لَلْسَنَةٌ وَجَدِلْهُم بِأَلْقِ هِيَ أَحْسَنُ » [النحل: ١٢٥].

التوحيد: أشرتم في حديثكم أن جمعية أنصار السنة جمعية دعوية، وفي نفس الوقف نجد بعض



## مجلس شورى العلماء هو مجلس تم إنشاؤه في فترة معينة كانت البلاد تحتاج فيها إلى استقرار وتوجيه الناس إلى ذلك .

أحد منهم منصبًا عامًا أو انتماءً حزبيًا، ومجلس شبورى العلماء ليس هيئة رسمية تكوينية داخل الدولة، إنما هو مجرد هيئة للتشاور، وإبداء الرأي الشرعى فيما يقع من أحداث ونوازل.

آلية اتخاذ القرار في مجلس شورى العلماء التوحيد: كيف كانت آلية اتخاذ القرار في مجلس شورى العلماء؟

ج: آلية اتخاذ القرار شو تشاور هولاء العلماء في الأمر قبل إعلانه، أمّا أن ينفرد واحد من هؤلاء بفتوى هؤلاء العلماء هؤلاء العلماء (باسم المجلس) فهذا لم يكن يحدث، وعلى كل حال فكان العقاد هذا المجلس العقاد هذا المجلس

واجتماعه مرتبطًا بالأحداث، أمّا الآن فلم تعد الحاجة مُلحّة إلى اجتماعات المجلس.

الشأن العام والممارسات السياسية التوحيد: أشرتم إلى أن مشاركاتكم كانت من قبيل المشاركة في الشأن العام المبنية على شعوركم بواجبكم في الاهتمام بأمر المسلمين وليس من قبيل المشاركات السياسية، فما هو الفرق بين الاهتمام

#### بالشأن العام والمشاركات السياسية؟

ج: الاهتمام بالشأن العام هو الاهتمام بقضايا الأمة وما يعود عليها بالنفع من باب قوله صلى الله عليه وسلم: «من لم يهتم بأمر المسلمين فليس منهم»، أمّا الممارسات السياسية التي تُمارس من خلال حزب سياسي أو غيره، فهذا ما نحن بعيدون عنه تمامًا، حيث إن في الممارسات

الحزبية يكون الولاء والتعصب لرؤية ما، حتى وإن خالف ذلك الشرع.

نحن أمة واحدة
التوحيد: ما
نصيحتكم
للشباب العائر
ق خضم الأحداث
الجارية التي مازئنا
نشاهد بسببها صباح مساء
دماء تراق على غير وجه
حق، ولا سيما ما يحدث

#### على أرض سيناء؟

ج: أوجه نداءً إلى كل متحدث في هذا الأمر أو يوجه الشباب في مثل هذه القضايا أن يتقي الله عز وجل، وأن يدرك أن الشباب هم عماد الأمة بما عندهم من حيوية ونشاط، وبالتالي فيجب توجيههم بالرفق واللين والابتعاد بهم عن أي لون من ألوان العنف، وأود أن أذكر شباب

ENSTE TO CHANGE TO COLOR

alous ofently Espenso also

2018/1 2019 (1994) (hab) (1996)



### يجب أن يعلم الجميع أن الوسائل لها أحكام المقاصد، فالمقصد إن كان صحيحًا فالوسيلة المؤدية إليه لا بد أن تكون صحيحة وسليمة من الناحية الشرعية.

الأمة المصرية بصورة خاصة أننا في هذا البلد نعيش لحمة واحدة ولا يجوز أن نفرق الأمة إلى طوائف وأحزاب، فنحن أمة واحدة نعيش في بلد واحد ويجب علينا جميعًا أن نتكاتف ليناء هذا الوطن والرقى به، وتجاوز أي أزمة تنزل به. قِالَ أَذَاعُواْ بِدِّ وَلَوْ رَدُّوهُ إِلَى ٱلرَّسُولِ وَإِلَىٓ أَوْلِي ٱلأَمْر الله تعالى: «ولا تَتَرَعُوا فَنَفْسُلُوا وتَدْهَبُ رِيحُكُمْ وَأَصِيرُوا إِنَّ اللَّهُ مَعَ الصَّايرينَ » [الأنفال: . [ 27

> وأنتهز هذه المناسية سأن أوحسه نسداءً إلى عقلاء الأمة ألا يتركوا الشياب في مواجهات دامية وأعمال تخريبية، وإن اختلفت وحهات النظر في قضية من القضايا رجعنا إلى الحق وتحاورنا فيما بيننا بروح الألفة

والمحبة والأخوة، والحرص على مصلحة البلاد والعباد.

رؤية شرعية للخروج من المازق التوحيد: مع تطور الأحداث في بلدنا الحبيب، بعض الناس يقولون؛ أين أنصار السنة؟ فهل كان لكم دور في معالجة الأحداث والمساعدة على استقرار البلد؟ ج: الناظر في أحوال الأمة المصرية يجد أنها في الفترة الأخبرة مرت بها

أزمات عصيبة، وكنا من خلال هذا المنس الإعلامي المبارك (مجلة التوحيد) ننصح ونوجّه، ونأمر الجميع برد الأمر إلى الكتاب والسنة؛ استنادًا إلى قول الله تعالى: « وَإِذَا جَآءَهُم أَمْرٌ مِنَ ٱلْأَمْنِ أَو ٱلْحَوْفِ مِنْهُمْ لَعَلِمَهُ ٱلَّذِينَ يَسْتَنبِطُونَهُ مِنْهُمْ " [النساء: ٨٣]، ولقد كتبت مقالا بعنوان «رؤية

شرعية للخروج من الأزمة الحالية»، وكنا نعتمد فيما نقول أو نكتب على الكتاب والسنة يفهم سلف الأملة، ولما رأست فريقا من الناس لا بضبط مواقفه بالشرع وجهت نداءً في مقال عنونته بقولى: «با علماء الأمة، الزموا

السنة»، وكان الغرض من كل ذلك المساهمة في استقرار البلد وأمنه، وتحصين الشباب من الأفكار المخالفة للوحى الإلهي، غير أن يعض الناس عاب علينا عدم تأسيس حزب أو الانخراط في العمل السياسي، وكل هذا ليس من منهجنا ولا أهدافنا، وقد أعلنًا مرارًا أمام الحمدع أننا لن نؤسس حزبًا أو نشارك

1877 Plant So Simple of Males

2000 Company of Company of Spirit

الأولى الاصرو ومليطا ورها وإحاليا كالما

النبي الله على واله عليه وساع

800 08 200 Modes 2 com

التباوات حزيبة أوصراطهطي

Em Remyo



## المظاهرات مخالفة للشرع، ولا دثيل عليها، وليست من طرائق المسلمين في الإصلاح والتغيير؛ بأ تشتمل عليه من مفاسك وأخطار جسيمة.

في أحزاب، وسنبقى على أصول دعوتنا في العمل الدعوي بالتوجيه والإرشاد والنصح والبيان.

الوسائل لها أحكام المقاصد التوحيد: ما قولكم في السلوك العدواني لبعض

الناس تجاه مؤسسات الدولة؛ ظنّا منهم أن هذه وسيلة تحقق لهم مطالبهم؟

ج: يجب أن يعلم الجميع أولاً أن الوسائل لها أحكام المقاصد، فالمقصد إن كان

سحيحًا فالوسيلة المؤدية إليه لا بد المؤدية إليه لا بد أن تكون صحيحة الشرعية، وأما ما يظن البعض من أن الغاية تبرر الوسيلة، فهو كلام باطل، ويؤدي إلى مفاسد ويؤدي إلى مفاسد

ويـؤدي إلى مفاسد عظيمة- نعوذ بالله منها-، وهـل يمكن لعاقـل فـضـلاً عن

صاحب رأي ودين يقول هذا الكلام، أو يسلكه؟!

أما عن السلوك العدواني الذي سألتم التغريبية لا تعوز شرغا، اعنه، فهو مرفوض شكلاً ومضمونا، التي يصر عليها البعض وليس من الإسلام في شيء، ونحن لصالعهم ومصالح الناس؟ نحمد الله تبارك وتعالى أن عصمنا ج: أحسنتم كثيرًا في

من الوقوع -على مدار تاريخ الجمعية-في شيء من ذلك، ونحن نحرص على سلامة الوطن ومؤسساته، وندافع عنها ونحميها، وكم حذرنا الشباب من الأعمال التخريبية أو الإجرامية!! وقلنا وكتبنا في ذلك الكثير.

وأذكر أننَّي كتبت في افتتاحية مجلة التوحيد في عدد ذي القعدة ١٤٣٠هـ مقالاً بعنوان: «يا شباب الإسلام

متى كان التفحير من الاسلام؟»، وحذرت Sylos frank Munis Sylons فيه من الفوضي والاعتداء، أو القتل at mittly likes acologie والتفحير هنا وهناك، ونحن الكارجين طبيعه وداهيا ط والكر نر فض هذا المنهج with Mighes Miss Bury chy و السلو كيات الخاطئة المنحرفة Canada Minist of the Con التي يقول بها البعض.

نتكر المظاهرات لما فيها

من مفاسد

التوحيد: أنتم ترون إذا أن هذه الوسائل التخريبية لا تجوز شرعًا، فما قولكم في التظاهرات التي يصر عليها البعض في هذه الأيام معطلين للصالحهم ومصالح الناس؟

ج: أحسنتم كثيرًا في الإشارة إلى ذلك،

网络加州南部省(南)南部省(南)省(南)省(南)省(大)省(



أتوجه إلى شباب الأمة المصرية خاصة بالكف عن التظاهر هنا وهناك، والانخراط في العمل ونبد العنف بكل صوره وأشكاله، ونشر ثقافة المحبة والأخوة والعفو.

> هذه التظاهرات ننكرها ونحذر منها بشدة؛ لما يترتب عليها من مفاسد، فكم قطعت من طرق! وأضاعت من مصالح! وأدت إلى ألوان من الفساد! وقد نهينا القائمين بهذه المظاهرات عن ذلك، وحذرنا من عواقبها الوخيمة، ونحمد الله أن عصمنا فلم نشارك في شيء منها، مع كثرة الداعين إليها، بل إنني أصرح لك هنا، أن الذين قاموا بهذه

المظاهرات اتهمونا بالعمالة تارة، والأخلاج إلى مساتقيل والحله أخرى، وكل ذلك لم وكل ذلك لم وكل الأملام والمركب الأملام الأمل الله، طالما أننا نسعی إلى 🏸 🔝 الحق، وإلى إرضاء البرب تبارك وتعالى-. ونحن نری أن هذه و المستقدم ال

المظاهرات مخالفة للشرع، ولا دليل

عليها، وليست من طرائق المسلمين ... في الإصلاح والتغيير؛ لما تشتمل عليه من مفاسد عديدة وأخطار جسيمة، وأنتهز هذه المناسبة لأوجّه رسالة إلى الشيبات الذين مازالوا يخرجون في بعض المبادين والطرقات وأقول لهم:

اتقوا الله تعالى، وكفى ما أوقعتم البلد فيه وما وصلنا إليه، وقد سعيت أنا شخصيًا مع يعض المشايخ والدعاة والعلماء في إيقاف ذلك وإنهائه- دون جدوى- والله المستعان.

نامل أن يتحقق الهدوء التوحيد: ما قولكم في إصرار فنة من الناس على تصعيد الأمور وأنهم مستمرون في هذا حتى زوال الحكومة الحالية مهما آلت الأمور؟

ج- هذا من الأمور العجبية التي ىقع فىها هـ ؤلاء، ولمصلحة من هذه التصعيد الذي قد سؤدى بالبلاد مِنْ كَبِرِيْهَا وَلِيْسِينَ صِالًا اللهِ حَافَة الهاوية؟ dres dreve orming نسال الله السلامة، ونأمل أن تحقق بلادنا نسبة عالية من الهدوء والاستقرار.

الحرص على أستتباب الأمن التوحيد: بعض الناس يزعمون أنه لا طاعة لحاكم لم يأت عن طريق صناديق الانتخاب؟

ج: هذه مسالة مهمة أود أن أبينها هنا، لقد ذكرت من قبل حرص الجماعة ودعوتها إلى استتباب الأمن ومواحهة الخارجين عليه،

ومواقفنا كان الهدف منها تحقيق هذه المصلحة، وعلى مدار تاريخنا الطويل، كنا نذكّر القاصي والداني، بمنهج أصيل عند أهل السنة والجماعة، ألا وهو عدم الخروج على الحكام، ولي أنا شخصيًا كتابات في هذا الموضوع، وقد أشرت فيها إلى المفاسد العظيمة والكثيرة المترتبة على الخروج على الحكام والولاة، وكلام أهل العلم على هذه المسألة كثير ومتوافر، وهذا قول جمهور الفقهاء.

قال ابن حجر في ذلك: «وقد أجمع الفقهاء على وجوب طاعة السلطان المتغلب، والجهاد معه، وأن طاعته خير من الخروج عليه؛ لما في ذلك من حقن الدماء وتسكين الدهماء» [فتح الباري، طدار المعرفة (١٣/)].

وقال الدكتور/ وهبة الزحيلي في أدلة الفقه الإسلامي: «ذهب الفقهاء الأربعة وغيرهم أن الإمامة تنعقد بالتغلب والقهر؛ إذ يصير المتغلب إمامًا دون مبايعة واستخلاف من الإمام السابق [الفقه الإسلامي وأدلته ط. دار الفكر (٨/٨٠٠)].

وإنني أناشد العقلاء من أبناء هذا الوطن المخلصين أن يقفوا مع أنفسهم وقفة تأمل لنعود بعدها صفًا واحدًا، كما أمرنا نبينا صلى الله عليه وسلم في قوله: «المؤمن كالبنيان يشد بعضه بعضًا» [صحيح البخاري ٤٨١]، ونسعى في خدمة الوطن، دون انتماءات حزبية، أو صراعات على كرسى أو منصب.

الكف عن التظاهرات والتوجه للعمل التوحيد: هل من نصيحة أخيرة للأمة عامة وللمصريين خاصة للخروج من هذا المأزق؟

ج: أنصح الجميع أولا بتقوى الله، فهي وصية الله للأولين والآخرين، كما قال تعالى: «وَلقَدْ وَصَّيْنَا الذِّينَ أُوتُوا الْكتَّابَ منْ قَبْلِكُمْ وَإِيَّاكُمْ أَنِ اتَّقُوا اللَّهُ»، ثم لزوم الطاعة والعبادة، والتضرع والاستكانة لله تعالى، فالبأساء والضراء إذا أصاب الله بهما بعض العباد فما عليهم إلا العمل يما قال الله تعالى: «فَلُوْلاَ إِذْ جَآءَهُم بَأْسُنَا تَضَرَّعُواْ وَلَكِكِن قَسَتْ قُلُوبُهُمْ وَزَيِّنَ لَهُمُ ٱلشَّيْطَانُ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ» [الأنعام: ٤٣]، ويلزم من ذلك التوبة إلى الله تعالى، والاستقامة على دينه، ولزوم الذكر والاستغفار وقراءة القرآن، وتعمير بيوت الله بالصلاة فيها، ودعاء الله- عز وجل- أن يصلح بالدنا ويوفق شبابنا لكل خير، وأتوجه إلى شياب الأمة المصرية خاصة بالكف عن التظاهر هنا وهناك، بل الانخراط في العمل، ونبذ العنف بكل صوره وأشكاله، ونشر ثقافة المحبة والأخوة والعفو والصفح والتجاوز، والعمل بكل ذلك.

التوحيد: من منطلق قول النبي صلى الله عليه وسلم: «بشروا ولا تنفروا، ويسروا ولا تعسروا» [صحيح مسلم ١٧٣٢»، هل من بشرى تزفونها إلى الأمة في هذه الأدام الماركة؟

ج: نحن نتطلع إلى مستقبل واعد إن شاء الله تنهض به الأمة من كبوتها وتعيش حياة مليئة بالأمن والسلام والاستقرار في ظل طاعتها لله تعالى، والسير على منهاج نبيها صلى الله عليه وسلم، وقد أخبرنا الله سبحانه وتعالى أن مع العسر يسرًا، وقد رأينا ذلك كثيرًا، فمع كل أزمة كانت تأتي الانفراجة من الله عز وجل.

والله ولى التوفيق.



الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وبعد:

#### لا يستويان:

ثم فرق الله سبحانه بين المؤمن والكافر، والمحسن والمسيء، فقال تعالى: «وَمَا يَسْتَوَى ٱلْأَعْمَى والمحسن والمسيء، فقال تعالى: «وَمَا يَسْتَوَى ٱلْأَعْمَى وَٱلْمُسِيِّةُ وَلِللّهِ وَٱلْمُسِيِّةُ وَلِللّهِ وَالْمُرْدِ بِالبِصِيرِ مِّالْتَكُنُّ كُرُوتَ » المراد بالأعمى الكافر، والمراد بالبصير

المؤمن، كما قال الله تعالى في سورة هود بعد ما ذكر أهل الجنة والمراد بالبصير أهل الجنة والنار: «مَثَلُ الْفُرِيقَيْن كَالأَعْمَى وَالأَصَمَّ وَالْبُصِيرِ وَالسَّمِيعِ هَلْ يَسْتَوَيَّانِ مَثَلًا أَفَلا تَذَكَّرُونَ» وَالْبُصيرِ وَالسَّمِيعِ هَلْ يَسْتَوَيَّانِ مَثَلًا أَفَلا تَذَكَّرُونَ» [هود: ٢٤]، وقد وصف الله تعالى الكافر بالعمى في





أكثر من أية:

قَالَ تَعَالَى: «أَفَن يَعَدُ أَنَمَا أُنِلَ إِلَيْكَ مِن رَبِكَ الْمُقُّ كَنَ الْمُقُّ كَنَ هُوَ أَغَنَّ إِلَيْكَ مِن رَبِكَ الْمُقُّ كَنَ هُوَ أَغَنَّ إِلَا كَانَاتُ مِن رَبِكَ الْمُقُلِينَ كَنَ هُوَ أَغَنَّ إِلَّا أَلْا أَلْبَالِكَ مِن أَلُوبُ يَعْقِلُونَ تَعَالَى: « أَفَاتُ سِبُولُ فِي الْأَرْضِ فَتَكُونَ لِمُمْ قُلُوبُ يَعْقِلُونَ عِمَّا أَوْ عَالَيْكُن مَا لَا يَعْمَى ٱلْأَبْصَدُ وَلِلْكِن عَمَى الْأَبْصَدُ وَلِلْكِن تَعْمَى الْأَبْصَدُ وَلِلْكِن يَعْمَى الْأَبْصَدُ وَلِلْكِن اللَّهُ لَا يَعْمَى الْأَبْصَدُ وَلِلْكِن اللَّهُ الْمُعْلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

أما المؤمن فقد فكر في خلق السموات والأرض، وأمن بخالقهن، ورضي به ربا، كما قال تعالى: «إَنَّ فِي خَلقِ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَآخَتِلْفِ الْمُلْرُضِ وَآخَتِلْفِ الْمُلْرُضِ وَآخَتِلْفِ الْمُلْرُبِ وَالْمُرْضِ وَآخَتِلْفِ الْمُلْرُبِ وَالْمُرْضِ وَيَعْمَلُونَ فِي خَلْقِ اللهُ الْمُنْوَتِ وَٱلْأَرْضِ رَبِّنَا مَا خَلَقْتَ هَذَا بِنَطِلًا سُبْحَنَكَ فَقِنَا السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ رَبِّنَا مَا خَلَقْتَ هَذَا بِنَطِلًا سُبْحَنَكَ فَقِنَا عَذَا بَنَطِلًا سُبْحَنَكَ فَقِنَا عَذَا بَنَطِلًا سُبْحَنَكَ فَقِنَا عَذَا بَنَطِلًا سُبْحَنَكَ فَقِنَا عَذَا بَنَطِلًا سُبْحَنَكَ فَقِنَا عَذَا بَالْنَالِ اللهِ عمران: ١٩٠ – ١٩١].

فكماً لأيستوي الأعمى والبصير، لايستوي «الذينَ آمَنُوا وَعَمَلُوا الصَّالَحَاتُ وَلاَ الْمُسِيءُ»، قالَ تعالى: «أَفَيْنَ كَانَ مُؤْمِنًا كُمَن كَانَ فَاسِقًا لَا يَستَوْنَ (اللهُ عَمَلُوا الصَّلَحَاتِ فَالْهُمْ اللهُ عَلَيْهُمْ أَلَانَ فَاسُقُوا وَعَلُوا الصَّلَحَاتِ فَالْهُمْ حَنْتُ الْمَأْوِيُ الْأَلْقِينَ فَالْهُمْ وَمَنْ اللّهِ وَأَمَّا اللّهِ فَاسُقُوا مَمَا أَوْدُوا أَنْ يَعَمُّونَ (اللهُ وَأَمَّا اللّهِ فَسُقُوا فَمَا وَقِيلَ فَمَا وَقِيلَ لَهُمْ دُوفُوا عَمَا اللّهِ وَقِيلَ لَهُمْ دُوفُوا عَمَا النّارُ اللّهِ النّارِ اللّهِ كُنتُم بِهِ مَنْ كَلَيْوُرَى » لِهِ مَنْ كَلَيْوُرَى » لِهُمْ دُوفُوا عَمَاتِ النّارِ اللّهِ كُنتُم بِهِمْ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّ

[السجدة: ١٨- ٢٠]. فهذه حقائق ثابتة، ولكن «قَلِيلاً مَا تَذَكّرُونَ»:

يقول جل ثناؤه: قليلا ما تتذكرون أيها الناس حجج الله، فتعتبرون وتتعظون. يقول: لو تذكرتم أياته واعتبرتم، لعرفتم خطأ ما أنتم عليه مقيمون من إنكاركم قدرة الله على إحيائه من فني من خلقه من بعد الفناء، وإعادتهم لحياتهم من بعد وفاتهم، وعلمتم قبح شرككم من تشركون في عبادة ربكم. [جامع البيان(٢٤/)].

ولما أقام سبحانه وتعالى الأدلة الدالة على المكان البعث صرح بمجيء الساعة فقال: ﴿ إِنَّ الْكَاعَةُ لَا رَبِّ فِيهَا وَلَكِنَّ أَكُنَّ النَّاسِ لَا

يُزْمِنُونَ » فهم يجادلون فيها، ويكذبون بها. أداب الدعاء،

« وَقَالَ رَبُكُمُ أَنْعُونَ ٱلسَّيَحِبُ لَكُوْ إِنَّ الَّذِينَ يَشَتَكُمْرُونَ عَنْ عِبَادَتِي سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ »:

« وَقَالَ رَيُكُمُ أَدْعُونَ أَسْتَحِبُ لَكُم، فالإجابة قرينة الدعاء، فإذا كان دعاء فثم إجابة، ولذلك كان عمر رضي الله عنه يقول: إني لا أحمل هم الإجابة، ولكني أحمل هم الدعاء، فإذا ألهمت الدعاء فإن الإحابة معه. [الجواب الكافي لابن القيم].

فإذا أراد الله تعالى أن يعطى عيده ألهمه السؤال، ولذلك لدث أبوب عليه السلام في المرض ثمانية عشرة عاما وشهرا، فلما أراد الله أن نشفيه ألهمه الدعاء فشفاه، قال تعالى: « وَأَيُوبُ إِذْ نَادَىٰ رَبَّنَهُۥ أَنِي مَسَّنِيَ ٱلفَّمُرُ وَأَنْتَ أَرْحَكُمُ ٱلرَّحِينَ ﴿ فَاسْتَجَبَنَا لَهُۥ فَكَشْفَنَا مَا بِهِ. مِن ضُرِّ وَءَاتَيْنَكُ أَهْلَهُ، وَمِثْلَهُم مَعَهُمْ رَحْمَةً مِنْ عِندِنَا وَذِكْرَىٰ لِلْعَبِدِينَ » [الأنبياء: ٨٣- ٨٤]، وبلغ زكريا عليه السلام من الكبر عتيا ولم يرزق الولد، فلما أراد الله أن يرزقه ألهمه الدعاء، قال تعالى عن مريم عليها السلام: « فِنْقَبِّلْهَا رَبُّهَا بِقُبُولِ حَسَنِ وَأَنْبَتَهَا نَبَاتًا حَسَنًا وَكُفِّلُهَا زُكُرِيًّا كُلُّما دَخُلُ عُلَيْهِا زُكُرِّيًّا ٱلْمِحْرَابِ وَجَدُ عِندُهَا رِزْقًا قَالَ يَضَيْمُ أَنَّ لَكِ هَنْنَا قَالَتْ هُوَ مِنْ عِندِ ٱللَّهِ إِنَّ ٱللَّهِ رِّزُقُ مَن يَشَاءُ بِغَيْرِ حِسَابِ (٣٠) هُنَالِكَ دَعَا زَكُرِيًا رَبُّهُ, قَالَ رَبِّ هَبْ لِي مِن لَّدُنكَ ذُرِّيَّةً طَيِّبَةً إِنَّكَ سَمِيعُ ٱلدُّعَلِّهِ (١٨) فَنَادَتُهُ ٱلْمَلْتَهِكُمُ وَهُو قَالِيمٌ يُعَمَلِي فِي ٱلْمِعْرَابِ أَنَّ ٱللَّهُ يُبَشِّرُكَ بِيحْنَى مُصَدِّقًا بِكَلِمَةٍ مِنْ ٱللَّهِ وَسَيِّدًا وَحَصُّورًا وَنَبِيًّا مِنَ المَسْلِحِينَ » [أل عمر أن: ٣٧ - ٣٩].

فالإجابة قرينة الدعاء، ولذلك قال صلى الله عليه وسلم: «ادْعُوا اللهَ وَأَنْتُمْ مُوقَنُونَ بِالإجابة، وَاعْلَمُوا أَنْ اللهَ لاَ يَسْتَجِيبُ دُعَاءً مَنْ قَلْبَ غَافَلَ لاَهِ [صحيح سنن الترمذي للألباني رقم ٤٤٨]. ولكن لا تستبطئ الإجابة وقد سددت طرقها بالمعاصي، كما قال بعض السلف، فإذا دعوت ولم تر استجابة، فلا تقل قد دعوت، وقد دعوت، فلم أر يستجاب لي، ولكن ابحث في نفسك عن الموانع، وهي المعاصي، ففي الحديث:

غَنْ أَبِى هُرَيْرَةٌ رضي الله عنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم: «أَيُهَا النَّاسُ إِنَّ اللهَ طَيْبًا، وَإِنَّ اللهَ أَمْرُ إِلَّا طَيْبًا، وَإِنَّ اللهَ أَمْرُ اللهَ مَنْ اللهَ أَمْرُ اللهَ مَنْ اللهَ أَمْرُ اللهَ فَقَالَ: « يَّا أَيُّ

الرُّسُلُ كُلُواْ مِنَ الطَّيِبَتِ وَآعَلُواْ صَلِحًا إِنَّ يِمَا تَعْمَلُونَ عَلِمٌ ﴿ وَقَالَ: «يَتَايُّهُا الَّذِيكَ ءَاسُوا صَّلُواْ مَا رَوْقَالَ: «يَتَايُّهُا الَّذِيكَ ءَاسُوا صَّلُواْ مِن طَيِّبَتِ مَا رَزَقَنَكُمْ وَاشْكُواْ مِنْ إِن كُنتُمْ إِنَاهُ مَّنَّمُوا مِن طَيْبُورِكَ » [البقرة: ١٧٢] ثُمَّ ذَكَرَ الرَّجُلَ يُطِيلُ السَفَرَ أَشْعَثُ أَغْبَرَ يَمُدُ يَدَيْهِ إِلَى السَمَاء يَا رَبَ يَا رَبَ وَمَطْعَمُهُ حَرَامٌ وَمَشْرَبُهُ حَرَامٌ وَمَلْبَسُهُ مَرَامٌ وَعُلْبَسُهُ حَرَامٌ وَمُشْرَبُهُ حَرَامٌ وَمَلْبَسُهُ حَرَامٌ وَعُلْبَسُهُ حَرَامٌ وَعُلْبَسُهُ حَرَامٌ وَمُلْبَسُهُ مَرَامٌ وَعُلْبَسُهُ مَرَامٌ وَعُمْبُولُ لِذَلْكَ).

ولما أمر الله تعالى بدعائه توعد من لم يدعه، فقال تعالى: ﴿إِنَّ اللَّذِيكَ يَسَّتَكُمْ مُونَ عَنْ عِنْ عِبَادَق سَيَدْ خُلُونَ جَهَنَّمَ دَاخِرِيك »:

عَنِ النَّعْمَانِ بْنِ بَشِيرٍ رضي الله عنه عَنِ النَّبِيِّ صلى الله عليه وسلم قَالَ: «الدُّعَاءُ هُوَ الْعَبَادَةُ «وَقَالَ رَبُّكُمُ الْعُونِي أَسْتَجِبْ لَكُمْ». [صحيح سنن الترمذي للألباني رقم٢٩٦٩].

دلائل التوحيد:

ولما أمر الله تعالى بعبادته، وتوعد المستكبرين، ذكر دلائل استحقاقه للعبادة، فقال:

## «اللهُ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ النَّسَلُ لِلسَّمُ اللَّهِ وَالنَّهَارَ

«ذَلكُمُ اللّهُ» الذي يجب أن تعبدوه وحده لا شريك له، هو «رَبُكُمْ» الذي رباكم بفضله، ورَبُكُمْ الذي رباكم بفضله، ورَبُّكُمْ الذي الله الله بقصله، ورَبُّكُمْ أَوْيَالِكُ الله الله الله مخلوق، والمخلوق «خَالِقُ كُلِ شَيْءٍ»، فغير الله له مخلوق، والمخلوق

لا بصلح أن يكون إلها، لأنه عاجز، والعاجز لا يصلح أن يكون إلها، ولذلك قال تعالى: «تَأْنُهَا اَلنَّاسُ ضُرِبَ مَثَلُّ فَأَسْتَمِعُوا لَهُ اللهِ الكَ اللَّينِ ٱللَّهِ مَثَلُّ فَأَسْتَمِعُوا لَهُ أَن مِن دُونِ ٱللَّهِ لَن يَعْلَقُوا ذُبَ اَبَا وَلَو ٱجْسَتَمَعُوا لَكُمْ وَإِن يَسْأَتُهُمُ الذُّيَاتُ شَيْتًا لَا يَسْتَنقِدُوهُ مِنْـةً ضَعُفَ ٱلطَّالِثُ وَٱلْمَطْلُوبُ » [الحج: ٧٣]، ثم قال تعالى: « مّا فَيُدُرُّواْ اللهُ حَقِّ فَيُدْرِهِ » [الحج: ٧٤] يعني حين عبدوا غيره من خلقه، «أَنْمَن عَلْقُ كُمْن لَا يَعْلَقُ أَفَلَا تَذَكِّرُونَ » [النحل: ١٧]، ولذلك قال تعالى: الله عَلَيْهِ اللَّذِي خَلَقَ السَّمَنُونِ وَالْأَرْضَ وَجَعَلَ الظُّلُمَنَ الظُّلُمَنَ الظُّلُمَنَ وَالنُّورِّ ثُمَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا يَرَجِهِمْ يَعْدِلُونَ » [الأنعام: ١]، أي يسوون به في العبادة غيره ممن لم يخلق، وهم يعلمون أنهم لا يخلقون، وقد أخبر سيحانه وتعالى أنهم سيندمون يوم القيامة على هذه التسوية فقال: « فَكُنْكُوا فَهَا هُمْ وَٱلْفَاوُنَ (1) وَجُنُودُ إِبْلِيسَ أَجْمَعُونَ (1) قَالُوا وَهُمْ فِيهَا يَخْنَصِمُونَ (11) تَأَلَّهِ إِن كُنَّا لَغِي ضَلَالِ مُّبِينِ (٣) إِذْ نُسُوِّيكُم بِرَبِ ٱلْعَلْمِينَ » [الشيعراء: ٩٤ – ٩٨].

فانفراد الله تعالى بالخلق دليل على وجوب إفراده بالعبادة، ولذلك قال: «ذلكُمُ اللهُ رَبُّكُمْ خَالِقَ كُلُّ شَيُّء لا إِلَهَ إِلاَّ هُوَ »، فكما لا خالق غيره، يجب ألا يكون معبود سواه، ثم أنكر على العابدين غيره فقال: «فَأَنَّى تَوُّفُكُونَ» أي: فأنى تنصرفون عن عبادته إلى عبادة غيره، وقد جاءتكم البينات من ربكم على أنه لا إله إلا الله، «كَذَٰلكَ يُؤُفُّكَ الَّذِينَ كَانُوا بِآيَاتِ اللَّهِ يَجْحَدُونَ» أي: كما صرف هؤلاء عن دلائل التوحيد مع ظهورها، وصدوا عن السييل، صرف الذين من قبلهم، ممن كذبوا بأيات ربهم، «حَرَّاءُ وَلَاقًا» [النبأ: ٢٦]، قال تعالى: « سَأَصْرِفُ عُنْءَائِنَيُّ ٱلَّذِينَ يَتُكُبِّرُونَ فِي ٱلأَرْضِ بِغَيْرِ ٱلْحَقِّ وَإِن يَرَوُّا كُلُّ ءَالَةٍ لَا يُؤْمِنُوا بِهَا وَإِن يَرَوَا سَبِيلَ ٱلرُّشَدِ لَا يَتَخِذُوهُ سَبِيلًا وَإِن يَسَرُواْ سَبِيلَ ٱلْغَيْ يَشَخِلُوهُ سَبِيلًا ذَلِكَ مِأْتَهُمْ كُذُّهُا عَايَنتِنا وَكَانُوا عَنَّهَا غَنفانَ » [الأعراف: ١٤٦]، وقال تعالى: «وَإِذَا مَا أَنْزِلَتُ سُورَةٌ نَظَرَ بَعْضُهُمْ إِلَّى بِعَض هَلَ بَرَيْكُمْ مِنْ أَحَدِ ثُمَّ أَنصَرَفُواْ صَرَفَ أَللَّهُ قُلُونِهُم بِأَيْهُمْ قَوْمٌ لَا يَفَقَهُونَ» [التوبة: ١٢٧].

«اللّهُ الّذِي جَعَلَ لُكُمُ الأَرْضُ قَرَارًا» أي موضع قرار، مع كونها محاطة بالمياه من كل جانب، فهي في وسط الماء كالقارب الصغير لا يكاد يثبت، ولكن الله تعالى أرساها بالجبال، كما قال تعالى: «وَحَمَلْنَا فِي الْأَرْضِ رَوَسِيَ أَنْ تَمِيدَ بِهِمْ وَحَمَلْنَا فِي الْأَرْضِ رَوَسِيَ أَنْ تَمِيدَ بِهِمْ وَحَمَلْنَا فِيهَا فِحَالِمَا فَي الْأَرْضِ رَوَسِيَ أَنْ تَمِيدَ بِهِمْ وَحَمَلْنَا فِيهَا فِحَمَلْنَا فَيهَا مِعْمُونَ » [الأنبياء: ٣١]، «وَصَوْرَكُمْ فَأَحْسَنَ صُورَكُمْ»، كما قال تعالى: «وَصَوْرَكُمْ فَأَحْسَنَ صُورَكُمْ»، كما قال تعالى: «لَقَدْ خَلْفَا الْإِنْكُنَ فِي أَصَّنِ تَقْوِيهِ» [التين: قال تعالى: «لَقَدْ خَلْفَا الْإِنْكُنَ فِي أَصَّنِ تَقْوِيهِ» [التين: 3]، «وَرَزَقَكُمْ مِنَ الطَّيْبَاتِ» في المأكل، والمشرب، والمنكح، والمركب.

ثم يؤكد سبحانه على أنه وحده المستحق للعبادة دون سواه، فيقول: «ذَلِكُمُ اللَّهُ رَبُكُمْ فَتَبَارِكَ اللَّهُ رَبُ الْعَالَمِينَ (٦٤) هُوَ الْحَيِّ لاَ إِلهَ إِلاَّهُو فَادْعُوهُ مُخْلصِينَ لَهُ الدِّينَ الْحَمْدُ لِلَهُ رَبَ الْعَالَمِينَ».

وهذا السياق في ذكر دلائل التوحيد، والأمر بعبادة الله وحده، أشبه ما يكون بقوله تعالى في سورة البقرة: « يَنَّأَيُّهَا النَّاسُ اعَمُدُوا رَبَّكُمُ الذِي في سورة البقرة: « يَنَّأَيُّهَا النَّاسُ اعَمُدُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَعَلَ خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَكُمْ تَتَغُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ عَمَلَ لَكُمُ الأَرْضَ فِرَشًا وَالسَّمَاءَ مِنَا أَخُرُ وَلَا لِللَّهِ الدَادَا فَأَنْتُم تَعْلَمُونَ ﴿ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ الدَّادَا وَأَنْتُم تَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ٢١- ٢٢].

فهل يعقل أن يعبد إنسان غير الله بعد كل هذا البيان؟! ولذلك أمر الله تعالى رسوله صلى الله عليه وسلم أن يقول لقومه الذين يعبدون غير الله:

«قُلْ إِنِي نَهِيتُ أَنْ أَعْبُدَ الَّذِينَ تَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللّهِ لِمَّا جَاءِنِي الْبَيْنَاتُ مِنْ رَبِي»، والنهي عن الشيء أمر بضده، ولذلك قال: «وَأَمْرِثُ أَنْ أَسْلِمَ لَرَبِي أَمْعِلَى الذي أراكم آياته البينات الدالات على وجوب إفراده بالعبادة، « وَمِنْ ءَايْنِيهِ أَنْ أَسْلِم مَعْنَيْرُونِي » [الروم: عَلَي وَجَوَبُ إِنَّا أَنْعُ بَشَيْرُ مَتَيْرُونِي » [الروم: ٢٠]، ولذلك قال هنا: «هُو الذي خَلَقَكُمْ مِنْ تُرَابِ ثُمُ مِنْ عُلَقَة ثُمَ مِنْ عَلَقَة ثُمَ مِنْ عَلَقة ثُمْ مِنْ عُلِقة وَلَمْ مَنْ تُرَابِ يَتَوْفُوا أَشْيُوخًا وَمِنْكُمْ مَنْ يُتَوقِفَى مِنْ قَبْلُ وَلِتَبْلُغُوا أَجَلاً مُسَمًى وَلَعَلَكُمْ مَنْ تَعْقَلُونَ»، ولا يد للإنسان في خلقه وإيجاده، ولا يد له في موته وفنائه، ولا يد له في الأطوار يد له في الأطوار التي ينتقل فيها فيما بين ذلك.

وَّمْنَ دَلَائِلُ التَّوْحِيْدُ الْإِحْيَاءُ وَالْإِمَاتَةُ: «هُوَّ الَّذِي يُحْيِي وَيُمِيتُ»، بهذا تعرّف سبحانه إلى خلقه، وبه أيضًا عرّفه الرسل إلى أقوامهم،كما

قال إبراهيم عليه السلام لقومه: « قَالَ أَوْمَتُونَ اللهُ كُنُتُر تَعَبُّدُونَ (٣) أَنتُم وَ البَاؤُكُمُ الْإَفْلَمُونَ (٣) فَإِنَّهُم عَلَيْ فَهُو جَدِينِ (٣) فَإِنَّهُم عَلَيْ فَهُو جَدِينِ (٣) وَإِنَّا مَ صَفَّقَ فَهُو بَدِينِ (٣) وَإِنَّا مَ صَفَّ أَبَرُهُم فَى رَبِّهِ وَقَالَ تعالى: « أَلَمْ شَرَ إِلَى اللّهِ عَلَيْ بَنَا اللّهِ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْ وَسَلّم: « قُلْ يَتَأَيّهُا النّاشِ إِنَّ صَلّى اللّه عليه وسلم: « قُلْ يَتَأَيّهُا النّاشِ إِنَّ مَنْ اللّهُ عَلَيْهُ النّاشِ إِنَّ مَنْ اللّهُ عَلَيْهُ النّاشِ إِنَّ وَقَالَ اللّهُ اللّهُ النّاشِ إِنَّ مَنْ اللّهُ عَلَيْهُ النّاشِ إِنَّ وَقَالَ إِنَّ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ النّاسُ إِنَّ مَنْ اللّهُ وَلَكُنْ أَعْدُ اللّهُ اللّهُ مِنْ يَعْ وَنُعِينٌ اللّهُ وَلَكُنْ أَعْدُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللل

فمن دلائل التوحيد أن الله يحيي ويميت، وهي آية واضحة جلية متكررة، يرونها كل ساعة، فالكفر بالله مع ذلك أمر عجيب، ولذلك أصلا تعالى: «كَيْفَ تَكُفُرُونَ إِلَّهَ وَكُنتُمُ أَمُّوتًا فَأَخِيَكُمْ ثُمَّ إِلَيْهِ وَكُنتُمُ أُمُّونَا فَأَخِيَكُمْ ثُمَّ إِلَيْهِ وَكُنتُمُ أَمُّونَا فَأَخِيَكُمْ ثُمَّ إِلَيْهِ وَكُنتُمُ أُمُّ إِلَيْهِ وَكُنتُمُ أُمُّ اللهِ وَدَا اللهِ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَلِهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلِهُ وَلِلْمُ وَاللّهُ وَلّه

قال السعدي- رحمه الله-: هذا استفهام بمعنى التعجب والتوبيخ والإنكار، أي: كيف يحصل منكم الكفر بالله، الذي خلقكم من العدم، وأنعم عليكم بأصناف النعم، ثم يميتكم عند استكمال أجالكم، ويجازيكم في القبور، ثم يحييكم بعد البعث والنشور، ثم إليه ترجعون، فيجازيكم الجزاء الأوفى، فإذا كنتم في تصرفه، وتدبيره، وبره، وتحت أو امره الدينية، ومن بعد ذلك تحت دينه الجزائي، أفيليق بكم أن تكفروا به، وهل هذا إلا جهل عظيم وسفه وحماقة؛ بل الذي يليق بكم أن تؤمنوا به وتتقوه وتشكروه وتخافوا عذابه، وترجوا ثوابه. [تيسير الكريم الرحمن(١/ ٨٢)].

وقوله تعالى: «فَإِذَا قَضَى أَمْرًا فَإِنَمَا يَقُولُ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ» تصريح بقدرته المقتدرة، وأنه سبحانه لا يعجز عن شيء، ولا يعجزه شيء، فإذا أراد شيئًا ما -أي شيء كان- فإنه يقول له: كن فيكون، بلا تأخير، ولا تكرير.

وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.



نخرجها معزوة إلى من أخرجها منهم.

من الكتب السنة، إلا إذا كانت هناك لفظة أو فائدة مستفادة زيادة على ما كان في الكتب السنة فإننا

#### ثانيا: رجال الإسناد

ا. عبد الْعَزِيزِ بن عبد الله: هو ابن عبدالله الأويسي شيخ البخاري، وثقه أبوعبدالله الذهبي، وذكره في كتابه « ذكر من تكلم فيه وهو موثق « لأبي عبدالله الذهبي (١٢٢/١)، ط١/مكتبة المنار. وذكره أبو نصر الكلاباذي في كتابه «رجال صحيح البخاري « المسمى «الهداية والإرشاد في معرفة أهل الثقة والسداد» (٤٧٤/١)، ط١/دار المعرفة.

١٠ إِنْرَاهِيمُ بن سَعْد: إبراهيم بن سعد سبط عبد الرحمن بن عوف رضي الله عنه: ذكره الذهبي ووثقه في (ذكر من تكلم فيه وهو موثق) (٣١/١)، ووثقه غيره من علماء الجرح والتعديل.

 الزهري: هو الإمام محمد بن مسلم بن شهاب الزهري، حجة، إمام، واستشهد به مسلم في أحاديث قليلة [ذكر من تكلم فيه وهو موثق للذهبى (١ (١٦٩/).

أ. سَعيد بن الْسَيْبِ: هو ابن المسيب بن حزن المدني إمام التابعين وفقيه الفقهاء، أبوه وجده صحابيان السلما يوم فتح مكة ذكره ابن حبان في (الثقات) (٤ / ٢٧٣/)، ط١/ دار الفكر).

 أبو هُرَيْرَة: هو عبدالرحمن بن صخر الصحابي الجليل، وقد سبق الكلام عنه في أعداد سابقة، وإن كان غنيًا عن التعريف.

#### ثالثا: درجة العديث

في أعلى درجات الصحة كما سبق بيانه، فهو مما اتفق عليه الشيخان؛ البخاري ومسلم.

#### رابعا: شرح ودراسة الحديث

ا. قوله: سئل النبي -صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ-: السائل
 هو أبو ذر رضي الله عنه، قاله القسطلاني في إرشاد
 الساري لشرح صحيح البخاري (٩٦/٣).

 ٢- قوله: (أي الأعمال أفضل)؟: أي أكثر ثوابًا. (إرشاد الساري للقسطلاني (٩٦/٣)).

٣. قوله: (إيمان بالله ورسوله): نكر الإيمان ليشعر بالتعظيم والتفخيم أي التصديق المقارن بالإخلاص المستتبع للأعمال الصالحة. [تحفة الأحوذي لأبي العلا محمد بن عبد الرحمن المباركفوري (٧٤٤/٥) ط/ دار الكتب العلمية].

٤. قوله: (قيل: ثم ماذا؟): أي: أي شيء أفضل بعده؟ ٥. قوله: (جهاد في سبيل الله): أي قتال الكفار لإعلاء كلمة الله. (إرشاد الساري (٣/ ٩٦))، وفي رواية الترمذي قال: الجهاد سنام العمل، وسنام كل شيء اعلاه (تحفة الأحوذي (٥ / ٢٤٤)).

قوله حج مبرور: أي مقبول ومنه بَرَ حجك، وقيل:
 المبرور الذي لا بخالطه إثم ولا رياء ولا سمعة، ماخوذ
 من البر أي: الطاعة، ومنه بر في يمينه أي صدق،

ومنه: أبرَ الله قسمه أي: جعله صادقا، وهذه المعاني كلُها صحيحة، لأنّ المقبول هو الّذي لا يخالطه إثم ولا رياء فيه وصدق فيه الحاجّ. (الفتح ٧٨/١)

رياء هيه وصدق فيه الحاج. (الفتح ١٧٨/)
وكلها (أي: الإجابات الثلاثة من النبي صلى الله
عليه وسلم) أخبار لمبتدأت محذوفة؛ لأن المقدر
المحذوف في الكل هو: (أفضل الأعمال) (انظر: إرشاد
الساري لشرح صحيح البخاري للقسطلاني (٣/ ٩٦))
بتص ف.

#### إشكال وجوابه

الأعمال التي وُصِفت بأنها أحب الأعمال إلى الله تعالى كثيرة، ومنها: المداومة على العمل الصالح وإن قلً، وكثرة السجود لله تعالى، وأن يموت ذاكرا لله تعالى، والصلوات لمواقيتها، وأدلة ذلك كثيرة منها على سبيل المثال لا الحصر: قوله – صلى الله عليه وسلم—: «وإن أحب الأعمال أدومها إلى الله وإن قل» [منفق عليه].

وقال ثوبان – رضي الله عنه – لرسول الله: أخبرني بعمل أعمله يدخلني الله به الجنة، أو بأحب الأعمال إلى الله، فقال: «عليك بكثرة السجود؛...الحديث» [مسلم في الصلاة (ح٨٨٤).

وعن ا بن مسعود - رضي الله عنه - قال: قلت: يا رسول الله، أي الأعمال أحب إلى الله؟ قال: الصلوات لمواقيتها...الحديث. (مسلم وغيره).

فقد تعدَّد ذكْر أحبُ الأعمال إلى الله - سبحانه - وأفضلها وخيرها، وكذا أحب الناس إليه تعالى، في السُنَّة الصحيحة التي لا تُدفَع؛ مما أشكل على بعضهم، وما حدا بالعلماء إلى محاولة الجمع بين المختلفات بما يُقوِّي الإيمان ويَدْفَع الشك؛ فكان السؤال الذي لا يزال يطرح نفسه أي الأعمال أفضل؟

#### : 41421

قال الحافظ في الفتح ((٩/٢)، ط/دار المعرفة)ما مفاده: ومحصل ما أجاب به العلماء عن هذا الحديث وغيره مما اختلفت فيه الأجوبة بأنه أفضل الأعمال أن الجواب اختلف لإختلاف أحوال السائلين، وذلك كما

أن النبي صلى الله عليه وسلم أعلم كل قوم:
 بما يحتاجون إليه.

أو بما لهم فيه رغبة.

أو بما هو لائق بهم.

أو كان الاختلاف باختلاف الأوقات بأن يكون العمل في ذلك الوقت أفضل منه في غيره، فقد كان الجهاد في ابتداء الإسلام أفضل الأعمال؛ لأنه الوسيلة إلى القيام بها والتمكن من أدائها، وقد تضافرت النصوص على أن الصلاة أفضل من الصدقة، ومع ذلك ففي وقت

مواساة المضطر تكون الصدقة أفضل.

٧- في الأحاديث الأخرى كحديث ابن مسعود الذي قدم فيه الصلاة ولم يذكر الإيمان لا يمكن أن تكون كلمة «أفضل» على بابها (أي: الفضل المطلق) بل المراد بها من أفضل الأعمال فحذفت من وهي مرادة فلا تعارض حينئذ بين هذه الروايات الأخرى وبين حديثنا الذي بين أيدينا «. اهم من الفتح.

قلت: و لفظ «خير» و «أحب» «وأفضل» ونحوها كلها مترادفة؛ فإن الأفضل هو الأحب وهو الخير، ولكننا في هذا المقال اقتصرنا على ما جاء أنه الأفضل إلى الله تعالى؛ كيلا يطول الكلام فلا تعارض بين هذه الأحاديث، وبذا تنسجم الشريعة مع نفسها، وهى كذلك والحمد لله.

#### ما يستفاد من الحديث

ا- دل الحديث على أن الإيمان بالله - تعالى - أفضل الأعمال وأعلى الشُعب التي يتقرب بها العبد لله تعالى؛ وذلك لأنه أصل الأعمال فلا تصح إلا به ولأنه أول واجب على المكلف فلا تقبل منه سائر الأعمال من عمل القلب واللسان والجوارح إلا بتحقق الإيمان (والأدلة على ذلك مستفيضة وليس هذا مجال بسطها). (حاشية السندي على سنن النسائي ج ٨ ص ٤٩)، ط٢/ مكتب المطبوعات الإسلامية، تحقيق: عبدالفتاح أبو غدة).

#### قضية مهمة:

قضية إدخال العمل في مسمى الإيمان هي قضية من أهم القضايا والتي ضل بسبب عدم فهمها كثير من أهم القضايا والتي ضل بسبب عدم فهمها كثير من الناس، ولقد من الله على علماء السنة بفهم هذه القضية وشرحها لمن بعدهم لذا بوب البخاري بابًا يعنوان بابُ مَنْ قَالَ: إنّ الإيمانَ هُوَ العَمَلُ لقُولُ اللّهِ تَعَالَى «وَتِلْكُ الْجَنَّةُ الَّتِي أُورِثْتُمُوهَا بِمَا كُنْتُمْ تَعُلَمُونَ»، وقال ابن بطال فيما نقله عنه الإمام بدر الدين العيني في شرحه لصحيح البخاري(١٨٦/١): الآية حجة في في شرحه لصحيح البخاري(١٨٦/١): الآية حجة في أن العمل به ينال درجات الآخرة، وأن الإيمان قول وعمل، يشهد لذلك الحديث المذكور، وأراد به هذا الحديث. ثم قال: وهو مذهب جماعة أهل السنة. قال بعدهم. ثم قال: وهو مراد البخاري بالتبويب. (عمدة القارى ط/ دار إحداء التراث العربي).

٧- قلت: وفي الحديث بيان فضل الجهاد في سبيل الله، فقد جعله النبي صلى الله عليه وسلم في هذا الحديث بعد الإيمان، وقد تكاثرت النصوص على عظم منزلته في الدين؛ لأنه السياج الحصين الذي يحمي الدين، ويساهم في نشر الإسلام في المعمورة، يشترط في مشروعيته وتحقق فضله وثوابه أن يكون موافقًا للشرع في الباطن والظاهر عمومًا، وهذا يحتاج إلى

تفصيل لا يتسع له المقام، ويرجع فيه إلى كلام أهل الأثنات من أهل العلم.

٣- جعل الجهاد في هذا الحديث أفضل من الحج الإن ذلك كان في أول الإسلام وقلته، وكان الجهاد فرضًا متعينًا على كل أحد، فأما إذ ظهر الإسلام وفشا، وصار الجهاد من فروض الكفاية على من قام به، فالحج حينئذ أفضل ؛ فإن حَلَّ العدو ببلدة واحتيج إلى دفعه، وكان له ظهور وقوة وخيف منه ؛ صار فرض الجهاد على العيان، وكان أفضل من الحج والله أعلم. (شرح صحيح البخاري لابن بطال(١٩٠/٤)،ط٢/مكتبة الرشد، تحقيق: (بوتميم ياسر إبراهيم).

\$- قلت: وفيه دليل على فضل الحج التام الكامل الخالص من مفسدات العمل ومنقصاته في النية والعمل؛ بحيث يكون الحج مبروراً أي خالصاً لوجه الله، سالمًا من الرفث والفسوق والعطلان.

قال النّوويّ رحمه الله:» من علامة قبول الحج وكونه مبرورًا أن يرجع خيرًا مما كان ولا يعاود المعاصي» (شرح النووي على صحيح مسلم (٩ / ١١٩) بتصرف.

ه- قلت: أهمية سؤال المرء عما ينفعه كما رأيناه من الصحابة وهم يسألون النبي عما ينفعهم كما هو ظاهر، واقتصار النبي صلى الله عليه وسلم على هذه الثلاث لا يعني الحصر، أي أن هناك أعمالاً فاضلة وكنه اقتصر هنا على ذكر هذه الثلاث، كما أن ذكر هذه الثلاث لا يعني أنها أفضل الأعمال مُطلقا، بل الأمر كما سبق الجواب عليه في الإشكال السابق أحده.

#### (فائدة على المعانى والبيان)

فيه تنكير الإيمان والحج وتعريف الجهاد، وذلك لأن الإيمان والحج لا يتكرر وجوبهما بخلاف الجهاد فإنه قد يتكرر، فالتنوين للإفراد الشخصي، والتعريف للكمال. (عمدة القاري (1 / ١٨٧).

#### أخيرا: إسقاط على الواقع

هذا السؤال الذي ساله السائل في هذا الحديث للنبي صلى الله عليه وسلم كثر من قبل الصحابة كما رأينا لأنهم يحرصون على ما ينفعهم، و يحذرون من قوله تعالى: «قُلْ مُلْ نُسْتُكُمُ الْأَخْسَىنَ أَعْسَلًا اللَّهِ سَلَ سَعَيْمُ فِي الْمُسَوَّةُ اللَّهِ اللَّهِ مَلْ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّا اللَّل

فكان انشغالهم بما فيه نجاتهم، كذلك كانوا في سؤالهم للنبي صلى الله عليه وسلم متأدبين بما يجب على السائل أن يتأدب به من حسن السؤال وعدم الإكثار على المفتي، أما عن الذي جاء إلينا من توجيه في هذا الحديث مما ذكر في أفضل الأعمال فهو بالترتيب الإيمان، ثم الجهاد، ثم الحج المبرور،

ولا شك، وكما سبق أن أفضنا أن الأمر لا يقتصر على هذه الثلاث، وأن أفضلية العمل لها ضوابط كثيرة يرجع إلى كل في موضعها، لكننا مع هذا لا نختلف جميعًا أنه مهما كثرت الإجابات التي حاءت إلينا من السنة المطهرة فيما أجيب أنه من أفضل الأعمال لا نختلف أن الإيمان هو الأفضل على الإطلاق لاستفاضة الأدلة على هذا، ولا نختلف حميعا على أن ما ورد ذكره بعد ذلك في حديثنا هذا من جهاد وحج هو من الأعمال العظيمة العالية القدر التي أخبر عنها نبينا أنها من أفضل الأعمال وبشرنا بعظم أجرها، لذا ومن خلال ما استفدناه.

من حديثنا هذا ننصح لأنفسنا وإخواننا بما يلي:

١- الحرص على تعلم الإيمان وتحقيقه، وأنه بوابة الدخول إلى باقى الأعمال وأقصد بالإيمان هنا الإيمان بمعناه الواسع الشامل، أعنى معناه العلمي المعروف في علم العقيدة والسالف الاشيارة إليه، إضافة إلى معناه التربوي الذي تعلمناه من أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم فعن عبد الله بِن عمر: بقول عَبْدُ الله بْنَ عُمْرَ، يَقول: « لقدْ عشنا بُرْهَةَ مِنْ دَهُرٍ وَأَحَدُنا يَرَي الْإِيمَانَ قَبْلِ الْقَرْآنِ، وَتَنزِلُ السُّورَةَ عَلَى مُحَمَّد صَلَى ٱللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَنْتَعَلَّمُ حَلالَهُا وَحَرَامَهَا، وَأَمْرَهَا وَزَاجِرَهَا، وَمَا يَنْبَغَى أَنْ نوقف عندَهُ منهَا، كَمَا تَعْلَمُونَ أَنْتُمُ اليَوْمَ القَرْآنَ، ثُمَّ لَقَدْ رَأَيْتُ الْيَوْمَ رِجَالًا يُؤْتَى أَحَدُهُمُ الْقُرْآنَ قَبْلَ الْإِيمَانِ، فَيَقْرَأُ مَا بَيْنَ فَاتَحَته إِلَى خَاتَمَته، وَلَا يَدْرِي مَا أَمْرُهُ وَلا زَاجِرُهُ، وَلا مَا يَنْيَغَى أَنْ يَقَفَ عَنْدُهُ مَنْهُ وَيَنْثُرُهُ نَثْرُ الدُّقلِ « (رواه الطبراني في الأوسط، قال الحاكم وقال: صحيح على شرط الشيخين، ولا أعلم له علة ووافقه الذهبي أنظر: المستدرك على الصحيحين ١/٣٥).

٧- معرفة فضل الجهاد في سبيل الله، وفضل إعلاء الحهاد لكلمة الله، والتغلب على ما لحق بالمسلمين من هزيمة نفسية، وإدراك أن ما لحق بهم هو من كسب أيديهم والله تبارك وتعالى عفا عن كثير.

٣- العلم بأن الجهاد له ضوابط شرعية مهمة جدًا تدرس في مظانها على أيدي العلماء الثقات، فلا يترك الناس أنفسهم فريسة للعواطف تحركهم فيكلفون أنفسهم بما لم يكلفهم الله به فيكون ذلك سببا في إتلافهم وهلاكهم والقضاء على الدعوة الى الله.

 معرفة فضل الحج المبرور زيادة على كونه ركنا من أركان الإسلام.

 تتفاوت الأعمال فبعضها أفضل من بعض، فعلى المسلم أن يحرص على ما يطيق من أفضل الأعمال وأكثرها نفعا، وأعظمها أحراً، وعلى ما

ينفعه منها، حتى وإن كانت كلها مشروعه فما بالنا بما هو غير مشروع كالتظاهرات التي يضيع الإنسان فيها وقته وربما يتلف نفسه، فعليه أن يعرض عنها بالكلية.

٦- من أداب السؤال أن بختار السائل الوقت المناسب، وأن يقتصر في السؤال على ما يتعلق بالشيء المسئول عنه، وأن يكون بصوت واضح أو بخط واضح إذا كان السؤال مكتوبا، وأن يسأل عما ينفعه، وأن يسأل سؤال طالب للاستفادة، لا سؤال تعنت وتعالم، وأن لا يسأل عن الحوادث التي لم تقع أو هي نادرة الوقوع، وأن لا يكون قصده أن يجيبه الشيخ بما يهواه، بل يحرص أن يكون قصده معرفة الحق، وألا يسأل إلا أهل العلم المعتبرين الموثوق بهم. وإذا كان السؤال عن قول أو فعل فأجاب الشيخ مثلا بأن هذا العمل بدعة فلا يحل للسائل أن ينزل هذه الفتوى على فلان من الناس فيقول فلان مبتدع؛ لأن المعين قد يقوم به مانع يمنع من إسقاط الحكم عليه.

وفي ذلك يقول ابن القيم رحمه الله - وقد ذكر مراتب العلم، ومنها حسن السؤال -:

« فمن الناس من يحرمه لعدم حسن سؤ اله، أما لأنه لا يسال بحال أو يسأل عن شيء وغيره أهم إليه منه، كمن يسأل عن شيء لا يضر جهله به ويدع مالا غنى له عن معرفته، وهذه حال كثير من الناس، ومن الناس من يحرمه لسوء إنصاته فيكون الكلام والممارات آثر عنده وأحب إليه من الإنصات، وهذه أفة كامنة في أكثر النفوس الطالبة للعلم، وهي تمنعهم علمًا كثيرًا، ولو كان حُسنَ الفهم.

ذكر ابن عبد البر عن بعض السلف أنه قال: من كان حسن الفهم ردىء الاستماع لم يقم خيره يشره. وذكر عبد الله بن أحمد في كتاب العلل له قال: كان عروة بن الزبير يحب مماراة ابن عباس، فكان يخزن علمه عنه، وكان عبيد الله بن عبد الله بن عتبة يلطف له في السؤال فيعزه بالعلم عزًا.

وقال ابن جريج: لم أستخرج العلم الذي استخرحت من عطاء إلا برفقي به.

وقال بعض السلف: إذا جالست العالم فكن على أن تسمع أحرص منك على أن تقول. اهـ.» انظر: مفتاح دار السعادة ومنشور ولاية العلم والارادة (179/1)

نسأل الله الكريم بفضله ومنه وجوده أن يرزقنا وإياكم والمسلمين جميعا حسن الفهم وحسن العمل، وأن يعيننا عليه ويتقبله منا؛ إنه أكرم مسئول وخير مأمول، والحمد لله رب العالمن.

# Mrzy Granz Wydaling Wern

على حشيش

/ slac | 2

الحلقة الخامسة عشرة

109- «انْكُرُوا اللَّهُ نَكِرًا خَامَلاً، فقيلَ: وما الذكر الخامل؛ قال: الذكر الخفي».

الحديث لا يصح، أخرجه ابن المبارك في «الزهد» (ح181) قال: أخبرنا أبو بكر بن أبي مريم عن ضمرة بن حبيب بن صهيب مرفوعًا، وفيه أبو بكر بن أبي مريم، قال الإمام الحافظ ابن حبان في «المجروحين» (١٤٦/٣): «كان رديء الحفظ يحدث بالشيء ويتهم فيه حتى استحق الترك فهو عندي ساقط الاحتجاج». وقال أبو زرعة: ضعيف منكر الحديث، كذا في «التهذيب» (٣٣/١٧) ومع هذا الطعن في ابن أبي مريم هناك سقط في الإسناد، حيث إن ضمرة بن حبيب تابعي، قال الحافظ في «التقريب» في ابن أبي مريم هناك سقط في الإسناد، حيث إن ضمرة بن حبيب تابعي، قال الحافظ في «التقريب» (٣٧٤/١) من الرابعة، وضمرة رفع الحديث فالحديث مرسل أيضًا. «ومرسل ما بعد تابع سقط».

• ١٦٠ «من أكثر ذكر الله فقد برئ من النفاق».

الحديث لا يصح، أخرجه الطبراني في «الأوسط» (ح٢٩٢٧) وفي «الصغير» (٢٧/٧) عن شيخه محمد بن سهل بن المهاجر الرقي عن مؤمل بن إسماعيل من حديث أبي هريرة، قال الطبراني: لم يرو هذا الحديث عن حماد إلا مؤمل بن إسماعيل، قال الذهبي في «الميزان» (٣/٣٥، ٢٥٤٠): محمد بن سهل عن مؤمل بن إسماعيل راو للموضوعات، وأقره الحافظ في «اللسان» (٥/٧٢) (٢٢٠/٥٦).

۱۳۱- «آخر الدواء الكي».

الحديث لا أصل له، أورده السخاوي في «المقاصد» (ح١)، وأورده العامري في «الجد الحثيث» (ح١) وقال: ليس بحديث.

171- «اتقوا مواضع التهم».

الحديث لا أصل له. ذكره الغزالي في «الإحياء» (٣٥/٣) مرفوعًا، وقال الإمام الذهبي في «تخريج الإحياء»: «لم أجد له أصلاً».

قلت: ويغني عنه الحديث المتفق عليه في قول النبي صلى الله عليه وسلم: «فمن اتقى الشبهات استبرأ لدينه وعِرضه». الحديث أخرجه البخاري (ح٥٦)، ومسلم (ح١٥٩٩).

177- «ألسنةُ الخلق أقلامُ الحقِّ».

الحديث لا أصل له، أورده السخاوي في «المقاصد» (ح١٦٤) وقال: «لا أصل له».

١٦٤- «ليس على الرجل جناح أن يتزوج بقليل أو كثير من ماله إذا تراضوا وأشهدوا».

الحديث لا يصح: أخرجه البيهقي في «السنن» (٢٣٩/٧) عن أبي سعيد مرفوعًا، وآفته أبو هارون

العبدي عمارة بن جوين متروك ومتهم من كذبه، كذا قال الحافظ في «التقريب» (٤٩/٢) وبين أنه شيعي.

• إذا وقعت كبيرة، أو هاجت ريح مظلمة فعليكم بالتكبير فإنه يجلى العجاج الأسود».

الحديث لا يصح، أخرجه أبو يعلى في «المسند» (٣/ ٤٥٠) (ح١٩٤٧)، وابن السني في «عمل اليوم» (ح٣٧٩)، وابن حبان في «المجروحين» (١٧٩/٢) من حديث جابر مرفوعًا، وفيه محمد بن زاذان قال البخاري في «الضعفاء الصغير» (٣١٩): «منكر الحديث لا يكتب حديثه والراوي عنه عنبسة بن عبد الرحمن الأموي شر منه قال البخاري (٢٨٧) تركوه» وقال الأزدي: كذاب.

177 - «أيما نائحة ماتت قبل أن تتوب البسها الله سربالاً من نار، وأقامها للناس يوم القيامة».

الحديث لا يصح، أخرجه أبو يعلى في «المسند» (٤٠٠/١٠) (ح٣٠٠) وابن حبان في المجروحين (١٨٦/٢) من حديث عبيس بن ميمون عن يحبى بن أبي كثير عن أبي سلمة عن أبي هريرة مرفوعًا وأفته عبيس قال ابن حبان: كان شيخًا مغفلاً يروي عن الثقات الأشياء الموضوعات توهمًا لا تعمدًا، فإذا سمعها أهل العلم سبق إلى قلوبهم أنه كان المعتمد لها.

١٦٧ «الرزق مقسوم وهو أَتِ ابن أدم على أي سيرةٍ سارها ليس تقوى تقي بزائد له، ولا فجور فاجر بناقصه، وبينه وبينه ستر وهو طالبه».

الحديث لا يصح: أخرجه ابن حبان في «المجروحين» (١٣٣/٣) من حديث يوسف بن السفر عن الأوزاعي عن عبدة بن أبي لبابة عن شقيق عن ابن مسعود مرفوعًا، وآفته يوسف بن السعر قال ابن حبان: كان كاتب الأوزاعي وكان ممن يروي عن الأوزاعي ما ليس من أحاديث من المناكير التي لا يشك عوام أصحاب أنها موضوعة لا يحل الاحتجاج به بحال»، وأورد هذا الحديث الإمام الذهبي في «الميزان» (٩٨٧١/٤٦٦/٤) وجعله من مناكيره ونقل عن الدارقطني أنه «متروك كذاب».

١٦٨− «من أتى الجمعة فليغتسل فإنه كفارةُ من الجمعة إلى الجمعة».

الحديث لا يصح: أخرجه الحافظ ابن حبان في «المجروحين» (١٥٧/٢) من حديث عبد الأعلى بن أبي مساور عن نافع عن ابن عمر مرفوعًا وأفته ابن أبي مساور قال ابن حبان: «كان ممن يروي عن الأثبات ما لا يشبه حديث الثقات حتى إذا سمعها المبتدئ في هذه الصناعة علم أنها معمولة».

قلت: قصر الكفارة من الجمعة إلى الجمعة على الغسل وحده من وضع ابن أبي المساور، حيث إن المغفرة من الجمعة إلى الجمعة تلك البشرى مبنية على أمور كما هي ثابتة في صحيح الإمام البخاري (٦٨٣)، (٩١٠)، من حديث سلمان الفارسي قال: قال النبي صلى الله عليه وسلم: «لا يغتسل رجل يوم الجمعة، ويتطهر ما استطاع من طهر، ويدهن من دهنه أو يمس من طيب بيته، ثم يخرج فلا يُفرق بين اثنين، ثم يصلي ما كتب الله له، ثم ينصت إذا تكلم الإمام إلا غُفر له ما بينه وبين الجمعة الأخرى». وكذلك أخرجه الإمام أحمد في «المسند» (٤٣٨/٥) (ح٢٣٧٦).

الحمدُ لله الذي خَلَقَ السموات والأرض، ولم يكن له شريك في الملك، وخَلَقَ كُلُّ شيء فقدره تقديراً، والصلاة والسلام على نبينا محمد، الذي بعثه ربه هادياً ومبشراً ونذيراً، وداعياً إليه بإذنه وسراجاً منيراً.

أما بعد: فإن سعيد بن زيد رضي الله عنه هو أحد السابقين إلى الإسلام، وأحد العشرة المشهود لهم بالجنة، وهو أحد أصحاب نبينا محمد صَلًى الله عَنيه وسَلَم، الذين مدحهم الله تعالى في كتابه العزيز قائلاً: (لا يستوى منكر مَن أَنفَق مِن قَبْل الفَتْح وَقَنَلُ أُولَيَكُ مَن أَنفَق مِن قَبْل الفَتْح وَقَنَلُ أُولَيَك مَن أَنفَق مِن الله وَعَد الله وَعَد الله العزيز قائلاً : (لا يستوى أَغظُم دَرَجَة مِن اللّه عَن الفَقوا مِن بعد وَقَنتُوا مِن بعد وَقَنتُوا مِن بعد وَقَنتُوا الله وَعَد الله المُتن والكرام بشيء من سيرته وإخواني الكرام بشيء من سيرته العطرة. فأقول وبالله التوفيق:

اسمه ونسبه:

هو: سعيد بن زيد بن عمرو بن نُفَيْل بن عبد العُزى بن رياح بن عَدي بن كعب بن لُؤى، ويُكنى أبا الأعْوَر.

أمه: فاطمة بنت بعجة بن أمية بن خويلد بن خالد من خزاعة. (الطبقات الكبرى لابن سعد ج٣ص٢٨٩ – ٢٩٠). وسعيد بن زيد رضي الله عنه ابن عم عمر بن الخطاب رضي الله عنه، يجتمعان في نُفيل، وكان صهر عمر، زوج أخته فاطمة بنت الخطاب وكانت أخته عاتكة بنت زيد زوجة عمر بن الخطاب، تزوجها عمر بعد أن قُتل الخطاب، تزوجها عمر بعد أن قُتل عنها عبد الله بن أبي بكر الصديق رضي الله عنهم. (أسد الغابة لابن المثر ج٢ص٢٥٠).

أولاد سعيد بن زيد:

رزق الله تعالى سعيد بن زيد رضي الله عنه من الأولاد باربعة وثلاثين: من



الدحور: اربع عشره، ومن الإيات: عشرون. (الطبقات الكبرى لابن سعد ج٣ص٢٩٢) إسلام سعيد بن زيد:

عن يزيد بن رومان قال: أَسْلَمَ سعيدُ بن زيد بن عمرو بن نُفيل قبل أن يدخل رسول الله صلى الله عليه وسلم دار الأرقم، وقبل أن يدعو فيها. (الطبقات الكبرى لابن سعد جهص٢٩٢).

#### هجرة سعيد بن زيد:

هاجر سعيدُ بن زيد رضي الله عنه إلى المدينة، وآخى النبيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بينه وبين أبي بن كعب. (أسد الغابة لابن الثير ج٢ص٢٥٣).

#### علم سعید بن زید:

روى سعيد بن زيد رضي الله عنه ثمانية وأربعين حديثاً، اتفق له الشيخان على حديثين، وانفرد البخاري بثالث. روى عن سعيد بن زيد عبد الله بن عمر، وأبو الطفيل، وعمرو بن حُريث، وزر بن حُبيش، وأبو عثمان النهدي، وعروة بن الزبير، وعبد الله بن ظالم، وأبو سلمة بن عبد الرحمن، وطائفة. (سير أعلام النبلاء للذهبي ج1ص١٢٥ و١٤٣).

#### جهاد سعید بن زید:

لم يشهد سعيد بن زيد رضي الله عنه بدراً لأن رسول الله صلى الله عليه وسلم أرسله مع طلحة بن عبيد الله في مهمة عسكرية، قبل غزوة بدر.

عن حارثة الأنصاري: لما تحين رسول الله صلى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمُ يَقُو الله عليه وسلم وصول عير قريش من الشام الْقيَامَة. اللَّهُمُ إِنْ كَا عمرو بن نفيل قبل خروجه من المدينة بعشر ليال يتحسبان خبر العير، فخرجا حتى بلغا ليال يتحسبان خبر العير، فخرجا حتى بلغا الحوراء فلم يزالا مقيمين هناك حتى مرت بن زَيْد، فَبَيْنَمَا هَيَ تَلاله العير، وبلغ رسول الله صلى الله عليه بقر فسلم حديث ١٣٨). وسلم الخبر قبل رجوع طلحة وسعيد إليه فندب أصحابه وخرج يريد العير فسارت عير قال الذهبي: لم يكن سعيد بن قريش نحق الساحل، وأسرعت وساروا الليل قال الذهبي: لم يكن والنهار فرقاً (خوفاً) من الطلبة، وخرج طلحة عن رتبة أهل الشوري والنهار فرقاً (خوفاً) من الطلبة، وخرج طلحة عن رتبة أهل الشوري

بن عبيد الله وسعيد بن زيد يريدان المدينة ليخبرا رسول الله صلى الله عليه وسلم خبر العير ولم يعلما بخروجه فقدما المدينة في اليوم الذي لاقى رسول الله صلى الله عليه وسلم في النفير من قريش ببدر فخرجا من المدينة يعترضان رسول الله فلقياه منصرفا من بدر فلم يشهد طلحة وسعيد الوقعة وضرب لهما رسول الله بسهامهما وأجورهما في بدر فكانا كمن شهدها. (الطبقات الكبرى لابن سعد ج٣ص٢٩٢٢٢٢).

وقد شهد سعيد بن زيد أحداً والخندق والمشاهد كلها مع رسول الله صلى الله عليه وسلم، وشهد معركة اليرموك، وفتح دمشق. (الإصابة لابن حجر العسقلاني ج٢ص٤٤).

مناقب سعید بن زید:

عَنْ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ عَوْفَ قَّالَّ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: أَبُو بَكْرِ فِي الْجَنَّةَ، وَعَلَيُّهُ وَعَلَيْهُ وَسَلَّمَ: أَبُو بَكْرِ فِي الْجَنَّةَ، وَعَلَيُّ فِي وَعُمْرُ فِي الْجَنَّةَ، وَالزُّبَيْرُ فِي الْجَنَّةَ، وَالزَّبَيْرُ فِي الْجَنَّةَ، وَالزَّبَيْرُ فِي الْجَنَّةَ، وَالزَّبَيْرُ فِي الْجَنَّةَ، وَعَيْدُ فَي وَعَيْدُ فَي الْجَنَّة، وَالْجَنَّة، وَسَعْدُ فِي الْجَنَّة، وَأَبُو عُبَيْدَةَ بَنُ الْجَنَّة، وَأَبُو عُبَيْدَةَ بَنُ الْجَزَاحِ فِي الْجَنَة، وَأَبُو عُبَيْدَة بَنُ الْجَرَاحِ فِي الْجَنَّة، (صحيح سنن الترمذي الْجَرَاحِ فِي الْجَنَّة. (صحيح سنن الترمذي للألباني حديث ٢٩٤٦).

استجابة دعوة سعيد بن زيد:

عَنْ سَعِيد بْنِ زُيْد بْنَ عَمْرُو بْنِ نُقَيْلِ أَنَّ أَرْوَى بِنِت أَوِيسَ خَاصَمَتْهُ فِي بَعْض دَارِهِ فَقَالَ: دَعُوهَا وَإِيَّاهَا فَإِنِي سَمَعْتُ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ بَقُولُ: مَنْ أَخَذَ شَبْرًا مِنْ الْأَرْضِ بِغَيْر حَقّه طُوِقَهُ فِي سَبْعِ أَرَضَينَ يَوْمَ الْأَرْضِ بِغَيْر حَقّه طُوقَهُ فِي سَبْعِ أَرَضَينَ يَوْمَ الْقَيَامَة. اللَّهُمَّ إِنْ كَانَتْ كَاذَبَةً فَأَعْم بَصَرَهَا، وَالْجَعَلْ قَبْرُهَا فِي دَارِهَا. قَالَ: فَرَأَيْتُهَا عَمْياءَ تَلْتَمسُ الْجُدُر، تَقُولُ أَصَابَتْنِي دَعْوَةُ سَعِيد بَنْ زَيْد، فَبَيْنَمَا هِيَ تَمْشِي فِي الدَّارِ مَرَّتْ عَلَى بَنْ زَيْد، فَبَيْنَمَا هِيَ تَمْشِي فِي الدَّارِ مَرَّتْ عَلَى بَنْ زَيْد، فَبَيْنَمَا هِيَ تَمْشِي فِي الدَّارِ مَرَّتْ عَلَى بَنْ زَيْد، فَيَانَتْ قَبْرَهَا.

لاذا لم يكن سعيد بن زيد من أصحاب الشورى؟ قال الذهبي: لم يكن سعيد بن زيد متأخراً عن رتبة أهل الشورى في السابقة والجلالة،

وإنما تركه عمر بن الخطاب، رضى الله عنه، لئلا يبقى له فيه شائبة حظ؛ لأنه زوج أخته فاطمة، وابن عمه، ولو ذكره عمر في أهل الشورى لقال الرافضي: حابى ابن عمه. فأخرج عمر منها ولده وعصبته. فكذلك فليكن العمل لله. (سير أعلام النبلاء للذهبي ج اص ۱۳۸).

والد سعيد بن زيد على دين إبراهيم عليه السلام: كان زيد بن عمرو بن نفيل (والد سعيد) يعبد الله تعالى على دين إبراهيم صلى الله عَليْه

(١)عَنْ عَبْد اللَّه بْن عُمَر رَضَى اللَّهُ عَنْهُمَا أنَّ النبيُّ صَلِّي اللَّهَ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَقَى زَيْدَ بْنَ عَمْرُو بْن نَفَيْل بِأَسْفِل بَلدَحٍ (اسمِ مكان) قُبْلُ أَنْ يَنْزَلَ عَلَيْ النَّبِيِّ صَلِّي اللَّهُ عَلَيْهِ وَسِلَّمَ الْوَحْيُ، فَقُدُّمَتُ إِلَى النَّبِيِّ صَلَّى إِللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ سُفْرَةٌ فَأَبِّي أَنْ يَأْكُلُ مِنْهَا، ثُمُّ قَالَ زَيْدُ: إِنِّي لَسْتُ آكُلُ مِمَّا تَذْبُحُونَ عَلَى أَنْصَابِكُمْ، وَلَا أَكُلَ إِلَّا مَا ذَكرَ اسْمُ اللَّه عَلَيْهِ، وَأَنَّ زَيْدَ بْنَ عَمْرُو كَانٍ يَعِيبُ عَلَي قَرَيْشِ ذَبَائِحَهُمْ وَيَقُول: الشَّاةَ خُلَقَهَا اللَّهُ وَأَنْزُلُ لَهَا مِنْ السَّمَاءِ الْمَاءُ، وَأَنْبَتَ لَهَا منْ الْأَرْض، ثُمَّ تَذْبَحُونَهَا عَلَى غَيْرِ اسْم الله. إنْكَأَرًا لذَلكَ وَإِعْظَامًا لهُ. (البخاري:

(٢)عَنْ ابْنِ عُمِرَ أَنَّ زَيْدَ بْنَ عَمْرِو بْنِ نُفَيْل خُرَجُ إِلَى الشَّام يُسْأَل عَن الدِّين وَيُتبِّعُه فَلَقَى عَالِمًا مِنْ اليَّهُودِ فَسَالَهُ عَنْ دينهمْ فقال: ۖ لا تُكُونُ عَلَى دِينِنَا حَتَّى ۖ تَأْخُذُ بِنَصِيبِكُ مِنْ غُضِبِ اللَّهِ. قَالَ زَيْدُ: مَا أَفِرُ الكبرى لابن سعد ج٣ص٢٩٤). ﴿ إِلَّا مِنْ غُضُبِ اللَّهُ، وَلَّا أَحْمِلُ مِنْ غُضُبِ ٱللَّهِ شَيْئًا أَبَدًا، وَأَنَّى أَسْتَطِيعُهُ، فَهَلَ تُدُلُّني عَلَى غَيْرِه؟، قَالَ مَا أَعْلَمُهُ إِلَّا أَنْ يَكُونَ حَنيفًا، قَالَ زَيْدٌ: وَمَا الْحَنيفَ؟ قَالَ: دِينَ إِبْرَاهِيمَ لَمْ يَكُنْ يَهُودِيًا وَلَا نَصْرَانيًا وَلا يَعْبُدُ إلا اللَّهُ.

فُخْرَجَ زَيْدٌ فَلَقَىَ عَالمًا مِنْ النَصَارَى فَذَكَرَ مثلهُ فقال: لنْ تَكُونَ عَلَى ديننَا حَتَّى تَأْخُذُ بنصيبك منْ لغنة الله. قال: مَا أَفَرُ إِلَّا منْ لَعْنَةَ ٱللَّهِ، وَلَا أَحْمَلُ مِنْ لَعْنَةَ اللَّهِ وَلا مِنْ غُضِيهِ شَيْئًا أَبِدًا، وَأَنَّى أَسْتَطِيعُ فَهَلْ تَدُلَّنَي عَلَى غَيْرِهِ؟ قَالَ: مَا أَعْلَمُهُ إِلَّا أَنْ يَكُونَ حَنَيْفًا قال: وَمَّا الْحنيف قال دينُ إِبْرَاهِيمَ لَمْ يَكُنْ يَهُوديًا وَلَا نَصْرَانِيًا وَلَا يَعْبُدُ إِلَّا اللَّهَ. فَلَمَّا رَأَى زَيْدٌ قَوْلَهُمْ في إِبْرَاهِيمَ عَلَيْهِ السِّيلام خرَجَ فَلِمَّا بَرَزْ رَفْعَ يَدَيْهُ فَقَالَ: اللَّهُمَّ إِنِّي أَشْبَهَدُ أنى عَلى دين إِبْرَاهِيمَ. البخاري:حُ٣٨٢٧.

(٣) قال الليْثُ بْنُ سَعْد: كُتُبَ إِلَى هَشَامٌ (بن عروة بن الزبير) عَنْ أبيه عَنْ أَسْمَاءَ بنتِ أبي بَكر رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَتْ: رَأَيْتُ زَيْدَ بْنَ عَمْرِقِ بْنِ نَفَيْلِ قَائمًا مُسْنِدًا ظَهْرَهُ إلى الْكَعْبَة، يَقُولُ: يَا مَعَاشَرَ قَرَيْشُ وَاللَّه مَا مِنكُمْ عَلَى دِينِ إِبْرَاهِيمَ غَيْرِيٍّ، وَكَانَ يُحْيى المُوْءُودَة، يَقُولُ للرُّجُلِ إِذَا أَرَادَ أَنْ يُقْتُلُ ابْنْتُهُ: لَا تُقْتُلُهَا، أَنَا أَكْفَيكُهَا مَثُونَتُهَا فيأخذها فإذا ترَعْرَعَتْ قالَ لأبيهَا إِنْ شَئَّتَ دُفَعْتَهَا إليْك وَإِنْ شَئْتَ كُفَيْتُكُ مَئُونَتُهَا. (البخاري: حديث:٣٨٢٣).

#### وهاة سعيد بن زيد،

توفى سعيد بن زيد رضى الله عنه بالعقيق (مكان قريب من المدينة) وغسَّله سعد بن أبى وقاص، ثم حُمل على رقاب الرحال فدفن بالمدينة، ونزل في حفرته سعد بن أبي وقاص وعبد الله بن عمر، وذلك سنة خمسين فقال: إني لَعَلَى أَنْ أَدينَ دينكُمْ فَأَخْبَرْنَي، أو إحدى وخمسين من الهجرة. وكان سعيد يوم مات ابن بضع وسبعين سنة. (الطبقات

رُحمَ اللهُ سعيدُ بن زيد رحمةً واسعة، وجزاه الله عن الإسلام خير الجزاء. ونسأل الله تعالى أن يجمعنا به في الفردوس الأعلى من الجنة. وصلى الله وسلم على نبينا محمد، وعلى أله، وصحبه، والتابعينَ لهم بإحسان إلى بوم الدين.



## عبودية الكائنات لله رب العالمين

الشيخ عبدالمحسن بن محمد القاسم اعداد/

منبر الحرمين

إن الحمد لله، نحمده ونستعينه ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور انفسنا ومن سيئات اعمالنا، من يهدِه الله فلا مُضِلَ له، ومن يُضلِل فلا هاديَ له، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله، صلَّى الله عليه وعلى آله وأصحابه وسلَّم تسليمًا كثيرًا.

> أما بعد: فاتقوا الله -عباد الله- حقّ التقوى؛ فمن اتقى ربّه ارتقّى درجات، وطابّ مالُه بعد الممات. لله سنحانه الحمال و الكمال و العظمة:

ذو الجلال والكبرياء، ذل له كل شيء وأسلم طوعًا وكرهًا، استسلم له المؤمنُ بقلبه وظاهره، والكافرُ مُستسلمُ له كرهًا بالتسخيرُ والقهر، قال -عز وجل-: (وَلَهُ السَّلَمُ مَن فِي السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ طُوَعًا وَكِلَهُ وَالْتَهِ يُرْجَعُونَ ) [آل عمران: ٨٣].

دانَ الجميعُ لله، فمن في السماوات والأرض والطير كلُها تُصلي لله وتعبُد بحسب حالها اللائق بها، قال -عَن وجل-: (الرَّبَرَ أَنَّ اللَّهُ يُسَيِّحُ اللائق بها، قال -عَن وجل-: (الرَّبَرَ أَنَّ اللَّهُ يُسَيِّحُ اللَّهُ مَن فِي السَّمَوَتِ وَاللَّرْضِ وَالطَّيْرُ صَفَّنَتٍ كُلُّ قَدْ عَلَمُ صَلَالَهُ وَلَيْسَعُمُ ) [النور: ٤١].

وتدخل الملائكة كل يوم البيث المعمور في السماء تُصلي فيه لله، قال -عُليه الصلاة والسلام- في حديث الإسراء: فرُفع لي البيث المعمور، فسالت جبريل، فقال: هذا البيث المعمور يُصلي فيه كل يوم سبعون ألف ملك إذا خرجوا لم يعودوا إليه آخر ما عليهم". متفق عليه.

سجود المخلوقات لرب الأرض والسماوات:

وجميعُ الكائنات تسجُد خاضعةً ذليلةً لله، قال -عز وجل-: (أَلْرَ ثَرَ أَنَّ اللهُ مَنْ فِي السَّمَوَتِ وَمَنَ فِي السَّمَوَتِ وَمَنَ فِي السَّمَوَتِ وَمَنَ فِي الْأَرْضِ وَالشَّمَرُ وَالْتَجُومُ وَالْمِبَالُ وَالشَّجَرُ وَالدَّوَابُ وَكَالْمَجُرُ وَالدَّوَابُ

قال شيخ الإسلام -رحمه الله-: "ولا يجبُ أن يكون سجود كل شيء مثلُ سجود الإنسان".

والدوابُ والملائكةُ تسجُد خوفًا من الله، قال تعالى: ( وَلِلْهِ يَسْجُدُ مَا فِ السَّمَوْتِ وَمَا فِ الْأَرْضِ مِنْ دَابَةٍ وَالْمَلْتِكَةُ وَهُمْ لَا يَسْتَكَوِّرُونَ ( اللهِ عَالَمُونَ رَبَّهُمْ مِنْ دَابَةٍ وَالْمَلْتِكَةُ وَهُمْ لَا يَسْتَكَوِّرُونَ ( الله عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الله عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الله عَلَى اللهُ عَلَى

والشمسُ تذهبُ كل يوم تحت العرش وتسجُد لله، قال –عليه الصلاة والسُلام– لأبي ذر حين غربَت الشمسُ: "أتدري أين تذهب؟!". قلتُ: الله ورسولُه أعلم. قال: "فإنَها تذهبُ حتى تسجُد تحت العرش". متفق عليه.

قال ابن العربي –رحمه الله-: "ولا مانعَ من قُدرة الله أن يُمكن كل شيءٍ من الحيوان والجمادات أن سنحُد له".

بل كلُ ما له ظلُ في الكون يسجُد لله، قال سيحانه-: ( أَوَلَدُ بَرُوا إِلَى مَا خَلَقَ ٱللَّهُ مِن شَيْءِ يَنَفَيَّوُا إِلَى مَا خَلَقَ ٱللَّهُ مِن شَيْءِ يَنَفَيَّوُا ظِلْلُهُ، عَنِ ٱلْبَعِينِ وَٱلشَّمَا إِلِي سُجَدًا لِللَّهِ وَهُمُّ دَنِخُرُونَ ) [النحل: ٤٨].

ومع صلاة المخلوقات لله وسُجودهم له فإنهم يُسبحونه، قال تعالى: (نُسَحُّ لُهُ ٱلسَّوْتُ ٱلسَّبَعُ وَٱلْأَرْضُ وَمَنْ فَهِنَّ) [الاسراء: 22].

والرعد يُسبح بحمده وجلاً منه، والنملَ يُقدِسُ الله ويُنزهُ عن الشريك والمثيل، قال -عليه الصلاة والسلام-: "قرصَت نملةٌ نبيًا من الأنبياء، فأمرَ بقرية النمل فأحرقت، فأوحَى الله إليه: أن قرصَتك نملةٌ أحرقت أمةً من الأمم تسبح؟!". متفق

والنباتُ يُسبِح الله وحده، قال ابن القيم -رحمه الله-: فتباركُ الله ربُ العالمين الذي يعلمُ مساقط تلك الأوراق ومنابتها، فلا تخرجُ منها ورقّهُ إلا بإذنه، ولا تسقّط إلا بعلمه، ومع هذا فلو شاهَدُها العبادُ على كثرتها وتنوّعها وهي تُسبِح بحمد ربها مع الثمار والأفنان والأشجار لشأهدوا من

التوكيد العدد ١٠٤ السنة الثانية والأربعون

جمالِها أمرًا آخر، ولرأوا خلقتَها بعين أخرى، ولعلموا أنها لشان عظيم خُلقَت.

وكان الصحابةً –رُضي الله عنهم– وهم مع النبي –صلى الله عليه وسلم– يسمعون تسبيحَ الطعام، قال ابن مسعود –رضي الله عنه–: "ولقد كُنَا نسمعُ تسبيحَ الطعام وهو يُؤكَلّ. رواه البخاري.

نماذج من عبودية الكائنات لله تعالى:

وكلُ ذرَة في الكون تُوحِدُ الله، قال تعالَى: (وَإِن مِّن شَيْءٍ إِلَّا يُشِّبُّمُ بِجَرِهِ ) [الإسراء: ٤٤].

قال ابن كثير -رحمه الله-: "وهذا عامٌ في الحيوانات والجمادات والنباتات".

وكيفية التسبيح لا يعلمُها إلا الله، قال -عز وجل-: (لِكِنَ لَا نُغَمُهُنُ تَسِيحَهُمُّ) [الإسراء: ٤٤].

ومع تسبيح الحجارة لله تهبط من علوها خشية الله خاضعة مُنكسرةً له، قال -عز وجل-: (وَإِنَّ مِنْهَا لَمَا مِنْ مِنْهَا لَمَا مِنْ مَنْهَا إِلَّا مِنْهَا إِلَا البقرة: ٧٤].

والسَّماءُ والأرضُ مُطَّيعةٌ لله مُمتثلةٌ أمَره، قال لهما: استجيبًا لأمري طائعتين أو مُكرهتين (قَالَتَا لَيُّنَا طَآلِمِينَ ﴾ [فصلت: ١١].

ولما عُرِض عليها وعلى الجبال حملُ الأمانة التي هي التكاليفُ الشرعية ولهنَ ثوابٌ إن فعلن ذلك، وإن لم يقمن بها فعليهنَ العقاب، أبَيْن حملها خوفًا ألا يقُمنَ بما حُملنَهنَ لا عصيانًا لربهنَ.

وجماداتُ تحبُ رسولُ اللهَ -صلى الله عليه وسلم-، وكانت تُسلم عليه في حياته، قال -عليه الصلاة والسلام-: أإني لأعرفُ حجرًا بمكة كان يُسلم علي قبل أن أبغث، إني لأعرفُه الآن". رواه مسلم.

وجِذْعُ نخلة فارقَه النبي -صلى الله عليه وسلم-، فحن له الجِذْعُ وبكى؛ قال جابرُ -رضي الله عنه-: "كان المسجَدُ مسقوفًا على جُذوع من نخل، فكان النبي -صلى الله عليه وسلم- إذا خطبَ يقومُ إلى جذع منها، فلما صُنع له المنبر وكان عليه -أي: وتركُ الجِذع-. قال: سمعنا لذلك الجِذع صوتًا كصوت العشار -أي: النُوق الحوامل- حتى جاء النبي -صلى الله عليه وسلم- فوضَعَ يدَه عليها فسكنت". رواه البخاري.

وكان الحسنُ البصريُّ -رحمه الله- إذا حدَث بهذا الحديث يقول: "يا معشر المسلمين: الخشبةُ تحنُ إلى رسول الله -صلى الله عليه وسلم- شوقًا إلَى لقائه، فانتم أحق أن تشتاقوا إليه .

واتباعُ هدي النبي -صلى الله عليه وسلم- من غير غلو ولا تفريط من صدق محبّته.

وصخرة تحركت حين صعد عليها النبي -صلى الله عليه وسلم- وأكابر صحابته، قال أبو هريرة -رضي الله عنه-: كان رسولُ الله -صلى الله عليه وسلم- على حراء -جبل بمكة- هو وأبو بكر وعمرُ وعثمانُ وعليُ وطلحة والزُبير، فتحركت الصخرةُ، فقال رسولُ الله -صلى الله عليه وسلم-: "اهدأ فما عليك إلا نبيُ أو صديق أو شهيدٌ". رواه مسلم. بل اهتزَ جبلُ بأكملَه لما صعده النبي -صلى الله عليه وسلم- مع خلفاء راشدين، قال أنسُ -رضي الله عنه-: صعد النبي -صلى الله عليه وسلم- مع خلفاء راشدين، قال أنسُ -رضي الله عنه-: صعد النبي -صلى الله عليه وسلم- فضربه برجله، قال: "اثبُت أحُد، فما عليك إلا نبيٌ فضربه برجله، قال: "اثبُت أحُد، فما عليك إلا نبيٌ

أو صديق أو شهيدان". رواه البخاري. قال أبن المُنير -رحمه الله-: "وهذه هزَةُ الطرَب، ولهذا نصَ على مقام النبُوة والصديقية والشهادة التي تُوجِبُ شُرورَ ما اتصلت به".

ومن أطاعَ الله ورسولَه وهو مؤمنٌ فإن جبلَ أُحُد يُحبُه، قال -عليه الصلاة والسلام-: "أُحُد جبلُ يُحبُنا ونُحبُه". رواه البخاري.

قَالِ النووي -رحمه الله-: "أُحُدُ يُحبُنا حقيقةً، جعل الله تعالى فيه تمييزًا يحب به".

وكان عند آل رسول الله -صلى الله عليه وسلم-حيوانٌ وحشيٌ إذا دخل النبي -صلى الله عليه وسلم- بيته لم يتحرّك الحيوان لئلا يُؤذِي النبي -صلى الله عليه وسلم-.

قالت عائشة -رضي الله عنها-: "كان لآل رسول الله -صلى الله عليه وسلم- وحش، فإذا خرجَ رسول الله -صلى الله عليه وسلم- لعب واشتد وأقبل وأدبر، فإذا أحسَ برسول الله -صلى الله عليه وسلم- قد دخل ربض -أي: جلسَ- فلم يترمرَم -أي: لم يتحرَك- ما دامَ رسولُ الله -صلى الله الله عليه وسلم- في البيت كراهية أن يُؤذِيه. رواه أحمد.

وجميعُ المخلوقات سوى العاصي من الثَقَلِين يعلمُ أن محمدًا رسول الله، قال جابرٌ -رضي الله عنه-: أقبَلنا مع رسول الله -صلى الله عليه وسلم- من سفر، حتى إذا دفعنا إلى حائط من حيطان بني النجّار، إذا فيه جملٌ لا يدخلُ المُحائطَ أحدُ إلا شد عليه -أي: هاجَ عليه-.

فذكروا ذلك للنبي -صلى الله عليه وسلم-، فجاء حتى أتى الحائط، فدعا البعير فجاء واضعًا مشفره -وهي كالشفة من الإنسان-، وضع مشفره إلى الأرض حتى برك بين يدي النبي -صلى الله

عليه وسلم-، فقال النبي -صلى الله عليه وسلم-:

هاتُوا خطامَه، فخطمَه ودفعَه إلى صاحبه، ثم
النفت النبي -صلى الله عليه وسلم- إلى ألناس
وقال: إنه ليس شيءُ بين السماء والأرض إلا يعلمُ
أني رسولُ الله إلا عاصي الجن والإنس. رواه
أحمد.

ومن كان من علماء الإسلام فإن مَنْ في السماوات والأرض والحيتان تدعُو له بالمغفرة، قال -عليه الصلاة والسلام-: "وإن العالم ليستغفرُ له من في السماوات ومن في الأرض، والحيتان في جوف الماء". رواه أبو داود.

والشجرُ والحجر يُوالِي المُؤمنين وينصُرُهم، قال السَّاعَةُ حَتَّى الصلاة والسلام-: " لَا تَقُومُ السَّاعَةُ حَتَّى يُقَاتُلُ الْمُسْلِمُونَ الْيَهُودَ، فَيَقْتُلُهُمُ الْمُسْلِمُونَ حَتَّى يَخْتَبِى الْيَهُودِي مِنْ وَرَاءِ الْحَجَرِ وَالشَّجَر، فَيَقُولِ الْحَجَرِ أَو الشَّجَر، فَيَقُولِ الْحَجَرِ أَو الشَّجَرِ: يَا مُسْلِمُ يَا عَبْدَ الله هَذَا يَهُودِي خَلْفي، فَتَعَالُ فَاقْتُلُهُ، إِلَّا الْغَرْقَدُ، فَإِنَّهُ مِنْ شَجَرِ اللهِ هَذَا يَهُودِي خَلْفي، فَتَعَالُ فَاقْتُلُهُ، إِلَّا الْغَرْقَدُ، فَإِنَّهُ مِنْ شَجَرِ اللهَ هَذَا لِنَهُود [صحيح مسلم ٤/ ٢٣٣٩].

ومنا ما يُلبِي بتلبية المسلم، قال -عليه الصلاة والسلام-: "ما من مسلم يُلبِي -أي: في الحج أو العُمرة- إلا لبَى من عن يمينه أو عن شماله من حجر أو شجر أو مَدر -أي: طين- حتى تنقطع الأرضُ من ها هنا وها هنا". رواه الترمذي.

وتبكي السماءُ والأرضُ حُزِنًا على فراقَ المؤمن، قال -سيحانه- عن قوم فرعون: (فَمَا بَكَتَ عَلَيْهُ السَّمَآءُ وَالْأَرْضُ وَمَا كَانُوا مُظَرِّنَ [الدخان: ٢٩].

قال ابن عباس -رضي الله عنه-: "إذا فقد المؤمنُ مُصلاَه من الأرض التي كان يُصلي فيها ويذكُر الله فيها بكت عليه السماءُ والأرض".

#### تأذي المخلوقات من العصاة:

وأما العُصاةُ فإن المُخلوقات تتأذّى منهم، وإذا ماتوا استراحَت منهم؛ مُر على النبي -صلى الله عليه وسلم- بجنازة فقال: مُستريحُ ومُستراحُ منه. قالوا: يا رسولُ الله: ما المُستريحُ والمُستراحُ منه!! قال: العبدُ المؤمنُ يستريحُ من نصب الدنيا وأذاها إلى رحمة الله، والعبدُ الفاجرُ يستريحُ منه البلاد والعباد والشجرُ والدوابُ. متفق عليه. والشركُ بالله أعظمُ الذنوب، وإذا سمعَت الجمادات

و الشركُ بالله أعظمُ الذنوب، وإذا سمعَت الجمادات شركًا به تعالى فزعَت عظمةً لله لانتقاص حقه في الألوهية، قال -سيحانه-: ( وَقَالُوا أَضَّدَ الرَّحَنُ وَلَدَا اللهِ لَهُ اللهُ لَا اللهُ مَا اللهُ الل

قال ابن كثير -رحمه الله-: "أي: يكادُ يكونُ ذلك عند سماعهنَ هذه المقالة من فجَرة بني آدم إعظامًا للرب وإجَلالاً؛ لأنهم مخلوقاتٌ ومُؤسَساتٌ على توجَده".

وَنطَقَ طَائرٌ بِالإِنكَارِ عَلَى المُشْرِكِينِ مِن بِني آدم لشركهم بالله، ودعاهم إلى التوحيد، قال الهُدهُد لسليمان -عليه السلام-: (وَحِنْدُكَ مِن سَبَا بِنَا فِينِ شَ إِنِي وَجَدتُ آمَرَاءٌ تَمَاكُهُمْ وَأُوتِيَتَ مِن كُلِّ شَيْءٍ وَلَمَا عَرْشُ عَظِيدٌ ﴿ آ وَجَدتُهَا وَقَوْمَهَا يَسْجُدُونَ الشَّيْسِ مِن دُونِ اللهِ وَزَيْنَ لَهُمُ الشَّيْطِنُ أَعْمَلُهُمْ فَصَدَّهُمْ عَنِ السِّيلِ فَهُمْ لَا يَهْتَدُونَ ﴿ آ لَا يَسْجُدُوا لِيَّهِ الذِي يُخْرِجُ الْخَبَّ، فِي السَّمؤيَ وَالْلاَرْضِ وَيَعَلَمُ مَا غَنْفُونَ وَمَا تَعْلِيدُنَ } [النمل: ٢٢- ٢٥].

ولما كان الهُدهُد داعيًا إلى الخير وعبادة الله وحده والسحود له؛ "نُهي عن قتله". رواه أحمد.

أيها المسلمون: فالكلُ من الملائكة والجمادات والنباتات والحيوانات نطقَ بتنزيه الله وتوحيده، وسجد لله وأطاعه، وحقيقٌ ببني آدم أن يكون كذلك.

وإذا حقّق الإنسانُ العبوديةَ كان أشرفَ المخلوقات، ومن أشركُ به كانت الدوابُ أتم منه، قال -سبحانه-: (أُوْلَتِكَ كَالْأَشْهِ بِلُ هُمُّ أَضَلُّ) [الأعراف: ١٧٩].

أُعودُ بالله من الشيطان الرجيم: (وَمَا قَدُرُوا اللهَ حَقَّ فَدُرُوا اللهَ حَقَّ فَدَرُوا اللهَ حَقَ فَالسَّمَواتُ فَدَرِهِ وَٱلأَرْضُ جَمِيعًا قَبْضَتُهُ، وَمَ الْقِيدَمَةِ وَالسَّمَواتُ مَطُوتِتُ بِيعِينِهِ مَ شُبِحَنَهُ، وَتَعَلَقُ عَمَا يُشْرِكُونَ ) [الزمر: 170].

أيها المسلمون: المخلوقاتُ ذليلةُ لله قانتةُ له، ويحرُم أن يُدعَى شيءٌ منها من دون الله، قال -سبحانه-: (لا سَّبُجُدُوا لِلشَّسِ وَلَا لِلْقَصَرِ ٱلَّذِي خَلَقَهُنَّ إِن كُنتُمُ إِلَّا مُ تَعَبُّدُونَ ) [فصلت: ٣٧].

وَمع قُنوتها لله فهي مُسخَرةٌ لنا لنستعينَ بها على طاعته، قال -عز وجل-: ( وَسَخَرَلْكُمْ مَّا فِي السَّنَوَتِ وَمَا فِي ٱلرَّضِ جَيمًا مِنَهُ) [الجاثية: ١٣].

ومن أطاعَ ربّه رفعَه الله وأعلى مكانته.

ثم اعلموا أن الله أمركم بالصلاة والسلام على نبيه، فقال في مُحكم التنزيل: ( إِنَّ ٱللَّهُ وَمُلَيَّكُ، مُ نبيه، فقال في مُحكم التنزيل: ( إِنَّ ٱللَّهُ وَمُلَيِّكُ، مُ مُصَلُّونً عَلَى ٱلنَّيِّ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ صَلُّواْ عَلَيْهِ وَسَلِّمُواْ مَسْلُوا عَلَيْهِ وَسَلِّمُوا مَسْلِمُوا مَلْكُوا مِلْكُوا مَلْكُوا مَلْكُوا مَلْكُوا مِنْ اللَّهُ مَلْكُوا مِنْكُوا مِنْكُولُوا مِنْكُوا مِنْكُولُوا مِنْكُوا مِنْكُوا مِنْكُولُوا مِنْكُوا مُنْكُوا مِنْكُوا مُنْكُوا مِنْكُوا مِنْكُ

اللهم صل وسلم ورد وبارك على نبينا محمد، وارض اللهم عن خلفائه الراشدين الذين قضوًا بالحق وبه كانوا يعدلون: أبي بكر، وعُمر، وعُثمان، وعلي، وعن سائر الصحابة أجمعين، وعنا معهم بجُودُك وكرمك يا أكرم الأكرمين.

۲۸ | التواليح العدد ١٥٠٤ السنة الثانية والأربعون

# الحج . . عنوان العبودية

الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من لا نبى بعده، وبعدُ:

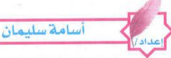
فإن الحج من أظهر عبادات الإسلام التي تتجلى فيها العبودية والطاعة لرب العالمين، فضلا عن التأسي بخير الأنبياء إمام المرسلين، فمنذ أن يدخل الحاج في النسك بإحرامه من ميقات بلده وهو في طاعة مطلقة لله رب العالمين، فيتجرد من ثيابه، ويتجنب محظورات الإحرام، ويطوف بحجرًا، ويقبل حجرًا، ويرجم حجرًا، ويثبت في موضع، ويسعى في أخر، ويقوم في ثالث، ويراعي أوقات المناسك، فضلاً عن إسالة الدماء دماء النسك، ودماء الجبران في حال مخالفته، كل ذلك يشير إلى طاعته لربه واتباعه للنبي صلى الله عليه وسلم.

إن الحج من أهم محاضن التقوى ومدارس العبودية، تتقلب فيه النفس بين مقامات العبودية ومنازل الخضوع والإنكسار بين يدي العزيز الغفار، وإليك أخي بعضًا من أحوال النبي صلى الله عليه وسلم في حجته؛ حيث كان أعبد الناس لربه وأكثرهم تعلقا وصلة برب العالمين.

#### ١ - تحقيق التوحيد الخالص:

يُعد التوحيد من أهم القضايا التي اعتنى بها رسول الله صلى الله عليه وسلم في حجته، بل جعل شعار الحج متضمنًا إفراد الله عز وجل بالعبادة، ففي حديث جابر رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم أهلُّ بالتوحيد: لبيك اللهم لبيك، لبيك لا شريك لك لبيك، إن الحمد والنعمة لك والملك، لا شريك لك. رواه مسلم.

ومن ذلك أيضًا تحقيق معنى التوحيد العلمي والعملي في ركعتي الطواف بقراءة سورتي الكافرون والإخلاص، ودعاؤه على الصفا والمروة بالتوحيد، ففي حديث جابر أيضًا أنه صلى الله عليه وسلم بدأ بالصفا فرقى عليه حتى رأى البيت فاستقبل القبلة فوحد الله وكبَّره، وقال: «لا إِلهُ إِلاً اللهُ وَحْدَهُ أَعَزَّ جُنْدَهُ وَنَصَرَ عَبْدَهُ وَهَزَمَ الْأُحَزَابَ وَحُدَهُ» حتى أتى المروة ففعل مثل ما فعل على الصفا.



ومنها دعاؤه على عرفة بالتوحيد، كما جاء في الحديث: «خَيْرُ الدُّعَاء دُعَاءُ يَوْم عَرَفَةَ، وَخَيْرُ مَا قُلْتُ أَنَا وَالنَّبِيُّونَ مِنْ قَبْلِي: لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَحُدَّهُ لَا شَرِيكَ لَهُ، لَهُ الْلُكُ وَلَهُ الْحَمْدُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْء

لا شُرِيكَ لَهُ، لَهُ الْمُلْكَ وَلَهُ الْحَمْدُ وَهُوَ عَلَى كُلُ شَيْءٍ قَدِيرٌ». [رواه الترمذي، وحسنه الألباني]. بل كانَّ أكثر دعاؤه على عرفة: لا إله إلا الله وحده لا شريك

فحريٌ بك أخي الحاج أن تحقق التوحيد في نفسك وتقدمه على جميع الأركان العملية؛ لأنه شرط قبول الأعمال، قال الله سيحانه: «وَلَقَدُ أُوحِى إِلَيْكَ وَإِلَى ٱلَّذِينَ مِن قَبِّلِكَ لَبِنْ أَشْرِكُتَ لِيَحْطَنَ عَمْكَ» [الزمر: ٦٥].

#### ٢ - تعظيم شعائر الله:

ويقصد بالشعائر جميع ما أمر الله به، ونهى عنه كما قال عطاء. وقال الحسن: الشعائر هي دين الله كله. [القرطبي: ٣٧/٧، ١٨٠/١٢].

وتعظيم الشعائر هو ركن التقوى، وشرط العبودية، وطريق العبد لنيل الثواب وتحصيل الخير من رب الأرباب، يقول سبحانه: « ذَلِكَ وَمَن يُعَلِّمُ حُرُمَاتِ اللهِ فَهُوَ خَيِّرٌ لَهُ، عِندَ رَبِّهِ \* [الحج: عُلَل مَل ملى الله عليه وسلم: «اتق المحارم تكن أعبد الناس». [رواه الترمذي، وحسنه الألباني].

ومن مظاهر تعظيمه صلى الله عليه وسلم المسعائر في حجته: اغتساله للإحرام، وتطييبه بعد الغسل، وسوقه للهدي من ذي الحليفة، وتقليده لها، ورفع صوته بالتلبية حتى رمي جمرة العقبة، وإتيانه الحجر الأسود وتقبيله، واستلامه للركن اليماني، وصلاته خلف المقام، وقيامه بالمشعر الحرام، وتطيبه لزيارة البيت يوم النحر بعد حله الأول، فضلاً عن تعظيمه لزمان النسك ومكانه.

فاحرص أخي الحاج على التأسي برسول الله صلى الله عليه وسلم في تعظيم الشعائر وعدم مخالفة حدود الله وحرماته، قال الله سبحانه: «فَمَن فَرَضَ فِيهِ الله سبحانه: «فَمَن فَرَضَ فِيهِ اللّهَ عَلَا رَفَتَ وَلاَ فُسُوفَ وَلاَ حِدَالَ فِي الْمَحِيِّ » [البقرة: ١٩٧]، وقال عز وجل: «وَمَنْ يُردْ فِيهِ بِإِلْحَادٍ بِظُلْم نُذْقُهُ مِنْ عَذَابِ أليم» [الحج: ٢٥]. بإلْحَادٍ بِظُلْم نُذْقُهُ مِنْ عَذَابِ أليم» [الحج: ٢٥].

فالإسلام والشرك ضدان لا يجتمعان كالليل والنهار والشمس والقمر، ولذا كان أول أمر قام به والنبي صلى الله عليه وسلم بعد فتح مكة تحطيم أصنام الشرك، وهو يردد: ﴿ وَقُلْ جَأَةَ ٱلْحَقُّ وَزَهَقَ الْبَطِلُ إِنَّ ٱلْبَطِلُ كَانَ رَهُوقًا ﴾ [الإسراء: ٨١]. وأبى أن يطوف بالكعبة إلا بعد إخراج تلك الأصنام منها، بل أرسل الصديق قبل حجته ليعلن في الناس أن لا يحج بعد العام مشرك، ولا يطوف بالبيت عريان. رواه البخارى ح ١٤٤٠٠٠

وحرص صلى الله عليه وسلم في حجته على مخالفة المشركين وإظهار تلك المخالفة بالقول والفعل، ففي عرفة قال: «أَلا كُلُّ شَيْء مِنْ أَمْر الْجَاهليَّة تَحْتَ قَدَمَيَّ مَوْضُوعٌ، وَدِمَاءُ الْجَاهليَّة مَوْضُوعَةً» رواه مسلم، وأفاض من عرفة بعد غروب الشمس مخالفة لأهل الشرك، وكذا من مزدلفة قبل طلوع الشمس، ففي حديث المسور بن مخرمة قال: خطبنا رسول الله صلى الله عليه وسلم بعرفة، فحمد الله وأثنى عليه، ثم قال: أما بعدُ: فإن أهل الشرك والأوثان كانوا يدفعون من هاهنا عند غروب الشمس، فهدينا مخالف لهديهم. [صحيح البخاري].

بل إن رسول الله صلى الله عليه وسلم أذن لزوجته عائشة رضي الله عنها بالاعتمار بعد الحج مخالفة لهدي المشركين الذي كانوا يرون عدم حل العمرة بعد الحج إلا إذا دخل صفر، وكانوا يقولون: «إذَا عَفَا الْوَبَرْ، وَبَرَأَ الدَّبَرْ، وَدَخَلَ صَفَرْ، فَقَدْ حَلَّتُ الْعُمْرَةُ لَنْ اعْتَمَرْ» [رواه أبو داود]. وهم القائلون: إن العمرة في شهر الحج من أفجر الفجور، ولذا أمر صلى الله عليه وسلم أصحابه بالتمتع بالعمرة إلى الحج؛ مخالفة لهدي المشركين، قال ابن القيم رحمه الله: «قد استقرت الشريعة لا سيما في المناسك على قصد مخالفة المشركين». [حاشية ابن القيم على سنن أبى داود: ١٩٦٥].

٤ - كثرة التضرع والمناجاة والدعاء:

لأن الدعاء هو العبادة، وفيه إظهار التذلل والافتقار والاستكانة، كان صلى الله عليه وسلم

يحرص عليه في نسكه، فقد كان يدعو الله في جميع مواقفه، فقد دعا الله في الطواف، وعند السعي بين الصفا والمروة، وأطال الدعاء على عرفة، وابتهل حتى سقط خطام ناقته من يده، وأتى مزدلفة عند المسعر الحرام وأطال في الدعاء والمناجاة، وكذا في أيام التشريق بعد رمي الجمار، كان يقوم طويلاً يدعو ويرفع يديه... [راجع: زاد المعاد ٢٨٥/١].

#### ٥- الغضب لله والتوقف عند حدوده:

فإن غضب العبد لله والتوقف عند الحدود غاية التقوى، ودليل صدق الإيمان وعلامة كمال العبودية، وقد كان صلى الله عليه وسلم أتقى الناس لربه وأغضبهم له وأعلمهم لحدوده، ويتجلى ذلك من غضبه. حينما تأخر البعض من التحلل بعد أمره لهم بالتمتع، وبيان أنه تمنى التمتع معهم لولا أنه ساق الهدي، ومن ذلك قوله لصفية زوجته: «وما أراها إلا حاسستكم، لما علم بحيضتها».

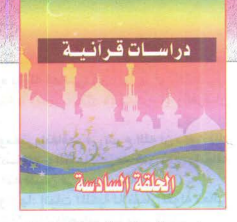
فاحذر أخي الحاج من مخالفة الهدي ومجاوزة الحدود، قال الله سيحانه: «فَلَيْحُدْرِ الَّذِينَ يُعْالِمُنَ عَنْ الْمَرْدِةِ أَنْ تُصِيبَهُمْ عَذَابُ أَلِيعٌ » [النور: آمِية أَنْ تُصِيبَهُمْ عَذَابُ أَلِيعٌ » [النور: ٣٣]، فما استطعت أن تفعل من المأمور وتجتنب الفعل من المحظور ؛ كما قال صلى الله عليه وسلم: «إذا أمرتكم بشيء فأتوا منه ما استطعتم وما نهيتكم عن شيء فأنتهوا» رواه البخاري.

#### ٦- الاستكثار من الخير ومباشرته:

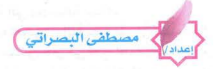
إن الله عز وجل حث عباده على التزود من التقوى، والتسابق في الخيرات، فقال سبحانه: «وَكَنْ وَدُولُ فَإِلَى حَيْرَ الزَّاهِ الْنَقْوَقُ وَلَتُقُونِ يَتَأْوُلِي اللَّهِ الْنَقْوَقُ وَلَتُقُونِ يَتَأُولِي اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَجُنَّةٍ عَصْمُهَا السّتَوَاتُ وَالْأَرْضُ أَيْلًا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَجُنَّةٍ عَصْمُهَا السّتَوَاتُ وَالْأَرْضُ أَيْلًا اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْعُولُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْفُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللْمُلْعُلُولُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ الل

وقد كان صلى الله عليه وسلم في حجته أسرع الناس إلى الطاعة، وأحرصهم على التزود من التقوى والعمل الصالح، ومن ذلك إهداؤه صلى الله عليه وسلم لربه مائة بدنة كما في صحيح البخاري ح١٧١٨، مع أنه كان يكفيه سبع بدنة أو واحدة من الغنم، لكنه تقرب إلى الله رب العباد القائل: ولا يزال: عبدي يتقرب إلى بالنوافل حتى أحبه، رواه البخاري.

اللهم ارزقنا حبك وحب من يحبك وحب كل عمل يقربنا إلى حبك. وارزقنا حج بيتك يا كريم. والله من وراء القصد.



# الأمثال في القرآن



الدنيا والآخرة (تفسير آيات الأمثال – لسمير الجميلي)

#### التفسير المفصل:

قال الشيخ ابن عثيمين رحمه الله في التفسير: (الإنفاق) معناه البنا، و(أموال) جمع مال، وهو كل ما يتموله الإنسان من أعيان، او منافع، الأعيان كالدراهم، والدنانير، والسيارات، والدور، وما أشبه ذلك، والمنافع كمنافع العين المستأجرة فإن المستأجر مالك للمنفعة.

وقوله تعالى: (في سبيل الله) سبيل: بمعنى طريق، وسبيل الله سبحانه وتعالى هو شرعه، لأنه يهدي إليه، ويوصل إليه، قال تعالى: (وَأَنَّ هَذَا صِرَطَى مُسَتَقِيمًا فَأَتَّبِعُوهٌ وَلاَ تَعَالَى: (وَأَنَّ هَذَا صِرَطَى مُسَتَقِيمًا فَأَتَّبِعُوهٌ وَلاَ تَعَالَى: (وَأَنَّ هَذَا صِرَطَى مُسَتَقِيمًا فَأَتَبِعُوهٌ وَلاَ تَعَالَى، (وَأَنَّ هَذَا صِرَطَى مُسَتِقِيمًا فَأَتَبِعُوهٌ وَلاَ تَعَالَى الله لسبين: [الأنعام ١٥٣] وأضيف إلى الله لسبين:

السبب الأولّ: أنه هو الذي وضعه لعباده وشرعه لهم

السبب الثاني: أنه مُوصلُ إليه، ويضاف (السبيل) أحيانًا إلى سالكَ السبيل، فيقال: سبيل المؤمنين، كما قال الله تعالى: (وَمَنَ يُشَاقِقِ ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعَدِ مَا نَبَيِّنَ لَهُ ٱلْهُدَىٰ وَيَشَغِ عَثِرَ سَيِلِ ٱلنَّوْمِنِينَ ) [النساء ١١٥] ولا تناقض عثر سييل ٱلنُوْمِنِينَ ) [النساء ١١٥] ولا تناقض بينهما، لأنه يضاف إلى المؤمنين باعتبار أنه أنهم هم الذين سلكوه، وإلى الله باعتبار أنه الذي شرعه، وأنه مُوصلُ إليه.

قُولُهُ تُعالَى: (كَمَثُلُ حَبُّهُ أَنْبَتَتْ سَبْعَ سَنَابِلَ فِي كُلُ سُنْبُلَةَ مائُـةُ حَبَّةً) قَالَ ابن كثير (٤١٣/١): وهذا المُثلُ أبلغ في

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم وبعد:

ففي هذا المقال نتحدث عن مثل آخر من أمثال القرآن وهو من سورة البقرة الآية مئتان وستون وواحد، وهي قوله تعالى:

(مَّشُلُ ٱلَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمُوالَهُمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ كُمْشَلِ حَبَّةِ وَاللَّهُ حَبَّةً وَاللَّهُ عَبَّةً وَاللَّهُ عَبَّةً وَاللَّهُ عَبَّةً وَاللَّهُ عَلَيمُ (البقرة: ٢٦١). يُضَعُوفُ لِمَن يَشَاءُ وَاللَّهُ وَسِعٌ عَلِيمُ (البقرة: ٢٦١). التفسير المجمل

هذا المثل ضربه الله تعالى لبيان ما للمُنفِق من الأجر العظيم، الذي يبدأ من مضاعفته من عشرة أضعاف إلى سبعمائة ضعف، كمثل حبة زرعت فأنبتت سبع سنابل (فَي كُلِ سُنْكُرَةً مِّأَنَةً حَبَّةً) فتكون الحبة الواحدة أنتجت سبعمائة حبة.

كل هذا الخير أُعد للمُنفق شرط أن يبتغي به وجه الله سبحانه وتعالى وأن يخلص في صدقته.

وشواب الإنفاق يتفاوت بحسب نفع الإنفاق ومصارفه، وبحسب طيب المُنفَقِ وزكاته. وعلى المُنفقِ في سعيل الله أن يتجرد من حالات الإنفاق التي تؤذيه، وتعرضه لغضب الله ولبطلان الأجر والثواب، كالذي لا يعطي ماله إلا بالربا، أو ينفقه كارهًا أو مرائيًا أو يُتبع ما يُنفق منًا وأذى، أو يقدم الرديء من ماله ويحتجز الجيد.

إن هذا المثل الرباني هو صورة حية لمشهد المزرعة الواهبة الطيبة للأرض الزكية، والمنفق ماله الطيب هو المزارع الرابح في

إشارة إلى أن الأعمال الصالحة بنميها الله عز وجل لأصحابها كما ينمي الزرع لمن يذره في الأرض الطبية، وقد وردت السنة يتضعيف الحسنة إلى سيعمائة ضعف.

قوله تعالى: (وَاللَّهُ نُضَاعِفُ لَنْ نَشَاء). قال صديق حسين خان في فتح البيان: يحتمل أن يكون المراد يضاعف هذه المضاعفة لمن بشياء أو يضاعف هذا العدد فيزيد عليه أضعافه لمن بشياء لا لكل الناس، وهذا هو الراجح، وقد ورد في القرآن بأن الحسنة بعشر أمثالها.

قوله تعالى: (وَاللَّهُ وَاسِعٌ عَلِيمٌ). أي ذو سعة في حميع صفاته فهو واسع العلم، والقدرة، والرحمة، والمغفرة، وغدر ذلك من صفاته، فإنها صفات واسعة عظيمة عليا، و (عليم) أي ذو عليم وهيو واسع فديه وعلمه شامل لكل شيء جملة وتفصيلا حاضرا ومستقبلاً وماضيًا.

#### من فوائد هذه الأبة:

ضرب الأمثال، وهو تشييه المعقول بالمحسوس لأن ذلك أقرب إلى الفهم.

ومنها: أن القرآن على غاية ما يكون من البلاغة، والفصاحة، لأن الفصاحة هي الإفصياح بالمعنى، وبيانه، وضيرت الأمشال من أشد ما يكون إفصاحًا وبيانًا: قال تعالى: ( وَتِلْكَ ٱلْأَمْثُنُلُ نَضَرِيُهِمَا لِلنَّاسِ وَمَا يَعْقِلُهِمَا إِلَّا ٱلْعَالَمُونُ) [العنكبوت ٤٣]

ومنها: فضيلة الانفاق في سبيل الله لأنه ينمو للمنفق حتى تكون الحية سيعمائة حية.

ومنها: الإشارة إلى الإخلاص لله في العمل، لقوله تعالى: (في سَبيل الله) بأن يقصدوا بذلك وجه الله عز وحل.

ومنها الإشبارة إلى موافقة الشبرع، لقوله تعالى: (في سَبِيل الله) لأن (في) للظرفية، والسبيل بمعنى ألطريق، وطريق الله: شرعه، والمعنتي: أن هذا الإنفاق لا يخرج عن شريعة الله، والإنفاق الذي يكون موافقًا للشرع هو ما

النفوس من ذكر عدد السبعمائة، فإن هذا فيه | ذكره بقوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِيكَ إِذَا أَنفَقُواْلَمْ يُسْرِقُواْ وَلَمْ نَقْتُرُواْ وَكَانَ بِيْنَ ذَلِكَ قَوَامًا) [الفرقان

ومعنى إنفاقهم في شرع الله أن يكون ذلك إخلاصًا لله، واتباعًا لشرعه، فمن نوى بإنفاقه غير الله فليس في سييل الله.

ومنها: إثنات الملكية للإنسان لقوله تعالى (أمو الهم) فإن الإضافة هنا تفيد الملكية.

ومنها: وجه الشيه في قوله تعالى: (كُمثُل حَدَّة أَنْنَتُتْ سَنْعَ سَنَائِلً) قَانِ هذه الحية أنبتت سمع سنايل، وشبعها الله بذلك، لأن السنايل غذاء للحسم والبدن، كذلك الإنفاق في سبيل الله غذاء للقلب والروح.

ومنها: أن ثواب الله، وفضله أكثر من عمل العامل، لأنه لو عومل العامل بالعبدل لكانت الحسنة بمثلها، لكن الله بعامله بالفضل والزيادة فتكون الحبة الواحدة سيعمائة حية بِلَ أَرْبِدِ لِقُولِهِ تَعَالَى: (وَاللَّهُ يُضَاعِفُ لِمُنْ يَشَّاء وَاللَّهُ وَاسِعٌ عَلِيمٌ).

ومنها: إثبات الصفات الفعلية - التي تتعلق بمشيئة الله عز وحل لقوله تعالى: (يضاعف) و(المضاعفة) فعل.

ومنها: إثبات مشبئة الله لقوله تعالى: (لمن بشياء)، ودليله قوله تعالى: (وَمَا نَشَاَّءُونَ إِلَّا أَنْ يَشَآءَ ٱللَّهُ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلِيمًا حَكِيمًا) [الإنسان ٣٠]

ومنها: أن الله له السلطان المطلق في خلقيه، ولا أحد يعترض عليه، لقوله تعالى: (وَ اللَّهُ نُضَاعِفُ لَمْنُ نَشَاء).

ومنها: إثبات هذين الاسمين من أسماء الله (الواسيع) و (العليم) لقوله تعالى: (واسبع عليم) وإثبات ما تضمناه من صفة، وهما السعة والعلم.

ومنها: الحث والترغيب في الإنفاق في سبيل الله يؤخذ هذا من ذكر فضيلة الإنفاق في سبيل الله، فإن الله لم يذكر هذا إلا من أحل هذا الثواب فلا بد أن يعمل له.

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين



## صعه العم

الحلقة الثانية

اعداد/

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد: سبق معنا فيما مضى الحديث عن صفة العمرة، وقد تكلمنا عن أركان العمرة وهي الإحرام والطواف بالبيت والسعي بين الصفا والمروة، ثم تكلمنا عن واجبات العمرة وهي الإحرام من الميقات، والحلق أو التقصير، ثم أخذنا في الحديث عن أعمال العمرة حسب ترتيب هذه الأعمال حتى انتهينا من الحديث عن محظورات الإحرام ، ونكمل ما قد بداناه فنقول وبالله تعالى التوفيق:

لتلبية:

وَالْمُرَادُ بِالتَّلْبِيَةِ هُنَا: قَوْل الْمُحْرِم: ﴿ لَبَئِكَ اللَّهُمَّ لَتَيْكَ... ﴿ لَبَيْكَ اللَّهُمَّ لَتَيْكَ... ﴿ أَيْ إِجَابَتِي لَكَ يَا رَبُّ.. وَالْمُرَادُ بِهَا التَّكْثِيرُ. وَالْمُعْنَى: أَجَبْتُكُ إِجَابَةَ، إِلَى مَا لاَ نِهَايَةَ (الموسوعة الفقهية الكويتية /١٢٢/).

قال شيخ الإسلام ابن تيمية: «والتلبية هي إجابة دعوة الله تعالى لخلقه حين دعاهم إلى حج بيته على لسان خليله، والملبي هو المستسلم المنقاد لغيره كما ينقاد الذي لُبّب وأخذ بلبته، والمعنى: أنا مجيبك لدعوتك، مستسلم لحكمك، مطيع لأمرك مرة بعد مرة، لا أزال على ذلك». ذكره شيخ الإسلام [حجة النبي – الألباني

والتلبية تكون عقب الإحرام على الأصح، والتَّلْبِيَةُ سُنْةٌ فِي الأِحْرَامِ مُتَّفَقَ عَلَى سُنْيَتِهَا إِجْمَالاً (الموسوعة الفقهية الكُويتية ٢/ ١٧٣).

وصفتها بالإجماع: (لبيك اللهم لبيك، لبيك لا شريك لك لبيك، إن الحمد والنعمة لك والملك، لا شريك لك) ؛ اتباعاً لفعل النبي صلى الله عليه وسلم. كما ورد عن ابن عمر أن تلبية رسول الله: (لبيك اللهم لبيك، لبيك لا شريك لك لبيك، إن الحمد والنعمة لك والملك، لا شريك لك). متفق عليه. (الفقه الإسلامي وأدلته.د. وَهُبَة الزُّحَيْلِيَ ٣/٤٩٤).

وكان عبد الله بن عمر يزيد في تلبيته: لبَيْك لَبِيْكَ، لبيّك وسَعْدَيْكَ، والخَيْرُ بيدَيْكَ، والرُّغْبَاءُ إليك والعَمَلُ. وإسناده صحيح على شرط الشيخين.

ويسن الإكثار منها في أثناء الإحرام، في الارتفاع والهبوط ودبر الصلوات المكتوبات، وعند إقبال الليل

وإدبار النهار، ولقاء الرفقة، لحديث سهل بن سعد: «ما من مسلم يلبي إلا لبّى ما عن يمينه وشماله، من شجر أو حجر، أو مدر، حتى تنقطع الأرض من ههنا وههنا» رواه الترمذي.

ولا تشرع التلبية بغير العربية لقادر على العربية، لأنه ذكر مشروع، فإن عجز عن العربية، لبى بلغته كالتكبير في الصلاة. ويستحب رفع الصوت بالتلبية.فعن السائب بن خلاد قال: قال رسول الله: (أتاني جبريل فامرني أن آمر أصحابي أن يرفعوا أصواتهم بالتلبية). رواه أبو داود ولقول أنس: «سمعتهم يصرخون بها ضراخاً» رواه البخاري. ولأن رفع الصوت بها إظهار لشعائر الله وإعلان بالتوحيد. والمرأة تلبي سراً بقدر ما تسمع رفيقتها. ويستمر في التلبية من الإحرام إلى أن يشرع في الطواف. ومن أخطاء بعض المعتمرين عدم الاهتمام في التلبية إما كسلاً أو جهلاً بغضلها.

الطواف:

هُوَ الدُّورَانُ حَوْلِ الْبَيْتِ الْحَرَامِ. فإذا وصل (المحرم) إلى الكعبة قطع التلبية قبل أن يشرع في الطواف (صفة العمرة ابن باز ص١٦). ويسن أن يقدم رجله اليمنى عند المسجد فعن أنس بن مالك قال: (من السنة إذا دخلت المسجد أن تبدأ برجلك اليمنى). رواه الحاكم، ويقول الدعاء الوارد عند دخول المسجد؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: (إذا دخل أحدكم المسجد فليسلم على النبي ثم ليقل: اللهم افتح لي أبواب رحمتك، وإذا خرج فليقل: اللهم إني أسالك من فضلك) قلت: وليس خرج فليقل: اللهم إني أسالك من فضلك) قلت: وليس هناك دعاء خاص عند رؤية الكعبة.

شروط الطواف

يمكن تلخيص شروط الطواف على النحو التالي: ١ - الطهارة عن الحدث والنجس عن عائشة . رضي الله عنها . (أن النبي صلى الله عليه وسلم أول شيء بدأ به حين قدم مكة أنه توضأ ثم طاف بالبيت). متفق عليه.

قال النووي:(فيه دليل لإثبات الوضوء للطواف؛ لأن النبي صلى الله عليه وسلم فعله ثم قال صلى الله عليه وسلم: « لتأخذوا عني مناسككم» [ شرح النووي

على صحيح مسلم ٢٠٠/٨]. قلت: ولأن الطواف بالبيت صلاة فيُشترط له ما يشترط لصحة الصلاة؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «الطواف بالبيت صلاة؛ إلا أنَّ الله أباح فيه الكلام؛ فلا تَكلُموا فيه إلا بخير» (صحيح ابن حبان ٣٨٣٦).

١- ونية الطواف: والنية المعينة شرط عند الحنابلة. لحديث: (إنما الأعمال بالنيات وإنما لكل امرئ ما نوى) صحيح البخاري. ولأن الطواف بالبيت صلاة (شرح الزاد للحمد ١/٤٥/١). والمشي للقادر شرط عند الحنابلة، وكون الطواف في المسجد شرط بالاتفاق. ٣- الابتداء بالحجر الأسود: وهو شرط عند الشافعية، وجعل البيت عن يسار الطائف: وهو شرط عند الجمهور و الموالاة: وهو شرط عند المالكية والحنابلة. وكون الطواف سبعة أشواط وهو شرط عند الجمهور. (الفِقَة الإسلاميُّ د. وَهُبة الزُّحَيْليَ ٣١/٣ بتصرف).

- الاضطباع: هُوَ أَنْ يَجْعَل وَسَطَ الرَّدَاءِ تَحْتَ إِبِطِهِ الْيُمْنَى عَنْدَ الشُّرُوعِ فِي الطُّوَافِ، وَيَرُدُّ طَرَفَيْهِ عَلْيَ كَتَفَهُ الْيُمْنَى مَكْشُوفَةُ، وَهُو كَتَفَهُ الْيُمْنَى مَكْشُوفَةُ، وَهُو سُنَّةٌ عَنْدَ الْجُمْهُورِ للرِّجَالِ دُونَ النَّسَاء ؛ لمَا رُويَ عَنْ يَعْلَى بْنِ أُمَيَّةَ ﴿ أَنَّ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَمَ طَافَ مُضْطَبِعًا أَخْرِجِهِ الترمذي (الموسوعة الفقهية الكويتية ٢٩٤/١٣٤).

- استلام الحجر بيده اليمنى، وتقبيله ونحوه، ويسن استقبال الحجر بوجهه، فعن عمر (أنه قبل الحجر الأسود فقال: (إني لأعلم أنك حجر لا تضر ولا تنفع، ولولا أني رأيت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقبّلك ما قبلتك). متفق عليه. ويقول: «بسم الله والله أكبر، اللهم إيماناً بك و تصديقاً بكتابك، ووفاء بعهدك، واتباعاً لسنة نبيك محمد صلى الله عليه وسلم» رواه الطبراني عن ابن عمر ويقول ذلك كلما استلمه (العمرة لسليمان اللهيميد ص٨).

- الرَّمَل: وهُوَ إِسْرَاعُ الْمَشْي مَعَ تَقَارُبِ الْخُطَى، ويرمل الأفاقي في الأشواط الثلاثة الأولى، ويمشي في بقية الأشواط، لما ثبت في الصحيح من حديث ابن عمر رضي الله عنهما (أن النبي صلى الله عليه وسلم خبَّ الأشواط الثلاثة الأول، ومشى باقي الطواف)، (شرح زاد المستقنع للشنقيطي ٥/ ٢٤٦).

وإن شك في عدد الأشو أطبنى على اليقين، وهو الأقل، فإذا شك هل طاف ثلاثة أشواط أو أربعة جعلها ثلاثة وهكذا يفعل في السعي. ويقرب الطائف جانبه الأيسر للديت.

- اَسْتِلاَمُ الرُّكْنِ الْيَمَانِيِّ: اسْتِلاَمُهُ يَكُونُ بِوَضْعِ الْيَدَيْنِ عَلَيْه، وَهُوَ الرُّكْنُ الْوَاقَعُ قَبَلَ رُكْنِ الْحَجَرِ الأُسْوَدِ. فَعَنَ ابْن غُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَال: مَا تَرَكْتُ اَسْتِلاَمَ هَذَيْنُ

الرُّكْنَيْنِ: الْيُمَانِيِّ وَالْحَجَرِ، مُذْ رَأَيْتُ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَسْتَلِمُهُمَا، فِي شِيدَّةٍ وَلاَ رَخَاءٍ (أَخرجه مسلم).

ويستلم الركن اليماني ولا يقبله، وذلك في كل شوط، عن جابر بن عبد الله في صفة حج النبي صلى الله عليه وسلم قال: (حتى إذا أتبنا البيت استلم الركن اليماني). رواه مسلم وعند استلام الركن اليماني لا يقل شيئًا، لا تكبير ولا غيره، لأن ذلك لم يرد. وليس للطواف ذكر خاص، قال شيخ الإسلام ابن تيمية: ويستحب له في الطواف أن يذكر الله تعالى، ويدعوه بما يشرع، وإن قرأ القرآن سرًا فلا بأس، وليس فيه ذكر محدود عن النبي صلى الله عليه وسلم، لا بأمره، ولا بقوله، ولا بتعليمه، بل يدعو فيه بسائر الأدعية الشرعية، وما يذكره كثير من الناس من دعاء معين تحت الميزاب، ونحو ذلك فلا أصل له. وكان النبي صلى الله عليه وسلم يختم طوافه بين الركنين بقوله: «رَبِّنا أَتِنا في الدِّنيَا حَسَنة وَفي الأَخْرَة حَسَنة وُقنا عَذَاتَ النَّارِ» رواه أبو داود عن عبد الله بن السائب (مجموع فتاوي ابن تيمية ٢٦/٢٦).

قلت: ومن أخطاء بعض المعتمرين الحرص على تقبيل الحجر الأسود لا بقصد التأسي برسول الله (ولكن لاعتقاد أنه ينفع أو يضر، وكذلك مزاحمة الناس لأجل الوصول إلى الحجر لتقبيله مما يؤدي إلى الأنية والسب والشتم وذهاب الخشوع.

وكذلك التمسح بجدران الكعبة أو بالكسوة، كل هذا أمر لا يجوز ولا أصل له في الشريعة، ولم يفعله النبى صلى الله عليه وسلم وإنما قبّل الحجر الأسود واستلمه، واستلم جدران الكعبة من الداخل، لما دخل الكعبة الصق صدره وذراعيه وخده في جدارها وكبر في نواحيها ودعا، أما في الخارج فلم يفعل صلى الله عليه وسلم شيئا من ذلك فيما ثبت عنه، وقد روى عنه صلى الله عليه وسلم أنه التزم الملتزم بين الركن والباب، ولكنها رواية ضعيفة، وإنما فعل ذلك بعض الصحابة رضوان الله عليهم. فمن فعله فلا حرج، والملتزم لا بأس به، وهكذا تقبيل الحجر سنة. أما كونه يتعلق بكسوة الكعبة أو بجدرانها أو يلتصق بها، فكل ذلك لا أصل له ولا ينبغي فعله ؛ لعدم نقله عن النبي صلى الله عليه وسلم ولا عن الصحابة رضي الله عنهم. (محموع فتاوي العلامة عبد العزيز بن باز .(۲۲۲/۱۷

- الصلاة خلف مقام إبراهيم: بعد الانتهاء من الشوط السابع يصلي ركعتين خلف يقرأ في الأولى بالكافرين والثانية بالإخلاص. قال جابر في صفة حج النبي: (... ثم نفذ إلى مقام إبراهيم (فقرأ: واتخذوا من مقام إبراهيم مصلى، فجعل المقام بينه وبين البيت وقرأ في

الركعتين: قل هو الله أحد، وقل يا أيها الكافرون). رواه مسلم ح١٢١٨.

ثم يرجع إلى الركن فيستلمه إن تيسر له ذلك. قال جابر في صفة حج النبي: ثم عاد إلى الحجر ثم ذهب إلى زمزم فشرب منها وصب على رأسه). رواه أحمد. وقد قال صلى الله عليه وسلم في ماء زمزم: (ماء زمزم لما شرب له). رواه أحمد، وقال أيضاً: (إنها مباركة وهي طعام طُغم) رواه مسلم.

ومن أخطاء بعض المعتمرين: اعتقاد أن ركعتي الطواف لا تصح إلا خلف مقام إبراهيم فيتزاحمون لأجل أدائها في هذا الموضع.

ومن الأخطاء التمسح بمقام إبراهيم بعد أداء ركعتي الطواف. (العمرة لسليمان اللهيميد ص١٠).

السعى بين الصفا والمرود:

والْمُرَادُ بِالسَّعْي قَطْعُ الْمُسَافَةِ الْكَائِنَةَ بَيْنَ الصَّفَا وَالْمُرْوَةِ سَيْدُعُ مَرَّاتِ ذَهَابًا وَإِيَابًا بَغَدَ طَوَافَ فِي نُسُك حَجِّ أَوْ عُمْرَة وَقَدْ يُطِلَقُ عَلَى السَّعْي الطُّوافُ، وَالتَّطُوفُ، كَمَا فِي الْأَيْةَ: «فَلاَ جُنَاحَ عَلَيْهِ أَنْ يَطُوفَ بِهِمَا». (الموسوعة الفقهية الكويتية 11/٢٥).

وشروط السعيء

اً – أَنْ يَكُونَ السَّعْيُ بَعْدَ طَوَافٍ صَحِيحٍ عند الشَّافِعِيَّةِ وَ الْحَنَائِلَةِ.

ب - التَرْتيبُ بَيْنَ الصَّفَا وَالْمُرْوَةِ بِأَنْ يَبْدَأَ بِالصَّفَا فَالْمُرْوَةِ، الْفُافَا بَيْنَ الْفَقهاء. فَالْمُرُوةِ، الْفُافَا بَيْنَ الْفقهاء. فإن بدأ بالمروة لم يعتد بذلك الشوط؛ لأن النبي صلى الله عليه وسلم بدأ بالصفا وقال: (نبدأ بما بدأ الله به) رواه مسلم.

ج - أن يكون سبعة أشواط لفعل رسول الله صلى
 الله عليه وسلم.

 استيعاب ما بين الصفا والمروة: يجب أن يقطع جميع المسافة بين الصفا والمروة، اقتداء بفعل النبي صلى الله عليه وسلم.

الموالاة بين الأشواط: شرط عند المالكية والحنابلة،
 سنة عند غيرهم، وأضاف البعض شروطاً أخرى
 وهي: إسلام، وعقل، ونية معينة، ومشي لقادر. (الفقه الإسلامي د. وَهْبَة الزُّحَيْليّ ١/٣٤٥ بتصرف).

الإسلامي د. وهبه الرحيتي الإله المتصوف . فَيَرْقَى وَيَبْدَأُ السَّغْيَ بَيْنَ الصَّفَا وَالْمُرْوَة مِنَ الصَّفَا، فَيَرْقَى عَلَى الصَّفَا وَيَكُمْ الْمُغْتَة الْمُغْظَّمَة، فَيَقِفَ مُتَوَجَّهًا إِلَيْهَا وَيُهَلَّلُ وَيُكْبَرُ وَيَدْعُو قال جابر في صفة حج النبي: (... ثم خرج إلى الصفا، فلما دنا من الصفا قرأ: إن الصفا والمروة من شعائر الله، أبدأ بما بدأ الله به، فبدأ بالصفا، فرقى عليه حتى رأى البيت، فاستقبل القبلة فوحد الله وكبره، وقال: لا إله إلا الله وحده، أنجز وعده، ونصر عبده، وهزم الأحزاب وحده، ثم دعا نذك، قال مثل هذا ثلاث مرات). رواه مسلم.

ثُمُّ يَنْزِل مُتَوَجِّهًا إِلَى الْمَرْوَةِ ماشياً حتى يأتي العلم الأول وهو العلم الأخضر الذي هو علامة ابتداء بطن الوادي فيسعى سعياً شديداً حتى يصل إلى العلم الثاني وهو علامة انتهاء بطن الوادي، ويستحب له أن يقول: ما ورد عن ابن مسعود في البيهقي بإسناد جيد أنه كان يقول بين العلمين: (اللهم اغفر وارحم فإنك أنت الأعز الأكرم).

فَإِذَا انتهى مِنْ ذَلِكُ مَشَى حتى ياتى المروة، فَيَقِفَ عَلَيْهَا يَذْكُرُ وَيَدْعُو بِمِثْلِ مَا فَعَلِ عَلَى الصَّفَا، ثُمُّ يَنْزَل فَيَقْعَل كَمَا فِي اَلشَّوْط الأُوَّل حَتَّى يُتِمَّ سَبْعَة أَشُوَاط تَنْتَهِي عَلَى الْمُرُوةِ، وَلْيُكْثِرْ مِنَ الدُّعَاءَ وَالذَّكْرِ فِي سَعْبِه.

وَاعلم أَنَ أَهُل العلم قد أجمعوا على أن المراة لا يستحب لها أن تسعى بين الميلين ولا أن ترمل في الأشواط الثلاثة الأولى في الطواف. (شرح الزاد للحمد ١٦٠/١١).

قلت: وأما الطهارة عن الجنابة والحيض: فليست بشرط للسعي، فيجوز سعي الجنب والحائض بعد أن كان طوافه بالبيت في حال طهارة عن الجنابة والحيض ؛ لأن هذا نسك غير متعلق بالبيت.. ومن أخطاء بعض المعتمرين الإضطباع حال السعي، فالإضطباع خاص بالطواف.

الحلق أو التقصير:

إِذَا فَرَغَ الْمُعْتَمَرُ مِنْ سَعْيِهِ حَلَقَ رَأْسُهُ أَوْ قَصَرَهُ وَتَحَلَّل بِذَلِكَ مِنْ إِخْرَامِهِ تَحَلِّلاً كَامِلاً. والحلق أفضل من التقصير للحديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (اللهم اغفر للمحلقين، قالوا: والمقصرين، قال: اللهم اغفر للمحلقين، قالوا: والمقصرين، قال: اللهم اغفر للمحلقين، قالوا: والمقصرين، قال: وللمقصرين) متفق عليه.

والتقصير لا بد أن يعم جميع شعر الرأس. لقوله تعالى: «محلقين رؤوسكم ومقصرين»، ومن المعلوم أن الإنسان إذا قصر ثلاث شعرات من جانب الرأس لم يعد مقصراً، وأما المرأة فتقصر من شعر رأسها بقدر أنملة فقط.

ومن نسي الحلق أو التقصير في العمرة فطاف وسعى، ثم لبس قبل أن يحلق أو يقصر، فإنه ينزع ثيابه إذا ذكر ويحلق أو يقصر ثم يعيد لبسهما. (العمرة لسليمان اللهيميد ص١٢).

#### طواف الوداع:

ويطوف المعتمر طواف الوداع عند خروجه من مكة؛ لحديث ابن عباس . رضّي الله عنهما . قال: (أُمِرَ الناس أن يكون آخر عهدهم بالبيت، إلا أنه خُفَّف عن الحائض). متفق عليه.

تقبل الله منا ومنكم صالح الأعمال.



## من نور كتاب الله

## من المنهيات على الحاج

قال تعالى: «اَلْحَجُّ أَشْهُرٌ مَعْلُومَتُ فَمَن وَضَ فِيهِكَ الْمُتَعَ فَلَا رَفَثَ وَلَا فُسُوقَ وَلاَ حِدَالَ فِي اَلْعَيَّ وَمَا نَفْ عَلُوا مِنْ خَيْرٍ يَسْلَمْهُ اللَّهُ وَكَذَوَّ دُواْ فَإِكَ خَيْرَ الزَّادِ اللَّغُونَ وَاتَّقُونِ يَتَأُولِ الْأَلْبُكِ » [البقرة: ١٩٧].

### فضل الصلاة في المسجد الحرام

عَنْ چَابِر رضِي الله عنه أَنَّ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: «صَلَاةٌ في مَسْجِدي أَفْضَلُ مِنْ الْف صَلَاةَ فَيمَا سِوَاهُ إِلَّا الْمُسْجِدُ الْخَرَامْ، وَصَلَاةٌ في الْمُسْجِدُ الْحَرَامَ أَفْضَلُ مِنْ مِائَّةِ أَلْف صَلَاة فيمَا سِوَاهُ» [سننَ ابن ماجه ٢٠٦٦ وصححه الالباني].

## أحاديث باطلة لها

#### آثار سيئة

من تزوج قبل أن يحج فقد بدأ بالمعصية». حديث موضوع. فلا حرج على المسلم أن يتزوج قبل الحج أو أن يحج قبل أن يتزوج. وعلى أصحاب القدرة والاستطاعة المسارعة في أداء فريضة الحج.

## دعاء يوم عرفة

عَنْ عَمْرِو بْنِ شُعِنْ عَنْ أَبِيهِ عَنْ جَدِّهِ أَنْ الْمُعَاءِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ قَالَ: خَيْرُ الدِّعَاءِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ قَالَ: خَيْرُ الدِّعَاءِ النَّبِيُّونَ لَكَ النَّبِيُّ وَنَّ لَكَ اللَّهُ وَحَدَهُ لِا شَرِيكُ لَهُ، مِنْ قَتْلِيَ لَهُ اللَّهُ وَحَدَهُ لِا شَرِيكُ لَهُ، مِنْ قَتْلِيَ لَهُ اللَّهُ وَحَدَهُ لِا شَرِيكُ لَهُ، مِنْ قَتْلِيَ لَهُ اللَّهُ وَحَدَهُ لِا شَرِيكُ لَهُ، مِنْ اللَّهُ وَحَدَهُ لِا شَرِيكُ لَهُ، مِنْ اللَّهُ وَحَدَهُ لِلْ شَرِيكُ لَهُ، مِنْ اللَّهُ وَحَدَهُ لِللَّهُ اللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءَ قَدِيرٍ. لَهُ اللَّهُ وَلَهُ الْحَدْدُ وَهُو عَلَى كُلِّ شَيْءَ قَدِيرٍ. لَهُ اللَّهُ الْمُنَاءِ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللْمُلْكُولُ اللَّهُ الْمُلْلَمُ اللَّهُ الْمُلْكُولُ اللَّهُ الْمُلْكُولُ اللَّهُ الْمُلْكُولُ اللَّهُ الْمُلْكُولُ اللَّهُ الْمُلِمُ اللَّهُ الْمُلْكُولُ اللَّهُ الْمُلْكُولُ اللَّهُ الْمُلْحُولُ اللَّهُ الْمُلْكُولُ اللَّهُ الْمُلْكُولُ اللَّهُ الْمُلْكُولُولُ اللَّهُ الْمُلْكُولُ اللَّهُ الْمُلِمُ الْمُلْكُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْكُولُ الْمُلْلِمُ اللَ

# وقت التكبير في عيد الأضحي وأصحه

قال ابن حجر في الفتح: أخرج البيهقي عن أصحاب ابن مسعود أنه يبدأ تكبير العيد من صبح يوم عرفة ابن مسعود أنه يبدأ تكبير العيد من صبح يوم عرفة إلى آخر أيام منى. وأما صيغة التكبير فأصح ما ورد فيه ما أخرجه عبد الرزاق عن سلمان قال: « كبروا فيه ما أخرجه عبد الرزاق عن سلمان قال: « كبروا الله، الله أكبر الله أكبر كبيراً» وقيل يكبر ثنتين بعدهما « لا إله إلا الله، والله أكبر الله أكبر، ولله أنتين بعدهما « لا إله إلا الله، والله أكبر الله أكبر، ولله الحمد». [فتح الباري لابن حجر].

## فضل صيام

### يوم عرفة

عن أبي قتادة رضي الله عنه أن النبي صلي الله علية وسلم قال: «صوم يوم عرفة يكفر سنتين؛ ماضية ومستقبلة».

العدد ١٥٠٤ السنة الثانية والأربعون

77

التولايط العدد ١٥٠٤

# :2/15/ علاء خرون

من آداب الحج وأسباب قبوله

عن ابن عمر رضى الله عنهما قال: سال رجل رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال: ما الحج؟ فقال: الشعث التفل. (أي: أشعث أغبر غير متزين، ولا مائل إلى أسباب التفاخر)؛ فقام آخر فقال: يا رسول الله أي الحج أفضل؟ قال: العجّ (أي: رفع الصوت بالتلبية)، والثج (أي: إراقة دم الهدّي). فقام آخر فقال ما رسول الله ما السميل؟ قال: زاد وراحلة. [ سأن البيهقي، وحسنه الألباني في المشكاة برقم ٢٥٢٧].

### من هدي رسول الله صلى الله عليه وسلم في الحج

عن جَابِر بْن عَبْد الله -رضى الله عنهما- قال: رَأَيْتُ رَسُولَ اللَّه صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَرْمَى الْجَمْرَةَ وَهُوَ عَلَى بَعيرِه وَهُوَ يَقُولُ: يَا أَيُّهَا النَّاسُ! خُذُوا مَنَاسكَكُمْ؛ فَإِنِّي لَا أَدْرِي لَعَلِّي لَا أُحُجُّ بَعْدَ عَامِي هَذَا. [سنن النسائي ٣٠٦٢ وصححه الألباني]. وهذا من دلائل نبوته صلى الله عليه وسلم.

### من فضل الحج

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنَّهُ أَنَّ رَسُولَ اللَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: الْعُمْرَةُ إِلَى الْعُمْرَة كَفَّارَةُ لِمَا بَيْنَهُمَا، وَالْحَجُّ الْمُنْرُورُ لَيْسَ لَهُ جَزَاءً إِلَّا الْجُنَّةُ. [صحيح البخاري .[IVVY

فضّل العشر الأوائل من ذي الحجة عُنْ ابْنِ عِبُلْسِ رضي اللهِ عِنْهِما عَنْ النَّبِعُ صَلُّيْ أَلَلَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمُ أَنَّهُ قَالَ: «مَا الْعَمَلُ فِي أَيَّامِ أَفْضِلُ مِنْهَا فِي هَذِهِ -بِعِني أيام ٱلْغَشْرِ \* قَالُوا: وَلَا الْحِهَّادُ؛ قَالَ: وَلَا الْجِهَادُ الْإِرَجُلُ خَرَجَ يُخَاطُرُ بِنُفْسِهُ وَمَالِهِ فَلَمْ يَرَجِعْ بِشِيعٍ . [صحيح البخاري ٩٦٩].

### احذرابها المضحى

عن أم سلمة رضى الله عنها أن النبي صلي الله علية وسلم قال: إذا رأيتم هلال ذي الحجة، وأراد أحدكم أن يضحى فليمسك عن شعره وأظفاره.

[صحيح مسلم].

## تحذير نبوي (

عن أبي هريرة رضي الله عنه أنَّ ألنبي صلى الله عليه وسلم قال: «من باع جلد أضحيته فلا أضحية له. [صحيح الجامع للألباني].

## من سنن العيد 1

عن أبي رافع أن النبيّ صليّ الله علية وسلم: كان يخرج إلى العيدين ماشياً ويصلِّي بغير أذان ولا إقامة، ثم يرجع ماشيًا في طريق آخر."

[صحيح الجامع للألباني].

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبى بعده، وبعد:

فقد ذكرنا في العدد السابق أن الكليات من القرائن العامة التي تُستخدم في فهم النصوص الشرعية وفي توجيه الأدلة الخاصة، وأن الكليات تنقسم إلى ثلاثة أقسام، هي: الضروريات الخمس، الحاجيات، التحسينيات، فتكلمنا عن الضروريات الخمس، ونستانف الحدث

#### القسم الثاني: العاجيات:

وهي المصالح والأعمال والتصرفات التي لا تتوقف عليها الحياة واستمرارها، بل إذا تركناها لا تختل ولا تفسد الحياة الإنسانية، فالحياة تتحقق بدون تلك الحاجيات، ولكن مع الضيق فهي أعمال وتصرفات شُرعت لحاجة الناس إلى التوسعة ورفع الضيق المؤدي في الغالب إلى الحرج والمشقة. (المهذب في علم أصول الفقه د. عبد الكريم النملة ٣/ ١٠٠٥). الحرج، كما قال تعالى: ﴿مَاجَمَلُ عَلَيْكُمْ فِي اللِّينِينِينَ ومن مبادئ الشريعة أنها جاءت بالتيسير ورفع الحرج، كما قال تعالى: ﴿مَاجَمَلُ عَلَيْكُمْ فِي اللِّينِينِينَ السر ولا يريد بكم العسر» (التوبة:١٠٥٥) وهي جارية في العبادات، والعادات، والمعاملات، والجنايات.

فَفي العبادات: كالرخص المخففة بالنسبة إلى لحوق المشقة بالمرض، والسفر: كالمسح على الخفين، والجمع بين الصلاتين، وإسقاط الصلاة عن الحائض والنفساء، والقصر للمسافر والمربض.

وفي العادات: كإباحة الصيد والتمتع بالطيبات مما هو حلال، مأكلاً ومشرباً وملبساً ومسكناً ومركباً، وما أشبه ذلك.

وفي المعاملات: كالقراض (المضارية)، والمساقاة، والسُّلم..

وفي الجنايات: كالحكم باللوث (أي القرينة التي تثير الظن، وتوقع في القلب صدق المدعي، لكنها لا تكون بينة تامة. (انظر الموسوعة الفقهية ٩١/١٤).

والقسامة (وهي أن يقسم خمسون من أولياء القتيل على استحقاقهم دية قتيلهم، إذا وجدوه قتيلاً بين قوم ولم يُعرف قاتله، فإن لم يكونوا خمسين رجلاً أقسم الموجودون خمسين يمينًا. (انظر الموسوعة الفقهية



Upload by: altawhedmag.com

7٤٩/٧، والموافقات ٢١/٢-٢٢، تيسير علم أصول الفقـهللجديـع ٣٣٥).

#### القسم الثالث: التحسينيات (التتمات):

وهي المصالح والأعمال والتصرفات التي لا تتوقف الحياة عليها، ولا تفسد ولا تختل، فالحياة تتحقق بدون تلك التحسينات، وبدون أي ضيق فيها، فهي من قبيل التزيين والتجمل والتيسير، ورعاية أحسن المناهج وأحسن الطرق للحياة، فتكون من قبيل استكمال ما يليق، والتنزه عما لا يليق من المنسات التي تالفها العقول الراجحة.

ومن أمثلة ذلك: المنع من بيع الماء والكلا، والمنع من بيع النجاسات، والابتعاد عن الإسراف والتقتير، ومجانبة ما استخبث من الطعام وأداب الأكل والشراب، هذه أمثلته العامة.

#### ومن أمثلة ذلك في الأمور الخاصة؛

اشتراط الولي في النكاح، صيانة للمرأة عن مباشرة عقد النكاح بنفسها؛ لأن المرأة لو باشرت عقد النكاح بنفسها، لكان ذلك مُشْعرًا بتوقانها إلى الرجال، وحبّها لهم، ومشعرًا أيضًا بقلة حيائها، وأنه لا مروءة لها، وهذا يقلل من قيمتها عند الخاطب، ونظرًا لذلك فقد مُنعت المرأة من عقد نكاحها بنفسها، ففوض ذلك إلى الولي، تزيينًا للمرأة وتحسينًا في نظر الخاطب، وحماً للخلق على أحسن المناهج وأحمل السير.

واشتراط الولي في نكاح يمكن أن يكون مثالاً للحاجيات - أيضيا - إذا قلنا: إن اشتراط الولي في النكاح كان لعلة آخرى، وهي: أن رأي المرأة قاصر في اختيار وانتفاء الأزواج، وأنها تغتر بالمظاهر، ونظرًا لذلك مُنعت من مباشرة ذلك بنفسها، وفوضُ ذلك إلى الولي؛ لأنه أعلم بمعادن الرجال منها. [المهذب د. عبد الكريم النملة ١٠٠٥/٣-٢٠٠١ بتصوف يسير].

#### سؤال؛ هل يجوز للمجتهد التمسك بالحاجيات والتحسينيات من غير دليل شرعي؛

هذا لا يجوز بالإجماع؛ لأنه لو جاز التمسك بالمصلحة الحاجية أو التحسينية، بدون دليل أو أصل شرعي، للزم من ذلك أمور باطلة، وهي كما يلي:

١- أنه يلزم وضع الشرع بالرأي المجرد، وهذا باطل. ٢- أنه لا يحتاج إلى بعثة الرسل والأنبياء ليعلموا الناس شرع ربهم، ولكان الخلق يشرعون ما يريدون بعقولهم، فما يحسنه العقل أثبتوه، وما قبحه العقل اجتنبوه، وهذا ظاهر البطلان، لأن العقل لا مدخل له في الشرعيات (لأنها توقيفية).

انه بلزم من ذلك عدم الفرق بين المجتهد والعامى،

وأن كل واحد منهما يساوي الآخر، لأن كل واحد منهما يعرف مصلحة نفسه فيما يقع موقع الحاجة والتحسين، وهذا باطل. [المهنب ١٠٠٧/٣].. أهمية الكليات وأثرها في توجيه الأدلة الخاصة: وقبل أن ن ي أهمية الكليات وأثرها في توجيه الأدلة

وقبل أن نرى أهمية الكليات وأثرها في توجيه الأدلة الخاصة، فإنه يحسن بنا أن نعرف الأدلة الخاصة كما عرفنا الأدلة العامة من قبل.

#### الأدلة العاصة:

الدليـل الخـاص هـو الدليـل المتعلق بمسـالة معينة بحيث يخصها دون غيرها.

ومن أمثلة ذلك:

ا- قوله تعالى: « وَٱلْمُطَلَّقَتُ يُرْبَصُ إِنْفُسِهِنَ الْنُصْهِنَ الْلَثَةَ وَالْمُطَلِّقَةَ يَرُبُعُونَ إِنْفُسِهِنَ اللَّهُ وَالْوَوْءَ وَلَا يَعِلُ لَهُنَ آل يَكْتُمُن مَا حَلَق اللهُ فِي أَرْحَامِهِنَ إِن كُنَّ يُوْمِنَ إِن كُنَّ بِوُمِنَ فِي ذَلِكَ إِنْ أَرَادُواْ إِصْلَيْحاً وَلَمُنَ مِثْلُ الَّذِي عَلَيْمِنَ فِلْرَعِالِ عَلَيْمِنَ دُرْجَةً وَاللَّهُ عَمِيرً حَكِمُ، مِثْلُ الَّذِي عَلَيْمِنَ فِلْرَعِالِ عَلَيْمِنَ دُرْجَةً وَاللَّهُ عَمِيرً حَكِمُ، [البقرة: ٢٢٨]، فهذا دليل خاص بالمراة المطلقة التي تحيض، فعدتها ثلاث حيضات.

٣-قوله تعالى: « لِلَّذِينَ يُوَلُّونَ مِن نِسَالِهِمْ تَرَبُّمُ أَرَبَعَةِ أَشَهُرُّ فَإِن فَا فَكُمُ الْرَجَةِ أَشَهُرُّ فَإِن فَا فَكُمُ وَإِنَّ اللهِ عَمُورٌ تَرَجِعٌ» [البقرة: ٢٢٦] وهذا دليل خاص بالإيلاء: وهو أن يحلف الرجل ألا يطأ آمراته مدة من الزمن، فليس له إلا أن يتربص (ينتظر) أربعة أشهر كحد أقصى لعدم جماع زوجته.

٣-قوله تعالى: « وَالْسَارِقُ وَالسَّارِقُ فَاقطَعُوا أَيْدِيهُمَا جَزَاءٌ بِمَا كُمْنِا أَيْدِيهُمَا جَزَاءٌ بِمَا كُمْنِا أَنْهُ وَلَمَّهُ عَرَيْرٌ حَكِيمٌ» [المائدة: ٨٨]، فهذا دليل خاص بحد السرقة، بالشروط التي حددها

فهدا دنین خاص بحد انسرفه، به اهل العلم.

كما أننا نجد في سنة النبي صلى الله عليه وسلم أحاديث تتعلق بمسألة بعينها، سواء كانت استثناء من دليل عام، وذلك كجواز أكل أصناف من الميتة ومن الحموم. قال تعالى: «حُرِّمت عليكم الميتة والدم على العموم. قال تعالى: «حُرِّمت عليكم الميتة والدم ولحم الخنزير»، وفي حديث ابن عمر رضي الله عنهما أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «أحلت لكم ميتتان ودمان: فأما الميتتان: فالحوت «السمك» والجراد، وأما الدمان: فالكبد والطحال». (صحيح سنن ابن ماجه وغيره).

فهذا دليل خاص مقصور على جواز أكل ما ذكره النبي صلى الله عليه وسلم في الحديث فقط ولا يتعدى إلى غيره. أو يكون الدليل واقعة عين لا عموم لها (أي تخص الواقعة التي قيلت لأجلها أو الشخص الدي قيلت له فقط) فلا تتعدى إلى غيرها، ومن ذلك ما جاء عن البراء بن عازب رضي الله عنه، قال: خطينا رسول الله صلى الله عليه وسلم يوم النحر

بعد الصلاة، فقال: من صلى صلاتنا، ونسك نسكنا، فقد أصاب النسك، ومن نسك قبل الصلاة، فتلك شاة لحمد. فقام أبو بردة بن نيار، فقال: يا رسول الله، والله لقد نسكت قبل أن أخرج إلى الصلاة، وعرفت أن اليوم يوم أكل وشرب، فتعجلت، وأكلت، وأطعمت أهلي وجيراني. فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: تلك شاة لحم. قال: فإن عندي عناق جذعة هي خير من شاتي لحم، فهل تجزئ عني؟ قال: نعم، ولن تجزئ عن أحد بعدك. (متفق عليه).

(العناق من الماعز: هي ما لم تبلغ خمسة أشهر أو نحوها، وهي لا تجوز في الضحايا بإجماع، وإنما يجوز من المعز الثني: وهو ما أتم سبنة ودخل في الثانية) (انظر شرح صحيح البخاري لابن بطال ٢١/٦)، قال ابن عبد البر: وهو أمر مجمع عليه عند العلماء، أن الجذع من المعز(العناق) لا تجزئ اليوم عن أحد؛ لأن أبا بردة خُصُ بذلك (التمهيد ١٨٥/٢٣).

#### أهمية الكليات العامة:

إن النظرة الشـمولية للشريعة وأحكامها لا تتأتى إلا لمن خبروا المقاصد وأحكموا الكليات، ثم نظروا في الأحكام من خلال ذلك، ومن فاته هذا المستوى وأهمله وقع في التخبط والإضطراب وأتى بالأقوال الشـاذة المجافية لمقاصد الشارع.

يقول الشاطبي: فإن المجتهد إنما يتسع مجال اجتهاده بإجراء العلل والالتفات إليها، ولولا ذلك لم يستقم له إجراء الأحكام على وفق المصالح إلا بنص أو إجماع. (الموافقات ١٩/١).

فالنظر في الجزيئات والاستغراق فيها مع عدم الالتفات إلى الكليات والمقاصد التي جاء من أجلها الشسرع يؤدي إلى خطأ في التصور والاجتهاد. ولقد نبُّه ابن مسعود رضى الله عنه على بعض ذلك حين قال لإنسان (لرجل): إنك في زمان كثير فقهاؤه، قليل قرَّاؤه، تَحفظ فيه حدود القرآن، وتضيع حروفه، قلبلُ من يسال، كثيرٌ من يعطى، يطيلون فيه الصلاة، ويقصرون الخطبة، يُبدون أعمالهم قبل أهوائهم، وسيئتي على الناس زمان قليل فقهاؤه، كثير قراؤه، تحفظ فيه حروف القرآن وتضيع حدوده، كثير من يسال، قليل من يعطى، يطيلون فسه الخطية، ويقصرون الصلاة، يبدون فيه أهوائهم قبل أعمالهم. (موطئ مالك ح ٥٩٧، قال ابن عبد البر: هذا الحديث قد روي عن ابن مسعود ومن وجوه متصلة حسان متواترة، الاستذكار ٣٦٣/٢، وقال الألباني: وقد صحُّ موقوفًا من حديث عبد الله بن مسعود، السلسلة الصحيحة ٧/٥٧٥).

[فائدة: وفي حديث ابن مسعود رضي الله عنه من الفقه: مدح زمانه لكثرة الفقهاء فيه وقلة القراء، وزمانه هذا هو القرن الممدوح على لسان النبي صلى الله عليه وسلم، وفيه دليل على أن كثرة القراء للقرأن دليل على تغير الزمان وذمه لذلك (الاستذكار ٣٦٣/٢).

قلت: ليس المقصود ذم حفظ القرآن – فهذا من أجلً القربات – ولكن المقصود أن يجعل الناس شغلهم الشاغل فقط هو حفظ القرآن دون أن يعملوا بمعانيه، فلا يقفون عند أوامره ونواهيه. قال ابن بطال: فذم من حفظ الحروف وضيع العمل، ولم يقف عند الحدود، ومدح من عمل بمعاني القرآن وإن لم يحفظ الحروف. (شرح صحيح البخاري ٤٢١/١٠)].

يقول الشاطبي: انبنت الشريعة على قصد المحافظة على المراتب الثلاث، من الضروريات، والحاجيات، والتحسينيات؛ لأنها كليات تقضي على كل جزئي (دليل خاص) تحتها. فشأن الجزئيات مع كلياتها، كشأنها في كل نوع من أنواع الموجودات، فمن الواجب اعتبار تلك الجزئيات بهذه الكليات عند إجراء الأدلة الخاصة من الكتاب والسنة والإجماع والقياس؛ إذ محال أن تكون الجزئيات مستغنية عن والقياما، فمن أخذ بنص. مثلاً. في جزئي معرضاً عن كليه فقد أخطأ. وكما أن من أخذ بالكلي معرضاً عن عن كليه فهو مخطئ، كذلك من أخذ بالكلي معرضاً عن جزئيه (انظر الموافقات ٣/١٧١ – ١٧٤).

فالاجتهاد الصحيح إذن: أن كل مسالة تعرض، يجب عرضها على الأدلة الجزئية، وعلى الأدلة الكلية والذي يقتصر في الكلية والمقاصد العامة للشريعة. والذي يقتصر في اجتهاده وفتواه على ما فهمه من دليل جزئي، لا يقل اجتهاده قصوراً واختلالاً عمن ألم بشيء من مقاصد الشريعة في حفظها للمصالح الضرورية والحاجية والتحسينية ودرئها للمفاسد، ثم أخذ يفتي ويحكم دون مراجعة ونظر في الأدلة الخاصة لكل مسألة وكل نازلة، فكلاهما قاصر عن درجة الاجتهاد الأمثل، فلا بد أن يكون الحكم مبنياً على الأدلة الكلية والأدلة الجزئية.

#### طرق معرفة الكليات:

تأتي الكليات من أدلة متعددة وأوجه كثيرة في الشرع، ويتم استقراؤها من الأدلة الظاهرة والعموميات والمطلقات والمقيدات، والأدلة الخاصة في مسائل خاصة ووقائع مختلفة في كل باب من أبواب الفقه، وكل نوع من أنواعه، فهي تقوم على أدلة ينضاف بعضها إلى بعض، مختلفة الأغراض، بحيث ينتظم في مجموعها أمر واحد تجتمع عليه بحيث ينتظم في مجموعها أمر واحد تجتمع عليه

تلك الأدلة..، فلم يعتمد الناس في إثبات قصد الشارع فـي هذه القواعد (الكليات) على دليل مخصوص، ولا على وجه مخصوص (انظر الموافقات/٨١/ ٨- ٨٢).

أقسام الكليات العامة من حيث طريقة معرفتها:

الكليــات العامة تنقســم إلى قســمين: كليــات نصية، كلــات استقرائية:

فالكليات إما أن تاتي عن طريق النص أو عن طريق الاستقراء، فالكليات العامة تنقسم من حيث طريقة معرفتها إلى قسمين: كليات نصية، كليات استقرائية:

أولاً: الكليات النصية: وهي التي جاءت من نصوص القرآن والسنة الصحيحة، ومن أمثلة ذلك: المشال الأول: العدل: وهو مقصد من مقاصد الشيرع الكبيري وكلية من كلياته، أمر الله تعالى ــه ونهـى عن ضـده، وهو الظلـم، قـال تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُ بِٱلْعَدُلِ وَٱلْإِحْسَنِينِ وَإِيتَآيِ ذِي ٱلْقُرْبَ وَيَنْهَىٰ ٱلْفَحْشَآءِ وَٱلْمُنكَرِ وَٱلْبَغِي يَعِظُكُم لَعَلَكُمْ تَذَكَّرُونِكِ» [النحـل:٩٠]. بالعـدل قامت السـماوات و الأرض، فالظلم بعاقب عليه المسلم والكافر؛ لأن الله تعالى لا يقر الظلم ولا يرضياه، فالعدل فرض واجب لكل أحد حتى ممن نبغضه ممن عادانا من الكفار وغيرهم، قال تعالى: « يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا كُونُواُ قَوْمِينِ لِلَّهِ شُهَدَاءً بِٱلْقِسْطِ وَلَا يَجْرِمُنَّكُمْ شَنَانُ قَوْمِ عَلَىٰ أَلَّا تَعْدِلُواْ أَعْدِلُواْ هُوَ أَقْرَبُ لِلنَّقُونَى وَأَنَّقُوا اللَّهَ إِنَّ ا الله خَارًا بِمَا تَعْمَلُونَ » [المائدة:٨]. وفي حديث أبى ذر رضى الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: فيما يروي عن الله تبارك وتعالى أنه قال: يا عبادي إنى حرمت الظلم على نفسي وجعلته بينكم محرماً فلا تظالموا... الحديث (صحيح مسلم).

يقول شيخ الإسلام ابن تيمية عن قوله تعالى: «وجعلته بينكم محرما فلا تظالموا» فإنها تجمع الدين كله، فإن ما نهى الله عنه راجع إلى الظلم، وكل ما أمر به راجع إلى العدل. (الفتاوى الكبرى ١٨٠٩). ويقول أيضًا: ولهذا قيل: إن الله يقيم الدولة العادلة وإن كانت كافرة ولا يقيم الظالمة وإن كانت مسلمة. ويقال: الدنيا تدوم مع العدل والكفر، ولا تدوم مع الظلم والإسلام. وقد قال النبي صلى ولا تدوم مع العلم والإسلام. وقد قال النبي صلى الله عليه وسلم: «ليس ذنب أسرع عقوبة من البغي وقطيعة الرحم»، فالباغي – بحسب ظاهر الحديث ورحمه في الأخرة). [انظر: الاستقامة ٢٤٧/٢٤]. والحديث رواه أبو ذر رضي الله عنه وهو في صحيح سنن الترمذي وغيره.

المثال الثاني: الوفاء بالعقود: كلية من كليات الشريعة ومقصد من مقاصدها وفريضة شرعية قال الله ومقصد من مقاصدها وفريضة شرعية قال الله تعالى «يَتَأَيُّهَا اللَّهِ عَمْرُ عَمْرُ أَوْوُا بِالْعَقُودُ أُطِنَّ لَكُمْ سَمِعَةُ الْأَمْنُولُ اللَّهُ عَمْرُ عَمْرُ عَمْرُ عَمْلُ الصَّيْدِ وَأَنْتُمْ حُرُمُ إِنَّ اللَّهَ يَحْكُمُ مَا اللَّهُ عَلَى عَلَيْكُمْ عَمْرُ عَمْرِ عَلَى الصَّيْدِ وَأَنْمُ حُرُمُ إِنَّ اللَّهَ يَحْكُمُ مَا يُولِدُ » [المائدة: ١]، وقال تعالى: «وأوفوا بالعهد»، وقال تعالى: «وأليِّينُ مُعْ لِأَمْنَتِهِمْ وَعَهْدِمْ رَعُونَ » [المعارج: ٣٢]، إلى غير ذلك من الآيات.

والوفاء بالعقود يشمل جميع المتعاقد معهم مسلمين أو غير مسلمين، ما لم يكن في العقد ما يخالف أحكام الشرع. وفي حديث عوف المزني رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: الصلح جائز بين المسلمين إلا صلحًا حرّم حلالاً أو أحل حرامًا، والمسلمون عند شروطهم إلا شرطًا حرّم حلالاً أو أحل حرامًا (صحيح سنن الترمذي وغيره).

وفي الحديث: (المسلمون عند شروطهم)، رواه جمع من أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم: أبو هريرة، وعائشة، وأنس بن مالك، وعمرو بن عوف، ورافع بن خديج، وعبد الله بن عمر (أخرجه البخاري معلقًا وأبو داود والحاكم وغيرهم موصولاً، انظر السلسلة الصحيحة ح ٢٩١٥، غاية المرام ح ٣٣٤).

وفي حديث عبد الله بن عمرو رضي الله عنهما أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «أربع من كن فيه كان منافقًا خالصًا، ومن كانت فيه خصلة منهن كانت فيه خصلة من النفاق حتى يدعها، إذا اؤتمن خان، وإذا حدث كذب، وإذا عاهد غدر، وإذا خاصم فجر»(متفقعليه).

يقول شيخ الإسلام ابن تيمية: فقد أمر الله سبحانه وتعالى بالوفاء بالعقود وهذا عامّ، وكذلك أمر بالوفاء بعهد الله، وبالعهد، وقد دخل في ذلك ما عقده المرء على نفسه بدليل قوله تعالى: «وَلَقَدُ كَانُوا عَنَهَدُوا الله مِن فَلِلُ لاَ يُولُونَ الْأَبْلَرُ وَكَانَ عَهَدُ اللّهِ مَنْ فَلَا لا يُولُونَ الْأَبْلِرُ وَكَانَ عَهَدُ اللّه يدخل مَن عُه ما عقده المرء على نفسه، وإن لم يكن الله قد فيه ما عقده المرء على نفسه، وإن لم يكن الله قد أمر بنفس ذلك المعهود عليه قبل العهد، كالنذر والبيع ... شم قبال: وقبال سبحانه: «وَأَنْتُوا الله النّي والبيع ... شم قبال: وقبال سبحانه: «وَأَنْتُوا الله الله قبل المساء: ١]، قبال المفسرون كالضحاك وغيره (تساءلون به) تتعاهدون وتتعاقدون؛ وذلك لأن كل واحد من المتعاقدين يطلب من الآخر ما أوجبه العقد من فعل أو ترك أو مال أو نفع أو نحو ذلك. (مجموع الفتاوي ٢٨/٢٩ - ١٩٢٩).

وللحديث بقية إن شناء الله والحمد لله رب العالمين. الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وبعدُ:

اخي الكريم: الآن نعرض لحقيقة ياجوج وماجوج و قل حقائق، وكلها تعود إلى حقيقة واحدة، الا وهي أصل ياجوج وماجوج في الكتاب والسنة؛ هذه الحقيقة التي يقف العقل أمامها صاغرًا، ويصير كل تأويل يخالفها باطلاً؛ ثلك أن العقل مهما أوتي من علم فهو أمام حقائق الغيب يقف عاجزًا ما لم يستضئ يثور الوجي المعصوم.

هذا ومعلوم لكل من عنده أدنى نصيب من العلم أن الاجتهاد إذا خالف النص فلا عبرة به؛ لأنه لا اجتهاد أصلاً مع وجود النص، وحقائق الغيب لا مجال لمعرفتها إلا عن طريق الوحي المعصوم من كتاب ربنا وسنة نبينا صلى الله عليه وسلم، ومن هذه الحقائق:

#### العقيقة الأولى: بأجوج ومأجوج من علامات الساعة الكبرى:

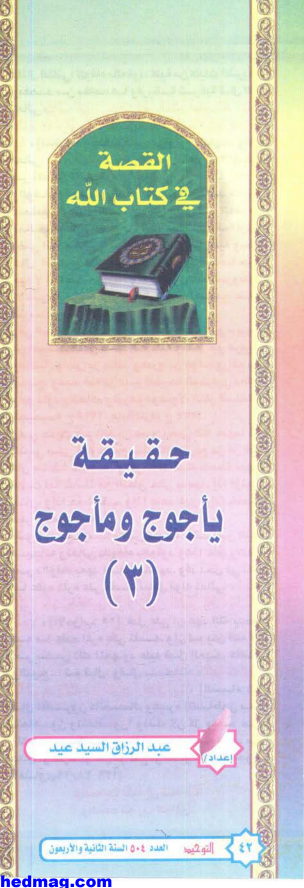
نعم أخي المسلم (يأجوج ومأجوج) من أشراط وعلامات الساعة الكبرى، والدليل على ذلك ما جاءت به السنة الصحيحة، نذكر منها ما جاء في صحيح مسلم من حديث حذيفة بن أسيد رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال للصحابة عن الساعة: «إنها لن تقوم حتى تروا قبلها عشر آيات» فذكر «الدخان» والدجال، والدابة، وطلوع الشمس من مغربها، ونزول عيسى ابن مريم، و(ياجوج ومأجوج). الحديث بتمامه في كتاب الفتن برقم

والحاصل أن ياجوج وماجوج من أشراط الساعة، ولم يخرجوا بعد، وسيكون خروجهم في زمن عيسى ابن مريم حين ينزل في آخر الزمان كما سياتي بيانه في أحاديث آخر، وفي ذلك ردّ على من زعم خروجهم وأنهم التتار أو المغول، وفيه كذلك رد على زعم عدم وجود السدّ إلى الآن.

وفي ضوء الحديث السابق أيضًا نفهم قوله تعالى سورة الكهف: «فَإِنَّا حَمَّدُ رَقِّ حَمَّدُ رَقِّ وَكُنْ رَمَّدُ رَقِي صَلَّمُ دَكَّةً وَكُنْ رَمَّدُ رَقِي الله وعد هنا: وعد التحرى، وظهور أشراط الساعة الكبرى، وليس كمن زعم إطلاق الوعد في أي زمان ومكان، والله أعلم.

العقيقةِ الثانية؛ يأجوج ومأجوج أناس من ذرية آدم؛

وهذا خلافًا لمن زعم غير ذلك؛ لما رواه الشيخان من حديث أبي سعيد الخدري رضي الله عنه واللفظ للبخاري قال النبي صلى الله عليه وسلم: «يقول الله عز وجل يوم القيامة: يا آدم، فيقول: لبيك وسعديك فينادي بصوت: إن الله يأمرك أن تخرج من ذريتك بعثًا إلى النار، قال: وَمَا بَعْثُ النَّارِ؟ قَالَ: مَنْ كُلُ أَلْفَ تَسْعِينُ مَائِةً وَتَسْعَةً وَتَسْعِينُ، فَعِنْدَهُ يَشْيِبُ الصَّغِيرُ، وَتَضْعَ كُلُّ ذَاتَ حَمْلِ حَمْلُهَا، وَتَرَى النَّاسَ سُكَارَى وَمَا



هُمْ بِسُكَارَى، وَلَكنَّ عَذَابَ اللَّه شَديدُ. قَالُوا: يَا رَسُولَ اللَّه قَديدُ. قَالُوا: يَا رَسُولَ اللَّه وَايَّذَا فَانُ مِنْكُمْ رَجُلاً وَمِنْ يَأْجُوعَ وَمَاجُوعَ وَمَنْ يَأْجُوعَ أَلْفًا، ثُمُّ قَالَ: وَالْذَي نَفْسي بِيْدِهِ إِنِّي أَنْجُو أَنْ تَكُونُوا رُبُعَ أَهْلِ الْجِنَّةُ فَكَبُّرُنَا، فَقَالَ: وَالْرَجُو وَأَنْ تَكُونُوا الْبُنَّةُ فَكَبُرُنَا، فَقَالَ: مَا أَنْتُمْ فِي أَنْ تَكُونُوا نَصْفَ أَهْلِ الْجِنَّةُ فَكَبُرُنَا، فَقَالَ: مَا أَنْتُمْ فِي النَّاسِ إِلَّا كَالشَّعَرَةَ السُّوْدَاءَ فِي جِلْدِ ثَوْرٍ أَبْيَضَ، أَوْ كَشُعْرَةَ يَنْضَاءَ فِي جِلْدِ ثَوْرٍ أَبْيَضَ، أَوْ كَشُعْرَةً يَسْفَرَهُ وَيَ مَنْ الْمُؤْدَاءَ فَي جِلْدِ ثَوْرٍ أَبْيَضَ، أَوْ كَشُعْرَةً يَسْفَرَهُ وَيَعْ وَلَكُونُوا فَوْرَ أَسْوَدَهُ.

والحديثُ السابقُ فيه تحديد لنوع باجوج وماجوج، وأنهم من ذرية أدم، كما فيه بشرى للمسلمين، وبيان فضل هذه الأمة المحمدية على سائر الأمم.

العقبقة الثالثة:

#### توقيت خروجهم والأحداث المواكبة تخروجهم ونهايتهم بإذن الله:

١- قال الله تعالى: «حَقَّ إِذَا فَيْحَتْ يَأْجُوجُ وَمَأْجُوجُ وَمَأْجُوجُ وَمَأْجُوجُ وَمَأْجُوجُ وَمَأْجُوجُ وَمَا أَجُوبُ وَقَارَبَ الْوَعَدُ الْحَقُ فَإِذَا فَكَ مَنْ حَلَيْ مَلَى مَنْ حَلَيْ اللّهِ مَنْ اللّهِ مَنْ اللّهِ مَنْ اللّهِ مَنْ اللّهِ مَنْ اللّهِ مَنْ اللّهُ عَلَيْهِ مَنْ مَذَا بِلْ حَيْلًا مَدْ حَبًّا فِي عَفْلُةٍ مَنْ مَذَا بِلْ حُنْ اللّهِ عَلَيْ اللّهِ مِنْ مَذَا بِلْ حُنْ اللّهِ مَنْ مَذَا بِلْ حُنْ اللّهِ مِنْ مَذَا بِلْ حُنْ اللّهِ مِنْ مَذَا بِلْ حُنْ اللّهِ مِنْ مَذَا بِلْ حُنْ اللّهِ مَنْ مَذَا بِلْ حُنْ اللّهِ مَنْ مَذَا بِلْ حَلَّى اللّهُ عَلَيْهِ مِنْ مَذَا بِلْ حُنْ اللّهِ مَنْ مُذَا بِلْ حُنْ اللّهِ مَنْ مَا مَا مُنْ مَنْ مُذَا بِلْ حُنْ اللّهِ مَنْ اللّهِ مَنْ مُذَا اللّهُ عَلَيْهِ مَنْ مُنْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهِ مِنْ مُذَا اللّهُ عَلَيْهِ مِنْ مُنْ اللّهُ عَلَيْهِ مِنْ مِنْ مِنْ مُنْ اللّهُ عَلَيْهِ مِنْ مُنْ اللّهُ عَلَيْهِ مِنْ مُنْ اللّهُ عَلَيْهِ مِنْ مُنْ اللّهُ عَلَيْهِ مِنْ مُنْ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَيْهِ مُنْ اللّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ مَنْ اللّهُ عَلَيْهُ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ اللّهُ عَلَيْهُ مُنْ مُنْ اللّهُ عَلَيْهُ مُنْ مُنْ مُنْ اللّهُ عَلَيْهُ مُنْ مُنْ اللّهُ عَلَّا إِنْ مُنْ مُنْ اللّهُ عَلَيْهُ مِنْ مُنْ اللّهُ عَلَيْهُ مِنْ مُنْ اللّهُ عَلَيْهِ مُنْ مُنْ اللّهُ عَلَيْهُ مِنْ مُنْ اللّهُ عَلَيْهِ مُنْ مُنْ اللّهُ عَلَيْهُ مِنْ مُنْ اللّهُ عَلَيْهُ مُنْ مُنْ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ مِنْ مُنْ مُنْ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَّا مُنْ مُنْ مُنْ اللّهُ عَلَيْهُ مِنْ مُنْ اللّهُ عَلَّا مُنْ مُنْ مُنْ اللّهُ عَلَّا مُنْ مُنْ مُنْ اللّهُ عَلَّا مُنْ مُنْ مُنْ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَّا مُنْ مُنْ أَنْ اللّهُ عَلَّا مُنْ مُنْ مُنْ أَنْ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَّا مُنْ مُنْ مُنْ أَنْ اللّهُ عَلَّا مُنْ مُنْ أَمْ مُنْ أَنْ اللّهُ عَلَّا مُنْ أَنْ اللّهُ عَلَّا مُنْ مُنْ مُنْ أَنْ أَنْ اللّهُ مُنْ أَنْ اللّهُ عَلَيْ مُنْ أَنْ أَنْ أَنْ اللّهُ عَلَيْكُولُونُ مُنْ أَنْ أَنْ اللّهُ عَلَيْكُولُونُ مُنْ أَنْ أَلْمُ أَلَّا لِمُنْ مُنْ أَنْ أَنْ أَلَّا مُنْ أَنْ أَلَّا لِمُنْ مُنْ أَلَّا لَمُنْ أَنْ أَلَّا لُمُ مُنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَلُونُ مُنْ أَنْ أَنْ أَلّا لُمُنْ أَلَّا م

نفهم من الآيتين السابقتين أن خروج يأجوج بإذن الله سيكون قرب الساعة وهو أحد أشراطها الكبرى التي متى ما ظهرت تتابعت، والمقصود بقوله تعالى: «فتحت» أي: فتح السد الذي حجزهم ذو القرنين خلفه، فكان خروجهم بهذه الصفة المذكورة في الآيات والتي تزيدها وضوحًا الأحاديث الصحيحة الآتية:

- في الصحيحين من حديث أم المؤمنين زينب بنت جحش رضي الله عنها قالت: دَخَلَ عَلَيْهَا رسول جحش رضي الله عنها قالت: دَخَلَ عَلَيْهَا رسول الله صلى الله عليه وسلم فَزَعًا يَقُولُ: لا إلله إلا الله، وَيْلُ لِلْعُرَب مِنْ شَرِّ قَدْ الْقَرَبُ! فَتَحَ الْيَوْمَ مِنْ رَدْم يَأْجُوجَ وَمَثْلُ هَنْهِ، وَحَلَق بإصنعه الله بهم والتي تليها. قالت زينب بنت جَحْشَ قَقْلَتُ لِينَا رَسُولَ الله أَنْهُلِكُ وَفِينَا الصَّالِحُونَ \* قَالُ: نَعَم، اذَا كَثُر النَّذَ الْتَهَلِكُ وَفِينَا الصَّالِحُونَ \* قَالُ: نَعَم، اذَا كَثُر النَّذَكُ

وَهِي صحيح مسلم من حديث النواس بن سمعاق، وهو حديث طويل وفيه: «إِذْ أَوْحَى اللَّهُ إِلَى عيسَي إِنِّي قَدْ اَخْرَجْتُ عبادا لِي لاَ يَدَان لاَحَد بِقَدَالهِمْ فَحَرَدُ عَبَادا لِي لاَ يَدَان لاَحَد بِقَدَالهِمْ فَحَرَدُ وَمَنْ عَثَّ اللَّهُ مَاْحُوجٌ وَمَاْجُوجَ وَهُمْ مَنْ كُل حَدب ينسلُون، فَيمُرُ أَوَاظُهُمْ عَلَى يُحَدْرَة طبريَّة فَيَشْرِبُونَ مَا عَنْ وَيَمُرُ أَوَاظُهُمْ عَلَى يُحَدْرة طبريَّة فَيَشْربُونَ مَا عَنْ وَيَمْرُ أَوْاظُهُمْ عَلَى يُحَدْرة طبريَّة فَيَشْربُونَ مَا عَنْ وَيَمْرُ أَوْاظُهُمْ فَيَقُولُونَ: لَقَدْ كَان بَهْدَه مَرَّةُ مَاءً، ويُحْصَرُ نبيَّ اللَّه عيسَى وَأَصْحَابُهُ كَنَّى يَكُونَ رَأْسُ الثَّوْرِ لاَحَدِهُمْ حَيْرًا مِنْ مَافَة دينار لاَحَدهُمْ النَّعْفُ في رَقَابِهِمْ، فَيُصِبْحُونَ فَي اللَّهُ عيسَى وَأَصْحَابُهُ فَرُسَى كَمُوت نفس وَاحدة، ثُمَّ يَهْبَطُ نَبيُّ اللَّه عيسَى وَأَصْحَابُهُ وَرُسَى كَمُوت نفس وَاحدة، ثُمَّ يَهْبَطُ نَبيُّ اللَّه عيسَى وَأَصْحَابُهُ وَاسْدَابُهُ إِلَى الْأَرْضِ، فَلَا يَجِدُونَ في الْأَرْضِ مَوْضِعُ في وَاصْحَابُهُ إِلَى اللَّهُ فَيْرَعْبُ نبيُّ اللَّه عيسَى وَأَصْحَابُهُ إِلَى اللَّهُ فَيْرِعْبُ اللَّهُ طَيْرًا كَاعْنَاقَ اللَّهُ عيسَى وَأَصْحَابُهُ إِلَى اللَّهُ فَيْرَعْبُ بِي اللَّه عِيسَى وَأَصْحَابُهُ إِلَى اللَّهُ فَيْرَعْبُ اللَّهُ طَيْرًا كَاعْنَاقَ اللَّهُ عيسَى وَأَصْحَابُهُ إِلَى اللَّهُ فَيْرِعْبُ اللَّهُ طَيْرًا كَاعْنَاقَ اللَّهُ عَيْرَافِ الْمُؤْلِ وَلَهُمُ وَنَتُنَاهُمْ وَنَتُنَاهُمْ وَنَدُونَا فَاللَّهُ طَيْرًا كَاعْنَاقَ اللَّهُ عَسَى وَأَصْحَابُهُ إِلَى اللَّهُ فَيْرِعْبُ اللَّهُ طَيْرًا كَاعْنَاقَ اللَّهُ عَسَى وَالْمُوا فَالْمُ طَيْرًا كَاعْنَاقَ اللَّهُ عَيْرَافِي وَالْمُ الْمُؤْلِونَ اللَّهُ اللَّهُ طَيْرًا كَاعْنَاقَ اللَّهُ عَالَاقً اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ طَيْرًا لَا لَا لَعْمُ الْمُحْتَافًا اللَّهُ عَلَوْتُ اللَّهُ عَلَمْ الْمُنَا لَالُهُ طَيْرًا كَاعْنَاقَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَمْ عَلَا عَلَى اللَّهُ عَلَمْ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُنْ اللَّهُ عَلَوْنَ الْمُؤْلِقُ الْمُعْمَالُونَ الْمُؤْلِقُ الْمُولُ الْمُعَلَّا الْمُالِلُهُ الْمُعَلَّا مُعْلَى اللَّهُ الْمُؤْل

فَتَحْمِلُهُمْ فَتَطْرَحُهُمْ حَيْثُ شَاءَ اللَّهُ».

- وَفَي فَقَرَةَ آخَرَىٰ مَنَ الحديثِ السابِقِ قبلِ الفقرةِ السابِقَةِ: «... ثُمُّ يَسِيرُونَ حَتَّى يَنْتَهُوا إِلَى حَبَلِ الْخَمَرِ، وَهُوَ جَبَلُ بَئِتِ الْقَدْسِ، فَيَقُولُونَ: لَقَدْ قَتَلْنَا مَنْ فِي السَّمَاءِ: فَيَرْمُونَ مَنْ فِي السَّمَاءِ: فَيَرْمُونَ بِنُشَّابِهِمْ إِلَى السَّمَاءِ فَيَرُدُّ اللَّهُ عَلَيْهِمَ نُشَّابَهُمْ مُخْضُوبَةً دُمًا».

#### نستخلص من النصوص السابقة ما يلي:

 ١- يأجوج وماجوج سيخرجون في التوقيت المقدر لهم.

٢- وسيكون خروجهم بعد نزول عيسى ابن مريم في أخر الزمان.

٣- لقد بدعوا منذ أخبر النبي صلى الله عليه وسلم عنهم في نقب السدُّ المضروب عليهم، وما زالت عملية الحفر مستمرة إلى أن بشاء الله، وقد جاء تفصيل هذا في حديث رواه أحمد وأبو داود والحاكم وابن حدان عن أبي هريرة عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «إن ماجوج ومأجوج محفرون كل موم، حتى إذا كادوا برون شبعاع الشمس، قال الذي عليهم: ارجعوا فسنحفره غدًا، فمعدده الله أشد ما كان حتى إذا بلغت مدتهم وأراد الله خروجهم أن ببعثهم على الناس حفروا حتى إذا كادوا يرون شيعاع الشمس، قال الذي عليهم: ارجعوا فستحفرونه غدًا إن شاء الله تعالى واستثنوا، فعودون إليه وهو كهيئته حين تركوه فيحفرونه ويخرجون على الناس...» والحديث صححه الالباني في صحيح سنن ابن ماجه ح٠٨٠٤. ٤- لقد بدأوا محاولات الخروج منذ تركوا خلف السدّ، ولكنهم لن تمكنوا من الخروج إلا في الوقت الذي قدره الله، وهو كما تقدم متزامن مع نزول عيسى عليه السلام.

خروجهم سيكون مصدر فساد في الأرض حتى
 وصل بهم الغرور كما تقدم في تفكيرهم في الاعتداء
 على من في السماء!!

 إلى الله عيسى عليه السلام أن يحصَّن المؤمنين الثنين معه في ذلك الوقت بجيل الطور في سيناء؛ لانهم لا يمكنهم مواجهة يأحوج ومأجوج وجهًا لمحه.

- بلجأ نبي الله عيسى ومن معه إلى الله بالدعاء ليدفع عنهم شرّ يأجوج ومأجوج أحياء وأمواتًا. ٨- يستحيب الله دعاء المؤمنين ويرسل دودًا صغيرًا

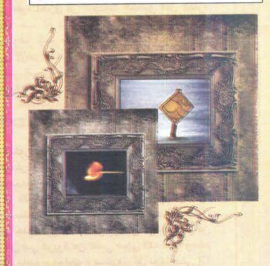
على ياجوج ومأجوج فيقتلهم جميعًا ثم يرسل طيرًا ضخمًا يخلص الأرض من جثثهم ونتنهم رحمةً بعيسى عليه السلام ومن معه من المؤمنين.

 ٩- موطن هذه الملحمة أرض الشام وبيت المقدس وفلسطين وسيناء بعد القضاء على الدجال واليهود ومن معهم إن شاء الله.

وإلى لقاء قادم بإذن الله.

ONE ONE ONE ONE ONE ONE ONE ONE ONE ONE





مجالات

الاستثمار

في البنوك

الإسلامية

د على السالوس



A STATE OF THE PARTY OF

العدد ١٥٠٤ السنة الثانية والأربعون

الحمد لله نحمده سبحانه وتعالى، ونستعينه، ونستعينه، ونستهديه، ونستغفره ونتوب إليه، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا، من يهد الله فهو المهتدي، ومن يضلل فلن تجد له وليًا مرشدًا، والصلاة والسلام على رسوله المصطفى، وعلى آله وصحبه، ومن اهتدى بهديه واتبع سنته إلى يوم الدين.

أما بعد: فحديث اليوم موضوع هام يشغل أذهان الكثير من المسلمين: كيف تقوم المصارف الإسلامية باستثمار أموال المسلمين؟

سؤال يرد كثيرًا؛ لأننا عرفنا أن البنوك الربوية نشأت يهودية ربوية، ثم دخلت بلادنا وقت الاستعمار بطبيعتها اليهودية الربوية، وما كان لنا من حول ولا قوة، فما كنا نستطيع أن نقول هذا حلال وهذا حرام، ومن قال بأن هذا حرام لم يُسمع صوته.

نذكر على سبيل المثال فضيلة الشيخ عبد المجيد سليم رحمه الله، الذي تولى مشيخة الأزهر مرتين قبل الشيخ شلتوت رحمه الله، وتولى الإفتاء عشرين عامًا، وبنك التسليف، وبنك التسليف في مصر إنما أنشئ أساسًا لمعاونة الفلاحين، يسلف الفلاحين لمساعدتهم في الزراعة، وعندما سئل عن هذا حرام؛ لأنه دراهم بفائدة، والدراهم بفائدة حرام، وإن كانت الدولة تأخذ فائدة قليلة، ولكنه يعرف حديث رسول الله «صلى الله عليه وسلم» بأنه لعن أكل الربا ومؤكله وكاتبه وساء، وقال: «هم سواء»؛ الأخذ والمعطي سواء، وسواء كان هذا كثيرًا أم قليلًا، إلا أن مثل هذا التحريم وسواء كان هذا كثيرًا أم قليلًا، إلا أن مثل هذا التحريم فلتفكروا في الحلال إذًا.

ما كان هناك بديل، ثم وجدنا خطوة هامة سنة ١٣٨٢هـ، ١٩٦٢م، خطوة في مدينة تسمى مدينة ميت غمر، تجربة لبنوك ادخار تقوم على أساس النشاط الإسلامي، ويمكن أن نتصور كيف أن بنكًا واحدًا يقوم على أساس إسلامي، وكل العالم يقوم على أساس ربوي، والذي حدث أنه نتج عن أعماله نجاح غير متوقع، ومن هنا كانت الحرب.

كان معنى هذا: الحكم بالفشل على كل البنوك القائمة، فحورب بنك الادخار بميت غمر، وحُول إلى بنك ربوي، شيء مزعج!

ثم كانت الخطوة الرائدة في مجال الفكر الإسلامي في المؤتمر الثاني لمجمع البحوث الإسلامية، الذي اشترك فيه خمس وثلاثون دولة إسلامية، يمثلها عدد من أكبر علمائها، هؤلاء جميعًا أجمعوا على أن فوائد البنوك من الربا المحرم، ودعوا أهل الاختصاص إلى

التفكير في إنشاء يدبل إسلامي.

وكان لهذه الدعوة الأثر الكبير؛ عندما بدا المسلمون ينظرون إلى انفسهم، ويحاولون أن يتخلصوا من الاستعمار السياسي، ثم بدءوا يتجهون إلى التخلص من الاستعمار الاقتصادي.

ووجدنا أن مؤتمر وزراء خارجية الدول الإسلامية، المؤتمر الأول، يدعو إلى البحث عن نظام اقتصادي إسلامي، ووجدنا المؤتمر الثاني يبدأ بخطوة عملية، هي وضع نظام لإنشاء البديل الإسلامي، وكان من نتيجة هذا أن أنشئ بنك التنمية الإسلامي في جدة، واشترك فيه أنذاك ست وعشرون دولة إسلامية، ثم ارتفع العدد بعد هذا إلى خمس وأربعين.

ووجدنا قبل إنشاء هذا البنك باشهر قليلة إنشاء بنك دبي الإسلامي، ثم تتابع إنشاء بنوك إسلامية كثيرة، والعدد الآن يقرب من المائة في أنحاء العالم الإسلامي وغير الإسلامي؛ لأن هناك بنوكًا إسلامية في دول غير إسلامية.

والسؤال هذا هو: هذه البنوك الإسلامية؛ كيف تستطيع أن تستثمر أموال المسلمين بطريقة اسلامية؛

الأساس الذي انبنى عليه البنك الإسلامي هو شركة المضاربة الإسلامية، بأن يأخذ أموال المسلمين كمضارب أو كعامل، ثم يتاجر أو يصنع أو يزرع أو يعمل أي عمل يقرُّه الإسلام، وناتج الربح يقسم بين البنك وبين المودعين بنسبة متفق عليها.

وفي توحيه الاستثمار يدءوا ينظرون إلى أعمال البنوك الربوية؛ لأنهم يريدون أن يدعوا المسلمين إلى ترك التعامل مع البنوك الربوية، وإلى التعامل مع البنوك الإسلامية، وهذا يصبح فرضا على المسلمين، فنظروا هنا إلى المعاملات التي تقوم بها البنوك الربوية، لماذا يلجأ المسلم إلى بنك ربوى؟ إنه بلجأ إليها لفتح اعتماد مثلا، وتسأله: لماذا تفتح اعتمادًا هناك يا أخي المسلم؛ فيقول: أنا أريد فتح اعتماد لأننى أريد أن اشتري بضاعة وسلع كذا، وأتاجر في عمل كذا، وليس معى النقود الكافية، وإنما هذه العملية تتكلف مليون ريال، وليس معى إلا خمسمائة ألف، فيقول البنك الإسلامي له: نعم، يمكن أن نفتح لك اعتمادًا، ولكن ليس كالبنك الربوى، فتح الاعتماد في البنك الربوي يعنى أن تقترض بفائدة، ولكنه بختلف عن القرض العادي بأن الفائدة فيه تبدأ من وقت الاقتراض، ولفتح الاعتماد عمولة.

البنك الإسلامي في هذه الحالة ينظر إلى المشروع

ويدرسه، فإذا وجد أن هذا المشروع مما يطمئن إليه، وأنه يتفق مع أحكام الشريعة الإسلامية، يقول لهذا المسلم: أنا أدخل معك شريكًا، أنت تريد فتح اعتماد بخمسمائة ألف ومعك خمسمائة ألف، المبلغ الذي معك أدفع مثله، ونشتري ما تريده من الأشياء، أو نفتح به هذا المصنع، أو نبني به هذا البيت، أو المشروع الذي تريده، وبعد أن يدرس المصرف الإسلامي المشروع ويطمئن له وللعميل يدخل معه شربكًا، ثم بعدأ العمل.

فلو اشترى أشياء وبيعت وربحت يقسم الربح بين الاثنين، ولو خسرت فإن الخسارة تقسم بين الاثنين، المغرم بالمغنم، وهكذا.

ثم نفرض أن هذه ليست بضاعة اشتريت وبيعت، وإنما هو يريد أن ينني بيتًا، ثم هو يريد أن يأخذ من البنك الربوي قرضًا ليبني البيت، ويريد القرض بفائدة؛ لأنه لا يريد شريكًا معه في البيت، هنا يدخل معه أيضًا المصرف الإسلامي؛ ولكن ليس كإقراض بالربا، إنما يدخل معه كالآتى:

الأرض هذه قيمتها كذا، والمبنى ما قيمته؟ قيمته كذا، أيضًا يدخل شريكًا مؤقتًا في شركة مؤقتة تنتهي بالتمليك، كيف ذلك؟

أنت دفعت قيمة الأرض، وأنا كمصرف إسلامي دفعت قيمة المبنى؛ فأصبح لي مثلًا (٥٠٪) وأنت لك (٥٠٪)، فلنجعل هذه أسهمًا، والبيت يؤجر؛ ليكون لي نصف الإيجار ولك نصف الإيجار، آخذ نصف الإيجار، ونصف الإيجار الذي لك، هل تستغني عنه بالكامل؛ يقول له: نعم، عندي الأرض فلا أريد الإيجار، فيقول المصرف: آخذ الجزء الآخر ثمنًا لجزء من العقار.

ما قيمة المبنى مع الأرض؛ قيمة المبنى مع الأرض، مثلًا، مليونان، وأنا أخذت جزءًا من الإيجار، هذا الجزء يعادل (٥٪) من المبنى والأرض، أنا أخذت إيجاري، وهو النصف، وأخذت خمسة في المائة؛ فأصبح لك الآن بعد أن أخذت إيجار العام الأول (٥٥٪) ولى (٥٤٪).

إذًا، أنا في العام القادم لي في الإيجار (٥٠٪)، وانت لك في الإيجار (٥٠٪)، نبدأ في العام التالي: آخذ الإيجار كله أيضًا؛ فيصبح لك أنت أكثر من العام الأول، مثلًا، (٣٣٪) وأنا لي (٣٧٪)، في العام التالي أصبح لك (٧٠٪) وأنا لي (٢٠٪)، فآخذ إيجارا (٢٠٪) ثم أخذت أنت ما يقابل إيجار (٨٠٪)، فهذا يعادل، مثلًا، (٨٠٪) من الأرض والمبنى، العام الرابع أو الخامس، أصبح لك المبنى كله مع الأرض، شركة منتهية بالتمليك، وأنا

الآن، كبنك إسلامي، استخدمت المال هذا في البناء، وأخذت ما يعادل نصيبي في الإيجار، ونصيبك أخذته أيضًا، ولكن ليس كفائدة قرض، وإنما كبيع جزء من الأرض والمبنى؛ لأن البيت أصبح ملكًا لنا معًا، بعد أن صرنا شركاء فيه.

أحيانًا يقول له: أنا أريد جزءًا من الإيجار، ولا أستغني عن كل الإيجار؛ فيقول المصرف: لا مانع، يمكن أن تأخذ جزءًا من الإيجار، والجزء الباقي أيضًا آخذه مقابل جزء من الثمن، وبدلًا من أن تنفض الشركة وتنتهي بعد خمس سنوات، مثلًا، فإنها تنتهي بعد عشر سنوات، وهكذا.

نقطة أخرى: أنه قد يريد المبلغ ولا يريد المشاركة، لماذا؟

لأنه مثلًا، بنى البيت فعلًا، ولكن ينقصه أشياء: تشطيبات معينة تحتاج إلى أعمال نجارة وسباكة؛ فهو لا يريد شريكًا في البيت، أو إن هذا البيت سوف يسكنه فلا يريد شريكًا فيه، فهل هناك من حل إسلامي؟

نعم هناك، وهو حل يجب أن يفهمه؛ لأنه ثار حوله كثير من التساؤلات، وغفل كثير من المسلمين عن الفرق بينه وبين الربا، هذا ما يسمى ببيع المرابحة.

نريد أن نفهم المراد ببيع المرابحة؛ لأن بيع المرابحة يأتي في المرابحات الداخلية التي قامت بدلًا من فتح الاعتماد، وفي المرابحات الخارجية عند طلب فتح اعتماد مستندي، فما معنى بيوع المرابحة؛ بيوع المرابحة تحدد حكمها في ضوء الفتوى التي أصدرها المؤتمر الثاني للمصرف الإسلامي، الذي عقد سنة ١٤٠٣هـ (١٩٨٣م) ما هذه الفتوى؟

أفتى المؤتمر أنه يجوز للمصرف الإسلامي أن يبيع السلعة مرابحة بعد أن يتملكها ويحوزها، ويقع عليه تبعة الهلاك قبل التسليم، وضمان الرد بالعيب الخفي بعد التسليم.

نضرب مثلًا: للصرف اشترى سلعة من هنا أو من الخارج، وطلب أحدهم أن يشتريها مرابحة، وتم عقد وعد بيع المرابحة، ودفع العربون، وفي الطريق ضاعت السلعة أو هلكت، فمن المسئول عنها؟

المصرف الإسلامي هو المسئول؛ لأنه وإن كان تملكها (لأنه اشتراها) إلا أنه لم يحزها، فلا يستطيع أن يبيعها، ولذلك فإنها إذا ضاعت أو تلفت أو هلكت فإن المصرف هو الذي يتحملها، ولو وصلت إلى الميناء وليس عنده مخازن تكون السلعة موجودة، وليس المستندات فحسب، وإنما المستندات تكون

قد وصلت من قبل، والسلعة وصلت أيضًا إلى الميناء، فيأتي الواعد للشراء قائلًا: السلعة وصلت، وأنت وعدت بالشراء، فحان الآن تنفيذ الوعد؛ فتأتى لتشتري السلعة.

إذًا، هو يبيع الآن بعد أن ملك وحاز، ولنفرض أن هذه السلعة، مثلًا، حديد للبناء، والمشتري أخذ الحديد، وجاء للبناء فظهر أن الحديد ليس بالمواصفات المتفق عليها، إن الصفقة بالكامل في هذه الحالة ترد للمصرف، والمشتري يأخذ ما دفعه كاملًا.

ولو فرضنا أن هذه السلعة آلات وأجهزة، ثم ظهر فيها عيب خفي؟

إن نص الفتوى على أنه يتعهد بضمان الرد؛ أي: رد السلعة بالعيب الخفي، وإذا كان هذا العيب الخفي يمكن إصلاحه؛ فعلى المصرف أن يتحمل نفقات الإصلاح.

وإذا كان هذا العيب الخفي جوهريًا لا يمكن إصلاحه؛ فإن السلعة تُرد للمصرف ويتحمل ثمنها بالكامل؛ ففي المرابحة تملك وحيازة وضمان للرد بالعيب الخفي.

#### الفرق بين المرابحة والقرض الربوي

يأتي أحد هنا ويقول: المصرف اشترى السلعة بمليون، وباعها بمليون وخمسين الفًا، فما الفرق بينه وبين البنك الربوي الذي فتحنا عنده اعتمادًا مستنديًا، أو اعتمادًا بمليون وأخذ فوائد خمسين الفًا؟ ما الفرق بين الاثنين؟

الفرق واضح جدًا، ونضرب مثلًا بشيء عملي حدث هنا في قطر، وكان على سفينة واحدة، والبضاعة لرجل واحد، ولكنها كانت تتيجة اعتمادين مستنديين، أحد الاعتمادين لمصرف إسلامي، والاعتماد الآخر لبنك ربوي، ماذا حدث؟ المسلم هذا ذهب إلى المصرف الإسلامي، وقال له: أنا أريد استيراد كذا؛ فقال له: أنت معك الثمن؟ قال: ليس معي الثمن؛ فقال المصرف: إذن أشتري، ثم أبيع لك مرابحة؛ السلعة كذا، ومواصفات السلعة كذا، وسأستوردها، ثم أبيعها لك.

وكان العميل يريد كمية كبيرة، ولظروف قدرها المصرف رأى ألا يوافق إلا على شراء نصفها فقط، فذهب لبنك ربوي، وقال له: أريد استيراد سلعة كذا؛ فقال: لا مانع، أفتح لك اعتمادًا مستنديًا بمبلغ كذا، وحسب عمولة فتح الاعتماد المستندي، والمبلغ الذي يدفع بفائدة ربوية تبعًا للقرض، رأس المال والقرض، ثم لا شأن له بالبضائع، وإنما يأتيه والقرض، ثم لا شأن له بالبضائع، وإنما يأتيه

بالمستندات فقط.

اشترى كل من المصرفين البضائع المطلوبة، وشاء الله تعالى أن يتم شحنها على سفينة واحدة، وعندما وصلت هذه السفينة إلى مدينة بورسعيد لأمر ما، تم الحجز على السفينة والبضائع.

التاجر هذا سمع بهذا، ذهب إلى المصرف الإسلامي وقال: البضائع حجزت في مدينة كذا، قال له المصرف: وما شائك أنت انت تملك السلعة عندما نبيعها لك، هل بعناها لك هي الآن ملك لنا، إذا تم الحجز هنا وضاعت السلعة فلا شيء عليك إطلاقًا، أنت لا تتحمل أي شيء، وإنما المصرف هو الذي يتحمل الثمن بالكامل؛ لأنه هو صاحب هذه السلعة، معنى هذا أن التاجر لا يفكر في جزء معين من البضائع، أصبح لا يفكر فيه، المصرف هو الذي يتصل بالدول ويتصل بشركات أخرى ويحاول أن ينتى بها، فإن لم يأت فالخسائر عليه هو.

ذهب للبنك الربوي فقال له البنك: وما شاننا نحن بهذا؟! أنت تتعامل معنا في فتح اعتماد مستندي، تريد قرضًا بفائدة، ونحن ملزمون بالمستندات، تفضل، هذه مستنداتك، خذها، والبضائع هذه ثمنها كذا، دفعت يوم كذا، إذًا أصبح عليك دين من يوم كذا بفائدة كذا، فعليك أن تدفع، وإلا كلما تأجل كلما زادت الفائدة.

بعد مدة، وبمحاولات واتصالات، أمكن أن يفرج عن البضائع، وأن تشحن من جديد، وأن تأتى، بعد هذا عندما وصلت كان المتفق عليه أن البضاعة هذه ثمنها كذا وربحها كذا، فظهر بعد إعادة الشحن من جديد والتأخير هذا أصبح المكسب المتفق عليه أقل من الثمن المدفوع، يعنى، مثلا: بضاعة بمليون والأرباح خمسون ألفا، تكلفت أكثر من الخمسين ألفا، ماذا يعمل المصرف الإسلامي؟ يتحمل الخسارة، ولذلك باعه كما اتفق، وأصبحت هذه السلعة التي أخذها التاجر كاملة بالثمن الذي اتفق عليه، والربح الذي اتفق عليه، وخرج المصرف الإسلامي من هذا خاسرًا من الناحية المادية، ولكنه كسب كثيرًا، حيث شاء الله عز وجل أن يتم هذا الحدث على باخرة واحدة، لتاحر واحد، في دولة واجدة، لبنكين مختلفين، فأصبح ظاهرًا أمام المسلمين الفرق بين النشاط الإسلامي وبين النشباط الربوي، وأصبح واضحًا أن بيوع المرابحة لا تعنى الإقراض بأجل، وإنما بيع المرابحة قد يربح به المصرف الإسلامي؛ لأن المودعين أودعوا للربح، وأيضا قد يخسر أكثر من الربح؛ بل قد بخسر الصفقة كاملة.

فلهذا الذي يتساعل: المصرف الإسلامي اشتراها بمليون، لماذا يبيعها بمليون وخمسين الفًا؟ نقول: نعم، انت عندما أودعت أموالك في المصرف الإسلامي، أودعتها لماذا؟ أودعتها للاستثمار أم لأعمال خيرية بدون مقابل؟ ألا تنتظر ربحًا لأموالك المودعة بالمصرف الإسلامي؟

قد نجد من ياتي ويقول: لماذا نطلب قروضًا من المصرف الإسلامي فلا يقرضنا؟ ويشتري الأشياء ويبعها أكثر مما بشتريها؟

ونقول: انظر أولًا هنا: من الذي أودع أمواله في هذا المصرف؟ المسلمون الذين أودعوا أموالهم.

وماذا أرادوا من هذا الإيداع؟ هل قالوا للمصرف: خذ هذه الأموال وأقرضها لله؟ هل قالوا للمصرف اشتر وبع لله بدون مقابل؟ أم اشتر وبع بيعًا حلالًا واستثمر استثمارًا حلالًا؟

إن المصرف إذا لم يفعل هذا ولم يكسب، فمعناه أنه يقول للمودعين: ما كسبنا شيئًا؛ بل خسرنا إيجار المبنى ورواتب الموظفين، وهكذا.

لعل ما سبق يوضح الفرق بين بيع المرابحة والقرض الربوي.

تتجه المصارف الإسلامية إلى بيع المرابحة في حالة ما إذا كان العميل لا يملك ثمن البضاعة، فإذا اطمأنت إلى مركزه، ووجدت الضمانات الكافية إذا باعت، هنا تأتي إلى بيوع المرابحة، على أساس أنها تشتري وتحور بعد أن ملكت، ثم بعد هذا تبيع.

فشدري وتحور بعد ال شعف، ثم بعد هذا حيي. ولو أن مصرفًا باع قبل الملك أو قبل الحيازة فتصرفه غير إسلامي.

قد يحدث هذا من بعض المصارف، قد يحدث نعم، هناك حالات بيوع في مصارف إسلامية تمت دون أن يتم التملك الفعلي والحيازة الفعلية، تم فعلاً، لماذا؟ في الغالب نتيجة خطأ في التطبيق، فمن الذي يقوم بالعمل في المصارف الإسلامية؟ وأين تلقوا دراستهم؟ ومن أين أخذوا علومهم؟ في كليات التجارة، وعلومها أساسًا مبنية على شرح الجوانب الاقتصادية الربوية، ومعاملات البنوك الربوية، دون ذكر أن هذا ربا، فثقافتهم أساسًا ربوية، فعندما يجيئون إلى مصارف إسلامية، ويأخذون دورات يجيئون إلى مصارف إسلامية، ويأخذون دورات البيان الفرق بين الربا وما أباح الإسلام، ويعلمون الفرق بين هذا وذاك، فليس معنى هذا أنهم فجأة يستطيعون أن يميزوا بين الحلال والحرام.

دور الإدارة الرشيدة للمصارف، والرقابة الشرعية

وهنا يأتي دور الإدارة الرشيدة للمصارف، والرقابة الشرعية التي تقوم بعملها كما يجب، فالإدارة هنا

إذا رأت شيئًا تشك فيه، وعملية جديدة لم يسبق لها أن قامت بمثلها، أو عقدًا جديدًا لم يسبق للمصرف أن تعامل به؛ هنا لابد أن يعرض هذا الأمر، أولًا وقبل كل شيء على الرقابة الشرعية، وعلى الرقابة الشرعية أن تفتي وتقول: الحرام كذا والحلال كذا، يا أيها المصرف، اعمل كذا ولا تعمل كذا.

ولكن هذا ليس وحده هو دور الرقابة الشرعية؛ لأن دور الرقابة الشرعية أيضًا أن تنظر إلى الأعمال التي تمت، وأن تنظر في ملفات كل علمية إذا أمكن، لترى الخطوات التي تمت: هل هذه الخطوات سليمة أم لا؟ فإذا رأيت أن خطوة تمت مخالفة للشرع فهذا يعني الخطأ في التطبيق وليس في المنهج؛ لأننا نحن المسلمين لم ندرًب أصلًا على أن نتعامل في مصارف إسلامية، ولذلك نظن أن أخطاء التطبيق لابد منها.

إن واجب الرقابة الشرعية أيضًا لا يمنع واجب المتعاملين مع المصارف الإسلامية، فأنت كمسلم عندما تتعامل مع مصرف إسلامي، وأنت تعرف شروط بيع المرابحة، إذا وجدت شيئًا مخلًا بهذا فلتقل: هذا مخل ببيوع المرابحة الإسلامية، كأن يأتي بعض المتعاملين ويقول: عملية كذا لا أطمئن لها، ويشرح كيفية العمل، فيظهر من شرحه وقوع خطأ في التطبيق.

بعض المصارف وضعت خطوات عملية لتجنب أخطاء التطبيق؛ الخطوة الأولى كذا، ابدأ كذا، ثم كذا، ثم كذا، ثم كذا، ثم كذا، ثم كذا، ثم كذا متوع المرابحة وضع لها عشر خطوات، خطوة تليها خطوة، وهكذا حتى يأتي الموظف فيسير تبعًا لهذه الخطوات ما دام لا يستطيع أن يعرف التطبيق تمامًا.

وأكثر من هذا أن مصارف إسلامية فكرت في استحداث شيء آخر، نتيجة أخطاء التطبيق، كان تجعل هناك ما يسمى بالمدقق الشرعي الداخلي، وهو: موظف في داخل المصرف ملم بالجانبين: العملي والشرعي؛ لينظر في الأعمال.

مثلًا: هذه الخطوات العشر، هل كل عامل يطبق الخطوات العشر أم لا فإن وجد شيئًا لا يطابق، أو شيئًا يرى أنه قد لا يطابق، أو شيئًا لم يفهم هل هو مطابق أو غير مطابق فإنه يسجل هذا، وهو كمدقق شرعي داخلي ثقافته الشرعية محدودة، لكنها أكثر من ثقافة موظف المصرف العادي؛ لذا فإنه يعرض الأمر على الرقابة الشرعية، والمراقب الشرعي أو المستشار المستشار المستشار الشرعي أو المستشار المستشار الشرعي أو المستشار المستشار المستشار الشرعي أو المستشار المستسار المستشار المستسار المستسار المستسار المستسار المستسار المستسار المستسار المس

إن هناك فرقًا جوهريًا جدًا بين بيوع المرابحة وبين القروض الربوية التي تقوم بها البنوك الربوية. وإلى جانب المشاركة والمرابحة يمكن أن نجد حالة تختلف عما سبق: فقد يأتي للمصرف الإسلامي شخص عنده مشروعات معينة، ويستطيع فعلًا أن يقوم بهذه المشروعات، وهي تنفع المجتمع المسلم، وفي نفس الوقت تعود هذه المشروعات بأرباح، فالواجب مراعاة خدمة المجتمع المسلم وتحقيق الأرباح.

خدمة المجتمع: لأن هذا هدف أساس لإنشاء مصارف إسلامية، وتحقيق الأرباح: لأن هذا، أيضًا هدف أساس؛ لأن المودعين يريدون أرباحًا؛ لذلك فإنه إذا اطمأن المصرف إلى هذا المشروع، ووجد أن صاحبه لا يريد شريعًا معه في رأس المال، وإنما هو يريد مالًا يستثمره في هذا الجانب الذي يحقق أرباحًا معينة، وهو لا يريد أن يتملك المشروع، وإنما يريد مبلغًا من المال تبعًا للأرباح التي حققها، فهو لا يملك ما يكون به شريعًا في رأس المال، ولا يريد عقد إجارة، ولا يريد مرابحة، فماذا يعمل المصرف الإسلامي؟ هل من طريقة إسلامية؟

نعم، هناك طريقة إسلامية، وهي أن يدخل المصرف مع هذا كصاحب رأس مال، والعميل كمضارب، انظروا إلى هذه النقطة: قلنا إن المصرف يعتبر مضاربًا أو عاملًا بالنسبة للمودعين، والمودعون هم أصحاب رأس المال!!

المصرف في هذه الحالة أصبح هو صاحب رأس المال، والعميل الذي يتعامل معه أصبح هو العامل أو المضارب! فاتفق المصرف مع هذا العميل على القيام بمشروع كذا، والربح يقسم نصفين.

مثلًا: قام العميل بالمشروع، وانتهى المشروع ومضى، وظهر أنه حقق أرباحًا مقدارها كذا، أخذ العميل النصف، والمصرف أخذ النصف، المصرف أخذ النصف، المصرف أخذ النصف لمن لموظفوه المؤفون يأخذون راتبًا، أخذه لمن المساهمين المساهمون يمثلون المصرف، أخذه هنا ربحًا يضم للأرباح العامة، بمعنى أن المصرف الإسلامي عندما يأتي في نهاية العام ويحدد الأرباح يدخل ضمن الربح هذا الجزء الذي تحقق، وبذلك يكون له نصيب من هذا الربح كمضارب، والمودعون المستثمرون لهم نصيبهم، كأصحاب رأس المال، فهذه أيضًا صورة من الصور المسلمين المسلمين.

والحمد لله رب العالمين.

الحلقة الثانية

#### جمال عبد الرحمن

ليفاوضوه في الرجوع عن العمرة وعن دخول مكة عليهم إلى وقت آخر؛ حتى لا يعَنِّرهم الناس بأنه دخلها عليهم عنوة.

مفاوضات وتنازلات لنيل فتوحات:

قال الزهرى: فقامَ رَجُل منهُمْ يُقال لهُ مكرَرُ بْنَ حَفْص، فقال: دَعُوني أتيه (يعني محمدًا)، فَقَالُوا: ائْته، فَلَمَّا أَشْرَف مكرز عَلَيْهم، قال صلى الله عليه وسلم: «هُذَا مَكْرُزُ، وَهُوَ رَجُلٌ فَاجِرٌ»، فَجَعَلُ يُكَلِّمُ النبي صلى الله عليه وسلم، فَبَيْنُمَا هُوَ يُكَلِّمُهُ إِذْ جَاءَ سُهَيْلَ بْنُ عَمْرِو، قَالَ مَعْمَرُ: فَأَخْبَرَنَى أَيُّوبُ، عَنْ عَكْرِمَةَ أَنَّهُ لَمَّا جَاءَ سُهَيْلَ بْنُ عَمْرِو، قَالَ النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم: «لقدْ سُبهُل لكُمْ منْ أَمْرِكُمْ».- وهذا من التفاؤل بالأسماء الحسنة خاصة إذا وافق الاسم ما كان

يحبه المرء ويرجوه-. قَالَ مَعْمَرُ: قَالَ الزُّهْرِيُّ في حَديثه: فَجَاءَ سُهَيْلُ بْنُ عَمْرِو فَقَالُ: هَاتِ اكْتُبْ بَيْنَنَا وَبَنْنَكُمْ كَتَابًا قُدِّعَا النَّبِيُّ صَلَى الله عليه وسلم الكَاتِبَ، فَقَالَ النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم: «بسم الله الرَّحْمَن الرَّحيم»، قَالَ سُهَنْلُ: أَمَّا الرَّحْمَنُ، فَوَاللَّهُ مَا أَدْرَيَ مَا هُوَ، وَلَكِنَ إِكْتُبْ بِاسْمِكَ اللَّهُمُّ كَمَا كُنْتُ تَكتُبُ، فَقَالَ الْمُسْلِمُونَ: وَاللَّهُ لا نَكْتُبُهَا إلَّا بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحيم.

فقال النبيُّ صَلى الله عليه وسلم: «اكْتُبْ

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن والأه. وبعد: فقد تحدثنا في الحلقة الماضية عن حرص النبي صلى الله عليه وسلم الشديد على كل خطة يعظم فيها حرمات الله تعالى، ولو كان صاحب تلك الخطة مشركا، وأنه عند الملمات الشديدة لا يصلح التصدر إلا لأهل العلم والرأى والخبرة والمشورة، ورأينا تبسم النبى صلى الله عليه وسلم وعدم العبوس والتشنج أثناء حواره مع المشركين، وذلك استمالة لقلوبهم وتأليفا، كما رأينا قبول النبى صلى الله عليه وسلم إسلام بعض من أسلم ولم يقبل أموالهم لما بدا له فيها من شبهة حرام، وكذلك حرص النبي صلى الله عليه وسلم على تحييد الخصوم وكسب تعاطفهم، بدلا من استعدائهم واستفزازهم.

ورأينا مساومات المشركين السياسية ومحاولاتهم كسب مواقف من المسلمين؛ ثم موافقة النبى صلى الله عليه وسلم إياهم على ذلك مادام ذلك غير متعارض مع المصلحة العليا وهى تعظيم حرمات الله والسعى لتبليغ دعوته وشيرعه.

ونكمل الحديث هذه المرة كما سياتي وبالله تعالى التوفيق:

وكنا قد توقفنا عندما سعى النبي صلى الله عليه وسلم لتحييد خصمه الحليس بن علقمة الكناني، وقد تم له ما أراد، ثم حدث أن جاء المفاوضون من المشركين بعد ذلك إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم

ياسْمِكُ اللَّهُمُّ»، تنازل رقم ١-. ثُمُّ قَالَ: «هَذَا مَا قَاضَى عَلَيْه مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللَّه»، فَقَالَ سُهَيْلٌ: وَاللَّه لَوْ كُنَّا نَعْلَمُ أَنَّكَ رَسُولُ اللَّه مَا صَدَدْنَاكَ عَنِ البَيْت، وَلاَ قَاتَلْنَاكَ، وَلَكِنَ اكْتُبْ مُحَمَّدُ بْنُ عَبْد اللَّه، فَقَالَ النَّبِيُّ صلَى الله عليه وسلم: «وَاللَّه إنَّى لَرَسُولُ اللَّه، وَإِنْ

كَذُبْتُمُونِي، اكْتُبْ مُحَمَّدُ بَنُ عَبْدِ اللَّه».
تنازل رقم٢- والمعنى أن الكتابة من عدمها
ليست هي التي ستثبت النبوة أو تنفيها، فهو
رسول الله رغم أنوفهم وإن رفضوا، وقريش
قد أعطت بذلك خطة فيها جور وإجحاف؛
حتى وصفها أصحاب النبي صلى الله عليه
وسلم بالذلة والدُّنيَّة، لكن النبي صلى الله
عليه وسلم يعلم أن مال خطتهم هذه سيكون
لصالح المسلمين؛ دعوة ونشر دين وتعظيماً
لحرمات رب العالمين.

قَالَ الزَّهْرِيُّ: وَذَلكَ لَقَوْلِهِ: ﴿لاَ يَسْأَلُونِي خُطَّةً يُعْظَمُونَ فَيَهَا حُرُمَاتَ اللَّهِ إِلاَّ اعْطَيْتُهُمْ إِيُّاهَا» – فَقَالَ لَهُ النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم: ﴿عَلَى أَنْ تُخَلُّوا بَيْنَنا وَبَيْ البَيْتِ، فَنَطُوف به»، أَنْ تُخَلُّوا بَيْنَنا وَبَيْ البَيْتِ، فَنَطُوف به»، فَقَالَ سُهَيْل: وَاللَّه لاَ تَتَحَدُّثُ الْعَرَبُ أَنَّا أُخَذَنَا ضَعْطَةً (عُنْوَة)، وَلَكِنْ ذَلِكَ مِنْ الْعَامِ المُقْبِل، فَكَتَبَ، – تنازل رقم٣ –.

فَقَالَ سُهَيْلُ: وَعَلَى أَنَّهُ لا يَأْتَيِكُ مِنَا رَجُل وَإِنْ كَانَ عَلَى دينك إلا رَدُدْتَهُ إليْنا،-تَنَازِل رقم٤- قَالَ الْمُسْلِمُونَ: سُنْحَانَ الله، كَيْفَ يُرَدُّ إِلَى المُشْرِكِينَ وَقَدْ حَاءَ مُسْلِمًا ؟! فْنَنْنُمَا هُمْ كَذَلِكَ إِذْ دَخَلِ أَبُو جَنْدَل، وهو ابن - المفاوض- سُهَيْل بْن عَمْرو يَرْسُف (لا يستطيع المشي) في قيوده، وقد خرج منْ أَسْفُل مَكَة حَتَّى رَمَى بنفسه بَيْنَ أَظْهُر المسلمين، فقال سُهَيْل (أبوه): هُذَا يَا مُحَمَّدُ أُوِّلُ مَا أَقَاضِيكَ عَلَيْهِ أَنْ تَرُدُهُ إِلَيَّ، فقال النبيُّ صلى الله عليه وسلم: «إنا لم نقض الكتَّابُ بَعْدُ»، قَالَ: فَوَاللَّهُ إِذَا لَمْ أَصَالِحَكُ عُلَّى شَيْء أَبدًا،- وهذا رفض وتحد من رجُل مشرك للنبي صلى الله عليه وسلم-قَالَ النبيُّ صلى الله عليه وسلم: «فأجزهُ (اتْرُكُه) لَي»،- رجاء وإلحاح رقم١- قال: مَا أنا بمُجيزه لك،- رفض آخر-، قال النبي:

«بَلَى فَافْعَلْ»- رجاء وإلحاح رقم٢، قَالَ: مَا أَنَا نِفَاعل،- رِفْضٌ ثالث-.

انظَر أَخْي؛ النبي صلى الله عليه وسلم سيد البشر يترجى ذلك المشرك مرات عديدة ويرفض – قَالَ مِكْرَزُ: بَلْ قَدْ أَجَزْنَاهُ لَكَ، قَالَ أَيُو جَنْدَلِ: أَيْ مَعْشَرَ المُسْلِمِينَ، أُرِدُ إِلَى المُشْرِكِينَ وَقَدْ جِئْتُ مُسْلِمًا؟ أَلَا تَرُوْنَ مَا المُشْرِكِينَ وَقَدْ جِئْتُ مُسْلِمًا؟ أَلَا تَرُوْنَ مَا المُشْرِكِينَ وَكَانَ قَدْ عُذَبَ عَذَابًا شَدِيدًا في اللَّه، فَقَالَ عُمَرُ بْنُ الخَطَّابِ: فَأَتَيْتُ نَبِيًّ اللَّه صلى الله عليه وسلم فَقُلْتُ: أَلَسْنَا عَلَى الحَقَ، صَلَى الله عليه وسلم فَقُلْتُ: أَلَسْنَا عَلَى الحَقَ، وَعَدُونَا عَلَى البَاطل، قَالَ: «بَلَى»، قَلْتُ: فَلَمَ وَعَدُونَا عَلَى البَاطل، قَالَ: «بَلَى»، قَلْتُ: فَلَمَ نَعْطى الدِّنيَّة في دَيننا إذًا؟

قَالَ: ﴿ إِنِّيَ ۚ رَسُّولُ ۗ اللَّهُ، وَلَسْتُ أَعْصِيه، وَهُو نَاصِرِي»، قُلْتُ: أَوَلَيْسَ كُنْتَ تُحَدِّثُنَا أَنَّا سَنَأْتَى البَيْتَ فَنَطُوفُ بِهِ ؟ قَالَ: «بَلَى، فَأَخْبَرْتُكَ أَنًا نَأْتِيهِ إِلْعَامَ؟»، قَالَ: قُلْتُ: لا، فَأَخْبَرْتُكَ أَنًا نَأْتِيهِ إِلْعَامَ؟»، قَالَ: قُلْتُ: لا،

قَالَ: «فَإِنَّكَ اَتِيهِ وَمُطُوِّفُ بِهِ». قَالَ: هَأَوْنُثُ أَمْا ذِي مُقَانِّثُ مَا أَن

قَالَ: فَأَتَنْتُ أَنَا نَكُرِ فَقَلْتُ: نَا أَنَا نَكُرِ أَلْنُسُ هَٰذَا نَبِي اللَّهِ حَقًّا؟ قَالَ: نَلَى، قُلْتُ: أَلْسُنَا عَلَى الْحِقِ وَعُدُونًا عَلَى البَاطلِ قَالَ: بَلَى، قَلْتُ: فَلَمَ نِعْطِي الدُّنيَّةُ فِي دَيْنَا إِذًا؟ قَالَ: أيُّهَا الرُّجُل إنه لرَسُول الله صلى الله عَلنه وَسَلَّمَ، وَلَيْسَ يَعْصِي رَبُّهُ، وَهُوَ نَاصِرُهُ، فَاسْتَمْسِكُ بِغُرْزِه، فَوَاللَّه إِنَّهُ عَلَى الحق، قُلْتُ: أَلْنُسُ كَانُ لُحَدُّثُنَا أَنَّا سَنَأْتِي البَيْثَ وَنَطُوفَ بِهِ؟ قَالَ: بِلَى، أَفَأَخْبَرُكُ أَنْكُ تَأْتِيهِ العَامُ وَلَتُ: لا، قال: فإنك أتبه وَمُطوِّف به. - وهكذا استقر الأمر على استسالام المؤمنين لأمر الله تعالى ورسوله صلى الله عليه وسلم في قضية الصلح الذي هو في الظاهر إجحاف بين بالمسلمين حيث رفض سهیل بن عمرو مندوب قریش أن یکتب الصلح «بسم الله الرحمن الرحيم، هذا ما قاضى عليه محمد رسول الله، كما رفض الموافقة على دخول المسلمين مكة، وطوافهم بالبيت في عامهم ذلك، وكان من البنود الجائرة أيضًا في هذا الصلح ما جاء في قول سهيل: وعلى ألا يأتيك منا رجل وإن كان على دينك إلا رددته البنا.

ولذلك قال المسلمون: سيحان الله!! كنف يُرَدُ إلى المشركين وقد جاء مسلمًا؟ وزاد من حرج رسول الله صلى الله عليه وسلم مجيء أبى حندل رضى الله عنه يرسف بقيوده، وإصرار أبيه سهيل بن عمرو على رُدُه إلى مكة حيث تم الصلح، ولهذا وقع المسلمون في حيرة عظيمة، وأبت نفوس كثير منهم قبول هذا الصلح، واشتاقوا إلى مناجزة أعدائهم والوصول إلى البيت ولو بالقوة، حتى قال عمر رضى الله عنه ما قال، والنبي صلى الله عليه وسلم في كل مرة يقول له:» أنا رسول

الله ولست أعصيه وهو ناصري».

وكان أبو بكر رضى الله عنه في غاية اليقين وقمة الإيمان والاستسلام حيث كان جوابه لعمر رضى الله عنه كجواب رسول الله صلى الله عليه وسلم. وبعدما تبين للصحابة رضي الله تعالى عنهم أن هذا هو أمر الله تعالى؛ سلموا حميعا واطمأنوا لأمر لم تدرك عقولهم كل تفاصيله والغاية منه، ولكنه أمر الله تعالى ورسوله صلى الله عليه وسلم، وهم يؤمنون جميعًا بقوله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنَ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى ٱللَّهُ وَرَسُولُهُۥ أَمْرًا أَن يَكُونَ لَهُمُ ٱلْحِيرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ وَمَن يَعْصِ أَللَّهُ وَرَسُولُهُ فَقَدَّ ضَلَّ ضَلَاكُم مُّبِينًا » [الأحزاب: ٣٦].

فسارعوا حميعًا لتنفيذ أمر رسول الله صلى الله عليه وسلم بالإحلال من عمرتهم بعد ما أحل هو من عمرته. ولم ينازعوا فيما بت به من أمر الصلح مع ما فيه في الظاهر من الإجحاف بالمسلمين، وقد أثنى الله تعالى على المؤمنين في هذا الموقف وبين امتنانه عليهم بقوله: «إِذْ جَعَلَ ٱلَّذِينَ كَفُرُوا فِي قُلُوبِهِمُ ٱلْحَبِيَّةَ حَمِيَّةً لَّهُ الله عنى حينما رفضوا كتابة بسم الله الرحمن الرحيم، ومحمد رسول الله، فأنزل اللَّهُ سَكِينَهُ، عَلَى رَسُولِهِ، وَعَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْزَمَهُمْ كِلِمَةُ ٱلنَّقُويٰ وَكَانُوٓا أَحَقَّ بِهَا وَأَهْلَهَا وَكَاكَ ٱللَّهُ بكُلِّ شَيْءٍ عَلِمًا » [الفتح: ٢٦]. يعنى شهادة ألا إله إلا الله وأن محمدًا رسول الله.

ويهذا كان صلح الحديبية كسبًا عظيمًا لدعوة الإسلام، ولقد كان في ظاهره إجحافا بالمسلمين في بعض بنوده ولكن نتائجه

كانت انتصارًا عظيمًا للإسلام والمسلمين. وهذا يدل على تفوق النبي صلى الله عليه وسلم في التخطيط الإداري والنظر المستقبلي لدولة الإسلام. وما نتج عنه من مزايا لصالح الدعوة الإسلامية.

عَنْ قَتَادَةً، أَنَّ أَنْسَ بْنَ مَالك، حَدَّثُهُمْ، قَالَ: لَمُ فَرَلَتْ: ﴿إِنَّا فَتَحْنَا لَكَ فَتَحًا مُّبِينَا ﴿ ۚ لِيَغْفِرُ لَكَ اللَّهُ » [الفتح: ٢] إلى قوله هُوزًا عَظِيمًا » [النساء: ٧٣] مَرْجِعَهُ مِنَ الحَدَيْبِيَةِ، وَهُمْ يُخَالِطُهُمُ الْحَزْنُ وَالْكَانَةُ، وَقَدْ نُحَرِّ الْهَدْيَ بِالْحَدَيْنِيَة، فَقَالَ: «لَقَدْ أَنْزَلْتُ عَلَى آيَة هِيَ أَحَبُ إِلَى مَنَ الدُنيَا جُميعًا». [صحيح مسلم ٣/ ١٤١٣]. بِل قُرَأُ النبي صلى الله عليه وسلم عَلِيْهمْ: إِنَّا فَتَحْنَا لَكَ فَتُحُا مُبِينًا »[الفتح: ١]، فقال رَجُل: يَا رَسُولَ اللَّه أَفَيْحُ هُوَ؟ قَالَ:«نَعَمْ، وَالَّذِي نَفْسُ مُحَمَّد بيده إنه لفتح». [سنن أبي داود ٣/ .VT

وقال سهل بن حنيف رضى الله عنه: «فنزل القُرْآنُ عَلَى رَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم بالفتح، فأرْسُل إلى عُمَر، فأقْرَأْهُ إِيَّاهُ، فَقَالَ: يَا رَسُولَ الله، أَوْ فَتُحُ هُو؟ قال: «نَعَمْ»، فطابَتْ نفسُهُ وَرَجَعَ. [صحيح مسلم [1811]

قَالَ الزُّهْرِيُّ: قَالَ عُمَرُ -: فَعَملْتُ لذَلكَ أَعْمَالاً، أي كفارة؛ لمعارضته النبي صلى الله عليه وسلم.

#### الاستفادة من الرأي الأخر خير من الانسياق وراء الثقة الزائدة:

ومما هو حدير بالإشارة إليه أيضًا؛ أن الرسول صلى الله عليه وسلم وهو السيد المطاع بأمر الله كما قال الله تعالى: « وَمَا أَرْسَلْنَا مِن رَّسُولِ إِلَّا لِيُطْكَاعَ بِإِذْنِ اللَّهِ » [النساء: ٦٤]، قد أعطى صلى الله عليه وسلم الفرصة لأصحابه أن مراجعوا ويسألوا ويستفسروا إذا حزبهم أمر، أو أشكل عليهم شيء، بل ويعترضوا، وهو يفسر لهم ما أشكل عليهم، ليُعَلم الناس التفكير والتعبير عن آرائهم بحرية وعلى الملأ إذا احتاج الأمر لذلك، وما كان ذلك ليكون إلا ليقتدي به أتباعه من بعده، أما أن مكون للناس قائد وإمام وهم يَصْدُرُون عن

رأيه حميعًا دون استثناء؛ فلا ترى الا قولاً واحدًا، واحتهادًا واحدًا، إن أصاب أصابوا جميعًا، وإن أخطأ أخطؤوا حميعًا، فهذا من المستحدلات، حدث لم يحدث ذلك مع النبي صلى الله عليه وسلم ولا أصحابه.

الاستفادة من مشورة النساء في أحرج الأوقات: قَالَ الزهري: فَلَمَّا فَرَغَ منْ قَضيَّة الكتَّاب، قَالَ رَسُولَ اللَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَأَصْبَحَايه: «قُومُوا فَانْحَرُوا ثُمُّ احْلقُواً»، قَالَ: فَوَاللَّه مَا قَامَ مِنْهُمْ رَجُلُ حَتَّى قَالَ ذَلكَ ثَلاَثُ مَرَّات، فَلَمَّا لَمْ يَقَمْ مِنْهُمْ أَحَدُ دَخُلَ عَلَى أَمِّ سَلَمَةً رضي الِله عنهاً، فَذُكَرَ لَهَا مِا لَقِيَ مِنَ النَّاسِ، فَقَالَتْ أُمُّ سَلَمَةَ: يَا نَبِيُّ اللَّهِ، أَتُحِبُّ ذَلكُ؟ (تعنى أن يطيعوك)، أَخْرُجُ ثُمُّ لَا تُكَلِّمُ أَحَدًا مِنْهُمْ كُلْمَةً، حَتَّى تُنْحَرَ لُدُنْكُ، وَتَدْعُوَ حَالِقُكُ فَلَحُلْقُكُ، فَخْرَجَ فَلُمْ يُكَلِّمْ أَحَدًا مِنْهُمْ حَتَّى فَعَلَ ذُلكَ؛ نَحَرَ ثُدْنَهُ، وَدَعَا حَالقَهُ فَحَلَقُهُ، فَلَمَّا رَأُوْا ذَلكَ قَامُوا، فَنَحَرُوا وَجَعَلَ بَعْضَهُمْ يَحْلِقَ بَعْضَا حَتِّي كَادَ بَعْضَهُمْ يَقْتُلُ بَعْضًا غُمًّا.

> وفاء التبي صلى الله عليه وسلم بالعهد ولو كان مرا:

ثُمُّ رَجَعَ النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم إلى المدينة، فجَاءُهُ أَبُو بَصير رَجُلَ منْ قَرَيْش وَهُوَ مُسْلمٌ، فَأَرْسَلِت قريشَ في طلبه رَجُلينَ، فقالوا: العَهْدُ الذي حَعَلْتُ لَنَا بَا محمدُ، فَدَفَعَهُ إِلَى الرَّجُلَيْنَ، فَخَرَجَا بِهِ حَتَّى بِلَغَا ذَا الحَلَيْفَةَ، فَنَزَلُوا تَأْكُلُونَ مِنْ تَمْرِ لَهُمْ، فَقَالَ أَبُو بَصَير لأَحَد الرَّجُلَيْن: وَاللَّهُ إِنَّى لأَرَى سَيْفِك هَذَا يَا فِلْأَنُ جَيِّدًا، فَاسْتَلَّهُ الآخُرُ، فَقَالَ: أَجَلْ، وَاللَّه إِنَّهُ لَجَيِّدٌ، لَقَدْ جَرَّبْتُ بِه، ثُمَّ جَرُّبْتُ، فَقَالَ ٱبُوَ بَصِيرِ: أَرنِي أَنْظَرْ إِلَيْهِ، فَأَمْكَنَّهُ مِنْهُ، فَضَرَبَهُ خَتِّيٌ بَرَّدَ، وَفَرَّ الْآخَرُ حَتِّي أَتِّي المُدينَةُ، فَدَخُلُ المُسْجِدُ يَعْدُو، فَقَالَ رَسُولَ اللَّهُ صلى الله عليه وسلم حينٌ رَآهُ: «لقَدْ رَأَى هَذَا ذَعْرًا»؛ أي رأى شيئًا يخيفه. فُلُمًّا انْتُهَى إِلَى النَّبِيِّ صلى الله عليه وسلم قَالَ: قَتَلَ وَاللَّهُ صَاحَبِي وَإِنِّي لَقَتُولَ، فَجَاءَ أُبُو بَصْيرِ فَقَالَ: يَا نَبَيُّ اللَّه، قَدْ وَاللَّه أَوْفَي اللَّهُ ذَمَّتَكُ، قَدْ رَدَدْتَنِي إَلَيْهِمْ، ثُمُّ أَنْجَانِي اللَّهُ مِنْهُمْ، قَالَ النَّبِيُّ صلى اللهَ عليه وسلم: «وَيْلَ أُمِّه مسْعَرَ حَرَّب، لَوْ كَانَ لَهُ أَحَدُ» فَلَمَّا سَمِعَ

ذَلكَ عَرَفَ أَنُّهُ سَيَرُدُّهُ إِلَيْهِمْ، فَخَرَجَ حَتَّى أَتَى سِيفُ البَحْرِ.

قَالِّ: وَيَنْفَلتُّ منْهُمْ (من المشركين) أَبُو جَنْدَلِ بْنُ سُهَيْلُ، فُلُحقَ بِأَبِي بَصِيرٍ، فُجَعَلُ لاّ يَخْرُجُ مِنْ قُرَيْشَ رَجُلُ قَدْ أَسْلَمَ إِلَّا لَحِقَ بِأَبِي بَصِيرٍ، كَتِّي اجْتَمَعَتْ مِنْهُمْ عَصَابَةً، فَوَاللَّهُ مَا نَسَّمَعُونَ يعير خَرَحَتُ لِقُرِيْشِ إِلَى الشَّامُ إِلَّا اعْتَرَضُوا لِهَا، فَقَتَّلُوهُمْ وَأَخَّذُوا أَمْوَالَهُمْ، فَأَرْسَلْتُ قُرَيْشُ إِلَى النَّبِيِّ صلى الله عليه وسلم تُنَاشِدُهُ بِاللَّهِ وَالرُّحِم، لَمَّا أَرْسَلَ، فَمَنْ أَتَاهُ فَهُوَ آمنٌ، فَأَرْسُلُ النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم إلنهم، فَأَنْزَلَ اللَّهُ تَعَالَى: «وَهُوَ ٱلَّذِي كُفِّ أَيْدِيَهُمْ عَنكُمْ وَأَيْدِيكُمْ عَنْهُم بِبَطْنِ مَكَّةً مِنْ بَعْدِ أَنْ أَظْفَرَكُمْ عَلَيْهِمْ» [الفتح: ٢٤] حَتَّى بَلغُ «ٱلْحَمِيَّةَ حَمِيًّا ٱلْجَهَلِيَّةِ» [الفتح: ٢٦] وَكَانَتْ حَميْتُهُمْ أَنْهُمْ لَمْ يُقرُّوا أَنَّهُ نُبِيُّ اللَّه، وَلَمْ يُقرُّوا بِسْمِ اللَّه الرَّحْمَن الرَّحيم، وَحَالُوا بَيْنَهُمْ وَبَيْنَ البَيْت. [صحيح البخاري، كتاب الشروط ٣/ ١٩٣].

فوائد مما سبق:

١- حرص النبي صلى الله عليه وسلم على كل خطة تعظم فيها حرمات الله ولو كان مقترحها مشركا.

٧- عند الحوادث العظيمة لا يصلح رأى العوام، بل أهل الاستنباط.

٣- رفض النبي صلى الله عليه وسلم لأموال بعض المشركين الذين أسلموا للاشتباه في مصدرها.

٤- الحرص على تحييد الخصوم بدلا من استفرازهم واستعدائهم.

٥- التنازلات مع الخصوم إذا كانت بعيدة عن ثوابت الإسلام والعقيدة لا تعنى الذلة والضعف، خاصة إذا كان من ورائها حقن دماء، وكسب أرض وأتباع مسلمين.

٦- عدم التشنج وإظهار الكراهية الشديدة للخصوم، لأن النبي صلى الله عليه وسلم كان حريصًا على هداية الناس.

٧- إذا توجه المرء بأعماله لله جعل الله له من الشدة فرجًا ومن الضيق مخرجًا.

وغير ذلك مما لا يسع المقام للتفصيل فيه، هدانا الله سواء السبيل.

والحمد لله رب العالمين.

نواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية حتى يقف القارئ الكريم على حقيقة هذه القصة التي يتوهم منها بعض الناس أنه عندما يرمي الجمار إنما يرمي إبليس الذي تعرض لإبراهيم عليه السلام بمنى عند الجمرات حتى بلغ الأمر ببعض العوام بدلاً من أن يرمي الجمرات برميها بالنعال.

قصة تعرض إبليس لإبراهيم عليه السلام بمنى عند الجمرات:

ولا يرمى الحاج بمنى بالحصيات متوهمًا أنه يرمي إبليس الذي تعرض لإبراهيم عليه السلام بمنى عند الجمرات كما في هذه القصة الواهية.

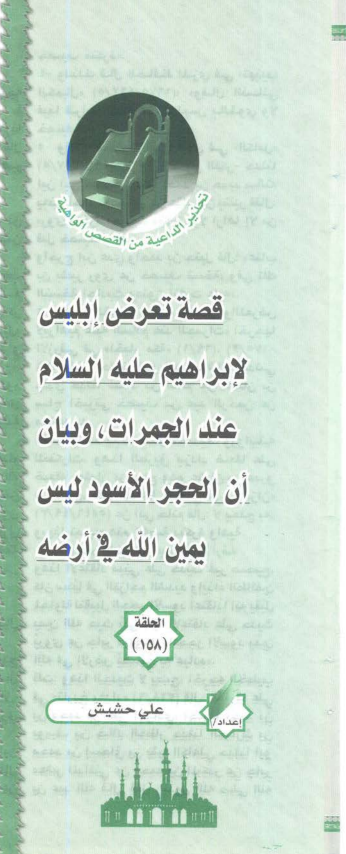
أولا: من القصة:

رُوِيَ عن مجاهد قال: قال إبراهيم: «ربنا أربا مناسكنا»، فأخذ جبريل عليه السلام بيده فذهب به حتى أتى به البيت، قال: الرفع القواعد، فرفع إبراهيم القواعد وأتم البنيان، فذهب به إلى الصفا فقال: هذا من شعائر الله ثم ذهب به إلى المروة فقال: وهذا من شعائر الله.

ثم أخذ بيده فذهب به نحو منى، فإذا هو بإبليس عند العقبة عند الشجرة، فقال له جبريل كبر وارمه، فكبر ورمى فذهب إبليس حتى قام عند الجمرة الوسطى، فحاذى به جبريل وإبراهيم فقال جبريل: كبر وارمه، فكبر ورمى، فذهب إبليس حتى أتى الجمرة القصوى، فقال له جبريل: كبر وارمه، فكبر ورمى. فذهب إبليس، وكان وارمه، فكبر ورمى. فذهب إبليس، وكان الخبيث أراد أن يُدخل في الحج شيئًا فلم يستطع.

فذهب حتى أتى به المشعر الحرام فقال: هذا المشعر الحرام، ثم ذهب حتى أتى به عرفات، فقال: هذا عرفات، قد عرفت ما أربتك؟ قال: نعم ثلاث مرات.

قال: فأذَن في الناس بالحج، فقال: وكيف أؤذن؟ قال: قل: يا أيها الناس، أجيبوا ربكم - ثلاث مرات - فأجاب العباد: لبيك اللهم ربنا لبيك - مرتين - فمن أجاب



إبراهيم يومئذ من الخلق فهو حاجٌ». ثانيًا: التغريج:

هذا الخبر الذي جاءت به القصة أخرجه سعيد بن منصور في «سننه» (٢/٥/١- ط الصميعي- القصيم) (ح٠٢٠). قال: أخبرنا عتاب، أخبرنا خُصيف عن مجاهد قال: قال إبراهيم: «ربنا أرنا مناسكنا». فأخذ إبراهيم عليه السلام بيده...» القصة.

#### ثالثا: التحقيق:

هذه القصة منكرة، فهي من رواية عتاب بن بشير الجزري عن خُصيف بن عبد الرحمن الجزري.

وهنا علة خفية بين قاعدتها الحافظ ابن رجب في «شرح علل الترمذي» (٢٢١/٢) القسم الثاني: «في ذكر قوم من الثقات لا يذكر أكثرهم غالبًا في أكثر كتب الجرح والتعديل، وقد ضعف حديثهم إما في بعض الأوقات أو في بعض الأماكن، أو عن بعض الشيوخ»، وفي النوع الثالث من هذا القسم قال: «قوم ثقات في أنفسهم، لكن حديثهم عن بعض الشيوخ فيه ضعف، بخلاف حديثهم عن بقية شيوخهم».

قلت: بسبب الجهل بهذه القاعدة زلت أقدام وضلت أفهام، وظن الكثير أن الراوي إذا كان من رجال البخاري ثبت الحديث، ولكن هيهات فلا بد أن يعرف الطريقة التي روى بها البخاري الحديث؛ فربما روى له البخاري عن شيخ هو في نقله عن هذا الشيخ ثقة، لكنه ضعيف في نقله عن شيخ آخر؛ لذلك لا يمكن أن يروى له البخاري عنه.

وبتطبيق هذه القاعدة:

۱- نجد أن عتاب بن بشير الجزري من رجال البخاري الذي روى لهم.

٧- ولكن بالبحث في رواة أسانيد صحيح البخاري من الحديث الأول: حديث الأعمال حتى آخر حديث رقم (٧٥٦٣) حديث «الميزان» لم نحد سند من رواية عتاب بن بشير الجزري عن خصيف بن عبد الرحمن الجزري.

٣- وبهذا تتبين العلة حيث قال الحافظ ابن حجر في «التهذيب» (٨٤/٧- دار الفكر): «قال الجوزجاني عن أحمد: أحاديث عتاب عن

خصيف منكرة».

٤- ولذلك قال الحافظ المزي في «تهذيب الكمال» (١٦٧٥/٤٦٢/٥): «وقال النسائي فيما قرأت بخطه عتاب ليس بالقوي ولا خصيف».

وقال الحافظ ابن عدي في «الكامل» (٥/٥١) (٣٥٧/٥٤) ط دار الفكر- حدثنا ابن أبي عصمة، حدثنا أحمد بن حميد سألته يعني أحمد بن حنبل عن عتاب بن بشير فقال: «روى بأخره أحاديث منكرة، ولا أراها إلا من قبل خصيف». اه.

وأخرج ابن عدي وأحمد بن حنبل قال: «عتاب بن بشير روى عن خصيف نسخة، وفي تلك النسخة أحاديث ومتون أُنكرت عليه».

آ- وهذه القصة «قصة إبليس والتعرض لإبراهيم عليه السلام عند الجمرات» أخرجها الأزرقي في «أخبار مكة» (١٩/١)، (١٧٥/١-١٧٠) قال: حدثنا أبو الوليد قال: حدثني جدي حدثنا سعيد بن سالم عن عثمان بن ساج أخبرني خصيف بن عبد الرحمن عن مجاهد به.

قلت: ولقد بينا حال خصيف وروايته للمنكرات، وهذا الطريق يزداد ضعفًا على ضعفه بعثمان بن ساج وهو عثمان بن عمرو بن ساج، نقل الحافظ الذهبي في «الميزان» (٥٤٦/٤٩/٣) عن أبي حاتم قال: لا يحتج به، وبهذا تصبح هذه القصة منكرة واهية.

#### الحجر الأسود ليس يمين الله في أرضه

وهذا الاعتقاد مبني على حديث غير صحيح، كان سببًا في التزاحم الشديد وإيذاء الطائفين لمحاولة لتقبيل الحجر الأسود اعتقادًا أنه يقبَل يمين الله حيث بُنِيَ هذا الاعتقاد على حديث يُروى عن جابر مرفوعًا: «الحجر الأسود يمين الله في الأرض يُصافحُ به عباده».

قلت: وهذا الحديث لا يصح، أخرجه الخطيب في «تاريخ بغداد» (٣٢٨/٦) قال: أخبرنا علي بن محمد بن علي الأيادي، أخبرنا أحمد بن يوسف بن خلاد العطار حدثنا الحارث بن محمد بن إسحاق بن بشر الكاهلي حدثنا أبو معشر المدائني عن محمد بن المنكدر عن جابر بن عبد الله قال: قال رسول الله صلى الله

عليه وسلم: «الحجر الأسود يمين الله في الأرض...» الحديث.

ومن طريقه أخرجه الإمام ابن الجوزي في «العلل» (٥٧٥/٢) (ح٩٤٤) قال أخبرنا أبو منصور القزاز قال: أخبرنا أبو بكر أحمد بن على – وهو الخطيب البغدادي– به.

وأخرجه ابن عدي في «الكامل» (٣٤٢/٢) وأخرجه ابن عدي في «الكامل» (١٧٢/١٧٢) قال: حدثنا علي بن محمد بن حاتم، حدثني محمد بن علي الأزدي حدثنا إسحاق بن بشر به.

١- قال الإمام ابن الجوزي بعقب روايته لهذا الحديث: «هذا حديث لا يصح، وإسحاق بن بشر قد كذّبه أبو بكر بن أبي شيبة وغيره، وقال الدارقطني: هو في عداد من يضع الحديث، قال: وأبو معشر ضعيف». اه.

٢- وأخرج الخطيب في «تاريخ بغداد» (٣٢٨/٦) من طريق محمد بن عبد الله بن سليمان الحضرمي قال: سمعت أبا بكر بن أبي شيبة - مررنا على إسحاق بن بشرفقال لي أبو بكر: من هذا؟

قلت: هذا الكاهلي. قال أبو بكر: أبو يعقوب كذاك.

قال الحضرمي: ولا أحفظ أن أبا بكر قال لي في أحد كذاب غيره». اهـ.

قلت: وأبو يعقوب كنيته إسحاق بن بشر الكاهلي.

وقال الحافظ ابن عدي في «الكامل» (٣٤٢/١): إسحاق بن بشر الكاهلي هو في عداد من يضع الحديث.

قلت: وعلة أخرى فوق هذا الكاهلي الكذاب شيخه أبو معشر المدائني.

۱- قال الإمام المزي في «تهذيب الكمال» (۱۹/۲۷/۱۹: «نجيح بن عبد الرحمن السندي أبو معشر المدني روى عن محمد بن المنكدر وآخرين.. وروى عنه إسحاق بن بشر الكاهلي». اه..

٢- قال الإمام الذهبي في «الميزان» (٩٠١٧/٢٤٦/٤): نجيح أبو معشر السندي الهاشمي مولاهم المدني صاحب المغازي.
الماشمي مولاهم المدني صاحب المغازي.

أ- قال أبن معين: ليس بقوي، كان أميًا يُتقى
 من حديثه المسند.

ب- كان يحيى بن سعيد يستضعفه جدًا.

\*\*- قال الإمام البخاري في «الضعفاء الكبير»
(\*\*\*): «نجيح أبو معشر منكر الحديث».

قلت: وفي تنبيهات الإمام السيوطي في «التدريب» (\*\*\*\*) قال: «البخاري يطلق: فيه نظر: وسكتوا عنه، فيمن تركوا حديثه، ويطلق (منكر الحديث) على من لا تحل

٤- وقال الإمام النسائي في «الضعفاء والمتروكين» (٩٩٠): «نجيح أبو معشر ضعيف مدني».

الرواية عنه».

و وذكره الإمام الدارقطني في «الضعفاء والمتروكين» (٥٥٠) قال: قلت: فيظن من لا دراية له بمنهاج المحدثين من علماء الجرح والتعديل أن الإمام الدارقطني سكت عنه حيث إنه قال: «نجيح أبو معشر»، ولم يذكر فيه صفة من الجرح ولا يدرى أن منهج الإمام الدارقطني في كتابه «الضعفاء والمتروكين» قد بينه الإمام البرقاني حيث قال: «طالت محاورتي مع أبي منصور إبراهيم بن الحسين بن حمكان لأبي الحسين علي بن عمر الدارقطني عفا الله عني وعنهما في المتروكين من أصحاب الحديث، فتقرر بيننا وبينه على ترك من أثبته على حروف المعجم في هذه الورقات». اهه.

قلت: نستنتج من إثبات نجيح أبي معشر تحت رقم (٥٥٠) أن مجرد إثبات الاسم هو تقرير من الأئمة الثلاثة: البرقاني وابن حمكان والدارقطني على ترك نجيح أبي معشر.

آ- أخرج الحافظ ابن حبان في «المجروحين» (٦٠/٣) قال: أخبرنا الهمداني قال: حدثنا عمرو بن علي قال: كان يحيى القطان لا يحدث عن أبي معشر المدني، ويستضعفه جدًا، ويضحك إذا ذكره». اه.

٧- ثم بين جرحًا آخر في أبي معشر فوق هذا الضعف الشديد وهو الاختلاط؛ حيث قال: «وكان ممن اختلط في آخر عمره، وبقي قبل أن يموت سنتين في تغير شديد لا يدري ما يحدث به، فكثرت المناكير في روايته مِن قبل اختلاطه؛ فبطل الاحتجاج به». اهـ.

٨- ولكي يرى القارئ الكريم غير هذا الحديث المنكر لأبي معشر ما بينه الحافظ الذهبي في «الميزان» (٩٠١٧/٢٤٦/٤) قال: ومن مناكير أبى معشر:

 أ- عن عائشة مرفوعًا: «لا تقطعوا اللحم بالسكين فإنه من صنع الأعاجم».

ب- عن أبي معشر عن الحويرث قال: «مكث موسى بعد أن كلمه الله أربعين يومًا لا يراه أحدُ إلا مات» رواه الحاكم في مستدركه.

 ج- وعن أبي هريرة مرفوعًا: «لا تقولوا رمضان، فإن رمضان اسم من أسماء الله، ولكن قولوا: شهر رمضان».

قلت: هذه بعض مناكيره لذلك قال الإمام البخاري -أستاذ الأستاذين وسيد المحدثين وطبيب الحديث في علله-: «نجيح أبو معشر منكر الحديث»، وهذا المصطلح عند الإمام البخاري يدل على الجرح الشديد كما بينا معناه آنفا.

٩- وذكره الحافظ ابن حجر في «التهذيب» (٣٧٥/١٠) قال: «نجيح بن عبد الرحمن السندي أبو معشر المدني»، ثم نقل أقوال أئمة الجرح والتعديل فيه كما ذكرناها آنفًا، ثم زاد:

أ- قال محمد بن عثمان بن أبي شيبة عن
 على بن المديني: «كان ضعيفًا».

ب- وقال الساجي: «منكر الحديث».

ج- وعن يحيى بن معين: «كان أميًا، ليس يشيء».

فحديث «الحجر الأسود يمين الله في الأرض يصافح به عباده» حديث لا يصح كما بين أئمة الجرح والتعديل، وأفته إسحاق بن بشر الكاهلي الكذاب في عداد من يضع الحديث، وكذلك شيخه أبو معشر نجيح ضعفه الأئمة جدًا، وهو متروك منكر الحديث ليس بشيء كما بينا أنفًا.

قلت: وبهذا التحقيق لا يصلح مع هذا الضعف الشديد متابعات ولا شواهد، فقد أخرج ابن عساكر (٢/٩٠/١٥) من طريق أبي علي الأهوازي هذا الحديث، وأبو علي الأهوازي متهم بالكذب، فالحديث باطل، ولا

يزيد الطريق الأول إلا وهنًا على وهن، هذا وذكره الشيخ الألباني في الضعيفة (ح٢٢٣) وبين نكارته.

وربي وبهذا يتبين أن تقبيل الحجر الأسود ليس تقبيلاً ولا مصافحة ليمين الرحمن. ولقد بين أمير المؤمنين عمر بن الخطاب رضي الله عنه أن تقبيل الحجة هو اتباع للنبي صلى الله عليه وسلم، وأخْذُ المناسك عنه فقد ثبت في صحيح البخاري المناسك عنه فقد ثبت في صحيح البخاري أبيه أن عمر بن الخطاب رضي الله عنه قال للركن: «أمّا والله، إنّي لأعْلَمُ أنّكُ حَجَرٌ لَا تَضُرُّ وَلَا تَنْفَعُ، وَلُولًا أَنّي رَأَيْتُ النّبِيُ صلى الله عليه وسلم اسْتَلَمَكُ مَا النّبِيُ صلى الله عليه وسلم اسْتَلَمَكُ مَا النّبِيُ صلى الله عليه وسلم اسْتَلَمَكُ مَا النّبي صلى الله عليه وسلم اسْتَلَمَكُ مَا النّبي صلى الله عليه وسلم اسْتَلَمَكُ مَا النّبي صلى الله عليه وسلم اسْتَلَمَكُ مَا السّتَلَمَةُ وَالْمَلُهُ الله عليه وسلم اسْتَلَمَكُ مَا السّتَلَمَكُ مَا السّتَلَمَةُ وَالْمَلْمُ الله عليه وسلم اسْتَلَمَكُ مَا الله عليه وسلم اسْتَلَمَكُ مَا السّتَلَمَةُ وَالْمَا الله عليه وسلم اسْتَلَمَكُ مَا السّتَلَمَةُ وَالْمَلْمُ اللهُ عليه وسلم اسْتَلَمَكُ مَا السّتَلَمَةُ وَالْمَلْمُ السّتَلَمَةُ وَالْمَلْمُ السّتَلَمَةُ وَالْمَلْمُ السّتَلَمَةُ وَالْمِلْمُ السّتَلَمَةُ وَالْمَلْمُ السّتَلَمَةُ وَالْمَلْمُ السّتَلَمَةُ الْمَلْمَةُ الله عليه وسلم اسْتَلَمَكُ مَا الله عليه وسلم السّتَلَمَةُ وَالْمَلْمُ اللهُ عليه وسلم السّتَلَمَةُ والله عليه وسلم السّتَلَمَةُ والله عليه وسلم السّتَلَمَةُ والسّتِلْمُ السّتَلَمَةُ والسّتَلَمَةُ والله عليه وسلم السّتَلَمَةُ والله عليه وسلم السّتَلَمَةُ والله عليه والله عليه والله عليه والله عليه وسلم السّتَلَمَةُ والله عليه واله والله عليه والله والله عليه والله والله عليه والله عليه والله عليه والله عليه والله واله

وفي الحديث الذي أخرجه الإمام البخاري (ح١٦١٠) من حديث زيد بن أسلم عن أبيه رأيت عمر بن الخطاب رضي الله عنه قبًا الحجر، وقال: "وَلُوْلًا أُنِّي رَأَيْتُ النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم نُقَلِّكُ مَا قَلَلْتُكَ».

قلت: والحديث متفق عليه، حيث أخرجه الإمام مسلم في «صحيحه» (ح١٢٧٠)، ولقد قال الإمام النووي في «شرحه لصحيح مسلم» لهذا الحديث: «وأما قول عمر رضي الله عنه: (لقد علمت أنك حجر وإنك لا تضر ولا تنفع) فأراد به بيان الحث على الاقتداء برسول الله صلى الله عليه وسلم في تقبيله ونبه على أنه لولا الاقتداء به لما فعله». اه.

قلت: وبهذا يتبين الانقياد للأمر إظهارًا للعبودية والامتثال من غير حظّ للعقل والنفس فيه، فحجر بمكة يقبّل ويُعظم، وحجر في منى يُرجم ولا يُقبّل.

واقتداءً بالنبي صلى الله عليه وسلم فلا يقبل الحجر بمكة على أنه يمين الله في الأرض يصافح به عباده، فهذا حديث منكر.

هذا ما وفقني الله إليه وهو وحده من وراء القصد.

# المذهب الوسطي لأبي الحسن الأشعري في توحيد الصفات

تراجع الشهرستاني - إمام علم الكلام وأديان الأمم ومذاهب الفلاسفة - وإعلانه الندم على ما فاته من صواب ما كان عليه الأشعري وسلف الأمة

#### الحلقة الثالثة عشرة

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن والاه.. وبعد:

فممن أبدوا ندمهم واضطرابهم على ما فاته من صواب ما كان عليه سلف الأمة في قضية توحيد الصفات: الشهرستاني أبو الفتح الفقيه المتكلم الأصولي العلامة المحدث المفسر محمد تاج الدين بن أبي القاسم عبد الكريم بن أبي بكر أحمد الشافعي، كان إمامًا في علم الكلام وأدبان الأمم ومذاهب الفلاسفة، وكان يلقب بالأفضل، ويوصف يدماثة الخلق وحميل الصفات ولين الحانب وطيب العشرة وأدب الحوار وحسن اللفظ و العدارة و الخط، وهذا ما تشهد به مؤلفاته وما ورد عنه من مناظرات ومحاورات، فلم تحفظ عنه كلمة نابية أو معاملة سيئة، ولا ما ينبئ عن سوء خلق أو قدح لفظ. قال باقوت في وصفه: إنه «الفيلسوف المتكلم، صاحب التصانيف، كان وافر الفضل، كامل العقل، ولولا تخبطه في الاعتقاد ومبالغته في نصرة مذاهب الفلاسفة والذب عنهم، لكان هو الإمام»، (ت ٥٤٨).

#### مذهب الشهرستاني العقائدي هو مذهب الأشاعرة وقد اضطرب فيه:

وقد صرح هو بذلك في بعض كتبه، ويكاد يجمع المترجمون له عليه.. بل إن أشهر كتبه: (الملل والنحل) يدل دلالة واضحة على ذلك.. ثم جاء كتابه (نهاية الإقدام في علم الكلام) لينصر من خلاله مذهب أبي الحسن الأشعري بأدلته وحججه ويناقش الآراء المخالفة له ويرد عليها، ويعلن فيه أنه قد أب إلى دين الفطرة والعجائز،

# أ.د. محمد عبد العليم الدسوقي الأستاذ بجامعة الأزهر

بل طفق في مقدمته يذم علم الكلام، ويحذر منه، ويوضح أن علم الكلام إنما يورث الحيرة والندم وليس لدى أربابه يقين في عقيدتهم، فكان أن تراجع بهذا عن بعض شبهاته إلى مذهب السلف وإن لم يمحضه؟، واعترف بالإضطراب والندم والحيرة نتيجة تعمقه في الفلسفة وعلم الكلام، وإزاء خوضه في الإلهيات عن طريق الفلاسفة والمتكلمين؛ لكونه لم يجد لديهم إلا الحيرة والندم وقد عبر عنهما بقوله: «لم نجد عند الفلاسفة والمتكلمين إلا الحيرة والندم».. وقد أنشد هو في أول كتابه المذكور وتحديداً ص ٣ بيتين في وصف حاله وحال عموم أهل الكلام قائلاً:

«لقد طفت في تلك المعاهد كلها

وسِيرت طرفي بين تلك المعالم فلـم أر إلا واضعاً كف حـائر

على دُقن أو قارعا ســن نادم»

كما أورد في نفس الكتاب ص؛ قوله: «عليكم بدين العجائز فهو من أسنى الجوائز». وحكى له ذلك ونقل أبياته السالفة الذكر: شيخ الإسلام في (العقل والنقل) ١/ ١٩٥٩ (الحموية) ص٧ ومجموع الفتاوى ٤/ ٧٣ وابن القيم في الصواعق ص ١٤٨، والشنقيطي في الإقليد ص ١٤٨، والشنقيطي في الإقليد ص ٧٧، ٧٨ وأضواء البيان ٧/ ٣٢٠.

ومن سديد ما فاه به، واضطر فيه للتوسع في ذكر السلوب ليرد – من خلاله وفيما يبدو –

على مخالفيه، قوله في نهاية الإقدام ص ١٠٠٠ «إن الله سبحانه لا يشبه شيئاً من المخلوقات ولا يشبهه شيء منها بوجه من وجوه المشابهة والمماثلة، «يَّسَ كَيْتَلِيهِ شَيْءً وَهُوَ المُسابِعة والمماثلة، «يَّسَ كَيْتَلِيهِ شَيْءً وَهُو المسابِعة المُسابِعة (الشوري/ ١١)، فليس الباري سبحانه بجوهر ولا جسم ولا عرض، ولا في مكان - يعني: بالمعنى الوجودي التحيزي والمتبادر إلى الأذهان - ولا في زمان، ولا قابل للأعراض، ولا محل للحوادث».

وتحدر الإشارة إلى أن اضطرابه - الذي بدا واضحاً في كتابه (الملل والنحل) - إنما كان من حنس اضطراب قرينه وسلفه الإمام أبي المعالي إمام الحرمين ابن الإمام الجويني ت ٤٧٨- رحمة الله على الجميع - فقد كان هو الآخر يظن أن معتقد السلف في الصفات هو تفويض المعنى والكيف، ومن كلام الشهرستاني الذي يفيد ذلك قوله في (الملل والنحل) ص ٨٣، ٨٤: «اعلم أن السلف من أصحاب الحديث لما رأوا توغل المعتزلة في علم الكلام ومخالفة السنة التي عهدوها من الأئمة الراشدين، ونصرهم جماعة من أمراء بنى أمية على قولهم بالقدر، وجماعة من خلفاء بني العباس على قولهم بنفي الصفات وخلق القرآن، تحيّروا في تقرير مذهب أهل السنة والحماعة في متشابهات أبات الذكر الحكيم وأخبار النبي الأمين.. فأما أحمد بن حنبل وداود بن على الأصفهاني وجماعة من أئمة السلف فحروا على منهاج السلف المتقدمين عليهم من أصحاب الحديث مثل: مالك بن أنس ومقاتل بن سليمان، وسلكوا طريق السلامة فقالوا: (نؤمن يما ورد به الكتاب والسنة، ولا نتعرض للتأويل بعد أن نعلم قطعا أن الله عز وحل لا يشبه شبئاً من المخلوقات).. وقالوا: (إنما توقفنا في تفسير الأيات وتأويلها لأمرين:

أحدهما: المنع الوارد في التنزيل في قوله تعالى: هَامَّا الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ رَبِّغُ فَيَتَبِعُونَ مَا تَثَكَنهُ مِنْهُ الْمُثَانَةِ وَالْبَعْنَاءَ تَأْوِيلُهُ وَمَا يَسْلَمُ تَأُويلُهُ ۚ إِلَّا اللَّهُ الْمَثْنَا وَمَا يَسْلَمُ تَأُويلُهُ ۚ إِلَّا اللَّهُ الْمَثَلَّ وَمَا يَسْلَمُ تَأُويلُهُ ۚ إِلَّا اللَّهُ الْمَثَوْنَ فِي الْمِيلُونَ عَامَنًا بِهِ عَلَّ مِنْ عِندِ رَبِينًا وَمَا يَذَكُرُ وَالرَّسِخُونَ فِي الْمِيلُونَ عَامَنًا بِهِ عَلَّ مِنْ عِندِ رَبِينًا وَمَا يَذَكُرُ إِلَا اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَّا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى

والثاني: أن التأويل أمر مظنون بالاتفاق، والقول في صفات الباري بالظن غير جائز، فربما أولنا الآية على غير مراد الله فوقعنا في الزيغ، بل نقول كما قال الراسخون في العلم: كل من عند ربنا، أمنا بظاهره وصدقنا باطنه، ووكلنا علمه إلى الله تعالى، ولسنا مكلفين بمعرفة ذلك، إذ ليس ذلك من شرائط الإيمان وأركانه)».

فالشهرستاني برضائه وسوقه هذا الكلام وإن نجا من فتنة التأويل الذي كان عليه متأخرو الأشاعرة، إلا أنه يرى أن السلف كانوا على تفويض علم ما تشابه إلى الله، وكما هو متعالم فإن هذا هو مذهب المفوضة كما سبق أن قررنا إبان الحديث عما كان عليه ابن الجويني.

وقد ذكرنا هنالك «أن إمام الحرمين وإن سلم – بما ذكره – من شائبة التأويل، إلا أن عبارته بحق تفويض الصفات موهمة، إذ لو كان مراده من التفويض تفويض كيفيات تلك الصفات دون معناها المتعارف عليه واللائق بحقه تعالى، فمُسلم به لكون هذا هو معنى إثبات السلف، بل والمبتنى على أساس قوله تعالى: ﴿يَسَ كُمِنُهِ مَنَى السَّمِيعُ ٱلمَصِيعُ المَصِيعُ المَصِيعِ المَصِيعُ المَصِيعُ المَصِيعُ المَصِيعُ المَصِيعُ المَصِيعِ المَصِيعِ المَصَاعِ المَ

أما إن أراد بالتفويض: (تفويض المعاني المفهومة لتلك الظواهر) على ما هو المفاد من كلامه، فليس هذا هو مذهب السلف، فإن السلف يفهمون معاني تلك الصفات التي وردت بها النصوص ويعتقدونها، ولكنهم لا يعلمون هنا – ولا كذلك من مثله – ما يُقبل من أبي المعالي هنا – ولا كذلك من مثله – ما يُقبل من أئمة السلف من إمرارهم الصفات، وذلك نظراً لما بين المقصودين من فرق، ونظراً لما كان عليه حاله قبل التراجع من خلط وانشغال بعلم الكلام، فلعله لكل ذلك فاته الصواب على وجه الدقة، فيكون قد لكل ذلك فاته الصواب على وجه الدقة، فيكون قد أخطأ فيما صرح به من أمر التفويض وأصاب فيما كف عنه في أمر التؤويل»[ينظر هامش التوحيد لابن مندة ١/ ٩٠].

وذكرنا ساعتها أن مما يدل على صدق

توجه إمام الحرمين في ترك ما كان عليه الخلف جملة وتفصيلاً، قوله عقب مقولته الملبسة هذه وقبيل وفاته: «قرأت خمسين ألفاً في خمسين ألفاً، وركبت البحر الخضم - كل ذلك في طلب الحق وكنت أهرب في سالف الدهر من التقليد - وخليت أهل الإسلام وعلومهم، ودخلت في الذي نهوني عنه - يعني: علم الكلام - وغصت في كل شيء نهى عنه أهل العلم، كل ذلك في طلب الحق وفراراً من التقليد، والآن رجعت إلى كلمة الحق واعتقدت مذهب السلف، فإن لم يدركني الله بلطفه وأموت على دين العجائز وتختم عاقبة أمري على الحق وكلمة الإخلاص، وإلا فالوبل لابن الجويني».

وكذا هو الحال تماماً بالنسبة للإمام الشهرستاني، فما أشبه حاله بحال إمام الحرمين أبي المعالي.. وما أنشده مما سبق أن نقلته عنه من أبيات، خير شاهد على مدى تشابه ما بين الرجلين.. وباعتقادي أن هذا هو مصدر الإضطراب والحيرة لديهما.

عموم بلوى متأخري الأشاعرة في القول بالتفويض ونسبته إلى السلف ووقوعهم بذلك في التناقض: وما ذكراه هو في الحقيقة مما عمت به البلوى، فقد غلب على ظن البعض من متأخرى علماء الكلام ومن لا يزال متأثرا - عن جهالة - بمعتقدهم، أو متشبثا - في إصرار وعناد - برأيهم، أن التفويض في معنى الصفات هو طريق السلف.. ويُذكر أن الشبهرستاني كان من أوائل من ذكر أن مذهب السلف هو التفويض موافقا في ذلك إمام الحرمين أبا المعالى بن عبد الله الجويني، وقد تبعهما فيه الفخر الرازي والسيوطي، ثم شاع هذا بين الباحثين قديما وحديثا وراج حتى اتخذت هذه العبارات شبهة تقرر من خلالها أن مذهب السلف هو التجهيل والتفويض وليس الإثبات.

قال الشهرستاني في (الملل والنحل) ص ٧٤ - فيما نتج عن تناقض ذلك لما عليه سلف الأمة -: «ثم إن جماعة من المتأخرين زادوا على ما قاله السلف، فقالوا: لا بد من إجرائها على

ظاهرها فوقعوا في التشبيه الصرف، وذلك على خلاف ما اعتقده السلف»، فقد أفاد في هذا النص أن إجراء آيات الصفات على ظاهرها هو زيادة على مذهب السلف، وأن هذا لم يكن طريقهم ولا مرادهم في فهم صفات الله تعالى، لكون القول بإجراء الصفات على ظاهرها مؤد – على ما ظنه – إلى التشبيه الصرف.

وفضلاً عن عدم صحة ما ذكره في هذا الصدد، فقد ناقض نفسه حين قال قبل ذلك بنفس الصفحة: «اعلم أن جماعة كثيرة من السلف كانوا يثبتون لله تعالى صفات أزلية من العلم والقدرة والحياة، و.. لا يفرقون بين صفات الذات وصفات الفعل، بل يسوقون الكلام سوقاً واحداً، وكذلك يثبتون صفات خبرية مثل اليدين والوجه ولا يؤولون ذلك»، ثم ذكر أن ممن يقول بهذا مالك بن أنس وأحمد بن حنبل وسفيان الثوري وداود الظاهري ومن تابعهم، ولا يعني ذلك – على حد فهمه – إلا اعتقاد أن باقي أئمة السلف: على وجود فارق بين صفات الذات والصفات الخبرية، لوجوب بين صفات الذات والصفات الخبرية، لوجوب تأويل الأخيرة حتى لا يتوهم منها التشبيه.

ويحق لنا هنا - ونحن نشير إلى أن التفويض لم يكن بحال من الأحوال مذهبا للسلف، وإلى أن المتشابه إنما كان مقصورا لديهم على كيفيات الصفات دون معانيها - أن نتساءل: أليس ما ذكره الشهرستاني من القول بالتفويض ومن أن المراد منها غير الظاهر، هو من قبيل ذكر الشبيء وضده؟، وأليس ذلك وما أفاده من نسبة كل للسلف - وعلى رأسهم مالك وأحمد والثوري وداود وغيرهم - هو التناقض بعينه؟، وألا يكفى ويشهد لما نسبه مؤخراً للسلف - وفي مقدمتهم من ذكرنا - من إثبات لصفات الذات وصفات الفعل ومن إجراء للصفات حميعاً على ظاهرها دون ما تمثيل ولا تشبيه، أن يكون هو الحق الذي لا ينبغي الحياد عنه؟، وأليس ما ذكره في شأن صفات الفعل والصفات الاختبارية وإيهام أنهما شيئان مختلفان عن صفات الذات مدعاة للتفرقة بين صفات مثبتة وأخرى مثبتة كذلك إبنظر كتابنا

(موقف السلف من تفويض الصفات) ص ٩٨: ١٠٠].

#### تحرير قول الشهرستاني للوصول من خلاله إلى صحيح ما كان عليه سلف الأمة:

إن هذه الأسئلة حميعا كانت مثار تعجب واستفراب لدى شيخ الإسلام - رحمه الله - فكان جوابه عنها في الحموية ص ٦: ٨ ما نصه: «إن هؤلاء المبتدعين الذبن بفضلون طريقة الخلف من المتفلسفة ومن حذا حذوهم – يعنى بقولهم: إن طريقة السلف القائلة بالتفويض أسلم وطريقة الخلف أحكم وأعلم - إنما أوتوا من حيث ظنوا أن طريقة السلف هي مجرد الإيمان بألفاظ القرآن والحديث من غير فقه لذلك، وأنهم كانوا بمنزلة الأميين الذين قال الله فيهم: «وَمِنْهُمْ أُمْتُونَ لَا يَعْلَمُونَ ٱلْكِنْبَ إِلَّا أَمَانِيَّ وَإِنْ هُمْ إِلَّا يَظَنُّونَ » (البقرة:/ ٧٨)، وأن طريقة الخلف استخراج معاني النصوص المصروفة عن حقائقها بأنواع المجازات وغرائب اللغات، فهذا الظن الفاسد أوحب تلك المقالات التي مضمونها نبذ الإسلام وراء الظهر»، يعنى: دون البحث في معنى مرادات الله منه.

وفي رد ذلك الذي وقع فيه الشهرستاني وأضرابه يقول - رحمه الله -: «وقد كذبوا على طريقة السلف وضلوا في تصويب طريقة الخلف، فجمعوا بن الحهل بطريقة السلف في الكذب من كلام ابن تيمية. عليهم، ويين الجهل والضلال يتصويب طريقة الخلف.. وسبب ذلك اعتقادهم أنه لبس في نفس الأمر صفة دلت عليها هذه النصوص بالشبهات الفاسدة، فلما اعتقدوا انتفاء الصفات في نفس الأمر وكان مع ذلك لابد للنصوص من معنى، بقوا مترددين بين الإيمان باللفظ وتفويض المعنى وهي التي يسمونها طريقة السلف، وبين صرف اللفظ إلى معان بنوع تكلف وهي التي يسمونها طريقة الخلف، فصار هذا الباطل مركبا من فساد العقل والكفر بالسمع، فإن نفى أن يكون للصفات معان إنما اعتمدوا فيه على أمور عقلية ظنوها بينات وهي شبهات، والسمع حرفوا فيه الكلام عن مواضعه، فلما انبني أمرهم على هاتين المقدمتين الكاذبتين كانت النتيجة استجهال السابقين الأولين واستدلاههم واعتقاد أنهم كانوا قوما أمدين بمنزلة الصالحين من العامة، لم يتبحروا

في حقائق العلم بالله ولم يتفطنوا لدقائق العلم الإلهي، وإن الخلف الفضلاء حازوا قصب السبق في هذا كله».

يقول: «ثم إن هذا القول إذا تدبره الإنسان وجده في غاية الجهالة، بل في غاية الضلالة، إذ كيف هؤلاء المتأخرون.. المفضولون المسبوقون، أعلم بالله وأسمائه، وأحكم في باب ذاته وآياته، من السابقين الأولين من المهاجرين والأنصار والذين اتبعوهم بإحسان من ورثة الأنبياء وخلفاء الرسل وأعلام الهدى ومصابيح الدجى، الذين بهم قام الكتاب وبه قاموا، وبهم نطق الكتاب وبه نطقوا، الذين وهبهم الله من العلم والحكمة ما برزوا به على سائر أتباع الأنبياء فضلاً عن سائر الأمم الذين لا كتاب لهم، وأحاطوا من حقائق المعارف وبواطن الحقائق بما لو جمعت حكمة غيرهم إليها لاستحيا من يطلب المقابلة؛

ثم كيف يكون خير قرون الأمة أنقص في العلم والحكمة - لاسيما العلم بالله وأحكام أسمائه وآياته - من هؤلاء الأصاغر بالنسبة إليهم؟، أم كيف يكون أفراخ المتفلسفة وأتباع الهند واليونان وورثة المجوس والمشركين وضلال اليهود والنصارى والصابئين وأشكالهم وأشباههم، أعلم بالله من ورثة الأنبياء وأهل القرآن والإيمان؟»إ.هم

وكلامه بهذا فضلاً عن كونه رداً على من فهم عن السلف التفويض بطريق الخطأ، هو كذلك رد فاحم على من يرى أن رأي الخلف أعلم وأحكم.. وليس ما سبق فقط هو الذي يدعو للدهشة وإنما يدعو إليها أيضاً أن من أتوا بعد الشهرستاني أو كان قريب العهد به من نحو ابن الجويني والغزالي، بدأوا من حيث بدأ هؤلاء ولم يقفوا على نهاية أقدامهم، فوقعوا من ثم فيما وقع فيه سابقوهم، على الرغم من اشتهار أمر تراجع أولئك السابقين عما خاضوا فيه من مسائل الصفات!!.. والله نسأل أن يبصرنا بعيوبهم وعيوبنا، لنلقاه تعالى بقلوب سليمة من دخن ما وقع فيه أهل الكلام والاعتزال، إنه تعالى ولي ذلك والقادر عليه.

وللحديث بقية إن شاء الله والحمد لله رب العالمن.

# ٣- ومما يتربى به الإيمان في قلوب شباب الإسلام: معرفة النبي صلى الله عليه وسلم.

وقد كان يكفي من عاصره أن ينظر في وجهه الكريم فيرى علامات الصدق ودلائل النبوة كما قال حسان:

#### لو لم يكن فيه أيات مبينة

#### كانت بديهته تأتيك بالخس

وكما حدث من عبد الله بن سلام رضي الله عنه، وكان حبراً من أحبار اليهود، فلما هاجر النبي إلى طيبة الطيبة، وذهب ونظر إلى وجهه، ثم قال: « أشهد بأن وجهك ليس بوجه كاذب»، ودخل في الإسلام، وصار من خيار أصحاب النبي وبشره النبي بالجنة دار السلام.

فمعرفة النبي صلّى الله عليه وسلم وما جُبل عليه من الأخلاق الكريمة، وما أيده الله عز وجل به من المعجزات الظاهرة والآيات الباهرة، ومعرفة سيرته، وما أيده الله عز وجل به من الانتصارات، والعصمة من الناس، ومن المحبة في قلوب أتباعه، فكل ذلك مما يزيد إيماننا بالله عز وجل وبرسوله، كما قال الله عز وجل: (أر يَعْرفُوا رَسُولُم فَهُم لَهُ، مُنكِرُون) (المؤمنون: ٦٩)، فمعرفته توجب الإيمان به وتصديقه، وقال تعالى: (قُلُ إِنَّمَا أَعْفُكُم بِوَحِدَةٍ أَن تَقُومُوا بِهِ مَنْنَى وَفُردَى فَمُ لَنَّ الْمُعْمَا فِهُم مَنْ مُوحِدَةٍ أَن تَقُومُوا بِهِ مَنْنَى وَفُردَى فَمُ لِنَا الله عَرف مِن حِنَةً إِنْ هُو وَفُردَى فَمُ لِنَا مَنْ مُكَا مِنْ المُعْمِدِي (سبا: ٤٦).

فدراسة السيرة النبوية، والمعجزات ودلائل النبوة، ومعرفة شرف نسبه وأخلاقه وهديه، من أعظم أسباب زيادة الإيمان. [باختصار وتصرف من « شجرة الإيمان « للدكتور أحمد فريد (ص: ١١-٤٣)].

# ٤- ومما يتربى به الإيمان في قلوب شباب الصحوة: دراسة محاسن الإسلام:

إذا تدبر العبد محاسن الإسلام، وعلى أنه دين الله الخالد الذي ارتضاه للبشرية إلى أن يرث الله الأرض ومن عليها، ازداد إيمانه بالله وبرسوله، قال تعالى: (إِنَّ ٱلدِّينَ عِندَ ٱللَّهِ الْمِانِهُ ) (آل عمران: ١٩).

وقال تعالى: (وَمَن يَبْتَغ غَيْرَ ٱلْإِسْلَيْمِ دِينًا فَلَن يُقْبَلَ مِنْ وَهُوَ فِي ٱلْخَسِرِينَ ) (آل عمران: ٨٥). ولما أكمل الله عز وجل على نعبه الدين، وتم



الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، واله وصحبه ومن والاه، معد:

فقد تكلمنا في اللقاء السابق عن التربية الإيمانية، وذكرنا ان من اهم وسائل الارتقاء بالأحوال الإيمانية: تعميق المعرفة بالله عز وجل، وكذلك تدبر القرآن الكريم والأحاديث النبوية المطهرة، ونكمل ما بدأناه في ذلك فيقول:

التشريع، نزل قول الله عز وجل: ( ٱلْهُوَّمُ ٱكْمُلْتُ لَكُمُّ دِينَكُمْ وَأَمَّتُ عَلَيْكُمْ يَعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ ٱلْإِسْلَمْ دِينًا ( (المائدة: ٣).

فمهما تدبر العبد محاسن الإسلام ؛ علم أن الله عز وجل لم يأمر بأمر إلا وفيه صلاح عاجل وآجل، قال تعالى: (يَسْتُلُونَكُ مَاذًا أُجِلَّ لَمُمْ قُلُ أُجِلًا لَكُمْ الطَّابَيْتُ) (المائدة: ٤).

وقال تعالى: ( قُلْ إِنَّمَا حَرَّمُ رَقَ ٱلْفَوْحِشَ مَا طَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَمَا بَطَنَ وَآلُ تَشْرِكُواْ فِاللَّهِ مَا لَدُ ثُمَّرِلُهِ فِي اللَّهِ مَا لَدُ ثُمَّرِلُهُ إِللَّهِ مَا لَدُ ثُمَّرِلُهُ إِللَّهِ مَا لَا ثُمَّالُونَ ) (الأعراف: ٣٣). لَلْكُلْنَا وَأَن تَقُولُواْ عَلَى ٱللَّهِ مَا لَا نَمَانُونَ ) (الأعراف: ٣٣). يقول الشيخ عيد العزيز محمد السلمان:

« كلما تدبر العقال اللبيب أحكام الإسلام قوي إيمانه وإخلاصه، وعندما يتأمل ما يدعو إليه هذا الدين القويم يجده يدعو إلى مكارم الأخلاق، يدعو إلى الصدق، والعفاف، والعدل، وحفظ الجوار، وإكرام الضيف، والتحلي بمكارم الأخلاق، يدعو إلى تحصيل التمتع بلذائذ الحياة في قصد واعتدال، يدعو إلى البر والتقوى، وينهى عن الفحشاء والمنكر والإثم والعدوان، لا يأمر إلا بما يعود على العالم بالخير والفلاح، ولا ينهى إلا عما يجلب الشقاء والمضرة للعباد «. [باختصار وتصرف من رسالة «محاسن الدين الإسلامي» (٥-١٢) الطبعة الثانية].

ه- ومما يتربى به الإيمان في قلوب الشباب: التفكر في مخلوقات الله عز وجل:

قال تعالى: ( إِنَّ فِي خَلَقِ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱخْتِلَافِ النِّلُ وَٱلنَّهَارِ لَآيَنَتِ لِأُولِي ٱلْأَلْبَابِ)

"إِنَّ فِي خَلْقِ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ» آي: في إيجادها على ما هما عليه من الأمور المدهشة، إيجادها على ما هما عليه من الأمور المدهشة، تلك في ارتفاعها واتساعها، وهذه في انخفاضها وكثافتها واتضاعها، وما فيهما من الآيات المشاهدة العظيمة من كواكب سيارات، وثوابت وبحار، وجبال وقفار وأشجار، ونبات وزروع، وثمار وحيوان، ومعادن ومنافع، مختلفة الألوان والطعوم والروائح والخواص: "وَاخْتِلْفِ الْبِيلِ وَالْهَابِ» أي: في تعاقبهما، وكون كل منهما خلفة للآخر، بحسب طلوع الشمس وغروبها، أو في تفاوتهما بازدياد كل منهما انتقاص الآخر، وانتقاصه بازدياده: "لآيات» انتقاص الآخر، وانتقاصه بازدياده: "لآيات» أي: لأدلة واضحة على الصانع وعظيم قدرته،

وباهر حكمته. والتنكير للتفخيم كماً وكيفاً، أي: كثرة عظيمة: «لُّولي الألْبَابِ» أي: لذوي العقول المجلوّة بالتزكية والتصفية يملازمة الذكر دائماً كما قال تعالى: ( ٱلَّذِينَ يَلْكُرُونَ اللهِ قِبَاعًا وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِهِمْ وَيَنْفَكَّرُونَ فِي خَلِّقِ السَّمَوَّتِ وَٱلأَرْضِ رَبَّنَا مَا خَلَقْتَ هَلَاً بَطِلاً سُبْحَنْنَكَ فَقِنَا عَدَابَ النَّادِ)(ال

عمران: ١٩١١).

«الَّذِينَ يَذْكُرُونَ اللَّهُ قِيَاماً وَقُعُوداً وَعَلَى جُنُوبِهِمْ»

أي: فلا يخلو حال من أحوالهم عن ذكر الله المفيد صفاء الظاهر المؤثر في تصفية الباطن. فالمراد: تعميم الذكر للأوقات، وعدم الغفلة عنه تعالى. وتخصيص الأحوال المذكورة بالذكر، ليس لتخصيص الذكر بها، بل لأنها الأحوال المعهودة التي لا يخلو عنها الإنسان غالباً: «وَيَتَفَكُرُونَ فِي خَلْقِ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ» أي: في إنشائهما بهذه الأجرام العظام، وما فيهما من عجائب المصنوعات، وغرائب المبتدعات، ليدلهم عجائب المصنوعات، وغرائب المبتدعات، ليدلهم فيعلموا أن لهما خالقاً قادراً مدبراً حكيماً، لأن عظم آثاره وأفعاله تدل على عظم خالقها تعالى. عما قبل:

#### وفي كل شيء له آية

تدل على انه واحد

«رَبُّنَا مَا خَلَقْتَ هَذا بَاطِلاً»، أي: ما خلقت هذا المخلوق البديع العظيم الشأن عبثاً، عارياً عن المحكمة، خالياً عن المصلحة، بل منتظماً لحكم جليلة، ومصالح عظيمة. من جملتها أن يكون دلالة على معرفتك، ووجوب طاعتك، واجتناب معصيتك، وأن يكون مداراً لمعايش العباد، ومناراً يرشدهم إلى معرفة أحوال المبدأ والمعاد. [باختصار من «محاسن التأويل» للقاسمي [باختصار من «محاسن التأويل» للقاسمي

وقال تعالى: (وَفِي ٱلْأَرْضِ ءَايَنَتُ لِأَسُرِقِنِينَ (6) وَفِي َ الْمُرْضِ اللهِ اللهِ اللهِ وَفِي اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ

وكان السلف رضي الله عنهم يفضلون تفكر ساعة على قيام ليلة ؛ لأن التفكر ساعة يثمر في القلب من الإيمان بعظمة الله وقدرته وجلاله والخوف منه أكثر مما يثمر قيام ليلة. ولما سألت أم الدرداء عن أكثر عبادة أبى الدرداء قالت: « كان أكثر عبادته التفكر ».

٦- ومما ينبغي الاهتمام به في تربية الإيمان: الإكثار من النوافل بعد استكمال الفرائض:

قال الله تعالى في الحديث القدسي: « وما تقرب إلى عبدى بشيء أحب إلى مما افترضته عليه، وما يزال عبدي يتقرب إلى بالنوافل حتى أحبه « [صحيح البخاري ٢٥٠٢].

فأول ما يقرب إلى الله عز وجل أداء الفرائض كما قال عمر بن الخطاب (رضي الله عنه): «أفضل الأعمال أداء ما افترض الله، والورع عما حرم الله، وحسن النبة فيما عند الله عز وجل».

فالفرائض هي رأس المال، فإذا استكمل العبد فرائضه، وأراد أن يترقى في درجات الإيمان وولاية الرحمن عز وجل يفتح على نفسه أبواب النوافل، والنوافل هي ما عدا الفرائض من أحناس الطاعات.

قال العلماء: « ما بال النوافل كانت هي السبب الموصل إلى محبة الله عز وجل دون الفرائض؟ وأجاب بعضهم: بأن العبد يفعل الفريضة خوف العقوبة ورجاء الأجر، أما النوافل فلا عقوبة في تركها ؛ فيفعلها العبد أضر على قلب العبد من مجالسة الفاسقين بإخلاص نية التقرب والتحبب إلى الله عز وجل، فلما خلصت النية في النوافل كانت هي السبب الموصل إلى محبة الله عز وجل دون الفرائض فينبغى على المربى أن يهتم يتحييب العبادات إلى الشياب يترغيبهم في قيام الليل، وتلاوة القرآن، والأذكار الموظفة وغير الموظفة، والصيام وقضاء حوائج الناس، وطلب العلم النافع حتى يكون ذلك شغلهم الشاغل، والنفس إن لم تشغلها بالحق شغلتك بالباطل، فاللسان إذا لم يتحرك بذكر الله عز وجل تحرك بالغيبة والنميمة والبذاءة واللغو وغير ذلك، وإذا لم تشغل الجوارح والأوقات بالطاعات شغلت كثرة ذكر الله عز وحل: بالمعاصي والعثرات ؛ فلا شك في أن شبجرة قال : « مثل الذي يذكر ربه والذي لا يذكر الإيمان في قلب العبد تروى بالصيام والقيام وتلاوة القرآن وتتفرع فروعها في أرجاء (٧٧٩)]. قلبه، وتثمر الثمرات البانعة الطبية، فيحد العبد حلاوة الايمان ومحبة الرحمن، وصدق حباة القلب، ونماء الإيمان فيه، وكان شيخ

الله إذ يقول: (يَاأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱسْتَحِيمُوا لِلهِ وَلِرْسُولِ إِذَا دَعَاكُمْ لِمَا يُحْبِكُمْ ) (الأنفال: ٢٤).

٧- ومما يتربي به الإيمان في قلوب المسلمان: أن يعيش العبد في أحواء إيمانية، ويتنفس هواء الإيمان، وأن يتباعد عن أحواء المعاصبي والشهوات والشبهات:

فلا شك في أن الإيمان ينمو ويترعرع في أحواء الإيمان، وعند تنفس هواء الإيمان في مجالس الذكر، وصلاة الجماعة وعيادة المرضى وتشييع الجنائز، والتردد على الأماكن المقدسة للحج والعمرة وزيارة المسجد النبوي.

ولا شك كذلك في أن الإيمان يضعف أو يضمحل إذا تعرض العبد لأجواء الإباحية والفجور والتبرج والسفور ؛ فعلى المربين أن يهتموا بتحبيب أجواء الإيمان إلى قلوب شياب الصحوة، وكذا عليهم تحذيرهم والتأكيد عليهم في العبد عن أماكن الكفر والفسوق والعصيان ؛ كأماكن الإباحية والفجور والسفور. قال بعضهم: ليس شيء والنظر إلى أفعالهم.

ومن فضل الله عز وجل على العبد أن يوقفه الله إلى الصحبة الصالحة، كما قال بعض السلف: « إن من نعمة الله على الشباب إذا نسك، أن يُوفقه إلى صاحب سنة يحمله عليها».

وكذا من فضل الله عز وجل على العبد أن بوفقه إلى الأزمنة الشريفة والأمكنة الشريفة وأن يوفقه إلى الطاعة والعبادة، فنسأل الله عز وحل أن يوفقنا لطاعته وأن ييسر لنا أسياب رحمته وجنته.

٨- ومما يتربي به الإيمان في قلوب الشياب:

مثل الحي والميت» [البخاري (٦٤٠٧)، ومسلم

وهذا إشارة إلى أن الذكر من أعظم أسباب

الإسلام رحمه الله يجلس في ذكر الله عز وجل من صلاة الفجر إلى قريب من صلاة الظهر ويقول: « هذه غدوتي ولو لم أتغد سقطت قوتي».

وقال رحمه الله: «الذكر للقلب كالماء للسمك، فكيف يكون حال السمك إذا أخرج من الماء؟!».

وقال ابن القيم وحمه الله: « الذكر هو المنزلة الكبرى التي منها يتزود العارفون، وفيها يتحرون، وإليها دائما يترددون، وهو منشور الولاية الذي من أعطيه اتصل، ومن منعه عزل، وهو قوت قلوب العارفين التي متى فارقها صارت الأحساد لها قبورا وعمارة ديارهم التي إذا تعطلت عنه صارت بورا، وهو سلاحهم الذي يقاتلون به قطاع الطريق، وماؤهم الذي يطفئون به التهاب الحريق، ودواء أسقامهم الذي متى فارقهم انتكست منهم القلوب، والسييل الواصل والعلاقة التي كانت بينهم وين علام الغبوب، به يستدفعون الآفات، ويستكشفون الكريات، وتهون عليهم به المصيبات إذا أظلهم البلاء فإليه ملجؤهم، وإذا نزلت يهم النوازل فإليه مفزعهم، فهو رياض جنتهم التي فيها يتقلبون، ورءوس أموال سعادتهم التي بها يتجرون، يدع القلب الحزين من الحوارح عبودية مؤقتة، والذكر هو عبودية القلب واللسان وهي غير مؤقتة بل هم يذكرون معبودهم ومحبوبهم قياما وقعودا وعلى جنوبهم، فكما أن الجنة قيعان وهو غراسها، فكذلك القلوب دور خراب وهو عمارتها وأساسها،وهو جلاء القلوب وصقالتها، ودواؤها إذا غشيها اعتلالها، وكلما ازداد الذاكر في ذكره استغراقا ازداد محية إلى لقائه بالمذكور واشتباقاً، وإذا واطأ في ذكره قلبه للسانه نسى في حنب ذكره كل شيء وحفظ الله عليه كل شيء، وكان له عوضًا من كل شيء، به يزول الوقر عن الأسماع، والبكم عن الألسنة، وتنقشع الظلمة عن الأبصار.

زين الله به السنة الذاكرين، كما زين

بالنور أبصار الناظرين، فاللسان الغافل كالعين العمياء، والأذن الصماء، واليد الشلاء.

وهو باب الله الأعظم المفتوح بينه وبين عده ما لم بغلقه العبد بغفلته.

قال الحسن البصري: «تفقدوا الحلاوة في ثلاثة أشياء: في الصلاة،وفي الذكر، وفي قراءة القرآن، فإن وجدتم وإلا فاعلموا أن الباب مغلق». [مدارج السالكين (٢٣/٢-٤٢٤ وانظر فوائد الذكر في «الوابل الصيب «لابن القيم].

وقد سمى الله عز وجل وحيه روحاً، وسماه نوراً. فقال تعالى: (وَكَذَلِكَ أَوْجَدَنَا إِلَيْكَ رُوحًا مِنَ أَنْ مَنِا مَا كُنتَ مَدري مَا ٱلْكِتَبُ وَلَا ٱلْإِيمَنُ وَلَاكِن أَنْهِا مَا كُنتَ مَدري مَا ٱلْكِتَبُ وَلَا ٱلْإِيمَنُ وَلَاكِن جَمَلَتُهُ وُلًا ٱلْإِيمَنُ وَلَاكِن جَمَلَتُهُ وُلًا مَا مَنْ عَبَادِناً وَإِنّاكَ لَتَهَدِئ لَلْهِ مِن فَشَلَهُ مِن عِبَادِناً وَإِنّاكَ لَتَهَدِئ لَلْهِ مِن فَشَلَهُ مِن عِبَادِناً وَإِنّاكَ لَتَهَدِئ لِللهِ مِن فَشَلَهُ مِن عِبَادِناً وَإِنّاكَ لَتَهَدِئ لِللهِ مِن فَلَا اللهِ مِن فَا اللهِ مِن فَا اللهِ مَنْ عَبَادِناً وَإِنّاكَ لَتَهَدِئ لِللّهِ مِن فَا لَيْنَا اللّهُ مَنْ عَبْدَا اللّهُ مَنْ عَبْدِئ اللّهُ مِنْ عَلَيْكُ لَهُ اللّهُ مِنْ طَالِيمُ اللّهُ وَلَا اللّهُ مِنْ عَبْدَا اللّهُ مِنْ عَبْدُونَ اللّهُ مِنْ عَبْدَا لَهُ مِنْ فَاللّهُ مِنْ عَبْدُونَ اللّهُ مَنْ عَبْدُونَ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ عَبْدُونَ اللّهُ مِنْ عَبْدُونَ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ مِنْ عَبْدُونَ اللّهُ عَلَيْكُ لَهُ مِنْ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ لَهُ اللّهُ عَلَيْكُ لَلْ اللّهُ مِنْ عَبْدُونَ اللّهُ عَلَيْكُ لَلْهُ لَلْهُ مِنْ عَبْدُونَا أَوْلِكُونَ اللّهُ مِنْ عَبْدُونَا أَنْ اللّهُ عَلَيْكُ لَلْهُ لِينَا مِنْ عَبْدُونَا أَنْ اللّهُ عَلَيْكُ لَلْهُ لَكُونَا لَهُ اللّهُ عَلَيْكُ لَهُ اللّهُ عَلَيْكُ لَلْهُ مِنْ عَبْدُونَا أَنْ أَنْ اللّهُ عَلَيْكُونَا أَنْ أَلْهُ لَهُ مُنْ مِنْ عَلَيْكُونَا أَنْ أَلِينَا لَهُ عَلَيْكُونَا أَنْ أَنْ اللّهُ عَلَيْكُونَا أَنْ أَلْهُ لَلْهُ مِنْ عَلَيْكُونَا أَنْ اللّهُ عَلَيْكُونَا أَنْ أَلْهُ لَهُ عَالِينَا أَنْ اللّهُ عَلَيْكُونَا أَنْ أَلْهُ لَلْهُ عَلَيْكُونَا اللّهُ عَلَيْكُونَا أَنْ أَنْ اللّهُ عَلَيْكُونَا أَنْ أَنْ اللّهُ عَلَيْكُونَا أَنْ أَلْهُ لِلْهُ عَلَيْكُونَا أَنْ أَلْمُ لَلْهُ عَلَيْكُونَا أَنْ أَنْ أَنْ أَلْهُ لَلْهُ عَلَيْكُونَا أَنْ عَلَيْكُونَا أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَلْمُ لَلّهُ أَلْهُ لَلّهُ عَلَيْكُونَا أَنْ أَلْمُ لَالِهُ عَلَيْكُونَا أَنْ أَنْ أَنْ أَلْمُ لَلّهُ عَلَيْكُونَا أَنْ أَنْ أَنْ أَلْمُ لَلّهُ عَلْمُ لَلّهُ عَلْمُ لَلّهُ عَلْمُ لَلّهُ عَلْمُ لِلْعُلْمُ لِلْمُ لْعُلْمُ لَلْمُ لَلّهُ عَلْمُ لَلّهُ عَلَيْكُونَا أَلْمُ لَالِهُ ع

وقال تعالى: (أَوَمَن كَانَ مَيْتَا فَأَحْيَيْنَهُ وَجَعَلْنَا لَهُ، فُورًا يَمْشِي بِهِ فِي النَّاسِ كَمَن مَثْلُهُ فِي الظَّلْنَتِ لَهُ، فُورًا يَمْشِي بِهِ فِي النَّاسِ كَمَن مَثْلُهُ فِي الظَّلْنَتِ لَيْسَ مِخَارِج مِنْمًا) (الأنعام: ١٢٧)، وقال تعالى: ( يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ عَامِنُوا السَّنَجِيبُوا لِللَّهِ وَلِلرَسُولِ إِذَا دَعَاكُمْ لِمَا يُعْيِكُمُ ( الأنفال: ٢٤).

فالداعي إلى الله عز وجل يحيى قلوب الناس بشرع الله ؛ فيحيى الله قلبه بالإيمان ومحبة الرحمن، والجزاء من جنس العمل. قال النبي : « نضر الله امراً سمع منا حديثاً فبلغه إلى من لم يسمعه، فرب حامل فقه ليس بفقيه، رب حامل فقه إلى من هو أفقه « [رواه أحمد (٢١٠٨٠)، والترمذي (٢٦٥٧)، وصححه الألباني].

فكما ينضَّر الداعية قلوب الناس بشرع الله ينضُر الله قلبه ووجهه.

قال سفيان بن عيينة: «لا تجد أحدا من أهل الحديث إلا وفى وجهه نضرة، لدعوة رسول الله».

ومن مارس الدعوة إلى الله عز وجل يعلم كيف يزداد بها الإيمان، وتحيا بها القلوب، وتقرب من علام الغيوب، وغفار الذنوب؟!

فنسأل الله تعالى ألا يحرمنا من الدعوة إلى دينه، والتشرف بطاعته وعبادته، والله الموفق.



#### أفراح ال**فيد** س: ما حكم الدين في اللعب واللهو والسهر أيام العيد ؟

ج: في الأعياد المشروعة كعيد الفطر وعيد الأضحى لا باس بالتمتع بالطيبات المشروعة وإظهار الفرح والسرور على تمام النعمة بالصيام وبالحج.

ومن المتع المشروعة: الغناء الطيب العفيف الذي لا يثير فتنة عقلية أو خُلقية، وقد صح أن النبي صلى الله عليه وسلم استمع، وأجاز لعائشة أن تسمع الأغاني في يوم العيد. ولما استنكر أبوها أبو بكر ذلك بين له الرسول صلى الله عليه وسلم أن اليوم عيد، ولكل قوم عيد، وفي بعض الروايات «لتعلم يهود أن في ديننا فسحة».

وثبت أنه صلى الله عليه وسلم نظر هو والسيدة وثبت أنه صلى الله عليه وسلم نظر هو والسيدة عائشة إلى لعب الحبشة بالحراب في مسجده، وفي الحديث: «إن لربك عليك حقًا، ولبدنك عليك حقًا»، وقال الرسول صلى الله عليه وسلم لحنظلة الذي يكون عنده في روحانية، فإذا خرج من عنده شُغل باهله وماله: «يا حنظلة! ساعة وساعة» ثلاث مرات. وكان الرسول صلى الله عليه وسلم يمزح ولا يقول الاحقًا.

فالمتعة إذا كانت في حدود المشروع لا مانع منها أبدًا، على أن تكون بقدر، أما الخروج على الآداب والانطلاق في التمتع بما يتنافى مع الدين والأدب فهو ممنوع قطعًا. وتوضيح ذلك موجود عند الحديث عن الموسيقى والغناء. [فتاوى الأزهر ٩/ ٧٨، المفتى، عطية صقر].

#### قضاء صلاة العيدين

س: بعض الناس في يوم العيد ياتون متاخرين والإسام يخطب، فيصلون والإمام يخطب، فهل يجوز لهم ذلك ام لا يجوز?"

ج: الخير لهم في سماع الخطبة اولاً، ثم يصلون صلاة العيد ليجمعوا بين الفضيلتين، وينبغي ان يوصوا بالتبكير حتى لا تفوتهم صلاة العيد مع الإمام جماعة.

اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء حكم اعطاء الصفار عبدية

السؤال الثاني من الفتوى رقم (٢٠١٩٥)

س: عندنا اطفال صغار، وتعودنا في بلادنا ان نعطيهم حسب يوم العيد سواء الفطر أو الأضحى ما يسمى ب(العيدية) وهي نقود بسيطة، من أجل إدخال الفرح في قلوبهم، فهل هذه العيدية بدعة أم ليس فيها شيء؟ أفيدونا أفادكم الله.

ج: لا حرج في ذلك، بل هو من محاسن العادات،
 وإدخال السرور على المسلم، كبيرًا كان أو صغيرًا،
 أمر رغّب فيه الشرع المطهر.

اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء

فتوى مهمة للنساء بخصوص صيام العشر الأوائل من ذي العجة

سائلة تقول: افطرت في رمضيان بسبب الدورة الشهرية ولم أقض ما عليَّ من صيام بعدُ، فهل لي أن أصوم العشر الأوائل من ذي

الحمد لله: هذه المسئلة تعرف عند أهل العلم بصيام النافلة قبل قضاء رمضان، وفيها خلاف بين العلماء، فمن العلماء من حرم صيام النافلة قبل قضاء الأيام التي على الإنسان ؛ لأن البدء بالفرض أكد من النفل، ومن العلماء من أحاز ذلك.

وقد سئل فضيلة الشيخ محمد بن صالح العثيمين رحمه الله تعالى: عما إذا اجتمع قضاء

واجب ومستحب، فهل يجوز للإنسان أن يفعل المستحب ويجعل قضاء الواجب فيما بعد أو يبدأ بالواجب أولاً مثال: يوم عاشوراء وافق قضاء من رمضان ؟

فأحاب «: بالنسبة للصبام الفريضة والنافلة لا شك أنه من المشروع والمعقول أن بيدأ بالفريضية قبل النافلة؛ لأن الفريضة دُنْنُ واحب عليه، والنافلة تطوع إن تيسرت وإلا فلا حرج، وعلى هذا فنقول لمن عليه قضاء من رمضان: اقض ما عليك قبل أن تتطوع، فإن تطوع قبل أن يقضي ما عليه فالصحيح أن صيامه التطوع صحيح مادام في الوقت سعة؛ لأن قضاء رمضان بمتد إلى أن يكون بين الرحل ويين رمضان الثاني مقدار ما عليه، فمادام الأمر موسعًا فالنفل حائز، كصلاة الفريضة مثلاً إذا صلى الإنسان تطوعًا قبل الفريضة مع سعة الوقت كان جائزًا، فمن صام يوم عرفة، أو يوم عاشوراء وعليه قضاء من رمضان فصيامه صحيح، لكن لو نوى أن يصوم هذا اليوم عن قضاء رمضان حصل له الأجران: أحر يوم عرفة، وأحر يوم عاشوراء مع أحر القضاء، هذا بالنسبة لصوم التطوع المطلق الذي لا يرتبط يرمضان.

#### فتاوى في الأضحية أصل مشروعية الأضحية

السؤال الخامس من الفتوى رقم (١٧٩)

س: هل جاء الأمر بالضحايا في نص القرآن
 الكريم، وفي أي أية حاء؟

ج: روى عن قتادة وعطاء وعكرمة أن المراد بالصلاة والنحر في قوله تعالى: «إنا أعطيناك الكوثر فصل لربك وانحر» هو صلاة العيد، ونحر الأضحية. والصواب: أن المراد بذلك: أمر الله تعالى رسوله محمداً صلى الله عليه وسلم أن يجعل صلاته -

محمدا صلى الله عليه وسلم أن يجعل صلاته فريضة كانت أو نافلة- ونحره وذبحه خالصاً لله وحده لا شريك له، كما في قوله تعالى لرسوله صلى الله عليه وسلم: «قل إن

صلاتي ونسكي ومحياي ومماتي لله رب العالمين صلى الله عليه وسلم لا شريك له وبذلك أمرت وأنا أول المسلمين».

أما سنة الضحية فقد ثبتت عن النبي صلى الله عليه وسلم قولاً وعمالاً، وليس بالازم أن يكون كل حكم في القرآن تفصيلاً، بل يكفي في الحكم ثبوت ذلك عن النبى صلى الله عليه وسلم

؛ لقوله تعالى: «وما أتاكم الرسول فخذوه وما نهاكم عنه فانتهوا»، وقوله تعالى: «وأنزلنا إليك الذكر لتبين للناس ما نزل إليهم»، وقوله سبحانه: «من يطع الرسول فقد أطاع الله»... إلى أمثال ذلك من الأبات.

اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء

حكم الأضعية والأفضل فيها

السؤال الثاني من الفتوى رقم (١٠٨٠٩)

س: ما حكم الأضحية، وما هو الأفضل، هل تقسم لحماً أم طبخها أفضل؟ علماً أن فيه بعض الناس يقول: إنه لا يجوز في الثلث الذي يتصدق به أن يطبخه أو يكسر عظمه.

ج: الأضحية سنة كفاية، وقال بعض أهل العلم: هي فرض عين، والأمر في توزيعها مطبوخة أو غير مطبوخة واسع، وإنما المشروع فيها أن يأكل منها، ويهدي، ويتصدق.

#### وقت ذبح الأضعية

س: من الناس من يقول: إن الأضاحي لا يجوز نبحها بعد صلاة العصر في أيام الأعياد، اخبرونا هل صحيح أم جائز إذا نبحها حتى وقت الغروب؟

ج: يجزئ ذبح الضحية بعد العصر أيام عيد الأضحى، بغير خلاف في يوم عيد الأضحى وأيام التشريق الثلاثة، وكذا في ليالي أيام التشريق على الراحح.

اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء

س: من هم المستحقون أن يهدى إليهم لحم الأضحية، وما حكم من ناول اللحم الأضحية إلى غيره الذي ذبح؟ وأيضًا كثير من المسلمين في بلدنا إذا ذبحوا شاة الأضحية، لا يوزعون اللحم في نفس اليوم الذي ذبحوها فيه، إلا أنهم يتركونها إلى يوم القادم. ولست أدري أذلك سنة أم في فعل ذلك ثواب؟

ج: يـأكـل صاحب الأضحية من لحمها ويعطي منها الفقراء سدا لحاجتهم ذلك اليوم، والأقارب صلة للرحم، والجيران؛ مواساة لهم، والأصدقاء؛ تأكيداً للأخوة، وتقوية لها، والتعجيل بالعطاء منها يوم العيد خير من التأجيل لليوم الثاني وما بعده؛ توسعة عليهم، الثاني وما بعده؛ توسعة عليهم، وإدخالاً للسرور عليهم ذلك اليوم، ولعموم قوله تعالى: «وسارعوا إلى مغفرة من ربكم وجنة عرضها

العدد ٤٠٥ السنة الثانية والأربعون

السموات والأرض»، وقوله: «فاستبقوا الخيرات»، ولا بأس بإعطاء الذابح لها منها، لكن لا تكون أجرة له، بل يعطى أجرته من غير الضحية. اللحنة الدائمة للبحوث العلمية والافتاء

الأفضل في الأضعية

س: أيهما أفضل في الأضحية: الكيش أم البقر؟ ج: أفضل الأضاحي البدنة، ثم البقرة، ثم الشاة، ثم شيرك في بدنة - ناقة أو يقرة -؛ لقوله صلى الله عليه وسلم في الحمعة: «من راح في الساعة الأولى فكأنما قرب بدنة، ومن راح في الساعة الثانية فكأنما قرب يقرة، ومن راح في الساعة الثالثة فكأنما قرب كيشا أقرن، ومن راح في الساعة الرابعة فكأنما قرب دحاجة، ومن راح في الساعة الخامسة فكأنما قرب بيضة»، ووجه الدلالة من ذلك: وحود المفاضلة في التقرب إلى الله بين الإبل والبقر والغنم، ولا شك أن الأضحية من أعظم القرب إلى الله تعالى، ولأن البدنة أكثر ثمنا ولحما ونفعا، وبهذا قال الأئمة الثلاثة أبو حنيفة، والشافعي، وأحمد. وقال مالك: الأفضل الجدع من الضأن، ثم البقرة، ثم البدنة؛ لأن النبي صلى الله عليه وسلم ضحى يكشين، وهو صلى الله عليه وسلم لا يفعل إلا الأفضل. والحواب عن ذلك: أن يقال: إنه صلى الله عليه وسلم قد بختار غير الأولى رفقاً بالأمة؛ لأنهم يتأسون به، ولا يحب صلى الله عليه وسلم أن يشق عليهم، وقد بين فضل البدنة على البقر والغنم كما سبق. والله أعلم.

س: هل يجوز الاشتراك في الأضحية، وكم عدد المسلمين الذين يشتركون في الأضحية، وهل يكونون من أهل بيت واحد، وهل الاشتراك في الأضحية بدعة أم لا؟

ج: يجوز أن يضحي الرجل عنه وعن أهل بيته
 بشاة، والأصل في ذلك ما ثبت عنه صلى الله
 عليه وسلم أنه كان يضحي بالشاة الواحدة
 عنه وعن أهل بيته، متفق عليه، وما

رواه مالك، وابن ماجه، والترمذي وصححه، عن عطاء بن يسار قال: (سالت أبا أيوب الأنصاري: كيف كانت الضحايا فيكم على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم وقال: كان الرجل في عهد النبي صلى الله عليه وسلم عليه الله عليه وسلم يضحي بالشاة عنه وعن أهل بيته، فياكلون ويطعمون، حتى تباهى الناس فصاروا كما ترى).

وتجزئ البدنة والبقرة عن سبعة،

سواء كانوا من أهل بيت واحد أو من بيوت متفرقين، وسواء كان بينهم قرابة أو لا! لأن النبي صلى الله عليه وسلم أذن للصحابة في الاشتراك في البدنة والبقرة كل سبعة في واحدة، ولم يفصل ذلك. والله أعلم.

اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء ولدت الشاة قبل الذبح

س: اشتریت شاة لأضحي بها فولدت قبل الذبح
 بمدة یسیرة، فماذا افعل بولدها؟

ج: الأضحية تتعين بشرائها بنية الأضحية أو بتعيينها، فإذا تعينت فولدت قبل وقت ذبحها فاذبح ولدها تبعاً لها.

اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء س: إذا كانت زوجتي مع والدي في بيت وإحد، فهل يكفي في عيد الضحية ذبيحة واحدة عيداً لي ولو الدي أم لا؟

ج: إذا كان الواقع كما ذكرت من وجود والد وولده في بيت واحد كفى عنك وعن أبيك وزوجتك وزوجة أبيك، وأهل بيتكما أضحية واحدة في أداء السنة. س: إذا تزوجت إحدى بنات عماتي، وتملكت ملكة ولم أيخل عليها، وهي في بيت أبيها، فهل يجوز أعيد الأضحية أم لا؟

ج: فعل سنة الأضحية لا يتوقف على زواج أو ملاك،
 فيشرع فعلها لمتزوج ولغير متزوج، وتجزئ عنك
 وعن زوجتك المذكورة أضحية واحدة.

س: رجل حلق شعره في العشر من ذي الحجة، وهو يريد الأضحية وهو ناسى، فما جزاءه؟

ج: لا شيء عليه؛ لقول الله عز وجل: «ربنا لا تؤاخذنا إن نسينا أو أخطأنا»، وصبح عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أن الله سبحانه قال: «قد فعلت» أخرجه مسلم في صحيحه.

س: عن العيوب التي تمنع الإجزاء في الأضاحي،
 و العيوب التي تكره فيها مع الإجزاء، وعن
 نوعية الأفضل في الأضاحي.

ج: مما لا يجزئ: أن يذبح في الهدي والأضحية العوراء البين عورها، والعمياء، والمريضة البين مرضها، ولا ذات هزال لا تنقي، وعرج يمنع اتباع الغنم، وعضب يذهب لأكثر القرن والأذن، وأفضلها الإبل، ثم البقر، ثم الغنم، والأسمن والأملح أفضل. أما تمام التفصيل فيما يكره ويستحب ففي إمكانك مراجعة كتب الحديث والفقه في هذا الياب لمزيد

الفائدة.

س: عن بيان عدد أيام التشريق التي يسوغ للمسلم أن يستمر في ذبح إضاحيه، ومتى ينتهي وقت التكبير المقيد في أدبار الصلوات المفروضة؟

ج: أيام الذبح لهدي التمتع والقران والأضحية أربعة أيام: يوم العيد وثلاثة أيام بعده، وينتهي الذبح بغروب شمس اليوم الرابع في أصح أقوال أهل العلم. وينتهي وقت التكبير المقيد في أدبار الصلوات المفروضة عقب عصر آخر أيام التشريق. اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء

السؤال الأول من الفتوى رقم (١١٨٣٤) المستعدد

هل يجوز كسر الأضاحي بعد الذبح؛ وهل يجوز كسر قرون الأضاحي بعد الذبح؛

ج١: لا شيء في كسر عظام وقرون الأضاحي. اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء السؤال الثاني من الفتوى رقم (١٢٥٧٢)

س: هذه العائلة تتكون من اثنين وعشرين فردا، والدخل واحد، والمصروف واحد، وفي عيد الأضحى المبارك يضحون بضحية واحدة، فلا ادري هل هي تجزئ أم أنه يلزمهم ضحيتان وإذا كان يلزمهم ضحيتان فما هو العمل في السنين الماضية»

 ج: إذا كانت العائلة كثيرة، وهي في بيت واحد، فيجزئ عنهم أضحية واحدة، وإن ضحوا بأكثر من واحدة فهو أفضل.

اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء المسؤال الثالث من الفتوى رقم (٢١٥٧)

س: إنني شهدت كذلك ما نبح من الضحابا عند
 صلاة الفجر، هل تجوز هذه النبيحة في هذا الوقت
 ام لا؟

ج: لا يجوز ذبح الأضحية عند صلاة فجر العيد، ووقت الذبح يوم العيد بعد الصلاة، وقدرها في حق من لا صلاة عنده كالدادمة؛ لما روى حندب بن عبدالله

رضي الله عنه، أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «من ذبح قبل أن يصلي فليذبح مكانها أخرى»، وقوله صلى الله عليه وسلم: «من صلى صلاتنا ونسك نسكنا فقد أصاب النسك، ومن ذبح قبل أن يصلي فليعد مكانها أخرى» متفق عليه.

اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء الفتوى رقم (١١٦٩٨)

س: هل يجوز للرجل أن يذبح
 ذبيحة عيد الأضحى وهي ليس

و العدد ١٤٥٥ السنة الثانية والأربعون

مدفوع ثمنها، ثم تسدد بعد مدة؛ وجزاكم الله خبراً.

ج: يجوز ذبح الأضحية ولو تاخر دفع قيمتها من
 عن ذبحها.

اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء السؤال الثاني من الفتوى رقم (٣٨٨٧)

س: الخروف المقطوع الذيل (الإلية) من صغر،
 بقصد أن تعم السمنة جسده، هل يجزئ للأضحية
 والعقيقة؛

ج: لا يجزئ في الأضحية ولا في الهدايا ولا العقيقة مقطوع الذيل (الإلبية)؛ لما روى أمير المؤمنين على رضي الله عنه قال: (أمرنا رسول الله صلى الله عليه وسلم أن نستشرف العين والأذن، ولا نضحي بعوراء ولا مقابلة، ولا مدابرة، ولا خرقاء، ولا شرقاء) أخرجه أحمد والأربعة، وصححه الترمذي وابن حبان. والمقابلة: ما قطع من طرف أذنها شيء وبقي معلقاً، والخرقاء: مخروقة الأذن، والشرقاء: مشقوقة الأذن. هذا كله أذا كان مقطوعاً، أما إذا كان الخروف لم يخلق له ذيل أصلاً فإنه في حكم الجماء والصمعاء، والحكم في ذلك هو الإحزاء.

اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء \_\_\_\_\_\_\_\_ الفتوى رقم (١١٨٢٧) \_\_\_\_\_

س: نامل من فضيلتكم التكرم بإفادتنا - آفادكم الله وأجزل لكم الأجر والثواب - عن نوع وأوضاف الإغنام الصالحة للهدي والإضحية، وعمر كل منها، وهل إذا زاد العمر ثلاث أو أربع شهور عن الحد المقرر شرعا يجوز ذبحها للهدي والإضحية، أم أنه لا يمكن أن يزيد العمر بأي حال عن الحد الذي حدده الشرع الشريف؛ والسلام عليكم ورحمة الله وبركاته.

ج: يجزئ في الأضحية والهدي من الغنم ما ليست بعوراء بينة العور، ولا عرجاء بينة العرج، ولا مريضة بينة المرض، ولا

عجفاء هزيلة لا مخ فيها، ولا يجزئ من الغنم إلا الجذع من الضان، وهو ماله ستة أشهر، والثني من المعز وهو ماله ستة أشهر، والثني من المعز وهو ماله سنة، ومن الإبل ما له خمسة أعوام، ومن البقر ما له عامين، ثم نكمل فمن ذبح أضحية أو هدياً بهذه الأسنان فما فوق فإنها تجزئه.

اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء

# كيف نجعل الأشقاء أصدقاء؟ (

الحمد لله رب العالمين، سبحانه وتعالى له الحمد الحسن والثناء الجميل والصلاة والسلام على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين، أما بعد:

مما لا شك فيه أن الأبناء نعمة كبيرة، ومنة عظيمة، فقد أخبرنا الله تبارك وتعالى في سياق تعداد نعمه على عباده -كما في سورة التوحيد والنعم: سورة النحل- أنه جل وعلا امتن على الناس بنعمة الأبناء، فقال سبحانه: ﴿ وَاللّهُ جَعَلَ لَكُمْ مِنْ أَنْفُهُمُ أَنْ الْإِبْاء، فقال سبحانه: ﴿ وَاللّهُ جَعَلَ لَكُمْ مِنْ أَنْفُهُمُ أَنْ الطّيبَاتِ أَنْهَالُولُ الْمُوفُنَ وَبِعَمْتِ اللّهِ مُعَمِّدَةً وَرَزَقَكُمْ مِنَ الطّيبَاتِ أَنْهَالُولُ الْمُوفُنَ وَبِعَمْتِ اللّهِ مُمْ يَكُمُ وَنَ ﴾ [النحل: ٧٢]، ولا يعرف مقدار هذه النعمة إلا من حُرمَها.

وإن من شكر نعمة الولد: حسن توجيهه، والاهتمام به تغذية وتأديبًا وتعليمًا، والاعتناء به في كافة المجالات: إيمانيًا وتربويًا وجسديًا ومعنويًا، وذلك حتى تنمو الثمرة محاطة بظلال وارفة من الدفء التربوي الذي يؤدي إلى أن تؤتي الثمرة أُكلها بعد نموها واشتداد عودها. عن ابن عمر رضي الله عنهما عن النبي صلى الله عنهما من النبي صلى الله عنهما أوالد ولذا أَقْضَلُ من أَدَب حَسَنٍ) [أحمد والترمذي، والحديث في سنده ضعف].

وقد كأنت القبائل العربية قديمًا تحرص على أن تربي أبناءها على قوة أواصر الأخوة وشدة التماسك والتلاحم، ولذا كانت تشتد فيما بين أفرادها أصرة الأخوة وقوة العلاقة والتناصر، حتى ربما ينصر الأخ أخاه والقريب قريبه سواء كان ظالمًا أو مظلومًا، فقد وصف الشاعر العربي ذلك يقوله:

#### لا يسالون اخاهم حين يندبهم

في النائبات على ما قال برهانا

ومن الملاحظ في الأزمان المتأخرة -وهو مما يؤسف له- أن العلاقات الأسرية بصفة عامة والعلاقة بين الأشقاء بصفة خاصة صارت فاترة، خاملة، إن لم تكن في بعض البيوت معطّلة، تنتظر إعلان القطيعة، وحلول الجفوة، وانقطاع التواصل.

وصار الولد يجد سلواه وراحته مع صديق له بعيدًا عن نطاق الأسرة، يحكي معه، ويروي له، ويفيض بأنواع الحديث، مع أنه في بيته ومع

# إعداد/ عبد العزيز مصطفى الشامي

إخوته ووالديه قليل الكلام، بطيء التواصل، وصارت راحة الكثير من الشباب تتمثل في الخروج من إطار المنزل بتوجيهاته وتعليماته.

#### والسؤال الآن: لماذا لا يكون الأشقاء اصدقاء؟ وكيف نعيد الدفء بين الأشقاء في المنازل؟

في البداية لا بد من تقرير حقيقة مهمة، ألا وهي: أن الآباء في بعض الأحيان لا يساعدون في تقوية علاقة الآلفة والصداقة بين الأشقاء، وذلك عبر بعض الوسائل الهادمة لأواصر الأخوة، ومن ذلك:

١- حرص بعض الآباء على إرضاء الطفل الأصغر بصفة دائمة، ربما بحجج كثيرة قد يكون بعضها وجيهًا في الظاهر، فبعض الآباء يرون أن الابن الأكبر قادر على التحمل من الأصغر، وأن الأصغر قد لا يفهم الأمور كما يفهمها الأكبر، لذا يقعون في خطأ يفرق بين الأشقاء بنصرة الأصغر دائمًا، والحق في العطف على الصغير، وإعطاء الكبير حقه. وكذا مع الابن من ذوي الاحتياجات الخاصة.

وكذلك فالأصل هو العدل بين الأبناء في الحنو والعطف والمال والقبول.. إلخ، حتى لا يطمع الصغير في حق غيره بصفة دائمة، ويكبر على الأثرة، وحب النفس، فلا بد أن يُربَى الأبناء على معاني العدل.

٢- كثير من الآباء يستخدمون بعض الأبناء في أعمال غير مشروعة ضد أشقائهم، كالتتبع والتلصص والتجسس عليهم، ونقل الأخبار للآباء، مما يوغر صدور الأشقاء تجاه بعضهم البعض، ويجعلهم يتنافرون ويتقاطعون، بل ربما أبغض أحدهم الآخر.

والأصل أن يرعى الآباء أبناءهم، ويبحثوا عنهم في غير تلصص ولا تجسس.

٣- أهمية الإصغاء إلى المتضرر المستكي، وعدم التعجل في التخلص من مشكلات الأبناء، فمشكلات الأبناء أمر طبيعي، يتكرر في معظم البيوت،

والخلاف ظاهرة صحية إذا أحسن التعامل معها، إلا أن بعض الآباء لا صبر له على تحمل مشكلات الأبناء، فضلاً عن سماعها، فبمجرد شكوى أحد الأشقاء من شقيقه، تثور ثورة الأب، ويحمر وجهه، ويرتفع صوته، فيستشعر المظلوم مرارة هضم حقه وضياع فرصته في الاستماع لشكواه. فكثيرًا ما تتضجر الأم أو يثور الأب لمجرد شكوى أحد أبنائهما، وقد يبادر الأب أو الأم بالصراخ أو التهديد حتى ينتهي الأبناء عن افتعال تلك الشكلات.

والصواب أن يحتوي الآباء مشكلات أبنائهم، ويعمقوا أصرة الأخوة، ويوجهوهم إلى التحاب، وأهمية إيثار الأخ، والفرح له، والسرور بنجاحه، والصبر على عوج أخلاقه، والتحلي بفضائل الأخلاق، وأن الشقيق لشقيقه صنوان لا يفترقان. 3- عدم قبول الوشاية بين الأشقاء، وتربية الأبناء على الصدق، وبذلك نكون قد أغلقنا بابًا عظيمًا من الشر.

٥- عدم تعيير وتحقير الابن ومقارنته بشقيقه الأفضل منه، فقد يتفوق أحد الأشقاء على الآخر في التعليم أو الأخلاق أو المواهب الفردية، فإذا استخدمنا ذلك في لوم أو تعنيف أو تحقير الابن غير المتفوق بتذكيره دائمًا بتفوق شقيقه، وأفضليته عليه، فإن ذلك مما يورث الكراهية بينهم.

والأصل أن يعلم الآباء أن الواهب -جل في علاه-نوع أرزاق عباده، ومن ذلك ما نوع به أرزاق الأبناء في مواهبهم الشخصية، وميولهم وقواهم العقلية، ومميزات كل منهم، وإن الواجب على الآباء أن يبحثوا عن مجال تفوق ابنهم وتشجيعه عليه طالما أنه مجال نافع مفيد، منضبط شرعًا، والأفضل أن نكافئ المتميز من الأبناء دون تحقير الآخرين.

إن الآباء الناجحين ليسوا هم فقط من يكافئون المتفوق من أبنائهم، ويشكرون المجيد منهم، ويثنون بالخير على المتميز منهم، وإنما أنجح الآباء وأفضلهم من يرتقي بأبنائه الضعفاء في المستوى العقلي والتحصيلي والضعف الذهني إلى مرحلة متقدمة يعتمدون فيها على أنفسهم، ويزرعون الثقة في أنفسهم، ويخرجونهم إلى معترك الحياة أقوياء، فالآباء لن يستمروا مع أبنائهم أبد الدهر، وإنما الدنيا مراحل وأيام، وطفل اليوم هو أبُ غدًا، وقديمًا قالوا: من جدّ وجد، ومن زرع حصد!!

٦- تنحية الجانب الإيماني من التربية له مفاسد

جمة، إن الآباء الذين يحرصون على تقليد المدارس الغربية في قضايا التربية، فيقبلون نَهمين على ما تدفعه مطابعهم من كتب ودراسات وأبحاث وأشخاص وواقع مغاير لواقع أمتنا، وقد تخالف في بعض الأحيان شريعة ربنا وسنة نبينا صلى الله عليه وسلم لمخطئون.

إن تنحية الجانب الإيماني وغرس القيم الإيمانية التي تمس شغاف القلوب له مفعول السحر على قوة العلاقة بين الأفراد في المجتمع المسلم، فإذا أحسن الإباء توجيه الأشقاء في الأسرة الواحدة لأحاديث الإخاء والحب في الله: جنوا من ذلك ثمارًا طيبة، تؤدي إلى وحدة الأسرة وقوة العلاقة، فلا وشدة الترابط، وحرص الشقيق على شقيقه، فلا تزيد الأيام العلاقة بينهما إلا قوة، ولا تنفصم الرابطة الإيمانية والأسرية بينهما لأسباب تافهة؛ كان تفرق بينهما امرأة: زوجة أحدهم مثلاً، أو دنيا زائلة، أو وشاية مغرضة أو خير كاني،... الخ.

٧- أهمية ترابط الأسرة واتحاد موقف الأب والأم في علاج المشكلات بين الأبناء الأشقاء وكذا في توحيههم، حتى يكون المنهج واحدًا لا يختلف باختلاف أدوار الأب والأم، فيشب الأشقاء على حب أحد الوالدين ويُغض الآخر، إن الأسر غير المترابطة منهجنا وتربونا ومعنونا ونفسنا قد ينشأ من بين أفرادها من يسلك سبيل الإنجراف، خصوصًا حين تتبع الأسرة أساليب تربوية غير صحيحة تعود بأثار سليبة، فقد تكون عملية التنشئة الاجتماعية في الأسرة خاطئة ينقصها تعلم المعاسر والأدوار الاجتماعية السليمة والمسؤولية الاحتماعية، أو تقوم على اتحاهات سليبة، مثل التسلط و القسوة والرعاية الزائدة، والتدليل والإهمال والرفض والتفرقة في المعاملة بين الذكور والإناث، وبين الكبار والصغار، وبين الأشقاء وغير الأشقاء والتذبذب في المعاملة، إلخ.

أيها الأباء. الزموا العدل والقسط بين الأبناء، واحرصوا على تقريب القلوب بين الأبناء، ربوا أبناءكم على أن يفرح الأخ لنجاح وسعادة شقيقه، وأن ينعكس نجاح أحد الأبناء بالسعادة والسرور على باقي الأسرة؛ تشجيعًا للمقصر لينجح، ودفعًا للمفرط للتفوق، واحذروا التقريع واللوم الكثير فإنها أساليب قد تضر أكثر مما تنفع.

أسأل الله أن يبارك لنا في الأهل والولد والمال، وأن يصلح لنا ذريتنا، إنه سميع محيد.

# القناعة

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، وبعدُ:

فإن القناعة سمة من سمات المسلم المؤمن الراضي بما أتاه الله تبارك وتعالى، المدرك لحقيقة أن ما قل وكفى خدر مما كثر وألهى.

والقناعة معناها: الرضا بما قسم الله تبارك وتعالى.

#### أولاً: القناعة سمة للمؤمن الصادق:

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «قد أفلح من أسلم ورُزق كفافًا وقنعه الله بما أتاه». [صحيح مسلم: ١٠٠٤].

هذا الحديث الشريف الجليل القدر، يبين صفة من صفات المفلحين، وهم الذين هُدوا إلى الإسلام وأتاهم الله تبارك وتعالى من الرزق ما يكفيهم ولا يلهيهم، وقد قنعوا بعطاء الله تبارك وتعالى.

#### ثانيًا: دعاء الرسول صلى الله عليه وسلم بالقناعة وتعليمها لأصحابه:

فقد كان الحبيب صلى الله عليه وسلم يدعو ويعلم أصحابه ويعلمنا أن ندعو كذلك بأن يرزقنا الله تبارك وتعالى القناعة، ففيما أخرج الحاكم وصححه عن ابن عباس رضي الله عنهما أن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان يدعو: «اللهم قنعني بما رزقتني، وبارك لي فيه، واخلف عليً كل غائبة لي بخير». وفي رواية: «واخلفني في كل غائبة بخير»، وكان ابن عباس رضي الله عنهما يدعو بهذا الدعاء.

عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان يقول: «اللهم ارزق أل محمد قوتًا». [أخرجه الشيخان].

وكان صلى الله عليه وسلم قانعًا بكل ما أتاه الله عز وجل، وعوَّد أصحابه ذلك، يقول أبو هريرة رضي الله عنه: قسم رسول الله صلى الله عليه وسلم بيننا تسع تمرات، وكنا تسعًا، فأعطى تمرة تمرة. [القناعة لابن السنى: ص٥٥].

هذا العطاء اليسير الذي قد تزهد فيه النفوس، يبين لنا أبو هريرة رضي الله عنه أن أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم قنعوا به ورضوا به، ورضوا بما آتاهم الله ورسوله من فضله.

# إعداد/ د. السيد عبد الحليم

وجاء رجل إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال: يا رسول الله، علمني دعاء أنتفع به، قال: «قل: اللهم اغفر لي ذنبي ووسع في خُلقي وبارك لي في كسبي وقنعني بما رزقتني، ولا تفتني بما زويت عني». [الترمذي: ٣٤٩١، وضعفه الألباني]. أي: لا تعلق قلبي بما أخفيت عني حتى لا أفتن وأتعلق بما لم تقدره لي، هكذا كان النبي صلى الله عليه وسلم يدعو، وهكذا كان يعلم أصحابه ويعلم الأمة القناعة.

#### ثالثًا: من الأسباب المعينة على تحقيق القناعة:

١- أن تدرك أنك في هذه الدنيا ضيف لا يلبث أن يرحل، كما كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: «إنما أنا بشر يوشك أن يأتيني رسول ربي فأجيب». [صحيح مسلم: ٢٤٠٨].

إذا أدركنا ما عند الله تبارك وتعالى من الخير؛ فإننا ندرك أن ما نحن فيه إنما هو بمثابة نُزُل الضيف، والضيف لا يتعلق بما في دار الضيافة، إنما يأخذ ما يكفيه في أدب وفي قناعة، ثم هو يدرك أنه راحل عن هذا، وذلك يُعينه على أن يلتمس القناعة.

Y- أن تدرك أنه لا فائدة من جمع ما لا تنتفع به: لقد خُلق الإنسان جُموعًا مَنُوعًا، والعاقل إذا تأمل سأل نفسه: ما قيمة الجمع الكثير الذي لا أكله ولا أشربه ولا أتمتع به ولا يكون لي فيه فائدة عملية؟ هذا ما يجب أن يدركه كل عاقل، ولكن إذا كان الإنسان طبع على الطمع، وعلى أن يجمع ويمنع، فإن الدين قد جاء ليهذب هذا الطبع العجيب.

يقول الحبيب المصطفى صلى الله عليه وسلم: «ما طلعت الشمس قط، إلا وبجنبتيها ملكان يناديان يُسمعان كل ما على الأرض إلا الثقلين: أيها الناس هلموا إلى ربكم، ما قلُ وكفى خير مما كثر وألهى». [مسند أحمد: ٢١٧٦٩، وصححه الألباني].

ويقول النبي صلى الله عليه وسلم: «لو كان لابن أده واديان من مال لابتغى ثالثًا، ولا يسد جوف ابن

أدم إلا التراب». [صحيح البخاري: ٦٤٣٨]. والعاقل بسأل نفسه: ما قيمة الوادي والم

والعاقل يسال نفسه: ما قيمة الوادي والواديين والثلاثة؛ ما قيمة كل هذا إذا كان لا ينتفع به؟ ليس لك يا ابن ادم إلا ما أكلت فأفنيت، أو لبست فأبليت، أو تصدقت فأمضيت، كل ما سوى ذلك هو زاد تتعب في جمعه وتُحاسب على منعه، وتسال عنه بين يدي الله تبارك وتعالى.

إن مما يما القلب قناعة أن يدرك الإنسان أن جمع ما لا فائدة فيه، وجمع ما لا ينتفع به هو تعب من غير طائل؛ ومن ثم يرضى بما آتاه الله تبارك وتعالى ويقنع به.

#### رابعا: فوائد القناعة: أما فوائد القناعة، فهي عظيمة جليلة:

۱- فاقنع الناس هم أغنى الناس؛ لأن الغنى كما قال النبي صلى الله عليه وسلم: «ليس عن كثرة العرض ولكن الغنى غنى النفس». [صحيح البخارى: ٦٤٤٦].

الغنى: أن تدرك أنك لست في حاجة إلى غير الله تبارك وتعالى، وأن تستغني عن الناس وعما في أيدي الناس، هذا هو الغنى الحقيقي، فالقانع هو أغنى الناس.

وقد ورد أن موسى عليه السلام سأل ربه عز وجل: أي رب، أي عبادك أغنى؟ قال عز وجل: أقنعهم بما أعطيته، قال: يا رب فأي عبادك أعدل؟ قال عز وجل: من دان نفسه. [الزهد لهناد: ٢٧٧/١].

وفي رواية عن ابن عباس رضي الله عنهما أن موسى عليه السلام سأل ربه، قال: رب أي عبادك أغنى؟ قال: الراضي بما أعطيته، قال: فأي عبادك أحب إليك؟ قال: أكثرهم لي ذكرًا، قال: يا رب فأي عبادك أحكم؟ قال: الذي يحكم على نفسه بما يحكم به على الناس. [سنن الدارمي: ٣٦٢، وصححه الألباني].

٢- أنها تغني صاحبها عن الوقوف على اصحاب
 المال أو التذلل لذوي الجاه والسلطان، وهذا هو عز
 النفس الذي تحققه القناعة للقانع.

وقد كتب إلى الرجل العابد الزاهد أبو حاتم أحد أبناء بني أمية يعزم عليه أن يرفع إليه حاجته، فكتب إليه يقول: أما بعد، فقد جاءني كتابك تعزم علي أن أرفع إليك حوائجي، وهيهات، قد رفعت حوائجي إلى ربي فما أعطاني منها قبلت، وما أمسك علي منها قنعت، هكذا كان الصالحون. [القناعة لابن السنى ٤٣/١].

٣- أن يُرْزق الإنسان الحرية، فإن العبد يكون حرًا

متى قنع، عبدًا متى طمع، فهو عبد للدينار، عبد للدرهم، عبد للقطيفة، عبد لمن أحسن إليه، عبد لمن كان بيده أن بعطيه أو يمنعه.

فإذا تخلص الإنسان من هذا المعنى ورُزق القناعة، لم يكن عبدًا إلا لله تبارك وتعالى، وتلك قيمة في غاية الأهمية، وهذه صفة لا يصح أن يخلو منها داع إلى الله وحامل للرسالة.

#### خامسا: قناعة مدمومة:

وإني أشير في نهاية المطاف إلى معنى خاطئ من معاني القناعة عند بعض الناس، يفهم بعض الناس القناعة أنها رضا بالواقع وعدم تغييره، وعدم سعي إلى تحسينه، وهذا غاية الخطأ، فالقناعة ليست رضا بالواقع بكل ما فيه، إنما رضا بعطاء الله، رضا بقدر الله، وأما الواقع الفاسد، فالقناعة تعنى السعى في تغييره.

فليس من القنّاعة أن ترىّ المنكر وتسكت وترى أنك لا بد أن ترضى بقدر الله وهكذا الدنيا.

وليس من القناعة أن ترى معروفًا فلا تسارع إليه ضنًا منك بجهدك وظنًا منك أن هذا من القناعة. في من القناعة أن يُفتح لك باب رزق من حلال فتقعد ولا تلتمسه، وترى أنك قانع، لا يلزمك أن تجمع، بل يلزمك أن تسعى لتكسب لتعطي الفقراء من مال الله وتنفع دين الله ودعوة الله يمالك.

ليس من القناعة على الإطلاق الرضا بالباطل، أو الرضا بالواقع المر، بل الرضا بالواقع المر، بل هذا من السلبية التي نهانا الله تبارك وتعالى عنها، بل هي ما يسمى باللامبالاة؛ فحين ترى المنكر وترى الباطل وترى أهله، وترى الحق ينكمش والباطل يتمدد وترى أسباب الفساد، ثم تقعد وترى أنك قانع بما أنت فيه، فهذا ليس من القناعة.

القناعة إذن؛ هي معنى نفسي يعني الرضا بعطاء الله، ويعني عدم التذمر أو التسخط على ما أعطاك الله تبارك وتعالى، لكنه لا يعني أبدًا أن تقعد عن تحصيل الرزق الحلال أو أن تقعد عن إصلاح الفساد وتقويم العوج.

هذا هو المعنى الصحيح للقناعة أيها الأحبة، أسال الله العلي العظيم أن يقنعنا بما أتانا، وأن يبارك لنا فيما رزقنا، وألا يفتننا بما زوى عنا، وأن يوفقنا أن نكون من أهل الخير، إنه ولي ذلك والقادر عليه.

وصلى اللهم على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.



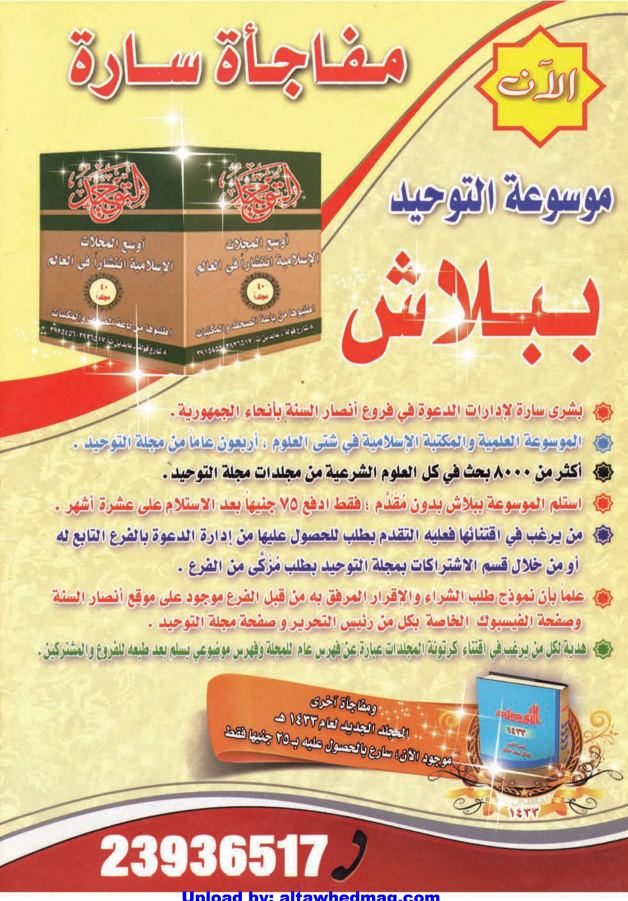
بالمشاركة بجزء من مالك ومن الزكوات أو الصدقـات لنشـر التوحيد من خـلال المشاركة في الأعمال التالية:

طُبَّاعة كتيب يوزع مع مجلة التوحيد مجاناً تتكلف النسخة خمسة وسبعين قرشاً .. يطبع من كل كتيب مائة وخمسون ألف نسخة.

تُشر تراث الجماعة من خلال طبع المجلة وتجليد أعداد السنة في مجلد واحد وذلك لعمل كرتونة كاملة ٣٨ سنة من المجلة.

خمم مشروع المليون نسخة من مجلة التوحيد -نسخة من المجلة لكل خطيب من خطباء الأوقاف والأزهر تصله على عنوانه.

بعمل حوالة أو شيك مصرفي على بنك فيصل الإسلامي. مرع القاهرة حساب رقم ١٩١٥٩٠ باسم مجلة التوحيد.



Upload by: altawhedmag.com