



فاعلم أنه لا إله إلا الله

صاحبة الامتياز

جماعة أنصار السنة المحمدية

رئيس مجلس الإدارة

د.عبد الله شاكر الجنيدي

المشرف العام

د. عبد العظيم بدوي

اللجنة العلمية

جمال عبد الرحمن معاوية محمد هيكل

لتحرير

۸ شارع قولة عابدين. القاهرة ت،۲۲۹۳۲۵۱۷ ـ فاكس ۲۲۹۳۰۵۱۲

البريد الإلكتروني MGTAWHEED@HOTMAIL.COM

GSHATEM@HOTMAIL.COM

قسم التوزيع والاشتراكات

TTATTOIV.

ISHTRAK.TAWHEED@YAHOO.COM الدركز العام:

۲۳۹۱٥٤٥٦-۲۳۹۱٥٥٧٦، هاتف www.ansaralsonna.com

بشرى سارة

تعلن إدارة المجلة عن رغبتها في تفعيل التواصل بينها وبين القراء في كل ما يتعلق بالأمور الشرعية لعرضها على لجنة الفتوى ونشرها بالمجلة على البريد الإلكتروني التالي: q.tawheed@yahoo.com

# السلام عليكم

الجهل المسركب

من القضاة من أصر على أن يكون ابنه قاضيًا مثله، وإن كان ابنه لا يُحْسِنه ولا يطلبه، ولا يجيده ولا يرغبه، لكن والده اختاره له طريقًا، ممزقًا حقوق الناس وقضاياهم تمزيقًا، فهي مهنة الأبَّهة والرُّصانة، وفيها أيضًا هيبة وحصانة، ولم يَدْرِ الأبُ أنه يجر ابنه إلى سِكَّة الندامة، التي سار فيها القاضي ثُمَامَة.

فقد اختصمت امرأة ضد زوجها عند القاضي ثمامة ابن عبد الله، فادعت أنَّ مهرها ألف درهم عنده، فسألها مثمامة: آلكِ بيِّنة والت: لا، قال: أَفَأُ حَلِّفُهُ لكِ والت: إنه فاجر يحلف، ولكن ابعث إلى إسحاق بن سويد الفقيه، فاسأله أن يحلف لي عنه.

فأرسل القاضي ثمامة إلى إسحاق بن سويد، فلما حضر قال له القاضي: احلف أنَّ هذه المرأة ليس لها عند زوجها ألف درهم؟ قال إسحاق: وما شأني أنا بهذا؟ قال القاضي: فيضيع حق هذه المرأة؟ لتحلفن لها أو لأحبسنك، فلم يحلف فحبسه. فأتى ابن سيرين إلى القاضي فقال له: لا ألومك على أن حَبَسْتُ إسحاق، ولكن أسالك: مَنْ ولاَّك القضاء؟ قال: أكرَهَني عليه السلطان. قال: فلماذا لم تخبره أنك لا تُحسن القضاء؟ قال: تريدني أن أكذب؟!!

التحرير

SNORZAM 8 0 80 TTO CANAJORZANTE SNORZANTE ON S OF THE CANADA SO STAND ON ST

مضاجأة كبري

السنة الثانية والأربعون العدد ٥٠٠شعبان ١٤٣٤

# "فوهذا العدد"

فتتاحية العدد؛ الرئيس العام كلمة التحرير: رئيس التحرير باب التفسير: د. عبد العظيم بدوي باب الاقتصاد الإسلامي: د. على السالوس باب السنة: د. السيد عبد الحليم دررالبحار: على حشيش منبر الحرمين: د. عبد الرحمن السديس مقدمة في فقه النوازل: د. محمد يسرى دراسات شرعية: متولى البراجيلي واحة التوحيد؛ علاء خضر رباب التراجم: صلاح نجيب الدق من أنواع التربية المطلوبة: د. أحمد فريد باب السيرة: جمال عبد الرحمن حباب الفقه: د. حمدي طه تحذير الداعية من القصص الواهية: على حشيش

المذهب الوسطي الأبي الحسن الأشعري في توحيد الصفات: د. محمد عبد العليم الدسوقي القصة في كتاب الله: عبد الرزاق السيد عيد الشيعة أولئك الذين كذبوا على ربهم:

Hang of the guide of the party of the last

أحمد صلاح رضوان

باب المفتاوى والمراط المسال

الإجازة الصيفية فرصة ذهبية:

عبده أحمد الأقرع

# رئيس التحرير

جمال سعد حاتم

مدير التحرير الفني

حسين عطا القراط

. <mark>سكرتير التحرير</mark> مصطفى خليل أبو العاطي



# ثمن النسخة

مصر ۲۰۰ قرشاً ، السعودية ٦ ريالات ، الإمارات ٦ درهم ، الكويت ٥٠٠ قلس، الغرب دولار أمريكي ، الاردن ٥٠٠ قلس، قطر٦ ريالات ، عمان نصف ريال عماني ، أمريكا ٢ دولار، أوروبا ٢ يورو

# الاشتراك السنوي

ا- في الداخل ٣٠ جنيها بحوالة فورية باسم مجلة التوحيد على مكتب بريد عابدين مع إرسال صورة الحوالة الفورية على فاكس مجلة التوحيد ومرفق بها الاسم والعنوان ورقم التليفون

٢- في الخارج ٢٥ دولاراً أو ١٠٠ ريال سعودى أو مايعادلهما.

ترسل القيمة بسويفت أو بحوالة بنكية أو شيك على بنك فيصل الاسلامي فرع القاهرة. باسم مجلة التوحيد. أنصار السنة «حساب رقم (١٩١٥٩٠)

٥٥٨ كونكا چاك معد المالية الم

التوزيع الداخلي، مؤسسة الأهرام وفروع أنصار السنة المحمدية مطابع الأهرام التجارية مقلبوب مصر

منفذ البيع الوحيد بمقر مجلة التوحيد الدور السابع

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده وعلى اله وصحبه، وبعدُ:

فلقد تحدثت في العدد السابق عن أهمية الإصلاح وضرورته، وذكرت أن الإصلاح لا يكون سليمًا ولا يؤتي ثمرته إلا إذا كان على منهج النبوة، وأواصل هذا الحديث عن المنهج النبوي في الإصلاح، وأذكر هنا على رأس ذلك: اتباع النبي صلى الله عليه وسلم ؛

قال تعالى: « قُلُ إِن كُنتُ تُعُونُ الله قَاتَعُونِي يُعِبِبُكُمُ اللهُ وَيَنفِرُ لَكُمْ ذُوْبُكُم وَاللهُ عَلَى الله عليه وسلم أمارة على محبته، قال الحافظ ابن كثير رحمه الله: «هذه الآية حاكمة على كل من ادعى محبة الله، وليس وهو على الطريقة المحمدية، فإنه كاذب في دعواه في نفس الأمر، حتى يتبع الشرع المحمدي، والدين النبوي في جميع أقواله وأفعاله وأحواله، كما ثبت في الصحيح عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه قال: «من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد" [متفق عليه].

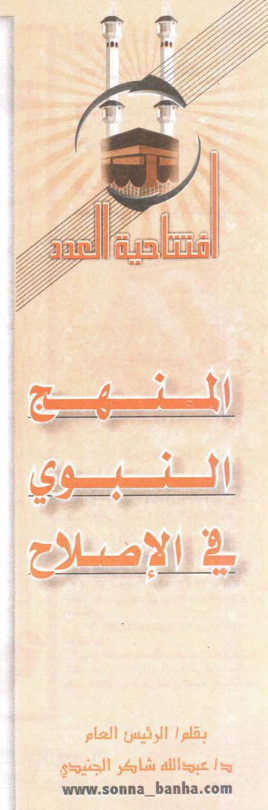
قال: « قُرْ إِن كُنتُمْ تُحَوِّنُ اللهُ فَأَتَعُونِ يُعَبِّبُكُمُ اللهُ » [أل عمران: ٣١]، أي: يحصل لكم فوق ما طلبتم، وهو محبته إياكم، وهو أعظم من الأول، كما قال بعض العلماء الحكماء: ليس الشأن أن تُحبُ.

وقال الحسن البصري وغيره من السلف: زعم قوم أنهم يحبون الله فابتلاهم الله بهذه الآية». [تفسير ابن كثير ٤٩٤/١].

وعليه فيجب على جميع أهل الإيمان -وعلى رأسهم دعاة الإصلاح- السير على أمر رسول الله صلى الله عليه وسلم وطريقته، وعدم مخالفته في كثير أو قليل، وليحذر المخالفون من الفتنة التي تصيب قلوبهم عند مخالفته، وقد تكون شركًا، أو كفرًا، أو نفاقًا، والعياذ بالله، قال الله سبحانه: «فَيَحَدُرُ الَّذِينَ يُعْالِقُونَ عَنَ أَسَوِهِ أَن تُصِيبَهُمْ فِتُنَةً أَوْ الله سبحانه: «فَيَحَدُرُ الَّذِينَ يُعْالِقُونَ عَنَ أَسَوِهٍ أَن تُصِيبَهُمْ فِتُنَةً أَوْ

قال شيخ الإسلام ابن تيمية: «أمر من خالف أمره أن يحذر الفتنة، والفتنة: الردة والكفر، قال سبحانه: «وَعَلِوْهُمْ يَكُونَ فِئِنَةٌ الْجَرِّقَ فِئِنَةٌ الْجَرِّقَ فِئِنَةٌ الْجَرِّقَ الْمَعْلَى الله المحد في رواية الفضل المتاب بن زياد: نظرت في المصحف فوجدت طاعة الرسول صلى الله عليه وسلم في ثلاثة وثلاثين موضعًا، ثم جعل يتلو: «فَلَيْحَدْرِ اللَّيْنِ عَلَيْلُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَنْ نُسِيبُمْ فِيْنَةٌ أَرْ نُسِيبُمْ عَذَابُ النفور: ٣٦]، وجعل يكررها ويقول: وما الفتنة؟ الشرك، لعله إذا رد بعض قوله أن يقع في شيء من الزيغ، فيزيغ قلبه، فيهلكه». [الصارم المسلول: ٣٤].

ومما يدخل في مخالفة رسول الله صلى الله عليه وسلم تقديم أراء الرجال وعقولهم وأذواقهم على سنة النبي صلى الله عليه وسلم ، وبعض الناس يأخذ عهدًا على شيخه وإمامه، أو تقع منه بيعة في محيط جماعته،



العدد . . ٥ السنة الثانية والأربعون



فإذا جاء الأمر عن الله أو عن رسوله ومصطفاه صلى الله عليه وسلم قدم أمر هؤلاء على الكتاب والسنة، وهذا ضلال مبين، وانحراف عن الصراط المستقيم.

وكان السلف الصالح رضوان الله عليهم ينهون من يفعل ذلك، كما جاء عن سفيان بن عيينة أن رجلاً قال لمالك: من أين أُخرِم قال: من حيث أمر رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فأعاد عليه مرارًا. قال: فإن زدت على ذلك قال: فلا تفعل فإني أخاف عليك الفتنة. قال: وما في هذا من الفتنة إنما هي أميال أزيدها. قال: إن الله يقول: «فَلَحَدْرِ اللّهِ عَنْ المُون عَنْ أَرُود مَنْ أَنْ تُمِينَمُ فَنَهُ النَّور: ٣٣]، قال: «وأي فتنة في أهذا؟ قال: وأي فتنة أعظم من أن ترى أنك أصبت فضلاً قصر عنه رسول الله صلى الله عليه وسلم ، أو ترى أن اختيارك لنفسك خير من اختيار الله». [ذم الكلام للهروى ص٢٧٤].

# طريق الفلاح والصلاح في الدنيا والأخرة:

وقد وصف النبي صلى الله عليه وسلم الفرقة الناجية المنصورة الظاهرة على الحق إلى يوم القيامة بأنها: ما على مثل ما الله عليه وسلم عليه وسلم وأصحابه، وهذا هو طريق في الدنيا والأخرة، وهذا المنهج والطريق هو الذي يجب على جميع المسلمين

سلوكه وعدم الخروج عليه، وقد لزم ذلك أهل السنة والجماعة، يقول فيهم شيخ الإسلام ابن تيمية: «وهم معتصمون بجبل الله يحكمون الرسول صلى الله عليه وسلم فيما شجر بينهم، لا يتقدمون بين يدي الله ورسوله صلى الله عليه وسلم فضلاً عن تعمد مخالفة الله ورسوله صلى الله عليه وسلم ».

[مجموع الفتاوي ٦٥/١٣].

ولذلك فإني أوجّه دعوة صادقة إلى أهل العلم وجميع الهيئات والمؤسسات الإسلامية إلى وجوب متابعة النبي صلى الله عليه وسلم ، والعمل الجاد الصادق على إحياء ما اندرس من العمل بالكتاب والسنة، والأمر بمقتضاهما، وإماتة ما ظهر من البدع والمحدثات.

# الأمر بالمروف والنهي عن المنكر؛

ويدخل في المنهج النبوي في الإصلاح: الأمر

بالمعروف والنهي عن المنكر، وقد ربط الله خيرية هذه الأمة به، فقال تعالى: « كُنتُمْ خَيْرُ أُمَةٍ أُخْرِجَتَ هذه الأمة به، فقال تعالى: « كُنتُمْ خَيْرُ أُمَةٍ أُخْرِجَتَ عَمِرانَ أُمْرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَتَنهُوْنَ عَنِ ٱلْمُنكِّرِ» [آل عمران: ١١٠]. قال بعض السلف: هم خير أمة إذا قاموا بهذا الشرط فليس من خير أمة، كما أن الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر من أخص أخلاق المؤمنين والمؤمنات وصفاتهم الواجبة أخص أخلاق المؤمنين والمؤمنات وصفاتهم الواجبة نم الله من ترك هذا الواجب من كفار بني إسرائيل ولعنهم على ذلك، قال تعالى: « لُعِبَ النِينَ صَعَمُوا مِن المنكر من بَعْتَ المَّنْ الله من ترك هذا الواجب من كفار بني إسرائيل بعن المنكرة وعيسى آبِن مَرْبَعَ ذَيْكَ بِمَا مُنْ الله وقد بينت الآيات أن سبب لعن كفار بني إسرائيل منتحر فعلوه لَهِ المنافيل وطردهم من رحمة الله هو عصافهم وبغدهم، ومغدهم،

وأن من ذلك تركهم النهي عن المنكر فيما يقع بينهم، وأن هذه الأمة لو سلكت طريقهم وتخلقت بأخلاقهم لحقها الوعيد الذي وقع بهؤلاء.

قال ابن عطية - رحمه الله- في تفسير الآية: «والإجماع على أن النهي عن المنكر واجب لمن أطاعه». [المحرر الوجيز ٢٧/٣]، المحدري الته عنه- قال: سمعت رسول الله عنه- قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: «من رأى منكم

منكرًا فليغيّره بيده، فإن لم يستطع فبلسانه، فإن لم يستطع فبقلبه، وذلك أضعف الإيمان». [مسلم: ٩٤].

قال النووي رحمه الله: «وأما قوله صلى الله عليه وسلم: «فليغيره» فهو أمر إيجاب بإجماع الأمة، وقد تطابق على وجوب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر الكتابُ والسنة وإجماع الأمة، وهو أيضًا من النصيحة التي هي الدين، ولم يخالف في ذلك إلا بعض الرافضة، ولا يعتد بخلافهم كما قال الإمام أبو المعالي إمام الحرمين: لا يُكتَرث بخلافهم في هذا، فقد أجمع المسلمون عليه قبل أن ينبغ هؤلاء». [شرح النووي على مسلم ج٢٧/٢].

وقد بين الله تعالى أن من خصال أهل الإيمان الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وأن هذا من ثمرة الولاية والتعاون فيما بينهم، قال الله تعالى:

شعبان ۱٤٣٤ هـ

E GOMM CAM COM SO

الإصلاح الأمر بالمروق

والتقيي وفي التكوية لأق الله

यात्री ०वर युर्ड क्रिक विति

والمرط والمروق والهيما

ONESTY.

ا ﴿ وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بَعْشُهُمْ أَوْلِينَاهُ بَغْضُ يَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهُونَ عَنِ الْمُنكِرِ وَيُفِيضُونَ الْصَلَوْةَ وَيُؤْتُونِ الزِّكُوةَ وَيُطِيعُونَ اللّهَ وَرَسُولُهُۥ أُولَتِهِكَ سَيَرْحُمُهُمُ

أَشُهُ إِنَّ أَلَّهُ عَرِيدٌ حَكِيدٌ » [سورة التوبة: ٧١]، وقد ذكر البغوي رحمه الله في تفسيره للآية أن المراد بولاية المؤمن: الولاية في الدين واجتماع الكلمة والعون والنصرة، وأنهم يأمرون بالإيمان والطاعة والخير، وينهون عن الشرك والمعصية وما لا يُعرف في الشرع. [انظر تفسيره ٢٠٠/٢].

كما جعل الله سبحانه وتعالى الفلاح في الدنيا والآخرة مرتبطًا بالدعوة إلى الخير والأمر بالمعروف والآخرة مرتبطًا بالدعوة إلى الخير والأمر بالمعروف النهي عن المنكر، فقال تعالى: « وَلْتَكُنْ مِنْكُمْ أُمُثُّ يُدَّعُونَ إِلَى الْخُيرِ وَيَأْمُرُونَ بِالْمُرُونَ بِالْمُرُونَ مِلْمُونَ عَنِ ٱلْمُنكِرِ وَأُولَتِكَ هُمُ الْمُنكِرِ وَأُولَتِكَ هُمُ الْمُنكِرِ وَأُولَتِكَ هُمُ الْمُنكِرِ وَالله القاسمي الله القاسمي

الموجود الله عمران: ١٠٠١ على وجوب الأمر بالمعروف على وجوب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، ووجوبه أعظم واجبات الشريعة المطهرة، وأصل عظيم من أصولها، وركن مشيد من أركانها، وبه يكمل نظامها ويرتفع سنامها، ونقل عن الغزالي رحمه الله قوله: في هذه الآية بيان الإيجاب، فإن قوله تعالى: «وَلَكُنّ [آل عمران: ١٠٤]، أمر، وظاهر عمران: ١٠٤]،

الأمر الإيجاب، وفيها بيان أن الفلاح منوط به، إذ حصر وقال: «وَأَوْلَتِكَ هُمُ الفلاح منوط به، إذ حصر وقال: «وَأَوْلَتِكَ هُمُ الفَّاسَمِي القاسمي ج١٠٤]. (تفسير القاسمي ج١٠/٤).

كما أن الأمر بالمعروف والنهي من أسباب التمكين في الأرض، قال تعالى: « اللَّيْنَ إِن مُكّنَهُمْ فِي الْأَرْضِ أَفَامُواْ فِي الأَرْضِ، قال تعالى: « اللَّيْنَ إِن مُكّنَهُمْ فِي الْأَرْضِ أَفَامُواْ وَالْمَعْرُوفِ وَنَهُواْ عَنِ الْمُنْكِدُ وَالْمُواْ وَالْمَعْرُوفِ وَنَهُواْ عَنِ الْمُنْكِدُ اللّه عليه أبي العالية: أنهم أصحاب محمد صلى الله عليه وسلم وقال الصباح بن سوادة الكندي: سمعت عمر بن عبد العزيز يخطب وهو يقول: « اللّٰيِنَ إِن مُكّنَهُمْ فِي الْأَرْضِ» الآية [الحج: ٤١]، ثم قال: إلا إنها ليست على الوالي وحده، ولكنها على الوالي والمولى عليه، ألا أنبئكم بما لكم على الوالي من ذلكم، وبما للوالي عليكم منه؛ إن لكم على الوالي من ذلكم أن يؤاخذكم عليكم منه؛ إن لكم على الوالي من ذلكم أن يؤاخذكم بحقوق الله عليكم، وأن يأخذ لبعضكم من بعض، وأن

يهديكم للتي هي أقوم ما استطاع، وإن عليكم من ذلك الطاعة غير المبروزة ولا المستكره بها، ولا المخالف سرها وعلانيتها. [تفسير ابن كثير ٣١٣/٣]. مفاسد ترك الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر؛

وقد أخبر النبي صلى الله عليه وسلم أن ترك الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر سبب في إنزال العقاب، وعدم استجابة الدعاء، كما في حديث حذيفة بن اليمان عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «والذي

بن اليمان عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «والذي نفسي بيده لتأمرن بالمعروف ولتنهون عن المنكر، وليوشكن الله أن يبعث عليكم عقابًا منه فتدعونه فلا يستجيب لكم». [صحيح سنن الترمذي ٢٣٣/٢].

ومن أعظم ألوان المعروف توحيد الله وعبادته، ومن أعظم أنواع المنكر الشرك بالله، وذلك لأن الله لا يغفره، وهو محيط للعمل، كما قال تعالى:

" إِنَّ الله لا يَغْفِرُ أَن يَشْرَكُ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَآهُ » [النساء: مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَآهُ » [النساء: 43]، وقال تعالى: « وَلَقَدْ أُوحِيَ إِنِّكُ مَا لَيْنَ مِن قَبْلِكَ لَمِنْ أَلِيكَ لَمِنْ أَلْكُونَنَ لَيْحَبُطُنَ عَمْلُكَ وَلَتَكُونَنَ لَيْحَبُطُنَ عَمْلُكَ وَلَتَكُونَنَ لَيْحَبُطُنَ عَمْلُكَ وَلَتَكُونَنَ لِيَحْبُطُنَ عَمْلُكَ وَلَتَكُونَنَ لِيَحْبُطُنَ عَمْلُكَ وَلَتَكُونَنَ لِيَحْبُطُنَ عَمْلُكَ وَلِتَكُونَنَ لِيهِ السرفور: ومن المقيمين » [السرفور: 10].

فوائد الأمر بالمعروف:

وقد ذكر الشيخ الشنقيطي رحمه الله ثلاث حكم للأمر بالمعروف وهى:

الأولى: إقامة حجة الله على خلقه، كما قال تعالى: رُسُلًا مُنَشِّرِينَ وَمُنْذِرِينَ لِثَلًا

يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى ٱللَّهِ كُنَّهُ أَبَعَدُ ٱلرُّسُلِّ» [النساء: ١٦٥].

الثانية: خروج الآمر من عهدة التكليف بالأمر بالمعروف، قال الله تعالى: «قَالُواْ مَعْذِرَةٌ إِلَى رَبَّكُرْ» الآية [الأعراف: ١٦٤]، وقال تعالى: « فَرَلَّ عَبُهُمْ فَمَا أَنَّ بِمَلُومِ» [الذاريات: ٤٤]، فدل على أنه لو لم يخرج من العهدة لكان ملومًا.

الثالثة: رجاء النفع للمأمور، كما قال تعالى: «مَّذِرَةً إِلَىٰ رَبِّكُمْ وَلَعَلَّهُمْ يَنْقُونَ » [الأعراف: ١٦٤]، وقال تعالى: « وَذَكِرٌ فَإِنَّ الدِّكُونَ لَنْقُعُ الْمُؤْمِنِينَ » [الذاريات: ٥٥]. (أضواء البيان ٢٧٦/٢).

ومما أرى التنبيه عليه هنا: أن بعض الناس يظن أنه إذا كان مستقيمًا في ذاته، فلا يلزمه الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، ومن هؤلاء من يستدل بقول الله تعالى: « يَأَيُّهُ الَّذِينَ ءَامَوُا عَلَيْكُمْ الْفُسُكُمْ لَا يَسْرُكُمْ

क्ष्मित्री क्षित्री हुन

قرحيك الله قطائي وصادقه.

ودي أحظم أأشياج الأتكية

ain of any sain army

B region bor cong spry

مَّن صَلَ إِذَا اَهْتَدَبِّتُمْ "[المائدة: ١٠٥]. ومعنى الآية: أن من أصلح نفسه وبذل جهده في فعل الخير وترك الشر، لا يضره من فسد من الناس بعد ذلك، ولا يعني هذا تركه الأمر والنهي، وقد بين أبو بكر الصديق رضي الله عنه فساد من استدل بهذه الآية على ترك الأمر والنهي، وقد قام رضي الله عنه ذات يوم فحمد الله وأثنى عليه ثم قال: «أيها الناس إنكم تقرؤون هذه الآية: «يَّأَيُّا الَّذِينَ ءَامُوا عَلَيْكُمُ الْفَصَدُرُكُمُ مَن صَلَ إِذَا الْمَارِيةُ الْمَارِيةُ النَّاسِ إِنكم تقرؤون هذه الآية: «يَّأَيُّا الَّذِينَ ءَامُوا عَلَيْكُمُ الْفَصَدُرُكُمُ مَن صَلَ إِذَا

أَهْتَدُيْثُونَ » [المائدة: ١٠٥]، وإنكم تضعونها على غير موضعها، وإني سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: «إن الناس إذا رأوا المنكر ولا يغيرونه أوشك الله عز وجل أن يعمهم بعقابه». [صحيح سنن الترمذي للألباني (٢٤٤٨)].

وقد فهم السلف هذا الفهم من الآية، فقد روى الن جرير وابن كثير وغيرهما عن سعيد بن

جبير قال: «إذا أمرت بالمعروف ونهيت عن المنكر، فلا يضرك من ضل إذا أهتديت». قال ابن كثير عقب ذكره: «وكذا روى من طريق سفيان الثوري...، وكذا قال غير واحد من السلف».[انظرتفسير ابن كثير ١٥٦/٢].

تحريم كسب الأموال من طرق غير مشروعة:

ومن المنهج النبوي في الإصلاح: تحريم كسب الأمسوال من طرق غير مشروعة، كالخداع والكذب في البيع والشراء، أو أكُل الربا

وأموال الناس بالباطل، وغير ذلك من صور كثيرة، وأقتصر هنا على تحريم كسب الأموال عن طريق الوظائف والأعمال التي للمسلمين، وأخص هذا بالذكر لانتشاره وكثرته، وربما لا يجد بعض الناس غضاضة فيه، مما دفعهم إلى الرشوة والمجاملة، وعدم العناية بالكفاءات والقدرات، وخطر هذا على الأمة عظيم، وفي البخاري عن أبي حميد الساعدي قال: «استعمل رسول الله صلى الله عليه وسلم رجلا على صدقات بني سليم يدعى ابن اللتبية، فلما جاء حاسبه، قال: هذا لكم، وهذا أهدي لنا، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فهلا جلست في بيت أبيك وأمك حتى تأتيك هديتك إن كنت صادقًا، ثم خطبنا فحمد الله وأثنى عليه، ثم قال: أما بعد، فإني أستعمل الرجل منكم على العمل مما ولاني الله، فيأتي فيقول:

هذا لكم وهذا هدية أهديت لي، أفلا جلس في بيت أبيه وأمه حتى تأتيه هديته، والله لا يأخذ أحد منكم شيئًا بغير حقه إلا لقي الله يحمله يوم القيامة». [البخارى: ١٩٧٩].

وقد عقد البخاري في كتاب الأحكام بابًا عَنُونَ له بقوله: «باب هدايا العمال»، وذكر تحته هذا الحديث بقوله: «باب هدايا العمال»، وذكر تحته هذا الحديث إنظر فتح الباري (١٦٦/١٣)]، وقد بين الحديث أن الهدية وصلت إليه بسبب العمل الذي قام به، وأنه لو جلس في منزله ما وقع له شيء من ذلك، كما ذكر ابن كثير رحمه الله، وهذا الحديث في تفسير قول الله تعالى: « وَمَا كُانَ لِلهُ وَهُذَا الحديث في تفسير قول الله تعالى: « وَمَا كُانَ لِلهُ أَلْقِينَمْتُهُ» [آل عمران: المين أن يَغُلُ وَمَن يَعْلَلُ يَاتٍ بِمَا عُلِي يَوْمَ القِينَمْتُهُ» [آل عمران: المنارع في ذلك ليستقيم المجتمع، ولإغلاق باب الرشوة، وقد لعن النبي صلى الله عليه وسلم الراشي والراشي والرائش، وهو الواسطة الراشي والرائش، وهو الواسطة

بينهما.

دری از این دری دری دری این از این این از این این از این این از این این از این این از این این از این از این این از این از این از این این از این این از این از این از این ا

وعليه أقول: لا يجوز الموظف ومن أسندت إليه أعمال يراجعه الناس فيها أن يقبل منهم الهدية حتى سيميل إلى من أهداه دون من لم يهده، كما لا يجوز أن يعين القاضي أو الحاكم من له مصلحة عندهم، حتى يتجرد أغي الاختيار ويوضع الرجل ألناسب في المكان المناسب، وقد شدد في هذا الأثمة الأعلام وقد شدد في هذا الأثمة الأعلام

قال ابن قدامة: «ولا يقبل هدية من لم يكن يهدي إليه قبل ولايته، وذلك لأن الهدية يُقصَدُ بها في الغالب استمالة قلبه، ليعتني به في الحكم، فتشبه الرشوة...، ولأن حدوث الهدية عند حدوث الولاية يدل على أنها من أجلها، ليتوسل بها إلى ميل الحاكم معه على خصمه، فلم يجز قبولها منه كالرشوة». [المغني على حمر//١٤»، ٥٩].

رحمهم الله.

وختامًا فإني أذكر الجميع - حكامًا ومحكومين-بضرورة إصلاح النفس وتقويمها، وأن يفتحوا بابًا للتواصل والتآلف، وأن يتواصى الجميع بالحق والصبر، وأن ينبذوا المصالح الضيقة، والأهواء البغيضة، والمواقف الحزبية، وأن يقدموا المصالح العامة، والقواعد الكلية على المصالح الشخصية. والحمد لله رب العالمين. الحمد لله على إحسانه، والشكر له على توفيقه وامتنانه، وبعدُ:

في ظل الحالة المذرية التي تعيشها مصر وشعبها، من أحوال وأهوال وفتن، وتشتت وتشردم، وتناحر بين الفصائل والإحراب المتناحرة على كرسي زائل، وسلطة فانية، منشغلين عن كل ما يمس مصير مصر والمصريين، وفي ضربة قاتلة هزت وجدان كل مصري مهتم بشئون وطنه، تعلن إثيوبيا في خطوة مفاجئة، وبعد أيام قليلة من زيارة ولقاء الرئيس محمد مرسي مع رئيس الوزراء الإثيوبي "هيالمريم ديسالين في أديس أبابا؛ إذ بها تعلن عن البدء في تحويل مجرى نهر النيل الأزرق، والمسئول عن تدفق ٥٨٪ من المياه القادمة لمصر؛ الاستكمال بناء سد النهضة الإثيوبي، أو مشروع الإلفية العظيم، كما يسمونه، ليكشف هذا الحدث عن الحالة المذرية للنخد، الموجودة على الساحة.

# سد النهضة بين التهوين والتهويل

وبين تهوين وتخانل في رد فعل هذه النخب الموجودة على الخبر الكارثي الذي يهند مصر كلها حاضرها ومستقبلها، وما بين تهويل واستغلال لهذا الخطر القادم إلينا، الذي يتضرر منه كل مصرى يعيش على أرض الكنانة، وتأمر خارجي من البهود والأمريكان.. ودول استعمارية تكيل لمصر، وأموال عربية تمول وتخطط لمصر؛ لتركيعها وإضعافها، وبدلاً من أن تفيق الأمة من كبوتها، وتنتصر على عدوها، وتعلى كلمتها، وتزداد قوتها وتنفض الوهن الذي أطمع فيها الصغار والكبار، ذلك الوهن الذي أخبر عنه رسول الله صلى الله عليه وسلم، فعن تُونَّانَ رضي الله عنه قال: قال رشولُ الله -صلى الله عليه وسلم-: «يُوشِكُ الأُمَمُ أَنْ تَدَاعَى عَلَيْكُمْ كَمَا تَدَاعَى الأَكَلَةُ إِلَى قَصْعَتَهَا». فَقَالَ قَائِلٌ: وَمِنْ قَلُة نَحْنُ مَوْ مَتَدَ؟ قَالَ: «مَلْ ٱنْتُمْمُوْ مَتَدَ كَثِيرٌ ، وَلَكَنْكُمُ غُثَاءٌ كَفَثَاء السَّيْلِ، وَلَيَنْزِعَنَّ اللَّهُ مِنْ صُدُورِ عَدُوًّ كُمُ الْمَهَانَةَ مِنْكُمْ، وَلَيَقُدْفَنَّ اللَّهُ فِي قُلُوبِكُمْ الْوَهَنِّ». فَقَالَ قَائلٌ: يَا رَسُولَ اللَّهِ وَمَا الْوَهَنُّ؛ قَالَ: «حُبُّ الدُّنْيَا، وَكَرَاهِيَةَ الْمُوْتِ» [أخرجه أبو داود في سننه (٤٢٩٩)، وصححه الألباني .

ذاك الهوان الذي جعل إثيوبيا تستبق موعد تحويل مجرى النيل بثلاثة اشهر، ولأن الماء هو عصب الحياة، قال تعالى: «وَجَعَلْنَا مِنَ ٱلْمَاءِ كُلَّ، شَيْءٍ حَبِّ» [الانبياء: ٣٠]. فقد أفردنا كلمة التحرير لتناول هذا الملف الخطير بكل أبعاده، وما بتعلق به.



العدد • • أ السنة الثانية والأربعون

# توصيف القضية

ونبدأ من الضحة المثارة حالبًا بشأن عملية تحويل مسار محرى النبل الأزرق الذي انشغل به البعض، فتركوا القضية الأساسية، وهي بناء السد ذاته، فتحويل المسار -كما يؤكد خيراء المياه- هو احراء طبيعي يستق إنشاء حسم السد، لتحقيف الموقع من المداه حتى تتم عملية البناء، وبعد الانتهاء من بناء حسم السد، تتم إعادة المياه إلى محراها الأصلي في مواحهة السد بعد انشائه، لتبدأ بعدها عملية تخزين المياه، وتتركز المخاوف من إنشاء هذا السد، وهو الأقرب للحدود السودانية؛ حيث يقع على الحدود السودانية الاثبوبية بمسافة أربعين كيلو مترًا في العمق الاثبوبي، وتتسم المنطقة التي نُقام فيها السديان صخورها من البازلت شديد الصلاية، ومن ثم فإنه يستحيب لعو امل الضغط، كما يستحيب للموحات الزلزالية، وتتمثل عوامل الضغط هذه في كتلة جسم السد، وكتلة المياه التي ستتجمع أمامه، فكان بحب أن يُرَاعى في تصميمه شدة اندفاع المياه، ومدى تحمل حسم السد لهذه الشدة.

وكان مُقدرًا لهذا السد في هذا الموقع أن تصل طاقته التخزينية إلى نحو ١١ مليار متر مكعب، وقد قام بتصميمه مكتب استصلاح الأراضي الأمريكي بخبرائه وفنيّه عام ١٩٦٤م، حيث تم التفكير وقتها في إنشاء ٣٤ سدًا، منها سد الحدود، أو ما يسمى بعد ذلك بسد الألفية، أو النهضة حاليًا ضمن مخطط مائي وتنموي في حوض النبل الأزرق.

وفي عام ٢٠٠٥م طرحت إثيوبيا تنفيذ أربع خزانات مائية وسدود بطاقة استيعابية تقدر بنحو ٢٠٠ مليار متر مكعب، ثم تم تعديل تصميم سد النهضة فيما بعد لتستوعب بُحَيْرته نحو ٧٤ مليار متر مكعب على حسب ارتفاعه البالغ نحو ١٤٠ مترًا، ومن ثَمَّ لم يراع التصميم الجديد طبيعة الموقع، وبالتالي فقد انخفض معدل الأمان الزلزالي لسد النهضة الرزازالي لعيره من السدود ٨ درجات بمقياس ريختر، فيما يبلغ مُعامل الأمان الزلزالي لغيره من السدود ٨ درجات بمقياس ريختر، مما يعني أن موقع إنشاء سد النهضة يجعله عُرضة للانهيار الكلي أو الجزئي بفعل الموجات الزلزالية التي لن يتحملها السد كما جاء في تصريح الدكتور مغاوري شحاته دياب خبير المياه العالمي لصحيفة الأهرام في ٢٠١٣/٦/٠٢م.

مؤكدًا أنَّ: قوة اندفاع المياه وضغطها على جسم السد، بالإضافة إلى موقعه الحرج، ينذر بحدوث كوارث للسودان بشكل خاص، مما سيؤدي إلى تجريفها بالكامل، كما أن تأثيره الكارثي سيمتد إلى السد العالى؛ حيث سيؤثر سد النهضة بشكل سلبى

إذا كنا قلد اعتدنا الغلاف والشقاق - النافي لطبائع المصريين في الأونة النافي لطبائع المصريين في الأونة الأخيرة، حول كل ما هو شأن داخلي؛ وقد كان من المنتظر أن تتألف القلوب والعبود حول أزمة خارجية والعقول والعبود حول أزمة خارجية تمس كل مصري، ويصبح الشعب كله تمس كل مصري، ويصبح الشعب كله طرفا فيها، خاصة أنها تتعلق بمن طرفا فيها، خاصة أنها تتعلق بمن هم على قيد العياة الآن، وبالأجيال القادمة بصورة أكبر.

على جسم السد العالي وفتحاته وتوربيناته؛ مما يقلل من كفاءة السد العالى بشكل كبير.

ي من الله المنافق والشقاق المنافي وإذا كنا قد اعتدنا الخلاف والشقاق المنافي لطبائع المصريين في الأونة الأخيرة، حول كل ما هو شان داخلي، من قوانين، ومشروعات قوانين، ولوائح، وأنظمة، فقد كان من المنتظر أن تتالف القلوب والعقول والجهود حول أزمة خارجية تمس كل مصري، ويصبح الشعب كله طرفًا فيها، خاصة أنها تتعلق بمن هم على قيد الحياة الآن، وبالأجيال القادمة بصورة أكبر.

#### مسد النهضة وحقوق مصر المائية

تقع منابع نهر النيل في الهضبتين الإثيوبية والاستوائية، وتعتبر إثيوبيا بالذات هي المصدر لاكثر من ٧١٠٥ مليار متر مكعب من المياه عند أسوان بواقع ٨٤ مليار متر مكعب من نهر عَطبرة، ونحو ١٨ مليارًا من نهر السوباط، وهذه المياه النابعة من إثيوبيا تشكل أكثر من ٨٠٪ من إيرادات النيل عند أسوان التي تبلغ في المتوسط ٨٤ مليار متر مكعب سنويًا، والتي يتم اقتسامها بين مصر بواقع ٥،٥٥ مليار متر مكعب، والسودان بواقع ١٠٨٠ مليار متر مكعب، والميارات متر مكعب بالتبخر في بحيرة ناصر.

وقد أثيرت قضية بناء السدود في إثيوبيا منذ ستينيات القرن الماضي في إطار الضغط الأمريكي والغربي على مصر أثناء قيامها ببناء السد العالي، لكن هذه الضغوط لم تبدأ في التحول إلى واقع إلا تقتلك كل من مصر السودان في ظل للزمة أوراق ضغط تجعل اثبوبيا العفاظ على الأمن الإفريقي الشامل في شرق افريقيا، بدلاً عن منظور ضيق لا بدلاً عن منظور ضيق لا بدلاً عن منظور ضيق الإثبوبي نفسه، وحكومته على المدين:

الرئيس السنغالي الراحل سنجور، قال: «إن مصر هي أم حضارات إفريقيا». وكانت التصريحات الصادرة عن المسئولين الإثبوبيين مُعبرة عن حالة الهوان التي يعيشها

وكانت النصريحات الصادرة عن المستولين الإثيوبيين مُعبرة عن حالة الهوان التي يعيشها المصريون في تلك المرحلة ، فقد أجاب السفير الإثيوبي في القاهرة عندما سُئل عن سد النهضة الذي تبينه بلاده الآن ومدى تأثيره على حصة مصر من المياه بعبارة مخيبة للآمال قائلاً: «سنبني السد.. شناء من شاء، وأبي من أبي»!!

والعلاقات المصرية الإثيوبية تمر بمرحلة دقيقة للغاية؛ بسبب إصرار أديس أبابا على تهديد المتطلبات الأساسية للأمن المائي في دولتي المصب: مصر والسودان؛ ذلك أن الإعلان عن بدء الخطوات التنفيذية لبناء سد النهضة دون صدور تقرير اللجنة الفنية المنوط بها البتّ في مدى تضرر الشعبين المصري والسوداني من هذا السد وغيره من سدود أخرى –وهي أمور معلنة منذ عام المياه- يُعدّ سياسة عدائية، تراهن فيما يبدو على حالة الارتباك السياسي الداخلي في كل من مصر والسودان.

وفي هذا السياق ظهر الموقف الرسمي من هذه الخطوة باهتًا وضعيفًا، ومعولاً على تقرير اللجنة الفنية كالية وحيدة للتعامل مع هذا التهديد الجدلي للأمن القومي المصري، وربما يكون ذلك حفاظًا على دفء العلاقات الدبلوماسية مع إثيوبيا؛ في وقت يتطلب الأمر فيه الإعلان عن الغضب المصري على الأقل، والسعي لامتلاك مخطط شامل للتعامل مع التوجهات الإثيوبية، سواء فيما يخص السدود، أو اتفاقية عنتيني.

# مازق السد . . والبحث عن أوراق ضاغطة

تمتلك كل من مصر السودان في ظل تلك الأزمة التي زادت الأزمات المصرية اشتعالاً - أوراق ضغط تجعل إثيوبيا تعيد حساباتها وأولوياتها؛ انطلاقًا من الحفاظ على الأمن الإفريقي الشامل في شرق إفريقيا، بدلاً عن منظور ضيق لا بد أن ينعكس بالضرر على الشعب الإثيوبي نفسه، وحكومته على المدين: المتوسط والبعيد.

# الخيارات المطروحة للتعامل مع أزمة السد

أول الخيارات المصرية المطروحة للتعامل مع هذه الأزمة هو: الاستناد إلى القانون الدولي فيما يتعلق بمحددات التعامل بين الدول المتشاطئة على الأنهار الدولية المشتركة.

والثاني: فتح حوار مصري مع كل من الصين والسعودية؛ دولتي التأثير والنفوذ بإثيوبيا في في تسعينيات القرن العشرين.

ومنذ عام ١٩٩٦م ثار كثير من الجدل حول طلب إثيوبيا لتمويل دولي بغرض إنشاء شبكة من السدود على روافد النيل التي تنبع من الهضبة الإثيوبية، وعلى رأسها النيل الأزرق، الذي يُعد القلب المائي لنهر النيل ولإيراداته في مصر والسودان.

وأهم تلك المشروعات هو سد الحدود «برودر» الذي تم تطوير تصميمه ليصبح أكبر تحت مسمى سد النهضة، وهو أكبر مشروع قومي في تاريخ إثيوبيا، حيث تُعول عليه في سد حاجتها من الكهرباء المنتجة منه، والتي تصل إلى ستة ألاف ميجاوات، وهي تعادل ثلاثة أضعاف الطاقة الكهرومائية المنتجة من سد أسوان، بل تسعى إلى التصدير، ويبلغ تكلفته حوالي ٨،٤ مليار دولار، ويبلغ طوله الذي يعترض مجرى النيل قرب الحدود مع السودان في ولاية بنيشنقول قماز الإثيوبية نحو ١٨٠٠ متر، ويمكنه توليد ٢ ألاف ميجاوات.

#### اثيوبيا تتأمر على مصر... وتخالف الاتفاقيات الموقعة

لا يخفى على أحد أن العلاقات المصرية الإثيوبية ليست على ما يرام؛ لأن هناك أزمة سببها الإجراء المفاجئ الذي اتخذته إثيوبيا بتحويل مجرى النيل؛ تمهيدًا لإتمام بناء السد، لقد سممت إثيوبيا أجواء العلاقات المصرية الإفريقية في وقت تريد فيه مصر أن تعود إلى حاضنتها الإفريقية، وتعود مجددًا حركة التحرر والتنمية والاستقلال لإفريقيا، وتصبح بالفعل كما قال أحد حكماء إفريقيا السياسيين وهو

العدد ... السنة الثانية والأربعون

الوقت الراهن؛ لمارسة دور قوي للحفاظ على الأمن المائي والإنساني في شرق إفريقيا، وهو أمر يمس مصالح الدولتين بشكل مباشر.

وتالنا: التفاوض مع إثيوبيا لبناء سد لا تزيد طاقته التخزينية على ٢٠ مليار متر مكعب من المياه، يتم تخزينه على ٢٠ مليار متر مكعب من المياه، يتم -في هذه الحالة- حاجتها من الطاقة الكهربائية، ولا يهدد السد العالي ولا يهدد مدينة الخرطوم، ولا يهدد السد العالي أيضًا في حالة زاد حجم تخزين ذلك السد من المياه عن (٤٠) مليار متر مكعب، وهو ما قد يؤثر بشدة على جسم السد، ويؤدي إلى انهياره، خصوصًا أنه بناء إسمنتي مُنشاً على حافة الهضبة الإثيوبية في التجاه السودان.

رابعًا ممارسة الضغوط المصرية السودانية المشتركة، وذلك من خلال تسارع أو تباطؤ انسياب السلع الإثيوبية، وهذا أمر تملكه مصر عبر قناة السويس، وهو أيضًا ورقة ضغطفي يد السودان؛ حيث تستخدم إثيوبيا ميناء بورسودان، كما يعيش في السودان حوالي ٣ ملايين إثيوبي وهم ورقة ضغط يمكن للخرطوم استخدامها.

وممارسة الضغوط المصرية السودانية المشتركة لا بد أن يستهدف الاعتراف الإثيوبي باتفاقية ١٩٥٩م، والاعتراف بالحصص التاريخية للدولتين من المياه، وذلك بالتوازي مع تفعيل الاتفاقيات الخاصة بشق قناة في منطقتي «البر اكوبو، ومنطقة المستنقعات»؛ وذلك لزيادة كميات المياه الواصلة للنيل؛ بحيث تزيد بنسبة لا مليارات متر مكعب لمصر والسودان. خامسا : فتح مفاوضات جادة مع دولة جنوب السودان، فيما يتعلق بمشروع قناة جونجلي في بحر الغزال، وهو مما يزيد موارد نهر النيل أيضًا، والعمل على تنفيذ هذا المشروع في اسرع وقت ممكن، على أن تتحمل مصر كافة الآثار السلبية المرتبطة بالتأثير على البيئة المحلية في هذه المنطقة، وخصوصًا أنها قد أعلنت مؤخرًا كمحمدة طبيعية عالمية.

إن إثيوبيا ترتكب أخطاء استراتيجية كبرى إزاء كل من مصر والسودان، بل مجمل دول حوض النيل، لجعلها وادي النيل بيئة صراع لا مبرر له على الإطلاق، وذلك بسياسات من المراوغة، وإهمال مصالح شعوب دول حوض النيل، وحقها في الاستقرار والأمن المائي، فضلاً عن تأثيرها على الأمن القومى المصرى.

#### تعديل التصميمات . . مهمة عاجلة

في الوقت الذي نحاول فيه إيضاح كل ما يتعلق بالآثار الناجمة عن سد النهضة الإثيوبي بعد

صدور تقرير اللجنة الثلاثية لتقييم السد وآثاره على دولتي المصب؛ مصر والسودان، فإنه يبدو أن هناك بادرة أمل من قبول إثيوبيا لتقرير اللجنة الثلاثية، حول إمكانية تخفيف مخاطر إنشاء السد على مصر، بعد أن أكد التقرير النهائي وجود أخطاء في تصميمات السد، وأوصى بإجراء تعديلات في التصميم الحالي، وكذلك تغيير وتعديل أبعاد وحجم السد قبل الشروع في النيل على مدى الأعوام الد المقبلة، مع التأكيد النيل على مدى الأعوام الد المقبلة للتأكد من سلامة وزيادة معدل أمان السد؛ لإزالة المخاوف سلامة وزيادة معدل أمان السد؛ لإزالة المخاوف السودانية من احتمال انهياره.

ويبقى السؤال: ما هي التصميمات المطلوب تعديلها في عملية بناء السد؟ وهل ستضمن التعديلات المطلوبة في المواصفات تأمين حصة مصر من مياه نهر النبل؟! وهل ستلتزم إثبوبيا بذلك ؟!

وتكمن بقية الآثار السلبية في أن السد سيحجز نحو ٧٤ مليار متر مكعب من المياه على مرحلتين: الأولى هي مرحلة ملء البحيرة التي أمام السد حتى مستوى التوربينات التي سوف تُستخدَم في توليد التيار الكهربائي من خلال ١٥ فتحة يتم تشغيلها بفتحها وإغلاقها طبقًا لأسلوب إدارة السد، وبالتالي ستحكم إثيوبيا في تحديد كمية المياه التي ستمر من خلال الفتحات، وهذه الكمية من المياه، وفقًا لما مدى ٦ سنوات بواقع خصم ١٢ مليار متر مكعب من الكمية المتدفقة نحو السودان ومصر سنويًا، وهذا سيؤثر بشدة على الاحتياجات المائية للبلدين، ناهيك عن التأثير المتد خلال فترات التشغيل.

وأخيرًا، فإن الاتفاقية الموقعة عام ١٩٥٩م تقدر حصة مصر بنحو ٥٥ مليار متر مكعب من المياه سنويًا، يُضاف إليها نحو ٣٠٥ مليار متر مكعب من الأمطار والمياه الجوفية، وإن الاتفاقيات المتعاقبة بشأن مياه النيل منذ الاستعمار البريطاني، كَفَلَت توزيع حصص الموارد المائية بين دول الحوض، مائية على النيل، بما يضمن عدم تأثير المخصصات المائية وفقًا لهذه الاتفاقيات، وهذا كله ينبغي أن يتم من على الإطار القانوني والسياسي لهذه الاتفاقيات، مدعومًا من قبل القوى الكبرى والمنظمات الدولية مدعومًا من قبل القوى الكبرى والمنظمات الدولية ذات الصلة.

اللهم احفظ مصر وأهلها، واحفظ نيلها من كل معتد أثم، ومن كل متأمر أثيم، واحفظ أمنها، اللهم أمين، وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.



# تفسيرسورة غافر

الحلقة الثانية

قال تعالى: «إِنَّ الَّذِيبَ كَفَرُوا يُنَادَوْنَ لَمَقَّ اللَّهِ أَكْبَرُ مِن مَّقْتِكُمْ الْفُسَكُمْ إِذْ نُدُعُونَ إِلَى الْإِيمَنِ فَتَكَفُرُونَ ﴿ قَالُواْ رَبِّنَا آمْتَنَا الْنَدَيْنِ وَأَحْيَتَنَا الْنَدَيْنِ فَأَعْرَفْنَا بِدُنُوبِنَا فَهَلَ إِلَى خُرُوجٍ مِن السِيلِ ﴿ اللَّهُ مَالِكُمْ بِأَنَهُ وَإِن أَنْ الْتَكُيرِ اللَّهُ مَوْلَاللَهُ وَحْدَهُ كَفَرْتُمْ وَإِن يُشْرَكُ بِهِ وَيُومِنُواْ فَالْمُكُمُ لِلَهِ الْعَلِي الْكِيرِ اللَّهُ مُو اللَّذِي يُرِيكُمْ وَايَتِهِ وَيُنزَلِكُ لَكُمْ مِنَ السَّمَاةِ رِزْقاً وَمَا يَنذَكَّرُ إِلَّا مَن يُنِيبُ ﴿ الْكَيْرِ اللَّهُ مُو اللَّذِي يُومِ اللَّذِي وَلَوْ كَرِهُ الْكَيْفُرُونَ ﴿ السَّمَاةِ رِزْقاً وَمَا يَنذَكَّرُ إِلَّا مَن يُنِيبُ ﴿ اللَّهُ الْمَوْمِ عَلَى اللَّهُ وَلَا يَعْفِي الرَّوْحَ مِنْ أَمْرِهِ عَلَى مَن السَّمَاةِ مِنْهُمْ شَيْءٌ لِي الْمُلِكُ الْيُومَ عِنْ أَمْرِهِ عَلَى مَن السَّمَاةِ وَمُ اللَّهُ مِنْ عَلَي اللَّهُ الْوَحِيلِ اللَّهُ الْوَحِيلِ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ مِنْ عَلَيْ اللَّهُ الْوَحِيلِ اللَّهُ الْوَحِيلِ اللَّهُ الْوَحِيلِ اللَّهُ الْوَحِيلِ اللَّهُ الْمُحْمِ الْفَقِيلِ اللَّهُ الْوَحِيلِ اللَّهُ الْوَحِيلِ الْمُولِ لَكُونَ اللَّهُ الْوَحِيلِ اللَّهُ الْوَحِيلِ اللَّهُ الْمُولِ اللَّهُ مِنْ الْمُولِ اللَّالِ اللَّهُ الْمُولِ اللَّهُ الْمُولِ اللَّهُ الْمُؤْمِ الْمُعَلِي الْمُلْكُ الْمُولِ اللَّهُ الْمُؤْمِ اللَّهُ الْمُعَلِي مِنْ جَيمِ وَلَا شَفِيعِ يُطَاعُ ﴿ اللَّهُ الْمُعَلِي الْمُلْكُ الْمُؤْمِ الْمُعَلِي الْمُلْكُ اللَّهُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ اللَّهُ الْمُؤْمِ الْمُولِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِ اللْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ اللْمُؤْمِ اللْمُؤْمِ الْمُؤْمِ اللْمُؤْمِ الْمُؤْمِ اللْمُؤْمِ اللْمُؤْمِ اللْمُؤْمِ اللَّهُ الْمُؤْمُ الْمُومُ اللْمُؤْمُ الْمُؤْمِ اللَّهُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِ ال

# الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من لا نبى بعده، وبعد:

خلود الكافرين في النار؛

ذكر الله تعالى جزاء الكفار الذين أصرُوا على الكفر واستكبروا عن الإيمان، فقال: «إنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا يُنَادَوْنَ لَقْتُ اللَّه أَكْبَرُ مِنْ مَقْتِكُمُ آنَفُسَكُمْ إِذْ تُدْعَوْنَ إِلَى الإِيمَانِ فَتَكْفُرُونَ»:

إذَا دَخُلُ أَهُلَ النَّارِ النَّارِ اعْتَرَفُوا بِذَنِيهِم، وأقروا بِخَطِيئَاتِهِم، ورجعوا على أنفسهم باللوم والعتاب، والمقت واللعن، فنادتهم الملائكة: «لُقْتُ اللَّه أَكْبَرُ مِنْ مَقْتَكُمْ أَنْفُسَكُمْ إِذْ تُدْعَوْنَ إِلَى الإيمَانِ فَتَكَفُّرُونَ»، وفي الكلام تقديم وتأخير، تقديره: لغضب الله عليكم، ومقته لكم في الدنيا؛ إذ كنتم تُدْعَوْن إلى الإيمان بالله فتكفرون، إكبر من مقتكم أنفسكم الآن.

«قَالُوا ۚ رَبِّنَا ۗ أَمَتَّنَا اثْنَتَٰيْنِ وَأَخْيِئِتَنَا اثْنَتَيْنِ فَاغْتَرَفْنَا بِدُنُوبِنَا فَهَلْ إِلَى خُرُوجَ مِنْ سَبِيلِ»:



أرادوا بالموتة الأولى عدمهم قبل الوجود، وبالحياة الأولى التي كانت في الدنيا، وأرادوا بالموتة الثانية التي تعقب الحياة الدنيا، وبالحياة الثانية التي كانت بعد البعث، كما قال الله تعالى: "كَنْفُ تَكُمُّرُونَ بِأَلَّهِ وَكُنتُم أَمُونَنَا فَأَحِيَكُم ثُمَّ الله تعالى: في يُعْمُونَ [البقرة: ٨٨]، في يتوسلون إلى الله تعالى بقدرته على البعث بعد الموت أن يخرجهم من النار ويردهم إلى الدنيا ليتداركوا ما فات، ولكن هيهات هيهات!

«ذَلِكُمْ بِأَنَّهُ إِذَا دُعِيَ اللَّهُ وَحْدَهُ كَفَرْتُمْ وَإِنْ يُشْرَكُ بِه تُؤْمِنُوا فَالْحَكْمُ لَلَّه الْعَلِيِّ الْكَبِيرِ»، وفي الكلام

وقد أخبر الله تعالى في كتابه أن سؤال الكافرين الخروج من النار سيتكرر منهم في مواقف كثيرة من مواقف يوم القيامة قبل دخول النار، وسيتكرر منهم بعد دخولها، ولن نُحَابُوا إلى ما سألوا:

قال تعالى: «وَلُوْ ثَرَقَ إِذِ ٱلْمُجْرِمُونِ وَاكْمُواْ رُهُوسِهِمْ عِنْدَ رَبِّهِمْ رَبِّنَا أَبْصَرْنَا وسِمِعْنَا فَارْجِعْنَا نَعْمَلُ صَلِحًا إِنَّا مُوفِئُونَ ﴿ وَلَوْ شِنْنَا لَا بَنِيا كُلِّ نَفْسِ هُدَنَهَا وَلَكِنْ حَقَّ الْفَوْلُ مِنْيَ لَأَمْلَانَ جَهَنَّمَ مِنَ ٱلْجِنَّةَ وَالنَّاسِ أَجْعِينَ ﴿ وَلُوفَةُواْ لِمَا لَمُعِينَ مَنَ الْجِنَّةَ وَالنَّاسِ أَجْعِينَ ﴿ وَلُوفَوْا لِمَا لَيْسِينَ حُمْدُ وَلُوفُواْ مِنَا لَيْسِينَ حُمْدُ وَلُوفُواْ مِنَا لَهُ مِنْكُونَ ﴾ وَلُوفُواْ مِنَا السّجِدة: ١٢- ١٤].

وقال تعالى: « وَلَوْ تَرَى ٓ إِذْ وَقَفُواْ عَلَى النَّارِ فَقَالُواْ يَكَيِّنَنَا نُرُدُّ وَلَا لَكُمْ مِنَا كُوْلُواْ يُخْفُونَ فَى الْكُولُوا يُخْفُونَ فَى الْكُولُوا يُخْفُونَ فَى الْكُولُوا يُخْفُونَ فِي الْكُولُونَ اللَّهُ مُنْ أَكُولُونَ اللَّهُ اللَّ

وقال تعالى: « وَاللَّذِينَ كَفُرُواْ لَهُمْ نَارُ حَهَنَّمَ لَا يُغْضَىٰ عَلَيْهِمْ فَارْحَهَنَّمَ لَا يُغْضَىٰ عَلَيْهِمْ مَنْ عَدَايِهَا كَذَلِكَ بَحْرَى كُلُّ كَنْ اللَّهِ عَلَيْهُمْ مَنْ عَدَايِهَا كَذَلِكَ بَحْرَى كُلُّ كُلُّ كَعْمُور شَا رَبِّنَا أَخْرِهَا نَعْمُلُ أُولَةً نَعْمُرَكُمْ مَا يَتَذَكَّرُ فِيهِ مَنْ لَكُرْ وَجَاءَكُمُ النَّذِيرُ فَذُوفُواْ فَمَا لِلظَّلِيمِينَ مِن شَمِيعٍ » مَن تَدْكُرُ وَجَاءَكُمُ النَّذِيرُ فَذُوفُواْ فَمَا لِلظَّلِيمِينَ مِن شَمِيعٍ »

[فاطر: ٣٦- ٣٧].

وقال تعالى: «إِنَّ الْمُجْرِمِينَ فِي عَذَابِ جَهَمَّ خَلِدُونَ ﴿ اللهُ لَهُ مُنْ مَنْهُمْ وَلَكِنَ كَانُواْ هُمُ الطَّنْ الْمُنْ مَنْهُمْ وَلَكِنَ كَانُواْ هُمُ الطَّنْلِينِ فَي وَمَا طَلْمَنْهُمْ وَلَكِنَ كَانُواْ هُمُ الطَّنْلِينِ فَي وَالْحَلَّ لِيقَضِ عَلَيْنَا رَبُّكُ فَالَ إِنَّكُمُ الْحَقِ كَنْ هُونَ اللهُ وَلَكِنَّ أَكُرْكُمُ الْحَقِ كَنْ هُونَ اللهُ وَلَكِنَّ أَكُرْكُمُ الْحَقِ كَنْ هُونَ اللهُ وَلِيكِنَّ أَكُرُكُمُ الْحَقِ كَنْ هُونَ اللهُ وَلِيكُونَ اللهُ وَلِيكِنَّ أَكُرُكُمُ اللهُ وَلِيكُونَ اللّهُ اللّهُ وَلِيكُونَ اللّهُ وَلِيكُونَ اللّهُ وَلِيكُونَ اللّهُ اللّهُ وَلِيكُونَ اللّهُ وَلِيكُونَ اللّهُ وَلِيكُونَ اللّهُ وَلِيلُونُ اللّهُ وَلِيكُونَ اللّهُ وَلِيلُونَ اللّهُ وَلِيلُونَ اللّهُ وَلِيلُونَ اللّهُ وَلِيلُونُ اللّهُ وَلِيلُونَ اللّهُ وَلِيلُونَ اللّهُ وَلِيلُونَ اللّهُ وَلِيلُونَ اللّهُ وَلِيلُونَ اللّهُ وَلِيلُونُ اللّهُ وَلِيلُونَ اللّهُ وَلِيلُونُ اللّهُ وَلِيلُونُ اللّهُ وَلِيلُونَ اللّهُ وَلِيلُونَ اللّهُ وَلِيلُونَ اللّهُ وَلِيلُونُ اللّهُ وَلِيلُونُ اللّهُ وَلِيلُونُ اللّهُ وَلِيلُونَ لَهُ وَلِيلُونُ الللّهُ وَلِيلُونُ اللّهُ وَلِيلُونُ لَلْمُؤْمِنُ اللللْهُونُ اللّهُ وَلِيلُونُ الللّهُ وَلِيلُونُ لِللْهُونُ لِللْمُؤْمِنُونُ الللّهُ وَلِيلُونُ الللللّهُ وَلِيلُونُ اللللّهُ الللّهُ وَل

وبينما هم في النار إذ سمعوا صوت الجيار سبحانه يوبخهم على كفرهم وتكذيبهم: «أَلَمْ تَكُنْ عَلَيْقُ ثَلُكُ عَلَيْقُ ثَلُكُ عَلَيْكُ مُكُنْمُ عِالَى كفرهم وتكذيبهم: «أَلَمْ تَكُنْ عَلَيْقُ ثَلْكُ عَلَيْكُ مُكُنْمُ عِالَا ثَكَمْ الله الطومنون: ١٠٥]، ومع أن الخطاب خطاب توبيخ وتقريع، إلا أنهم انتهزوها فرصة ليسالوا الله الخروج من النار،

" وَالْوَا رَبَّنَا عَلَيْتَ عَلَيْتَا شِقُوتُنَا وَكُنَا فَوْمًا صَالِحِكَ
" رَبِّنَا أَخْرِحُنَا بِنَهَا فَإِنْ عُلْنَا فَإِنَّا طَلِلْتُوك " [المؤمنون: ١٠٦- ١٠٧]، فأجابهم بما خيب أمالهم، وقطع رجاءهم، وأخرس السنتهم، «قَالَ أَخْتُواْ فِهَا وَلاَ كُلُورُوْ» [المؤمنون: ١٠٨].

دلائل التوحيد،

ثم نكَرهم الله تعالى ببعض دلائل التوحيد الذي أنكروه وجحدوه واستكبروا عنه، فقال: «هُوَ الَّذِي يُريكُمْ آيَاتِهِ» التي يستدل بها أولو الألباب على أنه لا إلّه إلا الله، وهي كثيرة، كما قال القائل:

فوا عجبا كيف يُعْصَى الإلهُ

أم كنف يحجده الجاحدُ

وفي كل شيء له أية

«وَمَا يَنَذُكُرُ إِلَّا مَن يُنِيثُ» أي ما يتذكر بآيات الله وينتفع بها إلا الذين انابوا إلى ربهم، أي

رجعوا إليه بالتوبة والاستغفار، أما أهل الإصرار فهم لا يخشون الله، ولذلك عميت قلوبهم عن آياته، « فَإِذَا نُكُوْلًا لاَ يَنْكُونُ ﴿ ﴾ وَإِذَا زَأَوْا اللّهَ يَسْتَخُرُونَ » [الصافات: ١٣ – ١٤]، « وَإِنْ يَرَوْا ءَايَةً يُعْرِضُوا وَيَقُولُوا سِخَرُ مُسْتَيِرٌ» [القمر: ٢].

فآيات التوحيد ودلائله كثيرة: « وَلَكِنَ أَكُرَ النَّاسِ لَا يَوْنُونَ اللهِ مَنْ ذَلك، يُوْمُونَ الرَّعِد: ١]، فإذا تبين لكم معشر المؤمنين ذلك، «فَادْعُوا اللهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ وَلَوْ كَرِهَ الْكَافُرُونَ»:
عَنْ أَبِي الزِّبَيْرِ قَالَ: كَانَ انْنُ الزَّبِيْرِ رَضِي الله عنه يَقُولُ فِي دُبُر كُلِّ صَلاَة حِينَ يُسَلِّمُ: «لاَ إِلَهَ إِلاَّ اللهُ وَحْدَهُ لاَ شَرِيك لَهُ، لَهُ اللهُ وَلَا اللهُ وَحْدَهُ لاَ شَرِيك لَهُ، لَهُ اللهُ وَلاَ اللهُ اللهُ وَلا شَيْء قَدِيرٌ، لاَ حَوْلَ وَلاَ قُوْةً إِلاَ بِالله لاَ إِلهَ إِلاَ اللهُ وَلا نَعْبُدُ إِلاَ إِللهُ وَلا نَعْبُدُ إِلاَ اللهُ وَلا اللهُ وَلا اللهُ مُخْلَصِينَ لهُ الدِّينَ وَلوْ كَرِهَ الْكَافِرُونَ». وَقَالَ: إِلاَ اللهُ مُخْلَصِينَ لهُ الدِّينَ وَلوْ كَرِهَ الْكَافِرُونَ». وَقَالَ: كَانَ رَسُولُ اللهُ صلى الله عليه وسلم يُهللُ بِهِنَ دُبُر كُلُ صَلاَة». [صحيح مسلم 84].

"رفيع التركي »، مرفوع على أنه خبر آخر عن المبتدأ المتقدّم، أي: هو الذي يريكم آياته، وهو رفيع الدرجات وكذلك « دُو العرش» خبر ثالث، ويجوز أن يكون رفيع الدرجات مبتدأ، وخبره « دُو العرش» ويجوز أن يكونا خبرين لمبتدأ محذوف، ورفيع صفة مشبهة، والمعنى: رفيع الصفات، أو رفيع درجات ملائكته، أي: معارجهم، أو رفيع درجات أنبيائه، وأوليائه في الجنة.

وقال الكلبي وسعيد بن جبير – رَحِمَهُمَا اللهُ –: رفيع السموات السبع، وعلى هذا الوجه يكون رفيع بمعنى: رافع، ومعنى «ذُو الْعُرْش» مالكه، وخالقه، والمتصرف فيه، وذلك يقتضي علو شانه، وعظم سلطانه، ومن كان كذلك، فهو الذي يحقّ له العبادة، ويجب له الإخلاص. [فتح القدير (٤/ ٤٨٤ – ٤٨٥)].

وقال السعدي-رحمة الله-: «رَفِيعُ الدَّرَجَاتِ فَو الْعُرْشِ» أي العلي الأعلى، الذي استوى على نُو الْعُرْشِ، أي العلي الأعلى، الذي استوى على العرش، واختص به، وارتفعت درجاته ارتفاعا باين به مخلوقاته، وارتفع به قدره، وجلت أوصافه، وتعالت ذاته، أن يتقرب إليه إلا بالعمل الزكي الطاهر المطهر، وهو الإخلاص، الذي يرفع درجات أصحابه، ويقربهم إليه، ويجعلهم فوق خلقه. [تيسير الكريم الرحمن (٦/ ٥١٥)].« يُلقِي الرُّوعَ مِنْ أَمْرِهِ عَلَى مَن يَشَاهُ مِنْ عَلَيْ مَن يَشَاهُ مِنْ عَلَيْ مَن يَشَاهُ مِنْ عَلَيْ وَلَهُ الْمُوهِ.

الرُّوحُ هُو الْوَحْي، يُلْقِي الرُّوحَ آيِ الْوَحْي، عَلَى مَنْ يَشَاءُ مَنْ عَبَاده الْمُرْسَلِينَ، وَإِنْما سَمَى اللهُ تَعَالَى الْوَحْيَ رُوحًا؛ لَأَنَّ به تَحْيَا الْأَرْوَاحُ، فَكَمَا آنَّ الْأَبْدَانِ تَحْيَا بالْأَرْوَاحُ لاَ تَحْيَا إلاَّ الْأَرْوَاحُ لاَ تَحْيَا إلاَ

بِالْوَحِيِّ، وَكَمَا أَنَّ الْأَبْدَانِ إِذَا فَارَقَتْهَا الْأَرْوَاحُ مَاتَتْ كَذَلَكَ اَلْأَرْوَاحُ مَاتَتْ كَذَلَكَ اَلَارْوَاحُ إِذَا لَمْ تَحْظَ بِنَصِيبِ مِنَ الْوَحْيِ مَاتَتْ، وَلِذَلِكَ قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَكَنَاكِ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحًا مِنْ أَمْرِنَا مَا كُنتَ مَدَّرِي مَا الْكِتَبُ وَلَا الْإِيمَنَ وَلَكِن جَمَلْتَهُ فُورًا أَبْدِي بِهِ مَن نَشَاهُ مَنْ عَلَيْهُ فُورًا أَبْدِي بِهِ مَن نَشَاهُ مِنْ عَلَيْهِ مِنْ عَلَيْهُ فُورًا أَبْدِي بِهِ مَن نَشَاهُ مِنْ عَلَيْهُ فُورًا أَبْدِي بِهِ مَن نَشَاهُ مِنْ عَلَيْهُ فَورًا أَبْدِي بِهِ مَن نَشَاهُ مِنْ عَلَيْهِ مِنْ عَلَيْهِ مَن فَسَاهُ مِنْ عَلَيْهِ مَنْ عَلَيْهِ مَنْ فَلَكُونُ مِنْ عَلَيْهُ فُورًا أَبْدِي بِهِ مَن فَسَلَهُ مِنْ عَلَيْهِ مَنْ فَيْهُ إِلَيْهِ مِنْ عَلَيْهِ مِنْ عَلَيْهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ عَلَيْهُ مُنْ اللَّهُ فَيْكُونُ عَلَيْهُ فُورًا أَبْدِي بِهِ مَن فَيْكُونُ مَنْ اللَّهُ مِنْ أَنْهُ فَيْ الْمُعْلِيدِ مِنْ عَلَيْهُ مُنْ أَنْهُ فَيْكُونُ مِنْ أَنْهِ فَيْ أَنْهُ فَاللَّهُ مِنْ أَنْهُ فَاللَّهُ مِنْ أَنْهُ إِلَيْكُونُ مِنْ أَنْهَا لَهُ فَاللَّهُ مُنْ أَلَاهُ مُنْ أَنْهُ إِلَيْكُ أَلِيكُ مُنْ أَنْهُ إِلَيْكُونُ مِنْ أَنْهُ إِلَيْكُونُ مِنْ أَنْهِ مِنْ أَنْهِمُ مَا أَلْكُونُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ فَيْكُونُ أَنْهُ لِلْكُونُ اللَّهُ أَنْهُ فُولًا اللَّهُ مُنْ أَنْهُمُ اللَّهُ مُنْ أَلَالِكُ فَلَى اللَّهُ مُنْ أَنَاهُ وَلَا الْمُعْلِقُونَا أَنْهُ مِنْ أَنْهُ مُنْ أَنْهُ مُنْ أَنْهِمُ اللَّهُ مُنْ أَنْهُ أَنْهُ مُنْ أَلَا أَلَاكُ مُنْ أَنْهُ فَا أَنْهُ مُنْ أَنْهُمُ الْمُنْ أَنْهُ وَلَا الْمُنْفَالِكُ فَيْكُونُ مِنْ أَنْهُمُ اللَّهِ مِنْ مَا أَنْهُ أَنْهُ الْمُنْفَالِكُونُ اللَّهُ مُنْ أَنْهُ أَنْهُ مُنْ أَنْهُ أَلِكُونُ الْمُعْلِقُونُ أَنْهُمُ اللَّهُ مِنْ أَنْهُ أَنْهُ مُنْ مِنْ أَنْهُ أَنْهُ أَنْهُ مُنْ أَنْهُ أَنْهُ مُنْ أَنْهُ أَلَاهُ مُنْ أَنْهُ أَلِكُونَا لِكُونُ أَنْهُمُ الْفُلِكُونُ مُنْ أَنْهُ أَلَالِكُونُ أَنْهُ أَلِنَالِكُ أَلَاكُونُ مِنْ أَنْهُ أَلَالِكُونُ مُنْ أَنْهُ أَلَالِكُونُ أَلَالِكُونُ أَلِنْ أَلِنَالِكُ أَنْهُ أَلَالِكُونُ مِنْ أَلْفُولُونُ أَنْهُ أَلْمُ لِلْمُعُونُ أَلْمُ أَلِنَالِكُونُ أَلِنِهُ أَلْمُ أَلِنْكُ

وَفَرُقُ بَئِنٌ مَّنُ اَمَنُ بَعْدَ الإيمَانِ وَقَبْلَ الإيمَانِ، وَفَرْقُ بَئِنٌ مَّنُ الْمِيمَانِ، فَقَالَ تَعَالَى: «أَوْمَنْ كَانَ مَيْتًا» قَبْلُ الإيمَانِ «فَأَحْيَيْنَاهُ» أَيْ بِرُوحِ الْوَحْي «وَجَمَلْنَا لَهُ فُرُا يَمْشِي بِلِهِ فِ النَّاسِ كَن مَنْهُ فَي بِلِهِ فِ النَّاسِ كَن مَنْهُ فِي الظَّلْسُنِ لَيْسَ عِنَادِج يَتَهَا» [الأنعام: ١٢٢]؟! كَن مَنْهُ وَنَ.

حكمة التنزيل:

«يُلْقِي الرُّوحَ مِنْ أَمْرِهِ عَلَى مَنْ يَشَاءُ مِنْ عَبَاده» الْمُرْسَلِينَ لِمَاذَا؟ مَا حَكْمَةُ التَّنْزِيلُ؟ «لِيُنْيِرَ مَوْمُ الْنَلْاقِيّ كَمَا قَالِدَ وَكَنْلَا الْنَكَ قُرْانًا عَرَبِياً» لَمَاذَا؟ هَا قَوْمَنْنَا إِلَيْكَ قُرْانًا عَرَبِياً» لَمَاذَا؟ «لِشَيْدِ أَمَّ الْفَحْمِ وَمَنْ حَمْمًا وَلَيْدَرَ مَوْمَ الْمُحْمِ لا رَسْ فِيقَ قِيقُ فِيقُ فِيقُ مِنْ الْمُحْرِدُ وَقَالِمُ فَا اللّهِ مَا اللّهِ مَا اللّهِ مَا اللّهِ مَا اللّهِ مَا اللّهُ مِنْ اللّهِ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ عَلَى اللّهِ مَا اللّهُ مَنْ اللّهِ مَا اللّهُ مَنْ اللّهِ مَا اللّهُ مَنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ مَنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ مِنْ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّ

ُ وَلِذَٰلِكُ كَانَ مُنْ حِكْمَةَ التَّنْزَيلِ أَنْ تُنْذِرَ الرُّسُلُ الْقُوْامَهُمْ الْيَوْمَ الْآخِرَ وَأَهْوَالَهُ، كَمَا يَدْعُونَهُمْ إِلَى التَّوْحِيدِ وَيُنْذِرُونَهُمْ عَاقِبَةَ الشَّرْكِ، كَذَلِكَ يُنْذِرُونَهُمْ عَاقِبَةَ الشَّرْكِ، كَذَلِكَ يُنْذِرُونَهُمْ عَوْبَةَ الشَّرْكِ، كَذَلِكَ يُنْذِرُونَهُمْ عَوْبَةَ الشَّرْكِ، كَذَلِكَ يُنْذِرُونَهُمْ عَوْبَةَ الشَّرْكِ، كَذَلِكَ يُنْذِرُونَهُمْ عَوْبَةَ الشَّرْكِ، كَذَلِكَ يُنْذِرُونَهُمْ عَاقِبَةَ السُّرْكِ، كَذَلِكَ يُنْذِرُونَهُمْ عَاقِبَةَ السُّرْكِ، كَذَلِكَ يُنْذِرُونَهُمْ عَاقِبَةَ السُّرْكِ، كَذَلِكَ يُنْذِرُونَهُمْ عَاقِبَةً السُّرْكِ، كَذَلِكَ يُنْذِرُونَهُمْ عَاقِبَةً الشَّرْكِ، كَذَلِكَ يُنْذِرُونَهُمْ اللَّهُمْ عَاقِبَةً السُّرِكِ، كَذَلِكَ يُنْذِرُونَهُمْ اللَّهُمْ عَلَيْكُونَهُمْ اللَّهُمْ عَاقِبَةً السُّرِكِ، كَذَلِكُ يُلْكَ يُنْذِرُونَهُمْ اللْتَعْدُونَهُمْ عَلَيْكُ يُنْذِرُونَهُمْ اللْتُونِ اللْلْعُونَ اللْتُونَ الْقَوْلَةُ اللْعَلْقِيْدُ اللْهُمْ لَلْكُونُ لَهُمْ اللْعُرُونَ لَهُمْ عَلَيْكُ لِللْكُونُ لِكُونَاكُونَالِكُونَالِكُونَالِكُونَالِكُونَالِكُونَالِكُونَالِكُونَالِكُونَالِكُونَالِكُونَالِكُونَالِكُونَالِكُونَالِكُونَالِكُونَالِكُونَالِكُونَالِكُونَالِكُونَالِكُونَالِكُونَالِكُونَالِكُونَالِكُونَالِكُونَالِكُونَالِكُونَالِكُونَالِكُونَالِكُونَالِكُونَالِكُونَالِكُونَالِكُونَالِكُونَالِكُونَالِكُونَالِكُونَالِكُونَالِكُونَالِكُونَالِكُونَالِكُونَالِكُونَالِكُونَالِكُونَالِكُونَالِكُونَالِكُونَالِكُونَالِكُونَالِكُونَالِكُونَالِكُونَالِكُونَالِكُونَالِكُونَالِكُونَالِكُونَالِكُونَالِكُونَالِكُونَالِكُونَالِكُونَالِكُونَالِكُونَالِكُونَالِكُونَالِكُونَالِكُونَالِكُونَالِكُونَالِكُونَالِكُونَالِكُونَالِكُونَالِكُونَالِكُونَالِكُونَالِكُونَالِكُونَالِكُونَالِكُونَالِكُونَالِكُونَالِكُونَالِكُونَالِكُونَالِكُونَالِكُونَالِكُونَالِكُونَالِكُونَالِكُونَالِكُونَالِكُونَالِكُونَالِكُونَالِكُونَالِكُونَالِكُونَالِكُونَالِكُونَالِكُونَالِكُونَالِكُونَالِكُونَا

وَسُمِّيَ يَوْمُ الْقَيَامَةِ يَوْمُ التَّلَاقِ، لأَنَّ فِيهِ يَتَلَاقَى الشَّلَاقِ، لأَنَّ فِيهِ يَتَلَاقَى الْخَالِقِ بِالْخُلُوقِ، وَيَتَلَاقَى أَهْلُ السَّمَاءَ وَأَهْلُ الْأَرْضِ، وَيَتَلَاقَى الْأَوَلُونَ وَالْإَخْرُونَ، فَيَتَلَاقَى الْأَوَلُونَ وَالْإَخْرُونَ، فَلَمًا كَانَ فِي هَذَا الْيَوْمِ تَحْصُلُ هَذِهِ اللَّقَاءَاتُ سُمَّى مَوْمُ الْقَامَةَ يَوْمُ التَّلَاقَ.

أحوالُ الناس دوم القيامة:

ثُمَّ وَصَفَ اللهُ تَعَالَى حَالَةُ النَّاسِ يَوْمُ الْقَيَامَةُ، فَقَالُ تَعَالَى: ﴿ وَمَتَالُونَكُ مَنَ أُمَّا لِللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُمْ مَنَ أُمَّا لِللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ الْحَدِيدُ اللَّهُ الْمُحْدِيدُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْحَدِيدُ اللَّهُ اللَّهُ الْحَدِيدُ اللَّهُ الْمُحْدِيدُ اللَّهُ الْمُحْدِيدُ اللَّهُ الْمُحْدِيدُ اللَّهُ الْمُحْدِيدُ اللَّهُ الْمُحْدِيدُ الْمُحْدُولُ اللَّهُ الْمُحْدُولُ الْمُحْدُولُ الْمُحْدُولُ الْمُحْدُولُ الْمُحْدُولُ الْمُحْدُولُ الْمُحْدُولُ الْمُحْدُولُ الْمُحْدُ الْمُحْدُولُ الْمُو

عَنْ عَبْد الله بْن عُمَرَ رضى الله عنهما قَالَ:

قَالَ رَسُولُ اللهِ صلى الله عليه وسلم: «يَطْوِى اللهُ السَّمَوَات يَوْمَ اللهُ عليه وسلم: «يَطْوِى اللهُ السَّمَوَات يَوْمَ الْقَيَامَة ثُمُّ يَأْخُذُهُنَّ بِيَده الْيُمْنَى، ثُمُّ يَقُولُ: أَنَا الْمُلَكُ أَيْنَ الْجَبَّارُونَ أَيْنَ الْمُتَكَبِّرُونَ ثُمَّ يَطُوى الْأَزْرَضِينَ ثُمَّ يَقُولُ أَنَا الْمُلِكُ أَيْنَ الْمُرَّحِينَ ثُمَّ يَقُولُ أَنَا الْمُلِكُ أَيْنَ الْحَمَّارُونَ أَنْنَ الْمُتَكِمِّرُونَ ﴾. [متفق عليه].

«أَلُوْم عَرَىٰ كُلُّ نَفْسِ بِمَا كَسَبَتْ لَا طُلْمَ ٱلْيَوْم »،« وَمَا رَبُّكِ بِطَلْسَمِ الْيَوْم »،« وَمَا رَبُكِ بِطَلْسَمِ لِلْمَا يَعْنَى كُلُّ نَفْسُ أَنْفِيلَا: ٤٦] ، « وَنَضَعُ ٱلْمَوْنِينَ ٱلْقِسْطَ لِيُورِ ٱلْقِيْمَةُ فَلَا نُظْلَمُ نَفْسُ شَيْعًا وَإِن كَانَ مِثْقَالَ حَبَيْتِ مِن مَنْ حَرَدُلٍ أَنْفِينَا عِهِ أَوْلِينَا حَسِيعَ » [الانبياء: ٤٧] ، « إِنَّ اللهُ لَا يَظْلِمُ مِثْقَالَ ذَرَةً وَإِن تَكُ حَسَنَةً يُصَلِيعَهَا وَنُوْتِ مِن لَكُهُ أَجْرًا عَظِيمًا » [النساء: ٤٠] ، « إِنَّ اللهُ لَا يَظْلِمُ ٱلنَّاسَ انْفُسُم يَظْلِمُونَ» [يونس: ٤٤].

« ٱلْوَمْ تَحْرَى كُلُ نَفْسٍ مِمَّا كَنْتُكُ لَا ظُلُمْ ٱلْوَمْ»:

لَا تُنْقُصُ مِنْ حُسَنَاتِكَ، وَلَا تُزَادُ فِي سَيِّئَاتِكَ،
وَإِنِّمَا ﴿ فَمَن يَعْمَلُ مِثْفَالَ دَرْةٍ حَبُرا يَسُرَهُ ﴿ (لَا الْأَوْفَ وَمَن يَعْمَلُ مِثْفَالَ دَرْةٍ حَبُرا يَسُرَهُ ﴿ (لَا الْأَلَالُةِ: ٧ – ٨].

«إنَّ اللَّهُ سَرِيعُ الْحَسَابِ»، كُمَّا يَرْزُقُهُم في سَاعَة، يُحَاسِبُهُمْ في سَاعَة، يُحَاسِبُهُمْ في سَاعَة، يُحَاسِبُهُمْ في سَاعَة، «مَّاخِلُقُكُمْ وَلاَ مِثْكُمْ إِلَّا كَنْفِيلُ وَلِيَّالِ اللَّهُ مَا إِنْ اللَّهُ صَرِح غير وَاحَد مَن السلف بأن حساب الناس لن يستغرق نصف الدوم:

عَنِ ابْنِ مَسْعُودِ في قَوْلِ الله: ﴿ أَصْحَنُ ٱلْجَنَّةِ يَوْسَبِ حَرِّ مُسْتَفَرُّ وَأَحْسَنُ مَقِّلًا ﴾ [الفَرقانَ: ٢٤]، قالَ: لَا يَنْتَصِفُ النَّهَارُ حَتَّى يَقِيلَ هَوُّلاء وَهَؤُلاء.

وَعَنِ ابْنِ عَبَّاسٌ قَالَ: إِنَّمَا هِيَ ضَحْوَةً، فَيَقِيلُ أَوْلِيَاءُ اللهَ عَلَى الْأُسَرَّةِ مَعَ الْحُورِ الْعَيْنِ، وَيَقِيلُ أَغْدَاءُ الله مَعَ الشَياطِينِ المُقرِينِ.

وَعَنْ سَعِيدٌ بِنِ جُبَيْرٍ قَالَ: يَفْزُغُ اللهُ مِنْ حِسَابِ النَّاسِ نَصْفَ النَّهَارِ فَيَقِيلُ أَهْلِ الْجَنَّةِ فَي الْجَنَّةِ وَالنَّارِ فِي الْجَنَّةِ وَالنَّارِ فِي الْجَنَّةِ وَالنَّارِ فِي النَّارِ. [ابنَ أبي حاتم 7/ ٤٣٥].

 «وَٱنْدْرُهُمْ يَوْمُ الآرِفَةِ إِذِ الْقَلُوبُ لَدَى الْحَنَاجِرِ
 ناظمِينَ»:

الإندار هو الإعلام المصحوب بالتخويف، ويوم الآزفة هو يوم القيامة، قال ابن قتيبة - رحمة الله-: وسُميت القيامة بذلك لقُربها، يقال: أَرْفُ شُخوص فلان، أي: قَرُبَ وقال تعالى: « أَرْفَ ٱلْأَرْفَةُ [النجم: ٧٥]، أي: اقتربت الساعة.

«إِذِ الْقُلُوبُ لَدَى الْحَنَاجِرِ» أي بلغت الحناجر، من شيدة الخوف والقلق، والرعب الذي أصاب الظالمين بما قدمت أيديهم، كما قال تعالى: « وَلا تَحْسَبُ الشَّالِينِ بِما قدمت أيديهم، كما قال تعالى: « وَلا تَحْسَبُ اللَّهُ عَنْهُ عَمَّا يَصْمَلُ الطَّلِيلُوبَ إِنَّمَا يُؤَخِّرُهُمُ لَوَ مَنْ مَنْهُ فِي الْأَبْسُرُ ﴿ اللَّهُ مَمْ اللَّهُ مَنْهُ اللَّهُ مَنْهُ اللَّهُ مَنْهُ اللَّهُ مَنْهُ اللَّهُ مَنْهُ اللَّهُ اللْمُعَالَةُ اللَّهُ اللْمُعَالَمُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُعُلِمُ اللْمُعُلِمُ اللْمُعُلِي اللْمُعُلِي اللْمُعُلِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

عن سعيد-رَحِمَهُ اللهُ-: «وَأَفْئِدَتُهُمْ هُوَاءٌ» قال: تمور في أجوافهم، ليس لها مكان تستقر فيه. وعن أبي الضحى-رَحِمَهُ اللهُ- قال: قد بلغت حناجرهم. وعن قتادة-رَحِمَهُ اللهُ- قال: هواء ليس فيها شيء، خرجت من صدورهم فنشبت في حلوقهم وعنه قال: انتزعت حتى صارت في حناجرهم لا تخرج من أفواههم، ولا تعود إلى أمكنتها. [جامع البيان(١٣/)].

وأما قُوله تعالى: «كَاظِمِينَ» فقد قال الزُجّاج-رَحِمَهُ اللهُ-: أنه منصوب على الحال، والحال محمولة على المعنى، لأن القلوب لا يقال لها: كاظمين، وإنما الكاظمون أصحاب القلوب، فالمعنى: إذ قلوب الناس لدى الحناجر في حال كَظْمهم. قال المفسرون: «كاظمينَ» أي: مغمومين ممتلئين خوفاً وحزناً، والكاظم: المُسْك للشيء على ما فيه. [زاد المسر(٧ / ٤٤)].

#### إن الله كان عليكم رقيبا:

قال تعالى: «يَعْلَمُ خَائِنَةُ الْأَعْنِين» وهي النظرة التي يسرقها الإنسان وهو بين أصحابه، تمر بهم المرأة فيستحي منهم فيغض طرفه، فإذا غفلوا عنه نظر إليها، وإذا اطلعوا عليه غض، وهكذا. «وَ» الله تعالى يعلم «مَا تُخْفي الصَّدُورُ»، فليحذر الذين يخفون في صدورهم ما لا يحبه، فإنه سيحاسبهم به، كما قال تعالى: «وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا في أَنْفُسكُمْ فَاحْذَرُوهُ» [البقرة: ٢٧٥]، وقال تعالى: « لَمَا فَي مَا فِي المَّدَوْرُ مَنْ وَانْ تُبَدُّوا مَا فِي النَّسُونَ وَمَا فِي المَّدَوْرُ مَنْ وَانْ تُبَدُّوا مَا فِي النَّسُونَ وَمَا فِي المَّدَوْرُ مَنْ وَانْ تُبَدُّوا مَا فِي النَّسُونَ مَنْ وَانْ تَبُدُوا مَا فِي النَّسُونَ مَنْ وَانْ تَبُدُوا مَا فِي النَّسُونَ وَمَا فِي اللَّهُ فَيَعْمِرُ لِمَنْ يَشَاهُ وَيُعْلِي اللَّهُ مَنْ وَلَالَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ الْمَا فِي اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى

وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.



# حكم أعمال البُورص

الحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات، نحمده سبحانه وتعالى، ونستعينه، ونستغفره، ونتوب إليه، ونساله عز وجل السداد والرشاد، ونصلى ونسلم على المبعوث رحمة للعالمين، وعلى آله وصحبه. أما بعدُ: فإن ديننا العظيم كما شرع العبادات نظّم المعاملات، فقد جاء والناس يتعاملون، فاخذ ينظّم معاملاتهم: حرّم منها ما حرّم، وأحل منها ما أحل، وعدَّل منها ما عدُّل. أحل البيع وحرم الربا.

# بداية ظهور السوق في العهد النبوي

ووجدت أسواق في عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وكان هو بنفسه عليه الصلاة والسلام يمر على هذه الأسواق، ويرسل من براقب هذه الأسواق في مكة لما كان في المدينة، والخلفاء الراشدون من بعده صلى الله عليه وسلم كانوا أيضًا يراقبون الأسواق، ونعرف أن أمير المؤمنين عمر رضى الله عنه كان لا يسمح لتاجر بأن يدخل سوق المسلمين إلا إذا كان عالما بفقه المعاملات؛ حتى لا يقع في الربا، وكان بالحظ عندما يدخل السوق ألا يلحق ضرر بالمشترين ولا بالبائعين، ليست المسألة حماية المشترين فقط كما قد يتبادر إلى الأذهان، وإنما أيضًا بالنسبة للبائعين؛ فيذكر أن أحد البائعين أراد أن يبيع أقل من السوق فقال له: إما أن تبيع مثلهم وإما أن ترحل عن سوقنا، إذن هناك حماية للمشترين وحماية للبائعين، وفرق كسر بين أولئك البائعين الذين يستحقون الحماية، وبين بائعين محتكرين مستغلين جشعين.

ولما تطورت الأسواق في ظل النظام الإسلامي كان التطور في حضانة الإسلام، ولذلك نشأت عقود جديدة ومعاملات مستحدَّثة في تلك العصور: في القرن الثاني ظهرت معاملة مثلاً تعتبر مستحدثة بالنسبة للقرن الأول، وعقد ينشأ في القرن الثالث يعتبر مستحدثًا بالنسبة لما قبله، وهكذا كانت النشأة في حضانة الإسلام، ولذلك كانت تتفق مع كتاب الله تعالى وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم وفي ضوء المعادئ الاسلامية العامة.

ولهذا انتظمت الأسواق، وظهرت وظيفة المحتسب، وكانت الوظيفة الأساسية له وظيفة دينية؛ وهي الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر، غير أنه أيضًا كان يراقب

الأسواق، فيمنع الغش في الكيل أو الوزن أو البضاعة وهكذا.

ولهذا وجدنا أن البائع يستفيد وأن المشتري يستفيد، وبين البائع والمشتري محبة ومودة وأخوة إسلامية، لا عداوة كالتي نراها بين المقامرين، ولا يكسب هذا إلا على حساب ذاك، إذا خسر هذا ربح ذاك، أما في البيع الحلال فالبائع يبيع للمشتري ويدعو كه، والمشتري يأخذ من البائع، ويدعو له، والبائع إذا عرف أن المشتري أخذ يتاجر فباع فكسب يفرح لهذا ولا يغضب، إنما المقامر ربحه مرتبط بخسارة غيره، لا بردح إلا إذا خسر غيره.

من هنا وجدنا في البيوع أن ما فيه قمار فهو حرام أو ما هو شبيه بالقمار، فأكثر العقود مرد فسادها إلى أمرين أساسين: الربا والميسر، وما في معنى الربا ومعنى المسر.

لهذا وجدناً بيوعًا ينهى عنها الإسلام كبيع الثمار قبل بُدُو صلاحها؛ لأنه لا يُدرَى أتصلح أم لا تصلح؛ وكبيع الجمل الشارد، والعبد الآبق؛ لأن هنا من باع إنما يبيع بثمن بخس، إذا كان هذا يساوي ألفًا يمكن أن يبيعه بمائة، فإذا اشترى المشترى بمائة ثم بحث فوجده قال البائع له: قمرتني لأنك اخذت ما قيمته ألف بمائة، وإذا بحث المشتري ولم يجد وضاع عليه المائة أيضًا قال للبائع: قمرتني.

الآن مثلاً لو فرضنا أن سيارة ضائعة ومالكها يقول: أنا أبيعها، قيمتها خمسون ألفًا وأبيعها بعشرة آلاف، واشتراها شخص بعشرة آلاف بالتراضي بين المشتري راض والبائع راض، فإذا أخذ المشتري يبحث عن السيارة فوجدها في مكان قريب فهل التراضي الذي كان موجودًا، يظل موجودًا؛ إذا



اعداد/

كان المشتري يبحث ولا يجد السيارة وخسر عشرة الآلاف فهل يرضى ولذلك فإن مثل هذه البيوع مما حرّمها الإسلام تمامًا.

والأصل في البيوع أن الإنسان يبيع الشيء أو يشتري لأنه في حاجة إلى المال أو السلعة، أو في غنى عن السلعة، ولذلك يتم التقابض، وهناك بيوع لا بد فيها من هذا التقابض وهي تبادل الأجناس الربوية الستة وما يلحق بها، فاستبدال طعام بطعام، أو نقود بنقود، لابد فيه من التقابض في المجلس.

ولكن يمكن أن يكون هناك البيع الآجل، وهو بيع السلعة بالثمن المؤجل، ويمكن أن يكون ما يسمى في الفقه الإسلام بيع السّلم، تدفع الثمن الآن والسلعة نتسلمها في وقت لاحق، لما صَحَّ في الحديث المرفوع: «من أسلف فليسلف في كيل معلوم أو وزن معلوم إلى أحل معلوم».

وعندما وضع الإسلام هذه القاعدة وضعها للتيسير على الناس، ولذلك إذا كان في البيع الآجل زيادة في الثمن فيها غبن فاحش وظلم بين كان البيع حرامًا. في السلم يدفع المشتري الثمن ويستغني عنه، ويستفيد البائع من هذا الثمن، وفي نظير ذلك قد تكون السلعة أرخص، ولكن لا يتخذ من هذا وسيلة للتجارة قبل أن يتسلم السلعة؛ لذا أجمع الفقهاء على أن من اشترى سلمًا لا يجوز له أن يبيع السلعة قبل قبضها، وفي الحوالة يقولون بأنه لا تجوز الحوالة إلا بدين مستقر، ويضربون مثلاً على ذلك دين السلم، فيقولون: لا تجوز الحوالة من لا تجوز الحوالة الإنه دين مستقر، ويضربون مثلاً على ذلك دين السلم، فيقولون: لا تجوز الحوالة من لأنه دين غير مستقر.

ما معنى: دين غير مستقر ان معناه أنه إذا جاء الوقت الذي استحق فيه المشتري السلعة، ولأي سبب من الأسباب لم توجد، وأخذ الثمن يأخذ الثمن الذي دفعه ويفسخ العقد، والثمن الذي دفعه بقي شهورًا، ونحن نرى هنا أنه لا يأخذ أكثر من الثمن.

#### نشأة البورصة:

ولننظر إلى البورصة: وهي تختلف عن الأسواق في بعض الأشياء، فصفقاتها مثلاً عمليات كبيرة في أشياء مثلية متحانسة.. الخ، ونريد أن نقف عند

أ.د. على السالوس

رئيس الهيئة الشرعية للحقوق والإصلاح

الصفقات التي تعقد في البورصة لنرى جانب الحل والحرمة.

ما دامت البورصة قد نشات في غير ظل الإسلام فإننا لا نتوقع أن تكون إسلامية، قد يكون فيها شيء يتفق مع الإسلام، ولكن لا نتوقع أن تكون إسلامية خالصة، بل إننا عندما ننظر في أعمال البورصة فإننا سنجد أن أكثر أعمالها بعيدة عن الإسلام.

فعندنا مثلاً بورصة الأوراق المالية، ماذا يباع فيها؟ السندات والأسهم، وبورصة سلع حاضرة وآجلة، وبورصة نقود يُباع فيها النقود، ننظر إلى ما يتم في تلك الدرص.

السندات التي تُباع، ما حقيقتها؟ السندات سواء أكانت حكومية أم تصدرها هيئة أم شركة: هي قروض طويلة الأجل أو قصيرة الأجل، وهذه القروض تكون الهيئة أو الشركة أو الحكومة التي أصدرتها ضامنة لها، فتدفع فائدة سنوية محددة، سند مثلاً بمائة وله فائدة سنوية عشرة، فلو فرضنا أن شركة من الشركات هي التي أصدرت السندات فإنها في نهاية العام- قبل توزيع الأرباح على المساهمين- تخرج الزيادة الربوية للمقترضين وما تبقى يوزع على المساهمين، فإذا لم تربح الشركة أخذ من أصولها، وإذا أفلست الشركة دخل أصحاب السندات مع الدائنين، والمساهمون لا بخذون شيئا إلا بعد الديون.

#### السندات قرض بريادة في مقابل الزمن:

فلا خلاف حول أن السندات قرض بزيادة في مقابل الزمن، وهذا هو ربا الديون الذي حرمه الإسلام، كأن البورصة إذن عندما تبيع سندات إنما تبيع قروضًا ربوية، أمر عجيب أن القرض نفسه يباع، وأيضا قد يباع ربويًا في الحال، وقد يباع بالأجل كما سنرى في طريقة البيع، فما دام السند له فائدة محددة مقابل الزمن بالقيمة الإسمية؛ فهذه الزيادة الربوية تحعل



في الشركة، وهل هذا يعني أن شراء الأسهم في البورصة حلال؟

ننظر هنا: الأسهم هذه لأي شركة؟ لا بد أن ننظر أولاً للشركة التي أصدرت الأسهم.

#### فلنفرض أنها شركة تتعامل بالحراد:

مصنع خمور أو تجارة خمور، بديهي أن من اشترى أسهمًا أصبح تاجر خمور، شركة لإنشاء بنك ربوي: إذن فشراء سهم من أسهم البنك الربوي يعني أن المشترى أصبح أحد المرابين.

#### وهكذا لا بد أن تنظر إلى عمل الشركة؛

لنفرض أن الشركة تتعامل في الحلال، شركة نقل بحرية مثلاً، أو شركة صناعة، ولكن لهذه الشركة فائضًا من أموالها: فأين تستثمره؟

إنها عادة تضعه في البنوك الربوية بفائدة ربوية، ولذلك فإن المشتري في هذه الشركة سيكون من كسبه هذا الجزء من الربا.

شرطان لابد من تحققهما إذا أراد المصرف شراء أسهم:

وحتى لا يلتبس الأمر، وحتى نضع حدًا فاصلا لمن أراد أن يشتري الأسهم، وضعت هيئة الرقابة الشرعية لمصرف قطر الإسلامي شرطين لابد من تحققهما إذا أراد المصرف شراء أسهم أي شركة، وهذان الشرطان هما:

أن تكون الشركة مالكة الأسهم إسلامية، ولها رقابة شرعية.

فإذا نظرنا إلى البورصة: فأين الشركات المساهمة الإسلامية التي لها رقابة شرعية، وتتعامل في البورصة؟ إذا وجدت هذه الشركات يكون الاشتراك في الشركات حلالاً، أما إذا لم توجد وقد لا توجد - إلا إذا وجدت سوق إسلامية - فمعنى هذا أن الأسهم في البورصة معظمها إن لم يكن كلها - يحرم التعامل فيها بالشراء والبيع والحيازة وغيرها ما دامت الشركة ليست إسلامية.

أمر آخر: لو فرضنا أن الأسهم في الشراء حلال فكيف يتم البيع والشراء في البورصة؟

من المعلوم عند عقد البيع وجوب قبض البدلين كليهما أو أحدهما: فإما أن نقبض السلعة أو الثمن، أما الدين بالدُّنْن فالأثمة بمنعونه.

وللحديث بقية إن شياء الله تعالى،

السند قرضًا ربوبًا، وما دام قرضًا ربوبًا فلا يحل بيعه ولا شراؤه ولا تملُّكه ولا إصداره ولا حيازته، وكل من تعامل في سندات فقد أذن بحرب من الله ورسوله.

ما هي الأسهم؟

هذا بالنسبة للسندات، ونأتي للأسهم: ما هي الأسهم؟ مثلاً وجدنا اثنين أو ثلاثة يكونون شركة بينهم، وكل دفع جزءًا من رأس المال في شركة صغيرة عادية، غير أننا نجد في بعض الشركات- وبالذات في عصرنا- أن رأس المال يكون كبيرًا، فبيع الأسهم يعني أن رأس مال الشركة قُسم إلى أجزاء، والسهم مثل جزءًا من هذه الأجزاء.

فلو فرضنا أن الشركة طرحت ألف سهم، واشترى واحد عشرة أسهم، فهو إذن يملك من الشركة عشرة في الألف (١٨) الشركة هذه التي تكونت من الأسهم أصبح المساهمون يمثلون أصحاب رأس المال، أصحاب رأس مال الشركة، ومعنى هذا أن الربح للمساهمين والخسارة أيضًا على المساهمين، أو كما قبل: الغنم بالغرم.

وأحيانًا نُجد شركة تريد أن تزيد في رأس المال، فتصدر أسهمًا جديدة، فيصبح من اشترى هذه الأسهم شريكًا بنسبة أسهمه إلى مجموع الأسهم. ولكن الشركة أحيانًا تصدر سندات بدلاً من الأسهم، الماذا؟

لأن الشركة تنظر بتفكير ربوي معاصر، هل الأفضل لها إصدار السند بفائدة كذا، أو إصدار أسهم؟ فإذا وجدت أن السند بفائدة يحقق للمساهمين أرباحًا أكثر أصدرت سنذات، وإذا وجدت أن الأسهم تحقق أرباحًا أكثر أصدرت أسهمًا، وقد تكون السندات لوقت قصير حتى يُعاد القرض ويبقى عدد الأسهم كما هو.

#### الفرق بين الأسهم والسندات:

إذن فالفرق بين الأسهم والسندات أن السندات قرض ربوي، وأن الأسهم جزء مُشاع في شركة، ومعنى هذا أن من اشترى أسهمًا أصبح شريكًا



وثمانين (١٨٩) (انظر: الحديث والمحدثون لمحمد أبو زهو ص ١٣٤، ط/مطبعة مصر، الطبعة الأولى) فأبو هريرة هو راوية الإسلام رغم أنف الحاقدين الذين يريدون هدمه.

٧- الأعرج: هو عبد الرحمن بن هرمز الأعرج أبو داوود المدني، ثقة ثبت عالم من الثالثة، مات سنة ١١٧هجرية (انظر: تقريب التهذيب رقم ٤٠٣٣).

 ٣- أبو الزناد: هو عبدالله بن زكوان الفقيه الثبت مات سنة ١٣٠هجرية (انظر تقريب التهذيب رقم ٣٣٠٢).

٤- مالك : هو ابن أنس إمام دار الهجرة،
 رأس المتقنين، مات سنة تسع وسبعين (انظر:
 تقريب التهذيب ١ /١٦٥).

ه- إسماعيل: هو ابن أبي أويس صدوق مشهور ذو غرائب، وسمع منه الشيخان، وقال أبو حاتم: محله الصدق، وقال النسائي: ضعيف، وقال غيره: ليس بالقوي، وقال الدارقطني: لا أختاره في الصحيح. (انظر: ذكر مَن تُكلم فيه وهو موثق لأبي عبدالله الذهبي ١٤٤/١، ط/مكتبة المنار، الطبعة الأولى).

فائدة على رواية البخاري لهذا الحديث مع اختلاف الرواة في إسماعيل:

قلت: احتج الإمام البخاري بما رواه إسماعيل بن أبي أويس عن الإمام مالك من أحاديث الموطأ ومن غيرها بشروط الإمام البخاري المعروفة، والتي يضيق المقام عن بسطها، فضلاً عن شرط أخر تجاه إسماعيل بن أبي أويس، وهو أنه يُتَابع على روايته، وقد توفر هذا الشرط في هذا الحديث، فقد تابعه في رواية هذا الحديث عن الإمام مالك سبعة من الرواة.

ثالثا: درجة العديث

أجمع النقاد من علماء الحديث على أن ما اتفق عليه البخاري ومسلم من أحاديث هي أعلى مراتب الصحيح. (انظر: مجموع الفتاوى ٢٩٥/١٨).

فائدة على درجة الحديث:

اتفق الجمهور على إفادة خبر الواحد العلم إذا

توفرت فيه شروط الصحة، واحتف بالقرائن، ومن هذه القرائن:

اتفاق الشيخين على الحديث، أو أن يكون مسلسلاً بالأئمة الحُفَّاظ وإن لم يكن في الصحيحين. [انظر الإحكام للآمدي (انظر: ٤٨/٢) ط١، دار الكتاب العربي].

قلت: وقد فازهذا الحديث بهذين الشرطين، فالشرط الأول واضح من التخريج، والشرط الثاني: سلسلة مالك عن أبي الزناد عن الأعرج عن أبي هريرة هي أصح الأسانيد إلى أبي هريرة (قاله: أبوعبدالله الحاكم في معرفة علوم الحديث ط٢/ دار الكتب العلمية). قلت: وعليه فإن هذا الحديث يفيد العلم التقني وبوجب العمل به.

# رابعا: سبب ورود الحديث

قلت: من أظهر ما يستنبط كسبب لورود هذا الحديث ما بدينته رواية الإمام مسلم من طريق محمد بن زياد عن أبي هُرَيْرة قال: خَطبَنا رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال: «أَيُّهَا الناس قد فَرضَ الله عَلَيْكُمْ الْحَجِّ فَحُجُوا»، فقال رَجُلُ: أَكُلَّ عَام يا رَسُولَ الله؛ فَسَكَتَ حتى قَالَهَا ثَلَاثًا، فقال رسُولَ الله؛ فَسَكتَ حتى قَالَهَا ثَلَاثًا، فقال رسُولَ الله؛ فَسَكتَ حتى قَالَهَا ثَلَاثًا، فقال رسُولَ الله عليه وسلم: «لو قلت نعم لوَجَبَتْ، وَلَمَا اسْتَطَعْتُمْ، ثُمُ قال: ذَرُونِي ما تَرْكتُكُمْ فَإِنَّما هَلَكَ من كان قَبْلَكُمْ بكثرة سُوَّالِهِمْ وَاحْتلَافِهِمْ على أَنْبياتِهِمْ، فإذا أَمَرْتُكُمْ بشَيْء فَاتُوا مَنهُ ما اسْتَطَعْتُمْ، وإذا نَهيْتُكُمْ عن شَيْء فَاتُوا منه ما اسْتَطعَتُمْ، وإذا نَهيْتُكُمْ عن شَيْء فَاتُوا المَدي وسلم ٢ / ١٧٣، ط/ دار إحياء التراث العربي – بيروت، تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي].

فائدة على سبب الورود:

من فطنة المرء الاستدلال بما كان على ما لم يكن فإن الأمور اشتباه.

# خامساً: شرح الحديث وبيان غريبه مختصرا

(هذا الشرح بفوائده بتصرف من فتح الباري ٢٦٠/١٣ لابن حجر، ط/ دار المعرفة، تحقيق محب الدين الخطيب).

۱- قوله:(دعوني) في رواية مسلم ذروني، وهي بمعنى دعوني.

 ٢- قوله:(ما تركتكم) أي مدة تركي إياكم بغير أمر بشيء ولا نهى عن شيء.

٣- قوله: (فإنما أهلك)، وقال بعد ذلك بسؤالهم
 أى هلكوا بسبب سؤالهم.

3- قوله: (واختلافهم على أنبيائهم) يعني إذا أمرهم الأنبياء بعد السؤال أو قبله، واختلفوا عليهم فهلكوا واستحقوا الإهلاك. (انظر: تحفة الأحوذي للمباركفوري ٣٧٣/٧، دار الكتب العلمية).

قوله: (فإذا نهيتكم عن شيء فاجتنبوه):
 في رواية محمد بن زياد (فانتهوا عنه)، وهذا
 النهي عام في جميع المناهي، ويستثنى من ذلك
 ما يُكرَه المكلف على فعله كمن أكره على شرب
 الخمر، وهذا على رأى الجمهور.

٣- قوله: (وإذا أمرتكم بشيء) وفي رواية مسلم (بأمر فأتوا منه ما استطعتم) أي افعلوا قدر استطاعتكم.

# سادساً: ما يستفاد من الحديث

١- ترك السؤال عن شيء لم يقع؛ خشية أن ينزل به وجوبه أو تحريمه، وعن كثرة السؤال لما فيه غالبًا من التعنت وخشية أن تقع الإجابة بأمر يستثقل، فقد يؤدي لترك الامتثال فتقع المخالفة، قال ابن فرج: معنى قوله: «ذروني ما تركتكم» لا تكثروا من الاستفصال عن المواضع التي تكون مفيدة لوجه ما ظهر، أي: طالما ظهر لكم هذا الوجه)، ولو كانت صالحة لغيره كقوله: كما في رواية مسلم سالفة الذكر في سبب الورود، ولا تكثروا التنقيب؛ لأنه قد يفضي إلى مثل ما وقع لبني إسرائيل؛ إذ أمروا أن يذبحوا البقرة، فلو ذبحوا أي بقرة كانت، لامتثلوا، ولكنهم شدوا فشدد عليهم.

٢- واستدل به على أن لا حكم قبل ورود الشرع،
 وأن الأصل في الأشياء عدم الوجوب. [انظر:
 فتح الباري٣٢٦١/١٣٥ ومابعدها].

٣- وقال النووي: هذا من جوامع الكلم وقواعد الإسلام، ويدخل فيه كثير من الأحكام، كالصلاة لمن عجز عن ركن منها أو شرط، فيأتي بالمقدور، وعبر عنه بعض الفقهاء بأن الميسور لا يسقط بالمعسور.

٤- واستدل بهذا الحديث على أن اعتناء الشرع
 بالمنهيات فوق اعتنائه بالمأمورات؛ لأنه أطلق

الاجتناب في المنهيات ولو مع المشقة في الترك، وقيد في المأمورات بقدر الطاقة، وهذا منقول عن الإمام أحمد؛ إذ كل أحد قادر على الكف لولا داعية الشهوة مثلاً، فلا يتصور عدم الاستطاعة عن الكف، بل كل مكلف قادر على الترك بخلاف الفعل، فإن العجز عن تعاطيه محسوس، فمن ثم قيد في الإمر بحسب الاستطاعة دون النهي.

وأستُدل به على أن المباح ليس مأمورًا
 به؛ لأن التأكيد في الفعل إنما يناسب الواجب
 والمندوب.

٦- واستُدل به على أن النبي صلى الله عليه وسلم كان يجتهد في الأحكام؛ لقوله (ولو قلت نعم لوجيت).

٧- وفي الحديث إشارة إلى الاشتغال بالأهم المحتاج إليه عاجلاً عما لا يُحتاج إليه في الحال، فينبغي للمسلم أن يبحث عما جاء عن الله تعالى ورسوله صلى الله عليه وسلم ثم يجتهد في تفهم ذلك، والوقوف على المراد به، ثم يتشاغل بالعمل به، فإن كان من العلميات (العقائد) يتشاغل بتصديقه واعتقاده، وإن كان من العمليات (يعني الأحكام) بذل وسعه في القيام به فعلاً وتركا.

# سابعا وأخيرا: إسقاط على الواقع

ظاهرة السؤال وحب الاستطلاع والفضول غريزة في طباع البشر، وقد ظهرت في عهد النبي صلى الله عليه وسلم فسئل عما ليس له شاهد في عالم الحس، وسئل عن مدة هذه الأمة، وعن الساعة، وعن الروح، وعن أشياء لا علاقة لها بالدين، فقد ساله من يشك في نسبه (من أبي)!! فعن أبي مؤسى الأشعري قال: سُئل رسول الله صلى الله عليه وسلم عن أشياء كَرهها، فلما أكثروا عليه المسألة عضب، وقال: سَلُوني فَقَامَ رَحُلُ فقال يا رَسُولَ الله، من أبي قال: أبُوكَ حُذَافَة، ثُمَّ قام آخَرُ شَعْليا رسول الله صلى الله شيئية، فلما رَأى عُمَرُ ما بوجه رسول الله صلى الله الله عليه وسلم من أبي فقال: أبُوكَ سَالِمٌ مولى الله عليه وسلم من الغضب قال: إنّا نَتُوبُ إلى الله عن وجل. (صحيح البخاري ٦/ ٢٦٥٩، ط٣/ دار ابن كثير).

ومعلوم أن الاستجابة الكاملة لهذه الغريزة

تفضي إلى الانسياق وراء البحث فيما لم نُكلَف ولم نؤمر به؛ وذلك إنما يكون على حساب حدود الشريعة، فتختل بذلك الموازين، كما حدث لبعض الفرق وأصحاب الشهوات من الاتجاهات الفكرية المخالفة لأهل السنة والجماعة قديمًا كالشيعة، وحديثًا كاللادينيين وما شابههما، والتي أغرقت في البحث عن الحقيقة- بزعمهم الكاذب- فكان ذلك سببًا لضلالهم عن الشريعة والحقيقة؛ لأن العمل بالشريعة هو مفتاح كل خير في الدنيا والآخرة.

#### وقد حدد الإسلام لهذه الظاهرة مسلكين:

أولاً: منع ما كان على وجه التعنت والتكلف، وهو المراد في هذا الحديث والله أعلم، وقال الأوزاعي: هي شداد المسائل، وقال الأوزاعي أيضًا: إن الله إذا أراد أن يحرم عبده بركة العلم ألقى على لسانه المغاليط، فلقد رأيتهم أقل الناس علمًا، وقال ابن وهب: سمعت مالكًا يقول: المراء في العلم يذهب بنور العلم من قلب الرجل. (انظره في الفتح ١٣/ ٢٦٢، نقلا عن البغوي في شرح السنة).

ثانيًا: يستثنى من المنع السؤال عن ضرورة الدين الواجب: ما كان على وجه التعليم لما يُحتَاج إليه من أمر الدين، فهو جائز بل مأمور به، قال تعالى: «وَمَا أَرْسَلْنَا مِن مَبِّكُ إِلَّا رِجَالًا وَجَالًا فَرَحَ إِلَيْهِمْ فَتَعَلُّوا أَهْلَ الذِّكْرِ إِن كُثُتُمْ لَا تَعَلَّمُونَ » [النحل: 28] وعلى ذلك تتنزل أسئلة الصحابة عن الأنفال، والكلالة، وغيرهما.

قال الحافظ: قال ابن العربي: كان النهي عن السؤال في العهد النبوي خشية أن ينزل ما يشق عليهم، فأما بعد فقد أمن ذلك؛ لكن أكثر النقل عن السلف بكراهة الكلام في المسائل التي لم تقع، قال: وإنه لمكروه إن لم يكن حرامًا إلا للعلماء، فقد فرعوا ومهدوا فنفع الله مَن بعدهم بذلك، ولاسيما مع ذهاب العلماء ودروس العلم. انتهى ملخصًا، وينبغي أن يكون محل الكراهة للعالم إذا شغله ذلك عما هو أهم منه، وكان ينبغي تلخيص ما يكثر وقوعه مجردًا عما يندر،

ولاسيما في المختصرات ليسهل تناوله، والله المستعان». (فتح الباري ٢٦٣/١٣).

# وعليه فإننا نذكر أنفسنا واخواننا بمايلي:

١- أن كثرة الأسئلة فيما هو بعيد عن الواقع نوع من أنواع الغلو في الدين، وأن ذلك ليس من هدي سيد المرسلين، فعن عبد الله بن مسعود قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «هَلَكَ المُتَنَطَّعُونَ قَالَهَا ثَلَاتًا» (صحيح مسلم ٤/ ٢٠٥٥).

٢- أن كثرة الأسئلة ربما تُوقع الإنسان في
 وساوس مرضية وعقدية، ربما تهلكه، كمن
 يسأل عن ذات الله سبحانه، وما شابه ذلك.

٣- أن كثرة الأسئلة التي قد يمارسها بعض الطلاب لامتحان بعض العلماء، أو للتقرب إلى بعضهم على حساب البعض قد تسبب دمار الأمة الإسلامية وهلاكها.

أن من مقاصد الشريعة التوسعة وعدم التضييق، والتيسير وعدم التعسير، فعن أنس عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «يَسَرُوا ولا تُعَشِرُوا». (صحيح الدخاري/ ٣٨).

٥- وأن ما سكت عنه الشارع لم يسكت عنه تقصيرًا ولا نسبانًا، فقد قال الله تعالى: « وَمَا نَنْ أَزُلُ إِلَّا بِأَمْر رَبِّكٌ لَهُ مَا بَكِينَ أَيْدِينَا وَمَا خَلْفَنَا وَمَا بَيْنَ ذَيْكَ نَسِيتًا » [مريم: 15].

وعليه فإن ما سكت عنه الشارع هو من باب التيسير، فلا ينبغي للعاقل أن يضيق على نفسه بكثرة السؤال وقد وسّع الله عليه. والله أسال أن يرزقنا وإياكم التوبة والإخلاص والتوفيق والقبول، وأخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.



الثاني

الحلقة الحادية عشرة

اعداد/ علي حشيش

١٢٧- «اللهُمُّ بَارِكْ لَنَا فِي رَجِب، وَشَعْبَانَ، وَبِلِّغْنَا رَمَضَانَ».

الحديث لا يصح: أخرجه عبد الله ابن الإمام أحمد في «زوائد المسند» (٢٥٩/١)، والبزار (٢٥٩/١) والبزار (٢٥٩/١) والحديث منكر فيه زائدة بن أبي الرقاد، قال الإمام البخاري في «التاريخ الكبير» (٤٣٣/١/٢): «منكر الحديث»، كنيته أبو معاذ الباهلي.

اِذَا كَانَتْ لَيْلَةُ النَّصْفِ مِنْ شَعْبَانَ، فَقُومُوا لَيْلَهَا وَصُومُوا نَهَارَهَا، فَإِنَّ اللهَ عَزُ وَجَلً يَنْزِلُ فِيهَا لِغُرُوبِ الشَّمْسِ إِلَى السَّمَاءِ الدُّنْيَا، فَيَقُولُ: « أَلَا مُسْتَغْفِرُ فَاَغْفِرَ لَهُ؟ أَلَا مُسْتَرْزِقُ فَاَرْزُقَهُ؟ أَلَا مُبْتَلًى فَأَعَافِيهُ؟ « أَلَا كَذَا، حَتَّى يَظْلُعَ الْفَجُرُ.

الحديث لا يصح: أخرجه ابن ماجه في «السنن» (ح١٢٨٨) عن علي بن أبي طالب رضي الله عنه مرفوعًا، ومن طريقه أخرجه ابن الجوزي في «العلل» (١٢/١٧»)، والبيهقي في «الشعب» (٢٠/١٧) ونقل (ح٢٥٤٣)، وأفته أبو بكر بن أبي سبرة، ذكره الحافظ ابن حجر في «التهذيب» (٣٢/١٢)، ونقل عن أحمد أنه قال: «ليس بشيء؛ كان يضع الحديث ويكذب، وقال ابن عدي: عامة ما يرويه غير محفوظ وهو في جملة من يضع الحديث». كذا في «الكامل» (٢٢٠٠/٢٩٥/٧).

ُ ١٢٩– «خَمْسُ لَيَالٍ لَا يُرَدُّ فِيهِنَ الدُّعَاءُ: لَيْلَةُ الْجُمُعَةِ، وَأَوَّلُ لَيْلَةٍ مِنْ رَجَبَ، وَلَيْلَةُ النَّصْفِ مِنْ شَعْبَانَ، وَلَيْلَتِي الْعِيدَيْن».

الحديث لا يصح: أخرجه عبد الرزاق في «المصنف» (ح٧٩٢٧) من حديث ابن عمر مرفوعًا، وفيه البيلماني.

وأبوه البيلماني هو محمد بن عبد الرحمن البيلماني نكره الإمام البخاري في «الضعفاء الصغير» (٣٢٩) وقال: «منكر الحديث؛ كان الحميدي يتكلم فيه». ونكره ابن حبان في «المجروحين» (٢٦٤/٢)، وما ذكره في الكتب إلا على جهة التعجب. اهـ. وله طريق آخر أخرجه ابن عساكر في «تاريخ دمشق» (٢٥/١٠) وفيه بندار: كذاب، عن إبراهيم بن أبي يحيى كذاب أيضًا.

١٣٠ «مَنْ قَرَأَ لَيْلَةَ النَّصْفِ مِنْ شَعْبَانَ أَلْفَ مَرَّة: «قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ» في مائَة رَكْعَة، لَمْ يَخْرُجْ
 مِنَ الدُّنْيَا حَتَّى يَبْعَثَ اللَّهُ فِي مَنَامِهِ مائَةَ مَلَكِ، ثَلاثُونَ يُبَشِّرُونَهُ بِالْجَنَّةِ، وَثَلاثُونَ يُؤْمِّنُونَهُ مِنَ الدُّنْيَا حَتَّى يَبْعَثُ اللَّهُ فِي مَنَامِهِ مائَةَ مَلَكِ، ثَلاثُونَ يُبَشِّرُونَهُ بِالْجَنَّةِ، وَثَلاثُونَ يُؤْمِّنُونَهُ مِنَ النَّارِ، وَثَلاثُونَ يَعْصمُونَهُ مَنْ أَنْ يُخْطَئَ، وَعَشَرَةً يَكيدُونَ مَنْ عَادَاهُ».

الحديث لا يصح أخرجه ابن الجوزي في «الموضوعات» (١٢٨/٢) من حديث ابن عمر مرفوعًا، ثم قال: «هذا الحديث لا نشك أنه موضوع، وجمهور رواته مجاهيل، وفيهم ضعفاء

بمرة، والحديث مُحال قطعًا».

وأورد له الإمام الذهبي طريقًا آخر في «الميزان» (٧٩٠٠/٦٣٣/٣) من حديث ابن عمر مرفوعًا وفيه محمد بن عَبْد بن عامر السمرقندي، وقال: معروف بوضع الحديث، وقال الدارقطني: كان يكذب ويضع الحديث، ونقل الحافظ ابن حجر في «لسان الميزان» (٣٠٧/٥) (٣٠٧/٩٣١) عن الإدريسي: كان يسرق الأحاديث فيحدّث بها، ويتابع الضعفاء والكذابين في روايتهم عن الأدريسي: اه.

١٣١- «مَنْ صَلِّى لَيْلَةَ النِّصْفِ مِنْ شَعْبَانَ ثِنْتَيْ عَشْرَةَ رَكْعَةً يَقْرَأُ فِي كُلِّ رَكْعَة قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحْدُ ثَلاثِينَ مَرُّةً، لَمْ يَخْرُجْ حَتَّى يَرَى مَقْعَدَهُ مِنَ الْجَنَّةِ، وَيَشْفَعُ فِي عَشَرَةٍ مِنْ أَهْلِ بَيْتِهِ كُلُّهُمْ وَجَبَتْ لَهُ النَّارُ».

الحديث لا يصح: أخرجه ابن الجوزي في «الموضوعات» (١٢٩/٢) من حديث أبي هريرة مرفوعًا، قال ابن الجوزي: هذا موضوع وفيه جماعة من المجهولين. قلت: وفيه: بقية بن الوليد مدلس شرّ أنواع التدليس، وهو تدليس التسوية، ولم يصرح بالسماع عن شيخه فما فوقه، قال أبو مسهر: «أحاديث بقية ليست نقية، فكن منها على تقية». اهـ.

١٣٢- يروى عن عكرمة عن ابن عباس في قوله تعالى: «فيهَا يُفْرَقُ كُلُّ أَمْرِ حَكِيم» [الدخان: ٤]. قال: «ليلة النصف من شعبان، يدبّر فيها أمر السنة، وينسخ الأموات من الأحيّاء، ويكتب الحاج، فلا يَنْقُص منهم أحد ولا يزيد فيهم أحد».

الخبر لا يصح: أخرجه ابن الدبيثي في «أحاديث ليلة النصف من شعبان» (ح٩) من طريق أبي المغيرة عن ابن سوقة عن عكرمة، وبنفس الطريق أورده الإمام الذهبي في «الميزان» (٩٠٥٧/٢٥٥/٤) عن عكرمة عن ابن عباس، وفيه أبو المغيرة قال الذهبي: النضر بن إسماعيل أبو المغيرة البجلي القاصُ عن محمد بن سوقة قال يحيى: ليس بشيء، وقال ابن حبان: فحُش خطؤه حتى استحق الترك. اهـ.

١٣٣ – «تُقْطَعُ الْآجَالُ مِنْ شَعْبَانَ إِلَى شَعْبَانَ «، قَالَ: « إِنَّ الرَّجُٰلَ لَيَنْكِحُ، وَيُولَدُ لَهُ، وَقَدْ خَرَجَ اسْمُهُ فِي الْمُوْتَى».

الحديث لا يصح: اخرجه ابن الدبيثي في «ليلة النصف من شعبان» (ح١٠) والطبري في «تفسيره» (١٠٩/٢٥)، واليبهقي في «الشعب» (٤٢٢/٧) من طريق عثمان بن محمد بن المغيرة بن الأخنس مرفوعًا، وعثمان هذا لم ير النبي صلى الله عليه وسلم ولم يثبت له لقاء أحد من الصحابة، كذا في «التقريب» (١٤/٢) فالحديث معضل، والخبر منكر.

تحذير: قال الإمام الفتني في «تذكرة الموضوعات»: ومما أحدث في ليلة النصف من الألفية مائة ركعة بالإخلاص عشرًا عشرًا بالجماعة، واهتموا بها أكثر من الجمع والأعياد، ولم يأت بها خبر ولا أثر إلا ضعيف أو موضوع، ولا يغتر بذكره لها صاحب القوت، والإحياء وغيرهما، ولا بذكر تفسير الثعلبي أنها ليلة القدر. اهـ.

# منبى الحرمين



النزاهة

والرشوة

وأثرهما على الأمم والشعوب

الشيخ الدكتور:
عبدالرحمن بن عبدالعزيز السديس

إن الحمد لله، نحمدُك ربّنا ونستعينُك ونستغينُك ونستغينُك الخير ونشني عليك الخير كلّه، سبحانك وبحمدك لا نحصي ثناءً عليك أنت كما أثنيت على نفسك. وأشهد أن لا الله وحده لا شريك له أولَى النُزهاءَ سموًا ورفعة وإحسانًا، وأعقب المُتخوضين في زهرة الدنيا شوءًا وخسرانًا، وأشهد أن نبينا وسيدنا محمدًا عبدُ الله ورسولُه من دام بالطهر مُصانًا وبالنقاء مُزدانًا، اللهم فصلُ عليه وعلى آله الطيبين خلالاً، الزّاكين فصلُ عليه وعلى آله الطيبين خلالاً، الزّاكين جلالاً، وصحبه الألى نشروا النزاهة في العالمين أفنانًا، والتابعين ومن تبعهم بإحسان، وسلم تسليمًا مُباركًا مُؤرَجًا

أما بعد: فيا عباد الله: من رامَ بلوغ الذُرَى، والفوزَ بين الورَى، والعزّ والسمو بلا مرَا؛ فليستمسك من التقوى بأوثق العُرى: (وَمَن يُطِع اللهُ وَرَسُولُهُ، ويَعَشَى اللهُ وَيَتَقَهِ فَأُولَيْكَ هُمُ اللهُ وَيَتَقَهِ فَأُولَيْكَ هُمُ اللهُ اللهُ وَيَتَقَهِ فَأُولَيْكَ هُمُ اللهُ اللهُ وَيَتَقَهِ فَأُولَيْكَ هُمُ اللهُ اللهُ اللهُ وَيَتَقَهِ فَأُولَيْكَ هُمُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ وَيَتَقَهِ فَأُولَيْكَ هُمُ اللهُ وَيَتَقَهِ فَأُولَيْكَ هُمُ اللهُ ا

# النزاهة والشفافية وقيمتها في التجتمع:

أيها المسلمون: في هذا الزمان المضطرم بتباريح الماديات، الزخّار بمشُوب المقاصد والنيات، المُشتغل بصنوف المبادئ والخيات، والمناقب والخصال، تأتلقُ بين ذياك الاحتدام قيمة عزيرة كريمة، أناخت في نبيل النفوس ركائبها، فحازت بالصدق منها شريف مآربها، قيمة أشرقت بالصفاء والجمال، والطهر الأخاذ المنثال، فعدت في العالمين كتبر الأمثال، وما أمر بها الكتاب العظيم والسنة إلا لأنها النور الهادي في الدُخنة.

تلكم هي قيمة الشفافية والنزاهة، وما أدراكم ما النزاهة؛ إنها صفة وخُلة؛ بل تاجً وحُلة، جمعت من الخير أكمله، ومن العفاف أجمله، ومن المروءة أرفعها، ومن شيم النبل أنفعها. ومن براهين النزاهة ودلالاتها، وعظيم حُجَجها وآياتها: قول الحق -تبارك وتعالى-: (يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ كُوا مِمَّا فِي ٱلْأَرْضَ مَلَالًا وَتِعالى-! (يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ كُوا مِمَّا فِي ٱلْأَرْضَ مَلَالًا وَتِعالى-! (يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ كُوا مِمَّا فِي ٱلْأَرْضَ مَلَالًا وَتِعالى النَّاسُ كُوا مِمَّا فِي ٱلْأَرْضَ مَلَالًا وَتَعالَى النَّاسُ كُوا مِمَّا فِي ٱلْأَرْضَ مَلَالًا وَتَعَالَى إِنْهُ لَكُمْ عَدُونُ المَّاسُ المَّاسُ اللَّهُ الْمُنْفَالِلْمُ اللَّهُ الْمُلْعُلُونَ الْمُلْكُونُ اللَّهُ الْمُلْمُونُ اللْمُلْعُ اللَّهُ الْمُلْعُلُونَ الْمُلْعُلُونَ الْمُلْعُلُونَ الْمُلْعُلُونَ الْمُ

مُّبِخُ ) [البقرة: ١٦٨]، ( يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا كُلُوا مِن طَيِبَكِ مَا رَزَقَتَكُمُ وَاشْكُرُوا لِلَّهِ إِن كُنتُمْ إِيَّاهُ مَّنْبُدُونَ ) [المقرة: ١٧٧].

ويقول -عليه الصلاة والسلام- فيما أخرجه البخاري: «ليس الغنى عن كثرة العَرَض، ولكنَّ الغنى غنى النفس»، ويقول - صلى الله عليه وسلم -: «دَعْ ما يَرِيبُك إلى ما لا يَرِيبُك»، ويقول - عليه أفضل الصلاة وأزكى التسليم- كما في حديث أبي سعيد الخدري -رضي الله عنه-: «ومن يستعفف يُعِفّه الله، ومن يستغنِ يُغنِه الله»

الله أكبر! إنها السّجايا العذاب، كالسّحر المُذاب. الله أكبر! إنه البيانُ المُوجِنُ الباَهِرُ، السنيُ الطاهر لمعالم الشفافية والنّزاهَة، وملامح العفاف والنّياهة.

فيا لله ما أكرمه من شيمة محمودة، وخَصلة الويتُها بالفوز معقودة، لا تظهر إلا من نَدبٍ شهم كريم، ذي قلب رؤوم سليم.

يقول الإمام الماوّرديُّ صحمة الله: «العقّةُ والنّزاهةُ والصيانةُ من شروط المُروءة والنّانة».

تفشى الرشوة في الأمة:

أيها الأحبة الأكارم: ويُقابِلُ النَّزَاهةُ ويُضادُها: فَعلةُ وبيلةٌ رديئةٌ، وخُصلة شنيعةٌ قميئة، ما أمر أمرَها، وأضر درَها، ما تفشّت في أمة إلا أذنت بهلاكها، وأوقعتها في الورطاتُ وأشراكها، إنها «الرَّشوة» -يا عباد الله-. بُرهانُ دناءة النفس ولُقَم الطّباع، وحيلةُ المُكر والخِداع، وهي من كبائِر الذُنُوب بالإجماع.

الرِّشُوةُ خَيانَةُ للأمة، وَيلاءٌ علَى المُجتمع، هي فخُ الشهامة، وشباكُ الأمائة وقلة الشباكُ الأمائة وقلة الديانَة، تُصيبُ مصالحَ الأمة بالإرباك والفشل، ومشروعاتها بالعثار والشلل، وجهود المُخلصين بالفُتُور والخَور، وأعمالَهم بالجُحود والضَرر.

فكم من مظالم انتُهكت، وحُقوق ضُبعت بسببها وكم فقدت ثروات، وهُدُمَت أُسرٌ وبُيوتات، وأُهدرَت كفاءات، وضُبيَعَت طاقات من جرائها وأهلها -لا كثرهم الله-، وهو

-سبحانه- حسبنا وحسيبهم، (فَوَيْلُ لَهُم يَمَا كَنَبَتْ أَيْدِيهِمْ وَوَيْلُ لَهُم يَمَا كَنَبَتْ أَيْدِيهِمْ وَوَيْلُ لَهُم مِمَّا يَكْسِبُونَ) [البقرة: ٧٩].

يقول تعالى: (وَلَا تَأْكُلُوا أَمُولَكُم بَيْنَكُم بِالْبَطِلِ وَتُدَلُوا بِهَا إِلَى الْمُكَامِ لِتَأْكُلُوا فَرِيقًا مِنْ آمُولِ النَّاسِ بِالْإِثْمِ وَأَنتُم مُّلَمُونَ) [العقرة: ١٨٨].

يقول الإمام القرطبي -رحمه الله-: «أي: لا تجمّعوا بين أكل المال بالباطل وبين الإدلاء إلى الحكّام بالحجّج الباطلة».

زجر الشريعة عن الرشوة وأكل مالها:

وفي زجرِ آخر شنيع، ووصف للرّاشين مُريع، يقول -عزُّ اسمُه-: ﴿ وَثَرَىٰ كَثِيرًا مِنْهُمُ يُسُرِعُونَ فِي ٱلْإِنْدِ وَٱلْعُدُونِ وَأَكِلِهِدُ ٱلسُّحَتَّ لِلِّسَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ [المائدة: ٦٢].

فحرّم -جلّ شانُه- سُحتَ الأموال، وأوجبَ على مُنتهكها بئسَ العقوية والنّكال.

فكم من أقوام -وا أسفاه- عفروا وجوههم بالرّشوة في الرّغام، وارتكسُوا بجمرة من الدّروة والسّنام؟!

وحسبُكم منها تخويفًا وتهديدًا، وتهويلاً لجرمها ووعيدًا: ما رواه عبد الله بن عمر حرضي الله عنهما قال: «لعنَ رسولُ الله صلى الله عليه وسلم - الرَّاشِيَ والْمُرتَشي». أخرجه الترمذي وصحَحه. وزاد ابن حبان والحاكم بسند صحيح: «والرَائش». وهو الذي سعى بينهما يستزيدُ وينقُصَ.

واستحقَّ الثلاثةُ اللَّعنَّ والإبعادَ؛ لأنهم أتوا فسادًا وأيَّ فساد، فأيُ خيرٍ يُرجَى من هؤلاء للبلاد والعباد؟!

إن لواء الخزي والمقاسد

وما يذُك معقل الأماجد . الدُّشية مُ المُلْفِهِ بَهُ المُطاهِدِ

في الرِّشوة المأفونة المطرود

صاحبُها من رحمة المعبُودِ أثر الرشوة وتفشيها في المجتمع:

لأن الرَّشوة -يا عباد الله- تجعل الباطلُ هو الأحقَّ، والحقَّ مرامَه لا شك، بها ترُوجُ سوقٌ الفساد، ومسالكُ الباطل، وأساليبُ السُحت، وتستمرئ الأمةُ أبوابَ الحرام، وطُرقَ الإجرام، والجُرأة على الآثام، فتُشتَتُ كل مجموع،

وتُكدِّرُ كل يَنبوع، وتُزهقَ كلَ مشروع، وتُبيحُ كل ممنوع، وتعتاق كل إبداع يلوحُ، وتغتال كل نبوغ وطموح، مُروَجة بُعبارات خلابة، ومعانى مُموّهة كذابة: هدية تارة، ومُكافأة أخرى، وإكراميّة وتشجيعًا، وتقديرًا للجُهد تارة أخرى.

ولكنَ الرَّشوة رشوة، وإن زخرفت مناظرها، وتلوّنت مظاهرها، واختلفت أسماؤها، وتعددت مسمياتها.

عن أبى حُميد الساعدي -رضي الله عنه- قال: استعمل رسول الله - صلى الله عليه وسلم -رجلا من الأزْد يُقال له (ابنُ اللَّتبيّة) على صدقة، فلما قدم قال: هذا لكم، وهذا أهدى إلى. فقام النبي - صلى الله عليه وسلم - فصعد المندر، فحمدُ الله وأثنى عليه، ثم قال: «ما بال العامل نبعثُه فيأتي فيقول: هذا لكم، وهذا أهديَ إليَّ، أفلا جلسٌ في بيت أبيه وأمّه فينظر هل يُهدّى إليه أم لا؟! والذي نفسي بيده؛ لا يأتي بشيء إلا جاء به يوم القيامة يحمله على رقبته...». الحديث. أخرجه البخاري في صحيحه.

انتشار الرشوة في المجتمع:

أمة الإسلام: وقد عمّ هذا الدلاءُ واستشرى لدّى فئام من الناس في أعقاب الزمن، الذين شُوَّهُ منهُم الباطن دون العلن، فلم يرقبُوا في المُؤَّمنين إلا ولا ذمَّة، ولم يجلوا من أحكام الشريعة وما تقتضيه النزاهة وعلو الهمة، فدنسوا ذواتهم وأقواتهم بخبيث الرشوة والمهانة، والسُّحْت والخيانة، وظنوا أن قد أخصب مرعاهم وتحقق مُناهم، ولكن أنى وهيهات؟! فلهم الخزيُ في الدنيا، وإن لم بتوبوا فالنارُ مثواهم -عياذًا بالله-.

وفي سنن أبي داود عن أبي هريرة -رضي الله عنه- أن النبي - صلى الله عليه وسلم - قال: «من شفعَ لأخيه بشفاعة فأهدَى له هديّة عليها فقبلها فقد أتَّى بابًا عظيمًا من أبواب الرَّبا». فسُبحان الله -عباد الله-، وعجبًا -إخوتي في الله-؛ رشوة في الوظائف والترقيات، ورشوة في ألمؤهّلات والشهادات، ورشوة في المعاملات والمقاولات والمناقصات، والإخلال

بالعقود والمواصفات، رشوة لتمزيق الصف الجميع، رشوة في الإعمار والمشاريع.

بل غداً هذا المنكرُ الشنيعُ عند ضعاف النفوس أمرًا واحبًا، وحتمًا لازبًا، وتلك الفواقرُ والجنايات مُنذرةً بفناء قِيِّميّ ذريع، يُرعبُ المُجتمعات ويُهدّدُها، ويفتكُ بمُواردهًا ويُبِدِّدُها؛ إذ الأمجادُ والحضارات لا تُبنِّي إلا على دعائم القيم المُثلِّي والمُثل العُليا.

وحينما تبتلي الأمم بالأمراض المعنوية والأدواء الاجتماعية يضغف شانها وتقوض دعائمُها، وإن من شرّ ما تصابُ به المجتمعات أن يخوض فئامٌ من ذوى المسؤوليات في أموال الأمة العامة بغير حقّ، وأن تُعطّل الحقوق وتتعثر المشروعات تطلعًا إلى ابتزاز الجيوب دون عناء أو لغوب.

فيا مَن رشوت بشرر السّعير لتنال العرض الحقير! لقد أتيتَ على دِينك بالتّتبير. ويا مَن ارتشيت: لقد بُؤتَ بالخسران والثبور، بفعل لئيم وعمل يبور.

لا تُلفَينكُ ذو الحلال مُحاولا

تىدىن مطموس وطمس مدن

ماذا تقول إذا سُئلتُ مُحاسَبًا

والمرتشون على شفا سجين عوامل انتشار الرشوة في المجتمع:

إخوة الإيمان: ومن أهم عوامل الإيغال في هذا السُلوك السّخيف: تنصُل فئام في الأمة عن مسؤولية النزاهة والإرشاد، وألتولى عن شرف الزَّجر عن مُستنقعات الارتشاء والفساد، والمداهنة فيها دون تمعّر ونكران؛ بل لربّما رُمق المُفسد بعين مكحولة بتبسّم واستحسان، ووُصف بكياسة ودهاء واسترهان. فاللَّهُ المستعان.

فحقيق بذوي الحزم والنزاهة الأعلام الأخذ على أيدى المرتشين الفدام، ومن يقومون بإهدار المال العام، واستغلال المناصب والوظائف الرسمية في المصالح الذاتية، والمكاسب الشخصية.

فما شرعت الزواجر ووُضعت النظم إلا لتحقيق أعلى المقاصد، ودفع الشرور والمفاسد،

وأطر كل من هو كاسد، (وَأَيْنَغُ فِيمَا ءَاتَ الْكُ ٱللَّهُ ٱلدَّارَ ٱلْآخِرَةَ وَلَا تَسْنَ نَصِيبَكَ مِنَ ٱلدُّنْيَا وَأَحْسِنَ كَمَا أَحْسَنَ اللَّهُ إِلَيْكَ وَلَا تَبْغِ ٱلْفَسَادَ فِي ٱلْأَرْضَ إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ ٱلْمُفْسِدِينَ ) [القصيص: ٧٧]، (إِنَّ ٱللَّهُ لَا يُصْلِحُ عَمَلَ ٱلْمُقْسِدِينَ ) [دونس: ٨١]، (وَإِذَا تَوَلَّىٰ سَكِعَىٰ فِي ٱلْأَرْضِ لِيُفْسِدَ فِيهَا وَنُهْلِكَ ٱلْحَرَّثَ وَالنَّسْلَ وَاللَّهُ لَا يُحِبُّ ٱلْفَسَادَ ) [العقرة: ٢٠٥].

لا تلطفنَ على الرّاشي فتُطريَه واغلظ له يأت مطواعًا ومعوانًا

إن الحديدُ تربدُ النارُ قسوته

ولو صيبت عليه البحر ما لإنا سبل تعزيز النزاهة ونشرها في الجتمع:

أمة الإسلام: وهذا الواقعُ الأليمُ المثحن بالمثالب والمزال ليستصرخ المجتمعات جمعاء لتعزيز قيم الشفافية والمراقبة والنَّزاهة والمُحاسَبة، وتحصين الأمة بوازع الدين، وقوة اليقين، والخوف من الجليل ذي القوة المتين، وأن تتالف الجهود وتتوارد الأُمم على تمزيق مفاسد الرُّشي ودحضها، ونبذها ورحضها، وبذلك تزكُّو الأمم وتسُود، وتُحقِّقُ أسمَى الأماني والقصود، وتبلغ مجدها المعقود -بإذن الله الواحد المعبود-. تلك الرجاءات والآمال، ومن الله نستلهمُ صالحَ الأقوال والأعمال، وبلوغ الفلاح في الحال والمال، وما ذلك على الله بعزيز المنال، فهو -سيحانه- وليُّ الفضل والنَّوال.

إخوة الإيمان: وملاك تعزيز النزاهة ودرء الفساد: إحقاق الحق الخفي والحلي، والتمسُك بالعفاف السُّنيِّ، الذِّي هو قوَّةُ الأمين وأمانة القويّ، وأن تُربّى الأمة كافة على أكرم الأخلاق والسّجايا، وأنبَل الخلال والمزايا، وأن يتنزُّه ذوو المسؤوليات والأمانات عما وضح من شبهات المال وكمن، ويخفوا لقضاء معاملات المراجعين دون تلاعُب بالمواعيد، أو تلكُو أو تعقيد، أو تسويُّف أو مَنَّ، أو تعثير فَي المشاريع بكل عُذر شنيع، يعُود بالضررُ على الجميع، أو

الأمين الذي اتَّخذ النَّزاهة شعارُه، والأمانة دثارُه، وإحقاق الحقوق بدارُه، وسمًا عن دنيء الأعراض، وسفاسفُ الأغراض، وحدّ وسعى في نزاهة رُوحه ونفسه، ونظافة بده ومسه، وشفافية مشاعره وحسّه، واعتبّر بغده وأمسه، وتزود بخير الزاد لسُؤال رمْثُه؛ فكان بذلك في مُجتمعه أوسع إصلاحًا، وأسرع نحاحًا.

وفي مأثور الحكم: «من استشرف اللها وهي قدرُه، ومن لزمَ النزاهة زها بدرُه».

هذا؛ وإنا لنحمدُ الله -عز وحل- في هذه البلاد المباركة أن خُصّت للنزاهة ومُكافحة الفساد الهيئات والمؤسّسات، وحُسّدت أجهزة الرقابة والمسؤوليات بذوى الكفاءة والقدرات، وعُزْزُت النزاهة بخيرة أماثل أماحد أفاضل.

فواجَبُ الجميع أفرادًا ومُؤسّسات: التعاون معهم في تعزيز قيم النزاهة، ومُكافحة حميع ألوان وضروب الفساد؛ لنبلغ بالمجتمع مراقى الفلاح والرشاد.

ألا وصلوا وسلموا -رحمكم الله- على سيد المُرسَلين والأنبياء، وقدوة الأتقياء الأنقياء، وأسوة النزهاء الأصفياء، كما أمركم المولى -جل وعلا-، فقال تعالى قولا كريمًا: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ وَمُلْتِكِكُنَّهُ مِصُلُّونَ عَلَى ٱلنَّبِيُّ يَتَأَيُّنَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا صَلُّواْ عَلَيْهِ وَسَلِّمُواْ تَسْلِيمًا ) [الأحزاب: ٥٦]، وقال -عليه الصلاة والسلام-: «من صلى على صلاة صلى الله عليه بها عشرًا». اللهم ارض عن الخُلفاء الراشدين، والأئمة المهديين، الذين قضوا بالحق ويه كانو العدلون، ذوي الشرف الجليّ والقدر العليّ: أبي بكر،

وعنا معهم برحمتك با أرحم الراحمين. اللهم أعز الإسلام والمسلمين، اللهم أعز الإسلام والمسلمين، اللهم أعز الإسلام والمسلمين، وأذل الشيرك والمشيركين، ودمر استَشرافَ لاسترشاء، أو رُنُو لاستهداء. ﴿ أعداءَ الدين، واجعل هذا البلدَ آمنا مُطمئنا، وحينئذياً بُشرى للمُوطَف الضَّمين، والمسئول وسائر بلاد المسلمين.

وعمر، وعثمان، وعَلى، وعن سائر الصحابة

والتابعين، ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين،

الحمد لله وحده، وصلى الله وسلم

وصحبه أجمعين. نكمل ما قد بدأناه في العدد السابق من الحديث عن ضوابط الإفادة من المذاهب الفقهية في الحكم على النوازل، فنقول وبالله تعالى التوفيق:

على من لا نبي بعده وعلى أله

# ثالثا: القائلون بالجواز بشروط:

واستدل القائلون بالجواز بشروط بأدلة المجيزين مع مراعاة ما عند المانعين لتكون الشروط هي:

١- ألا يؤدي ذلك إلى تتبع الرخص في المذاهب والعمل بالتشبهي.

٧- أن يصار إليه عند الضرورة وما ينزل منزلتها.

وقد حاول الدكتور وهبة الزحيلي أن يقدم ضابطا يستند إليه في جواز التلفيق وعدم جوازه فقال: «كل ما أفضى إلى تقويض دعائم الشريعة والقضاء على سياستها وحكمتها فهو محظور وخصوصًا الحيل، وأن كل ما يؤيد دعائم الشريعة، وما ترمى إليه حكمتها وسياستها لإسعاد الناس في الدارين، وتيسير العبادات عليهم وصبيانة مصالحهم في المعاملات؛ فهو حائز مطلوب.

والتلفيق الجائز هو عند الحاجة أو الضرورة وليس من أجل العبث أو تتبع الأيسر والأسهل عمدًا بدون مصلحة شرعية، وهو مقصور على بعض أحكام العبادات والمعاملات الاجتهادية لا القطعية». [أصبول الفقه، د. وهبة الزحيلي، ·[(1104/Y)

ولعل الراجح من هذه الأقوال: قول من قال بجوازه؛ لتواتر عمل السلف من أئمة المذاهب وغيرهم عليه؛ ولأن هذا النهى عنه ما نقل إلا في القرن السابع، وقد مضى عمل الأمة على خلافه، وذلك الجواز بشرط ألا يخرق إجماعًا.

# وبناء على ما سبق فإنه يجوز للمفتي أن يستعمل التلفيق لل الفتيا، وذلك بالضوابط التالية:

١- أن يتبع القول لدليله: فلا يختار من المذاهب أضعفها دليلا، بل بختار أقواها دليلا، ولا يتبع شواذ الفتيا، وأن يكون عليمًا بمناهج المذهب الذي بختار منه.

٧- أن يجتهد في ألا يترك المتفق عليه إلى المختلف فيه، فمثلا: إذا أحيط خيرًا بالمذاهب الإسلامية

شعبان ١٤٣٤ هـ



على تولى المراة عقد زواجها بنفسها، لا يفتي بقول أبي حنيفة الذي انفرد به من بين الجمهور، بل يفتي بقول الجمهور، ولا مانع من أن يبين له قول أبي حنيفة ووجه اختياره رأي الجمهور.

٣- ألا يتبع أهواء الناس: بل يتبع الدليل، وينظر في المصالح المعتبرة شرعًا، وأن يكون حسن القصد في اختيار ما يختار، فلا يختار لإرضاء حاكم أو لهوى الناس، ويجهل غضب الله تعالى ورضاه، فلا يكون كأولئك المفتين الذين يتعرفون مقاصد الحكام قبل أن يفتوا، فهم يفتون لأجل الحكام لا لأجل الحق، ولقد رأى الناس من بعض المفتين أنه يتبع موضع التسدم بالنسبة للحاكم ولنفسه، وموضع التشدد البالسبة للناس، فيختار لنفسه من المذاهب أيسر الأراء، ويختار لغيره أراء مذهبه الذي يفتي به، ولو بلغ حد التشدد. [أصول الفقه، لمحمد أبي زهرة، (ص٥٠٤)، الضوابط الشرعية للإفتاء، د. عبد الحي عزب، (ص٥٠١)].

ويلخص العلامة القاسمي الموقف من التلفيق فيقول:

«والقصد أن التلفيق الذي يبحث عنه المتأخرون ينبغي للمفتي إذا استفتي عن مسالة منه أن ينظر إلى مأخذها من الكتاب والسنة أو مدركها المعقول منها، وأما تسرعه إلى القول بالتلفيق بطلانًا أو قبولاً فعدول عن منهج السلف، على أن ما يسمونه بعد تلفيقًا -بقطع النظر عما ذكرنا من شأنه- ربما رجع إلى نوع الرخص التي يحب الله أن تؤتى». رجع إلى نوع الرخص التي يحب الله أن تؤتى». [الفتوى في الإسلام، للقاسمي، (ص١٧١)].

فَإِن قَيل: اليَّس في هذا تتبع لرَّخص المذاهب، وخروج عن السبيل القويم إلى مسلك ذميم من تتبع الرخص والمسائل الشاذة في كل مذهب؟

فالجواب كما تقدم: إن تتبع الرخص في كل مذهب ممنوع إلا أن يؤدي إليه اجتهاد معتبر، أو تقليد سائغ.

# ثانيا: استخراج الأصول والقواعد والضوابط النافعة في الحكم على النوازل:

بلا شك فقد ساير الفقه فيما مضى حياة الناس وضبط إيقاع الحياة، وواكب المستجدات في كل عصر بحسبه، وتصدى فقهاؤنا الأقدمون لأقضيات متعددة ومسائل مستحدثة لم يكن للسابقين عليهم عهد بها؛ فاستثمروا أحكام تلك النوازل بثاقب النظر وبديع الاستنباط؛ فأكدوا برهان صلاحية الشريعة الإسلامية وأصالتها، وقدموا الدليل على إعجازها وتمام كمالها.

وتصدى الفقهاء والمجتهدون لمسائل شتى، فوضعوا لها حلولاً جزئية وأحكامًا خاصة، ومن جملة تلك

الفروع المستكثرة والمسائل المتنوعة قعَدوا قواعد جامعة، في الفقه تارة، وفي الأصبول أخرى، وفي مقاصد الشريعة تارة ثالثة.

وهذه القواعد الجامعة والضوابط الحاكمة كانت بمثابة علامات الطريق ومنارات الاهتداء لمن جاء بعدهم فحذا حذوهم ونسج على منوالهم؛ فاعتدوا بتلك القواعد الجامعة النافعة، وعملوا من خلالها على التصدي لصعاب النوازل، ومدلهمات المسائل، وفيما سبق عرضه من قواعد أصولية وفقهية ما يشهد على أن اجتهادهم كان عن تقعيد وتأصيل؛ بعنى عليه التفصيل ويرتبط بالدليل والتعليل.

وفي التأكيد على هذا المعنى قال ابن عبد البر رحمه الله: "وهذا يوضح لك أن الاجتهاد لا يكون إلا على أصول يضاف إليها التحليل والتحريم، وأنه لا يجتهد إلا عالم بها". [جامع بيان العلم وفضله (٨٤٨/٢)]. وعليه فإنه يتعين على فقهاء الزمن الحاضر دراسة تلك الفتاوى والمسائل التي حكم فيها المتقدمون وفقًا لأصولهم وقواعدهم؛ فيستنبطون تلك القواعد الأربعة، ولترد إليها النوازل المعاصرة، وليستعينوا بذلك التراث الفقهي على تكوين الملكة الأصولية المقاصدية الفقهية التي تهيئ للتعامل مع المسائل المستحدثة، ولاسيما في مجال الأقليات الإسلامية المستحدثة، ولاسيما في مجال الأقليات الإسلامية التي تكثر عوارضها وتتنوع طوارئها ومشكلاتها.

وعلى فقهاء الزمن الحاضر أن يعلموا طلبتهم هذه المنهجية بالاتكاء على ما أصله الأقدمون، والانتفاع بطريقتهم العلمية الرائقة، وما أحسن قول شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله في مجلس التفقه والتعليم: «أما بعد: فقد كنا في مجلس التفقه في الدين، والنظر في مدارك الأحكام الشرعية، تصويرًا وتقريرًا، وتأصيلاً وتفصيلاً، فوقع الكلام في فأقول: لا حول ولا قوة إلا بالله، هذا مبني على أصل وفصلين...»[مجموع الفتاوى، لابن تيمية، أمير (٣٤/٢١)].

ودراسة ما كتبه الأقدمون في مقاصد الشريعة يفيد المعالم المجتهد المتصدي لنوازل العصر كثيرًا، ويمكنه من التغريق بين رُتب المقاصد والمُقدَّم منها عند التعارض، والتمييز عند اختلاط الأحكام وتداخلها بين رُتب المأمورات والمنهيات، وإدراك مراتب الادلة والأحكام، ومعرفة مواضع الإجماع والاتفاق ومواقع السعة والاختلاف، وأسباب الترجيح والمرجحات، ونحو ذلك مما تكمل به عدة فقيه يدرس نوازل العصر.

وبمثل هذا المسلك الرشيد تتحقق مصالح العباد ويتبصر الفقيه بما به يتحقق الرشاد في الفتاوي،

وتظهر صحة قول الإمام الشافعي وأرحصته حنن قال: «وليس يُؤمر أحد أن يحكم بحق إلا وقد علم الحق، ولا يكون الحق معلومًا إلا عن الله نصًا أو دلالة من الله؛ فقد جعل الله الحق في كتابه ثم في سنة نبيه صلى الله عليه وسلم ؛ فليس تنزل بأحد نازلة إلا والكتاب بدل عليها نصًا أو حملة».[الأم، للشافعي، (٩/٩)].

وليس يخفى أنه ما من عالم مجتهد قد حفظت أقواله وجمعت مصنفاته إلا وقد بث في ثنايا ما ألف وصنف وما أفتى فيه من مسائل ونوازل أصولا وضوابط في سائر أبواب الفقه والعلم، ومنهم من عنى بالتصنيف في القواعد الفقهية والأصولية خاصة، ومنهم من تناول القواعد المقاصدية، وقد اشتهر جمع من العلماء بالعناية بهذا المنحى في التأليف والتصنيف، وليس في الأقدمين كالشافعي والعزبن عبد السلام وابن تيمية والشاطبي وابن القيم في هذا المجال أحد!

ثم إن المحدثين والمعاصرين قد أدلوا في هذا المحال بدلاء متفاوتة، وإن كان حظ معظمهم في الجمع والترتيب والتنضيد والتنسيق أوفر من حظهم في التأصيل و التقعيد.

ولا إشكال في هذا؛ فإن من المتفقهين غير فقهاء وهم الرواة، ومنهم حاملو الفقه الفقهاء، ومن الصنف الأخير صفوة هم أهل الاستنباط والتقعيد والتأصيل، وأولئك ثلة من الأولين، وقليل من الآخرين!

ومن الفقهاء من تقصر همته على تنزيل الأحكام في مواقعها، ومنهم من تتعدى همته الواقع الحاضر إلى المستقبل، وينفذ بصره من الحال إلى المآل، وبمثلك رؤية ارتبادية واستراتيجية في السياسة الشرعية؛ فيبصر مواقع المصلحة ويتوخاها، ومواقع المفسدة ويتخطاها.

ويرتب الأولوبات ويرعاها، وهذا بمتلك ناصية ما يسمى بفقه التوقع بعد فقه الواقع!

ولا شك أن الصنف الأخبر أندر من الكبريت الأحمر وأنفس من الإبريز الأصفر.

# تالثا: تطبيق بعض الفتاوي القديمة جزئيًا أو كليًا في السائل العاصرة:

الفتاوى السابقة ميدان فسيح ينتفع من خلاله الفقيه، ويستانس به المحتهد، وهو علم لا غني عنه للفقيه المعاصر؛ فهو علم تروى فيه الأحكام الصادرة عن الفقهاء في الوقائع الجزئية؛ ليسهل الأمر على القاصرين بعدهم. [مفتاح السعادة، لطاش كبرى (ILO) (Y/VOO-NOO)].

ومعرفة تلك الفتاوى القديمة تعطى صورة عن

النازلة في عهدها السابق وتطورها الذي حد في الوقت اللاحق، والفقيه حيث بطالع مسالك العلماء في تقرير حكمها بتمهد طريق بحثه، وتتذلل وعورة سبيله في بحث النازلة؛ فربما طبق على هذه الفتاوي مباشرة، وربما لمح أوجهًا للفرق والتمييز بين القديم والحديث.

يقول الشيخ الزرقا رحمه الله: «وكتب الفتاوي هذه تمثل الناحية التطبيقية العلمية من الفقه، وتظهر نتائج المبادئ النظرية والأحكام المقررة، ومدى ملاءمتها للمصلحة التطبيقية عند وقوع الحوادث المتوقعة كل وقت؛ لأن الحوادث المتأخرة كثيرًا ما تتشابه مع وقائع الماضي». [المدخل الفقهي العام، للزرقا، (١/٢١٤)].

وحين تذكر الفتاوى القديمة تأتى في المقدمة فتاوى أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم فإنهم -كما قال ابن القيم رحمه الله: «مثلوا الوقائع بنظائرها وشبِّهوها بأمثالها، وردّوا بعضها إلى بعض في أحكامها، وفتحوا للعلماء باب الاجتهاد، ونهجوا لهم طريقه، وبينوا لهم سبيله». [إعلام الموقعين، لابن القيم، (١/٢٥٧)].

ثم مَنْ بعدهم من التابعين وتابعيهم لهم تبع في هذا المنهج والمسلك.

ومن غير شك فإن النوازل المعاصرة ازدادت تعقيدًا بتعقيدات العصر، ويظهور مخترعات علمية مذهلة التطور، لا في مجال المعلومات فحسب، بل في كل مجال علمي، ودراسة الفتاوي القديمة تعطى تصورًا عن وضع النازلة الجديدة وإلى أي مدى يمكن اعتبارها نازلة من كل وجه، وهذا قد يفيد في تكييفها، ومن ثم استنباط الحكم المناسب لها.

وفي التراث الفقهي المذهبي القديم ما يشير بجلاء إلى مآخذ أحكام معاصرة، ومسائل نازلة كالتلقيح الصناعي، وقد ذكر الفقهاء حكم استدخال المرأة منيًا في فرجها، وسواء أكان المني لزوجها أم لغيره، وسواء أكان ذلك لشهوة أم لا؟ وسواء أكان ذلك عن قصد أم لا؟ بما يمكن أن يكون أمارات ترشد إلى حكم التلقيح المجهري والصناعي اليوم. [انظر في هذا: الفتاوي الهندية، للشبيخ نظام وجماعة من علماء الهند، (١٢٤/٤)، مجمع الأنهر في شرح ملتقى الأبحر، لعبد الرحمن بن محمد بن سليمان الكليبولي، المدعو بشيخي زاده (٢٥٢/٢)، حاشية ابن عابدین، (۲۱۳/۵)، فتاوی الرملی، (۲۰۲/٤)، حواشي الشرواني وابن قاسم على تحفة المحتاج، (٨/ ٢٣١)، نهاية المحتاج، للرملي، (٨/ ٤٣٠- ٤٣١)، كشاف القناع، للبهوتي، (٧٣/٥)].

وفي التراث الفقهي المذهبي ما يتناول حكم الوفاة الدماغية، وما يترتب عليها؛ فتناولوا حكم من جرح فلم تبق فيه إلا مثل حركة المذبوح بحيث يعمل قلبه وأعضاؤه تتحرك حركة لا إرادية؛ فهل يحكم له بالحياة أم لا؟ وما حكم من جنى عليه في هذه الحالة، وهل يعد قاتلاً أم لا؟. [انظر في هذا: حاشية ابن عابدين، (٣/١٠)، مغني المحتاج، للخطيب الشربيني، (١٣/٤)، كشاف القناع، للبهوتي، (١٦/٥)].

وفي التراث الفقهي ما يتعرض لحكم إعادة الجزء المقطوع في حد أو قصاص من الجاني بعد تنفيذ الحكم، وقد تناولوا هذه المسالة، أو ما هو قريب منها في حال إذن المجني عليه في الإعادة والرد، وفي حال استطاع المجني عليه الإعادة لعضوه المقطوع، وفي حال استطاع المجني عليه في هذا: الفتاوى الهندية، (١١/٦)، الأم، للشافعي، (١٨٤٧)، الإنصاف، للمرداوي، (٩٨/١٠)، كشاف القناع، للبهوتي، (٥٤٩٥)، البيان والتحصيل، لابن رشد، (١٧/١١).

وينبغي التنبه إلى أن دلالة تلك الفتاوى القديمة على النوازل المستجدة قد لا تكون بطريق المطابقة، وإنما بطريق التضمن أو اللزوم، وقد لا تكون بمفهوم الموافقة، وإنما قد تكون بمفهوم المخالفة.

رابعًا: الاعتماد على النصوص في ضوء المقاصد: وأخيرًا فإن المفتي المعاصر اليوم إذا طالع هذه الفتاوى وتأمل في طريقة الفقهاء القدامى بان له تعلقهم بالنصوص والتزامهم بها، وحرصهم عليها، وعنايتهم بفقهها، وما صادمها أو عارضها أو اهدرها فهو مرفوض.

كما تبرز -وبوضوح أيضًا- عنايتهم بالمعاني والمقاصد والمصالح، والأصل أن يجتمع في حس الفقيه النص وما يقتضيه، والمصلحة والمعنى معًا. وقد رأينا في فقه المذاهب أيضًا رعاية ما سبق أنفًا؛ فالمزارعة مثلاً فاسدة في ظاهر الرواية عند الحنفية، وهو رأي أبي حنيفة، لكن الفتيا المعتمدة في مذهب الفقهاء الحنفية هي على قول الصاحبين وهو أن المزارعة جائزة؛ للنص عليها ولحاجة الناس إليها؛ لأن النبي صلى الله عليه وسلم «عامل أهل خيبر بشطر ما يخرج منها من وشمر أو زرع». [أخرجه: البخاري، (٢٢٨٥)، ومسلم،

وهذا مذهب المالكية والحنابلة مع الظاهرية. [مواهب الجليل، للحطاب، (١٥٢/٧)، كشاف القناع، للبهوتي، (٥٣٧/٣)، المحلي، لابن حزم، (٢١١/٨)].

ومثل هذا كثير مشهور معروف من مذاهب الفقهاء من لدن أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم ؛ فقد كانوا ينظرون إلى النصوص، وإلى مقاصدها معًا، ولا يغفلون حكمها وعللها ومصالح الناس. وتصرفات الصحابة الفقهية تؤكد على كلية الشريعة الكبرى التي تستند إليها أحكامها، وهي جلب المصالح وتكثيرها، ودفع المفاسد وتقليلها. وباستقراء ما أثر عن الصحابة نجد نماذج كثيرة تنم عن اجتهادات عميقة لا تخرج عن روح النص، وإن بدت للبعض مخالفة له، من ذلك:

أن الرسول صلى الله عليه وسلم أرسل معاذ بن جبل إلى اليمن قاضيًا وواليًا فطلب منه رسول الله صلى الله عليه وسلم عند أخذه الزكاة من أهل اليمن التوسط في أخذه فقال: «خذ الحب من الحب والشاة من الغنم والبعير من الإبل والبقرة من البقر». [أخرجه: أبو داود (١٩٩٩)، وابن ماجه، (١٨١٤)].

لكن معاذًا نظر إلى الحكمة من أخذ الزكاة فقال لأهل اليمن: «ائتوني بعرض ثياب خميص أو لبيس في الصدقة مكان الشعير أهون عليكم، وخيرُ لأصحاب النبي صلى الله عليه وسلم بالمدينة». [علّقه البخاري جازمًا به إلى طاوس (١٤٤٧/١). ووصله ابن أبي شيبة في «مصنفه» (١٨١/٣).

وقد أفتى وقضى الخلفاء الراشدون في كثير من القضايا، كان بعضها يشتمل على تغييرات طفيفة، أو كبيرة عما كان يفتى به في عهد الرسول صلى الله عليه وسلم، وبعضها مما لم يسن فيها الرسول صلى الله عليه وسلم سنة.

وقد سبقت اجتهادات عمر رضي الله عنه في منع التزوج بالكتابيات، ودرء حد السرقة عام الرمادة [رواه ابن أبي شيبة في المصنف (۱۰ / ۲۸) وغيره بأسانيد لا تخلو من مقال]، وإجازته للتسعير [أخرجه: الإمام مالك في «الموطأ» (١٣٢٨)، وتضمينه والبيهقي في «السنن الكبرى»، (٢٩٨٦)]، وتضمينه على للصناع [أخرجه: ابن أبي شيبة في «مصنفه»، (٢٩٨٦)]، وغيرها.

وهذه الاجتهادات كلها دائرة في إطار السياسة الشرعية ورعاية المصالح الإنسانية، من غير مناقضة لمقصود النص، ولا إبطال للفظه، «ومن أراد أن يعرف المناسبات والمصالح والمفاسد فعليه أن يعرض ذلك على عقله، بتقدير أن الشرع لم يرد به، ثم يبني عليه الأحكام». [قواعد الأحكام في مصالح الأنام، للعز بن عبد السلام، (١٣/١)].

# دراسات شرعية



أثر السياق في فهم النص

تغير الفتوى

بتغير الأحوال



الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبى بعده، وبعدُ:

هذا الميحث من المباحث المهمة في الأصول، تكلّم فيه الأصوليون وحرروه في كتبهم، ومنهم ابن القيم- يرحمه الله- إذ عقد له فصلاً طويلاً في «إعلام الموقعين» بعنوان: «فصل في تغيير الفتوى، واختلافها بحسب تغير الأزمنة والأمكنة والأحوال والنيات والعوائد».

قال فيه: «هذا فصل عظيم النفع جدًا، وقع بسبب الجهل به غلط عظيم على الشريعة، أوجب من الحرج والمشقة وتكليف ما لا سبيل إليه ما يُعلم أن الشريعة الباهرة التي هي في أعلى رنف المصالح لا تأتي به، فإن الشريعة مبناها وأساسها على الحكم ومصالح العباد في المعاش والمعاد». [إعلام الموقعين ١١/٣].

إلاَّ أننا قبل الكلام في البحث، نقدم بين يديه تنبيهات ضابطة ومقيدة له:

التنبيه الأول: أن الأحكام الشريعة الثابتة المبنية على الكتاب والسنة، غير قابلة للتغيير، مهما اختلف الزمان والمكان والأحوال، كتحريم الخمر، والزنا، والربا، وعقوق الوالدين، وشهادة الزور، وما يشبه ذلك من الأحكام.

- كما أن أركان الإسلام وما عُلم من الدين بالضرورة لا يتغير ولا يتبدل، ويبقى ثابتًا كما ورد في العصر الأول، وكذلك العبادات التي لا مجال فيها للرأي غير قابلة للتغيير؛ لأن مبناها على التوقيف التام.

وأمور العقيدة أيضًا ثابتة لا تتغير ولا تقبل الاجتهاد، وهي ثابتة منذ نزولها حتى تقوم الساعة.

التنبية الثاني: بعض المعاصرين وأهل الأهواء اتخذوا من مسألة تغير الفتوى مطية للتوسع فيها، والعبث في الحكام الشرعية الثابتة بالوحيين، والتي أجمع أهل العلم عليها من فجر الإسلام إلى يوم الناس هذا.

والقول بتغير الأحكام الشرعية الثابتة هو في الحقيقة تحريف في الدين، وتبديل لأحكامه. يقول الشيخ محمد بن إبراهيم- يرحمه الله-: «.. وليس معنى ما ذكره

العلماء «من تغير الفتوى بتغير الأحوال»: ما ظنّه من قل نصيبهم- أو عُدم- من معرفة مدارك الأحكام وعللها؛ حيث ظنوا أن معنى ذلك بحسب ما يلائم إرادتهم الشهوانية البهيمية وأغراضهم الدنيوية، وتصوراتهم الخاطئة الوبيّة، ولهذا تجدهم يحامون عليها، ويجعلون النصوص تابعة لها، منقادة إليها، مهما أمكنهم، فيحرّفون لذلك الكلم عن مواضعه...». [فتاوى الشيخ محمد بن إبراهيم ٢٨٨/١٢].

ويقول الشيخ بكر أبو زيد- يرحمه الله-: وليُعلم أن هذه القاعدة (تغير الفتوى بتغير الزمان) ومع مسالة البحث هذه «فتح باب الاجتهاد» يستغلهما سفهاء المدرسة العصرانية الذين اعتلت أذواقهم، وساورتهم الأهواء، ومجاراة الأغراض، فهذا يشيد حججًا لإباحة الربا، وذاك لوقف تنفيذ الحدود.. وهكذا. [المدخل المفصل لمذهب الإمام أحمد (/٨٤/).

التنبيه الثالث: أن التغيير في الفتوى وليس في الحكم الشرعي الثابت بدليله، لذا فقد أنكر بعض أهل العلم القاعدة الفقهية: «لا يُنكر تغير الأحكام بتغير الأزمان»، وبالغ في رفضها جملة وتفصيلاً؛ بناءً على أن أحكام الشريعة لا تتغير بتغير الزمان أو غيره من المصالح أو الأعراف أو العادات، ولا تقبل التبديل إلا بطريقة النسخ، والنسخ انتهى بوفاة النبي صلى الله عليه وسلم.

ومن العلماء من قيَّد القاعدة بأن مجال إعمالها هو في الأحكام الاجتهادية، أو الأحكام المبنية على العرف والمصلحة.

والحق أن لفظ: «الأحكام» في القاعدة لا يُراد به الإطلاق، بل هو مقيد بالأحكام المعلُقة- بطريقة التعليل- على المصلحة أو العرف أو العادة، ويدخل فيه الأحكام الاجتهادية غير المنصوص عليها المبنية على المصلحة، أو العرف أو العادة، وعمومًا فإن الأدق أن تصاغ القاعدة باستبدال لفظ الأحكام بلفظ الفتوى، فتكون القاعدة: «لا يُنكر تغير الفتوى بتغير الأحوال».

ومن أمثلة ذلك:

اللقال الأول: اللقطة:

وهو المال الضائع من صاحبه ويجده غيره، فعليه التعريف به والإعلان عنه سنة، كما ورد في أحاديث النبي صلى الله عليه وسلم ، ومنها حديث زيد بن خالد الجهني رضى الله عنه

قال: سُئل رسول الله صلى الله عليه وسلم عن اللقطة، الذهب أو الورق (الفضة)، فقال: اعرف وكاءها (الوكاء: هو الخيط الذي يشد به الوعاء أو الكيس)، وعفاصها (العفاص هو الوعاء، أو الكيس الذي يكون فيه المال)، ثم عرفها سنة، فإن لم تعرف فاستنفقها ولتكن وديعة عندك، فإن جاء طالبها يومًا من الدهر فأدها إليه... (صحيح مسلم).

قال الإمام النووي: «وأما التعريف سنة فقد أجمع المسلمون على وجوبه إذا كانت اللقطة ليست تافهة ولا في معنى التافهة... ولا بد من تعريفها سنة بالإجماع». [شرح النووي على صحيح مسلم ٢٤/١٢].

لكن هذه اللقطة تختلف من بلد لآخر، ومن زمان لآخر، في تحديد ما يمكن التقاطه، وتملكه من غير تعريف، وكذلك يختلف الأمر في البلد الواحد، فالمدينة غير القرية، وهكذا.

فالحكم الشرعي ثابت لا يتغير، وهو وجوب تعريف اللقطة لمدة سنة، إلا أن مناط الحكم (الفتوى) يختلف بحسب الأحوال، فما يكون ذا قيمة في زمان، قد يكون لا قيمة له في زمان آخر، والحقير لا يدخل في أحكام اللقطة.

فتحديد الشيء الملتقط هل له أحكام اللقطة أم لا؟ هو موضع الفتوى والاجتهاد، وهذا يتغير، مع ثبات الحكم، وهو الحفظ والتعريف.

# المثال الثاني: ركاة الفطر:

عن ابن عمر- رضي الله عنهما- قال: فرض رسول الله صلى الله عليه وسلم زكاة الفطر صاعًا من تمر أو صاعًا من شعير على العبد والحر والذكر والأنثى والصغير والكبير من المسلمين، وأمر بها أن تُؤَدِّى قبل خروج الناس إلى الصلاة. [متفق عليه].

وعن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه قال: كنا نُخرج زكاة الفطر صاعًا من طعام أو صاعًا من شعير أو صاعًا من تمر أو صاعًا من أقط أو صاعًا من زبيب. [متفق عليه].

فالنبي صلى الله عليه وسلم ذكر الأطعمة التي يُخرَج منها زكاة الفطر، وهذه الأطعمة كانت غالب أقواتهم بالمدينة، فأما أهل بلد أو محلّة قوتهم غير ذلك، فإنما عليهم صاع من قوتهم، كمن قوتهم الذرة أو الأرز، أو غير ذلك من الحبوب، فإن كان قوتهم من غير الحبوب كاللبن واللحم والسمك أخرجوا فطرتهم من قوتهم كائنًا

ما كان، هذا قول جمهور العلماء، وهو الصواب الذي لا يُقال بغيره، إذ المقصود سدُّ خُلَة المساكين يوم العيد ومواساتهم من جنس ما يقتاته أهل بلدهم. [انظر إعلام الموقعين ١٨/٣].

فالشعير، والتمر، والأقط، ليست أطعمة في كثير من البلاد، فالشعير صار طعامًا للبهائم، والتمر صار من الكماليات، والأقط لا يكاد يأكله إلا القليل.

فالعلماء يُفتون في كل بلد بحسب طعامهم المنتشر والمعتاد، فبعضهم يفتي بإخراج الأرز، واخراجها ذرة، وهكذا.

فالحكم الشرعي: وهو وجوب زكاة الفطر ثابت، وكذلك الثبات من حيث المقدار، ولكن الفتوى تختلف وتتغير في نوع الطعام المخرج منه الزكاة حسب تغير مطعومات الناس.

#### المثال الثالث: المسراة

المصرَّاة: هي الشاة أو غيرها التي يُحبَس اللبن في ضرعها بربط الثدي، مدة يومين، أو ثلاثة ليجتمع لبنها ويغزر؛ إيهامًا للمشتري بكبر ضرعها وغزارة لبنها، وهو نوع من الغش والتدليس، وهو من البيوع المحرمة.

ففي حديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «لا تُصُروا الإبل والغنم، فمن ابتاعها فهو بخير النظرين بعد أن يحلبها، إن شاء أمسكها، وإن شاء ردها، ورد معها صاعًا من تمر» [متفق عليه].

فالنبي صلى الله عليه وسلم أمر المشتري-إذا ردَّ الشاة- أن يرد معها صاعًا من تمر، وذلك تعويضًا عن اللبن الذي أخذه المشتري.

قال ابن القيم عن رد صاع التمر: «فقيل هذا حكم عام في جميع الأمصار، حتى في المصر الذي لم يسمع أهله بالتمر قط، ولا رأوه، فيجب إخراج الصاع من التمر، ولا يجزئهم إخراج صاع من قوت بلدهم، وهذا قول أكثر الشافعية والحنابلة، وجعل هؤلاء التمر في المصراة كالتمر في زكاة التمر لا يجزئ سواه، فجعلوه تعبدًا، فعينوه اتباعًا للفظ النص.

وخالفهم آخرون، فقالوا: بل يخرج في كل موضع صاعًا من قوت ذلك البلد الغالب، فيخرج في البلاد التي قوتهم البرّ صاعًا من تمرّ، وإن كان قوتهم الأرز فصاعًا من أرز، وإن كان الزبيب والتين عندهم كالتمر في موضعه أجزأ صاع منه، وهذا هو الصحيح، وهو اختيار أبي المحاسن

الروياني وبعض أصحاب أحمد، وهو الذي ذكره أصحاب مالك.

ثم نقل عن صاحب الجواهر أنه ورد في بعض ألفاظ الحديث صاعًا من طعام (بدلاً من صاع من تمر)، فيُحمَل تعيين صاع التمر في الرواية المشهورة على أنه غالب قوت البلد.

قال ابن القيم: ولا ريب أن هذا أقرب إلى مقصود الشارع ومصلحة المتعاقدين من إيجاب قيمة صاع من التمر في موضعه، والله أعلم. [انظر إعلام الموقعين ١٩/٣].

قلت: ما ذهب إليه الإمام مالك والقول الآخر للشافعية من جواز إخراج صاع من غالب قوت البلد، هو اعتماد على رواية للحديث ذكر فيها النبي صلى الله عليه وسلم: (صاعًا من طعام) ولم يخصصه بالتمر، فاعتبروا ذكر التمر في الحديث ليس مقصودًا بخصوصه، وإنما لأنه غالب قوت أهل المدينة، قال مالك: إن بعض ألفاظ الحديث جاء فيها: فإن ردها رد معها صاعًا من طعام، وتنصيص التمر في الحديث ليس لخصوصه، وإنما كان غالب قوت المدينة أنذاك.

والحديث الذي أشار إليه الإمام مالك هو حديث أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «.. ومن اشترى منكم مُحفَّلة فكرهها فليردها، وليرد معها صاعًا من طعام». (المحفَّلة بمعنى المصرَّاة، والحديث في مسند أحمد بسند صحيح).

# المثال الرابع: طواف العائض بالبيت العرام:

نهى النبي صلى الله عليه وسلم الحائض أن تطوف بالبيت الحرام حتى تطهر، ففي حديث عائشة رضي الله عنها قالت: خرجنا مع النبي صلى الله عليه وسلم لا نذكر إلا الحج، فلما كنا بسرف (اسم مكان) طمثت (حضت) فدخل النبي صلى الله عليه وسلم وأنا أبكي، فقال: لعلك نفست؟ قلت: نعم، قال: فإن ذلك شيء كتبه الله على بنات آدم، فافعلي ما يفعل الحاج غير أن لا تطوفى بالبيت حتى تطهري. [متفق عليه].

فهب أن امرأة حاضت وموعد رحلتها محدد مسبقًا ولا تستطيع أن تتخلف، فماذا عساها تفعل؟ وقد ناقش ابن القيم هذه المسألة، فقال: فظن من ظن أن هذا حكم عام في جميع الأحوال والأزمان، ولم يفرق بين حال القدرة والعجز، ولا بين زمن إمكان الاحتباس لها حتى تطهر وتطوف

ويين الزمن الذي لا يمكن فيه ذلك، وتمسَّك يظاهر النص، ورأى منافاة الحيض للطواف كمنافاته للصلاة والصيام؛ إذ نهي الحائض عن الجميع سواءً، ومنافاة الحيض لعبادة الطواف كمنافاته لعبادة الصلاة، ونازعهم في ذلك فريقان: أحدهما: صحَّح الطواف مع الحيض، ولم يحعلوا الحيض مانعًا من صحته، بل جعلوا الطهارة واحية تحير بالدم ويصبح الطواف بدونها، كما يقوله أبو حنيفة وأصحابه، وأحمد في إحدى الروايتين عنه، وهي أنصهما عنه.

وهؤلاء لم يجعلوا ارتباط الطهارة بالطواف كارتباطها بالصلاة ارتباط الشرط بالمشروط، بل جعلوها واحدة من واحداته، وارتباطها به كارتباط واجبات الحج به، يصحُّ فعله مع الإخلال بها ويحيرها الدم.

والفريق الثاني: جعلوا وجوب الطهارة للطواف اشتراطها بمنزلة وجوب السترة (أي ستر العورة) واشتراطها، بل بمنزلة سائر شروط الصلاة وواجبالها التي تجب وتشترط مع القدرة وتسقط مع العجز، قالوا: وليس اشتراط الطهارة للطواف أو وحويها له أعظم من اشتراطها للصلاة، فإذا سقطت بالعجز عنها فسقوطها في الطواف بالعجز عنها أولى وأحرى.

قالوا: وقد كان في زمن النبي صلى الله عليه وسلم وخلفائه الراشدين تحتبس أمراء الحج للحُيِّض حتى يطهرن ويطفن، ولهذا قال النبي صلى الله عليه وسلم في شأن صفية رضى الله عنها وقد حاضت: أحابستنا هي؟ قالوا: إنها قد أفاضت، قال: فلتنفر إذن.

وحينئذ كانت الطهارة مقدورة لها يمكنها الطواف بها، فأما في هذه الأزمان التي يتعذر إقامة الركب لأجل الحيض... ثم أخذ ابن القيم بذكر البدائل الثمانية المتاحة أمامها وناقشها، ورجّح القول القائل بأن قطوف بالبيت وهي حائض، وتكون هذه ضرورة مقتضية لدخول المسجد مع الحيض والطواف معه، وليس في هذا ما بخالف قواعد الشريعة، إذ غايته سقوط الواجب أو الشرط بالعجز عنه، ولا واجب في الشريعة مع العجز، ولا حرام مع ضرورة. [انظر إعلام الموقعين ١٩/٣ - ٣١].

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية: فهنا الأمر دائر بين أن تطوف مع الحيض، وبين الضرر الذي ينافي الشريعة، فإن إلزامها بالمقام بمكة

فيه خوف على نفسها ومالها، وفيه عجزها عن الرجوع إلى أهلها، وإلزامها بالمقام بمكة مع عجزها عن ذلك وتضررها به، لا تأتى به الشريعة... [الفتاوي الكبري ١/٥٠٠].

ا ثم قال: وأما القول بأن هذه العاجزة عن الطواف مع الطهر ترجع محرمة، أو تكون كالمحصر، أو يسقط عنها الحج، أو أن يسقط عنها طواف الفرض، فهذه أقوال كلها مخالفة لأصول الشرع، مع أنى لم أعلم امامًا من الأثمة صرَّح بشيء منها في هذه الصورة، وانما كلام من قال عليها دم، أو ترجع محرمة، ونحو ذلك من السلف والأئمة، كلام مطلق بتناول من كان يفعل ذلك في عهدهم، وكان زمنهم يمكنها أن تحتيس حتى تطهر وتطوف، وكانوا يأمرون الأمراء أن يجتنبوا حتى تطهر الحيض ويظعن.

ثم قال: فعُلم أن أحوية الأئمة يكون الطهارة من الحيض شرطًا أو واحدًا، كان مع القدرة على أن تطوف طاهرًا لا مع العجز عن ذلك. [الفتاوي الكبري ٢/١/١- ٤٧٢، وانظر تحرير المسألة ١/٤٤٣ ٢٧٤].

وشيخ الإسلام ابن تيمية- رحمه الله-أطال النَّفُس في مسألة طواف الحائض، وعرض لأقوال العلماء فدها وناقشها قولا قولا، ثم خلص إلى جواز طواف الحائض اذا خافت فوات الرفقة.

ففتوى شيخ الإسلام ابن تيمية وابن القيم بجواز طواف الحائض عند الضرورة ولا دم عليها، قائمة على مقاصد التشريع الكبرى والنظر في تغير الأحوال من زمن إلى زمن بما هو ليس في مقدور العبد أن يدفعه ولا حيلة له فيه، والله تعالى هو القائل في كتابه الكريم: ﴿ جعل عليكم في النين من حرج » [الحج: ٧٨]، وقال: «فَأَنْقُوا اللَّهُ مَا السَّطَعْمُ » [التَّعَابِن: ١٦]. إلى غير ذلك من النصوص.

# الثال الغامس: جمع الطلقات الثلاث يلفظ واحد:

كان المطلق في زمن النبي صلى الله عليه وسلم وزمن خليفته أبي بكر - رضي الله عنه-وصدرًا من خلافة عمر رضى الله عنه، إذا جمع الطلقات الثلاث في مجلس واحد، جُعلت واحدة، فعن ابن عباس رضى الله عنهما قال: كان الطلاق الثلاث على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم وأبى بكر وسنتين من خلافة عمر،

طلاق الثلاث واحدة، فقال عمر بن الخطاب: إن الناس قد استعجلوا في أمر كانت لهم فيه أناة، فلو أمضيناه عليهم، فأمضاه عليهم. [صحيح مسلم].

وفي حديث ابن عباس رضي الله عنهما لما طلق عبد يزيد أبو ركانة أمرأته وأمره النبي صلى الله عليه وسلم أن يراجعها، فقال له: راجع أمرأتك أم ركانة وإخوته، فقال: إني طلقتها ثلاثًا يا رسول الله، قال: قد علمت، راجعها، وتلا: «تَأَيُّنُا إِذَا طَلَقَتُمُ النِّسَاءُ فَطَلِقُوهُنَّ لِعِدَّبِيَّ » [الطلاق: ١]. (صحيح أبى داود وغيره).

والمقصود أن عمر بن الخطاب رضي الله عنه لم يخف عليه أن هذا هو السنة، وأنه توسعة من الله لعباده، إذ جعل الطلاق مرة بعد مرة، وما كان مرة بعد مرة لم يملك المكلف إيقاع مراته كلها جملة واحدة. والله سبحانه وتعالى قال: «الطّلَقُ " [البقرة: ٢٢٩].

- ولكن رأى أمير المؤمنين عمر رضي الله عنه أن الناس قد استهانوا بأمر الطلاق، وكثر منهم إيقاعه جملة واحدة، فرأى من المصلحة عقوبتهم بإمضائه عليهم، ليعلموا أن أحدهم إذا أوقعه جملة بانت منه امرأته وحرّمت عليه.

فإذا علم الناس ذلك كفوا عن الطلاق المحرَّم، فرأى عمر رضي الله عنه أن هذا مصلحة لهم في زمانه، وأن ما كانوا عليه في عهد النبي صلى الله عليه وسلم وعهد الصديق وصدرًا من

خلافته كان الأليق بهم، لأنهم لم يتتابعوا فيه، وكانوا يتقون الله في الطلاق، وقد جعل الله لكل من اتقاه مخرجًا، فلما تركوا تقوى الله وتلاعبوا بكتاب الله، وطلقوا على غير شرع الله، ألزمهم بما التزموه عقوبة لهم.

فهذا مما تغيرت فيه الفتوى لتغير الزمان، وعلم الصحابة - رضي الله عنهم - حسن سياسة عمر رضي الله عنه، وتأديبه لرعيته في ذلك، فوافقوه على ما ألزم به، وصرحوا لمن استفتاهم بذلك، فقال عبد الله بن مسعود رضي الله عنه: من أتى الأمر على وجهه فقد بُين له، ومن لبس على نفسه جعلنا عليه لبسه، والله لا تلبسون على انفسكم ونتحمله منكم، هو كما تقولون.

ويقول أبن القيم رحمه الله: فليتدبر العالم الذي قَصْدُه معرفة الحق واتباعه من الشرع والقدر في قبول الصحابة هذه الرخصة والتيسير على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم، وتقواهم ربهم تبارك وتعالى في التطليق، فجرت عليهم رخصة الله وتيسيره شرعًا وقدرًا، فلما ركب الناس الأحموقة، وتركوا تقوى الله، ولبسوا على أنفسهم، وطلقوا على غير ما شرعه الله لهم، أجرى الله على لسان الخليفة الراشد والصحابة معه شرعًا وقدرًا إلزامهم بذلك. [انظر إعلام الموقعين ٣/٣- ٣٦]. وللحديث بقية والحمد لله رب العالمين.

#### اشهار

تم بحمد الله تعالى إشهار جمعية أنصار السنة المحمدية بكفرسندنهور- بنها- محافظة القليوبية، تحت رقم (٢٠٩٤) اعتبارًا من ١٩ / ٥ / ٢٠١٣م طبقًا لأحكام القانون رقم ٨٤ لسنة ٢٠٠٢ م.

والله ولي التوفيق

#### ا شهار

تم بحمد الله تعالى إشهار جمعية أنصار السنة المحمدية بالعبادلة- طوخ- محافظة القليوبية، تحت رقم (١٩٩٧) اعتبارًا من ١٤ / ١٠ / ٢٠١٢م طبقًا لأحكام القانون رقم ٨٤ لسنة ٢٠٠٢ م.

والله ولى التوفيق

### من نور كتاب الله تحذير إلهي . .

قال تعالى: « يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُّوا أَذْخُلُوا فِي السِّلْمِ كَآفَّةً وَلَا تَنَّعُمُا خُطُون ٱلشَّيْطَانُ إِنَّهُ لَكُمْ عَلُوُّ مُّينً الله مَا عَلَيْهُ وَلَكُتُم فِنْ مِعْدِ مَا عَآءَتُكُمُ الْبَيْنَكُ فَأَعْلَمُوا أَنَّ ٱللَّهُ عَرْسُو مَكُمُّ " [العقرة: ۲۰۸، ۲۰۹].

# واحة التوحيد

#### أحاديث باطلة لها آثار سيئة

(يا حميراء! أما شعرت أن الأنين اسم من أسماء الله عز وجل، يستريح به المريض) حديث ضعيف والأنين ليس من أسماء الله سيحانه. [السلسلة الضعيفة للألباني].

#### حكم ومواعظ

قبل للأحنف. ما المروءة؟ فقال: العفة والحرفة. وقيل لمحمد بن عمران التّعمى: أيّ شيء المروءة؟ قال: لا تعمل شيئا في السرّ تستحي منه في العلانية. [عبون الأخبار].

### من أقوال السلف

عن الزهري قال: كان من مضى من علمائنا يقولون: الاعتصام بالسنة نجاة، والعلم يُقبض قبضًا سريعًا، فنعش العلم أي (إحياء العلم) ثبات الدين والدنيا، وفي و ذهاب العلم ذهاب ذلك كله. [سينن الدارمي]

### من دلائل النبوة

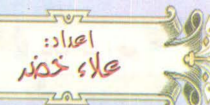
الله يستجيب لدعاء النبي صلى الله عليه وسلم عن عبد الله بن عمرو رضي الله عنهما أن النبي صلى الله عليه وسلم خرج يوم بدر في ثلاثمائة وخمسة عشر، قال: اللهم إنهم حفاة فاحملهم، اللهم إنهم عراة فاكسهم، اللهم إنهم جياع فأشبعهم، ففتح الله له فانقلبوا وما منهم رجل إلا وقد رجع بجمل أو جملين، واكتسوا وشبعوا.

[رواه أبو داود وحسنه الألباني].

#### من أخيار الملوك والأمراء

قال عبد الملك بن مروان: «أنصىفونا با معشر الرعية، تريدون منا سيرة أبى بكر وعمر! ولا تسيرون فينا ولا في أنفسكم بسيرة رعية أبى بكر وعمر! نسأل الله أن بعین کلا علی کل»/ [عيون الأخيار].

العدد . . و السنة الثانية والأربعون



### من فضائل الصحابة رضى الله عنهم

التبى صلى الله عليه وسلم

يدعو لعاوية بن أبي سقيان رضي الله عنهما

عن عبد الرحمن بن أبي عميرة أن النبي صلى الله عليه وسلم قال لمعاوية: «اللهم اجعله هاديًا مهديًا واهد مه». [رواه الترمذي وصححه الألباني].

# على الله عليه وسلم

عن عائشة رضى الله عنها زوج النبي صلى الله عليه وسلم أنها قالت: كان رسول الله صلى الله عليه وسلم بصوم حتى نقول لا يفطر ويفطر حتى نقول لا يصوم، وما رأيت رسول الله صلى الله عليه وسلم استكمل صيام شبهر قط إلا رمضان، وما رأيته في شهر أكثر صدامًا منه في شعبان. [سنن أبي داود وصححه الألباني].

#### متازل طلب العلم

عن عبد الله بن المبارك كان يقول: «أول العلم النبة، ثم الاستماع، ثم الفهم، ثم الحفظ، ثم العمل، ثم النشس».

[حامع بيان العلم].

### من غريب الحديث

قال النبي صلى الله عليه وسلم في الحديث "ملعون من غيّر تخوم الأرض" [مسند أحمد وصححه الالباني]. ولفظ: «تخوم» هي: المعالم والحدود يغيرها لليُنْخِلُ في أرضه ما ليس له. [غريب الحديث وألاثر لابن الأثير].

#### من أخبار الحمقي

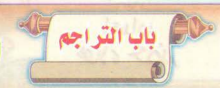
قال أبو اليقظان: إن حيّان ابن غضبان ورث نصف دار أبيه، فقال: أريد أن أبيع حصّتي من الدار، وأشتري النصف الباقى فتصير كلها لي!! [عيون الأخبار].

### من دعائه صلى الله عليه وسلم

عن عبادة بن الصّامت -رضي الله عنه- قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «من تعارّ من اللّيل أي (استيقظ) فقال: لا إله إلَّا الله وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد وهو على كلُّ شيء قدير، الحمد لله، وسبحان الله، ولا إله إلَّا الله، والله أكبر، ولا حول ولا قُوّة إلّا بالله. ثمّ قال: «اللهمّ اغفر لي، أو دعا استجيب، فإن توضًا قبلت صلاته». [صحيح البخاري].

التواثيد

شعبان ١٤٣٤ هـ



الحمدُ لله الذي أكملَ لنا الدين، وأتم علينا نعمته، ورضي لنا الإسلام دينا، والصلاة والسلام على تبيينا محمد، الذي أرسله ربه هادياً وميشراً وتذيراً، وداعياً إلى الله باذنه وسراحاً منبراً، أما يعد: فإن سعد بن أبي وقاص من الشخصيات البارزة في تاريخ الإسلام، وهو أحد أصحاب نبينا محمد صلى الله عليه وسلم، الذين مدحهم الله تعالى في كتابه العزيز قائلاً: (تُحَمَّدُ رَبُولُ اللَّهُ وَالَّذِينَ مَعَهُ وَأَشِنَّاهُ عَلَى ٱلكُنَّارِ رُحَمَّاهُ يَنْهُمُ أَنْ تَرْهُمُ رُكًّا سُجَّدًا يَبْتَغُونَ فَضَلًا مِنَ اللَّهِ وَرَضُونَا سِيمَاهُمْ فِي وُجُوهِهِ مِنْ أَثْرَ السُّجُودُ ذَلِكَ مَثْلُهُمْ فِي التَّوْرَئِيُّ وَمُثْلُهُمْ فِي الرَّخِيل كَرْرَع أَخْرَجَ شَطْعَهُ، فَتَازَرَهُ، فَاسْتَغْلَظُ فَأَسْتَوَى عَلَى سُوقِهِ يُعْجِبُ الزُّرَاعَ لِيغِيظَ بِهُمُ ٱلكُفَّالُ وَعَدَ اللهُ ٱلذِينَ ءَامَنُواْ وَعَيلُواْ ٱلصَّلِحَاتِ مِنْهُم مَغْفِرَةً وَأَجَرًا عَظِيمًا ) (الفتح: ٢٩) وسعد هو أحد العشرة الذين بشَرهم رسول الله صلى الله عليه وسلم بالجنة، من أجل ذلك أحديث أن أُذكِّر نفسي وإخواني الكرام بشيء من سيرته العطرة، وتاريخه المشرق المحيد، لعلنا نسير على ضوئه فنسعد في الدنيا والآخرة. فأقول وبالله التوفيق:

#### اسم سعد ونسبه:

سعد بن أبي وقاص، واسم أبي وقاص مالك بن وُهَيِبِ بِن عبد مناف بِن زَهْرَة بِن كلابِ بِن مُرَّة. وكنيته: أبو اسحاق.

أمه: حَمنة بنت سفيان بن أمية بن عبد شمس بن عيد مناف بن قصى. (الطبقات الكبرى لابن سعد حاصد ۱۰۱).

أولاد سعد بن أبي وقاص:

رزق الله تعالى سعد بن أبي وقاص سبعة عشر ذكراً، وثماني عشرة أنثى. (الطبقات الكبرى لابن سعد جـ٣صـ ١٠٢)

#### اسلام سعد بن أبي وقاص:

أسلم سَعْدُ بْنُ أَبِي وَقَاصِ وهو ابن سبع عشرة سنة. وهاجر إلى المدينة، وأخي النبي صلى الله عليه وسلم بينه ويين سعد بن معاذ. (صفة الصفوة لابن الحوزي حـ ١صـ ٣٥٦).

عن سَغُد بْنِ أَبِي وَقَاصِ قَالَ: مَا أَسْلَمَ أَحُدُ إِلَّا فِي الْيَوْمِ الَّذِي أَسُلَمْتُ فَيِّه، وَلَقَدْ مَكَثَتُ سَبْعَةً أَيَّام وَإِنِّي لَثُلَثُ الْإِسْلامِ. (البخاري حديث ٣٧٢٧).

#### التالاء سعد في سيل الله:

(١) قال سعدُ بن أبى وقاص: أنزلت فيُّ هذه الأسة: (وَإِنْ جُنَّهُ دَاكُ عَلَىٰ أَنْ تَشْرِكُ بِي مَا لِيْسُ لَكَ بِهِـ، عِلْمٌ فَلَا تُطِعْهُمَا )(لقمان:١٥) وكنت رجلاً بارًا بأمي، فلما أسلمت قالت: يا سعد، ما هذا الذي أراك قد أحدثت؟ لتَدَعَنَّ دينك هذا أو لا أكل ولا أشرب حتى

أموت، فَتُعَبَّر بي، فيقال: «يا قاتل أمه». فقلت: لا تفعلى با أمَه، فإنى لا أدع ديني هذا لشيء. فمكثتْ يومًا وليلة لم تأكل فأصبحت قد حهدت، فمكثث بومًا آخر وليلة أخرى لا تأكل، فأصبحتْ قد اشتد حهدها، فلما رأيت ذلك قلت: يا أمه، تعلمين والله لو كانت لك مائة نفس فخرجت نفسا نفسًا، ما تركت ديني هذا لشيء، فإن شئت فكلي، وإن شئت لا تأكلي. فأكلتُ. (تفسير ابن كثير جـ ١١صد ٥٤). (٢) روى أبو نعيم عن سعد بن أبي وقاص قال: كنا قوما بصبينا ظلف العيش بمكة مع رسول الله صلى الله عليه وسلم وشدته، فلما أصابنا البلاء اعترفنا لذلك ومُرِّنا عليه، وصيرنا له ولقد رأيتني مع رسول الله صلى الله عليه وسلم بمكة خرجت من الليل أبول وإذا أنا أسمع يقعقعة شيء تحت بولى، فإذا قطعة حلد بعير فأخذتها فغسلتها ثم أحرقتها فوضعتها بين حجرين ثم استفها وشريت عليها من الماء فقويت عليها ثلاثا. (حلية الأولياء لأبي نعيم الأصفهاني حداصد ٩٣).

#### علم سعد بن أبي وقاص:

روى سعد مائتين وسيعين حديثا. فمن ذاك في الصحيح ثمانية وثلاثون حديثا. (سير أعلام النبلاء للذهبي د ٣ص ١٢٤)

#### مناقب سعد بن أبي وقاص:

(١) عَنْ عَبْد الرَّحْمَن بْن عَوْف قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّه

## اص رضي الله عنه

صلاح نجيب الدق

فَلَذَلِكَ قَالَ النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم هَذَا خَالَى. (سنن الترمذي جـ ٥صـ ٦٠٧).

ه) قال أبو المنهال: سأل عمر بن الخطاب
عمرو بن معد يكرب عن سعد بن أبي وقاص فقال:
متواضع في خبائه عربي في نمرته (عباءته) أسد
في تاموره (عرين الأسد، وهو بيته الذي يأوي
إليه)؛ يعدل في القضية، ويقسم بالسوية ويبعد
في السرية، ويعطف علينا عطف الأم البرة، وينقل
إلينا حقنا نقل الذرة (النملة الحمراء) (أسد الغابة
لابن الأثير جـ ٢صـ ٢٥٠).

آ) قال عمر بن الخطاب: والله لوددت أني خرجت منها كفافاً، لا عليَّ، ولا لي وأن صحبة رسول الله صلى الله عليه وسلم سلمت لي، ولو أن لي طلاع الأرض ذهباً لافتديت به من هول المطلع، وقد جعلتها شورى في عثمان وعلي وطلحة والزبير وعبد الرحمن بن عوف وسعد. (تاريخ الخلفاء للسبوطي صد ١٢٦)

٧) قال عمرو بن ميمون: لما أصيب عمر بن الخطاب، جعل الأمر شورى في الستة، وقال، من استخلفوه فهو الخليفة بعدي، وإن أصابت سعدا، وإلا فليستعن به الخليفة بعدي، فإنني لم أنزعه، يعني عن الكوفة، من ضعف ولا خيانة. (سير أعلام النبلاء للذهبي جـ ١صـ ١١٨)

#### حب سعد بن أبي وقاص ثلانصار:

قال عامر بن سعد بن أبي وقاص: قلت لأبي: يا أبت! إني أراك تصنع بهذا الحي من الأنصار شيئًا ما تصنعه بغيرهم؟ فقال: أي بني هل تجد في نفسك من ذلك شيئًا؟ قال: لا، ولكن أعجب من صنيعك! قال إني سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: (الأنصار لا يُحبُّهُمْ إِلّا مُؤْمِنُ وَلاَ يُبْغِضُهُمْ إِلّا مُنَافِقُ) (أسد الغابة لابن الأثير جـ ٢صـ ٢٥٠).

#### زهد سعد بن أبي وقاص في الدنيا:

عن سَعْد بْنِ أَبِي وَقَاصِ قال: رَدَّ رَسُولَ اللَّهِ صلى الله عليه وسلم عَلَى عُثْمَانَ بْنِ مَظْعُونِ التَّبَتُّل، وَلَهُ أَذَنَ لَهُ لَاخْتَصَيْنًا. (البخاري حديثُ ٥٠٧٣ /

صلى الله عليه وسلم: «أَبُو بَكْرِ فِي الْجَنَّةِ وَعُمَرُ فِي الْجَنَّةِ وَعُمَرُ فِي الْجَنَّةِ وَعُلَاحَةً الْجَنَّةِ وَعُلاَحَةً فِي الْجَنَّةِ، وَالزَّبَيْرُ فِي الْجَنَّةِ، وَعَبْدُ الرَّحْمَن بْنُ عَوْف فِي الْجَنَّةِ، وَعَبْدُ الرَّحْمَن بْنُ عَوْف فِي الْجَنَّةِ، وَسَعِيدٌ فِي الْجَنَّةِ، وَأَبُو عُبَيْدَةَ بْنُ الْجَرَّاحِ فِي الْجَنَّةِ. (صَحيح الْجَنَّةِ، وَأَبُو عُبَيْدَةَ بْنُ الْجَرَّاحِ فِي الْجَنَّةِ. (صَحيح سنن الترمذي للألباني حديث ٢٩٤٢).

(٢) عَنْ سَعْد قَالَ: كُنَا مَعَ النّبِيِّ صلى الله عليه وسلم سِتَّة نَّفَر فَقَالَ الْمُشْرِكُونَ للنّبِيِّ صلى الله عليه وسلم سِتَّة نَّفَر فَقَالَ الْمُشْرِكُونَ للنّبِيِّ صلى الله عليه وسلم : اطْرُدْ هَوَّلَاء لَا يَجْتَرِثُونَ عَلَيْنَا. قَالَ وَكُنْتُ أَنَا وَابْنُ مَسْعُود وَرَجُلُ مَنْ هُذَيْلٍ وَبِلَالُ وَكُنْتُ أَسَميهما فَوَقَع فِي نَفْسُ رَسُولِ الله صلى الله عليه وسلم مَا شَاءَ اللّهُ أَنْ يَقْعَ فَحَدَّثَ نَفْسَهُ، فَأَنْزَلَ اللّهُ عَزَّ وَجَلًّ: (وَلَا تَطْرُدْ الّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ بِالْغَدَاةِ وَالْعَشِيِّ يُرِيدُونَ وَجْهَهُ) وَسلم حديث: ٢٤١٣).

(٣) عن سَغْد بْنِ أَبِي وَقَّاصِ قَالَ:عَادَنِي النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم عام حَجَّة الْوَدَاعِ مِنْ مَرَضَ مَلْفَيْتُ مِنْهُ عَلَى الْمُوْتِ، فَقَلْتُ: يَا رَسُولَ اللَّه بَلَغَ بِي مِنْ الْوَجَعِ مَا تَرَى وَإَنَا ذُو مَال وَلَا يَرِثُنِي إِلَّا اللَّه بَلَغَ عَي وَاحَدَةً، أَفَاتَصَدُقُ يَثُلُثُيْ مَالي قَالَ لاَ، قَالَ: الثَّلْثُ يَا سَعْدُ وَالثَّلْثُ كَثِيرٌ فَأَتَصَدُّقُ بَشَطْرِهِ قَالَ: الثَّلْثُ يَا سَعْدُ وَالثَّلْثُ كَثِيرٌ إِنَّا اللَّهُ ثَوْلَ مَنْ أَنْ تَذَرَهُمْ عَالَةً إِنَّكَ أَنْ تَذَرَهُمْ عَالَةً يَتَكَفَّقُونَ النَّاسَ وَلَسْتَ بِنَافِق نَقَةٌ تَنْتَغِي بِهَا يَتَكَفَّقُونَ النَّاسَ وَلَسْتَ بِنَافِق نَقَةٌ تَنْتَغِي بِهَا يَتَكَفَّقُونُ النَّاسَ وَلَسْتَ بِنَافِق نَقَقَةٌ تَنْتَغِي بِهَا وَجْهَ اللَّه إِلَّا آجَرَكَ اللَّهُ بِهَا حَتَّى اللَّقُمَةَ تَجِعَلُهُا فَي فِي اَمْرَأَتِكَ. قُلْتُ: يَا رَسُولَ اللَّه أَخَلُفُ نَعْمَلُ عَمَلًا تَبْتَغِي فِي اللَّه إِلَّا الْرَدُت بِهَ رَبَعُولَ اللَّه أَخَلُفُ نَعْمَلَ عَمَلًا تَبْتَغِي فِي اللَّه إِلَّا الْرَدُت بِه دَرَجَةً وَرِفْعَةً، وَلَعْلَكُ أَنْ تَخْلُفُ فَتَعْمَلَ عَمَلًا تَبْتَغِي لِهَا وَجْهُ اللَّه إِلَّا الْذُدْت بِه دَرَجَةً وَرِفْعَةً، وَلَعْلَكُ اللَّه إِلَّا الْذَدْت بِه دَرَجَةً وَرِفْعَةً، وَلَعْلَكُ الْوَلَمُ وَيُولِكُ اللَّهُ مِنَّا اللَّهُمُ أَمْضُ لَا عُنْ مَنْ اللَّهُ عِلَى اللَّهُ مَا مُولَى اللَّه اللَّه إِلَّا الْمُدَاتِ فِي مَرْتَهُمْ وَلِا تُرَدُّهُمْ عَلَى اللَّهُمُ أَمْضُ لَاصُحَارِي هِجْرَتَهُمْ وَلَا تَرُدُهُمْ عَلَى الْقَقَامِهِمْ. (البَخاري حديث:٣٩٣٦).

(٤) غُنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ قَالَ:أَقْبَلَ سَعْدٌ بْنُ أَبِي وَقَاصَ فَقَالَ النَّبِي وَقَالَ النَّبِي صَلَى الله عليه وسلم : هَذَا خَالِيَّ فَلْيُرِنِي امْرُقُ خَالَهُ. (صحيح سنن الترمذي للألباني حَدَيث ٢٩٥١).

قَالَ التَّرِمَذِيُّ: كَانَ سَعْدُ بْنُ أَنِي وَقَاصٍ مِنْ بَنِي زُهْرَةَ، وَكَانَتُ أُمُّ النَّبِيِّ صلى الله عليه وسلّم مَنْ بَنِي رُهْرَةَ،

مسلم حديث ١٤٠٢).

#### ورع سعد بن أبي وقاص:

قال طارق بن شهاب: كان بين خالد بن الوليد وسعد كلام (خلافات) فذهب رجلً يقع في خالد(يغتابه) عند سعد فقال: مه. إن ما بيننا لم يبلغ ديننا. (حلية الأولياء لأبي نعيم الأصفهاني جراصد ٩٥:٩٤).

#### جهاد سعد بن أبي وقاص:

شهد سعد بدراً وأحداً وثبت يوم أحد مع رسول الله صلى الله عليه وسلم حين ولى الناس، وشهد الخندق والحديبية وخيبر وفتح مكة، وكانت معه يومئذ إحدى رايات المهاجرين الثلاث، وشهد المشاهد كلها مع رسول الله صلى الله عليه وسلم وكان من الرماة المشهورين من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم . (الطبقات الكبرى لابن سعد حسم ١٠٠٠).

(١) عن سَعْد بْنِ أَبِي وَقَاصِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قالِ: إِنِّي لَاَوَّلُ الْغَرَبِ رَمَى بِسَهْمَ فِي سَبِيلِ اللَّه، وَكُنَّا نَغْزُو مَعَ النَّبِيِّ صلى الله عليه وسلم وَمَا لَنَا طَعَامٌ إِلَّا وَرَقُ الشَّكِرِ. (البِخاري حديث٣٧٢٨).

(ُ<sup>†</sup>) عُنْ سَعْد بْن أبي وَقُاص أَنَّ النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم جَمَعَ لَهُ أَبُويْه يَوْمَ أَحُد. قَالَ كَانَ رَجُلُ مِنْ الْمُشْرِكِينَ قَدْ أَحْرَقَ الْمُشْلِمِينَ فَقَالَ لَهُ النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم: ارْم فَدَاكُ أبي وَأُمِّي، قَالَ فَنَزَعْتُ لَهُ بِسَهْم لَيْسَ فيه تَصْلُ، فَأَصَبْتُ جَنْبَهُ فَسَقَطَ فَانْكَثَنَفَتُ عَوْرَتُهُ فَضَحِكَ رَسُولُ اللَّه صلى الله عليه وسلم حَتَّى نَظَرُتُ إِلَى نَوَاجِذِهِ (مسلم حَتَّى نَظَرُتُ الله عليه وسلم كَتَّى نَظَرُتُ إِلَى نَوَاجِذِهِ (مسلم

(٣) روى الشيخان عن عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا وَالَّثُ: سَهِرَ رَسُولُ اللَّه صلى الله عليه وسلم مَقْدَمَهُ اللَّدِينَةَ لَيْلَةً، فَقَالَ: لَيْتَ رَجُلًا صَالحًا مِنْ مَقْدَمَهُ اللَّدِينَةَ لَيْلَةً، فَقَالَ: لَيْتَ رَجُلًا صَالحًا مِنْ مَقْدَابِي يَحْرُسُني اللَّيْلَةَ، قَالَتْ فَبَيْنًا نَحْنُ كَذَلَك سَمعْنَا خَشْخُشَةَ سَلَاحٍ، فَقَالَ مَنْ هَذَا؟ قَالَ: سَعَدُ بُنُ آبِي وَقَاصِ فَقَالَ لَهُ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم مَا جَاءً بِكَ؟ قَالَ: وقَعَ في نَقْسِي خَوْفُ عَلَي رَسُولُ الله عليه وسلم فَجئتُ أَحْرُسُهُ، رَسُولُ الله عليه وسلم فَجئتُ أَحْرُسُهُ، فَدَعَا لَهُ رَسُولُ الله عليه وسلم قَوسَلم ثُمَّ نَامَ. (البخاري حديث ٢٨٨٥، ومسلم حديث ٢٤١٠).

\$) قَالَ الْبُنُ إِسْحَاقَ: كَانَ أَصْحَابُ رَسُولِ اللّه صلى الله عليه وسلم إِذَا صَلَوْا، ذَهَبُوا في الشّعَابِ فَإِسْتَخْفُوا بِصَلَاتِهِمْ مِنْ قَوْمِهِمْ، فَبَيْنَا سَعْدُ بْنُ

أَبِي وَقَاصِ فِي نَفَرِ مِنْ أَصْحَابِ رَسُولِ اللَّه صلى الله عليه وسلم في شَعْبِ مِنْ شَعَابِ مَكَّةَ، إَذْ ظَهَرَ عَلَيْهِمْ نَفَرٌ مِنْ الْمُشْرِكِينَ وَهُمْ يُصَلُونَ فَنَاكَرُوهُمْ وَعَابُوا عَلَيْهِمْ مَا يَصَنَعُونَ حَتَّى قَاتَلُوهُمْ فَضَرَبَ سَعْدُ بْنُ أَبِي وَقَاصِ يَوْمَئذ رَجُلًا مِنْ الْمُشْرِكِينَ سَعْدُ بْنُ أَبِي وَقَاصِ يَوْمَئذ رَجُلًا مِنْ الْمُشْرِكِينَ بِلَحْي (عَظْم) بَعِيرٍ فَشَنجَهُ فَكَانَ أُولَ دَمَ أَهْرِيقَ فِي الْمِسْلام. (سيرة ابن هشام جـ ١صـ ٢٩٣٣).

#### سعد بن أبي وقاص قائد معركة القادسية:

تولى سعد بن أبي وقاص قيادة جيوش المسلمين في معركة القادسية، فجعل أمر الحرب إلى خالد بن عرفطة، وجعل على الميمنة جرير بن عبد الله البجلي، وعلى الميسرة قيس بن مكشوح، وكان قيس والمغيرة بن شعبة قد قدما على سعد مدداً من عند أبي عبيدة من الشام بعد ما شهدا وقعة البرموك.

كان المسلمون ما بين السبعة آلاف إلى الثمانية آلاف، وكان رستم (قائد الفرس) كان في ستن ألفًا، فصلى سعد بالناس الظهر ثم خطب الناس فوعظهم وحثهم وتلا قوله تعالى: (وَلَقَدْ كَتَبْنَا في الزَّبُورِ منْ بَعْدِ الذَّكْرِ أَنَّ الْأَرْضِ يَرِثُهَا عَبَاديَ الصَّالحُونَ) (الأنبياء: ١٠٥)، وقرأ القراء أيات الجهاد وسوره، ثم كبر سعد أربعاً ثم حملوا بعد الرابعة فاقتتلوا حتى كان الليل فتحاجزوا، وقد قتل من الفريقين بشر كثير، ثم أصبحوا إلى مواقفهم فاقتتلوا يومهم ذلك وعامة ليلتهم، ثم أصبحوا كما أمسوا على مواقفهم، فاقتتلوا حتى أمسوا ثم اقتتلوا في البوم الثالث كذلك وأمست هذه الليلة تسمى ليلة الهرير، فلما أصبح اليوم الرابع اقتتلوا قتالا شديدا، وقد قاسوا من الفيلة بالنسبة إلى الخبول العربية بسبب نفرتها منها أمرًا بليغا، وقد أباد الصحابة الفيلة ومن عليها، وقلعوا عبونها، وأبلى حماعة من الشجعان في هذه الأيام مثل طليحة الأسدى، وعمرو بن معدى كرب، والقعقاع بن عمرو، وجرير بن عبد الله البجلي، وضرار بن الخطاب، وخالد بن عرفطة، وأشكالهم وأضرابهم.

فلما كان وقت الزوال من هذا اليوم ويسمى يوم القادسية، وكان يوم الاثنين من المحرم سنة أربع عشرة من الهجرة. وهبت ريح شديدة فرفعت خيام الفرس عن أماكنها وألقت سرير رستم (قائد جيوش الفرس) الذي هو منصوب له، فبادر فركب بغلته وهرب فادركه المسلمون فقتلوه وانهزم

الفرس. وقتل من الفرس في هذه المعركة نحواً من أربعين ألفاً، واستشهد من المسلمين نحواً من ألفين وخمس مئة. ودخل المسلمون المدائن، عاصمة الدولة الفارسية.

وقد غنم المسلمون الكثير من الأموال والسلاح. وبعث سعد بن أبي وقاص بالخُمس والبشارة إلى أمير المؤمنين عمر بن الخطاب رضي الله عنه. وقد كان عمر، رضي الله عنه، يستخبر عن أمر القادسية كل من لقيه من الركبان، ويخرج من المدينة إلى ناحية العراق يستنشق الخبر، فبينما هو ذات يوم من الأيام إذا هو براكب يلوح من بعد، فاستقبله عمر فاستخبره، فقال له: فتح الله على المسلمين بالقادسية وغنموا غنائم كثيرة وجعل يحدثه وهو لا يعرف عمر، فلما اقتربا من المدينة جعل الناس يحيون عمر بالإمارة فعرف الرجل عمر فقال: يرحمك الله يا أمير المؤمنين هلا أعلمتني أنك الخليفة؛ فقال: لا حرج عليك يا أخي. (البداية والنهاية لابن كثير حـ ٩صـ ١٤٥٤٤)

دعاء سعد بن أبي وقاص مستجاب: عَنْ سَعْدِ بْنِ أَبِي وَقَاصَ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صلى الله عليه وسلم قَالَ:اللَّهُمُّ اسْتَجِبْ لِسَعْدِ إِذَا دَعَاكَ. (صحيح سنن الترمذي للألبأني حديثُ ٢٩٥٠)

وعَنْ جَابِرِ بْنِ سَمُرَةَ قَالَ: شَكَا أَهْلَ الْكُوفَة سَعْدًا إِلَى عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ فَعَزِلَهُ، وَاسْتَعْمَلَ عَلَيْهِمْ عَمَّارًا فَشَكُوْا حَتَّى ذُكُرُوا أَنَّهُ لا يُحْسِنُ يُصَلَّى فَأَرْسَل إِلَيْه، فَقَالَ بَا أَبَا إِسْحَاقَ إِنَّ هَوَلاء يَزْعُمُونَ أَنْكِ لا تُحسنُ تَصِلَى. قَالَ أَبُو إِسْكَاقَ: أَمَّا أَنَا وَاللَّه فَإِنَّى كُنْتُ أَصَلَى بِهِمْ صَلَاةً رُسُولِ اللَّهِ صلى الله عليه وسلم مَا أَخْرَمُ عَنْهَا؛ أَصَلِّي صَلاَّةَ العشباء فأرْكَدُ في الْأُولَدِيْنِ وَأَحْفُ في الْأَخْرَيَيْنِ. قَالَ: ذَاكَ الظَّنَّ بِكَ يَا أَبَا إِسْحَاقَ. فَأَرْسَلُ مَعَهُ رَجُلًا أَوْ رِجَالًا إِلَى ٱلكُوفة فَسَنَالَ عَنَّهُ أَهْلَ الكَوفة وَلَمْ يَدَّعْ مَسْجِدًا إِلَّا سَأَل عَنْهُ وَيُثَنُّونَ مَعْرُوفًا حَتَّى دَخَلَ مَسْجِدًا لَبَنَّى عَيْسِ فَقَامَ رَجُلُ مِنْهُمْ يُقَالُ لَهُ أَسَامَةَ بْنَ قَتَادَةً يُكْنَى أَبَا سَعْدَةَ قَالَ: أَمَا إِذْ نَشَدْتَنَا فَإِنَّ سَعْدًا كَانَ لًا يَسِيرُ بِالسَّرِيَّةِ، وَلَا يَقْسِمُ بِالسُّويَّةِ، وَلا يَعْدِل في القضيَّة. قأل سَعْدُ: أمَا وَاللَّهُ لأَدْعُونَ بِثَلَاثِ: اللَّهُمَّ إِنْ كَانَ عَبْدُكَ هَذَا كَاذَبًا قَامَ رِيَاءً وَسُمْعَةً، فَأَطِلٌ عُمْرَهُ وَأَطِلُ فَقْرَهُ، وَعَرِّضُهُ بِالْفَتَنِ. وَكَانَ بَعْدُ إِذَا سُئِلَ يَقُولُ شَيْحُ كَبِيرٌ مَفْتُونٌ أَصَابَتُني دَعْوَةً سَعْد. قَالَ عَبْدُ الْمُلك(أحَد رواة الحديث) فَأَنَّا رَأَيْتُهُ

بِعْدُ قَدْ سَقَطَ حَاجِبَاهُ عَلَى عَيْنَيْهِ مِنْ الْكِبَرِ وَإِنَّهُ لَيْتَعَرَّضُ لِلْجَوَارِيَ فِي الطُّرُقِ يَغْمِزُهُنَّ. (اَلبَخَارَي حديث ٧٥٥)

#### موقف سعد في حروب المتنة:

اعتزل سعد الفتنة، فلم يحضر موقعة الجمل ولا صفين ولا التحكيم.

(۱) قال أيوب السختياني اجتمع سعد بن أبي وقاص وابن مسعود وابن عمر وعمار بن ياسر، فذكروا الفتنة فقال سعد: أما أنا فأجلس في بيتي ولا أدخل فيها. (حلية الأولياء لأبي نعيم الأصفهاني جـ ١صـ ٩٤).

(٢) قال محمد بن سيرين: قيل لسعد بن أبي وقاص: ألا تقاتل فإنك من أهل الشورى وأنت أحق بهذا الأمر من غيرك؛ فقال: لا أقاتل حتى تأتوني بسيف له عينان ولسان وشفتان، يعرف المؤمن من الكافر فقد جاهدت وأنا أعرف الجهاد. (حلية الأولياء لأبي نعيم الأصفهاني ج ١صـ ٩٤).

#### وفاة سعد بن أبي وقاص:

مات سعد في قصره بالعقيق على عشرة أميال من المدينة، فحُمِلُ على رقاب الرجال إلى المدينة وصلى عليه مروان بن الحكم وهو يومئذ والي المدينة، ثم صلى عليه أزواج النبي صلى الله عليه وسلم في حجرهن ودفن بالبقيع. وكان أوصى أن يكفن في جبة صوف له كان لقي المشركين فيها يوم بدر فكفن فيها وذلك في سنة خمس وخمسين، وهو ابن اثنين وثمانين عاماً. (صفة الصفوة جـ ١صـ ١٣٦١:٣٦٠، والبداية والنهاية جـ ٩صـ ٤٤:٥٤).

رَحِمَ اللهُ سعدَ بن أبي وقاص رحمة واسعة، وجزاه الله عن الإسلام خير الجزاء.

ونسال الله تعالى أن يجمعنا به في الفردوس الأعلى من الجنة، بحبنا له، وإن لم نعمل بمثل عمله.

وصلى الله وسلم على نبينا محمد، وعلى آله، وصحبه، والتابعينَ لهم بإحسان إلى يوم الدين.

### من أنواع التربية المطلوبة:

## التربية الفكرية

الحلقة الثانية

د/أحمد فريد

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم :

ما يزال الحديث موصولاً لما سبق معنا في العدد السابق عن التربية الفكرية، فنقول وبالله تعالى التوفيق:

#### تعظيم حرمات السلمان:

إن مما ينبغي أن يتربى عليه الشباب المسلم: تعظيم حرمات المسلمين.

قال النبي صلى الله عليه وسلم: «كُلُّ الْمُسْلِم على الْمُسْلِم حَرَامُ: دَمُهُ، وَمَالُهُ، وَعَرْضُهُ». [رواه مَسلم (٤٥٤)].

وقال صلى الله عليه وسلم: في أعظم محفل شهدته البشرية - في حجة الوداع -: «إنَّ دمَاءَكُمْ وَأَمُوالكُمْ حَرَامُ عَلَيْكُمْ كَحُرمَةَ يَوْمكُمْ هَذَا في شَهْركُمْ هَذَا في بلدكُمْ هَذَا» [رواه مسلم (١٢١٨)]. فلا يجوز للمسلم أن يستبيح عرض أخيه لأدنى شبهة، وكذا ماله ودمه.

قال النبي صلى الله عليه وسلم: «لَنْ يَزَالَ الْمُؤْمْنُ في فُسْحَة منْ دينه، مَا لمْ يُصِبْ دَماً حَرَاماً» [رواه البخاري (٢٨٦٢)].

وكان ابن عمر رضى الله عنهما: ينظر إلى الكعبة، ويقول: «إن الله حرمك وشرفك والمؤمن أعظم حرمةً عند الله منك».

وعن ابن عمر رضى الله عنهما قال: «إن من ورطات الأمور التي لا مخرج لمن أوقع نفسه فيها: سفك الدم الحرام بغير حله» [رواه البخاري (٦٨٦٣)]. قال ابن العربي: «ثبت النهيُّ عن قتل البهيمة بغير حق، والوعيد في ذلك فكيف بقتل الآدمي؟! فكيف بالمسلم؟! فكيف بالتقي الصالح؟!» [«فتح الباري»

تحمل السنولية، والمشاركة في العمل الجماعي: ومما ينبغي أن يتربى عليه الشباب المسلم:

تحمل المسئولية، والمشاركة في العمل الجماعي ؛ فإن الدعوة إلى الله عز وجل والعمل لإعزاز دينه ورفع رايته أكبر من أن يقوم بها فرد أو أفراد متناثرون، ولكن الواجب على المسلمين التعاون والتضافر للقيام بالواجبات المفروضة على الأمة، قال تعالى:

#### «وَتَعَاوَنُواْ عَلَى ٱلْهِرِ وَٱلنَّقَوَىٰ ۗ وَلَا نَعَاوَنُواْ عَلَى ٱلْإِنْدِ وَٱلْعَدُونِ ۗ وَأَتَّقُواْ آلَكُ إِنَّ ٱللَّهُ شَدِيدُ ٱلْعَقَابِ» [المائدة: ٢]

يقول الأستاذ عياس محجوب: «إن المسلمين في أغلب بلادهم قد نشأوا وتربوا على أساليب دكتاتورية في الحياة، وقد عجزت التربية السائدة عن القيام بدورها في تنشئة المسلم على تحمل المسئولية وتقديرها ؛ لأن النظام التريوي والسياسي لا يعطيان فرصة كهذه ؛ فالمعلم مقيد بنظم وأوامر مركزية تسلب منه حربة التصرف كمسلم تقي، وبالتالي تحمل المسئولية، فينعكس ذلك على الطلاب الذين يتحركون وفق أوامر عليهم تنفيذها، فلا يتربي عندهم روح الشعور بالمسئولية والتقدير لها، والأهلية لها ثم تحمل نتائجها، مع أن التربية تضع في أول مهامها وواحداتها: تعويد الطلاب على النظام والعمل، الذي يكون دافعه الشعور بالمسئولية، وهي تعني عند المسلم: المسئولية أمام الله عز وحل أولا، ثم ولى الأمر ثانيا».

# حب الجهاد، والرغبة في الاستشهاد في سبيل الله عز وجل: ومما ينبغي أن يتربى عليه الشباب المسلم: حب الجهاد، والرغبة في الاستشهاد في سبيل الله عز وجل فإن شجرة الإسلام لا تُروى بالماء، وإنما تُروى بالماء.

قال الأستاذ عبدالله ناصح علوان: «من المسائل الخطيرة والأمور المهمة التي يجب أن يهتم المربون بها ويوجهوا اعتناءهم الأكبر إليها: تعميق روح

الحهاد في نفسية الولد، وترسيخ معاني العزم والمصادرة في فكره وقلبه ومشاعره، والسيما في هذا العصر الذي انحسر فيه حكم الإسلام عن بلاد الإسلام، وغربت شمس العرة الإسلامية عن الدنيا وأصبحت السيادة للطواغيت، واستلم زمام الأمور في أكثر بلاد الإسلام أناسٌ لا همّ لهم ولا غابة إلا أن بنفذوا مخططات أعداء الله والاسلام، سواء كانت هذه المخططات شيوعية، أو كانت استعمارية، أو كانت يهودية، أو كانت صلىسة، فكان من نتيجة ذلك أن ألغبت الخلافة الإسلامية، واحتاجت المجتمعات موجات المادية الطاغية، وعواصف هوجاء من التحلل والإباحية، وتبارات متدفقة من الفكر الإلحادي، وأصبحت بلاد المسلمين هدفا لكل طامع، وغاية لكل مريد، عسى أن يستعيدوا يجهادهم عز الإسلام ومحد المسلمين» [تربية الأولاد في الاسلام (١٠٨٨/٢) يتصرف، وانظر «نحو منهج إسلامي في التربية» [4,0,47].

قَالَ النبي صلى الله عليه وسلم: «إِذَا تَباَيعتُم بالعبنَة، وآخَذْتُمْ أَذْنَابَ الْبِقْر، ورَضيتُمْ بالزُّرْع، وَترَكْتُمُ الجهَادَ؛ سَلُط الله عَلَيْكُمْ ذَلاً لاَ يَنْزَعُهُ حَتَّى تَرْجعُوا إلى دينكُمْ» [رواه أبو داود (٣٤٤٥)، وقال الألباني: «صحيح لمجموع طرقه» في «الصحيحة»

وُقالْ صلى الله عليه وسلم : «مَنْ مَاتَ وَلَمْ يَغْزُ ولمْ يُحَدِّثْ بِه نَفْسِهُ مَاتَ عَلَىَ شُعْبِةٍ مِنْ نَفَاقٍ» [رواه مسلم (١٩١٠]].

وقال صلى الله عليه وسلم : «لَغَدُوةَ في سبيلِ الله أو رَوْحَة خَيْرِ مِنَ الدِنْياَ وَ مَا فِيهَا» [رواه البخَاري (٢٧٩٢، ٢٧٩٤، ٩٤٠٥)، ومسلم (١٨٨٠)].

#### التورع عن الفتوى:

ومما ينبغي أن يتربى عليه الشباب المسلم: التورع عن الفتوى.

قال ابن رجب رَحمهُ اللهُ: «ومن هذا القبيل - أي طلب الشرف بالدين - كره السلف الصالح الجرأة على الفُتيا والحرص عليها والمسارعة إليها والإكثار منها».

قال علقمة: «كانوا يقولون: أجرؤكم على الفُتيا أقلكم علمًا».

وعن البراء قال: «أدركت عشرين ومائة من الأنصار من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم

يُسأل أحدهم عن المسألة وما منهم من رجل إلا ودُّ أن أخاه كفاه، وفي رواية فيرده هذا إلى هذا حتى برجع إلى الأول».

وعن ابن مسعود رضي الله عنه قال: «إن الذي يُعتى في كل ما يستفتونه لمجنون».

وعن عمر بن عبد العزيز رَحمهُ الله قال: «أعلم الناس بالفتاوى أسكتهم، وأجهلهم بها أنطقهم». وقال سفيان الثوري: «أدركنا الفقهاء وهم يكرهون أن يجيبوا في المسائل والفتيا حتى لا يجدوا بُدًا من أن يفتوا، وإذا أعفوا منها كان أحب إليهم». وقال الإمام أحمد: «ليعلم المفتي أنه يوقع عن الله أمره ونهده، وأنه موقوف ومسئول عن ذلك».

وكان ابن سيرين إذا سُئل عن الشيء من الحلال والحرام تغيّر لونه وتبدل حتى كانه ليس بالذي كان.

وكان النخعي يُسال فتظهر عليه الكراهة ويقول: «ما وجدت أحداً تساله غيري»، وقال: «قد تكلمت، ولو وجدت بُداً ما تكلمت، وإن زماناً أكون فيه فقيه أهل الكوفة لزمان سوء».

وقال بعض العلماء لبعض المفتيين: «إذا سُئلت عن مسألة فلا يكن همك تخليص السائل، ولكن تخليص نفسك أولاً» [شرح حديث» ما ذئبان جائعان» لابن رجب الحنبلي (ص:١٤) باختصار].

#### معرفة قيمة الأوقات وتعميرها بالطاعات:

[إبراهيم: ٣٣-٣٤].

فَالله عز وجل سخّر لنا الليل والنهار من أجل أن نعمر ساعاتهما بالطاعات، وقال تعالى: «وَهُوَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّالَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّالَا اللللَّا اللّهُ اللَّا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

#### شُكُولً »[الفرقان:٦٢].

قال بعض السلف: «من فاته طاعة الله عز وجل بالليل كان له من أول النهار مستعتب، ومن فاته طاعة الله عز وجل بالنهار كان له من أول الليل مستعتب». [مرقاة المفاتيح شرح مشكاة المصابيح ٢٦٣/٤].

وقال النبي صلى الله عليه وسلم : «نعمتان مغبون فيهما كثير من الناس: الصحة والفراغ» [رواه البخاري (٦٤١٢)].

وقال النبي صلى الله عليه وسلم: « لا تزول قدما عدد دوم القدامة حتى نُسأل عن أربع: عن عُمره فيما أفناه، وعن شيابه فيما أبلاه، وعن ماله من أبن اكتسبه وفيما أنفقه، وعن علمه ماذا عمل فيه» [رواه الترمذي (٢٤١٧) وقال: «حسن صحيح» وصححه الألباني في «صحيح الترغيب» (١٢٦)]. وقد كان السلف رضى الله عنهم أحرص الناس على أوقاتهم ؛ لأنهم كانوا أعرف الناس بقيمتها. قال الحسن العصري: «أدركت أقواماً كانوا على أوقاتهم أشد منكم حرصا على دراهمكم و دنانىر كم».

وكانوا يقولون: «من علامة المقت إضاعة الوقت». معرفة فقه الأمر بالعروف والنهي عن المنكر:

ومما ينبغي أن يتربي عليه الشيباب المسلم: معرفة فقه الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، والقيام يواحيهما يحسب القدرة والطاقة:

فالأمر بالمعروف والنهى عن المنكر من أعظم أسياب خبرية هذه الأمة. قال تعالى: « كُنُمْ غَيْرُ أَمَّةِ أُغْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِٱلْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنكَّ وَتُوْمِنُونَ بِاللَّهِ وَلَوْ مَامَنَ أَهْلُ ٱلْكِتُبِ لَكَانَ غَيْرًا لَّهُمَّ مِنْهُمُ الْمُؤْمِنُونَ وَأَكُثَّرُهُمُ ٱلْفَلْسِقُونَ »[ال عمران:

وقال النبي صلى الله عليه وسلم: «من رأى منكم منكرا فليغيره بيده، فإن لم يستطع فبلسانه فإن لم يستطع فبقلبه وذلك أضعف الإيمان» [رواه مسلم: ٤٩].

فإنكار البد واللسان بحسب القدرة والطاقة، وإنكار القلب واجب حتماً، فإذا لم يُنكر القلب المنكر دل على ذهاب الإيمان منه.

سمع ابن مسعود رضي الله عنه رحلا يقول: «هلك من لم يأمر بالمعروف ولم ينه عن المنكر». فقال: «هلك من لم يعرف بقلبه المعروف والمنكر». [ابن رجب: جامع العلوم والحكم].

فما الصراط المستقيم في العدادة؟

وكذا حال المأمور والمنهى.

٢- الرفق: قال النبي صلى الله عليه وسلم: «إن الله رفيق بحب الرفق، ويعطى عليه ما لا يعطى على العنف» [رواه البخاري (٦٩٢٧)، ومسلم (۲۰۹۳)].

٣- الصدر: قال تعالى: « فَفَي أَقِ وَأَمْرُ بِالْمَعْرُوفِ وَأَنَّهُ عَنِ ٱللَّهُ عَلَى مَا أَصَالُكُ إِنَّ ذَلِكَ مِنْ عَزِمِ ٱلْأُمُونِ »[لقمان: ١٧].

٤- النظر إلى المصالح والمفاسد: فإذا كان الأمر بالمعروف بفوت معروفا أكبر أو تترتب عليه مفسدة أكبر ؛ يحرم الانكار.

٥- الاستطاعة: قال تعالى: ﴿ لَا يُكُنُّ اللَّهُ نَفْسًا الا وسعها » [النقرة: ٢٨٦].

وقال صلى الله عليه وسلم : «فان لم سيتطع فيقليه وذلك أضعف الإيمان» [سيق تخريحه].

#### معرفة مراحل الدعوة الى الله عز وجل وعبودية كل مرحلة:

ومما بنبغي أن يتربي عليه الشياب المسلم: معرفة مراحل الدعوة إلى الله عز وحل والعبودية المطلوبة في كل مرحلة ؛ فحيث كان الصحابة الكرام مستضعفين بمكة لا دولة لهم ولا شوكة كانت العبودية في كف البد، وإقامة الصلاة، وإبتاء الزكاة، وتحمل الأذي، مع الاجتهاد في نشر الدعوة، قال تعالى:

« أَلَوْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ قِبَلَ فَمُمْ كُفُوا الَّذِيكُمْ وَأَقِمُوا ٱلصَّلَاةَ وَعَاتُوا الزَّكُونَا» [النساء: ٧٧]، وقال تعالى: «عَلَ لِلَّذِينَ ءَامَنُوا يَعْفِرُوا لِلَّذِينَ لَا يَجْوُنَ أَيَّامَ ٱللَّهِ لِيَجْرَى قُومًا بِمَا كَانُوا يَكُمِنُونَ » [الجاثنة: ١٤].

ولما يابع الأنصار الكرام رسول الله صلى الله عليه وسلم بيعة العقبة الثانية، أمر النبي صلى الله عليه وسلم من كان يمكة بالهجرة إلى المدينة لإقامة الدولة الإسلامية وتقوية الشوكة، فصارت العبودية المطلوبة في هذه المرحلة في ترك الأهل والوطن والمال والهجرة إلى المدينة امتثالا لأمر رسول الله صلى الله عليه وسلم .

ولما صار للمسلمين دولة وشوكة أذن في الجهاد والجلاد (أي: الضرب بالسيف). ١- العلم: لا بد من العلم بالمعروف والمنكر، وصارت العبودية في الجهاد والجلاد، وإراقة

دماء الكفار وإزهاق أرواحهم ؛ فالواجب على المسلم أن يكون بصيراً بزمانه، فيحدد المرحلة التي تعيشها الدعوة، فلا تحركه العواطف الهوجاء، بل ينبغي أن ينظر بعين الشرع لا الهوى، وأن يتحرك لإعزاز دين الله عز وجل إذا تيقن أو غلب على ظنه أن ما يقوم به فيه إذا لدين الله ورفع رايته.

وهذا أيضاً من البصيرة في هذا الزمان ؛ حتى لا تضيع الجهود، وتزهق النفوس دون ثمرة يجنيها المسلمون إلا الويلات والانتكاسات، وإزهاق أرواح الشباب المسلم، رجاء مصالح متوهمة بدون مكاسب حقيقة، أو حتى نكاية بأعداء الله عز وحل.

#### الثقة بنصر الله عز وجل واليقين بوعده:

ومما ينبغي أن يتربى عليه الشباب المسلم: الثقة بنصر الله عز وجل والبقن بوعده.

قال تعالى: « وَإِنَّ جُنِنَا لَمُعُ الْغَلِيُّونَ» [الصافات: ١٧٣] وقال تعالى: « وَلَقَدْ أَرْسَلْنا مِن قَبِكَ رُسُلًا إِلَى فَوْمِغْ فَأَنُّوهُم وَقَال تعالى: « وَلَقَدْ أَرْسَلْنا مِن قَبِكَ رُسُلًا إِلَى فَوْمِغْ فَأَنُّوهُمْ إِلَّا لَهُمْ أَلَّ وَكُلْتَ حَقًّا عَلَيْنا نَصَرُ اللَّهِ مِن اللَّذِينَ أَجْرِمُوا وَكَاتَ حَقًّا عَلَيْنا نَصَرُ اللَّهُ مِن اللَّهِ مِن اللَّهِ عَلَيْنا نَصَرُ اللَّهُ مِن اللَّهِ مِن اللَّهِ مِن اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللْعُلِيْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ مِنْ اللْمُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللْمُنْ اللَّهُ مِنْ اللْمُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللْمُنْ اللْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ م

وقال تعالى: و« وَلَوْ قَتَلَكُمُ ٱلنِّينَ كَفَرُوا لَوَلُوا ٱلأَدْبِكَرُ ثُمَّ لَا عَدُونَ وَلِتَا وَلَا نَصِيعًا ۞ سُنَّةَ ٱللَّهِ الَّتِي فَدَ خَلَتْ مِن مَثْلُ وَلَن يَجْدَ لِسُنَّةِ ٱللَّهِ بَيْدِيلًا »[الفتح: ٢٢-٢٣]

وقال تعالى: « مُوَالَّذِي أَرْسُلُ رَسُولُهُ وَالْهُنَى وَدِينِ ٱلْحَقِي لِلْهُنَى وَدِينِ ٱلْحَقِي لِلْهُمِرَةُ وَكُنَّ بِأَلَّهُ شَهِدِيدًا »[الفتح: ٢٨]. فطبيعة الحرب بين أولياء الله عز وجل وأعدائه أن تكون سجالاً ينتصر المؤمنون في جولة من الجولات فتقوى شوكتهم وتزداد قوتهم، ويُدال عليهم في جولة أخرى فيمحص الله ما في عليهم في جولة أخرى فيمحص الله ما في صدورهم، ويبتلي ما في قلوبهم، ويتخذ من شاء من الشهداء.

ولكن الجولة النهائية لا بد أن تكون لأولياء الله عز وجل والعاقبة في الدنيا والآخرة للمؤمنين وحزب الله الموحدين.

لما حدثت الهزيمة يوم أحد، وظن الناس أن هذه آخر الجولات، وأن المسلمين لن تقوم لهم قائمة، قال تعالى: « قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِكُمْ سُنَنُ قَسِيرُوا فِي اللَّرْضِ فَأَنظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَنِيبَةُ ٱلْفُكَدِّبِينَ» [أل عمران: ١٣٧].

فالهزيمة يوم أحد لا يمكن أن تكون آخر الجولات ؛ فسنة الله عز وجل في عباده أن تكون العاقبة

للمتقين، والهلاك والدمار للكافرين والمكذبين. والله عز وجل قادر على إهلاك الكافرين والمكذبين والمكذبين كما قال تعالى: «وَلَوْ يَشَاءٌ اللهُ لَاَنْصَرَ مِنْهُمْ وَالْمَكَنْ لِيَنْكُوا لِهُ لَاَنْصَرَ مِنْهُمْ وَلَكِينَ لِيَلُوا فِي سَبِيلِ اللهِ فَلَن لَيْضِلُ مَنْهُمْ أَعْدَلُهُ اللهِ فَلَن لَيْضِلُ اللهِ فَلَن اللهِ فَلَا اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ ال

فلا بد أن يتربى الشباب المسلم على الثقة بنصر الله واليقين بوعده كما تربى الصحابة رضى الله عنهم، حتى دانت لهم المشارق والمغارب، ونظر الخليفة المسلم هشام بن عبدالملك إلى السحابة في السماء، فقال: «أمطري حيث تشائين فسوف باتيني خراجك». [أنساب الأشراف ٣٠١/٣].

#### تربية الشباب على الخشونة والرجولة وترك التنعم والترفه:

ومما ينبغي أن يتربى الشباب المسلم على الخشونة والرجولة وترك التنعم والترفه.

عن معاذ بن جبل رضى الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم ذُكِرَتْ عنده الدنيا ؛ فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم : «ألا تسمعون إن البذاذة من الإيمان» [رواه أبو داود (٤١٦٠)، والنسائي (٣٣٤٩)، وأحمد (٣٣٤٤)، وصححه الألباني] «والبذاذة»: هي رثاثة الهيئة، وقيل: القشافة أي التقشف.

وعن عبدالله بن بريدة أن رجلاً من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم رحل إلى فضالة بن عبيد وهو بمصر فقدم عليه فقال: «أما إني لم أت إليك زائراً، ولكنى سمعت أنا وأنت حديثاً من رسول الله صلى الله عليه وسلم رجوت أن يكون عندك منه علم، قال: وما هو؟ قال: كذا وكذا وقال: فما لي أراك شعثاً وأنت أمير الأرض؟ قال: إن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان ينهانا عن كثير من الإرفاه» [رواه أبو داود (١٦١١)، وابن ماجه في «الصحيحة» (١٩/١)،

قال الخطابى: «والإرفاه: الإكثار من الزينة، والتدلك، والتدهن، والترجيل ونحو ذلك من أمر الناس، فأمر بالقصد في ذلك، وليس معناه ترك الطهارة والتنظيف فإن الطهارة من الدين». [«معالم السنن» (۲۰۸/٤)].

وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.

نظرات في سيرة الرسول وكالله عليه وسياد

خبرة رسول الله صلى الله عليه وسلم بمعادن الرجال

جمال عبد الرحمن

/al.ac|

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وبعد..

فَإِن الناس معادن، كما جاء ذلك في حديث أبي هريرة رضي الله عنه، عَنْ رَسُولِ الله صلى الله عليه وسلم ، قَالَ: «تَجِدُونَ النَّاسَ مَعَادَنَ، خَيَارُهُمْ فِي الإِسْلاَمِ، إِذَا فَقِهُوا». في الإِسْلاَمِ، إِذَا فَقِهُوا». [صحيح البَخاري ٤/ ١٧٨].

وكلمة (معادن) جمع معدن، وهو ما يُستخرج من الجواهر، ووجه التشبيه أن المعادن تشتمل على جواهر مختلفة من نفيس وخسيس، وكذلك الناس مختلفون في الشرف وكرم النفس والسلوك، ومن هذه المعادن:

#### اختيار النبي صلى الله عليه وسلم لعمرو بن العاص لقيادة جيش ذات السلاسل:

أسلم عَمْرو بْن الْعَاصِ في شهر صفر سنة ثمان قبل الْفَتْح. ذكر الْوَاقدِيَ وغيره أن إسلامه كَانَ سنة ثمان، وقدم هُو وَخالد بْن الْوليد، وعثمان بن طلحة المدينة مسلمين، فلما دخلوا علي رَسُول اللَّه صلى الله عليه وسلم ونظر إليهم قال: «قد رمتكم مكة بأفلاذ كندها».

ولخبرة النبي صلى الله عليه وسلم بمعادن الرجال اختار عمرو بن العاص رضي الله عنه المحادة جيش فيه أبو بكر وعمر رضي الله عنهما، فعن عَمْرَو بْنُ الْعَاصِ رضي الله عنه قال: بَعْثَني رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم عَلَى جَيْشِ ذَات السَّلَاسلِ وَفِي الْقُوْمِ أَبُو بَكْرٍ وَعُمْرٍ، فَحَدَّثْتُ نَفْسَي الله مَنْ مَنَعْتَني عَلَى أَبِي بَكْرٍ وَعُمْرٍ، فَحَدَّثْتُ نَفْسَي عَنْدَهُ، فَقَلْتُ: يَا رَسُولُ الله مَنْ أَجَبُ لَيْكَيْهِ، فَقُلْتُ: يَا رَسُولُ الله مَنْ أَجَبُ النَّسُ إليْكَ؟ قَالَ: عَائشَهُ، قُلْتُ: إِنِّي لَيْكَ فَالَتُ الله مَنْ أَجَبُ النَّسُ إليْكَ؟ قَالَ: عَائشَهُ، قُلْتُ: إِنِّي قَلْتُ الله مَنْ أَجَبُ النَّسُ إليْكَ؟ قَالَ: فَابُوهَا، قُلْتُ ثُمْ مَنْ قَلْتُ الله عَنْ مَقْلُدُ: وَسَكِتُ مَتَاكُ الله فِي نَفْسِي: لاَ أَعُودُ أَسْالُ عَنْ هَذَا. وسَكَتُ مَخَافَةَ أَنْ يَجْعَلَنِي فِي اَخِرِهِمْ. [أخرجه البخاري ومسلم].

سبب اختيار النبي صلى الله عليه وسلم لعمرو دون غيره، أمَّر النبي عمروً على سرية نحو الشام، وقَالَ لَهُ: يَا عَمْرو، إِنِّي أُريد أن أبعثكُ في جيش يسلمك الله ويغنمك، وَأرغب لك من المال رغبة صالحة. فبعثه إلى أخوال أبيه الْعَاص بْن وائل من بَلي (اسم مكان) يدعوهم إلى الإسلام ويستنفرهم إلى الجهاد، فشخص عَمْرو إلى ذَلكَ الوجه، فكان قدومه إلى المينة مسلماً في صفر سنة ثمان، ووجهه رَسُول الله صلى الله عليه وسلم في جمادى الآخرة قائداً ومجاهدًا سنة ثمان فيما ذكره الواقدي وغيره إلى

العدد ••٥ السنة الثانية والأربعون

لتوكيد

ح الت

السلاسل من بلاد قضاعة في ثلاثمائة.

وليس في تأمير رسول الله صلى الله عليه وسلم عُمرا عُلَى أَبِي بَكْر وَعُمَر رَضِيَ الله عنهما تفضيله عليهما، بل السبب في ذلك معرفته بالحرب كما ذكر ذلك أبو بكر لعمر كما في حديث بريدة، فإن عَمْرا كان أحد دهاة العرب، وكون العرب الذين أَمَرَهُ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم أن يستعين بهم أخوال أبيه كما ذكر في القصة فهم أقرب إجابة إليه من غيره.

وَروى البيهقي عَنْ أَبِي مَعْشَرِ عَنْ بعضِ شيوخه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قَالَ: «إني لأؤمر الرحل على القوم وفيهمْ مَنْ هُوَ خَيْرٌ مِنْهُ؛ لأَنَّهُ أَيْقَظُ عَيْنًا وَأَبْصَرُ بالحَرِبِ». [دلائل النبوة للبيهقي

محققا ٤/ ٣٩٩].

وكانت أم والد عَمْرو من بَلي، فيعثه رَسُول الله صلى الله عليه وسلم إلى أرض بلي وعذرة، يستألفهم بذلك، ويدعوهم إلى الإسلام، فسار حتى إذا كانَ على ماء بارض حُذام بقال لهُ السلاسل، ويتنها ويين المدينة عشرة أيام، ويذلك سميت تلك الغزوة ذات السلاسل، فخاف فكتب إلى رَسُول اللَّه صلى الله عليه وسلم من تلك الغُزوة يستمده، فأمدّه بجيش من مائتي فارس من المهاجرين والأنصار أهلُ الشرف، فيهم أبُو بَكُر وَعُمَر رَضَيَ اللَّهُ عَنْهُمًا، وأمَّر عليهم أنَّا عُننْدُة، فلما قدموا على عَمْرِو قال: أنا أميركم، وإنما أنتم مددي. وقال أبُو عُنَنْدَة: بل أنت أمير من معك، وأنا أمير من معي، فأنى عَمْرِهِ، فَقَالَ لَهُ أَنُو عُنَنْدَةَ: يَا عَمْرُو، إِنَّ رَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم عهد إليَّ: إذا قدمت على عمرو، فتطاوعا، ولا تختلفا، فإن خالفتني أطعتك. قال عَمْرِو: فإني أَحْالِفك، فسلم لَهُ أَنُو غُيَنْدُة، وصلى خلفه في الحيش كله، وكانوا خمسمائة.

فانظر - رحمك الله - إلى أدب الصحابة الجَمَ وشعورهم بالمسئولية، واحترامهم لتوجيه رسول الله صلى الله عليه وسلم لهم، حيث قال لأبي عبيدة: «تطاوعا ولا تختلفا»، فكان سلوكه حين اختلف مع عمره أن قال: «إن خالفتني أطعتك».

اختلف مع عمرو أن قال: «إن خالفتني أطعتك». واللافت للنظر هنا في إسلام عمرو أن بين إسلام عمرو بن العاص الذي كان في شهر صفر عام ٨ من الهجرة وبين خروجه للغزوة الذي كان في شهر جمادى الآخرة عام ٨ أيضًا ثلاثة أشهر فقط. حتى عينه النبي صلى الله عليه وسلم قائدًا على جيش فيه أبو بكر وعمر وأبو عبيدة وغيرهم رضي الله عنهم جميعا، ويشبه عمرو في هذه المنقبة خالد بن الوليد الذي أسلم مع عمرو في نفس الشهر أخذ

الراية بعد قتل القواد الثلاثة زيد وجعفر وابن رواحة، في غزوة مؤتة في شهر جمادى الأولى من عام ٨ أيضًا يعني بعد شهرين من إسلامه. وقد أخبر النبي صلى الله عليه وسلم بذلك، وصار عَلَمًا وسفًا من سبوف الله على المشركين.

فَعَنْ أُنُسَ بْنِ مُالِكَ رضي الله عنه، قَالَ: قَالَ النّبِيُّ صلى الله عنه، قَالَ: قَالَ النّبِيُّ صلى الله عليه وسلم: «أَخَذَ الرَّائِةَ زَيْدٌ فَأُصِيبَ، ثُمَّ أَخَذَهَا عَبْدُ اللّهِ بَنُ ثُمْ أَخَذَهَا عَبْدُ اللّهِ بَنُ رَوَاحَةَ فَأُصِيبَ - وَإِنَّ عَيْنَيْ رَسُولِ اللّه صلى الله عليه وسلم لتَّذْرِفَانِ - ثُمَّ أَخَذَهَا خَالدُ بْنُ الوليد مِنْ غَيْرٍ إِمْرَة فَقُتَحَ لَهُ ، وفي رواية له: «حَتَّى أَخَذَ اللّهُ عَلَيْهِمْ» الرَّايَةَ سَيْفُ مُنْ شَيُوفِ اللّه، حَتَّى فَتَحَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ المِحْدِح المِخَارِي ٢/ ٢٧].

(فَفُتَحَ له) فكان نصر المسلمين وخلاصهم على يديه وكان هذا في غزوة مؤتة على حدود بلاد الشام. فتأمل أخي الكريم، كم مضى عليك من الأعوام في الإسلام، وما الذي قدمته لدينك؟ وهؤلاء الصحابة.. بضعة أشهر في الإسلام حتى صاروا أئمة وقوادًا، وكثير ممن ولدوا في الإسلام كلما نصحته عن غيه تمادى!! فما هذه التربية وما هذا التعليم، وما هذه الهمة؟! إنه الصدق في اتباع النبي محمد صلى الله عليه وسلم.

#### ثقة النبي صلى الله عليه وسلم وخلفائه في عمرو:

يقول عنه النبي صلى الله عليه وسلم: «أسلم الناس وآمن عمرو بن العاص».[أخرجه الترمذي عن عقبة بن عامر. انظر السلسلة الصحيحة ح١٥٠]، وقال صلى الله عليه وسلم: «عمرو بن العاص من صالحي قريش» [أخرجه الترمذي عن طلحة رضي الله عنه وصححه]. يعني أن الناس لو أسلموا ظاهرًا فعمرو آمن ظاهرًا وباطنًا.

وولًى رَسُول الله صلى الله عليه وسلم عَمْرو بْن الْعَاصِ على عمان، فلم يزل عليها حَتَّى قُبض رَسُول الله صلى الله عليه وسلم ، وعمل لعمر وعثمان ومعاوية، وَكَانَ عمر بن الخطاب رضي الله عنه قد ولاه بعد موت يزيد بْن أبي سُفْيَان فلسطين والأردن، وولى مُعَاوية دمشق وبعلبك والبلقاء، وولى سَعيد بْن عامر حمص، ثُمُّ جمع الشام كلها لمعاوية، وكتب إلى عَمْرو بْن المُعاص، فسار إلى مصر، فافتتحها سَنة ٢٠، فلم بزل عليها واليًا حَتَّى مات عُمَر سنة ٣٢هـ، فاقره عُثْمَان عليها أربع سنين أو نحوها، ثُمَّ عزله عنها، وولاها عَبْد الله بْن سَعْد العامري.

ثُمَّ بعد موت عثمان ولاه معاوية مصر، فلم يزل عليها إلى أن مات بها أميرًا عليها، وذلك في يَوْم الفطر سنة ثلاث وأربعين. وكان لهُ يَوْم مات تسعون سِنة،

ودُفن بالمقطم، وصلى عَلَيْهِ ابنه عَبْد اللَّه، ثُمَّ رجع فصلى بالناس صلاة العيد، وولي مكانه، ثُمَّ عزله مُعَاويَة، وولى اخاه عُتْبَة بْن أبي سُفْيَان، فمات عُتْبَة بعد سنة أو نحوها، فولى مسلمة بْن مخلد. وكان عَمْرو بْن الْعَاص من فرسان قريش وأبطالهم في الجاهلية مذكورًا بذلك فيهم، وكان شاعرًا حسن الشعر ومن شعره:

إذا المرءُ لَمْ يتركُ طعامًا يُحبُّهُ

ولمْ يَنْهُ قَلْبًا غَاوِيًا حِيثُ يَمُّمَا قَضَى وَطَرًا مِنْهُ وِغَادرَ سُبِّةً

إذا ذُكرَتْ أمثالُها تُمَازُ الفَـمَا

شدة ذكاء ودهاء عمرو بن العاص: وكان عَمْرو بْن الْعَاص أحد الدهاة [في أمور الدنيا] المُقدَّمِين في الرأي والمكر والدهاء، وكَانَ عُمَر بْن الخطاب رضي الله عنه إذا استضعف رجلا في رأيه وعقله قَال: اشهد أن خالقك وخالق عَمْرو واحد، بريد خالق الأضداد.

وفي خلافة عمر بن الخطاب رضي الله عنه أقام عمرو على أجنادين لا يقدر من الأرطيون (قائد جيش الروم) على سقطة، ولا تشفيه الرسل، فوليه ينفسه، فدخل عليه كأنه رسول، فأبلغه ما يريد، وسمع كلامه، وتأمل حصونه حتى عرف ما أراد وقال أرطبون في نفسه: والله إن هذا لعمرو، أو إنه للذي بأخذ عمرو برأيه، وما كنت لأصيب القوم يامر أعظم عليهم من قتله، ثم دعا حرسيًا فسارُّه بقتله، فقال: اخرج فقم مكان كذا وكذا، فإذا مرَّ بك فاقتله، وفطن له عمرو، فقال: قد سمعت مني وسمعتُ منك، فأما ما قلته فقد وقع منى موقعًا، وأنا واحد من عشرة، بعثنا عمر بْن الخطاب مع هذا الوالى لنكانفه ويشهدنا أموره، فأرجع فأتيك وصححه الألباني]. بهم الآن، فإن رأوا في الذي عرضت مثل الذي أرى، فقد رآه أهل العسكر والأمير، وإن لم يروه رددتهم إلى مأمنهم، وكنت على رأس أمرك فقال: نعم، ودعا رجلا فسارُّه، وقال: اذهب إلى فلان فرده إليَّ، فرجع إليه الرجل وقال لعمرو: انطلق فجيء بأصحابك، فخرج عمرو ورأى ألا يعود لمثلها، وعلم الرومي بأنه قد خدعه، فقال: خدعني الرجل، هذا أدهى الخلق فيلغت عمر، فقال: غلبه عمرو، لله عمرو! [تاريخ الطبري = تاريخ الرسل والملوك، ٣/ ٢٠٦]. موقف اجتهادي لعمرو وأصحابه:

غَنْ عَمْرِو بْنِ الْعَاصِ رضي الله عنه قَالَ: احْتَلَمْتُ فِي لَيْلَةٍ بَارِدَةٍ فِي غَزْوَةِ ذَاتِ السَّلَاسِلِ، فَأَشْفَقْتُ إِن

اغْتَسَلْتُ أَنْ أَهْلكَ، فَتَنِمُمْتُ ثُمَّ صَلَيْتُ بِأَصْحَابِي الصَّبْحَ، فَذَكُرُوا ذَلكَ للنُبِيِّ صلى الله عليه وسلم الصَّبْحَ، فَذَكُرُوا ذَلكَ للنُبِيِّ صلى الله عليه وسلم فَقَالَ: يَا عَمْرُو صَلَيْتَ بِأَصحابِكِ وَأَنت جنبِ فَقَالَ: يَا عَمْرُتُهُ بِالَّذِي مَنَعَنِي مِنَ الاغْتَسَالِ، وَقُلْتُ: إِنِي سَمِعْتُ اللهَ جَلُّ ثَنَاؤُهُ - يَقُولُ: «وَلا تَقْتُلُوا أَنْفُسَكُمْ الله عَلْى الله عَلْى الله عليه وسلم وَلَمْ يَقُلْ شَيْئًا. [دَلائلُ النبوة للبيهقي محققاً ٤/٣/٤].

وهنا يظهر سلوك الصحابة المستقيم، حيث استنكروا ما فعله عمرو، ولعدم علمهم بما يعارضه انتظروا ولم يدخلوا في جدال معه بغير علم، شأن أهل الحدل في هذا الزمان.

ثم إن في القصة حكمًا فقهيًا وهو جواز ائتمام المتوضي بالمتيمم من غير غضاضة، وهذا يُقال لمن يعترضون على ذلك بهواهم، وقد يؤم القوم أحد الدعاة فيقصر الصلاة لسفره، فتجد المعترضين بدون علم قائلين: ولماذا لم يصل بالناس أحد المقيمين؟ وهذا الذي يحسنه فقط أهل هذا الزمان؛ كثرة الاعتراضات ولا علم!!

#### نماذج آخري من معادن الرجال سماهم رسول الله:

ولعلم رسولنا صلى الله عليه وسلم بمعادن الرجال تراه يقول مرة فيما رواه عَنْه أَنْس بْنِ مَالكِ، أَنَّ رَسُولَ اللَّه صلى الله عليه وسلم قَالِ: "أَرْحَمُ أُمَّتِي بِأُمَّتِي أَبُو بَكْر، وَأَشَدُّهُمْ في دين الله عُمر، وَأَصْدَقَهُمْ حَياءً عُثْمَانٌ، وَأَقْضَاهُمْ عَليُّ بْنُ أَبِي طَالب، وَأَقْرَقُهُمْ لِكِتَابِ اللَّه أُبِيُّ بْنُ كَعْب، وَأَعْلَمُهُمْ بِلُكَ اللَّه أَبِيُّ بْنُ كَعْب، وَأَعْلَمُهُمْ بِلِكَابِ اللَّه أُبِيُّ بْنُ كَعْب، وَأَعْلَمُهُمْ بِيلًا وَالْحَرَامَ مُعَاذُ بْنُ حَبل، وَأَقْرَضُهُمْ زَيْدُ بِلُ تَابِت، أَلَا وَإِنَّ لِكُلِّ أُمَّة أَمِينًا، وَأَمينُ هَذِهِ الْأُمَّة أَبْلُ عُبَيْدَةَ بْنُ الجَرَّاحِ». [سَنَ ابن مَاجه آ/ ٥٥،

وَفِي أَخْرَى يَقُولَ: عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رضي الله عنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّه صلى الله عليه وسلم: «نغمَ الرَّجُلُ أَبُو بَكْر، نغمَ الرَّجُلُ عُمَرُ، نغمَ الرَّجُلُ أَبُو عُبَيْدَةَ بْنُ الجَرَّاحِ، نغمَ الرَّجُلُ أَسَيْدُ بْنُ حُصَيْر، نغمَ الرَّجُلُ أَسَيْدُ بْنُ حُصَيْر، نغمَ الرَّجُلُ مُعَاذُ الرَّجُلُ مُعَاذُ بْنُ عَمْرو بْنِ الجَمُوحِ»: بْنُ جَبَلٍ، نغمَ الرَّجُلُ مُعَاذُ بْنُ عَمْرو بْنِ الجَمُوحِ»: [البخاري في الأدب المفرد وصححه الألباني].

كما ترى في حديث عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَمْرِهِ، قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ صلى الله عليه وسلم يُقُولُ: «مَا أَقَلَّتِ الْغَبْرَاءُ، مِنْ رَجُلِ أَصْدَقَ لَهُجَةً مِنْ أَبِي ذَرِّ» إَسن ابن ماجه ١/٥٥ وصححه الألباني].

أي ما حملت الأرض، والغيراء الأرض. والخضراء السماء، من رحل أصدق (لهجة) ولسانا ونطقا وكلامًا من أبي ذر رضي الله عنه.

يل وفي أخرى يقول صلى الله عليه وسلم: «إنَّ لكُل نُدِيٍّ حَوَارِيًّا، وَإِنَّ حَوَارِيًّ الزِّيْدُرُ بْنُ الْعَوَّامَ» [صحيح البخاري ٤/ ٢٨]. و الدرحواري) هو الناصر الخالص، والخليل الصافي، (الحواريون) أي أصحاب عيسى عليه السلام]. [صحيح البخاري

#### تعليق مهم:

لما سأل عمرو بن العاص رسول الله صلى الله عليه وسلم عن أحب الناس إليه قال: عائشة، فلما سأله عن أحب الناس إليه من الرجال قال: أبوها (أبو بكر)، فلما قال له: ثم مَن؟ قال: عمر.

والغريب والمثير هنا أن هؤلاء الثلاثة (عائشية، وأبوها، وعمر) مع أنهم أحب الناس إلى النبي صلى الله عليه وسلم ومات النبي صلى الله عليه وسلم وهو راض عنهم ؛ إلا أنهم عند الشبيعة أبغض الناسُ إلى الشبيعة، فما هذا التضاد العجيب؟! أهم أصدق أم رسول الله؟. وانظر أيها القارئ إلى ما صح م ن أحاديث في حق هؤلاء الثلاثة خاصة:

عَنْ عَائِشِهُ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا، أَنَّ النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم ، قال لَهَا: » أربتُك في المنام مَرَّتُسْ، أرِّي أنْك في سُرَقة مِنْ حَرِيرٍ، وَيَقُولِ الملكِ: هَذِهِ امْرَأَتُك، فَاكْتُنْفُ عَنْهَا ، فَإِذَا هُيَّ أَنْتَ، فَأَقُولَ: إِنْ يَكَ هَذَا مِنْ

عند الله تُمْضه «.[صحيح البخاري ٥/ ٥٦]. بلُ إِنْ عَائِشُهُ رِضِي الله عنها كَانُتْ تَقُولُ: إِنَّ منْ نعَم الِلَّه عَلَيُّ: أَنَّ رَسُولَ اللَّه صلى الله عليَه وَسَلَّمَ تُوفِّنَي فِي بَيْتِي، وَفِي يَوْمَي، وَبَيْنَ سَحْرِي وَنحْرِي، وَأَنْ اللَّهَ جَمَعَ بَيْنَ رِيقَى وَرِيقَه عَنْدَ مَوْته: دَخُلُ عَلَيٌ عَبْدُ الرَّحْمَنِ، وَبِيَده السَّواك، وَأَنَّا مُسْندَةً رَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم ، فَرَأَيْتُهُ يَنْظُرُ إِلَيْه، وَعَرَفْتُ أَنْهُ يُحبُّ السِّوَاك، فقلتُ: آخذهُ لك؟ فَأَشِيارَ بِرَأْسِه: «أَنْ نَعَمْ» فتناوَلتهُ، فَاشَيْتُدُ عَلَيْهِ، وَقَلْتُ: أَلَيْنَهُ لَكَ؟ فَأَشَارَ بِرَأْسِهِ: «أَنْ نُعَمْ» فَلَيْنْتُهُ، فَأَمَرُّهُ، وَبَيْنَ يَدَيْه رَكُوةً أَوْ عُلْبَة -يَشَكُ عُمَرُ - فيهَا مَاءٌ، فَجَعَلَ يُدْخَلُ يَدَيْه في المَاء فَيَمْسَحُ بِهِمَا وَجْهَهُ، يَقُول: «لا إِلهُ إلا اللهُ، إِنْ للْمَوْتِ سَكَرَاتِ» ثُمُّ نَصَبَ بَدَهُ، فَجَعَلُ يَقُولِ: «فَي الرَّفِيقِ الأَعْلَىِ» حَتَى قَيضِ وَمَالِثُ نَدُهُ» [صحيح البخاري ٦/ ١٣].

يل كان النبي صلى الله عليه وسلم وهو مريض يستثقل مرور الأيام عند زوحاته؛ انتظارًا ليومه عند عائشة، عَنْ عَائشة، قالتْ: إِنْ كَانَ رَسُول الله صلى الله عليه وسلم ، لَيَتَفَقَّدُ يَقُولُ: «أَيْنَ أَنَا الْيَوْمَ؟ أَنْنَ أَنَا غَدًا؟» اسْتَنْطَاءً لِيَوْمِ عَائِشَيةً، قَالَتْ: فَلَمَّا كَانَ يَوْمِي قَيضَهُ اللَّهُ يَنْنَ سَحْرِي وَنحْرى. [صحيح مسلم ٤/ ١٨٩٣].

فهل خُدع الله تعالى نبيه صلى الله عليه وسلم وغشه في تلك الزوحة عائشة التي بلعنها الشبعة صباح مساء ويتهمونها بالزنا؟ كبرت كلمة تخرج من أفواههم إن يقولون إلا كذبًا.

وعَنْ عَائِشُهُ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا، قَالَتْ:» فيُّ سَنْعُ خَصَالَ لَنْسَتْ فَي أَحَد مِنْ أَزْوَاجِ النَّبِيِّ صلى الله عليه وسلم : تَزُّوُجَني النَّبِيُّ صَلَّى الله عليه وسلم بكْرًا، وَلَمْ يَتَزَوُّجْ أَحَدًا منْ نسَائه بِكْرًا غَيْرِي، وَنُزَلَ جِبْرِيلَ إِلَيْه بِصُورَتَى قَبْلُ أَنْ يَتَزَوَّجُني، وَلَمْ يُنَّزِلُ صُورَةَ أَحُد منْ نسائه غَيْرِي، وَرَأَيْتُ جِبْرِيلِ وَلَمْ يَرَهُ أَحَدٌ مِنْ أَزُوَاجِهِ غَيْرَى، وَكُنْتُ مِنْ أَحَبِّهِنَّ إِلَيْهِ نَفْسًا وَوَالدَّا، وَكَأَنَّ جِبْرِيلِ يَنزِلُ عَلَيْهِ بِالوَحْيِ وَأَنا مَعَهُ في شَعَاره، وَلَمْ نَكُنْ يُأْتِيهِ وَهُو مَعَ أَحَدِ مِنْ أَزْوَاجِهِ غَيْرِي، وَنْزُلُ فَيِّ آيَاتٌ مِنَ الْقَرْآنِ كَادَ يَهْلِكُ فَيِهَا فَتَامُّ منَ النَّاسَ، وَمَاتَ في يَوْمي وَليْلتي وَبَيْنَ سَحْري وَنحْرى». [الآثار لأبي يوسف ص: ٢٠٩]

أما فَى فضل أبيها أبى بكر وعمر رضى الله عنهما فلا يسع المقام هنا لذكره مختصرًا فضلا عن ذكره كاملا وحسينا ما سيق ذكرة من حب النبي صلى الله عليه وسلم لهما أول الناس: (ولمَا سُئِلَتْ عَائشَيةُ: مَنْ كَانَ رَسُولَ اللّه صلى الله عليه وسلم مُسْتَخْلفًا لُو اسْتَخْلفُهُ؟ قَالَتْ: أَبُو بَكْرٍ، فَقِيلَ لَهَا: ثُمُّ مَنْ بَعْدَ أَبِي بَكْرٍ؟ قَالَتْ: عُمَرُ، ثُمُّ قِبِلَ لَهَا: مَنْ بَعْدَ عُمَرَ؟ قَالَتْ: أَبُو عُبَيْدَةً بْنُ الْجَرَّاحِ ثُمَّ انْتَهَتْ إِلَى هَذَا)، يَعْنِي وَقَفْتْ عَلَى أبي عُنِيْدَةً، وهَٰذَا دُليلُ لأهْلِ السَّنَةِ في تَقديم أبي بَكُرِ ثُمُّ عُمَرَ لِلْخُلَافَةِ مَعَ إِجْمَاعِ الصَّحَابَةِ، وَفَيه دَلَالَّهُ لِأَهْلِ السُّنَّةِ أَنَّ خَلَافَةً أَبِيَ بَكُرِ لَيْسَتْ بِنُصِّ منَ النبيِّ صلى الله عليه وسلم على خلافته صَريحًا، بَلُ أَجْمَعَت الصَّحَابَةَ عَلَى عَقْد الخلافة له وتقديمه لفضيلته. [شرح النووي على مسلم .[102/10

فاللهم اجعلنا من التابعين لهم بإحسان. أمن، والحمد لله رب العالمين.



## 4221 \_ 14

### صفة صلاة النبي صلى الله عليه وسلم

الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وبعدُ:

تكلمنا في العدد السابق عن حكم البسملة في الصلاة، ونبدأ في هذه الحلقة الكلام عن حكم قراءة الفاتحة في الصبلاة، فنقول وبالله التوفيق.

مكانة سورة الفاتحة وعظم منزلتها:

«الفاتحة هي أعظم سورة في كتاب الله، وسُمِّيت «فاتحة» لأنه افتُتحَ بها المصحف في الكتابة. ولأنها تُفتتحُ بِها الصِّلاةُ في القراءة، وليست نُفتتح بها كلُّ شيء؛ كما بصَّنعه بعض الناس الدوم إذا أرادوا أن بشرعوا في شبيء قرعوا الفاتحة، أو أرادوا أن يترجِّمُوا على شخص قالوا: «الفاتحة» بعنى: اقرؤوا له الفاتحة، فإن هذا لم يُرِدْ عن النبيِّ صلَّى الله عليه وسلَّم، ولا عن الصحَابة رضى الله عنهم.والفاتحة هي أمُّ القرآن؛ وذلك لأن جميعَ مقاصد القرآن موحودةً فيها، فهي مشتملة على التوحيد بأنواعه الثلاثة، وعلى الرسالة، وعلى البوم الآخر، وعلى طُرق الرُّسل ومخالفيهم، وجميعُ ما يتعلُّق بأصول الشّرائع موجودٌ في هذه السُّورة، ولهذا تُسمّى «أَمُّ القرآنِ» وتُسمُّي «السُّنعُ المثاني» كما صحُّ ذلك عن رسول الله صلى الله عليه وسلم . وقد خصِّها الله بالذُّكْر في قوله: « وَلَقَدْ ءَانَيْنَكَ سَبْعًا مِنَ الْمَنَافِي وَالْقُرْءَاتِ الْعَظْمِ» [الحجر: ٨٧]، وعُطفُ «القرآن العظيم» عليها من باب عُطف العام على الخاص وذلك لبيان شرفها».(الشرح الممتع لابن عثيمين ٣/٢٠يتصرف).

#### حكم قراءة الفاتحة في الصلاة:

اتفق الفقهاء من حيث الأصل على فرضية قراءة الْفَاتِحَة في الصَّلاَةِ على كل إمام ومنفرد، وَاخْتُلَفَ الْفُقَهَاءُ بعد ذلك فَذَهَبَ الْمَالِكِيَّةُ

وَالشَّافِعِيُّةُ وَالْحَنَابِلَةُ: إِلَى أَنَّ قَرَاءَةَ الْفَاتِحَةِ رُكْنُ مِنْ أَرْكَانَ الصَّلاَة، وَذَهَبَ الْحَنْفِيَّةُ إِلَى أَنَّ قَرَاءَةَ الْفَاتِحَةِ وَاجِبُ مِنْ وَاجِبَاتِ الصَّلاَةِ وَلَيْسَتْ زُكْنًا. [المُوسَوَعة الفَقَهَية الكويتية ٢/٣٣].

قلت: ومنشأ الخلاف بين الجمهور والحنفية ليس في إثبات النصوص وعدم إثباتها؛ لأن النصوص المتعلقة بقراءة الفاتحة يثبتها الفريقان، وإنما مرجع الخلاف في المسألة إلى خلاف في بعض القواعد الأصولية المتعلقة بإعمال هذه النصوص، وسيأتي الإشارة إليها في ثنايا الكلام. وإليك أدلة كل فرية:

احتج الجمهور بأدلة كثيرة منها حديث عبادة بن الصامت: (أن النبي صلى الله عليه وآله وسلم قال: لا صلاة لمن لم يقرأ بفاتحة الكتاب) [أخرجه البخاري (٢٦٣/١، رقم ٧٢٣)، ومسلم (٢٩٥/١، رقم ٤٩٤)]، والحديث يدل على تعين فاتحة الكتاب في الصلاة، وأنه لا يجزئ غيرها. [نبل الأوطار ٢٢٩/٢].

فُقُولِه صلّى الله عليه وسلّم: «لا صلاة» نفي، والأصل في النَّفي أن يكون نفياً للوجود، فإنْ لم يمكن فهو نفي للصحّة، ونفي الصحّة نفي للوجود الشرعي، فإنْ لم يمكن فلنفي الكمال، فهذه مراتب النفي، فمثلاً:

إذا قلت: لا واجب الوجود إلا الله، فهذا نفي للوجود، إذ لا يوجد شيء واجب الوجود إلا رب العالمين.

وإذا قلت: لا صلاةً بغير وُضُوء، فهذا نفيً للصحَّة؛ لأن الصَّلاةً قد تُفعَل بلا وُضُوء. وإذا قلت: لا صلاةً بحضرة طعام، فهو نفيً للكمال؛ لأن الصلاة تصحُّ مع حَضْرة الطعام.

فقوله صلّى الله عليه وسلّم: «لا صلاةً لمن لم يقرأ بفاتحة الكتاب» إذا نزّلناه على هذه المراتب الثلاث وجدنا أنه قد يوجد من يُصلّي ولا يقرأ الفاتحة، وعلى هذا فلا يكون نفياً للوجود. فإذا





#### د.حمدی طه

قال رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم:« من صلى صلاة لم يقرأ فيها بفاتحة الكتاب فهي خداج» بقولها ثلاثا، فقبل لأبي هريرة: إنا نكون وراء الامام فقال: اقرأ بها في نفسك، فإني سمعت رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم يقول: قال الله عز و حل قسمت الصلاة بيني ويين عيدي نصفين ولعيدي ما سأل، فإذا قال العيد: الحمد لله رب العالمين قال الله: حمدني عيدي، فإذا قال: الرحمن الرحيم قال الله: أثنى على عبدى، فإذا قال: مالك يوم الدين قال: مجدني عبدي ،وقال مرة: فوض إلى عبدي، وإذا قال: إباك نعبد وإباك نستعين، قال: هذا بيني ويين عيدي ولعيدي ما سأل، فإذا قال: اهدنا الصراط المستقيم صراط الذبن أنعمت عليهم غير المغضوب عليهم ولا الضالين، قال: هذا لعيدي ولعيدي ما سأل»[صحيح مسلم (٢٩٦/١، رقم ٣٩٥)].

وهذا الحديث احتج به الجمهور القائلون بوجوب قراءة الفاتحة، واحتج به أيضًا القائلون بعدم الوجوب، وقالوا بأن الخداج معناه النقص، وهو لا يستلزم البطلان، ورد بأن الأصل أن الصلاة الناقصة لا تسمى صلاة حقيقية.

واحتج الحنفية بأدلة منها:

قُوْله تُعَالَى: ﴿ الْمُرْمَالُ مَا يَسَمَرُ مِنَ الْقُرْءَالِيَّ » [المزمل: ٢٠]، فالفرض قراءة ما تيسر، والفاتحة واجبة للثُبُوتها بِخَبر الْوَاحِد الزَّائِد عَلَى قَوْله تَعَالَى: ﴿ فَاقْرُعُوا مَا تَيَسَّرُ مِنَ الْقُرْآنِ »، يأثم من يتركها وتجزئ الصلاة بدونها.

قلت: وهذا مبني على قاعدتهم في التفريق بين الفرض وهو الذي ثبت بدليل قطعي، والواجب وهو الذي ثبت بدليل ظني. وخالفهم الجمهور في ذلك، ولم يفرقوا بين الفرض والواجب، فهما

وُجِدُ مَن يُصلِّي ولم يقرأ الفاتحةَ فإن الصَّلاةَ لا تُصحُّ؛ لأن النفي المذكور في الحديث بتوحه إلى الذات إن أمكن انتفاؤها، والا توحه إلى ما هو أقرب إلى الذات وهو الصحة لا إلى الكمال؛ لأن الصحة أقرب المحازين، والكمال أبعدهما، والحمل على أقرب المحازين واحب وعلى هذا فلا تصحُّ الصَّلاة، (الشرح الممتع لابن عثيمين ٣/٢٩٦، نيل الأوطار ٢٢٩/٢) قلت: ويقوى هذا الفهم أنها وردت في لفظ: (لا تجزئ صلاة لمن لم يقرأ يفاتحة الكتاب) [سين الدارقطني»: (١/١١ - ٣٢١)]. ولأحمد بلفظ: (لا تقبل صلاة لا يقرأ فيها بأم القرآن) [مسند أحمد ٢٠٧٦٠ وقال الأرناؤوط: صحيح لغيره]، قال الشيخ ابن عثيمين رحمه الله: والحديث عامٌّ لم يُستثنَّ منه شيء، والأصل في النصوص العامة أن تبقى على عمومها، فلا تخصُّصُ إلا بدليل شرعيٌّ، إما نصُّ، أو إجماعُ، أو قياس صحيح، ولم يوجد واحد من هذه الثلاثة بالنسبة لعموم قوله: «لا صلاةً لمن لم يقرأ بفاتحة الكتاب». [الشرح الممتع [ 49 V/4

ورد الحنفية بأن النفي في الحديث متوجه إلى الكمال، وبنوا ذلك على قاعدتهم أن الفاتحة مع القول بالوجوب ليست شرطًا في صحة الصلاة؛ لأن وجوبها إنما ثبت بالسنة، والذي لا تتم الصلاة إلا به فرض، والفرض عندهم لا يثبت بما يزيد على القرآن، وقد قال تعالى: «فاقرؤوا ما تيسر منه» [المزمل: ٢٠]، فالفرض قراءة ما تيسر. (نيل الأوطار ٢٢٩/٢ الموسوعة الفقهية الكويتية ٣٢/٣٣).

قلت: قد ذكر الحنفية أمورًا أخرى لتوجيه النفي إلى الكمال أعرضتُ عن ذكرها لعدم الإطالة، وقد أجاب الجمهور عنها بأجوبة قوية تدل على صحة قول الجمهور، يُرْجَع إليها في المطولات. واحتج الجمهور أيضا بحديث أبى هريرة قال:

عندهم بمعنى واحد وهو الصحيح والمسألة محلها علم أصول الفقه.

وقالوا أيضًا: ولنا قوله تعالى: «فَأَقْرَءُواْ مَا يَسَرَمِنَ الْفَرَانُ الله الله الله الله المؤمانُ الله المؤمانُ الله الله النص وهو يعدل النسخ عندنا فلا يثبت بخبر الواحد، ثم المقصود التعظيم باللسان، وذلك لا يختلف بقراءة الفاتحة وغيرها.

والحاصل أن الركنية لا تثبت إلا بدليل مقطوع به، وخبر الواحد موجب للعمل دون العلم، فتعين الفاتحة بخبر الواحد واجب، وتثبت الركنية بالنص، وهو الآية فيجب توجيه النفي الى الكمال. (المسوط للسرخسي ١٩/١).

قُلت: وهذه القاعدة أيضًا لا تُسَلَّم لهم، بدليل تحول أهل قباء إلى الكعبة بخبر واحد، ولم ينكر عليهم النبي صلى الله عليه وآله وسلم يل مدحهم.

(ومن أدلتهم) قوله صلى الله عليه وسلم في حديث المسيء: «إذا قُمْت إلى الصَّلاَة فَأَسْبغ الْوُضُوءَ، ثُمَّ اسْتَقْبلْ الْقَبْلةَ فَكَبَّرْ، ثُمَّ اقْرَأْ مَا الْوُضُوءَ، ثُمَّ اسْتَقْبلْ الْقبْلةَ فَكبَرْ، ثُمَّ اقْرَأْ مَا تَيَسَّرَ مَعْك من الْقُرْأَنِ» [البخاري (٢٣٠٧، وقم ٢٣٠٧)]، وَلَوْ كانت قرَاءَةُ الْفَاتَحَة رُكْنًا لَعَلَّمَهُ إِيَّاهَا لَجَهْله بِالْأَحْكَامِ وَحَاجَتَه إَلَيْهَا، وَقَوْلُهُ: (لاَ صَلاَةً) بَالْأَحْكَامِ وَحَاجَتَه إَلَيْهَا، وَقَوْلُهُ: (لاَ صَلاَةً) مُحْمُولُ على نَفْي الْفَضِيلة (تبين الحقائق لفخر الدين الزبلغي ١/٥٠٥).

والجواب عنه أنه قد ورد في حديث المسيء أيضًا عند أحمد وأبي داود وابن حبان بلفظ: (ثم اقرأ بأم القرآن)، فقوله ما تيسر مجمل مبين بالفاتحة، كانت هي المتيسرة لحفظ المسلمين لها، وقد قيل: إن المراد بما تيسر فيما زاد على الفاتحة جمعًا بين الأدلة؛ لأن حديث الفاتحة زيادة وقعت غير معارضة، وهذا حسن. (نيل الأوطار ٢٢٩/٢).

وبعد عرض أهم أدلة الفريقين يتبين لنا رجحان مذهب الجمهور لقوة أدلتهم.

هل يجب قراءة الفاتحة في كل ركعة؟

ذَهَبَ جُمْهُورُ الْفَقَهَاءِ إِلَى أَنَّ قراءة الفاتحة ركن في كل ركعة من ركعات الصلاة. وَذَهَب آخَرُونَ إلى أَنَّهَا لاَ تَجِبُ قِرَاءَتُهَا فِي كُلِّ رَكْعَة، بَلْ فِي جُمْلة الصَّلاَةِ. (سَبلَ السلام للصنعاني ٩٨/٢).

واستند القائلون بوجويها مرة واحدة في

الصلاة على الأحاديث الواردة في الباب كحديث عبادة وأبي هريرة وفيهما (لا صلاة لا تجزئ صلاة) والتي إستُدلُ بها على وُجُوب قرَاءَة الْفَاتحة في كُلِّ رَكْعَة بِنَاءً على وَجُوب قرَاءَة الْفَاتحة في كُلِّ رَكْعَة بِنَاءً على أَنَّ الرَّكْعَة الْوَاحدَة تَسَمَّى صَلاَةً لَوْ تَجَرُدتْ، قالوا: وفيه نَظرُ ؛ لأَنُ قرَاءَتَهَا في رَكْعَة وَاحدَة مِنْ الرِّباعَيَّة مَثَلًا يَقْتَضَى حُصُول اسْم قرَاءَتَهَا في تلك الصَّلاة، وَالْأَصْل عَدَم وُجُوب الزِّيادة على المُرَّة الواحدة، وَالْأَصْل عَدَم وُجُوب الزِّيادة الْكُل عَلَى الْبُعْض. (فتح الباري لابن حجر النُكل عَلَى الْبَعْض. (فتح الباري لابن حجر ٣ ١٢٣).

قلت: وقد يكون هذا الكلام صحيحًا لأن الدليل هنا أعم من الدعوى، إلا أنه يرد على ذلك كما قال الشوكاني: قد ورد في حديث المسيء من وجه صحيح أن النبي صلى الله عليه وسلم يعد أَنْ عَلْمَهُ مَا يَفْعَلُهُ فِي رَكْعَة قال:» وَافْعَلُ ذَلِكَ في صَلاَتِك كُلِّهَا « لَه: «اصنَّع ذلك في كل ركعة» [أحمد (١٩٠١٧)، أبو داود، والنسائي وصححه الألباني]، وهذا دليل قوي على وجوب الفاتحة في كل ركعة، فتقرر لك بهذا فرضية قراءة الفاتحة في كل ركعة بالأدلة. (السبل الجرار للشوكاني /١٢٢/١).

#### كيفية قراءة الفاتحة في الصلاة:

يحب قراءة الفاتحة مرتبة ومتوالية؛ لأن النبي صلى الله عليه وسلم واظب على قراءتها هكذا، وقال: (صلوا كما رايتموني أصلى) [متفق عليه]، فلا تُشرع السكوت إذا كان متفاحشا. فإذا طال الفصل وَجَبَ الإعادة، أما لو سكت للفصل بين الآبات فهذه سنة عن النبي صلى الله عليه وسلم، فعن أم سلمة: (أنها سئلت عن قراءة رسول الله صلى الله عليه وأله وسلم فقالت: كان يقطع قراءته أية، أية، بسم الله الرحمن الرحيم. الحمد لله رب العالمين. الرحمن الرحيم. مالك يوم الدين) [الحاكم في المستدرك (٢٩١٠) وصححه ووافقه الذهمي والألباني فكانت قراءته عليه الصلاة والسلام مفصلة مرتلة صلوات الله وسلامه عليه. (شرح الزاد للشنقيطي ٤/٢ ىتصرف).

وللحديث بقية إن شاء الله والحمد لله رب العالمين.







#### علي حشيش

الأرض على ظهره

قصة الحوت المسمى

بهموت والذي يحمل

الإمام ابن عباس الذي أقره الإمام النسفي. وعنه- وكان الواجب على الإمام النسفي - عفا الله عنا وعنه- أن يتحقق أن هذا القول هو قول ابن عباس فيثبت أن هذا تفسير ابن عباس، ثم يذكر الإشكال بين تفسيره وبين تفسير الإمام ابن عباس والقاعدة: ثبت العرش ثم انقش.

٣- وإن تعجب فعجب أن قطاع المعاهد الأزهرية القائم على هذا المقرر من التفسير بدلاً من أن يحقق قول ابن عباس زاد الأمر تعقيدًا فذكر تفسيرين آخرين بالهامش لقوله تعالى: «ن» فقال: «واختار السلف أنه من المتشابه، وعن جعفر الصادق أنه نهر من أنهار الجنة».

قلت: انظر إلى القول: «واحْتَار السلفُ أنهُ من المُتَسَابِه». اهـ.

وكأن الإمام البحر ابن عباس رضي الله عنهما لم يفقه تفسير السلف، وهو الذي كما بينا أنفًا وأثبتنا صحة دعوة النبي صلى الله عليه وسلم له: «اللهم فقهه في الدين وعلمه التأويل». اهـ.

إذن لا بد من تحقيق قول ابن عباس رضي الله عنهما حيث إنَّ قولهم هذا في الهامش بغير تحقيق يولد إشكالاً أخر وهو مخالفة قول ابن عباس لمذهب السلف، وهذا يحتَم علينا تحقيق قول ابن عباس.

فكان لابد من البحث عند التخريج على لفظة بهموت، وهي اسم الحوت الذي يحمل الأرض على ظهره، والإخبار عن طريق المتن الذي به هذا الاسم.

٤- القصة بإسنادها:

أخرج أبو طاهر محمد بن يعقوب الفيروزأبادي الشيرازي صاحب القاموس في «تنوير المقياس من تفسير ابن عباس» (ص٣٦٣) قال: أخبرنا أبي، قال: أخبرنا أبو عبد الله محمود ,أخبرنا أبو عبد الله محمود بن محمد الرازي قال: أخبرنا عمار بن عبد اللجيد بن محمد الرازي قال: أخبرنا عمار بن عبد المجيد

نواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم حتى يقف على حقيقة هذه القصة التي اشتهرت وانتشرت عند العامة والخاصة، ويحسب من لا دراية له أن ذلك أمر هين، ولكنه أمر خطير؛ حيث يفتح الباب أمام الزنادقة الملحدين للطعن في الدين، خاصة وأن هذه القصة جاءت في تفسير الآية الأولى من سورة القلم في قوله تعالى: «تَ وَٱلْقَلَمُ وَيَابَسُمُّرُونَ» [القلم: ١].

وجاء التفسير بالماثور منسوبًا إلى ابن عباس رضي الله عنهما، وهذا أيضًا أمر خطير لأنه لم يكن متعلقًا ببيان لغة أو شرح غريب، ولكنه متعلق بخلق الأرض وهو من الأمور التي لا مجال للاجتهاد فيها؛ حيث قال الله عز وجل: «مَّا أَشْهَدُ مُّهُمٌ عَلَقَ ٱلسَّكَرُتِ وَٱلْأَرْضِ وَلاَ غَلْقَ السَّكَرُتِ وَٱلْأَرْضِ وَلاَ غَلْقَ أَلْشَكَرُتِ وَالْأَرْضِ وَلاَ غَلْقَ أَلْشَكِرْتِ وَالْأَرْضِ وَلاَ غَلْقَ أَلْشَكِرْتِ وَالْأَرْضِ وَلاَ غَلْقَ أَلْشَكِرْتِ وَالْأَرْضِ وَلاَ غَلْقَ أَلْشَكِرْتِ وَالْأَرْضِ وَلاَ غَلْقَ

أولا: من القصة

جاء في كتاب «التفسير المقرر من تفسير النسفي جزء تبارك» (ص١٣): سورة القلم قال الإمام النسفي في تفسير قول الله تعالى: «تَ وَالْفَارِ وَمَا يَشْطُرُونَ» [القلم: ١]، الظاهر أن المراد به هذا الحرف من حروف المعجم، وقول ابن عباس: أنه الحوت الذي عليه الأرض واسمه بهموت، فمشكل لأنه لا بد له من الإعراب، سواء كان اسم جنس أو اسم علم، فالسكون دليل على أنه من حروف المعجم. اه.

#### ثانيا: التحقيق

١- انظر إلى ما ذكره الإمام النسفي في تفسيره حيث قال: «وقول ابن عباس: أنه الحوت الذي عليه الأرض واسمه بهموت»، هذا إقرار من الإمام النسفي أنه قول الإمام البحر ابن عباس حيث ذكره بصيغة الجزم؛ حيث قال: «وقول ابن عباس».

ولم يذكره بصيغة التمريض فيقول: «رُويَ عن ابن عباس» أو «بلغنا عنه كذا» أو «نُقل عنه كذا» وما أشبهه من صيغ التمريض كما بين ذلك أئمة علم الحديث في «التدريب» (۲۹۷/۱).

٢- ذكر الإمام النسفي أن هناك إشكالاً، وهذا الإشكال
 الذي ذكره كما سنبينه ليس له علاقة بتحقيق قول

الهروي، قال: أخبرنا علي بن إسحاق السمرقندي عن محمد بن مروان عن الكلبي عن أبي صالح عن ابن عباس في قوله تعالى: (ن) يقول: أقسم الله بالنون وهي السمكة التي تحمل الأرضين على ظهرها، وهي في الماء، وتحتها الثور، وتحت الثور الصخرة، وتحت الصخرة الثرى إلا الله، واسم السمكة لميواش، ويقال لوتياء واسم الثور بهموت، وقال بعضهم تلهوت، ويقال ليوتا، وذلك الحوت في بحر يقال له غضواض، وهو كالثور الصغير في البحر العظيم وذلك البحر في صخرة جوفاء، وفي تلك الصخرة أربعة ألاف خرق، منها خرق بخرج المداه إلى الأرض. اهـ.

قلت: هذه هي القصة المنسوبة إلى ابن عباس رضي الله عنهما.

 هـ علة هـذا الخبر الـذي جاءت بـه قصة الحوت (السمكة) التي تحمل الأرض على ظهرها وتحتها الثور بهموت.

هو محمد بن السائب الكلبي.

أ- قال الإمام الذهبي في «الميزان» (٣/٥٥٤/٥٥): «محمد بن السائب الكلبي أبو النصر الكوفي المفسر النسابة الإخباري، قال الجوزجاني وغيره: كذاب».

ب- قال الإمام البخاري في «التاريخ الكبير» (٢٨٣/١٠١): «محمد بن السائب أبو النضر الكلبي تركه يحيى بن سعيد وابن مهدي، وقال لنا على حدثنا يحيى بن سعيد عن سفيان قال: قال لي الكلبي قال لي أبو صالح كل شيء حدثتك فهو كذب.

وروى محمد بن أسحاق عن أبي النضر وهو الكلبي. اه

ج-وأخرج ابن عدي في «الكامل» (١١٤/٦) (١٦٢٦/٥)
 قال: سمعت محمد بن سعيد الحراني، يقول: سمعت عبد الحميد بن هشام يقول: سمعت عبد الجبار بن محمد الخطابي يقول: سمعت عبد الرحمن بن مهدي يقول: سمعت سفيان الثوري يقول: قال الكلبي: «كل شيء أحدث عن أبي صالح فهو كذب». اه.

وقال ابن عدي: سمعت ابن حماد يقول: قال السعدي: محمد بن السائب كذاب ساقط، وقال ابن عدي: حدثنا السامي قال: حدثني محمد بن موسى، حدثنا يزيد بن زريع، حدثنا الكلبي وكان سبثيًا.

قلت: قوله: كان سبيئا: يعني نسبة إلى عبد الله بن سبأ الذي قيل بأنه أول من غالى في التشيع، قال الإمام الذهبي في «الميزان» (٤٣٤٢/٤٢٦/٢): عبد الله بن سبأ من غلاة الزنادقة ضال مضلً. اهـ.

د- وقال الإمام النسائي في «الضعفاء والمتروكين» (٩١٤): «محمد بن السائب أبو النضر الكلبي: متروك الحديث كوفى». اهـ.

م- وذكره الإمام الدارقطني في «الضعفاء والمتروكين»

(٤٦٨) حيث اتفق الأئمة الدارقطني والبرقاني وابن حمكان عن ترك الكلبي.

ن- وأورده الإمام الحافظ ابن خبان في «المجروحين» (۲۰۳/۲) قال: محمد بن السائب الكلبي كنيته أبو النضر، من أهل الكوفة وهو الذي يروي عنه الثوري ومحمد بن إسحاق ويقولان: حدثنا أبو النضر حتى لا يعرف، وهو الذي كناه عطية العوفي أبا سعيد، وكان يقول: حدثني أبو سعيد؛ يريد الكلبي فيتوهمون أنه أراد أبا سعيد الخدري.

وأخرج بسنده عن أحمد بن هارون يقول: سالت أحمد بن حنبل عن تفسير الكلبي فقال: كذب، قلت: يحل النظر فيه؟ قال: لا.

ثم قال الإمام ابن حبان: الكلبي هذا مذهبه في الدين ووضوح الكذب فيه أظهر من أن يحتاج إلى الإغراق في وصفه.

يروي عن أبي صالح عن ابن عباس التفسير وأبو صالح لم ير ابن عباس ولا سمع منه شيئًا، ولا سمع الكلبي من أبي صالح إلا الحرف بعد الحرف لا يحل ذكره في الكتب فكيف الاحتجاج به. اهـ.

قلت: وبهذا التحقيق تصبح قصة بهموت الذي يحمل الأرض على ظهره قصة واهية من وضع محمد بن السائب الكلبي الكذاب، وهو الذي رواها عن أبي صالح الذي لم ير ابن عباس ولا سمع منه شيئًا، فالإمام البحر ابن عباس بريء من هذه الواهيات، فلا يصح بعد هذا التحقيق أن يتبع أحد طريق المستشرقين ويفتري على ابن عباس، ويدعي أن هذا من الإسرائيليات التي أخذها ابن عباس عن أهل الكتاب.

قلت: فهذه القصة تصبح من الأمور التي قال فيها الحافظ ابن حجر في «شرح النخبة» (ص٣٥): «المرفوع من القول حكمًا لا تصريحًا: أن يقول الصحابي – الذي لم يأخذ عن الإسرائيليات – ما لا مجال للاجتهاد فيه، ولا له تعلق ببيان لغة، أو شرح غريب، كالإخبار عن الأمور الماضية: من بدء الخلق، وأخبار الأنبياء، أو الآتية كالملاحم والفتن وأحوال يوم القيامة». اهـ.

#### ثالثا: الرد على مفتريات المستشرقين

الإصام ابن عباس رضي الله عنهما بريء من اتهام المستشرق اليهودي جولد زيهر الذي يتهم الإمام ابن عباس رضي الله عنهما بالأخذ عن أهل الكتاب؛ يتبين نلك من كتاب «المذاهب الإسلامية في تفسير القرآن الكريم» لجولد زيهر- ترجمة الدكتور حسن عبد القادر ص٥٦، ٦٦، حيث قال هذا المستشرق اليهودي: «ابن عباس كان لا يقتصر في سؤاله لأهل الكتاب على المسائل الإنجيلية أو الإسرائيلية، بل كان يتجاوز ذلك فيسالهم عن التفسير الصحيح لأم الكتاب ونحو ذلك من الإلفاظ القرآنية؛ لما كان يراه ويراه غيره من الصحابة من أن هؤلاء اليهود كان عندهم أحسن الفهم الصحابة من أن هؤلاء اليهود كان عندهم أحسن الفهم

التوكيد

على العموم في القرآن وفي كلام الرسول». اهـ.

٣- انظر كيف سؤلت لهذا المستشرق نفسه حتى اتهم الإمام ابن عباس رضي الله عنهما بالأخذ عن أهل الكتاب، بل اتهمه بأنه تجاوز ذلك فكان يسأل أهل الكتاب عن التفسير الصحيح لأم الكتاب ونحو ذلك!! ثم يبين هذا المستشرق الأثيم سبب سؤال ابن عباس لأهل الكتاب عن أم الكتاب ونحو ذلك من الألفاظ القرآنية فيفتري قائلاً: «لما كان يراه ابن عباس وغيره من الصحابة من أن هؤلاء اليهود كان عندهم أحسن الفهم على العموم في القرآن وفي كلام الرسول».

قلت: أنى يكون لهؤلاء الفهم في القرآن وكلام الرسول صلى الله عليه وسلم ؟ ألم يقرأ هؤلاء قول الله تعالى: « وَبُنَذِرَ ٱلَّذِيكَ فَالْوَاْ

أَغَنَادُ أَلَّذَهُ وَلَكُمْ أَنَّ مَا فَيْمِ مِهِ مِنْ عِلْمِ وَلَا لَآبَاتِهِمْ كَبْرَتُ كَبْرَتُ كَبْرَتُ كَالْمَا مِنْ عِلْمِ وَلَا لَآبَاتِهِمْ كَبْرَتُ كَبْرَتُ كَالِمَا مَنْ عَلْمُ مِنْ أَفَوْمِهِمُ إِنْ يَقُولُونَ إِلَّا كَذِبًا » [الكهف: 3- 0].

#### فقه ابن عباس في دين الله

أ- أخرج الإمام البخاري في صحيحه (ح١٤٣٠، ٢٧٥٠، ٥٧٠٠، ٥٧)، والإمام مسلم في صحيحه (ح٢٤٧٧) من حديث ابن عباس عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «اللهم فقهه في الدين».

قلت: الفقه: «العلم بالشيء والفهم له، فقه فقهًا: عَلمَ علمًا». «لسان العرب» (٥٢٢/١٣) فأي فهم لهؤلاء المستشرقين وأي فهم لآبائهم في الدين بعد دعوة النبي صلى الله عليه وسلم لابن عباس رضي الله عنهما في حديث في أعلى مراتب الصحة، متفق عليه.

ب- ولقد ثبت في «مسند أحمد» (٢٢٦/١، ٢١٤، ٣٣٥) (ح٣٥٠)، ٢٢٩/١) عن سعيد بن جبير أنه سمع ابن عباس يقول: وضع رسول الله صلى الله عليه وسلم يده بين كتفي، أو قال: على منكبي، فقال: «اللهم فقهه في الدين، وعلمه التأويل».

قلت: والطرق الثلاثة من حديث عبد الله بن عثمان بن خُثيم عن سعيد بن جبير عن ابن عباس مرفوعًا، وعبد الله بن عثمان بن خُثيم القارئ المكي أبو عثمان صدوق من التابعين، روى له البخاري معلقًا، ومسلم احتجاجًا، والأربعة، فالحديث حسن لذاته.

قال الحافظ ابن كثير في «اختصار علوم الحديث» (ص٣٠) في صدر كلامه عن الحديث الحسن: «وهو في الاحتجاج به كالصحيح عند الجمهور». اهـ.

جـ لذلك قال الحافظ الذهبي في «تذكرة الحفاظ» (١٨/٤٠/١): «عبد الله بن عباس بن عبد المطلب رضي الله عنهما: الإمام البحر عالم العصر أبو العباس الهاشمي ابن عم رسول الله صلى الله عليه وسلم، وأبو الخلفاء مات رسول الله صلى الله عليه وسلم ولعبد الله ثلاث عشرة سنة وقد دعا له النبي صلى الله

عليه وسلم أن يفقهه الله في الدين ويعلمه التأويل، ثم ختم ترجمته فقال: «توفي ابن عباس بالطائف في سنة ثمان وستين فصلى عليه محمد بن الحنفية، وقال: اليوم مات ربَّاني هذه الأمة رضي الله عنه». اهـ.

د- قال الحافظ ابن حجر في «التقريب» (٤٢٥/١): «عبد الله بن عباس بن عبد المطلب بن هاشم بن عبد مناف ابن عم رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وُلد قبل الهجرة بثلاث سنين، ودعا له رسول الله صلى الله عليه وسلم بالفهم في القرآن، فكان يسمى البحر، والحبر لسعة علمه، وهو أحد المكثرين من الصحابة وأحد العبادلة من فقهاء الصحابة روى له السنة».

قلت: لقد بينا بعض صفات الإمام البحر ابن عباس رضي الله عنهما ودعوة النبي صلى الله عليه وسلم له: «اللهم فقهه في الدين، وعلمه التأويل».

 وسأبين لكل من سولت له نفسه للافتراء على البحر ابن عباس ويتهمه بأنه كان يأخذ عن أهل الكتاب ويسألهم- أن هذا الافتراء لا يقول به إلا جاهل بالسنة جهلاً مركبًا؛ لأنه جاهل ويجهل أنه جاهل.

#### صحيح البخاري والرد على هذه الفرية

فقد بوّب الإمام البخاري في صحيحه بابًا في كتاب الاعتصام بالكتاب والسنة (٢٥)، باب قول النبي صلى الله عليه وسلم : «لا تسألوا أهل الكتاب عن شيء» (ح٣٣٧) حدثنا موسى بن إسماعيل، حدثنا إبراهيم، أخبرنا ابن شهاب عن عبيد الله بن عبد الله أن ابن عباس رضي الله عنهما قال: كيف تسألون أهل الكتاب عن شيء وكتابكم الذي أنزل على رسول الله صلى الله عليه وسلم أحدث تقرءونه محضًا لم يُشب، وقد حدثكم أن أهل الكتاب بدلوا كتاب الله وغيروه وكتبوا بأيديهم الكتاب، وقالوا: هو من عند الله ليشتروا به بأيديهم الكتاب، وقالوا: هو من عند الله ليشتروا به ثمنًا قليلا، ألا ينهاكم ما جاءكم من العلم عن مسألتهم؟ لا والله ما رأينا منهم رجلًا يسألكم عن الذي أنزل عليكم.

ولقد بوب الإمام البخاري بابًا في صحيحه في كتاب الشهادات، باب: لا يسأل أهل الشرك عن الشهادات وغيرها (ح٢٦٨٥) حدثنا يحيى بن بكير حدثنا الليث عن يونس عن ابن شهاب عن عبيد الله بن عبد الله بن عبد الله بن عبد الله بن عباس رضي الله عنهما قال: يا معشر المسلمين كيف تسألون أهل الكتاب... الحديث. والحديث أخرجه الإمام البخاري أيضا في «كتاب التوحيد» (ح٢٧٣٧) قال: حدثنا أبو اليمان أخبرنا شعيب عن الزهري أخبرني عبيد الله أن عبد الله بن عباس قال: يا معشر المسلمين كيف تسألون أهل الكتاب عن شيء... الحديث.

قلت: هكذا أخرج الإمام البخاري بثلاثة أسانيد عن ابن عباس رضى الله عنهما تبين منهج الإمام البحر ابن

عباس بأسانيد ثابتة ثبوت الجبال الراسيات وفيه: أ- نداء الإمام ابن عباس رضي الله على المسلمين من بدء النداء إلى أن يأتي أمر الله كما في قوله: «يا معشر المسلمين».

ب- النهي في النداء عن سؤال أهل الكتاب عن شيء كما في قوله في السؤال: «كيف تسألون أهل الكتاب عن شيء؟ وهذا ظاهر من ترجمة الإمام البخاري للباب بقوله: لا يُسأل أهل الشرك».

ج- يبين الإمام ابن عباس رضي الله عنه سبب ندائه على المسلمين بالنهي عن «سؤال أهل الكتاب عن شيء» ذلك بأن الله سبحانه حفظ كتابه الذي أنزله على الرسول صلى الله عليه وسلم في قوله تعالى: « إِنَّا عَنَّيْ أَزِلْنَا ٱلذِّكِرُ وَإِنَّا أَشَرِكُ أَزَلْنَا ٱلذِّكُرُ وَإِنَّا أَشَا الذِّكُرُ وَالله عليه وسلم في قوله تعالى: « إِنَّا عَنَّيْ أَرَالُنَا ٱلذِّكُرُ وَلَى الله وسلم أحدث تقرعونه... لم نُشب، صلى الله عليه وسلم أحدث تقرعونه... لم نُشب،

قال الحافظ ابن حجر في «الفتح» (٣٤٥/٥): «أحدث» وفي الحديث (٢٦٨٥): «أحدث الأخبار بالله»: أي أقربها نزولاً إليكم من عند الله عز وجل، فالحديث بالنسبة إلى المنزل إليهم، وهو في نفسه قديم.

قلت: نكرت قول الحافظ ابن حجر في بيان قول الإمام البحر ابن عباس: «وكتابكم أنزل على رسول الله صلى الله عليه وسلم أحدث تقرعونه» حتى لا يتوهم جاهل من هذا اللفظ حدوث القرآن وينسب أوهامه لابن عباس رضى الله عنهما.

بل ابن عباس بفقهه بدعوة النبي صلى الله عليه وسلم له استنبط ذلك من قول الله تعالى: «مَايَأْنِهِم مِّن ذِكَرِ مِّن رَبِّهِم مُّكَدْثِ إِلَّا اسْتَمَوُّهُ وَمُرَّلِّكُمْبُونَ » [الأنبياء: ٣].

قال الإمام القرطبي في «تفسيره» (٢٤٣/٦): «ما يأتيهم من ذكر محدث: يريد في النزول وتلاوة جبريل على النبي صلى الله عليه وسلم ، فإنه كان ينزل سورة بعد سورة، وأية بعد أية، كما كان ينزله الله تعالى عليه في وقت بعد وقت، لا أن القرآن مخلوق». اهـ.

قلت: هذا لأن القرآن كلام الله، والكلام عند أهل السنة صفة من صفات الله.

د- نرجع بعد دفع هذه الأوهام إلى أسباب نداء الإمام ابن عباس على المسلمين بالنهي عن سؤال أهل الكتاب من اليهود والنصارى عن شيء، فيقول: «كيف تسالون أهل الكتاب عن شيء؟ وكتابكم الذي أنزل على رسول الله صلى الله عليه وسلم أحدث تقرءونه محضا لم يشب». قال الحافظ: قوله: «لم يشب» بضم أوله وفتح المعجمة بعدها موحدة أي لم يختلط. اهـ.

م- ومن أسباب نداء الإمام ابن عباس رضي الله عنهما على المسلمين بالنهي عن سؤال أهل الكتاب عن شيء؟
 عن شيء قوله: كيف تسألون أهل الكتاب عن شيء؟
 وكتابكم الذي أنزل على رسول الله صلى الله عليه

وسلم قد حدثكم أن أهل الكتاب بدلوا كتاب الله وغيروه، وكتبوا بأبديهم الكتاب وقالوا: هو من عند الله ليشتروا به ثمنًا قلعلاً!!

فابن عباس بفقهه بدعوة النبي صلى الله عليه وسلم له استنبط ذلك من قول الله تعالى: « فَرَيْلُ لِلْهِ عَلَيْهِ لِللهِ تَعَالَى: « فَرَيْلُ لِلْهَ يَعُولُونَ هَنذَا مِنْ عِندِ اللّهِ لِيَلْمُ مُّمَ يَعُولُونَ هَنذَا مِنْ عِندِ اللّهِ لِيَشْمَرُوا بِهِ شَمَناً فَلِيلًا فَقِيلًا لَهُم مِنْماً كُنْبَتْ أَيْدِيهِمْ لَيْمَا يَكُسُونَ » [البقرة: ٧٩].

ن- ومن أسباب نداء الإمام ابن عباس رضي الله عنهما على المسلمين بالنهي عن سؤال أهل الكتاب من اليهود والنصارى عن شيء قوله: ألا ينهاكم ما جاءكم من العلم عن مسألتهم؟

هـ- ثم يقول الإمام البحر ابن عباس رضي الله عنهما: وأخرجه البخاري في صحيحه (ح٧٥٢٣):
 «فلا والله ما رأينا رجلاً منهم يسالكم عن الذي أنزل عليكم». اه..

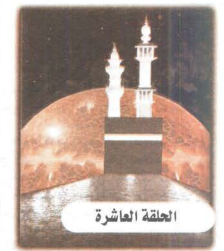
قلت: لقد انطلت هذه الفرية على بعض الذين يفسرون القرآن لضعف بضاعتهم في علوم السنة فينسبون كثيرًا من المجازفات التي تحويها الإسرائيليات إلى الإمام ابن عباس رضي الله عنهما، ولقد بينت في هذا البحث براءة ابن عباس رضي الله عنهما عن هذه الفرية، بل نهى -كما بينا أنفًا بأسانيد ثابتة المسلمين أن يسالوا أهل الكتاب من يهود ونصارى مبينًا الأسباب.

بهذا يتدين لكل من يتعرض في التفسير لقول منسوب لابن عباس وفيه مجازفات، ويعلم أن الإمام ابن عباس بريء منه، خاصة إذا كان النص يأخذ حكم الرفع، فلا بد عند التحقيق أن يبحث في الرواة من دون ابن عباس فقد يكون في السند إلى ابن عباس من المتروكين والكذابين والوضاعين الذين لا يقف أحدهم في الكذب على الصحابة وابن عباس فقط بل يكذبون على النبي صلى الله عليه وسلم . هذه القصة في حاجة إلى هذا البحث العلمي الدقية ؛ لأن الأزهر الشريف حفظه الله من هذه

هذه القصة في حاجة إلى هذا البحث العلمي الدقيق؛ لأن الأزهر الشريف -حفظه الله من هذه المنكرات والمجازفات- جعل هذه القصة المنكرة من مقررات الصف الثاني الثانوي على أنها حقيقة ثابتة، حيث تدرس عليهم في «التفسير» (الأزهر الشريف- قطاع المعاهد الأزهرية المقرر من تفسير النسفي- جزء تبارك على الصف الثاني الثانوي للإمام الجليل العلامة أبي البركات عبد الله بن أحمد بن محمود النسفي لعام ١٤٣٣-١٤٣٤هـ-

وهذا الصنيع لا يليق بمكانة الأزهر الشريف- قطاع المعاهد الأزهرية.

هذا ما وفقني الله إليه وهو وحده من وراء القصد.



### المذهب الوسطى لأبي الحسن الأشعرى في توحيد الصفات

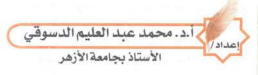
انتهاض ابن فورك في الإنكار على متأخرى الأشاعرة ورجوعه لما تراجع إليه الأشعري وسلف الأمة واجتماعه وعلماء زمانه على ما عُرف بـ (الاعتقاد القادري)

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن والاه.. وبعد:

فمع عَلَم آخَر مِن الباحثين عن الحق، وجهيدُ من الجهابدّة الصادعين به، نعيش معه رحلته، ونتعلم منه دروسًا في التفاني والإخلاص والتجرد.. إنه الإمام العلامة شبيخ المتكلمين الأدبب النحوي الأصولي الواعظ، صاحب التصانيف، أبو بكر محمد بن الحسن بن فورّك الأصبهاني الشافعي (ت ٤٠٦هـ)، درس المذهب الأشعري على أبي الحسن الباهلي تلميذ أبي الحسن الأشعري، وكان من كبار أئمة الأشعرية.

وقد اضطربت أقواله في بعض أصول الدين، وأمعن في تعطيل الصفات وتأويلها وإخراجها عن ظاهرها.. ولكن أل أمره في النهاية إلى ما عليه سلف الأمة، فكان أن «أثبت الصفات الخبرية؛ كالوجه واليدين، والفعلية كالمجيء والإتيان، موافقة لأبي الحسن الأشعري، فإن هذا فوقها). قوله وقول متقدمي أصحابه، فقال ابن فورك فيما صنف في أصول الدين [وقد نقله عنه ابن تيمية في دقائق التفسير ٥/ ٣٩ ومجموع الفتاوي ١٦/ ٩٠، ٩١]: (فإن سألت الحهمية فقالت: أبن هو؟، فحوابنا: أنه تعالى في السماء، كما أخبر في التنزيل عن نفسه بذلك، فقال عز من قائل: «عَأَسَيْ مَّن في اُلسَّمَاتِهِ أَن يَخْسِفَ بِكُمْ ٱلْأَرْضَ فَإِذَا هِي تَمُورُ ﴿ الَّ ۚ أَمَّ أَمِنتُمُ مَّن في السَّمَاتِ أَن يُرْسِلَ عَلَيْكُمْ حَاصِبًا فَسَعَاتُونَ كَيْفَ قَدِرٍ الْمُعادِي في كتاب الإبانة)

[الملك: ١٦، ١٧».. وإشارة المسلمين بأيديهم عند الدعاء في رفعها إليه.. وأنك لو سألت صغيرهم وكبيرهم، فقلت: أبن الله؟، لقالوا: إنه في السماء، ولم ينكروا لفظ السؤال بـ«أين» لأن النبي صلى الله عليه وسلم سأل الجارية التي عُرضت للعتق، فقال: «أين الله؟»، فقالت: «في السماء»، مشيرة كلاب وارتضاه»، إلى آخر ما جاء عن ابن فورك بها، فقال النبي صلى الله عليه وسلم: «اعتقها في أمر تراجعه عما كان عليه. فإنها مؤمنة» [رواه مسلم]، ولو كان ذلك قولا منكرًا لما حكم بإيمانها، ولأنكره عليها، ومعنى ذلك أنه فوق السماء؛ لأن (في) بمعنى فوق، قال الله تعالى: «فَسِيحُوا فِي ٱلأَرْضِ أَرْبَعُهُ أَشْهُرٍ وَأَعْلَمُوا أَنْكُرُ غَيْرُ مُعْجِرِي اللَّهِ وَأَنَّ اللَّهَ عَنْرِي الكَّفِيعَ " [التوبُّه: ٢]، أي:



قال: (وإن سألتُ - الجهمية - كيف هو؟، قلنا: (كيف) سؤال عن صفة وهو ذو الصفات العلا، هو العالم الذي له العلم، والقادر الذي له القدرة، والحي الذي له الحياة، الذي لم يزل منفردًا بهذه الصفات لا يشبه شبئا ولا يشبهه شىيء).

قلت - يعنى ابن تيمية -: (فهذا الكلام هو

ولفظ شبيخ الإسلام في (نقض تأسيس الجهمية ٢/ ٣٣٢): «المعروف عن أبي بكر بن فورك، هو ما عليه وأئمة أصحابه من إثبات أن الله فوق العرش، كما ذكر ذلك في غير ما موضع من كتبه، وحكاه عن الأشعري وابن

وكان له من قبل كتاب في: (تأويل مشكل الحديث) وهو ملىء بالتأويلات لأخبار ونصوص الصفات، فألف القاضي أبو يعلى (ت ٤٥٨) كتابه: (إبطال التأويلات لأخبار الصفات) ردًا على تأويلاته، وحصلت على إثر ذلك فتنة، عندها أمر الخليفة العباسي (القائم بالله ابن القادر بالله) أن يُشهر ما عرف ب (الاعتقاد القادري)، وأن يُقرأ على الأمة بعد أن أخذ توقيعات العلماء على الإقرار بما فيه، وأنه المعتقد الصحيح، وكان ابن فورك ضمن من أذعن له وأقر بما فيه، وقال عبارته التي ساقها له ابن الجوزي وغيره: «لا اعتقاد لنا إلا ما اشتمل عليه هذا الاعتقاد».

#### قصة (الأعتقاد القادري) الذي أقره ابن فورك واجتمع عليه علماء عصره؛

وقصة هذا الاعتقاد وملابساته، تتلخص في أن المسلمين كانوا على الجادة حتى ظهرت الفرق الكلامية وحصلت الفتن.. وبعد أن رجع أبو الحسن الأشعري (ت ٣٢٤) إلى طريقة أحمد وسلف الأمة، وألف كتابه (الإبانة) - وتحديدًا في أواخر القرن الرابع وأوائل الخامس - بدأ يظهر بعض رءوس أهل الكلام، فتصدى لهم أهل الحق لدحر فتنتهم، وكشف زيفها وإبطالها، حتى كُتبت للخليفة العباسي (القادر بالله) المتوفى ٤٢٢ عن عمر يناهز الـ٨٦ عامًا، تلك العقيدة المعروفة ب (الاعتقاد القادري) أو (العقيدة القادرية)، وأقرتها طائفة أهل السنة، وقرأت في بغداد، وأمر أن يُرسَل بها إلى أنحاء الدولة العباسية وأطراف الأمة الإسلامية يعد أن وقع عليها علماء ذلك الوقت كالقاضى أبى يعلى وأبى الحسن القرويني وغيرهما، وكانت هذه العقيدة قد كتبها (أبو أحمد الكرجي) المعروف بـ (القصاب) والمتوفى سنة ٣٦٠، ما يعنى أنه قد كتبها للقادر بالله قبل توليه الخلافة التي تمت له سنة ٣٨١، ثم أظهرها في خلافته، وأرسل بها إلى الآفاق لاعتناقها والعمل بها.

وقد جاء فيها: «كان ربنا وحده، لا شيء معه، ولا مكان يحويه، فخَلق كل شيء بقدرته، وخلق العرش لا لحاجته إليه، فاستوى عليه كيف شاء وأراد.. وهو القادر بقدرة، والعالم بعلم أزلي غير مستفاد، وهو السميع بسمع، والمبصر ببصر، لا يبلغ كنههما أحد من خلقه، متكلم بكلام لا بألة مخلوقة كالة المخلوقين، لا يُوصَف إلا بما وصف به نفسه أو وصفه به نبيه عليه السلام، وكل صفة وصف بها نفسه أو وصفه بها رسوله، فهي صفة حقيقة لا مجازية.. إلخ».

وممن عمل بهذا الأمر بهدف نشر العقيدة

الصحيحة ودعوة الناس إليها، أعظم ملوك الدولة الغزنوية وفاتح الهند العظيم (محمود بن سبكتكين)، فقد أمر بالسُّنة واتباعها، وأمر بتبكيت أهل البدع بأصنافهم على المنابر..

قال شيخ الإسلام [في تلبيس الجهمية ٢/ ٣٣١، ٣٣٢ وبنحوه في مجموع الفتاوى٤/ ١٥، ١٣٢]: «اعتمد محمود بن سبكتكين في مملكته نحو هذا – من فعل (القادر بالله) من نشر السنة وقمع البدعة – وزاد عليه بان أمر بتبكيت أهل البدع على المنابر، فبُكتت الجهمية والرافضة والحرورية والمعتزلة والقدرية» وغيرهم من مخالفي المقالات الإسلامية من أهل البدع، «حتى مجرت بسبب ذلك نزاع وفتنة.. وجرت لابن فورك محنة بأصبهان وجرت له مناظرة مع ابن الهيصم بحضرة السلطان محمود»ا.ه. بتصرف..

وقال الذهبي في سير أعلام النبلاء (١٥/ ١٣٥): «وامتثل ابن سبكتكين أمر (القادر) فبث السنة بممالكه، وتهدّد بقتل الرافضة والإسماعيلية والقرامطة والمشبهة والجهمية والمعتزلة، ولعنوا على المنابر».

ثم لما كان في خلافة (القائم بالله ابن القادر)، ظهر كتاب (إبطال التاويلات لأخبار الصفات) ردًا على تأويلات ابن فورك وحصلت فتنة، عندها أمر الخليفة (القائم بأمر الله) أن تُعاد قراءة (الاعتقاد القادري)، وأن يُؤخذ توقيعات العلماء على الإقرار بما فيه، وأنه المعتقد الصحيح، وكان ذلك في سنة 28٣٣هـ.

#### أَنْمَةَ الْعَلَمُ بِتُواهْرُونَ عَلَى ذَكَرَ تَرَاجِعَ ابِنَ هُورِكَ إِلَى ما كان عليه الأشعري وسلف الأمة:

وفي ذكر (الإعتقاد القادري) والعمل على نشره حسمًا لمادة الخلاف في عهد القادر والقائم، وبشان رجوع ابن فورك إليه وإلى ما كان عليه سلف الأمة:

#### ١- شهادة البيهقي لابن فورك

وينقل البيهقي (ت ٤٥٨) في (الأسماء والصفات ص ٥٧٥) عن ابن فورك قوله: «(استوى) بمعنى: علا، وقوله في «أأمنتم من في السماء..» (الملك: ١٦، ١٧): أي: (مَن فوقَ السماء)».. وفيه إقرار صريح بإثبات ابن فورك علوَّه تعالى واستواءه على عرشه على النحو الذي يليق بجلاله، وبترك تأويلاته التي حشا بها كتابه (مشكل الحديث)، والتي لا تختلف بحال عن تأويلات المعتزلة والجهمية.

#### ٢ - شهادة ابن أبي يعلي لابن فورك

ويقول ابن أبي يعلى (ت ٢٦٠) في طبقات الحنابلة ٢١٠/٢، ٢١١: «وما ذكرناه من الإيمان بأخبار الصفات من غير تعطيل ولا تشبيه ولا تأويل، هو قول السلف بدءًا وعودًا، وهو الذي ذكره أمير المؤمنين القادر في (الرسالة القادرية)، قال فيها: (وما وصف الله به نفسه أو وصفه به رسوله صلى الله عليه وسلم: فهو صفات الله على الحقيقة لا على المجاز)، وعلى هذا الاعتقاد جمع أمير المؤمنين (القائم بأمر الله) من حضره مع الوالد من علماء الوقت..

وعقب ابن أبي يعلى بقوله: "وقد قال الوالد السعيد في أخبار الصفات: المذهب في ذكك: قبول هذه الأحاديث على ما جاءت به، من غير عدول عنه إلى تأويل يخالف ظاهرها، مع الاعتقاد بأن الله سبحانه بخلاف كل شيء سواه، وكل ما يقع في الخواطر من حد أو تشبيه أو تكييف فالله تعالى عن خلاف ذلك، والله سبحانه لا يُوصف بصفات المخلوقين والله على حدثهم، وأنه لم يزل ولا يزال، وأنه الذي لا يُتصور في الأوهام، وصفاته لا تشبه صفات المخلوقين «ليس كمثله شيء وهو السميع البصير» (الشورى/ ١١).

وأما كتابه في (إبطال التأويلات) فمبني على هذه المقدمات، وأن إطلاق ما ورد به السمع من الصفات، لا يقتضي تشبيه الباري سبحانه بالمخلوقات»، وكلامًا قريبًا من هذا ذكره في ٢/ ١٩٧٧من طبقاته.. وجملته - بالطبع - ما ارتضاه ابن فورك، وأقر به، ورجع إليه، على ما سبق بيانه.

#### ٣- شهادة ابن الجوزي لابن فورك

وذكر ابن الجوزي ت 94° في المنتظم 10/ 7۷۹ مما جرى في أحداث 2۳۳ من قراءة المعتقد القادري بمشهد من الزهاد والعلماء الذين أُخذت خطوطهم وتوقيعاتهم عليه، ذكر – رحمه الله – بنفس المصدر 11/ 100، 10، أحداث 13 ما نصه: «قَرأتُ بخط أبي علي بن البناء قال: اجتمع الأصحاب وجماعة الفقهاء وأعيان أصحاب الحديث.. بالديوان العزيز، وسالوا إخراج (الاعتقاد القادري) وقراءته، فأجيبوا وقُرئ هناك بمحضر من الجمع.. وكان أبو مسلم الليثي البخاري المحدث، معه كتاب

(التوحيد) لابن خزيمة فقرأه على الجماعة.. ونهض ابن فورك قائمًا فلعن المبتدعة، وقال: (لا اعتقاد لنا إلا ما اشتمل عليه هذا الاعتقاد)، فشكرته الجماعة على ذلك، وكان الشريف أبو جعفر والزاهد أبو طاهر الصحراوي – وقد سألا أن يُسلَّم إليهم الاعتقاد – فقال لهما الوزير ابن جهير: (ليس هاهنا نسخة غير هذه، ونحن نكتب لكم نسخة لتُقرأ في المجالس)، قال: (هكذا فعلنا في أيام القادر، قرئ في المساجد والجوامع، وهكذا تفعلون، فليس اعتقاد غير هذا)، وانصرفوا شاكرين»ا.ه.

#### ٤- شهادة شيخ الإسلام لابن فورك

ذكر شيخ الإسلام في نقض أساس التأسيس مس 12 وما بعدها، أن ابن فورك نقل عن أبي الحسن الأشعري (جملة ما عليه أصحاب الحديث وأهل السنة)، ثم قال: «قال شيخنا أبو الحسن عند انتهاء حكايته ذلك عنهم: (وهذه جملة ما يؤمنون به ويستعملونه)»، قال: «فحقق قواعد ذلك من ألفاظه: أنه معتقد لهذه الأصول التي هي أصول أهل الحديث، وأساس توحيدهم ومهاد دينهم، وأنه إنما سلك بما صنف إظهار حجَج الله في دينه، وأبان خطأ المبتدعين وإبطال أباطيلهم ليُعرف قوة الحق والسنة، وضعف أباطل والبدعة».. إلخ ما نقله ابن فورك عن (مقالات الإسلاميين) معربًا فيه عن شديد تأثره بالأشعري.

وكان شيخ الإسلام قد أشار في كتابه درء التعارض ٣/ ٢٢٩ إلى طرف من تلك المشاحنات التي كانت تدور بحضرة السلطان محمود بن سيكتكين فيقول: إنه قد «تناظر عنده ابن الهيصم وابن فورك في مسألة العلو، فرأى قوة كلام ابن الهيصم فرجّح ذلك.. ويقال: إنه قال لابن فورك: (لو أردت أن تصف المعدوم، كيف كنت تصفه بأكثر من هذا؟!)، أو قال: (فرِّق لي بين هذا الرب الذي تصفه وبين المعدوم!)، وأن ابن فورك كتب إلى أبي إسحق الإسفرانيني بطلب الجواب عن ذلك، فلم يكن الجواب إلا أنه لو كان فوق العرش للزم أن يكون جسمًا »، وغاب عن الأخير أنه تعالى منزه عن هذا.. لكن من الواضح أن ذلك كان قبل تراجع ابن فورك على إثر سماعه (الاعتقاد القادري)، وإقراره بما ذكره القاضي أبو يعلى في رد تأويلاته، وكذا بما ذكره ابن تيمية عنه بنقله كلام الأشعري على ما مريدًا.

#### ٥- شهادة الذهبي لابن فورك

ويحكي الذهبي ت ٧٤٨ في العلو ١٧٣ ما سبق أن ذكرناه للبيهقي من قول ابن فورك: «(استوى) بمعنى: علا، وقوله في «أأمنتم من في السماء..» (الملك: ١٦، ١٧): أي (من فوق السماء)».. ويحكى بنفس المصدر ص ١٧٥بعضا مما ذكره الكرجي في العقيدة التي ألفها وكتبها للخليفة القادر بالله وصدَق بها ابن فورك.. ويكشف في كتابيه (تذكرة الحفاظ) ٣/ ٣٣٩ و(سير أعلام النبلاء) ٢١/ عن زيادة كان القصاب قد أضافها في كتاب (السنة) قال فيها: «كل صفة وصف الله بها نفسه أو وصفه بها رسوله صلى الله عليه وسلم فهي صفة حقيقة لا صفة مجاز»..

وما ذكره الذهبي سالفاً هو رد علي ما أشار اليه من قبل في السير من مناظرة جرت بين ابن سبكتكين وابن فورك في قول الأخير: «لا يجوز أن تصف الله بالفوقية؛ لأنه يلزمك أن تصفه بالتحتية، لأنه من جاز أن يكون له فوق جاز أن يكون له قول جاز أن يكون له تحت»، ومن رد السلطان عليه بقوله: «ما أنا وصفته حتى يلزمني، بل هو وصف نفسه»... فما كان ممن روى الذهبي عنه هذه القصة، إلا أن قال معلقًا: «فبُهت ابن فورك».

#### ٦- شهادة السبكي

كما يحكي السبكي ت ٧٧١ في طبقاته ٤/ ١٩٣٤ أثر عن ابن فورك من قوله: «كل موضع ترى فيه اجتهادًا ولم يكن عليه نور، فاعلم أنه بدعة خفية»، وهذا – على حد قول السبكي – «كلام بالغ في الحسن دال على أن الأستاذ كثير الذوق، وأصله قول النبي صلى الله عليه وسلم: (البر ما اطمأنت إليه النفس)».. وفيه إشارة من طرف خفي، إلى حصول ذلك برجوعه للحق، وتركه التكلف في تاويل آي وأحاديث الصفات؛ لكون ذلك لا محالة مما تطمئن إليه النفس.

#### ٧- شهادة العافظ ابن كثير

لم يكتف الحافظ ابن كثير ت ٧٧٤ في البداية والنهاية ٢١/ ٦ بنقل عبارة اللالكائي البداية والنهاية ٢١/ ٦ بنقل عبارة اللالكائي السالف ذكرها في استتابة الخليفة القادر بالله أصحاب المقالات المخالفة.. حتى طفق يشير بنفس المصدر ٢١/ ٢٠ أحداث ٢٠٠ - إلى ما جرى من نصرة ابن سبكتكين للسنة، والتأكيد على الأخذ بما في (الاعتقاد القادري)، وما كان من أمر تراجع ابن فورك.. وحتى جعل يقول في

1// 14 أحداث سنة ٣٣٠هـ ما نصه: «وفيها قُرئ (الاعتقاد القادري) الذي جمعه الخليفة القادر في الديوان، وأخذت خطوط العلماء والزهاد عليه بأنه اعتقاد المسلمين، ومن خالفه فسق وكفر.. وقد سرده الشيخ أبو الفرج ابن الجوزي بتمامه في منتظمه [١٥/ ٢٧٩؛ التعارض ٦/ ٢٥٤ ونقض أساس التقديس ص التعارض ٦/ ٢٥٤ ونقض أساس التقديس ص

#### موقف العلماء من كتاب مشكل الحديث

ومن كلام أئمه السلف السابق ذكره وكذا من كلام ابن تيمية ت ٧٢٨ في ذلك . من غير ما سىق ان ذكرته له . قوله في درء تعارض العقل والنقل ٥/ ٢٣٦ في معرض حديثه عن تأويلات أهل الكلام: هؤلاء يقرنون بالإحاديث الصحيحة احاديث كثيرة موضوعة ، ويقولون بتأول الحميع ، كما فعل بشر المريسي وابو ىكر ابن فورك في كتاب « مشكل الحديث» وقولة في دحض ذلك بالصفحة التالية بنفس المصدر . وينحوه في مجموع الفتاوي ٦/٤٥ . صنف القاضى ابو يعلى كتابه في «ابطال التأويل» ردا لكتاب ابن فورك وهو وان كان اسند الاحاديث التي ذكرها وذكر من وراءها ، ففيها عده احاديث موضوعه .. الامر الذي يتوجب حيال كتاب كهذا له من الاهمية ما له ، ان يعكف اهل التحقيق على تهذيبه وكشف ما في احاديثة من وضع او ضعف ، ليتميز صحيحه من سقيمه وغثه من ثمينه، ويفاد منه على النحو المطلوب .

ومن محصلة ما سبق من تبرئة ابن فورك من المبتدعة، ومما كان يقول به، ومن ماثره التي سقنا بعضًا منها، ومن تضافر الأئمة الأعلام: اللالكائي والبيهقي والهروي وابن والقاضي ابن أبي يعلى وابن الجوزي وابن تيمية والذهبي وابن كثير، يتأكد لنا - بما لا يدع مجالاً لشك - أوبة ابن فورك إلى ما كان عليه الأشعري وسلف الأمة، وأن القول بخلاف ذلك يعد طعنًا في شهادة من ذكرنا من الأئمة، وإنكارًا وتشويهًا لتاريخ الرجل ومعتقده.. وإلى الملتقى بمشيئة الله تعالى لنستكمل مسيرة الآيبين إلى الحق غير الخاشين في الله لومة اللائمين.

والحمد لله رب العالمين.



قصة ذي القرنين

دروس وعبر

الحلقة الرابعة



عبد الرزاق السيد عيد

الحمد لله مالك الملك، يؤتى الملك من بشاء، وينزع الملك ممن بشاء، ويعز من بشاء، وبدل من بشاء، بيده الخير وهو على كل شبيء قدير، والصلاة والسلام على سيدنا محمد البشيير النذين وعلى آله واصحابه الطبيين الطاهرين.

أخي الكريم: على مدار ثلاثة لقاءات سيقت تحدّثنا عن ذي القرئين بما أفاء الله علينا به، وأشيرنا إلى معض القوائد والدروس المستقادة في ثناما عَرْضنا للمشاهد المختلفة من القصبة، و الآن نُفرد هذا المقال للاشارة إلى محموعة من الغوائد تحسيها مهمة، خصوصًا ونحن نعبش هذا الواقع المؤلم الذي اختلطت فيه الأمور، وصرنا في مسيس الحاجة إلى شُعاع من نور الكتاب والسنة نهتدي به، فهما طوق النجاة، بل لا نجاة إلا بالإهتداء بهديهما.

والآن نبدأ فيما شرعنا فيه ولنحدد ما قصدنا في الوقفات التالية، وبالله التوفيق:

الوقفة الأولى: من خلال قوله تعالى: ﴿إِنَّا مُكِّنَّا لَهُ فِي الأرض وعاليت من كل شيء سبا» [الكهف: ٨٤]. ١ - ، الملك لله ومن الله ، :

عندما نتدبر أيات الله في كتابه الكريم، نجد هذا واضحًا، فالله سيحانه مالك الملك يؤتى ملكه من بشاء وينزعه ممن بشاء، قال تعالى: ﴿ إِنَّ جَاعِلَ فِي الأَرْضِ خَلِيفَةً» [البقرة: ٣٠]، وقال تعالى: «عَسَىٰ رَبُكُمْ أَن يُهْلِكَ عَدُوَّكُمْ وَيَسْتَخْلِفَكُمْ فِي ٱلْأَرْضِ فَيَنظُرُ كَيْفَ تَعْمَلُونَ » [الأعراف: ١٢٩]. وقال تعالى: «وَلَقَدُ مُكَنَّهُمْ فِيمًا إِنْ تُكُنَّكُمْ فِيهِ» [الأحقاف: ٢٦]، وقال تعالى: «وَأَلَّهُ يُؤْتِي مُلْكَهُ مَن يَشَاهُ » [النقرة: ٢٤٧]. وقال عن النمرود: «أَنْ وَالَّهُ أَلَّهُ ٱلْمُلَّكَ» [البقرة: ٢٥٨]، وقوله تعالى: «فَقَدْ ءَاتَيْنَا عَالَ إِبْرَهِيمَ ٱلْكِئْبَ وَٱلْحِكَمَةُ وَءَاتَيْنَهُم مُلْكًا

عَظِيمًا » [النساء: ٥٤]، وهذا كثير في كتاب الله. وقوله سيحانه وتعالى هنا في الآية التي معنا: «إِنَّا مَكَّنَا لَهُ فِي الْأَرْضِ» [الكهف: ٨٤]، فهذه كلها تفيد أن الملك لله يؤتيه من بشاء، وأن التمكين من الله، وترادف الأمات على هذا المعنى الواحد في مسألة الملك والتمكين والاستخلاف في الأرض، ونسبة ذلك كله لله وحده يضع أمامنا أو يضعنا أمام قاعدة مهمة وهي ما ذكرناه سالفا «الملك لله ومن الله» و التي قد يغفل عنها كثير ممن ينشدون الاصلاح، وريما كلفوا أنفسهم وغيرهم سيلا لم تُكلفوا بها؛ بينما أرشدنا ربنا عز وجل إلى الطريق الأمثِل للتغيير، اعتقادًا، فقال سبحانه: « فَقُرُّواً إِلَى اللهِ إِنِي لَكُمْ مِنْهُ نُذِيرٌ مُبِينٌ » [الذاريات: ٥٠]، وسلوكًا: «وَلَا تَعْمَلُوا مَعَ اللَّهِ إِلْنَهَا ءَاخُرُ إِنِّي لَكُمْ مِنْهُ نَذِيْرُ تُبِينًا ﴾ [الذاريات: ٥١]. فتعييد الناس لله هي غاية

جميع الرسل « إِذْ جَأَةَ تُهُمُّ الرُّسُلُ مِنْ بَيْنِ أَيْدِيهِمْ وَمِنْ خَلِفِهِمْ أَلَّا تَعْبُدُواْ إِلَّا اللَّهَ» [فصلت: ١٤].

ويجب أن تكون كذلك هي غاية أتباع الرسل فالاهتمام بتزكية النفوس وإصلاحها أول مراتب الإصلاح على أساس من العقيدة الصحيحة، وكذلك طريق التغيير وإن شئت قل: سنة الله في التغيير وبذا أخبرنا اللطيف الخبير: «إِنَّ اللهُ لاَيُعَرِّ مَا بِقَوْمٍ حَقَى يَعْمِرُوا مَا إِنَّشِيمٍ الرعد: 11].

فالذي يمكِّن هو الله، والذي ينزع التمكين هو الله، والذي يعطي الأسباب هو الله، والذي يمنع الأسباب هو الله، والذي يمنع الأسباب هو الله، وما عند الله لا يُنال إلا بطاعته، وطاعته لا تكون إلا بالمنهج الذي أرسل به الرسل وأنزل به الكتب، وجاء به النبي الخاتم محمد صلى الله عليه وسلم، وسار عليه سلف الأمة من الصحابة والتابعين ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين.

الوقفة الثانية من خلال قوله تعالى: «فاتبع سببًا» تعاطى الأسباب لا ينافي التوكل. قال ابن القيم وحمه الله -: «وليكن معلومًا أن تعاطى الأسباب لا ينافي التوكل، بل إن التوكل نفسه من أعظم الأسباب التي يحصل بها المطلوب ويندفع بها المكروه، فمن أنكر الأسباب لم يستقم منه التوكل، ثم إن حقيقة التوكل الثقة بالله والطمأنينة به والسكون إليه، وهذا لا يتنافى مع الأخذ بالأسباب كما جاء في الحديث الذي رواه الترمذي: «اعقلها وتوكل» [سنن الترمذي ٢٥١٧ وحسنه الالباني]، بهذا أجاب النبي صلى الله عليه وسلم الرجل الذي سال عن بعيره أو ناقته أو يعقلها؟ أم يطلقها ويتوكل؟.

وقال الإمام ابن تيمية - رحمه الله - تعليقًا على حديث أبي هريرة في صحيح مسلم: «المؤمن القوي خير وأحب إلى الله..» الحديث. قال: هذا الحديث فيه قول النبي صلى الله عليه وسلم: «احرص على ما ينفعك واستعن بالله ولا تعجز» [صحيح مسلم ٢٦٦٤].

أمر بالتسبب المأمور به وهو الحرص على المنافع وأمر مع ذلك بالتوكل وهو الاستعانة بالله، فمن اكتفى باحدهما فقد عصى أحد الأمرين. [الفتاوى ج١].

الوقفة الثالثة: من واجبات الحاكم المسلم دفع الفوضى وتأمين السبل ومنع الشر.

قال ابن المبارك- رحمه الله-:

إن الجماعة حبل الله المتين فاعتصموا

بعروته الوثقى لمن دانا

كم يدفع الله بالسلطان مظلمة

في ديننا رحمة منه ودنيانا

لولا الخليفة لم تامن لنا سبل

وكان أضعفنا نهبًا لاقوانا

وبقول الإمام ابن تيمية في السياسة الشرعية: «يجب أن يُعرف أن ولاية أمر الناس من أعظم واجبات الدين بل لا قيام للدين إلا بها»، ثم أخذ يعلل ذلك فقال: «لأن الله أوجب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، ولا يتم ذلك إلا

بقوة وإمارة ، وكذلك سائر ما أوجبه الله من الجهاد والعدل وإقامة الحج والجمع والأعياد، ونصر المظلوم، وإقامة الحدود لا تتم إلا بالقوة والإمارة»اهـ.

وهذا نتعلمه من قضية ذي القرنين حين قام ببناء السد ليدفع شر ياجوج ومأجوج عن غيرهم.

الوقفة الرابعة: الخروج لقمع الفساد وإعلاء كلمة الله في الأرض: قال الدكتور عبد الكريم زيدان في كتابه المستفاد: «ويستفاد أيضًا من خروج ذي القرنين من بلده وتنقله في الأرض لنشر العدل والحق وقمع الكفر وأهله، أن على الدعاة المسلمين أن يخرجوا إلى كل مكان يمكنهم الوصول إليه كما كان يفعل النبي صلى الله عليه وسلم حتى إنه انتقل إلى الطائف يبلغ أهلها دعوة الإسلام». اه. مختصرًا.

الوقفة الخامسة : مع قوله تعالى : « قَالَ أَمَّا مَن طَلَمَ مُسُوفَ نُعْدَبُهُ ثُوْرُدُ إِلَى آمِنَ وَعَمِلُ مُسُوفَ نُعْدَبُهُ ثُورُ أَنْ اللهِ وَأَمَّا مِنْ مَانَ وَعَمِلُ صَلِحًا فَلَهُمُ حَزَاتًا لَخُدُونُ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ مِنْ أَمْرًا يُسُرَّه [الكهف: ٨٨، ٨٨].

ونستخلص مثها ما يلي :

1- استمرارًا لسياسة الحاكم المسلم الرشيدة؛ يحاسب ذو القرنين الظالم على ظلمه، وهذه إحدى صور العدل ، فمن أهم مهام الحاكم المسلم تحقيق العدل، وإحقاق الحق، ورحم الله أبا بكر رضي الله عنه الذي أعلنها صريحة في خطبته المشهورة بعد أن تمت له البيعة العامة بعد البيعة الخاصة، وفيها قوله: «... القوي فيكم ضعيف عندي حتى أخذ الحق منه، والضعيف فيكم قوي عندي حتى أخذ الحق له..... [الثقات لابن حبان ١٥٧/٣]

 ٢- ومن سياسة ذي القرنين الرشيدة عدم التسوية بين المسىء والمحسن في المنزلة والجزاء، وهذا ما أمرت به الشريعة الإسلامية، وأخبرنا به المولى عز وجل في كتابه الكريم باعتباره من سنن الله التي لا تتبدل ، قال الله تعالى: « أَمْ نَجْعَلُ ٱلَّذِينَ وَامَنُوا وَعَيَمِلُوا الصَّلِحَتِ كَالْمُفْسِدِينَ فِي ٱلأَرْضِ أَمْ تَجْعَلُ ٱلْمُتَّقِينَ كَالْفُجَّارِ » [ص: ٢٨]، وقال تعالى: « أَفَتَعَلُ ٱلْمُتَالِينَ كَالْجُرِمِينَ» [القلم: ٣٥]، قال د. عبد الكريم زيدان في كتابه «المستفاد»: وأثر هذه السياسة الرشيدة في الحكم أن الصالحين المحسنين يجدون التكريم والكرامة من الحكام، ومن مظاهر تكريمهم إنزالهم المنزلة التي يستحقونها، فمن هذه المنزلة تقربهم إليهم والاستماع إلى نصحهم ومشورتهم، أما الظالمون المعتدون فلا بلقون من الجزاء إلا ما يستحقون ، وبالتالي إبعادهم عن منازل المسئولية، وعدم تقريبهم من ذوي السلطان، وبهذه السياسة تستقيم الأمور وتنصلح الأحوال، ويروج سوق العمل والإحسان، ويكسد سوق الظلم والطغيان». اهـ. مختصرًا.

هذه بعض الفوائد التي اختصرتها خشية الإطالة، وأسال الله أن ينفعنا وإياكم، وإلى لقاء مع قصة أخرى.

والحمد لله رب العالمين.

٦٢ التوكيي العدد ١٥٠٠لسنة الثانية والأربعون

# الشيدة

## أولئك الذين كذبوا على ربهم

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله وآله وصحبه والتابعين، وبعدُ:

فإن من صميم نصرة النبي صلى الله عليه وسلم وحبه وموالاته، حراسةً دينه والذبّ عن عرضه وعرض زوجاته وأصحابه الكرام، وأن يقف المسلم بالسيف صلتًا مسلولاً في وجه أعدائه الذين حرَّفوا دينه، وبدَّلوا شريعته، وأذوا أصحابه، وطعنوا في زوجاته، وحرَفوا كتاب الله، ووالوا الكفار الغزاة على بلاد المسلمين، وعاثوا في الأرض فسادًا، وأحدثوا في الإسلام حدثًا، ألا وهم «الشيعة»، أولئك الذين كذبوا على ربهم، ألا لعنة الله على الظالمين.

فليس للنبي صلى الله عليه وسلم ودينه وأصحابه عدوً ألد من الشيعة الأقزام اللئام، كفى الله المسلمين شرهم، فتاريخهم أسود، فما دخلوا قرية إلا أفسدوها وجعلوا أعزة أهلها أذلة، وكذلك يفعلون.

وما خبرهم في البحرين والكويت والعراق وسوريا والسعودية وباكستان وغيرهم عن العقلاء ببعيد، ولا يجهل هذا إلا العُميان، ونعوذ بالله من عمى البصيرة.

إذن لا بد من إلقاء الضوء على هذه البنية الشيطانية الخبيثة كي يحذرهم المسلمون، فإن كثيرًا من الناس لا يعرفون شيئًا عن هؤلاء ويغرهم ما يسمعون منهم من معسول الكلام والتمسح في آل البيت (وهم منهم براء)، أو أنهم يقولون: لا إله إلا الله محمد رسول الله!!



فوالله لا أدري أيُّ إله يعبدون، وأي رسول يتبعون؟!

وكان الشافعي رحمه الله يقول: عرفت الشر لا للشر ولكن لتوقيه

#### ومن لا يعرف الخير من الشر يقع فيه نشأة الشيعة،

لما توفي الرسول صلى الله عليه وسلم بايع الصحابة أبا بكر الصديق بالخلافة إجماعًا، لم يخالف أحد أبدًا حتى عليّ رضي الله عنه، وانعقد الإجماع على ذلك في خلافة عمر وعثمان رضي الله عنهما، فلما وقعت الفتنة وقتل عثمان أطلق على من كان يؤيد عليًا ويقاتل معه اسم الشيعة، أي الأتباع المؤيدون للشخص، ثم تحولت بعد ذلك إلى ملة وعقائد شتى لا يعرفها المسلمون. [الأديان والفرق د. سفر الحوالي]. ولما خرج زيد بن على بن الحسين على الخلافة الأموية، وطلب منهم الخروج معه، طلبوا منه البراءة من أبي بكر وعمر، فقال: كيف أتبرأ منهما وهما وزيرا جدى صلى الله عليه وسلم؟

فتركوه، فقال: رفضتموني؟! فسموا الرافضة منذ ذلك الحين. [منهاج السنة لابن تيمية ص٧٠٠].

وقيل رافضة؛ لرفضهم الدين بالكلية، كما قال الأشعرى في مقالات الإسلاميين.

وظهر تحت ستار التشيع كل من يريد الكيد للإسلام، كالباطنية والنصيرية والقرامطة والإسماعيلية والدروز.

وكانت الشيعة في أول ظهورها في عهد عليًّ رضى الله عنه ثلاثة أصناف:

١- المفضّلة: الذين يفضلون عليًا على الشيخين، وكان علي رضي الله عنه ينكر عليهم، ويعلن أن أفضل الأمة بعد نبيها أبو بكر ثم عمر، وقال: لا أوتي برجل فضّلني على أبي بكر وعمر إلا جلدته حدً المفترى، ثمانين جلدة. [رواه الشيخان].

٢- السبابة: وهم الذين يبالغون في سبّ أبي
 بكر وعمر، وكان حُكم عليّ فيهم القتل، ولكنهم
 هربوا.

الغلاة الزنادقة: وهم الذين يؤلهون عليًا، ويعتقدون أنه إله، أو حلً فيه جزء من الإله، كما يعتقد النصارى في عيسى عليه السلام، وقد حرَّقهم عليً بالنار وحفر لهم الأخاديد. [منهاج السنة ص٣٠٧، ط جامعة الإمام محمد بن سعود، ط الأولى].

#### تا سسها :

مؤسسها هو: عبد الله بن سبأ اليهودي اليمني الماكر، أظهر الإسلام وأبطن الكفر ليهدم الإسلام ويفسده.

فكان هو رأس الفتنة التي ثارت على عثمان وأودت بحياته، كما أثار الحرب يوم الجمل بين الصحابة بعد الاتفاق على الصلح.

يقول الطبري في «تاريخ الملوك والأمم»: أجمع المؤرخون قاطبة، شبيعة كانوا أم أهل السنة، أن الذي أضرم نار الفتنة والفساد، ومشى بين المدن والقرى بالتحريض، كان هذا اللعين شرذمة اليهودية. [37/- طبعة مصر].

وادعى أن عليًا في السحاب وأنه لم يُقتل، بل رُفع، وسوف ينزل ويُهلك الأرض بحذافيرها وينتقم من أعدائه الذين حاربوه. [تاريخ ابن

عساكر ٢٣/٧٢].

وبذلك أظهر ابن سبأ الغلو في علي بن أبي طالب، وأظهر سبً الشيخين، وزعم أن عليًا يُضمر لهما العداوة، ولما بلغ ذلك عليًا قال: ما لي ولهذا الخبيث الأسود؟! معاذ الله أن أضمر لهما إلا الحسن والجميل، ثم نفاه إلى المدائن. [السنة والشيعة، لإحسان إلهي ظهير ص٨، والصواعق المحرقة للهيتمي ١٨٤/١].

كما ادعى أن القرآن جزء من تسعة أجزاء، لم يجمعه إلا علي، وأن النبي صلى الله عليه وسلم اختص عليًا بالعلم الباطن، ونفى عليًّ ذلك. كما في صحيح البخاري: قيل لعلي: هل خصكم رسول الله صلى الله عليه وسلم بشيء؟ قال: لا والذي خلق الحبة وبرأ النسمة، إلا فهمًا في كتاب الله يؤتيه عبدًا من عباده.

#### التشيع في بلاد فارس:

الفرس أمة كبيرة، فتح المسلمون بلادهم في عهد الفاروق عمر رضي الله عنه لما ولي سعدًا جيوش المسلمين يوم القادسية، ودخل طوائف منهم في دين الله أفواجًا، وكان منهم علماء ودعاة وقادة لهم في الجهاد والعلم قدم راسخ وفضل عظيم، ولكنها مع ذلك كانت بيئة خصبة لكثير من العقائد المنحرفة القديمة، كذلك فهي بلاد أعجمية حديثة العهد بالإسلام، وإن حمل بعض أبنائها – خاصة أصحاب المال والسلطان – حقدًا شديدًا على الإسلام؛ لأن الإسلام أسقط دولتهم وهدم خضارتهم، ولما كان مستحيلاً مراجعة الإسلام بالقوة، لجأوا إلى التأمر السري لهدم الإسلام من الداخل.

فكان لنفي عبد الله بن سبأ إلى هناك أثره في نشر الضلالات، لاسيما وطبيعة أهلها تقديس الأسر الحاكمة، والغلو فيهم إلى حدّ التأليه، فالتشيع زراعة خبيثة في أرض خبيثة.

#### اهم عقائدهم:

افترقت الشيعة طوائف وفرقا كثيرة، أكبرها الإمامية الاثنا عشرية، وإليها ينصرف الاسم عند الإطلاق إذا قيل: الشيعة أو الروافض، وأهم عقائدها:

وأن النبي صلى الله عليه وسلم نصُّ على تعيين عليًا إمامًا بعده، وقد نزلت عليه الآيات بذلك، ولكن الصحابة اتفقوا على كتم ذلك، واغتصب الخلافة أبو بكر وعمر وعثمان، وبذلك كفروا الصحابة إلا عددًا قليلاً منهم. [عقائد الشبيعة، لمحمد رضا المظفر، ص٩٣-٩٩، ومرأة العقول، لمحمد باقر المجلسي (٢١٣/٢٦)، والكليني في الروضة من الكافي رواية رقم (٣٤١)].

٢- أن الأئمة عندهم معصومون من الخطأ والنسيان، وهم خير من الأنبياء، ويتلقون الوحى من الله بلا واسطة، وأنهم يعلمون الغيب ويقولون للشيء كن فيكون، ويعلمون متى يموتون، ولا يموتون إلا باختيارهم، ويجوز دعاؤهم والتسمية بالعبودية لهم، كعبد الحسين، وعبد الأمير، وعبد الرضا، وعيد الكاظم. [«الشبيعة في عقائدهم وأحكامهم»، السيد أمير الكاظمي القزويني ص٧٣، الطبعة الثانية، إيران، و«الكليني في أصول الكافي»، كتاب الحجة، طبعة إيران (٢٥٨/١)، ياب: إن الأئمة إذا شاؤوا أن يعلموا علموا، وباب: إن الأئمة يعلمون متى بموتون].

٣- يؤمنون بأن القرآن محرّف وفيه نقصان، والمصحف الكامل هو مصحف فاطمة، الذي ورثه الإمام الثاني عشير ودخل به السرداب، وهو ثلاثة أضعاف هذا القرآن، وليس فيه من قرآن المسلمين حرف واحد. [«فصل الخطاب في تحريف كتاب رب الأرباب» لحسين بن محمد النوري الطيرسي ص٣٢، و«أصول الكافي» للكليني، باب: إنه لم يجمع القرآن كله إلا الأئمة].

٤- ينكرون صفات الله تعالى، وينكرون القدر. [التوحيد لابن بابويه ص٥٧].

ه- لا معترفون مكتب السنة مطلقا.

٦- يكفرون الصحابة رضى الله عنهم، ويطعنون صراحة في عرض أم المؤمنين عائشة. [كتاب الأربعين للقمى، خاتمة في أحوال الأئمة الأربعة لأهل السنة وبعض فتاويهم الركبكة وعقائدهم السخيفة].

١- أن الإمامة (الخلافة) ركن من أركان الدين، ٧- المتعة بالنساء في الحرام أصل من أصول الدين عندهم، وهي من أفضل الدين وأعظم القربات، وتطفئ غضب الـرب!! [كتاب من لا يحضره الفقيه لابن بابويه القمى ٣٦٦/٣، وتفسير منهاج الصادقين لفتح الله الكاشاني . [ £90/Y

والعجيب بعد كل هذا أن يقوم من يدافع عن هـؤلاء، إما رضا بفعلهم أو جهلا بحالهم، وكلاهما مرٌّ، والسكوت به أولى.

#### كيفية مواجهة الغزو الشبعي

#### ١ – على مستوى الدولة:

على الدولة أن تعتنى بدراسة هذا الخطر والتفكير في كفية التصدي له ، فمن ذلك:

- الاهتمام بهذه القضية في مراحل التعليم المختلفة والتصدى لها، وذلك بأمرين: بنشر عقيدة أهل السنة والجمعة في حبهم لآل البيت والصحب الكرام، والتأكيد على حب الخلفاء الأربعة، وتبصير الطلاب بعقائد الشيعة.
- أن يكون التعاون الدولي معهم في الحدود المشروعة، بقياس المصالح والمفاسد الناتجة من التعامل، فإذا وجد لهم أغرض خبيثة من خلال هذا التعامل، فيوقف التعامل معهم حفاظا على سلامة المسلمين، ويستشار أهل العلم في هذا.

#### ٧- على مستوى الأفراد والحماعات

بالدعوة إلى الله تعالى بالحكمة والموعظة الحسنة بفهم السلف الكرام، ونشر عقيدة أهل السنة والجماعة في حبهم لآل البيت والصحب الكرام، والتأكيد على حب الخلفاء الأربعة، وتوقير أمهات المؤمنين، لاسيما عائشة رضى الله عنها، ونشر فضائلها في كل مكان، نشر الكتب وطباعة المطويات الصغيرة وعقد الندوات عن خطر هؤلاء (معتقداتهم- جرائمهم- خياناتهم لبلاد الإسلام على مر التاريخ)، والتسلح بالعلم الشرعي الذي هو جُنَّة السالك إلى الله تعالى، تسمية الشخصيات البارزة الشبيعية في مصر وفضحهم حتى يحذرهم الناس، وكذلك أهم الطرق الصوفية التي تساند التشيع وتقف وراءه كالعزمية والجعفرية وهكذا.

والحمد لله رب العالمين، اللهم جنب بلادنا الفتن، واحفظها من كل سوء.



#### حكم تخصيص ليلة النصف من شعبان بعبادة

سؤال: ما هو الدعاء الذي ورد عن النبي صلى الله عليه وسلم في ليلة النصف من شعبان، وهل من السنة إحياء هذه الليلة بالتجمع في المسجد، والدعاء بدعاء معن والتقرب إلى الله؟

الجواب: لم يثبت في تخصيص ليلة النصف من شعبان بدعاء أو عبادة دليل صحيح، فتخصيصها بذلك بدعة؛ لقول النبي صلى الله عليه وسلم: «فإن كل محدثة بدعة، وكل بدعة ضلالة» [صحيح مسلم (٨٦٧)].

وبالله التوفيق، وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.

[اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء الفتوى، رقم (٢١٢٦٤)]

#### حكم صيام يوم الشك

#### ما حكم صوم يوم الشك؟

أجاب الشيخ ابن عثيمين رحمه الله: صيام يوم الشك أقرب الأقوال فيه أنه حرام؛ لقول عمار بن ياسر رضي الله عنه: «من صام اليوم الذي بشك فنه، فقد عصبي أنا القاسم صَلَّى اللَّهُ

غُلَيْهِ وَسَلَّمَ» رواه أحمد وأهل السنن بإسناد صحيح ، ولأن الصائم في يوم الشك متعدًّ لحدود الله في يوم الله أن لا

عي يوم السلة مععد لحدود الله أن لا عز وجل؛ لأن حدود الله أن لا يُصام رمضان إلا برؤية هلاله، أو إكمال شعبان ثلاثين يوماً، ولهذا قال النبي عليه الصلاة والسلام: «لا يتقدمن أحدكم رمضان بصوم يوم أو يومين، إلا رجل كان يصوم صوماً فليصمه». صحيح البخاري.

مسلمة يتبع ولايته، إذا ثبت عند ولي الأمر دخول الشهر، فليصمه تبعاً للمسلمين، وإذا لم يثبت فلا يصمه.[فتاوى ابن عثيمين ٢٠/ ٥٩].

النهي عن الصيام في النصف الثاني من شعبان سؤال: هل يجوز الصيام بعد نصف شعبان؛

الجواب: عَنْ أَبِي هُرَيْرَةُ رَضِي الله عنهُ أَنُّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: (إِذَا انْتَصَفَ شَعْبَانُ فَلاَ تَصُومُوا). [صحيح الترمذي (٩٠٠)].

فهذا الحديث يدل على النهي عن الصيام بعد نصف شعبان، أي ابتداءً من اليوم السادس عشر. غير أنه قد ورد ما يدل على جواز الصيام. فمن ناليد

عُنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهُ صَنَّى اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهُ صَنَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: (لا تَقَدَّمُوا رَمَضَانَ بِصَوْمَ يَوْم وَلا يَوْمَيْنِ إِلا رَجُلُ كَانَ يَصُومُ صَوْمًا فَلْيَصُمْهُ). وَمُثَوْمًا فَلْيَصُمْهُ). [مثّفق عليه].

فهذا يدل على أن الصيام بعد نصف شعبان جائز لن كانت له عادة بالصيام، كرجل اعتاد صوم يوم الاثنين والخميس، أو كان يصوم يوماً ويفطر دوماً. ونحو ذلك.

وعن عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا قالت: (كَانَ رَسُولُ اللَّهُ صَلَى اللَّهُ عَنْيَه وَسَلَمَ يَصُومُ شَغْبَانَ كُلَّهُ، يَصُومُ شَغْبَانَ إِلا قَلِيلا). [متفق عليه].

فهذا الحديث يدل على جواز الصيام بعد نصف شعبان، ولكن لمن وصله بما قبل النصف.

وخلاصة الجواب: أنه يُنهى عن الصيام في النصف الثاني من شعبان إما على سبيل الكراهة أو التحريم، إلا لمن له عادة بالصيام، أو وصل الصيام بما قبل النصف. والله

العدد ••• السنة الثانية والأربعون

تعالى أعلم. [الإسلام سؤال وجواب الشيخ محمد صالح المنجد].

حكم صيام التطوع وتأخير صيام الفرض السؤال: ما حكم من صام يوم من شعبان بقصد التطوع وعليه أيام من رمضان؟

الجواب: من صام يوم من شعبان بقصد التطوع وعليه أيام من رمضان فصيامه صحيح، والمشروع له أن لا يؤخر القضاء؛ لأن نفسه بيد الله ولا يدري متى يأتيه الأجل، ولو صام يوم عرفة عن بعض أيام رمضان لكان أولى من صيامه تطوعا؛ لأن الفرض مقدم على النافلة، وهو أولى بالعناية. اللحنة الدائمة للإفتاء.

#### أجر الصيام ونيته

السؤال: إنني أصوم من كل شهر ثلاثة أيام، وأحيانا أتعب ولا أقدر على الصيام، فهل علي إثم إذا تركته، وهل أجر الصيام السابق يكتب لي أم يترتب على تركه نقص ذلك الأجر، وهل يلزم من صام من كل شهر ثلاثة أيام أن يستمر فيه أم لا؟ الجواب: لك أجر الصيام الذي صمتيه، ولا حرج عليك فيما تركتيه من صيام التطوع.

وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.

[اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء، الفتوى رقم ( ١١٣٤٦)].

#### حكم قضاء صوم النفل

سؤال: أصوم ثلاثة أيام من كل شهر، وفي أحد الأشهر أصابني مرض فلم أصمها فهل علي قضاء أو كفارة؟

الجواب: صوم النافلة لا يقضى ولو ترك اختيارا، إلا أن الأولى بالمسلم المداومة على ما كان يعمله من عمل صالح؛ لقول النبي صلى الله عليه وسلم: « أحب الأعمال إلى الله ما داوم عليه صاحبه وإن قل ». فلا

ما داوم عليه صاحبه وإن قل ». فلا قضاء عليك في ذلك، ولا كفارة، علما أن ما تركه الإنسان من عمل صالح كان يعمله لمرض أو عجز أو سفر ونحو ذلك يكتب له أجره؛ لحديث: « إذا مرض العبد أو سافر كتب له مثل ما كان يعمل مقيما صحيحا ». رواه البخاري في صحيحه.

[اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء (٢٠١٤)].

#### حكم الفطرية صوم التطوع

سؤال: ما حكم من صام نفلا ثم أفطر أثناء الصيام، هل عليه شيء؟

الجواب: يجوز للصائم نفلا أن يفطر أثناء الصيام ولا قضاء عليه؛ لأن الصائم تطوعا مخير فيه قبل الشروع فكان مخيرا فيه بعده.

[اللحنة الدائمة للإفتاء، ( ١٠١٩٥ )].

#### حكم تعدد النية للعمل الواحد

سؤال: هل يجوز للشخص أن يشرك النية في عمل واحد أو لعمل واحد، فمثلا يكون عليه قضاء يوم من شهر رمضان وجاء عليه يوم وقفة عرفة فهل يجوز أن ينوي صيام القضاء والنافلة في هذا اليوم وتكون نيته أداء القضاء ونية أخرى للنافلة، أو أن يجمع الحج والعمرة في وقت الحج؟ أفتونا أفادكم الله وجزاكم الله خير الجزاء.

الجواب: لا حرج أن يصوم يوم عرفة عن القضاء ويجزئه عن القضاء، ولكن لا يحصل له مع ذلك فضل صوم عرفة؛ لعدم الدليل على ذلك، وأما دخول العمرة في الحج فقد نص عليه الرسول صلى الله عليه وسلم بقوله صلى الله عليه وسلم. « دخلت العمرة في الحج إلى يوم القيامة ».

[اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء (١٣٠١٩)].

#### حكم من انتقل من بلد إلى بلد أثناء الصيام وبينهما اختلاف في بدء الصيام ونهايته

سؤال: تقدم إلينا أحد المواطنين بسؤال قائلا: بأنه كان ليلة الثلاثين من شهر شعبان لهذا العام موجودا في الكويت ، وقد نشرت إذاعة الكويت بيانا ذكرت فيه بأنه قد ثبت لديهم شرعا رؤية

يثبت لديهم رؤية هلال شهر رمضان، فاصبح صائما مع أهل البلد الذي كان موجودا فيه، ثم عاد إلى الملكة بعد يومين فوجد الناس قد صاموا يومين من رمضان، وبالنسبة له هو اليوم الثالث، وقد أشكل عليه الأمر في نهاية الشهر فنرجو الإفادة.

هلال رمضان فسمع إذاعة الرياض أنه لم

الجواب: إذا وجد الإنسان في بلد بدأ أهلها الصيام وجب عليه أن يصوم معهم؛ لأن حكم من وجد في بلد في هذا الأمر حكم أهله؛ لقوله عليه الصلاة والسلام: « الصوم يوم تصومون والإفطار يوم تفطرون والأضحى يوم تضحون » رواه أبو داود بإسناد جيد وله شواهد عنده وعند غيره.

وعلى فرض أنه انتقل من البلد الذي بدأ الصيام مع أهله إلى بلد آخر فحكمه في الإفطار والاستمرار حكم البلد الذي انتقل إليه فيفطر معهم إن أفطروا قبل البلد الذي بدأ الصيام به، لكن إن أفطر لأقل من تسعة وعشرين يوما لزمه أن يقضي يوما؛ لأن الشهر لا ينقص عن تسعة وعشرين يوما ويقضي ما فاته.

[اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء، الفتوى رقم ( ٢٦٦٥ )]

تجب الزكاة ولوكان المزارع مدينا

سؤال: نحن فلاحون نختلف في أداء محصولنا الزراعي من قمح وشعير، فالبعض يقول: إنا لا نقدر على استخراج الزكاة، والبعض يقول: ما علينا زكاة؛ حيث إن الأرض مرهونة في دين للبنك، أفتونا ماحورين.

الجواب: تجب زكاة المحصول الزراعي من برً وشعير وتمر ونحوها من الحبوب والثمار إذا بلغ نلك نصابًا، ولو كان صاحب هذا المحصول مدينًا، أو كانت الأرض التي زرع بها مرهونة؛ لعموم قوله تعالى: «وَ اللهُ عَلَّهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عليه وسلم: الآية ١٤١]، وعموم قوله صلى الله عليه وسلم: «فيما سقت السماء والعيون أو كان عثريًا العشر، وفيما سُقي بالنضح نصف العشر» (مسند أحمد وفيما ألله على تسديد دينكم وأن بيسر أموركم.

وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.

[اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء، الفتوى رقم (٢٩٥٦)].

.[(17

نصاب زكاة الزروع سؤال: ما أقل نصاب الزكاة في الحبوب والأرز ونحوه؟ وكم يُستخرج منها لمستحق الزكاة على حساب الكيل والوزن؟

الجواب: نصاب الزكاة

في الحبوب من البُر والشعير والذرة والأرز ونحوهما – مما تجب فيه الزكاة خمسة أوسق، والوسق ستون صاعًا، والصاع أربعة أمداد بمد النبي صلى الله عليه وسلم، وصاع النبي صلى الله عليه وسلم قد حرّره العلماء بأربع مائة وثمانين مثقالاً، وهو أربع حفنات باليدين المعلوءتين. والذي يجب إخراجه منها العشر بالنسبة لما شقي منها بالأمطار والسيول وماء العيون بلا آلات ترفعه أو تدفعه إلى الزروع، ونصف العشر بالنسبة لما شقي منها بالآلات من ماكنات أو بالابل أو غيرها.

وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.

[اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء، الفتوى رقم (١٧٧٤)]

> الأرض المؤجرة للزراعة على من تكون زكاتها؟

سؤال: المزارع الذي يستاجر ارضا يقوم بزراعتها ويدفع أجرة معلومة من النقود للمالك.. على من تكون زكاة المحاصيل الزراعية الخارجة من الأرض؟

الجواب: تكون زكاة الحبوب والثمار الخارجة من الأرض على الزراع، ولو كانت الأرض مستأجرة، وعلى مؤجر الأرض زكاة ما أخذ من أجرتها من النقود إذا بلغ نصابًا، وحال عليه الحول من تاريخ عقد الإجارة.

[اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء، الفتوى رقم (٩٣٨٨)]

كيفية صلاة المريض

السؤال: من السيد ج م م أنه قد بلغ من العمر ٧٨ عامًا، ومريض بروماتيزم المفاصل: مما لا يمكنه أداء الصلاة قائمًا إلا إذا كان مستندًا على حائط أو عصا. ويسال عن حكم ذلك شرعًا.

أجاب فضيلة الشيخ جاد الحق على حاد الحق قائلاً:

أولاً: اتفق فقه المذاهب على أن القيام في الصلاة المفروضة في موضعه منها فرض على المستطيع ، وأنه متى أخل المصلى بالقيام مع القدرة بطلت صلاته؛ استدلالاً بقوله تعالى: «وَقُومُوا لِلَّهِ قَنْنِينَ» [البقرة:

٢٣٨]، وبحديث عمران بن الحصين رضي الله عنه قال: (كانت بي بواسير فسالت النبي صلى الله عليه وسلم عن الصلاة، فقال: صل قائمًا، فإن لم تستطع فعلى جنب) رواه البخاري وزاد النسائي ( فإن لم تستطع فمستلقيًا).

كما اتفق الفقهاء على أن من لم يستطع القيام في صلاة الفرض كان له يؤديها قاعدًا؛ كما جاء في هذا الحديث، وأنه إذا لم يقدر على النهوض للوقوف في الصلاة إلا بمعين، وكان إذا نهض لا يتأذى بالقيام لزمه الاستعانة، إما بمتبرع، وإما بأجرة المثل إن وجدها، وكذلك إن قدر على القيام متكنًا على عصا أو مستندًا إلى حائط من غير ضرر ولا أذى يلحقه في جسده، وجب عليه القيام في صلاة الفرض؛ لأنه صار في حكم القادر.

وَلمَا كَانَ ذَلَكُ كَانَ لَلسَائُلُ إِذَا اسْتَطَاعُ القَيَامُ فِي صَلاةُ الفَرضُ سَوءًا بنفسه أو بأية وسيلة مما تقدم دون ضرر ولا أذى، لزمه ذلك، فإن عجز عن الوقوف بنفسه أو بوسيلة مساعدة؛ كان له أن يصلي قاعدًا ، ويسقط عنه الوقوف؛ لقوله تعالى: ﴿ لاَ يُكَنِّ اللهُ قَسَّا إِلّا وُسَعَهَ الله [البقرة: ٢٨٦]، وقول الرسول الكريم صلى الله عليه وسلم: (فإذا أمرتكم بشيء فخذوا به ما استطعتم، وإذا نهيتكم عن شيء فاجتنبوه) . (واه النسائي ج ٥ ص ١١٠).

صلاة من به سلس البول

السؤال: في بعض الأوقات يخرج مني نقطة من البول بدون أي مناسبة؛ كما يحصل ذلك بعد الوضوء، وفي أثناء الصلاة. والسؤال عن تأثير ذلك على صحة الوضوء والصلاة.

أجاب فضيلة الشيخ جاد الحق على حاد الحق قائلاً:

الجواب : الأصل أن الوضوء ينتقض بخروج أي شيء من القبل أو من الدبر؛ لقوله تعالى: « أَوَ حَلَّهُ أَمَدُ مِنْ النَّابِطِ»[المائدة: آ]، وبالسنة المستفيضة، وبالإجماع وبالقياس على الغائط، وهذا قدر مقرر متفق عليه بين فقهاء المذاهب بالنسبة للإنسان الصحيح؛ إذ عليه أن يتحقق من صحة طهارته

بالاستنجاء وغسل القُبُل والدبر جيدًا، والا يتسرع في الغسل بمجرد انقطاع نزول البول، بل يتريث ريثما ينقطع نهائيًا وينتهي إحساسه بالحاجة إلى التبول.

أما من به مرض مما سماه الفقهاء سلس البول أو سلس المذي، وهو نزول قطرات ماء من القبل في فترات متقطعة مع العجز عن التحكم في منع نزولها، فقد قال الفقهاء: إن من هذا حاله حكمه حكم المرأة المستحاضة التي يسيل منها الدم مرضًا ونزيفًا لا حيضًا – ذلك الحكم هو وجوب غسل محل النجاسة، ثم حشو عضو التبول والربط عليه ربطًا محكمًا ، ثم الوضوء لكل وقت صلاة مفروضة والمبادرة بالصلاة بعد الوضوء، من الصلوات، وينتقض وضوءه بانتهاء وقت الصلاة المفروضة التي توضأ لها، ويتوضأ لهرض آخر بدخول وقته.

والأصل في هذا حديث عدي بن ثابت عن أبيه عن جده عن النبي صلى الله عليه وسلم في المستحاضة (تدع الصلاة أيام أقرائها، ثم تغتسل وتصوم وتصلي، وتتوضأ عند كل صلاة) ( رواه أبو داود والترمذي)، وفي الباب أحاديث أخرى.

و لما كان ذلك: كان على السائل المبادرة بالصلاة عقب الوضوء إذا كان نزول نقط الماء منه في أوقات متباعدة، وأن يتريث ولا يسارع إلى الاستنجاء إلا إذا انتهى إحساسه بحاجته للتبول، فإذا لم يستطع أو كان نزول نقط البول أو المذى اضطرارًا، ولا يمكن التحكم فيه

وقت الصلاة كان عليه بعد الاستنجاء أن يحشو فتحة عضو التبول منه، ويربط عليه ربطًا جيدًا محكمًا، ثم بتوضأ لوقت كل صلاة.

وبهذا لا تتنجس ثيابه بما ينزل منه، وليعلم أن عليه التطهر للصلاة بقدر الاستطاعة، وفي نطاق ما تقدم؛ إذ لا يكلف الله نفسًا إلا وسعها، وهو القائل في كتابه: «فاتقوا الله ما استطعتم» والله سبحانه وتعالى أعلم.

# الإجسازة الصي

الحمد لله ذي الفضل والإحسان والعطاء والامتنان أحمده سبحانه وأشكره على كل حال وفي كل زمان وأصلي وأسلم على نبينا محمد إمام الأثقياء وعلى آله وأصحابه أئمة الهدى ومصابيح الدجى والتابعين ومن تبعهم باحسان إلى يوم الدين أما بعد:

فإننا نستقبل في هذه الأيام الإجازة الصيفية. وذلك بعد إمضاء عام دراسي كامل في الجد وللذاكرة والبذل والتحصيل على تفاوت في الهمم وتباين في العزائم. والسؤال الذي يطرح نفسه في هذه الأيام هو: ما الذي يتبغى لطالب العلم الحريص والمسلم الجاد أن يفعله في هذه الإجازة القبلة؟

وهي لحظات عزيزة ستمر وتذهب سريعًا، أيناسب أو يليق بالمسلم أن يتركها تذهب وتضيع دون أن يغتنمها في الخير، ودون أن يتزود فيها بزاد التقوى؟!.

#### الوقت هو الحياة:

فالوقت زمن تحصيل الأعمال والأرباح، بل هو الحياة كلها، وقد أقسم الله بأجزائه، بالليل والنهار والفجر والضحى والعصر والشفق، لما فيها من العبر والآيات والأعاجيب، والعمر لا يُقوم نفاسة وغلاء إلا به، وقد أثب الله الكفار إذ أضاعوا أعمارهم من غير إيمان، فقال حل وعلا: «أَوَلَا نُعُمِّرُكُم مَّا يَتَذَكَّرُ فِيهٍ مَن تَدَكُّرُ وَجَاءَكُم الله الدين الله المعلم أهمية الوقت الدين مما أفرد بالمساءلة عند العرض يقول على ملى الله عليه وسلم: «لا تزول قدمًا عبد يوم القيامة حتى يسأل عن أربع، عن عمره فيما أفناه، وعن عمله فيم فعل، وعن ماله من أين اكتسبه وفيم أنفقه، وعن جسمه فيم أبلاه». [صحيح الترمذي: ٢٤١٧].

#### الوقت جزء من الإصلاح:

وفي حديث الإجازة يجب أن يتربى الشباب، ويعرفوا أن الوقت جزء من الإصلاح، جزء من الحل لمشكلاتهم المستعصية، طال هذا الوقتُ أو قصر، أليس الوقتُ من ذهب كما يقول المثل الشائع، بل هو أعلى من

### عبده أحمد الأقرع

الذهب واللؤلؤ، ومن كل جوهر نفيس، أو حجر كريم، إنه الحياة والعمر، والإنسان يفتدي عمره بكل غال ونفيس، حتى قال ابن مسعود رضي الله عنه: «ما ندمت على شيء ندمي على يوم غربت شمسه، نقص فيه أجلي ولم يزدد فيه عملي» [حلية الأولياء (٣ / ٨٧)].

نعوذ بالله من تناقص الأجل من غير زيادة في صالح العمل.

أيها الشباب، من أمضى يومًا من عمره في غير حق قضاه، أو فرض أداه، أو مجد أصّله، أو فعل محمود حصّله، أو علم اقتبسه، فقد عق يومه، وظلم نفسه، وخان عمره.

ولقد تكاثرت النصوص عن النبي صلى الله عليه وسلم في بيان أهمية الوقت والحث على اغتنامه وعدم إضاعته، فعن ابن عباس رضي الله عنهما قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم لرجل وهو يعظه: «اغتنم خمسًا قبل خمس: شبابك قبل هرمك، وصحتك قبل سقمك، وغناك قبل فقرك، وفراغك قبل شغلك، وحياتك قبل موتك». [رواه الحاكم ٢٠٦/٤،٣٠

# فية فرصة ذهبية

وهو في صحيح الجامع: ١٠٧٧]. وقال ابن عباس رضي الله عنهما قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «نعمتان مغبون فيهما كثير من الناس: الصحة والفراغ». [صحيح سنن الترمذي: ١٩٦٩].

#### اغتنام الصالحين لأوقاتهم:

فالموفق من عرف كيف يتدارك فراغه وصحته ويضعهما في الموضع الذي يحقق له السعادة الأبدية، قال قتادة: والله ما تمنى إلا أن يرجع فيعمل بطاعة الله.

أما أن النائم أن يستيقظ من نومه؟ أما حان للغافل أن ينتبه من غفلته؟

فإنه ما من يوم من أيام الله إلا ولرينا فيه على عباده وظيفة من وظائف طاعته، ولطيفة من لطائف نفحاته بصبب بها من يشاء بفضله ورحمته، خطب الخليفة عمر بن عبد العزيز رحمه الله في آخر خطبة خطبها فقال: «إنكم لم تخلقوا عيثا، ولن تتركوا سدى، وإن لكم معادًا، ينزل الله فيه للفصل بين عياده، فقد خاب وخسر من خرج من رحمة الله التي وسعت كل شيء، ألا ترون أنكم في أسلاب الهالكين، وسيرثها بعدكم الباقون، وفي كل يوم تشيعون غاديًا ورائحًا إلى الله، قد قضى نحبه، فتودعونه وتدعونه في صدع من الأرض، غير موسد ولا ممهد، قد خلع الأسباب ، وفارق الأحباب، وسكن التراب، وواجه الحساب، غنيًا عما خلف، لكن هذه المقالة وما أعلم عند أحد من الذنوب أكثر مما عندي، ولكن أستغفر الله وأتوب إليه، ثم رفع طرف ردائه وبكى حتى شهق، ثم نزل فما عاد إلى المنبر حتى مات رحمه الله [تاريخ دمشق

لابن عساكر ٢٢/ ١٨٢].

ذلكم- يا إخواني- هو نهج الراشدين المهتدين، لهم من كل شيء في الحياة عبرة، تهطل لها العبرة، ولهم من السنين خير حافز لاغتنام الفرصة، فرصة العمر الذي جعله الله مجالاً واسعًا للعمل، كالزارع الحاذق، لا يضيع فرصة للبذر في موسمه، ليحصد يوم الحصاد ثمار زرعه، وليغتبط بعظيم إنتاجه، ويعيش قرير العبن.

#### كيفية اغتنام الأوقات

ولكي يحافظ الإنسان على وقته يجب أن يعرف أين يصرفه؟ وكيف يصرفه؟ وأعظم المصارف وأجلها طاعة الله عز وجل ، فاجتهدي يا نفسُ في صالح العمل، ولا تميلي إلى الاستراحة والكسل فيفوتك من درجات عليين ما وعد الله به المحسنين، فتبقى فيك حسرة لا تفارقك وإن دخلت الجنة، فألمُ الغبن وحسرته لا يطاق، وإن كان دون ألم النار، وقد قال بعضهم: هب أن المسيء قد عُفيَ عنه أليس قد فاته ثوائ المحسنين؟

فيا معشر الطلاب الدارسين الذين أنتم في إجازة، ويا معشر الشباب الذين تخرجتم وأنهيتم الدراسة ولم تعملوا بعد، اغتنموا شبابكم، واغتنموا فراغكم، واغتنموا صحتكم، اغدوا وروحوا إلى بيوت الله، حافظوا على الصلوات في جماعة.

قال صلى الله عليه وآله وسلم: «خمس صلوات كتبهن الله على العباد، فمن جاء بهنَّ، لم يُضيع منهنَ شيئًا استخفافًا بحقهنَّ كان له عند الله عهدُ أن يدخله الجنة، ومن لم يأت بهنَّ فليس له عند الله عهدٌ، إن شاء عذَّبه، وإن شاء أدخله الجنة». [صحيح الجامع رقم: ٣٢٤٣].

#### حافظوا على إدراك تكبيرة الإحرام:

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «من صلى لله أربعين يومًا في جماعة يدرك التكبيرة الأولى كُتب له براءتان: براءة من النار، وبراءة من النفاق». [صحيح الترغيب: ٤٠٧].

#### احرصوا على صلاة النوافل:

قال صلى الله عليه وسلم: «من ثابر على ثنتي عشرة ركعة في اليوم والليلة دخل الجنة، أربعًا قبل الظهر، وركعتين قبل الفجر». [صحيح الترغيب: ٥٧٩].

#### الاجتهاد في أعمال البر:

وإذا كان على الشباب دور في استثمار أوقاتهم، فإن الدور الأهم والأكبر يقع على جماعات على أسرهم ابتداء، ثم على مؤسسات الخير في أحيائهم، ثم على مؤسسات الدولة، كل بحسب طاقته؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «كلكم راعٍ وكلكم مسئول عن رعيته». الحديث.

وهذا الدور يتمثل في حث الشباب أولاً على قراءة وحفظ القرآن الكريم، فقد قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «يُقال لصاحب القرآن: اقرأ وارتق ورتل كما كنت تُرتل في الدنيا، فإنَّ منزلتك عند آخر آية تقرؤها». [صحيح الجامع: رقم ٨١٢٢].

وقال صلى الله عليه وسلم: «من قرأ حرفًا من كتاب الله، فله به حسنة، والحسنة بعشر أمثالها، لا أقول: «الم» حرف، ولكن ألف حرف، ولامٌ حرف، وميمٌ حرفٌ». [صحيح الجامع: ٦٤٦٩].

ثم حثهم على لزوم مجالس العلم، قال صلى الله عليه وسلم: «...مَن سلك طريقًا يلتمس فيه علمًا، سهل الله له به طريقًا إلى الجنة». [مسلم: ٢٦٩٩، ٢٦٩٩]. ومراقبة الشباب في اختياراتهم، فنختار لهم صحبة الأخبار؛ لقوله صلى الله عليه

ومحاولة استثمار طاقاتهم في البحث عن سبب من أسباب الكسب الحلال، فندلهم على التجارات الخفيفة التي لا تحتاج إلى رأس مال كبير، وقد كان النبي صلى الله عليه وسلم يمر على عبد الله بن جعفر في السوق فيدعو له بأن يبارك الله في صفقة يمينه، وكان عبد الله بن جعفر، ابن عم النبي صلى الله عليه وسلم يتاجر في جلود الغنم المدبوغة في السوق، فتخيروا من التجارات الخفيفة ما يحتاجه الناس من حاجاتهم اليومية، ورُب سبب صغير أتى برزق كبير، والله هو الرزاق ذو القوة المتين.

ولا مانع من الترويح عن النفس بتنظيم الرحلات المباحة إلى الأماكن التي لا معصية فيها ولا إثم، واستغلال هذه الرحلات في بث الأخلاق الحميدة فيهم، وتربيتهم على الانضباط والطاعة.

ويمكن الاستفادة من هؤلاء الشباب في الأعمال النافعة التي تعود بالخير على الناس، كتشجير الشوارع، وزراعة النخيل على حوافها، وتوعية الناس بتنظيف طرقاتهم وأحيائهم، متعاونين في ذلك مع المجالس المحلية وإدارات المساجد.

وفقكم الله للعمل برضاه، والحمد لله رب العالمين.

## التكامل الدعوي بين الأزهر والأوقاف وأنصار السنة

في إطار النهوض بالدعوة، وجمع كل روافدها، وعبر انطلاقة دعوية جديدة تتبناها وزارة الأوقاف تحت قيادة معالي وزير الأوقاف الدكتور طلعت عفيفي، فقد انطلقت مبادرة دعوية تحت رعاية وزارة الأوقاف، شارك فيها الأزهر الشريف، والجمعيات العاملة في حقل الدعوة، وعلى رأسها جماعة أنصار السنة المحمدية، والجمعية الشرعية.

وكانت بداية هذا التنسيق من خلال الملتقى الذي عُقد بمسجد عمرو بن العاص بالقاهرة، وذلك يوم السبت ١٠ جمادى الآخرة ١٤٣٤، الموافق ٢٠ أبريل ٣١٠٢م، وشارك في اللقاء وفد من جماعة أنصار السنة المحمدية، برئاسة الدكتور/ عبد الله شاكر، الرئيس العام للجماعة، ورئيس مجلس شورى العلماء.

وقد تم خلال هذا الاجتماع وضع الخطط المستقبلية لتشكيل القوافل الدعوية لتجوب مصر وخارجها، والعمل على تنقية الدعوة من الأفكار المنحرفة، والعودة بالمساجد لتكون حارسًا على العقيدة الصحيحة، إذ إن تقدم العلماء للصفوف هو البداية الحقيقة للنصر والتمكين بإذن الله تعالى.

وقد أدار اللقاء الشيخ أحمد هليل مستشار وزير الأوقاف، وقد تحدث في بداية الجلسة الدكتور جمال عبد الستار وكيل وزارة الأوقاف لشئون الدعوة مؤكدًا على ضرورة الاجتماع للنهوض بالدعوة، وتنقيتها من الأفكار المنحرفة، والعودة بالمساجد لمارسة دورها المحوري في حياة المسلمين.

واستهل الدكتور صلاح سلطان -الأمين العام للمجلس الأعلى للشنون الإسلامية- كلمته يقوله تعالى: « اللَّيْنِ

إِن مُكُنّهُمْ فِ ٱلْأَرْضِ أَفَامُوا الصَّلَوْةَ وَاَنَوْا الرَّكَوْةَ وَأَمْرُوا لَالْمَعْرُوفِ » [الحج: ٤١]، مؤكدًا على ضرورة أن تكون هذه الانطلاقة غير قاصرة على مصر وحدها، بل لا بد أن تأخذ صفة العالمية، مذكرًا بانطلاق الإسلام من قبل من مسجد عمرو بن العاص فانتشر في إفريقيا وغيرها، وهو ذات المسجد الذي شهد ذلك الاجتماع. وفي كلمته التي ألقاها الدكتور/ عبد الله شاكر قال: «إن من توفيق الله لأهل هذه البلاد أن يتولى وزارة الأوقاف فضيلة الدكتور طلعت عفيفي؛ الذي عرفته الذي عرفته



ورافقته في كثير من رحلاته الدعوية خارج البلاد، فهو من العلماء المخلصين لدعوتهم المتبصرين برسالتهم، نحسبه كذلك.

كما أشاد الدكتور عبد الله شاكر بدور وزارة الأوقاف وبدعوتها الكريمة، متمنيًا للوزارة والقائمين عليها دوام التوفيق في خدمة الدعوة في مصر وخارجها، مؤكدًا على مشاركة جماعة أنصار السنة المحمدية في تلك القوافل الدعوية بكل قوة».

وفي كلمته في هذا اللقاء قال الدكتور جمال المراكبي، -عضو مجلس شورى العلماء والرئيس السابق لجماعة أنصار السنة-: إننا نامل أن تكون الدعوة عالمية يُبتَعى بها وجه الله، فإن ما عند الله لا يقدر بشيء.

وقد أكد الدكتور طلعت عفيفي في كلمة الختام أن الوزارة تتحمل مسئولية كبيرة في مجالات شتى، مؤكدًا أنه بحكم تخصصه في الدعوة يتطلع في الأساس للاهتمام بالدعوة، والمساجد، والقرآن.

وذكر -حفظه الله- أن الوزارة عقدت اتفاقيات للتعاون والتنسيق مع الجمعيات العاملة في مجال الدعوة، والتي تحمل الفهم الوسطي، ولها دور بارز في تبصير الناس بأمور دينهم، وعلى رأسها جماعة أنصار السنة المحمدية، والجمعية الشرعية، وجمعية دعوة الحق.

وأكد أن الوزارة ستشهد خلال المرحلة القادمة نهوضًا بالدعوة حتى تصل إلى الجامعات والمدارس، ومراكز الشباب، والوزارات المختلفة».

وقد مثل أنصار السنة في اللقاء إضافة إلى الرئيس العام كل من: الدكتور جمال المراكبي والشيخ جمال عبد الرحمن والشيخ أحمد يوسف.

وفي نهاية اللقاء أكد الحضور على ضرورة الاستمرار بتلك الروح والحماسة حتى تؤتي الجهود ثمارها بإذن الله، والله ولي التوفيق.

# مفاچأة سارة







77731

ببالاش

- 🍅 بشرى سارة لإدارات الدعوة في فروع أنصار السنة بأنحاء الجمهورية .
- الموسوعة العلمية والمكتبة الإسلامية في شتى العلوم ، أربعون عاماً من مجلة التوحيد .
  - 📵 أكثر من ٨٠٠٠ بحث في كل العلوم الشرعية من مجلدات مجلة التوحيد .
- 🥏 استلم الموسوعة ببلاش بدون مُقَدِّم ؛ فقط ادفع ٧٥ جنيها بعد الاستلام على عشرة أشهر .
- و من يرغب في اقتنائها فعليه التقدم بطلب للحصول عليها من إدارة الدعوة بالفرع التابع له أو من خلال قسم الاشتراكات بمجلة التوحيد بطلب مُزَكِّى من الفرع.
- علماً بأن نموذج طلب الشراء والإقرار المرفق به من قبل الفرع موجود على موقع أنصار السنة وصفحة الفيسبوك الخاصة بكل من رئيس التحرير وصفحة مجلة التوحيد .
- 会 هدية لكل من يرغب في اقتناء كرتونة المجلدات عبارة عن فهرس عام للمجلة وفهرس موضوعي يسلم بعد طبعه للفروع والمشتركين.

ومفاجأة آخرى المحلد الجديد نعام ١٤٣٣ هـ موجود الآن؛ سارع بالحصول عليه بـ ٢٥ جنيها فقط

23936517

Upload by: altawhedmag.com