



فاعلم أنه لا إله إلا الله صاحبة الامتياز جماعة أنهار السنة المحدية

رئيس مجلس الإدارة د.عبد الله شاكر الجنيدي المشرف العام د. عبد العظيم بدوي

> اللجنة العلمية جمال عبد الرحمن معاوية محمد هيكل

> > التحرير

۸ شارع قولة عابدين. القاهرة ت:١٧ ٢٣٩٣٦٦٦ . فاكس ٢٣٩٣٠٦٦٢

البريك الألكتروني MGTAWHEED@HOTMAIL.COM رئيس التحريرا GSHATEM@HOTMAIL.COM

قسم التوزيع والاشتراكات

ت،۲۲۹۲٦٥۱۷ ISHTRAK.TAWHEED@YAHOO.COM الركز العام:

۲۳۹۱۵٤٥٦-۲۳۹۱۵۵۷٦ WWW.ANSARALSONNA.COM

# بشرى سارة

تعلن إدارة المجلة عن رغبتها في تفعيل التواصل بينها وبين القراء في كل ما يتعلق بالأمور الشرعية لعرضها على لجنة الفتوى ونشرها يالجلة على البريد الإلكتروني التالي ، q. tawheed@yahoo.com

2100

کېرى

السلام عليكم المتحولون الحدد

إن كان الله تعالى قد قال في كتابه لأهل الإيمان: «رَلَا عَسَكُواً إِنَّ ٱللَّهُ لَا يُحِبُ ٱلْمُسْكَرِينَ » [البقرة: «رَلَا عَسَكُواً إِنَّ ٱللَّهُ لَا يُحِبُ ٱلْمُسْكَرِينَ » [البقرة: البقرة أمرهم في نفس الوقت برد الاعتداء عليهم فقال : « مَنْ أعْتَكَا عَلَكُمْ فَأَعْتَدُوا عَلَه بِعِبْلِ مَا أَعْتَكَا عليهم فقال : « مَنْ أعْتَكَا عَلَكُمْ فَأَعْتَدُوا عَلَه بِعِبْلِ مَا أَعْتَكَا عليهم فقال : « مَنْ أعْتَكَا عَلَكُمْ فَأَعْتَدُوا عَلَه بِعِبْلِ مَا أَعْتَكَا عليهم فقال : « مَنْ أعْتَكَا عَلَكُمْ فَأَعْتَدُوا عَلَه بِعِبْلِ مَا أَعْتَكَا عَلَكُمْ » [البقرة: ١٩٤]، وعندها لن يكون رد الاعتداء مجرد مناوشات واعمال شغب، وإنما سيكون تاديبًا مجرد مناوشات واعمال شغب، وإنما سيكون تاديبًا وإيقافًا للمعتدي عند حده، وتليقنًا له العبرة من نفسه؛ لأن المعتدي عند حده، وتليقنًا له العبرة من نفسه؛ لأن المعتدي على المسلمين بالطبع لا يريد إلا نفسه؛ لأن المعتدي على المسلمين بالطبع لا يريد إلا دنيا، فإن ضُيَّق عليه التمسها في زمان ومكان آخر، لكنَّ المسلمين يريدون بردً الاعتداء رضا الله والدار الآخرة، لا بديل لهم عنها ولا حولا.

لقد نعق المعتدون بما سموه الديمقراطية، فلما طُبقت عليهم مبادؤها رفضوها وكفروا بها؛ لمَّا لم تحقق لهم أطماعهم، فصارت الديمقراطية في ميزانهم كتمثال

العجوة إن شبعوا عبدوه، وإن جاعوا أكلوه!!

مع مجاندات مجاند التوحيث مع مه سدية كامانة مع مجاندات مجانة التوحيث مع مه سدية كامانة

# السنة الثانية والأربعون العدد ٤٩٤ - صفر ١٤٣٤

# فى هذا العدد

|      | افتتاحية العدد،د. عبد الله شاكر                |
|------|------------------------------------------------|
|      | كلمة التحرير، رئيس التحرير                     |
| 1    | باب التفسير، د. عبد العظيم بدوي:               |
| ٤.   |                                                |
| 2    | حماية جناب التوحيد؛ معاوية محمد هيكل           |
| Y    | باب السنة ، د. السيد عبد الحليم                |
| 1    | درر البحار؛ علي حشيش                           |
| ٣    | باب التراجم: صلاح نجيب الدق                    |
| Y    | نظرات في حديث قاتل المائة، رزق ساطور           |
| ۹.   | عقيدة الرافضة في صفات رب العالمين أسامة سليمان |
| 4    | مواسم الطاعة في عام جديد : أيمن دياب           |
| 1    | باب الأداب الإسلامية، د. سعيد عامر             |
|      | واحة التوحيد ، علاء خضر                        |
| ~    | أثر السياق في فهم النص، متولى البراجيلي        |
| -    | القصة في كتاب الله، عبد الرزاق السيد عيد       |
|      |                                                |
|      | باب السيرة، جمال عبد الرحمن                    |
| γ.   | - بيان أنصار السنة المحمدية                    |
| ٨    | باب الأسرة، د. أبو الفتوح عقل                  |
| 1    | معنى التربية، د. أحمد فريد                     |
| ات:  | الذهب الوسطي لأبي الحسن الأشعري في توحيد الصف  |
| ٣    | د. محمد عبد العليم الدسوقي                     |
| Y -  | باب الفقه: حمدي طه                             |
|      | تحذير الداعية، علي حشيش                        |
| r. 1 | مقدمة في فقه الثوازل، د. محمد يسري             |
|      | سرعة استجابة الصحابة لأمر الله ورسوله:         |
|      |                                                |

وقفات شرعية مع الاستفتاء على الدستور، المستشار أحمد السيد على

عبدهالأقرع



# ثمن النسخة

مصر ۲۰۰ قرشاً ، السعودية ۲ ريالات ، الامارات ۲ درهم ، الكويت ۵۰۰ فلس، المغرب دولار أمريكي ، الاردن ۵۰۰ فلس، قطر۲ ريالات ، عمان نصف ريال عماني ، أمريكا ۲ دولار ، أورويا ۲ يورو

# الاشتراك السنوى

١- في الداخل،٣٠ جنيها بحوالة فورية باسم مجلة التوحيد . على مكتب بريد عابدين مع إرسال صورة الحوالة الفورية على فاكس مجلة التوحيد ومرفق بها الاسم والعنوان ورقم التليفون

۲- في الخارج ۲۵ دولاراً أو ۱۰۰ ريال سعودي أو مايعاد لهما.

ترسل القيمة بسويفت أو بحوالة بنكية أو شيك على بنك فيصل الأسلامي فرع القاهرة . باسم مجلة التوحيد . أنصار السنة ، حساب رقم ١٩١٥٩٠/

٥٥٧ جعيها في الكرتونة الأغراد والهيقات والمسات

التوزيع الداخلي ، مؤسسة الأهرام وفروع أنصار السنة المحمدية . مطابع الأهرام التجارية \_قليوب \_ مصر

منفذ البيع الوحيد بمقر مجلة التوحيد الدور السابع

# Upload by: altawhedmag.com

14



بقلم/ الرئيس العام د/ عبدالله شاكر الجنيدي www.sonna banha.com

۲

يسم الله الرحمن الرحيم، الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبى بعده، وبعدُ:

فقد ذكرت في المقال السابق أن الحكم لله وحده، وأنه يجب اتباع شرعه وأمره، وذلك لأنه سبحانه وحده هو الخالق المنزه عما يصيب البشر من صفات العجز والضعف، الحكيم العليم الخبير الذي يعلم أحوال عباده وما يصلحهم ويقيم شانهم، ومن تمام رحمته وعدله أن شرع لهم ما يحتكمون إليه، حتى في المخاصمات وشئون الحياة ليتحقق لهم العدل والخير والسعادة، والعبد إذا كان مؤمناً انشرح صدره ورضي بحكم ربه الذي لا محاباة فيه ولا خلل ولا قصور.

وقد تحدث الشيخ العلامة محمد الأمين الشنقيطي رحمه الله عن صفات من يستحق أن يكون الحكم له، وطلب من كل عاقل أن يتامل هذه الصفات، ويقابلها مع صفات البشر المشرعين للقوانين الوضعية وينظر هل تنطبق عليهم صفات من له التشريع سبحانه؟

فإن انطبقت -ولن تكون - فليتبع تشريعهم، وإن ظهر انهم أحقر واذل واصغر من ذلك، فليقف بهم عند حدهم، ولا يجاوزه بهم إلى مقام الربوبية، وكلامه نفيس جدًا أذكر بعضه باختصار في هذا المقام.

# صفات من له الحكم والتشريع:

قال رحمه الله: «من الآيات القرآنية التي أوضح بها تعالى صفات من له الحكم والتشريع قوله سبحانه « وَمَا الْمُنْلَقُمُ فِيهِ مِن شَى وَ فَحُكُمُ إلَى اللهِ » [الشورى: ١٠]، ثم قال ميينًا صفات من له الحكم: «ذَلِكُمُ اللهُ رَبِي عَلَيهِ وَوَكَلَّتُ وَإِلَيْهِ أَنِيهُ () فَاطِرُ السَّحَوَتِ وَالأَرْضِ حَعَلَ لَكُم مِن الشُيكُم آزَوَبَحًا وَمِنَ الأَعْمَدِ أَرُوْبَعًا يَذَرَوُكُمْ فِيهِ لَيْسَ كَمِنْهِ. مَتِي هُ وَهُو السَّمِيعُ الْبَصِرُ () لَهُ مقالِدُ السَحَوَتِ وَالأَرْضِ - 15 مَن اللهُ مِنْ مَتْهُ وَقَعَ وَوَعَدِرُ إِنَهُ بِكُلْ مَتَى عَلَيهِ السَورى: ١٠ - ١٢].

فهل في المشرعين للنظم الوضعية من يستحق أن يوصف بانه الرب الذي تفوّض إليه الأمور، ويُتوكل عليه، وأنه فاطر السماوات والأرض، أي خالقهما ومخترعهما على غير مثال سابق، وأنه هو الذي خلق للبشر أزواجًا، وخلق لهم أزواج الأنعام الثمانية المذكورة في قوله تعالى: «مُنْيَهَة أَزَفُنَ مَنْ المُتَكَانِ آتَيْنَ [الأنعام: 11]، وأنه «لَسَ كَتَلِه مَقَاليدُ السَّمَاوَات وَالأَرْضَ» [الشورى: 11]، وأنه «لَهُ مَقَاليدُ السَّمَاوَات أيَ يضيفه على من يشاء «ركُونِكُ مَقَ، عَلَمُ » [الحديد: ٣].

فعليكم أيها المسلمون أن تتفهموا صفات من يستحق أن يشرّع ويحرَم، ولا تقبلوا تشريعًا من كافر خسيس حقير حاهل، ونظير هذه الآية الكريمة قوله تعالى: «قَان نَنْزَعْمُ فَ نَعْنَ مُرْدُوهُ إِلَى اللَّهِ وَالْسُولِ إِن كُمْ تَأْوِيلاً » [النساء: ٥٩]، فقوله فيها: «فَرُدُوهُ إِلَى اللَّهِ » [النساء: ٥٩]، كقوله في هذه الآية «فَحَكْمُ إِلَى اللَّهُ » [الشورى: ١٠]، وقد عجب نبيه صلى الله عليه وسلم بعد قوله: «فَرُدُوهُ إِلَى اللَّهِ » من الذين ينيه صلى الله عليه وسلم بعد قوله: «فَرُدُوهُ إِلَى اللَّهِ » من الذين نبيه صلى الله عليه وسلم بعد قوله: «فَرُدُوهُ إِلَى اللَّهِ » من الذين ينعون الإيمان مع أنهم يريدون المحاكمة إلى من لم يتصف بصفات من له الحكم، المعبر عنه في الآية بالطاغوت، وكل من

التوكيه العدد عما السنة الثانية والأربعون

تحاكم إلى غير شرع الله فقد تحاكم إلى الطاغوت، وذلك في قوله تعالى: «أَلَمْ تَرَ إلَى الَّذِينَ يَرْعَمُونَ أَنَّهُمْ ءَامَنُوا بِمَا أُرْلَ إلَيْكَ وَمَا أُرْلَ مِن قَبْلِكَ يُرِيدُونَ أَن يَتَحَاكَمُوا إلى الطَّلغُوبَ وقد أيروا أن يَكْفُروا بِهِ، وَتَرِيدُ الشَّيطَنُ أَن يُضِلَهُمْ مَكَلاً بَعِيدًا » [النساء: ٦٠]، فالكفر بالطاغوت الذي صرح الله بانه امرهم به في هذه الآية شرط في الإيمان، كما بينه تعالى في قوله: «فَمَن يَكُثُرْ بِالطَّلغُوتِ وَتُوَمِنُ بِاللهِ فَقَدِ اسْتَسَكَ بِالْمُرْوَ الْوُثْقَ، » [البقرة: ٢٥٢].

# الحكم لله وحده:

فيُفهم منه أن من لم يكفر بالطاغوت لم يتمسك بالعروة الوثقى، ومن لم يستمسك بها فهو مترد مع الهالكين، ومن الآيات الدالة على أن الحكم لله وحده، وأنه يجب الرجوع إلى تشريعه وأمره قوله تعالى: « وَهُوَ أَنَّهُ لَا إِلَىٰهُ إِلَّا هُوَ لَهُ ٱلْحَمَدُ فِي ٱلْأُولَىٰ وَٱلْأَخِرَةِ وَلَهُ ٱلْحُكْمُ وَالَّتِهِ مُرْجَعُونَ (\*) قُلْ أَرْمَيْشُرُ إِنْ جَعَكُ ٱللَّهُ عَلَيْكُمُ ٱلْتَلَ سَرِعَدًا إِلَى وْمِ ٱلْقِيْنَةِ مَنْ إِلَيْهُ غَيْرُ أَلَيَّهِ يَأْتِكُمْ بِصَحَّاتٍ أَفَلَا تَسْمَعُونَ (٧) الْ أَرَ يَشْعُ إِن جَعَكُ ٱللَّهُ طَلِّحُمُ ٱلنَّهَارَ سَرْمَدًا إِلَى يَوْمِ ٱلْقِبْلَمَةِ مَنْ إِنَّهُ غَيْرُ أَلَهُ بِأَتِيكُم بِلَيْلِ تَسْكُنُونَ فِيهِ أَفَلَا تَبْصِرُونَ (") ومِن رُحِمِتِهِ. جَعَلُ لَكُمْ ٱلْيَلْ وَٱلنَّهَارَ لِتَسْكُوُا فِيهِ وَلَتَبْلُغُوا مِن مُضَلِهِ، وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ» [القصيص: ٧٠- ٧٣]. فهل في مشرّعى القوانين الوضعية من يستحق أن يوصف بأن له الحمد في الأولى والآخرة؛ لأنه هو الذي يصرف الليل والنهار مبينا بذلك كمال قدرته وعظمة إنعامه على خلقه، سيحان خالق السماوات والأرض، حل وعلا أن يكون له شريك في حكمه أو عبادته أو ملكه، ومن الأيات الدالة على ذلك أيضًا ما جاء في قوله تعالى: « أَفَعَـ يَرِ ٱللَّهِ أَبْتَغِي حَكْمًا وَهُوَ ٱلَّذِي أَنزَلَ إِلَيْكُمُ ٱلْكِنْبَ مُفَصَّلًا وَٱلَّذِينَ ، اتَيْنَهُمُ ٱلْكِنَبَ يَعْلَمُونَ أَنَّهُ مُنَزَّلُ مِن زَيِّكَ بِالْحِيَّ فَلا تَكُونَنّ بِنَ ٱلْمُمْتَرِينَ (") وَتَمَّتَ كَلِمَتُ رَبِّكَ صِدْقًا وَعَدْلًا ، [الإنعام: ١١٤- ١١٥]، فهل في أولئك المذكورين من يستحق أن يوصف بأنه هو الذي أنزل هذا الكتاب مفصلا، الذي يشهد أهل الكتاب أنه منزل من ربك الحق، وبأنه تمت كلماته صدقا وعدلا، أي صدقا في الأخبار وعدلاً في الأحكام، وأنه لا مبدل لكلماته وهو السميع العليم؟ سيحانه رينا ما أعظمه وما أجل شانه. [ولمزيد من البيان في هذا يراجع أضواء البيان ١٦٣/٧- ١٧٣].

ويستفاد من كل ما سبق أن كل من أطاع غير الله في تشريع مخالف لما شرعه الله، فقد أشرك به مع الله، واعتدى في ذلك على حق الله وحده الذي له الخلق والأمر سبحانه دون سواه، وقد عقد الشيخ محمد بن عبد الوهاب رحمه الله بابًا في كتابه التوحيد بيَّن فيه حكم من أطاع العلماء والأمراء في تحريم ما أحل الله، أو تحليل ما حرم الله، وأن من فعل ذلك فقد اتخذ هؤلاء أربابًا، وذكر تحته قول ابن عباس رضي الله عنهما: «يوشك أن تنزل عليكم حجارة من السماء، أقول: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم، وتقولون: قال أبو

من أطاع غير الله في تشريع يخالف شرع الله فقد أشرك به مع الله غيره، واعتدى في ذلك على حق الله وحده الذي له الخلق والأمر سبحاله دون سواه.

بكر وعمر "! ثم ذكر تعجب الإمام أحمد من قوم وقفوا على الدليل، ثم يذهبون إلى أراء الرجال، والله يقول: «فَلَيْحَذَرِ ٱلَّذِينَ يَعَالِمُونَ عَنَّ أَمَرِهِ أَن تُمُسِيمُمْ فَتَنَهُ أَوْ مُصِيبُهُمْ مَذَابُ أَلِيرً، [النور: ٣٣]، ثم استدل بحديث عدي بن حاتم رضي الله عنه، وفيه أنه سمع النبي صلى الله عليه وسلم يقرأ قول الله تعالى: « أَعَكَدُوا أَجْكَارُهُمْ عليه وسلم يقرأ قول الله تعالى: « أَعَكَدُوا أَجْكَارُهُمْ قال له: إنا لسنا نعبدهم. قال: «اليس يحرّمون ما أحل الله فتحرمونه، ويُحلون ما حرم الله فتحلونه» فقلت: بلى. قال: «فتلك عبادتهم. [الترمذي ٣٠٩٥ وحسنه الألبانى].

وقد توافر أهل العلم على شرح هذا الباب الذي عقده الشيخ في كتابه التوحيد، وبينوا المراد منه غاية البيان، ومن ذلك ما قاله الشيخ ابن قاسم رحمه الله: «إنما يجب طاعة الأحبار والرهبان إذا أمروا بطاعة الله، فهي تبع لا استقلال، وأما إذا أمروا بمعصية الله فلا سمع لهم ولا طاعة، لا طاعة لمخلوق في معصية الخالق، كما هو معلوم من الكتاب والسنة وإجماع الأمة، ولما كانت هذه الطاعة من أنواع العبادة – بل هي العبادة – فإنها طاعة الله بامتثال ما أمر به على السنة رسله، نبه المصنف بهذه الترجمة على وجوب اختصاص الرب تعالى بها، وانه لا يُطاع سواه إلا حيث كانت طاعته مندرجة تحت طاعة الله».

ثم نقل قول شيخ الإسلام ابن تيمية في هذه المسالة ونصه: «هؤلاء الذين اتخذوا أحبارهم ورهبانهم أربابًا من دون الله؛ حيث أطاعوهم في تحليل ما حرم الله، وعكسه يكونون على وجهين:

أحدهما: أنهم يعلمون أنهم بدلوا دين الله

صفر ١٤٣٤ هـ

× 1 201

فيتبعونهم على التبديل، فيعتقدون تحليل ما حرم الله وتحريم ما أحل الله، اتباعًا لرؤسائهم مع علمهم بأنهم خالفوا دين الرسول صلى الله عليه وسلم فهذا كفر، وقد جعله الله ورسوله شركًا، وإنه لم يكونوا يصلون لهم ويسجدون.

الثاني: أن يكون اعتقادهم وإيمانهم بتحريم الحلال، وتحليل الحرام ثابتًا، لكنهم أطاعوهم في معصية الله، كما يفعل المسلم ما يفعله من المعاصي التي يعتقد أنها معاص، فهؤلاء لهم حكم أمثالهم من أهل الذنوب.

وقال الشيخ عبد الرحمن السعدى في شرحه للداب: «ووجه ما ذكره المصنف ظاهر، فإن الرب والإله هو الذي له الحكم القدري والحكم الشرعي، والحكم الجزئي، وهو الذي يُؤلُّه ويُعبِّد وحده لا شريك له و يُطاع طاعة مطلقة، فلا يُعصبي بحيث تكون الطاعات كل اتداعًا لطاعته، فإذا اتخذ العدد العلماء والأمراء على هذا الوحه، وجعل طاعتهم هي الأصبل، وطاعة الله ورسوله صلى الله عليه وسلم تبعًا لهذا، فقد اتخذهم أربابًا من دون الله يتالههم ويتحاكم إليهم، ويقدم حكمهم على حكم الله ورسوله صلى الله عليه وسلم، فهذا هو الكفر بعينه، فإن الحكم كله لله، كما أن العبادة كلها لله، والواجب على كل أحد ألا يتخذ غير الله حكمًا، وأن يرد ما تنازع فيه الناس إلى الله ورسوله صلى الله عليه وسلم، وبذلك بكون دين العبد كله لله، وتوحيده خالصًا لوجهه الله، وكل من حاكم إلى غدر حكم الله ورسوله صلى الله عليه وسلم، فقد حاكم إلى الطاغوت، وإن زعم أنه مؤمن فهو كاذب.

فالإيمان لا يصح ولا يتم إلا بتحكيم الله ورسوله في أصول الدين وفروعه وكل الحقوق، فمن تحاكم إلى غير الله ورسوله صلى الله عليه وسلم، فقد اتخذ ذلك ريًا، وقد تحاكم إلى الطاغوت.

#### التحليل والتحريم حق لله سبحانه وتعالى وحده:

قال الشيخ صبالح الفوزان - حفظه الله -: «التحليل والتحريم حق لله سبحانه وتعالى لا يشاركه فيه أحد، فمن حلّل أو حرّم من غير دليل من كتاب الله أو سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم، فقد جعل نفسه شريكًا لله، ومن أطاعه فقد أشركه مع الله في معناها: طاعة الله سبحانه وتعالى بفعل أوامره وترك نواهيه، ومن ذلك مسالة التحليل والتحريم، فهي داخلة في العبادة بدليل قوله تعالى لما ذكر ما يفعله المشركون من استباحة ما حرمه الله من الميتة التي حرمها وهم يستحلونها ويقولون: هي أولى بالأكل من المذكاة؛ لأن المذكاة أنتم ذبحتموها، وأما الميتة فإن الله هو الذي ذبحها، وكانوا قد تلقوا هذه المقالة من المجوس، فانزل الله تعالى: «مَكْلُوامِتَّا أَكْرَ آَسَمُ أَشَوْعَكُولِنِ

التحليل والتحريم حق لله تعالى وشهادة ألا إله الا الله تستلام ألى يكول العبد مطيعاً لله جل وحلا فيما أحل وحرم ، ولا يُحكم ق دينه ودفياه إلا شرع الله.

كُمُ بِعَابَتِيو. مُؤْمِينَ » [الأنعام: ١١٨] إلى قوله تعالى: «دَلَا تَأْكُلُوا مِنَّا لَرُ يُنَّذِ آسَمُ أَشَرِ عَلَيْهِ وَإِنَّهُ، لَفِسَقٌ وَإِنَّ ٱلشَّبَطِينَ لَيُوُحُونَ إِنَّ أَوْلِيَآيِهِمْ لِيُجَدِلُوكُمُ وَإِنَّ أَطَعَتُمُومُمْ إِنَّكُمْ لَشَرِكُونَ » [الأنعام: ١٢١] مع الله في التحليل والتحريم.

وقال الشيخ صالح آل الشيخ في شرحه لهذا الباب: «هذا الباب والأبواب بعده في بيان مقتضيات التوحيد، ولوازم تحقيق شهادة أن لا إله إلا الله، وأن شهادة أن لا إله إلا الله تقتضي وتستلزم أن يكون العبد مطيعًا لله جل وعلا فيما أحل وحرم، فلا يتحاكم إلا إليه جل وعلا، ولا يُحَكِّم في الدين إلا شرع الله جل وعلا، والعلماء وظيفتهم عليه وسلم، وليست وظيفتهم التي أذن لهم بها الشرع أن يحللوا ما يشاءون، أو يحرموا ما يشاءون، بل وظيفتهم الاجتهاد في فقه النصوص، وأن يبينوا ما أحل الله وما والسنة، ولذلك كانت طاعتهم تبعًا لطاعة الله ورسوله صلى الله عليه وسلم.

أما الطاعة الاستقلالية فليست إلا لله جل وعلا، حتى طاعة النبي صلى الله عليه وسلم إنما هي تبع لطاعة الله جل وعلا، فإن الله هو الذي أذن بطاعته، وهو الذي أمر بطاعة رسوله صلى الله عليه وسلم، وهذا معنى الشهادة له بانه رسول الله صلى الله عليه وسلم كما قال جل وعلا: «مَن يُطْع الرَّسُولَ فَقَدَ أَطَاعَ اللَّهُ [النساء: ٨٠]، وقال جل وعلا: « وَمَا أَرْسَلَنَا مِن رَسُولِ إلَّا لِطُحاعَ بِإِذْتِ اللَّهِ » [النساء: ٢٤]، فالطاعة الاستقلالية نوع من أنواع العبادة، فيجب إفراد الله جل وعلا بها. دعوة جماعة أنصار السنة إلى تعكيم الشريعة:

ومما أود التنويه عليه هنا أن جماعة أنصار

لته يه العدد ٤٩٤ السنة الثانية والأربعون

2

alts & Engrand Wilso التحصي ، المكافي ما ين 8 1220 422 308 श्रीम्मा रेशांडेंग हरी प्रियंग्र 8010 8400 0 2404 BARN ENE ANEN Relater and many 8 · AND BANSO

السنة المحمدية التي أسست أصالة للدفاع عن التوحيد والسنة، وإفراد الله بجميع أنواع العبودية، وضعت من ضمن أهدافها السعى إلى تحكيم الشريعة الإسلامية، وأن كل مخالف لذلك منازع لله في حكمه، وقد ذكر الشبيخ محمد حامد الفقى، مؤسس الجماعة فى تحقيقه لكتاب فتح المجيد الشارح لكتاب التوحيد عند ذكره لقول الله تعالى: «أَفَحُكُمُ أَلِجُهَلِيَةٍ يَبْغُونُ وَمَنْ أَحْسَنَ مِنَ أَللهِ حُكْمًا لِقَوْمِ يُوَقِنُونَ » [المائدة: ٥٠]، وبعد ذكر كلام ابن كثير رحمه الله في تفسيره للآية قال: «ومثل هذا وشر منه من اتخذ كلام الفرنجة قوانين يتحاكم إليها في الدماء والفروج والأموال، ويقدمها على ما علم وتبين له من كتاب الله وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم، فهو بلا شك كافر مرتد إذا أصرً عليها ولم يرجع إلى الحكم بما أنزل الله، ولا ينفعه أي اسم تسمى به، ولا أي عمل من ظواهر أعمال الصلاة والصيام والحج ونحوها».

وقال رحمه الله عند تفسير قوله تعالى: « أَلَّم تَرَ إِلَى الَّيْبِ أُونُوا نَصِيبًا مِن الْكِتَبِ فُوْمِنُون إِلَيْحِبْتِ وَأَلْطَنُوتِ » [النساء: ٥١] ما نصه: «الذي يُستخلص من كلام السلف رضي الله عنهم أن الطاغوت كل ما صرف العبد وصده من عبادة الله وإخلاص الدين والطاعة لله ولرسوله صلى الله عليه وسلم، سواء في ذلك الشيطان من الجن، والشيطان من الإنس، والأشجار والأحجار وغيرها، ويدخل في ذلك بلا شك الحكم بالقوانين الجنبية عن الإسلام وشرائعه، وغيرها من كل ما وضعه الإنسان ليحكم به في الدماء والفروج والأموال، وليبطل بها شرائع الله في إقامة

الحدود وتحريم الربا والزنا والخمر ونور ذلك، مما أخذت هذه القوانين تحللها وتحميها بنفوذها ومنفذيها، والقوانين نفسها طواغيت، وواضعوها ومروجوها طواغيت».

وقد قال نحو هذا الكلام العلامة الأصولي الشيخ عبد الرزاق عفيفي رحمه الله وهو الرئيس الثاني لجماعة أنصار السنة المحمدية، والشيخ أحمد محمد شاكر رحمه الله، وهو العلامة المحدث، وغيرهم من علماء الجماعة وأئمتها، وهذا إن دل على شيء فإنه يدل على أهمية التحاكم إلى شريعة الله وتعظيمها، وإن هذا من توحيد رب العالمين، إلى جانب أن الشريعة الإسلامية هي الصالحة والمصلحة للبشرية في كل زمان ومكان؛ لأنها من العليم الخبير سبحانه.

# الشريعة الإسلامية هي الصالحة والمصلحة للبشرية في كل رَمَانَ ومكان:

وقد أحسن وأجاد الشيخ يوسف الدجوى رحمه الله عضو هبئة كبار العلماء بالأزهر الشريف في بيان مكانة الشريعة، وأنه شتان بينها وبين القوانين الوضعية، وفي ذلك يقول رحمه الله: «تعلم رعاك الله أن الشريعة جاءت بمطالب الروح والبدن جميعًا، وكفى بذلك فرقًا كبيرًا بينهما، إن القانون لا يطلب إلا حفظ النظام العام، ولا يعنيه إلا وحدة الأمة وراحة الحكومة، ولا يهمه شئون الأفراد الروحية، ولا من وظيفته صلاح قلوبهم، وتربية نفوسهم، ومراقبتهم في أخلاقهم، وأما الشريعة فقد تكفلت بإصلاح قلوب الأفراد كما تكفلت بإصلاح الأمم، بل يمكننا أن نقول: إن الشريعة أبلغ فيما يريده القانون أيضا من منع الناس عن ارتكاب الجرائم والتعديات، فإن الإنسان لا يخاف القانون، ولا يرهب سلطان إلا إذا لم يكن وسيلة إلى الخلاص منه، وما أكثر وسائل الخلاص وأقل بواعث الإخلاص؟!

إن مزايا الشريعة لا تكاد تُحصى، فشتان ما بين قانون يضعه رجال لا يعنيهم إلا مظاهر الحياة المادية، وبين قانون يضعه خالق الكون المدبّر لكل صغيرة وكبيرة، يكفل للناس سعادة الحياتين، تلك القوانين تبيح الزنا وشرب الخمر والتلهي بالميسر، وهي أمهات الشرور كلها، محافظة على مبدأ الحرية الشخصية، وما مثلها عندي إلا كمثل من يريد أن يشرب السم فلا تمنعه، محافظة على حريته فيما يريد، فهل تراك أحسنت إليه؟!».

أسال الله أن يوفقنا إلى النزول على حكمه، والرضى بشريعته، إن ربي ولي ذلك والقادر عليه، وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.

صفر ١٤٣٤ هـ التوكيك ) ٥

الحمد لله كاشف الضرّاء ورافع البَلوى، واشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له فى الآخرة والأولى، واشهد أن سيّدنا ونبيّنا محمدًا عبدُه ورسولُه أفضلُ من تضرّع إلى ربّه ودعا، اللهم صلّ وسلّم وبارك عليه وعلى آله وأصحابِه أهلِ

التقوى. أما بعد:

فيا أيها المسلمون: أوصيكم ونفسي بتقوى الله -جل وعلا-؛ فهي سبيل الفلاح في الدنيا وفي الأخرى.

أيها المسلمون: إن البشرَ على مُستوى مُجتمعهم وأفرادهم يمُرُّون في هذه الدنيا بأحوال؛ منها حال البأساء والضرَّاء، حال المحن والمتاعبً والبلاء، وهكذا حالُ هذه الدنيا الفَانية الزائلَة، الدنيا التي تتنوَّعُ فيها الهُمومُ، وتَتَلوَّنُ فَيها الغُموم.

وإن المسلمين اليوم يُعانُون من مضائق لا نهاية لها، ويُقاسُون آلامًا لا حدُّ لها، وإلى الله المُستحَى، وهو المُستعان، وعليه التُكلان.

إن واقعَ المُسلمين اليوم يمُرُّ بمراحل خطرة، وأزمات مُتتابعة؛ فكم هي المحن التي تقع؟! وكم هي الفتنُ التي تعصفُ؟!

أسالُ اللهُ أن يُغَرِّجُ الكربة ويكِشِف الغُمَّة، إنه هو وليُّ ذلك والقادرُ عليه.

# سبيل النجاة من المحن

إخوة الإسلام: إن المتامَّل في حال المسلمين مع هذه الحال التي وصفْنا يجدُ عجبًا من الغفلة عن المنهج القُرانيَّ الذي رسمَه للمُسلمين، وخطَّه رسولُ الله صلى الله عليه وسلم منهجًا واضحًا عند نزول الكُرُوب والشَّداد الخُطوب. فالمُسلمون لا يُمكنُ بأي

حال أن يجتازُوا محنةً أو أنْ يسلَموا من مُصيبة إلا من مُنطلَق مدادئَ قَرَائنَةٍ وأُصول نبويَّة.

المُسلّمونَ لا تُحلُ قَضاياهُم المُتَعقَدة، ولا يتخلَّصُونَ من مصائبهم المُتعدَّدة بالتعلُّق بأي قوة بشريَّة مهما كانتَ بمَناى عن المنهج القرآني والتوجيه النبويَ.

المسلمون أصحابُ رسالة وذوو عقيدة متينة تقوم على الإخلاص بالتعلُّق بالخالق -عز ُوجل-، والتقوَّي بالقادر على كل شيء -تبارك وتعالى-، والتوكُّل على القاهر فوق عبادهُ -جل وعلا-.

إن الأصل الأصيل والرُّكَنَ الركينَ عند وقوع الكوارثونزول المصائب أن يقطع المسلمون علائقهم إلا بالله -جل وعلا-، إخلاصًا وصدقًا، رغبًا ورهَبًا، تضرُّعًا ودُعاءً؛ فالأمة -حُكَّامًا ومحكومين، شعوبًا وأفرادًا- لا نجاة لهم من ضرَّاء، ولا مخلص لهم من شقاء إلا حينما يتيقنون بأن المخلص لا يُمكنُ إلا من المخالق -جل وعلا-، المدعُوَ عند الشدائد، المرجُوَ عند النوازَل، (قُلْ مَن يُتَحِيكُمُ عَلَّكُن آلَمُ وَأَلَيْم تَتُونَهُ تَمَرُعًا وَحُقية لَنْ أَجْتَا مِنْ هَدِهِ لَتَكُونَ مِنَ الشَّتَكِينَ () قُلُ الله يُحَيكُم مِنها وَمِن كُلُ كُرْبٍ ثُمَ أَلَمَ تُشْرِكُنَ ) [الأنعام: 176, 30].

إن المسلمين لم يستردُوا أرضًا مُحتلَة، ولم يتخلَّصُوا من عدوً مُتغلَّبٌ إلا حينما تستقرُ في

٦ ( التوكيد العدد ٤٩٤ السنة الثانية والأربعون

# خياة من الواقع المرود

# 4 بقلم/ الشيخ حسين بن عبد العزيز آل الشيخ

إمام المسجد النبوي الشريف بالمدينة المنورة

قلوبهم عقيدة راسية رُسُقَ الجبال، هي عقيدة التوحيد التي جاء بها محمد -صلى الله عليه وسلم-، التي تتضمَنُ أن الضرَّ لا يكشفُه سوى الخالق، وأن الباساء لا يدفعُها إلا الباري القادر، (أَمَن يُعَبِّ ٱلْمُضْطَرَ إِذَا مَعَامُ وَيَكَيْفُ السُّوَءَ وَيَجْعَلُكُمْ خُلْكَاءَ ٱلأَرْضِ أَوَلَكُمْ مَعَ آلِيَهُ قَلِيلًا مَّا لَذَكَرُونَ) [النمل: ٦٢].

أخرج ابنُ أبي حاتم وغيرُه[ وفي سنده ضعف] : أن مالك الأشجعيّ جاء إلى النبي -صلى الله عليه وسلم- فقال: أُسرَ ابني عوفٌ، فقال له رسولُ الله -صلى الله عليه وسلم-: «أرسل إليه بأنَّ رسولَ الله -صلى الله عليه وسلم- يأمُرَك أن تُكثرَ من قول: لا حول ولا قوة إلا بالله». فأتاه الرسولُ، فأخبرَ عوفًا يذلك، فأكتَ عوفٌ يقول: لا حول ولا قوة إلا بالله.

وكانوا -أي: الأعداء- قد شدُّوه بالقدَّ، فسقط القدُّ عنه فخرَج، فإذا هو بناقة لهم فركبَها فاقبَلَ، فإذا هو بسَرح القوم الذين كَانوا شدُّوه، فصاحَ يهم، فاتبعَ آخرُها أولَها، فلم يفجع أبوَيْه إلا وهو يُنادي بالباب. فقال أبوه: عوفُ ورَبُ الكعبة. فقالت أمُّه: عوفُ كثيبٌ يالَمُ لما فيه من القدُّ. فاستبقَ الأبُ والخادمُ إليه فإذا عوفُ قد ملاً الفناءَ إبلاً، فقصً الله عليه وسلم- فأخبرَه بخبر عوف وخبر الإبل. فقال له رسولُ الله -صلى الله عليه وسلم-: «اصنع بها ما أحببتَ كما كنتَ صانعًا بإبلك»، ثم نزل قولُه مع وعلا-: (رَمَ يَتَ اللَّهُ عَمَلَ أَهُ مَرًا (الطلاق. ٢، ٣].

فيا تُرى من يقف عند هذه القصة من أبناء المُسلمين عند الشدائد والكُروب؟!

# ما لكم عن طوق النجاة غافلين؟ {

يا أمة سيد الثقلين: ما لكم عن طوق النجاة غافلين؟! وعن سبيل الفرَج لاهين؟! أنيبُوا إلى العزَيز الغالب عند حدوث الحادثات: (رَبُها إِذْ يَكَامَعُ

مِن قَحَبُلُ فَأَسْتَجَبْنَا لَهُ، فَنَجَبَنَكُ وَأَهْلَهُ، مِنَ أَلْحَرْبِ الْمُحَرْبِ الْمُعْلِيمِ الْمُعْلِي

تضرّعوا إلى المولَى -جل وعلا- عند نَزول المُلمَّات، ( وَذَا ٱلتَّوْنِ إِذ ذَهَبَ مُعَنَضِيًا فَظَنَّ أَن لَّن نَقَدِرَ عَلَيْهِ فَتَادَىٰ فِي ٱلظَّلُمُتِ أَن لَا إِلَيْهِ إِلَّا أَتَ سُبَحْنَكَ إِنِّ حُنتُ بِنَ ٱلظَّلِيِبِ (>> فَأَسْتَجَبْنَا لَهُ وَعَيَّبَنَهُ مِنَ ٱلْفَرِ وَكَذَلِكَ نُتَجِى ٱلْفُوْمِينِ) [الأنبياء: ٨٧، ٨٨].

بالدعاء الصادق، بالتوجُّه إلى الله -جل وعلا- تحصُّل السَعة بعد الضيق، والعافيةُ بعد البلاء، (وَأَيُوْبَ إِذَ نَادَىٰ رَبَّهُ أَنَي مَسَيْ الشُّرُ وَأَنَّ أَرْحَمُ الرَّجِينَ (\*) فَأَسْتَجَبْنَا لَهُ، فَكَشَفْنَا مَا يو مِن ضُرِّ وَالَّيْنَهُ أَهْلُهُ وَشَلَهُم مَعَهُمْ رَحْمَةُ مِنْ عِندِنَا وَزُحَرَىٰ الْعَندِنَ [الأندياء: ٨٣، ٨٤].

أفلا نستجيبُ إلى ربَّنا كما كان رسولُ الله -صلى الله عليه وسلم- يفعلُ؟! ففي الحديث الصحيح: «اللهم رحمتَك أرجُو فلا تكلني إلى نفسي طرفةَ عين، وأصلح لي شاني كلَّه، لاَ إله إلا أنت». [ أبو داود وحسنة الألباني].

فَمَن أَحسنَ الظنَّ برَبَّه مُلتجئًا إليه فرَّجَ عنه الكُرُبات، وأزاحَ عنه المُلمَّات، وسهَّلَ له الصعوبات. في الحديث القدسي: «أنَا عند ظنَّ عبدي بي، فليظُنَّ بي خيرًا» [ متفق عليه].

وصدق من قال:

# وإني لأرجُو اللهُ حتى كانني

# ارَى بجميل الظنَّ ما اللهُ صابعً

52 and

يا أمة الإسلام: يا من أحاطت بها الكرُبات من كل جانب! توجَّهُوا إلى الله وحدَم، وارجُوه -جل وعلا-، تُضرَّعوا إليه، اطلُبوه -عز وجل-، حقَّقُوا دُعاءَ المسالة ودُعاءَ الطلب بصدق وإخلاص ويقين تتحقَّقُ لكم عزَّتُكم وأمنُكم وفلاحُكم وصلاحُكم، وإلا فمن رجَا غيرَ الله خابَ، ومن لاذَ بجناب غيره وُكلَ إلى سراب، وواقعُ الأمة عبرَ تاريخها أكبرُ شاهد. قال -صليُ الله عليه وسلم-: «من تعلَّق شَيئًا وُكلَ

صفر ١٤٣٤ هـ

إليه».

يقول أبو يزيد البسطاميُّ: «عشتَ مع الناس أربعين سنةُ فوجَّدتُّهُم أمواتًا غَيرَ أحياء وما يشعُرون أيَّان يُبعَثون، فكبَّرتُ عليهم أربعَ تكبيرات، ونفضتُ يدي منهم، وجدتهم لا يقطَّعون ولا يصلونً، لا يُميتونَ ولا يُحيُون، لا يُقرَّبون ولا يُبعدون، لا يُعزَّون ولا يُذِلُون، لا ينفعون ولا يضُرُون». ثم قال مُتَمَثَلاً:

# لا تسالنَ بُنيُ ادم حاجة وسَل الذي ابوابُه لا تُحجَبُ اللهُ بغضتُ إن تركتَ سُوْ الَهُ

# وترى ابن أدم حين يُسال يغضبُ

فيا تَرى هـل يـكـونَ واقـعُ الأمـة -حُكَامًا ومحكومين- أن يُراجِعوا أنفُسَهم وأن يُغيَّرُوا الحالَ عن الحال السابقة من التعلُّق بغير الله -جل وعلا-يمينًا ويسارًا، شرَقًا وغربًا؟!

# ليس لها من دون الله كاشفة

نعم، المسلمون لا تنقشعُ عنهم مُلمَّةَ إلا بالتضرُّع الصادق إلى العزيز القديرَ، لا تُكشُفُ عنهم غُمَّةً إلا إذا أطاعُوا اللهَ مُخلصين، وانقطَعوا إلى جنابِه، فهو على كل شيء قديرً.

جاء رجلٌ إِلَّى النبي –صلى الله عليه وسلم– فقال له: إلامَ تدعُو؟! قال: «أدعُو إلى الله وحده الذي إن مسَّك ضرَّ فدعوتَه كَشفَ عنك، والذي إن ضللتَ بأرض قَفر فدعوتَه ردَّ عليك، والذي إن أصابَتك سنةً فدعوَّتَه أنبَّتَ لك».

# وصدق من قال:

# صبرًا جميلًا ما أقربَ الفَرَجَ

# من راقبُ اللهَ في الأمور نجا من صدَقَ اللهَ لم يتَلُهُ أدْى

ومن رجاءً يكونَ حيثً رجًا أيها المسلم: إن أصابَكَ مرضُ فالتجئ إلى الله الشافي الكافي، وإن أصابَتك فاقةُ فتوجُّه إلى الله الغنيَّ الكافي.

عن عُبيد بن أبي صالح قال: دخل عليًّ طاوسٌ يعُودُني، فقلتُ له: ادعُ اللهَ لي يا أبا عبد الرحمن. فقال: ادعُ لنفسِك؛ فإنه يُجِيبُ المُضطرُ إذا دعاه.

وقال وهبُ بن مُنبَه: «قرآتُ في الكتاب الأول: أن اللهَ -جل وعلا- يقول: بعزّتي إنه من اعتصمَ بي فإن كادته السماوات بَمن فيهنَّ والأرضون بمن فيهنَّ فإني أجعلُ له من بين ذلك مخرَجًا، ومن لم يعتصم بي فإني أخسفُ به من

تحت قدمَيْه الأرض، فأجعلُه في الهواء، فأكِلُه إلى نفسه».

يا شُعوبَ المُسلمين: إنكم تُعانُون وتُعانُون، فالتجؤوا إلى الله -جل وعلا-.

يًا من يُعاني من المصائب: الجاً إلى الله بصدق وإخلاص. يا من أصابته الضرّاءُ: ابتهل إلى العزيز القهار: ( وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِي عَنَ قَإِنَّ قَرِيبٌ أُلِحِبُ دَعَوَةَ ٱلدَّاعِ إِذَا دَعَانَ فَلَيْسَتَجِيبُوا لِي وَلْيُؤْمِنُوا بِي لَمَلَهُمُ يَرْشُدُوبَ) [البقرة: ١٨٦].

ذكرَ الحافظ ابنُ عساكر عن رجل قال: «كنتَ أكارى على بغل لى من دمشق إلى بلد الزُبداني، فركت معى ذات مرة رجل، فمرَّرنا على بعض الطريق غير مسلوكة، فقال لى: خذ في هذه فإنها أقرب، فقلتُ له: لا خبرة لى فيها، فقال: بل هي أقربُ، فسلَكناها فانتهينا إلى مكان وعر وواد عمدق وفده قتلًى كُثَر. فقال لى: أمسكُ رأسُّ البغل حتى أنزل، فنزل وتشمَّر وجمعَ عليه ثيابَه، وسل سكينا معه وقصدني، ففررت من بين يديه، وتبعني فناشدتُه اللهُ وقلتُ: خذ الدغل بما عليه، فقال: هو لى، إنما أريدُ قتلك. فخوَّفتُه اللهُ والعقوبة فلم يقْبَل، فاستسلمتُ بِين يديه، وقلتُ: إن رأيتَ أن تتركنى حتى أصلى ركعتين !! فقال: عجّل. فقمت أصلى، فأرتج على في القراءة فلم يحضرني منه حرف واحد، فيقيت واقفا مُتحيّرًا، وهو يقول: هيه ابرك. فأجرى اللهُ على لساني قوله -جل وعلا-: ( أَمَّن يُجِيبُ ٱلْمُصْطَرَ إِذَا دَعَادُ وَيَكْشِفُ ٱلشَّوَءَ ) [النمل: ٦٢].

فإذا أنا بفارس قد أقبل من فم الوادي وبيده حربةً، فَرْمَى بها ألرَّجُلَ فما أخطأَت فوًادَه، فخرُ صريعًا، فتعلَّقتُ بالفارس وقلتُ: بالله من أنت؟! فقال: أنا رسولُ الذي يُجيبُ المُضطَرَّ إذا دعاه ويكشفُ السُوءَ. قال: فأخذتُ البغل والحملَ ورجعتُ سالمًا».

# الثقة واليقين برب العالمين

أيها المسلمون: بالتوجَّه الصادق إلى الله –جل وعلا– يحصُل الفرَّجُ بعد الشدَّة، ويحُلُّ اليُسرُ بعد العُسر، وإذا أوقدَت المكاره، وأرسَت الخُطوب، وانقطعَت الحيَل بالأريب؛ أتى اللُطفُ من اللطيف المُستجيب.

فافرَحُوا -أيها المسلمون-، وتيقَنوا بمُناجاة الله وبدُعائه، وتحقيق التوحيد الخالص، والعمل الصالح، والنيَّة الصادقة؛ تُفلِحُ الأمة، وتقوَى شوكتُها، ويشتدُّ جانِبُها، مهما أحاطَبها من خُطوبٍ وكُروب.

الته يسط العدد عمع السنة الثانية والأربعون

٨

# وكل الحادثات وإن تناهت

# فموصول بها فرَّجُ قريب ولرُبُّ نازلة يضيقُ بها الفتَى ذرعًا وعند الله منها المخرَجُ

ضاقت فلما استحكمت حلقاتها

# فرِجَت وكنتَ أظنها لا تفرَجُ

فيا أمة الإسلام، يا من أصابَهم الضرَّاء والبلواء: لا تقنَطوا من رحمة الله، لا تيأسُوا من روح الله، فمهما وقع بكم فاعلموا أن لكم ربًّا عظيمًا، والهًا قادرًا، كلَّ يوم هو في شان، يُزيلُ الكُرُبات، ويُفرِّجُ المُلمَّات، حتى عن المُسْرِكَين إذا أخلَصوا، ألمَ يقُل اللهُ -جل وعلا-: ( قَادَا رُكِرُوا فِي الْتُمَاكِ دَعَوَّا المَ يَقُل اللهُ مِدَار اللهِ قَالَةِ عَمَامُهُمْ إِلَى الْبَرِ إِذَا هُمْ يُشْرِكُونَ) [العنكموت: 10].

فكيف بمن أسلمًا فكيف بمن أوذي وهو مؤمن وتوجَّة إلى الله سرًا وجهرًا، شدَّةً وَرَحَاءً؟! فالشأنُ الأعظمُ هو الإخلاص، والتوجَّة الصادقُ إليه: ( يَبَيَّ أَنَّهُ إِنَّهُ لَا يَأْتِسُوا مِن يُوسُفَ وَأَجْهِ وَلَا تَأْتِسُوا مِن زَيْجِ اللَّهِ إِنَّهُ لَا يَأْتِسُ مِن زَمْجِ اللَّهُ إِلَا أَلْقَمُ ٱلْكَفِرُونَ) [يوسف: ٨٧].

وما حصل من قريب لكثير من المسلمين خيرً شاهد، واللهُ -جل وعلا- هو القادر على كل شيء.

يا من يُعاني من ظلم الظالمين، وعَتَقَ الطغاة والجِبَّارين: لا تياسُوا من النصر؛ فالنصرُ عند الله للمؤمنين وعدٌ غيرُ مكنوب.

# قصة وعبرة

ذكر أن عجورًا في عهد ابن الفَرات اعتدَى على بُستانَ لها وأخذَه ابنَ الفُراتَ، فقالت له: اتَّق اللهَ فالدارُ داري، والله لأدعُونَ عليك. فقال مُستَهزئًا: انتظري الثَّلْثَ الأخيرَ. فانتظرَت الثُّلُثَ الأحيرَ وهي تدعُو، فجاء الخليفة وغضبَ وأخذَ ابنَ الفُرات، وجلَدَه وقطعَ يدَه وعلَّقَها عَند باب الخلافة. ومرَّت عليه وإذا هو يُجلدُ في الظُهيرة، فقالتَ: جزاك اللهُ خيرًا على نصيحتك بثَلَّث الليل الأخير، ثم قالت:

إذا جارَ الوزيرُ وكاتباهُ

وقاض الأرض أجحف في القضاء فوبلُ ثم وبلُ ثم وبلُ

لقاضي الأرض من قاضي السماء وصدقَ من قال: لطائِف الله وإن طالَ الدي كلمحة الطُرف إذا الطُّرفُ بِدَا وجوب الأخذ بالأسباب الشروعة

فيا أنها المسلمون: خُذوا من الأسباب المشروعة

الحسَّيَّة والمعنويَّة ما يُقَرِجُ الْكَرَب، ويُذهبُ الهمَّ، وينَصُر على الأعداء، قال تعالى: (وَأَعِدُوا لَهُم مَّا أَسْتَطَعْتُم مِن قُوَّرً) [الأنفال: ٦٠]، وقال -صلى الله عليه وسلم-: «عبادُ الله تداوَوا، لا تتداوَوا بحرام».

ولكنَّ الشان كلَّ الشَّان في تحقيق التقوَّى والإنابة إلى المولَى، والتوكُّل على الباري -جل وعلا-، والتعرُّفُ عليه في الشدَّة والرخاء، (رَمَن يَتَق اللهُ عَمَل لَهُ عَرَجًا ) وَبَرْزُقُهُمْنَ حَبَّ لَا يَعَنَيبُ) [الطلاق: ٢، ٣].

فمتى قوّت الأمة إيمانها بالله -عزّ شانه-، ووثقت الصِّلةَ به -سبحانه- في كل شان، في جميع الأمور صغيرها وكبيرها، وحسَّنَ ظنُّها بربِّها كشفَ عنها الضرَّآءَ، وأبدلَ شَيْتَها رخاءً، وهمُها فرجًا، وعُسرَها يُسرًا.

يا أيتها الأمة: أين الله والقدر؟! فقدرُكم أنكم مربوطون بالقُرآن، مربوطون بسُنَّة سيد ولد عدنان، فما ابتعدتُم عنهما أصابَكم الذُلُ، وأصابَتكم الكُروبُ والخُطوبُ مهما تعلَّقتُم بأي قوَّة من قُوى البِشر.

إن المُؤمنَ متى استبطًا الفُرَجَ وأيسَ منه بعد كثرة دُعائِه وتضرُّعه، ولم يظهَر عليه أثرُ الإجابة؛ فإن الواجبَ أن يرجعَ على نفسه باللائمة، وأن يقول لها: إنما أُوتيتُ منَ قَبَلك، ولو كان فيكِ خيرًا لأُجِبتِ من الله -جل وعلا-.

قال ابنُ رجب: «وهذا اللومُ حينئذ أحبُّ إلى الله من كثير من الطاعات؛ فإنه يُوجِبُ انكسارَ العبد لمولاه، واعترافَه له بأنه أهلٌ لما نزلَ به من البلاء، وأنه ليس بأهلَ لإجابة الدُّعاء، فلذلك تُسرعُ إليه حينئذ إجابةُ الدِعَاء، وتفريجُ الكُرَب؛ فإنه تعالى عند المُنكسرة قلوبُهم من أجله، مُجِيبًا سميعًا».

تعذّر على جيش المسلمين حين فتح كابُل الفتح، فدعا قائدُ الحيش: يا حيَّ يا قيُّوم -بصوت مُرتفع-، فارتجُ الجيشُ بذلك صادقًا ومُخلصًا، داعيًّا إلى الله سرًا وجهرًا، ففُتحَ على المُسلمين مَا أرادواً، وأصبحَت بلادًا إسلاميَّةُ بحمد الله.

ثم إن الله -جل وعلا- أمَرَنا بأمر عظيم، ألا وهو: الصلاة والسلام على النبي الكريم، أللهم صَلَ وسلَّم وبارك وأنعم على سيَّدنا ونبيَّنا محمد، اللهم ارضَ عن الصحابة أجمعين، وعن الآل ومن تبِعَهم بإحسانِ إلى يوم الدينَ.

يعتذر السيد رئيس التحرير عن كتابة مقاله في هذا العدد لظروف ألمت به ، وسيواصل الكتابة في العدد القادم ان شاء الله

صفر ١٤٣٤هـ

التوكيط ) ٩

ب التفسي لحلقة الخامسة قال تعالى: «اللهُ نَزَّلُ أَحْسَنَ الْمُدِيثِ كِنْبًا مُتَشَبِها مَثَانِي نَقْشَعِرُ مِنْهُ جُلُودُ الَّذِينَ يَخْشَوْن تَلِينُ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَىٰ ذِكْرِ ٱللَّهُ ذَلِكَ هُدَى ٱللَّهِ يَهْدِى بِهِ. مَن يَشَكَآهُ وَمَن يُضَلِل لُهُ مِنْ هَادٍ (٣) أَفَمَن يُنْقِي المَوْجَهِةِ. سُوَءَ ٱلْعَذَابِ يَوْمُ ٱلْقِيْمَةُ وَقِيلَ لِظْلِلِينَ دُوقُوا مَا سُونَ ٢) كُذَّبَ الَّذِينَ مِن قَبْلِهُمْ فَأَنْنَهُمُ ٱلْمَذَابُ مِنْ حَيْثُ لَا يَشْعُرُونَ ٢) فَأَذَا فَهُمُ اللَّه لَلِحْرِي فِي ٱلْحَيَوَةِ ٱلدُّنيَا وَلَعَذَابُ ٱلْآخِرَةِ أَكَبَرُ لَقُ كَانُوا يَعْلَمُونَ (٢) وَلَقَد ضَرَيْت الشَّاس في هَذَا ٱلْقُرْءان لْعَلَّهُمْ بَنَدْكُرُونَ ٢) فَزَوْانًا عَرَبِيًّا غَيْرَ ذِي عِنِج لَعَلَّهُمْ يَنِقُونَ ٢) ضَرَبَ ألله مَنكا رَجُلا الله مُتَشْبَكُسُونَ وَرَجُلًا سَلَمًا لَرَجُل هَلَ يَسْتَوْبَان مَثَلًا الْحَدُ لِلَّهِ بَلَ أَكْثُرُهُم لَا يَعْلَمُونَ 💮 إِنَّك اللهُ إِنَّكُمْ بَعْمَ ٱلْقِيْنُمَةِ عِندَ رَيَّكُمْ تَغْتَصِعُونَ () \* فَمَنْ أَظْلِمُ مِمَّن كَذَبَ وَكَذُبَ بِالصِّدْقِ إِذْ جَاءَهُۥ أَلَيْسَ فِي جَهَنَّمُ مَثْوَى لِلْكَنْفِرِينَ () وَٱلَّذِي جَاءَ بِالصِّدْقِ لَدَقَ بِيرُ أَوْلَتِهِكَ هُمُ ٱلْمُنْقُونَ ٣) لَهُم مَّا يَشَاءُونَ عِندَ رَبُّمْ ذَلِكَ جَزَلُهُ المُحسِنِينَ 🕲 وا ألَّذِي عَمِلُوا وَيَجْزِيَهُمْ أَجْرَهُمْ بِأَحْسَنِ ٱلَّذِي كَانُوا يَعْمَلُونَ . [الزمر ٢٣- ٣٥]. / اعداد / د. عبد العظيم بدوى الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من لا سی بعده.. أثر القرآن في قلوب المؤمنين:

ولما ذم الله تعالى القاسية قلويهم من ذكر الله، أتبعه بمدح الذكر، ومدح الذين تطمئن قلومهم مه، فقال تعالى: «الله نزل أحسن الحدِيثِ لِنَبْ مُتَشَيْبِهَا مَثَانِيَ نَفْشَعِرُ مِنْهُ جُلُودُ ٱلَّذِينَ يَخْشَوْنَ رَبَّهُمْ ثُمَّ تِلِينَ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَىٰ ذِكْرِ ٱللَّهِ ذَالِكَ هُدًى ٱللَّهِ تَهْدِي بِهِ مَن يَشَكَهُ وَمَن يُضْلِلِ اللهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَادٍ .

«اللهُ» الذي لا إله إلا هو، الحي القيوم، هو الذي «نزل» على التدريج للتيسير، وللجواب عن الشيهات، وحل المشكلات، «أحسن الحديث» وهو هذا القرآن الكريم:

عن سعد بن أبي وقاص رضي الله عنه قال: أنزل الله القرآن الكريم على رسول الله صلى الله عليه وسلم فتلاه عليهم زمانًا، فقالوا: يا رسول الله لو قصصت علينًا؛ فأنزل الله: «الر

عَلَكَ مَايَتُ ٱلْكِنَبِ ٱلْمُبِينِ () إِنَّا أَزَلْتُهُ قُرْءَنَا عَرَبِتًا لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ () غَغَنُ نَقْضُ عَلَيْكَ أَحْسَنَ ٱلْفَصَصِ بِمَا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ هَٰذَا ٱلْقُرْءَانَ وَإِن كُنتَ مِن فَبْلِهِ. لِمَنَ ٱلْغَلِيلِيَ» [دوسف: ١- ٣]، فتلاها رسول الله صلى الله عليه وسلم زمانًا، فقالوا: يا رسول الله لو حدثتنا؛ فأنزل الله تعالى: «الله نَزَّلُ أَحْسَنَ لَغَدِيثٍ كِنَّبًا مُتَشَيْهًا ، الآية [الحاكم (٢/ ٣٤٥)، وقال: صحيح الإسناد، وأقره الذهبي].

فمن أراد القصة فالقرآن مكفيه، ومن أراد الحديث فالقرآن بكفيه، ومن لم يكتف بالقرآن فلا كفاه الله.

وقوله تعالى: «كتابًا» بدل من «أحُسن الحديث» أو حال منه، «مُتشابها» أي يشيبه يعضه يعضا في الفصاحة والبلاغة والقوة، قوة المباني والمعاني،

العدد ٤٩٤ السنة الثانية والأربعون

لا تفاوت فيه أصلا في لفظ ولا معنى، مع كونه نزل مفرقًا في نيف وعشرين سنة، وهو دليل واضح على كونه من عند الله، «ولو كان مِنْ عِنْدِ غير الله لوجدُوا فيه اخْتِلافًا كثيرًا» [النساء].

وقوله تعالى: «مثانى» جمع مثنى، من التثنية، بمعنى التكرير، أي تثنى فيه القصص والمواعظ والأحكام والحكم، مختلفة البيان في وجوه من الحكم، متفاوتة الطرق في وضوح الدلالات، من غير اختلاف أصلا في أصل المعنى، كالقصص والأخبار، والأوامر والنواهي، ومع التكرير لا تمله الآذان، ولا تنفر منه القلوب، وإنما «تقشعر منهُ جُلودُ الذينَ يخشوْن ربِهُمْ ثم تلينَ جُلودُهُمْ وقلونُهُمْ إلى ذكر الله»: تقشعر منه الجلود عند سماع آبات الوعيد، ثم تطمئن عند سماع أيات الوعد، ولذلك ترى الله عز وجل دائمًا يجمع بين الوعد والوعيد، ترغيبًا وترهيبًا، فهو يذكر صفات العزة والكبرياء التي توجب الخوف والحذر، ثم بذكر صفات الرأفة والرحمة التي توجب الرجاء والطمع، ويذكر ألوان العذاب، ثم يذكر ألوان الذعدم. قال تعالى: «إِنَّ رَبَّكَ سَرِيعُ ٱلْعِقَابِ وَإِنَّهُ لَعَقُورٌ رِّحمُّ» [الأنعام: ١٦٥]، وقال تعالى: «نَبِّ عِبَادِي أَنَّ أَنَا ٱلْغَفُورُ ٱلرَّحِيرُ () وَأَنَّ عَذَابِي هُوَ ٱلْعَلَابُ الألبُر» [الحجر: ٤٩- ٥٠]. وقال تعالى: «إِنَّ جَهِنُرَ كَانَتْ مَرْصَادًا (١٦) لَلطَّعْينَ مَتَابًا (٢٠) لَبِثِينَ فِيهَا أَحْقَابًا (٢٠) لَا بَذُوفُونَ فِنهَا بَرُدًا وَلَا ثَمَانًا ()) إِلَّا حَمِيمًا وَغَشَّافًا () جَبَرًا، وفَافًا (6) إِنَّهُمْ كَانُوا لا يَرْجُونَ حِمَابًا (9) وَكُذَّبُوا بِنَائِدِنَا كَذَابًا ﴿ ﴾ وَكُلْ شَيْءٍ أَحْصَبْتُهُ كِتَبًا ( ) فَذُوقُوا فَلَن نَّزِيدَكُمْ إِلَّا عَذَابًا (٢) إِنَّ الْمُتَّقَينَ مَفَازًا (٢) حَدَايِقَ وَأَعْتَبًا (٢) وَكُوَاعِبَ أَثْرَابًا (٢) وَكَأْسًا دِهَافًا (٢) لَا يَسْمَعُونَ فِيهَا لَغُوا وَلَا كِذَابًا (ro) حَالَة مَن زَبِّكَ عَطَلَةً حِسَابًا» [الندا: ٢١- ٣٦]. وقال تعالى: «فَأَمَّا مَنْ أُونَ كِنَبَهُ، بِيَمِينِهِ، فَيَقُولُ هَاؤُهُ أَقْرَهُوا كَنَبِيَهُ (1) إِنْ ظَنْتُ أَنِي مُلْنَ حِتَابَة (1) فَهُوَ في عِشْةِ رَاضِيَة (1) ف جَنبَة عَالِينَةٍ (٢) قُطُوفُهَا دَايَةٌ (٢) كُلُوا وَأَشْرَبُوا هَنبِتَا بِمَا أَسْلَقْتُمُ فِي ٱلْأَثَارِ ٱلْحَالَيَةِ (1) وَأَمَا مَنْ أُوقَ كَذَبَهُ، بِسُمَالِهِ، فَيَقُولُ يَلْتَنَنِي لَرُ أُوتَ كِنْنِيَةً () وَلَرُ أَقَر مَا حِسَابَةً (?) يَلْتَتُهَا كَانَت القاصية (٧) مَا أَعْنَى عَنَّى مَالِيهُ (١٠) هلك عَنَّى سُلطنية (٢٠) خَذُوهُ فَقُلُوهُ () قُرْالْجَاجَةُ سَلُوهُ () فُرَّ في سِلْسِلَةٍ ذَرْعُهَا سَبْعُونَ. ذِرَاعًا فَأَسْلُكُوهُ (٢) إِنَّهُ كَانَ لَا يَؤْمِنُ بَانَتِهِ أَلْمَظِيدٍ (٢) وَلَا يَحْضُ عَلَىٰ طُعَامِ ٱلْمُسْكَنِ (\*\*) فَلَنُسَ لَهُ ٱلْبُوْمَ هَتُهَا حَمِّرُ (\*) وَلَا طُعَامُ إِلَّا من غسلين (٢٦) لا يا كله ( إلا الخطيونَ» [الحاقة: ١٩- ٣٧].

ومثل هذا كثير في القرآن الكريم.

ولما ذم اللهُ تعالى القاسية قلوبهم من ذكر الله، ومدح الذين تطمئن قلوبهم بذكره، بين سبحانه أنه هو الذي يهدي من يشاء، فقال: «رَالِكَ هُدَى اللهِ يَهْدِي بِهِ. مَن يَشَكَأُهُ وَمَن يُصْلِل اللهُ فَمَا لَهُ. مِنْ هَادِ»، فالله تعالى يهدى من يشاء ويعصم ويعافى فضلا، ويضل من يشاء ويخذل ويبتلى عدلا، كما قال تعالى: «مَن يَشَيا أَلَقَهُ يُصْلِلَهُ وَمَن يَنَاً يَجْعَلَهُ عَلَى صِرَطِ مُسْتَقِيمِ » [الأنعام: ٣٩]، وقد بين ربنا سبحانه صفات الذين يضلهم، فقال: «إِنَّ أَلَتُ لَا يَسْتَحْيِءِ أَنْ يَضْرِبَ مَشَلًا مَّا بَعُوضَةً فَمَا فَوْقَهَا فَأَمَّا الذين ، امنوا فيعَلَمُون أَنَّهُ الْحَقُّ مِن زَيْهِمْ وَأَمَّا الَّذِينَ حَفَرُوا فَيَقُولُونَ مَاذَا أَرَادُ أَلَهُ بِهَدَا مَثَلًا يُضِلْ بِهِ. حَتْرًا وَتَهْدِي بِهِ كَثِيرًا وَمَا يُضِلُّ بِهِ إِلَّا ٱلْفَسِقِينَ (١٦) الَّذِينَ سَقَضُونَ عَهْدَ اللَّهِ مِنْ بَعْدٍ مِيثَنِقِهِ، وَبَقَطْعُونَ مَا أَمَرُ اللهُ بِهِ أَن يُوصَلَ وَيُفْسِدُونَ فِي ٱلْأَرْضُ أَوْلَتِيكَ هُمُ الخيرون» [العقرة: ٢٦- ٢٧].

أما قوله تعالى: « أَفْسَ نَقْ وَجُههِ شَوَ ٱلْعَذَابِ يَوْمَ ٱلْقِيْمَةِ» فإن الله تعالى حكم على القاسية قلوبهم بحُكم في الدنيا وبحُكم في الآخرة، أما حكمهم في ألدنيا فهو الضلال التام، كما قال: هُوَمَن يُضْلِل ٱللهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَادٍ». وأما حكمهم في الأخرة فهو العذاب الشديد، وهو المراد من قوله: « أَفْمَن نَقْي بِوَجْهِهِ سُوَءَ ٱلْعَذَابِ يَوْمَ ٱلْقِيْمَةِ»، وتقريره: أن أشرف الأعضاء هو الوجه؛ لأنه محل الحسن والصباحة، وهو أيضا صومعة الحواس، وإنما يتميز بعض الناس عن بعض بسبب الوجه، وأثر السعادة والشقاوة لا يظهر إلا في الوجه، كما قال تعالى: «وُجُوْ رَمَيْدِ مُنْفَرَةُ (٣) صَاحِكَةً مُسْتَبَيْرَةً (٣) وَوَجُوهُ لَهُ مَعْدَ عَلَيْهَا عَبَرَهُ (··) تَرْهَقُها قَبْرَهُ (··) أَوْلَتِكَ هُمُ أَلَكُمَنُ النجز:» [عدس: ٣٨- ٤٢]، فلما كان الوجه أشرف أعضاء الإنسان جرت العادة بأن الإنسان إذا رأى ما بخاف ضرره دفع بأعضائه عن وجهه، فإذا القى الكافر الضال في الثار يوم القيامة فاتقى النار بوجهه، دل ذلك على عجزه التام عن الدفاع عن وجهه، وعن غيره من باب أولى، وذلك لأنه نُلْقى في النار مغلولة بداه إلى عنقه. [التفسير الكدر (٢٦/ ٢٧٤ و٢٧٥)] ولذلك قال الله تعالى: « وَيَقُولُونَ مَتَىٰ هَٰذَا ٱلْوَعَدُ إِن كُنتُعُ صَلِيقِينَ () لَوْ بَعْلَمُ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا حِينَ لَا يَكُفُونَ عَن وُجُوهِهِمُ ٱلْتَارَ

صفر ١٤٣٤ هـ

11

hi2 ai

# وَلَا عَن ظُهُورِهِـرَ وَلَا هُمْ يُنْصَرُونَ (<sup>6</sup>) بَلْ تَأْتِيهِم بَعْنَــَةُ فَتَبَهْتُهُمْ فَلَا يَسْتَطِيعُونَ رَدَّهَا وَلَا هُمْ يُنْطَرُونَ» [الإندداء: ٣٨– ٤٠].

وجواب السؤال محذوف، تقديره: « أفتَن يَّقِي بَوَجْهِهِ سُوَّة ٱلْعَلَابِ يَوْمَ ٱلْقِيْنَةِ » كمن هو آمن يوم القيامة؟! كما قال تعالى: «أَفَنَ يُلْقَنَ فِي ٱلتَّارِ غَيُرُامَ مِّن يَأْتِي ءَاينًا يَوْمَ ٱلْقِيْنَةِ » [فصلت: ٤٠]؟!

«وقيل للظالمين» الذين تركوا الهدى، واتبعوا الهوى، فَضلوا واضلوا، «ذُوقُوا ما» أي جزاء ما «كُنْتُمْ تَحْسَبُون» أي تعدونه فائدة ومنفعة، وهذا من باب التهكم والسخرية، كما قال تعالى في وصف عذاب الذين يبخلون «رَالَذِينَ يَكْرُونَ الذَهَبَ وَالْمِسَةُ وَلاَ يُفِقُومَهَا في سَبِلِ أَنَّهُ فَنَشَرُهُمْ مِحَاب اليو (6) يَوَمَ يُحْمَن مُلَها في نَار جَهَنَمُ فَنْتُوَفَ بِهَا حَامَهُمْ وَجُوهُمُ

# وجوب الاعتبار بوحدة مصير المكذبين:

ولما ذكرهم بما أعد لهم من عذاب الآخرة وكانوا بها كافرين، لا جرم خوفهم من عذاب الدنيا، وأرشدهم إلى ما أصاب الذين من قبلهم، لعلهم يتقون، فقال تعالى: « كَذَبَ أَلَيْنَ مِن فَبْلِهِمْ »: «قَوْمِ نُوْجٍ وَعَادٍ وَتُسُودُ وَقَوْمِ إِبْرَاهِيمَ وأصحب مذيك والمؤتفيكت أننهم رسلهم ٱلْبَيْنَتِ فَمَا كَانَ ٱللهُ لِيُطْلِمُهُمْ وَلَنَكِن كَانُوْاً لْفُسَمْنَ يَطْلِمُونَ» [التوبة: ٧٠]، «فَأَنَّنْهُمُ ٱلْمَذَابُ مِنْ حَيْثُ لَا يَشْعُرُونَ»: «فَكَلَا أَخَذَنَا بِدَلِيهِ، فَمِنْهُم مَّنْ أَرْسَلْنَا عَلَيْهِ حَاصِبًا وَمِنْهُم مَّنْ أَخَذَتُهُ ٱلصَّيْحَكَةُ وَمِنْهُم مَّنْ خَسَفْنَا بِهِ ٱلأَرْضَ وَمِنْهُم مَّنْ أَغْرِقْنَا وَمَا كَانَ أَلَهُ لِظْلِمَهُمْ وَلَكِن كَانُوا أَنْفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ» [العنكدوت: ٤٠] «فَأَذَاقَهُمُ أَنَهُ لَلِحْرَى فِي ٱلْجَبَوَةِ ٱلدُّنْيَا وَلِعَذَابُ ٱلْآخِرَةِ أَكَبَرُ لَقِ كَانُوا يَعْلَمُونَ ». «فَأَعَتَبُرُوا يَتَأْوَلِي ٱلْأَبْصَـّرِ» [الحشير: ٢]، واحذروا «أَن يُصِيبَكُم يَتْلُ مَا أَصَابَ قَوْمَ نُوْجٍ أَوْ قَوْمَ هُودٍ أَوْ قَوْمَ صَلِحٍ وَمَا قَوْمُ لُوطٍ يَنكُم بَعِيدٍ ()) وَأَسْتَغْفِرُوا رَبِّكُمْ ثُمَّ تَوْبُوا إِلَيْهُ إِنَّ رَبِّ رَحِيدٌ وَدُوْدٌ » [هود: . 9. - 19

# الحكمة من ضرب الأمثال في القرآن:

يخبر الله تعالى أنه ضرب للناس في هذا القرآن من جميع الأمثال: أمثال المؤمنين أتباع

الحق، وأمثال الكافرين أتباع الباطل، وأمثال أهل التوحيد، وأمثال أهل الشرك، وأمثال أهل الخير، وأمثال أهل الشر، ومن كل مثل تتضح به الحقائق وتتقرر، «لَعَلَّهُمْ يَذَكَرُونَ» عندما تتجلى لهم الحقائق فيتركون الباطل، ويتبعون الحق. «قُرْأَنًا» منصوب على الحال من اسم الإشارة المبين بالقرآن، «عَرَبِيًا» نعت للقرآن، «غُيْرَ ذي عوَج» أي ليس فيه خلل ولا نقص بوجه من الوجوه، لا في الفاظه ولا في معانيه، وهذا يستلزم كمال اعتداله واستقامته، كما قال وهذا يستلزم كمال اعتداله واستقامته، كما قال تعالى: «لَعَبَدُ لِنَهِ الَذِي عَلَى عَبِهِ الكَنْبَ وَلَز عَمَل لَهُ وهذا يستلزم كمال اعتداله واستقامته، كما قال يوما () قَبِساً » [الكهف: ١- ٢]، «لَعَلَهُمْ يَتَقُونَ» ويطيعون الله ورسوله.

وإنما قال الله تعالى في الآية السابقة: «لَعَلَهُمْ يَنْكُرُونَ»، وقال في هذه: «لَغَلَّهُمْ يَتُقُونَ» لأن التذكُرُ مُتقدم على الاتقاء، لأنه إذا تذكره وعرفه، ووقف على فحواه، واحاط بمعناه، حصل الاتقاء والاحتراز.

# مثل الموحد والمشرك: « ضَرَبَ اللهُ مَثَلًا رَجُلًا فِيهِ شُرَكَةُ مُتَشَكِسُونَ وَرَجُلًا سَلَمًا لَرَجُلٍ هَلَ يَسْتَوْبِيَانِ مَثَلًا المُمَدُ لِلَهِ بَلَ أَكْثُرُهُمُ لَا عَلَمُونَ »:

فمثل المشرك كمثل عبد مملوك لأكثر من واحد،فهم شركاء فيه، وكل له حق عليه، ثم إنهم مختلفون غير متفقين، وكل منهم يأمره وينهاه في وقت واحد، فلا يستطيع طاعتهم، وإذا كانت له حاجة عندهم لم يقضوها ولا واحد منهم، بل يردُهُ الأول إلى الثاني، ويرده الثاني إلى الثالث، وهكذا،فلا تُقضى حوائجُه أبدا.

ومثل الموحد كمثل عبد مملوك لمالك واحد، هَيْنِ لَيْن، سمح كريم، لا يكلف العبد فوق طاقته، ولاَ يَبِخُل عليه إذا سأله.

فهل يستوي هذان العبدان؟! لا يستوون. وكذلك لا يستوي المشرك والموحد، فالمشرك مُوَزَّعُ القلب، مُشتَتُ الشَمل، بَيْنَ الآلهة التي اتخذها، وهي لا تُسمن ولا تُغني من جوع، ولا تجلب له نفعًا، ولا تدفع عنه ضرًا. وأما الموحد الذي يعبد الله وحده، فقد جمع الله شمله، فلا يلجأ إلا إليه، ولا يخشى غيره، ولا يرجو سواه، وهو سبحانه يقبل منه القليل من العمل، ويغفر له الكثير من الزلل، وإذا سأله أعطاه، وإذا دعاه أجابه.

لتو عبد السنة الثانية والأربيون Upload by: altawhedmag.com

#### جراء المشركين والموحدين:

لقد كانوا يتربصون بالنبي صلى الله عليه وسلم ريب المنون، ويقولون: إنه شاعر، سيموت كما مات مَنْ قبله من الشعراء، فقال الله تعالى لهم: إذا مات محمد، وهو ميت لا محالة، فلا شماتة، لأنه سيموت وستموتون أنتم أيضًا، «إنك مَيَتٌ وَإِنَهُمْ مَيَتُونَ» فلا شماتة إذن إذا مت، «وَمَا جَعَلَنَا لِيَمَرَ مِن قَبِّكَ الْطُلُّ آنَإِينُ مِتَ فَهُمُ الْنَبِدُونَ () كُلُ نَفْسٍ ذَابِقَةٌ»

«ثُمَ إِنْكُمْ بَعْدُ ذَلِكَ لَلْيَتُونَ (١٥) ثُمَ إِنَّكُمْ يَوْمَ الْقَيَامَة تَبْعَثُونَ» فيما كنتم فيه تختلفون، المؤمنون والكافرون، والموحدون والمسركون، والمظلومون والظالمون، قال تعالى: «إِنَّ ٱلَٰلِينَ مَامَنُوا وَٱلَّذِينَ هَادُوا وَٱلْمَسْبِينَ وَالْمَسَرَى وَٱلْمَجُوسَ وَٱلَّذِينَ أَشْرَكُوا إِنَ اللَهُ يَفْصِلُ بَيْنَهُمْ يَوْمَ ٱلْقِيْلَةِ إِنَّ اللَهُ عَلَى كُلُ شَيْءٍ شَهِيدُ» [الحج: ١٧].

عَنْ جُنْدُب رَضَي اللَّه عَنَّه أَنَّ رَسُولَ اللَّه صلى الله عليه وسلم قَالَ: «يَجِيءُ الْقَتُولُ بِقَاتِله يَوْمَ الْقَيَامَة فَيَقُولُ: سَلْ هَذَا فَيمَ قَتَلَنِيُ فَلَيَقُولُ: قَتَلْتُهُ عَلَى مُلْكِ فُلَانٍ». قَالَ جُنْدَبُ فَاتَقَهَا. [سنن النسائي ٢٠٠٩ وصححه الألباني].

َّفَمَنْ أَظْلَمُ مِمَنْ كَذَبَ عَلَى اللَّهِ وَكَذَبَ بِالصَدْقِ إِذْ جَاءَمُه أي لا أَحد أظلم ممن كذب على اللَه فَزِعَمَ أَن له زوجة أو ولدًا أو شريحًا، «وَمَنْ أَظْلَمُ مِعَن أَفَرَكُ عَلَى اللَّهِ كَذِبًا أَثَرَ قَالَ أُوحِي إِلَى وَلَمَ يُوحَ إِلَكِ شَيْءٌ وَمَن قَالَ سَأُولُ مِثْلَ مَا أَزَلَ أَلَهُ » [الأنعام: ٩٣]، ولا أحد أظلم ممن كذب بالصدق الذي جاءه على يد رسول الله

صلى الله عليه وسلم «وَإِن تَعْجَبُ فَمَجَبُ قَوْفُتُمْ أَءِذَا كُنَّا تُرَبَّا أَءِنَّا لَفِي خَلْقٍ جَدِيدُ أُوْلَتِكَ ٱلَّذِيبَ كَفَرُوا بِرَجِمٌ وَأُوْلَتِكَ ٱلْأَغْلَالُ فِي أَعْنَاقِهِرُ وَأُوْلَتِكَ أَصْحَبُ ٱلنَّارِ هُمْ فَهَا خَلِدُونَ » [الرعد: ٥]، ولذلك قال: «أَلَيْسَ فِي جَهَنَهُ مُوَى لِلْكَفِرِينَ »: المثوى: المقام، وهو مشتق من: ثوى بالمكان، إذا أقام به.

# «فَبِنُّسَ مَتُوَى ٱلْمُتَكَبِرِينَ » [غافر: ٧٦].

وعلى طريقة القرآن الكريم في الجمع بين الترغيب والترهيب، وجزاء المسيدين والمحسنين، والكافرين والمؤمنين، لما ذكر الله تعالى جزاء الظالمين المكذبين، أتبعه بذكر المؤمنين الصادقين، فقال تعالى: « والذي جاء بالصَدْق وَصَدَق به أولئك هُمُ المَتَقُونَ»: «الذي» أسم موصول للمفرد، والمراد به الجمع، وكثيرًا ما يجيء في القرآن، فالمراد كل من أمن بالله ودعا إلى الإيمان به، وأول من يدخل في ذلك رسول الله صلى الله عليه وسلم والصحابة والتابعون، «أولئك هُمُ المتقونَ». وهذه الآية مجملة، وقد فصَّلها رِيْنا سيحانه في قوله: «لَسَ ٱلْبَرَ أَن تُوَلُّوا وُجُوهَكُمْ قِبَلَ ٱلْمَشْرِقِ وَٱلْمَغْرِبِ وَلَكِنَّ ٱلْبَرَ مَن ءَامَنَ بِأَمَّةِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْأَخِرِ وَٱلْمَلَتِهِكَةِ وَٱلْكِنَبِ وَٱلْبَيْتَنَ وَمَاتَى ٱلْمَالَ عَلَى حُبِّهِ- ذُوى ٱلْتُسْرَفِي وَٱلْبَتَنِعَىٰ وَٱلْمُسَكِّينَ وَأَنْ ٱلسَّسِلِ وَٱلسَّآبِلِينَ وَفِي ٱلْقَابِ وَأَقْبَامَ ٱلْصَّلُوةَ وَءَاتَى الزَّكُوةَ وَٱلْمُوفُوكَ بِعَهْدِهِمْ إِذَا عَنْهَدُوا وَالصَّدِينَ فِي ٱلْبَاسَاءِ وَالضَّرَاءِ وَجِينَ ٱلْبَاسِ أَوْلَتِهِكَ ٱلَّذِينَ صَدَقُوا وَأَوْلَتِكَ هُمُ ٱلْمُنْقُونَ [العقرة: ١٧٧].

«لَهُمْ مَا يَشَاءُونَ عَنْدَ رَبَهِمْ» مما لا عينُ رأت، ولا أُذُنُ سمعت، ولا خطر عَلى قلب بشر، «ذَلكَ جَزَاءُ المُحْسِنيَنَ» الذين آمنوا بالله وصدَقوا ويَجْزيَهُمْ أَجَرَهُمْ باَحْسَنِ الذي كَانُوا يَعْمَلُونَ»: وهذا من باب: «أَن تَعْتَبَيُوا حَمَارَ مَا لَهُونَ عَنْهُ وهذا من باب: «أَن تَعْتَبَيُوا حَمَارَ مَا لَهُونَ عَنْهُ تَكْفَرُ عَنكُمْ سَتِنَاتُكُمْ وَنَدَّخِلَكُم مُنْخَلًا كَرِيمًا» الإثير وَالفَوَحِن إِلا اللَّمَ إِنَّ رَبِّكَ وَسِعُ اللَّعْمَرَةُ » [النجم: إلى ما لَهُونَ عَنكُم مَتِنَاتُكُمْ وَنَدَّخِلَكُم مُنْخَلًا كَرِيمًا» ومن باب: « الذي مَتَبُونَ كَيرَ الإثير وَالفَوَحِن إِلا اللَّمَ إِنَّ رَبِّكَ وَسِعُ الْمُعْرَةُ » [النجم: ويُحَفَّرُ عنهم سيئاتِهم، «فَضَلًا مِنَ الله لهم زَلَاتِهم، ويُحَفَّرُ عنهم سيئاتِهم، «فَضَلًا مِنَ اللهِ وَسَمَةً وَاللَّهِ مَنْ حَدُرٌ» عَلِيمُ مَكِمٌ » [الحجرات: ٨]، وإنه عَنْ الله لهم زَلَاتِهم، ويُحَفَّرُ عَنهم ها عَنْ اللهُ عَنْ مَعْ مَعْرَاتِهم.

وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.

صفر ١٤٣٤ هـ

114

🗡 اعداد/ معاوية محمد هيكل

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعدُ: فمنذ نشاتها الأولى على يد رعيلها الأول، وعبر تاريخها الطويل، وجماعة أنصار السنة المحمدية تحرص في المقام الأول على دعوة الناس إلى توحيد الله تعالى؛ الذي هو اصل الدين واساسه، وتحذر من الشرك واخطاره واضراره على سلامة المعتقد، وياتي هذا المقال تاكيدًا لهذا الدور البنَّاء، وحراسة لجناب التوحيد، وذلك بالتحذير من صور الشرك الأصغر في الأقوال والأفعال حتى يظل التوحيد منيع الجانب، مصون الحمى، فنقول مستعينين بالله تعالى:

# تعريف الشرك الأصغر:

هو كل ما كان فيه نوع شرك، لكنه لم يصل إلى درجة الشرك الأكبر، أو هو كل قول أو عمل بالقلب أو الجوارح جعل العبد فيه ندًا لله تعالى، ولم تصل هذه الندية إلى إخراج صاحبها من الملة.

وقد أطلق بعض العلماء الشرك الأصغر على جميع المعاصي؛ لأن فيها اتباعًا للهوى، وتقديمًا له على طاعة الله، مستدلين بقوله تعالى: «أَفَرَمَيْتَ مَن أَقَنَدَ إِلَهُهُ هُرَنهُ » [الجاثية: ٢٣]. (الفتاوى: ٢١٦/١٠، معارج القبول ٢٤٢ – ٢٣٣، القول المفيد ٢١٢].

وقد ذهب كثير من المفسرين وعلى رأسهم ابن عباس رضي الله عنهما إلى أن الآية السابقة في المشرك الذي يعبد ما تهواه نفسه من معبودات، فما استحسن من شيء عبده. [تفسير الطبري، والقرطبي، والشوكاني، ومجموع الفتاوى

وعلى هذا فإن المعاصي لا يدخل منها في الشرك الأصغر إلا ما كان فيه نوع إشراك لمخلوق أخر.

# أما حكم الشرك الأصغر فهو كما بلي:

١- إنه كبيرة من كبائر الذنوب، بل هو أكبر الذنوب بعد الشرك الأكبر، والدليل على ذلك قوله صلى الله عليه وسلم لما رأى في يد رجل حلقة من صفر: «ما هذه؟» قال: من الواهنة. قال: «انزعها، فإنها لا تزيدك إلا وهناً، فإنك لو مت وهي عليك ما أفلحت أبدًا». [رواه أحمد وابن حبان وسنده حسن].

ويؤيده قول ابن مسعود رضي الله عنه: «لأن أحلف بالله كاذبًا، أحب إليُّ من أن أحلف بغيره صادقًا».

فجعل الحلف بالله كاذبًا الذي هو من كبائر الذنوب آخف من الحلف بغيره صادقًا؛ لأنه من الشرك الأصغر، وقد ذهب بعض أهل العلم إلى أن الشرك الأصغر لا يُغفر إذا مات العبد ولم يتب منه، مستدلين بعموم قوله تعالى: «إنَّ الله لا يَنْفِرُ أَن يُشْرَك بِهِ» [النساء: ٤٨]، وأجيب عن هذا الاستدلال بأن الآيات التي تحدثت عن الشرك في كتاب الله تعالى والتي رتب فيها الحكم على وصف الشرك لم يختلف أهل العلم على أن المراد به الشرك الأكبر، كما في قوله تعالى: «إنَّهُ مَن يُشُرِكُ بِأَسَّ فَقَدَ حَرَّ أَنَّ غَلَمَ أَلَحْتَ تعالى: «إنَّهُ مَن يُشُرِكُ بِأَسَ وقوله: «بَنْ أَشْرَكَ

12 ( التوكير العدد 292 السنة الحادية والأربعون

لَيُحْطَنَّ عَمَلُكَ » [الزمر: ٦٥]. [مدارج السالكين ٣٢٨/١٢، ٣٦٨، قرة العيون ٢٤٢].

٢- أن هذا الشرك قد يعظم حتى يؤول بصاحبه إلى الشرك الأكبر المخرج من الملة، فصاحبه على خطر عظيم.

٣- أنه إذا صاحب العمل الصالح أبطل ثوابه، كما في الرياء وإرادة الإنسان الدنيا وحدها بعمله الصالح، يدلك على ذلك قول الذيي صلى الله عليه وسلم فيما يرويه عن ربه: «أنا أغنى الشركاء عن الشرك، من عمل عملاً أشرك فيه معى غيرى تركته وشركه» رواه مسلم.

# صور من الشرك الأصغر

# للشرك الأصغر صور كثيرة، منها:

أولا: الشبرك الأصغر في العبادات القولية:

 ١- الحلف بغير الله: وهو توكيد الشيء بذكر اسم أو صفة لله تعالى مُصدَرًا بحرف من حروف القسم.

وقد أجمع أهل العلم على أن اليمين المشروعة هي قول الرجل: والله، أو بالله، أو تالله، وقد حكى الإجماع على ذلك ابن المنذر، وابن حزم، وابن قدامة، وابن عبد البر، وأجمعوا على انعقاد اليمين إذا كانت باسم من أسماء الله تعالى التي لا يُسمى بها سواه، ك «الله»، و «الرحمن»، كما ذكر ابن حجر رحمه الله على أن اليمين تنعقد بالله وذاته وصفاته.

واختلفوا فيما عدا ذلك مثل قوله: «لعمر الله» والمراد به: الحلف ببقاء الله تعالى وحياته، وقول: «بحق الله»، وقول: «عليَ يمين الله»، وقول: «عَلمَ الله»، وقول: «أيم الله» وقيل: «أيم» عوض عنَ واو القسم، وقيل: إنها بمعنى «أحلف بالله»، كما اختلفوا في الحلف بفعل من أفعال الله.

#### الدمين عدادة:

واليمين عبادة من العبادات التي لا يجوز صرفها لغير الله، فيحرم الحلف بغيره تعالى؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «ألا إن الله ينهاكم أن تحلفوا بآبائكم، من كان حالفًا فليحلف بالله، وإلا فليصمت، متفق عليه.

فمن حلف بغير الله سواء أكان نبيًا أم وليًا أم الكعبة أو غيرها فقد ارتكب كبيرة من كبائر الذنوب، ووقع في الشرك؛ لقوله صلى الله عليه

وسلم: «من حلف بغير الله فقد كفر أو أشرك». رواه أحمد وصححه الشيخ أحمد شاكر.

ولأن الحلف فيه تعظيم للمحلوف به، فمن حلف بغير الله كائنًا من كان فقد جعله شريكًا لله عز وجل في هذا التعظيم الذي لا يليق إلا به سبحانه وتعالى، وهذا من الشرك الأصغر إن كان الحالف إنما أشرك في لفظ القسم لا غير، أما إن كان الحالف قد قصد بحلفه تعظيم المخلوق الذي حلف به كتعظيم الله تعالى، كما يفعله كثيرُ من المتصوفة الذين يحلفون بالأولياء والمشايخ أحياء وأمواتًا، حتى ربما بلغ تعظيمهم في قلوبهم أنهم لا يحلفون بهم كاذبين مع أنه يحلفون بالله وهم كاذبون، فهذا عندهم أجلً وأعظم من الله تعالى.

قال الشيخ محمد خليل هراس – رحمه الله – في كتاب دعوة التوحيد (ص٥٥): إن الحلف بغير إنما نهي عنه؛ لأن في الحلف تعظيمًا للمحلوف به وهو لا ينبغي إلا لله، وفيه معنى إشهاد المحلوف به على صدق الحالف، وهذا لا يصح إلا بمن يعلم صدق المحلوف عليه أو كذبه، وهو الله تعالى، كما أن من يحلف به يجب أن يكون يملك عقاب من حلف به، والانتقام منه عند حلفه به كانبًا، وهو الله تعالى دون سواه.

قال النووي في روضة الطالبين (٦/١١): قال الأصحاب – يعني الشافعية –: فلو اعتقد الحالف في المحلوف به من التعظيم ما يعتقده في الله تعالى؛ كفر.

# ٢- من الشرك الأصغر في الأقوال: التشريك بين الله تعالى وبين أحد من خلقه بـ(الواو):

العطف بالواو يقتضي مطلق الجمع بين المعطوف والمعطوف عليه، ولذلك فإنه يحرم العطف بها بين الله وبين أحد من خلقه في أي أمر من الأمور التي يكون للمخلوق فيها دخل في وقوعها كان يقال: «ما شاء الله وشئت»، أو يقال: «هذا من بركات الله وبركاتك»، أو يقال: «ما لي إلا الله وائت»، أو يقال: أرجو الله وأرجوك. وتحو ذلك، فمن تلفظ بهذه الألفاظ أو ما يشبهها فقد وقع في الشرك؛ لقوله تعالى: «فَلَا بَعْمَـلُوا بِنَوْ الْمَادَ وَأَسْمُ مَنْلُوْكَ» [البقرة: ٢٢]. قال ابن

صفر ١٤٣٤ هـ التوكيد

10

عباس رضي الله عنهما: «الأنداد هو الشرك أخفى من دبيب النمل على صفاة سوداء في ظلمة الليل، وهو أن يقول: وحياتك يا فلان، وحياتي، ويقول: لولا الديك لأتانا اللصوص، وقول الرجل: لولا الله وفلان فإن هذا كله به شرك». رواه ابن أبي حاتم يسند حسن.

وهذا يدل على أن هذه اللفظة وما يشبهها من الألفاظ التي فيها نسبة التأثير والتدبير لغير الله من الأشياء التي جعلها الله تعالى سببًا كقول بعضهم: «هذا الخير من عرق الجبين»، ولولا فلان لم يحصل كذا، ونحو ذلك مما ينهى عنه.

وقد بين ابن القيم -رحمه الله في مدارج السالكين أن هذا من الشرك الأصغر، وكذا قال به ابن رجب في لطائف المعارف، وقال القرطبي في تفسير قوله تعالى: « وَمَا يُؤْمِنُ القرطبي في تفسير قوله تعالى: « وَمَا يُؤْمِنُ قيل: معناها: أنهم يدعون الله أن ينجيهم من الهلكة، فإذا أنجاهم قال قائلهم: لولا فلان ما نجونا، ولولا الكلب لدخل علينا اللصوص، ونحو هذا، فيجعلون نعمة الله منسوبة إلى فلان، ووقايته منسوبة إلى الكلب، وقد يقع في هذا القول كثير من عوام المسلمين.

وقد استثنى بعض أهل العلم من هذا الحكم: ما إذا أضاف النعمة إلى سبب صحيح ثابت على سبيل الإخبار لا غيرً، مع اطمئنان وأن هذا السبب إنما هو فضل الله وإنعامه فقالوا: بأن هذا جائز، ولهذا أدلة منها حديث فقالوا: بأن هذا جائز، ولهذا أدلة منها حديث ألعباس بن عبد المطلب رضي الله عنه أنه قال: يا رسول الله، هل نفعت أبا طالب بشيء فإنه كان يحوطك ويغضب لك؟ قال النبي ملى الله عليه وسلم: «هو في ضحضاح من نار، لولا أنا لكان في الدرك الأسفل من النار» [رواه البخاري: ٢٢٠٨].

#### سب الدهر :

٣- ومن صور الشرك الأصغر: سب الدهر: روى البخاري ومسلم عن أبي هريرة عن الذبي صلى الله عليه وسلم فيما يرويه عن ربه: «يؤذيني ابن آدم، يسب الدهر، وأنا

الدهر، بيدي الأمر، أقلب الليل والنهار». فالله هو الفاعل حقيقة، فمن سب الدهر فقد سب الله، وسب الدهر يكون من الشرك الأصغر في حق من سب الدهر وهو يعتقد عدم تأثيره، فالشرك من أجل اللفظ الذي فيه نوع تشريك بين الله وبين الدهر في القعل والتأثير، أما إن كان الساب للدهر يعتقد ما يعتقده أهل الجاهلية من تأثير الدهر وفعله من دون الله، كما قال الله عنهم: «رما يُبْكُمَ إِلاَ الدَّمْرَ» [الجائية: ٢٤]، فهو شرك أكبر. [انظر: الأسماء والصفات للبيهقي ١/٣٧٨، وزاد المعاد ٢/٥٥٣،

٤- ومن الشرك الأصغر كذلك: التسمي بالأسماء التي فيها تعظيم لا يليق إلا بالله تعالى، كملك الملوك، وقاضي القضاة ونحوها، وقد روى البخاري ومسلم عن أبي هريرة مرفوعًا: «أغيظ رجل على الله يوم القيامة وأخبته وأغيظه عليه: رجل كان يسمى ملك الأملاك، لا ملك إلا الله».

٥- التسمي بأسماء فيها تعبيد لغين الله تعالى كعبد الرسول وعبد النبي وعبد الحسين، ولهذا غير النبي صلى الله عليه وسلم أسماء من أسلم من الصحابة، وكان اسمه معبدًا لغير الله تعالى.

مثال ذلك ما جاء في ترجمة سبرة بن أبي سبرة أنَّ أبَاهُ أتَى النَّبِيَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ، فَقَالَ:مَا وَلَدُكَ؟ فَقَالَ: عَبْدُ الْعُزَى، وَسَبِّرَةُ، وَالْحَارِثُ، قَالَ: لا تُسَمَّ عَبْدُ الْعُزَى، وَسَبِّرَةُ، وَالْحَارِثُ، قَانَ حَيْرِ الأَسْمَاء عَبْدُ اللَّه، وَعُبَيْدُ اللَّه، وَالْحَارِثُ، وَهَمَّامٌ، وَدَعَا لوَلَدِهَ، فَمَا زَالُوا فِي شُرَفٍ إِلَى الْيَوْمِ. رواه أحمد والحاكم.

وكذلك صح عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه غيّر اسم «عبد شمس» إلى عبد الله، وغيّر «عبد عمرو» إلى «عبد الرحمن» وغيّر «عبد كلال» إلى «عبد الرحمن» وغيّر «عبد عوف» إلى «عبد الله»، كل ذلك حماية لجناب التوحيد، وصيانة لحماه.

وللحديث بقية والحمد لله رب العالمين.

باب السدّ 4

روى البخاري ومسلم في صحيحيهما والإمام أحمد في «مسنده»، وأبو داود في «سننه»، وأدخلت بعضهم في بعض، والسند الآتي هو للبخاري رحمه الله تعالى، قال: حدثنا يعقوب

بن إبراهيم، قال: حدثنا أبو عاصم، قال: أخبرنا ابن جريج، قال: أخبرني موسى بن عقبة، عن نافع، عن ابن عمر رضى الله عنهما.

ورواه أبو داود بنحو هذا ألسند، فقّال في آخره: عن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: «من استطاع منكم أن يكون مثل صاحب فرق الأرز فليكن مثله، قالوا: يا رسول الله، وما صاحب فَرَقَ الأرز؟».

قال: خرج ثلاثة نفر ممن كان قبلكم يمشون يرتادون لأهليهم، فغيمت السماء، وأصابهم المطر، حتى أواهم المبيت إلى غار في جبل، فانحدرت صخرة من الجبل، فسدت عليهم باب الغار، فانطبقت عليهم حتى ما يرون خصاصة، فعالجوها فلم يستطيعوها. فقال بعضهم لبعض: الله عز وجل، لقد وقعتم في أمر عظيم، إنه والله الله عز وجل، لقد وقعتم في أمر عظيم، إنه والله لا ينجيكم إلا الصدق، إنه لا ينجيكم من هذه الصخرة إلا أن تدعوا الله بصالح أعمالكم، فليدع كل رجل منكم بما يعلم أنه قد صدق فيه، فادعوا الله بأفضل عمل عملتموه؛ لعل الله يفرجها عنكم برحمته، وينجينا من هذا.

فقال أحدهم: اللهم (إنك تعلم) أنه كان لي أبوان شيخان كبيران، وامرأتي وصبية صغار، فكنت أخرج فأرعى عليهم ثم أجىء فأحلب، فإذا رحت عليهم فحلبت بدأت بوالدي أسقيهما قبل ولدي، أتيهما كل ليلة بلبن غذم لي. فناى بي طلب الشجر والكلاً يومًا، فأبطأت عنهما ليلة، فما أتيت حتى أمسيت، فجئت فوجدتهما نائمين، فحلبت كما كنت أحلب، فقمت عند رءوسهما وأهلى وعيالي يتضاغون من الجوع، والصبية يتضاغون عند قدمي، وكنت لا أسقيهم حتى يشرب أبَوَاي، فكرهت أن أوقظهما وكرهت أن أدعهما وأبدأ بالصبية قبلهما، فلبثت والقدح على يدى، ولم يزل ذلك دأبى ودأبهما، أنتظر استيقاظهما حتى برق الفجر، فاستيقظا فشربا غبوقهما. اللهم إن كنت تعلم أنى فعلت ذلك ابتغاء وجهك، فافرج عنا فرجة نرى منها السماء، ففرج الله لهم فرحة يرون منها السماء، ولا يستطيعون الخروج.

صفر ١٤٣٤ هـ

IVV (

التوكير

وقال الثاني: اللهم (إنك تعلم) أني كنت أحب امرأة من بنات عمي، كأشد ما يحب الرجال النساء، فأردتها عن نفسها، فامتنعت مني، حتى ألمت بها سنة من السنين فجاءتني فأعطيتها مائة وعشرين دينارًا على أن تخلي بيني وبين نفسها، ففعلت. من المرأة) قالت: اتق الله، ولا تفض الخاتم إلا بحقه، وارتعدت من تحتي. فقلت لها: ما شانك تالت: أخاف الله رب العالمين، قلت: خفيته في الشدة ولم أخفه في الرخاء، فتركتها وانصرفت عنها. وهي أحب الناس إلي، وتركت الذهب الذي أعطيتها. اللهم إن كنت تعلم أني فعلت ذلك ابتغاء فرجة، فانفرج عنا ما نحن فيه، فافرج لنا منها فرجة، فانفرج الصخرة، غير أنهم لا يستطيعون الخروج منها.

وقال الثالث: اللهم (إنك تعلم) أنى كنت استأجرت أجراء، فأعطيتهم أجرهم غير رجل واحد ترك الذي له وذهب، استأجرته بفرق من أرز، فلما قضى عمله قال: أعطني حقى، فعرضت عليه حقه، وأعطيته فرقه، فتركه ورغب عنه، وزعم أن أجره أكثر من أجور أصحابه، فعمدت إلى ذلك الفرق فزرعته، ولم أزل أزرعه حتى كثرت منه الأموال، فصار من أمره أنى اشتريت منه بقرًا ورعاتها، فجاءني بعد حين بعدما افتقر وكبر، فقال: يا عبد الله، أذَ إليَّ أجري ولا تظلمني وأعطني حقى، فقلت له: كل ما ترى من الإبل والبقر والغنم والرقيق من أجرك، فإنها لك، إنها من ذلك الفرَق، اذهب فخذها، فقال: يا عبد الله، اتق الله ولا تستهزئ بي، فقلت: إني لا أستهزئ بك، ولكنه مالك فخذه، فأخذه كله، فاستاقه فلم يترك منه شيئًا وذهب به. اللهم إن كنت تعلم أنى فعلت ذلك ابتغاء وجهك فافرج عنا ما نحن فيه، فافرج لنا ما بقى، ففرج الله عنهم، وانفرجت الصخرة وخرجوا من الغار يمشون».

# مراحل التحدث عن الحديث:

والكلام على هذا الحديث الشريف يتخذ المراحل التالية الخمس:

اولا: في صحته وثبوته.

ثانيًا: في تجلية أصحاب الغار وتحديد زمانهم الذي كانوا فيه وبيان موضع الغار الذي أووا إليه.

ثالثا: في تفسير بعض ألفاظه الغريبة وبيان بعض معانيه المجملة.

رابعًا: في ذكر ما يستنبط منه أحكام وآداب.

خامسًا: في بيان ما في الحديث من عبر وعظات بالغات، والربط بين حياتنا وبين معطيات هذا الحديث الشريف وقبل عرض هذه المراحل أبين:

#### أولا: في صحة الحديث وثبوته:

هذا الحديث الشريف رواه البخاري في خمسة مواضع من «صحيحه» رواه في كتاب البيوع في «باب إذا اشترى الرجل شيئًا لغيره بغير إذنه فرضي»[ح٢٢١٥]، ورواه في كتاب الإجارة، في «باب من استأجر أجيرًا فترك أجره، فعمل فيه المستأجر فزاد، أو من عمل في مال غيره فاستفضل»[ح٢٢٢٢]، ورواه في كتاب الحرث والمزارعة، في «باب إذا زرع بمال قوم بغير إذنهم وكان في ذلك صلاح لهم»،[ح٣٣٣٢] ورواه في كتاب أحاديث الأنبياء في «باب حديث الغار».[ح٢٤٣٥] ورواه في كتاب الأدب، في «باب إجابة دعاء من ورواه في كتاب الأدب، في «باب إجابة دعاء من بر والديه [ ح٢٧٩٥ ] »، ورواه الإمام أحمد في «مسنده» عن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما [ ح ٩٩٧ه] وغيره .

ورواه الإمام مسلم في «صحيحه» أيضًا رقم ٢٧٤٣، وهما الإمامان المشهوران المشهود لكتابيهما بالصحة العليا والمرتبة القصوى، وكذلك رواه أبو داود في «سننه» والإمام أحمد في «مسنده» (٥٩٧٣ ) كلاهما رواه بإسناد صحيح أيضًا.

وهذا الحديث جاء من ثمانية طرق أخرى عن ثمانية من الصحابة غير عبد الله بن عمر رضي الله عنهما، لكن البخاري ومسلمًا وأبا داود (٣٣٨٧) لم يخرجوه إلا من رواية ابن عمر فقط. ١- وقد أخرجه عن أنس الطبراني في الدعاء بإسناد صحيح، ومن وجه أخر بإسناد حسن. ٢- وأخرجه عن أبي هريرة الطبراني في الدعاء أيضًا بإسناد حسن وهو في «صحيح ابن حبان». ٣- وأخرجه عن النعمان بن بشير الإمام أحمد والبزار والطبراني بأسانيد حسان. ٤- وجاء عن على بن أبي طاله.

٥- وعقبة بن عامر.

- وعبد الله بن عمرو بن العاص.

٧- وعن ابن أبى أوفى بأسانيد ضعاف.

٨- وعن ابن عباس أيضًا.

وقد استوعب طرقه أبو عوانة في «صحيحه»، والطبراني في الدعاء، فالحديث كامل الصحة والثبوت؛ لصحة إسناده وتعدد مخارجه، وهو عند بعض العلماء يُعد من الحديث المتواتر لكثرة طرقه التي جاء بها.

١٨ ( الته يه العدد ٤٩٤ السنة الثانية والأربعون

وقد جمعت بين روايات هؤلاء المحدثين، وأدخلت حديث بعضهم في بعض، لتكتمل الصورة في الحديث الشريف، وتتضح معانيه باكتمال جمله وألفاظه، وهذا أمر من الناحية الحديثية الاصطلاحية لا مانع منه، وخاصة أننا لسنا في مقام الرواية والإملاء، وإنما نحن في مقام الشرح والاستنباط والاستهداء.

#### ثانيًا: في تسمية أصحاب الغار:

أما أسماء هؤلاء الثلاثة أصحاب الغار فلم يُوقف على اسم واحد منهم، وأما زمنهم الذي كانوا فيه فهو في زمن بني إسرائيل، ففي حديث عقبة بن عامر عند الطبراني في الدعاء: «أن ثلاثة نفر من بني إسرائيل» الحديث. أما موضع الغار الذي أووا في قوله تعالى: « أَمَ حَسِبَ أَنَّ أَمَ حَبَ الْكَهْفِ وَأَلَوْمِر في قوله تعالى: « أَمَ حَسِبَ أَنَّ أَمَ حَب الْكَهْفِ وَأَلَوْمِر في قوله تعالى: « أَم حَسِبَ أَنَّ أَمَ حَب الْكَهْفِ وَأَلَوْمِر في قوله تعالى: « أَم حَسِبَ أَنَّ أَمَ حَب الْكَهْفِ وَأَلَوْمِر في قوله تعالى: « أَم حَسِبَ أَنَّ أَمَ حَب الله عليه والكهف والطبراني بإسناد حسن عن النعمان بن بشير رضي الله عنه، أنه سمع النبي صلى الله عليه وسلم وقع الجبل على باب الكهف فأوصد عليهم»، فذكر الحديث. وقد مال البخاري رحمه الله تعالى إلى هذا في «صحيحه»، فاورد حديث أصحاب الغار الثلاثة بعد قصة أصحاب الكهف.

وقال القرطبي المفسر عند ذكر (أصحاب الرقيم) في تفسيره: «قيل: الرقيم أصحاب الغار الذي انطبق عليهم، وإليه نحا البخاري».

# ثالثا: في تفسير الألفاظ الغريبة، وبيان بعض المعاني المحملة:

الفرق: جاء في الحديث لفظ (الفرق) وهو: مكيال يسع ثلاثة أصع من الأرز أو الحنطة أو نحوهما. الخصاصة: وجاء في الحديث لفظ: «حتى ما يرون خصاصة»، الخصاصة هنا معناها: الفرجة الصغيرة يرى منها الضوء.

يتضاغون: وجاء في الحديث لفظ: «وأهلي وعيالي والصبية يتضاغون من الجوع» أي يتضورون ويتألمون ويصيحون من الجوع.

الغبوق: وجاء في الحديث لفظ: «فاستيقظا فشربا غبوقهما»، الغبوق: ما يُشرب في الليل، والصبوح: ما يشرب في النهار.

إن كنت تعلم: وجاء في الحديث لفظ: «اللهم إن كنت تعلم أني فعلت ذلك ابتغاء وجهك». فيه إشكال من حيث صيغة الشك المفاد من قوله: «إن كنت تعلم»،

والمؤمن يعلم يقينا أن الله يعلم ذلك، فكيف جاءت العبارة بأسلوب الشك؟ والجواب أن الشك هنا بالنظر إلى نية القائل وتحقيق إخلاصه، وليس الشك في علم الله المخاطب المحيط بكل شيء علمًا.

وجاء في الحديث لفظ: «قالت: اتق الله ولا تفض الخاتم إلا بحقه». ومعنى هذا الكلام أن هذه المرأة المؤمنة تقول للرجل الذي أرادها على الزنا والعصيان ودنا منها دنو الرجل من زوجته، تقول له: أنا لا أحل لك أن تقربني إلا بتزويج صحيح، فاتق الله في وابتعد عني، ناشدتك تقوى الله الذي يرانى ويراك.

رابعا: 4 ذكر ما يستنبط من العديث من أحكام وآداب: ١- أسلوب التشويق والإهاجة إلى الانتباه والتيقظ في المتعلم والسامع، وذلك قوله صلى الله عليه وسلم: «من استطاع منكم أن يكون مثل صاحب فَرَق الأرز فليكن مثله». فهاجهم صلى الله عليه وسلم بهذا الأسلوب التشويقي إلى التوجه إلى السؤال، والمعرفة لصاحب فرق الأرز، فقالوا: ومن صاحب فرق الأرز يا رسول الله؟» فحدثهم منه وعن أخويه اللذين شاركاه في الاحتباس في الغار، وعما كان لكل واحد من الثلاثة من الأعمال العار، وعما كان لكل واحد من الثلاثة من الأعمال يوقظ المعلم النشاط والتنبيه في المتعلم والسامع، ثم يلقي إليه العلم، فيكون أوعى ما يكون لما سمع وهو سيد المعلمين والمربين كافة.

٢- وفي هذا الحديث أحكام البيوع: جواز عقد الفضولي، وهو الذي يبيع أو يشتري لغيره شيئًا بغير إذنه، ويكون إبرام العقد ونفاذه موقوفًا على إذن ذلك الغير، فإذا أذن به نفذ، وإن لم يأذن به بقي ذلك الشيء في ملك صاحبه، ودليل هذا من الحديث: أن الرجل أخذ فرق الأرز، حين تركه صاحبه ساخطًا عظيمة، فاشترى منه بقرًا، وإبلاً وغنمًا ورقيقًا، وحفظها كلها لصاحب فرق الأرز، فالرجل تصرف في مال الأجير بغير إذنه، ولكنه جمع ثمره له ونماه وأعطاه إياه، وجاء الأجير فأخذه ورضي به، فدل ذلك على جواز عقد الفضولي في مثل هذا ونحوه، وخاصة أن النبي صلى الله عليه وسلم ساقه مساق المدح والثناء على فاعله، وحكاه داعيًا إلى الإغراء مشامية، فقال صلى الله عليه وسلم ساقه مساق مشامية، فقال صلى الله عليه وسلم ناته استطاع

صفر ۱۳۳۶ هـ

Upload by: altawhedmag.com

التوكيد ) 19

منكم أن يكون مثل صاحب فرق الأرز فليكن مثله». وقد مال البخاري في هذه المسألة إلى الجواز كما يظهر من العنوان الذي وضعه للحديث في الموضع الأول، وهذا مذهب الإمام أبي حنيفة أيضًا.

٣- وفى هذا الحديث من أحكام البيوع أيضا: أن من عمل بمال غيره من غير إذنه، فنما المال وازداد، فالزيادة والربح كله لصاحب المال، وعلى هذا المعنى عنون البخاري لهذا الحديث بقوله: «باب من استأجر أجيرًا فترك أجره، فعمل فيه المستأجر فزاد أو من عمل في مال غيره فاستفضل»، أي أتى بالفضل والزيادة والأرباح، وهذه المسألة تعد من مسألة تصرف الفضولي التي سيق الكلام فيها. ومذهب البخاري أن المال الزائد النامي من مال الأجير إنما هو للأجير بكامله؛ لأن التصرف فيه تصرف لا على سبيل الإذن أو القرض، وإنما هو على سبيل الفضول وإرادة الخير، ودليل هذا في الحديث أن الأجير لما ترك أجره وانصرف، وعمل فيه المستأجر ونماه، ثم رجع إليه الأجبر بطالبه بأجره الذي كان قدرًا يسيرًا، قال له المستأجر: كل ما ترى من أجرك، فأخذه كله ولم يترك منه شيئا، وأقر الرسول الكريم هذا التصرف بحكاية دون إنكار أو تعديل واستدراك.

٤- وفي الحديث أيضًا: جواز الإجارة بالطعام المعلوم بين المتأجرين، فإن المستأجر استعمل الأجير على فرق من الأرز، وكان ذلك أحرته.

٥- ومثل ذلك في هذا الحديث من أحكام المزارعة: أن من زرع بمال غيره المعين، بدون إذنه، وكان في ذلك صلاح لصاحب المال ونفع، فالنماء كله لصاحب المال؛ لأنه تولد من ماله، فإن المزارع هنا تصرف في أجرة العامل التي كان عيّنها له، وهي فرق الأرز، فزرعه فنماه الله وبارك فيه، ولم يعد هذا التصرف تعديًا؛ لأنه تصرف بطريق الإصلاح والنفع، لا بطريق التضييع والإساءة، ولذلك توسل بهذا العمل فاعله إلى الله عز وجل، وجعله من أفضل أعماله، وأقر على ذلك، ووقعت له الإجابة في ساعة العسرة.

٦- وفي الحديث من الأحكام – إضافةً إلى ما تقدم -: استحباب الدعاء عند حدوث الكروب فإن أصحاب الغار توسلوا إلى الله تعالى بالدعاء، فاستجاب لهم سبحانه.

٧- وفي الحديث أيضا: التقرب إلى تعالى بذكر العمل الصالح، فإن كل واحد منهم ذكر العمل

الصالح الذي رجا به الفرج من تلك الشدة. ٨- وفي الحديث أيضًا: فضل الإخلاص لله تعالى في العمل، فإنه كان مفتاح الفرج باستجابة دعائهم.

٩- وفي الحديث فضل بر الوالدين، وخدمتهما، وإيثارهما على الولد والأهل، وفضل تحمل المشقة لأجلهما، وفضل فعل ما يسرهما، وأن ذلك مدعاة الفرج للولد إذا وقع في شدة أو كرب.

١٠- وفي الحديث أيضًا: فضل العفة والانكفاف عن الحرام مع القدرة عليه، وأن ذلك –وإن كان واجبًا– مجلبة للرحمة والإنفاذ من المهالك.

١١- وفي الحديث أيضًا: أن ترك المعصية طاعة لله: يمحو مقدمات طلبها، ويعد حسنة صالحة عند الله تعالى، ويشهد لذلك قوله صلى الله عليه وسلم في الحديث المعروف: «ومن همّ بسيئة فلم يعملها كتبت له حسنة» رواه البخارى.

١٢- وفي الحديث أيضًا: أن التوبة تَجُبَ ما قبلها من الذنب، فلما تاب المراود للمرأة من مراودته وتركها، انقلب من عاص أثيم، إلى طائع كريم يُستجاب له الدعاء.

١٣- وفي الحديث أيضا: فضل أداء الأمانة، ولعل هذا كان أشق الأعمال الثلاثة التي قام بها أصحاب الغار وأصعبها، فإن الرجل الأجير لما غضب وترك أجره، كان أجره فرقًا من أرز يبلغ ثمنه نصف درهم، فنماه الرجل المستأجر حتى بلغ قطيعًا من البقر والغنم والجمال وجملة من الرقيق، وذلك إنما يتم في مدة سنين طوال، فبقى هذا الرجل المستأجر أمينا عليه لم يطمع يكثرته ونمائه، ولم تحوله الأموال الكثيرة عن أمانته، ولا غيرته السنون المتتالية عن استقامته، فلما جاء الأجير بعد حين وقد بلغ من الكبر عتيًا، وطحنه الفقر والعون طحنًا، جاء راجيًا أن يأخذ أجره الذي يعدل نصف درهم يتبلغ به الرمق والعبش، ولكن المستأجر الأمين أعطاه أموالا أدهشته، وما كاد عقله يصدق أنها له، فقال للرجل: لا تستهزئ بي، فأكد له المستأجر الأمين أنها كلها له، نماها من أجره وبارك الله له فيها وزادت وكثرت وتنوعت حتى صارت إبلا وبقرًا وغنمًا ورقيقًا، فاستاقها كلها وما كاد يصدق ذلك.

نسأل الله الهداية والتوفيق.



(CARD)

التوحيح

الحديث لا يصح: أخرجه ابن ماجه في «السنن» (ح١٧٩٧) من حديث أنس مرفوعًا، وفيه البختري يروي عن أبيه الموضوعات، والوليد بن مسلم مدلس وقد عنعن. كذا في «الميزان» (١/٢٩٩/١١). ٥٧- «كَانَ الندىُ صلى الله عليه وسلم لاَ يعودُ مريضًا إلاَّ بَعْدَ ثَلاث».

الحديث لا يصبح: أخرجه ابن ماجه في «السنن» (ح١٤٣٧) من حديث أنس مرفوعًا، وفيه سلمة بن على الخشيني، قال فيه النسبائي في «الضعفاء والمتروكين» (٥٧٠): متروك.

٨٩- «لاَ تُبْرِزْ فَخْذَكَ، وَلاَ تَنْظُرْ إلى فَخْذِ حَيّ، وَلاَ مَيتٍ».

الحديث لا يصح: أخرجه ابن ماجه في «السنن» (ح١٤٦١) عن عليٍّ مرفوعًا، وكذلك أبو داود في «السنن» (٣١٤٠)، وعلته السقط في الإسناد.

٥٩- «لَيُغَسّل مَوْتَاكُمُ الْمَأْمُونُونَ».

الحديث لا يصح: أخرجه ابن ماجه في «السنن» (ح١٤٦١) من حديث ابن عمر مرفوعًا، وفيه بقية بن الوليد مدلس وقد عنعن، ومُبشر بن عُبيد حمصيّ، قال أحمد: كان يضع الحديث. كذا نقله عنه الذهبي في «الميزان» (٧٠٥٢/٤٣٣/٣).

•٦- «السّاكُتُ عَن الْحَقّ شَيْطَانُ أَخْرِسُ».

الحديث لا أصل له صحيح ولا ضعيف عن النبي صلى الله عليه وسلم، ولا يُوجد في أثر عن الصحابة أو التابعين.

٦١- الحَدِيثُ في المَسْجِدِ يَأْكُلُ الْحَسَنات كَمَا تَأْكُلُ البَهَائِمُ الحَسْيِش.

الحديث: لا أصل له، أورده الغزالي في «الإحياء» (١٣٦/١)، وقال الحافظ العراقي في «المغني» (٤١٠): لم أقف له على أصل، وقال السبكي في «طبقات الشافعية» (٤٧٨/٣): لم أجد له إسنادًا. ٣٣– «اعْمَلْ لِدُنيَاكَ كَأَنَّكَ تَعِيش أبدًا، وَاعْمَلْ لِآخِرَتِكَ كَأَنَّكَ تَمُوتُ غَدًا».

الحديث: لا أصل له مرفوعًا، لكن رواه ابن قتيبة في «غريب الحديث» (١٢٢/٢) موقوفًا على عبد الله بن عمرو بن العاص رضى الله عنهما.

٦٣– «إِذَا طَنَّت أُذُنُ أَحدكمْ فَلَيَدْكُرْني، وَلْيُصَلِّ عليَ، وليصل ذكر اللهِ بخيرِ مَنْ ذَكَرَني».

الحديث لا يصح: أخرجه الطبراني في «الكبير» (٣٢١/١) (ح٩٥٨)، وفي «الأوسط» (ح٩٢٢٢)، وفي «الصغير» (١١٠٤)، والعقيلي في «الضعفاء» (٢٦١/٤) من حديث أبي رافع مرفوعًا، وفيه عبيد الله بن أبي رافع، قال البخاري: منكر الحديث.

٦٤- «اغْتَسِلُوا يَوْمَ الْجُمْعةِ وَلُو كَأْسًا بِدِينارٍ».

الحديث لا يصح: أخرجه ابن الجوزي في «الموضوعات» (٢٩/٢) من حديث أبي هريرة مرفوعًا وفي إسناده إبراهيم بن البراء ساقط لا يُحتج به. -**٦٥** «أَنَا حَدُ كُلُ تقيّ».

الحديث لا أصل له: سُئل عنه الحافظ السيوطي في كتابه «الحاوي للفتاوى» (٨٩/٢) فقال: لا أعرفه.

**٦٦- «صِنْفَانِ مِنْ أُمتي إِذَا صَلَحَا صَلَحَ النَّاسُ: الأُمراءُ والفُقهاءُ». وفي رواية:** الأمراء والعلماء.

الحديث : لا يصح أخرجه أبو نعيم في «الحلية» (٢/٤)، وابن عبد البر في «جامع بيان العلم» (١٨٤/١) من حديث ابن عباس مرفوعًا، وفيه محمد بن زياد اليشكري، قال أحمد: كذاب أعور؛ يضع الحديث، وقال ابن معين: كذاب، كذا نقله الذهبي في «الميزان» (٣/٥٥٢/٣). ٣٧- «اتَقُوا مَو اضع التّهم».

الحديث لا أصل له: أورده الغزالي في «الإحياء» (٣١/٣)، وقال الحافظ العراقي في «المغني»: «لم أجد له أصلاً».

ملاحظة: قد يكون معنى بعض هذه الأحاديث صحيحاً وموافقاً لمقاصد الشريعة لكن ضعفه من حيث ثبوته عن رسول الله صلى الله عليه وسلم ، كأن يقول أحدنا: الزنا حرام ، فهو موافق للشرع لكن لم يثبت هذا اللفظ عن المصطفى صلى الله عليه وسلم.

۲۲ | الته يكيب العدد ٤٩٤ السنة الثانية والأربعون

باب التراجم صلاح نجيب الدق اعداد/

الحمد لله رب العالمان، والصلاة والسلام على خاتم الأنساء والمرسلين، أما سعد فإن الخليفة الراشد عمر بن الخطاب رضى الله عنه، هو احد الشخصيات البارزة في تاريخ الإسلام، وهو واحد من أبرز أصحاب نبينا محمد صَلّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وهو أحد العشرة الذين بشرهم رسول الله صلى الله عليه وسلم بالحنة، من أحل ذلك أحبيت أن أذكر إخواني الكرام بشيء موجز عن سيرته المداركة. فاقول وبالله التوفيق



# الاسم والنسب:

هو: عمر بن الخطاب بن نَفَيل بن عبد العُزَى بن رباح بن عبد الله بن كَعب بن لُوَي. يلتقي عمر بن الخطاب مع النبي صلى الله عليه وسلم في جده كَعب بن لُوَي. كنية عمر: أبو حفص.

#### ميلاد عمر:

كان مُولد عمر بعد عام الفيل بثلاث عشرة سنة. (تاريخ الخلفاء للسيوطي ص-١٠١)

# زوجات عمر وأولاده:

تزوج عُمر رضي الله عنه ست زوجات، ورزقه الله من الأولاد ثلاثة عشر: من الذكور تسعة، ومن الإناث أربعاً. (الطبقات الكبرى لابن سعد ج-٣ ص-٢٠١)

# عَدَدُ أحاديث عمر:

رَوَى عمر بن الخطاب رضي الله عنه خمس مئة وسبعة وثلاثين حديثاً. (مناقب عمر لابن الجوزي ص-١٧٤)

# منزلة عمر في الجاهلية:

كان عمر بن الخطاب رضي الله عنه سفيرا لأهل مكة، فإذا وقعت حرب بين قريش وغيرهم بعثوه سفيراً، أو نافرهم منافر أو فاخرهم مفاخر، بعثوه منافراً ومفاخراً. (مناقب عمر لابن الجوزي ص-١١)

# دعاء الرسول صلى الله عليه وسلم بإسلام

عمر:

عَنْ أَبْن عُمَرَ رضي الله عنهما أَنَّ رَسُولَ اللَّهُ صَلَّي اللَّهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ قَالَ: اللَّهُمَّا أَعَزَّ الْإِسْلاَمَ بِأَحَبَ هَذَيْنِ الرَّجُلَيْنِ إِلَيْكَ: بِأَبِي جَهْلَ بِن هُشَام أَوْ بِعُمَرَ بْنِ الْخَطَّابَ، قَالَ: وَكَانَ أَحَبَّهُمَا إِلَيْهِ عُمَرُ. (صحيح الترمذي للألباني حديث ٢٩٠٧). عَنْ عَائشَةَ أن النبي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالِ: اللَّهُمَ أَعُز الإِسْلامَ بِعُمَرَ بْنِ الْخَطَّابِ خَاصَةً. (صحيح ابن ماجه للألباني حديث ٥٨).

# إسلام عمر:

قَال شُرَيح بن عُبِيد: قال عمر بن الخطاب خرجت أتعرض لرسول الله صلى الله عليه وسلم (أي أريد أن أصيبه ببعض الأذى) قبل أن أُسْلم، فوجدته قد سبقني إلى المسجد، فقمت خلفه، فاستفتح سورة الحاقة، فجعلت أتعجب من تأليف القرآن. قال: فقلت هذا والله شاعر كما قالت قريش، قال:فقرأ (أنَّهُ, لَقَوْلُ رَسُولُ كَبِيمِ

صفر ١٤٣٤ هـ

التوكيد ) ۲۳

قال: قلت: كاهن، ثم قال صَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ: (رَلَّا مَقَوَلَ كَاهِنَ قَلِلاً مَا تَذَكَرُونَ (عَا لَمَنِلَّ مِن رَبِّ الْتَلَمِينَ (عَا وَلَوَ لَقَوَلَ عَلَيْ مَعَن الْقَاوِلِ (عَا لَأَخْذَنَا مِنْ أَيْلَيِنِ (عَا مُ مُقَطَعًا مِنْ الْرَقِن) (الحاقة23:42). قال عمر: فوقع الإسلام في قلبي. (صفة الصفوة لابن الجوزي ج-1 ص-٢٦٨: ٢٦٩). أسلم عمر بن الخطاب رضي الله عنه في ذي الحجة من العام السادس من النبوة، وكان عمره ستاً وعشرين سنة، بعد أربعين رجلاً وعشر نسوة. (الطبقات الكبرى لابن سعد ج-٣ ص-٢٠٤).

# هجرة عمر إلى المدينة:

قال البراء بن عازب رضي الله عنه: أول من قدمً علينا من المهاجرين مصعب بن عُمير، ثم عبد اللَه بن أم مكتوم، ثم عمر بن الخطاب في عشرين راكباً. (تاريخ الخلفاء للسيوطي ص– ١٠٨). فضائل عمر بن الخطاب:

١- عن أبي هريرة قَالَ: بَيْنَا نَحْنُ عَنْدَ رَسُولِ اللَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ: إِذْ قَالَ بَيْنَا أَنَا نَائِمُ رَأَيْتُنِي في الْجَنَّة فَإِذَا أَمْرَأَةٌ تَتَوَضَّمُ إِلَى جَانِب قَصَر، فَقُلْتُ: غَنْرَتَهُ فَوَلَيْتُ مُدْبِرًا فَبَكَى عُمَرُ وَقَالَ: أَعَلَيْكَ أَغَارُ يَا رَسُولَ اللَّه. (البخاري حديث ٣٦٨٠).

٢- عن ابنَ عمر أن رسول الله صَلِّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قال: بَيْنَا أَنَا نَائِمُ شَرِيْتُ يَعْنِي اللَّبَنَ حَتَّى أَنْظُرُ إِلَى الرَّيَّ يَجْرِي في ظُفُرِي أَوْ في أَظْفَارِي، ثُمَّ نَاوَلْتُ عُمَرَ، فَقَالُوا: فَمًا أَوَّلْتَهُ؟ قَالَ الْعلَمَ. (البخارِي حديث ٣٦٨١). ٣- عن سعد بن أبي وقاص أن النبي قال: إيهاً (عجباً) يَا ابْنَ الْخَطَّابِ! وَ الَّذِي نَفْسي بِيَدِهِ مَا لَقَبَلُ الشَّيْطَانُ سَالِحًا فَجًا قَطُ إِلَّا سَلَكَ فَجًا عُيْرَ فَجَكَ (طريقك). (البخارى حديث ٣٦٨٣).

٤- عن أنس بن مالك قال: صَعدَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِلَى أُحُد وَمَعَهُ أَبُو بَكْر وَعُمَّرُ وَعُثْمَانُ فَرَجَفٌ بِهِمْ فَضَرَبَهُ بِرَجْلِه قَالَ: اثْبُتُ أُحُد، فَمَا عَلَيْكَ إِلَّا نَبِيُّ أَقَ صِدِّيقٌ أَوْ شَهْيَدَان. (البخاري حديث ٣٦٨٣). ٥- عَن أبى هريرة أن رسول الله قال: لَقَدْ كَانَ فَيمَا

قَبْلَكُمْ مِنْ الْأَمَمِ مُحَدَّثُونَ فَإِنْ يَكُ فِي أُمَّتِي أَحَدٌ فَإِنَّهُ عُمَرُ. (الَبِخارِيَ حديث٣٦٨٩).

# موافقات عمر للقرآن الكريم:

١- عن عمر بن الخطاب قال: وَافقَتُ اللَّهُ فِي ثَلَاثِ أَقْ

وَافَقَنِي رَبَّي فِي قَلَاتُ، قُلْتُ يَا رَسُولَ اللَّه لَوْ اتَخَذْتَ مَقَامَ إَبْرَاهيمَ مُصَلَّى، وَقَلْتُ يَا رَسُولَ اللَّه يَدْخُلُ عَلَيْكَ الْبُرُ وَالْفَاجرُ فَلَوْ أَمَرْتَ أُمَّهَاتَ الْقُوْمِنِيَ بِالْحَجَابِ، فَأَنْزَلَ اللَّهُ آيَةَ الْحَجَابِ، قَالَ: وَيَلَغَنِي مُعَاتَبَةُ النَّبِيَ صلى الله عليه وسلم بَعْض نَسَائِه فَدَخَلْتُ عَلَيْهَنَ قُلْتُ إِنْ انْتَهَيْثَنَّ أَوْ لَيُبَدَّلَنَ اللَّهُ رَسُولَهُ صلى الله عليه وسلم خَيْرًا مِنْكُنُ حَتَّى آتَيْتُ إِحَدى نسَائِهِ قَالَتْ يَا عُمَرُ أَمَا فِي رَسُولِ اللَّهُ صلى الله عليه وسلَم مَا يَعَظُّ نَسَاءَهُ حَتَّى تَعْظَهُنَ أَنْتَ فَأَنْزَلَ اللَّهُ (عَيَ رَبُهُ إِن طَلَقَكُنَ أَنْ يُبْدِلُهُ إِذَى عَظَهُنَ أَنْتَ فَأَنْزَلَ اللَّهُ (التحريم: ٥) (البخارى حديث ٤٢٢)

٢– عن عمّر بنّ الخطاب قَالَ: وَافَقْتُ رَبِّي في ثَلاث: في مَقَام إِبْرَاهِيمَ، وَفِي الْحِجَابِ، وَفِي أُسَارَى بَدْرٍٍ. (مسلم حَدَيثَ ٢٣٩٩)

# كرامات عمر بن الخطاب:

١- عن ابن عمر قال: وَجُه عمر جيشاً، ورأس عليهم رجلاً يُدعَى سارية، فبينما عمر يخطب جعل ينادي: يا سارية الجبل (ثلاثاً)، ثم قدم رسول الجيش، فسأله عمر، فقال: يا أمير المؤمنين، هُزمنا، فبينا نحن كذلك إذ سمعنا صوتاً ينادي: يا سارية الجبل (ثلاثاً)، فأسندنا ظهورنا إلى الجبل، فهزمهم الله، قال: قيل لعمر: إنك كنت تصيح بذلك، وذلك الجبل الذي كان سارية عنده بنهاوند من أرض العجم. قال ابن حجر العسقلاني (إسناده حسن). (تاريخ الخلفاء للسيوطى ص-١١٧)

٢- قال الحسن البصري: إن كان أحد يعرف الكذب إذا حُدَّث به، فهو عمر بن الخطاب. (تاريخ الخلفاء للسيوطي ص-١١٩).

# هَيْبَة عمر بن الخطاب:

١- قال عُمْرُ بنَ مُرَّة: لقي رجلَ من قريش عُمَرَ، فقال: لنْ لنا: فقد ملات قلوبنا مهابة، فقال: أفي ذلك ظلم؟ قَال: لا. قال عمر: فزادني الله في صدوركم مهابة. (مناقب عمر ص- ١٣٥).

٢- قال عبد الله بن عباس: مكثت سنة، وأنا أريد أن أسأل عمر بن الخطاب رضي الله عنه عن أية فلا أستطيع أن أساله هيبة منه. (مناقب عمر لابن الجوزي ص- ١٣٥).

# خلافة عمر بن الخطاب:

تولى عمر بن الخطاب رضي الله عنه الخلافة بعد وفاة أبي بكر الصديق يوم الثلاثاء، الثاني والعشرون، من جمادى الآخرة، سنة ثلاث عشرة من الهجرة. (تاريخ الخلفاء للسيوطي ص-١٢٢). أول كلام عمر في خلافته:

عن شداد قال: كان أول كلام تكلم به عمر حين صعد

٢٤ التوكيد العدد ٢٩٤ السنة الثانية والأربعون

المنبر أن قال: اللهم إني شديد فليني، وإني ضعيف فقوني، بخيل فسخني. (الطبقات الكبرى لابن سعد ج-٣ ص-٢٠٨).

كان عمر إذا أراد أن ينهى الناس عن شيء تقدم إلى أهله فقال: لا أعلمن أحداً وقع في شيء مما نهيت عنه إلا أضعفت عليه العقوبة. (تاريخ الخلفاء للسيوطى ص-١٣٠).

# ولاة عمر بن الخطاب:

قال عامر الشعبي: كان عمر إذا استعمل عاملا كتب ماله. (الطبقات الكبرى لابن سعد ج-٣٥-٢٣٣). - عن عمر أنه قال: أيما عامل لي ظلم أحداً، فبلغتني مظلمته، فلم أغيرها، فأنا ظلمته. (الطبقات الكبرى لابن سعد ج-٣ ص-٢٣٢).

 – قال عمر: من استعمل رجلا لمودة، أو لقرابة، لا يستعمله إلا لذلك، فقد خان الله ورسوله والمؤمذين.
 (مناقب عمر لابن الجوزي ص– ٧٨).

# زهد عمر في خلافته:

 ١- قال أبو عثمان النهدي: رأيت عمر بن الخطاب يطوف بالبيت وعليه إزار فيه اثنتا عشرة رقعة.
 ٢- قال قتادة: أبطأ عمر على الناس يوم الجمعة ثم

خرج فاعتذر إليهم في احتباسه، وقال إنما حبسني غَسُلُ ثوبي هذا، كان يُغسل، ولم يكن لي ثوب غيره. (الطبقات الكبرى لابِن سعد ج-٣ ص-١٥١).

٣- قال سفيان بن عُيينة: كان عمر يشتهي الشيء لعله يكون بثمن درهم، فيؤخره سنة. (مناقب عمر لابن الجوزي ص-١٤٦).

# أقوال عمر في الزهد والرقائق:

 ١- حاسبوا أنفسكم قبل أن تحاسبوا وزنوا أعمالكم قبل أن تُوزن عليكم، أهون عليكم في الحسّاب غداً، أن تحاسبوا نفوسكم اليوم، وتَزينوا للعرض الأكبر.
 ٢- عليكم بذكر الله فإنه شفاء، وإياكم بذكر الناس فإنه داء.

٣ - من عَرَّض نفسه للتهمة، فلا يلومن من أساء به الظن، ومن كتم سره، كانت الخيرة في يده، وضع أمر أخيك على أحسنه، ولا تظن بكلمة خرجت من أخيك شراً وأنت تجد لها في الخير محملاً، وما كافأت به من عصى الله فيك بمثل أن تطيع الله فيه، وعليك بإخوان الصدق، فكثَّر في اكتسابهم، فإنهم زَيْنٌ في الرخاء، وعُدَّةً عند عظيم البلاء، ولا تهاون في الحلف، فيهتك الله سترك.

٤- تعلموا العلم، وتعلموا للعلم السكينة والوقار، وتواضعوا لمن تُعلمون، وتواضعوا لمن تعلمون منه، ولا تكونوا جبابرة العلماء،

فلا يقوم علمكم بجهلكم.

٥- كونوا أوعية للكتاب، وينابيع للعلم، وسلوا الله رزق يوم بيوم، وعُدُّوا أنفسكم في الموتى، ولا يَضرَّكم أن لا يكثر لكم (أي المال). (مناقب عمر لابن الجوزي ص- ١٧٨: ١٨٦).

#### اهتمام عمر بن الخطاب برعيته

1- قال ثعلبة بن أبي مالك: قسَّم عمر مروطا (ثيابا) بين نساء أهل المدينة، فبقي منها مرط جيد، قال له بعض من حضر: يا أمير المؤمنين، أعط هذا ابنة رسول الله صلى الله عليه وسلم التي عندك، يريدون أم كلثوم بنت علي بن أبي طالب، فقال: أم سُلَيْط أحق به، فإنها ممن بايع رسول الله صلى الله عليه وسلم، وكانت تحمل للناس القرب يوم أحد. (مناقب عمر لابن الجوزى ص-٢٥).

٢- قال الأوزاعي: خرج عمر بن الخطاب في سواد الليل، فرآه طلحة بن عُبيد الله، فذهب عمر فدخل بيتاً ثم دخل بيتاً آخر، فلما أصبح طلحة، ذهب إلى ذلك البيت، وإذا بعجوز عمياء مُقعَدة، فقال لها: ما بال هذا الرجل ياتيك؟ قالت: إنه يتعاهدني منذ كذا وكذا، ياتيني بما يصلحني ويُخرج عَنّي الأذى، فقال طلحة: ثكلتك أمك يا طلحة، أعثرات عمر تتبع!! (حلية الأولياء لأبي نعيم ج-١ ص-٢٨ /مناقب عمر لابن الجوزي ص-٢٨).

#### اتق الله يا عمر:

قال الحسن البصري: كان بين عمر بن الخطاب، وبين رجل كلام في شيء، فقال له الرجل: اتق الله يا أمير المؤمنين، فقال له رجل من القوم : أتقول لأمير المؤمنين اتق الله ؟ فقال له عمر: لا خير فيكم إذا لم تقولوها، ولا خير فينا إذا لم نقبلها منكم. (مناقب عمر لابن الجوزي ص-١٩٥).

#### عفة عمر ورعيته:

قال أبو بكر بن عياش: جيء بتاج كسرى إلى عمر بن الخطاب فقال: إن الذين أدوا هذا لأمناء، فقال له علي بن أبي طالب: إن القوم رأوك عففت، فعفوا، ولو رتعت لرتعوا. (مناقب عمر لابن الجوزي ص-١٦٣). × فرض عمر لأسامة بن زيد أربعة ألاف درهم، فقال عبد الله بن عمر: يا أمير المؤمنين فرضت لي ثلاثة ألاف درهم، وفرضت لأسامة أربعة ألاف درهم، وقد شهدت ما لم يشهد؟ فقال عمر: زدته لأنه كان أَحَبَّ أبوه أَحَبَّ إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم منك، وكان أبوه. أحبَ إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم منك، وكان أبيك. (الطبقات الكبرى لابن سعد ج-٣ ص-٢٢٩: (٢٢٦).

10

التولايد

صفر ١٤٣٤ هـ

#### عفو عمر بن الخطاب:

روى البخاري عن ابْنَ عَبَّاس قال: قدمَ عُيَيْنَة بْنَ حَصْنِ بْن حُدَيْفَة فَنَزَل عَلَى ابْنِ أَخِيه الْحُرَّ بْن قَيَّس، وَكَانَ مَنْ النَّفَر الَّذِينَ ثُدَّيَهِمَ عَمَرُ، وَكَانُ الْقُرَّاءُ أَصْحَابَ مَجَالَس عَمَرَ وَمُشَاوَرَته كُهُولاً الْقُرَاءُ أَصْحَابَ مَجَالَس عَمَرَ وَمُشَاوَرَته كُهُولاً هَلْ لَكَ وَجُه عَنْدَ هَذَا الأَمير، فَاسْتَأَذَنْ لَي عَلَيْه. قَالَ: سَسَّتَأَذَنَ لَكَ عَلَيْه، قَالَ ابْنُ عَبَّس: فَاسْتَأَذَنَ الْحَرُّ سَسَّتَأَذَنَ لَكَ عَلَيْه، قَالَ ابْنُ عَبَّسَ: فَاسْتَأَذَنَ الْحَرُّ سَسَّتَأَذَنَ لَكَ عَلَيْه، قَالَ ابْنُ عَبَّسَ: فَاسْتَأَذَنَ الْحَرُّ ابْنَ الْخَطَّبَ، فَوَاللَّه مَا تُعْطِينا الْجُزُلَ، وَلا تَحْكُمُ ابْنَ الْخَطَابَ، فَوَاللَّه مَا تُعْطِينا الْجُزُلَ، وَلا تَحْكُمُ وَانَ عَمَرُ حَتَّى هَمُ أَنْ يُوقعَ بِهِ، لَنْنَيْنَا بِالْعَدْلِ، فَعُصَبَ عُمَرُ حَتَّى هَمُ أَنْ يُوقعَ بِه، لَيْنَنَا بِالْعَدْلِ، فَعَصَبَ عُمَرُ حَتَّى هَمُ أَنْ يُوقعَ بِهِ وَانَعْرَض عَنْ الْجَاهِينَ وَإِنَّ هَذَا مَنْ اللَّهُ تَعَالَى قَالَ وَانَ هَذَا مِنْ الْجَاهِينَ وَانَ عَنَا مَ الْعَدَى وَالاً عَالَ فَالَا وَانَ هَذَا مِنْ الْعَالَيْ وَالَاهُ مَا الْحُولَ عَالَهُ مَا يَعْتَابَ وَاللَّهُ مَا الْعُولَ وَلا تَحْكُمُ وَالَعْ مَنْ اللَّهُ مَا جَاوَرَهَا عُمَرُ حِينَ تَلَاهَا عَلَيْه وَكَانَ وَالَّهُ مَا الْعَالَ فَعَنْ وَاللَهُ مَا تَعْالَى وَلا وَالَعْ مَنْ وَقَالَ لَهُ الْحَرُ الْمَعْنَ الْتَعَذَى لَهُ عَلَيْه. وَكَانَ وَقَافًا لَنُ لَكُولَا عُمَنَ عَنْ الْمُ عَنْ اللَهُ مَا عَلَيْهُ وَ

# اتساع الدولة الإسلامية في عهد عمر: ---

كانت الفتوحات الإسلامية كثيرة في عهد عمر بن الخطاب؛ ففتح الله عليه، دمشق وحمص، وبعلبك والبصرة، والأردن وطبرية والكوفة، والأهواز والمدائن، وتكريت وبيت المقدس، وحَلَّب وأنطاكية، والموصل ومصر، وبلاد المغرب، وتستر ونهاوند، وأذربيجان والدينور وهمذان، والرَّي، وعسكر، وقوس وكرمان وسجستان وأصبهان ونواحيها. (تاريخ الخلفاء ص- ١٢٣: ١٢٤).

# استشهاد عمر بن الخطاب:

قال الزهريُّ: كان عمر لا يأذن لسبى قد احتلم في دخول المدينة حتى كتب المغيرة بن شعبة، وهو على الكوفة، بذكر غلاما له عنده حُملة صنائع، ويستاذنه أن يدخل المدينة، ويقول: إن عنده أعمالا كثيرة فيها منافع للناس، إنه حداد، نقاش، نجار، فاستأذن له أن برسله إلى المدينة، وضرب عليه المغيرة مائة درهم في الشهر، فجاء إلى عمر يشتكى شدة الخراج، فقال عمر له: ما خراجك بكثير، فانصرف ساخطا يتذمر، فلبث ليالى ثم دعاه، فقال: ألم أخبر أنك تقول: لو أشاء لصنعت رحى تطحن بالربح؛ فالتفت إلى عمر عابسا، وقال لأصنعن لك رحيَّ يتحدث الناس بها. فلما وَلى قال عمر لأصحابه: أوعدني العبد أنفا، ثم اشتمل أبو لؤلؤة، على خنجر ذي رأسين، نصابه في وسطه، فكمن بزاوية من زوايا المسجد في الغلس، فلم يزل هناك حتى خرج عمر يوقظ الناس للصلاة، فلما دنا منه

طعنه ثلاث طعنات. (تاريخ الخلفاء للسيوطي ص-١٢٥).

قال عمرو بن ميمون الأنصاري: إن أبا لؤلؤة، عبدُ المغيرة بن شعبة، طعن عمر بخنجر له رأسان، وطعن معه اثني عشر رجلاً مات منهم ستة، فألقى عليه رجلٌ من أهل العراق ثوباً، فلما اغتم فيه قتل نفسه. (تاريخ الخلفاء للسيوطي ص-١٢٥).

# وصية عمر ووفاته:

قال عمرو بن ميمون: قال عمر: الحمد لله الذي لم يجعل منيَّتي بيد رجل يَدَّعي الإسلام، ثم قال لابنه: يا عبد الله بن عمر: انظر ما عليً من الدين، فحسبوه فوجدوه ستة وثمانين ألفاً أو نحوها، فقال: إن وَفَى مال آل عمر فأده من أموالهم، وإلا فاسأل في بني عدي، فإن لم تف أموالهم فاسأل في قريش، اذهب إلى أم المؤمنين عائشة فقل: يستأذن عمر أن يدفن مع صاحبيه، فذهب إليها فقالت: كنت أريده لنفسي، ولأوثرنه اليوم على نفسي، فأتى عبد الله بن عمر فقال: قد أذنت، فحمد الله.

قيل لعمر: أوص يا أمير المؤمنين واستخلف، قال: ما أرى أحداً أحق بهذا الأمر من هؤلاء النفر الذي توفي النبي صلى الله عليه وسلم وهو عنهم راض فسمى الستة، وقال: يشهد عبد الله بن عمر معهم وليس له من الأمر شيء فإن أصابت الإمرة سعدا فهو ذلك، وإلا فليستعن به أيكم ما أمر، فإني لم أعزله عن عجز، ولا خيانة، ثم قال: أوصي الخليفة من بعدي بتقوى الله، وأوصيه بالمهاجرين والأنصار، وأوصيه بأهل الأمصار خيراً، فلما توفى خرجنا به نمشي، فسلم عبد الله بن عمر، فوضع مع صاحبيه. (تاريخ الخلفاء للسيوطي م-١٢٦).

أصيب عمر بن الخطاب يوم الأربعاء، السادس والعشرون من ذي الحجة، ودُفن يوم الأحد مستهل المحرم، وله ثلاث وستون سنة، وصلى عليه صهيب الرومي في المسجد. (تاريخ الخلفاء للسيوطي ص-١٣٧).

رَحِمَ اللهُ عمرَ بن الخطاب رحمة واسعة، وجزاه الله عن الإسلام خير الجزاء.

ونسأل الله تعالى أن يجمعنا به في الفردوس. الأعلى من الجنة.

وصلى الله وسلم على نبينا محمد، وعلى آله، وصحبه، والتابعينَ لهم بإحسان إلىَّ يوم الدين.

٢٦ [التوكير العدد ٤٩٤ السنة الثانية والأربعون



الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على رسولنا الأمين، محمد بن عبد الله ورسوله الصادق الوعد

الأمين، وعلى آله وصحبه الطيبين الطاهرين، ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين، وبعد:

ذكرنا في هذا الحديث من الفوائد: الاعتبار بما مضى في السابقين، وأن قساوة القلب لها حد ولها نهاية، وأن المستكثر من أي شيء يمل منه إلا المستكثر من الطاعات والبر والإيمان، فإنه وإن فتر بعض الوقت لا يمل من الطاعة ، وقصور عقل بنى أدم ما لم ترتبط بالشرع، وأن التائب حين بريد التوية ويطلبها عليه أن يسأل عن حكم أخطائه وكيف يتحلل منها، وأن التائب حين سأل الذاس عن أعلم أهل الأرض، فدله من سأله عن العالم بحسب ما يعرف، وأن العالم هو الذي يحيب الناس في الله، وأنه لا يقف عند حد الفتوى الجافة، بل يوجد لهذا السائل مخرجا كريماً، فينبغي البحث عن هذا الصنف من العلماء، وأن العالم له فضل على العائد؛ وفضل الصحبة الطيبة وغير ذلك، ثم نكمل ما بدأناه فنقول وبالله تعالى التوفيق:

#### الثانية عشرة:

أن الشيطان أبعد عن الجماعة منه عن الواحد، عن عبد الله بن عمر رضى الله عنهما قال:» خطيبًا عمر بالجابية، فقال:....عليكم بالجماعة، وإياكم والفرقة، فإن الشيطان مع الواحد، وهو مع الاثنين أبعد، من أراد بحبوحة الجنة، فليلزم الجماعة، من سرته حسنته، وساءته سيئته، فذلكم المؤمن» [أخرجه الترمذي والحاكم وصححه ووافقه الذهبي] وأن من أراد التوبة لا بد أن يلتحق بصحبة طيبة، فالمرء بمحبته لأهل الخبر لصلاحهم واستقامتهم على أمر الله يلتحق بهم ويصل إلى مراتبهم، وإن لم يكن عمله بلغ مبلغهم: فقد أخرج البخاري عن عبد الله بن مَسْعُود رضى الله عنه جاء رَجُل إلى رسول الله صلى ألله عليه وسلم فقال: يا رَسُول الله ! كَيْف تُقول في رَجُل أَحَبُّ قَوْمًا ولم يَلحَق بِهِمْ؟ فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «المَرْءُ مع من أحَبُ» [صحيح البخاري].

# 🗠 اعداد/ 🔰 محمد رزق ساطور

وعن أَنَس بن مَالك رضي الله عنه قال: بَيْنَمَا أنا وَالنَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم خَارجان من الْسُجد فَلَقَيَنَا رَجُلُ عَنْدَ سُدَّة الْسُجد، فقال: يا رَسُولَ اللَّهُ مَتَى السَّاعَةُ؟ قال النبي صَلى الله عليه وسلم: ما أَعْدَدْتَ لها، فَكَاَنَّ الرُجُلَ اسْتَكَانَ، ثُمَّ قال: يا رَسُولَ اللَّه ما أَعْدَدْتُ لها كَبِيرَ صيام ولا صَلاة ولا صَدَقَة، وَلَكَنِّي أُحبُّ اللَّه وَرَسُولَهُ، قَال أنت معً من أَحْبَبْتُ» [صَحيح البخاري].

وعند مسلم قال أَنَسُ: فما فَرِحْنَا بَعْدَ الْإِسْلَامِ فَرَحًا أَشَدَّ من قَوْلِ النبي صلى الله عليه وسلم: «فَانَتُ مع من أَحْبَبَتَ» قال أَنَسُ: فَأَنَا أُحبُّ اللَّهُ وَرَسُولَهُ وَأَبَا بَكُر وَعُمَرَ فَأَرْجُو أَنْ أَكُونَ مَعَهُمْ وَإِنْ لم أَعْمَلُ بِأَعْمَالِهِمْ»، ولا يترك المرء نفسه وحده، حتى لا يَقع في مصايد الشيطان ومخالبه ووساوسه التي تفسد على العبد علاقته بالله تعالى.

#### الثالثة عشرة:

أن الموت يأتي بغتة، « رَجَلَتْ سَكَرَةُ الْمَرْتِ بِٱلْمَنْ ذَالِهُ مَا كُتُ مِنْهُ عَبَدُ» [ق: 19]، وأن العبد إذا علم أنه مهدّد بالموت صحح نيته، وعقيدته وعبادته فيلقى الله تعالى على نية حسنة، فمن كان يظن أن يموت هذا القاتل وهو لا يزال بصحته وقوته، والدليل على ذلك أن الرجل الذي ذهب ليستفتيه لما استفزه وأخبره أن لا توبة له قتله وأكمل به مائة، مع أن المسالة لا تتعلق لا بالصحة ولا بالسن.

وطالما أن العبد لا يدري متى يموت فينبغي له أن يستعد للموت قبل أن يأتي بغتة، وعلمه بذلك يدفعه إلى سرعة التوبة والإنابة والتذلل والندم، حتى يعطيه الله فوق نيته الطيبة بغير حساب كرماً منه تعالى وإحساناً.

# الرابعة عشرة:

إذا أحب الله تعالى عبدا قبل منه توبته، ووفقه

صفر ١٤٣٤ هـ التو لايد ) ٢٧

إليها، ومن ثم فإذا علم العبد ذلك حرص عليها لينال هذا الحب والرضوان حتى إذا ما قُبض، لقي الله تعالى وهو عنه راض ولما توقف الحكم على هذا الرجل على المسافَّة بين الأرض الطيبة أو الأرض السوء، طوى الله تعالى الأرض، وقرّب التائب من الأرض الطيبة ليكون من أهلها، وذلك فضل الله يؤتيه من يشاء والله ذو الفضل العظيم.

#### الخامسة عشرة:

فضل وشرف ابن آدم وأنه حين يستقيم على أمر الله فإنه يكون أشرف من الملائكة، بل إن الملك الذي نزل ليحكم بين الملائكة تصور في صورة آدمي، وهذا يدل على شرف الصورة، فكيف بالأصل إذا استقام وأناب لله رب العالمين «وَلَقَدْ كُرُّمْنًا بَيْنَ مَادَمَ وَحَلَيْعُمْ فِي الْبَرَ وَٱلْبَحْرِ وَرَذَقْنَتُهُمْ مِنْ أَلْقَيْبَاتِ وَفَضَلَتَهُمْ عَلَى صَّبِيمِ مِنْنَ عَلَنَا تَفْسِيلًا » [الإسراء: ٧٠].

# السادسة عشرة:

أن العابد بغير علم يضر نفسه وغيره. فكل صاحب مهنة إذا كان على غير علم ضر غيره ولم يك أميناً في مهنته ولا صادقا في نصيحته، ولا ينبغي أن يُرجع إليه في شيء، ولذلك فإن الله عز وجل مَن على آدم عليه السلام بنعمة العلم التي رفعت من قدره عليه السلام إلى الدرجة التي جعلت الملائكة موعلَم آدم الأسماء كلها ثم عمصه على الملتكيم فقال أليون بأسماء هؤلاه إن كُنم محصم على الملتكيم سبحتك لا علم لنا إلا ما علمتنا إلك أن العلم الكيم ألم أقل يكذم إن أغلم عب السكون والأرض وأعلم ما لادم مسجوا إلا إليس أن واستكر وكان من الكتوب». والبقرة: ٣١- ٣٤].

#### السابعة عشرة:

قبول التوبة من جميع الكبائر بما فيها القتل، وإن كان القاتل عمداً وهو مذهب جمهور العلماء، فهو وإن كان شرعاً لمن قبلنا فقد قرره شرعنا، قال تعالى «وَالَّذِينَ لَا يَنَعُونَ مَعَ ٱلَّهُ إِلَهُمَا مَاخَرَ وَلَا يَقْتُلُونَ النَّفْسَ الَتَي حَرَّمَ ٱللَّهُ إِلَّا بِالْحَقِ وَلَا يَزَنُونَ وَمَن يَعْعَلُ ذَلِكَ يَلَقَ أَثَامًا (\*) يُعْمَنعَتْ مَا مَكَذَابُ يَوْمَ ٱلتِيمَةِ وَيَخْلُدُ فِيهِ مُهَانًا (\*) إِلَّا مَن تَابَ وَمَامَ وَعَمِلَ عَمَلًا مَلِحًا فَأُوْلَتِهِكَ يُبَدُلُ أَلَهُ

# سَيِّتَاتِهِمْ حَسَنَنتِ وَكَانَ أَلَلَهُ عَفُولاً تَجِيماً» [الفرقان: ٢٨- ٧].

قال ابن حجر في فتح الباري: « وفيه - أي الحديث الذي نحن بصدده - مشروعية التوبة من جميع الكبائر حتى من قتل الأنفس، ويحمل على أن الله إذا قبل توبة القاتل تكفل برضا خصمه... وقال عياض: وفيه أن التوبة تنفع من القتل كما تنفع من سائر الذنوب.....»

قال ابن كثير: والذي عليه الجمهور من سلف الأمة وخلفها: أن القاتل له توبة فيما بينه وبين ربه عز وجل، فإن تاب وأناب وخشع وخضع، وعمل عملاً صالحًا، بدَّل الله سيئاته حسنات، وعوض المقتول من ظلامته وأرضاه عن ظلامته».

فإن قيل: وكيف تقبل توبة العبد القاتل وفي عنقه حقوق لبني أدم، وشرط التوبة رد المظالم إلى أهلها؟ فيجاب عن هذا بأن الله تعالى إذا رضي عن العبد وقبل توبته أرضى عنه خصومه. قال الطيبي: إذا رضي الله عن عبده أرضى عنه خصومه وردً مظالمه».

#### الثامنة عشرة:

أن الذنوب وإن عظمت فعفو الله أعظم، وإن صدقت توبة العاصي حقت رحمته. وفيها أيضاً سعة رحمة الله رب العالمين، وأن الله تعالى يريد أن يتوب على عبده كما قال تعالى: «وَأَلَّهُ رُبِيدُ أَن يَتُوبَ عَلَيْكُمْ وَيُويدُ الَّذِيبَ يَتَبَعُونَ اللَّهُوَتِ أَنْ يَتَسلُوا مَيالًا عَظِيمًا » [النساء: ٢٧]، «وَهُوَ الَذِي يَتْبَلُ التَوْبَةُ عَنْ عِبَادِهِ وَيَعْفُوا عَنِ التَّيَاتِ وَيَعْلَمُ مَا نَفْعَالُونَ »

# التاسعة عشرة:

أن بيئة المرء التي يعيش فيها لها اثر كبير على سلوكه وعلاقته بالله جل جلاله؛ وقد ذكر العلماء أن مفارقة التائب للمواضع التي أصاب فيها الذنوب من الأمور المستحبة والمعينة على ثبات التوبة وقوتها، وكذلك مقاطعة الحاثين له على المعصية، واستبدالهم بصحبة من أهل الخير والصلاح المقتدى بهم، فمثلاً من كان يشرب الخمر وأقبل على الله ورغب في التوبة فإنه يجب عليه أن يهجر أصحابه الذين يشربونها والمجالس التي تشرب فيها.

# العشرون:

ليسال كل منا نفسه، إذا نزل بنا الموت الآن فهل تنزل ملائكة الرحمة أم تنزل ملائكة العذاب أم

٢٨ ( الته يه العدد ٤٩٤ السنة الثانية والأربعون

ينزل الفريقان فيختصمان ويحرص كل فريق منهما على أن يأخذ تلك الروح معه؟ يقول الله تعالى « الَّذِينَ نَوْفَنَهُمُ الْمَلَتَكَةُ طَيَعِنَ يَقُولُونَ سَلَدُ عَلَكُمُ ادْغُلُوا الْجَنَةُ بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ » [النحل: ٣٢]، ويقول تعالى « الَّذِينَ نَوَفَنَهُمُ الْمَلَتِكَةُ ظَالِمَ أَنْفُسِمْ قَالَقُوْلُ التَاءَ مَا صُنًا نَعْمَلُ مِن سُوَمٌ بَلَ إِنَّ اللَّهُ عَلِيمَ يَمَا كُتُمْ تَمَمَلُونَ » [النحل: ٢٨]، ويقول الله تعالى: «وَلَوَ تَرَبِحَ إِذْ يَتَوَفَى الَذِينَ صَغَرُوا الْمَلَتِكَةُ يَعْمِونَ وُجُوهَهُمُ وَأَذَبِنَرُهُمُ وَدُوقُوا عَذَابَ الْحَرِيقِ » [الإنفال: ٥٠].

#### الحادية والعشرون:

ليقل كل واحد منا لنفسه: أيليق بي أن أكون من أمة النبي محمد صلى الله عليه وسلم ثم لا أدخل الجنة؟ في حين أن رجلاً ممن قبلنا قتل مائة نفس وتاب ودخلها، مع أن القتل شنيع، قال عنه الله تعالى من أجل ذلك كَتَنا عَلَى بَن الرَّعِن أَنَّهُ مَن قَتَلَ نَفْسًا بِغَيْرِ فَقُس أَوْ فَسَادٍ فِي الرُّعِن فَكَأَنَّا فَتَلَ النَّاسَ جَمِيعاً وَمَن أَحْكَاها فَكَأَنَّا أَحْكَا النَّاسَ مَنْهُم بَعَد ذَلِكَ فِي الأَرْضِ لَمُسْمِوْنَ » [المائدة: مَنْهُم بَعَد ذَلِكَ فِي الأَرْضِ لَمُسْمِوْنَ » [المائدة: مَنْهُم بَعَد ذَلِكَ فِي الأَرْضِ لَمُسْمِوْنَ » [المائدة: منهم بعد يعاً مائة مرة، ثم استطاع أن ينخلع من الناسَ جميعاً مائة مرة، ثم استطاع أن ينخلع من بلغت ذنوبي من المكن أن أنخلع عنها بالتوبة فما الذي يؤخرك عن ذلك، فبادر بالتوبة حتى فما الذي يؤخرك عن ذلك، فبادر بالتوبة حتى تجدد الأمل في الجنة.

# الثانية والعشرون:

التائب حبيب الرحمن يفرح الله تعالى بتوبته؛ فيسد حاجته ويرضيه، ويزيده من

فضله، ويجبر كسره، ويقوي عزمه ويرضى عنه الخصوم، ويصحح نيته وعمله، أخرج البخاري عن الحارث بن سُوَيْد حدثنا عبد الله بن مَسْعُود حَديثَيْنَ أَحَدُهُمَا عن النبي صلى الله عليه وسلم وَالآخرُ عن نفسه قال: إنَّ المؤمنَ يَرَى ذَنُوبُهُ كَانَهُ قَاعدٌ تَحْتُ جَبَلَ بَخَافُ أَنْ بَقَعَ عليه، وَإِنَّ الفَاجِرَ يَرَى ذَنُوبَهُ كَذَبَاتٍ مَرَّ على أَنْفَه، فقَال بِه هَكَذا قال أبِو شَهَابٍ بِيدُه فَوْق أَنْفَه، ثُمَّ قال: «لَلْهُ أَفْرَحُ بِتَوْبَة العبدُ من رَجُل نزل مَنْزَلا وَبِهِ مَهْلِكَةٍ وَمَعَهُ رَاحِلْتُهُ عليها طَعَامُهُ وَشَرَانُهُ، فَوْضَعَ رَأْسَهُ فَنَامَ نَوْمَةً فَاسْتَيْقَظُ وقد ذِهَبَتْ رَاحلَتُهُ، حتى اشْتَدُ عليه الْحَرُّ وَالْعَطَشُ أو ما شاءَ الله قال: أرْجِعُ إلى مَكَاني فَرَجَعَ فَنامَ نوْمَة ثمَّ رَفَعَ رَأْسَهُ فَإَذَا رَاحِلتَهُ عَندَهُ»، لذلك لما « اختصمت فيه مَلائكة الرَّحْمة وَمَلائكة العَذاب فَأَوْحَى الله إلى هذه أَنْ تَقَرِّبِي وَأَوْحَى الله إلى هذه أَنْ تَبَاعَدي، وقال قَيْسُوا مَا بَيْنُهُمَا فَوُجِدَ إلى هذه أقرَبَ بشير فغفرَ له » .

فواضح أنهم إن قاسوا قبل أن يوحي الله تعالى إلى هذه أنْ تَقَرَّبي وإلى هذه أنْ تَبَاعَدي؛ لكان أقرب للأرض التي كان فيها ولهلك، لكن أنْ تَقَرَّبي وَأَوْحَى إلى هذه أنْ تَبَاعَدي فَقَبَضَتْهُ مَلائكَةُ الرَّحْمَة، وهذا فضل الله للتائبين، فلنحرص على التوبة لتحسن خاتمتنا. هذا أخر ما تيسر في هذا الحديث المبارك، فأسأل الله تعالى القبول لي ولجميع المسلمين. والحمد لله رب العالمن.



طبقا لأحكام القانون ٨٤ لسنة ٢٠٠٢م

١ - تم بحمد الله إشهارفرع أنصار السنة المحمدية فرع جهينة القبلية مركز فاقوس تحت رقم ٢٨٦٨ لسنة ٢٠١٢م

٢ - تم بحمد الله إشهارفرع أنصار السنة المحمدية فرع الحجازية مركز الحسينية تحت رقم ٢٦٤٥ لسنة ٢٠١٢م

# إنا لله وإنا إليه راجعون

تختسب جماعة أنصار السنة المحمدية عند الله تعالى واحدا من خيرة رجالها وهو الشيخ حسين جاد الله رئيس فرع ترسا بالجيزة ، نسأل

الله العلى القدير للمتوفى المغفرة والرحمة

الأمين العام أحمد يوسف

التولايد

19

صفر ١٤٣٤ هـ



الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبى بعده، وبعد:

فإن فرق الضلال والبدع يتشابهون في كثير من معتقداتهم، وهذا مصداق قول الله ص١٩]. عز وجل: «وَقَالَتِ ٱلْهُودُ لَيَسَتِ ٱلنَّصَرَىٰ عَلَى شَيْءٍ إلا أنهم في أواخر القرن الثالث تأثر بعض ٱلْكِنْبَ كَذَلِكَ قَالَ ٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ مِثْلَ قَوْلِهِمْ» [الدقرة: ١١٣].

> ومن العقائد التي تشابهت فيها قلوب فرق الضلال إنكار صفات الخالق سبحانه؛ إما المطهر ص٣٢]. بتحريفها عن معناها المراد، أو تعطيلها وتشييبها بصفات المخلوقين، وكل ذلك إلحاد في صفات رب العالمين.

والله عز وجل له صفات ذات؛ كاليد، والوجه، والسمع، والبصر. وصفات أفعال؛ يؤكد ذلك آية الشيعة محسن الأمين بقوله: كالنزول، والاستواء، والكلام، والخلق.

> وأهل السنة والجماعة وسط بين فريقين؛ [أعيان الشيعة ٤٦١/١]. هم المعطلة الذين نفوا صفات الله تعالى وعلى رأسهم الجهمية، والممثلة الذين غالوا فى التنزيه، لكن أهل السنة هداهم ربهم صفات الذات وصفات الأفعال بلا تعطيل كعقائد إخوانهم الدهود والجهمدة؛ تدور إثبات صفات الله، حتى قال معضهم [الأعراف: ١٨٠].

بوحدة الوجود، قال ابن المرتضى: «إن أهل الروافض على التجسيم إلا من اختلط منهم بالمعتزلة». [المنبة والأمل لابن المرتضي

وَقَالَتِ ٱلنَّصَرَىٰ لَيُسَتِ ٱلْيَهُودُ عَلَى شَيْءٍ وَهُمْ يَتَّلُونَ ٱئمتهم بالمُعتزلة فذهبوا إلى التعطيل بعد غلوهم في التجسيم والتشييه، قال ابن المطهر: «مذهبنا في الأسماء والصفات كمذهب المعتزلة». [نهج المسترشدين لاين

وقد حذا الروافض حذو الحهمية والمعتزلة كذلك في قضية خلق القرآن، فقد عقد شيخهم المجلسي في باب القرآن: «باب أن القرآن مخلوق».

«قالت الشيعة والمعتزلة: القرآن مخلوق».

ذلك لأنهم نفوا صفة الكلام عن رب العالمين، مع ثبوتها بالأدلة القاطعة بقول سيحانه: في إثباتها حتى شبهوا صفات الخالق «وَكَلْمَ أَلَّهُ مُوسَىٰ تَحَلِيمًا» [النساء: ١٦٤]، بصفات المخلوق، فغلوا في الإثبات، وغلوا ، ويقول حل شانه: « رَلَمَّا جَاءَ مُوسَىٰ لِمِقَيْنَا وَكُلَّمَهُ رَبُّهُ، قَالَ رَبِّ أَرِنْ أَنْظُرْ إِلَيْكَ» [الأعراف: ١٤٣]، بإيمانهم فأثبتوا لله ما أثبته لنفسه من وقال عز وحل: «قَالَ يَضُوِّي إِنَّ أَصْطَفَيَتُكَ عَلَّ ٱلنَّاسِ بِرَسْلَتِي وَبِكُلْمِي فَخُذْ مَا ءَاتَيْتُكَ وَكُن مِّنَ ولا تمثيل، كما قال جل شانه: «لَيْسَ كَمِثْلِهِ اللَّنكَرِينَ» [الأعراف: ١٤٤]، ويقول أيضًا: «وَإِذْ شَيْءٌ وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ» [الشورى: ١١]. أحد مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ٱسْتَجَارِكَ فَأَجْرُهُ حَتَّى يَسْمَعُ كَلَمَ وعقيدة الرافضة في الأسماء والصفات ألَّهِ» [سورة التوبة: ٦]، بيد أن الرافضة أبوا إلا الإلحاد في أسماء الله وصفاته، وصدق بِينِ التجسيم والتعطيل، فقد غلوا في سيحانه: «وَذَرُوا أَلَيْنَ بِلُجِنُونَ فِ أَسْكَبِهِ،

الته يحيى العدد ١٤٩٤ السنة الثانية والأربعون

14.

أما عن رؤية الله في الآخرة فقد سار الرافضة على نهج الخوارج والمعتزلة فأنكروها وجحدوها، ففى «بحار الأنوار» أن أبا عبد الله جعفر الصادق سُئل: هل يرى الله تدارك وتعالى في المعاد؛ فقال: «سبحان الله، تعالى عن ذلك علوًا كبيرًا.. إن الأبصار لا تدرك إلا ما له لون وكيفية، والله خالق الألوان والكيفية». [ج ٢١/٤]. بل إن شيخهم الحر العاملي جعل نفي الرؤية من أحوال أئمتهم، وقد صرح شيخهم جعفر النجفى بارتداد من نسب إلى الله بعض الصفات كالرؤية وغيرها. [كشف الغطا ص٤٤٧].

# رؤية الله في الأخرة ثابتة لأهل الإيمان

ورؤية الله تعالى في الآخرة ثابتة بالقرآن والسنة المتواترة، يقول جل شانه: «رَجُهُ يَوْمَدِ أَضِرةً ( ) إلى رَبا نَظِرةً » [القدامة: ٢٢ - ٢٣]، ويقول سيحانه: «لِلَّذِينَ أَحْسَنُوا الْمُسْبَى وَزِيادَةُ » [يونس: ٢٦]، والزيادة هي النظر إلى وجه الله كما يبدها رسول الله صلى الله عليه وسلم كما ورد في صحيح مسلم.

وفى الحديث المتواتر: «إنكم سترون ربكم عيانا كما ترون القمر ليلة البدر لا تضامون في رؤيته». [البخاري ومسلم].

فإن قال قائل: فماذا يعنى قول الله: « لَا تُدَرِّكُهُ الأبصنر وهو يدرك الأبصر » [الأنعام: ١٠٣]، قلنا: إن الإدراك بغاير الرؤية؛ إذ الإدراك معناه الإحاطة بالمرئي، فأنت ترى الشمس لكنك لا تدركها ولا تحبط بحرمها وحدودها، فنفى الإدراك بختلف عن نفى الرؤية.

وأما قول الله عز وحل لموسى عليه السلام: التأييد المطلق كقوله سيحانه في حق اليهود: «وَلَن يَتَمَنُّوهُ أَبَداً» [البقرة: ٩٥]. مع أن القرآن أثبت أن أهل النار يتمنون الموت وهم في دركات الثار، فالنفي للتمني في الدنيا وليس في الآخرة.

وقد نفى شيوخ الرافضة صفة التزول والله من وراء القصد.

كذلك لرب العالمين، وحكموا على من أثبت هذه الصفة بالكفر، قال شيخهم المعاصر محمد بن المظفر: «ومن قال: إن الله ينزل إلى السماء الدنيا، أو أنه يظهر إلى أهل الحنة، أو نحو ذلك، فإنه بمنزلة الكافر». وكذلك بمنزلة الكافر من قال: إنه يتراءى للخلق بوم القدامة. [عقائد الإمامية بالمظفر ص٥٩].

يقولون ذلك مع ثبوت حديث النزول عن النبي صلى الله عليه وسلم، بل إن أبا عبد الله جعفر الصادق رضى الله عنه عندما سُئل عن نزول رب العالمين إلى السماء الدنيا في ثلث الليل الأخير قال: «نقول إنه ينزل إلى السماء الدنيا؛ لأن الروايات صحت به والأخبار». [بحار الأنوار ٣/ ٣٣١].

# قاصمة للشيعة

وإليك أخى القارئ قاصمة ظهر الشيعة من شيخهم أبى عبد الله جعفر. الصادق بشأن صفات الله عز وحل، قال رحمه الله: وقد تذمر بعض أئمة أهل البيت من هذه الروايات وأمثالها متبرئين مما ينسب إليهم من علم غيب الله تعالى، ففي بحار الأنوار والاحتجاج عن يعض الأئمة أنه قال- تعالى الله عز وجل عما - يصفه المجرمون-، ليس نحن شركاء في علمه ولا في قدرته، بل لا يعلم الغيب غيره، كما قال في محكم كتابه تبارك وتعالى «قل لا يَعْلَمُ مَن في السَّمَاوَات وَالأَرْضِ الْغَيْبَ إِلا اللهُ اللهُ اللهُ الما جهلاء الشيعة وحمقاهم، ومن دينه حناح التعوضة أرجح منه، وأشبهد الله الذي لا إله إلا هو وكفي به شهيدًا أني بريء إلى الله وإلى «لن ترانى» فهى تفيد التأبيد المؤقت وليس. رسوله ممن يقول: إذا نعلم الغيب أو نشارك. الله في ملكه، أو يحلنا محلا سوى المحل الذي رضيه الله لنا. [بحار الأنوار ٢٠/٢٧، .[T17, TY].

فيا ليت عقلاء الشيعة ينتهون ويفقهون، إن كان فيهم عقلاء!!

صفر ١٤٣٤ هـ

التولايد

31

فيا أيها القارئ الكريم اعلم أن الكيس منْ خاف ربةُ ودان نفْسهُ وعمل لما بعُد الموت، ولازم الشرّع بأمر الظاهر والباطن، وحفظ قلبهُ منْ نسيان ذكْر الله، وبادرَ دَائِمًا بِالسُرْعةِ لَلعملِ الصَالَحِ مِنْ غَيْرَ كسلَ ولا ملل.

فَالشُّنَاءُ تَنْزَلُ فيه البركةَ ويطُولُ فيه الليلُ للقيام، ويقَصَرُ فيهُ النهَارُ للصيام قال صلى اللهُ عَليه وسلم: «إن لَربكُمْ في أيامَ دهْركُمْ نفحاتُ، فتعرضُوا لَهُ، لعلهُ أَنْ يُصِيبِكُمْ نفَحَةُ منُها، فلا تشْقوْن بعُدها أبدًا» [الصحيَحة ح (١٨٩٠)]، فإذا أقْبل الشتاءُ فخرجْنا بغنيمة العابِدين وربِيعِ ألمُؤمنِين، كُناَ مِن الفائزين بَإِذْنَ اللهِ.

عنْ عَامر بَنْ مسعود عن النبي صلى اللهُ عليه وسلم قَالَ: «الْغنيمةُ الْبَارِدةُ الصَوْمُ في الشتاء» الصحيحة ح (١٩٢٢)، وكان أبو هُريرة رضي اللَّهُ عنهُ يقولُ: « ألا أدْلُكُمْ على الغنيمة الباردة، قالُوا: بلى، فيقُولُ: الصيامُ في الشتاء»، رواهُ الْبيْهقي مؤقّوفًا، ومعنى الغنيمة البارَدة: أي السهْلة، ولأن حرارة العطش لا تنالُ الصائَم فَيه.

قال عُبِيْدُ بِنُ عُميْرِ مِنْ ثقاتُ التَّابِعِيْنِ وأَئمتهم بمكة: «قيامُ ليْل الشَتَاءَ بِغَدِلُ صِيام نَهارِ الصَيْفَ» أَنظر: لطَائف المَعارَف (١//٣٢).

وثبت عنْ عُمر بن الخطاب رضي الله عنه أنه قال: «الشتاءُ غَنِيمةُ الْعابِدِينَ» رواهُ أبُو نُعيْم بِإِسنادِ

# فكيف يستغل المسلم ليل الشتاء ونهاره؟

إنما كان الشتاء غنيمة العابدين لأنه يرْتعُ فيه فَي بساتين الطاعات، ويسُرَحُ فيه في ميادينَ العبادات، فَإن المؤمن يقْدرُ في الشتاء على صيام نهاره منْ غَيَّر مشقَة شديدة، ولا كُلْفَة تحصُلُ لهُ مِنْ جُوع ولا عطش، فإن نهارهُ قصِيرٌ بارد، فلا يَشعر فيَه بمشقة كبيرة للصيام.

وقد أكد الصَحابَّةُ رضَوانُ اللهَ عليهم على ذلك، وكانوا يعْتنُون بالشتاء ويَفْرحُون بقدومه ويحُثُون الناس على اغْتِنَامِهِ، كما ذُكر عنْ عُمر وألى هُريرة أنفاً.

ولله درُ الحسن البصري-رحمهُ اللهُ- مِنْ قائل: « نَعْمَ زَمَانُ المُؤَمِنَ الشِتَاءُ؛ لَيلُهُ طَوِيلُ يقُومُهُ، ونَهَارُهُ قَصِيرٌ يصُومُهُ «.

وكان عُبِندُ بن عُميْر إذا جاء الشتاءُ يقولَ: « يا أهل القُرْآن، طال ليلُكُمُ لقراءتكُمْ فَاقْرُؤُوا، وقصر النهارُ لصيامكُمْ فصُومُواً « انظر: لطائف المعارف (٢٣٧/١).

فإذا لمْ نصُمْ صيام داود، أفلا نصُومُ الاثنين

يسم الله، والحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله محمد بن عبد الله وعلى آله وصحبه ومن والاه وبعدُ:

العدد 29\$ السنة الثانية والأربعون

مواسم

الطاعة

عام جديد

أيمن دياب

اعداد/

التولايح

22

والخميس؛ وإذا لمْ نصّم الاثنين والخميس، أفلا نصّومُ الأيام البيض؛ وهي الثالث عشر والرابع عشر والخامِس عشر منْ كُل شهْر قمري!!

أخي القارئُ الكرِّيم: )لِنَّها فرصةً ذهبيةً للمُشْتغل الذي يبْتغي الأجُر من الله رب العالمين، وغنَيمةٌ باردةً لَهُ، وبَلْ عليْهَ قضاء، أو منْ عَليْهُ كفاراتُ فليغُتنِمُوا جَميعًا هذه الغنيمة الباردة.

وأما قيامُ ليَّلِ السَّتَاء فلطُولِهِ، ففيه قدْ تَأَخَذُ النَّفُسِ حظها من النَّوْم، ثُم تَقُومُ بعدَ ذلكَ إلى الصلاة، فيقرأُ المُصلي ورُدهُ، وقدْ أخذتُ نفْسُهُ حظها المُحْتَاجة إليه من النوم، مع إِدْراكِ وِرْدِه، فيكمُلُ لهُ مصلحةُ دينِهِ وراحةُ بدنه.

إن الشتاء أمَرُهُ عجيبٌ لمَنْ تذوق فيه طعْم العبادة، وقدْ ذكر اللهُ تعالى منَّ أوْصَاف أهْل الجَنة أنهُمْ: « كَأَوَا قَلَاً مَنَّ أَلَّتَل مَا مَحَمَّرَتَ [الذارياتَ: ١٧]. الْهُجُوعُ: النؤمُ ليْلاً. وقد ورد أن مُعاذ بْن جبلْ رضي اللهُ عنْهُ بكى عنْد مشْهد الاحتضار، فقيل لهُ: أتجْزعُ من المُوْت وتبْكيَ؟! فقال: «ما لي لا أبْكي، ومنْ أحقَ بذلك مني؟ والله ما أبْكي جزعًا من المُوْت، ولا حرْصًا على دُنْيَاكُمْ، ولكني أبْكي على ظما الهواجر وقيام ليل الشتاء «[انظر: صَفَة الصَفوة (٢٠٢/٣]، ولَيسَ هذا بِغَرِيبٍ، فإَن للْعبادة لذةً، منْ فقدها فهُو محُرُوم.

قال عبْدُ الله بنُ وهب-رحمهُ اللهُ-: « كُلُ مَنْدُوذ إِنما لهُ لذةُ واحدةً، إلا العبادة فَإن لها ثلاث لذاتٍ: إِذَا كُنْت فيها، وإذا تذكرْتها، وَإذا أُعطَيت ثوابها «.

وَكان أبُو هُرِيْرة رضيَ اللهُ عَنْهُ يقْسمُ ليلهُ ثلاثة أقْسام بين القيام والنوم وطَلب العلم، وكانَ يقُولُ: «جزأتُ الليل ثلاثة آجُزاء: ثُلثًا أصلي، وَتُلُثًا أنامُ، وثُلثًا أذْكُرُ فيه حديث رسُول الله صلى الله عليه وسلم» انظر: مختصرَ « قَيام الليل « للمَرْوزى (ص ١٠١).

# الأيام مراحل:

الإنامُ مراحلُ يقْطعُها المسلمُ مرْحلةً مرحلةً، وأفضلُ الناس منْ أخذ منْ كُل مرْحلة زادًا للآخرة. وأخبر – صلى الله عليه وسلم – أنَّ صلاة الرجل في جوف الليل تطفئ الخطيئة كما يطفئ الماءُ النار. صحيح الترغيب ح (٢٨٦٦)، وأن الله – تعالى– بنزل من يدْعُوني فأستجيب لهُ؟ منْ يسْألُني فأعطيهُ؟ منْ يسْتغفرُني فأغفر لهُ؟ حتى يطلع الفجَرُ، وواه مسلم ح (٨٥٧)، وهذه الفضائل محرومُ منها أكثرُ الناس اليوم، الذين يسهرون أمام الملاهي إلى نصف الليل، ثم ينامون عن صلاة الفجر، وكان النبي – صلى الله بعدها، إلا في خير، وفي الحديث: «لا سمر إلا لثلاثة:

مُسافر، أوْ مُصل، أوْ عرُوس» الصحيحة ح (٢٤٣٥)، وإسباغ الوضوء في شدة البرد من أفضل الأعمال، عنَ أبي هُرِيْرِة، أن رِسُول الله صلى اللهُ عليْه وسلم قال: «ألا أدُلكُمْ على ما يمْحُو اللهُ به الخطايا، ويرْفعُ به الدرجات؟» قالوا بلى يا رسُولَ الله قال: «إسْباغ ألوضوء على المكاره، وكثرة الخطا إلى المساجد، وانتظارُ الصلاة بعُد الصلاة، فذلكَمُ الرباط» رواه مسلم ح (٢٥١)، وفي حديث معاذ بن جبل عن النبي - صلى الله عليه وسلم - أنه رأى ربه - عز وجل -يعنى: في المنام - فقال له: «يا مُحمدُ، فيم يختصمُ الْمَاذُ الأَعْلَى؟»، قال: «في الدرجات والْكفارات، قال: «الكفاراتُ: إسْباغ الوُضوء بالسبرات، ونقل الأقدام إلى الجمُعاتَ- وفي رواية « الجماعات «-، وانتظارُ ألصلاة بعد الصلاة»، منْ فعل ذلك عاش بخير ومات يختر وكان منْ خطيئته كيوْم ولدتَّهُ أمهُ، «والدَّرجاتُ: إَطْعامُ الطعام، وإفْشاءُ السلام، والصلاة بالليل وَالناسُ نيامٌ»»َ الصَحِيحة ح (٣١٦٩)، والسبرة: شدة الدرْد.

# آداب وأحكام:

# ما يقال عند رؤية السحاب ونزول المطر:

عنْ عائشة رضي اللهُ عنها أن النبي صلى اللهُ عليْه وسلم: كان إذا رأى ناشئًا في أَفُق السماء ترك الْعملَ وإنْ كان في صلاة ثُم يَقُولُ: « اللَّهُم إني أَعُوذُ بِك مِنْ شَرَها» فإنْ مُطر قَال: «اللَّهُم صيبًا هنيئًا»، الصحيحة ح(٢٧٥٧)، وفي رواية قال: «اللَّهُم صيبًا نافعًا» البخاري ح (١٠٣٣)، وفي رواية قال: «مُطِرْنا بِفضُلِ اللهِ ورحْمتِهِ»

# - الدعاء لا يرد وقت نزول المطر:

قال رسُولُ الله صلى اللهُ عليْه وسلم: «ثنتان ما تردان الدعاء: عند الَنداء، وتحت المَطر» صحيح الجامع ح (٣٠٧٨).

من هدى النبي صلى اللهُ عليْهِ وسلم عند نزول
 المطر:

عنْ أَنس قال: - أصابنا -ونحْنُ مع رسُول الله- - صلى الله عليَّه وسلم - مطرُ قال: فحسر ثوْبهُ، حتَى أصابهُ من المُطر، فقَلْنا: يا رسُول الله لم صنعْت هذا؟ قال: «لِأَنهُ حَدِيثُ عَهْد بربه تعالى» رواهُ مَسْلِمٌ ح (٨٩٨).

# - ما يقال عند التضرر من زيادة الطر،

قال رسُولُ الله صلى اللهُ عليْه وسلم في مثل هذا الحال: «اللهُم حواليْنَا، ولا عليْنَا، اللهُم على الآكام والجِبال والآجام والظراب والأوْدِية ومنابِتِ السُجَرِ» مُتَفقً عليْه.

هذا ما تيسر لي إيراده، والله من وراء القصد وهو يهدي السبيل.

التولايح

صفر ١٤٣٤ هـ

# الحلقة الرابعة

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا تبي بعده، ويعدُ:

فما يزال الحديث عن الحق الثالث من حقوق الأخوة وهو حفظ اللسان وكفه عن السخرية.

فنقول مستعينين بالله: الأخوة ليست مجرد كلمات جوفاء باهتة باردة، بل الأخوة الحقيقية هي الموصولة بحبل الله، وإذا كانت الأمة الآن متشردمة متهارجة، مشتتة ممزقة، ولن تقوم لها قائمة ولن يكون لها كيان إلا إذا اتحد صفها، والتأم شملها، وتجمع أبناؤها، ولن يجمع هذا الشتات المتنافر إلا الأخوة الموصولة بحبل الله، الأخوة الصادقة في الله.

ومنِ حقوق الأخوة: إن لم تستطع أن تنفع غيرك بمالك، فكف عنه لسانك، وهذا أضعف الإيمان.

ولن تعظم حرمات المسلمين إلا إذا طهر المجتمع المسلم من أمراض وآفات خطيرة، منها: السخرية، واللمز والتنابز بالألقاب، وسوء الظن، والتجسس والغيبة؛ لأن هذه الآفات إذا انتشرت في مجتمع اقتلعت المحبة من جذورها، وزرعت بذور الشقاق والعداوة والبغضاء، بل اقتلعت الأخضر واليابس، أمراض خطيرة، وآفات كثيرة ما انتشرت في مجتمع إلا دمرته.

ومن هنا جاء النهي عنها في القرآن وسنة النبي صلى الله عليه وسلم.

الآفة الأولى: السخرية:

37

مفهوم السخرية: يقال سخرت منه إذا هزئت به، وفي كتاب الله عز وجل: «فَإِنَّا فَتَخَرُ مِنكُمَ كَمَا شَحَرُونَ » [هود: ٣٨].

قال الفراء: يقال: سخرت منه ولا يقال سخرت به، قال الله تعالى: «يَأَيُّا الَّذِينَ الْمَوَا لَا يَسْخَرُ فَقَ مِن قُومٍ عَسَ أَن يَكُونُوا خَيْلَ عَبْهُمَ» [الحجرات: 11].

والسخرية تكون بالفعل والقول، والهزء لا يكون إلا بالقول والتنابز بالألقاب من السخرية، ومعناه أن ينادي الرجل أخاه بما يكره من الأسماء والكنى والألقاب، أي دعاء المرء صاحبه بما يكرهه بمثل هذا،

فمن حق المؤمن على أخيه المؤمن أن يسميه بأحب أسمائه إليه أو بأحب الكنى إليه.

د. سجيل عامر أمين عام لجنة الفتوى بالأزهر

1110

قال الله تعالى: «يَتَأَبُّهُ الَّذِينَ مَامَنُوا لَا يَسْخَرَ قَوْمٌ مِن فَوْمِ عَمَى أَن يَكُونُوا خَيْرًا مِنْهُمْ وَلَا نِسَامٌ مِن نَسَامَ عَمَى أَن يَكُنُ غَيْرًا مِنْهُنَ وَلَا لَلْمِرُواً أَنْفُسَكُمُ وَلَا تَنَابُرُوا بِالْأَلْقَتِ بِنَسَ الاِمَمُ ٱلْفُسُوقُ بَعَدَ ٱلْإِيمَنِ وَمَن لَمْ يَتُب فَأَوْلَتِيكَ ثُمُ ٱلْفُلِابُونَ » [الحجرات: ١١].

قال ابن عباس رضي الله عنهما: إن قوله تعالى: «رَلَا مُسَلَّاً مِن مُسَلَّهِ» [الحجرات: ١١] نزلت في صفية بنت حيي بن أخطب أم المؤمنين رضي الله عنها قالت: يا رسول الله، إن النساء يعيرنني ويقلن لي: يا يهودية بنت يهوديين، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «هلا قلت إن أبي هارون، وإن عمي موسى، وإن زوجي محمد». فأنزل الله هذه الآية.

# حكم السخرية:

السخرية بأنواعها المختلفة حرام؛ لورود النهي عن ذلك في الآيات العديدة منها: «يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ، امَتُوا لَا يُحَخَرُ فَوَمَّ مِن فَوْمِ عَنَى آنَ يَكُونُوا خَيْرًا مِنْهُمْ » [الحجرات: 11]. وقوله تعالى: «وَصَمَعُ ٱلْفُلْكَ وَكُلْمَا مَرَ عَلَيْهِ مَلاً مِن فَوْمِهِ سَخِرُوا مِنْهُ قَالَ إِن تَسْخَرُوا مِتَا فَإِنَّا مَسْخَرُ مِنكُمْ كُمَا تَسْخَرُونَ » [هود: ٣٨].

وقوله جل وعلا: «وَلَقَدِ ٱسْهُرَى رَسُلٍ مِّن مَبَلِكَ فَحَانَ بِٱلَذِينَ سَخِرُوا مِنْهُم مَا كَانُوا بِهِ يَسْتَهْرِهُونَ » [الانعام: ١٢].

# السخرية بأهل العلم:

ومن أشد أنواع السخرية؛ السخرية من أهل العلم، وهي خرق في الدين؛ لأن أهل العلم والفقه لا ينبغي أن يُذكروا إلا بالجميل، قال الإمام الطحاوي: «وعلماء السلف من السابقين ومن بعدهم من التابعين، أهل الخير والأثر وأهل الفقه والنظر، لا يُذكرون إلا بالجميل، ومن ذكرهم بسوء، فهو على غير السبيل». وقال ابن المبارك: من استخف بالعلماء ذهبت أخرته، ومن استخف بالأمراء ذهبت دنيام، ومن استخف بإخوانه ذهبت مروءته.

التوكير العدد ٤٩٤ السنة الثانية والأربعون

من الآواب الإسلامية

قال الإمام أحمد بن الأذرعي: الوقيعة في أهل العلم ولاسيما أكابرهم من كبائر الذنوب، وهم مفسدون في الأرض، وقد قال الله تعالى: «إِنَّ أَنَّهُ لَا يُسْلِحُ عَمَلَ أَلْمُفْسِدِينَ » [مونس: ٨١].

وهم عرضة لحرب الله تعالى، ففي الحديث القدسي: «من عادى لي وليًا فقد آذنته بالحرب». [البخاري]. وروى أبو داود والترمذي من حديث أبي بكرة رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «ما من ذنب أجدر أن يُعجل الله لصاحبه العقوبة في الدنيا مع ما يدخر له في الآخرة: مثل البغي، وقطيعة الرحم».

لذلك يُخشى على من سخر من العلماء سوء الخاتمة.

فمن تلذذ بغيبة العلماء والقدح فيهم يُخشى عليه أن يُبتلى بسوء الخاتمة، فلحوم العلماء مسمومة، وعادة الله في هتك أستار منتقصيهم معلومة؛ لأن الوقيعة فيهم بما هم منه براء أمر عظيم، والتناول لأعراضهم بالزور والافتراء مرتع وخيم، قال الإمام أحمد رحمه الله:

لحوم العلماء مسمومة، ومن شمها مرض، ومن أكلها مات.

لحوم العلماء مسمومة.. ومن يعاديهم سريع الهلاك. فكن لأهل العلم عونًا وإن.. عاديتهم يومًا فخذ ما أتاك.

فمن أطلق لسانه في العلماء بالثلب، ابتلاه الله تعالى قبل موته بموت القلب، « فَلَبَحْدَرِ ٱلَّذِينَ عَالِقُونَ عَنْ أَمْهِ أَنْ تُسِبَيَّمُ فِنْنَةُ أَزْ يُصِبِيَبُمُ عَلَاكُ أَلِيثُ [النور: ٦٣].

وقد نهى الرسول صلى الله عليه وسلم عن سبّ الديك، لأنه يدعو إلى الصلاة، روى الإمام أحمد وأبو داود: قال صلى الله عليه وسلم: «لا تسبوا الديك، فإنه يوقظ للصلاة». فكيف يستبيح قوم إطلاق ألسنتهم في ورثة الأنبياء والداعين إلى الله عز وجل.

قَالَ الله تعالى: «وَمَنْ أَحْسَنُ قَوْلاً مِّعَن دَعَا إِلَى أَنَّهِ وَعَمِلً صَلِحًا وَقَالَ إِنَّنِي مِنَ ٱلْمُسْلِحِينَ» [فصلت: ٣٣].

ولما استهزأ رجل من المنافقين بالصحابة الفقهاء رضي الله عنهم قائلاً: ما رأيت مثل قرائنا هؤلاء أرغب بطونًا، ولا أكذب السنا، ولا أجبن عند اللقاء، انزل الله عز وجل: « وَلَيْنِ سَالَتَهُمْ لَيُقُولُ إِلَمَا حَنَّا غَوْضٌ وَتَلَمَتُ قُلْ أَبَالَهُ وَمَايَتِهِ، وَرَسُهِ كُنْتُمُ عَنَ مَا بَهَتَو مِنكُمْ تُعَذِّتُ طَابَهُمْ بِأَنَّهُمْ حَافًا جُرِمِينَ» » عَن مَا بَهْتَو مِنكُمْ تُعَذِّتْ طَابَهُمْ بِأَنَّهُمْ حَافًا جُرِمِينَ» »

[سورة التوبة: ٢٥- ٢٦].

إن العلماء هم «عقول الأمة»، والأمة التي لا تحترم

عقولها غير جديرة بالبقاء. السغرية من العامة:

القيم الظاهرة التي يراها الرجال في أنفسهم ويراها النساء في أنفسهن، ليست هي القيم الحقيقية التي يوزن بها الناس، فهناك قيم أخرى وموازين أخرى يعلمها الله جل وعلا.

فقد يسخر الرجل الغني من الرجل الفقير، والرجل القوي من الرجل الضعيف، وقد يكون من يسخرون منه أعظم عند الله تعالى، والذي يسخر لا يساوي عند الله جناح بعوضة، وقد وضح الصادق الأمين هذه الحقيقة فيما رواه البخاري من حديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إنه لياتي الرجل السمين العظيم يوم القيامة لا يزن عند الله جناح بعوضة». وقال: «اقرءوا: «فَلاَ شَعْمَ لَمْ مَنْ الْيَنَمَ وَرَاً» [الكهف: ١٠٥].

وروى الإمام مسلم: «رب أشعث أغبر مدفوع بالأبواب، لو أقسم على الله لأبره».

وروى البخاري من حديث سهل بن سعد الساعدي رضي الله عنه قال: مر رجل على النبي صلى الله عليه وسلم، فقال الرجل عنده جالس: «ما رأيك في هذا؟» فقال: رجل من أشراف الناس، هذا والله حري – خليق به وجدير – إن خطب أن يُنكح، وإن شفع أن يُشفع، قال: فسكت رسول الله صلى الله عليه وسلم، ثم مر رجل، فقال له رسول الله صلى الله عليه وسلم: «ما رأيك في هذا؟» فقال: يا رسول الله، هذا رجل من فقراء المسلمين، هذا حريً إن خطب أن لا يُنكح، وإن شفع أن لا يُشفع، وإن قال: أن لا يُسمع لقوله، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «هذا خير من ملء الأرض من هذا».

قال الله تعالى: «إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِندَاَهُو أَنْغَنْكُمْ » [الحجرات: ١٣].

وروى الإمام مسلم من حديث أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «إن الله لا ينظر إلى صوركم وأموالكم، ولكن ينظر إلى قلوبكم وأعمالكم».

وروى الإمام مسلم عنه أيضًا: «ومن بطأ به عمله لم يسرع به نسبه».

فلا ينبغي أن يسخر رجال من رجال، ولا نساء من نساء، فإن السخرية لا تكون إلا من المتكبرين، والعياذ دالله.

وللحديث بقية إن شاء الله وقدر، وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وآله وصحبه.

صفر ١٤٣٤هـ التوكيد ٢٥

من نور كتاب الله 01-25 Ilip-24 التحذير من المنافقين المفسدين قال تعالى : « وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يُعْجِبُكَ قَوْلُهُ, فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا وَيُشْهِدُ ٱللَّهَ عَلَى مَا فِي قَلْبِهِ وَهُوَ أَلَدُ ٱلْخِصَامِ () وَإِذَا تَوَلَّى من فضائل الصحابة عن أبي عبيدة رضي الله عنه قال: سمعت رسول سَحَىٰ فِي ٱلْأَرْضِ لِيُفْسِدَ فِيهَا وَيُهْلِكَ الله صلى الله عليه وسلم يقول: «خالد سيف من سيوف الله عز وجل ونعم فتى العشيرة». وفي رواية ٱلْحَرْثَ وَٱلنَّسْلُ وَٱللَّهُ لَا يُحِبُّ ٱلْفَسَادَ » عن عمر أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «خالد بن الوليد سيف من سيوف الله سلَّه الله على [البقرة: ٢٠٤ - ٢٠٥]. المشركين». [صحيح الجامع] حكم ومواعظ من غريب الحديث عن عبد الله بن مسعود-في حديث معاوية بن الحكم السلمي «فبابي رضى الله عنه- قال: «إن المؤمن برى ذنوبه هو وامي ما ضربني ولا شتمني ولا كهرني" كأنه قاعد تحت حيل (أخرجه مسلم) الكهر: الانتهار. وقد كهره يخاف أن يقع عليه، يكهره إذا استقبله بوجه عبوس. [النهاية في وإن الفاجر برى ذنوبه كذباب مرّ على أنفه هكذا». [أورده البخاري غريب الحديث]. في صحيحه معلقا ج ٥/ ص ٢٣٢٥]. من أقوال السلف العجوة دواء للسحر عن سليم بن قيس العامري قال: سأل ابن الكواء عليًا عن السنة والبدعة، وعن الجماعة والفُرْقَة، عن عامر بن سعد، عن أبيه فقال: يا ابن الكواء حفظت المسالة، فافهم الجواب: قال: قال رسول الله صلى السنة والله سنة محمد صلى الله عليه وسلم، الله عليه وسلم: «من تَصَبّح والبدعة ما فارقها، والجماعة والله مجامعة أهل كل يوم سبع تمرات عجوة، الحق، وإن قلوا، والفُرْقَة مجامعة أهل الباطل، لم يضره في ذلك اليوم وإن كثروا. [كنز العمال]. سم ولا سحر» [صحيح البخاري]. 177 الته يه العدد ٤٩٤ السنة الثانية والأربعون

### من هدي رسول الله صلى الله عليه وسلم

#### التحذير من الوقوع في الأعراض

عن أنس بن مالك- رضى الله عنه- قال: قال رسول الله صلّى الله عليه وسلّم «لمَّا عُرج بي مررت بقوم لهم أظفار من نحاس يخمشون وجوههم وصدورهم. فقلت: من هؤلاء يا جبريل؛ قال: هؤلاء الَّذين يأكلون لحوم النَّاس، ويقعون في أعراضهم. [رواه أحمد في المسند وصححه الألباني].

من دلائل النبوة

عن السائب بن يزيد قال: ذهبت بي خالتي إلى النبئ صلى الله عليه وسلم، فقالت: يا رسول الله إن ابن أختى وجع فمسح رأسى، ودعا لى بالبركة، ثم توضا فشربت من وضوئه، ثم قمت خلف ظهرم فنظرت إلى خاتم النبوة بين كتفيه مثل زر الحجلة. [متفق .[aule

من دعائه صلى الله عليه وسلم

عن أنس رضي الله عنه قال: كان رسول الله <mark>ص</mark>لى

الله عليه وسلم يكثر أن يقول: «يا مقلب القلوب

ثبت قلبي على دينك»، فقلت: يا رسول الله أمنا

بك، وبما جئت به، فهل تخاف علينا؟ قال: «نعم،

إن القلوب بين إصبعين من أصابع الله يقلبها

كيف يشاء» [الترمذي وصححه الألباني].

من أمثال العرب «زَمَانُ أَرَبَتْ بِالْكِلَابِ الْتُعَالِبُ». يقَال: أَرَبُّ بِهُ إِذَا الْفُهُ وِلِزِمَهُ، ومنه «مربّ الإبل» حيث لزمته، يعني اشتد الزمان فسُمِنَ الكلُّبُ من أكل الجيئَف، فلم يتعرّض للتعلب. يُضرَب لمَن يُوَاليُ عَدُوَه لسبب مَا. [مجمع الأمثال للنيسابوري]

:Diel 105 519

من حكمة الشعر

CORD DATE OR DATE

ولاتيغ فيها سواه بديلا

فما عود الله إلا جمدلا

توكل على الله في النائبات

وثق بحميل صنيع الإله

من نصائح السلف قال الفضيل: إنما نزل القرآن لتُعْمَل به، فاتخذ الناس قراءته عملا. قبل: كيف العمل به؟ قال: أي: ليحلوا حلاله، ويحرموا حرامه، وباتمروا بأوامره، وينتهوا عننواهيه ويقفوا عند عجائيه». [اقتضاء العلم للدغدادي].

ACCO Chas

صفر ١٤٣٤ هـ

التوكير ) ۲۷



أثر السياق في فهم النص

الحلقة (23)

التوكيد

۳٨

إعداد/ متولي البراجيلي

العدد 283 السنة الحادية والأربعون

الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من لا

نبي بعده، وبعد:

إذا كنا قد تكلمنا عن المصلحة بضوابطها، وانها قرينة عامة من قرائن فهم النصوص الشرعية، وانها المقصد العام للشريعة، والمقصد الخاص لكل حكم من أحكامها.

فإن البعض قد يخلط بين المصلحة، وخاصة المرسلة منها وبين البدعة، ويدخل منها إلى باب البدع؛

لذا فنحن نبين الفرق بينهما لتجلية هذا الأمر.

#### أولا: أقسام المصلحة:

المصلحة هي جلب المنفعة أو دفع المضرة، فما من خير إلا دعت إليه الشريعة ورغبت فيه، وما من شر إلا حذرت منه ونهت عنه.

وهي ثلاثة أقسام: القسم الأول: وهو ما شهد الشرع باعتبارها، وهي المصلحة المعتبرة، وهي إما منصوص عليها، أو يُستخدم فيها القياس، وهو: اقتباس الحكم، أي استفادته وتحصيله من النص سواء من الكتاب أو السنة، أو من الإجماع.

ومثال الأول وهو المصلحة المنصوص عليها: تحريم شحم الخنزير قياسًا على تحريم لحمه الذي ورد في القرآن: «حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ ٱلْمَيْتَةُ وَٱلدَّمُ وَلَحَمُ الَيْنَزِيرِ» [المائدة: ٣].

ومثال الثاني: وجوب الحدِّ بوطء ذات المحرم بعقد النكاح؛ قياسًا على وطئها بالزنى، وهو محل اتفاق بين العلماء.

القسم الثاني: وهو ما شهد الشرع ببطلانه من المصالح، وهي المصلحة الملغاة، ومثال ذلك: من أفتى بأنه يتعين الصوم على الموسر في كفارة الوطء في رمضان، على اعتبار أنه قادر على عتق الرقاب، ولن يزجره ذلك عن انتهاك حرمة نهار رمضان.

وهذه مصلحة ملغاة لأنها تخالف نصًا أوجب عليه عتق رقبة، وهو قادر عليها، فلا ينتقل إلى الصيام، فهذا تغيير للشرع بالرأي، ولو أراد الشرع ذلك لبينه.

القسم الثالث: ما لم يشهد له الشرع ببطلان ولا اعتبار، وليس له نظير ورد به النص ليقاس عليه، ويسمى المصلحة المرسلة.

ومثال ذلك: جمع القرآن، وتدوين الدواوين، واتخاذ عمر والخلفاء من بعده السجون.

[انظر روضة الناظر ٤٧٨/١- ٤٧٩، شرح

مختصر الروضة ٢٠٥/٣، تيسير علم أصول الفقه للجديع ١٩٧/١–١٩٩].

والجمهور على أن المصلحة المرسلة حجة، ولكن بشروطها.

شروط المصلحة المرسلة:

١- ألا تكون المصلحة مصادمة لنص أو إجماع أو قياس.

٢- أن تكون نافعة؛ إما بجلب نفع أو دفع ضر.

٣- ألا يرد في الشرع اعتبار لها أو إلغاء.

٤- أن يكون مستندها أصول الدين العامة.

 ٥- أن تكون عامة وليست خاصة بفرد أو بعدد محدود من الأفراد.

 ٦- أن تعود على مقاصد الشريعة بالحفظ والصيانة.

 ٧- ألا تعارضها مصلحة أرجح منها أو مساوية لها، وألا يلزم من العمل بها مفسدة أرجح منها أو مساوية لها.

#### نوعا الأحكام الشرعية:

يقول ابن القيم: الأحكام نوعان: نوع لا يتغير عن حالة واحدة هو عليها، لا بحسب الأزمنة ولا الأمكنة، ولا اجتهاد الأئمة، كوجوب الواجبات، وتحريم المحرمات، والحدود المقدرة بالشرع على الجرائم ونحو ذلك، فهذا لا يتطرق إليه تغيير ولا اجتهاد يخالف ما وُضع عليه.

والنوع الثاني: ما يتغير بحسب اقتضاء المصلحة له زمانًا ومكانًا، وحالًا، كمقادير التعزيرات وأجناسها وصفاتها، فإن الشارع ينوّع فيها بحسب المصلحة، فشرع التعزير بالقتل لمدمن الخمر في المرة الرابعة.

[قلت: حديث معاوية رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «من شرب الخمر فاجلدوه فإن عاد في الرابعة فاقتلوه». [صحيح سنن الترمذي وغيره]، قيل: كان هذا في أول الأمر ثم نُسخ، ففي حديث جابر رضي الله عنه:... ثم أُتي النبي صلى الله عليه وسلم بعد ذلك برجل قد شرب الخمر في الرابعة فضربه ولم يقتله. (قال الترمذي: والعمل على هذا الحديث عند عامة أهل العلم سنن الترمذي \$\\$\$\$

قال النووي: دل الإجماع على نسخه (القتل في الرابعة). [شرح النووي على مسلم ٢١٨/٩]. وكذلك نقل الحافظ ابن حجر عن الشافعي أن أحاديث القتل منسوخة، وكذا عن ابن المنذر قال: ثم نسخ ذلك بالأخبار الثابتة وبإجماع أهل العلم إلا من شذً ممن لا يُعدَ

خلافه خلافًا. [فتح الباري ٨٠/١٢].

وقيل: بل هو من باب التعزيرات التي تُترَك لولي الأمر، أو هو من باب الوعيد الشديد، أو القتل المراد به هنا الضرب الشديد].

وعزم على التعزير بتحريق البيوت على المتخلف عن حضور الجماعة، لولا ما منعه من تعدي العقوبة إلى غير من يستحقها من النساء والذرية... وأخبر عن تعزير مانع الزكاة بأخذ شطر ماله...

وكذلك عمر رضي الله عنه كان يعزر بحلق الرأس وينفي ويضرب، وحرق قصر سعد بالكوفة لما احتجب فيه عن الرعية. [إغاثة اللهفان ١/٣٣٠-٣٣٣ بتصرف يسير].

فالنوع الأول، وهو الأحكام الثابتة، لا تدخله المصلحة المرسلة، أما النوع الثاني وهو ما لم يحدده المشرع، فإن هذا تدخل فيه المصلحة بشروطها السابقة.

وبشكل آخر نقول: إن المصلحة المرسلة لا تدخل في العبادات البتة التي مبناها على التوقيف التام، فالمصلحة كل المصلحة أن تؤدًى كما هي عليه، بلا زيادة ولا نقصان ولا استحسان بعقل أو ذوق أو وجدان، وكذلك في المعاملات التي ورد نص قاطع بها.

فالمصلحة في أصلها: هي المحافظة على مقصود الشارع، ولا شك أن الابتداع في الدين ليس فيه المحافظة على مقصود الشارع، بل هو هادم وناقض لمقصود الشارع.

#### تعريف البدعة:

لغة: هو الاختراع على غير مثال سابق، ومنه قول الله تعالى: « بَبِعُ ٱلسَّـَوَتِ وَٱلْأَرْضُ » [الأنعام: [١٠١] أي مخترعها من غير مثال سابق متقدم.

اصطلاحًا: هي طريقة في الدين مخترعة، تضاهي الشريعة يُقصد بالسلوك عليها المبالغة في التعبد لله سبحانه.

ومن التعريف نعلم أن الأمر متعلق بالدين، أما الدنيا فالطرق المخترعة فيها لا تسمى بدعة، كالصناعات والبلدان والطرق والمخترعات، وغير ذلك.. (انظر الاعتصام للشاطبي ١/٤٩- ٥١).

#### - كل يدعة منازلة:

ففي حديث جابر رضي الله عنه كان النبي صلى الله عليه وسلم يقول في خطبته: أما بعدُ، فإن خير الحديث كتاب الله، وخير الهدي هدي محمد، وشر الأمور محدثاتها، وكل بدعة ضلالة. [صحيح مسلم].

وفي حديث عائشة رضي الله عنها: قوله صلى الله عليه وسلم: «من أحدث في أمرنا ما ليس منه فهو رد». متفق عليه.

وفي رواية: «من عمل عملًا ليس عليه أمرنا فهو رد». [صحيح مسلم].

وكما هو معلوم أن «كل» من صيغ العموم، بل هي من أقوى صيغ العموم، فهذا يدل على إبطال جميع البدع، لا فرق بين بدعة وبدعة، فالنبي صلى الله عليه وسلم لم يستثن منها شيئًا.

#### الرد على من قسَّم البدعة إلى خمسة أقسام:

ذهب بعض أهل العلم إلى تقسيم البدع بأقسام أحكام الشريعة الخمسة، ولم يعددها قسمًا واحدًا مذمومًا، فجعلوا منها ما هو واجب ومندوب ومباح ومكروه ومحرم، وبسط ذلك القرافي تبعًا لشيخه عز الدين بن عبد السلام، فمما قاله في البدعة الواجبة: كتدوين القرآن والشرائع إذا خيف عليها من الضياع.

وفي البدعة المحرمة: كالمكوس، وتولية المناصب الشرعية من لا يصلح بطريق التوريث.

وفي البدعة المندوبة: كصلاة التراويح، واختلاف أحوال الأئمة والولاة باختلاف الأمصار والقرون وأحوال أهلها، كما اتخذ معاوية رضي الله عنه الحُجَاب والثياب النفيسة، فسأله عمر رضي الله عنه عن ذلك، فقال: إنا بأرض نحن فيها محتاجون لهذا، فقال له: لا أمرك ولا أنهاك.

وفي البدعة المكروهة: كتخصيص يوم الجمعة بصيام أو ليلته بقيام.

ومن البدع المباحة: كاتخاذ المناخل للدقيق ونحو ذلك.

ثم قال: إن الطريق في معرفة ذلك أن تعرض البدعة على قواعد الشريعة، فإن دخلت في قواعد الإيجاب، فهي واجبة، وفي قواعد التحريم فهي محرمة، وهكذا إلى باقي الأقسام الخمسة.

والرد على ذلك :

أن هذا التقسيم أمر مخترع لا يدل عليه دليل شرعي، بل هو نفسه متدافع؛ لأن من حقيقة البدعة ألا يدل عليها دليل شرعي، لا من نصوص الشرع، ولا من قواعده.

إذ لو كان هناك ما يدل من الشرع على وجوب أو ندب أو إباحة، لما كان ثمَّ بدعة، ولكان العمل داخلًا في عموم الأعمال المأمور بها أو المخير فيها، فالجمع بين كون تلك الأشياء بدعًا، وبين كون الأدلة تدل على وجوبها أو ندبها أو إباحتها جمعٌ بن متنافين.

أما المكروه منها والمحرم، فلو دل الدليل على التحريم أو الكراهة، لم يثبت بذلك كونه بدعة، لإمكان أن يكون معصية، كالقتل والسرقة وشرب الخمر ونحوها.

وظاهر كلام العز بن عبد السلام والأمثلة التي ضربها أنه سمّى المصلحة المرسلة بدعًا، كما سمّى عمر رضي الله عنه الجمع لصلاة التراويح بدعة. [انظر الإعتصام للشاطبي ٢٤١/١]- ٢٢٧].

#### الفرق بين البدعة والمصلحة المرسلة؛

وحتى نضبط أمر الفارق بين البدعة والمصلحة المرسلة، فهناك قواعد في البدع لا بد من الوقوف عليها حتى يتجلى لنا الأمر، ومن هذه القواعد.

القاعدة الأولى: الأصل في العبادات المنع وفي العادات الإباحة:

هذه قاعدة ذهبية، تسدُّ الكثير من أبواب البدع، فلا عبادة إلا بدليل، وأما العادات فالأصل فيها الإباحة ولا يمنع منها إلا بدليل.

يقول شيخ الإسلام: إن تصرفات العباد من الأقوال والأفعال نوعان: عبادات يصلح بها دينهم وعادات يحتاجون إليها في دنياهم، فباستقراء أصول الشريعة نعلم أن العبادات التي أوجبها الله أو أوجبها رسوله لا يثبت الأمر بها إلا بالشرع، وأما العادات فهي ما اعتاده الناس في دنياهم مما يحتاجون إليه، والأصل فيه عدم الحظر، فلا يحظر منه إلا ما حظره الله سبحانه وتعالى... ولهذا كان أحمد وغيره من فقهاء الحديث يقولون: إن الأصل في العبادات التوقيف فلا يُشرع منها إلا ما شرعه الله تتعالى، وإلا دخلنا في معنى قوله: « ألهُمْ شَرَكَرًا شَرَعُوا لَهُمْ مَنَ الْبِنِ مَا لَمَ يَأْذَلُهِ اللهُ" [الشورى: [٢].

والعادات الأصل فيها العفو، فلا يُحظر منها إلا ما حرّمه وإلا دخلنا في معنى قوله: « قُلْ أَرَّ يُثُم مَّا أَسَرَلَ المَّ لَكُمْ مِن رَزْقٍ فَجَعَلْتُم مِنْهُ حَرَامًا وَخَلَلًا» [يونس: ٥٩]. (مجموع الفتاوى ١٦/٢٩، ١٧).

القاعدة الثانية: ليس في الشرع بدعة حسنة:

فكل بدعة ضلالة، ففي حديث العرباض بن سارية رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: «إياكم ومحدثات الأمور؛ فإن كل محدثة بدعة، وكل بدعة ضلالة، وكل ضلالة في النار». [صحيح سن أبى داود وغيره].

فالنبي صلى الله عليه وسلم لم يستثن شيئًا من البدع، لا في هذا الحديث ولا في غيره، فيُحمل النص على العموم، وكما ذكرنا فإن «كل» من أقوى صبغ العموم.

يقول عبد الله بن عمر رضى الله عنهما: «كل بدعة

٤٩٤ العدد ٤٩٤ السنة الحادية والأربعون

ضلالة وإن راها الناس حسنة». [السنة للمروزي ـ /٢٩/١].

ويقول ابن مسعود رضي الله عنه: «إنكم اليوم على الفطرة، وإنكم ستُحدثون ويُحدَث لكم، فإذا رأيتم محدثة فعليكم بالهدي الأول». [السابق].

وعن معاذ بن جبل رضي الله عنه: «إياكم وما ابتُدع، فإن ما ابتُدع ضلالة». [الإبانة لابن بطة ٣٣٩/١].

#### شبهات:

يحتج بعضهم بالبدعة الحسنة بحديث النبي صلى الله عليه وسلم الذي رواه جرير رضي الله عنه: وفيه: «من سنَّ في الإسلام سنَّة حسنة فله أجرها وأجر من عمل بها من بعده من غير أن ينقص من أجورهم شيء..» [صحيح مسلم].

والجواب على ذلك أن هذا الحديث لا دليل فيه على الابتداع؛ لأنه ورد في أمر مقرر في الشرع وهو الصدقة. ومعرفة واقعة ورود الحديث تبين ذلك.

٢- الاحتجاج بقول ابن مسعود رضي الله عنه:
 «ما رآه المسلمون حسنًا فهو عند الله حسن».

والجواب: أ- أن هذا الحديث موقوف على ابن مسعود رضي الله عنه، فلا يجوز أن يُحتج به في معارضة النصوص القاطعة في أن: «كل بدعة ضلالة»، كما صح عن النبي صلى الله عليه وسلم. ب- وعلى افتراض صلاحية الاحتجاج به فإنه

ب وعلى المراب المرابع الم المرابع م مرابع المرابع المرمم ممرابع ممرابع المرمم ممرابع ممرابع مممالي ممرابع ممر

الأول: أن المراد إجماع الصحابة واتفاقهم على أمر، كما يدل عليه السياق، ويؤيده استدلال ابن مسعود رضي الله عنه به على إجماع الصحابة على انتخاب أبي بكر رضي الله عنه خليفة، وعليه فاللام في «المسلمون» ليست للاستغراق، كما يتوهمون، بل للعهد.

الثاني: سلمنا أنه للاستغراق، ولكن ليس المراد به مطلقًا كل فرد من المسلمين ولو كان جاهلًا، فلا بد إذن من أن يُحمل على أهل العلم منهم. [انظر السلسلة الضعيفة للألباني ١٧/٣– ١٨].

٣- قول عمر رضي الله عنه عن تجميع الناس لصلاة التراويح: «نعمت البدعة هذه».

والجواب: تقدم أن للبدعة معنيين؛ لغويًا واصطلاحيًا، وهي تأتي في القرآن (كما سبق)، وفي كلام العرب بالمعنى اللغوي، فكلام عمر رضي الله عنه لغة وليس اصطلاحًا.

يقول شيخ الإسلام عن قول عمر: «وهذه تسمية لغوية لا تسمية شرعية». [اقتضاء الصراط المستقدم ٢/٩٥].

#### القاعدة الثالثة: البدع كلها محرمة:

ليس فيها مكروه، فمن تعريفات المكروه: هو ما لا يأثم فاعله ويثاب تاركه.

فإذا كان في البدع مكروه، معنى ذلك أن الواقع فيها ليس بأثم؛ لأنه لم يرتكب محرمًا، وما قاله الشاطبي من تقسيم البدعة إلى قسمين: محرمة ومكروهة. فإنه يعني الكراهة التحريمية التي يأثم فاعلها وليست الكراهة التنزيهية التي لا إثم على فاعلها، بدليل قوله: «إذا تقرر أن البدع ليست في الذم ولا في النهي على رتبة واحدة، وأن منها ما هو مكروه، كما أن منها ما هو محرم، فوصف الضلالة لازم لها، وشامل لأنواعها، لما ثبت من قوله صلى الله عليه وسلم: «كل بدعة ضلالة». [الاعتصام: ١/٣٠٠، ٥٣١].

#### القاعدة الرابعة: اقتصاد في سُنة خير من اجتهاد في بدعة:

وهذا الأثر قاله ابن مسعود رضي الله عنه. [السنة للمروزي ٣٠/١].

وكذلك ورد عن أبي الدرداء رضي الله عنه أنه قال: اقتصاد في سنة خير من اجتهاد في بدعة، إنك إن تتبع خير من أن تبتدع، ولن تخطئ الطريق ما اتبعت الأثر. [السابق ١/٣٢].

وعن الزبير بن بكار قال: سمعت مالك بن أنس، وأتاه رجل فقال: يا أبا عبد الله: من أين أحرم؟ قال: من ذي الحليفة، من حيث أحرم رسول الله صلى الله عليه وسلم. فقال: إني أريد أن أحرم من المسجد، فقال: لا تفعل، قال: لا تفعل، فإني أخرم من المسجد من عند القبر، قال: لا تفعل، فإني أخشى عليك الفتنة، فقال: وأى فتنة هذه؟ إنما هي أميال أزيدها!

قال: وأي فتنة أعظم من أن ترى أنك سبقت إلى فضيلة قصَّر عنها رسول الله صلى الله عليه وسلم؟ إني سمعت الله يقول: « فَلَحُدَر ٱلَّذِينَ عُمَّالِقُونَ عَنْ أَمُرُهِ أَن تُسِبِّهُمْ فَنْنَةً أَرْبُصِبِبَهُمْ مَكَابُ أَلِيكُ، [النور: ٦٣].

وهذه الفتنة التي ذكرها مالك رحمه الله تفسير الآية، هي شأن أهل البدع وقاعدتهم التي يؤسسون عليها بنيانهم، فإنهم يرون أن ما ذكره الله في كتابه وما سنّه نبيه صلى الله عليه وسلم دون ما اهتدوا إليه بعقولهم. [الاعتصام: ١٧٤/١].

قال مالك: ومن أحدث في هذه الأمة شيئًا لم يكن عليها سلفها فقد زعم أن رسول الله صلى الله عليه وسلم خان الدين؛ لأن الله تعالى يقول: «أَلَيْرَمَ أَكْمَكُ لَكُمْ دِيتَكُمْ وَأَمْنَتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمْ ٱلإسْلَمَ دِيتًا» [المائدة: ٣].

وللحديث بقية، والحمد لله رب العالمين.

صفر ۱۶۳۳ هـ التو کير

21

قصة سيا

«بلدة طيبة ورب غفور»

الحلقة الأولى

1aLIL/

mildi

عبد الرزاق السبد عبد

العدد 248 السنة الثانية والأربعون

الحمد لله مالك الملك مدبر الأمر يحيي ويميت وهو. على كل شيء قدير، والصلاة والسلام على سيد الشاكرين وإمام الصابرين محمد بن عبد الله نبي الأميين ورحمة الله للعالمين. أما بعدُ:

adea adea adea adea

قال الله تعالى: «لَقَدْ كَانَ لَسَبَلٍ فِي سَحَكُهُمْ ءَابَةً جُنَانٍ عَنَ بَبِينٍ وَشِمَالُ كُلُوا مِن رَزِق رَبِكُمْ وَأَشْكُرُوا لَهُ. بَلَدَةً طَيَبَةً وَرَبَّتُ عَفُورٌ (\*) فَأَعْرَضُوا فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ سَبَلَ ٱلْعَرِمِ وَيَدَلَّهُمُ عِنَيْهِمْ جَنَيْنِ دَوَاقَ أُحَيٍّ حَطٍ وَأَثَلَ وَشَقَو مِن سِدُو قَلِلْ فَرَسَ (1) ذَلِكَ جَرَيْهُم بِمَا كَفُرُوا وَهُلْ يُجْرِيَ إِلَا الْكُفُورَ » [سبا: ١٥،

أخي القارئ الكريم: نقف بك اليوم على عتبة هؤلاء القوم الذين استدرجهم الشيطان فأنساهم ذكر الرحمن، وكفروا بنعمه الظاهرة والباطنة، فعاقبهم الله في الدنيا قبل الآخرة ليكونوا مثلاً لمن يعتبر، وقبل أن نقف مع الآيات القرآنية التي تحدثنا عن أيات كونية ننظر في مورد الآيات في هذا الموضع من السورة التي تسمت باسم القوم «سبا»، فنقول وبالله التوفيق:

#### أولا: بين يدي القصة: من هم سبا؟

قال الإمام ابن كثير – رحمه الله –: «كانت سبا ملوك اليمن وأهلها، وكانت التابعة (أي قوم تُبَح) منهم وبلقيس صاحبة سليمان عليه السلام من جملتهم، وكانوا في نعمة وغبطة في بلادهم وعيشهم واتساع أرزاقهم وزروعهم وثمارهم، وبعث الله تبارك وتعالى إليهم الرسل تأمرهم أن ياكلوا من رزق الله ويشكروه بتوحيده وعبادته، فكانوا كذلك ما شاء الله، ثم أعرضوا عما أمروا به فعُوقبوا بالسيل والشنتات». اه مع تصرف

ثم نقل لنا حديثا رواه الإمام أحمد رحمه الله عن ابن عباس رضي الله عنهما يقول: إن رجلاً سال رسول الله صلى الله عليه وسلم عن سبا ما هو أرجل أو امرأة أم أرض؟ قال صلى الله عليه وسلم: «بل هو رجل ولد له عشرة، فسكن اليمن منهم ستة وبالشام منهم أربعة، فأما اليمانيون فمذحج وكندة والأزد والأشعريون وأنمار وقاًل الإمام ابن كثير عن هذا الحديث: «إسناده حسن». فهؤلاء القوم انتسبوا إلى أبيهم سبا، وقد استوطنوا فهؤلاء القوم انتسبوا إلى أبيهم سبا، وقد استوطنوا اليمن حول سد مأرب الذي ازدهرت حوله حضارة منذ عهد بلقيس وفي عهد أبيهم سبا حتى جاءت منذ عهد بلقيس وفي عهد أبيهم سبا حتى جاءت أجيال تركوا الصلاة واتبعوا الشهوات، وانحرفوا عن منهج الله، فاصابهم ما سنوضحه إن شاء الله.

فانيا، علاقة القصة بالسورة وبالإيات السابقة واللاحقة، فلاحظ أن السورة (سورة سبنا) بدأت بالثناء على الله الذي يملك الدنيا والآخرة إلى شعة علمه وسعة رحمته وعفوه، ثم انتقلت للحديث عن الكافرين المكذبين بنعمة ريهم الذي أرسل لهم رسولاً منهم

فكذبوه وأنكروا ما أخبرهم به من بعث وجزاء. ثم انتقلت للحديث عن آل داود وما خصً الله به سليمان عليه السلام من فضل وإنعام.

فكان الحديث عن سليمان فيه تسرية للنبي صلى الله عليه وسلم، ولما كان سليمان من الشاكرين جاء ذكر قصة سبا كمثال للكافرين بنعمة الله المادية والمعنوية فيه نوع من المقابلة بين الشكر والكفر.

كما كان في ذكر سبأ بعد الحديث عن قريش تنبيه للغافلين بسنن الله التي لا تحابي أحدًا، وأن ما أصاب السابقين غير بعيد عن قريش وغيرهم، وهو نوع من مشابهة كفار مكة بكفار سبا.

#### ثالثًا: وقفة مع الأيات القرآنية:

1- قوله تعالى: «لَقَدْ كَانَ لَسِبَلٍ فِي مَسْكَنِهُمْ مَايَةٌ» [سبا: ١٩] لقد كان لقبيلة سبأ باليمن فيما أنعم الله عليهم في مساكنهم ومزارعهم آية وعلامة تدل على قدرة الله سبحانه على خلقه ورحمته بهم وتفضله وإنعامه وقد فسر القرآن الكريم تلك الآية، فقال: «حَنّان عَن يَبِن وَمُسَلِّلَ» [سبا: ١٥]، وكان لهم واد عظيم تأتيه سيول كثيرة أقاموا عليها سدًا منيعًا محكمًا ليكون مجمعًا للمياه في مارب، ثم يتحكمون في صرف هذه المياه على مزروعاتهم ويساتينهم حتى صارت كما صورها القرآن «حَنّكَان عَن يَبِن وَسَمَالَ» [سبا: ١٥] يسير الرجل أو المرأة فتكون البساتين عن يمينه وشماله وتقع مساكنهم متوسطة بين الزروع والثمار.

ونقل ابن كثير – رحمه الله – وغيره من أهل التفسير والسير في ذلك أخبارًا بديعة منها ما ذكره قتادة رحمه الله «أن المرأة من قوم سبا كانت تمشي تحت الأشجار وعلى رأسها مكتل أو زنبيل (وعاء تجمع فيه الثمار)، فيتساقط فيه ما يملوه من غير أن يحتاج إلى كلفة ولا فقطاف لكثرته ونضجه وجودته». ولم تكن النعمة متمثلة فقط في كثرة الزروع والثمار وكثرة الأمطار ووفرة المياه، بل كانت كذلك في سلامة البيئة من الآفات كما ذكر غيرً واحد من مفسّري السلف أنه لم يكن ببلدهم شيء من الذباب والبعوض ولا البراغيث ولا شيء من الهوام؛ وذلك لاعتدال الهواء وصحة المزاج، ولعل هذا ما عبر عنه القرآن الكريم بقوله: «كُوا من زِنَق نَيْكُم وَأَشْكُروا لَهُ. عنه القرآن الكريم بقوله: «كُوا من إلى الله عنه إلى الم

فالبلدة الطيبة تشمل جودة التربة، وحسن الهواء، ووفرة الزروع والثمار والحياة، وقيل ذلك وبعده بركة الرب الغفور، وهذه البركة تجعل القليل كثير، وتجعل الكثير طيبًا دائمًا بفضل الله ورحمته، واقرؤوا إن شئتم قوله تعالى: «رَأَلْبَلَدُ الطَّبُ يَعَرُّمُ بَأَنَّهُ مِأَذَنَ رَبُّ شئتم قوله تعالى: «رَأَلْبَلَدُ الطَّبُ يَعَرُّمُ مَأَنَّهُ مِأَذَنَ رَبُّ مُنْكَرُكُ حَبُّ لَا يَحَرُّمُ إِلاَ تَكِداً صَنَاكَ شَرَفُ الأَيْبُ لِعَرُ مَنْكُرُكَ عَبُرُ إِلاَ يَحَرُهُ الأَنْعَالِ مَعَالَي مَعَرُمُ مَأَنَّ مُؤْذَنَ رَبُهُ مَنْكُرُكَ عَبُرُ الإعراف: ٥٩]، هذا وإذا ذهبت البركة صار الكثير قليلاً، والجيد رديئًا، والاجتماع فُرقة والنعيم عذابًا، وهذا الذي حدث بقوم سبا بسبب ذنوبهم.

#### ٢- قال الله تعالى: « فَأَعْرَضُواْ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ سَيْلَ ٱلْعَرِمِ وَيَذَلْنَهُمْ بِحَنَيْتُهِمْ جَنَيْنَ ذَوَاتَى أَصُلٍ خَمْطٍ وَأَثْلِ وَشَى مِنْ سِدْرِ قَلِيلِ» [سبا: 17].

لما أعرض القوم عن منهج الله، وكذبوا رسله، وكفروا بنعمته صارت النعم نقمًا عليهم، ونزعت البركة من زروعهم وثمارهم، وسلَّط الله عليهم بذنوبهم السيل الجارف الشديد الذي دمر السدَّ، وجرف كل شيء في طيقه، وصارت الثمار الكثيرة الطيبة ثمارًا قليلة ذات طعم مُرَّ، وصارت بعض الأشجار نوعًا من الطرفاء الذي لا يثمر ومقى لهم قليل من شجر النبق، «ذَلِكَ إِنَّكَ الله لَمْ يَكُ مُعَرًا يَعْمَةً أَمْمَهَا عَلَ قَوْمٍ حَقَّ يُعْرُوا ما إِلَّفْسِمُ وَأَتَ الله سَعِعُ عَلِيمٌ وَالَى الانفال: ٥٣].

وقد تحدث بعض المفسرين عن أسباب حدوث السيل وقيل من بين الأسباب: أن الجرذان هي سبب خراب السد، وقد وجدوا ذلك في بعض كتبهم، فكانوا يرصدون السنانير (القطط) عند السد للقضاء على الجرذان (الفئران) ومهما يكن من أمر فإن الله إذا أراد بقوم سوء فلا مرد له، وقد يُسخّر له أضعف الأسباب؛ حتى يتبين مدى ضعف الطُغاة أمام أضعف جند الله، وصدق الله حين قال: وات ألله لا يُغَيَّرُ مَا يقوم حَقَّ يُغَيَّرُوا ما يأتشهم وإذا أراد ألله يقوم شوءا فلا مرد له أصعف السبب ورك » [الرعد: 11]، وإن صحت قصة انهيار السد بسبب فارة فما أضعف الطغاة أمام أصغر حني الله.

٣- قوله تعالى: « ذَلِكَ جَزَيْتُهُم بِمَا كَثَرُوا وَهَلْ جُزَى إِلَا الْبَ كَثَيرُ وَهَلْ جُزَى إِلَا الْكَثُورَ» [سبا: ١٧]، قال ابن كثير رحمه الله: «قال الحسن البصري: صدق الله العظيم لا يعاقب بمثل فعله إلا الكفور». وقال ابن خيرة وكان من أصحاب علي رضي الله عنه: جزاء المعصية الوهن في العبادة على راحيق في المعيشة والتعشر في الذة، قيل له: ما والحيص في الذة قال: لا يصادف المرء لذة حلالاً إلا حاء ما ينغضه إياها. إه.

فالذي أرسل عليهم سيل العرم وبدل أحوالهم هو الله سيحانه الذي أنعم عليهم وهم في حال شكرهم، فإذا كان الله قد جعل لهم أنة في النعيم، فكذلك جعل لهم ولغيرهم آية في العذاب الأليم، والله سيحانه هو المتفرد في تصريف أحوال عباده، وهو الذي يغيّر أحوال عباده ويصرفها بين الرجاء والشدة والأمن والخوف، فسيحان مالك الملك مديَّر الأمر يعطى ويمتع، ويرفع ويخفض، ويعز ويذل وهو على كل شيء قدير، فهل نتعلم الدرس ونقرَّ إليه سيحانه وتعالى في كل احوالنا نشكر في السراء ونصبر في الضراء، ذلك هو محض الإيمان كما صبح عن الذبي صلى الله عليه وسلم: «عجبًا لأمر المؤمن، كل أمره له خير، وليس ذلك إلا للمؤمن، إن أصابته سراء شكر فكان خيرًا له، وإن أصابته ضراء صبر فكان خبرًا له» رواه مسلم. جعلني الله وإياكم من المؤمنين، وللحديث بقية إن شاء الله.

صفر ١٤٣٤ هـ

52901

نظرات في سيرة النبي محمد حلى الله عليه وسلم حمال عبد الرحمن اعداد/ العدد 292 السنة الثانية والأربعون

لته لايط

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:

نتابع حديثنا مع سيرة حييينا؛ مستلهمين منها العبر والدروس، فخير الهدى هدى محمد صلى الله عليه وسلم، وحينما يمتلئ القلب حكمة وإيمانا لايظل هذا الإيمان حبيسًا في ذلك القلب، إنما يشبع نورًا حول صاحبه، بضبىء للسالكين طريقهم، خاصبة إذا كان هذا القلب قلب تبنى الهدى والرجمة محمد صلى الله عليه وسلم، ثم يتدع هذه الإضاءة عمل صالح يقتدى به كل من أراد أن يتحلى بالشجاعة في قول الحق والدفاع عنه، وتبليغه للناس صابرًا محتسبًا على ما يلقاه من الأذى، متخلقا بالخلق الجميل والسلوك النبيل أمام مَن هم محل دعوته، وكلما كان الإيمان قويًا كلما كانت ثمراته السلوكية أيرز ظهورًا، وأعظم تأثيرًا، وهكذا كان سيد البشير صلى الله عليه وسلم.

#### صبيحة الإسراء إلى بيت المقدس

قالت أمهانئ رضى الله عنها: دخل عليّ رسول الله صلى الله عليه وسلم بغلس، فجاء وأنا على فراشى، فقال: شعرت أنى بتُ اللبلة في المسجد الحرام، بعني يريد إخبارها بذلك في صورة سؤال، لجذب انتباهها، يقول: فأتاني جبريل، فذهب بي إلى باب المسجد، فإذا بدابة أبيض، فوق الحمار ودون البغل، مضطرب الأذنين، فركبتُ وكاد يضع حافر مَدّ بصره، إذا أخذني في هبوط طالت يداه وقصرت رجلاه، وإذا أخذني في صعود طالت رجلاه وقصرت بداه، وجبريل لا يفوتني (يعنى: لا يتركني) حتى انتهينا إلى بيت المقدس، فأوثقته بالحلقة التى كانت الأنبياء توثق بها، فنشر لى رهط من الأنبياء، منهم إبراهيم، وموسى، وعيسى، فصليتُ بهم وكلمتهم، وأتيت بإناءين؛ أحمر وأبيض (يعنى بالأحمر: الخمر، وبالأبيض: اللبن)، فشريتُ الأبيض، فقال لي جبريل: شربتَ اللبن وتركتَ الخمر؛ لو شريت الخمر لارتدت أمتك. ثمر كيته، فأتيت المسجد الحرام (بعني: أثناء العودة)، وصليت به الغداة «بعني صلاة الفجر».

قالت أم هانئ: فعَلقتُ بردائه وقلت: أنشدك الله يا ابن عمى أن تحدَّث قريشا بهذا فيكذبك من صدقك، فضرب بيده على ردائه فانتزعه من يدي، فارتفع عن بطنه، فنظرت إلى عُكَنه (وهي ما انطوى وانثنى من لحم بطنه) فوق إزاره كأنها طيُّ القراطيس (تعنى: كأنها صفحات كتاب مطوية حُسنا وبِهاءً)، فإذا نور ساطع عند فؤاده، كاد يخطف بصرى، فخررت ساجدة، فلما رفعتُ رأسبي إذا هو قد خرج، فقلت لجاريتي نبعة: ويحك اتبعيه فانظرى ماذا يقول، وماذا بقال له.

# 

فلما رجعت نبعة أخبرتني أن رسول الله صلى الله عليه وسلم انتهى إلى نفر من قريش في الحطيم (الحجر عند الكعبة) فيهم المطعم بن عدي، وعمرو بن هشام (أبو جهل) والوليد بن المغيرة، فقال: «إني صليت الليلة العشاء في هذا المسجد، وصليت به الغداة (الفجر)، وأتيت فيما دون ذلك بيت المقدس، فنُشر لي رهط من الأنبياء، منهم إبراهيم، وموسى وعيسى، وصليت بهم وكلمتهم.

فقال عمرو بن هشام (أبو جهل) كالمستهزئ به: صفهم لي، فقال: أما عيسى، ففوق الرَبْعَة (يعني فوق المتوسط) دون الطول، عريض الصدر، ظاهر الدم، جعد، أشعر تعلوه صُهْبَة (وهو البياض بحمرة)، كانه عروة بن مسعود الثقفي، وأما موسى فضخم آدم (آسمر) طوال (طويل) كانه من رجال شنوءة (أسم قبيلة) متراكب الأسنان (ليس بينها فواصل) مقلص الشفة، خارج اللثة، عابس، وأما إبراهيم فوالله إنه لأشبه الناس بي، خَلقًا وخُلقًا.

فضجوا وأعظموا ذلك، فقال المطعم بن عدي: كل أمرك قبل اليوم كان أمَمًا (قريبًا مقبولا) غير قولك الدوم، أما أنا فأشبهد أنك كاذب، نحن نضرب أكباد الإبل إلى بدت المقدس، نصبعد شبهرًا، ونحدر شبهرًا، تزعم أنك أتدته في لدلة، و اللات و العرى لا أصدقك، وما كان الذي تقول قط. (معنى لا يمكن أن يحدث). وكان للمطعم بن عدى حوض على زمزم أعطاه إياه عبد المطلب فهدمه وأقسم باللات والعزى لا يسقى قطرة أبدًا، فقال أبو بكر: يا مطعم، بئس ما قلت لابن أخيك، جَبَهْتَه وكذبته، أنا أشهد أنه صادق. فقالوا: يا محمد، فصف لنا بيت المقدس، قال: «دخلتُ لبلا وخرجت منه ليلا». فأتاه حيريل بصورته في حناجه، فجعل بقول: باتٌ منه كذا، في موضع كذا، وياب منه كذا، في موضع كذا. وأبو بكر ىقول: صدقت، قالت نبعة: فسمعتُ رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول يومئذ: يا أبا بكر، إنى قد سميتك الصديق.

قالوا: يا مطعم، دعنا نساله عما هو أغنى لنا من بيت المقدس، يا محمد؛ أخبرنا عن عيرنا (الإبل التي كانت ترعى في طريقه)، فقال: أتيت على عير بني فلان بالروحاء، قد أضلوا ناقة لهم، فانطلقوا في طلبها، فانتهت إلى رحالهم، ليس بها منهم أحد، وإذا قدح ماء فشربت الناقة منه، فاسألوهم عن ذلك. قالوا: هذه والإله آية، قال: ثم انتهيت إلى عير بني فلان، فنفرت مني الإبل، وبرك منها جمل أحمر، عليه جوالق مخطط ببياض (وهو ما يوضع فيه المتاع ليحمله البعير)، لا أدرى أكسر البعير أم لا، فاسألوهم عن ذلك، قالوا: هذه

والإله آية، قال: ثم انتهيت إلى عير بني فلان في التنعيم، يَقْدُمها جمل أورق (وهو الأبيض الذي فيه سواد)، وها هي ذه تطلع عليكم من الثنية (طريق جبلي)، فقال الوليد بن المغيرة: ساحر، فانطلقوا فنظروا فوجدوا الأمر كما قال، فرموه بالسحر، وقالوا: صدق الوليد بن المغيرة فيما قال. [أخرجه الحافظ أبو يعلى بسنده، وذكره الحافظ الهيثمي مختصرًا من حديث ابن عباس وقال: رجال أحمد رجال الصحيح، وانظر المطالب العالية لابن حجر].

وأخرج الحاكم من حديث عائشة رضي الله عنها قالت: لما أسري بالنبي صلى الله عليه وسلم إلى المسجد الأقصى أصبح يتحدث الناس بذلك، فارتد ناس ممن كانوا آمنوا به وصدقوه، وسعوا بذلك إلى أبي يكر رضي الله عنه فقالوا: هل لك إلى صاحبك يزعم أنه أسري به الليلة إلى بيت المقدس؟ قال أبو بكر: أو قال ذلك؟ قالوا: نعم، قال: لئن قال ذلك لقد صدق، قالوا: أو تصدقه أنه ذهب الليلة إلى بيت المقدس وجاء قبل أن يُصبح؟ قال: نعم إني لأصدقه فيما هو أبعد من نلك، أصدقه بخبر السماء في غدوة أو روحة. فلذلك سمي أبو بكر «الصديق». [صحح إسناده الحاكم وأقره الذهبي. المستدرك ٢٦٢/٣].

#### العبرةمن القصة

وهذا هو مقتضى التصديق بالنبي صلى الله عليه وسلم والإيمان به، وطاعته فيما أمر وتصديقه فيما أخبر، والانتهاء عما نهى عنه، وآلا تكون عبادةً إلا بما شرع عليه الصلاة والسلام.

هذا النبي الذي ضرب مثلاً فذًا في الشجاعة العالية بمواجهة المشركين بأمر تنكره عقولهم، ولا تدركه تصوراتهم، ولم يمنعه من الجهر به الخوف من تكذيبهم واستهزائهم، وهذا من الصدع بالحق في وجه فلول الكفر وجحافل الشرك التي تصدّ عن سبيل الله، وتعارض دعوة أنبيائه ورسله وأتباعهم، فمن هذا الموقف العظيم لرسولنا صلى الله عليه وسلم يستفيد الداعية بيان الحق وتوصيله للناس، لا يخاف صدهم ومكرهم، ويأمر بالمعروف وينهى عن المنكر ويصبر على ما يلاقيه منهم: والتشر أن إن الإنسن في حُسر أن إلاً ما يلاقيه منهم: والتشر في أو ألانسن في مُسر ألم ألاً ألَيْنَ عاملُوا وَعَمِلُوا المتلكِتِ وتُوَاصُوا بِالحَقِّ وتَوَاصُوا بِالعَمِرِ

إن الذي رحل هذه الرحلة العلوية إسراءً ومعراجًا، ورأى من آيات ربه الكبرى ليرى العالم السفلي الأرضي نقطة صغيرة في بحر ما رآه البصر والفؤاد، فكيف يكون حجم ثلة المشركين في هذه النقطة، إنهم لا يمثلون شيئًا، ولذلك لم يأبه النبى صلى الله عليه





وسلم بما سيواجهونه به، بدليل أنه أخبرهم قبل أن يخبر أصحابه، ولم يشأ أن يستقوي بأصحابه قبل إخبار المشركين ومواجهتهم؛ لأنه استقوى بربه فامتلاً قلبه شجاعة وإقدامًا فدلغهم بما رآه، وثبته وأيده في ذلك مولاه، «بَلِ ٱللَّهُ مَوْلَـُكَمَّمٌ وَهُوَ خَيْرُ ٱلنَّمِرِينَ» [آل عمران: ١٥٠].

ومن هذا يستمد المؤمن إيمانه دأن هذه الحداة الدندا وطولها وعرضها لدست إلا دومًا أو تعض يوم إذا ما قرنت بعظمة مخلوقات الله جل وعلا من السماوات والأرض وما فيهن ويبتهن، وتما أخير الله تعالى به عن بوم القدامة وأهواله، وتعيمه وحجيمه، لا شك أن من امتلاً قلبه بهذه المشاعر سيحتقر كل ما في الدندا من مظاهر العظمة وأسداب القوة التي يتخدع بها قصار النظر، الخاوية قلوبهم من تفحات الإيمان الحية التي تهز المشاعر وتتحكم في السلوك، وما إيمان أبي بكر إلا من هذا المنطلق، فإنه لما بلغه الخبر ذهب إلى ما هو أبعد من فحوى الخبر، فإن الرسول صلى الله عليه وسلم يخبره بخبر يأتى من السماء في ساعة من الزمن؛ في غدوة أو روحة، وإذا كان الأمر كذلك فالإيمان بإسراء الذبى صلى الله عليه وسلم إلى المسجد الأقصبي والعودة في رحلة ريانية في لبلة أولى بالتصديق، وبهذا استحق لقب الصديق رضى الله عنه.

#### الدعوة ليست مقتصرة داخل المساجد

والقلب العامر بالإيمان لا يقتصر في تبليغ ذلك الفيض في داخل المساجد وإنما يخرج إلى الناس لينشر دعوة الله تعالى بن الناس في محالهم.

عَنْ رَبِيعَةَ بْنِ عَنَادُ الدَلِيَ وَكَانَ جَاهليا أَسْلَمَ، فَقَالَ: رَأَيْتُ رَسُولَ اللَّهُ صَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بَصَرَ عَيْنِي سُوق ذي الْمَجَازَ يَقُولُ: يَا أَيُّهَا النَّاسُ قُولُوا مُتَقَصَفُونَ عَلَيْه، فَمَا رَأَيْتُ أَحَدًا يَقُولُ شَيْئًا، وَهُوَ لَا مُتَقَصَفُونَ عَلَيْه، فَمَا رَأَيْتُ أَحَدًا يَقُولُ شَيْئًا، وَهُوَ لَا يَلَا أَنَ وَرَاءَهُ رَجُلًا أَحُولَ وَضِيءَ أَلُوجَه ذَا عَدَيرَتَيْن يَقُولُ: إِنَّهُ صَابِي كَاذِبٌ. فَقَلْتُ: مَنْ هَذَا؟ قَالُوا: مُحَمَّدُ يَقُولُ: إِنَهُ صَابِي كَاذِبٌ. فَقَلْتَ: مَنْ هَذَا؟ قَالُوا: مُحَمَّدُ يُتَوَلْ: إِنَهُ صَابِي كَاذِبٌ. فَقَلْتَ: مَنْ هَذَا؟ قَالُوا: مُحَمَّدُ يُتَنْ عَدْ اللَّه، وَهُوَ يَذْتُكُ النَّبُوةَ. قُلْتُ: مَنْ هَذَا؟ قَالُوا: مَحَمَّدُ وابَن أبي شيبة].

وعن الحارث بن الحارث الغامدي قال: قلت لأبي: ما هذه الجماعة؟ قال: هؤلاء القوم قد اجتمعوا على صابئ لهم، قال: فنزلنا فإذا رسول الله صلى الله عليه وسلم يدعو الناس إلى توحيد الله عز وجل، والإيمان به، وهم يردون عليه ويؤذونه،

حتى انتصف النهار وانصدع الناس عنه، وأقبلت امرأة قد بدا نحرها تحمل قدحًا ومنديلاً، فتناول منها وشرب وتوضا، ثم رفع رأسه، وقال: يا بنية، خمّري نحرك عليك ولا تخافي على أبيك، قلنا: مَنْ هذه؟ قالوا: زينب ابنته. [أورده الهيثمي في مجمع الزوائد ٢١/٦ وقال: رجاله ثقات].

فرسول الله صلى الله عليه وسلم إمام الدعوة والدعاة وقدوتهم ينتقل بين أحياء العرب يدعوهم إلى الإسلام، ولا يمنعه صدودهم وجفاؤهم وسخريتهم من أن يواصل دعوته إياهم.

لكن أهل الباطل ودعاته يتفانون في الدفاع عن باطلهم، وقد تكون معالم باطلهم أصنامًا من الأشجار والأحجار، وقد تكون أوثانًا من البشر وتمكنهم في الأرض، أو بدافع من بروزهم في المجال الفكري، فيجتمع إليهم كل من قصر همه وطموحه على منافع الحياة الدنيا، وغفل عن نعيم الأخرة وأهوالها، فقد ينخدع المسئول بما له من سلطة وهيمنة، ويرى أنه أعلى ممن هم تحت إدارته فيطعن ويتجبر، وقد يوصله طغيانه إلى رد شريعة الله، واختيار القوانين البشرية التي تلائم هواه.

وقد ينخدع المفكر بفكره إذا لم يحجزه إيمان صادق أو عقل راسخ، فيتطاول على خالقه وخالق كل شيء جل جلاله، أو على من هم فوق البشر وسلامه، أو على ما دعوا إليه من الهدى، فيرى الإعجاب بهؤلاء المفكرين من صرعى الشبهات الذين يتخبطون هنا وهناك بحثًا عن الحق، والحق أقرب شيء إليهم، ولكنهم يريدون أي فكرة بشرية مجديدة ليستغنوا بها عن الدين الإلهي العظيم الذي ورثوه فأصبح مالوفًا لديهم، وأصبحوا في نظرهم مغمورين، لأنهم لم يكونوا فيه من الرؤوس ولا من البارزين، فهم يضربون الأرض بحثًا عن كل فكرة مؤهدافها.

فليخرج الدعاة إلى الله لمواجهة هؤلاء ودعوتهم في مجالسهم وأنديتهم، ويجاهدوهم بالقرآن جهادًا كبيرًا، فقد اهتم النبي صلى الله عليه وسلم بدعوته كما رأينا، ولم يجلس في بيته أو في المسجد الحرام فقط ينتظر الناس أن يأتوا إليه، بل خرج إلى القبائل في منازلهم، وغشيهم في مجالسهم ونواديهم يدعوهم إلى الله تعالى. والحمد لله رب العالمين.



## بيان أنصار السنة حول الاستفتاء على الدستور

#### بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من لا نبي بعده: وبعد فإن مصرنا اليوم تمر بمرحلة عصيبة في تاريخها؛ حيث جرى ما شهدناه جميعًا من أحداث مؤسفة، سالت بسببها الدماء، وجُرح البعض الآخر، وتعطلت المصالح، ونال ذلك أيضًا من بعض المنشآت العامة والخاصة.

وفي هذه المرحلة المهمة انتهت الجمعية التأسيسية من وضع دستور للبلاد، تمت صياغته، ورُفع لرئيس الجمهورية الذي دعا بدوره إلى الاستفتاء عليه يوم السبت الموافق مياغته، ورُفع لرئيس الجمهورية الذي دعا بدوره إلى الاستفتاء عليه يوم السبت الموافق هو المأمول لدينا والذي كنا نتطلع إليه، ومع هذا ونظرًا للظروف التي تمر بها البلاد؛ هو المأمول لدينا والذي كنا نتطلع إليه، ومع هذا ونظرًا للظروف التي تمر بها البلاد؛ ندعو جموع الشعب المصري إلى الموافقة عليه؛ تغليبًا للمصلحة العامة، وحرصًا على قيام مؤسسات الدولة بأعمالها المتعددة، كما ندعو الجميع إلى الاجتماع على البر والتقوى، والاعتصام بحبل الله تبارك وتعالى، والسعي في خدمة هذا الوطن؛ كلَّ في موقعه، حتى تتقدم البلاد، ويسعد العباد، وينتشر الأمن والاستقرار، ويعم الرخاء والازدهار.

#### تعاصيات المراوية وبالله التوفيق

الرئيس العام لجماعة أنصار السنة المحمدية

د. عبد الله شاكر الجنيدي

#### Upload by: altawhedmag.com

التوكيي العدد ٤٩٤ السنة الثانية والأربعون

٤٧



الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبى بعده، وبعد:

قلت في مقال سابق: إن الدور التربوي الذي يؤديه رب الأسرة لا يمكن لأي إنسان آخر أن يقوم به أو أن يحقق النجاح الذي يحققه، لما لأبنائه من منزلة عاطفية فطرية عنده، فضلاً عن مصداقية القوامة والريادة التربوية، مما يجعله الرجل الأول في حياة أبنائه، ولهذا ننصح كل والد أن يحسن استثمار هذه العلاقة الربانية في توجيه وتربية أبنائه، ولا يتاتى له ذلك إلاً إذا توفرت مصداقية تربوية أخلاقية تكفل له منزلة متميزة في صدور أبنائه، فإذا ما تم له ذلك أصبح مؤهلاً للقيام بأهم مهامه في أسرته ومملكته الصغيرة، وخير النصيحة تلك التي تصدر من حبيب لحبيب.

> ولا أعلم أحدًا أحب إلى من أينائي، ولا أحب إليهم مني، ولا شيء أقوى في تحقيق ذلك من تنشئة الأبناء على قيم الإسلام الحنيف وأدابه الذي نشرف جميعًا بالانتماء إليه، فإذا ما قصرنا الحديث في هذا المقال على تنشئة وتوحيه الفتاة التزامًا يعنوان المقال؛ فإننا نؤكد على ما سدق ذكره من أن الأب يستطيع أن يعوض ابنته العجز التربوي والفكري الذي خرجت به من المرحلة الثانوية بل من المرحلة الجامعية، والمفترض فيمن يقوم بهذا الدور أن يتبوأ موقعًا مكينا كما أسلفنا عند ابنته حتى تحسن الفتاة التلقى عنه بثقة واطمئنان، وهي في غير حاجة إلى القسم والبرهنة لأن المتحدث أبوها وموضع ثقتها ومحل عزها وفخرها ورصيدها الوجداني الأول، وأول من عرفت من الرجال وهو الذي عاشت معه في منزل واحد، وشاهدته يمارس أمور حياته صادقا مع أهل بيته صادقا مع الناس لا يتناقض مع نفسه في القول أو العمل مهما كان

الظرف الذي يعرض له، ومن شأن ذلك كله أن يكسبه أهلية النصح والإرشاد؛ مما يتيح له القيام بدوره الإصلاحي في بيته، وخارجه، وذلك يفسر لنا المثل الإنجليزي: «كل فتاة بأبيها معجبة»، ولعلي لا أبالغ إذا قلت: إن من أسعد الاوقات تلك التي يمضيها الرجل بين أبنائه عندما يجري حوارًا معهم، أو يطرح قضية للمناقشة فيجد لديهم ولديها من الفكر المستنير المؤسس على شرع الله ما يسعده ويطمئن فؤاده، ويبشره بمستقبل طيب لغرسه الطيب الذي نما وترعرع، وبدا يعجب الزراع؛ عندها ستصل سعادة رب الأسرة إلى ذروتها.

#### ضرورة العوار الأسري الهادف

ومما يزيد سعادته لغة الحوار الأدبية الراقية التي اعتمدت على قاموس لغوي راق يعود في أصوله إلى لغة الوالدين؛ حيث كان كلاهما حريصًا فيما مضى على استعمال اللغة المهذبة والأساليب الراقية أمام الأبناء لأنهما يعلمان أنهما يمثلان

٤٨

المصدر الأول للقاموس اللغوى كما كانا حريصين كذلك على تنقية ذلك القاموس من شوائب الشوارع وشوارد مفردات السوقة.

أقول ذلك وأنا أقدر قيمة المتعة السامية التى يشعر بها الوالدان وهما يناقشان القدم والمثل التربوية العليا وتشق طريقها في سلاسة ويسر إلى أفئدة أبنائنا الذين يحلو من القضايا والأسئلة وما يعترضهم ويشكل خبر بصعب تحقيقه في مدرجات الجامعة أو فى فصول الدراسة الإعدادية أو الثانوية.

في مثل هذا الحو الجميل تستقر القواعد والأصول وتعاليم شرع الله تبارك وتعالى وما وصية لقمان لولده إلا مثال لذلك بعد أن بدأها بأسلوب التدليل والتقريب: « يَبْنَى لا تُشْرِكَ بِأَلَبَهِ إِنَّ ٱلشَّرْكَ لَظَلَّمْ عَظِيمٌ» [لقمان: ١٣]، وفى مثل هذا الجو كذلك نحبذ أن يجلس الوالد مع كبرى بناته ليقدم وصاياه الغالية بما يتناسب مع المرحلة السنية التي تعيشها الفتاة، ولا أظن أن حلسة أخرى تعدل في قدمتها وندل مقاصدها هذه الجلسة الأبوية التربوبة الروحية السامية.

#### وصايا غالية لابنتي

وأكاد أسمعه يوصيها بمن خطبها وبأهله خبرًا ويقول: اعلمي يا عزيزتي أن رأس مال الزوج دينه وخلقه، كما جاء في حديث رسول الله صلى الله عليه وسلم، وإن هذا الشاب ومنذ نشأته بيننا ما علمنا عنه إلا خيرًا وكثيرًا ما نراه يؤدي الصلوات الخمس معنا في المسجد، وقد سالنا عنه فأجمع الناس على صلاحه وتقواه، وفوق هذا وذاك فهو اختيار الله عز وجل الذي يقول: «وَرَبُّكَ نَخْلِقَ مَا يَشَاءُ وَيَخْتَارُ مَا كَانَ لهُمُ الحَيْرَةَ» [القصص: ٦٨]، والله ما أراد الله بعبده إلا خيرًا، ولا يأتى من قدله أبدًا إلا خبرًا، فارضى يا ابنتى بما قسم الله لك، واحمدي الله على فضله وإحسانه، وسلى ربك الكريم أن يرضيك يما قسم واعقدى العزم أن تكونى عونا

له في أمور دينه ودنياه، واعلمي يا حبيبتى أن المودة والرحمة التي وعد الله مها الزوجية تتوقف على إخلاص كل طرف للطرف الآخر.

وأود أن ألفت نظرك إلى ضرورة الارتقاء بالحياة الزوجية إلى المستوى أبناءهما، ففى مثل هذا الجو الجميل تحيا الذي تمثله هذه الحياة السامية في البيت المسلم، فإنى أرى بيت الزوجية أشبه يدار العدادة يتنافس فيها المتنافسون في لهم أن يحاوروا، بأن يطرحوا ما يشاءون تحصيل الأجر والثواب في بيت الزوجية بما يبذل الزوجان من أعمال الطاعة عليهم من علامات الاستفهام الحائرة، وهو والبر، وبما يقدم كل منهما من أساليب الولاء والوفاء لصاحبه، ولتقم حياتكم على الاحترام المتبادل ورغبة كل منكما الصادقة في إسعاد الآخر.

#### الوصية بوالدى الزوج

ثم أوصيك يا ابنتي خيرًا بوالديه، إنهما مستحقان منك العون والتوقير، بل إن وجودهما فرصة ذهبية لتحسنى إليهما وترفعى رصيدك عند الله تبارك وتعالى من الأحر والثواب ولتردى لهما بعض الجميل بعد أن أفنيا حياتهما من أجل ولدهما حتى قدماه لك على طبق من ذهب رجلا كريمًا متعلمًا ملء السمع والبصر، ولا تنسى- رحمك الله - أن الزوج يَسُرُه كثيرًا أن يرى والديه محل اهتمام وتقدير، وأنت أولى الناس بذلك في هذه المرحلة، بل إن كثيرًا من الأزواج يتسامحون فيما يقع من التقصير في حقهم إذا ما رأوا أباءهم وأمهاتهم موضع عناية واهتمام من قبل الزوجة التي تتبوأ بذلك مكانًا مرموقا لدى زوجها إذا كان شانها كذلك مع والديه، هذا فضلا عن التكريم الذي ينتظرك وأنت في مثل سنها: «فالبر لا يبلى، والذنب لا ينسى، والديان لا يموت، افعل ما شئت كما تدين تدان».

هذا ما أدعو إليه إخواني وهم الأولى بذلك قبل غيرهم، فإذا ساندت الزوجة زوجها وأيدته فيما يقدم لأبنائها، وما خص به اينتها من النصبح والتوجيه آتت مثل هذه الجلسات ثمارها المرجوة وعاشت كريمتهما عيشا سعيدًا كريمًا.

والحمد لله رب العالمين.

صفر ١٤٣٤ هـ

29

التولايح



الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على . أطيب المرسلين، أما بعدُ:

إن كلمة التربية مأخوذة من ربا يربو، بمعنى نما ينمو، أو يزيد، إذ كان العرب في القديم يستخدمون لفظ التأديب، وكانوا يطلقون على المعلم اسم «المؤدب».

ولقد ورد مفهوم التربية بمعناها الحديث في القرآن الكريم في موضعين اثنين:

أحدهما: في سورة الإسراء حيث يقول الله تبارك وتعالى: «وَقُل رَّبِّ أَرْحَهُما كَمَّ رَبِّيَّانِي صَغِيرًا» [الإسراء: ٢٤].

والثاني: في سورة الشعراء حيث يقول الله سبحانه: «قَالَ أَلَرَ ثُرُبَكَ فِينَا وَلِيدًا وَلَيِشَتَ فِينَا مِنْ عُمُرِكَ سنينَ» [الشعراء: ١٨].

والتربية بوجه عام هي: تشكيل اتجاهات الأفراد وفق قيم معينة، وإعانتهم على تكوين النظرة السليمة إلى الحياة، وهي تقترن بالتعليم الذي يصقل ملكات هؤلاء الأفراد وينمي مواهبهم واستعداداتهم في شتى المجالات.

والتربية الإسلامية معناها: تنمية ملكات الموروثة. [محاض الفرد وقدراته على اختلافها من أجل بلوغ (ص٣٦٦– ٣٦٧)]. كماله العقلي والنفسي، وتنمية قدرات ويقول كذلك: هي المجتمع كذلك من أجل تحقيق تطور أفضل، أنها من ضرورات وتقدم اجتماعي أكمل وفق المبادئ والقيم أن تحافظ على الإسلامية، ولا يجوز في الإسلام أن تقتصر الرقي، وأنها يجد التربية على تلقين الإنسان المعلومات، أو اجتماعية، وفي اكتساب المهارات الفنية، وإنما تهدف التربية إلى أبعد من ذلك، وهي تهدف إلى تهذيب يقومون بالوظائف الأخلاق سواء فى ذلك أخلاق الأفراد أو أخلاق الإبقاء على ال

المجتمع، ومن الواضح أن الاقتصار على العلم المادي وحده ينحرف بالفرد والمجتمعات إلى شرور لا نهاية لها، فلا بد إذًا من أن يقترن التعليم بالأخلاق.

ونقل أبو الحسن الندوي عن «جون ديوتي» هذا التعريف العام للتربية:

إن التربية ليست إلا وسيلة راقية مهذبة لدعم العقيدة التي يؤمن بها شعب أو بلد، وتغذيتها بالإقناع الفكري الدائم على الثقة والاعتزاز، وتسليحها بالدلائل العلمية إذا احتيج إليها، ووسيلة كريمة لتخليد هذه العقيدة، ونقلها سليمة إلى الأجيال القادمة، وإن أفضل تفسير لنظم التربية هي أنها: السعي الحثيث المتواصل الذي يقوم به الآباء والمربون لإنشاء أبنائهم على الإيمان بالعقيدة التي يؤمنون بها، والنظرة التي ينظرون بها إلى الحياة والكون، وتربيتهم تربية تمكنهم من أن يكونوا ورثة الذي ورثه هؤلاء الآباء من أجدادهم، مع الصلاحية الكافية للتقديم والتوسع في هذه الثروة الموروثة. [محاضرات الجامعة الإسلامية الموروثة. [محاضرات الجامعة الإسلامية

ويقول كذلك: هي وظيفة اجتماعية، بمعنى أنها من ضرورات كل جماعة إنسانية تريد أن تحافظ على بقائها، وتتطور في سلم الرقي، وأنها يجب أن تتم في ضوء فلسفة اجتماعية، وفي مواقف اجتماعية كذلك، وأن الغاية من التربية هي إنشاء مواطنين يقومون بالوظائف الاجتماعية، التي منها الإبقاء على الثقافة وترقيتها وإصلاح

٥٠ [ التوكيد العدد ٢٩٤ السنة الثانية والأربعون

عيوبها (محاضرات الجامعة الإسلامية ص(٣٧٩- ٣٨٩) بتصرف).

#### التربية في المنظور الشرعي

فهذا مفهوم عام للتربية عند جميع الأمم والشعوب، أما التربية بالمنظور الإسلامي الذي نقصده ونهدف إليه وننادي به فهي العمل على بناء أفراد بعقائد صحيحة، ومفاهيم إسلامية نقية وأخلاق زكية، وأعمال مرضية، وتجهيزهم كلبنات لإعادة بناء المجتمع المسلم.

وبتعبير أخصر وأقرب: تربية جيل على نمط الصحابة رضي الله عنهم، يعتقدون معتقدهم، وينهجون نهجهم في فهم الكتاب والسنة، ويقتدون بهم في أخلاقهم وأعمالهم وسنتهم.

فالواجب على الآباء والمربين أن يتأسوا برسول الله صلى الله عليه وسلم ويلتمسوا خطاه ويقتفوا أثره.

كيف ربى النبى صلى الله عليه وسلم الصحابة الكرام؟ وكيف علمهم القرآن؟ وكيف رقاهم في درجات الإيمان؟ حتى صاروا ببركة تربيته صلى الله عليه وسلم قممًا شامخة في سماء المجد والرفعة، وضربوا أروع الأمثلة فى الصبر والجهاد والجلاد، والصبام، والقيام، والدعوة لدين الملك العلام، كانوا على أعلى مستوى من الإخلاص والمحبة لله عز وجل والتوكل عليه والرضا به، فبارك الله عز وجل في دعوتهم، وسارت شمس الإسلام ببركة جهادهم، وصبرهم تنير المعروف من الأرض، من مات منهم أفضى إلى موعود الله عز وحل له بالحنة، ومن عاش صار أميرًا على قطر من الأقطار، أو مصر من الأمصار، وبقبت الأمة ببركة جهادهم وبذلهم منبعة الجانب، شامخة البنيان راسخة الأركان حتى خرج بعض الناس عن منهاجهم، وظهرت البدع والفرق، وسابق بعض الناس إلى الدنيا والدرهم والدينار، وضعفت الأحوال الإيمانية، والمفاهيم الصحيحة حتى صارت بلاد المسلمين كلأ مباحًا لكل ظالم ومعتد، ومرتعًا خصيبًا لترويج الأفكار الهدامة ونشر المذاهب الداطلة، فعشش في بلاد المسلمين

دعاة العلمانية والإباحية، فصار الإسلام غريبًا في بلاده، مطاردًا من أهله وعشيرته، وهل بعد هذه الغربة غربة؟! وبعد البلاء بلاء؟ فإلى الله المشتكى.

فلا شك في أن التربية هي الخطوة الأولى لبناء المجتمع المسلم، وإقامة الخلافة الإسلامية التي بشر بعودتها رسول الله صلى الله عليه وسلم، والتي حين تعود لا بد أن تكون على منهج النبوة كما أخبر النبي صلى الله عليه وسلم.

فعلى الدعاة إلى الله عز وجل أن يبدءوا بما بدأ به النبي صلى الله عليه وسلم حتى ينتهوا - بإذن الله - إلى ما انتهى إليه من عز الإسلام والمسلمين، فما فارق النبى صلى الله عليه وسلم الدنيا حتى قرت عينه ينصر الله والفتح، ودخل الناس في دين الله أفواحًا، وعمَّ الإسلام جزيرة العرب، ثم فتح الصحابة رضى الله عنهم، ومن تبعهم بإحسان الدلاد شرقا وغربًا، وشمالا وجنوبًا، حتى استنار أكثر المعروف من الأرض بدعوة الإسلام، وسارت دعوته سير الشمس في الأقطار، وسيبلغ - بإذن الله - دينه ما بلغ الليل والنهار، فلا يد من معرفة المؤهلات التى أهلت الصحابة رضى الله عنهم للنصر والتمكين، والوصول إلى رضا رب العالمين، ثم تربية أجيال الصحوة على ما تربى عليه الصحابة الكرام، وقبل البدء بهذه التربية ينبغى أن يعلم أن الصحابة كانوا في زمن لم تكن فيه يدع ولا أهواء، وإنما ظهرت البدع فى آخر عصرهم، مصداقا لقول للنبى صلى الله عليه وسلم: «فإنه من معش منكم معدى فسيرى اختلافا كثيرًا». [أحمد (١٦٦٥)، وصححه الألباني].

وقوله صلى الله عليه وسلم: «وستفترق أمتي إلى ثلاث وسبعين فرقة كلهم في النار إلا واحدة». [الترمذي (٢٦٤٠)، وهو في الصحيحة (٢٠٤)].

وقال ابن مسعود رضي الله عنه: «إنكم قد أصبحتم اليوم على الفطرة، وإنكم ستحدثون ويحدث لكم فإذا رأيتم محدثة فعليكم بالعهد الأول».

صفر ١٤٣٤ هـ

التوريد

وقال الإمام مالك رحمه الله: «لم يكن شيء من هذه الأهواء على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم وأبي بكر وعمر وعثمان رضي الله عنهم».

وإنما ظهرت البدع في عهد الخليفة الراشد علي بن أبي طالب، وقد نادى علماء العصر وأئمة المسلمين بما يسمى بمنهج «التصفية والتربية»، فلا بد من صحوة علمية راشدة، تقوم بتصفية التراث الإسلامي بما علق به عبر القرون والأجيال، ثم تربية أجيال الصحوة على الإسلام الخالي من البدع والخرافات والمذاهب الباطلة والأحوال العاطلة على الهدي النبوي المبارك وعلى منهج السلف رضي الله عنهم.

قال العلامة الألباني رحمه الله: «لا بد اليوم من أجل استئناف الحياة الإسلامية من القيام بهذين الواجبين: التصغية والتربية.

وأردت بالأول منهما أمورًا:

الأول: تصفية العقيدة الإسلامية مما هو غريب عنها كالشرك، وجحد الصفات الإلهية، ورد الأحاديث الصحيحة لتعلقها بالعقيدة الصحيحة ونحوها.

والثاني: تصفية الفكر الإسلامي من الاتجاهات الخاطئة المخالفة للكتاب والسنة.

الثالث: تصفية كتب التفسير والفقه والرقائق وغيرها من الأحاديث الضعيفة والموضوعة والإسرائيليات المنكرة.

وأما الواجب الآخر: فأريد به تربية الجيل الناشئ على هذا الإسلام المصفى من كل ما ذكر تربية إسلامية صحيحة منذ نعومة الأظفار، دون أى تأثير بالتربية الغربية الكافرة.

ومما لا شك فيه أن تحقيق هذين الواجبين يتطلب جهودًا جبارة متعاونة من الجماعات الإسلامية المخلصة التي يهمها حقًا إقامة المجتمع الإسلامي المنشود، كل في مجاله واختصاصه، وأما بقاؤنا راضين عن أوضاعنا، متفاخرين بكثرة عددنا، متوكلين على فضل ربنا، أو خروج المهدي، ونزول المسيح، صائحين بأن الإسلام دستورنا، جازمين بأننا سنقيم دولتنا، فذلك محال بل وضلال؛

لمخالفته لسنة الله الكونية والشرعية معًا، قال الله تعالى: «إن ألمّة لا يُغَبِّرُ مَا يقوم حَقَّ يُغَبِّرُوا ما بِأَنفُسِمٌ » [الرعد: ١١]. وقال صلى الله عليه وسلم: «إذا تبايعتم بالعينة، وأخذتم أذناب البقر، ورضيتم بالزرع، وتركتم الجهاد، سلط الله عليكم ذلا لا ينزعه حتى ترجعوا إلى دينكم». [رواه أبو داود (٣٤٤٥)، وصححه الألباني بطرقه في الصحيحة (١١)].

من أجل ذلك قال أحد الدعاة الإسلاميين اليوم: «أقيموا دولة الإسلام في قلوبكم تقم لكم في أرضكم».

وهذا كلام جميل جدًا، ولكن أجمل منه العمل به: «وَقُلِ أَعْمَلُوا فَسَيَرَى أَنَّهُ مَلَكُمُ وَرَسُولُهُ، وَٱلْمُؤْمِنُونَ وَسَتُرَدُّوُنَ إِلَى عَلِمِ ٱلْغَيْبِ وَٱلشَّهَدَةِ فَيْبَتِعْكُمُ بِمَا كُمُّمُ تَعْمَلُونَ » [سورة التوبة: ١٠٥].

إلى أن قال: ثم لا بد لك مع ذلك من العناية بتربية نفسك، ومن يلوذ بك، تربية إسلامية صحيحة، لا شرقية ولا غربية، وتخليقها بالأخلاق المحمدية، وبذلك يصلح قلبك، وتسعد في الدنيا قبل الآخرة، وما الأمر المهم الذي ينشده دعاة الإسلام إلا أثر من آثار هذه السعادة، إذا أخذوا بأسبابها التي تجمعها كلمتا: التصفية والتربية.

« يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱسْتَحْيَبُوا لِلَهِ وَللرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُمْ لِمَا عُمَيدِ حَمَّمُ وَأَعَلَمُوا أَنَّ ٱللَّهَ يَحُولُ بَيْنَ ٱلْمَرْءِ وَقَلِيهِ وَأَنَّهُ إِلَيْهِ شُمَرُونَ » [الأنفال: ٢٤] (سلسلة الأحاديث الضعيفة، مقدمة المجلد الأول). انتهى.

فهذا شيخ المحدثين – وقد عاصر الدعوات المعاصرة في أكثر من نصف قرن من الزمان – يرى أن السبيل إلى عودة الإسلام أولاً أن يكون على أساس تنقية الإسلام أولاً من العقائد الباطلة، والآراء الفقهية التي لا تستند على صحيح من الشرع المتين، ثم تربية شباب الصحوة على هذا الدين الخالص والإسلام المصفى، فنكون بذلك قد اهتدينا بهدي النبي صلى الله عليه وسلم والصحابة الكرام.

وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.

٥٢ - ( التوكير العدد ٤٩٤ السنة الثانية والأربعون



المدين الموسطى لألى المحسي En and Maral ( 1- CAR

## موافقة الأشعري لأئمة السلف في إثبات صفات الخالق بلا تفويض ولا تأويل

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن والاه.. وبعدُ: سبق لنا الحديث عن موافقة الأشعري – في إثبات صفات الله تعالى وحملها على ظاهرها دون تفويض لمعناها، ولا تاويل ولا تشبيه ولا تجسيم ولا تكييف – لما جاء عن النبي صلى الله عليه وسلم وصحابته الكرام، وعرفنا عليه أن موقف الأشعري في أخر ما استقر عليه أمره لم يخرج عما ورد في الأحاديث وأقوال الصحابة قيد أنملة.. ونقرر هنا أن حال الأشعري بالنظر لمن جاء بعد الصحابة من التابعين وتابعيهم بإحسان كان كذلك.. ونذكر من أثارهم:

ما جاء عن كعب الأحبار (ت ٣٢) قال: قال الله في التوراة: (أنا الله فوق عبادي، وعرشي فوق جميع خلقي، وأنا على عرشى أدبّر أمور عبادي، لا يخفى على شيء في السماء ولا في الأرض) .. وعن مسروق بن الأجدع (ت ٦٣) أنه كان إذا حدَّث عن أم المؤمنين عائشة يقول: (حدثتنى الصديقة بنت الصديق رضى الله عنهما حبيبة حبيب رسول الله صلى الله عليه وسلم المدرأة من فوق سبع سموات).. وعن الضحاك بن مزاحم (ت ١٠٦)، ومثله عن مقاتل والثوري وغيرهما، في تفسير: (مَّا يَكُونُ مِن تَجْوَى ثَلَنْنَةٍ إِلَّا هُوَ رَابِعُهُمْ وَلَا خَمْسَةٍ إِلَّا هُوَ سَادِ سُبُمْ) (المجادلة/ ٧): (هو الله على العرش وعلمه معهم)، ولفظ ابن عبد البر فيما عليه «علماء الصحابة والتابعين الذين حمل عنهم تأويل هذه الآية: (هو على العرش وعلمه في كل مكان، وما خالفهم أحد في ذلك ىحتج ىقولە)»..

وعن قتادة بن دعامة (ت ١١٧) من قوله: قالت بنو إسرائيل: يا رب أنت في السماء

#### 12.1.1 أ.د. محمد عبد العليم الدسوقي الأستاذ بجامعة الأزهر

ونحن في الأرض، فكيف لنا أن نعرف رضاك وغضبك؟!، قال: (إذا رضيت استعملت عليكم خياركم، وإذا غضبت عليكم استعملت عليكم شراركم).. وعن سليمان بن طرخان التيمي (ت ١٤٣) قال: (لو سُئلت أين الله؟ لقلت في السماء) [اجتماع الجيوش ص٤٢، ٣٢ والعلو ص ٩٢، ٦٦، ٩٩ والتمهيد ٤/ ٣٥ وغيرها]. الوليد بن مسلم (ت١٩٩) فيما نقله عنه والليث ومالكاً والثوري عن هذه (الأحاديث التي فيها الرؤية، وغير ذلك) – وفي رواية: بلا كيف)»، وفي رواية له ذكرها البيهقي: «أَمِرُوهَا كما جاءت بلا كيفية».

وكما هو معلوم فإن جميع من ذكروا، هم من أئمة الدنيا وكبار تابعي التابعين، يعني: ممن عناهم النبي بقوله: (خير أمتي قرني ثم الذين يلوهم ثم الذين يلونهم) صحيح ثم الذين يلوهم ثم الذين يلونهم) صحيح البخاري.. فمالك (ت ١٧٩) هو إمام أهل المدينة والحجاز، والثوري (ت ١٦١) إمام أهل الكوفة والعراق، والأوزاعي (ت ١٧٥) إمام أهل مصر والمغرب..

#### إثبات بلا تكييف وتنزيه بلا تعطيل:

وقولهم (أمرُّوهَا كما جاءت): «نفي للتأويل، فإنه التكييف الذي يزعمه أهل التأويل؛ فإنهم هم الذين يُثبتون كيفية تخالف الحقيقة، فيقعون في ثلاثة محاذير: نفي الحقيقة، وإثبات التكييف بالتأويل، وتعطيل الرب عن صفته التي أثبتها.. وأما أهل الإثبات

صفر ١٤٣٤ هـ التولايط ٥٣

فليس أحد منهم يكيف ما أثبته الله لنفسه حتى يكون قول السلف (بلا كيف) رداً عليه، وإنما ردوا على أهل التاويل – الذي يتضمن التحريف والتعطيل – تحريف اللفظ وتعطيل معناه»[اجتماع الجيوش ص ٧٧]. فجاء قولهم: (أمرُوهَا) رداً على المعطلة فجاء قولهم: (بلا كيف) ردً على المشبهة والمثلة والمجسمة، ويعني الإمرار على ما تقرر: الإثبات مع ترك الكلام عن حقيقة ما منا وكنهها، وكيفية قيامها بذاته تعالى، فإن هذا مما لا سبيل إليه.

وفي لفظ لربيعة شيخ مالك (ت١٣٣) رواها عنه الثوري قال: «كنت عند ربيعة فسأله رحل فقال: (الرِّحْنَنُ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱسْتَوَى ) (طه/٥) كيف استوى؟ فقال: (الاستواء غير مجهول، والكيف غير معقول، والإيمان به واحب، والسؤال عنه ددعة)، وهو لفظ لمالك.. وفي لفظ أخر صبح عن ابن عبينة: (الاستواء غير مجهول، والكيف غدر معقول، ومن الله الرسالة، وعلى الرسول الدلاغ، وعلينا التصديق)»، قال الذهبي ص ١٠٤ تعليقاً: «وهو قول أهل السنة قاطبة، (أن كيفية الإستواء لا نعقلها بل نجهلها، وأن استواءه كما أخبر في كتابه وأنه كما يليق يه، لا نتعمق ولا نتحذلق، ولا نخوض في لوازم ذلك نفيا ولا إثباتا، بل نسكت ونقف كما وقف السلف، ونعلم أن لو كان له تأويل لدادر إلى بيانه الصحابة والتابعون، ولما وسعهم إقراره وإمراره والسكوت عليه».

مذهب الأئمة الأربعة في إثبات الصفات: وعن أبي حنيفة (ت ١٥٠) قوله في (الفقه

وعن أبي حليفة (ت ١٥٠ ) قولة في (ألغد الأكبر) ص ٣: «وله تعالى يد ووجه ونُفْس في القرآن من ذكر الوجه واليد والنُفُس فهو له صفات بلا كيف، ولا يقال: إن يده قدرته أو نعمته؛ لأن فيه إبطال الصفة، وهو قول أهل القدر والاعتزال، ولكن يده صفته بلا كيف، وغضبه ورضاه صفتان من صفاته بلا كيف»..

وعن صاحبه محمد بن الحسن فقيه العراق (ت ١٨٩) فيما رواه عنه اللالكائي في أصول السنة ٣/ ٣٢ وابن قدامة في ذم التأويل ص

١٦، والذهبي في العلو ص ١١٣ وغيرهم، قوله: «اتفق الفقهاء كلهم من المشرق إلى المغرب على الإيمان بالقرآن والأحاديث التي جاء بها الثقات عن رسول الله في صفة الرب من غير تفسير – يتعلق بالكيف ويتاولها على غير تاويلها، ويخرجها عن ظاهر معناها فلسر شيئاً من ذلك فقد خرج عما كان عليه فسر شيئاً من ذلك فقد خرج عما كان عليه النبي وفارق الجماعة، فإنهم لم ينفوا ولم ثم سكتوا، فمن قال بقول جهم – يعني في نفي الصفات وفسرها بما يخرجها عن ظاهر معناها – فقد فارق الجماعة، لأنه وصفه معناها – فقد فارق الجماعة، لأنه وصفه

وعن الإمام الشافعي (ت ٢٠٤) قوله: «القول في السنة التي أنا عليها ورأيت عليها الذين رأيتهم فأخذت عنهم مثل ابن عيينة ومالك وغيرهما: (الإقرار بشهادة أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله. وأن الله على عرشه في سمائه يقرب من خلقه كيف يشاء، وينزل إلى سماء الدنيا كيف يشاء).. وذكر سائر الاعتقاد».. ولشيخه عالم الكوفة وكيع بن الجراح (ت ١٩٧) قوله في أحاديث الصفات الن أدم بين إصبعين من أصابع الرحمن): «نسلم بهذه الأحاديث كما جاءت، ولا نقول: كيف كذا، ولا لم كذا»[العلو للذهبي ص ١٢٠.

ولأحمد بن حنبل إمام أهل السنة (ت ٢٤١) قوله قبيل موته: «أخبار الصفات تمر كما جاءت بلا تشبيه ولا تعطيل»، وروى عنه ولده عبد الله في كتاب السنة قال: «سالت أبي عن قوم يقولون: لما كلم الله موسى لم يتكلم بصوت، فقال لي أبي: (بل تكلم بصوت، وهذه الأحاديث تروى كما جاءت)»[السنة ص٧٠،

#### دلائة الاستواء والعلو لغة:

وقال إمام العربية الخليل بن أحمد (ت ١٧٥) فيما رواه عنه الذهبي في العلو ص ١١٨: «أتيت أبا ربيعة الأعرابي - وكان من أعلم من رأيت - وكان على سطح، فلما رأيناه

الته لي العدد ٢٩٤ السنة الثانية والأربعون

02

أشرنا عليه بالسلام، فقال: استووا، فلم نذر ما قال، فقال لنا شيخ عنده: (يقول لكم ارتفعوا)، قال الخليل الإمام اللغوي: هذا من قوله تعالى: (مُّمَ أَسْتَوَى إلَى المَّمَاءِ وَهِي دُخَانٌ) (فصلت/ ١١)».. وقال ثعلب إمام الكوفيين في النحو واللغة (ت ٢٩١) فيما نقله عنه صاحب العلو ص ١٥٥: «(الرَّحْنُ عَلَى الْحَرْش اَسْتَوَى ) (طه/ العلو ص ١٥٥: «(الرَّحْنُ عَلَى الْحَرْش اَسْتَوَى ) على الزهراني (ت ٢٠٧) قوله: «سمعت غير واحد من المفسرين في (الرَّحْنُ عَلَى الْحَرْش اَسْتَوَى ) على من المفسرين في (الرَّحْنُ عَلَى الْحَرْش اَسْتَوَى ) على دلالة الاستواء والعلو على ما تقتضيهما لغة العرب، وليس كما ذكر المبتدعة قديماً في كل مكان.

مذهب أهل السنة والجماعة في أصول الدين:

عن سفيان بن عيينة (ت ١٩٨) في حديث: (إن الله يحمل السماوات على إصبع، والأرضين على إصبع)، وحديث (إن الله يعجب أو يضحك ممن يذكره في الأسواق)، وحديث (إن قلوب العباد بين إصبعين من أصابع الرحمن): «هي كما جاءت (بلا كيف) نقر بها ونحدث بها»[العلو ص١٦٦].

ومما جاء عن إمام المحدثين على بن المديني شيخ البخاري ت ٢٣٤ - وقد سئل عن مذهب أهل الحماعة - قوله: «يؤمنون بالرؤية وبالكلام، وأن الله فوق عرشيه استوى» [العلو ص ١٢٩].. وينحوه عن قتيبة بن سعيد عالم خراسان (ت ٢٤٠) قال: «قول الأئمة في الإسلام والسنة والجماعة: نعرف ربنا سبحانه بأنه فى السماء السابعة على عرشه، كما قال جل حلاله: (الرَّحْنُ عَلَى الْعَرْشِ أَسْتَوَى ) (طه/٥)».. وينحوه عن ابن أبى عاصم قاضى أصبهان (ت ٢٨٧)، قال: «جميع ما في كتابنا – السنة الكبير - من الأخيار التي ذكرنا أنه توجب العلم، فنحن نؤمن بها لصحتها وعدالة ناقلدها، ويجب التسليم لها على ظاهرها، وترك تكلف الكلام في كيفيتها، فذكر من ذلك: النزول إلى السماء الدنيا، والاستواء على العرش»[العلو ص١٢٨، ١٤٢].

وجاء في العلو للذهبي ص ١٣٨ ولابن قدامة

ص ١١٠ وغيرهما، عن الإمامين الحافظين أبي زرعة الرازي (ت ٢٦٤) وأبي حاتم الرازي (ت ٢٧٧) فيما رواه عنهما عبد الرحمن بن أبي حاتم قال: «سألت أبي وأبا زرعة رحمهما الله تعالى عن مذهب أهل السنة والجماعة في أصول الدين، وما أدركا عليه العلماء في جميع الأمصار حجازاً وعراقاً ومصراً وشاماً ويمناً، وما يعتقدان من ذلك؛ فقالا: أدركنا العلماء في جميع الأمصار فكان من مذاهبهم.. أن الله على عرشه بائن من خلقه كما وصف نفسه في كتابه وعلى لسان رسوله بلا كيف، أحاط بكل شيء علماً (لَيْسَ كَمْلُهِ. شَحْتَ مُ وَهُوَ أحاط بكل شيء علماً (لَيْسَ كَمْلُهِ. شَحْتَ مُ وَهُوَ

كما جاء عن أبى سليمان الخطابى صاحب معالم السنن (ت ٣٨٨) فيما رواه عنه البيهقي في (الأسماء والصفات) ص ٤٧١، قوله: «ليس معنى اليد عندنا الجارحة، إنما هي صفة جاء بها التوقيف، فنحن نطلقها على ما جاءت ولا نكيفها، وننتهى إلى حيث انتهى بنا الكتاب والأخبار المأثورة الصحيحة، وهو مذهب أهل السنة والجماعة».. وبنحوه ذكر الباقلاني (ت ٤٠٣) في كتاب (الذبّ عن الأشعري)، قائلا: «كذلك قولنا في جميع المروي عن رسول الله في صفات الله - إذا صح - من إثبات اليدين والوجه والعيذين، ونقول: إنه يأتى يوم القيامة في ظلل من الغمام، وإنه ينزل إلى السماء الدنيا، كما في الحديث، وإنه مستو على عرشه».. إلى أن قال: «وقد بينا دين الأئمة وأهل السنة أن هذه الصفات تمرّ كما جاءت بغير تكييف ولا تحديد، ولا تجنيس ولا تصوير، كما روي عن الزهري وعن مالك في الاستواء، فمن تجاوز هذا فقد تعدى وابتدع وضل»[العلو للذهبي ص ١٧٤].

ويقول أبو القاسم إسماعيل الأصبهاني (ت ٣٣٥) في كتابه الحجة ٢/ ٤٧٠ - وبعد ذكره لصفات المجيء واليمين والنفس والإتيان واليدين والاستحياء، والدنو والتجلي، والوجه والقدم، والقهر والمكر، وغير ذلك مما ذُكر الله في كتابه، وكذا ما ذكره رسوله من أخبار مثل قوله: (خلق

التوعيد ) ٥٥

الله جنة عدن بيده، وغرس شجرة طوبي بيده، وكتب التوراة بيده)، و(ينزل رينا كل ليلة إلى السماء الدنيا)، وغيرة الله تعالى، وفرحته يتوية عيده، واحتجابه برداء الكبرياء، (وكلتا يديه يمين)، وحديث القبضة، والحثيات، ونظرته إلى قلب المؤمن، وغير ذلك مما صح عنه وثبت: «على العبد أن يؤمن بجميع ذلك، ولا يؤوله تأويل المخالفين، ولا بمثله تمثيل الممثلين، ولا يزيد فيه ولا ينقص عنه، ولا يفسر منه إلا ما فسره السلف، ويُمرّه على ما أمَرُّوا ويقف حيث وقفوا، لا يُقول كيف؟ ولمَ؟، يقبل ما قبلوه ولا يتصرف فيه تصرف المعتزلة والجهمية.. هذا مذهب أهل السنة وما وراء ذلك بدعة وفتنة».

ويقول سيد الوعاظ عبد القادر الجيلي (ت ٥٦٢) شيخ بغداد في كتاب الغنية ١/ ٧٤: «هو سيحانه مستو على العرش، محتو على الملك، محيط علمه بالأشداء (إِلَيْهِ نَصْعَدُ ٱلْكَلِمُ ٱلطَّيْبُ وَٱلْعَمَلُ ٱلصَّدِاحُ بَرْفَعُهُ.) (فاطر/ ١٠).. ولا يجوز وصفه بأنه في كل مكان، بل يقال: إنه في السماء على العرش كما قال (ٱلرَّحْنُ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱسْتَوَى ) (طه/ه).. وينبغى إطلاق ذلك الاستواء من غير تأويل .. وكونه تعالى على العرش: مذكور فى كل كتاب أنزل على كل نبى أرسل، بلا كيف».

وكان مما ذكره المقدسى الزاهد الورع عبد الغنى بن عبد الواحد (ت ٦٠٠) في كتابه الاقتصاد في الاعتقاد ص١٤، ٢٩: «اعلم وفقنا الله وإياك.. أن صالح السلف وخيار الخلف وسادة الأمة، اتفقت أقوالهم وتطابقت أراؤهم على الإيمان بالله، وأنه أحد فرد صمد، حي قيوم، سميع يصير، لا شريك له ولا وزير، ولا شبيه له ولا نظير، ولا عدل ولا مثل .. فأمنوا بما قال الله في كتابه وصبح عن نبيه، وأمَرُّوه كما ورد من غير تعرض لكيفية، أو اعتقاد شبه أو مثلية، أو تأويل يؤدي إلى التعطيل، ووسعتهم السنة المحمدية والطريقة المرضية».. ثم قال

ذكر: «وتواترت الأخبار وصحت الآثار بأن الله ينزل كل ليلة إلى سماء الدنيا، فيحب الإيمان به، والتسليم له، وترك الاعتراض عليه، وإمراره من غير تكييف ولا تمثيل ولا تأويل، ولا تنزيه ينفى حقيقة النزول».

ومن كلام الإمام القرطبي صاحب التفسير الكبير (ت ٦٧١): «كان السلف الأول رضى الله عنه لا يقولون ينفى الجهة ولا ينطقون بذلك، بل نطقوا هم والكافة بإثباتها لله تعالى كما نطق كتابه وأخبرت رسله، ولم ينكر أحد من السلف الصالح أنه استوى على عرشه حقيقة، وخص عرشه بذلك لأنه أعظم مخلوقاته، وإنما جهلوا كيفية الاستواء، فإنه لا تعلم حقيقته»[تفسير القرطبي ٣/ ٢٧٣٧]..

ومن أقوال الحافظ ابن كثير الشافعي (ت ٢٧٤)، في تفسيره المعروف باسمه ٢٢٠/٢: «وأما قوله تعالى ثمَّ أَسْتَوَى عَلَى المرش) (الأعراف/ ٥٤)، فللناس فيها مقالات كثيرة جدا ليس هذا موضع بسطها، وإنما نسلك في هذا المقام مذهب السلف الصالح؛ مالك والأوزاعي والثوري واللبث بن سعد والشافعي وأحمد وإسحاق بن راهويه وغيرهم من أئمة المسلمين قديما وحديثًا، وهو إمرارها كما جاءت من غير تكييف ولا تشييه ولا تعطيل».

هذا غيض من فيض مما أورده الأئمة الأعلام في الإثبات المنافى للتفويض والتأويل، وقد تواصلوا فيه على مدار القرون والدهور، فلا تأولوا ولا كيفوا، ولا أخرجوا صفات الخالق جل وعلا عن ظاهرها إلى المجاز، ولا شبّهوا ولا جسموا، ولا مثلوا ولا فوضوا معانى دلالاتها ولا عدّوها من المتشابه، وقد وافقهم في كل ذلك أبو الحسن الأشعري -فى أخر ما استقر عليه أمره - ووافقوه، فما أشبه ما ذكرناه لهم بما ذكرناه له!! ولله دره ودرهم، فوالله ما صدر حميعهم إلا عن مشكاة واحدة، وما نطقوا إلا بما نطق به الوحى المبين !!.. وللحديث بقية بعد أن ذكر من أدلة الاستواء والوجه ما إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.

> 07 الته يحيد العدد 292 السنة الثانية والأربعون

الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من لا نبي بعده: وبعد، فامر النية أمر عظيم، وشانها مهم وكبير، فهي شرط من شروط قبول العمل، ولا يسلم العيد في دينه إلا إذا سلمت نيته، واستقامت سريرته، واجتهد أن يكون عمله كله خالصًا لله وحده، وعلى سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم، من أجل ذلك كله ولما للنية من أهمية عظيمة في سائر العبادات، كانت هذه الكلمات عن النية وأهميتها، فنقول وبالله تعالى التوفيق:

النية من شروط الصلاة عند الحنفية والحنابلة، وكذا عند المالكية على الراجح، وهي من فروض الصلاة أو أركانها عند الشافعية، ولدى بعض المالكية؛ وقالوا لأنها واجبة في بعض الصلاة، وهو أولها، لا في جميعها، فكانت ركناً كالتكبير والركوع. ومذهب الجمهور أرجح.

#### حقيقتها:

النية لغة: القصد، وشرعا: عزم القلب على فعل العبادة تقربا إلى الله تعالى. بأن يقصد بعمله الله تعالى، دون شيء آخر من تصنع لمخلوق، أو اكتساب محمدة عند الناس، أو محبة مدح أو نحوه. وهذا هو الإخلاص.

5×

الُوُجُوبُ في كُلُ مَا يَتَوَقَفَ صحَّتُهُ عَلَيْهَا، وَالنَّدْبُ فِيمَا يَصَحُّ بِدُونِهَا؛ فَالنية واجبة في الصلاة باتفاق العلماء لتمييز العبادة عن العادة، قال الماوردي: والأصل في وجوب النيَّة ولزومها في العبادات قول الله تعالى مخاطباً نبيه: (قَاعَبُ اللَّهُ مُوَصِياً لَهُ اليَّبِيَ) [الزمر:٢]. فقوله تعالى: (فَاعْبُ المَّنُ وقوله: (مُخْلَصاً) أي: حال كونك عابداً. وقوله: (لَهُ الدَّيْنَ) أي: لتكن عبادتك خالصة لله جَلَّ وعَلا.

ودل على إيجابها أيضاً: قوله صلّى الله عليه وسلم: «إنما الأعمال بالنيات، وإنما لكل امرئ ما نوى» [متفق عليه]، ومعنى هذا الحديث أن الأعمال معتبرة بالنيات، وهذا الحديث يتناول سائر الأعمال لعموم الألف واللام. فلا تصح الصلاة بدون النية بحال. والواجب باتفاق الفقهاء استصحاب حكم النية دون حقيقتها، بمعنى أنه لا ينوي قطعها، فلو ذهل عنها وعزبت (غابت عنه) في أثناء الصلاة لم يضر. [الذخيرة للقرافي 1/٢٤٠].

والنية لها ركنان؛ أحدهما أن ينوي العبادة والعمل، والثاني أن ينوي المعبود المعمول له؛ فهو المقصود بذلك العمل، والمراد به الذي عمل العمل من أجله، كما بينه النبي صلى الله عليه وسلم بقوله: (إنما الأعمال بالنيات وإنما لكل امرئ ما نوى، فمن كانت هجرته إلى الله ورسوله فهجرته إلى الله ورسوله، ومن كانت هجرته إلى دنيا يصيبها أو امرأة يتزوجها فهجرته إلى ما هاجر إليه)، فميز صلى الله عليه وسلم بين من كان عمله لله، ومن كان عمله لمال أو نكاح.. والذي يجب أن يكون العمل له هو الله سبحانه وحده لا شريك له.

أما ننبة العمل فهى التي يتكلّم عنها الفقهاء؛ لأنهم إنّما

صفر ١٤٣٤هـ

OV

التهلابي

Upload by: altawhedmag.com

الشرط السائع :

يقصدون من النيَّة النيَّة التي تتميَّز بها العبادة عن العادة، وتتميَّز بها العدادات بعضها عن بعض. فينوي أن هذه عبادة، وينوي أنَّها صلاة، وينوي أنها فريضة، أو نافلة، وهكذا، وأما نيَّة المعمول له فهي التي يتكلُّم عليها أرباب السُّلوك؛ فتُتكر في التُوحيد، وهي أعظم من الأولى، فنيَّة المعمول له أهمُ من نيَّة العمل؛ لأنَّ عليها مدار الصحَة، قال تعالى في الحديث القدسي: منا أغنى الشُركاء عن السَّرك، مَنْ عُملَ عملاً أشرك فيه معي غيري؛ تَركَتُهُ وشركَهُ، [صحيح مسلم]. ولا بُدً من ملاحظة الأمرين جميعاً. [الشرح الممتع للعثيمين من مالاحظة الأمرين جميعاً. [الشرح المتع للعثيمين

#### محل الثية:

محل التعيين هو القلب بالاتفاق، لأنه محل العقل والعلم والإرادة وللدل والنفرة والاعتقاد. ويدل على ذلك قوله تعالى: ( أَفَلَرْ يَسِرُوا فِ الْأَرْضِ فَتَكُوْنَ لَمُ قَلُوبٌ يَمْوَلُونَ ) [الحج: ٤٦] وقوله تعالى: (أَزُلَتِكَ كَتَبَ فِ قُلُو بِهُمُ الإيكنَ ) [المحادلة: ٢٣] وقوله تعالى: (إِنَّ فِ ذَاكَ التَّمْ عَلَى قُلُوبِهِمْ ) [البقرة: ٧] فدل على أن محلها القلب (الذخيرة لشهاب الدين القرافي ٢٤/١٢).

#### التلفظ بالنية بدعة

ولهذا قال الرّسول صلى الله عليه وسلّم: «إنّما الأعمال بالنيَّات، وإنَّما لكلَّ امرئَ ما نوى» [متفق عليه]، فليست من أعمال الجوارح، ولهُذا نقول: إن التلفُظ بها بدعة، فلا يُسَنَّ للإنسان إذا أراد عبادة أن يقول: اللهم إني نويت كذا؛ أو أردت كذا، لا جهراً ولا سرّا؛ لأن هذا لم يُنقل عن رسول الله صلّى الله عليه وَسلّم، ولانها منعقدة في القلب وليس في اللسان، أسر بها أو جهر. ولانً الله تعالى يعلم ما في القُلوب.

النية أول الواجبات في العمل، فينبغي أن تقع قبل البداءة بالعبادة، أو عند البداءة بها مصاحبة؛ لقوله تعالى: (بتأيَّبا اللَّبِيَّ مَامَوًا إذا تُسُمُّر إلَى المُمَلَّذِة فَأَغْسِلُوا رُجُومَكُمُ ) [الملدة:1]، أي: إذا أردتم القيام إلى الصلاة فاغسلوا وجوهكم، وغسل الوجه لا يتاتى إلا بعد نيته، ويكون مصاحباً لأول مفروض.

ويجوز تقديمها على التكبير بالزمن اليسير إذا لم يفسخها، ويكفي استصحاب حكمها لأن التكبير جزء من آجزاء الصلاة فجاز أن تكون النية مستصحبة فيه حكماً، وإن لم تكن متكورة كسائر أجزاء الصلاة، ولأن إيجاب مقارنة النية للتكبير يعسر ويشق على كثير من الذاس، ويفتح باب الوسواس المخرج لهم عن الصلاة إلى العبث واللغو من القول؛ ولأن المقصود بالنية تمييز عمل عن عمل، وهذا يحصل بالنية المقترنة والمتقدمة، ولأن المعروف من صلاة النبي صلى الله عليه وسلم

وأصحابه أنهم كانوا يكبرون بيسر وسهولة من غير تعمق وتكلف وتعسير وتصعيب، ولو كانت المقارنة واجبة لاحتاجوا إلى ذلك، وإنما المكن إيقاع التكبير عقب النية المعتبرة، فعُلم أن النية المعتبرة لذلك القول لا بد أن تسبقه، سواء كان بينهما فعل أو لم يكن.

إذا تبين ذلك فيجوز تقديمها بالزمن اليسير؛ لأن ذلك هو الذي تدعو الحاجة إليه. واستثني من ذلك الصوم للمشقة والزكاة في الوكالة على إخراجها عونًا على الإخلاص، ودفعًا لحاجة الفقير من باذلها. (الذخيرة لشهاب الدين القرافي (/٢٤٨).

#### شروط الثية:

إن شروط النية: الإسلام، فلا تصح النية من الكافر؛ لأنها عبادة والكافر ليس من أهلها، والتمييز، فلا تصحُّ عبَادَةُ صَبِيَّ غَيْر مُمَيِّر وَلاَ مَجْنُون؛ لأن العقل مناط التكليف والعلم بالمنوي، فالجهل بالنية لا تصح معه العبادة، فَمَنْ جَهل فَريضَةَ الصلاة لَمْ تَصحَ معه العبادة، فَمَنْ جَهل فَريضَة الصلاة لَمْ تَصحَ منه، واستَثْنَى العُلمَاءُ منْ ذَلَكَ الْحَجَ فَإِنَّهُمْ صَحَحُوا الأَحْرَامُ المُبْهَمَ؛ لأَنْ عَلَيًا آَحْرَمَ بِمَا أَحْرَمَ بَه النَّبِيُّ صَلَى اللَّهُ عَلَيْه وَسَلَمَ آخَرَجه البِحَارِي. (المُوسَوعة الفقهية الكويتية ١٦/٤٢.

والجزم به؛ فإن المشكوك تكون فيه النية مترددة فلا تنعقد.

وتعيين المنوي؛ فيشترط تعيين نوع الفرض الذي يصليه باتفاق الفقهاء، كالظهر أو العصر؛ لأن الفروض كثيرة، ولا يتادى واحد منها بنية فرض آخر.

#### القصود بها:

هو تمييز العبادات عن العادات ليتميز ما لله عن ما ليس له، أو تمييز مراتب العبادات في أنفسها؛ لتتميز مكافأة العبد على فعله، ويظهر قدر تعظيمه لربه. فمثال الأول الغُسل يكون تبردًا وعبادة .

ومثال القسم الثاني الصلاة تنقسم إلى فرض ومندوب، والفرض ينقسم إلى الصلوات الخمس، والمندوب ينقسم إلى راتب كسنن الصلوات المفروضة القبلية والبعدية والوتر، وغير راتب كالنوافل المطلقة. وكذلك القول في قربات المال والصوم هذه الحكمة تُضاف صلاة الكسوف والاستسقاء إلى أسبابها لتمييز رتبتها، وكذلك تتعين إضافة الفرائض إلى أسبابها؛ لتتميز لأن تلك الأسباب قُرَب في نفسها بخلاف أسباب الكفارات لا تضاف إليها؛ لأنها مستوية.

وهذه الحكمة قد اعتبرت في ست قواعد في الشريعة، وهي القريات والألفاظ والمقاصد، والنقود، والحقوق، والتصرفات. (الذخيرة لشهاب الدين القرافي 1/۰۰/١].

٥٨ [ الته يحيى العدد ٢٩٤ السنة الثانية والأربعون

#### مسالة: قطع النية:

إذا قطع النية في الصلاة بطلت مثاله: رَجُل قام يتنفل، ثم ذكر أن له شُغلاً فقطع النيَّة، وإن لم يخرج من الصلاة ويغادرها فإن الصلاة تبطل ولا شك لقول وإنصا لكل امرئ ما نوى، وهذا قد نوى القطع فانقطعت. (الشرح المتع١٧/١٣)، ولفوات اصطحاب النية لأن جزءًا من الصلاة خلا عن النية، فلم يصح بدون النية ومتى بطل بعضها بطل جميعها، ولأنه شرط من شرائط الصلاة، فوجب استدامته إلى آخر الصلاة كالاستقبال والسترة. (شرح عمدة الفقه شيخ الإسلام ابن تيمية ٢٩٢٣).

مسالة: هل جميع العبادات تبطل بالعزم على القطع؟ الجواب: نعم، إلا الحجَّ والعمرة، فإن الحجُّ والعمرة لا يبطلان بإبطالهما؛ حتى لو صرَّح بذلك، وقال: إني قطعت نُسكي، فإنه لا ينقطع ولو كان نَفْلاً، بل يلزم المضي فيه ويقع صحيحاً، وهذا من خصائص الحجَّ والعمرة أنهما لا يبطلان بقطع النيَّة؛ لقول الله تعالى: «وَأَيْنُوا أَلْمَجَّ وَأَلْمُرَةً يَقَوْ اللهقرة: ١٩٦]. (الشرح المتع //١٢٧).

#### قاعدة:

قَطَعُ نَيْة العبادة بعد فعلها لا يؤثر، ولهذا لو نوى قطع الصَلاة أي إلغاءها بعد انتهائها، فإنَّ صلاته لا تنقطع، وكذلك الشكَ بعد الفراغ من العبادة، سواء شككتَ في النيَّة، أو في أجراء العبادة، فلا يؤثَّر إلا مع اليقين. فلو أن رجلاً بعد أن صلي الظهر قال: لا أدري هل نويتُها ظهراً أو عصراً شكاً منه؛ فلا عبرة بهذا الشك ما دام أنه داخل على أنها الظهر فهي الظهر، ولا يؤثَّر الشُكُ بعد ذلك. (الشرح المتع ١٣٧/١).

#### مسالة؛ التردد في النية:

إن تردد هل يقطعها أم لا؟ مثاله: سمع قارعا يقرع الباب فتردد؛ أأقطع الصلاة أو أستمرًّ وكذلك لو ويُكلِّم أو يستمرُّ فالبعض يقول: إن صلاته تبطل؛ لأن الواجب عليه استدامة النية ولم يستدمها، وقال بعض أهل العلم: إنها لا تبطل بالتردد ؛ وذلك لأن الأصل بقاء النيَّة، والتردُّد هذا لا يبطلها، فما دام أنه لم يعزم على القطع فهو باق على نيَته، ولحديث ابن مسعود قال: صليت مع النبي صلى الله عليه وسلم ليلة، قاطال حتى ممت بأمر شرّ. قيل له: وما هممت به؟ قال هممت أن أجلس وأدعه. (متفق عليه) وهذا القول هو الصَّحيح (شرح عمدة الفقه شيخ الإسلام ابن تعمية الصلاة وإجابة أمه فكان يحدث نفسه «اللهم قطع الصلاة وإجابة أمه فكان يحدث نفسه «اللهم

#### أمي وصلاتي» [متفق عليه] مسالة: الشك في النية:

وإن شك في أثناء الصلاة هل نوى أم لا، أو شك هل كبر لافتتاح الصلاة؛ لم تبطل الصلاة؛ لأن الأصل عدم ما شك فيه، والشك وحده غير مبطل، كما لو شك هل صلى ركعة ثم ذكر أنه كان صلاها وإن ذكر بعد أن فعل شيئًا منها. (شرح عمدة الفقه شيخ الإسلام ابن تعمدة ٤٩٣/٣).

#### مسألة؛ تغيير النية؛

إذا أحرم بفريضة، ثم نوى نقلها إلى فريضة أخرى، بطلت الاثنتان، لأنه قطع نية الأولى، ولم ينو الثانية عند الإحرام، مثال ذلك: شَرَعَ يُصلّي العصر، ثم ذكر أنه صلّي الظهر على غير وُضوء؛ فنوى أنها الظُهر، فلا تصحُ صلاة العصر، ولا صلاة الظّهر؛ لأن الفرض الذي انتقل منه قد أبطله، والفرض الذي انتقل إليه لم ينوه من أوَّله. فإن حول الفرض إلى نفل ففيه رأيان ينوه من أوَّله. فإن حول الفرض إلى نفل ففيه رأيان لأن نية الفرض تتضمن نية النفل، بدليل أنه لو أحرم بفرض، فبان أنه لم يدخل وقته، كانت صلاته نافلة، والفرض لم يصح، ولم يوجد ما يبطل النفل. (الفِقْه الإسلامي وأدلته / ٦٨٨).

وُهذا جَائَز؛ بشرط أن يكون الوقت متسعاً للصلاة، فإن كان الوقت ضيئًةاً؛ بحيث لم يبقَ منه إلا مقدار أربع ركعات فإن هذا الانتقال لا يصحُّ؛ لأن الوقت الباقي تعيَّن للفريضة، وإذا تعيَّن للفريضة لم يصحُّ أن يشغله بغيرها، فإن فعل فإن النُّفُل يكون باطلاً؛ لأنه صَلًى النَّفُل في وقت منهيً عنه (الشرح المتع ٣٠٢/٢).

#### مسالة: هل يجوز الجمع بين نيتين في عبادة واحدة:

سئل الشيخ العثيمين . رحمه الله تعالى . ما هو الضابط في اجتماع نيتين في عمل واحد؛ فأجاب ضابط ذلك: إن كان المقصود بتلك العبادة ذاتها، لم يشترك معها غيرها. وإن كان المقصود الفعل، فلا مانع من الاشتراك. فالعبادات أحيانا تتساقط يعنى يسقط بعضها بعضا، وهذا قيما إذا علمنا أن المقصود حصول هذه العبادة في هذا الوقت دون النظر إلى ذات العبادة، ومن أمثلة ذلك: صلاة الاستخارة، مقصودة لذاتها فلا يشترك معها غدرها، أما تحدة المسجد، فالمقصود بها الفعل، فتقوم الرائدة القبلية مقامها، فإذا دخل المسجد وهو يريد أن يصلى الراتية فصلى الراتية سقطت بذلك تحبة المسجد؛ لأن المقصود أن لا تجلس حتى تصلى وقد صليت وكذلك طواف الوداع، المقصود به الفعل، فيدخل في طواف الإفاضة لو أخره. (ثمرات التدوين من مسائل ابن عثيمين ١/ ١٣٨ بتصرف).

والحمد لله رب العالمين.

صفر ١٤٣٤ هـ

الته لايط

09

تخرير الداعية من القصص الواهية الحلقة (١٤٨ على حشيش اعداد/

نواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم حتى يقف على حقيقة هذه القصة التي اشتهرت وانتشرت في كتب التفسير، خاصة عند شيخ المفسرين الإمام ابن جرير الطبري، وهو من التفاسير التي يُعزى إليها عند التخريج؛ حيث إن الإمام الطبري يروي الأحاديث والآثار التي يستشهد بها استقلالاً، فلا ياخذها من مصنفات أخرى قبله، فهو يُعتبر من المصادر الأصلية؛ حيث جمع أخبار هذا المصنف في التفسير عن طريق تلقيها عن شيوخه بأسانيد إلى النبي صلى الله عليه وسلم أو الصحابة أو التابعين فما دونهم. وإلى القارئ الكريم تخريج وتحقيق هذه القصة.

#### أولا: المتن:

رُويَ عن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إن عيسى ابن مريم أسلمته أمه إلى الكُتاب ليعلّمه، فقال له المعلم: اكتب يسم الله.

فقال له عيسى: وما يسم؟

فقال له المعلم: ما أدري.

فقال له عيسى: الباء: بهاء الله، والسين سناؤه، والميم مملكته». اهـ.

#### ثانيا التخريج:

١- أخرج ابن جرير الطبري في «تفسيره» (١٠٠/١) (ح١٤٠) قال: حدثنا إسماعيل بن الفضل، قال: حدثنا إبراهيم بن العلاء بن الضحاك (الملقب بزريق) قال: حدثنا إسماعيل بن عياش عن إسماعيل بن يحيى عن أبي مليكة، عمن حدثه عن ابن مسعود ومسعر عن عطية عن أبي سعيد، قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إن عيسى ابن مريم أسلمته أمه إلى الكتاب...» القصة.

۲- وأخرجه الإمام ابن حبان في «المجروحين»
(۱۳۳/۱) قال: أخبرنا محمد بن يحيى بن رزين

العطار بحمص حدثنا إبراهيم بن العلاء بن الضحاك الزبيدي حدثنا إسماعيل بن عياش حدثنا إسماعيل بن يحيى عن مسعر بن كدام عن عطية عن أبي سعيد مرفوعًا به.

٣- وأخرجه الإمام ابن عدي في «الكامل» (٣٠٣/١) وأخرجه الإمام ابن عدي في «الكامل» (٣٠٣/١) قال: حدثنا محمد بن جعفر بن يحيى بن رزين العطار بحمص، حدثنا إبراهيم بن العلاء، حدثنا إسماعيل بن حدثنا إسماعيل بن يحيى، عن ابن أبي مليكة عمن حدثه، عن ابن مسعود، ومسعر بن كدام، عن عطية العوفي عن أبي سعيد الخدري، مرفوعًا به.

#### ثالثا: التحقيق:

هذا الخبر الذي جاءت به هذه القصة الواهية موضوع علته إسماعيل بن يحيى.

١- قال الإمام ابن عدي في «الكامل» (٣٠٢/١) (١٢٩/١٢٩): «إسماعيل بن يحيى بن عبيد الله التيمي مدنى يحدّث عن الثقات بالبواطيل.

يحدث عن شعبة، وعن الثوري، ومسعر، وابن جريج وغيرهم.

قلت: وأخرج له الإمام ابن عدي هذا الخبر الذي

٦٠ ( الته يه العدد ٤٩٤ السنة الثانية والأربعون



جاءت به هذه القصة كما بيَّنا أنفًا، ثم قال: «هذا حديث باطل بهذا الإسناد؛ لا يرويه غير إسماعيل». اهـ.

قلت: ثم ساق له سبعة وعشرين حديثا، وقال: «ولإسماعيل بن يحيى أحاديث غير ما نكرت، وعامة ما يرويه من الحديث بواطيل عن الثقات وعن الضعفاء». اهـ.

قلت: وتعميم هذه القاعدة على ما يرويه إسماعيل بن يحيى من الحديث برهن عليه لسبعة وعشرين حديثًا، ثم ختم ترجمته التي بلغت أكثر من مائة وأربعين سطرًا بهذه القاعدة:

«وعامة ما يرويه إسماعيل بن يحيى من الحديث بواطيل عن الثقات وعن الضعفاء».

٢- بتطبيق هذه القاعدة على إسناد القصة التي أوردناها أنفًا في التخريج يتبين:

أ- أن إسناد هذا الخبر الذي جاءت به هذه القصة غريب؛ حيث انفرد بروايته إسماعيل بن يحيى التيمي عن مسعر بن كدام في حديث أبي سعيد الخدرى.

ب- ويتبين أيضًا انفراد إسماعيل بن يحيى عن ابن أبي مليكة في حديث ابن مسعود.

ولذلك قال الإمام ابن عدي بعد روايته لحديث القصة: «هذا حديث باطل بهذا الإسناد، لا يرويه غدر إسماعيل». اهـ.

ج- ويتبين أيضا من انفراد إسماعيل بن يحيى عن مسعر بن كدام في حديث أبي سعيد الخدري انطباق القاعدة التي قالها الإمام ابن عدي في إسماعيل بن يحيى؛ تلك القاعدة التي افتتح به ابن عدي ترجمة إسماعيل بن يحيى، وختم بها ترجمته التي بلغت أكثر من مائة وأربعين سطرًا، حيث قال في بدء الترجمة: «يحدث عن الثقات بالبواطيل». اهه.

وفي ختام الترجمة «عامة ما يرويه من الحديث بواطيل عن الثقات والضعفاء». اهـ.

قلت: وفي الإسناد الذي جاءت به خبر القصة الباطلة نجده يرويه عن مسعر بن كدام، ومسعر هذا قال في ترجمته الحافظ ابن حجر في «التقريب» (٢٤٣/٢): «مسعر بن كدام بن ظهير الهلالي أبو سلمة الكوفي ثقة ثبت فاضل». اهـ.

وبهذا تنطبق القاعدة يحدث عن الثقات بالبواطيل.

د- ويتبين أيضا من انفراد إسماعيل بن يحيى عن أبي مليكة في حديث ابن مسعود انطباق تلك

القاعدة أيضًا؛ حيث قال الحافظ ابن حجر في «التقريب» (٤٣١/١): «عبد الله بن عبيد الله بن عبد الله بن أبي مُليكة المدني ثقة فقيه». اهـ.

قلت: فلا يغتر من لا علم له بهذه الصناعة برواية المجروح عن الثقات إذا كان المجروح هو محور الارتكاز الذي تدور حوله المتابعات والشواهد، خاصة والجرح شديد.

٣- أورده الإمام الذهبي في «الميزان» (٩٦٥/٢٥٣/١) وقال:

 ۱- «إسماعيل بن يحيى أبو يحيى التيمي عن مسعر بالأباطيل».

ب- قـال: صالح بـن محمد جـزرة: «كـان يضع الحديث».

ج- وقال: الأزدي: ركن من أركان الكذب؛ لا تحل الرواية عنه.

د- وقال: أبو علي النيسابوري الحافظ والدارقطني. والحاكم: كذاب. اهـ.

ثم أتبع الإمام الذهبي أقوال أئمة الجرح والتعديل بقوله الذي يبين الإجماع حيث قال: «مجمع على تركه». اهـ.

ثم أخذ الإمام الذهبي يبين بلاياه حيث قال: «ومن بلاياه».

وأورد هذه القصة وحديث في فضل من سمع «يس» ومن قرأها ومن كتبها وشربها.

٤- قال الإمام الحافظ ابن حبان في «المجروحين» (١٢٦/١): «إسماعيل بن يحيى بن عبيد الله التيمي كان ممن يروي الموضوعات عن الثقات، وما لا أصل له عن الأثبات؛ لا يحل الرواية عنه ولا الاحتجاج به بحال». اه..

قلت: ثمَّ أخرج له هذه القصة الباطلة كما بينا أنفًا.

وهناك علة أخرى ثانية:

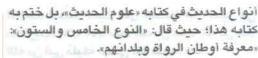
وهي رواية إسماعيل بن يحيى.

وهذه العلة تقع تحت قاعدة تبين مدى ما وصل إليه هذا العلم ودقيق فقه هذه الصناعة.

ولقد بيِّن هذه القاعدة الإمام العلامة الحافظ ابن رجب الحنبلي في «شرح علل الترمذي» (٢٠٩/٢) حيث قال: «من ضعف حديثه في بعض الأماكن دون بعض».

قلت: إن من تبحر في هذه الصناعة لا بد له من معرفة أوطان الرواة وبلدانهم؛ حتى يستطيع أن يقف على علة الحديث المتعلقة بهذه القاعدة، ولأهمية ذلك جعله الإمام ابن الصلاح نوعين من





ثم قـال: «وذلـك مما يفتقر حفاظ الحديث إلى معرفته في كثير من تصرفاتهم، وقد كان العرب إنما ينتسبون إلى قبائلها؛ فلما جاء الإسلام وغلب عليهم سكنى القرى والمدائن حدث فيما بينهم الانتساب إلى الأوطان». اهـ.

قلت: ولقد تبعه في ذلك كل من جاء من بعد ابن الصلاح في نظمه لكتابه واختصاره.

وقد استشكل بعض الحفاظ رواية يونس بن محمد المؤدب عن الليث لاختلاف بلديهما، وسئل المزي: أين سمع منه؟ فقال: لعله في الحج، ثم قال: بلى في «بغداد» حين دخول الليث لها.

ويتميز به أحد المتفقين من الآخر كما تقدم في سابع أقسام «المتفق والمفترق». اهـ

قلت: وهو نفس ما بينه الحافظ العراقي في «فتح المغيث»، وحتى لا يتقول علينا أحد ننبه القارئ الكريم وطالب هذا العلم أن هناك كتاب «فتح المغيث بشرح ألفية الحديث» للإمام الحافظ العراقي أبي الفضل زين الدين عبد الرحيم بن الحسين المتوفى سنة ٢٠٨ه، وهو مجلد واحد، وكتاب «فتح المغيث بشرح ألفية الحديث» للحافظ السخاوي شمس بشرح ألفية الحديث للحافظ السخاوي شمس سنة ٢٠٢ه، وهو خمسة مجلدات بالفهارس (ط. مست ٢٠٢ه، وهو خمسة مجلدات بالفهارس (ط.

قلت: وبتطبيق ما قاله أئمة هذا الفن على إسماعيل بن عياش في رواية هذه القصة نجد أنها:

 ۱- من رواية إسماعيل بن عياش عن إسماعيل بن يحيى.

٢- إسماعيل بن عياش أورده الإمام المزي في «تهذيب الكمال» (٤٦٦/٢٠٧/٢)، وقال: إسماعيل بن عياش بن سليم العنسي أبو عتبة الحمصي. ثم نقل قول الإمام البخاري فيه: «وقال البخاري: إذا حدث عن أهل بلده فصحيح، وإذا حدث عن غير أهل بلده ففيه نظر». اه.

قلت: وهذا المصطلح عند الإمام البخاري له معناه؛ حيث قال الإمام السيوطي في «التدريب» (٣٤٩/١): «البخاري يطلق: فيه نظر وسكتوا عنه فيمن تركوا حديثه، ويطلق منكر الحديث على من لا تحل الرواية عنه». إه..

وبهذا يتبين شدة الجرح في إسماعيل بن عياش إذا

روى عن غير أهل بلده حمص، ولقد بينا تفصيل قول البخاري هذا أنفًا فيما حدّث به الإمام الترمذي عن شيخه الإمام البخاري في كتابه «السنن». ٣- إسماعيل بن يحيى قال الإمام الحافظ ابن عدي في «الكامل في ضعفاء الرجال» (٣٠٢/٣) (١٢٩/١٢٩): «إسماعيل بن يحيى بن عبيد الله التيمي مدني». اه.

قلت: يتبين مما أوردناه أن: معا معا

۱- إسماعيل بن عياش حمصي شامي.

۲- وإسماعيل بن يحيى مدني حجازي.
۳- وبتطبيق القاعدة «من ضُعَف حديثه في بعض

الأماكن دون بعض».

٤- وتضعيف الأئمة بهذه القاعدة لإسماعيل بن عياش في روايته عن أهل العراق وأهل الحجاز وأن ما رواه عنهم مناكير.

وروايته عن أهل الشام أهل بلده أصبح، وهذا قول البخاري كما بينا أنفًا وخرجناه.

 ٥- ولما كان إسماعيل بن يحيى مدنيًا حجازيًا، فرواية إسماعيل عنه كما في القصة تصبح منكرة متروكة.

قلت: وبهذا يتبين بطلان هذه القصة كما قال الإمام ابن عدي أنفًا: «هذا حديث باطل بهذا الإسناد لا يرويه غير إسماعيل بن يحيى». اه.

وهناك علة أخرى في سند القصة من حديث ابن مسعود كما بينا أنفًا في التخريج عن إسماعيل بن عياش عن إسماعيل بن يحيى عن ابن أبي مليكة عمن حدثه عن ابن مسعود مرفوعًا. - يتبين من السند أن هناك جهالة في السند «عن ابن أبي مليكة عمن حدثه»، وقال الحافظ ابن حجر في «شرح النخبة» (ص١٣٥): «ولا يقبل حديث للبهم ما لم يُسَمَ؛ لأن شرط قبول الخبر عدالة

راويه، ومن أبهم اسمه لا تعرف عينه، فكيف تعرف عدالته18. اهـ.

ويسمى الحديث: «مبهم». وهو الحديث الذي فيه راو لم يُصرَح باسمه، وعلة أخرى في رواية إسماعيًل بن عياش: حدثنا إسماعيل بن يحيى عن مسعر بن كدام عن عطية عن أبي سعيد وهو عطية العوفي يخطئ كثيرًا وشيعي ومدلس، وقد عنعن؛ فالقصة باطلة بهذه العلل من كذابين ومتروكين ومجهولين ومدلسين.

هذا ما وفقني الله إليه وهو وحده من وراء القصد.



مديم الحكي عدم الحراق

الحلقة الثانية

الحمد لله وحده، وصلى الله وسلم على من لا نبي بعده وعلى أله وصحبه اجمعين.

اعداد/ د. محمد بسری

النوازل المعاصرة» د.مسفر بن علي القحطاني: (ص١٠٨: ١١٠)، «نظرات في النوازل الفقهية» د.محمد حجي: (ص٤: ٥٤)]. ثانيًا: باعتبار منهج الجمع والتصنيف: يمكن تقسيم كتب النوازل من حيث منهج جمعها وإعدادها إلى ثلاثة أقسام رئيسة؛ ا- كتب الفتاوى العامة:

وهذه الكتب تتسم بشمولية موضوعاتها، وتنوع مسائلها، وتعدد المفتين فيها، وتنوع مذاهبهم الفقهية، فهي تمثل دواوين كبيرة للنوازل، ومن أمثلتها ما يصدر عن دور الإفتاء من المجلدات الكبيرة التي تغطي أبواب الفقه جميعًا، ويشترك في تحرير الفتاوى والإجابة عن النوازل والأسئلة عدد كبير من المفتين في سنوات متعاقبة، مثل ما يصدر عن دور الإفتاء في مصر والسعودية وغيرها، وكذلك ما يجمعه بعض الباحثين من فتاوى العلماء للد بعينها، سواء أكان الإفتاء جماعيا كما هو الحال في المجامع الفقهية المعاصرة، أو كانت الفتاوى فردية تصدر باسم أصحابها.

#### ب- كتب الفتاوى الخاصة:

وهذه الكتب يلتزم جامعوها بجهة واحدة عند الجمع، كأن يجمع فتاوى المعاملات أو فتاوى المناسك فحسب، وهذه جهة موضوعية، وقد يجمع فتاوى أهل بلد بعينه، كفتاوى الأندلسين، أو الحجازيين، أو النجدين، وهذه جهة جغرافية، أو فتاوى المالكية أو الحنفية فحسب، فهذه جهة مذهبية، وفي جميع ما سبق وُجدت كتب كثيرة في القديم والحديث على حد سواء.

#### ج- كتب الفتاوى الشخصية:

العلمية والفقهية. [«منهج استنباط أحكام وهذه كتب وضعها أصحابها أو جمعها التلامذة

صفر ١٤٣٤ هـ

التوليط 17 25 250

أما بعد، فما يزال الحديث متصلاً عن مقدمات في فقه النوازل، فنقول وبالله تعالى التوفيق: احتلت كتب الفتاوى والنوازل والمسائل مكانة بارزة لدى الحكام والقضاة والمفتين والفقهاء عامة؛ وذلك لما حوته من فقه حي يواكب الحياة، فيلبي احتياجات الخلق إلى الاجتهاد الحق، فالحاجة إلى الفتيا في النوازل بمنزلة الضرورة الحتمية المتجددة بتجدد الحوادث والوقائع بمر العصور وكر الدهور.

كما أن تلك الكتب تعطي تصورًا عن قيمة النازلة وعلاقتها بغيرها من النوازل التي تستجد؛ ولذا قال صاحب مفتاح السعادة عن علم الفتاوى: «علم تروى فيه الأحكام الصادرة عن الفقهاء في الوقائع الجزئية ليسهل الأمر على القاصدين من بعدهم» [«مفتاح السعادة ومصباح السيادة» (٤٢٨/٢)]، وهذا يفسر كثرة استشهاد المتأخرين من الفقهاء في كتبهم وفتاو اهم بما في كتب النوازل والفتاوى للأئمة المتقدمين.

#### الفتاوي الجماعية؛

وهذا اللون من الكتب تمثلها في العصر الحديث كتب المجامع الفقهية الرسمية، سواء مجمع الفقه الإسلامي التابع لمنظمة المؤتمر الإسلامي، أو التابع لرابطة العالم أو المجامع غير الرسمية كالمجلس الأوروبي للإفتاء أو مجمع فقهاء الشريعة بأمريكا، أو مجلدات فتاوى دور الإفتاء في الدول العربية مجلدات فتاوى دور الإفتاء في الدول العربية الفتاوى التخصصية في أبواب من النوازل، كفتاوى هيئات الرقابة الشرعية على البنوك الإسلامية في مجال المعاملات والجوانب الإقتصادية المعاصرة، وغير ذلك من الهيئات العلمية والفقهية. [منهج استنداط أحكام

أو طلبة العلم لفقيه بعينه أو مفت بخصوصه، وربما شملت هذه الكتب أبواب الفقه بأسرها، وربما اقتصرت على بعض الأبواب، وربما كانت لعلاج نازلة واحدة ودراسة مسالة مفردة، وربما كانت جوابًا لسؤال ورد من شخص بعينه، وهي أكثر من أن تحصى وأوسع من أن تستقصى، وفيها المطبوع والمخطوط.

وفي العصر الحديث بدأ لون جديد من الكتابة في فقه النوازل من جهة تاصيلية نظرية، تعنى ببيان حقيقته وأهميته، وأصوله، وشرائط الفقيه النوازلي، ومناهج الاستنباط وطرائق التعرف على أحكام النوازل، ونحو ذلك.

ومن تلك الدراسات والبحوث المعاصرة ما يلي: - بحث «المدخل إلى فقه النوازل»، تاليف: أد/عبد الناصر أبو البصل، وقد اشتمل – على وجازته - على تسعة مطالب، تعرف بفقه النوازل، وتعدد أنواعها، وتبين حكم التصدي لها، وشروط مفتي النوازل، وأصول بحث النازلة، ونحو ذلك. - بحث «فقه النوازل، قيمته التشريعية والفكرية»،

تاليف: أد/ الحسن الفيلالي. أهمية الفتيابة النوازل وثمرتها:

إن كل فائدة ترجى وكل ثمرة تجنى من دراسة الشريعة والفقه الإسلامي هي ثابتة كذلك لدى دراسة فقه النوازل.

وتتبدى تلك الغايات الجليلة من جهات عديدة، وحيثيات متنوعة، إلا أنها تعود وترجع إلى جوانب ثلاثة هي:

أولاً: ثمرته بالنسبة للشريعة والفقه الإسلامي. ثانيًا: ثمرته بالنسبة للمجتمع الإسلامي. ثالثًا: ثمرته بالنسبة للفقيه والمجتهد.

وفيما يلي التفصيل لهذه الجهات، والبيان لتلك الثمرات:

أولا: ثمرته بالنسبة للشريعة والفقه الإسلامي: ١- تجدد الأدلة وتنوعها دليل على إعجاز الشريعة:

فإن الشريعة التي تفرض الاجتهاد لا ينضب معين الأحكام فيها على مر العصور، وكر الدهور، مع تناهي الأدلة وتعاقب النوازل، وتجدد الحوادث، وما ذاك إلا لأنها وحي يوحى، قال تعالى: « إن مُوَ إِلَّا وَنَّى يُؤْكَى [النجم: ٤]، وفي الحديث: «ما من الأنبياء نبي إلا أعطى ما مثله أمن عليه

البشر، وإنما كان الذي أوتيته وحيًا أوحاه الله إليَّ، فأرجوا أن أكون أكثرهم تابعًا». [البخاري (٤٦٩٦)، ومسلم، (١٥٢)].

إن الشريعة التي قطب رحاها يدور على جلب المصالح وتكثيرها، ودرء المفاسد وتقليلها - في كل زمان ومكان - هي شريعة معجزة، قال تعالى: « رَمَا أَرْسَلْنَكُ إِلَّا رَحْمَةً لِلْحَلَيِينَ » [الأنبياء: ١٠٧]، وإذا كان بعض الفقهاء قد قال: إن الشريعة ما وضعت إلا لتحقيق مصالح العباد في العاجل والآجل ودرء المفاسد عنهم [الموافقات» للشاطبي : والآجل ودرء المفاسد عنهم [الموافقات» للشاطبي : مصالح، إما درء مفاسد أو جلب مصالح. [قواعد الأحكام في مصالح الأنام للعز بن عبد السلام : (٩/١)].

إن طرفا من إعجاز هذه الشريعة ينبع من صلاحيتها لكل زمان ومكان وإنسان، ولا تكون كذلك حتى تكون مبنية على اليسر ورفع الحرج «يُرِيدُ أَنَّهُ بِحُمُ آَيَسُرَ وَلَا يُرِيدُ بِحُمُ ٱلْمُتَرَ» [البقرة:١٨٥].

وطرف أخر من إعجازها ينشا من شمولها لجميع مناحي الحياة، فلا تترك شاذة ولا فاذة من أعمال المكلفين إلا وضبطتها بما تحقق منفعته، ويلاءم فطرته، ويناسب واقعه، « وَنَزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكَتَبَ بَيْكَنَا لِكُلُ شَيْءٍ وَهُدَى وَرَحْمَةً وَبُثْرَى لِلْمُسْلِمِينَ» [النحل:٨٩].

ذلك أنها شريعة الله للإنسان، « تَبَارَكُ ٱلَّذِى نَزَلَ ٱلْفُرْقَانَ عَلَى عَبَدِهِ لِيَكُونَ لِلْعَلَمِينَ فَذِيلًا» [الفرقان:١]، ثم إن هذه الشريعة على شموليتها وسعة جوانبها وتعدد عطائها في كل ميدان، لا تتعارض أجزاؤها، ولا تتضارب أحكامها، ولا تتنافر مبادؤها، فهي التناسق والتكامل والتوازن والإحكام في الأحكام، وكما أن الكون على اتساعه وتنوع ممالكه ودوران أفلاكه ينتظم ولا يضطرب، فكذا هذه الشريعة في تناسق أحكامها واستقرار ينائها.

ودرس النوازل المستجدة وتقرير أحكامها في كل زمان ومكان، بما يحقق مصلحة الإنسان، هو برهان ساطع متجدد على إعجاز التشريع.

يقول مصطفى صادق الرافعي رحمه الله: «وما أشبه القرآن الكريم في تركيب إعجازه وإعجاز تركيبه بصورة كلامية من نظام هذا الكون الذي اكتنفه العلماء من كل جهة وتعاوروه من كل

التهديه العدد ١٤٩٤ السنة الثانية والأربعون

12

ناحية، وأخلقوا جوانبه بحثًا وتفتيشًا، ثم هو بعدُ لا يزال عندهم على ذلك خلقًا جديدًا ومرامًا بعيدًا وصعبًا شديدًا». [إعجاز القرآن» لمصطفى صادق الرافعي، دار الكتاب العربي – بيروت، ١٤١٠هـ: (ص١٤٠)].

ومن أوضح صور الإعجاز التشريعي أنه لا تنزل نازلة ولا تجد حادثة إلا ولها حكم يلتمس في نصوص هذه الشريعة مباشرة، أو تلحق الحادثة بنظيرتها إلحاقًا، أو تندرج تحت قاعدة فقهية كلية، أو يدرك حكمها بالنظر إلى قانون المصالح وقواعد الاستصلاح، وغير ذلك من موارد الأدلة في الشريعة الإسلامية، ولا يوفق لإقامة هذا البرهان، وإظهار هذا البيان إلا متضلعً من علوم الشريعة ريًان.

وهذا ما أشار إليه الإمام الجويني رحمه الله بقوله: «فلو قال قائلٌ: ما يتوقع وقوعه من الوقائع لا نهاية له، ومآخذ الأحكام متناهية، فكيف يشتمل ما يتناهى على ما لا يتناهى، وهذا إعضال لا يبوء بحمله إلا موفق ريانٌ من علوم الشريعة» [غياث الأمم في التياث الظلم للإمام أبى المعالى الجويني، (ص١٩٣)].

وهذا الأعجاز التشريعي إنما يظهر ويثبت عن طريق الفقه الإسلامي، الذي حقيقته عمل الفقهاء المجتهدين في نصوص الوحيين، إدراحًا للعلل والحكم، واستنباطًا للأحكام، وتخريجًا عليها، ومراعاة للمصالح والأعراف والعادات.

وإن التصدي اليوم للنوازل الفقهية في مجالات الحياة كافة، وتكييفها تكييفًا فقهيًا صحيحًا، واستنباط أحكامها لمما يجدد الأدلة على حيوية الفقه الإسلامي الأصيل، ويؤكد على صلاحيته لمواكبة التطورات، والتصدي للمستجدات، ويبرهن مجددًا على أن الشريعة الإسلامية هي شريعة الخلود. [الاجتهاد الفقهي الحديث» بحث شريعة الزحيلي، منشور ضمن كتاب: «الاجتهاد الفقهي أي دور وأي جديد» تنسيق د. محمد الروكي: (ص٢٥)، «فقه المستجدات في العبادات» لطاهر يوسف صديق: (ص٢٤)].

ومن ناحية أخرى فإنه يسهم بشكل ظاهر في كشف عدم موضوعية ما يسمى بالصراع بين الأصالة والمعاصرة في الفقه الإسلامي، فتثبت وجوب اتباع النهج الفقهي الأصيل، ورفض الجمود والتقليد، والتعامل مع المستجدات

الفقهية على هذا الأساس.

٢- قطع طريق الاعتماد على القوانين الوضعية: إن النازلة الأخطر والبلاء الأكبر، هو ما حل بديار المسلمين من استبدال الشرع المطهر، وتنحية ما نزل به الروح الأمين على قلب نبينا صلى الله عليه وسلم ليكون من المنذرين.

يقول محدث ديار مصر الشيخ أحمد شاكر رحمه الله: «إن الأمر في هذه القواذين الوضعية واضح وضوح الشمس، هي كفر بواح لا خفاء فيه ولا مداورة، ولا عذر لأحد ممن ينتسب للإسلام – كائنًا من كان – في العمل بها أو الخضوع لها أو إقرارها، فليحذر امرؤ لنفسه، وكل امرئ حسيب نفسه». [عمدة التفسير» للشيخ أحمد شاكر، طدار المعارف بمصر : (١٧٤/٤)].

ويقول الشيخ محمد الخضر حسين رحمه الله شيخ الجامع الأزهر: «فصل الدين عن السياسة هدم لمعظم حقائق الدين، ولا يقدم عليه المسلمون إلا بعد أن يكونوا غير مسلمين». [مؤامرة فصل الدين عن الدولة لمحمد كاظم حبيب، دار الإيمان، لينان، ط ١، ١٣٩٤ه. ، ١٩٧٤م: (ص٢١)].

وإن ما ينعق به خصوم الشريعة دعواهم بجمودها، وعدم قدرتها على الوفاء بمتطلبات العصر، وضعف استجابتها لمتغيراته، ولقد علم المسلمون أن وفاء الشريعة بمصالح العباد ضرورة عقدية، وبديهة إيمانية، ومسالة واقعية، والقول بغير هذا طعن فيما شرعها سبحانه وتعالى، واجتراء على من بلغها صلى الله عليه وسلم وكفى بذلك إثمًا مبينًا.

بل لا يتأتى لأي تشريع كان إلهيًا أو وضعيًا أن يبقى محترمًا معمولاً به نافذ القول إلا بالاجتهاد الذي تمليه ضرورات الواقع وتطورات الحياة.

وعلى هذا فإن درس النوازل وبحثها، واستنباط أحكامها يقطع ذريعة دهاقنة القوانين الوضعية، ويغلق باب الاجتراء على مقام الشريعة، ويقيم البرهان بصورة عملية على حيوية الفقه الإسلامي، وتجدد عطائه في جميع العصور ولا شك أن في هذا العمل إلزامًا للحجة، وقطعًا للدعاوى، وتفويتًا للفرصة التي ينتهزها العلمانيون للنيل من الشريعة الإسلامية الغراء.

وللحديث بقية إن شاء الله تعالى.

صفر ١٤٣٤هـ

التوليد ] 10

عيده الأقرع 1 1211/ الحمد لله الذي خلقنا وهدانا، ورزقنا واجتبانا، ومن كل ما سالناه منحنا وأعطانا، فضلاً منه ونعمة وامتنانًا، واشبهد أن لا إله إلا الله وحده لا شربك له، أنزل علينا قرآئا، هدى للناس وبيانًا، وحجة وفرقانا، وأشبهد أنَّ نسبنا محمدًا 🚽 عبده ورسوله، أعظم الأمة إنمانًا، صلى الله وسلم وبارك عليه وعلى آله وأصحابه، الذين كانوا ينعمة الله إخوانًا، وعلى الخبر أعوانًا، وعلى من تبعهم بإحسان، واقتفى أثرهم بإيمان، أما بعد: الته يحيد العدد ٤٩٤ السنة الثانية والأربعون 77

فمن المعلوم الثابت أنَّ جيل الصحابة رضوان الله عليهم كان جيلاً فريدًا، لم يشهد الزمان مثله، لأنه جيل تخرج من مدرسة الدعوة الإسلامية، التي كان يقودها المربي الأسوة، والنبي الخاتم، صلوات الله وسلامه عليه، وقد شهد الله تعالى لهم بهذا، فقال تعالى: مُنَّمُون عَن الْمُنصَ وَتُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْعَمُونِ وَمَنْهُون عَن الْمُنصَ وَتُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالله عليه، إلا أنَّ أصحاب محمد صلى الله عليه وسلم هم إلا أنَّ أصحاب محمد صلى الله عليه وسلم هم أحق الناس به، فإنه لم يبلغ إيمانهم أحد، ولم يقم في مقام الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر مقامهم أحد، ثم إنهم هم أول من خُوطب بهذه مراحة في أكثر من آية:

قال الله تعالى: «وَالسَّعَوْرَ الأَوَّلُونَ مِنَ ٱلْهُلَحِينَ وَٱلْأَسَارِ وَالَّذِي اَتَعُوهُم بِأَحْسَنِ رَضِى اللَّهُ عَنْهُ وَرَضُوا عَنْهُ وَآعَدَ هُمْ جَنَّتِ تَحَدِى عُتَهَا الأَنْهَدُرُ حَلِينَ فِيهَا أَبْدَا ذَلِكَ ٱلْفَوْرُ ٱلْطَلِمُ » [سورة التوبة: ١٠٠]، وقال تعالى: «لِلْفُقَرَاء ٱلْمُهَجِينَ ٱلَذِي أُخْرِجُوا مِن دَيَرِهِمْ وَأَمُولُهُ أَوَلَتِكَ هُمُ الْمَنْدِقُونَ فَضَلًا مِنَ ٱللَّهِ وَرَضُونَا وَيَصُرُونَ مَا مُوَ وَوَال تعالى: هُوَ المُعَدِينَ مَنْ عَاجَرَ إِلَيْهِمْ وَلَا عَدُونَ وَ وَقَالَ تعالى: مِنْ وَالَذِي مَنْ عَاجَرَ إِلَيْهِمْ وَالَذِي الْمُودُونَ مَا مُورِهُمْ حَاجَةَ قُمَا أُولَتِكَ هُمُ المَا وَنُوا وَيُؤْثُرُونَ عَلَى أَنْفُسَمِ وَلَوَ مُنْدُورِهِمْ حَاجَةً قُمَا أُولَتِكَ هُمُ المَا يَعْذَرُونَ عَلَى أَنْفُسَمِ وَلَكُ مُنْدُورِهِمْ حَاجَةً وَمَنْ مُوَقَ شَعْ نَقْبِهِ عَلَى الْمُسَمِّ وَلَوْ الْمُنْوَرِهُمْ حَاجَةً وَمَن يُوقَ شَعْ نَقْمِهُ المَا الْمُعْذِي أَنْ أَنْتُ اللَّهُ وَرَضُونَا وَمُوالَعَهُ اللَّهُ وَلَقُونُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَلَكُونُونَ عَلَهُ وَلَكُونُونَ عَلَى اللَّذَي اللَّهُ وَرَعُونُونَ اللَّالَانَانَ الْقُونُ وَنَعْتُونُ وَعَنْ مَنْ عَاجَرُونَ عَلَيْهُ وَرَضُونَهُ وَلَكُونُ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ وَتَعْهُمُ وَلَكُونُ وَلَكُونُونَ عَنْ أَنَهُ وَلَكُونُونَ عَنْ اللَهُ وَالْعَاقُ وَلَعْ مَاجَعُونَ اللَّانَ اللَّانَ اللَهُ مُونُونَ عَنْ اللَّهُ وَوَنُونَهُ وَلَهُ وَلَقُولُونَ وَلَقُولُونَ مُنْ اللَّهُ وَرُونَ عَلَيْ وَالْتَعْهُ وَنُونَهُ وَاللَكُونَ مِنْ مَائِعُونَ مُونَ مُونَ مُونُونَ وَالْتَعْمَامُ وَالَيْ وَالَعُونُونَ عَوْلُونَ وَا مُعَاجًا عُنُونُ وَالْعَانَ عَامَ اللَّهُ وَالَةًا عَنْ أَنْتُونُونَ مَا عُولُونَ وَالَةُ مُونَا مُولَكُونَ عَالَ اللَّانَ مَنْ وَلُونَ عَنْ مَا مُعَنْ وَالْعَانَ مُولُونَ مَا مُولُولُونَ مُولَعُنُونَ مَا مُونَ مُ

ونحن اليوم ننظر ونتساءل: أليس في الإمكان أن يعود المسلمون اليوم عودة حميدة إلى كتاب ربهم وسنة نبيهم صلى الله عليه وسلم، ونرى حِيلًا كريمًا كالجِيل الأول؟ هل يمكن أن تتكرر الصورة المشرقة المضيئة التى أراها السلف الصالح للدنيا كلها؟ أيمكن أن تعود سدرة المسلمين الأولى بجمالها ويهائها؟ والجواب: أما من ناحية الإمكان: فالإمكان حاصل، من المكن، بل من اليسير - بإذن الله - وذلك إذا تأسينا بهم في سرعة الاستحابة لأمر الله ورسوله صلى الله عليه وسلم، فقد كان الواحد منهم - رضوان الله عليهم - يتلقى الأمر من الله ورسوله صلى الله عليه وسلم، كما يتلقى الجندي الأمر في الميدان ليعمل به فور تلقيه. وإليك أخى القارئ صورًا مشرقة في المسارعة والاستجابة لهذا الجبل العظيم: أولا: مسارعة قوم من الأنصار إلى تولية

اولا: مسارعة قوم من الأنصار إلى تولية وجوههم نحو الكعبة وهم ركوع: 1

روى البخاري عن البراء - رضي الله عنه قال: «لما قدم رسول الله صلى الله عليه وسلم المدينة صلى نحو بيت المقدس ستة عشر أو سبعة عشر شهرًا، وكان يحبّ أن يُوجَه إلى الكعبة، فأنزل الله تعالى: «قَدْ زَكَ تَقَلَّبُ وَجَهكُ فَ ٱلسَكَاءً فأنزل الله تعالى: «قَدْ زَك تَقَلَّبُ وَجَهكُ فَ السَكَاءً الكعبة، وصلى معه رجل العصر، ثمَّ خرج فمر على قوم من الأنصار، فقال لهم: «إنه صلى مع النبي صلى الله عليه وسلم وإنه قد وُجَه إلى الكعبة، فانحرفوا وهم ركوع في صلاة العصر».

مًا أسرعهم تأسيًا بالرسول صلى الله عليه وسلم!! وقد سمعوا خبرًا عنه صلى الله عليه وسلم فلم يترددوا في التمسك به، بل لم ينتظروا رفع رؤوسهم من الركوع، وبادروا بالتوجه إلى حيث توجّه الحبيب الكريم صلى الله عليه وسلم إلى الكعبة المشرفة، وهم ركوع.

تُنْعَيْا: مبادرة الصحابة رضي الله عنهم إلى تنفيذ أمره صلى الله عليه وسلم باجتماعهم عند النزول في سفر: عن أبي ثعلبة الخشني رضي لله عنه قال: «كان الناس إذا نزلوا منزلاً تفرقوا في الشعاب والأودية، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: إن تفرّقكم في هذه الشعاب والأودية إنما ذلكم من الشيطان». فلم ينزل بعد ذلك منزلاً إلا انضم بعضهم إلى بعض حتى يقال: «لو بُسط عليهم ثوب لعمهم». [صحيح سنن أبي داود رقم عليهم ثرا / ٤٩٨].

ثالثا: إكفاء الصحابة القدور وهي تفور باللحم عند استماعهم النداء بتحريم لحوم الحمر الأهلية:

روى البخاري عن أنس بْنِ مَالك رَضِيَ اللّهُ عَنْهُ أَنَّ رَسُولَ اللَّه صَلَّى اللَّهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ جَاءَهُ جَاء فَقَالَ: أَكلَتُ الْحُمُرُ، فَسَكَتَ ثُمُ آتَاهُ الثَّالثَة فَقَالَ: أَفْنَتِتْ الْحُمُرُ، فَامَرَ مُنَادِيًا فَنَادَى في الثَّاسِ: إِنَّ اللَّهُ وَرَسُولَهُ يَنْهَيَانكُمْ عَن لُحُوم الْحُمُرِ الأَهَلِيَّةِ، فَأَكُفَتْ الْقُدُورُ وَإِنَّهَا لَتَفُورُ بِاللَّحَمِ. [صَحِيحَ البِخارَي: 1943،

فلم يفكر أولئك الأبرار – المحبون الصادقون للحبيب صلى الله عليه وسلم في التحايل أو البحث عن فرصة أو استثناء.

<mark>رابعًا:</mark> جري الخمر في سكك المدينة فور. تحريمها:

لم يكن ابتغاء أولئك الأبرار المحبين الصادقين

للحبيب الكريم صلى الله عليه وسلم عند النهي عما رغبوا فيه فحسب، بل تركوا أشياء كانوا تعودوا عليها منذ سنوات، بل ورثوها عن أبائهم، روى البخاري عن أنّس رَضيَ اللَّهُ عَنْهُ أَنَّ الْحَمْرَ الَّتِي أَهُرِيقَتْ الْفَضيخُ، وَزَادَنِي مُحَمَّدُ الْبِيكَنْدِيُ عَنَ أَبِي النَّعْمَانِ قَالَ: كُنْتُ سَاقِي الْقَوْمِ فِي مَنْزَلِ عَنَ أَبِي طَلْحَةَ فَنَزَلَ تَحْرِيمُ الْخَصْ، فَأَمَر مُنَادِيًا فَنَادَىَ قَقَالَ: فَخَرَجْتُ: فَقَالَ لِي الْهُمْ عَنَهُمَ، قَامَر مُنَادِيًا فَنَادَى قَدْ حُرَّمَتْ، فَقَالَ لِي الْهُمْ قَامَر مُنَادِياً فَجَرَتْ قَدْ حُرَّمَتْ، فَقَالَ لِي الْهُمْ قَامَ مَعَانَ عَالَ: فَجَرَتْ

في سنكُ المَدينَة. [البخاري: ٢٤٦٤، ١١٢/٥]. سَبحانَ الله، وتم هذا كله من غير تردد ولا استفسار، يا له من استسلام مطلق، وانقياد كامل، كما قال الله تعالى: «إِنّمَا كَانَ قُوْلَ الْمُؤْمِنِينَ إِذَا دُعُوا إِلَى اللهِ وَرَسُولِهِ لِمَحَكُمُ مَنْهُمُ أَنَ يَقُولُوا سَمِعْنَا وَأَطْعَنَا وَأُوْلَتِهَكَ هُمُ ٱلْمُقْلِحُونَ» [النور: ٥١].

خامسًا: مبادرة الصحابة إلى خلع نعالهم في الصلاة حينما رأوا النبي صلى الله عليه وسلم خلع نعليه:

عن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه قال: «بينما رسول الله صلى الله عليه وسلم يُصلي بأصحابه، إذ خلع نعليه فوضعهما عن يساره، فلما رأى ذلك القوم ألقوا نعالهم». فلما قضى رسول الله صلى الله عليه وسلم صلاته قال: «ما حملكم على إلقائكم نعالكم؟».

قالوا: «رأيناك القيت نعليك فالقينا نعالنا».

فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إنَّ جبريل صلى الله عليه وسلم أتاني فأخبرني أنَّ فيهما قذرًا». وقال: «إذا جاء أحدكم إلى المسجد فلينظر، فإن رأى في نعليه قذرًا أو أذى فليمسحه، وليصلُ فيهما». [صحيح سنن أبي داود: ٦٠٥، ١٢٨/١]. الله أكبر، كم كانوا حريصين على المبادرة على

التأسي به صلى الله عليه وسلم. سادسا: خلع المرأة سواريها عند استماع تهديد

سادسا: حلع المراة سواريها عبد استماع تهديد. النبي صلى الله عليه وسلم:

لم تكن سرعة الاستجابة لله ورسوله من قبل الرجال فحسب، بل كانت كذلك من المؤمنات الصادقات.

عن عبد الله بن عمرو رضي الله عنهما قال: «إن امرأة أتت رسول الله صلى الله عليه وسلم ومعها ابنة لها، وفي يد ابنتها مسكتان [تثنية مسكة وهي السوار] غليظتان من ذهب، فقال: أتعطين زكاة هذا؟ قالت: لا. قال: أيسرك أن يسوَّرك الله بهما يوم القيامة سوارين من نار؟» قال: فخلعتهما

صفر ١٤٣٤ هـ التو لايد

14

فالقتهما إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم، وقالت: هما لله عز وجل ولرسوله. [صحيح سنن أبي داود: ١٣٨٢، ١/٢٩١].

الله أكبر، لم تقتصر المرأة المؤمنة المحبَّة للرسول الله صلى الله عليه وسلم على امتثال أمره بدفع زكاة السوارين، بل تنازلت عنهما وقدمتهما إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم صدقة لله عز وجل.

سابعاً: عن أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها قالت: «يرحم الله نساء المؤمنات الأول، لما أنزل الله تعالى: «وَلَيْضَرِبْنَ بِخُمُرِهِنَّ عَلَى جُيُوبِهِنَّ» [النور: ٣١]، قمن إلى مرطَهن فشققتها ثم اختمرن بها». [البخاري: ٨/٤٨٩/٤٧٥٨]. هذا استجابة المسلمات لأمر الله تعالى.

ثامنا: التصاق النساء بالجدار تنفيذًا لأمره صلى الله عليه وسلم بالمشي في حافات الطريق:

عن أبي سعيد الأنصاري رضي الله عنه أنه سمع رسول الله صلى الله عليه وسلم وهو خارج من المسجد، فاختلط رجال مع النساء في الطريق، فقال رسول الله صلي الله عليه وسلم: «استأخرن فإنه ليس لكنَّ أن تحققن الطريق». يعني: تَركبن فأيه ليس لكنَّ أن تحققن الطريق». يعني: تَركبن فكانت المرأة تلتصق بالجدار حتى إنَّ ثوبها يتعلق بالجدار من لصوقها. [صحيح سنن أبي داود رقم (٢٩٩٢، ٣٩٩٣].

<mark>تاسعا</mark>: عفو الصديق رضي الله عنه عند مسطح بن اثاثة:

كان فيمن خاض في حادثة الإفك مسطح بن إثاثة، وكانت أمه أبنة خالة الصديق رضى الله عنه، وكان مسطح رجلا فقيرًا، وكان الصديق ينفق عليه، فلما قال ما قال في أم المؤمنين عائشة رضى الله عنها، ونزلت الأبات ببراءتها، قال أبو بكر: «والله لا أعود أنفق على مسطح أبدًا بعدما قال ما قال». فنزل القرآن: « وَلَا يَأْتُل أَوْلُوا أَلْفَصْل مِنْكُر وَالسَّعَةِ أَن يُؤْتُوا أُولِي ٱلْقُرْبِي وَٱلْمُسْدِكِينَ وَٱلْمُهْجِرِينَ فِي سَبِيلِ آللهِ وَلَيْعَقُوا وَلَيْصَفَحُوا أَلَا تَعْبَوُنَ أَن يَغْفِرُ أَلَنَّهُ لَكُمْ وَآلَةً غَفُورٌ رَحِيمٌ » [النور: ٢٢]. فدعا رسول الله صلى الله عليه وسلم أبا بكر فتلاها عليه، فوالله ما هو أن سمعها حتى قال: «بلى والله إنى لأحب أن يغفر الله لى، والله لأردن على مسطح ما كنت قطعته عنه». [متفق عليه]. عاشرا : سرعة استجابة أبى طلحة رضى الله عنه لأمر الله تعالى:

عن أنس رضى الله عنه قال: «كان أبو طلحة رضى الله عنه أكثر الأنصار بالمدينة مالا من نُخل، وكان أحب أمواله إليه بيرحاء، وكانت مستقبلة المسجد، وكان رسول الله صلى الله عليه وسلم يدخلها ويشرب من ماء فيها طيب، فقال أنس: فلما نزلت هذه الآمة: «لَن نَنَالُوا أَلَيْرَ حَتَى تُنفِقُوا مِمَّا تَعِبُونَ » [أل عمران: ٩٢]. جاء أبو طلحة إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال: يا رسول الله، إِنَّ الله تِعالى أَخْزَلَ إِلَيكَ: «أَن نُتَأَلُوا ٱلَّبَرَ حَتَّى تَنفِقُوا مِمَّا يَعْبَون » [أل عمران: ٩٢]، وإن أحب مالى إلى بيرحاء، وإنها صدقة لله تعالى أرجو برها وذخرها عند الله تعالى، فضعها يا رسول الله حيث أراك الله، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «بخ بخ، ذلك مال رابح، ذلك مال رابح، وقد سمعت ما قلت، وإني أرى أن تجعلها في الأقربين». فقال أبو طلحة: أفعل يا رسول الله، فقسمها أبو طلحة في أقاربه وبنى عمه. [متفق عليه: البخاري: ٣/٣٢٥/١٤٦١، ومسلم: .[7/797/991

فانظروا رحمكم الله: كيف استجاب أبو طلحة رضي الله عنه لأمر الله بالإنفاق، وبادر إلى الخروج من أحب أمواله إليه صدقةً لله تعالى، ثُمَّ لما أمره الرسول صلى الله عليه وسلم أن يجعلها في أقاربه لم يسعه أيضًا إلا السمع والطاعة، فقام فقسمها في أقاربه وبني عمه.

والسؤال كما كان الصحابة والصحابيات رضي الله عنهم؟ أليس في الإمكان أن يعود المسلمون اليوم عودة حميدة إلى كتاب ربهم وسنة نبيهم صلى الله عليه وسلم؟ هل يعود للمسلمين عزَّهم ومجدهم؟

والجواب: نعم، إذا رجعوا إلى دينهم، وتمسكوا بهدي نبيهم صلى الله عليه وسلم، كما كان سلفنا الصالح رضوان الله عليهم، كانوا يعظّمون شعائر الله، ويعظّمون حرمات الله، وكانوا يعلمون أنه يجب عليهم سرعة التنفيذ لكل ما يأتيهم من عند الله، فإن أتاهم أمر فعلوه، وإن أتاهم نهي انتهوا؛ لأنهم علموا أنهم ليس لهم الخيرة من أمرهم إذا قضى الله ورسوله أمرًا، هكذا نتند سن منهجهم في التلقي.

وفقني الله وإياكم للتأسى بهم.

21

# وقفات شرعية مع الاستفتاء على الدستور

#### الحمد لله وحدة والصلاة والسلام على من لا نبي بعده: وبعد

مع اقتراب الاستفتاء على الدستور المصري الجديد، وانقسام الشارع المصري إزاءه إلى فريقين؛ مؤيد من القوى الإسلامية، ومعارض من القوى الدنية، ظهرت بعض الدعوات من بعض علمائنا الإجلاء تدعو الناس إلى رفض الدستور الماثل جملة وتفصيلاً؛ لاحتوائه على ظلمات بعضها فوق بعض، وأن من أيده بنعم فهو أثم، ولنا مع هذه الدعوات الوقفات الآتية: الوقفة الأولى: هل الإقرار والقبول يعنى الموافقة؟

بمعنى هل قبول الدستور الجديد وإقراره من الناخبين بنعم يعني الموافقة على كل ما جاء به، ما يتوافق، وما يتعارض مع الشريعة؛ الإجابة قطعًا ستكون بلا؛ لأن المرء قد يقر بأشياء وهو لا يوافق عليها، والدليل على ذلك من القرآن والسنة:

فمن القرآن: قوله تعالى: (وَإِذَا لَقُوا الَّذِينَ مَامَنُوا قَالُوا عَامَنَا وَإِذَا خَلُوا إِلَى شَيَطِينِهِمْ قَالُوا إِنَّا مَمَكُمْ إِنَّمَا غَنُ مُسْتَهَزُونَ ) [ البقرة: ١٤]، فإقرارهم بالإيمان باللسان لا يدل على موافقتهم له بقلوبهم، وقال تعالى أيضًا: (مَن صَغَمُ إِلَيْهِ مِنْ بَعْدِ إِيمَنِهِ إِلَا مَنْ أَصَحُوهُ وَقَلْبُهُ مُطْمَعُ مِنَ اللَّهِ وَلَهُمْ عَلَابً عَلَيْهُ عَظِيمٌ

[النحل:١٠٦] فإقرارهم بالكفر باللسان لا يعني موافقتهم له بقلوبهم.

ومن السنة ما رواه البخاري عن المسور بن مخرمة ومروان بن الحكم قال: (لما جاء سهيل بن عمرو: قال النبي صلى الله عليه وسلم: (لقد سهل لكم من أمركم). قال معمر: قال الزهري في حديثه: فجاء سهيل بن عمرو فقال: هات اكتب بيننا وبينكم كتابا، فدعا النبي صلى الله عليه وسلم الكاتب، فقال النبي صلى الله عليه وسلم: (بسم الله الرحمن الرحيم). قال سهيل: أما الرحمن فوالله ما أدري ما هو، ولكن اكتب باسمك اللهم

#### 🗠 إعداد/ 🔋 المستشار/ أحمد السيد على

كما كنت تكتب، فقال المسلمون: والله لا نكتبها إلا بسم الله الرحمن الرحيم، فقال النبي صلى الله عليه وسلم: (اكتب باسمك اللهم). ثم قال: (هذا ما قاضى عليه محمد رسول الله). فقال سهيل: والله لو كنا نعلم أنك رسول الله ما صددناك عن البيت ولا قاتلناك، ولكن اكتب: محمد بن عبد الله، فقال النبي صلى الله عليه وسلم: (والله إني لرسول الله وإن كذبتموني، اكتب: محمد بن عبد الله). الوقفة الثانية: إذا تعارضت مفسدتان روعى أعظمهما

#### ضررا بارتكاب أخفهما:

استنبط العلماء تلك القاعدة العظيمة من كتاب الله، وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم، ومعناها أنه إذا كانت هناك مفسدتان؛ أحدهما أعظم من الأخرى، ولا يمكن للمرء أن يتلافهما معًا، فعلى المرء أن يرتكب أخفهما ويدفع الأخرى عنه، وما فعله الخضر مع موسى عليه السلام، من خرق السفينة، وقتل الغلام، وبناء الجدار، دليل على ذلك. وبإنزال ذلك على مسالة الاستفتاء يتضح الآتي:

أولا: هناك مفسدة صغرى متمثلة في تمرير دستور يحتوي على بعض المخالفات الشرعية لا تتجاوز أصابع اليدين، ولكن يمكن تلافي تلك المفسدة عن طريق تعديلها بعد ذلك بعد تهيئة الأجواء لتطبيق الشريعة الإسلامية، فإن تطبيق الشريعة الإسلامية كلها بما فيها الحدود، يحتاج إلى الأمور الآتية:

1- إزالة الشبهات التي رسَّخها الإعلام في أذهان الناس من عدم صلاحية الشريعة للتطبيق، وبيان محاسنها ووجوبها، حتى لا ينتكسوا حال تطبيقها، كما حدث من كثير من الناس بافغانستان حينما حملت طالبان الناس عليها حملاً دون تهيئة الناس لقبولها، ويؤيد ذلك ما رواه البخاري عن عائشة رضى الله عنها

صفر ١٤٣٤ هـ

ŎŎŎŎŎŎŎŎŎŎŎŎŎŎŎŎŎŎŎŎŎŎŎŎŎŎŎŎŎŎŎŎŎŎ

19 Japan

أنه (جاءها عراقي فقال: أي الكفن خير، قالت: ويحك وما يضرك. قال: يا أم المؤمنين أريني مصحفك، قالت: لمَ قال: لعلي أؤلف القرآن عليه، فإنه يقرأ غير مؤلف، قالت: وما يضرك أيه قرآت قبل، إنما نزل أول ما نزل منه سورة من المفصل، فيها ذكر الجنة والنار، حتى إذا ثاب الناس إلى الإسلام نزل الحلال والحرام، ولو نزل أول شيء: لا تشربوا الخمر، لقالوا: لا ندع الخمر أبدًا، ولو نزل: لا تزنوا، لقالوا: لا ندع الزنا أبدًا، لقد نزل بمكة على محمد صلى الله عليه وسلم وإني لجارية العب: «بل الساعة موعدهم والساعة أدهى وأمر». وما نزلت سورة البقرة والنساء إلا وأنا عنده، قال: فاخرجت له المصحف، فاملت عليه أي السورة) رواه البخاري.

۲- تقنين الشريعة فى صورة نصوص قانونية: وذلك باتباع مذهب معين يلتزم به الجميع، كما حدث مع تقنين الأحوال الشخصية، والميراث، والوصية والوقف؛ حيث اعتمد القانون الراحح من مذهب الإصام أنبى حنيفة، مع مخالفة المذهب في بعض الأمور التي ارتاها تحقق مصلحة الناس مثل الطلاق المعلق، فقد أخذ بقول شبيخ الإسلام ابن تيمية، فقد نصت المادة ٢ من القانون رقم ٢٥ لسنة ١٩٢٠م بأحكام النفقة وبعض مسائل الأحوال الشخصية المعدل بالقانون رقم ١٠٠ لسنة ١٩٨٥م على أن (لا يقع الطلاق غير المنجز إذا قصد به الحمل على فعل شيء أو تركه لا غيرُ)، وذلك حتى يستطيع القاضى أن يقضى، فلو لم تقنن الشريعة فكيف يقضى القاضى مثلا في حد السرقة، وباي الأقوال بأخذ؟! فهناك اختلاف بين الفقهاء في مسالة الحرز، حد القطع، قيمة المسروق...إلخ، وسيكون هناك تضارب في الأحكام، فهذا يقيم الحد وآخر لا يقيمه، وهذا يقطع اليد من مفصل الرسغ، وآخر يقطع من مفصل المرفق، وثالث يقطع من مفصل الكتف، فلا بد إذا من تقنين الشريعة الإسلامية في صورة نصوص قانونية يهتدى بها القاضى عند تطبيقها.

٢- إعداد القضاة الشرعين: وذلك لتطبيق الشريعة؛ حيث يقع على عاتقهم تطبيق النصوص الشرعية على الوقائع المطروحة أمامهم، والتحقق من توافر الشروط، وانتفاء الموانع اللازمة لتطبيق الحد؛ حيث إن الدراسة بكليات الحقوق لا تؤهل الدارس لتولي القضاء الشرعي، وكذا الحال بالنسبة لعدد كبير من خريجي كليات الشريعة والقانون، وهذا الإعداد يحتاج إلى إنشاء كليات للقضاء لتخريج قضاة شرعين، وإنشاء أكاديمية

قضائية تقوم بإعادة تدريب القضاة الحاليين على تطبيق النصوص الشرعية، وهذه المسالة تحتاج إلى وقت وجهد كبيرين، وتمشي بالتوازي مع البندين السابقين.

أ- إصلاح المنظومة الاقتصادية والاجتماعية والأخلاقية للمجتمع: فلا يمكن مثلاً أن يطبق حد السرقة على أناس لا يجدون حد الكفاف، فيبحثون عما يسد رمقهم، فلا يجدونه، ويعيشون في الشوارع يتوسدون الأرصفة، ويلتحفون بالسماء!!! مع العلم بأن هذا لا يُعد تعطيلاً لتطبيق الحد؛ إذ إنه واجب التطبيق على من توافرت في حقه شروطه، وانتفت موانعه.

وجدير بالذكر أن إصلاح تلك المنظومة، سيؤدى إلى اطمئنان النفوس، والإقبال على شرع الله تعليمًا وتطبيقا، وذلك لأن النفوس إذا حازت رزقها اطمأنت، فإذا اطمأنت زالت المشاغل، وإذا زالت المشاغل، وجد الخشوع اللازم لأداء الطاعات وليس أدل على ذلك مما رواه ابن عمر رضى الله عنهما قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (إذا وضع عشاء أحدكم، وأقيمت الصلاة، فابدؤوا بالعشاء، ولا يعجل حتى يفرغ منه. وكان ابن عمر: يوضع له الطعام، وتقام الصلاة، فلا يأتيها حتى يفرغ، وإنه ليسمع قراءة الإمام) [رواه البخاري]. قال العلامة ابن العثيمين رحمه الله في شرح رياض الصالحين: (يعنى إذا قدم الطعام للإنسان وهو يشتهيه فإنه لا يصلى حتى يقضى حاجته منه، حتى ولو سمع الناس يصلون في المسجد فله أن يبقى ويأكل حتى يشبع، فقد كان ابن عمر رضى الله عنهما يسمع قراءة الإمام يصلى وهو يتعشى ولا يقوم حتى يفرغ؛ وذلك لأن الإنسان إذا دخل في الصلاة وهو مشغول القلب فإنه لا يطمئن في صلاته، ولا يخشع فيها، يكون قلبه عند طعامه، والإنسان ينبغي له أن يصلى وقد فرغ من كل شيء: (فإذا فرغت فانصب وإلى ربك فارغب)، ولكنه لا ينبغى أن يجعل ذلك عادة له بحيث لا يقدم عشاءه أو غداءه إلا عند إقامة الصلاة) اه.

وهذا الذي ذكرناه يتم بصورة تدريجية، بمعنى اننا نقوم بتطبيق ما تمس الحاجة إليه الآن، ويوقع الناس في حرج شديد، مثل النصوص المتعلقة بالنفقة، وحضانة الصغير، وغيرهما ثم تكون المرحلة الأخيرة تطبيق الحدود.

فإذا انتهت الأحزاب الإسلامية من كل ما سبق، فما الذي يمنعها من تعديل النصوص المخالفة للشريعة بالدستور المصري ولاسيما وقد نص الدستور نفسه على جواز تعديله في نص المادتين

الته يه العدد ٤٩٤ السنة الثانية والأربعون

V.

٢١٧ و ٢١٨ منه. يطلب يقدم من رئيس الجمهورية أو مجلس النواب، شريطة الحصول على توقيع خمس أعضاء مجلس النواب لمناقشته، وموافقة ثلثى أعضاء مجلسي النواب والشوري لطرحه للاستفتاء عليه. مع التنبيه بأن هذه النصوص الدستورية لا تعوق تطبيق الشريعة، وإنما تخالفها دون أن تعيقها، ومثال ذلك نص المادة رقم ١٤٩، والتي أجازت لرئيس الجمهورية العفو عن العقوبة أو تخفيفها، والتي تتعارض مع عدم جواز إسقاط الحد إذا بلغ الإمام ووجوب تطبيقه، ومما يدل على تأكيد الوجوب، ما ثبت من حديث السيدة عائشة – رضى الله عنه - أنها قالت: (كانت امرأة مخزومية تستعير المتاع وتجحده، فأمر النبى - صلى الله عليه وسلم - بقطع يدها، فأتى أهلها أسامة بن زيد – رضى الله عنه – فكلموه، فكلم النبي – صلى الله عليه وسلم - فيها، فقال له النبي صلى الله عليه وسلم: «يا أسامة، لا أراك تشفع في حد من حدود الله عز وجل»، ثم قام النبي - صلى الله عليه وسلم – خطيبًا فقال: إنما أهلك الذين من قبلكم أنهم كانوا إذا سرق فدهم الشريف تركوه، وإذا سرق فيهم الضعيف أقاموا عليه الحد، وإنى والذي نفسى بيده، لو أن فاطمة بنت محمد سرقت لقطعت يدها». فقطع يد المخزومية) [أخرجه البخاري] وعن عبد الله بن عمرو بن العاص - رضى الله عنه -أن رسول - صلى الله عليه وسلم - قال: (تعافوا الحدود فيما بينكم، فما بلغني من حد فقد وجب) [ رواه أبو داود وصححه الألباني].

فإذا ما تم إقرار هذا الدستور فسيتم استكمال بناء مؤسسات الدولة، بانتخاب مجلسي النواب والشورى، والمجالس المحلية، والبدء في وضع الخطوات السابق ذكرها قيد التنفيذ عن طريق إصرار التشريعات اللازمة لها.

<mark>ثانيًا</mark>: هناك مفسدة كبرى تتمثل في عدم إقرار هذا الدستور، تتمثل في الآتي:

1- العودة إلى نقطة الصفر مرة ثانية، واختيار جمعية تاسيسية جديدة لوضع دستور جديد للبلاد، ولن ترضى القوى المدنية بسيطرة القوى الإسلامية المنتخبة، عليها كما حدث؛ لضمان عدم وضع أية نصوص تؤدي إلى تطبيق الشريعة الإسلامية، وليس أدل على ذلك من انسحابهم من الجمعية التأسيسية اعتراضًا على نصوص هذا الدستور، وادعاء البعض أن نص المادة ٢١٩ المفسرة لمبادئ الشريعة الواردة في المادة ٢ كارثية بالرغم من سبق موافقته عليها!

وإن تعجب فعجب قول بعض المنتسبين إلى التيار الإسلامي – بعد إعلان رئيس الجمهورية عن تشكيل جمعية تاسيسية جديدة في حالة رفض الدستور، بالتوافق أو الانتخاب – بضرورة التصويت على الدستور ب (لا) حتى يتم تشكيل جمعية تاسيسية جديدة بالانتخاب، يكون غالبيتها من الإسلاميين، حتى يتم وضع دستور جديد يخلو من المخالفات الموجودة في الدستور الحالي، وهذا القول مردود عليه من وجهين:

الأول: أن المعارضين لن يرضوا بتشكيل الجمعية الجديدة بالانتخاب، وذلك لعلمهم بأن الانتخابات لن تكون في صالحهم، وستكون في صالح التيار الإسلامي.

الثاني: أنهم لو قبلوا بالانتخابات تحت ضغط عدم التوافق، فسيتم التحايل عليها، وذلك عن طريق اشتراط تشكيل قوائم مئوية (أي مكونة من ١٠٠ شخص) مختلطة من التيارين المدني والإسلامي تكون الغلبة فيها لهم أو مناصفة بينهم، ثم تطرح تلك القوائم للاستفتاء عليها فلا يملك الإسلاميون إلا قبولها بحالتها أو رفضها بحالتها، ولن تتم الموافقة على طرح قوائم مئوية لكل تيار لعلمهم باكتساح قائمة التيار الإسلامي للاستفتاء، مما يعني تشكيل جمعية تاسيسية من الإسلاميين فقط، يعض الإسلاميين غير سديد، ويتعين عليهم العدول عنه، والتصويت على الدستور ب (نعم).

٢- إمكانية حذف نص المادة ٢٢٦ من الدستور، والتي تؤكد على انتهاء مدة الرئيس الحالي بعد انتهاء أربع سنوات من تاريخ تسلمه مهام منصبه، ووضع مادة جديدة بالدستور – المزمع وضعه – تنهي مدته بمجرد العمل بهذا الدستور، وإجراء انتخابات رئاسية جديدة، مما يعني استبعاد الرئيس المنتمى للتيار الإسلامي.

٣- إمكانية وضع نصوص تحل الأحزاب الإسلامية بدعوى قيامها على أساس ديني، مما يفتح الطريق لاستبعادها من دخول الانتخابات البرلمانية القادمة.

أمكانية إصدار المحكمة الدستورية العليا لأحكام حل مجلس الشورى، والذي سيئول إليه سلطة التشريع من رئيس الجمهورية لحين انتخاب مجلس النواب الجديد. ووقف تنفيذ الإعلان الدستوري الذي أصدره رئيس الجمهورية بتاريخ الدرارات المترتبة عليه.

صفر ١٤٣٤ هـ

التوتيد

امكانية عودة التضييق على التيارات الإسلامية أمنيًا، بل والزج بهم في السجون والمعتقلات، (وهو ما صرح به الهارب إلى الإمارات أكثر من مرة، بل وتطاول على رئيس الجمهورية بقوله: أننا أخطأنا حينما تركنا مسجونا يحكم مصبر، وكان حبس الشرفاء بالباطل عار يستوجب عدم صلاحية صاحبه لشغل ذلك المنصب، وقد تناسى قوله تعالى عن يوسف عليه السلام: (وقد أحسن بي إذ أخرجني من السجن) [ يوسف ١٠٠] ثم أعقبها بقوله (رب قد أتبتنى من الملك) [يوسف ١٠١]، وقد تناسبي أن الغرب قد أشاد بتولية نيلسون مانديلا رئاسة جنوب إفريقيا بعد خروجه من السجن) مع تكثيف الحرب الإعلامية ضدهم، لمنع التعاطف الشعبى معهم لوأد أي محاولة لعودتهم مجددًا إلى البرلمان.

ومن ثم فإن إقرار الدستور الحالي بالرغم من وجود بعض النصوص المخالفة للشريعة هو من قبيل دفع المفسدة الكبرى بالصغرى. وفى حالة الإصرار على رفض الدستور الحالي بدعوى إمكانية وضع أخر أفضل منه، (وهذا لن يتم في الوقت الحالي؛ إذ إن القادم في حالة عدم إقراره سيكون أسوأ من الحالي)، سنكون استبدلنا الذي هو أدنى بالذي هو خير، والخيرية هنا بالمقارنة بالأدنى.

#### الوقفة الثالثة: السبيل إلى التغيير:

قال تعالى: (إن ألله لا يغير ما يقوم حتى بغيروا ما بانفسيم) [الرعد: ١١]، فإذا كانت ثورة ٢٥ بنابر قد أزالت الرعوس، فإنها لم تزل ما في النفوس، وإزالة ما في النفوس يتغير بالدعوة إلى الله سيحانه وتعالى، وتعبيد الناس إلى خالقهم سبحانه وتعالى، ومن سبل التغيير الأن الدخول إلى البرلمان؛ إذ إن الفتوى تتغير بتغير الزمان والمكان، فإذا كان الإنكار على الإخوان في دخولهم البرلمان في السابق راجعًا إلى استحالة التغيير؛ لأن تشريع القوانين يحتاج إلى أغلبية معينة، لم تكن متوفرة لهم في العهد البائد؛ إذ إن النظام السابق لم يكن ليسمح لأي فصيل سياسى أيًا ما كان انتماؤه أن يحصل على النسية التي تعوقه عن إصدار التشريعات التي يرى أنها تحقق مصلحته، فضلا عن حصوله على الأغلبية، ومن ثم فلا يجوز لهم التواجد به لعدم القدرة على إصدار تشريعات تتفق مع الشريعة، أو منع التي لا تتفق معها، قال تعالى: ﴿ وَقَدْنُزُّ لَعَلَّكُمْ فِالْكُتُبِ أَنْ إِذَا سَمِعْتُمُ مَايَنْتِ أَلَنَّهِ يُكْفُرُ بِهَا وَيُسْتَهْزَأَ بِهَا فِلا تَقْعَدُوا مَعَهْد حَتَّا بَخُوضُوا فِي حَدِيثٍ غَيْرِود إِلَكُمْ إِذَا مِثْلَهُمْ إِنَّ أَلَقَهُ جَامِعُ

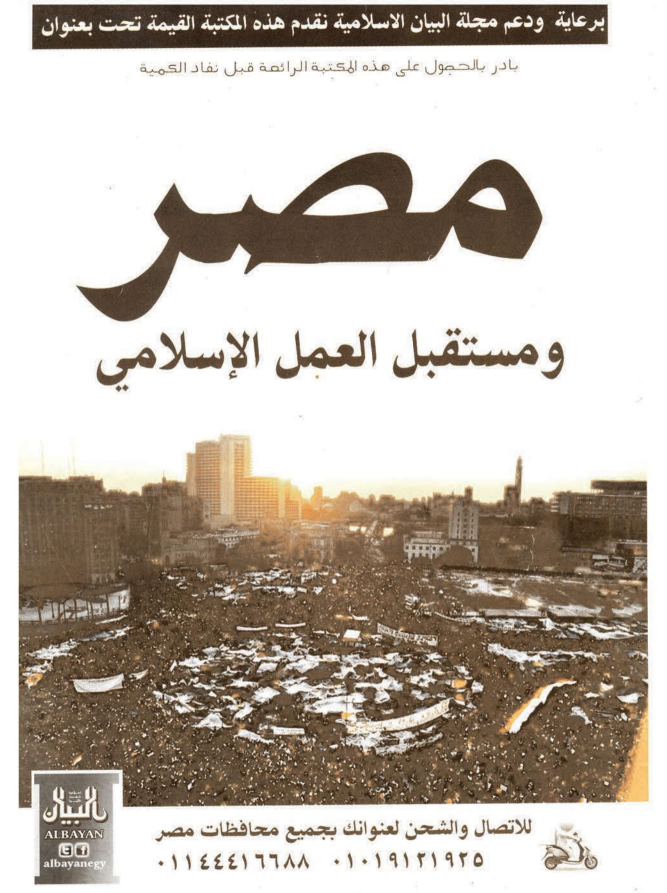
ٱلْمُنْفِقِينَ وَٱلْكَنْفِرِينَ فِي جَهَتُمَ جَبِعًا ) [النسباء: ١٤٠]. أما وإن الحال قد تغير بسقوط النظام البائد، وتمكن الإسلاميون بفضل الله من الاستحواذ على الأغلبية التى تتيح لهم تغيير القوانين المعمول بها، والتي تتعارض مع الشرع، والحيلولة دون صدور أي تشريعات جديدة تخالف الشرع، فقد أصبح الدخول إلى البرلمان جائزًا؛ وذلك لأن رفع التشريعات التى تخالف الشرع وتسبب عنتا للناس لن يأتى بالدعوة على المدى القصير، ولن يرفع بمراتب الإنكار الواردة في قوله صلى الله عليه وسلم (من رأى منكم منكرًا فليغتره يده. فإن لم يستطع فبلسانه. فإن لم يستطع فيقليه. وذلك أضعف الإيمان) [رواه مسلم] وإنما سيُرفع بتشريع آخر، ومثال ذلك أن كثيرًا من المصريين معانون أشد المعاناة من القانون الذي يجرّم زواج الفتاة أقل من ١٨ سنة ويحرّم ختان الإناث، ويعاقب على ذلك بالحبس، مما حدا بكثير من المصريين إلى التحايل عليه بتزويج فتياتهم عُرفيًا مع ما يستتبع ذلك من ماس تظهر في حالة إنجابها ووفاة الزوج قبل بلوغ ١٨ سنة، وكذا التحايل على تجريم الختان بإجرائه في الخفاء. فرفع هذين القانونين لن يتم بالطعن عليهما يعدم الدستورية، لسبق موافقة بعض علماء الأزهر على ذلك بادعائه بأن الختان عادة فرعونية، وجواز رفع سن الزواج، وإنما سيُرفع بتشريع آخر جديد يصدر من البرلمان، ولن يصدر هذا التشريع إذا تمت إزاحة الإسلاميين عنه.

#### الوقفة الرابعة: ضرورة اتعاد كافة فصائل التيار الإسلامي:

أظهرت الأحداث المتلاحقة بعد الثورة، وتحالف جميع التيارات المدنية، العلمانية، والليبرالية، واليسارية، والشيعية، وغيرهم تحت لواء واحد لمحاربة التيارات الإسلامية، ومحاولة إبعادها عن الساحة السياسية، ضرورة اتحاد التدارات الإسلامية، لمواحهة هذه الهجمة الشرسة، وضرورة الرجوع إلى أهل الذكر في المسائل القانونية والسياسية قبل الإفتاء في أي مسالة متعلقة بهذه الأمور؛ إذ إن الحكم على الشيء فرع عن تصوره، ولا يستقل عالم ما بالفتوى في هذه المسائل، والتي تتوقف عليها هوية الأمة، وضرورة توعية الأمة يما يُحاك لها، والله أسال أن يُبرم لهذه الأمة أمرًا رشدًا يعز فيه أهل طاعته، ويهدي فيه أهل معصيته. والحمد لله رب العالمين.

الته يحيي العدد ١٤٩٤ السنة الثانية والأربعون

VY





- الموسوعة العلمية والمكتبة الإسلامية في شتى العلوم ، أربعون عاماً من مجلة التوحيد .
  - أكثر من ٨٠٠٠ بحث في كل العلوم الشرعية من مجلدات مجلة التوحيد .
- استلم الموسوعة ببلاش بدون مُقَدَّم ؛ فقط ادفع ٧٥ جنيها بعد الاستلام على عشرة أشهر .
- من يرغب في اقتنائها فعليه التقدم بطلب للحصول عليها من إدارة الدعوة بالفرع التابع له أو من خلال قسم الاشتراكات بمجلة التوحيد بطلب مُزَكَّى من الفرع .
  - يتم ملا نموذج طلب الشراء والإقرار المرفق من قبل الفرع موجود علي موقع أنصار السنة
    - وصفحة فيسبوك رئيس التحرير ومجلة التوحيد

هدية لكل من يرغب في اقتناء كرتونة المجلدات عبارة عن فهرس عام للمجلة وفهرس موضوعي يسلم بعد طبعه الفروم والمشتركين



۸ شارع قولة - عابدين ت: ۱۷ (۲۳۹۳۵۵ – ۲۵۵۵ ۲۳۹ ۲۰۱۰ ۲۳۹۵۵ – ۲۵۵۱ ۲۳۹