

Upload by: altawhedmag.com



#### فاعلم أنه لا إله إلا الله

صاحبة الامتياز

جماعة أنصار السنة المحمدية

رئيس مجلس الإدارة

د.عبد الله شاكر الجنيدي

المشرف العام

د. عبد العظيم بدوي

اللجنة العلمية

جمال عبد الرحمن معاوية محمد هيكل

#### التحرير

۸ شارع قولة عابدين. القاهرة ت:۲۹۳۲۵۱۷ ـ فاكس ۲۳۹۳۲۵۱۷

البريد الإلكتروني MGTAWHEED@HOTMAIL.COM رئيس التحرير، GSHATEM@HOTMAIL.COM

ATEMETOTMALLCOM

قسم التوزيع والاشتراكات

ت:۲۲۹۰۱۰۰ ISHTRAK.TAWHEED@YAHOO.COM الركز العام:

الله ۲۳۹۱۰۵۰۱، ۱۳۹۱۰۵۷۸ ماتف www.ansaralsonna.com

#### بشرى سارة

تعلن إدارة المجلة عن رغبتها في تفعيل التواصل بينها وبين القراء في كل ما يتعلق بالأمور الشرعية لعرضها على لجنة الفتوى ونشرها بالمجلة على البريد الإلكتروني التالي: q.tawheed@yahoo.com

## السلام عليكم

### المخرج من الفتنة

لو سُئل رسول الله صلى الله عليه وسلم عن الواقع الذي تعيشه بقايا أمته من أشاوس آخر الزمان، فالمتوقع والمحتمل أن يقول: قد أخبرتكم بمثل هذا الواقع مرارًا، لكنكم قليلاً ما تذكرون.

قعن أبي موسى الأشعري رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: إِنَّ بَيْنَ يَدَيُ السَّاعَة لَهَرْجُا، قَالَ: قُلْتُ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، مَا الْهُرْجُ، قَالَ: الْقَتْلُ. فَقَالَ بَعْضُ الْسُلْمِينَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ إِنَّا نَقْتُلُ الآنَ في الْعَامِ الْهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: لَيْ رَسُولَ اللَّهِ إِنَّا نَقْتُلُ الآنَ في الْعَامِ الْهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: لَيْسَ بِقَتْلِ الْمُشْرِكِينَ، وَلَكِنْ يَقْتُلُ بَعْضُكُمْ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: لَيْسَ بِقَتْلِ الْمُشْرِكِينَ، وَلَكِنْ يَقْتُلُ بَعْضُكُمْ فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: لا تَنْزُعُ عَقُولُ فَقَالَ رَسُولُ اللَّهَ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: لا، تُنْزَعُ عَقُولُ اللَّهُ فَقَالَ رَسُولُ اللَّهَ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: لا، تُنْزَعُ عَقُولُ الْهُمْ، وَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: لا، تُنْزُعُ عَقُولُ لَهُمْ، أَكْثَر ذَلِكَ الزَّمَانِ، وَيَخْلُفُ لَهُ هَبَاءُ مِنْ النَّاسِ لا عُقُولَ لَهُمْ، أَكْثَر ذَلِكَ الزَّمَانِ، وَيَخْلُفُ لَهُ هَبَاءُ مِنْ النَّاسِ لا عُقُولَ لَهُمْ، وَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِلاَّ أَنْ نَخْرُجَ يَقَ وَإِيَّاكُمْ، وَالْيَمُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِلاَّ أَنْ نَخْرُجَ كَمَا دَخَلْنَا فِيمَا عَلَيْهَ وَسَلَّمَ إِلاَّ أَنْ نَخْرُجَ كَمَا دَخَلْنَا فِيمَا عَلَيْهَ وَسَلَّمَ إِلاَّ أَنْ نَخْرُجَ كَمَا دَخَلْنَا فِيمَا عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِلاَّ أَنْ نَخْرُجَ كَمَا دَخَلْنَا فِيمَا عَلَيْهُ وَسَلَّمَ إِلاَّ أَنْ نَخْرُجَ كَمَا دَخَلْنَا فِيمَا عَلِيهُ وَسَلَّمَ إِلاَّ أَنْ نَخْرُجَ كَمَا دَخَلْنَا فِيهَا. [صحيح سنن ابن ماجه للألباني ١٩٥٩].

فلا نجد شاهدًا على مثل هذا العصر أصدق من رسول الله صلى الله عليه وسلم الذي أطلعه الله على شيء من الغيب فأخبر الناس به، فكان ما يقع وما نرى دليلاً على نبوته، ونذيرًا لمن فقد عقله من أمته.

التحرير

مضاجأة كبرى

द्वाणित्रद्वामा ६० ६० पर्रेट्या। द्वाट्य द्वापाटिय ६० १पाटिय ६० लिलिवट्य द्वाणित्रद्वायित विभित्रा, रेप्य

#### رئيس التحرير

جمال سعد حاتم

مدير التحرير الفني

حسين عطا القراط

سكرتير التحرير

مصطفى خليل أبو المعاطي

التنفيذ الفني

أحمد رجب محمد



#### ثمن النسخة

مصر ۲۰۰ قرشاً ، السعودية ٦ ريالات ، الامارات ٦ درهم ، الكويت ٥٠٠ فلس، الغرب دولار أمريكي ، الاردن ٥٠٠ فلس، قطر٦ ريالات ، عمان نصف ريال عماني ، أمريكا ٢ دولار ، أوروبا ٢ يورو

#### الاشتراك السنوى

ا- في الداخل ٣٠ جنيها بحوالة فورية باسم مجلة التوحيد . على مكتب بريد عابدين مع إرسال صورة الحوالة الفورية على فاكس مجلة التوحيد ومرفق بها الاسم والعنوان ورقم التليفون

٢- ق الخارج ٢٥ دولاراً أو ١٠٠ ريال سعودى أو العادلهما.

ترسل القيمة بسويفت أو بحوالة بنكية أو شيك على بنك فيصل الاسلامي فرع القاهرة . باسم مجلة التوحيد . أنصار السنة ، حساب رقم (١٩١٥٩٠ )

#### السنة الثانية والأربعون العدد ٥٠١ رمضان ١٤٣٤

#### "في هذا العدد"

| 1    | 4  | افتتاحية العدد: الرئيس العام                                                                                   |
|------|----|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|      | 7  | كلمة التحرير، رئيس التحرير                                                                                     |
| 1    | 10 | باب التفسير؛ د. عبد العظيم بدوي                                                                                |
| 5    | 12 | الإخلاص: أحمد حطيبة                                                                                            |
| 17   | 14 | باب السنة؛ د. السيد عبد الحليم                                                                                 |
| 7    | 11 | درر البحار؛ علي حشيش                                                                                           |
| 13   | 22 | باب الفقه: د. حمدي طه                                                                                          |
| 31   | YV | أحكام الاعتكاف: صلاح نجيب الدق                                                                                 |
| - [] | ۳. | رمضان شهر المغفرة، صلاح عبد الخالق                                                                             |
| 3    |    | بعض الأخطاء الشائعة في رمضان:                                                                                  |
| 1    | me | عبد الرزاق السيد عيد                                                                                           |
| 7    | 77 | واحة التوحيد؛ علاء خضر                                                                                         |
| 16   | 44 | قيام الليل دأب الصالحين : د. أحمد فريد                                                                         |
| y    | 13 | رمضان وإحياء خُلق الأخوة؛ متولي البراجيلي                                                                      |
| 11   |    | ي حادي المشتاقين إلى إخلاص الصالحين:                                                                           |
| V    | 20 | د. مرزوق محمد مرزوق                                                                                            |
|      | 19 | رمضان والدعاء: مصطفى البصراتي                                                                                  |
| 1    | OY | المساكية رمضان ما مهمات عملها العمالية مبعدة                                                                   |
| H    |    | تحذير الداعية من القصص الواهية : المن المارة                                                                   |
| 1    | 04 | دو السياد المالية الما |
| 11   | OV | رمضان شهر القرآن: أسامة سليمان 🕒 📗 🌲                                                                           |
| 7    |    | خطورة الغفلة؛ عبد العزيز مصطفى الشامي                                                                          |
|      |    | يا باغي الخير أقبل ويا باغي الشر أقصر                                                                          |
| 1    |    | عبدهالاقرع                                                                                                     |
| 7>   | 77 | بشائر النصر مع شهر الصبر، د. محمد يسري                                                                         |
|      | 79 | State of the State of States & States &                                                                        |

٥٥٥ كونكا هي المحالية المحالي

التوزيع الداخلي ، مؤسسة الأهرام وفروع أنصار السنة المحمدية مطابع الأهرام التجارية - فليوب - مصر

منفذ البيع الوحيد بمقر مجلة التوحيد الدور السابع الحمد لله الذي أنزل على عبدة الكتاب ولم يجعل له عوجًا، قيمًا لينذر باسًا شديدًا من لدنه ويبشر المؤمنين الذين يعملون الصالحات أن لهم أجرًا حسنًا، والصلاة والسلام على من أنزل الله عليه الكتاب والحكمة وعلى آله وصحبه أحمعين، وبعدُ:

فإن القرآن الكريم أعظم معجزة وكتاب نزل من عند رب العالمين، اشتمل على الهدى المبين، وبين الصراط المستقيم، وفيه غنية وكفاية لمن أراد وجة الرب الكريم، كما قال تعالى: ( أَوَلَرُ يَكُمُهُمُ أَنَا أَرَيْكُمُ عَلَيْكُ أَلْكِيَبُ الْكِيمُ عَلَيْكُ أَلْكِيبُ الْكِيمُ عَلَيْكُ أَلْكِيبُ الْكِيمِ، وفيه غنية وكفاية لمن أراد وجة الرب الكريم، يُمْلُ عَلَيْهِمُ إِنَّ أَنَّ أَرَيْكُمُ وَرَحْكُمَ الله عليه أَلْكُوبُ الله عليه وسلم تدل الذين طلبوا آيات من النبي صلى الله عليه وسلم تدل القرآن وحده دليل على صدق النبي صلى الله عليه وسلم، وذكر أن القرآن وحده دليل على صدق النبي صلى الله عليه وسلم، ويوجب التسليم لرسالته، ويغني عن غيره من سائر الآيات، فهو كفاية، بل فوق الكفاية.

قال البقاعي رحمه الله في تفسير الآسة: «أولم يكفهم» أي: إن كانوا طالبين للحق غير متعنتين أية بينة مغنية عن كل آية: «أنا أنزلنا» يعظمتنا «عليك الكتاب» أي: الجامع لسعادة الدارين؛ يحيث صار خلقا لك غالبًا على حركاتك وسكناتك، «بُتلي عليهم» أي تتجدد متابعة قراءته عليهم شبيئًا بعد شيء في كل مكان وكل زمان من كل تال مصدقًا لما في الكتب القديمة نعتك وغيره من الآيات الدّالة على صدقك، يُتحدون بكل شيء نزل منه مع تحديهم بما قبله من آياته صياح مساء، فأعظم به أبة باقبة! إذ كل أبة سواه منقضية ماضية «إن في ذلك» أي: إنزال الكتاب على هذا الوحه البعيد المنال البديع المثال «لرحمة» لهم لصقله صدأ القلوب في كل لحظة وتطهيره خبث النفوس في كل لمحة «وذكرى» عظيمة مستمرًا تذكرها، ولما عم بالقول، خص من حيث النفع فقال: «لقوم يؤمنون» أي: يمكن أن يتحدد لهم إيمان، ليس من همهم التعنت». [نظم الدرر ٥/٨٥٥].

> القرآن أعظم آية دالة على صدق النبي صلى الله عليه وسلم:

وقد دلت آيات أخرى في كتاب الله على معنى هذه الآية، منها قول الله تعالى: ﴿ وَقَالُواْ لَوْلَا يَأْتِينَا بِعَالَةٍ هَذه الآية، منها قول الله تعالى: ﴿ وَقَالُواْ لَوْلَا يَأْتِينَا بِعَالَةٍ مِّنَ رَّغِهِ أَوْلَمُ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ على النبوة سوى القرآن، وذلك كالعصا والناقة أية على النبوة سوى القرآن، وذلك كالعصا والناقة



وغير ذلك، فأعلمهم الله أن القرآن أعظم آية دالة على صدقه؛ لاشتماله على أخبار السابقين وما اشتملت عليهم كتبهم، والذي نزل عليه القرآن أمي لا يقرأ ولا يكتب، ولم يجلس إلى أحد من أصحاب الكتب السابقة، وكفى بهذا معجزة.

يقول القاسمي رحمه الله في هذه الآية:

«أو لم ياتهم آية هي أم الآيات وأعظمها، وهي
معجزة القرآن المبينة لما في الكتب الأولى من
التوراة والإنجيل والزبور. مع أن الآتي بها
أمّيُّ لم يرها ولم يتعلم ممن علمها. فنقب منها
على الصحيح من أنبائها فصدقه، وعلى الباطل
المحرف فَقَدِّدُهُ. وفيه إشعار بكفاية التنزيل في
الإعجاز والبرهان كما قال تعالى في سورة
العنكبوت: (وَقَالُوا لَوَلاَ أُرْكَ عَلَيْهِ عَالِيَةً

مِن رَّبِيهِ. قُلُ إِنَّمَا الْأَرْبَتُ عِندَ الله وَإِنَّنَا أَنَّا فَدِيرٌ شِيتُ ﴿ أَوْلَهُ يَكُفِهِمُ أَنَّا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ الْكِنْبُ يُسْلَى عَلَيْهِمْ إِنَّ فَيْكَ ذَلِكَ لَرَحْكَةً وَدِكُرَىٰ لِقَوْدٍ بُوْمِنُونَ )

[العنكبوت: ٥٠]، ولذلك قال أحد حكماء الإسلام: إن الخارق للعادة الذي يعتمد عليه الإسلام في دعوته إلى التصديق برسالة النبي صلى الله عليه وسلم هو الخارق الذي

تواتر خبره ولم ينقطع أثره. وهو الدليل وحده. وما عداه مما ورد في الأخبار، سواء صح سندها أو اشتهر أو ضعف أو وهي، فليس مما يوجب القطع عند المسلمين. فإذا أورد في مقام الاستدلال، فهو على سبيل التقوية للعقد من أهله. ذلك الخارق المتواتر المعول عليه في الاستدلال لتحصيل اليقين، هو القرآن وحده. والدليل على أنه معجزة خارقة للعادة، تدل على أن موحيه هو الله وحده وليس من اختراع البشر، هو أنه جاء على لسان أمي لم يتعلم الكتاب ولم يمارس العلوم، وقد نزل على وتيرة واحدة هادئا للضال مقومًا للمعوج كافلًا بنظام واحدة هادئا للضال مقومًا للمعوج كافلًا بنظام

عام لحياة من يهتدي به من الأمم، منقدًا لهم من خسران كانوا فيه. وهلاك كانوا أشرفوا عليه. وهو مع ذلك من بلاغة الأسلوب على ما لم يرتق إليه كلام سواه، حتى لقد دعي الفصحاء والبلغاء، أن يعارضوه بشيء من مثل، فعجزوا ولجأوا إلى المجالدة بالسيوف، وسفك الدماء واضطهاد المؤمنين به، إلى أن ألجاؤهم إلى الدفاع عن حقهم، وكان من أمرهم ما كان من انتصار الحق على الباطل وظهور شمس الإسلام». [تفسير القاسمي 177/13].

كما ورد في السنة النبوية المطهرة ما يدل على أن القرآن الكريم أعظم معجزة أيد الله بها النبي الأمين صلى الله عليه وسلم؛ فعن أبي هريرة رضى الله عنه قال: قال النبي صلى

الله عليه وسلم: «ما من الأنبياء نبي إلا أعطي من الآيات ما مثله آمن عليه البشر، وإنما كان الذي أوتيته وحيًا أوحاه الله إليّ، فأرجو أن أكون أكثرهم البعًا يوم القيامة».

[البخارى: ١٩٨١].

وقد دلُّ الحديث على الله لا بد بكل نبي من معجزة تدفع إلى صدقه والإيمان برسالته، وكانت معجزات الأنبياء السابقين

حسية مشاهدة، أما النبي صلى الله عليه وسلم، فأيده الله بالحسية والمعنوية، وكانت أعظم الآيات المعنوية، والمراد بها القرآن الكريم. قال ابن حجر- رحمه الله- في قوله عليه الصلاة والسلام: «إنما الذي أوتيته وحيًا أوحاه الله إليُّ». أي: أن معجزتي التي تحديث بها هي الوحي الذي أخزل عليُّ، وهو القرآن الكريم؛ لما اشتمل عليه من الإعجاز الواضح، وليس المراد اشتمل عليه من الإعجاز الواضح، وليس المراد معجزاته فيه، ولا أنه لم يؤت من المعجزات ما أوتي من تقدمه، بل المراد أنه المعجزة العظمى التي اختص بها دون غيره». [فتح الباري 7/٩].

صلى الله عليه وسلم أن يكون أتباعه أكثر من

غيره، ولأن معجزات الأنبياء قبله كانت حسية تشاهد بالأبصار، ومعجزة القرآن تشاهد بالبصيرة، والذي يشاهد بعين الرأس ينقرض بانقراض مشاهده، بخلاف الذي يشاهد بعين العقل، فهو يبقى مستمرًا، ولقد نزل القرآن الكريم على قلب نبينا صلى الله عليه وسلم، كما قال تعالى: ( نَزُلُ مِنْ النُّحُ ٱلْأَمِينُ عليه قسلم، كما قال تعالى: ( نَزُلُ مِنْ النُّحُ ٱلْأَمِينُ الله عليه وسلم، كما قال تعالى: ( نَزُلُ مِنْ النُّحُ ٱلْأَمِينُ الله عليه وسلم، كما قال تعالى: ﴿ النَّمُ النَّمُ الله عليه وسلم، كما قال تعالى: ﴿ النَّمُ النَّمُ النَّمُ النَّمُ النَّمُ الله النَّمُ النَّمُ الله النَّمُ النَّمُ الله النَّمُ النَّمُ الله النَّمُ النَّمُ الله النَّمُ اللهُ النَّمُ اللهُ النَّمُ اللهُ اللهُ اللهُ النَّمُ اللهُ النَّمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ النَّمُ اللهُ ا

[الشعراء: ١٩٣]. والمعنى: أن جبريل الأمين، صاحب المكانة العالمية، نزل بالقرآن من عند الله تعالى على قلب النبي صلى الله عليه وسلم، لينذر به أمته ويدعوهم إلى الله تعالى، وقد نزل القرآن الكريم بلسان

العرب الفصيح بيِّنًا واضحًا لا لبس فيه ولا غموض.

رمضان شهر القرآن:

وقد اختص الله شهر رمضان دون غيره من الشهور عيره من الشهور بإنزال القرآن فيه كما قال تعالى: ( شَهْرُ مَضَانَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُ وَاللَّهُ وَالْمُوالِولَ وَاللَّهُ وَالْمُوالِيَّةُ وَاللَّهُ وَالَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ

[البقرة: ١٨٥].

قال ابن كثير رحمه الله: «يمدح تعالى شهر الصيام من بين سائر الشهور، بأن اختاره من بينها لإنزال القرآن العظيم، وقد ورد الحديث بأنه الشهر الذي كانت الكتب الإلهية تنزل فيه على الأنبياء.

قال الإمام أحمد بن حنبل رحمه الله: حدثنا أبو سعيد مولى بني هاشم، حدثنا عمران أبو العوام، عن قتادة، عن أبي المليح، عن واثلة بن الأسقع أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «أنزلت صحف إبراهيم في أول ليلة من رمضان، وأنزلت التوراة لست مضين من رمضان، والإنجيل لثلاث عشرة خلت من رمضان، وأنزل القرآن لأربع وعشرين خلت من رمضان، وأنزل القرآن لأربع وعشرين خلت من رمضان». [تفسير ابن كثير ٢٠٤/١، والحديث

حسنه الألباني في الصحيحة برقم (١٥٧٥)]. كما بَيِّن الله تبارك وتعالى أن القرآن نزل في أعظم ليلة في هذا الشهر، وهي ليلة القدر، قال الله تعالى: (إِنَّا أَنْرَلْنَهُ فِي لِيَلَةِ الْفَدْرِ اللهُ وَمَا أَذَرُنكُ مَا لَيُلَةً الْفَدْرِ اللهُ تعالى: (إِنَّا أَنْرَلْنَهُ فِي لِيَلَةِ الْفَدْرِ الله تعالى: (إِنَّا أَنْرَلْنَهُ فِي لِيَلَةِ الْفِيهُ اللهُ مَبْرِي [القدر: ١-٣]، وقد أخبر الله بأن هذه الليلة ليلة مباركة، قال الله تعالى: (إِنَّا أَنْرَلْنَهُ فِي لَيْلَةٍ أَنْرُكُومُ [الدخان: ٣].

احتل القرآن الكريم مكانة عالية رفيعة على الدوام، وفي شهر رمضان خاصة، وذلك بكثرة قراءته وتدبره والقيام به لله تعالى في صلاة التراويح، وقد أخرج البخاري عن ابن عباس رضى الله عنهما قال:

«كان النبي صلى الله عليه وسلم أجود الناس بالخير، وكان أجود ما يكون في رمضان حين يلقاه جبريل، وكان في كل ليلة في في كل ليلة في في كل ليلة في رمضان حتى رمضان حتى يعرض عليه النبي صلى الله عليه وسلم القرآن، فإذا لقيه جبريل عليه السلام كان أجود بالخير من الريح

المرسلة». [البخاري: ١٩٠١، ومسلم: ٢٣٠٨].

وقال أبن رجب: «ودل الحديث أيضًا على استحباب مدارسة القرآن في رمضان، والإجتماع على ذلك، وعرض القرآن على من هو أحفظ له، وفيه دليل على استحباب الإكثار من تلاوة القرآن في شهر رمضان، وفي حديث فاطمة - رضي الله عنها - عن أبيها صلى الله عليه وسلم أنه أخبرها أن جبريل كان يعارضه القرآن في كل عام مرة، وأنه عارضه في عام وفاته مرتين، وفي حديث ابن عباس أن المدارسة بينه وبين جبريل كان ليلًا، فدل على استحباب الإكثار من التلاوة في رمضان ليلًا، فإن الليل تنقطع فيه الشواغل ويجتمع فيه الهم، ويتواطأ فيه القلب واللسان على التدبر كما

الله والأساو الأساو الأ

विभावी त्यापड़ विभावी द्यापड़ विभावी

Been commend of some

Brown Lot a Later of Later to

هيرها محمله صلى الله عليه

would sole somes who

CAN MENTO MENTO

قال تعالى: ( إِنَّ نَاشِئَةَ آلَّتِل هِيَ أَشَدُّ وَطْئًا وَأَقُومُ قِيلًا [المزمل: ٦]. [لطائف المعارف: ٢٤٢].

بيان استحباب تطويل القراءة في صلاة

وقد عقد الإمام مسلم في صحيحه بابًا بعنوان: «باب استحباب تطويل القراءة في صلاة الليل»، ثم ساق حديثا حذيفة وابن مسعود، وفي الأول يقول حذيفة: «صليت مع النبي صلى الله عليه وسلم ذات ليلة فافتتح التقرة، فقلت: يركع عند المائة، ثم مضى، فقلت: يصلى بها في ركعة، فمضى، فقلت: يركع بها، ثم افتتح النساء فقرأها، ثم افتتح آل عمران فقرأها. يقرأ مترسلا. إذا مر بآية فيها تسبيح سبح، وإذا مر بسؤال سأل وإذا مر بتعوذ تعوذ». [مسلم: ٧٧٢].

#### اقبال السلف على القرآن قرمضان:

وكان الصحابة رضوان الله عليهم أجمعين بحرصون على قراءة القرآن ويقومون به لله في الصلاة، وقد أمر عمر رضى الله عنه أبى بن كعب وتميمًا الداري أن يقوما بالناس في شبهر رمضان، فكان القارئ بقرأ بالمائتين في ركعة، حتى كانوا

يعتمدون على العصبي من طول القيام، وما كانوا ينصرفون إلا عند الفجر، ويظهر من هذا أنهم كانوا يقومون معظم الليل بالقرآن، كما كانوا يجتهدون في قراءة القرآن بالنهار وفي غدر رمضان أيضا.

وكان السلف من أهل العلم يكثرون من تلاوة القرآن في شهر رمضان في الصلاة وغيرها، ويصرفون همتهم إلى مدارسة القرآن وتعليمه وتعلمه، قال ابن رجب: «كان الزهري إذا دخل رمضان قال: فإنما هو تلاوة القرآن وإطعام الطعام». قال ابن عبد الحكم: كان مالك إذا دخل رمضان يفر من قراءة الحديث ومجالسة أهل العلم، وأقبل على تلاوة القرآن من المصحف. على نبينا محمد وآله وصحبه.

قال عبد الرزاق: كان سفيان الثوري إذا دخل رمضان ترك جميع العبادة، وأقبل على قراءة القرآن، ومعناه أنه اهتم بقراءة القرآن وحرص عليه أكثر من نوافل العبادات، وكانت عائشة تقرأ في المصحف أول النهار في شهر رمضان، فإذا طلعت الشمس نامت، وقال سفيان: كان زبيد اليامي إذا حضر رمضان أحضر المصاحف وجمع إليه أصحابه. [لطائف المعارف ٥٤٧].

#### يا راغبا في الشفاعة عليك بالقرآن

والصيام والقرآن يشفعان للعبد يوم القيامة، كما في مسند أحمد عن عبد الله بن عمرو رضي الله عنهما عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «الصيام والقيام يشفعان للعبد يوم

القيامة. يقول الصيام: أى رب، منعته الطعام والشهوات بالنهار، ويقول القرآن: منعته النوم بالليل فشفعني فىلە، فىشىفعان». [والحديث صححه الألباني كما في تمام المنة ص١٩٤].

منحة من الله فلا تفرطوا فيها

ومن صلى القيام خلف الإمام فعليه ألا ينصرف

قبل إمامه لما جاء في الحديث الصحيح عن أبى ذر رضى الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إن الرجل إذا صلى مع الإمام حتى ينصرف حُسب له قيام الليلة». قال الألباني: «والشاهد من هذا الحديث قوله: من قام مع الإمام... فإنه ظاهر الدلالة على فضيلة قيام رمضان مع الإمام». [مختصر قيام الليل ص٩٤].

فيا أهل الإيمان، ويا من فرطتم في الطاعة قبل رمضان، ها هو رمضان أقبل، فعليكم بالطاعة وحسن العيادة.

أسأل الله تعالى أن يتقبل منا الصيام والقيام وصالح الأعمال، وصلى الله وسلم وبارك

رمضان ١٤٣٤هـ

Russ - White alle all

الله إذا دي ودياج صرفيا

ميتم إلى قلاوة المعمالة

LANGO cantago ampleto

محموره به في الليل حجي

Emyl Elp Borrand Wall

क की प्राप्ति क

الحمد لله يَمُنُّ على عباده بمواسم الخير أفراحًا، ويدفع عنهم أسباب الردي شرورًا واتراحًا، وبعدُ:

في نأي عن الحياة النمطية الرتيبة، وتجاف عن مألوف الأزمنة القتيبة تُنيخ امتنا الإسلامية مطاياها بين يدي ايام عظيمة، مبجلة كريمة، بالخيرات جميمة، وبالفضائل عميمة. قد غمرت الكون بضيائها وعمرت القلوب المعنّاة بحبها في بهائها وسنائها.

شهر حرث بالطاعات أنهاره وتفتقت عن أكمام الخبر والبر أزهاره، وتطلع الصائمون القائمون في شوق لنفحاته وأسراره، تغيض أيامه بالقربات والسرور... وتنبر لباليه بالآبات المتلوات والحبور، موسم خلَّده القرآن ، و باركه الرحمن: «شَهْرُ رَمَضَانَ ٱلَّذِيّ أُنِزَلَ فِيهِ ٱلْفُرْءَانُ هُدِّي لِلنَّكَاسِ وَبَيْتَنْتِ مِنَ ٱلْهُدَىٰ وَٱلْفُرْقَانَ » [المقوة: ١٨٥]. وفي مرحلة خطيرة، وأحداث حسام تمرُّ بها الأمة المصرية الآن، أحْسَبُ أنها من أصعب مراحلها في التاريخ، فقد كانت معاركها في الماضي القريب مع اعدائها من غيرنا، أما الأن فقد هان الأخ على أخبه، فاستبيحت الدماء التي حرَّمها الله، وانتَّهكت المحرمات، وانتشر القتل والترويع في أنحاء مصر، وقطعت الطرقات، وانتشرت السرقات، وحل الهوان بين وشيائج الدم والعقيدة، وليس ذلك الأمن أحل دنيا زائلة، ومنصب لا يدوم، متناسين أنهم سيقفون يومًا أمام من لا يغفل ولا ينام، أمام القوى المنان، فقست قلوبهم، ونسوا ربهم، وانشغلوا بدنياهم، وصدق النبي صلى الله عليه وسلم إذ يقول: «ويل للعرب من شر قد اقترب» [جزء من حديث أم المؤمنين زينب رضي الله عُنها اتفق عليه الشيخان].

فاحدر أيها الآخ الكريم قبل فوات الآوان، وإياك أن تُلطخ يدك بدم مُحرّم، أو أن ترفع سلاحًا أو عصًا في وجه أخيك، أو تحرّق الممتلكات، أو تقطع الطرقات، وإياك والسلب والنهب!أ فلنُفق على عتبة رمضان، قبل فوات الآوان، وحسينا الله ونعم الوكيل.

خرمة الدماء

نستقبلُ شهر رمضان.. وها قد التقى الجمعان، ودارت رحى فتنة عمياء، كريهة المنظر، يهدر صوتها كثيبًا ممتزجًا بأهات الثكالى، وبكاء الأطفال، وأنين مصاب، وعويل أرملة، واستغاثة مظلوم، وصراخ عذراء، يُنتهك عرْضها، ودقات قلب أم ملتاعة على ابنها، فتنة لا تميز إلا رائحة الدماء، ولا تزيدهًا الدماء إلا شراسة وطيشًا، أما دعوات التعقل وحَقَن الدماء، وتعظيم الحرمات، فزيد بنهد حفاءً.

كفى مصر فخرًا أن الذي سماها مصرًا هو الله سبحانه وتعالى، وإن القلب ليتفطر حزنًا، عندما ترى العن



نستقبل شهر رمضان، بينما تدور رحى فتنة عمياء، كريهة النظر، يهاير رحى فتنة عمياء، كريهة النظر، يهاير وحى فتنة عمياء، كريهة النظر، يهاير ويكاء الإطفال، وانين مصاب، وعويل أرملة، واستفائة مظاوم، ودقات قلب أم ملتاعة على ابنها، فتنة لا تدير الا أم ملتاعة وطبشا، أما دعوات التعقل المدرات، وتعظيم العرمات، وتعظيم العرمات، وتعظيم العرمات، فنزيد بدهيا، وقاء،

وَأَمُوالَكُمْ وَأَعْرَاضَكُمْ عَلَيْكُمْ حَرَامٌ كَحُرْمَة يَوْمُكُمْ هَذَا فِي بَلدِكُمْ هَذَا فَي شَهْرِكُمْ هَذَا، فَأَعَادَهَا مِرَارًا، هَذَا فِي شَهْرِكُمْ هَذَا، فَأَعَادَهَا مِرَارًا، ثُمُّ مَنَّ مُنَّا بَلَغْتُ، اللَّهُمَّ هَلْ بَلَغْتُ، اللَّهُمَّ هَلْ بَلَغْتُ، اللَّهُمَّ هَلْ بَلَغْتُ، اللَّهُمَّ هَلْ بَلَغْتُ، اللَّهُ عَنْهُمَا: فَوَالَّذِي نَفْسي بِيَدِه إِنَّهَا لَوَصَيْتُهُ إِلَى أُمُتِه؛ فَلْيُنلِغُ الشَّاهَدُ الْفَائِبَ، لاَ تَرْجِعُوا بَعْدِي كَفَارًا يَضْرِبُ بَعْضُكُمْ رَقَابَ بَعْضُكُمْ رَقَابَ بَعْضُكُمْ رَقَابَ بَعْضَكُمْ رَقَابَ بَعْضَكُمْ رَقَابَ بَعْضَكُمْ وَقَابَ اللَّهُ الشَّاهِدُ إِلَى الْمَافِدَ وَقَالَا اللَّهُ عَلْمُ اللَّهُ عَلْمُ اللَّهُ عَلَيْهُ السَّاهِدُ الشَّاهِدُ الشَّاهِدُ السَّاهِدُ اللَّهُ عَلْمُ اللَّهُ عَلْمُ اللَّهُ عَلْمُ اللَّهُ عَلْمُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ السَّافِيلِ اللَّهُ عَلْمُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلْسَالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلِكِمْ اللَّهُ الْمُعْلَمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْمَالَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلِمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُعْلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنَالِهُ الْمُعْمَالَ اللَّهُ الْمُنْ الْمُعْمَالَ اللْمُعْمِلَا ال

وُقتل المسلم بغير حق اعتداء على المجتمع كله، وإن القتل وسفك الدماء مجلبة لسخط الرب سبحانه وتعالى، فأنقذوا السفينة قبل أن تغرق فاليوم يتجرع التيار الإسلامي كله مرارة تعميم العقاب التي يرفضها العقلاء والمنصفون، وما نلك إلا نتاج ثقافة كراهية غرسناها بالممارسة الخاطئة، وبتغذية إعلام مضلل، وصحف هدامة، وأبواق ناعقة، غرسناها غرسًا في قلوب الكثيرين، وهذا يقطع الروابط في المجتمع ويمزق أواصر الأمة!!

#### سلوك سبيل الاستقامة

إنّ مجانبة الضّلال، والسّلامة من الغواية، والنّايَ عن فساد العمل: منتهى أمل المسلم وغايةٌ أمله، ونروة مقصده، لذا ليس عجبًا أن ينبعث له حسّ مرهّف، وشعور يقظ، وفكر حيّ، يحمله على كمال الحذر من كلّ ما يحول بينه وبين سلوك سبيل الاستقامة، فإن الحوائل كثيرة، وإن العوائق عديدة، غير أنّ من أظهر هذه الحوائل وأقوى هذه

مشاهد كريهة في ميادين مصر كلها، كل المحرمات قد استُبيحت، والقلوب قد قست، والعقول قد أُغْلقت، والمسامعُ قد سُدَّت، احذروا الدماء فبنست المناصب، وبنست الكراسي، فحرمة الدماء عند الله عظيمة، فليس من حق أي فصيل أن يستحل دم فصيل آخر، وإلا لسقطت مصر، وغرقت السفينة، ولو غرقت السفينة لغرق الصالحون.

والله سبحانه قد حكم على من قتل نفسًا بغير حق بحكم عظيم تقشعر أمنه الجلود المؤمنة، وتخشع له القلوب الموقنة، فقال سبحانه وتعالى: «أَنَّهُ مَن مَتَكَلَ نَفْسًا بِغَيْرِ نَفْسٍ أَوْ فَسَادٍ فِي ٱلأَرْضِ فَكَأَنَّهَا قَتَلَ النَّاسَ جَمِيعًا» [المائدة: ٣٧].

وحذرنا ربنا من شر ولدي أدم عندما هانت عليه نفس أخيه فقتله، « فَطَرَّعَتْ لَهُ نَفْسُهُ قَلْلَ أَخِيهِ فَقَلْلُهُ فَأَسَّمَ مِنَ لَلْكَبِرِيكَ » [المائدة: ٣٠]، فقد خسر أخاه في الدنيا، وخسارته الكبرى خسارته لدينه وآخرته بهذا الفعل الشنيع.

وقد حدر النبي صلى الله عليه وسلم من سفك الدم المعصوم، وبين سوء مصير من قتل نفسًا بغير حق، فعن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «يَجِيءُ الرُّجُلُ [يوم القيامة] آخذًا بيد الرُّجُلِ فَيَقُولُ: يَا رَبِّ هَذَا قَتَلَتُهُ؛ فَيَقُولُ: قَتْلُتُهُ لَتَكُونَ الْعَرُّةُ لَكَ. فَيَقُولُ: قَتْلُتُهُ فَيَقُولُ: قَتْلُتُهُ لَتَكُونَ الْعَرُّةُ لَكَ. فَيَقُولُ اللَّهُ لَهُ: لَمَ قَتَلَتُهُ؛ فَيَقُولُ: قَتْلُتُهُ لَتَكُونَ الْعَرُّةُ لَكَ. فَيَقُولُ اللَّهُ لَهُ: لَنَّ هَذَا قَتَلَتُهُ؛ فَيَقُولُ اللَّهُ لَهُ: لَمْ قَتَلَتُهُ؛ فَيَقُولُ اللَّهُ لَهُ: لَنَ عَنْ الْعَرَّةُ لَقَلَانٍ. فَيَقُولُ اللَّهُ لَهُ: لَمْ قَتَلَتُهُ؛ فَيَقُولُ اللَّهُ لَهُ لَهُ لَيْسَتْ لِفُلَانٍ. فَيَقُولُ اللَّهُ لَهُ لَيْسَاتًى لَقُلُانٍ. فَيَقُولُ: إِنَّهُا لَيْسَاتًى النَّسَاتًى ١٩٩٧ لَيْسَاتًى ١٩٩٥٣ وصححة الألباني].

ر. وقال صلى الله عليه وسلم: «أَوَّلُ مَا يُقْضَى بَيْنَ النَّاس في الدِّمَاء». [متفق عليه].

ألا فتَذَكَرُوا يا من أدركتم رمضان قول نبيكم نبي الرحمة صلى الله عليه وسلم في خطبته المشهورة، يحرم فيها سفك دماء المسلمين، والاعتداء على أموالهم وأعراضهم، فعن أبي بكرة رضي الله عنه قال: خطبنا رسول الله صلى الله عليه وسلم يوم النحر فقال: «يَا أَتُهَا النَّاسُ! أَيُّ يَوْم هَذَا؟ قَالُوا: يَوْمٌ حَرَامٌ، قَالَ: فَأَيُّ بَلَد هَذَا؟ قَالُوا: فَأَيُ شَهْر هَذَا؟ قَالُوا: فَأَيُّ شَهْر هَذَا؟ قَالُوا: شَهْرٌ حَرَامٌ، قَالَ: فَإِنَّ دَمَاءَكُمْ



قوى لا تُكنُ لمصر ولا لأهلها خيرًا قط، وقد رأينا الموقف الأمريكي الذي يتغير صباحًا ومساء. إن العدو الخارجي، والغازي الأجنبي لم يُوجِد الخلاف في الأمة المصرية، ولكنه وجد فيها أرضًا خصبةً ليزرع مكرة وكيده فيمزَق مصر وأهلها، ويفتّت ويشتت قوة جيشها، وقد انتشرت في مصر خلال العامين الماضيين الأيادي الخفية، والمؤامرات المخابراتية في سيناء وغيرها من بقاع مصر الحبيبة؛ تقتلُ وتروعُ، وتنشر الفوضي والذعر والهلع، وما ذلك إلا أن قوى الشر في الخارج بمساعدة أعوانهم داخل مصر قد تجمعت لكسر مصر، بعد أن هانت على أبنائها!!

رمضان فرصة للتفسر

نستقبل شهر رمضان بمقاصده وخصائصه، وعبق ذكرياته، فهو مبعث عزنا، ومناط فخرنا، ومرفأ مجدنا، شهر تضمن البطولات والفتوحات، وتنزُّل الآيات البينات، فيه علو الأمجاد والظهور على قوى الشروالإلحاد، هو موسم التجارة مع الله رابحة، وفرصة لرفع الدرجات، وتكفير السيئات، من ضبعها فهو المحروم وقد أشقى نفسه.

ولنتذكر جميعًا أما كان بيننا أحبةً وأصحاب، رحلوا عنا قبل مجيء رمضان، أسلموا للثرى والتراب! كانوا كالشموس بيننا والأقمار، وقد طواهم البوار إلى دار القرار!!

كم نسعد ونغتبط بشهر رمضان حين نجعل منه دورة زمنية خيرة تقودنا إلى تحقيق الذات، والنصرة على النفس وملذاتها، والخضوع لرب العالمين، فيصلح كل إنسان ما بداخله، فيتزود بالتقوى ويحسن المراقبة، وتراجع كل طائفة ما تعتنقه من أفكار، فتصفوا النفوس، ويعود الوئام، فيدهب الله عنهم الشيطان، وتعود مصر وشعبها لقيادة الأمة المسلمة، فهل يكون الشهر الكريم هذا العام موقظًا لمن تجمدت مشاعرهم، ومُرَّقتُ أوصالهم، واستحلوا الدماء فيما بينهم؟!

ألا فلنتق الله في هذا الشهر الكريم، شهر التنزيل والترتيل، فنكف أنفسنا فيه عن المحرمات، ولنسعى جاهدين أن نسطر في صحائف أعمالنا أعمالاً صالحة، ينفع بها المسلم نفسه وينتشر أثرها النافع على من حوله.

إنه شهر الجمال والجلال زاهر عاطر، وفضله بالخيرات ظاهر، وبالنعمة زاخر، نفحاته لا تعد ولا تحصى فشمروا الساعد واسمعوا النداء الذي ينادي يا باغ الخير أقبل ويا باغ الشر أقصر. العوائق أثرًا وأشدًها خطرًا: اتباعَ الهوى. وقد غلب ذلك على كثير من المصريين الذين أصبحوا فرقاء متنازعين، على معنى أن يكون دليل المرء وقائده ومرشده ما تميل إليه نفسه، ويهواه قلبه، ويلتذ به حسنه، لا ما يأمره به وينهاه عنه الله ورسوله، فأنتشر التيه بين الناس، وغلظت القلوب، وتناثرت الدروب، الواحد منا ينهش أخاه، بل يقتله، والآخر كان حريصًا على ذلك، أي لها من قلوب قد تحجرت، ومشاعر قد تبلدت، إنهم أبناء مصر، مصر التي شرفها الله بذكرها في قرأنه، وأوصى بأهلها النبي صلى الله عليه وسلم خيرًا.

#### الغوغائية لا يقوم بها دين ولا تصلح بها دنيا

إن ما تشهده الساحة على أرض مصر اليوم يفرح به العدو ويحزن بسببه الصديق، لأن ما يجري على أرض مصر هو انتكاسة ومصيبة عظمى تعيدنا إلى الوراء، وتبعدنا عن ريادتنا وتاريخنا، وإن استمراء ذلك وقبوله والسماح به، ناهيكم عن التمكين له، كل ذلك إعانة وخيانة، ومسلك عدائي لا يقوم به دين ولا تصلح به دولة.

إن وحدتنا لا تقوم على التحريش والتحريض، واستدعاء المثالب لطرف، وإبراز المناقب لآخر!! والانكفاء على العصبية، والرموز الحزبية، والنعرات الطائفية، إن ذلكم لهو الفشل الذريع، واستدعاء فصيل لقوى خارجية على فصيل آخر،

عدد ١٠٥١ السنة الثانية والأربعون

بالجد فاز من فاز، إنها فرصة عظيمة خاب وخسر واندحر وانكسر وتراجع وندم من لم يغتنمها، فيا خسارة أهل الرقود والصدود!! هذا نسيم القبول هبّ، وهذا سيل الخير، وهذا باب الإيمان مفتوح، فهل ترانا نحسن اغتنام هذا الشهر؟!

دعوة إلى الاجتماع والوحدة.. فالمناصب زائلة ونحن على أعتاب شهر كريم عظيم لا يحتاج الإنسان إلى كبير عناء ليدرك أن الواقع المعاصر لأمتنا المصرية هو من أمّرُ ما مرَّ بها عبر تاريخها الطويل، إن لم يكن أمرَها على الإطلاق، فالأزمة الحالية التي تمر بها البلاد ليست كسائر الأزمات السالفة، وما ذلك إلاَّ لخطورة التحديات وشدة الصراعات، وضراوة المؤامرات، في الداخل والخارج، ولا يكاد يختلف اثنان على أن مصر مستهدفة من كل الدول، من خارجها، والغثائية المهدنة من داخلها.

وقد حذرنا ربنا سبحانه من الفتن وأرشدنا إلى الصبر، فقال تعالى: « وَلَنَبُلُونَكُمْ بِثَيْءٍ مِنَ الْفَرْفِ وَالْجُوعِ الْلَهِ عَلَيه وسلم [البقرة: ١٥٥]، وشبّه النبي صلى الله عليه وسلم الفتن بقطع الليل المظلم، أي لا قمر فيها ولا ضياء، فالساري فيها على شفا هلكة، إن لم يكن معه نور يُبْصِر به مواقع أقدامه، والبلاد تمر بفتن مزقت رُوصال البلاد والعباد، أصبحت فرقًا وأحزاباً!!

الدعاء سلاح المؤمن اليوم لفي أشد الحاجة لإغتنام تلك الأيام المباركة بالعمل الصالح والدعاء النافع لليتئم شمل الأمة، وتجتمع مرة أخرى، والدعاء سلاح المؤمن، وكثير من المسلمين لا يملك في هذا المنحى غير الدعاء، ولنعلم أن أقدار الله كلها خير، فكم في طيات المحن من منح، وكم في ثنايا النقم من نعم، وتلك سُنة الله الكونية والشرعية، والتاريخ خير شاهد. وهذا مما يبعث في نفس المسلم الثقة بالله عز وجل، ونصرة دينه من غير ياس مُقْعد ولا إحباط قاتل، ومن غير تهور عاجل واندفاع زائد، والموفق من قومته الدروس، والعبر، ففهم آثارها وأسرارها وعواقبها، والله سبحانه هو هادي الخلق إلى الحق، وهو المستعان وعليه التكلان.

ولقد أكرم الله هذه الأمة في هذا الشهر المبارك باجتماع نوعي الدعاء فيه أكثر من غيره من الشهور، وذلك من خلال الإكثار من دعاء العبادة ودعاء المسالة؛ إذ يتمثل دعاء العبادة في الإكثار



من الصلاة، والصوم، وقراءة القرآن، والصدقة والذكر، وهذه الطاعات كلها تتكاثر في رمضان وهي في الحقيقة دعاء من المرء بلسان الحال أن يغفر الله له، ويتقبل منه، ويجيره من عذابه. ويتمثل دعاء المسألة في الدعاء المشهور في القنوت، وعند الفطر، وبين الأذان والإقامة، وفي سائر إلاوقات، وهذا كله فضل من الله ونعمه.

فهنيئًا لمن رزقه الله الاغتنام والتمام، وخيبة لمن سبقه المؤمنون، وتجاوزه المخلصون وهو لا يزال أسير هواه، طريح وساوسه يترسم لنفسه كرسيًا زائلاً، ومنصبًا فانيًا، وهي دنيا أصابها من أصابها، وأخطاها من أخطأها، وهي إلى زوال، فهل نفيق من غفلتنا قبل فوات الأوان؟! قبل فوات الأوان وقبل أن تحل علينا الخيبة والخسران؟!

وبعدُ: فإن الإسلام – وبكل فخر واعتزاز وقوة – قد قدَّم بعقائده وأحكامه ومبادئه للبشرية ما لم تقدمه حضارة أخرى، والمسلمون قادرون بإذن الله على الخروج من مشكلاتهم حين ينبذون الفرقة ويرفضون التمزق، قال سبحانه ﴿إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمِ حَقَّ يُغَيِّرُوا مَا إِنْهُمَ ﴾ [الرعد: ١١].

حفظ الله مصر من كل مكروه وسوء، وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

## تفسير سورة غافر

الحلقة الثالثة

قال تعالى: «وَاللَّهُ يَقْضِى بِالْحَقِّ وَالَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِهِ. لَا يَقَضُونَ بِشَقَّءٌ إِنَّ اللَّهَ هُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴿ ﴿ ﴾ أَوَلَمْ يَسِيرُواْ فِي الْأَرْضِ فَيَنظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَقِبَهُ اللَّينَ كَانُواْ مِن قَبْلِهِ مُّ كَانُواْ هُمَّ أَشَدَ مِنْهُمْ قُونَاً وَءَاثَارًا فِي الْأَرْضِ فَأَخَذَهُمُ اللَّهُ بِدُنُوبِهِمْ وَمَاكَانَ لَهُم مِن اللَّهِ مِن وَاقِ ﴿ ﴾ ذَلِكَ بِأَنَهُمُ كَانَت تَأْتِيهِمْ رُسُلُهُم بِالْبَيِّنَةِ فَكَفَرُواْ فَأَخَذَهُمُ اللَّهُ إِنَّهُ قُوِيُّ شَكِيدُ الْعِقَابِ » [غافر: ٢٠- ٢٢]

> الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من لا نبى بعده، وبعد:

في الحلقة السابقة تكلمنا عن أمر الله عن وجل لرسوله صلى الله عليه وسلم بإنذار كفار قريش وما به من أهوال، وأن الظالمين ليس لهم في هذا اليوم من حميم ولا شفيع يُطاع، وأن الله عز وجل يعلم ما تخفى الأنفس وخائنة الأعين، واليوم نكمل حديثنا:

#### سبحان الحكم العدل:

قوله: «وَاللَّهُ يَقْضِي» بِين عباده يوم القيامة «بالْحَقُ» كما قال تعالى: «وَنُفِحَ فِي الصُّورِ فَصَعِقَ مَن «بالْحَقُ» كما قال تعالى: «وَنُفِحَ فِي الصُّورِ فَصَعِقَ مَن فَي السَّمَوَتِ وَمَن فِي الدَّرْضِ إِلا مَن شَاءَ اللَّهُ ثَمُ نُفِحَ فِيه أَخْرَى فَإِلَّا اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مُعْ اللَّهُ مُ فَعِامٌ يَظُرُونَ (اللهُ وَأَشَرَقَتِ الْأَرْضُ بِثُورِ رَبِّهَا وَوُضِعَ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَن اللَّهُم وَالنَّهُمَ وَالنَّهُمَ اللَّهُ مِنَا عَلَيْ وَمُمْ لا يُطَلِّمُونَ (اللهُ وَقُفِي يَنْهُم وَالنَّهُمَ إِلَى اللَّهُ مِنَا عَفِيلَ عَلَيْ مَا عَمِلَتَ وَهُو أَعْلَمُ فِي اللَّهُ مِمَا يَعْمَلُونَ اللهُ اللَّهُ مِنَا عَمِلَتَ وَهُو أَعْلَمُ مِمَا يَعْمَلُونَ اللهُ اللهُ وَلَيْ اللهُ اللهُولِيَّ اللهُ ال

[الزمر: ٦٨- ٧٠].

«وَالْدِينَ يَدْعُونَ» وفي قراءة «وَالْدِينَ تَدْعُونَ مِنْ دُونِه» سبحانه «لا يَقْضُونَ بِشَيْء» سواء منهم مَن يعقل وما لا يعقل أما ما لا يعقل قلا يقضون بشيء لأنهم جمادات، لا تسمع ولا تبصر، ولا تعلم ولا تعقل، وأما من يعقل فإنهم أيضًا لا يقضون بشيء؛ لانهم عباد لله، لا يملكون لأنفسهم ضرًا ولا نفعًا، ولا يملكون موتًا ولا حداة ولا نشورًا.

«إِنَّ اللَّهَ هُـوَ السَّميعُ الْبَصيرُ» يسمع كل

العظيم بدوي

الأصوات، بجميع اللغات واللهجات، ويبصر كل شيء في الأرض والسماوات.

وهذا الإنذار من قوله تعالى: «وأنذرهم يوم الأذفة» إلى قوله تعالى: «إن الله هو السميع البصير» يتضمن جميع الأسباب الموجبة للخوف.

فَأُولَهَا: أَنْهُ سَمَّى ذَلِكَ الْيَوْمَ يَوْمَ الْأِرْفَة، أَيْ
يَوْمَ الْقُرْبِ مِنْ عَذَابِهِ لَمَنَ ابْتُلِيَ بِالذَّنْبِ الْعَظِيمِ؛
لَأَنَّهُ إِذَا قَرُبَ زَمَانُ عُقُوبَتِهِ كَانَ فِي اَقْصَى غَايَاتَ
الْخَوْفَ، حَتَّى قيلَ: إِنَّ تَلْكَ الْغُمُومَ وَالْهُمُومَ أَعْظَمُ
في الْإيدَاشِ مِنْ عَنْ تَلْكَ الْعُقُوبَة.

وَالثَّانِيِّ: قَوْلُهُ «إِذِ الْقُلُوبُ لَدَى الْحَنَاجِرِ» وَالْنَّافُنِي الْحَنَاجِرِ» وَالْنَّغْنَى أَنَّهُ بَلِغَ ذَلِكَ الْخَوْفُ إِلَى أَنِ انْقَلَعَ الْقَلْبُ مَنَ الصَّدْرِ، وَارْتَفُعَ إِلَى الْحَنْجَرَةِ وَالْتَصَقَ بِهَا، وَصَارَ مَانِغًا مِنْ دُخُولِ النَّفُسِ.

وَالْقَالِثُ: قُوْلُهُ «كَاظِمِينَ» وَالْمُعْنَى أَنَّهُ لَا يُمَكِنُهُمْ أَنْ يَنْطِقُوا وَأَنْ يَشْرِحُوا مَا عِنْدَهُمْ مِنَ الْحُزْنِ وَالْخَوْفَ، وَذَلِكَ يُوجِبُ مَزِيدَ الْقَلَّقِ وَالاِضْطَرَابِ.

وَالْرَّالِعُ: قَوْلُهُ «مَا لِلظَّالِينَ مِنَّ حَمَيمٍ وَلاَ شُفيعٍ يُطَاعُ» فَبَيْنَ أَنَّهُ لَيْسَ لَهُمْ قَرَيبٌ يَنْفَعُهُمْ، وَلَا شَفِيعُ يُطَاعُ فيهمْ فَتُقْنَلُ شَفَاعَتُهُ.

وَالنَّخَامِشُ: قَوْلُهُ «يَعْلَمُ خَائِنَةَ الأَعْسُ وَمَا

تُخْفِي الصُّدُورُ» وَالْلَغْنَى أَنَّهُ سُبْحَانَهُ عَالِمُ، لَا يَغْزُبُ عَنَّ عَلْمَهُ مِثْقَالُ ذَرَّةً فِي السموات وَلَا فِي الْأَرْضِ، وَالْحَاكِمُ إِذَا بِلَغَ فِي الْعِلْمِ إِلَى هَذَا الْحَدِّ كَانَ خُوْفُ الْكُنْبُ مِنْهُ شَدِيدًا حَدًا.

السَّادِسُ: قَوْلُهُ تَعَالَى: «وَاللَّهُ يَقْضِي بِالْحَقِّ» وَهَلَّهُ يَقْضِي بِالْحَقِّ» وَهَذَا أَيْضًا يُوجِبُ عِظمَ الْخَوْفِ، لأَنَّ الْحَاكِمَ إِذَا كَانَ عَلَمْ الْخَوْفِ، لأَنَّ الْحَاكِمَ إِذَا كَانَ عَلَمْ انْهُ أَنَّهُ لَا يَقْضِي إِلَّا بِالْحَقَّ فِي كُلِّ مَا دَقَّ وَجَلُ، كَانَ خَوْفُ الْمُذْنِبِ مِنْهُ فَى الْغَايَةَ الْقَصْوَى.

السَّابِعُ: أَنَّ الْكُفَّارَ إِنَّمَا عَوَّلُوا فِي دَفْعِ الْعِقَابِ
عَنْ اَنْفُسِهِمْ عَلَى شَفَاعَةً هَذِهِ الْأَصْنَامِ، وَقَدْ بَيِّنَ اللهُ تَعَالَى أَنَّهُ لا فَائِدَةَ فَيهَا ٱلْبِتَّةَ، فَقَالَ: «وَالَّذِينَ يَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ لا يَقْضُونَ شَيْعَ».

فَهَدْهِ الْأَحْوَالُ الثُمَانِيَةُ إِذَا اجْتَمَعَتْ في حَقَ الْلُدْنِ الْجَتَمَعَتْ في حَقَ الْلُدُنِ اللَّذِي عَظُمُ ذَنْبُهُ كَانَ بَالغًا في التَّحْويفِ اللَّي الْحَدُ الذِي لا تُغْفَلُ الزَيادَةُ عَلَيْهِ. [التفسير الْكِير (٧٧/ ٣٥)].

وجوب الاعتبار بوحدة مصير المكذبين:

«يَسِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَيَنْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَقِبَهُ الَّذِينَ كَانَ عَقِبَهُ الَّذِينَ كَانَ عَقِبَهُ الَّذِينَ كَانُوا مِن قَبْلُهُ مَا أَشَدُ مِنْهُمْ قُوَةً وَءَاثَارًا فِي الْأَرْضِ فَأَخَذَهُمُ اللَّهُ يَلَّكُ مِنْ الله مِن وَاقِ ﴿ ﴾ ﴿ لَاللَّهُ اللَّهُ إِنَّهُمُ كَانَتُ قَاصَهُمُ اللَّهُ إِنَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ أَلْمُونُ مِنْ مُنْ اللَّهُ مِنْ أَنْ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ أَنْ اللَّهُ مِنْ أَنْ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ أَنْهُمُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ م

لاً بالغ الله تعالى في تخويف كفار قريش من عذاب الآخرة، أتبع ذلك بتخويفهم من عذاب الدنيا، وأمرهم أن يعتبروا بوحدة مصير المكذبين من قبلهم، فإنَّ الْعَاقلُ من اعْتَبَرَ بغيْره، فقد «كَنْتُ مَلَهُمْ قَوْمُ نُوجٍ وَأَلْأَخْرَابُ مِنْ بَعْدِهِمْ وَهَمَتْ كُلُّ أَمَّةَ مَلَهُمْ قَوْمُ لِنَّ عَلَيْهُمْ وَهَمْتَ كُلُ أَمَّةَ فَلَكُمْ مَنْ بَعْدِهِمْ وَهَمَتْ كُلُ أَمَّةَ فَلَكُمْ مَنْ بَعْدِهِمْ وَهَمَتْ كُلُ أَمَّةَ فَلَهُمْ مَنْ الله تعالى كيف فَكَيْفُ كَانَ عِقَالِ» [غافر: ٥]، وقد بين الله تعالى كيف أخذهم، فقال: «قَكُلًا أَخَذَنَا لِمَنْ الله تعالى كيف خَلَيْهُمْ مَنْ أَرْسَلْنَا عَلَيْهِ عَلَيْ الله تعالى كيف عليه الأَرْضَ وَمِنْهُمْ مَنْ أَخْفَتُهُ أَلْمَنْكُمْ وَمِنْهُمْ مَنْ أَرْسَلْنَا عَلَيْهِ فَيَالِمُ مِنْ أَرْسَلْنَا عَلَيْهِ وَلَيْكُمْ وَمِنْهُمْ مَنْ أَخْفَتُهُ أَوْمَا كُانَ الله يَعْلِمُهُمْ وَلَيْكُمْ وَمِنْهُمْ مَنْ أَخْفَتُهُ وَمِنْهُمْ مَنْ أَرْسَلْنَا عَلَيْهِ وَلَيْكُونَ الله وَلَيْكُمْ وَمُنْهُمْ مَنْ أَخْفَتُهُمْ وَمُنْ أَرْسَلْنَا عَلَيْكُمْ وَمِنْهُمْ مَنْ أَرْسَلْنَا عَلَيْهِ وَلَيْكُمْ وَمِنْهُمْ مَنْ أَخْفَتُهُ وَمِنْهُمْ مَنْ أَرْسَلْنَا عَلَيْكُمْ وَمِنْهُمْ مَنْ أَخْفَتُهُمْ وَمَا كُانَ الله وَلَيْكُمْ وَمُنْهُمْ مَنْ أَنْسَلَمُ وَمِنْ وَلَيْكُمْ وَمُنْهُمْ مَنْ أَرْسَلَنَا وَلَيْمُ مَنْ أَرْسَلَنَا عَلَيْهُمْ وَلَوْلَهُمْ مَنْ أَرْسَلَنَا وَمُنْ أَمْنَاكُمُ وَمِنْ وَمُنْ اللّهُ لَعْلَمْ عَلَى الله فَعْتَمْ وَلَا اللهُ وَلَالِهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهم وَلِيس الرسل السابقون أكرم على الله من تلك الأمم، وليس الرسل السابقون أكرم على الله من تلك الأمم، وليس الرسل السابقون أكرم على

الله من محمد، ولذلك فصل الله تعالى في سورة القمر كيف أخذ الأمم السابقة، ثم خاطب كفار قريش بقوله: «أَكُمُّ ارْكُرُ بَرَآءَةٌ فِي الزَّيْرُ ﴿ اللهُ اللهُ عَلَوْلُونَ الزَّيْرُ ﴿ اللهُ الل

« أُوَلَمْ يُبِرُواْ فِي الْأَرْضِ فَيَنظُّرُواْ » نظر اعتبار واتعاظ في «عَقِبهُ الَّذِينَ كَانُواْ مِن قَلِهٍ مَّ»، « أَنّا دَمَّرْنَاهُمْ وَقَوْمَهُمْ أَجْمَعِينَ (٥١) فَتلَك بُبُوتُهُمْ خَاوِيةً بِمَا ظَلَمُوا» [العنكيوت: ٥٢]، وقد « كَانُواْ هُمَّ أَشَدُ بِمَا ظَلَمُوا» [العنكيوت: ٢٥]، وقد « كَانُواْ هُمَّ أَشَدُ مِنْهُمْ قُوَةً وَءَاقَارًا فِي الْأَرْضِ »، وآثارهم تدل على شدة بأسهم وقوة أبدانهم، قال تعالى: «أَلُمْ رَكِيْفَ فَعَلَرَيُكُ مِنْ رَبُّكُ مِنْ رَبُكُ فَعَلَرَيُكُ وَلَيْ رَبِّ الْمِيادِ ﴿ اللَّهِي لَمْ يُعْلَقَ مِنْلُهَا فِي اللَّذِينَ عَلَيْ رَبُّ الْمَيْدِ ﴿ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ مَا كُنُواْ لِيهُمْ مِنَ لَيْكُ سُوطً عَذَابٍ» [الفجر: ٦- ١٣]، « وَمَا كَانَ لَهُمْ مِنَ اللَّهُ مِنْ وَاقَ » يقيهم عذاب الله، «إِنَّ رَبِّكَ لِهَالْمِرْصَادِ » [الفَجر: ١٤ - ٢٥]، « وَمَا كَانَ لَهُمْ مِنَ اللَّهُ مِنْ وَاقَ » يقيهم عذاب الله، «إِنَّ رَبِّكَ لِهَالْمِرْصَادِ » [الفَجر: ١٤ - ٢٠]، الكان عَلَيْهُ مَنْ وَاقَ » يقيهم عذاب الله، «إِنَّ رَبِّكَ لِهَالْمِرْصَادِ » [الفَجر: ١٤ - ٢٠]، الكان عَلَيْهُمْ مَنَ وَاقَ » يقيهم عذاب الله، «إِنَّ رَبِّكَ لِهَالْمُرْصَادِ » [الفَجر: ١٤]، لكل ظالم، ولكل طاغية.

فقد تكون الحضارات القديمة أكبر وأعظم من الحضارات الحديثة، والسابقون كانوا أقوى أبدانًا، وأشد قوة، وأكثر عددًا من اللاحقين، ولذلك قال تعالى: « وَكُذَّبَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمٌ وَمَا بَلَنُوا مِعْشَارَ مَآ السَّنَهُمْ فَكُذُوا رُسُلِي قَلْكِمْ وَمَا بَلْنُوا مِعْشَارَ مَآ السَّنَهُمْ فَكُذُوا رُسُلِي قَلْكِمْ » [سبا: ٤٥].

«ذَلكَ» العُذاب الذي نزلَ بهم «بِأَنْهُمْ كَانَتْ
تَأْتِيهِمْ رُسُلُهُمْ بِالْبَيْنَاتِ» أي بالحجَج البينات،
والدَلائل الواضحات، التي تدل على صدقهم فيما
ادعوه من النبوة، «فَكَفْرُوا» بها، وعصوا رسل
ربهم، كما قال تعالى: «فَلَاّجَاءَتُهُمْ وَالنَّا مُبْصِرَةً قَالُواْ هَنَا
ربهم، كما قال تعالى: «فَلَاّجَاءَتُهُمْ وَالنَّا مُبْصِرَةً قَالُواْ هَنَا
سِحْرٌ شُعِتُ ﴿ اللّهِ وَمَحَدُوا مِا وَاسْتِقَنَهُما الْفُسُهُمْ طُلْمًا وَعُلُواْ
فَا نُظْرً كُيفَ كَانَ عَقِبَةُ ٱلْمُضْلِينَ » [النمل: ١٣- ١٤].

«فَأَخَذَهُمُ اللّهُ» الملك العزين الحِبار المتكبر، ومن كانت هذه صفاته، فكيف يكون أخذه! وقد أشار سبحانه إلى شدة أخذه فقال: "«إنّهُ قُويً شُديدُ الْعقَاب»، وقال تعالى: «وَكَنَالِكَ أَمَّدُ مَنِكَ إِذَا أَخَذُ الْمُرَى وَهِي ظَلِمَةٌ إِنَّ أَخَذَهُ الْبِحُ شَدِيدٌ» [هود: ٢٠٢].

كانت تلك إشارة مجملة إلى الأمم البائدة، الذين «كَانَتْ تَأْتِيهِمْ رُسُلُهُمْ بِالْبَيْنَاتِ فَكَفَرُوا الذينِ «كَانَتْ تَأْتِيهِمْ رُسُلُهُمْ بِالْبَيْنَاتِ فَكَفَرُوا فَأَخَذَهُمُ اللَّهُ»، ثم خص الله تعالى فرعون وقومه بتفصيل نباهم، وما كان منهم لموسى، وكيف أغرق الله فرعون وقومه، وأنجى موسى ومن أمن معه أجمعين؛ إعلامًا لرسوله محمد أن العاقبة له ولمن أمن معه، كما كانت لموسى ومن آمن معه.

قصة موسى عليه السلام وفرعون:

«وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا مُوسَى بآنَاتِنَا» وكانت تسعًا، كما قال تعالى: « وَلَقَدْ ءَالْيْنَا مُوسَىٰ يَشْعَ مَالِنَتِ بَيْنَتِ» [الإسبراء: ١٠١]، وتفصيلها في قوله تعالى: « قَالَ إِنْ كُنتَ جِنْتَ بِنَايَةِ فَأْتِ بِهَا إِنْ كُنتَ مِنْ ٱلصَّلِيةِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللّ فَأَلْقِن عَصَاهُ فَإِذَا هِي نُعُبَانٌ مُّبِينٌ ﴿ ۖ وَزَعَ يَدُهُ. فَإِذَا هِيَ يَضَالُهُ لِلنَّظِينَ» [الأعراف: ١٠٦- ١٠٨]، فهاتان آماتان، والسمع مذكورات في قوله تعالى: « وَلَقَدُ لَخُذُنَّا عَالَ فِرْعَوْنَ بِٱلسِّنِينَ وَنَقْصِ مِنَ ٱلشَّمَرَتِ لَعَلَّهُمْ يَدُّكُرُونَ ﴿ أَنَّ ۚ فَإِذَا جَآءَتُهُمُ ٱلْحُسَنَةُ قَالُوا لَنَا هَانِهِ. وَإِن تُصِينُهُمْ سَيِفَةٌ يَظَيِّرُوا بِمُوسَىٰ وَمَن مَّعَلَّمُ أَلَّا إِنَّمَا طَابُرُهُمْ عِندُ اللَّهِ وَلَنكِنَّ أَكْثَرَهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ إِنَّ وَقَالُوا مَهْمًا تَأْلِنَا بِهِ، مِنْ ءَائِيةِ لِتُسْجَوَا بِهَا فَمَا عَنْ لَكَ بِمُوْمِنِينَ ﴿ اللَّهِ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمُ ٱلطَّوفَانَ وَٱلْجَرَادَ وَٱلْقُمَّلَ وَٱلصَّفَادِعَ وَٱلدَّمَّ ءَاينتِ مُّفَصَّلَنتِ فَأَسْتَكُبْرُوا وَكَانُواْ قُومًا تُجْرِمِينَ» [الأعراف: ١٣٠- ١٣٠]. وقوله تعالى: «وَسُلْطَان مُدِينَ» : السلطان هو الدليل والبرهان؟! كما قال تُعالَى في الإنكار على من جعلوا له ولدا، « أَمْ لَكُوْ سُلَطَنَّ شِيتٌ [الصافات:

ثم بين سبحانه المرسل إليهم، فقال: "إلَى فرْعَوْنَ وَهَامَانَ وَقَارُونَ»: وفرعون معروف، وهو حاكم مصر في ذلك الزمان، وهامان وزيره، وقارون هو الرجل الغني الثري، وكان من قوم موسى، ولكن السلطان دائمًا يقرَب منه ذا المال، وإن لم يكن من قومه، فأتباع الملوك دائمًا الأغنياء والأثرياء، وأتباع الأنبياء دائما الفقراء والضعفاء. وإنما خص الله تعالى هؤلاء الثلاثة بالذكر مع أن الرسالة تعم

غيرهم، لأنهم أشد الناس عتوًا واستكبارًا وفسادًا في الأرض.

«فَقَالُوا سَاحِرٌ كَذَّابٌ»: فكذبوه في قوله إني رسول الله، واتهموه بالسحر لما رأوا من انقلاب العصا ثعبانًا مبننًا.

ثم هموا بقتل ذكور أتباعه، «فَلَمَّا جَاءَهُمْ بِالْحَقِّ مِنْ عَنْدِنَا قَالُوا اقْتُلُوا أَبْنَاءَ الَّذِينَ آمَنُوا مَعْهُ وَاسْتَحْيُوا نِسَاءَهُمْ» ولكن الله عز وجل من ورائهم محيط، وقد وعد بنصر رسله وأتباعهم، وإلله والله مكذبيهم، ولذلك قال: «وَمَا كَيْدُ الْكَافِرِينَ إِلاَّ فِي ضَلالً»، وأتي بالاسم الظاهر «الْكَافِرِينَ» دون الضمير العائد على المذكورين الإفادة بطلان كل كيد يكيده الكافرون للمؤمنين في أي زمان ومكان، الأن الله تعالى هو الذي يدبر أمر عباده المؤمنين، كما قال تعالى: «إِنَّ يَكِينُونَ كُمَا فَيْ وَمَالَ وَمَكَانِ، كَمَا قال تعالى: «إِنَّ يَكِينُونَ كُمَا فَيْ وَمَالَ وَمَكَانِ، الله قال تعالى: «إِنَّ يَكِينُونَ كُمَا فَيْ وَمَالُ فَهُو هالك.

ففي هذا الخبر بشارة للمؤمنين المستضعفين في الأرض أن الله ناصرهم، ومهلك عدوهم، فليصبروا وليحتسبوا حتى يأتي الله بامره.

«وَقَالَ فِرْعَوْنُ ذَرُونِي اَقْتُلْ مُوسَى وَلْيَدْعُ رَبَهُ»: قال بعض المفسرين: كان فرعون إذا هم بقتل موسى قيل له: لا تقتله، عسى أن يكون صادقًا فيدعو عليك فتصيبك دعوته. وقال بعضهم: من جبنه وهلعه، لاعتقاده صدق موسى، كان يخاف أن يطلعوا على ما في قلبه من الخوف، فكان يتظاهر بالشجاعة، وأنه في قلبه من الخوف، فكان يتظاهر بالشجاعة، وأنه أقتُلْ مُوسَى وَلْيَدْعُ رَبَّهُ» وللننظر ما تكون النتيجة. تم علل ما عزم عليه من قتل موسى بما يدل على فساد تلم، وسفاهة رأيه، فقال: «إنِّي أَخَافُ أَنْ بُيدًلُ دينكُمْ قَلْبَه، وسفاهة رأيه، فقال: «إنِّي أَخَافُ أَنْ بُيدًلُ دينكُمْ أَوْ أَنْ يُتَظَهْرَ فِي الْأَرْضِ الفُسَادَ» وَالْخَوْفُ مُستَعْمَلُ في الْإِشْفَاق، أَيْ أَظُنُ ظُنَا قُوبًا أَنْ يُبَدِّلُ دينكُمْ. وَحُذَفْتُ الْإِشْفَاق، أَيْ يَتَعَدَّى بِهَا فِعُلُ أَحَافُ لِأَنَّهَا وَقَعَتْ بَيْنَهُ (مِنَ) النّبي يَتَعَدَّى بِهَا فِعُلُ أَحَافُ لِأَنَّهَا وَقَعَتْ بَيْنَهُ وَبَنْ رَأَنُ .

وَالتَّبْدِيلُ: تَعُويضُ الشَّيْءِ بِغَيْرِهِ. وَتَوَسَّمَ فَرْعَوْنُ ذَلِكُ مِنْ إِنْكَارٍ مُوسَى عَلَى فَرْعَوْنَ زَعْمَهُ أَنَّهُ إِلَّهُ لِقَوْمِهِ، فَإِنَّ تَبْدِيلُ الْأَصُولِ يَقْتَضِي تَبْدِيلَ فُرُوعِ الشُّرِيعَةَ كُلِّهَا.

وَّ الْإَضَافَةُ فِي قَوْلِهِ: «دِينَكُمْ» تَعْرِيضٌ بِأَنَّهُمْ أَوْلَى بِأَلْفُمْ أَوْلَى بِأَلْفُمْ أَوْلَى بِأَلْفَبُ أَيْضًا، أَوْلَى بِأَلْفَبُ أَيْضًا، لَكِنَّهُ تَحْرُدُ فِي مُشَاوَرَتِهِمْ عَنْ أَنْ يَكُونَ فَيه مُرَاعَاةً لَكَنَّهُ تَحْرُدُ فِي مُشَاوَرَتِهِمْ عَنْ أَنْ يَكُونَ فَيه مُرَاعَاةً لَحَظَ نَفْسِه كَمَا قَالُوا هُمَّ: « أَتَذَرُ مُوسَى وَقَمَهُ لِكُفْسِدُوا فِي

ٱلْأَرْضِ وَيُدْرَكَ وَءَالِهَنَكَّ، [الْأَعْرَاف: ١٢٧]، وَذَلِكَ كُلُّهُ إِنْهَابُ وَتَحْضِيضٌ.

والأرض: هي المعهودة عندهم وهي مملكة فرعون.

وَمَعْنَى إِظْهَارِ مُوسَى الْفَسَادَ عِنْدَهُمْ أَنَّهُ يَتَسَبَّبُ في ظُهُورِه بِدَعْوَته إِلَى تَغْييرِ مَا هُمْ عَلَيْهُ مِنَ الدَّيَانَة وَالْعَوَّائِدَ. وَأَطْلَقَ الْإِظْهَارُ عَلَى الْفُشُوَّ وَالاِنْتَشَارِ عَلَى سَبِيلَ الاسْتَعَارِة. وَقَدْ حَمَلَهُ غُرُورُهُ وَالاِنْتَشَارِ عَلَى سَبِيلَ الاسْتَعَارِة. وَقَدْ حَمَلَهُ غُرُورُهُ وَقَلَّةُ تَدَبَّرِه في الْأُمُورِ عَلَى طَنَّ أَنَّ مَا خَالَفَ دِينَهُمْ يُعَدُّ فَسَادًا، إِذْ لَيْسَتْ لَهُمْ حُجَّةٌ لدِينِهِمْ غَيْرُ الْإِلْفِ وَالاِنْتِفَاعِ الْعَاجِلِ. [التحرير والتنوير (٢٤/٩/٢٤]].

وهذا القول أكبر دليل على فساد قلب فرعون، واستحكام الضلال منه، وهكذا دائما السفهاء واستحكام الضلال منه، وهكذا دائما السفهاء والضالون، قال تعالى: «إنَّ النِّينِ أَجْرَمُوا كَافُوا مِن النِّينِ اَمْمُوا صَحَوُن فَي وَإِذَا مُرَّوا مِن يَعَامُونَ فَي وَإِذَا مُرَّوا مِن يَعَامُونَ فَي وَإِذَا مُرَّوا مِن يَعَامُ وَنَ وَإِذَا مُولَا مَوْلَا مِن أَمْلِهِ القَلْوا فَي المُولِدِ فَي أَلَوا اللَّهِ عَلَي اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ اللهُ

فما كان مِن موسى علّيه السلام إلا أن قال: «وَقَالَ مُوسَى إِنِي عُذْتُ بِرَبِّي وَرَبِّكُمْ مِنْ كُل مُتَكَبّرٍ لاَ يُؤْمِنُ بِيَوْمِ الْحَسَابِ»:

العُودُ معنّاه: اللّجوء والالتصاق، «عُذْتُ» أي لَجات والتصقت، وهربت وفررت، ولم يخصهم موسى بالاستعادة منهم، بل أطلق وعمُّ «منْ كُلُ مُتَكَبِّر لاَ يُؤمنُ بيَوْم الْحِسَابِ»، وخصُّ هذين الوصفين بالذكر لأن المتكبر يضر ولا ينفع، والذي لا يؤمن بالحساب والجزاء لا يمتنع من شر، ولا يرجع عن فساد، كما قال تعالى: « أَرَّمَتُ ٱلْذِي يُكُذِبُ لِللّهِ عَنْ فَسَاد، كما قال تعالى: « أَرَّمَتُ ٱلْذِي يُكُذِبُ لَا يُعْمَى اللّهِ عَنْ فَسَاد، كما قال تعالى: « أَرَّمَتُ ٱلْذِي يُكُذِبُ عَنْ فَسَاد، كما قال تعالى: « أَرَّمَتُ ٱلْذِي يُكُذِبُ عَنْ طَعَامِ ٱلْمِتَ اللّهِ عَنْ فَسَاد، كما قال تعالى: « أَرَّمَتُ ٱلْمِتَ اللّهِ عَنْ فَسَاد، كما قال اللّه على طَعَامِ الْمِتَ اللّهِ عَنْ اللّهِ عَنْ اللّهِ الْمِتَ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّه

فلما استعاد موسى بالله بعث الله رجلاً من ال فرعون يعظهم ويذكرهم وينهاهم عن قتله، «وقال رَجُلُ مُؤْمنُ مِنْ آلِ فَرْعَوْنَ» يعني قبطيًا لا إسرائيليًا، «يكُتُمْ إِيمَانَهُ» عن فرعون وملئه، «أتَقْتُلُونَ رَجُلاً أَنْ يقُولَ رَبِي اللهُ»؟! وهل هذا القول جريمة توجب القتل؟! نعم، إنها جريمة في نظر القاسية قلوبهم، وهل قُتِلَ مؤمنُ في أي زمان إلا بسبب الإيمان، كما قال الله تعالى عن أصحاب الأخدود: «وَمَانَتُمُواْ مِنْهُمُ اللهُ تَعالى عن أصحاب الأخدود: «وَمَانَتُمُواْ مِنْهُمُ اللهُ تَعالى عن أصحاب الأحدود: «وَمَانَتُمُواْ مِنْهُمُ اللهُ مَانَعُمُ اللهُ تَعالى عن أصحاب الأحدود: «وَمَانَتُمُواْ مِنْهُمُ اللهُ مَانَعُمُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ اللهُ تَعالى عن أصحاب الأحدود: «وَمَانَتُمُواْ مِنْهُمُ اللهُ مَانَعُمُ اللهُ اللهُ مَنْهُ الْمُعَمِنِ الْمُعِيدِ» [البروج: ٨]، ثم أشار

المؤمن إلى صدق موسى عليه السلام فقال: «وَقَدْ جَاءَكُمْ بِالْبَيِّنَاتِ مِنْ رَبِّكُمْ» التي تدل على صدقه، ثم أراد أن يدفع عن نفسه مظنة أن يكون به مؤمنًا، فقال: «وَإِنْ يَكُ كَاذِبًا فَعَلَيْه كَذَبُهُ» أي فضرر كذبه عليه هو، لا عليكم، «وَإِنْ يَكُ صَادِقًا يُصِبْكُمْ بَعْضُ الذي يَعدُكُمْ» به من العذاب الذي ينتظر المكذبين.

ومرة ثانية يشير رضي الله عنه إلى صدق موسى عليه السلام فيقول: «إِنَّ اللَّهَ لاَ يَهْدِي مَنْ هُوَ مُسْرِفً كَذَّابُ»، وموسى على هدى من ربه، فليس مسرفًا ولا كذابًا. ثم أراد أن يستعطفهم لعلهم يسمعون له، ويستجيبون لما يدعوهم إليه من اتباع موسى، وإن كان لم يصرح بذلك، فقال محذرهم:

«يَا فَوْم لَكُمُّ الْمُلُكُ الْيَوْمَ ظَاهِرِينَ فِي الأَرْضِ»:
هكذا أضافهم إلى نفسه استعطَافًا واسترحامًا،
ولعلهم يتقون. والمراد بالأرض أرض مصر، كما
قال فرعون: «أَلْتَسَ لِي مُلْكُ يِمْرَ وَهَلِهِ ٱلأَنْهَرُ جَرِي

مِن مَعْقَ أَفَلا نَبْعِرُونَ» [الزخرف: ٥١]، وأراد المؤمن أن يحذّرهم من الملك والتصرف يحذّرهم من الملك والتصرف في الدلاد، كما قال تعالى: « لا يَعْرَنَكَ تَقَلُّكُ الَّذِينَ كَفَرُوا في الدلاد، كما قال تعالى: « لا يعْرَنَكَ تَقَلُّكُ الَّذِينَ كَفَرُوا في الْهِلَدِ (١) مَنَعٌ قَالِلٌ ثُمَّ مَأُونَهُمْ جَهَنّمُ وَيَشَنَ الْهَادُ»

[آل عمران: ١٩٦- ١٩٧]، ولذلك قال الرجل المؤمن: «فَمَنْ يَنْصُرُنَا مِنْ بَأْسِ اللَّهِ إِنْ جَاءَنَا»، وهكذا جعل نفسه معهم دفَعًا لمظنة أن يكوم مؤمنًا بموسى، فهو يخوفهم بأس الله، ويعلمهم أن عذاب الله إذا وقع بمستحقيه فما له من دافع، كما أقسم ربنا سبحانه على ذلك فقال: «وَالْطُورِ اللهِ وَكَتْبُ مُسْطُورٍ

فِي رَقِ مَنشُورِ ﴿ وَٱلْبَيْتِ ٱلْمَعْثُورِ ﴿ وَٱلسَقْفِ ٱلْسَرْفُوعَ الْسَرْفُوعَ الْسَرَفُوعَ الْسَرَفُوعَ الْسَرَفُوعَ الْسَرَفُوعَ الْسَرَفُوعَ الْسَرَفُوعَ الْسَرَفُوعَ اللهُ مِن مَا لَهُ مِن اللهُ مِن اللهُ مِن اللهُ الله

ومع كل هذا النصح وهذا التحذير، ما كان جواب فرعون إلا أن: "قَالَ فَرْعَوْنُ مَا أُرِيكُمْ إِلاَّ مَا أَرَى وَمَا أَهْدِيكُمْ إِلاَّ سَبِيلَ الرَّشَادِ» وقد صدق في الأولى، فهذا رأيه الذي يراه، وقد زُيِّنَ له سوء عمله فرآه حسنا، وكذب في الثانية، كما قال تعالى: « وَلَقَدُ أَرْسُلُنَا مُوسَى بِأَيْنِنَا وَمُلُطَّنَ ثُينِ ١٠ إِلَا فَي يَرَعُونَ وَمَا أَمْرُ فَعُونَ مِنَا اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الل

وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.

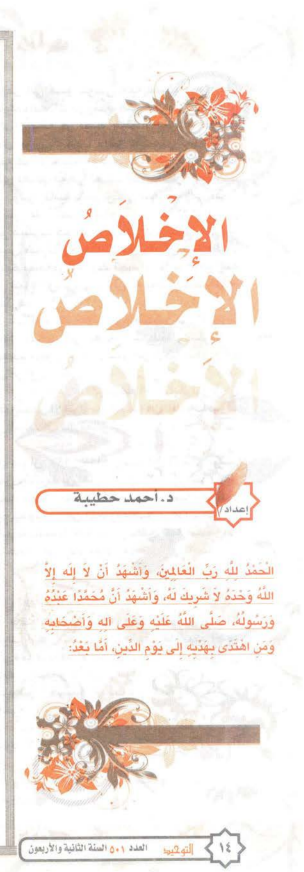
فَقَدْ خُلَقَ اللَّهُ الْخُلْقَ لِيَعْبُدُوهُ وَحْدَهُ فَقَالَ تَعَالَى: 
﴿ وَمَا خَلَقْتُ الْجِنْ وَالْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ۞ مَا أُرِيدُ مِنهُم مِن وَرَقِ وَمَا أُرِيدُ أَن يُطْعِمُونِ ﴾ [الذاريات: ٥٦-٥٧]. وأَمْرَهُمْ سُبْحَانَهُ بِأَنْ يُخْلِصُوا لَهُ الدِّينَ فَقَالَ: ﴿ وَمَا أُمِرُوا إِلَّا لِيَعْبُدُوا إِلَنَهًا وَحِدًا لِلَّا إِلَكَ إِلَّا هُوَ سُبْحَتُنَهُ عَكَمًا يُشْرِحُونَ ﴾ [التوبة: ٣١]، هُو سُبْحَتَنهُ عَكمًا يُشْرِحُونَ ﴾ [التوبة: ٣١]، وقالَ: ﴿ وَمَا أُمُرُوا إِلَّا لِيَعْبُدُوا الله عُلِيمِينَ لَهُ الدِينَ حُنفاته وَيُقِبِمُوا الصَّلَوةَ وَيُؤْتُوا الزَّكُوةُ وَذَالِكَ دِينُ الْقَيِّمَةِ ﴾ [البينة: وأي مُنالًا أَرْبُوا الزَّكُوةُ وَذَالِكَ دِينُ الْقَيِّمَةِ ﴾ [البينة: عَلَيْهُ اللّهُ وَهُو رَبُنا وَرَبُكُمْ وَكُنُ لَهُ إِلَا اللّهِ وَهُو رَبُنا وَرَبُكُمْ وَكُنُ لَهُ اللّهُ وَهُو رَبُنا وَرَبُكُمْ وَكُنُ اللّهُ وَهُو رَبُنا وَرَبُكُمْ وَكُنُ اللّهُ وَهُو رَبُنا وَرَبُكُمْ وَكُنُ لَهُ اللّهُ وَهُو رَبُنا وَرَبُكُمْ وَكُنْ اللّهِ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَهُو وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَوْلَا اللّهُ وَلَمُونَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَعُلُوا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَوْلُوا اللّهُ وَلَوْلُولُولُ اللّهُ وَلَهُ اللّهُ وَلِيلًا اللّهُ وَلَهُ اللّهُ وَلَوْلُولُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَهُ اللّهُ وَلَهُ اللّهُ وَلَيْلًا الْمُؤْلِقُولُ اللّهُ وَلَهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا ا

وَحَذَّرَنَا رَبُّنَا فَي كتابِهُ مِنْ الشَّرْكِ فَقَالَ: «إِنَّ اللَّهُ لِلَّ لَمِنَ الشَّرِكِ فَقَالَ: «إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشَرِكُ لِمَن يَشَاءً وَمَن يُشْرِكُ لِلَّ لِمَن يَشَاءً وَمَن يُشْرِكُ بِاللَّهِ فَقَدِ أَفَرَّى إِنَّمًا عَظِيمًا» [النساء: ٤٨].

مُخْلَصُونَ » [العقرة: ١٣٩].

وَأَرْسَلَ نَبِيَهُ مَلِي اللَّهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ لِيُعَلَّمَ النَّاسَ كَيْفَ يَعْبُدُونَ اللَّهَ وَيُخْلِصُونَ لَهُ وَيُوَجَّهُونَ قُلُوبَهُمْ وَأَعْمَالَهُمْ إِلَى اللَّهَ وَيُخْلِصُونَ لَهُ وَيُوجَّهُونَ قُلُوبَهُمْ وَأَعْمَالَهُمْ إِلَى اللَّهُ وَحْدَهُ، فَفِي الصَّحِيحَيْنِ عِن عُمَرَ بِنِ الْخَطَابِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ بِنِ الْخَطَابِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّه صَلَّى اللَّه عَنْهُ قَالَ: هَجْرَتُهُ اللَّهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ يَقُولُ: «إِنَّمَا الأَعْمَالُ بِالنَّيَة، وَإِنَّمَا لامْرِئَ مَا نَوَى، فَمَنْ كَانَتْ هِجْرَتُهُ إِلَى اللَّه وَرَسُولِهِ وَمَنْ كَانَتْ هِجْرَتُهُ إِلَى اللَّه وَرَسُولِهِ وَمَنْ كَانَتْ هَجْرَتُهُ إِلَى اللَّه وَرَسُولِهِ وَمَنْ كَانَتْ هَجْرَتُهُ إِلَى اللَّهُ وَرَسُولِهِ وَمَنْ كَانَتْ هَجْرَتُهُ إِلَى دُنْيَا يُصِيبُهَا أَوْ امْرَأَة يَتَزَوّجُهَا كَانَتْ هَجْرَتُهُ إِلَى دُنْيَا يُصِيبُهَا أَوْ امْرَأَة يَتَزَوّجُهَا فَهُجْرَتُهُ إِلَى مَا هَاجَرَ إِلَيْهِ». [رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ (١٠ فَهُمُ عَلْمُ رَبُنِ عَلَى اللَّهُ عَنْهُ اللَّهُ عَلْمَ بْنِ عَمَرَ بْنِ الْخَطَابِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ ].

وَرَوَى أَحْمَدُ فَي «مُسْنَدِه» عَنْ زَيْد بْنِ قَابِت رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ عَنْ النِّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ قَالَ: «ثَلَاثُ اللهُ عَنْهُ وَسَلَّمَ قَالَ: «ثَلاثُ خَصَالِ لا يَعْلُ عَلَيْهِنَّ قَلْبُ مُسْلِم أَبَدًا: إِخْلاصُ الْعَمَلِ لِلله، وَمُنَاصَحَةً وُلاة الأَمْرِ، وَلُزُومُ الْجَمَاعَة ؛ فَإِنَّ دَعْوَتَهُمْ تُحيطُ مِنْ وَرَاتِهِمْ، وَقَالَ: مَنْ كَانَ هَمَّهُ فَإِنَّ دَعْوَتَهُمْ تُحيطُ مِنْ وَرَاتِهِمْ، وَقَالَ: مَنْ كَانَ هَمَّهُ الْآخَرَة جَمَعَ اللَّهُ شَمْلَهُ وَجَعَلَ غِنَاهُ فِي قَلْبِه وَأَتَتْهُ الدِّنْيَا وَهِي رَاغِمَةُ، وَمَنْ كَانَتْ نِيْتُهُ الدُّنْيَا فَرَقَ اللَّهُ عَلَيْه ضَيْعَتَهُ وَجَعَلَ فَقْرَهُ بَيْنَ عَيْنَيْهِ وَلَمْ يَأْتِه مِنْ عَلَيْهِ فَلَمْ يَأْتِه مِنْ الدُّنْيَا إِلاَّ مَا كُتِبَ لَهُ». [رَوَاهُ أَحْمَدُ (٢١٠٨٠)] عَنْ زَيْدِ بْنِ ثَابِتٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ وَصَحَحَهُ الْأَنْبَانِيُّ في زَيْدِ بْنِ ثَابِتٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ وَصَحَحَهُ الْأَنْبَانِيُّ في



الصحيحة (٤٠٤)].

وَمَعْنَى (لا يَغِلُّ عَلَيْهِنَّ): أَي لاَ يَحِيْدُ عَنِ الصَّوَابِ غَاشًا، قَالَ في «لسَانِ الْعَرَبِ: غُلُ بَصَرُ فَلانِ: حَادَ عَنِ الصَّوَابِ ؛ مِنْ غَلَّ يَغِلُّ، وَأَغَلَّ فُلانِ: حَادَ عَنِ الصَّوَابِ ؛ مِنْ غَلَّ يَغِلُّ، وَأَغَلَّ الْخُطِيْبُ إِذَا لَمْ يُصِبْ فَي كَلامِه. اه. وَقَالَ ابْنُ الْخُطِيْبُ إِذَا لَمْ يُصِبْ فَي كَلامِه. اه. وَقَالَ ابْنُ الْخُطِيْبُ الْحَدِيثِ»: النَّقِيْرُ الْجَزَرِيُّ في «النَّهَائِة في غَريبِ الْحَديثِ»: (ثَلاثُ لاَ يُغِلِّ عَلَيْهِنَّ قَلْبُ مُؤْمِنٍ) هَو مَن الإِغْلالِ: الخيانة في كل شَيْء .

ويُروَى: يَغَلُّ: بِفَتْحَ الْيَاء، مِنَ الْغِلِّ وَهُوَ الْحِقْدُ والشَّحْناءُ: أَيْ لاَ يَدْخُلُهُ حَقْدُ يُزِيلُهُ عَنْ الْحَقِّ. ورُوِي: مِغِلُ: بِالتَّخْفِيْفِ، مِنَ الْوُغُولِ: وَهُوَ

الدُّخُولُ في الشَّيرُّ.

وَالْمُعْنَى أَنُّ هَذِهِ الْخِلاَلَ الثَّلاَثَ تُسْتَصْلَحُ بِهَا الْقُلوْثِ، فَمَنْ تَمْسُكَ بِهَا طَهُرَ قَلْبُهُ مِنْ الْخِيَانَةِ وَالثَّرِّ، اه.

وَعَنْ أَبِّي هُرَيْرَةَ رضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّه صَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «قَالِ اللَّهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى: أَنَا أَغْنَى الشُّرِكَاء عَنْ الشَّرْك، مَنْ عَملَ عَمَلاً أَشْرَكَ فِيهِ مَعِي غَيْرِي تَرَكْتُهُ وَشِرْكَهُ».

[رُوَاهُ مُسْلِمُ (٢٩٨٥)]

السُّنَنِ (١ / ٥١)، وُصَحَّحَهُ الأَلْبَانِيُّ لِغَيْرِهِ فِي «صَحِيْح التَّرْغِيْبِ» (١ / ٣)].

وَعَنْ أَبِي أُمَّامَةً الْبَاهِلِيَّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: 
«جَاءَ رَجُلُ إِلَى النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ 
فَقَالَ: أَرَأَيْتَ رَجُلاً غَزَا يِلْتَمِسُ الأَجْرَ وَالذَّكْرَ 
مَالَهُ وَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلِّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: لا 
شَيْءَ لَهُ، فَأَعَادَهَا ثَلاَثُ مَرَّات، يَقُولُ لَهُ رَسُولُ 
اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: لا شَيْءَ لَهُ، ثُمَّ قَالَ: 
إِنَّ اللَّهُ لا يَقْبَلُ مِنْ الْعُمَلِ إِلاَّ مَا كَانَ لَهُ خَالِصًا 
وَابْتُعٰيَ بِهِ وَجْهُهُ ». [رَوَاهُ النَّسَائِيُّ (٣١٤٠) قَالَ 
الأَلْنَانَيُّ: خَسَنُ صَحِيْحٌ].

وَعَنْ أَبِي هُرَيْرةَ رِضَيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله صَلَّى اللهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ: «إِنَّ اللهَ لاَ يَنْظُرُ إِلَى صُورِكُمْ، وَلَكِنْ يَنْظُرُ إِلَى صُورِكُمْ، وَلَكِنْ يَنْظُرُ إِلَى صُورِكُمْ، وَلَكِنْ يَنْظُرُ إِلَى صَابِعَهِ إِلَى صَدْرِهِ – إِلَى صَدْرِهِ – وَأَشَارَ بِأَصَابِعَهِ إِلَى صَدْرِهِ اللهِ وَالْهُ مُسْلمٌ (٢٥٦٤)].

فَّالْعَبْدُ الْمُؤْمُنُ يَعْمَلُ بِطَاعَةِ اللَّهِ مُخْلِصًا في عَمَلِه للَّه، لاَ يُرِيدُ بِذَلكَ إلاَّ رَضَا اللَّه، وَيُرَاقَبُ نَفْسَهُ وَيُحَاسِبُها هَلْ أَرَادَتْ بِعَمَلها وَجْهَ اللَه أَمْ أَنَّهَا تَزَيَّنَتْ بِهِ لِلنَّاسِ، فَلْنُجَاهِدْ أَنْفُسَنَا أَمْ أَنَّهَا تَزَيَّنَتْ بِهِ لِلنَّاسِ، فَلْنُجَاهِدْ أَنْفُسَنَا بِالإِخْلاص، وَلْنَتَعَلَّمْ مِنْ سَيرِ الصَّالَحِينَ كَيْفَ كَانُوا يَعْمَلُونَ وَيَسْتُرُونَ أَعْمَالَهُمْ عَنْ الْخَلْقِ كَانُوا يَعْمَلُونَ وَيَسْتُرُونَ أَعْمَالَهُمْ عَنْ الْخَلْقِ لِيْتَعَاءَ مَرْضَاتِ الْخَالِقِ سُنْحَانَهُ.

أُجَاهِدَ نَفْسِي كَيْ أَفُكُ إِسَارُهَا

وَلَكُنَّ إِخْلاصَ الْقُلُوبِ عَزِيزُ

قَالَ الزُّبَيْرُ بْنُ الْعَوَّامِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: (مَنِ اسْتَطَاعَ مِنْكُمْ أَنْ يَكُونَ لَهُ خَبِيءٌ مِنْ عَمَلِ صَالِحِ فَلْيَفْعَلْ). [رَوَاهُ ابْن أَبِي شَيْبَةَ في «مُصَنَّفَه» فَلْيَفْعَلْ). (رَوَاهُ ابْن أَبِي شَيْبَةَ في «مُصَنَّفَه» (٣٥٧٦٨) عَنْ الزُّبَيْرِ بْنِ الْعُوَّامِ مَوْقُوفًا، وَرَوَاهُ الْخَطِيْبُ (١١ / ٢٦٣) مَرْفُوعًا وَصَحَّحَهُ الأَلْبَانِيُّ مَرْفُوعًا وَصَحَّحَهُ الأَلْبَانِيُّ مَرْفُوعًا وَصَحَّحَهُ الأَلْبَانِيُّ مَرْفُوعًا في «السَّلْسلَة الصَّحِيْحَة» (٢٣١٣)].

وَتَأَمَّلُ أَيُّهَا الْمُؤْمِنُ هَذِهِ الْقَصَّةَ الَّتِي رُوَاهَا الْبَيْهَقِيُّ فِي «شُعَبِ الاَيْمَانِ» (٧/ ٢٢٣/٤٤) الْبَيْهَقِيُّ فِي «شُعَبِ الاَيْمَانِ» (٧/ ٤٩٠٨/٢٢٣) بإسْنَادِه عَنْ نَافع، قَالَ: (ُخَرَجَ ابْنُ عُمَرَ فِي بَعْضِ نَوَاحِي اللَّدينَة وَمُعَهُ أَصْحَابُ لَهُ، وَوَضَعُوا سَفْرَةً لَهُ، فَوَرَّ بِهِمْ رَاعِي غَنْم، قَالَ: فَسَلَّمَ، فَقَالَ ابْنُ عُمَر: لَهُ، فَمَرَ بِهِمْ رَاعِي غَنْم، قَالَ: فَسَلَّمَ، فَقَالَ ابْنُ عُمَر:

هَلُمُ يَا رَاعِي، هَلُمْ فَأَصِبْ مِنْ هَذِهِ السُّفْرَة، فَقَالَ لَهُ: إِنِّي صَائِمُ، فَقَالَ ابْنُ عُمَر: أَتَصُومُ فَي مِثْلِ هَذَا الْيَوْمِ الْحَارِ شَديد سَمُومُهُ، وَأَنْتَ فَي هَنْهَ الْحِبَالِ تَرْعَى هَذَا الْغُنَمْ؛ فَقَالَ لَهُ: إِنَّي وَاللَهَ الْجَبَالِ تَرْعَى هَذَا الْغُنَمْ؛ فَقَالَ لَهُ ابْنُ عُمَرَ وَهُوَ أَبْادَرُ أَيَّامِيَ الْخَالِيَةَ، فَقَالَ لَهُ ابْنُ عُمَرَ وَهُوَ بُرِيدُ يَخْتَبُرُ وَرَعَهُ: فَهَلْ لَكَ أَنْ تَبِيعَنَا شَاةً مِنْ غَنِمُ سَيِّدِي، فَقَالَ لَهُ النَّ عُمَرِي وَهُو غَنْمَ الْعَقْمَ الْعَلْمَ الْمَعْمَةُ الْمَعْمَةُ لَيْ يَعْمَى سَيِّدُكَ فَنَمُ سَيِّدِي، فَقَالَ لَهُ ابْنُ عُمَر: فَمَا عَسَى سَيِّدُكَ فَنْمُ اللَّهُ وَلَّى الرَّاعِي عَنْمُ اللَّهُ وَلَى الرَّاعِي عَنْمُ اللَّهُ وَلَى الرَّاعِي عَنْمُ وَلَّى اللَّهُ وَلَى الرَّاعِي عَنْمُ اللَّهُ وَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَلَى الرَّاعِي عَنْمُ اللَّهُ وَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّاعِي عَنْمُ اللَّهُ وَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّاعِي عَنْمَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَلَى اللَّهُ الْمَاعِي وَمُولَ اللَّاعِي وَهُو يَقُولُ الرَّاعِي وَهُو يَقُولُ الرَّاعِي وَهُو يَقُولُ اللَّهُ مَنَ اللَّهُ قَالَ الرَّاعِي وَهُو يَقُولُ اللَّهُ عَمْ لَيُرَدِّدُ وَقُولَ الرَّاعِي وَهُو يَقُولُ اللَّهُ الْعَنْمُ اللَّهُ عَمْ اللَّهُ الْعَنَمُ الْمُرَاعِي وَلَاهُ الْعَنْمُ وَلَاهُ الْعَنْمُ الْمُرَاعِي فَأَعْتَقَ الرَّاعِي وَالَمْ الرَّاعِي فَأَعْتَقَ الرَّاعِي فَأَعْتَقَ اللَّهُ الْعَنَمُ وَلَاهُ وَاللَّهُ الْعَنْمُ وَلَاهُ الْعَنْمُ وَلَى اللَّهُ الْعُمْمُ الْمُولِ اللَّهُ الْعُنَمُ الْمُعْتَقُ الْمُ الْعُنْمُ الْمُ الْعُنَمُ اللَّهُ الْعُنَمُ الْمُ الْعُنْمُ اللَّهُ الْعُنَمُ الْمُؤْمُ الْمُ الْعُنَمُ الْمُ الْعُنْمُ الْمُؤْمُ الْمُ الْعُنَمُ الْمُؤَلِّ الْمُؤْمُ الْمُولُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ اللَّهُ الْعُنْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ

فَقَالَ وَقَدْ صَامَ فِي دُهْرِه

أُبَادِرُ أَيَّامِيَ الْخَالِيَة

فَأَيْنَ الْفِرَارُ إِذَا خُنْتُهُ

وَكَيْفَ الْحَرُوجُ مَنَ الْهَاوِيَةِ قَارِنْ بَيْنَ هَذَا الرَّاعِي الْوَجِلِ، وَبَيْنَ هَذَا الأَعْرَائِي الْدَي كَانَ يُصَلِّي، فَأَخَذَ قَوْمٌ الْأَعْرَائِي الَّذِي كَانَ يُصَلِّي، فَأَخَذَ قَوْمٌ يَمْدَحُونَهُ وَيَصَفُونَهُ بِالصَّلاَحِ، فَقَطَعَ صَلاَتَهُ وَقَالَ: مَعَ هَذَا إِنِّي صَائِمٌ.!! [أخبار الحمقى وققال: مَعَ هَذَا إِنِّي صَائِمٌ.!! [أخبار الحمقى والمغفلين لابن الجورزي (ص: ١١٧)]. إخْلاصُ القُلْبِ يَمْنَعُ الْمُؤْمِنَ مَنَ الرِّيَاءِ فَيَحْفَظُ الْعَمَلَ، وَحُبُّ الظُّهُور بُحْبِطُ الْعَمَلَ.

رُوَى مُسْلِمٌ (٥٠٩) عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رِضِيَ اللَّهُ عَنْهُ وَقَالَ لَهُ نَاتِلُ أَهْلِ الشَّامِ أَيُّهَا الشِّيْخُ حَدَّثْنَا حَدِيثًا سَمِعْتَهُ مِنْ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: نَعَمْ ؛ سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: يَقُولُ: «إِنَّ أَوْلَ النَّاسِ يُقْضَى يَوْمَ الْقيَامَةَ عَلَيْهِ رَجُلُ اسْتَشْهِدَ، فَأَتِيَ بِهِ فَعَرَّفَهُ نِعَمَهُ فَعَرَفَهَا قَالَ فَمَا عَملْتَ فِيهَا وَالَّ قَأَتَلْتُ فِيكَ حَتَّى اسْتُشْهِدَةً قَالَ: كَذَبْتَ ؛ وَلَكِنَّكَ قَاتَلْتَ لَأَنْ يُقَالَ جَرِيءً فَقَدْ قَالَ: كَذَبْتَ ؛ وَلَكِنَّكَ قَاتَلْتَ لَأَنْ يُقَالَ جَرِيءً فَقَدْ قَالَ: كَذَبْتَ ؛ وَلَكِنَّكَ قَاتَلْتَ لَأَنْ يُقَالَ جَرِيءً فَقَدْ قَالَ: كَذَبْتَ ؛ وَلَكِنَّكَ قَاتَلْتَ لَأَنْ يُقَالَ جَرِيءً فَقَدْ النَّار، وَرَجُلُ تَعَلَّمَ الْعِلْمَ وَعَلْمَهُ وَقَلْمَ الْعَلْمُ الْعَلْمُ وَعَلْمَهُ وَقَرْزَ الْقُرْزَنَ فَأَتَى

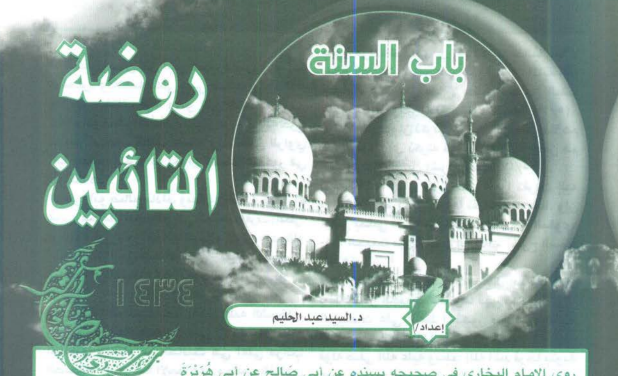
بِه فَعَرَّفُهُ نَعَمَهُ فَعَرَفَهَا قَالَ: فَمَا عَمِلْتَ فِيهَا؟ قَالَ: تُعَلِّمْتُ الْعَلْمَ وَعَلَّمْتُهُ وَقَرَأْتُ فِيكَ الْقُرْآنَ، قَالَ: كَذَبْتَ ؛ وَلَكِنْكَ تَعَلَّمْتَ الْعِلْمَ لِيُقَالَ عَالِمٌ وَقَرَأْتَ الْقُرْآنَ لِيُقَالُ هُوَ قَارِئُ فَقَدْ قِيلَ، ثُمَّ أُمرَ بِهُ فَسُحِبَ عَلَى وَجْهِهِ حَتَّى أَلْقَىَ فِي النَّارِ، وَرَجُلُ وَسَّعَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَأَعْطَاهُ مِنْ أَصْنَافِ الْمَالِ كُلَّهِ فَأَتِي بِهِ فَعَرَّفَهُ نَعُمَهُ فَعَرَفَهَا قَالَ: فَمَا عَمَلْتَ فَدِهَا؟ قَالَ: مَا تَرَكْتُ منْ سَبِيلِ تُحتُّ أَنْ يُنْفَقَ فِيهَا ۖ إِلاَّ أَنْفَقْتُ فِيهَا لَكَ، قَالَ: كَذَبْتُ؛ وَلَكِنَّكَ فَعَلْتَ لِنُقَالَ هُوَ حَوَ ادُّ فُقَدْ قِيلَ، ثُمَّ أَمِرَ بِهِ فَسُحِبَ عَلَى وَجْهِهِ ثُمَّ أُلْقَى فِي النَّارِ» قَالَ أَبُو الدُّرْدَاء: (لا يَغُرُّنُّكُمْ ظُرْفُ الرُّخُل وَفُصَاحَتُهُ وَإِنْ كَانَ مَعَ ذَلكَ قَائِمَ اللَّيْلِ صَائِمُ النَّهَارِ إِذَا رَأَيْتُمْ فَيْهِ ثُلاثُ خَصَالَ: الْعُحْتَ، وَكَثْرَةُ ٱلْمُنْطِقِ فَيْمَا لاَ يَعْنيه، وَأَنْ يَجِدَ عَلَى النَّاسِ فيمَا يَأْتي مثْلُهُ، فَإِنَّ ذَلكَ منْ عَلاَمَة الحاهل).

الْعِبَاذَةُ حِلْيَتُهَا الاَقْتِدَاءُ وَالإِخْلاَصُ وَالصِّدْقُ، وَتَمَرَتُهَا الاَهْتِدَاءُ وَالْخَلاصُ وَالْعَتْقُ.

قَالَ ابْنُ أَبِي الدُّنْيَا فِي الإَخْلاَصَ (ص٣٧): حَدَّثْنَا دَاوُد بِنُ مُحَمَّد أَنَّهُ سَمَعَ أَبَا عَبْد النَّبَاجِيَّ يَقُولُ: (خَمْسُ خَصَالَ بِهَا تَمَامُ النَّبَاجِيِّ يَقُولُ: (خَمْسُ خَصَالَ بِهَا تَمَامُ الْعَمَلَ: الإِيْمَانُ بِمَعْرِفَة الله وَمَعْرِفَة الْحَقَّ، الْعَمَلُ عَلَى السَّنَة، وَإِخْلاصُ الْعَمَلُ الله وَمَعْرِفَة الله وَمَعْرِفَة الْمَقَ السَّنَة، وَأَكْلُ الْحَلَالِ، فَإِنْ فَقَدْتَ وَاحدةً لَمْ يَرْتَفَعَ الْعَمَلُ، وَذَلِكَ أَنَّكَ إِذَا عَرَفْتَ الله وَمَعْ وَإِنْ عَرَفْتَ الله وَمَعْ وَإِنْ عَرَفْتَ الله وَمَرَفْتَ الله لَمْ تَنْتَفِعْ، وَإِنْ عَرَفْتَ الله وَعَرَفْتَ الله المُ تَنْتَفَعْ، وَإِنْ عَرَفْتَ الأَرْبَعُ وَلَمْ يَكُنْ عَلَى الله المُ تَنْتَفَعْ، وَإِنْ تَمْتُ الأَرْبَعُ وَلَمْ يَكُنْ عَلَى الله المُ تَنْتَقَعْ وَالْ عَرَفْتَ الْأَرْبَعُ وَلَمْ يَكُنْ عَلَى الله المُ المُ تَنْتَقَعْ الله المُ المُ تَنْتَقَعْ الله المُ المُ المُ المُ تَنْتَقَعْ الله المِنْ عَلَى الله المُ المُ المُ المُنْتَقَعْ المُنْ وَلَمْ المُعَلَى وَلَمْ المَالمُ المُنْ المُؤْمِنَ المُنْ المُنْ

وَقَالَ ابْنُ عَجْلَانِ: (لاَ يَصْلُحُ الْعَمَلُ إلاَّ بِثَلاَثٍ: التَّقْوَى للَه وَالنَيَّة الْحَسَنَة وَالإصَابَة).

نَسَأَلِ اللَّهُ تَعَالَى أَنْ يُجْعَلُ أَعْمَالَنَا كُلَّهَا صَالِحَةً، لَهُ خَالِصَةً، وَأَنْ لاَ يَجْعَلَ لأَحَدٍ فِيهَا شَنْئًا.



روى الإمام البخاري في صحيحه بسنده عن أبي صَالِح عن أبي هُرَيْرة رضي الله عنه قال: قال النبي صلى الله عليه وسلم: «يقول الله تَعَالَى: أنا عِنْدَ ظَنَّ عَبْدِي بِي، وأنا معه إذا ذَكَرَنِي، فَإِنْ ذَكَرَنِي في نَفْسِهِ ذَكَرْتُهُ في نَفْسِي، وَإِنْ ذَكَرَنِي في ملا ذَكَرْتُهُ في ملا خَيْر منهم، وَإِنْ تَقَرِّبُ إلي شيرا تَقَرَّبُتُ إليه ذِرَاعًا، وَإِنْ تَقَرَّبُ إلي ذِرَاعًا تَقَرَّبْتُ إليه بَاعًا، وَإِنْ أَتَانِي يَمْشِي أَتَيْتُهُ هُرُولَةً».

> الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وآله وصحبه ومن والاه، وبعد:

#### أولا: التخريج

أخرجه البخاري في كتاب التوحيد، باب ما يُذكر في الذات والنعوت وأسامي الله ٢٦٩٤/٦، ط٣/ دار ابن كثير، اليمامة، بيروت، تحقيق: د. مصطفى ديب البغا، واللفظ له.

وأخرجه مسلم في كتاب الذَّكْرِ وَالدُّعَاءِ وَالتَّوْبَةِ وَالاَّسْتِغْفَارِ، بَابِ الْحَثَّ على ذَكْرِ اللَّه تَعَالَى وَالاَسْتِغْفَارِ، بَابِ الْحَثَّ على ذَكْرِ اللَّه تَعَالَى (٤/ ٢٠١٧)، وأخرجه في كتاب التوبة، بَاب في الْحَضْ على التَّوْبَة وَالْفَرَحِ بِها (٤ / ٢١٠٧)، ط/ دار إحياء التراث العربي – بيروت، تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي، وزاد «والله للَّهُ أَفْرَحُ بِتَوْبَةِ عَبْدِهِ مِنْ أَحَدُكُمْ نَحَدُ ضَالَتُهُ بِالْفَلَاة».

صحيح ابن حبان (١/١٠) وزاد « فليظن بي ما شاء «، و(٤٠٥/٢) بزيادة «إن ظن خيرًا فله، وإن ظن شرًا فله».

#### شرطنا في هذا التخريج:

اقتصرنا على تخريج الحديث من الصحيحين، ومن موضع واحد من كل منهما إلا إذا كانت هناك زيادة في لفظ الحديث تستدعي تخريجه من الموضع الآخر، أو من كتاب آخر.

#### ثانيًا: رواة الحديث

أبو هريرة: حافظ الصحابة، اختُلف في اسمه واسم أبيه، فقيل: عبد الرحمن بن صخر الدوسي (قلت: على الراجح) مات سنة سبع وقيل سنة ثمان، وقيل تسع وخمسين وهو ابن ثمان وسبعين سنة. (انظر: تقريب التهذيب للحافظ بن حجر ١/ أبو صالح: هو ذكوان السمان الزيات المدني، ثقة ثبت، وكان يجلب الزيت إلى الكوفة، من الثالثة، مات سنة إحدى ومائة، (انظر: تقريب التهذيب للحافظ بن حجر ١/ ٢٠٣، ط١/ دار الرشيد، تحقيق: محمد عوامة).

#### فائدة مهمة:

هناك راويان عن أبي هريرة يروي عنهما الأعمش، وكلاهما يكنى بأبي صالح؛ واحد ثقة، والآخر مختلف فيه، وهو إلى الضعف أقرب. الأول: أَبُو صَالِح السَّمَّانُ، ذَكُوَانُ بنُ عَبْدِ الله خرَّج حديثه أصحابُ الكتب الستة، وإذا أُطلَق الراوي «أبا صالح» فالمراد به ذكوان السمان المذكور في حديثنا هذا.

الثاني: أَبُو صَالِح بَاذَامُ، وَيُقَالُ: (ذاذان)، مولى أم هانئ، مختلف فية، وهو إلى الضعف أقرب (انظر: ترجمته في سير أعلام النبلاء لأبي عبد الله الذهبي، طه/ مؤسسة الرسالة – بيروت، تحقيق: شعيب الأرناؤوط، محمد نعيم العرقسوسي).

#### ثالثا: درجة العديث

قلت: هذا الحديث مما اتفق عليه الشيخان، وقد أجمع علماء الحديث على أن ما اتفق عليه البخاري ومسلم من أحاديث هي أعلى مراتب الصحيح. (انظر هذا الإجماع في مجموع الفتاوى ١٨/٥٩٨).

#### رابعًا: معانى الحديث وشرحه مختصرًا:

قوله صلى الله عليه وسلم: (يقول الله تعالى: أنا عند ظن عبدي بي):

- أي قادر على أن أعمل به ما ظن أني عامل به. (فتح الباري ١٣ / ٣٨٥)، ط/ دار المعرفة، تحقيق: محب الدين الخطيب).

(أو عند ظنه بالغفران له إذا استغفر، والقبول إذا تاب، والإجابة إذا دعا، والكفاية إذا طلب، وتاميل العفو إذا ظن هذا بربه. (انظر: شرح السنة للبغوي (١٧/٥)، ط٢/ المكتب الإسلامي، تحقيق: شعيب الأرناؤوط – محمد زهير الشاويش).

قوله تعالى: (وأنا معه إذا ذكرني): أي معه بالرحمة والتوفيق والهداية والرعاية، وأما قوله تعالى: (وهو معكم أينما كنتم) فمعناه بالعلم والإحاطة. (انظر: شرح السنة ١/٥/١٧).

قوله تعالى: (فإن ذكرني في نفسه ذكرته في نفسي): قال المازري: [وهو من أئمة المالكية الذين شرحوا صحيح مسلم (انظر: سير أعلام النبلاء للذهبي ٢٠ / ١٠٤]: النفس تطلق في اللغة على معان، منها الغيب، وهو أحد الأقوال في قوله تعالى: (تعلم ما في نفسي ولا أعلم ما في نفسك) أي ما في غيبي، فيجوز أن

يكون مراد الحديث أي إذا ذكرني خاليًا بما لا يطلع أحد من البشر على هذا العمل، أثابه الله وجازاه عما عمل بما لا يطلع أحد من البشر على هذه المثوبة. (انظر: شرح السنة: ١٩/٥). قوله تعالى: (وإن ذكرني في ملأ ذكرته في ملأ هم خير منهم): أي ذكرته في ملأ الملائكة الذين هم خير من ملأ البشر. (شرح السنة: ١/١٥).

قوله تعالى: (وإن تقرب مني شبرًا تقربت إليه ذراعًا، وإن تقرب إلي ذراعًا تقربت منه باعًا، وإن أتاني يمشي أتيته هرولة): يقول الإمام البغوي: «هذا الحديث من أحاديث الصفات. [شرح السنة: ١/٥].

قلت: والقاعدة في الصفات سيأتي بيانها فيما يُستفاد من الحديث، فانظرها فهي مهمة.

الزيادات على اللفظ المذكور من كتب السنة الأخرى وبيان معناها

قوله صلى الله عليه وسلم: (لله أشد فرحًا بتوبة عبده من أحدكم يجد ضالته بالفلاة) (مسلم ٤/ عبده من أحدكم يجد ضالته بالفلاة) (مسلم ٤/ ٢١٠٢): هذه ونظائرها صفات لله تعالى، ورد بها السمع يحب الإيمان بها، وإمرارها على ظاهرها، معرضًا فيها عن التأويل، مجتنبًا عن التشبيه، معتقدًا أن الباري سبحانه وتعالى لا يشبه شيء من صفاته صفات الخلق، كما لا تشبه ذاته ذوات الخلق، قال الله سبحانه وتعالى: (لَيْسَ كُمِنُهِ مَنَّ وَهُوَ السَّمِيعُ ٱلْمِصِدُ) وتعالى: (لَيْسَ كُمِنُهِ مَنَّ وَهُوَ السَّمِيعُ ٱلْمِصِدُ) [الشورى: ١١]. (شرح السنة للبغوي: ١ / ١٠٠).

قوله: (فليظن بي ما شاء) (صحيح ابن حبان دار ٤٠١/١): المراد أنا عند أمله ورجائه. (فيض القدير شرح الجامع الصغير: ٤ / ٤٩٠، ط١/ المكتبة التجارية الكبرى).

قوله: (إن ظن خيرًا فله، وإن ظن شرًا فله) صحيح ابن حبان (٢/٥٠٥)، أي: إن ظن أني أفعل به شرًا فله، فالمعاملة تدور مع الظن، فمن حسَّن ظنه بربه وفًى له بما ظن، ومن ساء ظنه بربه فالعقوبة إليه سريعة. (التيسير بشرح الجامع الصغير للمناوي (٢ / ١٨٨)، ط٣/مكتبة الإمام الشافعي).

قاعدة مهمة في صفات الله تعالى التي ورد بها السمع: يجب الإيمان بها، وإمرارها على ظاهرها معرضًا فيها عن التأويل، مجتنبًا عن التشبيه،

معتقدًا أن الباري سبحانه وتعالى لا يشبه شيء من صفاته صفات الخلق، كما لا تشبه ذاته ذوات الخلق، قال الله سبحانه وتعالى: (لَسَ كَمُلُهِ مَنَّ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ) [الشورى: ١١]، وعلى هذا مضى سلف الأمة، وعلماء السنة، تلقوها جميعًا بالإيمان والقبول، وتجنبوا فيها التمثيل والتأويل، ووكلوا العلم فيها إلى الله عز وجل، كما أخبر الله سبحانه وتعالى عن الراسخين في العلم، فقال عز وجل: (وَالرَّسِحُونَ فِي الْمِلْمِ يَقُولُونَ ءَامَنَا العلم، فقال عز وجل: (وَالرَّسِحُونَ فِي الْمِلْمِ يَقُولُونَ ءَامَنَا

وسال رجل الإمام مالك بن أنس عن قوله سبحانه وتعالى: (الرحمن على العرش استوى) [طه: ٥] كيف استوى؟ فقال: الاستواء غير مجهول، والكيف غير معقول، والإيمان به واجب، والسؤال عنه بدعة، وما أراك إلا ضالًا. وأمر به أن يُخرَج من المحلس،

وقال الوليد بن مسلم: سألت الأوزاعي، وسفيان بن عيينة، ومالك بن أنس عن هذه الأحاديث في الصفات والروية، فقال: أمرُّوها كما جاءت بلا كيف. وقال الزهري: «على الله البيان، وعلى الرسول البلاغ، وعلينا التسليم». وقال بعض السلف: قدم الإسلام لا تثبت إلا على قنطرة التسليم. (شرح السنة ج ١ ص ١٧٠).

ينبغي للمرء أن يجتهد في القيام بما عليه، موقنًا بأن الله يقبله ويغفر له؛ لأنه وعد بذلك وهو لا يخلف الميعاد، فإن اعتقد أو ظن أن الله لا يقبل أعماله أو أنها لا تنفعه، فهذا هو اليأس من رحمة الله وهو من الكبائر، ومن مات على ذلك وُكِلَ إلى ما ظن؛ كما في بعض طرق الحديث المذكور (فليظن بي عبدي ما شاء).

قال أبن حجر: «وأما ظن المغفرة مع الإصرار فذلك محض الجهل والغرة، وهو يجر إلى مذهب المرجئة».(فتح الباري: ١٣/ ٥٨٠).

قال بعض أهل العلم: «يستفاد منه أن الذكر الخفي أفضل من الذكر الجهري». (فتح الباري ١٣ / ٣٨٧).

قال الحافظ: «قال ابن بطال: هذا نص في أن الملائكة أفضل من بني أدم، وهو مذهب جمهور أهل العلم، والأنبياء أفضل من الملائكة، ومن أدلة تفضيل النبي على الملك أن الله أمر الملائكة بالسجود لآدم على سبيل التكريم له حتى قال

إبليس: (أرأيتك هذا الذي كرمت عليّ)، ومنها قوله تعالى: (إن الله اصطفى آدم ونوحًا وآل إبراهيم وآل عمران على العالمين)، لذا وإن كان الأنبياء في جملة الذاكرين إلا أن الخيرية إنما حصلت بالذاكر والملأ معًا، فالجانب الذي فيه رب العزة خير من الجانب الذي ليس هو فيه بلا ارتياب، فالخيرية حصلت بالنسبة للمجموع على المجموع. (انظر: فتح الباري ١٣ / ٣٨٨).

وهذا خلاف لما استدلت به المعتزلة ومن وافقهم على تفضيل الملائكة على الأنبياء صلوات الله وسلامه عليهم أجمعين، قال الإمام النووي: «ومذهب أصحابنا وغيرهم أن الأنبياء أفضل من الملائكة؛ لقوله تعالى في بني إسرائيل (وفضلناهم على العالمين) والملائكة من العالمين» (انظر: شرح السنة ١٥/١٧).

هذا الحديث أصل عظيم في حسن الرجاء في الله، وجميل الظن به، وليس لنا وسيلة إليه إلا ذلك، قالوا والأفضل للمريض أن يكون رجاؤه أغلب، قال القرطبي: وقد كانوا يستحبون تلقين المحتضر محاسن عمله ليحسن ظنه بربه (انظر: فيض القدير للمناوي: ٤ / ٤٩٠، ط١/ المكتبة التحاربة الكبري).

#### سادسا؛ رمضان ودموع التائبين

حبيبي في الله: أعلم أنك تحمل قلبًا بتوحيد الله ناطقًا، وفي جنته راغبًا، ومن ناره خائفًا، من أجل هذا أرغب في القرب منك، والتحدث إليك حديث المحب لحبيبه.

#### حديث الروح للأرواح يسري

#### وتدركه القلوب بلا عناء

حبيبي في الله تصور إذا مات الإنسان من غير توبة ولم يغفر له، وهو يُسْحَب على وجهه وهو أعمى في نار حرها شديد، وقعرها بعيد، وطعام أهلها الزقوم وشرابهم فيها الصديد (يَتَجَرَّعُهُ، وَلَا يَكَادُ يُسِيغُهُ وَيَأْتِهِ ٱلْمُوتُ مِن كُلِّ مَكَانٍ وَمَا هُو سِمَتَ وَمِن وَرَآبِهِ عَلَالًا عَلَيْظُ ) [إبراهيم: ١٧]، يُسْحَب على وجهه في غليظ ) [إبراهيم: ١٤].

فتفكر حبيبي في الله في الصراط وحدته، والخلائق أمامك يسيرون عليه، فناج مسلم، ومخدوش مرسل، ومكردس على وجهه في نار جهنم، قال صلى الله عليه وسلم واصفا

مرور الخلائق: «كَالطَّرْف وَكَالْبَرْقِ وَكَالرِّيحِ وَكَالْبَرْقِ وَكَالرِّيحِ وَكَالْبَرْقِ وَكَالرِّيحِ وَكَاجُوبِ الْخَيْلِ وَالرِّكَابِ فَنَاجٍ مُسَلِّمُ وَنَاجٍ مَخْدُوشٌ وَمَكْدُوسٌ في نَارِ جَهُنَّمٌ» (جزء من حديث أبي سعيد الخدري رضي الله عنه في صحيح البخاري (1 / ۲۷۰۷).

وقال تعالى واصفا صنفى العباد يوم القيامة: (فَمِنْهُمْ شَغِنُ فَهِي النَّارِ هُمُ اللَّيْنِ شَقُواْ فَفِي النَّارِ هُمُ وَمَنِهُ وَسَعِيدٌ ﴿ فَا فَأَمَّا اللَّيْنِ شَقُواْ فَفِي النَّارِ هُمُ فَهَا رَفِيرٌ وَسَهِيقٌ ﴿ فَا خَلِينِ فِهَا مَا دَامَتِ السَّمَوَتُ وَالْأَرْضُ إِلَا مَا شَآءَ رَبُكَ إِنَّ رَبِّكَ فَعَالُ لِمَا يُرِيدُ ﴿ ﴿ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ وَاللَّهُ فَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ فَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ الللْمُوالِمُ اللَّهُ اللْمُولِلْمُ الللْمُ اللَّهُ اللْمُولِمُ الللْمُولِلْمُ اللَّهُ اللْمُولِمُ اللللْمُ

أخي الحبيب. إذا كان الحال كذلك فلا بد من وقفة مع النفس لمحاسبتها، قال تعالى: (فَفَرُوا إِلَى اللَّهِ)، قال ابن الجوزي رحمه الله: (ففروا إلى الله بالتوبة من ذنوبكم، والمعنى: اهربوا مما يوجب العقاب من الكفر والعصيان إلى ما يوجب الثواب من الطاعة والإيمان). (زاد المسير ١١/٨، ط٣/ المكتب الإسلامي).

حبيبي في الله: ألم يأن الأوان - وقد أقبل رمضان - أن نتوب إلى الله، وقد قال تعالى رمضان - أن نتوب إلى الله، وقد قال تعالى (أَلَمُ يَأْنِ لِلَّذِينَ مَامَنُوا أَنْ مَنْتَعَ تُلُوّبُهُمْ لِذِحَرِ اللهِ وَمَا المُورِ بذلكم الموعود على لسان سيد كل مولود، فعن أبي هريرة قال: قال رسول الله صلى الله عليه الشياطين ومردة الجن، وغُلقت أبواب النار فلم الشياطين ومردة الجن، وغُلقت أبواب النار فلم يُغلق منها باب، وفُتحت أبواب الجنان فلم يُغلق منها باب، ونادى مناد يا باغي الخير يُغلق منها باب، ونادى مناد يا باغي الخير أقبل، ويا باغي الشر أقصر، ولله عتقاء من النار». [قال الحاكم: هذا حديث صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه (المستدرك (١ شرط الشيخين ولم يخرجاه (المستدرك (١ مصطفى عبدالقادر عطا).

ثم ها هي بعض فضائل التوبة يا حبيبي، عسى أن تقر بها أعيننا، ونسارع بها إلى ربنا تائين:

أُولًا: التوبة سبب نيل محبة الله تعالى: قال الله تعالى: قال الله تعالى: (إِنَّ أُسَّ يُحِبُّ التَّوَيِينَ ) [البقرة: ٢٢٣]. ثانيًا: التوبة سبب نور القلب ومحو أثر الذنب: فعن أبى هريرة رضى الله عنه أن رسول الله

صلى الله عليه وسلم قال: «إن المؤمن إذا أذنب ذنبا كانت نكتة سوداء في قلبه، فإن تاب ونزع واستغفر سقل منها قلبه، وإن زاد زادت حتى يعلق بها قلبه فذلك الران الذي ذكر الله في كتابه (كلا بل ران على قلوبهم ما كانوا يكسبون) (أخرجه الحاكم ٢ / ٥٦٢، وقال: صحيح على شرط مسلم ولم يخرجاه).

ثالثاً: التوبة سبب لإغاثة الله تعالى لأصحابها بقطر السماء، وزيادة قوة قلوبهم وأجسامهم: قال الله تعالى على لسان هود عليه السلام: (وَيَعَوْمِ استَغْفِرُوا رَبَكُمْ ثُمَّ تُوبُوراً إِلَيْهِ مُرسلِ السَّمَاء عَلَيْكُمْ مِدْرَازًا وَيَزِدْكُمْ قُوةً إِلَى قُوتِكُمْ ) السَّمَاء عَلَيْكُمُ مِدْرَازًا وَيَزِدْكُمْ قُوةً إِلَى قُوتِكُمْ ) [هود: ٥٢].

رابعًا: التوبة تجعل المذنب كمن لا ذنب له: فعن أبي سعيد الأنصاري رضي الله عنها أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «الندم توبة، والتائب من الذنب كمن لا ذنب له» (صحيح الجامع للألعاني 17۷۹).

خامسًا: التوبة من صفات المؤمنين: (اَلنَّبُونَ الْعَمِدُونَ الْمَائِدُونَ الْمَائِدُونَ الْمَائِدُونَ الْمَائِدُونَ الْمَائِدُونَ الْمَائِدُونَ الْمَائِدُونَ الْمَائِدُونَ الْمَائِدُونَ عَنِ الْمَائِدُونَ اللَّهُ وَبَيْرِ الْمُؤْمِنِينَ ) الْمُنْ صَلِي اللَّهُ وَبَيْرِ الْمُؤْمِنِينَ ) الله التوبة (التوبة 117).

سادسًا: التوبة سبب في فرح الرب سبحانه وتعالى فرحًا يليق بجلاله وعظمته سبحانه، كما تقدم ذكره. قال ابن القيم رحمه الله: «هذا الفرح له شأن لا ينبغي للعبد إهماله والإعراض عنه، ولا يطلع عليه إلا من له معرفة خاصة بالله وأسمائه وصفاته، وما يليق بعز جلاله» (مدارج السالكين ٢١٠/١، ط٢/ دار الكتاب العربي، تحقيق: فضيلة الشيخ حامد الفقي رحمه الله).

سابعًا: وبالجملة؛ فإن الله تعالى علَق الخير والفلاح بالتوبة، فلا سبيل إلى نيل خيرات الدنيا والآخرة إلا بها، قال سيجانه: (وَتُونُواْ إِلَى اللهِ جَمِعًا أَيَّهُ الْمُؤْمِنُونَ لَعَلَّكُو ثُقْلِحُونَ) إِلَى اللهِ جَمِعًا أَيَّهُ الْمُؤْمِنُونَ لَعَلَّكُو ثُقْلِحُونَ) [النور: ٣١].

وفي الختام أسال الله العظيم رب العرش الكريم باسمائه وصفاته أن يرزقنا وإياكم والمسلمين الإخلاص والتوبة؛ إنه بكل جميل كفيل وهو حسبنا ونعم الوكيل.



الحلقة الثانية عشرة

علي حشيش

١٣٤ ثَلاَثُ مَنْ حَفِظَهُنَ فَهُوَ وَلِيًي حَقاً، ومنْ ضَيِّعَهُنَّ فَهُوَ عَدُوِّي حَقاً: الصَّلاَةُ والصيامُ والحَنائةُ.

الحديث لا يصح: أخرجه الطبراني في «الأوسط» (٤٤٥/٩) (ح٨٩٥٦) عن أنس مرفوعًا لم يرو هذا الحديث عن حُميد إلا عدي بن الفضل تفرد به أسد بن موسى وأفته عدي بن الفضل، قال الحافظ في «التقريب» (١٧/٢): عدي بن الفضل التيمي أبو حاتم البصري: متروك.

١٣٥ - «رَمَضَانُ بِالْمَدِينَةِ خَيْرٌ مِنْ ٱلْفِ رَمَضَانَ فِيمَا سِوَاهًا مِنَ الْبُلْدَانِ، وَجُمُعَةٌ بِالْمَدِينَةِ خَيْرٌ مِنْ ٱلْف جُمُعَة فيمَا سوَاهَا مِنَ الْبُلْدَانِ».

الحديث لا يصح: اخرجه الطبراني في «الكبير» (٢/٢/١) ح(١١٤٤) عن بلال بن الحارث مرفوعًا، وأورده الإمام الذهبي في «الميزان» (٤٥٢٠/٤٧٣/٢) من حديث عبد الله بن كثير بن جعفر عن ابيه عن جده ثم قال: «هذا باطل والإسناد مظلم».

١٣٦ «مَنْ أَدْرَكَ رَمَضَانَ بِمَكَّةَ فَصَامَ وَقَامٌ مِنْهُ مَا تَيَسُّرَ لَهُ كَتَبَ اللَّهُ لَهُ مِائَةَ أَلْف شَهْرِ رَمَضَانَ فِي اللَّهُ لَهُ مِكُلِّ يَوْم عِتْقَ رَقَبَةٍ وَكُلِّ لَيْلَةٍ عَتْقَ رَقَبَةٍ وَكُلِّ لَيْلَةٍ عَتْقَ رَقَبَةٍ وَكُلِّ لَيْلَةٍ عَسْنَةً وَفِي كُلِّ لَيْلَةٍ حَسَنَةً .
 اللَّهِ وَفِي كُلِّ يَوْم حَسَنَةً وَفِي كُلِّ لَيْلَةٍ حَسَنَةً .

الحديث: لا يُصح أخرجه أبن ماجه في «السنن» (١٠٤١/٢) ح(٣١١٧) من حديث عبد الرحيم بن زيد العَمِّيِّ عن أبيه عن سعيد بن جبير عن أبن عباس مرفوعًا، قال الإمام أبن حبان في «المجروحين» (١٦١/٢): عبد الرحيم بن زيد العمِّي يروي عن أبيه العجائب، ونقل الذهبي في «الميزان» (٢٠٥/٢): عن الإمام يحيى بن معين قال: كذَّاب، وقال أبو زُرعة: وأه.

١٣٧ «إنما سُمِّي رمضانُ؛ لأنه يُرمض الذنوب، وأنَّ فيه ثلاثُ ليال: ليلةُ سبع عشرة، وليلة تسع عشرة، وليلة تسع عشرة، وليلة إحدى وعشرين، من فاتثُه، فاتَّه خيرٌ كثيرٌ، ومن لم يُغفُر له في شهر رمضان ففي أيِّ شهر يُغفُر له».

الحديث لا يصح، أورده الشوكاني في «الفوائد» كتاب الصيام (ص١٢٤) قال في الذيل: في إسناده زياد بن ميمون كذاب.

١٣٨- «اغْزُوا تَغْنَمُوا، وَصُومُوا تَصحُوا، وَسَافرُوا تَسْتَغْنُوا».

الحديث لا يصح: أخرجه الطبراني في «الأوسط» (١٤٤/٩) (ح٨٣٠٨) مَن حديث أبي هريرة مرفوعًا وقال: لم يرو هذا الحديث عن سهيل بهذا اللفظ إلا زهير بن محمد، قلت: روى عنه محمد بن سليمان بن أبي داود قال ابن أبي حاتم في «الجرح والتعديل» (١٤٥٩/٢٦٧/٧) سالت أبي عنه

فقال: «منكر الحديث»، وهناك علة خفية بينها الحافظ ابن رجب في «شرح علل الترمذي» (٦١٤/٢) قال: «وفصل الخطابي في حال روايات زهير أن أهل العراق يروون عنه أحاديث مستقيمة وما خُرُّج عنه في الصحيح فمن رواياتهم عنه وأهل الشام يروون عنه روايات منكرة». اهـ. وهذا الحديث منها لذا ضعف هذا الحديث الحافظ العراقي في «تخريج الإحياء» (٧٥/٣).

١٣٩- «إنَّ الله أَوْحَى إلى الحفَظَة أَلا يَكتُبوا عَلى صُوَّام عَبيدي بعد العصر ذَنْبًا». عن أنس مرفوعًا.

الحديث لا يصبح: أخرجه ابن الجوزي في «الموضوعات» (١٩٣/٢) وقال: «هذا الحديث لا يصبح فيه إبراهيم بن عبد الله بن محمد بن أيوب المخرمي قال الدارقطني ليس بثقة حدث عن قوم ثقات بأحاديث باطلة منها هذا الحديث وهو باطل». اهـ.

• 1/2 « مَن أَفْطَرَ علَى تَمْرة من حَلال زيدَ في صلاته أربعمائة صلاة».

الحديث لا يصبح أخرجه ابن حبان في «المجروحين» (٢٤٣/٢) من حديث موسى بن عبد الله الطويل عن أنس مرفوعًا ثم قال: وموسى الطويل شيخ كان يزعم أنه سمع أنس بن مالك روى عنه أشياء موضوعة كان يضعها أو وضعت له فحدث بها لا يحل كتابة حديثه إلا على حهة التعجب. اه. وأورد هذا الحديث ابن الجوزي في «الموضوعات» (١٩٤/٢) وقال: هذا حديث لا يصبح واستشبهد يقول ابن حيان الذي أوردناه آنفا.

١٤١- «إنَّ الله ليس بتارك أحداً من المسلمين صبيحة أول يوم من شهر رمضانَ إلا غفر له ». الحديث لا يصح: أخرجه الخطيب البغدادي في «التاريخ» (٢٤٨٧/٩٠/٥) عن أنس بن مالك مرفوعًا، وأورده الشوكاني في «الفوائد» (ص٨٨) وقال: «رواه الخطيب عن أنس مرفوعًا ولا يصبح وفي إسناده: كذاب ومتروك». اهـ. والحديث من طريق سلام الطويل عن زياد بن ميمون عن أنس.

قلت: الكذاب هو زياد بن ميمون كذبه الأئمة كما في «الميزان» (٢٩٦٧/٩٤/٢)، والمتروك سالام الطويل تركه الأئمة، قال البخاري في «الضعفاء الصغير» (١٥٢): «سلام بن سُليم السعدي الطويل: تركوه، اه.

١٤٢- ﴿ لا تقولوا رمضانَ، فإن رمضانَ اسمُ مِنْ أسماء الله تعالى، ولكن قولوا: شهر رمضان».

الحديث لا يصح، أخرجه ابن عدي في «الكامل» (٥٢/٧) (١٩٨٤/٣١) عن أبي هريرة مرفوعًا وفيه نجيح أبو معشر المديني قال يحيى بن معين: ليس بشيء وأورده الشوكاني في «الفوائد» (ص/٨٧)، والحديث له طرق واهية عن ابن عمر وعائشة بين المعلمي اليماني في «تحقيق الفوائد» أنها منقطعة وسندها مظلم، وقال: والحديث موضوع بلا ريب. اهـ.

قلت: والدليل على أنه منكر ما أخرجه البخاري (ح١٨٩٨)، ومسلم (ح١٠٧٩) من حديث أبي هريرة أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: ﴿إِذَا جِاءَ رمضانُ فَتَحَتْ أبوابُ الجِنةِ». الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، وآله وصحبه ومن والاه، وبعدُ:

فمع قدوم شهر رمضان المعظم تهفو النفوس إلى زيارة بيت الله المحرم الأداء مناسك العمرة، وفي هذا العدد أحببت أن أذكر نفسي وإخواني من المعتمرين بالناحية العملية التطبيقية لصفة العمرة إجمالاً على أن أقوم بتفصيل القول في أحكام العمرة في العدد القادم

#### أولا: معنى العمرة:

العمرة في اللغة الزيارة. وفي الشرع التعبد لله بالطواف بالبيت، وبالصفا والمروة، والحلق أو التقصير. (الشرح الممتع لابن عثيمين ٦/٧).

#### ثانيًا: فضل العمرة:

العمرة تمحو الذنوب، عن أبي هريرة قال: قال رسول الله: «العمرة إلى العمرة كفارة لما بينهما، والحج المبرور ليس له جزاء إلا الجنة».. رواه مسلم، قال النووي:[هذا ظاهر في فضيلة العمرة، وأنها مكفرة للخطايا الواقعة بين العمرتين]. [شرح النووي على صحيح مسلم ١١٧/٨].

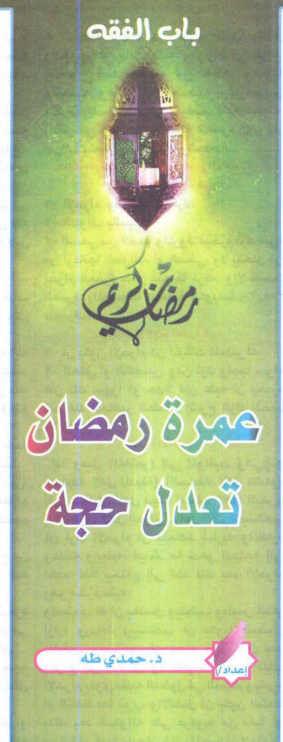
#### ثالثًا: استحباب الاكثار من الحج والعمرة:

يسن الإكثار من الحج والعمرة تطوعاً لما ثبت عن ابن عباس قال: قال رسول الله: (تابعوا بين الحج والعمرة، فإنهما ينفيان الفقر والذنوب كما ينفي الكير خبث الحديد). رواه الترمذي وصححه الألباني.

قال المباركفوري:قوله: « فإنهما ينفيان الفقر « أي يزيلانه، وهو يحتمل الفقر الظاهر بحصول غنى اليد، والفقر الباطن بحصول غنى القلب. (تحفة الأحوذي بشرح جامع الترمذي 202/٣).

#### رابعًا: أفضل زمان تؤدّى فيه العمرة:

اعلم يرحمني الله وإياك أن أفضل زمان تؤدى فيه العمرة شهر رمضان؛ لما ثبت عن ابن عباس قال: قال رسول الله: (عمرة في رمضان تعدل حجة) وفي رواية «عمرة في رمضان تعدل حجة معي «. [متفق عليه] يعني معه عليه الصلاة والسلام. (صفة العمرة لابن باز ص٢).



قال النووي: (أي تقوم مقامها في الثواب لا أنها تعدلها في كل شيء، فإنه لو كان عليه حجة فاعتمر في رمضان لا تجزئه عن الحجة). [شرح النووي على صحيح مسلم ٢/٩].

قال الشيخ للعثيمين رحمه الله: (وهذا يشمل أول رمضان وآخره، وأما تخصيص ليلة سبع وعشرين من رمضان بعمرة فهذا من البدع). (مجموع فتاوى ومقالات العلامة ابن عثيمين ٤٢/٢٠)، ثم بعد ذلك العمرة في ذي القعدة؛ لأن عمرته صلى الله عليه وسلم كلها وقعت في ذي القعدة، وقد قال الله سبحانه «لقد كان لكم في رسول الله أسوة حسنة» (صفة العمرة لابن ياز ص٢).

#### خامسًا: آداب السفر إلى العمرة:

ليس للعمرة أداب خاصة بها وإنما هي أداب ينبغي على المرء مراعاتها في كل عبادة وكل سفر لطاعة الله تعالى.

١- يجب على الحاج أن يقصد بعمرته وجه الله والتقرب إليه، ويحذر كل الحذر من أن يقصد بعمرته الرياء و السمعة والمفاخرة؛ فإن ذلك من أقبح المقاصد وسبب لحبوط العمل وعدم قبوله.

Y- ينبغي أن يتخير لحجة وعمرته نفقة طيبة من مال حلال، فإن الله طيب لا يقبل إلا طيبًا.
٣- ينبغي أن يكتب ما له وما عليه من الدَّيْن، ويُشهد على ذلك. وإن كان عنده للناس مظالم من نفس أو مال أو عرض ردّها إليهم أو تحللهم منها قبل سفره.

٤- يجب عليه المبادرة إلى التوبة النصوح من جميع الذنوب لقوله تعالى: «وَتُوبُوا إِلَى اللهِ جَمِيعًا أَيُّهَا الْمُؤْمِنُونَ لَعَلَّكُمْ تُفْلُحُونَ»

ه- ينبغي له أيضاً أن يصحب في سفره الأخيار من أهل الطاعة والتقوى والفقه في الدين، ويحذر من صحبة السفهاء والفساق.
 ٢- ينبغي له أن يتعلم ما يُشرع له في حجه وعمرته، ويتفقه في ذلك، ويسأل عما أشكل عليه ليكون على بصيرة.

٧- إذا ركب دابته أو سيارته أو طائرته أو غيرها من المركوبات استحب له أن يُسمي الله سبحانه ويحمده ثم يكبر ثلاثاً، ويقول دعاء السفر.

٨- يحفظ لسانه من كثرة القيل والقال والخوض في ما لا يعنيه، والإفراط في المزاح. ويصون لسانه أيضاً من الكذب والغيبة والنميمة والسخرية بأصحابه وغيرهم من إخوانه المسلمين حتى لا يفسد عليه عبادته. (انظر في هذه الآداب صفة العمرة لابن باز صرف بالإضافة والحذف).

سادسا: أركان العمرة: دَهَبْ جُمْهُورُ الْفُقْهَاءِ إِلَى أَنْ أَرْكَانُ الْعُمْرَةُ ثُلاثَةٌ هِيْ:

١- الإحرام: وهُوَ نِيَّةَ الْعُمْرَةِ.

٢- الطواف بالبيت.

٣- السعي بين الصفا والمروة. فَيَحْرُمُ تَرْكُ شَيْء مِنَ أَرْكَانَهَا الطُّوَافِ، أَو السُّعْي، وَلاَ يَتَحَلَّل مِنَ أَرْكَانَهَا الطُّوَافِ، أَو السُّعْي، وَلاَ يَتَحَلَّل مِنَ إَحْرَام الْعُمْرَةِ حَتَّى يُتَمَّ مَا تَرَكَهُ. وإلا فسدت العمرة. (الموسوعة الفقهية الكويتية ٣١٨/٣٠ بتصرف).

#### سابعا: واجبات العمرة هي:

١- أن يكون الإحرام من الميقات المعتبر له.

٢- الحلق أو التقصير. ومن ترك واجباً سواء
 كان ذلك سهواً أو جهلاً فإن عليه أن يجبره
 بدم عند جماهير العلماء. (شرح الزاد للحمد
 ٢٢٧/١١).

#### ثامنا: الاحرام:

إذا وصل (المعتمر) إلى المواقيت وهي:[ذو الحليفة: لأهل المدينة]، [الجحفة: لأهل الشام]، [قرن المنازل: لأهل نجد] [يلملم: لأهل اليمن]، [ذات عرق: لأهل العراق]. (فعل الآتي): يستحب لمن أراد الإحرام أن يتعاهد شاربه وأظفاره وعانته وإبطيه، فيأخذ ما تدعو الحاجة إلى أخذه؛ لئلا يحتاج إلى أخذ ذلك بعد الإحرام وهو مُحَرَّمُ عليه.

واستُحب له أن يغتسل ويتطيب ويلبس الذكر إزاراً ورداءاً، ويستحب أن يكونا أبيضين نظيفين، ويستحب أن يحرم في نعلين بعد الفراغ من الغسل والتنظيف، ولبس ثياب الإحرام ينوي بقلبه الدخول في النسك، ويشرع له التلفظ بما نوى، والأفضل أن يكون التلفظ بذلك بعد استوائه على مركوبه من دابة أو سيارة أو غيرهما، وإن خاف المحرم أن لا يتمكن من أداء نسكه؛ لكونه مريضاً أو خائفاً من عدو ونحوه استُحب له أن يقول عند إحرامه: «فإن

حسنى حاسس فمحلّى حيث حستنى»، وفائدة هذا الشرط أن المحرم إذا عرض له ما يمنعه من تمام نسكه من مرض أو صد عدو حاز له التحلل ولا شيء عليه. (صفة العمرة لابن باز ص ٣ وما بعدها بتصرف).

#### محظورات الاحرام:

وهي ما يحرم على المحرم فعله. ما يختص بالذكر:

١- ليس المخيط: وهو كل ما خيط على قياس عضو، أو على البدن كله، مثل: القميص، والسراويل، والحية، والصدرية، وما أشبهها، وليس المراد بالمخيط ما فيه خياطة كما يفهمها كثير من العامة.(الشرح الممتع ١٢٦/٧ يتصرف).

٢- تغطية الرأس بملاصق: فلا يحوز للمحرم أن يضع الغطاء سواءً كان عمامة أو كان طاقية ونحوها، وهذا بإحماع العلماء. أما استعمال المظلة ونحوها فلا شيء فيه. (شرح زاد المستقنع للشينقيطي ٥/٤٢٤).

#### ما يحرم على الذكر والأنثي:

١-إزالة شعر الرأس: (وألحق العلماء به بقية شعر البدن، وكذلك إزالة الظفر من البدين أو الرحلين) (الشرح الممتع ١١٧/٧).

٧- استعمال الطيب في البدن أو الثوب: فالمحرمُ - ذُكُرًا كَانَ أَوْ غَنْرَهُ - مَمْنُوعُ مِن اسْتَغْمَال الطيب في إزاره أوْ ردائه وَحَميع ثَيَاتِه، وَفَرَاشِه وَنَعْلَهُ. (المُوسَوعة الفقهية الكويتية ١٧٩/١٢ ىتصرف).

٣- عقد النكاح. فيحرم على المحرم عقد النكاح أثناء إحرامه(وليس فيه فدية).(العمرة لسليمان اللهيميد ص٣).

٤- الحماع في الفرج: إذا وقع الجماع قبل الطواف تفسد العمرة باتفاق أهل العلم (نفس المصدر السابق ص٣).

٥- مقدمات الجماع: فيحرم على المحرم من التقبيل واللمس، ونحوهما.

٦- قتل الصيد: فيحرم على المحرم قتل وكذا الصيد ولو بدون قتل وكذا قطع أشجار الحرم. ما يحرم على الأنثى:

- النقاب ولبس القفازين: يحرم على المرأة

المحرمة ليس النقاب والقفازين، والنقاب هو ما تستعمله المرأة فتغطى وجهها، وتفتح فتحة بقدر العين لتنظر من خلالها، والقفاران: لياس يعمل للبدين. ولا يحوز للرجل المحرم أيضا ليسه لأنه في معنى المخيط. (الشرح الممتع .(17£/V

#### فدية هذه المحظورات:

اتَّفَقَ الْفَقَهَاءُ عَلَى أَنَّ الْمُحرِمُ اذَا حَنَّى عَلَى احْرَامِهُ بِأَنْ حَلِقَ شِيغُرَهُ، أَوْ قَلَمَ أَطْفَارُهُ، أَوْ تَطيُّبَ، أوْ لَبِسَ مَخْبِطًا، أَنَّهُ تَحِثُ عَلَنْهِ الْفَدْنَةُ وَهِيَ عَلَى التَّخْسِرُ بَيْنَ خَصَالَ ثَلاَث: فَإِمَّا أَنْ نُهْدِيَ شِياةً، أَوْ نُطَعِمَ سِتَّةً مَسْنَاكِينَ، أَوْ نَصُومَ ثَلاَثُةُ أَيُّام، كَمَا يَثْبُتُ ٱلتَّخْيِيرُ فَي كَفَّارَة قَتْل الصَّيْد في الْحَرَم. وَيُخَيِّرُ فيه قَاتِلُهُ يَيْنَ ثَلاَث خصَال: فإمَّا أَنْ تُهْدِي مثل مَا قتلهُ منَ النَّعُم لَفَقَرَاءُ الْحَرَمِ، إِنْ كَانَ الصَّنْدُ لَهُ مِثْلُ مِنَ الْإِيلَ أو الْنَقِرِ أَو الْغَنْمِ. أَوْ أَنْ يُقَوِّمُهُ بِالْمَالِ، وَيُقَوِّمُ الْمَال طَعَامًا، وَيُتَصَدِّقُ بِالطِّعَامِ عَلَى الْفَقْرَاء. (الموسوعة الفقهية الكويتية ٧١/١١ يتصرف).

#### فاعل المحظورات لا بخلو من ثلاث حالات:

- ١. أن يفعل المحظور بالا حاجة ولا عذر: فهذا عليه الإثم والفدية.
- ٢. أن يفعله لحاحة: فهذا ليس عليه إثم وعليه فدية.
- ٣. أن يفعله وهو معذور يجهل أو نسيان: فهذا لا إثم عليه ولا فدية (العمرة لسليمان اللهيميد ص۲).

#### تاسعا: التلبية:

بستحب للمُحرم أن يُكثر من التلبية؛ لأنها الشعارُ القولى للنسك ويرفع بها صوته. والمرأة تلبي سرا بقدر ما تسمع رفيقتها فإذا قرُب من مكة سُنَ أن يغتسل لدخولها إن تيسر له ويستمر في التلبية في العمرة من الإحرام إلى أن يشرع في الطواف، فإذا وصل المسجد الحرامَ قدّم رجْله اليمني لدخوله، و يقول الدعاء الوارد عند دخول المسجد. وليس هناك دعاء مخصوص عند رؤية الكعبة، (مناسك الحج و العمرة لابن عثيمين ص٣٣).

#### عاشرا: الطواف:

فإذا دخل المسجد ببدأ بالطواف ويكون على

حادي عشر؛ السعى؛

بعد أن ينتهي من ذلك بَنْدَأُ السَّعْيَ بَنْ الصَّفَا وَالْمُرْوَةِ مِنَ الصَّفَا، فَنَرْقَى عَلَى الصَّفَا حَتَّى نَرَى الكَعْبَةِ الْمُعْظَمَةِ، فَيَقْفُ مُتَوْجُهَا النَّهَا ويستحب أن يستقيل القيلة على الصفا ويحمد الله ويكبره ويقول: لا إله إلا الله والله أكبر لا اله الا الله وحده لا شربك له، له الملك وله الحمد بحي ويميت وهو على كل شيء قدير، لا اله الا الله وحده أنحز وعده ونصر عيده وهزم الأحزاب وحده. ثم يدعو يما تيسر من الدعاء، رافعا بديه ويكرر هذا الذكر والدعاء ثلاث مرات، ثُمُّ يَنْزِل مُتَوَجِّهًا إِلَى الْمُرْوَة ماشياً حتى يأتي العلم الأول وهو العلم الأخضر فيسعى سعيا شديدا حتى يصل إلى العلم الثاني ويستحب له أن يقول بين العلمين: (اللهم اغفر وارجم فإنك أنت الأعز الأكرم). فإذا انتهى من ذلك مشي حتى بأتى المروة، فيقف عَليْهَا يَذْكُرُ وَيَدْعُو بِمثل مَا فَعَل عَلَى الصَّفَا، ثُمُّ يَنْزِل فَيَفْعَل كُمَّا فَي الشَّوْطِ الأُوَّلِ حَتَّى يُتمَّ سَبْعَةَ أَشُوَاط تَنْتَهَى عُلِّي الْلَّرْوَةِ، وَلَيُّكْثِرْ مِنَ الدُّعَاءِ وَ الذَّكْرِ فَي سَعْدَهِ. واعلم أن أهل العلم قد أحمعوا على أن المرأة لا يستحب لها أن تسعى من المطن، ولا أن ترمل في الأشواط الثلاثة الأولى في الطواف. (أنظر في هذا الموسوعة الفقهية الكويتية ١٦/٢٥، شرح الزاد للحمد ١١/١١).

ثاني عشر؛ الحلق أو التقصير؛

ثُمَّ إِذَا فَرَغَ اللَّعْتَمرُ مِنْ سَعْيهِ حَلَقَ رَأْسَهُ أَوْ قَصَّرَهُ، والحلق أَفضَل من التقصير، ولا بد في التقصير من تعميم الرأس، ولا يكفي تقصير بعضه كما أن حلق بعضه لا يكفي، والمرأة لا يُشرع لها إلا التقصير، والمشروع لها أن تأخذ من كل ضفيرة قد أنملة فأقل، والأنملة هي رأس الإصبع، ولا تأخذ المرأة زيادة على ذلك. فإذا فعل المحرم ما ذكر فقد تمت عمرته والحمد لله، وحل له كل شيء حرم عليه بالإحرام. و يطوف طواف الوداع عند خروجه من مكة (صفة العمرة لابن باز صرف).

تقبل الله منا ومنكم وللحديث بقية إن شاء الله تعالى.

وضوء، جاعلاً البيت عن يساره (سبع مرات)، ويستلم الحجر ويقبّله، والركن اليماني في كل شوط. عند استلام الركن اليماني لا يقل شيئاً، لا تكبير ولا غيره؛ لأن ذلك لم يرد. (العمرة لسليمان اللهيميد صه).

ويقول عند استلامه بسم الله والله أكبر أو يقول «الله أكبر». فإن شق التقبيل استلمه بيده أو بعصا أو نحوهما وقبّل ما استلمه به. فإن شق استلامه أشار إليه، وقال الله أكبر ولا يقبّل ما يُشير به. ولا يؤذي الناس بالمزاحمة. (صفة العمرة لابن باز ص١٦ بتصرف).

أما بقية الأشواط فإنه يكبر كلما حاذى الحجر اقتداءً بالنبي صلى الله عليه وسلم. وليس للطواف ذكر خاص، ولا في السعي ذكر مخصوص ولا دعاء مخصوص. وأما ما أحدثه بعض الناس من تخصيص كل شوط من الطواف أو السعي بأذكار مخصوصة أو أدعية مخصوصة فلا أصل له. (صفة العمرة لابن باز ص١٩ بتصرف)، إلا ما بين الركن اليماني والحجر الأسود يقول الوارد. (ربنا أنيا في الدنيا حسنة وفي الآخرة حسنة وقنا عذاب النار).

ويسن في الطواف الإضطباع، وهو أن يجعل وسط الرداء تحت إبطه الأيمن وطرفيه على عاتقه الأيسر. ويسن في الطواف الرمل في الأشواط الثلاثة الأولى. ويكون من الحجر إلى الحجر. ويحرم أن يطوف عريان. ويحرم على الحائض أن تطوف بالبيت.(العمرة لسليمان اللهيميد صه).

وبعد الانتهاء من الشوط السابع يصلي ركعتين خلف مقام إبراهيم يقرأ في الأولى سورة الكافرون والثانية بالإخلاص، ثم يرجع إلى الركن فيستلمه إن تيسر له ذلك. ومن أخطاء بعض المعتمرين اعتقاد أن ركعتي الطواف لا تصح إلا خلف مقام إبراهيم، فيتزاحمون لأجل أدائها في هذا الموضع. ومن الأخطاء التمسح بمقام إبراهيم بعد أداء ركعتي الطواف..(نفس المصدر السابق ص٠١).

الحمدُ لله الذي أكمل لنا الدين، وأتم علينا النعمة، ورضي لنا الإسلام دينا، والصلاة والسلام على نبينا محمد الذي أرسله ربه هادياً ومبشراً ونذيراً وداعياً إلى الله تعالى بإذنه وسراجاً منيراً.

أما بعد: فإن الله تعالى فتح لعباده المؤمنين الكثير من أبواب الحسنات، لينهلوا منها وليرفعوا رصيدهم من الحسنات يوم يقوم الناس لرب العالمين، والاعتكاف بابٌ عظيمٌ من أبواب الأعمال الصالحة التي يستطيع المسلم أن يتقرب بها إلى الله تعالى، من أجل ذلك أحببت أن أَذَكرَ نفسي وإخواني الكرام بأحكام الاعتكاف، فأقول وبالله تعالى التوفيق:

#### معنى الاعتكاف:

#### الإعتكاف في اللغة:

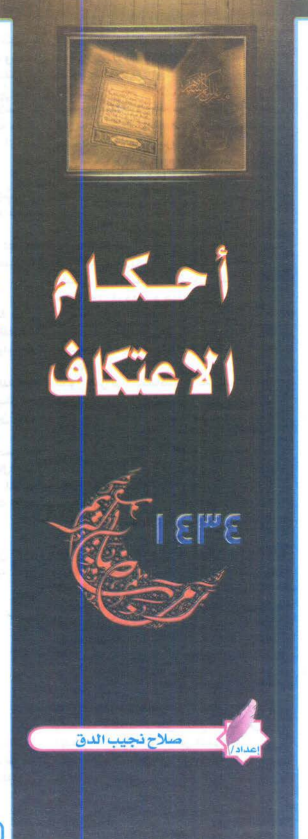
لَزُومُ الشيء وحَبْسُ النفسِ عليه، براً كان أو غيره. ومنه قوله تعالى: مَا مَنْذِهُ النَّمْ الْبُلُّ الَّيَّ اللَّهُ اللَّالِي اللَّالِمُ اللللْمُولِمُ اللللْمُولِلْمُ اللللْمُولَا الللَّهُ اللَّهُ اللللللِّلْمُ ال

الاعتكافية الشرع

لزومُ المسجد والإقامة فيه بنية التعبد والتقرب لله تعالى على صفة مخصوصة من مسلم عاقل. قال الله تعالى: ﴿ لا شُكِيْرُوهُ ﴾ وَأَنْتُو عَلَيْهُونَ فِي الْسَعِدِّ » [البقرة: ١٨٧]. (المغني لابن قدامة ج٤ ص٥٥٤).

الحكمة من الاعتكاف:

قال الإمام ابن القيم رحمه الله: لمَّا كَانَ صَلاحُ القلب وَاسْتِقَامَتُهُ عَلَى طَرِيقٍ سُدْرِهِ إِلَى اللَّهِ تَعَالَىٰ ، مُتُوقَفًا عَلَى حَمْعَنْتُه عَلَى اللَّه وَلَمُّ شُعَتْه بِإِقْبَالِهِ بِالْكُلِّيَّةِ عَلَى اللَّهِ تَعَالَى ، فَإِنَّ شَعَثَ الْقُلْبِ لَا يَلْمُهُ إِلَّا الْإِقْبَالُ عَلَى اللَّه تَعَالَى، وَكَانَ فَصُولَ الطَّعَامِ وَ الشَّيْرَابِ وَفَصُولِ مُخَالِطَةً الأنام وفضول الكلام وفضول المنام مما تزيده شَعَثًا، وَيُشْتَتُهُ فَي كُلِّ وَاد وَيَقَطِّعُهُ عَنْ سَيْرِه إلى الله تَعَالَى ، أَوْ يُضْعِفُهُ أَوْ يَعُوقُهُ وَيُوقَفُّهُ اقَتَضَتْ رَحْمَة الْعَزِيزِ الرّحيم بعبَاده أَنْ شْرَعَ لَهُمْ مِنْ الصَّوْمِ مَا يُذْهِبُ فَصُولِ الطَّعَامِ وَ الشِّرَابِ وَيَسْتَقْرِغَ مَنْ القلبِ أَخْلاطِ الشَّهُوَ اتَّ المُعُوقة لَهُ عَنَّ سَيَّرِهِ إِلَى اللَّهِ تَعَالَى ، وَشَرَّعِهِ بقدر المصلحة بحَيْث بَنتفعُ بَهُ العَبْدُ في دُنيَاهُ وَأَخْرَاهُ وَلا يَضَرُّهُ وَلا يَقْطَعُهُ عَنْ مَصَالِحِهِ الْعَاجِلَة وَالْآجِلَة وَشَيرَعَ لَهُمْ الْاعْتِكَافَ الَّذِّي مُقَصُّودُهُ وَرُوحُهُ عُكُوفِ القلبِ عَلَى الله تَعَالَى ، وَجَمْعِيْتُهُ عَلَيْهِ وَالْخُلُوةَ بِهِ وَالْانْقَطَاعُ عَنَّ



الاَشْتَغَالِ بِالْخُلْقِ وَالاَشْتَغَالُ بِهِ وَحُدهُ سُبْحَانَهُ بِحَيْثُ بِصِيرُ دَكْرُهُ وَخُبَهُ وَالْإَقْبَالُ بَدَلَهَا ، وَيَصِيرُ الْهُمْ كُلُهُ بَهِ وَالتَّفْكَرِ فَي الْهُمْ كُلُهُ بِهِ وَالتَّفْكَرِ فَي الْهُمْ كُلُهُ بَهِ وَالتَّفْكَرِ فَي الْخُلُقِ فَيَصِيرُ أَنْسُهُ بِاللَّهَ بَدَلِكَ لاَنْسِه بِهِ النَّفْلُ فَيَعَدُهُ بِذَلِكَ لاَنْسِه بِهِ بِالنَّفِ مِنَ الْفَرْدُ بِذَلِكَ لاَنْسِه بِهِ يُومُ الْوَحْشَةِ فَي النَّقْبُورِ حَينَ لَا أَنْيِسَ لَهُ وَلَا مُا يَوْمُ لِهُ وَلاَ مُا يَقْبُورِ حَينَ لَا أَنْيِسَ لَهُ وَلاَ مُا يَقْمُودُ الاَعْتِكَافِ الْأَعْظَمِ. وَرَاد المُعَاد لابن القدم حـ ٢ صـ ٨٦ (زاد المُعَاد لابن القدم حـ ٢ صـ ٨٦ (زاد المُعَاد لابن القدم حـ ٢ صـ ٨٦)

حكم الاعتكاف وأنواعه

الاعتكاف سُنّة بإجماع العلماء، ولا يجبُ على المسلم إلا بالنذر. (بداية المجتهد لابن رشد جـ اصد ٤٦٥). (المغنى جـ عصـ ٤٥٦).

وعلى هذا يتقسم الاعتكاف إلى نوعين: اعتكاف مسنون، واعتكاف واجب، وسوف نتحدث عن تعريف كل منهما بإيجاز:

أولا: الاعتكاف المسنون:

هو ما تُطُوع به المسلمُ تقرباً إلى الله تعالى طلباً لثوابه واقتداءً بسُّنة النبي صلى الله عليه وسلم ويتأكد ذلك في اعتكاف العشر الأواخر من رمضان.

عَن أَبِي هُرِيرة قَالَ: كَانَ النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم يَعْتَكِفُ فِي كُلِّ رَمَضَانُ عَشْرَةَ أَيَّام فَلَمَّا كَانَ الْعَامُ الَّذِي قَبضَ فِيهِ اعْتَكَفَ عِشْرِينَ يَوْمًا. (البخاري حديث ٢٠٤٤).

عُن عبد الله بن عمر أَنَّ عُمَرَ بن الخطاب رضى الله عنهما سأل النبي صلى الله عليه وسلم قال: "كُنْتُ نَدَرْتُ فِي الْجَاهِليَّةِ أَنْ أَعْتَكِفَ لَيْلَةً فِي الْمُسْجِدِ الْحَرَامِ؟ قَالَ: أَوْفَ بِنَذْرِكَ (البَخاري حديث ٢٠٣٧). ومسلم حديث ١٦٥٦).

ثانيا: الاعتكاف الواحب:

هو ما أوجبه المسلم على نفسه، مثل أن يقول: لله على أن اعتكف كذا. ( فقه السنة للسيد سابق بتصرف ج١ ص٤٠٠).

شروط الاعتكاف:

يُشترط لمن يعتكِف ثلاثة شروط هي: 🧫

- ١) الإسلام.
  - ٢) العقل.
- ٣) الطهارة من الحدث الأكبر.
- (٤) نية التقرب إلى الله تعالى بالطاعات. ركن الاعتكاف

المكث في المسجد.

لقوله تُعالى: «وَلا تُبَشِرُوهُنَ وَأَنتُمْ عَكِفُونَ فِي الْتَكَرِيمُ الْبَعْرَةُ فَي عَيرِ الْبَقِرةَ المُعالِقة في غير المسجد، لم بخص تحريم المناشرة بالاعتكاف في

المسجد؛ لأنها مُنَافِية للاعتكاف، فعُلم أن المقصود هو بيان أن الاعتكاف إنما يكون في المساجد. (فقه السنة حـ١ صد١٥٠؛ ٥٤٢).

وقت بداية الاعتكاف ونهايته في العشر الأواخر من رمضان بيدا الاعتكاف في العشر الأواخر من رمضان قبل غروب شمس يوم العشرين من رمضان(أي ليلة الحادي والعشرين)، وينتهي الاعتكاف بغروب شمس آخر يوم من رمضان. (المجموع للنووي جـ٦ صـ٢٩١) (المغنى جـ٤ صـ٢٩٩).

#### اعتكاف النساء

يجوز اعتكاف النساء في المساجد: غَنْ عَاثِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا: ۚ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صلى الله عليه وسلم ذَكَرَ أَنْ يَعْتَكفَ الْعُشْرَ الْأُواَخِرَ مِنْ رَمَضَانَ فَاسْتَأْذَنْتُهُ عَائِشَهُ فَأَذِنَ لَهَا." (البَخاري حديث ٢٠٤٥، ومسلم حديث ١١٧٢).

اعتكاف المرأة المستحاضة:

المرأة المستحاضة: هي التي ينزل عليها الدم باستمرار لمدة طويلة من الوقت ، أكثر من عادتها.

يجوز للمرأة المستحاضة أن تعتكف في المسجد بشرط أن تتحفظ من نزول الدم، صيانة لبيت الله تعالى. (المغنى لابن قدامه جـ٤ صـ ٤٨٨). ونبل الأوطار للشوكاني جـ٤ صـ ٣٨٨).

عُنْ عَائِشُةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا: قَالَتْ اعْتَكَفَتْ مَعَ رَسُولِ اللَّهِ امْرَأَةُ مِنْ أَزْوَاجِهِ مُسْتَحَاضَةُ فَكَانَتْ تَرَى الْحُمْرَةَ وَالصِّفْرَةَ فَرُبُمَا وَضَعْنَا الطَّسْتَ تَحْتَهَا وَهِيَ تُصلِّي. (البخاري حديث ٢٠٣٧، ومسلم حديث ٢٤٧٧).

قطعُ اعتكاف التطوع:

إذا بدأ المسلم اعتكاف التطوع ثم خرج منه، فلا قضاء عليه إلا أن يشاء. قال الشافعي رحمه الله: كل عمل لك أن تدخل فيه، فإذا خرجت منه لا قضاء عليك إلا الحج و العمرة. (شرح السنة للبغوى جـ٦صـه٩).

أداب الاعتكاف:

(١) يُستَحبُ للمعتكف أن يشغل نفسه بالإكثار من صلاة التطوع وقيام الليل، وتلاوة القرآن الكريم.

(٢) الإكثار مِنْ ذَخْرِ الله تعالى، والاستغفار والدعاء والصلاة على النبي وذلك من خلال الأذكار الشرعية الثابتة عن النبي.

(٣) ينبغي للمعتكف أن يتجنب ما لا يعنيه من الأقوال والأفعال.

- (٤) عدم الإكثار من الكلام فيما لا يفيد؛ لأن من كثر كلامه كثر سقطه.
- (٥) ينبغى للمعتكف أن يتجنب الجدال والمراء.
- (٦) ينبغي للمعتكف أن يمد يد المساعدة لجميع المعتكفين وإدارة الاعتكاف.
- (V) الالتزام بالهدوء، ومحاسن الأخلاق، وعدم إزعاج باقى المعتكفين برفع الصوت مما يسبب لهم عدم النوم، والخشوع في الصلاة.

ما نُماح في الاعتكاف:

ذكر أهل العلم أمورا يجوز للمعتكف أن يقوم بها أثناء الاعتكاف، يمكن أن نوجزها فيما

(١) اتخاذ خباء (خيمة صغيرة) داخل المسحد،

يخلو فيه للعبادة: عَنْ عَائِشَهَ رَضِييَ اللَّهُ عَنْهَا قَالَتْ: كَانَ النَّبِيُّ يُغْتِكِفُ فِي الغَشْرِ الأَوَاخِرِ مِنْ رَمَضَانَ ، فَكَنْتَ أُضْرَبُ لَهُ خَبَاءً فَيُصَلَّى الصَّبْحَ ثُمُّ يَدْخَلَهُ. (البخاري حديث ٢٠٣٣).

(۲) الخروج من المسجد عند الحاجة:

كالخروج لإحضار الطعام والشراب أو الخروج لقضاء الحاجة أو الوضوء أو الاغتسال، بشرط ألا يتوفر ذلك داخل المسجد.

(٣) يجوز للمعتكف أن يستقبل زوجته داخل خبائه، وكذلك استقبال من يأتي لزيارته: بشرط ألا يترتب على ذلك فتنة.

عن عَلَى بْن حُسَيْن: أَنَّ صَفيَّةَ،رَضَى اللَّهُ عَنْهَا، زُوْجَ النَّبِيِّ أَخْبَرَتْهُ أَنْهَا جَاءَتْ إِلِي النَّبِيِّ تَزُورُهُ في اعْتَكَافُه في المُسْجِد في العَشْرِ الأَوَاخِرِ مِنْ رَمَضَانَ فَتُحَدِّثْتُ عَنْدُهُ سَاعَةَ ثُمَّ قَامَتْ تَنْقَلْتُ (أي تعود إلى بيتها) وَقَامَ النَّبِيُّ ليُقْلِبَهَا (أي ليوصلها إلى بيتها). (البخاري حديث ٢٠٣٥، ومسلم حديث ٢١٧٥).

(٤) يجوز للمعتكف الخطبة، وعقد زواجه، أو شبهود النكاح داخل المسحد:

وذلك لأن الاعتكاف عبادة، لا تحرم الطيبات، فلم تحرِّم النكاح، كالصوم ولأن النكاح طاعة، وحضوره قربة، ومدته لا تتطاول، فيتشاغل به عن الاعتكاف، فلم يُكره فيه، كتشميت العاطس، ورد السلام.

(٥) يباح للمعتكف أن ينظف نفسه، ويتطيب ويلبس أحسن ثيابه، ويرجل شعره، ويُقلم

عَنْ عَائشُهُ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا قَالَتْ: كَانَ النَّبِيُّ يُصْغِي إِلَيُّ رَاسَهُ وَهُوَ مُجَاوِرٌ فِي المُسْجِدِ

فَأْرَجُّلُهُ وَأَنَا حَائضَ. (البخاري حديث ٢٠٢٨). (٦) يجوز للمعتكف عقد حلقة لتعليم تلاوة القرآن أو شبهودها: وكذلك القراءة في كتب العلم وحضور مجالس العلماء ومناظرتهم، ونحو ذلك مما يتعدى نفعه للآخرين.

(V) يجوز للمعتكف الصعود إلى سطح المسجد لأنه من حملته. ( الأم للشافعي حـ٧٠ صـ ١٠٨/١٠٥ والمغنى جـ٤ صد١٠٨- ٤٨٤)

مفسدات الاعتكاف:

ذكر أهل العلم مفسدات للاعتكاف، يمكن أن نوجزها فيما يلى:

(١) الخروج من المسجد بغير ضرورة : (المغنى قدامة حع صد ٢٥٥ - ٢٦٨ ).

غَنْ عَائشُهُ أَمُ ٱلْمُؤْمِنِينَ أَنَّهَا قَالَتْ: [السُّنَّةُ عَلَى الْمُعْتَكِفَ أَنْ لَا يَعُودَ مُريضًا وَلَا يَشْهَدَ جَنَازَةً وَلَا يَمَسُّ اَمْرَأَةً وَلَا يُبَاشِرَهَا وَلَا يَخْرُجُ لِحَاجَة إِلَّا لِمَا لا نُدُّ مِنْهُ وَلا اعْتَكَافَ إلا يصَوْمِ وَلا اعْتَكَافَ إلا في مُسْجِد جَامع. (صَحَيْح أَبِي داود للألباني حديث ۲۱۲۰).

(٢) الجماع: أجمع أهل العلم أن المعتكف إذا جامع امرأته عامدا، فسد اعتكافه ولا قضاء عليه إلا أن يكون الاعتكاف واحدا عليه، وذلك لقوله تعالى: «وَلا تُبْكَثِرُوهُنَ وَأَنتُمْ عَلَكِفُونَ فِي السَّحِدُ» (البقرة:١٨٧)، أما مباشرة الرجل لزوجته بشهوة من غير جماع، فحرام، فإن باشرها فأنزل، فسد اعتكافه، وإن لم ينزل لم يفسد. (المغنى حـ٤ صـ ٤٧٣:٥٧٤).

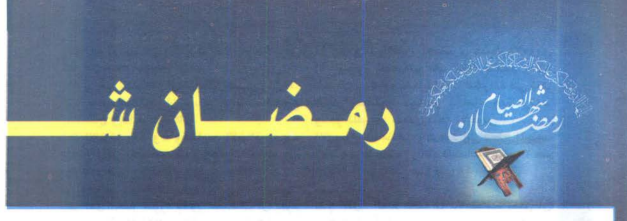
(٣) الرِّدّة عن الإسلام: إذا ارتد المعتكف، فسد اعتكافه، لقوله تعالى: «وَلَقَدْ أُوحِيَّ إِلَيْكَ وَإِلَى ٱلَّذِينَ مِن قَبْلَكَ لَينَ أَشْرَكُ لَحَظَنَ عَمَاكَ وَلَتَكُونَ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ » (الزمر:٦٥)، ولأنه خرج بالردة من كونه من أهل الاعتكاف. (المغنى لابن قدامة حـ٤ صـ٧٦).

(٤) زوال العقل: بشرب الخمر أو جنون؛ لأن وجود العقل شرط للاعتكاف.

(٥) الجنابة أو النفاس: وذلك لزوال شرط الطهارة الكبرى. (المغنى لابن قدامة جـ٤ صـ٤٨٧).

الاشتراط في الاعتكاف إذا ندر المسلم اعتكافا متتابعا واشترط الخروج منه عند حدوث عارض من مرض، أو عيادة مريض أو شهود جنازة أو لاشتغال بعلم أو لغرض آخر من أغراض الدنيا والآخرة، صح شرطه. (الأم للشافعي حـ٢ صد ١٠٥، والمحموع للنووي حـ٦ صد٥٣٧: ٥٣٨).

وأخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.



الحمد لله الذي كتب علينا الصيام، وجعله من أركان الإسلام، وجعل له شهرًا ألا وهو رمضان، من صامه وقامه إيمانًا واحتسابًا غُفرت له الذنوب العظام، والصلاة والسلام على أفضل من صلى وصام.

جعل الله تعالى شهر رمضان لتطهير القلوب من الخطايا والعيوب وغفران الذنوب، فهيا نتوب ونغسل الذنوب، ونخلع العيوب، ونخرج من رمضان بإذن علام الغيوب كيوم ولدتنا أمهاتنا، فقد يكون رمضان الأخير في حياتك، فاغسل ذنوبك قبل مماتك.

الذنوب سوادية القلوب:

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ، عَنْ رَسُولَ اللَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ
وَسَلَّمَ قَالَ: ﴿إِنَّ الْعَبْدَ إِذَا أَخْطَأَ خَطِيقَةً نُكْتَتْ فِي قَلْبِهُ
نَكْتَةٌ سَوْدَاءُ، فَإِذَا هُوَ نَزَعَ وَاسْتَغْفَرَ وَتَابَ سُقَلَ قَلْبُهُ،
وَإِنْ عَادَ زِيدَ فِيهَا حَتَّى تَعْلُو قَلْبَهُ، وَهُوَ الرَّأَنُ الَّذِي
فَكْرَ اللَّهُ» ﴿كُلِّ بَلَ رَانَ عَلَ قُلُومٍ مَا كَافُوا يَكْسِبُونَ ﴾ [المطففين: فَكُرَ اللَّهُ» «كُلِّ بَلَ رَانَ عَلَ قُلُومٍ مَا كَافُوا يَكْسِبُونَ ﴾ [المطففين: 18] [سنن الترمذي (٣٣٣٤) وابن ماجه(٤٢٤٤) وحسنه الألباني].

وقوله: (نُكَتَّةُ سَوْدَاءُ) أَيْ جُعلَتْ في قَلْبِهِ أَثَرُ قَلِيلٌ كَالنَّقُطَة شَيهُ الوسخ في المراَة والسيف ويُحوهما، وَيَخْتَلفُ عَلَى حَسَبِ الْمُعْصِية وَقَدْرهَا، والْحَمْلُ عَلَى الْحَقِيقَة أَوْلَى مَنْ جَعْلِهُ مِنْ بَابِ والْحَمْلُ عَلَى الْحَقِيقَة أَوْلَى مَنْ جَعْلِهُ مِنْ بَابِ التَّمْثِيلِ وَالتَّشْبِيهِ؛ حَيْثُ قِيلِ شَيِّهِ الْقَلْبَ بِثُوبِ في غَاية النَّقَاء وَالْبَيَاضِ وَالْمُعْصِيةَ بِشَيْء في غَاية السُّوَاد أَصَابَ ذَلكَ الْأَئْيضِ فَبالضَّرُورَة أَنْهُ يُذْهِبُ ذَلكَ الْجَمَالُ مِنْهُ، وَكَذَلكَ الْإِنْسَانُ إِذَا أَصَابَ الْمُعْصِيةَ صَارَ كَأَنْهُ حَصَلَ ذَلكَ السَّوَادُ فِي ذَلكَ الْبَيَاضِ .[تحفة الأحوذي (١٧٨/٩)].

فالسواد على القلب يمنع الإيمان ونور الإيمان من الخروج من القلب إلى الصدر، فتجد الصدر مظلماً، كما أن المشكاة تكون مظلمة إذا كانت

الزجاجة سوداء، فتجد اليد تتحرك في ظلمة، والرجل تخطو في الظلمات، والعين تنظر في الظلمات، وهكذا يتحرك كبهيمة عمياء إذا كان القلب قد اسود من المعاصي. [سلسلة التفسير لمصطفى العدوى(٣٦/٥)].

احذر هذه الدعوات الستجابات:

عَنْ أَبِي هُرِيْرَةٌ أَنَّ النَّبِيُّ صَلِّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ الْمُنْ اَمِينَ) قَيلَ: يَا رَسُولَ اللَّهُ إِنَّكَ حِينَ صَعِدْتَ الْمُنْبَرَ قَلْتَ: أَمِينَ اَمِينَ اَمِينَ قَالَ: (إِنَّ جَبْرِيلَ اَتَانِي فَقَالَ: مَنْ أَدْرِكَ شَهْرَ رَمَضَانَ وَلَمْ يُعْفِر لَهُ فَدَخَلَ النَّارَ فَأَبْعَدَهُ اللَّهُ قُلْ: آمِينَ فَقُلْتُ: آمِينَ وَمَنْ ذُكْرَتَ وَمِنْ أَدْرِكَ أَبُويْهِ أَوْ أَحَدَهُمَا فَلَمْ يَبَرُّهُمَا فَمَاتَ فَدَخَلَ النَّارَ فَأَبْعَدَهُ اللَّهُ قُلْتُ: آمِينَ وَمَنْ ذُكْرَتَ وَمِنْ ذُكْرِتَ الْمَيْ وَمَنْ ذُكْرِتَ عَنْدُهُ فَلَمْ يُصَلِّ عَلَيْكَ فَمَاتَ فَدَخَلَ النَّارَ فَابِعِدِهِ اللهِ قُلْ: آمِينَ وَمَنْ ذُكْرِتَ عَنْدُهُ فَلَمْ يُصِلَّ عَلَيْكَ فَمَاتَ فَدَخَلَ النَّارَ فَابِعِدِهِ اللهِ قُلْ: آمِينَ وَمَنْ ذُكْرِتَ عَنْدُهُ فَلَمْ يُصِلَّ عَلَيْكَ فَمَاتَ فَدَخَلَ النَّارَ فَابِعِدِهِ اللهِ قُلْ: آمِينَ وَقَلْتَ: آمِينَ وَمَنْ دُكْرِتَ عَنْدُهُ فَلَمْ يُصِلَّ عَلَيْكَ فَمَاتَ فَدَخَلَ النَّارَ فَابِعِدِهِ اللهِ قُلْ: آمِينَ فَقَلْتَ: آمِينَ وَقَلْتَ: آمِينَ وَمَنْ دُكُرِتُ وَلَا اللهُ اللهِ قُلْدَ آمِينَ فَقلت: آمِينَ وَقَلْتَ: آمِينَ وَقَلْتَ: مَا مِنْ فَقلت: آمِينَ فَقلت: آمِينَ وَقَلْتَ: مَانِ في صحيحِه (٩٠٧) وقال الألباني: حسن محيح.

- فهل تعجب أخي المؤمن أن جبريل ملك الوحي يدعو في هذا الحديث، ثم يؤمن الصادق صلى الله عليه وسلم على دعائه?! وأي عجب ورمضان فرصة نادرة ثمينة فيها الرحمة والمغفرة، ودواعيها متيسرة، والأعوان عليها كثيرون، وعوامل الفساد محدودة، ومردة الشياطين مصفدون، ولله عتقاء في كل ليلة، وأبواب الجنة مفتحة، وأبواب النيران مغلقة، فمن لم تنله الرحمة مع كل ذلك فمتى تناله إذن ؟!، ولا يهلك على الله إلا هالك، ومن لم يكن أهلاً للمغفرة في هذا الموسم ففي أي وقت يتأهل لها؟! ومن خاض البحر اللجاج ولم يُطهر فماذا يطهره؟!

#### فضل رمضان:

١- تفتح أبواب الجنات:

عَنْ أَبِي هُٰزَيْرَةُ قَالَٰ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ



# > "

#### صلاح عبد الخالق

الصغائر، ولكن الصغائر إذا لم يصر عليها فإن الأعمال الصالحة تكفرها، قال الله عز وجل: إن الأعمال الصالحة تكفرها، قال الله عز وجل: إن إنساء: ٣١]، فالأعمال الصالحة تكفر الصغائر، ولكن إذا أصر على الصغائر فإنها تلحق بالكبائر؛ لأن الكبائر إذا حصل معها خوف من الله ووجل، وخوف من العقوبات التي تترتب عليها تتضاءل حتى تضمحل وتصبح لا وجود لها، والصغيرة إذا أصر عليها، واستهان بها، ولم يهتم بها الإنسان، ولم يخف من مغبتها؛ تعظم وتضخم حتى تلتحق بالكبائر. [شرح سنن أبي داود للشيخ عبد المحسن العباد (٣٥٠/١٥)].

اختلف العلماء – رحمهم الله – في قوله صلى الله عليه وسلم: (إذا احتنبت الكبائر): هل معنى الحديث أن الصغائر تُكفُر إذا اجتنبت الكبائر؟ أو أنها لا تُكفُر إلا بشرطين: – وهما الصلوات الخمس، واجتناب الكبائر، أو أن معنى الحديث أنها كفارة لما بينهن إلا الكبائر فلا تكفرها، وعلى هذا فيكون لتكفير السيئات الصغائر شرط واحد هو إقامة هذه الصلوات الخمس أو الجمعة إلى الجمعة أو رمضان إلى رمضان، وهذا هو المتبادر والله أعلم . أشرح رياض الصالحين لابن عثيمين 1/٤٩/١).

أولاً: المُسارعة إلى التوبة:

قَالَ تَعَالَى: هُوسَارِغُوا إِلَى مُعَفِرَةٍ مِن رَبِحُمْ وَجَنَةٍ عَن رَبِحُمْ وَجَنَةٍ عَمْ وَجَنَةٍ عَمَّهُ اللّهَ اللّهِ يَنْفِقُونَ عَمَ اللّهَ اللّهِ يَنْفِقُونَ فِي السِّرَاءِ وَالْصَافِينَ عَنِ النَّرَاءِ وَالْصَافِينَ عَنِ النَّرَاءِ وَالْصَافِينَ عَنِ النَّاسِ وَاللّهُ يُحِبُّ الْمُحْسِنِينَ (٣) وَالْذِينَ إِذَا فَصَلُوا فَيَحِمَّةً أَوْ طَلَمُوا النَّهُ عَلَمُوا اللهُ فَاستَغَفُوا الذَّوْمِهِمَ فَكُوا اللهُ فَاستَغَفُوا الذَّوْمِهِمَ وَكُرُوا الله فَاستَغَفُوا الذَّوْمِهِمَ

ومن أسباب المعقرة:

عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: ﴿ إِذَا كَانَ أُوِّلُ لَيْلَةٍ مِنْ شَبِهْرِ رَمَضَانَ صُفَدَت الشَّيَاطَيْنُ، وَمَرَدَةُ الجِنِّ، وَغُلَقَت أَبْوَابُ النَّارِ، فَلَمْ يُفْتَحُ مَنْهَا بَابُ، وَفُتَّحَتْ أَبْوَابُ الجَنَّةِ، فَلَمْ يُغْلَقُ مِنْهَا بَابُ، وَفُتَّحَتْ أَبْوَابُ الجَنَّةِ، فَلَمْ يُغْلَقُ مِنْهَا بَابُ، وَيُنَادِي مُنَاد: يَا بَاغِيَ الخَيْرِ أَقْبِلْ، يُغْلَقُ مِنْهَا بَابُ، وَيُنَادي مُنَاد: يَا بَاغِيَ الخَيْرِ أَقْبِلْ، وَيُنَادِي مُنَاد: يَا بَاغِيَ الخَيْرِ أَقْبِلْ، وَذَلِكَ يَعْلَقُ مِنْ النَّارِ، وَذَلِكَ كُلُّ لَيْلَةً ﴿ [سَنَ التَرَمَذِي (٢٨٢) وابنَ ماجِهَ (١٦٤٢) وصححه الألباني].

٧- تحصيل التقوى:

قال تعالى : «يَّكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ كُٰنِبَ عَلَيْكُمُّ اللَّهِيَامُ كُمَّا كُٰنِبَ عَلَيْكُمُّ الَّذِينَ مِن فَبِّلِكُمْ لَمَلَّكُمْ تَنْقُونَ » المِيامُ كُمَّا كُنْبَ عَلَى الَّذِينَ مِن فَبِّلِكُمْ لَمَلَّكُمْ تَنْقُونَ » [المقرة: ١٨٣].

قَالَ الإمام الرازى: « بَيْنَ سُبْحَانَهُ بِهَذَا الْكَلَامِ الْصَوْمَ يُورِثُ التَّقُوى لما فيه منَ انْكَسَارِ الشَّهُوةَ وَانْقماعِ الْهَوَى فَإِنَّهُ يَرْدُعُ عَنِ الْأَشْرِ وَالْبَطْرِ وَالْفَوَاحَش، ويهونَ لذات الدنيا ورئاستَها، وَذلكَ وَالْفَواحَش، ويهونَ لذات الدنيا ورئاستَها، وَذلكَ الْصَوْمَ يَكْسُرُ شَهْوةَ الْبَطْنِ وَالْفَرْجِ، فَمَنْ أَكْثَرُ الْصَوْمَ هَانَ عَلَيْهِ أَمْرُ هَذَيْنِ وَخَفَّتْ عَلَيْهِ مُؤْنَتُهُما، لَلْكَ رَادِعًا لَهُ عَنِ ارْتَكَابِ الْمُحَارِم وَالْفَوَاحِش، وَمُهَوَّنَا عَلَيْهُ مَوْنَتُهُما، لَمُحَانِ ذَلكَ رَادِعًا لَهُ عَنِ ارْتَكَابِ الْمُحَارِم وَالْفُواحِش، وَمُهُونَا عَلَيْهُ مَوْنَتُهُمَا اللَّيْنَا وَذَلكَ جَامَعُ لَوْسَبَامِ التَّقُوى فَيكُونُ مَعْنَى الْإِيَةِ فَرَضْتُ عَلَيْكُمُ الْكَتِيْنَ النَّيْنَ أَثْنَيْتُ عَلَيْكُمُ الْكَتَوْنِ لَا لَيْنَ أَثْنَيْتُ عَلَيْكُمُ الْمُتَقِينَ النَّذِينَ أَثْنَيْتُ عَلَيْهِمْ الْمُتَقِينَ النِّينَ أَثْنَيْتُ عَلَيْهُمْ الْمُتَقِينَ النَّذِينَ أَثْنَيْتُ عَلَيْهُمْ الْمُتَقِينَ النَّذِينَ أَثْنَيْتُ عَلَيْهُمْ الْمُتَقِينَ الَّذِينَ أَثْنَيْتُ عَلَيْهُمْ فَى كَتَابِى. [مُفاتِعَ الْغِيبِ (٥/٤٤٠)].

٣- مغفرة الذنوب:

عَنْ أَبِي هُرِيْرَةً، أُنَّ رَسُولَ الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَانَ يَقُولُ: «الصَّلُواتُ الْخَمْشُ، وَالْجُمْعَةُ إِلَىَ الْجُمْعَة، وَرَمَضَانُ إِلَى رَمَضَانَ، مُكَفَّرَاتُ مَا بَيْنَهُنْ إِذًا اجْتَنَبَ الْكَبَائِرَ» [صحيح مسلم (٢٣٣)].

الكبائر كثيرة، وأحسن ما قيل فيها: الكبيرة هي الذنب الذي جعل الله عليه حداً في الدنيا، أو توعد عليه بلعنة أو غضب أو نار أو حبوط عمل، فما كان كذلك فهو من الكبائر، وغيره من الصغائر، وعلى الإنسان أن يجتنب الكبائر ويجتنب

وَمَن يَفْفِرُ اللَّنُوبِ إِلَّا اللَّهُ وَلَمْ يُصِرُّوا عَلَى مَا فَعَلُوا وَهُمْ يَضِرُّوا عَلَى مَا فَعَلُوا وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴿ أَوْلَكُمْ مَنْفِرَةٌ مِن رَّبِهِمْ وَهُمْ يَعْلَمُونَ مِن تَعْتِهَا أَلْأَنْهَارُ خَلِابِينَ فِيهَا وَيَعْمَ الْمُؤْمِنُ خَلِابِينَ فِيهَا وَيَعْمَ الْمُؤْمِنُ خَلِينِينَ فِيهَا وَيَعْمَ الْمُؤْمِنُ اللهِ عَمْران: ١٣٣-١٣٦].

قال العلماء: التوية واحية من كل ذنب، فإن كانت المعصية بين العيد وبين الله تعالى لا تتعلق بحق أدمى، فلها ثلاثة شروط: أحدها: أن بقلع عن المعصية، والندم، والعزم ألا يعود إليها أيداً، فإن فُقد أحد الثلاثة لم تصبح توبته. وإن كانت المعصية تتعلق بأدمى؛ فشروطها أربعة: هذه الثلاثة، وأن بيرأ من حق صاحبها: فإن كانت مالاً أو نحوه ردّه إليه، وإن كانت حد قذف ونحوه مكّنه منه أو طلب عفوه، وإن كانت غيبة استجله منها إن كان قد علم يهذه الغيية، فلا يد أن تذهب النه وتستحله، وإن لم يكن علم فلا تذهب إليه واستغفر له، وتحدث بمحاسنه في المجالس التي كنت تغتابه فيها؛ فإن الحسنات بذهبن السيئات، وهذا القول أصبح وهو أن الغيبة إذا كان صاحبها لا يعلم بأنك اغتبته فإنه يكفى أن تذكره بمحاسنه في المجالس التي اغتبته فيها، وأن تستغفر له تقول: اللهم اغفر له كما جاء في الحديث: (كفارة من اغتبته أن تستغفر له) [شرح رياض الصالحين لابن عثيمين (١٦/١)].

ثانيا، صوم رمضان؛
عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى
اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «مَنْ صَامَ رَمَضَانَ، إِيمَانًا
وَاحْتَسَابًا، غُفَرَ لَهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِهِ» [صَحيح
البخاري (١٩٠١)، صحيح مسلم (٧٥٩)]،
وزاد الإمام أحمد في مسنده (٢٢٧١٣) «وما
تأخر» قال الحافظ ابن حجر: - قَدْ وَقَعَتْ هَذه
الزِّيَادَةُ أَيْضًا في حَديث عُبَادَةَ بْنِ الصَّامِتِ عِنْدَ
الْإِمَامِ أَحْمَدُ مِنْ وَجْهَيْنِ وَإِسْنَادُهُ حَسَنٌ . [فتح

-قوله (احتسابا) لأن الصوم إنما يكون لأجل التقرب إلى الله، والنية شرط في وقوعه قربة، أي: مؤمنا محتسبا، والمراد بالإيمان الاعتقاد بحق فرضية صومه، وبالاحتساب طلب الثواب من الله تعالى، وقال الخطابي: (احتسابا) أي عزيمة، وهو أن يصومه على معنى الرغبة في ثوابه طيبة نفسه بذلك غير مستثقل لصيامه، ولا مستطيل لأيامه. [فتح الباري(١٣٨/٤)].

إن المغفرة تستدعى سبق شيء يغفر والمتأخر

من الذنوب لم يأت، فكيف يغفر، والجواب عن ذلك يأتي في قوله صلى الله عليه وسلم حكاية عن الله عز وجل أنه قال في أهل بدر: (اعملوا ما شئتم فقد غفرت لكم) ومحصل الجواب أنه قيل: إنه كناية عن حفظهم من الكبائر، فلا تقع منهم كبيرة بعد ذلك، وقيل: إن معناه أن ذنوبهم تقع مغفورة، وبهذا أجاب جماعة منهم الماوردي في الكلام على حديث صيام عرفة، وأنه يكفر سنتين سنة ماضية وسنة أتية. [فتح الباري(٢٩٦/٤)].

ثالثًا: قيام رمضان (صلاة التراويح):

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: أُنَّ رَسُّولَ اللَّهُ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: «مَنْ قَامَ رَمَضَانَ إِيمَانًا وَاحْتِسَابًا، غُفِرَ لَهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِهِ» [صحيح البخاري (۲۰۰۹) ومسلم (۷۰۹)].

رابعا: قيام ليلة القدر:

قال تعالى : «إِنَّا أَنْرَلْنَهُ فِي لِنَاةِ ٱلْقَدْرِ (أَنَّ وَمَا أَدْرَلْكُ مَا لَيْلَةِ ٱلْقَدْرِ (أَنَّ وَمَا أَدْرَنِكَ مَا لِنَاةً ٱلْقَدْرِ خَيْرٌ مِنْ ٱلْفِ شَهْرِ (أَنَّ لَنَوْلُ ٱلْمَلْدَكُمُ وَالرَّحُ فِيهَا بِإِذْنِ رَجِهِم مِن كُلِّ أَمْرٍ (أَنَّ سَلَمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الْمُنْعُلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلِلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

- عَنْ أَبِي هُرِيْرَةٌ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، قَالَ: «مَنْ قَامَ لَيْلَةَ القَّدْرِ إيمَانًا وَاحْتِسَابًا، غُفِرَ لَهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِهِ» [صحيح البخاري (١٩٠١) ومسلم (٧٥٩)].

- عَن غَائِشَةٌ أَنَّهَا قَالَثْ: (يَا رَسُولَ اللَّه أَرَأَيْتَ إِنْ وَافَقْتُ لَيْلَةَ الْقَدْرِ مَا أَدْعُو اللَّه أَرَأَيْتَ اللَّهُمَّ إِنْ وَافَقْتُ لَيْلَةَ الْقَدْرِ مَا أَدْعُو الْآلَ: تَقُولِينَ: اللَّهُمَّ إِنَّكَ عَفُقٌ تُحِبُّ الْعَفْقَ فَاعْفُ عَنِي [الترمذي(٣٥١٣)]. وَصححه اللَّالِباني في صحيح الجامع(٤٤٢٣)].

والعفو من أسماء الله تعالى وهو الذي يتجاوز عن سيئات عباده، الماحي لآثارها عنهم، وهو يحب العفو، فيحب أن يعفو عن عباده، ويحب من عباده أن يعفو بعضهم عن بعض؛ فإذا عفا بعضهم عن بعض عاملهم بعفوه، وعفوه أحب إليه من عقوبته. [لطائف المعارف (٢٢٨)].

#### خامسا: الدعاء:

ولكي يستجاب الدعاء في رمضان فله شروط، منها التضرع والخوف، والرجاء والخشوع، وأكل الحلال، وللدعاء أوقات يكون الغالب فيها الإجابة كليلة القدر ويوم عرفة وساعة الجمعة وجوف الليل.

رَّبُنَا وَلَا تُحَمِّلْنَا مَا لَا طَاقَةَ لَنَا بِهِ وَاعْفُ عَنَّا وَاغْفُ عَنَّا وَاغْفِرْ لَنَا وَارْحَمْنَا أَنْتَ مَوْلَانَا فَأَنْصُرْنَا عَلَى الْقُوْمُ الْكَافِرِينَ. والحمد لله رب العالمين.

التهاليط

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على إمام المرسلين وخاتم النبيين وعلى أله وصحبه أجمعين، أما بعد:

فإن الله سبحانه وتعالى امتن على هذه الأمة بشهر رمضان، فأنزل فيه القرآن، وفرض فيه الصيام، وجعل فيه ليلة هي خير من ألف شهر، فهو زمن التنافس في الطاعات، والمسارعة في الخيرات؛ تأسيًا برسول الله صلى الله عليه وسلم وصحبه الكرام ومن تبعهم بإحسان، لكن في الأزمنة المتأخرة وقعت أمور خالف الناس فيها ما كان عليه السلف الصالح في تعظيم مفنان، والتأدب باداب الصيام والقيام، ومعظم هذه الأخطاء تعود إما إلى الغفلة عن فضل هذا الشهر ومكانته، أو الغفلة عن حكمة الصيام، أو الجهل ببعض أحكام الصيام والقيام ، أو غير الله سبحانه نوتعالى دون الإطالة في المقدمات، وبالله والتوفيق:

#### ١- أخطاء تتعلق بالاستعداد للشهر الكريم واستقباله:

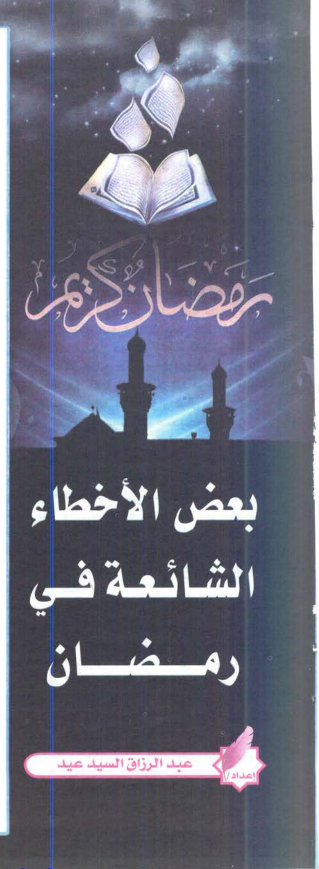
نتيجة لغفلة الناس عن مكانة الشهر ومنزلته العظيمة تتفاوت أخطاؤهم في استقباله على الصور الآتية:

 أ- منهم من يجعله شهرًا للمسلسلات والأفلام والمسابقات، فيستعد له قبل حلوله بوقت مبكر في الاستوديوهات وغيرها.

ب- ومنهم من يجعله شهر الرُّواج لأنواع معينة من التجارة والصناعات كتجارة الياميش وصناعة الكنافة والقطايف وغيرها، ومنهم من يستعد بكميات كثيرة من المواد التموينية، وكأن الشهر شهر طعام وشراب وليس شهر صيام، ولسنا نحرِّم ما أحل الله معاذ الله، لكن المقصود النهى عن تلك المبالغات التي تتسم بالإسراف.

ج- وكذلك من الأسر من يستعد بتحضير المواد التموينية في أول الشهر، وينشغل في آخر الشهر بالتسوق في شراء الملابس وغيرهما؛ استعدادًا للعيد، والمقصود أن الإسراف في الانشغال بهذه الأمور ممقوت.

د- وبعيدًا عن هؤلاء وهؤلاء من الناس من يستقبل الشهر بعدم اهتمام وعدم اكتراث؛ كأنه شهر من الشهور وقد أخطأ من لا يفرق



بين رمضان وغير رمضان، وأن يجعل يوم صومه كيوم فطره.

هـ- وهناك من يعرف للشهر فضله ومكانته
 ولكنه لا يستقبله بتوبة نصوح، وعزم أكيد على
 الاستقامة من أيامه ولياليه، بل يستقبله بفتور
 وعدم جدية وقلة نشاط.

#### ٧- أخطاء متعلقة بالغفلة عن الحكمة من الشهر:

من الناس من يغفل عن الحكمة الشرعية في فرض الصيام والغاية السامية والتي أشار إليها ربنا عز وجل في قوله تعالى:« يَتَأْيُهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا كُنِّ عَلَيْكُمُ ٱلصِّيَامُ كُمَّا كُنِبَ عَلَى ٱلَّذِينَ مِن مَلِكُمْ لَمْلُكُمْ تُنْقُونَ » [البقرة: ١٨٣]، وقد أشار إليها النبى ضلى الله عليه وسلم فيما رواه عبد ريه : «والصيام جنة فإذا كان يوم صوم أحدكم فلا يرفث ولا يصخب، فإن سانه أحد أو قاتله فليقل إنى صائم». متفق عليه، وكذلك قال صلى الله عليه وسلم: «من لم يدع قول الزور والعمل به فليس لله حاجة في أن يدع طعامه وشرايه». رواه البخاري. فالصوم ليس مجرد الإمساك عن الطعام و الشراب والجماع من الفحر حتى غروب الشمس كلا، فهناك حكم وأسرار، لكننا نرى كثيرًا من الناس تصوم بطنه ولا تصوم جوارحه، فيصوم عن الحلال المباح ، ويتناول ما حرم الله من المنكرات كقول الزور وفعل الزور فلا يتورع بلسانه عما حرم الله ولا يغض بصره كذلك عن المحرمات ويقع بيده ورجله في المحرمات بل ربما يفطر عند إفطاره على كسب محرم، ولا حول ولا قوة إلا بالله.

- فتراه يصوم ولا يصلي فنقول له: أليس الذي فرض الصيام هو الذي فرض الصلاة؟ بل نقول له ما هو أبلغ من ذلك فالصيام قد يسقط عن الذي لا يستطيع بمرض حتى يبرئ، وقد يفطر المسافر حتى يعود، أما الصلاة لا تسقط عن أحد لا المسافر ولا المريض، بل يصلي بحسب استطاعته بل حتى من كان في مواجهة العدو في القتال، لا تسقط عنه الصلاة في جماعة ، وذلك لأهمية الصلاة ومكانتها العظيمة فهي رأس الأمر وعموده ، ففي صحيح مسلم عن النبي صلى الله عليه وسلم : «بين الرجل وبين الشرك الكفر ، وترك الصلاة».

أو تراه يصوم ويصلي في رمضان فقط،
 فلهذا نقول له: أليس الذي فرض الصلاة والصيام

في رمضان هو الذي فرض الصلاة في كل يوم خمس مرات؛ وقال في كتابه الكريم: «كَنْفِلُواْ عَلَى الْمُسَلَّوْةِ الْوُسْطَى» [البقرة: ٢٣٨]، فلماذا هذا التناقض؟

#### ٣- أخطاء متعلقة بالقيام :

أ- من الناس من يبحث عن الإمام الذي يصلي عشرين ركعة في أقل من عشرين دقيقة، وليس هذا حال النبي صلى الله عليه وسلم والصحابة في رمضان، بل كان النبي صلى الله عليه وسلم يقوم الليل حتى تتفطر قدماه من طول القيام، فقالت له أمنا عائشة رضي الله عنها: لم تصنع هذا يا رسول الله وقد غفر لك ما تقدم من ذنبك وما تاخر؟ قال: «أفلا أكون عبدًا شكورًا». متفق عليه.

وكان هذا في كل ليلة.. فعن حذيفة رضي الله عنه قال: صليت مع النبي صلى الله عليه وسلم ذات ليلة فافتتح البقرة فقلت يركع عند المائة ثم مضى، قلت: يصلي بها في ركعة، فمضى فقلت: يركع بها، ثم افتتح النساء فقرأها ثم افتتح آل عمران فقرأها، يقرأ مسترسلا إذا مرَّ باية فيها تسبيح سبّح، وإذا مرَّ بسؤال سأل . إلى آخر الحديث الذي رواه مسلم في صحيحه.

والشاهد من الحديث الطويل الذي يصف صلاة النبي صلى الله عليه وسلم في قيام الليل، وقد أوردنا جزءًا منه فقط خشية الإطالة، الشاهد هو طول القيام، فقد صلى حصلى الله عليه وسلمفي ركعة واحدة، قراءة مسترسلة أي خاشعة متأملة، فكلما وردت أية دعاء دعا، أو وردت أية ذكر الجنة سأل الله الجنة، أو ذكر النار استعاذ بالله منها، وهكذا، وكان الركوع مثل القيام، والسجود كذلك.

والمقصود أننا لا نطالب الناس بصلاة كصلاة النبي صلى الله عليه وسلم في قيام الليل لكن نقول: سددوا وقاربوا واتقوا الله ما استطعتم... الذي يصلي عشرين ركعة أو أكثر في أقل من نصف ساعة فقد خالف السنة وفاته خير كثير، وإني أسأل هؤلاء سواء كانوا أئمة أو مامومين كيف يخشون وكيف يطمئنون في الركوع والسجود والقيام والقراءة والركعة بقيامها وركوعها وسجودها، والجلوس بين السجدتين والقيام من الركوع لا تستغرق دقيقة وخير له أن يصلي إحدى عشرة ركعة مع الطمأنينة والخشوع، والله أعلم.

ب-من الناس من يهتم بليلة السابع والعشرين دون ما سواها، يظن كثيرًا من الناس أن ليلة القدر هي ليلة السابع والعشرين من رمضان، علمًا بأنه لم يأت دليل قاطع عن النبيً صلى الله عليه وسلم يقطع بتحديد الليلة، وأقصى ما ورد هو التماسها في العشر الأواخر أو الوتر من العشر الأواخر. قال صلى الله عليه وسلم: «تحروا ليلة القدر في العشر الأواخر من رمضان». [متفق عليه]. وقال: «تحروا ليلة القدر في الوتر من العشر الأواخر من رمضان». [متفق عليه]. وقال رمضان». [رواه البخاري].

وفي جميع الأحوال فإن هدي النبي هو إحياء العشر الأواخر كما صحّ عن أمنا عائشة رضي الله عنها قالت: «كان رسول الله صلى الله عليه وسلم إذا دخل العشر الأواخر من رمضان أحيا ليله، وأيقظ أهله، وجد وشد المئزر». [متفق عليه]، فالذي اجتهد في ليلة واحدة ظنًا منه أنها ليلة القدر، فقد حرم نفسه من خير كثير، والله أعلم، وخالف هدي النبي في إحياء العشر.

#### أخطاء متعلقة بالإفطار والسحور؛

أ- كثير من الناس يقع في هذا الخطأ،
 والصواب من هدي النبي صلى الله عليه وسلم
 هو تعجيل الفطر وتأخير السحور وإليك الدليل:
 عن سهل بن سعد رضي الله عنه أن رسول

الله صلى الله عليه وسلم قال : «لا يزال الناس بخير ما عجلوا». [متفق عليه].

فتأمل رحمك الله ربط النبي صلى الله عليه وسلم بين استقامة أمته على سنته وبين تعجيلها الفطر؛ لأنها اتبعته صلى الله عليه وسلم فإنه كان يعجل الفطر ، فعن أنس رضي الله عنه قال : كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يفطر قبل أن يصلي (يعني المغرب) على رطبات، فإن لم تكن رطبات فتميرات؛ فإن لم تكن تميرات حسا حسوات من ماء. [رواه أبو داود والترمذي وقال : حديث حسن، وحسنه الألباني في الإرواء (٩٢٢)].

وفي رواية أخرى عنه قال: ما رأيت رسول الله صلى الله عليه وسلم قط صلى المغرب حتى يفطر ولو على شربة ماء. [رواه ابن خزيمة وابن حبان في صحيحهما وصححه الألباني في الترغيب].

وعن عمر بن الخطاب رضي الله عنه قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : «إذا أقبل الليل من هاهنا، وأدبر النهار من هاهنا، وغربت

الشمس؛ فقد أفطر الصائم». [متفق عليه].

فالأحاديث السابقة ترغبك في تعجيل الفطر. ب- ومنهم من ينتظر المؤذن حتى ينتهي من الأذان ثم يبدأ في الإفطار ، ومنهم من ينتظر حتى يسمع المؤذن يقول: أشهد ألا إله إلا الله ، وكل ذلك ليس عليه دليل، والصواب أن يبدأ في الإفطار، من بداية الأذان، ولا ينشغل عن الدعاء عند الإفطار ولاعن متابعة المؤذن.

ج- ومن الناس من يبدأ الإفطار على السجائر، وينشغل عن الدعاء والذكر، ومنهم من يبدأ بالشيشة أو غير ذلك، ولا حول ولا قوة إلا

#### د- أما تعجيل السحور:

من الناس من يتسحرون في وقت مبكر وينامون، وربما فاتتهم صلاة الفجر.

هـ- ومنهم من يترك السحور أصلاً ، وهذا قد فاتته بركة السحور فقد أخبر المعصوم بذلك فيما صح عنه : «تسحروا فإن في السحور بركة».
 [متفق عليه].

والأخطر من ذلك أنه وقع في مشابهة أهل الكتاب فإنهم لا يتسحرون ، قال صلى الله عليه وسلم : «فصل ما بين صيامنا وصيام أكلة أهل الكتاب أكلة السحر». [رواه مسلم].

#### ٥- أخطاء متعلقة بتضييع الأوقات

من الناس من يسهر الليل دون فائدة بجلوسه أمام التلفاز أو مع الإنترنت ، أو في جلسات السحر ، أو الوقوف في الشوارع وعلى النواصي أو اللهو واللعب بجميع صوره وأشكاله، ثم ينام النهار، فلا فجرًا صلى ولا ظهرًا، ولا عصرًا، ويقوم متأخرًا قرب الإفطار ، وهذا تفريط ما بعده تفريط، وقلب لحقائق الفطرة التي فطر الله الناس عليها، فكيف يذهب هذا لعمله إن كان من أصحاب العمل، وقد ولعله ينام في مكتبه ويعطل مصالح الناس ، وقد ساد الناس اعتقاد أن رمضان شهر كسل وخمول ، وما هو كذلك ، ولكن الناس أنفسهم يظلمون، بل

هذه بعض الأخطاء التي سمح المجال بها، وأنصح إخواني المسلمين بالحرص على تعلم أحكام الصيام وأدابه.

تقبل الله منا ومنكم صالح الأعمال، والحمد لله رب العالمين.

# واحة التوحيد

## من نور كتاب الله

# رمضان شهر الدعاء

قال الله تعالى: ( وَإِذَا سَأَلُكَ عَادى

عَنِي فَإِنِّي قَرِيبٌ أُجِيبُ دُعُوةً ٱلدَّاعِ إِذَا

دَعَانٌ فَلْيَسْتَحِبُوا لِي وَلَتُؤْمِنُوا بِي لَمَلَّهُمْ

رَّشُدُونَ) [البقرة: ١٨٦].

## من السنة الاجتهاد في العشر الأواخر

عن عائشة رضى الله عنها قالت: كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يحتهد في العشير الأو اخر ما لا يحتهد في غيره. [مسلم ١١٧٥].

#### رمضان شهر الانفاق

عَنْ زَيْدِ بْنِ خَالِدِ الْحُهَنِيِّ عَنْ النَّبِيِّ صَلِّي اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ قَالَ: «مَنْ فُطَّرَ صَائمًا كُتِبَ لَهُ مِثْلُ أَحْرِهِ إِلَّا أَنَّهُ لَا يَنْقُصُ مِنْ أَجُر الصَّائم شَيْءُ» [أخرحه الترمذي (٨٠٧) وصححه الألماني].

عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «ليس الصيام من الأكل والشرب، إنما الصيام من اللغو والرفث، فإن سابك أحد أو جهل عليك فقل: إني صائم إني صائم، [أخرجه ابن خزيمة وغيره وصححه الإلباني في صحيح الجامع: ١٠٨٢]

# رمضان شهر العتق من النار

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةً قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «إِذَا كَانَ أَوَّلُ لَيْلَةٍ مِنْ شَهْرِ رَمَضَانَ صُفَّدَتِ الشَّيَاطِينُ، وَمَرِدَةُ الجِنِّ، وَغُلِّقَتْ أَبْوَابُ النَّارِ، فَلَمْ يُفْتَحْ مِنْهَا بَابٌ، وَفُتَّحَتْ أَنْوَابُ الجَنَّةِ، فَلَمْ يُغْلَقُ مِنْهَا بَابٌ، وَيُنَادِي مُنَادٍ: يَا بَاغِيَ الخَيْرِ أَقْبِلْ، وَيَا بَاغِيَ الشِّرِّ أَقْصِرْ، وَلِلَّهِ عُتَقَاءُ مِنَ النَّارِ، وَذَلَكَ كُلُّ لَيْلَةٍ، [سَنَّى الترمذي (١٨٢) وابن ماجه(١٦٤٢) وصححه الالباني].

### حكم من أكل ناسيًا

عن أبى هريرة رضى الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «من أكل أو شرب ناسبًا فلا يفطر فإنما هو رزق رزقه الله». [سنن الترمذي ٧٢١ وصححه الألباني].

العدد ١٠٥١لسنة الثانية والأربعون

٢٦ > التوديد

# :3/10 NOS EVE

## صيام رمضان برؤية الهلال

عن أبى هريرة رضى الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «صُومُوا لرُؤْيَته وَأَفْطرُوا لرُؤْيته، فَإِنْ غُبِّي عَلَيْكُمْ فَأَكْملُوا عدَّةَ شَعْبَانَ ثَلاثينَ» [أخرجه البخاري (١٩٠٩) ومسلم (١٠٨١)].

### من هدى رسول الله صلى الله علية وسلم في رمضان:

الإكثار من العبادة

عَنْ عَبْد اللَّه بْن عَبَّاس رَضْيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: كَانٌ رَسُولُ اللَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَجْوَدَ النَّاسُ وَكَانَ أَجْوَدَ مَا يَكُونُ فِي رُمَضَانَ حَيَنَ يَلْقَاهُ جِبْرِيل، وَكَانَ جِبْرِيل يَلقِاهُ في كُل ليْلَة مَنْ رَمَضَانَ فَيُدَارِسُهُ الْقَرْآنَ، فِلرَسُول الله صَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ حِينَ يَلْقَاهُ جِبْرِيلُ أَجْوَدُ بِالْخَيْرِ مِنْ الرِّيحِ الْمُرْسَلَةُ. [أخرجه البخاري (١٩٠٤)، ومسلم (١١٥١)].

### تعجيل الإفطار من سان الأنساء

عن ابن عباس رضى الله عنهما أن رسول الله صلى الله علية وسلم قال: «إنا معشر الأنساء أمرنا أن نعجَل إفطارنا، ونؤخر سحورنا، ونضع أيماننا على شمائلنا في

[صحيح الجامع ٢٢٨٦].

# مَنْ حُرِمَ ليلة القدر حُرِمِ النخير كله

عن أنس بن مالك رضي الله عنه قال: دخل رمضان فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "إن هذا الشَّهر قد حضِّركم، وفيَّه لبِلة خير من ألف شبهر، من حُرِمها فقد مرس مير س المح سهر، س مرس مير مير مير مير مير الخير كله، ولا يُحرَم خيرها إلا كل محروم». يعني ليلة القدر. [أخرجه ابن ماجه (١٣٤٤) وصححه الالباني].

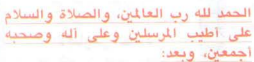
## دعاء ليلة القدر

عن عائشة رضى الله عنها قالت: يا رسول الله، أرأيتَ إن علمتُ أي ليلة ليلة القدر ما أقول فيها؟ قال: «قولى: اللهم إنك عفو كريم تحب العفو فاعف عنى». [أخرجه الترمذي ٣٥١٣ وصححه الألباني].

# الكتب السماوية نزنت في رمضان

عَنْ وَاظِلَةَ بْنِ الْأَسْقَعِ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ قَالَ: ﴿أَنْزِلَتْ صَّحُفُ إِبْرَاهِيمَ عَلَيْهِ السِّلَامُ فِي أُوُّلِ لَيْلَةٍ مِنْ رَمَّضَانِ، وَأُنْزِلَتْ التَّوْرَاةُ لِسِتُّ مَضَيْنً مِنْ رَمَضًا إِنَّ، وَالْإِنْجِيلُ لِثَلَاثُ عَشْرَةَ خَلَتْ مِّنْ رَمَضَانَ، وَأُنْزِلَ الْفُرْقَالُ لِأَرْبَعِ وَعِشْرِينَ خَلَتْ مِنْ رَمَضَانَ» [مسنّد أحمد ١٧٠٢٥ وحسنة الألباني في صحيح الجامع ١٤٩٧].

رمضان ١٤٣٤ هـ



فمن فضل الله عز وجل علينا وعلى الناس أن جعل شهر رمضان موسمًا للطاعات والعبادات؛ فكما أوجب الله علينا صيام شهر رمضان، فقال تعالى: (ثُيبَ عَيَجُمُ المَيْبَامُ كُمَّا كُيْبَ عَلَى الَّذِيبَ مِن قَبْلِحُمُ لَمَلَكُمُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ ال

و(كتب) من صيغ الوجوب، وقال عز وجل أيضًا: (نَمَن شَهِدَ مِنكُمُ النَّهُرَ قَلْيَصُنهُ ) (سورة البقرة: ١٨٥)، وظاهر الأمر الوجوب.

كما قال صلى الله عليه وسلم: «من قام رمضان إيمانًا واحتسابًا غفر له ما تقدم من ذنبه» [أخرجه البخاري (٣٧) واللفظ له، ومسلم (٥٧٩)].

فالمسلمون في شهر رمضان مشغولون بالصيام وفي ليله بالقيام، بل جعل النبي صلى الله عليه وسلم قيام ليلة واحدة هي ليلة القدر سببًا للمغفرة، فقال صلى الله عليه وسلم: «من قام ليلة القدر إيمانا واحتسابًا غُفر له ما تقدم من ذنبه» [أخرجه البخاري (١٩٠١)].

وكما رغب النبي صلى الله عليه وسلم في قيام رمضان بالقول، فقد رغب في قيامه بالفعل، وصلى ليلة في المسجد النبوي فصلى بصلاته ناس، ثم صلى ليلة ثانية فصلى بصلاته ناس، وفي الليلة الثالثة أو الرابعة ضاق المسجد بأهله، فلم يخرج إليهم النبي صلى الله عليه وسلم وأخبرهم أنه لم يخف عليه مكانهم، ولكنه خشي أن يفرض عليهم.

ولما كانت الدولة العمرية خرج عمر رضي الله عنه، فمر بمسجد النبي صلى الله عليه وسلم فرأى الرجل يصلي وحده، والرجل يصلي بصلاته الرجل، والرجل



جمعتهم على قارئ واحد لكان أعجب، فحمعهم على أبى بن كعب رضى الله عنه، ثم كان أبى بن كعب يتناوب الصلاة مع تميم الدارى رضى الله عنهما.

فمر عمر رضى الله عنه والناس يصلون بصلاة إمامهم فقال: نعمت البدعة هذه والتي ينامون عنها أفضل. أخرجه البخاري.

ولم يقصد رضي الله عنها أنها يدعة في الدين؛ لأن كل يدعة ضلالة؛ كما قال النبي صلى الله عليه وسلم، ولكنه أراد أنها يدعة من حيث اللغة.

فقد خشى النبي صلى الله عليه وسلم من استمراره على القيام بالناس في رمضان من أن يُفرَض عليهم قيام رمضان في المساجد، وبعد ذلك جمع عمر الناس على إمام واحد، وأجمع الصحابة على فعل عمر رضى الله عنه وهو من الخلفاء الراشدين المهديين الذين هم أعلم الناس بسنة النبي صلى الله عليه وسلم، وقد قال صلى الله عليه وسلم: «فعليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين المهديين من بعدي عضوا عليها بالنواجذ» [سنن الترمذي ٢٦٧٦ وصححه الألباني]، ولم يقل صلى الله عليه وسلم عضوًا عليهما.

وبعد وفاة عمر رضى الله عنه مر على بن أبى طالب رضى الله عنه بمسجد النبى صلى الله عليه وسلم وهم يصلون صلاة التراويح في رمضان فقال: «نور الله قير عمر كما نور مساجد المسلمين في رمضان». واستمر على ذلك عمل الأمة إلى يومنا هذا، وهذا إجماع على صحة فعل عمر رضى الله عنه.

الصالحون بقومون العام كله ونحن نتدرب في رمضان على أخلاق الصالحين:

قال النبي صلى الله عليه وسلم: «عليكم بقيام الليل؛ فإنه دأب الصالحين قبلكم، وقربة إلى ربكم ومنهاة عن الإثم ومطردة

يصلى فيصلى بصلاته الرهط، فقال: لو للداء عن الجسد» [أخرجه الحاكم في المستدرك وحسنه الألباني].

قال الله تعالى في وصف المحسنان: ( نُتَجَافَى جُنُونِهُمْ عَنِ ٱلْمُضَاجِعِ يَدَعُونَ رَبُّهُمْ خَوْفًا وَطَمِعُنَا وَمِمَّا رَزَقَنَاهُمْ بُنفِقُونَ (أَ) قَلَا تَعَلَّمُ فَقَسَّ مَّا أَخْفِيَ لَمْمُ مِن قُرَّةِ أَعْيُنِ جُزَّاءً بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ) [السحدة: ١٥، ١٧].

قال في وصف المحسنين: ﴿ كَانُواْ قَلِيلًا مِنَ ٱلْتِل مَا يَهْجَعُونَ (٧٧) وَوَالْأَسْعَارِ هُمْ يَسْتَغَفِّرُونَ) [الذاريّات: .[11 11

#### كيفية صلاة النبي صلى الله عليه وسلم وكم كان يصلى من الليل؟

عن عبد الله بن عمر رضى الله عنهما قال:» إن رجلا قال يا رسول الله، كيف صلاة الليل؟ قال: « مثنى، مثنى، فإذا خفت الصبح فأوتر بواحدة» [البخاري (١١٣٧) ومسلم (٧٤٩)].

قال الحافظ في الفتح: أما حديث ابن عمر رضى الله عنهما فهو الأفضل في حق الأمة؛ لأنه أجاب به السائل، وقد صحّ عنه صلى الله عليه وسلم الفصل والوصل. وعن عائشة رضى الله عنها قالت: «كان

النبي صلى الله عليه وسلم يصلى من الليل ثلاث عشرة ركعة، منها الوتر وركعتا الفحر» [البخاري(١١٤٠) ومسلم (٢٧٣٧)]. وفي الصحيحين عن عائشة رضى الله عنها قالت:» كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يصلى ما بين أن يفرغ من صلاة العشاء إلى الفجر إحدى عشرة ركعة، يسلم سن كل ركعتين ويوتر بواحدة».[البخاري (۱۱۲۳)، ومسلم (۲۷۳۱)].

#### حكم قيام الليل:

قال ابن عبد البر: شد بعض التابعين فأوجب قيام الليل ولو قدر حلب الشاة، والذي عليه جماعة العلماء أنه مندوب إليه، ونقل الترمذي عن إسحاق بن راهويه أنه قال: إنما قيام اللبل على أصحاب القرآن، وهذا يخص ما نقل عن الحسن وهو أقرب

وليس فيه التصريح بالوجوب أيضًا. الأسباب المعينة على قيام الليل:

اعلم أن قيام الليل عسير على الخلق الا من وفقه الله عز وحل للقيام، والأسباب المسرة له الظاهرة والناطنة سنعة. فاما الظاهرة فاربعة:

الأول: أن لا يكثر الأكل، فيكثر الشرب فيغلبه النوم، كما قال يعضهم: لا تأكلوا كثيرا فتشربوا كثيرا فترقدوا كثيرًا.

الثانية: أن لا يتعب نفسه بالنهار في الأعمال التي تعبا بها الحوارح، وتضعف بها الأعصاب، فإن ذلك أيضا محلية للنوم.

الثالث: أن بنام القبلولة بالنهار للاستعانة بها على قيام الليل.

الرابعة: أن لا يكثر من الأوزار بالنهار، النار طار نومه. فإن ذلك مما يقسى القلب، ويحول بينه قال ابن المبارك رحمه الله: وبين أسياب الرحمة.

والملوك لا يسمحون للخلوة يهم ومناجاتهم إلا أهل طاعتهم وودادهم أطار الخوف نومهم فقاموا والإخلاص لهم.

قالوا لابن مسعود رضى الله عنه: لا الثالث: أن يعرف فضل قيام الليل نستطيع قيام الليل؟ فقال: أبعدتكم الذنوب. وقال رحل للحسن: لا أستطيع قيام الليل فصف لي دواء؟ قال: لا تعصه بالنهار وهو يقيمك بين بديه بالليل. للرجات الجنات.

وقال الثورى: حُرمت قيام الليل خمسة أشهر بذنب أصبته.

السوق فسمع لغطهم ولغوهم يقول: النحل حتى يصيح. الليل، وأخصها بالتأثير تناول وصلاة الجماعة». ما لا يؤثر غيرها، ويعرف ذلك أهل الليل ما أحببت البقاء في الدنيا». الشرع له، ولذلك قال بعضهم: كم من وتقبل منا ذلك، والحمد لله رب أكلة منعت قيام ليلة! وكم من نظرة العالمين.

منعت قراءة سورة! وإن العبد ليأكل أكلة أو يفعل فعلة فيحرم بها قيام سنة.

#### المسرات الباطنة:

الأول: سلامة القلب عن البدع والحقد على المسلمين، وعن فضول هموم الدنيا، فالمستغرق الهم يتديير الدنيا لا يتسر له القيام وإن قام فلا يتفكر في صلاته إلا في مهماته ولا يحول إلا في وساوسه.

الثاني: خوف غالب بلزم القلب مع قصر الأمل، فإن العبد إذا تفكر في دركات حهنم وأهوال الآخرة طار نومه.

قال عبد الله بن رواحة: إن عبد الله إذا ذُكرت الحنة طال شوقه، وإذا ذكرت

إذا ما اللبل أظلم كابدوه

فيسفر عنهم وهم ركوع

وأهل الأمن في الدنيا هجوع

كما أوردنا من الآيات والأخبار حتى ىستحكم به رحاؤه وشوقه إلى ثوابه فيهدحه الشوق لطلب المزيد والرغبة في

#### الأثار في قيام الليل:

كان ابن مسعود رضى الله عنه إذا وكان الحسن رحمه الله إذا دخل هدأت العيون قام فيُسمّع له دوى كدوى

أظن أن ليل هؤلاء ليل سوء. فالذنوب قال ابن المنكدر: «ما يقى من لذات الدنيا تورث قساوة القلب، وتمنع من قيام إلا ثلاث: قيام الليل، ولقاء الإخوان

الحرام، وتؤثر اللقمة الحلال في وقال أبو سليمان: «أهل الليل في ليلهم تصفية القلب وتحريكه إلى الخير ألذ من أهل اللهو في لهوهم، ولولا المراقبة للقلوب بالتجربة بعد شهادة اللهم أعنا على صيام رمضان وقيامه



#### أولا: المحية في الله:

عن أنس رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «ثلاث من كن فيه وجد حلاوة الإيمان: أن يكون الله ورسوله أحب إليه مما سواهما، وأن يحب المرء لا يحبه إلا لله، وأن يكره أن يعود في الكفر كما يكره أن تُقْذَف في النار». [متفق عليه].

وفي حديث أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «سبعة يظلهم الله في ظله يوم لا ظل إلا ظله.. ذكر منهم: ورجلان تحابا في الله، اجتمعا عليه وتفرقا عليه...». [متفق عليه]، أي اجتمعا على حب الله وافترقا على حب الله، فكان سبب اجتماعهما حب الله، واستمر على ذلك حتى تفرقا من مجلسهما، وهما صادقان في حب كل واحد منهما صاحبه لله تعالى حال اجتماعهما وافتراقهما». [شرح النووي على مسلم ١٢١/٧].

قال الحافظ ابن حجر: «والمراد أنهما داما على المحبة الدينية ولم يقطعاها بعارض دنيوي، سواء اجتمعا حقيقةً أم لا، حتى فرّق بينهما الموت». [فتح البارى ١٤٥/٢].

فالحب في الله تعالى دين، عن ابن مسعود رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «أوثق عرى الإيمان: الموالاة في الله، والمعادة في الله، والحب في الله، والبغض في الله» [مستدرك الحاكم وصححه الألباني في صحيح الجامع]. فالحب في الله سببه الإيمان والطاعة، فكلما ازداد الإنسان من طاعة الله تعالى ورسوله صلى الله عليه وسلم كلما ازدادت موجبات محبته.

#### ثانيًا: التصبحة لكل مسلم:

وهذا من أعظم آثار المحبة، فعن جرير بن عبد الله قال: بايعت رسول الله صلى الله عليه وسلم على إقامة الصلاة وإيتاء الزكاة والنصح لكل مسلم. [متفق عليه].

وقد بين النبي صلى الله عليه وسلم أهمية النصيحة كما في حديث تميم الداري رضي الله عنه، أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «الدين النصيحة» ثلاثًا. قلنا: لمن؟ قال: لله، ولكتابه، ولرسوله، ولأئمة المسلمين وعامتهم. [صحيح مسلم].

والحديث يبرز أهمية النصيحة، فقد استخدم النبى صلى الله عليه وسلم أسلوب القصر في

قوله: الدين النصيحة، أي كأنه قصد الدين في النصيحة، وهذا من باب التغليب والتنبيه، كقوله صلى الله عليه وسلم: «الحج عرفة» أخرجه البخاري؛ لبيان أهمية الوقوف بعرفة، برغم بقية الأركان الأخرى في الحج.

فيكون المعنى: من أهم أمور الدين النصيحة. والنصح لأخيك ينبغي أن يكون بحكمة ورفق، وأن تكون سرًا، فإن المؤمن يستر وينصح، والمنافق يهتك ويفضح، والله سبحانه في كتابه قال: (أنعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكَ بِالْمِكْمَةِ وَٱلْمَوْعِظَةِ الْمُسَنَةِ) [النحل: ١٢٥].

فلم يقل الموعظة فقط، وإنما وصفها بالحسنة، فمعنى ذلك أن الموعظة قد تكون حسنة، وقد تكون غير حسنة.

#### ثالثًا: عدم تتبع العورات:

وهذا يشيع المحبة والأخوة بين الناس، فلا ينبغي تتبع عورات الناس، وإنما يُوكل أمرهم إلى خالقهم سبحانه وتعالى، وفي حديث ابن عمر رضي الله عنهما قال: صعد رسول الله صلى الله عليه وسلم المنبر فنادى بصوت رفيع، فقال: يا معشر من أسلم بلسانه ولم يغض الإيمان إلى قلبه! لا تؤذوا المسلمين، ولا تعيروهم، ولا تتبعوا عوراتهم، فإن من تتبع عورة أخيه المسلم، تتبع الله عورته، ومن تتبع الله عورته، ومن تتبع الله عورته يفضحه ولو في جوف رحله!

وعن مسلمة بن مخلد رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «من علم عن أخيه سيئة فسترها، ستره الله عز وجل بها يوم القيامة». [مسند أحمد وهو حديث صحيح].

فكشف أستار المسلمين فيه مفاسد عظيمة، منها أن العاصي بعد كشفه قد يداوم على المعصية، ولن يتورع عنها أو يستحي منها، فيكون هذا دافعًا له على استدامة المعاصي.

لذا قال النبي صلى الله عليه وسلم (في الحديث الذي رواه معاوية رضي الله عنه): «إنك إن اتبعت عورات الناس أفسدتهم أو كدت أن تفسدهم». فقال أبو الدرداء رضي الله عنه: كلمة سمعها معاوية من رسول الله صلى الله عليه وسلم نفعه الله تعالى بها. [صحيح سنن أبي داود].

#### رابعاء الإنصافء

ومما يقوِّي أواصر الأخوة أن تُنْصفَ الناس ولو من نفسك، قال الله تعالى: (تَأَيُّمَّا الَّذِينَ ءَامَنُوا كُونُوا فَوَّمِينَ بِٱلْقِسَطِ شُهَدَاّة بِنَّهِ وَلَوْ عَلَىٰ أَنفُسِكُمْ أَوِ ٱلْوَلِلَاَيْنِ وَٱلْأَوْرِينَ } [النساء: ١٣٥].

فالإنسان يعترف بالحق ولو على نفسه، وبما أخطأ فيه، ولا شك أن ذلك يرفع من قدره عند الله تعالى وعند العباد، فليس لأحد العصمة إلا الأنبياء صلوات الله وسلامه عليهم، وفي حديث أنس رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «كل ابن أدم خطاء، وخير الخطائين التوابون». [صحيح سنن الترمذي وغيره].

وفي صحيح البخاري عن عمار بن ياسر رضي الله عنهما قال: «ثلاثة من جمعهن جمع الإيمان: الإنصاف من نفسه، وبذل السلام للعالم، والإنفاق من الاقتار».

قال أبو الزناد: جمع عمار في هذه الألفاظ الثلاثة الخير كله، لأنك إذا أنصفت من نفسك فقد بلغت الغاية بينك وبين الناس، ولم تضيع شيئًا. [شرح صحيح البخاري لابن بطال

#### خامسًا: التواضع ولين الجانب وترك الكبر:

وهذا خُلُق يشيع المحبة، ويقوّي أواصر الأخوة بين الناس، فالمتواضع محبوب، يقبل على الناس لا يفرَق بين غنيهم وفقيرهم، كبيرهم وصغيرهم، يسمع من الجميع، ويلين جانبه لهم، ويسعهم خُلقه، ويبسط لهم وجهه وما يستطيعه من جاه. أما المتكبر فيبغضه الناس، ويبغضه الله قبل الناس، ومن سمات المتكبر: مترفعًا بنفسه، محتقرًا من هو دونه كائنًا من كان، لا يرى كغيره عليه حقًا، ولا يقبل النصيحة من أحد؛ لأنه يرى أنه أرفع منهم قدرًا، فقوله هو القول، وفعله هو الفعل.

وفي حديث عياض بن حمار رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «إن الله أوحى إليَّ: أن تواضعوا؛ حتى لا يفخر أحد على أحد، ولا يبغي أحد على أحد». [صحيح مسلم]. وفي حديث عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «لا يدخل الجنة من كان في قلبه مثقال ذرة من كبر». [صحيح مسلم].

#### سادسا: المودة وافشاء السلام:

ولقد أمر الشرع بالود، وبكل ما يحفظ الود بين الناس، وقد بين النبي صلى الله عليه وسلم أن المودة سبب لدخول الجنة، كما في حديث أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «لا تدخلوا الجنة حتى تؤمنوا، ولا تؤمنوا حتى تحابوا، ألا أدلكم على شيء إذا فعلتموه تحاببتم؟ أفشوا السلام بينكم».

وقد بين لنا النبي صلى الله عليه وسلم الكثير من الأسباب الجالبة للمودة بين العباد، ومن ذلك ما رواه أبو هريرة رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «حق المسلم على المسلم ست. قيل: ما هن يا رسول الله؟ قال: «إذا لقيته فسلم عليه، وإذا دعاك فأجبه، وإذا استنصحك فانصح له، وإذا عطس فحمد الله فشمته، وإذا مرض فعده، وإذا مات فاتعه». [صحيح مسلم].

ومن ذلك: طلاقة الوجه، والابتسامة في وجه إخوانك، ففي حديث أبي ذر رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «تبسمك في وجه أخيك لك صدقة». [صحيح سنن الترمذي وغيره].

#### سابعًا: الإيثار:

وهو خُلق صحابة النبي صلى الله عليه وسلم، قال الله عليه وسلم، قال الله تعالى في الأنصار: (وَالَّذِينَ تَبَوَّهُو الدَّارَ وَالْإِينَ تَبَوَّهُو الدَّارَ وَالْإِيمَنَ مِن فَلِهِمْ مُلَّمِرً إِلَيْهِمْ وَلَا يَحِدُونَ فِي صُدُّورِهِمْ حَلَّجَكَةً يَمَّا أُوتُوا وَنُوْثِرُونَ عَلَى النَّسِمِمْ وَلَوَ كُن يَهِمْ حَصَاصَةً ) [الحشر: ٩].

Y- وسبب نزول هذه الآية - كما ورد في الصحيحين - عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رجلًا أتى النبي صلى الله عليه وسلم، فَبَعَثَ إلَي نَسَائِه (أي ليضيفه)، فَقُلْنَ مَا مَعَنَا إلّا الْمَاءُ فَقُالَ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم، مَنْ يَضُمُ أَوْ يُضيفُ هَذَا! فَقَالَ رَجُلٌ مَنْ الْأَنْصَارِ: أَنَا، فَانْطَلَقَ بَضيفُ هَذَا! فَقَالَ رَجُلٌ مَنْ الْأَنْصَارِ: أَنَا، فَانْطَلَقَ بِهَ إِلَى امْرَأَته، فَقَالَ: أَكْرِمي ضَيْفَ رَسُولِ الله صَلَى الله عَلَيْه وَسَلْم. فَقَالَت: مَا عِنْدَنَا إلا قُوثُ صَلَى الله عَلَيْه وَسَلْم. فَقَالَت: مَا عِنْدَنَا إلا قُوثُ صَلَى الله عَلَيْه وَسَلْم. فَقَالَ: مَا عِنْدَنَا إلا قُوثُ صَلَى عَلَيْه وَسَلْم. وَأَصْبحي سَرَاجَك وَأَصْبحي سَرَاجَك وَأَصْبحي سَرَاجَك وَأَصْبحي سَرَاجَك وَأَصْبحي سَرَاجَك وَأَصْبحي سَرَاجَها، وَنَوْمَتْ صبيَانَها، ثُمَّ قَامَتْ كَانَها تُصلِحُ سَرَاجَها فَأَطْفَآتُهُ فَجَعَلَا يُريَانِه أَنَهُمَا وَأَصْبحَ غَدَا إلَى رَسُولِ يَلْهُمَا وَالْكَانِ فَبَاتَا طَاوِيَيْن، فَلَمَا أَصْبَحَ غَدَا إلَى رَسُولِ يَلْكُون فَبَاتَا طَاويَيْن، فَلَمًا أَصْبَحَ غَدَا إلَى رَسُولِ يَلْكُون فَبَاتَا طَاويَيْن، فَلَمًا أَصْبَحَ غَدَا إلَى رَسُولِ يَلْكُون فَيَاتَا طَاويَيْن، فَلَمًا أَصْبَحَ غَدَا إلَى رَسُول يَلْكُون فَبَاتًا طَاويَيْن، فَلَمًا أَصْبَحَ غَدَا إلَى رَسُول يَلْكُون فَبَاتًا طَاويَيْن، فَلَمًا أَصْبَحَ غَدَا إلَى رَسُول يَلْكُون فَيَاتًا طَاويَيْن، فَلَمًا أَصْبَحَ غَدَا إلَى رَسُول يَلْكُون فَيَاتًا طَاويَيْن، فَلَمَا أَصْبَحَ غَدَا إلَى رَسُول يَلْكُون فَيَاتَا طَاويَانِه مَا فَالْمُنْ الله وَيَاتِه الله فَالْمُونَا الله وَيَقْتَالَا الله وَيَاتِهُ اللّه وَيَوْنَا اللّه وَيَعْمَا الله وَيَاتِهُ اللّه وَيَاتِهُ اللّه وَيَعْمَا الله وَيَالَا اللّه وَيَعْمَا اللّه وَيَعْمَا اللّه وَيَعْمَا اللّه وَيَعْمَا الله وَيَعْمَا الله وَيَعْمَا الله وَيَعْمَا الله وَيَعْمَا الله وَيَهُمْ الْمُؤْمَا أَنْ فَالَا أَنْ فَالَا أَلْمُؤْمَا أَنْهُ الْمُؤْمَا أَنْ فَالَعْهُمَا أَنْهُوا الله الله الله الله المُعْلَقُونَا الله فَيْ الله المُؤْمِا أَنْهُمُ الْمُؤْمَا أَنْهُ الْمُؤْمِا أَنْهُ الْمَا أَنْهُ الْمَا أَنْهُ الله الله عَلَا الله عَلَيْهِ الله المَعْمَا المَعْمَا ال

اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فَقَالَ: ضَحِكَ اللَّهُ اللَّيْلَةَ أَوْ عَلَى أَوْ عَلَى أَوْ عَلَى أَوْ عَلَى أَنْ فَعَالِكُمًا فَأَنْزَلَ اللَّهُ: (وَيُؤْثِرُونَ عَلَى أَنْفُسِهُمْ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ وَمَنْ يُوقَ شُحَّ نَفْسِهُ فَوُلِكُكُ هُمْ الْمُفْلَحُونَ). [متفق عليه].

فضُربُوا أعظم الأمثلة في تاريخ البشرية في الإيثار، فأثروا إخوانهم على أنفسهم مع حاجتهم

لما قدموه لإخوانهم.

فعن أنس قَالَ: لَمَا قَدِمَ النّبِيُّ صَلَى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ الْمَدِينَةَ أَتَاهُ اللّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ الْمَدِينَةَ أَتَاهُ اللّهِ عَارِوْنَ فَقَالُوا: يَا رَسُولَ اللّهِ مَا رَأَيْنَا قَوْمًا أَنْذَلَ مِنْ كَثِيرٍ وَلاَ أَحْسَنَ مُواسَاةً مِنْ قَلِيلٍ مِنْ قَوْمً نَزَلْنَا بَيْنَ أَظْهُرُهِمْ؛ لَقَدْ كَفَوْنَا الْمُؤْنَةَ، وَأَشْرَكُونَا فَوْمَ نَزَلْنَا بَيْنَ أَظْهُرُهِمْ؛ لَقَدْ كَفَوْنَا الْمُؤْنَةَ، وَأَشْرَكُونَا فَي اللّهُ فَي اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ: لَا، مَا دَعَوْتُمُ اللّهُ فَقَالَ النّبِيُّ صَلَّى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ: لَا، مَا دَعَوْتُمُ اللّهُ لَهُمْ وَأَثْمُر الترمذي].

فعن أنس رضي الله عنه، عن عبد الرحمن بن عوف رضي الله عنه قال: لمَّا قدمْنَا المُدينَةَ آخَى وَبَيْنَ رَسُولُ اللَّه صَلَّى اللَّهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ بَيْنِي وَبَيْنَ سَعْد بْنِ الرَّبِيعِ: إِنِّي أَكْثَرُ الرَّبِيعِ: إِنِي أَكْثَرُ الرَّبِيعِ: إِنِّي أَكْثَرُ أَنَّ الرَّبِيعِ: إِنِّي أَكْثَرُ الرَّبِيعِ: إِنِّي أَكْثَرُ الرَّبِيعِ: إِنَّا الرَّبِيعِ: إِنَّا الرَّبِيعِ: الرَبْيَعِيعِ الرَبْيَعِيعِ الرَبْيَادِي أَنِي أَلِي فَي ذَلِكَ اللهِ عَنْهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ المُلْمُ اللهُ ال

ثامنًا: حُسنُ الطِّنِّ:

إن الواجب على المسلم أن يحسن الظن بأخيه المسلم، على العموم، وطلب العلم على الخصوص، فكيف إذا كان من العلماء؟ تعرف سلامة عقيدته، وباعه الطويل في الدعوة إلى الله تعالى، ومع ذلك لا تُحسن الظن به، وتحمل ما تسمعه عنه على أسوأ المحامل، وتنهش في عرضه، وتجهّله، وتبدعه، ظائًا أن هذا منهج الجرح والتعديل، وأنت من هدي السلف بعيد كل البعد إلا ما وافق هواك، والحدِّة التي في أخلاقك، وسوء الظن الذي جعلته أصلًا، وجعلت حسن الظن عارضًا.

فالواجب على المسلمين عامة وطلبة العلم خاصة حسن الظن بالعلماء، وألا يبادروا بالاعتراض قبل التوثق والسماع وحسن الفهم.

يقول الشاطبي رحمه الله: «إن العالم المعلوم بالأمانة والصدق والجري على سند أهل الفضل والدين والورع، إذا سُئل عن نازلة فأجاب، أو عرضت له

حالة يبعد العهد بمثلها، أو لا تقع من السامع موقعها، ألا يواجهوا بالاعتراض والنقد، فإن عرض إشكالٌ فالتوقف أولى بالنجاح وأحرى بإدراك البغية إن شاء الله تعالى». [الموافقات ٥/٥٠٤].

فمحبة العلماء المشهود لهم في الأمة بالأهلية والورع، والتقوى عنوان رشد وسلامة في المعتقد والمنهج.

ورحم الله ابن عساكر الذي قال: «اعلم يا أخي وفقني الله وإياك لمرضاته وجعلنا ممن يخشاه ويتقيه حق تقاته، أن لحوم العلماء مسمومة، وعادة الله في هتك أستار منتقصيهم معلومة، ومن أطلق لسانه في العلماء بالثلب، بلاه الله قبل موته بموت القلب، (فُلْيَحْذَر الَّذِينَ يُخَالفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَنْ تُصِيبَهُمْ فَتْنَةٌ أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابٌ أَليهِ. [التبيان للنووي ١٩/١-٢٠].

فسلفنا الصالح رضي الله عنهم كانوا يقولون: لا تظن بكلمة صدرت من أخيك شرًا، وأنت تجد لها في الخير محملًا، فلو كانت لها محمل واحد خير، وعشرة محامل شر، فاحملها على محمل الخير، تحسينًا للظن بإخوانك، وأنت تعلم أنه من أهل الخير والصلاح.

تاسعًا: التعاون على البر والتقوى:

وهذا التعاون لا شك أنه يقوّي الأخوة بين المسلمين، قال الله تعالى: (وَمَعَاوَفُواْ عَلَى ٱلْبِرِ وَٱلنَّقَوَىُ وَلَيْتُونَىُ اللهُ عَلَى الْإِرْ وَٱلنَّقَوَىُ وَلَا نَعَاوَفُواْ عَلَى ٱلْإِرْ وَٱلنَّقُونَى [المائدة: ٢].

فالتعاون يكون في أمور الدين والدنيا؛ أحتاج إليك فأتيك تعينني، وأنت كذلك تأتيني فأعينك. وهذا التعاون لن يقوم ونحن إخوة متشاكسون، يقول السعدي: «..فإن في اجتماع المسلمين على رتبهم، وائتلاف قلوبهم، يصلح دينهم وتصلح دنياهم، وبالاجتماع يتمكنون من كل أمر من الأمور، ويحصل لهم من المصالح التي تتوقف على الائتلاف ما لا يمكن عدها، من التعاون على البر والتقوى، كما أنه بالافتراق والتعادي يختل نظامهم وتتقطع روابطهم ويصير كل يختل نظامهم وتتقطع روابطهم ويصير كل واحد يعمل ويسعى في شهوة نفسه، ولو أدى واحد يعمل ويسعى في شهوة نفسه، ولو أدى فاللهم ألف بين قلوبنا، واجمعنا على كلمة الحق، واجعلنا أخوة متحابين، وأخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.



الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله

فإن جاز للناس أن يتناصحوا بما ليس فيهم من صفات - بنية أن يُرْزقوا العمل - حاز لنا أن ننصح بشأن الإخلاص.

#### وخلاصة القول ونحن في بدايته:

لا سعادة ولا فلاح ولا نجاح في الدنيا والآخرة إلا بالإخلاص، ويقدر ما ينشغل العقل في إيجاد السعادة بغير الإخلاص لله تعالى، بقدر ما بشقى صاحبه ويتعذب ويضل الطريق لأنه سلك طريقا غير الذي رسمه له خالقه.

#### أولا: قبل أن تخطو خطوة:

وقبل أن تخطو خطوة واحدة عليك أن تعرف السبيل التي فيها نجاتك، فلا يُقبل من المرء صرف ولا عدل إلا بشرطين:

١- الإخلاص الذي ننشده: أن يكون صاحبه قد قصد به وجه الله عز وجل، قال صلى الله عليه وسلم: «إنما الأعمال بالنيات، وإنما لكل امرئ ما نوى». [حزء من حديث عمر بن الخطاب في صحيح البخاري ٣/١ ط٣/ دار ابن كثير]. ومنه يظهر لكل ذي قلب أهمية الإخلاص.

٢- الاتباع (لا بد من ذكره لتمام الفائدة): أن يكون موافقًا لما بين لنا نبيه صلى الله عليه وسلم عندما قال: «من عمل عملاً ليس عليه أمرنا (أي: سُنتنا) فهو ردّ، (أي: مردود غير مقبول). [جزء من حديث أم المؤمنين عائشة في صحيح مسلم ٣/ ١٣٤٣، ط/ دار إحياء التراث العربي].

فإذا اختل واحد من هذين الشرطين لم يكن العمل مقبولاً، ويدل على هذا أيضًا قوله تبارك وتعالى:

## « فَنَ كَانَ لِرَجُوا لِقَآءَ رَبِّهِ عَلَيْعُمَلْ عَبِلاً صَلْحًا وَلَا شُمْكَ بِعِبَادَة رَبِّهِ

أساً» [سورة الكهف: ١١٠]، فقد أمر الله سيحانه وتعالى أن يكون العمل صالحا أي: مو افقًا للشرع، ثم أمر أن يخلص به صاحبه لله، لا يبتغي به سواه.

قال الحافظ ابن كثير في تفسيره: (وهذان ركنا العمل المتقبل: لا بد أن يكون خالصًا لله تعالى، صوابًا على شريعة رسول الله صلى الله عليه وسلم، وروى مثل هذا عن القاضي عبّاض رحمه الله وغيره). [تفسير ابن كثير ١٠٩/٣، ط/ دار

وإن دلت الآبة والحديث السالف ذكرهما على بيان الأمر بالإخلاص، فإننا بنبغى أن نشير أيضًا إلى ما حاء في التحدير من الرباء، أعادنا الله وإباكم منه:

١- عن أبي هريرة رضى الله عنه قال: سمعت رُسُولَ الله صلى الله عليه وسلم يقول: « إِنَّ أُوُّلَ الناس يُقْضَى يوم الْقيَامَة عليه رَجُلُ اسْتَشْهِدَ فَأْتَىَ بِهِ فَعَرَّفَهُ نَعَمَهُ فَعَرَفَهَا ، قال: فما عَملْتَ فيها؟ قَالَ: قَاتَلْتُ فيكَ حتى اسْتُشْبِهِدْتُ. قال: كَذَبْتَ، وَلَكنُكُ قَاتَلْتَ لأَنْ يُقَالُ جَرِيءٌ فَقَدْ قَيلَ، ثُمَّ أَمرَ بِهِ فَسُحِبَ على وَجْهه حتى ألْقَىَ في النَّارِ، وَرَجُلَ تَعَلَّمَ الْعَلَّمَ وَعُلْمَهُ وَقُرَأُ الْقُرْآنَ فَأَتَّى بِهِ فَعَرَّفُهُ نَعَمَهُ فَعَرَفَهَا، قال: فما عَملْتُ فيها؟ قال: تُعَلَّمْتُ الْعلْمُ وَعَلَّمْتُهُ، وَقَرَأْتُ فِيكِ القَرْآنَ، قال: كَذَيْتُ، وَلِكِنْكُ تَعَلَّمْتُ الْعِلْمُ لِيُقَالَ عَالَمٌ، وَقَرَأْتَ الْقُرْآنَ لِيُقَالَ هُو قَارِئُ، فَقَدْ قِيلَ، ثُمُّ أَمرَ بِهُ فَسُحِبَ على وَجْهِه حتى أَلْقَىَ في النَّارِ، وَرَجُلُ وُسُّعَ الله عليه وَأعْطاهُ مِن أَصْنَافَ المَالَ كُلُّه، فَأَتَّى بِه فَعَرُّفُهُ نَعَمَهُ فَعَرَفَهَا، قال: فما عَملْتُ

فيها؟ قال: ما تَرَكْتُ من سَبِيلِ تُحِبُّ أَنْ يُنْفَقَ فيها إلا أَنْفَقْتُ فيها لك، قال: كَذَبْتُّ، وَلَكِنَّكَ فَعَلْتُ لِيُقَالَ هو جَوَادٌ، فَقَدْ قِيلَ: ثُمَّ أُمرَ بِهِ فَسُحِبَ على وَجُهِهِ، ثُمَّ ٱلْقَى في النَّارِ». [صحيح مسلم ١٥١٣/٣].

٧- وعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: «قال الله تعالى: «أنا أغْنى الشركاء عن الشرك، من عَملَ عَملًا أَشْرَكَ فيه مَعي غَيْرِي تَرَكْتُهُ وَشَرْكَهُ».
[صحيح مسلم ٢٨٩/٤].

### ثانيًا: الرياء يتسرب للمرء على حين غفلة:

ولأن الرياء قد يتسرب للمرء على حين غفلة أحببت أن أعرض لبعض نمانجه التي تذكره لنفسى وإخوانى:

#### ١- رياء في شكل البدن وتغيره:

ويكون بإظهار النحول والصفار، ليرى العباد بذلك شدة الاجتهاد، وغلبة خوف الآخرة، ويقرب من هذا خفض الصوت وإغارة العينين، وإظهار نبول الجسم ليدل بذلك على أنه مواظب على الصوم أو كإبقاء أثر السجود على الوجه ليدل بذلك على مواظبته على الصلاة، أما إن ظهرت هذه الظواهر بغير قصد فلا حرج في هذا.

#### ٧- رياء من جهة الزي:

وارتداء نوع معين من الزي ترتديه طائفة يعدهم الناس علماء، فيلبس هذا اللباس ليقال: إنه عالم.

#### ٣- رياء بالقول:

وهو- على الغالب- رياء أهل الدين والوعظ والتذكير وحفظ الأخبار لأجل المحاورة، وإظهار غزارة العلم، وتحريك الشفتين بالذكر من محضر الناس، وإظهار الغضب للمنكرات بين الناس، وخفض الصوت وترقيقه بقراءة القرآن، ليدل بذلك على الخوف والحزن والخشوع.

#### أ- رياء الأعمال الصالحة:

وهو مشهور كمراءاة المصلي بطول القيام وتطويل الركوع والسجود وإظهار الخشوع، والمراءاة بالصوم والغزو والحج والصدقة، ونحو ذلك.

#### ٥- رياء بزيارة العلماء والصالحين:

كالذي يتكلف أن يستزير عالمًا أو عابدًا ليقال: إن فلانًا قد زار فلانًا. ودعوة الناس لزيارته قد يقال: إن أهل الدين يترددون عليه. [انظر: الإخلاص، لحسين العوايشة ص٢٩، بتصرف].

ثالثًا: كونوا مع الصادقين - قولاً وعملاً - (نحسبهم والله حسيبهم):

أولا: نماذج من أقوال السلف في الإخلاص:

٧- ينقل الذهبي بسنده (في ترجمته لمسعر بن كدام) قول مسعر: «إنَّ هَذَا الحديثُ (يقصد طلب الحديثُ) يَصُدُّكُم عَنْ ذَكْرِ الله، وَعَنِ الصَّلاَة، فَهَلُ أَنْتُم مُنْتَهُوْنَ؟»، ثم يعلقَ الذهبي قاثلا: «هَذه مَسْأَلَةُ مُثْتَلَفُ فَيْهَا (أي طلب العلم أم نوافل العَبادات): هَلْ طَلَبُ العلم أَفْضَل، أَوْ صَلاَةُ النَّافِلَة وَالتَّلاَوَةُ وَالذَّكَرُ؛ فَأَمَّا مَنْ كَانَ مُخلصاً لله في طَلَب العلم، وَالْدَبُدُهُ حَيِدٌ، فَالعلمُ أُولَي، وَلكِنْ مَعَ حَظَّ مِنْ صَلاَةُ القَّرُبَات، فَهَذَا كسلاَنُ مَهِينٌ، وَليْسَ هُوَ بصادق في وَتَعَبِّد، فَإِنْ رَأَيتَه مُحِدًا في طَلب العلم لاَ حَظَلَهُ في وَتَعَبِّد، فَإِنْ رَأَيتَه مُحِدًا في طَلب العلم لاَ حَظَلَهُ في وَتَعَبِّد، فَإِنْ رَأَيتَه مُحِدًا في طَلب العلم لاَ حَظَلَهُ في وَتَعَبِّد، فَإِنْ رَأَيتَه مُحِدًا في طَلب العلم لاَ حَظَلَهُ في وَتَعَبِّد، فَإِنْ رَأَيتَه مُحِدًا في طَلب العلم وَالقَوْهُ عَيَّة لَقُلْ المَالِيَّةُ وَالقَوْهُ عَيَّة وَالقَوْهُ عَيَّة وَالقَوْهُ عَيَّة وَاللهِ حَمْل رَأَيتُه مُخلِصاً وَاللهِ مَنْ رَأَيتُه مُخلِصاً في طَلْب العلم».

ثُمْ يستُطرد الذهبي رحمه الله قائلا: «دَعْنَا مِنْ هَذَا كُلِّهُ، فَلَيْسَ طَلَبِ الحَدِيْثِ اليَوْمَ عَلَى الوَضَعِ المُتَعَارَفِ مِنْ حَيِّزِ طَلْبِ العَلْمَ، بَلْ اصْطلاحُ وَطَلَبُ الْسَانِيْدَ عَالِيَةٍ، وَأَخْذُ عَنْ شَيْخٍ لاَ يَعِي، أَوْ لَفَقَيْهِ اَسَانِيْدَ عَالِيَةٍ، وَأَخْذُ عَنْ شَيْخٍ لاَ يَعِي، أَوْ لَفَقَيْهِ يَتَحَدَّثُ مَعَ حَدَث، أَوْ آخَرَ يَنسَخُ، وَفَاضَلُهُمْ مَشْغُولٌ عَنِ الحَدِيْثِ بِكِتَابَة الأَسْمَاء أَوْ بِالنَّعَاس، فَالعَلْمُ عَنْ هَوْلاء بِمَعْزَل، وَالعَمَلُ لاَ أَكَادُ أَرَاهُ، بَلْ أَرَاهُ، بَلْ أَرَاهُ، بَلْ أَرَاهُ اللهَ العَقْقِ». [سير أعلام النبلاء ط٣ / الرسالة (٧/ ١٦٧)].

قلت: ومع أن مسعر رحمه الله من كبار علماء الحديث إلا أنه ينصح طلابه بهذه النصيحة لما يعلم من أهمية النية والإخلاص التي بها ينجو طالب العلم، وكذلك نرى الذهبي رحمه الله وهو من هو من علو كعبه في الحديث وغيره إلا أنه لم يستغرب هذا الرأي من مسعر لعلمه هو الآخر

بأهمية النبة و الإخلاص.

ثانياً؛ تماذج من أحوال السلف؛

١-هذا أبو الحسن محمد بن أسلم الطوسي، يقول عنه خادمه أبو عبد الله: «صَحِنْتُ مُحَمَّدُ نْنَ أَسْلُمَ نَيُّفًا وَعَشْرِينَ سَنْةً لَمْ أَرَهُ يُصَلِّي حَيْثُ أَرَاهُ رُكْعَتُنْ مِنَ التَّطُوُّعِ إِلَّا يَوْمَ الْحَمْعَةِ وَلَا يُسَيِّحُ وَلَا بَقْرَأُ كُنْتُ أَرَاهُ وَلَمْ نَكُنْ أَكُدُ أَعْلَمُ بِسِرِّهِ وَعَلانيته منى، وسَمعْتُهُ يَحُلفُ كَذَا كَذَا مَرَّةُ أَنْ لَوْ قَدَرْتُ أَنْ آتَطُوْعَ حَنْثُ لَا نَرَانِي مَلَكَايَ لَفَعَلْتُ وَلَكِنْ لَا أَسْتَطِيعُ ذَلِكَ، ثُمَّ أَخُذَ حَجَرًا صَغِيرًا فَوَضَعَهُ عَلَى كَفُّه، فَقَالَ: أَلْنُسَ هَذَا حَجَرًا؟ قُلْتُ: بَلَى، قَالَ: أَوَ لَنْسَ هَذَا الْحَيْلَ حَجَرًا؟ قُلْتُ: يَلَى، قَالَ: فَالْإِسْمُ نَقَعُ عَلَى الْكَبِيرِ وَالصَّغِيرِ أَنَّهُ حَجَرٌ فَكَذَلِكُ الرِّبَاءُ قَلْعِلُهُ وَكَثِيرٌ مُ شَيْرٌكُ. وَكَانَ مُحَمِّدُ بَدْخُلُ بَنْتًا وَيُغْلِقُ يَايَهُ وَيُدْخُلُ مَعَهُ كُوزًا مِنْ مَاءٍ، فَلَمْ أَذْرٍ مَا يَصْنَعُ حَتَّى سَمِغْتُ انْنَا لَهُ صَغْبِرًا بَنْكِي بُكَاءَهُ فَنَهَتْهُ أَمُّهُ فَقُلْتُ لَهَا: مَا هَذَا الْنُكَاءُ؟ فَقَالَتْ: إِنَّ أَنَا الْحَسَنِ نَدْخُلُ هَٰذَا الْنَبْتُ فَنَقْرَأُ الْقَرْآنُ وَنَبْكَى فَنَسْمَعُهُ الصَّدِيُّ فَيُحَاكِنِهِ، فَكَانَ إِذَا أَرَادَ أَنْ يَحْرُجُ غَسُلَ وَحْهَةُ وَاكْتَحَلَ فَلَا يُرَى عَلَيْهِ أَثُرُ الْنُكَاء، وَكَانَ مُحَمَّدٌ يَصِلُ قَوْمًا وَيُعْطِيهِمْ وَيَكْسُوهُمْ فَنَنْعَثُ الَنْهِمْ وَيَقُولَ لِلرَّسُولِ: انْظُرْ أَنْ لَا يَعْلَمُوا مَنْ يَعَثْهُ إَلَيْهُمْ فَيَأْتِيهِمْ هُوَ بِاللَّيْلِ فَيَذَّهَبُّ بِهِ إِلَيْهِمْ وَيُخْفَى نَّفْسَهُ فَرُبَّمَا يَلَتْ تِبَائِهُمْ وَنَفِدَ مَا عَنْدَهُمْ وَلَا يَدْرُونَ من الذي أعطاهم «.

قلت: وما وصل إلى هذه الحالة إلا بما عرف من قدر ربه فانظر ماذا يقول عن نفسه:

«مَا لَى وَلَهَذَا الْخُلُقِ، كُنْتُ فَى صُلْبِ أَبِي وَحْدي، ثُمَّ صِرْتُ فِي بَطِنَ أَمِّى وَحْدِي، ثُمَّ دَخُلْتُ الدُّنْيَّا وَحْدى، ثُمُّ تَقْبَضَ رُوحِي وَحْدي، وَأَدْخُلُ في قَبْري وَحْدَى، وَيَأْتِينِي مُنْكُرٌ وَنَكِيرٌ فَيَسْأَلَانِي فِي قَبْرَي وَحْدِي، فَإِنْ صِرْتُ إِلَى خَيْرِ صِرْتُ وَحْدِي وَإِنْ صِرْتَ إِلَىٰ شِيرٌ كَنْتُ وَحْدِي، ثُمُّ أُوقف بَيْنَ يَدَّى اللَّه وَحْدِي، ثُمَّ يُوضَعُ عَمَلِي وَذَنُوبِي فِي المَيزَانَ وَحْدى، وَإِنْ بُعِثْتُ إِلَى الْجِنْةِ بُعِثْتُ وَحُدي، وَإِنْ بُعِثْتُ إِلَى النَّارِ بُعِثْتُ وَحْدِي، فَمَا لِي وَلِلنَّاسَ». [انظر ترحمة محمد بن أسلم الطوسي: حلية الأولياء وطبقات الأصفياء لأبي نعيم (٩/ ٢٤١، وما بعدها)، ط/دار الكتاب العربي].

٢- وروى البيهقي يسنده عن سُفيَانَ بْنَ عُيَيْنة، يَقُول: « كَانَ دُعَاءُ مُطَرِّف بْنِ عَبْدِ الله: «اللَّهُمَّ

انِّي ٱسْتَغْفِرُكَ مِمَّا تُنْتُ النَّكَ مِنْهُ ثُمَّ عُدْتُ النَّه، وَ أَشْتَغْفُرُكَ مَمًّا حَعَلْتُهُ لَكَ عَلَى نَفْسِي ثُمَّ لَمْ أَوْفَ يه، وَأَسْتَغَفَرُكُ مَمَّا رُغَمْتُ أَنِّي أَرَدْتُ بِهِ وَحُهَك فَخَالُطُ قُلْدَى فَيِهُ مَا قُدُ عَلَمْتُ». [شعبُ الإيمان ٥/٤٣٢)، ط١/دار الكتب العلمية].

٣- وقال أبو سليمان الداراني: (من صفى صفى له ومن كدر كدر عليه ومن أحسن في ليله كوفئ في نهاره ومن أحسن في نهاره كوفئ في ليله). [ذم الهوى لابن الحوزي ١٨٥/١)، تحقيق: مصطفى عيد الواحد].

٤- وقيل لابن المبارك: إبراهيم بن أدهم ممن سمع؟ ممن أخذ الحديث؟ وممن أخذ العلم؟ قال « قد سمع من الناس وله فضل في نفسه.. صاحب سرائر ما رأيته يظهر تسبيحاً، ولا شبيئاً من الخبر، ولا أكل مع قوم قط الا كان أخر من مرفع بده - بتظاهر أنه ليس من أهل الزهد وإنما يأكل كما يأكل عامة الناس فلا يقوم أولهم - « (الحلية (٧/ ٣٦٨))

٥- وروى أبو القاسم على بن الحسن بسنده عن محمد بن إسحاق قال: أتبنا فضيل بن عياض لنسمع منه فلما رأنا وقف على باب الدار فلما أتبناه سلمنا عليه فقال لنا: «لقد تعوذت بالله من شركم حيث رأيتكم قلنا له ولم يا أبا على قال أكره أن تزينوا إلى وأتزين لكم «، وروى بسنده إلى عبد الله الأنطاكي قال: «اجتمع الفضيل بن عياض وسفيان الثوري يوماً، فجلسوا يتذاكرون شيئا من الرقائق فرق كل واحد منهم ويكي، فقال سفيان الثوري رحمه الله: « أرحوا أن يكون هذا المحلس علينا رحمة ويركة « فقال الفضيل بن العياض: « ولكنى أخاف يا أبا عبد الله ألا يكون أضر علينا.. ألست تخلصتَ إلى أحسن حديثك وتخلصتُ أنا إلى أحسن حديثي.. فتزينتَ لك.. وتزينتَ لي.. فبكي سفيان الثوري رحمه الله وقال « أحييتني أحياك الله « (تاريخ مدينة دمشق وذكر فضلها وتسمية من حلها من الأماثل ٤٨ / ٤٠٤)، ط/ دار الفكر)، «وأوصى سفيان أن تدفن كتبه وقد ندم على أشياء كتبها عن قوم ظن أن الذي حمله على ذلك شهوة الحديث « (الحلية ٧ / ٦٤) ٦- وروى ابن أبي الدنيا بسنده عن إبراهيم بن

أدهم أنه قال: «ما صدق الله عبد أحب الشهرة. قال: ولم أره يحرك شفتيه بالتسبيح قط«. (العزلة والإنفراد لابن أبي الدنيا ١ / ١٢٦)،ط١/دار

الوطن، تحقيق: مشهور حسن آل سلمان). ٧- وروى أبو نعيم بسنده عن الربيع بن سليمان (تلميذ الشافعي) يقول: دخلت على الشافعي وهو عليل فسأل عن أصحابنا وقال يا بني لوددت أن الخلق كلهم تعلموا يريد كتبه ولا ينسب إلي منه شيء (الحلية ٩ / ١١٨).

#### رابعا؛ ومن وسائل تحقيق الاخلاص وعلاج الرياء؛

فإن كان الإخلاص بهذه الأهمية، والرياء بهذه الخطورة فجدير بالعاقل أن يبحث فيما ينال به مقام المخلصين، وينجو به من ورطات المرائين؛ لذا فإننا نعرض لبعض الأسباب المعينة على ذلك:

۱- معرفة عظمة الله تعالى، وأسمائه، وصفته، والإلمام بالتوحيد ما استطعت إلى ذلك سبيلاً، وهذا بحثه واسع لا يتسع له المقام، لكننا نورد طرفًا يسيرًا منه من باب الذكرى.

إن الله تعالى وحده هو الذي ينفع ويضر متى شاء، وانظر ماذا يقول حبيبك الله صلى الله عليه وسلم وقد علم هذا الحديث لابن عباس وهو غلام: «يا غُلامُ إني أُعَلِّمُكَ كَلَمَات؛ احْفَظْ اللّه يَحْفَظْك، احْفَظْ اللّه تَجِدْهُ تُحَاهَكَ، إذا سَأَلْتَ فَاسْأَلْ اللّه، وإذا اسْتَعَنْتَ فَأَسْتَعَنْ بِاللّه، وَاعْلَمْ أَنَّ الْأُمَّةَ لِللّه، وإذا اسْتَعَنْتَ فَأَسْتَعَنْ بِاللّه، وَاعْلَمْ أَنَّ الْأُمَّةَ لِللّه، وإذا اسْتَعَنْتَ فَأَسْتَعَنْ بِاللّه، وَاعْلَمْ أَنَّ الْأُمَّةَ لِللّه، وإذا اسْتَعَنْتَ فَأَسْتُعنْ بِاللّه، وَلَوْ اجْتَمْعُوا على أَنْ يَنْفَعُوكَ بِشَيْء لم يَنْفَعُوكَ يَضُرُوكَ بَشَيْء لم يَنْفَعُوكَ على أَنْ عَضُرُوكَ إلا بِشَيْء قد كَتَبَهُ الله عَلَيْك، رُفِعَتْ الْأَقْلَامُ وَجَفَتْ الصَّحُفَ. قال الترمذي: عَنْكُ هذا حَديثُ حَسَنُ صَحِيحٌ « (سنن الترمذي ٤ / ١٤ طَرَد إحياء التراث العربي، تحقيق: أحمد محمد شاكر وآخرون).

٢- تذكر الموت وقصر الأمل في الدنيا:

فعن ابن عمر رضي الله عنهما قال: أَخُذَ رسول اللَّه صلى الله عليه وسلم بِمَنْ كبي فقال: "كُنْ في الدُّنْيَا كَأَنَّكُ غَرِيبٌ أو عَابِرُ سَبِيلٍ، وكان بن عُمَر يقول: إذا أَمْسَيْتُ فلا تَنْتَظُرُ الصَّبَاحَ، وإذا أَصْبَحْتَ فلا تَنْتَظُرُ الصَّبَاحَ، وإذا أَصْبَحْتَ فلا تَنْتَظُرُ الْمُسَاءَ، وَخُذْ مَن صحَتِكَ لَمَرضكَ، وَمِنْ حَيَاتَكَ لَمُوتَكَ « (صحيح البخاري ٥ / ٣٥٨)، فالغريب لا ينافس أهل المحلة سلطانهم في محلتهم فلا داعي ينافس اطلور.

٣- الدعاء:

فلا تتوقف عن الدعاء ما استطعت إلى ذلك سبيلاً، وتحرّ ما استطعت الساعات المستجابة مع مراعاة أداب الدعاء.

وقد علمنا رسول الله صلى الله عليه وسلم دعاءً يذهب عنا كبار الشرك وصغاره فقال: «اللهم إني أعوذ بك أن أشرك بك وأنا أعلم، وأستغفرك لما لا أعلم» (جزء من حديث في صحيح الجامع: ٣٦٢٥).

٤- الإكثار من أعمال الخير غير المشاهدة:
 مثل: قيام الليل، البكاء خاليًا من خشية الله

تعالى، صوم النافلة، صدقة السر، الدعاء للإخوة في الله بظهر الغيب، صلاتك لما سوى الفرائض في البيت.

ه- مصاحبة من ترى فيهم الإخلاص والصلاح والتقوى:

فالمخلص لا يعدمك من إخلاصه شيء، والمرائي والمشرك إما يحرقك في نار جهنم يوم القيامة، أو تجد منه ريح الرياء النتنة التي تزيدك حبًا وولعًا بالرياء والشرك، أعاذنا الله منه.

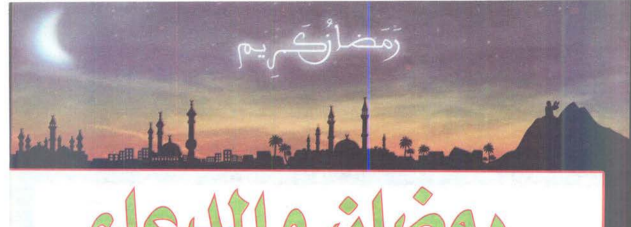
وعن أبي موسى رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «مَثَلُ الْجَلِيسِ الصَّالِحِ وَالْجَلِيسِ الصَّالِحِ وَالْجَلِيسِ السَّوْءِ كَمَثَلِ صَاحِبِ الْمُسْكِ، وَكَيرِ الْحَدَّادَ لَا يَعْدَمُكُ مِن صَاحِبِ الْمُسْكَ إِمَّا تَشْتَرِيهِ أَو تَجِدُ ريحَهُ، وَكِيرُ الْحَدَّادِ يُحْرِقُ بَدَنَكَ أَو ثَوْبَكَ أَوْ تَجِدُ منه ريحَهُ، وَكِيرُ الْحَدَّادِ يُحْرِقُ بَدَنَكَ أَو تَوْبَكَ أَوْ تَجِدُ منه ريحَا خَرِيدُ البخاري ٢ (٧٤١).

أ- معرفة ثمرات الإخلاص وويلات الرياء:

وهي كثيرة ولا يتسع المقام لذكرها، وقد ذكرنا بعضًا منها في طيات المقال، ولتراجع بتوسع في مظانها من كتب السنة، وكتب الرقائق والتراجم كالمشار إليها في هذا المقال، وغيرها.

أخيرًا: وقفة على أعتاب رمضان:

حبيبي في الله: لو لم تكن وقفتنا مع هذه النفس الأمارة بالسوء الآن، ونحن على أعتاب رمضان، وقد صفدت الشياطين، وغلقت أبواب النيران، وداعي الخير ينادي يا باغي الخير أقبل، ويا باغي الشر أقصر، لولم تكن الآن فمتى تكون؟!، وقفة مع النفس نراجع فيها أنفسنا، مقبلين فيها على ربنا سائلين الله فيها الإخلاص، راجين من الله فيها التوفيق والسداد، متمنين عليه سبحانه العتق من النار، إنه خير مسئول وأكرم مأمول. العالم وجميع المسلمين الإخلاص الذي يحبه ويرضاه إنه بكل جميل كفيل وهو حسبنا ونعم الوكبل.



# رمضان واللحاء

مصطفى البصراتي

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم وبعدُ:

فإن شهر الصوم شهر خضوع ومسكنة ودموع، يتقرب فيه المسلم إلى الله عز وجل بانواع العبادات وأجل القربات من صلاة وصيام ودعاء وصدقة وغيرها. قال بعض السلف: كانوا يدعون الله ستة أشهر أن يبلغهم شهر رمضان، ثم يدعون الله ستة أشهر أن يتقبله

والصائم ليله ونهاره في عبادة، ويُستجاب دعاؤه في صيامه، وعند فطره، فهو في نهاره صائم صابر وفي ليله طاعمشاكر.

#### الدعاء عبادة وقرية:

واعلم أن الله سبحانه جعل الدعاء عبادة وقربة، وأمر عباده المؤمنين بالتوجه إليه لينالوا عنده منزلة رفيعة وزلفى، أمر بالدعاء وجعله وسيلة الرجاء، فكل من خلقه يفزع في حاحته إليه، ويعول عند الحوايث والكوارث عليه.

وحقيقته: إظهار الافتقار إليه، والتبرؤ من الحول والقوة، وهو سمة العبودية، واستشعار الذلة البشرية، وفيه معنى الثناء على الله وإضافة الجود والكرم إليه. [كتاب شأن الدعاء للخطابي].

وقد قال صلي الله عليه وسلم: «الدعاء هو العبادة». فالدعاء شائله عظيم وأثره كبير، ومعانيه ودلالته واسعة.

#### فضار الدعاء

١- قال الله تعالى: « وَقَالَ رَبُكُمُ مُ انْعُونِهَ ٱسْتَحِبْ الْمُوانَ الله تعالى: « وَقَالَ رَبُكُمُ مُ انْعُونِهَ ٱسْتَحِبْ الْمُوانِ الله تعالى: « وَقَالَ رَبُكُمُ الله تعالى: « وَقَالَ الله تعالى: " وَقَالَ الله تعالى: « وَقَالَ الله تعالى: " وَقَالَ الله تعالى: « وَقَالَ الله تعالى: وَاللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُ

[غافر: ٢٠].

وعن النعمان بن بشير رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «الدعاء هو العبادة». وقرأ: «وَقَالَ

رَيُكُمُ مُ اَدَعُونِ آَسْتَعِبَ الْكُأْلِنَ الَّذِيكَ يَسْتَكَبِّرُونَ عَنْ عِبَادَنِي سَيَدْخُلُونَ جَهَنَم الخِينَ » [غافر: ٦٠]. رواه أبو داود والترمذي وابن ماجه وصححه الألباني.

وعن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «ليس شيء أكرم على الله تعالى من الدعاء». رواه الترمذي وابن ماجه وصححه الحاكم ووافقه الذهبي.

#### ثمرات الدعاء

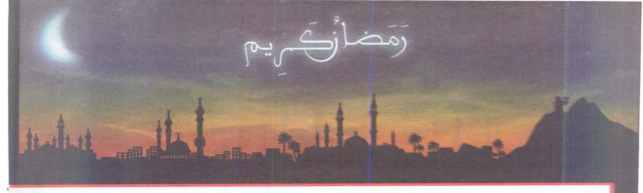
١- عن أبي سعيد رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «ما من مسلم يدعو الله بدعوة ليس فيها إثم ولا قطيعة رحم إلا أعطاه الله بها إحدى ثلاث؛ إما أن تعجل له دعوته، وإما أن يدخرها له في الآخرة، وإما أن يصرف عنه من السوء مثلها». قالوا: إذن نُكثر. قال: «الله أكثر». رواه أحمد والترمذي وحسنه الألباني.

٢- وعن سلمان الفارسي رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إن ربكم حييٌ كريمٌ يستحي من عبده إذا رفع يديه إليه أن يردهما صفرًا». رواه أبو داود والترمذي وابن ماجه وصححه الألباني.

والدعاء من اقوى الأسباب في دفع المكروم، وحصول المطلوب، وهو من أنفع الأدوية، وهو عدو البلاء، يدافعه ويعالجه، ويمنع نزوله، ويرفعه، أو يخفّفه إذا نزل، وهو سلاح المؤمن.

٣- وعن ابن عمر رضي الله عنهما عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «الدعاء ينفع مما نزل ومما لم ينزل فعليكم عباد الله بالدعاء». رواه أحمد والحاكم وصححه الألباني.

٤- وعن سلمان رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «لا يرد القضاء إلا الدعاء، ولا يزيد في العمر إلا البر». رواه الترمذي والحاكم



وحسنه الألباني.

#### وللدعاء مع البلاء ثلاثة مقامات:

أ- أن يكون الدعاء أقوى من البلاء؛ فيدفعه. ب- أن يكون أضعف من البلاء فيقوي عليه البلاء فيُصاب به العبد، ولكن قد يخفّفه وإن كان ضعيفًا.

ج- أن يتقاوما ويمنع كل واحد منهما صاحبه. [الجواب الكافى لابن القيم ص٤].

#### شروط الدعاء وموانع الاجابة:

قال ابن القيم في «الجواب الكافي»: «الأدعية والتعوذات بمنزلة السلاح، والسلاح بضاربه، لا بحده فقط، فمتى كان السلاح سلاحًا تامًا لا أفة به، والساعدُ ساعدًا قويًا، والمانع مفقودًا، حصلت به النكاية في العدو، ومتى تخلف واحدُ من هذه الثلاثة، تخلف التأثير، فإن كان الدعاء في نفسه غير صالح، أو الداعي لم يجمع بين قلبه ولسانه، أو كان ثم مانعٌ من الإجابة، لم يحصل التأثير». اهداما عن شروط الدعاء وموانع الإجابة فهي كما يلي:

#### أولا: شروط الدعاء:

من أعظم وأهم شروط قبول الدعاء ما يأتي:
الشرط الأول: الإخلاص: وهو تصفية الدعاء والعمل من
كل ما يشوبه، وصرف ذلك كله لله وحده لا شريك له، ولا
رياء ولا سمعة ولا طلبًا للعرض الزائل، ولا تصنعًا وإنما
يرجو العبد وجه الله ويخشى عقابه، ويطمع في رضاه.
[مقومات الداعية الناجح لعبدالله القطحاني].
وقد أمر الله تعالى بالإخلاص في كتابه الكريم، فقال

وقد أمر الله تعالى بالإخلاص في كتابه الكريم فقال تعالى: « قُلِّ أَمَّى رَنَّ بِأَلْقِصْلِ وَأَقِيمُواْ وُجُوهَكُمْ عِندَ كُلِّ مَنْ عَلَيْكِ وَأَقِيمُواْ وُجُوهَكُمْ عِندَ كُلِّ مَنْ مَنْ وَأَدَّعُواْ مَنْ مَنْ مُلَا مَنْ مَنُودُونَ» [الأعراف: ٢٩]، وقال تعالى: «فَأَدْعُواْ أَلَّهُ مُغْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ وَلُوَّ كُوهُ أَلْكُينُ وَلُوَ كُوهُ أَلْكَيْنُ وَلُوْ كُوهُ أَلْكَيْنُ وَلُوْ اللهُ عَلَيْكِيمُ وَنَّ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الل

وقال سبحانه: « وَمَا أُمِرُوا إِلَّا لِعَبُدُوا اللَّهِ مُعْلِمِينَ لَهُ ٱلَّذِينَ حُفَلَةٍ» [البينة: ٥].

وعن عبد الله بن عباس رضي الله عنهما قال: كنت خلف النبي صلى الله عليه وسلم فقال: «يا غلام، إني أعلمك كلمات؛ احفظ الله تجده تجاهك، وإذا سالت فاسأل الله...» الحديث. رواه أحمد والترمذي وقال: حسن صحيح.

وسؤال الله تعالى: هو دعاؤه والرغدة إليه كما قال تعالى:

«وَسْعَلُواْ الله مِن فَضَالِهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْمًا » (وَسَعَلُواْ اللهِ مِن فَضَالِهِ اللهِ الله عليمًا » [النساء: ٣٧].

الشرط الثاني: المتابعة: وهو شرط في جميع العبادات؛ لقوله تعالى: «قُلْ إِنَّمَا أَنَّا بَشَرٌ مِثْلُكُمْ بُوحَىٰ إِلَّ أَنَّمَا إِلَيْهُكُمْ إِلَهُ وَجَدُّ فَنَكَانَ يَرْجُواْ لِقَاءَ رَبِّهِ قُلْبَعْمَلَ عَمَلاً صَلِحًا وَلاَ يُشْرِكَ بِعِبَادُهِ رَبِّهِ أَحَالُ ا

[الكهف: ١١٠].

والعمل الصالح هو ما كان موافقًا لشرع الله تعالى ويرادُ به وجه الله سبحانه، فلا بد أن يكون الدعاء والعمل خالصًا لله صوابًا على شريعة رسول الله صلى الله عليه وسلم. [تفسير ابن كثير ١٠٩/٣].

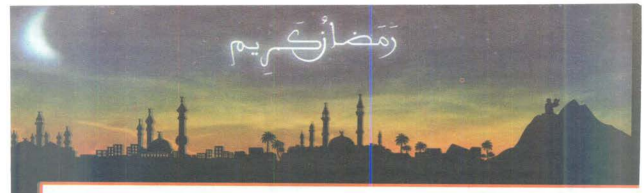
وقال تعالى: "وَمَن يُسَلِمْ وَجَهَنْهُ إِلَى اللهِ وَهُو تُحْسِنٌ فَقَدِ الْمَسَمْكَ بِالْمُسُودِ » [لقمان: ٢٢]. أَسَمَ مَنَعَبُهُ الْأَمُودِ » [لقمان: ٢٢]. فإسلام الوجه: إخلاصُ القصد والدعاء والعمل لله وحده، والإحسان فيه: متابعة رسول الله صلى الله عليه وسلم وسنته. [مدارج السالكين ٩٠/٢].

لحديث عائشة رضي الله عنها عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: «من أحدث في أمرنا ما ليس منه فهو ردّ». [رواه البخاري ومسلم].

إرواه البحدري ومسمم]. الشرط الثالث: الثقة بالله تعالى و النقين بالإجابة:

استرط النائب: اللغه بالله تعالى واللغين بالإجابة:
فمن أعظم الشروط لقبول الدعاء: الثقة بالله تعالى،
وأنه على كل شيء قدير ؛ لأنه تعالى يقول للشيء كن
فيكون، قال الله سبحانه: «إِنّمَا قَوْلُنَا لِشَيّء إِنّا أَرْدَنَهُ أَن نَمْلُ
لَهُ كُنْ فَيَكُونُ » [النحل: ٤٠]، فالمسلم إذا علم ذلك فعليه
أن يدعو الله وهو موقن بالإجابة، لما تقدم، ولحديث أبي
هريرة رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم
قال: «ادعوا الله وانتم موقنون بالإجابة». رواه الترمذي

الشرط الرابع: حضور القلب والخشوع والرغبة فيما عند الله من الثواب، والرهبة مما عنده من العقاب، فقد أثنى الله من الثواب، والرهبة مما عنده من العقاب، فقد أثنى الله تعالى على زكريا وأهل بيته فقال تعالى: «إنّهُمْ كَانُواْ لَنَا لِلله تعالى على زكريا وأهل بيته فقال تعالى: «إنّهُمْ وَكَانُواْ لَنَا لِلله تعالى وَلَمْ وَكَانُواْ لَنَا وَكَانُوا لَنَا وَلَمْ وَلَا لِلله الله في دعائه أن يحضر الله في «جامع العلوم والحكم» وقد جاء في حديث أبي هريرة: «ادعوا الله وأنتم موقنون بالإجابة، واعلموا أن الله لا يستجيب دعاء من قلب غافل لاه». أخرجه الترمذي وحسنه يستجيب دعاء من قلب غافل لاه». أخرجه الترمذي وحسنه



الالباني. وقد أمر الله تعالى بحضور القلب والخشوع في النكر والدعاء، فقال سيحانه: «وَأَذْكُر زَيِّكَ فِي نَفْسِكَ تَصَرُّعاً وَلِدَعاء، فقال سيحانه: «وَأَذْكُر زَيِّكَ فِي نَفْسِكَ تَصَرُّعاً وَخِينَةً وَدُونَ ٱلْجَهْرِ مِنَ ٱلْقُولِ بِٱلفُدُّرِ وَٱلْأَصَالِ وَلَا تَكُن مِنَ ٱلْمَعْلِينَ » وَخِينَةً وَدُونَ الْجَعْرِ مِنَ ٱلْمَعْلِينَ أَلْفَعْلِينَ » [الأعراف: ٢٠٥].

الشرط الخامس: العزم والجزم والجدُّ في الدعاء: فإن المسلم إذا سئال ربه فإنه يجزم ويعزم بالدعاء، ولهذا نهى النبي صلى الله عليه وسلم عن الاستثناء في الدعاء، فقد روى البخاري ومسلم: عن أنس رضي الله عنه قال: قال رَسُولُ الله صَلَى اللَّهُ عَلَيْه وَسَلَّمُ: إِذَا دَعَوْتُمْ اللَّهَ فَاعْزِمُوا في الدُّعَاء، وَلَا يَقُولُنُ اللَّهُ فَاعْزِمُوا في الدُّعَاء، وَلَا يَقُولُنُ اللَّهُ لَا اللَّهُ لَا مُسْتَكْرة لَهُ، وفي رواية: «فَإِنْ اللَّهُ لَا مُسْتَكْرة لَهُ».

وعن أبِي هريرة رضي الله عنه قال: قال النبي صلى الله عنه قال: قال النبي صلى الله عليه وسلم: «إِذَا دَعَا أَحَدُكُمْ فَلا يَقُلْ اللَّهُمَّ اغْفِرْ لي إِنْ شَئْتَ، وَلَكِنْ ليَغِرْمُ الْلَسْأَلَةَ وَلْيُعَظِّمْ الرَّغْبَةَ؛ فَإِنْ اللَّهَ لَا يَعَاظَمُ الرَّغْبَةَ؛ فَإِنْ اللَّهَ لَا يَعَاظَمُهُ شَيْءً أَعْطَاهُ». [أخرجه البخاري ومسلم].

#### موانع احابة الدعاء

المانع: لغة: الحائل من الشيئين.

المانع الأول: التوسع في الحرام: أكلاً وشربًا، ولبسًا وتغذيةً. [جامع العلوم].

المانع الثالث: ارتكاب المعاصي والمحرمات: قال ابن رجب: قد يكون ارتكاب المحرمات الفعلية مانعة من الإجابة، ولهذا قال بعض السلف: لا تستبطئ الإجابة وقد سددت طريقها بالمعاصي، ولا شك أن الغفلة والوقوع والشهوات المحرمة من أسداب الحرمان.

المانع الرابع: ترك الواجبات التي أوجبها الله: فكما أن فعل الطاعات يكون سببًا لاستجابة الدعاء فكذلك ترك الواجبات يكون مانعًا من موانع استجابة الدعاء. [جامع العلوم والحكم].

ولهذا جاء عن النبي صلى الله عليه وسلم هذا المعنى، عَنْ حُذَنُفَةَ بْنِ الْيَمَانِ عَنْ النبيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ قَالِ: وَالَّذِي نَفْسي بِيَده لَتَأْمُرُنَّ بِالْمُعْرُوف وَلَتَنْهُونُ عَنْ اللَّهُ الْمُنْكَر، أَوْ لَيُوشَكَنَّ اللَّهُ أَنَّ يَبْعَثَ عَلَيْكُمْ عَقَابًا مِنْهُ، ثُمَّ تَدْعُونَهُ فَلَا يُسْتَجَانُ لَكُمْ. [رواه الترمذي وحَسنه].

المانع الخامس: الدعاء بإثم أو قطيعة رحم. المانع السادس: الحكمة الربانية فقد يمنع الله العبد من الشيء الذي يرغبه ويعطيه أفضل مما سأل.

#### بعض الأدعية والأذكار المتعلقة بشهر رمضان:

ما يقول إذا رأى الهلال: يقول مستقبل القبلة: «اللَّهُمُّ أَهلَّهُ عَلَيْنَا بِالْأُمْنِ وَالْإِيمَانِ وَالسَّلَامَةَ وَالْإِسْلَامِ رَبِّي وَرَبُّكَ اللَّهُ» رواه الحاكم وصححه وإقره الذَهبي.

ويقول عند الإفطار: «نهب الظمأ، وأبتلت العروق، وثبت الأجراء إن شاء الله» رواه أبو داود وحسنه الألباني. وهذا أفضله لأنه دعاء النبي صلى الله عليه وسلم ويمكن له أن يدعو به.

وعن معاذ بن زهرة أن النبي صلى الله عليه وسلم كان إذا أفطر قال: «اللهم لك صمت، وعلى رزقك أفطرت». رواه أبو داود مرسلاً، وقال الألباني: «له شواهد يتقوى بها».

وكان ابن عمر يقول عند فطره: «اللهم إني أسالك برحمتك التي وسعت كل شيء أن تغفر لي». رواه أبو داود.

وروى البيهقي عن أنس رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «ثلاث دعوات لا ترد: دعوة الوالد، ودعوة المسافر». [وصححه الألباني في صحيح الجامع ٣٠٣].

قالت عائشة رضي الله عنها للنبي صلى الله عليه وسلم: «أرأيت إن وافقت ليلة القدر ما أقول فيها؟ قال: قولي: اللهم إنك عفو تحب العفو فاعف عني». [الترمذي وقال حسن صحيح وصححه الألباني].

وختامًا: ينبغي أن يُختم صيام رمضان بالاستغفار: «كتب عمر بن عبد العزيز إلى الأمصار يأمرهم بختم شهر رمضان بالاستغفار والصدقة، صدقة الفطر، فإن صدقة الفطر طهرة للصائم من اللغو والرفث والاستغفار يُرفع ما تخرّق من الصيام باللغو والرفث».

نسأل الله تعالى أن يتقبل منا ومنكم الصيام والقيام والدعاء. وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.





نواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم حتى يقف على حقيقة هذه القصة التي اشتهرت وانتشرت على السنة القصاص والوعاظ خاصة في شهر رمضان، وإلى القارئ الكريم التخريج والتحقيق حتى يقف على حقيقة هذه القصة .

أولا: المتن :

رُوِيَ عن ابن مسعود رضي الله عنه أنه سمع النبي صلى الله عليه وسلم وهو يقول – وقد أهلُ رمضان-: «لو علم العباد ما في رمضان لتمنت أمتي أن يكون رمضان السنة كلها». فقال رجل من خزاعة: حدثنا به قال: «إن الجنة تزين لرمضان من رأس الحول إلى الحول، حتى إذا كان أول يوم من رمضان هبت ريح من تحت العرش فصفقت ورق الجنة، فتنظر الحور العين إلى ذلك فيقلن:

يا رب اجعل لنا من عبادك في هذا الشهر أزواجًا تقر أعيننا بهم ويقر أعينهم بنا، قال: فما من عبد يصوم رمضان إلا زُوِّج زوجة من الحور العين في خيمة من درة مجوفة مما نعت الله: «حُرُرُ مَّفَصُورَتُ فِي ٱلْجِيَامِ» [الرحمن: ٢٧] على كل امرأة منهن سبعون حلة ، ليس فيها حلة على لون الأخرى، وتعطى سبعين لونًا من الطيب ليس منها لون على ريح الآخر.

لكل امرأة منهن سبعون سريرًا من ياقوتة

حمراء، موشحة بالدر، على كل سرير سبعون فراشًا بطائنها من إستبرق، وفوق السبعين فراشًا سبعون أريكة، لكل امرأة منهن سبعون ألف وصيف، ألف وصيف مع كل وصيف صحفة من ذهب فيها لون طعام يجد لآخر لقمة لذة لا يجد لأولها.

ويعطى زوجها مثل ذلك على سرير من ياقوت أحمر عليه سواران من ذهب موشح بياوقت أحمر، هذا بكل يوم صام من رمضان سوى ما عمل من الحسنات. اه.

#### ثانيًا: التخريج:

أخرج الخبر الذي جاءت به هذه القصة الإمام الحافظ أبو يعلى أحمد بن علي بن المثنى التميمي في «مسنده» (١٨٠/٩) (٧٧٣/٣٠٧) قال : حدثنا محمد بن يحيى بن أبي سمية حدثنا عبد الله بن رجاء ، حدثنا جرير بن أيوب عن الشعبي عن نافع بن بردة عن ابن مسعود أنه سمع النبي صلى الله عليه وسلم وهو يقول – وقد أهل رمضان – القصة.

#### ثالثا: التحقيق:

هذا الخبر الذي جاءت به هذه القصة الواهية علته جرير بن أيوب .

١- قال الإمام البخاري في «الضعفاء الصغير»
 (٠٥): «جرير بن أيوب الكوفي البجلي منكر الحديث».

قلت: وهذا المصطلح له معناه عند الامام البخاري؛ حيث بأن ذلك الإمام السيوطي في «التدريب» (٣٤٩/١) فقال : «البخاري بطلق: (فيه نظر، وسكتوا عنه) فيمن تركوا حديثه، ويُطلق (منكر الحديث) على من لا تحل الرواية عنه». اه.

 ٢- وقال الإمام النسائي في «الضعفاء والمتروكين» (١٠٢): «جرير بن أيوب الكوفي: متروك». اهـ.

قلت: وهذا المصطلح عند الإمام النسائي له معناه؛ حيث بين ذلك الحافظ ابن حجر في «شيرح النخية» (ص٧٧) فقال : «مذهب النسائي ألا يترك حديث الرجل حتى

يجتمع الجميع على تركه». اهـ.

ثم قال: «وليحذر المتكلم في هذا الفن من التساهل في الجرح و التعديل».

٣- وقال الإمام العقيلي في «الضعفاء الكعير» (۱/۱۹۷/۱): «جرير بن أيوب البجلي عن أسى زرعة عمرو بن جرير، ثم قال حدثني

آدم بن موسى قال: سمعت البخاري قال ، ثم ذكر ما أوردناه أنفا عن الإمام البخارى ، ثم ختم ترجمة جرير قائلا: «وله غير حديث ولا يُتابع على شيء منها». اهـ. ٤- وقال الإمام الحافظ ابن حبان في «المجروحين» (٢٢٠/١): «جرير بن أيوب البجلي، يروي عن أبي زرعة بن عمرو بن جرير وهو جده كان ممن فَحُش خطؤه، وكان أبو نعيم يقول: جرير بن أيوب يضع الحديث». اهـ.

٥- قال الإمام الحافظ ابن أبي حاتم في «الحرح والتعديل» (۲۰۷٥/٥٠٣/):

أ- «جرير بن أيوب البجلي الكوفي روى عن حده أبي زرعة بن عمرو بن حرير والشعبي، وروى عنه وكيع وأبو أسامة وعبد الله بن رحاء الغداني سمعت أبي يقول ذلك». ب- ثم قال ابن أبي حاتم : قرئ على العباس

بن محمد الدوري قال : قال يحيى بن معين : حريرين أبوب البحلي ليس يشييء.

ج- ثم قال ابن أبي حاتم : سمعت أبي يقول: «جرير ابن أيوب البجلي منكر الحديث».

د- ثم قال ابن أبى حاتم: قال سئل أبو زرعة عن جرير بن أيوب البجلي فقال: منكر الحديث. اه.

قلت: ويستفاد من قول الإمام ابن أبي

حاتم في (أ) التثبت من حقيقة العلة في الاستاد.

٦- وذكره الإمام الذهبي في «الميزان» (1/187/8031) ونقل أقوال أئمة الجرح والتعديل الإمام يحيى بن معين، والإمام أبو نعيم والإمام البخاري والإمام النسائي، وأقرها، وهي الأقوال

التي خرجناه أنفا وبينا أصولها عند هؤلاء الأئمة رحمهم الله.

٧- وذكره الحافظ ابن حجر في «اللسان» (١٢٨/٢) (١٩٣١/٦٤)، ونقل ما ذكره الإمام الذهبي في «الميزان» من أقوال أئمة الجرح والتعديل، وكان آخرها: قال ابن عدى ولحرير أحاديث عن جده أبى زرعة بن عمرو بن جرير.

أ- ويستفاد من قول ابن عدي هذا: أن أباه أيوب ولد أبى زرعة بن عمرو.

من هذا التحقيق يتبين من أقوال أئمة الجرح والتعديل أن جرير بن أيوب البجلي الكوفي منكر الحديث متروك، ليس بشيء، يضع الحديث .

فالقصة واهية والخبر الذي جاءت به موضوع.

#### رابعًا: طريق آخر للقصة

نبين للقارئ الكريم خاصة طالب هذا الفن وحتى لا يتوهم من لا دراية له بالصناعة الحديثية أن هذا الطريق يقوّى القصة.

فهذا الطريق أخرجه الإمام البيهقي في «شعب الإيمان» (٢٠٢/٦) (ح٣٣٦) قال: «أخبرنا أبو زكريا المزكي، حدثنا والدي قال: قرئ على محمد بن إسحاق بن خزيمة أن أبا الخطاب زياد بن يحيى الحسّاني أخبرهم: – قال أبو إسحاق وقرأت على أبي العباس

الأزهري فقلت: حدثكم أبو الخطاب زياد بن يحيى الحساني حدثنا سهل بن حماد أبو عتاب، حدثنا جرير بن أيوب البجلي، عن الشعبي عن نافع بن بردة عن أبي مسعود الغفاري قال: سمعت رسول الله عليه وسلم الله عليه وسلم

ذات وأهل رمضان فقال

: «لو يعلم العباد ما في رمضان لتمنت أمتي أن يكون السنة كلها». فقال رجل من خزاعة يا نبي الله ، حدثنا فقال... القصة.

يتبين من هذا الطريق الذي جاء من وجهين أنه لم يخرج عن جرير بن أيوب البجلي عن الشعبى عن نافع بن بردة.

فلم يوجد لجرير بن أيوب البجلي متابع فيه متابعة وهي جرير بن أيوب متابعة وهي جرير بن أيوب البجلي ، وقد بينا حاله أنفًا أنه منكر الحديث، متروك، ليس بشيء يضع الحديث ، ولقد تبين من قول الإمام ابن حيان أنه كان ممن فحش

خطؤه، وهذا الخطأ الفاحش يتبين: أ- من رواية أبي يعلى خبر القصة عن جرير بن أيوب البجلي عن الشعبي عن نافع بن بردة عن ابن مسعود.

ب- من رواية البيهقي خبر القصة عن جرير بن أيوب البجلي عن الشعبي عن نافع بن بردة عن أبي مسعود الغفاري بالمقارنة بين الروايتين يتبين أن جرير بن أيوب البجلي كان ممن فحش خطؤه كما بين ذلك الأئمة .

#### خامسًا؛ طريق آخر:

أخرج الإمام الطبراني في «المعجم الكبير» (ممرح) (ح٩٦٧) (ح٩٢٧) قال: حدثنا محمد بن يعقوب بن سورة البغدادي، حدثنا الصاج بن

بسطام حدثنا عباد عن نافع عن أبي مسعود الغفاري قال : سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول ذات يوم وقد أهـــل شهر رمضان : «لو شهر رمضان لتمنى يعلم العباد ما في العباد أن يكون شهر رمضان السنة كلها، فقال رجل من خزاعة:

القصية».

يتوهم من لا دراية له بالصناعة الحديثية أن هذا الطريق يقوّي الطرق التي تدور على جرير بن أيوب البجلي، والذي بيّنه أئمة الجرح والتعديل أنه منكر الحديث، ليس بشيء، متروك، وضاع.

وهذا الطريق الذي أخرجه الإمام الطبراني في «الكبير» هو من حديث الهياج بن بسطام والهياج تالف فلا يزيد طريق جرير بن أيوب إلا وهنا على وهن، فلا يغتر القصاص والوعاظ بكثرة الطرق، فيتوهمون أن كثرة الطرق

فيها تقوية الخبر، وصار هذا مذهبهم لكي يوهموا العامة بأن الأخبار التالفة صحيحة فيقصون عليهم هذه القصص الواهية بغير علم فَيضلون ويُضلون.

والصناعة الحديثية في تقوية الأخبار بكثرة الطرق تبنى على المتابعات والشواهد، وهي مرتبطة تمام الارتباط بالبحث الدقيق في مراتب الرواة في كل طريق فيها حتى يتبين له مبلغ الضعف فيها، وهذا لا يفقهه

فهذا هو الحافظ ابن كثير في «اختصاره علوم الحديث» (ص٣٣) ينقل عن الحافظ أبو فيقول : «قال فيقول : «قال عمرو: لا يلزم من ورود الحديث من طرق متعددة أن يكون حسنًا؛ لأن الضعف يتفاوت؛ فمنه ما لا يزول بالمتابعات، يعني

إلا أهل الاختصاص ،

لا يؤثر كونه تابعًا أو متبوعًا كرواية الكذابين والمتروكين». اهـ.

١- ذكره الصافظ الذهبي في «الميزان»
 (٩٢٨٧/٣١٨/٤) قال : هياج بن بسطام الهروي: قال أحمد بن حنبل: متروك الحديث، وقال أبو داود : تركوا حديثه .

٢- وفي «سؤالات أبي عبد الرحمن السُّلمي

للإمام الدارقطني» (٤٣٢): قال: «وسئلته عن الهياج بن بسطام؛ فقال: ضعيف جدًا». اه. ٣- وفي «سؤالات عثمان بن سعيد الدارمي للإمام يحيى بن معين» (٨٥٧) قال: «وسئلته عن هياج بن بسطام؛ فقال: ليس بشيع». اه.

٤- قال الإمام الحافظ ابن حبان في «المجروحين» (٩٦/٣): «كان مُرجئًا داعية إلى الإرجاء، وكان ممن يروي المعضلات عن الثقات، ويخالف الأثبات فيما يروي

عن الثقات؛ فهو ساقط الاحتجاج به». ثم خرج قول يحيى بن معين فيه: «إنه ليس بشيء».

قلت: بهذا يتبين أن هذا الطريق يزيد القصة وهنا على وهن، وتصبح القصة بهذا التحقيق واهية موضوعة، وأقر الإمام الشوكاني في «الفوائد» (ص٨٨) أنها

موضوعة.

#### سادسا: بدائل صحيحة

يغني عن هذه الواهيات ما أوردناه في سلسلة «درر البحار» القسم الأول صحيح الأحاديث القصار، أحاديث الصيام من الحديث (٣٣٧) حتى الحديث (٢٦٧) هذه مجموعة أولى على سببل المثال لا الحصر.

هذا ما وفقني الله إليه وهو وحده من وراء القصد.

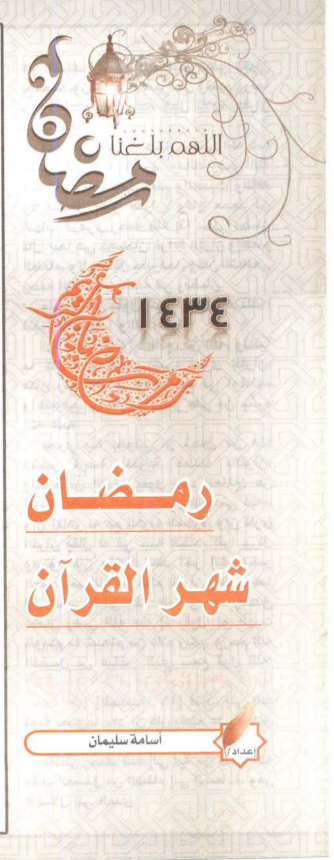
#### عزاء واجب

تتقدم أسرة تحرير مجلة التوحيد واللجنة العلمية بخالص العزاء للزميل الأستاذ مصطفى خليل أبو المعاطي سكرتير تحرير المجلة في وفاة والدته رحمها الله ، نسأل الله أن يتغمدها بواسع رحمته ورضوانه . الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وبعدُ:

فإن رمضان هو شهر القرآن؛ حيث الختصه الله سبحانه بنزول هذا الكتاب المبارك، فقال سبحانه: (شَهْرُ رَمَضَانَ الَّذِيَ الْمَبْرُ رَمَضَانَ الَّذِيَ الْمَبْرُ رَمَضَانَ الَّذِيَ الْمَبْرُ رَمَضَانَ الَّذِيَ الْمَبْرِ وَمَضَانَ الَّذِيَ الْمَبْرِ وَمِقُولِ المبارك، فقال سبحانه: (إِنَّا أَنْرَلْنَهُ فِي لَيَلَةِ الْفَدْرِ) [القدر: المنجمًا مفرَّقًا على النبي صلى الله عليه منجمًا مفرَّقًا على النبي صلى الله عليه فالمقصود بنزوله في ليلة القدر في فالمقصود بنزوله من اللوح المحفوظ رمضان أي نزوله من اللوح المحفوظ إلى بيت العزة في السماء الدنيا جملة واحدة، وهذا هو نزوله الأول، ثم نزل بعد ذلك مفرقًا على خاتم النبيين وإمام المرسلين. [مباحث في علوم القرآن، مناع القطان].

#### وللقرآن صفات وفضائل منها:

انه هدى للناس، يهتدون بآياته وأحكامه فيُخرِجهم من الظلمات إلى النور، من ظلمات الشرك والجهل إلى نور التوحيد والعلم، يقول سبحانه: (إنَّ هَذَا ٱلْفُرَّانَ يَهْدِى لِلَّقِ هِيَ أَفُومٌ) [الإسراء:



٩]، ويقول سبحانه: ( لَهِ الْحَتَ لَا رَبُ فِي مَن فِي مَن فَي فِي مَن فَي السَّفِينَ ) [ البقرة: ٢].

٢- أنه شفاء للصدور من الشُبه والشكوك والربب والأمراض، يقول جل شانه: ( وَنُنْزُلُ مِن القُرْءَانِ مَا هُو شِفَاءٌ وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ ) [الإسراء: مِنَ الْقُرْءَانِ مَا هُو شِفَاءٌ وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ ) [الإسراء: ٨٢]، ويقول سبحانه: (قُلُ هُو لِلَّذِينَ ءَامَنُوا هُدَّى وَشِفَاءٌ) [فصلت: ٤٤].

٣- أنه نور يهدي العباد إلى طريق الخلاص، قال سبحانه: (يَتَأَيُّهُ النَّاسُ فَدْ جَاءَكُم بُرْهَنُ مِن زَيِكُمْ وَأَنزَلْنَا إِلَيْكُمْ فُرًا مُبِينًا) [النساء: ١٧٤].

٤- أنه مبارك يصدق كتب السابقين ويهدمن عليها، يقول الله سبحانه: (وَهُذَا كَتُنْ أَنْرَلْنَهُ مُبَارَكُ مُصَدِقُ ٱلّذِى يَقِنْ يَدَيْهِ وَلِتُنذِرَ أُمَّ اللَّهُ عَنْ يَدَيْهِ وَلِتُنذِرَ أُمَّ اللَّهُ عَنْ يَدَيْهِ وَلِتُنذِرَ أُمَّ اللَّهُ عَنْ وَمَنْ حَوْلَاً) [الأنعام: ٩٢].

٥- أنه مبين لا يحتاج إلى عناء في فهم أياته، فقد يسره الله وبين آياته، يقول حل شأنه: (وَلَقَدْ يَسَرَنَا ٱلْقُرُءَانَ لِلذِّكْرِ فَهَلً مِن مُنْكَرِ) [القمر: ١٧]، ويقول سبحانه: (قَدْ جَاءَ حُمْم مِن ٱللهِ نُورُ وَحِتَابٌ مُبِينُ) جَاءَ حُمْم مِن ٱللهِ نُورُ وَحِتَابٌ مُبِينُ مُبِينُ اللهُ الله واضح المعاني ميسور [المائدة: ١٥]، فهو واضح المعاني ميسور الإلفاظ. [تفسير ابن كثير ١١/٤].

آ- أنه عزيز، وأنه فصل الأحكام وبين العقائد، وقص من قصص السابقين، وضربت به الأمثال، يقول سيحانه: (مَا كَانَ حَدِيثًا يُفْتَرَك وَلَنكِن تَضْدِيق الَّذِي كَانَ حَدِيثًا يُفْتَرَك وَلَنكِن تَضْدِيق الَّذِي بَنِّن يَكَدَيْهِ وَقُصْدِيق الَّذِي بَنِّن يَكَدَيْهِ وَقُصْدِيق الَّذِي بَنِّن يَكَدَيْهِ وَقُصْدِيق اللَّذِي بَنِّن يَكَدِيهِ وَقُصْدِيق اللَّذِي بَنِّن يَكَدِيهُ وَقُصْدِين اللَّذِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْدً اللَّهُ عَلَيْدً اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْدً اللَّهُ عَلَيْدً اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْدً اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْدً اللَّهُ عَلَيْدً اللَّهُ عَلَيْدً اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْدً اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْدً اللَّهُ عَلَيْدً اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْدً اللَّهُ الللْمُعُلِي الْلِهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُ الل

٧- أنه بشير ونذير، فهو يبشر المتقين وينذر العصاة الغافلين، يقول سبحانه:
 (كِنَّبُ فُصِلَتْ عَائِنَهُ, قُرَّءَانًا عَرَبِيًّا لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ ﴿
 بَشِيرًا وَنَذِيرًا ) [فصلت: ٣- ٤].

#### حال السلف مع القرآن في رمضان

ولما كان ثمة علاقة وطيدة ورباط وثيق بين القرآن ورمضان، تلك العلاقة التي يشعر بها المسلم من أول يوم من أيام الشهر الكريم

كان السلف رحمهم الله يقبلون على القرآن فيخصصون له جزءًا كبيرًا من وقتهم وربما تركوا العلم ومدارسته لأجل تلاوة القرآن وتدبر آياته.

فهذا ذو النورين عثمان رضي الله عنه يختمه في كل يوم مرة، ومالك رضي الله عنه عنه كان يغلق كتب العلم والحديث والفقه ولا ينشغل بغير القرآن، وكان محمد بن شهاب الزهري رحمه الله إذا دخل رمضان قال: إنما هي خصلتان: قراءة القرآن وإطعام الطعام، ولا يشتغل بغيرهما، وكان للشافعي رحمه الله ستين ختمة في رمضان.

ولسائل أن يقول: كيف أمكن لهم ذلك؟! فنقول (اجتهادًا والله أعلم):

أولًا: أنهم كانوا معانين من الله، وثانيًا ما كانوا يشتغلون بشيء سوى القرآن، فكان رب العالمين يبارك لهم في أوقاتهم وأعمارهم، وهذا أمر يسير على من يسره الله عليه.

فحري بنا إخوتي أن نجعل من هذا الشهر فرصة لتقوية صلتنا بالقرآن، ولنعلم أن القرآن يقول لرب العالمين عن قارئه: «منعته النوم بالليل فشفعني فيه»، وإن الماهر به مع الكرام السفرة، وإن قارئ القرآن يُقال له في جنة الخلد، اقرأ ورتل وارتق، فإن منزلتك عند أخر أية، وخير العباد عند الله من تعلم القرآن وعلمه، كما قال النبي صلى الله عليه وسلم، وصدق عثمان رضى الله عنه إذ يقول: لو طهرت قلوبكم ما شبعتم من كلام ربكم، ورحم الله الفضيل بن عياض الذي سمع قول الله: (أَلْمَ يَأْنِ لِلَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَن تَحْشَعَ قُلُوبُهُمْ لِنِكِي ٱللَّهِ وَمَا نْزُلُ مِنْ أَلْحِيْ) [الحديد: ١٦] فتاب إلى الله توبة نصوحًا بعد أن كان يقطع على الناس طرقهم، وجاور البيت الحرام بعد توبته.

فانظر رحمك الله إلى آية من كتاب الله نقلت الفضيل من الشقاء إلى السعادة، ومن الضلال إلى الهدى.

#### حال المعرض عن القرآن

أما أهل المعاصبي والفجور فهم لا ينتفعون به لاعراضهم عنه وهجرانهم له وانكبابهم على شبهواتهم، قال الله تعالى: ( وَ إِذَا قَرَأَتَ ٱلْقُرِّءَانَ جَعَلْنَا بَيْنَكَ وَيَثَنَ ٱلَّذِينَ لَا نُؤْمِثُونَ مُ الْأَخْرَةِ حِجَابًا مُّسْتُورًا ((١٠) وَجَعَلْنَا عَلَى قُلُوبِهُمْ أَكِنَّةً أَن نَفْقَهُوهُ وَفِي ءَاذَانِهِمْ وَقُرًا ۚ وَإِذَا ذَكُرْتَ رَبُّكَ فِي ٱلْقُرْءَانِ وَحَدَهُ، وَلَوْا عَلَيْ أَدْبُرِهِمْ نَفُورًا) [الإسراء: 20].

قال ابن كثير رحمه الله: إنهم عدلوا عنه إلى غدره من شعر أو قول أو غناء أو كلام. [تفسير ابن كثير ١٠٠٧/٣].

ولعل الحافظ ابن كثير بشير إلى تلك البيوت التي غفلت عن ذكر الرحمن وعلا ضحيحها بمزمار الشيطان حتى انتشرت الشياطين في أرجائها، وجالت في قلوب أصحابها، فكثرت فيهم الأمراض النفسية والانفعالات العصبية لاستحواذ الشيطان عليهم، قال الله سيحانه: (أَسْتَحُودُ عَلَيْهِمُ ٱلشَّيْطَيْنُ فَأَنسَهُمْ ذِكْرِ اللَّهِ أُولَتِكَ حِزْبُ ٱلشَّيْطِينَ ٱلآ إِنَّ حِزْبَ ٱلشَّيْطُن فَمُ ٱلْمُنْسِرُونَ) [المجادلة: ١٩].

فكن أخى من أهل القرآن الذين هم أهل الله وخاصته، وأقبل عليه يُقبل عليك، واحرص على فهمه والعمل بأحكامه تكتب لك السعادة في الدنيا والآخرة، (فَمَن ٱتَّبعُ هُدُاي فَلا يَضِلُ وَلَا يَشْقَىل [طه: ١٢٣].

ويستحب لقارئ القرآن الكريم أن يراعي آداب تلاوته، والتي منها:

١- أن يكون على وضوء؛ لأن ذلك من أفضل الذكر والقربات إلى الله عز وجل.

٢- أن يكون في مكان نظيف طاهر مراعاة لحلال القراءة.

٣- أن يقرأ يخشوع وسكينة ووقار.

٤- أن يستاك قبل البدء في القراءة.

٥- أن يتعوذ في بداية القراءة، وذهب بعض العلماء إلى وجوبها، يقول سبحانه: ( فَإِذَا قَرَأْتَ ٱلْقُرْوَانَ فَأَسْتَعِدُ بِأَللَّهِ مِنَ ٱلشَّيْطَانِ ٱلرَّجِيمِ) - [النحل: ۹۸].

٦- أن يحافظ على البسملة في مطلع

كل سورة عدا «التوبة» لاتصالها بسورة الأنفال.

· V ان تكون قراءته ترتبلا بعطي الحروف حقها من المد والإدغام والتفخيم و الترقيق، يقول سيحانه: (وَرَقُل ٱلْقُرْءَانَ تُرْتِلًا) [المزمل: ٤]، يقول ابن مسعود رضي الله عنه عندما قال له رحل إنى أقرأ المفصل في ركعة واحدة. قال ابن مسعود له: إن قومًا بقرءون القرآن لا يحاوز تراقيهم، ولكن إذا وقع في القلب فرسخ فيه نفع. [أخرجه البخاري، وقال الزركشي في الدرهان: كمال الترتيل: تضخيم الفاظه، والإبانة في حروفه، وألا يدغم حرف في حرف].

٨- أن يتدير ما يقرأ؛ لأن هذا هو المقصود الأعظم والمطلوب الأهم، وذلك أن بشبغل قلبه بالتفكر في معنى ما بقرأ، حيث كان صلى الله عليه وسلم عند قراءته إذا مر يأية فيها تسييح سيح، وإذا مريانة بها تعوذ استعاذ، واذا مر يسؤال سأل. رواه مسلم.

٩- أن بحسن صوته بالقراءة، فإن القرآن زينة للصوت، والصوت الحسن أوقع في النفس، وفي الحديث: «زينوا القرآن بأصواتكم». رواه النسائي وصححه الألباني.

١٠- أن يحهر بالقراءة حيث يكون الجهر أفضل؛ لما يكون فيه من إيقاظ القلب، وتحديد النشاط، وانصراف السمع إلى القراءة وتعدى نفعها للسامعين، أما إذا خشى الرباء أو كان فيه أذى للناس فإن الاسرار بكون أفضل. [مباحث علوم القرآن ص ۱۸۱، ۱۸۱].

أخى في الله: من أجل فضائل القرآن عامة، وبيان اعتناء النبي صلى الله عليه وسلم به في رمضان خاصة، كما سيق قريبًا ، هيا بنا نقبل عليه، وقد أظلنا هذا الشهر الفضيل متأسين في ذلك بنبينا صلى الله عليه وسلم، وراغيين في فضل ومغفرة رينا.

والله من وراء القصد.

التواثيط

# خطورة الغفلة عن مواسم الخير..

# الأعهار قسيرة.. فلا تضيعوها بالغفلة

■■ الحدد لله رب العالمين، سيحانه له الحمد الحسن والثناء الجميل، والصلاة والسلام على نبينا محمد وعلى اله وصحبه اجمعين، وبعد:

فلا ينكر كل ذي بصيرة ذلك الانفصام الواقع في حياة كثير من المسلمين، بين عقائد واصول غرسها الإسلام فيهم، وبين مسالك عملية ومناهج في الحياة مخالفة لهدي الإسلام، فجميع الناس يؤمنون بان الأعمار قصيرة والآجال مكتوبة، والأرزاق مقسومة مضمونة، ومع هذا الإيمان القولي إلا أن المسلك العملي في وادٍ والأقوال في واد، وسيطرت الغفلة على كثير منا.

ومن العجب لجوء كثير من الناس في هذا الزمان إلى الاحتماء من المهالك في الأبدان والأموال، وسلكوا كل سبيل ينجى أبدانهم وأموالهم وأولادهم، وغفل كثير منهم عن وقاية روحه من أسباب الخسران، فولج كثير منهم أبواب الغي ثم لا يُقصرون، وأتوا بغرائب الذنوب وعجائب الآثام في شتى شئون حياتهم؛ في أفراحهم وأحزانهم. وسائر أعمالهم وعلاقاتهم في الأعمال والبيوت، والشوارع، وغيرها. ■■

> ومن رحمة الله بعباده أن يهيئ لهم مواسم فاضلة ومواعظ طيبة تذكرهم ليخرجوا عن داعى الغفلة إلى التذكر والاتعاظ، فتأتى العبادُ الموعظة من ربهم تلو الموعظة في كل وقت وحين (ولا يظلِمُ رَبِّك أحدًا) [الكهف: ٤٩]، عبر خطبة يسمعونها، أو حكمة تُلقى إليهم، أو عبرة من حادث، أو موت قريب، أو صديق، فكل فترة يسمع الإنسان عن موت فلان، أو حادثة لفلان، حتى يضرب الموت بأطنابه في بيته، فيصيب الموت زوجه أو أخا أو ابنا له، حتى يشبعر بفقد هذا القريب كأنه قد فقد بعضه، وسُلب شيئا من جسده، ويبدأ في العظة والاعتبار، وينظر لنفسه ويتفكر في غفلته، ويا ليت هذا الأمر يدوم ويستمر؛ فلعله ينتفع بالموعظة ويصلح الله حاله وهو القائل سبحانه وتعالى: (إنَّ ٱللَّهُ لَا يُعَيِّرُ مَا بِقُومٍ حَتَّى يُفْرِوا مَا بِانفَسِمُ [الرعد: ١١]، وإنما هي أيام ويعود إلى سيرته الأولى، وتلك هي الغفلة!! اسوا العملة:

وأسوأ الغفلة: الغفلة عن أنفاس الحياة التي تضيع سدًى وبلا فائدة، وانهماك الإنسان في المعاصي والمحرمات.

وأقبح الغفلة: الغفلة عن مواسم الطاعات،

# اعداد/

والرحمات والبركات، كرمضان وغيره من أبواب الخير والطاعات، فلا يستشعر العبد فضائله، ولا يتعرض لرحماته، فيمر رمضان وغيره، وهو على ما هو عليه مقيم، وإنما قد يؤجل الذنوب فقط لما بعد رمضان.

ومن الغفلة: إلف العادة، وتعود الصلاة والصوم، والقيام بالعبادات دون التفكر فيها والاتعاظ بها، فيؤديها دون أن يغتنمها أو تؤثر في حياته وتؤدي إلى صلاح حاله مع الله سنحانه.

إن الغفلة للنفوس ضياع لها، قال الله تبارك وتعالى: ( رَلَا تَكُونُوا كَالَيِنَ نَبُوا الله قال الله تبارك أَنْتُكُمُ أَنْفُكُمُ الْفُسِفُوتَ) [الحشر: ١٩]، فما تزال الغفلة بالعبد إلى أن ينسى نفسه وينسى كثيرًا من دينه فيترك الذكر ويضيع الفرائض، ويترك السنن الراتية، والنوافل.

إن الله سبحانه ينادي عباده ويوجههم إلى أن يفيقوا من غفلتهم، وينيبوا إلى ربهم، قال تعالى: (أَلَمْ بَأْنِ لِللَّهِنَ ءَامَنُواْ أَنْ غَنْكَ قُلُوجُهُمْ لِلرِّكْرِ

اَئِنَهُ وَمَا نَزَلَ مِنَ الْمُقَى وَلَا يَكُونُواْ كَالَّذِينِ أُونُواْ الْكِنْتِ مِن قَبْلُ فَطَالَ عَنْهِمُ ٱلأَثَدُ فَقَسَتَ فُلُونُهُمُّ وَكَثِيرٌ مِّهُمُ فَسِقُوكَ) [الحديد: ٦٦].

ومن غفلتنا أننا لا نفكر في مثل هذه الآيات الموقظة للقلوب، ولكن انظر كيف فهمها الصحابة الكرام، فعن ابْنَ مَسْعُود رضي الله عنه قَالَ: مَا كَانَ بَيْنَ إسْلاَمنَا وَبَيْنَ أَنْ عَاتَبَنَا اللهُ بِهَذه الآية (أَلَمْ يَأْنَ لللَّذَينَ آمَنُوا أَنْ تَخْشَعَ قُلُوبُهُمْ لِذِكْرِ اللَّهِ) إِلاَّ أَرْبَعُ سِنِينَ. [مسلم قُلُوبُهُمْ لِذِكْرِ اللَّهِ) إِلاَّ أَرْبَعُ سِنِينَ. [مسلم ٣٠٧٧].

#### جفاف الأرواح،

إن مما صار شائعًا أن ترى بعض العاملين في حقل الدعوة، وقد شُغلوا بضروب من أعمال الخير، لكن الجانب الروحي لديهم صار ذابلًا، وأقرب إلى الجفاف بسبب إفراغ طاقاتهم في السعي إلى تحقيق أهداف عامة، دون أن يطبعوا على ذلك الجانب الروحي يما يحمله من نوايا صالحة ومنهج تربوي منضبط بالكتاب والسنة.

قال الله تعالى في الحديث القدسي: «ولا يزال عبدي يتقرب إليً بالنوافل حتى أحبه...» الحديث.

#### مريض الففلة على خطر عظيم:

إن مريض الغفلة على خطر كبير، قال ابن القيم رحمه الله: (الغفلة تتولد عن المعصية كما يتولد الزرع عن الماء والحرارة عن النار، وجلاءه بالذكر، وإن القلب ليمرض كما يمرض البدن وشفاؤه بالتوبة والحمية، ويصدأ كما تصدأ المرآة، وجلاءه بالذكر، ويعرى كما يعرى الجسم، وزينته التقوى، ويجوع ويظمأ كما يجوع البدن، وطعامه وشرابه المعرفة والمحبة والتوكل والإنابة) [الفوائد ١/ ٩٨].

ولقد مات عند الكثير من أهل الغفلة الشعور بالذنب، ومات عندهم الشعور بالتقصير، حتى ظن الكثير منهم أنه على خير عظيم، ونسي المعاصي والمخالفات التي يستهين بها ولا يلقي لها بالا ويظن أنها لا تضره شيئًا وهي التي قد تكون سببًا لهلاكه وخسارته في الدنيا والآخرة وهو لا يشعر لقوله: (إياكم ومحقرات الذنوب

فإنها إذا اجتمعت على العبد أهلكته) [أخرجه أحمد ٢٢٨٦٠، وصححه الألباني]، ناهيك عن ما يرتكبه البعض من كبائر وموبقات في أيام عمره.

قال ابن القيم رحمه الله: (خراب القلب من الأمن والغفلة، وعمارته من الخشية والذكر) الفوائد ١/ ٩٨]. فإذا عرفت أن قلبك حي بذكر الله ومراقبته في جميع الأحوال، فاحمد الله وأسأله الثبات على هذه النعمة ولا تنس شكرها، فبالشكر تدوم النعم، وأما إن كان غافلا فاعلم أنه مريض يحتاج إلى علاج سريع وعملي لا يقوم بها إلا أنت، فالعلاج بيدك وحدك، قال تعالى: (إن الله لا يُعَيِّرُ مَا بِعَوْمٍ حَقَّ يُعَيِّرُوا مَا بِأَنْسِمٍ الراحد:١١].

ومن عجب أن ترى الإنسان إذا علم أن به مرضًا معينًا قلق وزاد همه، وحرص على علاجه بأسرع وقت، لاسيما إذا كان مرضه خطيرًا، ولا يحرك هذا الشخص ساكنًا، بل وينام قرير العين إذا علم أنه مبتلي بالغفلة، قال تعالى: (وَلا نُطِعَ مَن أَغْفَلنا قَبَهُ مَن فَرَنا) [الكهف: ٢٨]، وهذا المرض هو الذي يجب على الإنسان أن يفطن له ويبدأ بعلاجه قبل أي مرض آخر.

#### نعمة الوقت والغفلة عن اغتنامه:

إن الفراغ داء قتال للفكر والعقل والطاقات الجسمية وهو في نفس الوقت نعمة يجب أن تغتنم؛ إذ النفس لا بد لها من حركة وعمل، فإذا كانت فارغة من ذلك تبلد الفكر والعقل وضعفت حركة النفس، واستولت الوساوس والأفكار الرديئة على القلب، وربما حدث له إرادات سيئة شريرة ينفس بها عن هذا الكبت الذي أصابه من الفراغ. وقد نبّه المصطفى حصلى الله عليه وسلم- إلى ذلك فقال: منعمتان من نعم الله مغبون فيها كثير من الناس: الصحة والفراغ، [البخارى 1817].

#### من وسائل علاج مرض الففلة:

 أولا: حسن الصلة بالله والإكثار من ذكره سيحانه:

إن الصلة بالله تعالى هي أساس كل عبادة، وإن أدب الوقت يقتضى من المربين والعلماء اء حياة ثالثًا: الدعاء:

الناصحين التوجيه والحث على إثراء حياة المسلمين والمسلمات بالأعمال الروحية وعلى رأسها الذكر حتى لا يقعوا في مصيدة النسيان واللهو والإعراض عن الله تعالى.

واللهو والإعراض عن الله تعالى. الغفلة، وو فهناك الكثير من النصوص التي تحث المسلم الغفلة، وو على أن يكون كثير الذكر والمراقبة لله تعالى مسيدانه والفرح حتى يصل إلى مرحلة الحب لله سبحانه والاستئناس بذكره، قال الله سبحانه: مفتاح أب وقيرية والاستئناس بذكره، قال الله سبحانه: مفتاح أب وقيرية وأيسيلا) [الأحزاب: ٤١-٤٢]، وقال تبارك فعلى الإذ وتعالى: (وَلَذِكُرُ اللهِ أَصَابُرُ [العنكبوت: ٤٥]، بين يديه

كمثل الحي والميت) [رواه البخاري ٦٤٠٧]. ولو رجعنا إلى ما حثت عليه النصوص من الذكر، مما يسمى بعمل اليوم والليلة لوجدنا أن الالتزام بذلك يجعل المسلم لا يكاد ينفك عن تسبيح وتحميد، وتهليل واستغفار، وتضرع ودعاء، ما دام مستيقظًا.

وفي الحديث: (مثل الذي بذكر ربه ولا بذكره

إن كثرة ذكر الله تعالى تولّد لدى المسلم الحياء منه وحبه، وتنشّطه للسعي في مرضاته، كما تملأ قلبه بالطمأنينة والأمان والسعادة؛ لينعم بكل ذلك في أجواء الحياة المادية الصاخبة. فانيًا: الحرص على اغتنام الأعمار في الأعمال الصالحة:

ومن وسائل علاج مرض الغفلة: أن يحرص المسلمون على اغتنام أوقاتهم وأعمارهم في الأعمال الصالحة، فيما يفيد من عبادة الله سبحانه، ثم الانشغال بالعمل الدنيوي النافع، ومما يروى عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه أنه قال: «إني لأرى الرجل فيعجبني، فإذا سألت عنه فقيل لا حرفة له، سقط من عيني». وقال أيضًا: «إني لأكره أن أرى أحدكم سبهللًا (أي فارغًا) لا في عمل أخرة». وقال حكيم: من أمضى يومًا من عمره في غير حق قضاه، أو مرض أداه، أو مجد أثله، أو حمد حصله، أو فرض أداه، أو علم اقتبسه، فقد عق يومه، وظلم نفسه! [المقاصد الحسنة للسخاوي

إن مما يحسن بالعبد أن يكون منيبًا إلى ربه، خائفًا من ذنبه، بصيرًا بما يصلح به خلل نفسه، والدعاء باب عظيم لعلاج مرض العفلة، وكيف لا، قد قال تعالى: «وَقَالَ رَبُّكُمُ أَدَّعُونَ أَسْتَجِبُ لَكُوانَ اللَّيْبَ يَسَتَكَمْرُونَ عَنْ عِبَادَقِ سَيَدْخُلُونَ جَهُمٌ دَاخِرِينَ » [غافر: ٣٠]، فالدعاء مفتاح أبواب السماء الذي يرجو به المؤمن رحمة ربه، ويبتغى به رضوانه.

فعلى الإنسان منا أن يفتقر إلى ربه ويتذلل بين يديه ويناجى ربه أن يصرف عنه شر الغفلة، وأن يكون العبد عظيم الرحاء في ربه حَسَن الظن فيه، فقد كان من دعائه صلى الله عليه وسلم: «اللهُمُّ أَنْتَ الْمُلكُ لَا إِلَهَ إِلَّا أَنْتَ، أَنْتُ رَبِّي وَأَنَّا عَبْدُكَ، ظُلَّمْتُ نَفْسِي وَاعْتَرَفْتُ بذنبي، فِاغْفَرْ لِي دُنُوبِي جَمِيعًا، لا يَغْفُرُ ٱلذَّنُوبُ إِلَّا أَنْتُ، وَاهْدِنِيَ لَأَحْسَنِ الْأَخْلَاقِ لَا يَهْدي لأحْسَنهَا إلا أنتَ، وَاصْرِفَ عَنِي سَنَّتُهَا لا يَصْرِفِ سُيِّنَهَا إِلَّا أَنْتَ، لِّنَّكُ وَسَعْدَنْكُ، وَالْخَيْرُ كُلُّهُ بِيَدَيْكُ، وَالشَّرُّ لَيْسَ إِلَيْكَ، أَنَّا بِكَ وَ إِلَيْكَ، وَتَبَارَكَتُ وَتَعَالَيْتَ، أَسْتَغَفَرُك وَأَتُوبُ إليُّك» [صحيح مسلم ٧٧١]، فلا يوفق العبدُ لليقظة واستبصار طريق الحق واغتنام العمر في الباقيات الصالحات إلا الله تعالى، ولا يعين العبد على الانصراف عن الشر إلا الله سبحانه بعد عزم العيد وسيره في طريق القرب من ربه سيحانه.

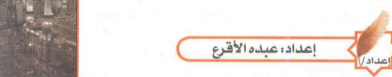
#### احذر من ضياع رمضان

لقد أظلتنا أيام غالية، ستمر كما مر ما قبلها، ولكن هل ربحت تجارتك فيها أم خسرت، هل ازددت قربًا من ربك أم زدت عنه بعدًا، هل أواك ربك ونصرك وسددك وأعانك، أم تجد الأخرى من ضنك الحياة، إن الغفلة عن هذه الأيام وتضييعها ليست من سمات الصالحين، وإنما الصالحون يهتفون دائمًا: «وعجلت إليك رب لترضى» قولاً وعملاً واعتقادًا، فرضًا ونفلاً، وإحسانًا.

فاللهم أصرف عنا الغفلة، وانفعنا بما يقربنا منك يا كريم.

# يا باغي الخير أقبل ويا باغي الشر أقبصر

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، وبعدُ:



إنَّ واجب الأحياء استشعارُ هذه النعمة، واغتنام هذه الفرصة، إنها إن فاتت كانت حسرة ما بعدها حسرة، أي خسارة أعظمُ من أن يدخل المرءُ فيمن عناهم المصطفى صلى الله عليه وسلم بقوله على منبره في مساءلة بينه وبين جبريل الأمين: «من أدرك شُهر رمضان فلم يُغفر له فدخل النار فأبعده الله، قل: آمين، فقلت: آمين».[صحيح الترغيب للألباني: ۱۹۹۷].

وعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إِذَا كَانَ وَسُول الله عليه وسلم: «إِذَا كَانَ أُوّلُ لَبْلَة منْ رَمَضَانَ صُفْدَت الشَّيَاطينُ وَمَرَدَةُ الْجَنَ، وَغُلِّقَتْ أَبْوَابُ النَّارِ قَلَمْ يُغْتَحْ منْهَا بَابٌ، وَقُتحَتْ أَبْوَابُ الْجَنَانِ فَلَمْ يُغْلَقْ منْهَا بَابٌ وَنَادَى مُنَادُ: يَا فَلَمْ يُغْلَقْ منْهَا بَابٌ وَنَادَى مُنَادُ: يَا بَاغِيَ الشَّرِّ أَقْبِلْ، وَيَا بَاغِيَ الشَّرِّ أَقْصِرْ، وَلِلَه عَتَقَاءُ مَنَ النَّارِ وَذَلِكَ عنْدَ كُلِّ لَيْلَةٍ». [الترمذي ١٨٣ وصححه الألباني].

#### هل من متعرض لنفحات المولى جل وعلا؟ لـ

فهذه مواسم المتاجرة مع الله، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «افعلوا الخير دهركم، وتعرضوا لنفحات رحمة الله، فإن لله نفحات من رحمته، يصيب بها من يشاء من عباده، وسلوا الله أن يسدوا عوراتكم وأن يُؤمن روعاتكم». [السلسلة الصحيحة للألبانى: ١٨٩٠].

فهذه فرصة للطائعين للاستزادة من العمل الصالح، وفرصة للمذنبين للتوبة والإنابة، ف«يا باغي الخير أقبل، ويا باغى الشر أقصر».

وأمر الله تعالى بالتنافس في الطاعات والتسابق في الخيرات فقال تعالى: «سَايِفُواْ إِلَىٰ مَغْفِرَةِ مِن رَبِّكُمْ وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا كَعُرْضِ السَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ أُعَدَّتُ لِلَّذِينَ عَامَنُواْ بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ.

[الحديد: ٢١]. وأمر الله تعالى بالتنافس في الطاعات، والتسابق في الخيرات. وقد ضرب صلى الله عليه وسلم المثل







الأعلى في كل ميدان من ميادين الخير، فعَنْ عُقبة بن عامر قال: صَلَيْتُ وَرَاءَ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلِّمَ بِالْمَدِينَةِ الْعَصْرَ فَسَلَّمَ ثُمُّ قَامَ مُسْرِعًا فتخطى رقاب النَّاسَ إِلَى بَعْضِ حُجَر نسَائه فَفَرْعَ النَّاسُ منْ سُرْعَته فَخَرَجَ عَلَيْهِمْ فَرَأَى أَنْهُمْ عَجِبُوا مَنْ سُرْعَته فقال: ذكرْتُ شَنْئًا منْ تبر عندنا فكرهْتُ أَنْ يَحْبُسَنِي فَأَمَّرْتُ بقسمته» [البخارى: . 101

تنافس السلف في الطاعات ولقد تأسيى سلفنا

الصالح -رضوان الله عليهم- بالنبي صلى الله عليه وسلم في علو الهمة في التنافس في الطاعات والتسابق في الخير، فهذا صدِّيق الأمة رضى الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «مَنْ أَنْفَقَ زُوْجَيْنِ في سَبِيلِ الله نُودي منْ أَبْوَابِ الْجِنَّةِ: يَا عَبْدَ الله هَٰذَا خُيْرٌ، فَمَنْ كَانَ مَنْ أَهْلِ الصَّلَاةِ دُعيَ منْ بَابِ الصَّلَاةِ، وَمَنْ كَانَ منْ أَهْلِ الجِهَاد دُعيَ مَنْ بَابِ الْجِهَادِ، وَمَنْ كَانَ مِنْ أَهْل الصِّيَام دُعيَ مِنْ بُابِ الرِّيَّانِ، وَمَنْ كَانَ مِنْ أَهْلِ الصَّدَقَةِ دُعِيَ مَنْ بَابِ الصَّدَقَةِ. فَقَالَ أَبُو بَكُر رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: بَابِي أَنْتُ وَأَمِّي يًا رَسُول الله مَا عَلى مَنْ دُعى من تلك الأَبْوَابِ مِنْ ضِيرُورَة، فَهَلَ يُدْعَى أَحَدُ مِنْ تلك الأبواب كُلهَا؟ قال: نعَمْ، وَأَرْجُو أَنْ تُكُونُ مِنْهُمْ» [صحيح البخاري: ١٧٩٨]...

عجل بالتوبة

ف «يا باغي الخير أقبل» أقبل بسرعة، ظاهرة لهم ا وإياك والتسويف؛ فإنه لا يأتي بخير، فعن إلى ما ترى.

أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: جَاءَ رَجُلًّ إِلَى النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَقَالَ: يَا رُسُولَ اللَّه أَيُّ الصَّدَقَة أَعْظَمُ أَجْرًا؟ قَالَ: رَسُولَ اللَّه أَيُّ الصَّدَقَة أَعْظَمُ أَجْرًا؟ قَالَ: «أَنْ تَصَدُقٌ وَأَنْتَ صَحِيحُ شَحِيحُ تَخْشَى الْفَقْرَ وَتَاْمُلُ الْغنَى، وَلَا تُمْهِلُ حَتَّى إِذَا الْفَقْرُ وَتَاْمُلُ الْغنَى، وَلَا تُمْهِلُ حَتَّى إِذَا بَلَغَتْ الْحُلْقُومَ قُلْتَ لَفُلَانِ كَذَا وَلَفُلانِ كَذَا، وَلَفُلانِ كَذَا، وَقَدْ كَانَ لِفُلانٍ». [مَتفق عليه: البحاري: ومسلم: ١٠٣٨].

و«يا باغي الشر أقصر» فإنَّ شهر رمضان فرصة عظيمة للتوبة، فجد أخي في التوبة وسارع إليها، وهُبُّ من العفلة، وأعلم أن خير أيامك يوم العودة إلى الله عزَّ وجلَّ تائبًا.

فقد جاء في قصة توبة كعب بن مالك رضي الله عنه أنه قال: «فَلَمًا سَلَمْتُ عَلَى رَسُولِ الله عنه أنه قال: «فَلَمًا سَلَمْتُ عَلَى رَسُولِ اللّه صَلّى اللّهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ، قَالَ رَسُولُ اللّه صَلّى اللّه عَلَيْه وَسَلّمَ وَهُو يَبْرُقُ وَجْهُهُ مِنْ السُّرُور: أَبْشَرْ بِخَيْرِ يَوْم مَرَّ عَلَيْكَ مَنْ السَّرُور: أَبْشَرْ بِخَيْرِ يَوْم مَرَّ عَلَيْكَ مَنْ البخاري: مَنْذُ وَلَدَتْكَ أُمُّكَ». [متَفق عليه: البخاري: مُنْذُ وَلَدَتْكَ أُمُّكَ». [متَفق عليه: البخاري: 8٤١٨، ومسلم: ٢٧٦٩].

عواقب المعاصى:

«يا باغي الشر أقصر» فإنَّ للمعاصي شؤمها، ولها عواقبها في النفس والأهل، في البر والبحر، تضل بها الأهواء، وتفسد بها الأحواء.

بالمعاصي يهون العبد على ربه، فيرفع مهابته من قلوب خلقه: «وَمِّن مُبِنِ اللهُ فَمَا لَهُمُ مِن قُلُوبٍ خلقه: «وَمِّن مُبِنِ اللهُ فَمَا لَمُ الله الحسن رحمه الله: «هانوا عليه فعصوه، ولو عزوا عليه لعصمهم».

أخرج الإمام أحمد في مسنده عن عبد الرحمن بن جبير بن نفير عن أبيه قال: لم فُتحت قبرص رأيتُ أبا الدرداء جالسًا وحده يبكي، فقلت: يا أبا الدرداء ما يبكيك في يوم أعز الله فيه الإسلام وأهله؛ فقال: ويحك يا جبير؛ ما أهون الخلق على الله إذا أضاعوا أمره، بينما هي أمة قاهرة ظاهرة لهم الملك تركوا أمر الله فصاروا إلى ما ترى.

يسبب الذنوب والأثام تزول النعم وتحل النقم، قال الله تعالى: «فَكُلَّا أَخَذُنَا مَنْهَا اللَّهُ اللَّالَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُو فَيِنْهُم مِّنْ أَرْسَلْنَا عَلَيْهِ حَاصِبًا وَمِنْهُم مِّنْ أَخَذَّتُهُ الصَّيْحَةُ وَمِنْهُم مِّنْ خَسَفْنَا بِهِ ٱلْأَرْضَ وَمِنْهُم مِّنْ أَغْرَقْنَا وَمَا كَاتَ اللَّهُ لِظُلِمَهُم وَلَنكِن كَانُوا أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ » [العنكبوت: ٤٠]. وإذا ابتلى العبد بالمعاصى استوحش قليه، وضعفت بأهل الخير والصلاح صلته، وجفاه الصالحون من أهله وأقاربه، حتى قال بعض السلف: «إنى لأعصبي الله فأرى ذلك في خُلق امرأتي ودابتي». ومن قارف المعاصى ولازمها تولد في قلبه الاستئناس بها وقبولها، ولا يزال كذلك حتى نذهب عنه استقباحها، ثم بيدأ بالمحاهرة بها أو قذف محصنات، أو وإعلانها، قال صلى الله عليه وسلم: «كُلِّ أُمَّتى مُعَافَاةً إِلاَّ الْمَجَاهِرِينَ، وَإِنَّ مِنَ الإجْهَارَ ۚ أَنْ يَعْمَلُ ۖ الْعَبْدُ بِٱللِّبْلِ عَمُّلًا ثُمُّ نُصَّبِحُ قَدْ سَتَرَهُ رَبُّهُ، فَيَقُولَ بِا فَلأَنُ قَدْ عَملْتُ الْبَارِحَةَ كَذَا وَكَذَا، وَقَدْ بَاتَ يَسْتَرُهُ رَبُّهُ فَيِيتُ يَسْتُرُهُ رَبُّهُ وَيُصْبِحُ يَكْشِفُ ستْرَ اللَّه عَنْهُ». [متفق عليه: البخاري

(۱/۱۰)، ومسلم (۱/۱۶)]. ومن آثار الذنوب السيئة: أن الذنب بعد الذنب يقطعُ طرق الطاعة، ويصدُّ عن سبل الخيرات، ومن ثمَّ يقسو القلب، فيا إخوانى- احذروا السيئات واستكثروا ٱلدُّنُوبَ جَيِعاً إِنَّهُ هُوَ ٱلْفَفُورُ ٱلرَّحِيمُ من الحسنات، يقول عبد الله بن عباس رضى الله عنهما: «إنَّ للحسنة ضياءً في الوجه، ونورًا في القلب، وسعة في الرزق، وقوة في البدن، ومحبة في قلوب الخلق، وإن للسيئة سوادًا في الوجه، وظلمة في القلب، ووهنًا في البدن، ونقصًا في الرزق، وبُغضة في قلوب الخلق».

شهر رمضان نقطة تحول:

ف «با باغي الشر أقصر» وأجعل شهر رمضان نقطة تحول في حياتك، من السيئ إلى الحسن، ومن الحسن إلى الأحسن، واعلم أن من نعم الله عليك إدراكك شهر

رمضان، شهر مضاعفة الحسنات، ورفعة الحرحات، ومغفرة الننوب والسيئات، و إقالة العثرات.

فيا أبها التاركون لما أوحب الله، من صلاة وزكاة، وبر وصلة، المرتكبون ما حرم الله من شرك، أو قتل نفس، أو سحر، أو منع زكاة، أو أكل ريا، أو رَيَا ولواط، أو شبهادة زور شرب خمر أو لعب قمار، أو ظلم أو أكل حرام، أو غيبة أو نميمة أو يهتان، أو أكل مال يتيم ظلمًا أو أكل مدراث، أو تدرج، أو غدر ذلك من المعاصى





والآثام، التوبة التوبة قبل فوات الأوان. فمن كان يرجو لقاء ربه فليقلع عن ذنبه، وليحل عقدة الإصرار، ممتثلاً أمر ربه الرحيم الرحمن: «قُلْ يَعِنَادِيَ ٱلَّذِينَ ٱللَّهِ قُواْ عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ لَا نَقْنَظُوا مِن رَحْمَةِ ٱللَّهِ إِنَّ ٱللَّهَ يَغْفِرُ وَأَيْدِبُواْ إِلَىٰ رَبِّكُمْ وَأَسْلِمُوا لَهُ مِن قَبْلِ أَنْ يَأْتِكُمْ ٱلْعَذَابُ ثُمَّ لَا لَنْصَرُونَ ﴿ أَنَّ وَٱلَّبِعُوا أَحْسَنَ مَا أَنْزُلُ إِلَيْكُمْ مِن زَّيْكُمْ مِن قَبِّل أَن يَأْلِيَكُمْ ٱلْعَنْدَابُ بِغُنَّةً وَأَنْتُمْ لَا لَتَنْعُرُونَ (١٠٠٠) أَن تَقُولَ نَفْسُ بُحَمْرَتَ عَلَى مَا فَرَّطْتُ فِي جَنْبِ ٱللَّهِ وَإِن كُنتُ لَمِنَ ٱلسَّاحِرِينَ ﴿ أَوْ تَقُولَ لَوْ آرَ اللَّهُ هَدَينِي لَكُنتُ مِنَ ٱلْمُنْقِينَ ﴿ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ تَرَى ٱلْعَذَابَ لَوْ أَنَ لِي كُرَّةً فَأَكُونَ مِنَ ٱلْمُحْسِنِينَ ١٠٠ بَلِي قَدْ جَاءَتُكَ ءَائِنِي فَكَذَّبْتَ بَهَا وَأَسْتَكُمْرِتَ وَكُنتَ مِنَ ٱلْكُنفرينَ » [الزمر: . [09-04

اللهم تب علينا إنك أنت التواب الرحيم.



د. محمد یسري

[البخاري: ١٩٥٢٥].

فغاية الأمة من جهادها مرضاة ربها بالتمكين لعقيدة «لا إله إلا الله محمد رسول الله» ودفع فتنة الشرك والاستعباد عن جميع الخلق وسائر العباد! « وَقَائِلُوهُمْ حَقَّى لاَ تَكُونَ فِنْنَةً » [العقرة: 19٣].

فالجهاد تارةً يكون دفعًا عن الإسلام وبيضته، وحمايةً للدين وحوزته، وتارة يكون طلبًا لنشر عقيدته والتمكين لشريعته!

وليس للمسلمين حاجة في إزهاق نفوس معصومة، أو التخوض في أموال مصونة، ولكن الهمة مصروفة إلى تحقيق موعود نبينا صلى الله عليه وسلم، «إن الله زوى لي الأرض فرأيت مشارقها ومغاربها، وإن أمتي سيبلغ ملكها ما زوى لي منها». [مسلم: ٢٨٨٩].

وما يزال المسلمون يطلبون بالجهاد موعود ربهم، الذي بلغهم على لسان الصادق الوعد نبيهم صلوات الله وسلامه عليه، وعلى مر العصور وكر الدهور لا يتسرب إليهم شك في أن الله منجز لهم ما وعد، وأن وعده إن تأخر فإنه لا يتخلف ولا يخلف لا في الدنيا ولا في الآخرة!

وقد قَال تعالى: « إِنَّا لَنَهُمُرُ رُسُلَنَا وَالَّذِينَ عَالَمُ مُ اللَّهُمَادُ وَالَّذِينَ عَامَنُوا فِي الْمُنْفَادُ وَيَوْمَ يَقُومُ الْأَشْهَادُ » [غافر: ٢٥١]

ولماً رفع النبي المصطفى صلوات الله وسلامه عليه كف الضراعة والابتهال يوم الفرقان من

الحمد لله رب العالمين، اكرمنا بخير دين، وأنعم علينا بخاتم المرسلين، وجعل الصيام من الصبر، والفرج مع الكرب، وجعل النصر مع العسر يسرًا. مع الكرب، وجعل من بعد العسر يسرًا. وصلى الله وسلم على من علمنا الصيام والقيام، وشرع لنا الشرائع والأحكام، وجاهد مع أمته وبها في الله حتى أتاه البقين، فصلى الله عليه وعلى آله وأصحابه أجمعين.

ثم أما بعد:

ففضائل الشهر المعظم مباركة القسمات، متواترة البركات، ومتتابعة الرحمات، فهو فوق المغفرة والعتق من النار يفتح بابًا لنصرة الأخيار، ويقوم سببًا لتمكين الأبرار! فكما هو شهر الصبر والعبادة فهو أيضا شهر النصر والنصرة والمجاهدة، وما أشد الارتباط بين العبادات وتحقيق الانتصارات، وكما أرسل نبينا صلى الله عليه وسلم عابدًا معلمًا، ومربيًا ومزكيًا، فقد بعث مجاهدًا وغازيًا!

كيف لا وهو الذي قال صلى الله عليه وسلم:
«بعثت بالسيف بين يدي الساعة حتى يعبد
الله لا شريك له». [أحمد: ١١٤]، وهو الذي
قال صلى الله عليه وسلم: «أمرت أقاتل
الناس حتى يشهدوا أن لا إله إلا الله وأن
محمد رسول الله ويقيموا الصلاة ويؤتوا
الزكاة...» [البخارى: ٢٥، ومسلم: ٢١].

ومع كونه نبي الرحمة وداعيًا إلى الله بالرحمة ومع كونه نبي الرحمة وداعيًا إلى الله نبي الملحمة، فهو أيضًا نبي الملحمة، وقد قال عن نفسه الشريفة صلى الله عليه وسلم: «أنا محمد، وأحمد... ونبى الملحمة».

التوكيد العدد ١٥٠١ السنة الثانية والأربعون

رمضان فقال: «اللهم إن تهلك هذه العصابة من أهل الإسلام لا تعبد في الأرض». [مسلم: الاسلام لا تعبد في الأرض». [مسلم: الاتبده، وهزم المشركين وحده، وأرسل الله تعالى معونته وتثبيته وحفظه ومدده مع ملائكته، «إذ يُوحي رَبُّكُ إِلَى الْمَلْتِكَةِ أَنِي مَعَكُمُ مَلائكته وَ أَنْسِيرُ الله وَ الله وَالله وَ الله وَالله وَ الله وَ الله وَالله والله وَالله والله و

وهُكذا كتب الله أول نصر وعز أعز الله به الإسلام وأهله في شهر القرآن، وفي يوم الفرقان من رمضان وفي السنة الثانية من هجرة النبي العدنان.

نَان » [الأنفال: ١٢].

ثم كان الفتح العظيم والوعد الصادق الكريم المستدل عليه بقول الحق «إِنَّ الَّذِي فَرَضَ عَلَيْكَ الْمُرْمَاكَ لَرَازُكُ إِلَى مُعَادٍ » [القصص: ٨٥]. نعم لقد عاد النبي صلى الله عليه وسلم إلى مكة في رمضان من السنة الثامنة من هجرته، وهو يرفع رأس النصر والعزة والتمكين، ويخفض رأس التواضع والذلة لرب العالمين، تاليًا قول الحق تعالى: « وَقُلْ جَاءَ الْحَقُّ وَزَهَنَّ الْسُواء: ٨١].

وبفَتح مَكة دخلت الجزيرة بأكملها في دين الله تعالى وتسابق الخلق إلى الدين الحق، قال تعالى: ﴿ وَاللَّهَ مُلْكُونَ اللَّهِ وَاللَّهَ مُلْكُونَ وَرَأَيْتَ النَّاسَ يَدْخُلُونَ فِي دِينِ اللّهِ وَالْفَخُحُ ﴿ وَرَأَيْتَ النَّاسَ يَدْخُلُونَ فِي دِينِ اللّهِ أَفْوَاجًا ﴿ فَاسْتَغْفِرُهُ إِنَّهُ. كَانَ نَوَابًا ﴾ فَسَيّع بِحَمْدِ رَبِّكَ وَاسْتَغْفِرُهُ إِنَّهُ. كَانَ نَوَابًا ﴾ [سورة النصر].

وما فتئ أصحاب نبينا صلى الله عليه وسلم وما برحوا يقاتلون على الحق ظاهرين لا يضرهم من خالفهم ولا من خذلهم، فلم يهنوا ولم يحزنوا ولم يتوانوا عن جهاد أعدائهم بعد وفاة نبيهم صلى الله عليه وسلم، بل جاهدوا يطلبون موعود رسول الله صلى الله عليه وسلم من بعده لأمته.

وفي رمضان النصر سنة ١٣ هـ، وبقيادة المثنى بن حارثة رضي الله عنه التقى الجيش الإسلامي بالجيش الفارسي عند نهر البويب بالعراق، فأمكن الله من الفرس المجوس في

موقعة البويب والتي تعدل اليرموك من بلاد الشام، حيث قتل قائدهم وأغنمهم الله مالًا كثيرًا وخيرًا.

ولما فتح عمرو بن العاص رضي الله عنه مصر واستتب أمره؛ سير حملة لافتتاح بلاد النوبة النصرانية وكان ذلك في رمضان سنة ٣١ هـ.

وبعد انتهاء حيل الصحابة راضيًا مرضيًا سار التابعون وتابعوهم على منوال أسلافهم الصالحين بحملون الدين إلى العالمين حتى سلغ ما بلغ الليل والنهار بعز عزين أو بذل ذليل، فلم يتوقفوا عند الشيمال الأفريقي وإنما حاوزوا البحر ليتوغلوا في قلب أوروبا ويقفوا على حدود حبال البرانس بين إسبانيا وفرنسا، وكان الحلم الحقيقي لهم أن بخترقوا القارة الأوروبية حتى يصلوا إلى الوعد الحق بافتتاح القسطنطينية التي حاولها الراشد عثمان بن عفان رضي الله عنه عام ٣٢ه فلم سلغها، ثم معاوسة ين أبي سفيان رضي الله عنه عام ٤٤ هـ، ثم ٤٩ هـ وحاصرها سبع سنين فلم يمكنه الله منها، ثم حاولها من بعده عبد الملك بن مروان، ثم سليمان بن عبد الملك الأمويون، ثم حاولها العباسيون في عهد المهدى وعلى يدى ابنه الرشيد سنة ١٦٥ هـ، ثم حاولها السلطان العثماني بابزيد الملقب بالصاعقة وكاد بنجح إلا أن الله تعالى ادخر الفضل لمن سيق به العلم، وكتب القلم اسمه بمداد الشرف، وهو السلطان الفاتح محمد بن مراد سنة ۷۵۷ هـ.

وعلى كلُ فقد ظلت فكرة فتح فرنسا حلمًا يراود قادة المسلمين واحدًا بعد الآخر، فهذا والي الأندلس الحر بن عبد الرحمن الثقفي يدخل جنوب فرنسا، ويفتح مدينة «أربونة» ويجعلها قاعدة الانطلاق للجهاد، ويؤكد الفتح السمح بن مالك الخولاني لكنه استشهد في «تولوز»، ثم جرد سيوف العزم القائد عبد الرحمن الغافقي فاكتسح الجنوب الفرنسي سنة ١١٤ هـ، وسقطت مدينة «بوردو» كبرى

المدن الفرنسية أنذاك، ثم أعقبتها مدن «ليون» «وسانس»، وأصبح جند التابعين على بعد مائة ميل من «باريس» ثم سقطت مدينة «تور» فاجتمعت أوروبا النصرانية لمواحهة المد الإسلامي عند مدينة «بواتييه» ووقعت بينهما موقعة تاريخية، وفي أواخر شعبان من ذلك العام نشب القتال، وبعد سبعة أيام من قتال مرير لاحت بشائر النصر في ثامن أيام القتال، وسقطت غنائم كثيرة فاشتغل المسلمون بجمعها، وبناء معسكرات لحفظها حتى أرهقت المسلمين من تكدسها.

فلما رأى الأعداء أن المسلمين شغلتهم غنائمهم كروا عليهم من كل حدب وصوب فتصدع الجمع وتولى النصر، وأقبل القائد الغافقي مترجلا عن فرسه، مقاتلا في سبيل ربه، متعجُلا أجر الشهادة ومحصلا برد غنيمتها، فلقى مع كوكبة كبيرة من المجاهدين في بلاط الشهداء فضلها ونالوا مرتبتها بإذن الله.

وما زال تابع التابعين وتابعوهم على الإثر يسلكون وبالأثر يقتدون؛ فلستَ خلون من رمضان المعظم أناخ المعتصم العياسي بكلكل جنده على عمورية من عام ٢٣٢ هـ نصرة للإسلام وأهله لما يلغه ما نال حرمات المسلمين من الأذي، فلم يزد عن قوله ليبك وقد خلد فتحها أبو تمام فقال:

السيف أصدق إنباءً من الكتب

في حدّه الحدّ بين الجدّ واللعب

ثم كانت معركة المنصورة، في رمضان سنة ٦٤٧ هـ ضد الجيش الصليبي بقيادة لويس التاسع ملك فرنسا الذي اتصل بالمغول ودخل دمياط حتى وصل المنصورة فقاتله المجاهدون المصريون بقيادة فخر الدين بن الجويني، وبحضور ودعم سلطان العلماء العز بن بشارات النصر ومع إفطارات الأيام الرفعة عبد السلام، وانتهى اللقاء الرمضاني بأسر لويس التاسع وسجنه، وأسر مائة ألف معه، وقتل عشرة آلاف.

ومن بعد عمورية أطلت عين جالوت بأرض فلسطين الحبيبة، وفي رمضان من عام ٢٥٨ ه قهر المظفر قطز وقائده الظاهر بيدرس

جيش المغول وأسروا قائد جيشهم فأمر قطز ىقتلە فقتل.

وبعد أقل من خمسين سنة وبالتحديد سنة ٧٠٢ هـ وصل التتر إلى حمص وبعلبك، وعاثوا في الأرض فسادًا، فتصدى لهم العلماء قبل الأمراء، وأقسم الخلق على قتال التتر بحضرة العلماء والفقهاء، وكان الشيخ ابن تيمية يدور على الجند وأمراء الجيش يثبت قلوبهم ويعدهم بالنصر المظفر، فما مضي من شهر النصر والصدر إلا ليلتان حتى عمل السيف في رقاب التتر ليلا ونهارًا وثبت أهل الشام في موقعة شقحب الشهيرة، وقطع دابر الظالمين والحمد لله رب العالمين.

وفي رمضان من عام ٨٢٩ هـ فتح المجاهدون المصريون نيقوسيا عاصمة قيرص، وأسروا ملكها ودخلت في سلطان دولة الماليك.

وفي العصر الحديث كم استغاث في رمضان وغيره المستضعفون من كل صقع ومصر فلم يجبهم إلا رجع الصدى!

رت ومعتصماه انطلقت المساه

ملء أفواه الصبابا البتم

الامست اسماعهم لكنها

لم تلامس نخوة المعتصم

وأخيرًا وليس أخرًا فإن العصر الحديث لا يخلو رغم الانكسارات من انتصارات في شبهر البطولات، فحرب العاشر من رمضان سنة ١٣٩٣ هـ كانت درسًا لا بنسى في تاريخ التضحية والقداء والجهاد في سييل الله، حيث انتصر المصريون الصابرون الصائمون على شراذم الخلق وأعداء الدين الحق.

وما أحرانا اليوم أن ننتظر مع شهر الصبر والعزة بين الأنام.

فاللهم انصر أهلنا في الشام على النصيرية والرافضة اللئام، وحرر بنا المسجد الأقصى وارزقنا شهادة ترضيك وترضى بها عنا في شهر الصوم والصير والنصر برحمتك يا أرجم الراحمين والحمد لله رب العالمين.





س: ما حكم الذي لا يصوم في أول رؤية هلال رمضان
 إذا رؤي حتى يرى بنفسه ويستدل بالحديث القائل:
 «صوموا لرؤيته وافطروا لرؤيته» وهل صحيح
 استدلالهم بهذا الحديث؟

الجواب: الواجب الصيام إذا ثبتت رؤية الهلال ولو بواحد عدل من المسلمين، كما أمر النبي صلى الله عليه وسلم بالصيام عندما شهد الأعرابي برؤيته الهلال وأما الاستدلال بحديث صوموا لرؤيته على أن كل فرد لا يصوم إلا برؤيته بنفسه فغير صحيح؛ لأن الحديث خطاب عام بالصيام عند تحقق الرؤية ولو من واحد عدل من المسلمين.

وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.

اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء، فتوى رقم (٧٧٥٣).

#### س: حكم من احتلم في نهار رمضان؟

الجواب: الاحتلام لا يبطل الصوم لأنه ليس باختيار الصائم وعليه أن يغتسل غسل الجنابة ؛ إذا رأى الماء؛ وهو المنى.. [ابن باز: فتاوى رمضان]

#### س؛ حكم من أجبر زوجته على الفطر وذلك بمحامعتها

الجواب: إذا أجبر الرجل زوجته على الجماع وهما صائمان، فصوم المرأة صحيح وليس عليها كفارة، أما الرحل فعليه كفارة للحماع الذي

> حصل منه، إن كان ذلك في نهار رمضان، وهي عتق رقبة، فإذا لم يجد فصيام شهرين متتابعين، فإن لم يستطع فإطعام ستين مسكينا لحديث أبي هريرة الثابت في الصحيحين، وعليه القضاء. [فتاوى الصيام لابن عثيمين، ص٠٠٥].

«أما إذا وافقته زوجته فعليها مثل ما عليه». اللجنة العلمية

 س: هل يضع الصائم طيبا، وهل يجوز له التسوك بالنهار، وهل تضع

#### المراة حناء أو تدهن شعرها لتمتشط بها

الجواب: له أن يضع طيبا في ثوبه أو ما يلبسه على رأسه أو في بدنه إلا أنه لا يتسعطه في أنفه(أي يضعه في أنفه ثم يجذبه للداخل عن طريق الأنف)، وله أن يتسوك بالنهار لقوله صلى الله عليه وسلم: «لولا أن أشق على أمتي لأمرتهم بالسواك مع كل صلاة» (البخاري (٣٠٣/١)، وهذا يشمل صلاة الظهر والعصر في حق الصائم وغيره، ولا نعلم دليلا صحيحا يمنع من ذلك، وللمرأة أن تضع الحناء أو تدهن شعرها لتمتشط به؛ لأنه لا يؤثر على الصيام، وهكذا الرجل له أن يدهن بدواء أو غيره، وإن كان صائما. (اللجنة الدائمة للحوث العلمية والإفتاء)

#### س: حكم من اخذ إبرة علاجية في نهار رمضان

الحواب: الإبر العلاجية قسمان:

١- ما يقصد بها التغذية والاستغناء عن الأكل والشرب
 (كالمحاليل) بها فتكون مفطرة .

٢- الإبر التي لا تغذي أي لا يستغنى بها عن الأكل والشرب فهذه لا تفطر.. كحقنة العروق والعضل) [مجموع فتاوى ابن عثيمين].

#### س: حكم بخاخات علاج الربو

الجواب: (علاج الربو على نوعين: النوع الأول: بخاخ غاز ليس فيه إلا هواء يفتح مسام الشرايين حتى يتنفس صاحب الربو يسهولة، فهذا

لا يفطر ولا يفسد الصوم، وللصائم أن يستعمله وصومه صحيح. النوع الثاني: نوع من أنواع الحبوب، وهو عبارة عن كبسولة فيها دقيق، ولها آلة تضغط ثم تنفجر في نفس الفم، ويختلط هذا الدقيق بالريق، فهذا لا يجوز استعماله في الصيام الواجب ؛ لأنه إذا اختلط بالريق وصل إلى المعدة، وحينئذ يكون مفطراً، فإن كان الإنسان مضطراً المعمداله فإن كان الإنسان مضطراً لله في العدد ذلك، فإن كان مضطراً إليه في

جميع الوقت فإنه يفطر ويُغذَي فيطعم عن كل يوم مسكيناً، فيكون كالشيخ الكبير، والمريض الذي لا يرجى برؤ مرضه) [مجموع فتاوى ابن عتيمين]

س: حكم أقراص الأزمة القلبية التي توضع تحت اللسان

الجواب: الأقراص التي توضع تحت اللسان لعلاج بعض الأزمات القلبية، وهي تمتص مباشرة بعد وضعها بوقت قصير، ويحملها الدم إلى القلب فتوقف أزماته المفاجئة، ولا يدخل إلى الجوف شيء من هذه الأقراص لا تفطر[مجلة مجمع الفقه التابعة لرابطة العالم الإسلامي، العدد ١٠، ج٢ ص ٩٦]

س: حكم منظار المعدة؟

الجواب: (الصحيح انه لا يفطر إلا أن يكون في هذا المنظار دهن يصل إلى المعدة بواسطة هذا المنظار، فإنه يكون بذلك مفطراً ولا يجوز استعماله في الصوم الواجب إلا للضرورة)[ابن عثيمين - الشرح الممتع]
س: حكم قطرة الأنف »

الجواب: القطرة في الأنف تفطر الصائم إذا استعط بها باختياره، ووصلت إلى المعدة ؛ لأن الأنف من المداخل التي تنفذ إلى المعدة لقوله صلى الله عليه وسلم: «وبالغ في الاستنشاق إلا أن تكون صائماً». [انظر: مفطرات الصيام المعاصرة].

[أما مجرد وضعها في الأنف فلا تفطر]. (اللجنة العلمية).

س: حكم جهاز الأكسيجين الذي يوضع عليه مريض الجهاز التنفسي وهو صائم؟

الجواب: غاز الأكسجين.. يذهب معظمه إلى الجهاز التنفسي فلا يعتبر مفطراً. [انظر: المفطرات المعاصرة].

س: حكم التخدير للعمليات أثناء الصيام؟

الجواب: التخدير (البنج) وهو على نوعين: تخدير كلي، وتخدير موضعي، وقد يكون عن طريق الشم، وقد يكون عن طريق الشم، وقد يكون عن طريق الإحضال الجاف [إدخال إبرة مصمتة في الغالب تخدير موضعي لا يدخل شيء منه إلى البدن، [وهذا لا يؤثر على الصيام؛ لأن الشم لا يؤثر، وإدخال الإبرة الجافة كذلك] إلا أن يُغمى عليه ويستغرق النهار كاملاً، فحكمه حكم المُغمى عليه. ومجموع فتاوى ابن باز] مجموع فتاوى ابن باز] العين والاذن اثناء

الجواب: قطرة الأذن، وغسول الأذن، قطرة العين، والكحل، و الدهانات والمراهم، واللصقات العلاجية، لا تفطر. [مجموع فتاوى ابن باز]

س: حكم غسيل الكلى:

الجواب: (.. غسيل الكلى عبارةعن إخراج دم المريض إلى آلة (كلية صناعية) تتولى تنقيته ثم إعادته إلى الجسم بعد ذلك، و..يتم إضافة بعض الموادالكيماوية والغذائية كالسكريات والأملاح وغيرهاإلى الدم.،وبعد دراسة اللجنة للاستفتاء والوقوف على حقيقة الغسيل الكلوي بواسطة أهل الخبرة أفتت اللجنة بأن الغسيل المذكور للكلى يفسد الصيام). [فتاوى اللجنة الدائمة: فتوى: ٩٩٤٤]

س: حكم استعمال التحاميل اثناء الصيام؟

الجواب: لا بأس أن يستعمل الصائم التحاميل التي تجعل في الدبر، لأن هذا ليس أكلاً ولا شرباً، ولا بمعنى الأكل والشرب، والشارع إنما حرم علينا الأكل أو الشرب، فما كان قائماً مقام الأكل والشرب أعطى حكم الأكل والشرب، وما ليس كذلك فإنه لا يدخل في الأكل والشرب لفظاً ولا معنى، فلا يثبت له حكم الأكل والشرب، والله أعلم. [مجموع فتاوى ابن عثيمين]

س: حكم التطعيم أثناء الصيام ضد بعض الأمراض
 كالتيفود وما شابهها ؟

الجواب: التطعيم بالطعم ضد الجدرى والكوليرا والتيفود لا يفطر الصائم. [عبد المجيد سليم: علماء الأزهر الشريف]

س: حكم القيء أثناء الصيام؟

الجواب: مُن تعمد القيء فسد صومه لقول النبي صلى الله عليه وسلم: « من ذرَعه القيء فلا قضاء عليه، ومن استقاء فعليه القضاء» [مجموع فتاوى ابن باز]

 (وهنا مسالة: لو أن إنسانا أحس بالقيء هل يجب عليه أن يمنعه؟ الجواب لا يجب، كما لو فكر وأحس بانتقال المني فإنه لا يلزمه أن يحجزه لما في ذلك من الضرر ولأنه لم يتعمد.

مسالة أخرى: لو أنه أحس بهيجان المعدة ثم استقاء أيفطر أم لا؟ يفطر لأنه تعمد القيء، والمعدة قد تهيج أحيانا ويتهيأ الإنسان للقيء ولكن تسكن ولا يحصل شيء). [ابن عثيمين - شرح حقيقة الصيام لابن تبمية]

س: حكم خروج الدم من الصائم؟

الجواب: (لا يفسد الصوم بقلع الضرس ولو خرج الدم بفعله (لا يبلع الدم) و أخذ الدم للتحليل و البنج لا يفطر)[مجموع فتاوى ابن عثيمين]

التهديد

 (كذلك ما قد يعرض للصائم من جراح أو رعاف أو قيء أو ذهاب الماء أو البنزين إلى حلقه بغير اختياره، فكل هذه الأمور لا تفسد الصوم) [مجموع فتاوى ابن باز]

س: حكم من أكل أو شرب ناسبًا؟

الجواب: (المفطرات التي تفطر الصائم، لا تفطره في ثلاث حالات:

١- إذا كان ناسياً .

٢- إذا كان جاهلا.

٣- و إذا كان غير قاصد.

فإذا نسي فاكل أو شرب فصومه تام لقول النبي صلى الله عليه وسلم: «من نسي وهو صائم فاكل أو شرب فليتم صومه فإنما أطعمه الله وسقاه».

وإذا أكل أو شرب يظن أن الفجر لم يطلع أو يظن أن الشمس قد غربت ثم تبين أن الأمر خلاف ظنه فإن صومه صحيح لحديث أسماء بنت أبي بكر رضي الله عنه قالت: «أفطرنا في عهد النبي صلى الله عليه وسلم في يوم غيم ثم طلعت الشمس، ولم يأمرهم النبي صلى الله عليه وسلم بالقضاء».

ولو كان القضاء واجباً لأمرهم به ولو أمرهم به، لنقل إلينا لأنه إذا أمرهم به صار من شريعة الله، وشريعة الله لابد أن تكون محفوظة بالغة إلى بوم القيامة.

وكذلك إذا لم يقصد فعل ما يفطر فإنه لا يفطر، كما لو تمضمض فنزل الماء إلى جوفه فإنه لا يفطر بذلك لانه غير قاصد، وكما لو احتلم وهو صائم فانزل فإنه لا يفسد صومه لأنه نائم غير قاصد، ومن تطاير إلى حلقه شيء من جراء طحن الحبوب فإن ذلك لا يجرح صومه، وصومه صحيح؛ لأن تطاير هذه الأمور بغير اختياره، وليس له قصد في وصولها إلى جوفه)

 س: حكم من رأى صائماً ياكل أو يشرب في نهار رمضان

الجواب: من رأى صائماً ياكل أو يشرب في نهار رمضان فإنه يجب عليه أن يذكره لقوله صلى الله عليه وسلم حين سها في صلاته: «فإذا نسيت فذكروني»، والإنسان الناسي معنور لنسيانه، لأن الإنسان الذاكر الذي يعلم أن هذا الفعل مبطل لصومه ولم يدله عليه يكون مقصراً لأن هذا أخوه فيجب أن يحب لأخيه ما يحب لنفسه. [مجموع يحاوي الن عثيمين].

س: حد المرض المسح للقطر ا

الجواب: والمرض المبيح للفطر عند

جمهور السلف والأئمة هو ما يؤدى الصوم معه إلى ضرر في النفس أو زيادة في العلة أو ابطاء في البرء وانما أبيح الفطر للمرض دفعا للحرج والمشقة وقد بنى التشريع الإسلامي على التيسير والتخفيف. [حسنين محمد مخلوف - فتاوى علماء الأزهر] سن حكم استعمال حدوب منع الحمل لتأخير الحيض

الجواب: لا حرج في ذلك استعمال حبوب منع الحمل لتأخير الحيض؛ لما فيه من المصلحة للمرأة في صومها مع الناس وعدم القضاء، مع مراعاة عدم الضرر منها ؛ لأن بعض النساء تضرهن الحبوب. [مجموع فتاوى بن باز]

#### س: حكم صيام المرأة إذا طهرت المرأة بعد الفجر مباشرة ؟

الجواب: إذا طهرت المرأة بعد طلوع الفجر فللعماء في إمساكها ذلك اليوم قولان.... القول الأول: أنه يلزمها الإمساك بقية ذلك اليوم، ولكنه لا يحسب لها، بل يجب عليها القضاء، وهذا هو المشهور من مذهب الإمام أحمد رحمه الله.

والقول الثاني: إنه لا يلزمها أن تمسك بقية ذلك اليوم، لأنه يوم لا يصح صومها فيه لكونها في أوله حائضة ليست من أهل الصيام، وإذا لم يصح لم يبق للإمساك فائدة، وهذا الزمن زمن غير محترم بالنسبة لها، لإنها مأمورة بفطره في أول النهار، بل محرم عليها صومه في أول النهار، والصوم الشرعي كما نعلم جميعا هو: الإمساك عن المفطرات تعبدا لله عز وجل من طلوع الفجر إلى غروب الشمس وهذا القول كما نراه أرجح من القول بلزوم الإمساك، وكلا القولين يلزمها قضاء هذا اليوم. (٥١ سؤالا عن أحكام الحيض للشيخ ابن عثيمين ص ٩، ١٠)

س: حكم صيام المرأة إذا جاءها الحيض عند غروب الشمس وقبل الأذان بفترة قصيرة

الجواب: إذا كان الحيض أتاها قبل الغروب بطل الصيام وتقضيه، وإن كان بعد الغروب فالصيام صحيح ولا قضاء عليها. (فتاوى اللجنة الدائمة جـ ١٠ ص ١٠٥ فتوى رقم (١٠٣٤٣)

س: حكم صيام المراة إذا احست بالدم ولم يخرج قبل الغروب او احست بالم العادة هل يصح صيامها ذلك اليوم او عليها قضاؤه؟

الجواب: إذا أحست المرأة الطاهرة

لتوثيك



بانتقال الحيض وهي صائمة، ولكنه لم يخرج إلا بعد غروب الشمس أو أحست بالم الحيض، ولكنه لم يخرج إلا بعد غروب الشمس، فإن صومها ذلك اليوم صحيح وليس عليها إعادته إذا كان فرضا، ولا يبطل الثواب به إذا كان نفلا. (٥٠ سؤالا عن أحكام الحيض للشيخ ابن عثيمين ص١١،١٢)

س: عادتي الشهرية تتراوح ما بين سبعة إلى ثمانية ايام وفي بعض الأحيان في اليوم السابع لا أرى دماً ولا أرى الطهر فما الحكم من حيث الصلاة والصيام والجماع:

الجواب: لاتعجلي حتى ترى القصة البيضاء التي يعرفها النساء وهي علامة الطهر، فتوقف الدم ليس هو الطهر وإنما ذلك برؤية علامة الطهر وانقضاء المدة المعتادة. [الشيخ ابن باز]

#### س: حكم الدم الذي بيثرل من الحامل؟

الجواب: (الحامل لا يضرها ما نزل منها من دم أو صفرة، لأنه ليس بحيض ولا نفاس، إلا إذا كان عند الولادة أو قبلها بيوم أو يومين مع الطلق، فإنه إذا نزل منها دم في هذه الحال صار نفاساً، وكذلك في أوائل الحمل فإن بعض النساء لا تتأثر عادتهن في أول الحمل فتستمر على طبيعتها وعادتها، فهذه يكون دمها دم حيض). [مجموع فتاوى ابن عثيمين].

 س: شخص يعمل في فرن للرغيف و يواجه حر النار الشديد طوال ساعات النهار وهو صائم لذلك فهو يواجه عطشا شديدا وإرهاقا في العمل؟

الجواب: (لا يجوز لذلك الرجل أن يفطر بل الواجب عليه الصيام، وكونه يخبز في نهار رمضان ليس عنرا للفطر، وعليه أن يعمل حسب استطاعته). [فتاوى اللجنة الدائمة – فتوى: ١٣٤٨٩]

#### س: حكم الإفطار للطالب أثناء الامتحان: --

الجواب: الامتحان المدرسي ونحوه لا يعتبر عذرا مبيحا للإفطار في نهار رمضان، ولا يجوز طاعة الوالدين في الإفطار للامتحان؛ لأنه لا طاعة لمخلوق في معصية الخالق، وإنما الطاعة بالمعروف،كما جاء بذلك الحديث الصحيح عن النبي صلى الله عليه وسلم) [فتاوى

اللجنة الدائمة: فتوى: ٩٦٠١] س: حكم من يملك مطعما يقدم طعاما في نهار رمضان؟

الجواب: (أما الذي يملك مطعما يتناول فيه الناس غذاءهم، أو مقهى تتناول فيه المشروبات، فإن كان ذلك التناول في نهار رمضان، وتأكد أن متناوله مفطر لا عذر له في الإفطار كانت مساعدته على ذلك

محرمة، وإذا كانت معرفة المعذور وغير المعذور متعسرة فى المجتمع الكبير الذى يجمع أخلاطا متنوعة قد تنتحل فيه الأعذار فالأفضل عدم القيام بهذا العمل نهارا، إن الأمر يحتاج إلى مراقبة الضمير، وإلى يقظة المسئولين وتعاون الجميع على مقاومة المنكر والتمكين للخير والمعروف، وبخاصة في هذا الشهر المبارك العظيم][عطية صقر – فتاوى علماء الأزهر]

#### س: حكم صيام الست من شوال؟

الجواب: صيام ست من شوال سنة ثابتة عن رسول الله صلى الله عليه وسلم ويجوز صيامها متتابعة ومتفرقة ؛ لأن الرسول صلى الله عليه وسلم أطلق صيامها ولم يذكر تتابعاً ولا تفريقاً، حيث قال صلى الله عليه وسلم: « من صام رمضان ثم أتبعه ستاً من شوال كان كصيام الدهر « صحيح مسلم) [مجموع فتاوى بن باز]

#### س: على من تجب ذكاة الفطر ووقتها؟

الجواب: زكاة الفطر فرض على كل مسلم، صغير أو كبير، ذكر أو أنثى، حر أو عبد ؛ لما ثبت عن ابن عمر رضي الله عنهما – قال: « فرض رسول الله صلى الله عليه وسلم زكاة الفطر صاعاً من تمر، أو صاعاً من شعير، على الذكر والأنثى، والصغير والكبير، والحر والعبد من المسلمين، وأمر أن تؤدى قبل خروج الناس للصلاة «. متفق على صحته. وليس لها نصاب، بل ليجب على المسلم إخراجها عن نفسه وأهل بيته من أولاده وزوجاته ومماليكه إذا فضلت عن قوته وقوتهم يومه وليلته.أما الخادم المستأجر فزكاته على نفسه، إلا أن يتبرع بها المستأجر أو تشترط عليه، أما الخادم المملوك فزكاته على سيده، كما تقدم في الحديث. [مجموع فتاوى ابن باز]

- ووقت زكاة الفطر يبدأ من غروب شمس آخر يوم من رمضان، وهو أول ليلة من شهر شوال، وينتهي بصلاة العيد ؛ لأن النبي صلى الله عليه وسلم أمر بإخراجها قبل الصلاة، ولما رواه ابن عباس - رضي من أداها قبل الصلاة فهي زكاة مقبولة، ومن أداها بعد الصلاة فهي صدقة من الصدقات « ويجوز بعد الصلاة فهي صدقة من الصدقات « ويجوز بن عمر - رضي الله عنهما - قال: (فرض إخراجها قبل ذلك بيوم أو يومين لما رواه بن عمر - رضي الله عليه وسلم صدقة بن عمر الفطر من رمضان..). وقال في آخره الفطر من رمضان..). وقال في آخره يومين). فمن أخرها عن وقتها فقد يومين). فمن أخرها عن وقتها فقد وأن يخرجها للفقراء). [فتاوي

اللجنة الدائمة - فتوى: ٢٨٩٦].



بالمشاركة بجزء من مالك ومن الزكوات أو الصدقـات لنشـر التوحيد من خـلال المشاركة في الأعمال التالية:

> طُّبُاعة كتيب يوزع مع مجلة التوحيد مجاناً تتكلف النسخة خمسة وسبعين قرشاً .. يطبع من كل كتيب مائة وخمسون ألف نسخة.

و تجليد أعداد السنة في مجلد واحد وذلك معمل كرتونة كاملة من المجلة المستونة كاملة ٣٨ سنة من المجلة.

المروع المليون نسخة من مجلة التوحيد المروع المليون نسخة من مجلة التوحيد المراء والمروع المروع المرو

فَكِنْ بِالْنَقْطِالِ فِي مَكْنَكُمُ المُشَارِكَةُ وَدَعَمُ ذَلَكُ بِعَمَلُ حَوَالَةً أَوْ شَيْكُ مَصَرِفِي على بنك فيصل الإسلامي. . . فرع القاهرة حساب رقم ١٩١٥٩٠ باسم مجلة التوحيد.











- 🐞 بشرى سارة لإدارات الدعوة في فروع أنصار السنة بأنحاء الجمهورية .
- 🚁 الموسوعة العلمية والمكتبة الإسلامية في شتى العلوم ، أربعون عاماً من مجلة التوحيد .
  - 📦 أكثر من ٨٠٠٠ بحث في كل العلوم الشرعية من مجلدات مجلة التوحيد .
- 💨 استلم الموسوعة ببلاش بدون مُقَدِّم ؛ فقط ادفع ٧٥ جنيها بعد الاستلام على عشرة أشهر .
- من يرغب في اقتنائها فعليه التقدم بطلب للحصول عليها من إدارة الدعوة بالفرع التابع له أو من خلال قسم الاشتراكات بمجلة التوحيد بطلب مُزَّكِّي من الفرع.
- علماً بأن نموذج طلب الشراء والإقرار المرفق به من قبل الفرع موجود على موقع أنصار السنة وصفحة الفيسبوك الخاصة بكل من رئيس التحرير و صفحة مجلة التوحيد .
- 💨 هدية لكل من يرغب في اقتناء كرتونة المجلدات عبارة عن فهرس عام للمجلة وفهرس موضوعي يسلم بعد طبعه للفروع والمشتركين.



23936517

Upload by: altawhedmag.com