



فاعلم أنه لا إله إلا الله صاحبة الامتياز جماعة أنهار السنة المحمدية

رئيس مجلس الإدارة د.عبد الله شاكر الجنيدي المشرف العام

د. عبد العظيم بدوي

اللجنة العلمية

جمال عبد الرحمن معاوية محمد هيكل

#### التحرير

۸ شارع قولة عابدين. القاهرة ت:۲۳۹۳۰۰۱ . فاکس ۲۳۹۳۰۰۱۲

البريد الألكتروني MGTAWHEED@HOTMAIL.COM رئيس التحرير، GSHATEM@HOTMAIL.COM

قسم التوزيع والاشتراكات

**ت:۲۳۹۳۱۵۱۷** ISHTRAK.TAWHEED@YAHOO.COM المركز العام:

۲۳۹۱۵٤٥٦-۲۳۹۱۵۵۷٦ WWW.ANSARALSONNA.COM

#### بشرىسارة

تعلن إدارة المجلة عن رغبتها في تفعيل التواصل بينها وبين القراء في كل ما يتعلق بالأمور الشرعية لعرضها على لجنة الفتوى ونشرها بالمجلة على البريد الإلكتروني والتالي ، q.tawheed@yahoo.com

مفاجأة

كبرى

# السلام عليكم

أفلح إنْ صَدَق (

وبدأ عام هجري جديد وانتهى عام هجري آخر، وهو شاهد على البلاد وأعمال العباد، وأودعت فيه الأعمال الصالحة، وأعمال الفساد، وأصبح من الناس تائب إلى ربه، ومنهم من ظل متماديًا في غيه. وقد جاءت الأخبار من داخل السجن تقول بتوبة وزير الداخلية (السابق) المحبوس، ولا مانع؛ فالله يتوب على من تاب، ويفرح بتوبته، ولكن الشريعة قد أمرت الذي يتوب بأن يتحلل ممن ظلمهم كما ورد: «من كانت لأخيه عنده مظلمة من عرض أو مال فليتحلله اليوم قبل أن يؤخذ منه يوم لا دينار ولا درهم». [رواه البخاري].

فينبغي لذلك التائب أن يبرئ ساحة المظلومين، ويكشف خطط المجرمين، ويرد لكل ذي حق حقه، ويفعل في ماله كما قال أهل التوبة الصادقون: «إن من توبتي أن أنخلع من مالي صدقة إلى الله وإلى رسوله، صلى الله عليه وسلم.

عندها يستحق اللواء حبيب العادلي لقب: «حبيبً الله العادلي السلفي»!!

التحرير

المالي كرتورية كاطلة تحتوي على ٥٤ مجالداً مع مجالدات مجالة التوحيد مع ٥٤ سدة كاطلة

السنة الثانية والأريعون العدد ٤٩٢ - محرم ١٤٣٤

# فى هذا العدد

افتتاحية العدد؛ د. عبد الله شاكر ندوة التوحيد؛ إعداد؛ رئيس التحرير باب التفسير؛ د. عبد العظيم بدوي بيان مجلس شورى العلماء حول مسودة الدستور باب السنة؛ د. السيد عبد الحليم درر البحار؛ علي حشيش درر البحار؛ علي حشيش دراسات قرآنية؛ مصطفى البصراتي كلمة التوحيد ثمرات وبركات؛ معاوية هيكل كلمة التوحيد ثمرات وبركات؛ معاوية هيكل متحذير النبي صلى الله عليه وسلم للقضاة وقفات شرعية مع تطبيق الشريمة الإسلامية الستشار؛ أحمد السيد إبراهيم من أخبار الجماعة

ر واحة التوحيد ، علاء خضر. كذب الرافضة على ، على ، رضى الله عنه أسامة سليمان

عب الريسين علي الرعبي معني مرعبي مقدمة في فقه النوازل: د. محمد يسري نظرات في سيرة النبي صلى الله عليه وسلم: جمال عبد الرحمن

باب الفقه : د. حمدي طه وقفات مع القصة : عبد الرزاق السيد عيد الأداب الإسلامية : سعيد عامر باب التراجم : صلاح نجيب الدق تحذير الداعية من القصص الواهية : علي حشيش الذهب الوسطي : د. محمد عبد العليم التربية ويناء الأمة : د. أحمد فريد قوا انفسكم وأهليكم : د. أبو الفتوح عقل عام ماض وآخر قادم : عبده أحمد الأقرع نظرات في حديث قاتل المائة نفس : محمد رزق ساطور تأسيس تيار الوسطية الإسلامي في سوريا

جمال سعد حاتم مدير التحرير الفني حسين عطا القراط سعرتير التحرير مصطفى خليل أبو المعاطي

رئيس التحرير

## ثمن النسخة

مصر ۲۰۰ قرشاً ، السعودية ۲ ريالات ، الأمارات ٣ درهم ، الكويت ٥٠٠ فلس، الغرب دولار أمريكي ، الاردن ٥٠٠ فلس، قطرة ريالات ، عمان نصف ريال عماني ، أمريكا ۲ دولار ، أوروبا ۲ يورو

#### الاشتراك السنوي

۱- في الداخل ۳۰ جنيها بحوالة فورية باسم مجلة التوحيد - على مكتب بريد عابدين مع إرسال صورة الحوالة الفورية على فاكس مجلة التوحيد ومرفق بها الأسم والعنوان ورقم التايفون

۲- ٤ الخارج ۲۵ دولاراً أو ۱۰۰ ريال سعودی أو مايعادتهما.

ترسل القيمة بسويفت أو بحوالة بنكية أو شيك على بنك فيصل الأسلامى فرع القاهرة . باسم مجلة التوحيد . أنصار السنة ، حساب رقم ١٩١٥٩٠/

٥٥٧ جعيداً هدى الكرتونة الأعراد والهيطات والكرسمات

التوزيع الداخلي ، مؤسسة الأهرام وفروع أنصار السنة المحمدية . مطابع الأهرام التجارية \_ قليوب \_ مصر

منفذ البيع الوحيد بمقر مجلة التوحيد الدور السابع

# Upload by: altawhedmag.com

77

17

۳.

\*\*

80

۳۸

£١

07

ov

٩.

72

70

77

VY



# بقلم/ الرئيس العام د/ عبدالله شاكر الجنيدي www.sonna banha.com

۲

الحمد لله الواحد الأحد، الفرد الصمد، لا معقب لحكمه، ولا مبدل لأمره، والصلاة والسلام على من بعثه ربه رحمة العالمين، وعلى اله واصحابه الأطهار الطيبين، ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين، وبعدُ:

فإنى أكتب هذه الكلمات، والأمة تقوم بوضع دستور تسبر عليه البلاد، وإنه لا يد لكل دولة من نظام تخضع له، وقوانين تضبط الأمور فيها، ودولة الإسلام يجب أن تحكمها شريعة الإسلام فحسب، القائمة على كتاب الله وسنة رسوله ومصطفاه صلى الله عليه وسلم، وقد اشتمل هذان الأصلان على أصول الديانة، وقد بين الله فيهما كل ما يحتاج إليه الناس بيانا شافيًا، ومن ذلك المسائل العقدية المتعلقة بذات الله تعالى، وما يجب نحوه من إفراده بجميع أنواع التوحيد، وإثبات صفات الكمال الثابتة له كما يليق بجلاله وكماله، وسائر أركان الايمان والاسلام، كما اشتملت الشريعة على بيان الأحكام العملية التي درج العلماء - رحمهم الله -واصطلحوا على تسميتها: بفقه العبادات والمعاملات والبيوع، والجنايات، والحدود، والمواريث، وغير ذلك. كما تشتمل أيضًا على سائر ما جاء في جانب الأخلاق والسلوك.

#### أففير الله أبتغى حكمًا؟

وكل هذه التشريعات من الله وحده، وليس لأحد من الخلق أن يسن تشريعًا يخالف ما جاء من عند الله فهو الرب سبحانه المشرّع، بل يجب تعظيم كل ما جاء من عند الله سبحانه والعمل به، قال الله تعالى: «ذَلِكَ وَمَن يُعْظَمُ حُرُكَتِ لَهُ فَهُو حَرٌ لَهُ عَبَدَ رَبُهُ وَأَحِلَتَ مِنَ ٱلْأَرْثَنِي وَأَحْبَتُهُمْ قَرْكَ ٱلْأَرْرِ » [الحج: ٣٠]، والآية مِنَ ٱلْأَرْثَنِي وَاحْبَتُهُمْ قَرْكَ ٱلْأَرْرِ » [الحج: ٣٠]، والآية لكم ألاً وثني وردت في سياق الحج، إلا أن الظاهر عمومها لكل حرمة، وقد ذكر الشوكاني ذلك كما في فتح القدير حدوده، وإياكم أن تحرموا مما أحل لكم شيئًا، كتحريم عبدة الأوثان البحيرة والسائبة وغير ذلك، وأن تُحلوا مما حرم الله، كإحلالهم أكل الموقوذة والميتة وغير ذلك». [محاسن التأويل ٢٢/٨٣٢].

وقد أفادت الآية أن ترك الشرك واجتناب الأوثان من أعظم المحافظة على حدود الله تعالى، وهذا الذي يدفعنا دائمًا – بتوفيق الله – إلى العناية بالتوحيد، وبيانه، والتحذير من الشرك وضلالاته.

#### الاله الخلق والأمر؟!

ومن المعلوم بداهة في دين الإسلام أن الله خلق الخلق ليعبدوه وحده دون سواه، وهذه العبادة مقتضى الإنقياد لله تعالى في كل ما نزل من عنده اعتقادًا وقولًا

الته لي العدد ٤٩٣ السنة الثانية والأربعون

وعملًا، وأمرًا ونهيًا، وأن تكون حياة المرء قائمة على شريعة الله وحده، يحل ما أحل الله، ويحرم ما حرم، ويخضع في كل ما يأتي ويذر لشرع الله، ومن خالف ذلك، فقد خرج عن الطاعة والعبادة؛ وذلك لأن سن التشريعات حق لله تبارك وتعالى وحده، وقد عاب الله صنيع المشركين الذين وضعوا شرائع تخالف ما جاء من عند رب العالمين، وذمهم على ذلك في كتابه، فقال: « أَمْ لَهُمْ شَنَ اللِّينِ مَا لَمُ يَأْذُنْ بِهِ اللهُ » [الشورى: ٢١].

ويلاحظ أن الآية أطلقت على الذين يشرعون من الدين ما لم يأذن به الله شركاء، وعلى العبد ألا يتخذ شريكًا لربه ومولاه؛ لأن هذا يتنافى مع إفراد الله تعالى بالربوبية والألوهية وهو سبحانه مالك الملك، والأمر كله مرده إليه، وعلى العبد أن يرضخ لربه ومولاه، وأن يلزم شرعه وأمره.

#### •• اتحكم هو لله وحده:

ومما يدل من القرآن الكريم على أن الحكم لله وحده، وأنه يندرج تحت عبادة الله تبارك وتعالى ما جاء في قوله سبحانه: «إن ٱلْمُكُمُ إِلَّا سِرَّ أَرَّ أَلَا سَبُدُوا إِلَا إِيَّاءً» [يوسف: ٤٠]، وقد بينت الآية أن الحكم هو لله وحده، وهو مقصور عليه، ولا ينازع فيه؛ لأن هذا من إفراده بالعبادة، ومنطوق الآية صريح في ذلك، وقد فهم ذلك علماء الإسلام وأئمته، فنصوا – رحمهم الله – على ضرورة الالتزام بأحكام الله وتشريعاته، وبينوا أنه لا يجوز الخروج عليها، ومن غيَّر أو بدًل عالمًا بذلك، فليس من الإسلام في شيء.

يقول شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: وهؤلاء الذين اتخذوا أحبارهم ورهبانهم أربابًا - حيث أطاعوهم في تحليل ما حرم الله، وتحريم ما أحل الله يكونون على وجهين:

أحدهما: أن يعلموا أنهم بدلوا دين الله فيتبعونهم على التبديل فيعتقدون تحليل ما حرم الله، وتحريم ما أحلُ الله اتباعًا لرؤسائهم مع علمهم أنهم خالفوا دين الرسل، فهذا كفر، وقد جعله الله ورسوله شركًا، وإن لم يكونوا يصلون لهم ويسجدون لهم، فكان من اتبع غيره في خلاف الدين مع علمه أنه خلاف الدين، واعتقد ما قاله ذلك دون ما قاله الله ورسوله صلى الله عليه وسلم مشركًا مثل هؤلاء.

والثاني: أن يكون اعتقادهم وإيمانهم بتحريم الحلال وتحليل الحرام ثابتًا، لكنهم أطاعوهم

MR ARAB MA MAN RAN 887 1.915 1991

في معصية الله، كما يفعل المسلم ما يفعله من المعاصي التي يعتقد أنها معاص، فهؤلاء لهم حكم أمثالهم من أهل الذنوب، كما ثبًت في الصحيح عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: «إنما الطاعة في المعروف»، وقال: «على المسلم السمع والطاعة فيما أحب أو كره، ما لم يُؤمر بمعصية»، وقال: «لا طاعة لمخلوق في معصية الخالق». [مجموع الفتاوى ٧/٠٧، ٢].

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية في موطن آخر: «ليس لأحد أن يحكم بين أحد من خلق الله، لا بين المسلمين، ولا الكفار، ولا غير ذلك إلا بحكم الله ورسوله صلى الله عليه وسلم، ومن ابتغى غير لك تناوله قوله تعالى: « أَنَّمُكُمُ الْمُهَلِّة يَعُونُ وَمَنْ المَسَنُ مِنَ أَسَر عَكْماً لِتَوَر مُوقَتُونَ» [المائدة: ٥٠]، وقوله مَسَنُ مِنَ أَسَر عَكْماً لِتَوَر مُوقَتُونَ» [المائدة: ٥٠]، وقوله تحالى: « فَلا وَرَبَكَ لَا يَوْمِنُونَ حَتَّ يُعَكِّمُوكَ فِما تحمد مَن مَن أَسَر عَكْماً لِتَوَر مُوقَتُونَ» [المائدة: ٥٠]، وقوله مُسَبَّحُرَ يَسَهُمُ ثُمَ لَا يَعِدُوا فِ أَسْمُعُما المُعَلِّه مَنْكَماً تحمين من أَسَر عَكْماً لِتَوَر يُوقَتُونَ الله المائدة: ٥٠]، فيجب على مُحَكَر يَسَهُمُ أُسَلِموا الله ورسوله صلى الله عليه المسلمين أن يحكموا الله ورسوله صلى الله عليه وسلم في كل ما شجر بينهم». [المرجع السابق وسلم في كل ما شجر بينهم». [المرجع السابق

#### دحض شبهات ورد مفتريات:

لقد كانت الأمة الإسلامية على مدار تاريخها تطبَّق شريعة ربها، وتهندي بالوحي المنزل، إلى أن غشيها الاستعمار وأعداء الدين، فغيَروا وبدّلوا، وفي القرن الماضي استيقظ العالم الإسلامي على

المحرم ١٤٣٤هـ

52 gil

دعوة خبيثة خرجت من الشيخ علي عبد الرازق متابعًا فيها أعداء الملة والدين، يقول فيها: «إن محمدًا صلى الله عليه وسلم ما كان إلا رسولًا لدعوة دينية خالصة للدين، لا تشوبها نزعة مُلك، ولا دعوة لدولة، وأنه لم يكن للنبي صلى الله عليه وسلم ملك ولا حكومة، وأنه صلى الله عليه وسلم لم يقم بتأسيس مملكة بالمعنى الذي يُفهم سياسة من هذه الكلمة ومرادفاتها، ما كان إلا رسولًا كإخوانه الخالية من الرسل، وما كان ملكًا، ولا مؤسس دولة، ولا داعيًا إلى ملك». [انظر الإسلام وأصول الحكم ص١٣٦]، وهذا كلام من لا يعقل شيئًا عن هذا الدين ومصادره.

وقد تبعه على ذلك نفر تربوا على موائد الفكر الغربي المناوئ لشريعة الإسلام ودين رب العالمين، وقد قام العلماء بواجبهم في الرد على هذا المؤلف وكتابه، ولم يسكتوا على الباطل الذي ذهب إليه.

وأنا أذكر هذا لأدفع العلماء والغبورين على دين الأمة إلى التصدى اليوم لمن يريد إقصاء الشريعة، أو تحاريها، وإن واجب البيان والدفاع عن الدين أمر ضروري لذا فيه سلف، وقد ردت هيئة. كبار علماء الأزهر الشريف على هذه الفرية، بل تدرءوا من كتاب المؤلف على عبدالرازق» الإسلام وأصبول الحكم» ، وأخرجوه من زمرة العلماء، وهذا نص بيان هيئة كبار العلماء حول ذلك الكتاب: «الحمد لله رب العالمين، وصلى الله على عَلَم الهدى ومرشد الورى سيدنا محمد الداعي إلى ما فيه سعادة الدنيا والفوز في الأخرى وسلم تسليمًا كثيرًا، ويعدُ: فقد صدر بمصبر كتاب عنوانه: «الإسلام وأصول الحكم» للشيخ على عبد الرازق خرج فيه على الأصول التي سُمّي بها عالما شرعيًا، وكان بها أهلا للفتيا والقضاء، ولما تحقق ذلك لهيئة كدار علماء الأزهر الشريف اجتمعت بصفة تأديبية في دار الإدارة العامة للمعاهد الدينية يوم الأربعاء٢٢ من المحرم سنة ١٣٤٤هـ برئاسة صاحب الفضيلة الأستاذ الأكبر/ محمد أبى الفضل شيخ الحامع الأزهر، وحضور أربعة وعشرين عالما من هيئة كيار العلماء، ونظرت في التهم الموجهة إلى الشيخ على عبد الرازق أحد علماء الجامع الأزهر والقاضى الشرعي بمحكمة المنصورة الابتدائية الشرعية التي تضمنها كتابه «أصول الحكم» من زمرة العلماء.

وقد تضمنت أن الكتاب المذكور يحوي أمورًا

MEDDE DEL NGN91190 MAD ZOUNA 12-21 (LACA) april

مخالفة للدين ولنصوص القرآن الكريم والسنة النبوية وإجماع الأمة، منها: جعل الشريعة الإسلامية شريعة روحية محضة لا علاقة لها بالحكم والتنفيذ في أمور الدنيا، وأن الدين لا بمنع من أن جهاد النبي صلى الله عليه وسلم كان في سبيل الملك لا في سبيل الدين ولا لإبلاغ الدعوة إلى العالمين، وأن نظام الحكم في عهد الذبى صلى الله عليه وسلم كان موضع غموض أو إبهام أو اضطراب أو نقص أو موجبًا للحيرة، وأن مهمة الذبي صلى الله عليه وسلم كانت بالاغا للشريعة مجردًا عن الحكم والتنفيذ، وإنكار إجماع الصحابة على وجوب نصب الإمام، وعلى أنه لا بد للأمة ممن يقوم بأمرها في الدين والدنيا، وإنكار أن القضاء وظيفة شرعية، وأن حكومة أبى بكر وعمر والخلفاء الراشيدين من بعده رضى الله عنهم كانت لا دينية ...

وقرر حضرة صاحب الفضيلة الأستاذ الأكبر الشيخ / محمد أبي الفضل شيخ الجامع الأزهر بناءً على ذلك اجتماع هيئة كبار العلماء بصفة تأديبية في يوم الأربعاء ١٥ من المحرم سنة ١٣٤٤هـ، الموافق ه أغسطس سنة ١٩٢٥م الساعة العاشرة صباحًا في دار الإدارة العامة للمعاهد الدينية، وأعلن ذلك للشيخ / علي عبد الرزاق في يوم الأربعاء ٨ من المحرم سنة ١٣٤٤هـ الموافق ٢٩ يوليو سنة ١٩٢٥م، وكُلَّف بالحضور أمام الهيئة المذكورة في التاريخ والمكان المذكورين، وبعد الأطلاع على كتاب «الإسلام

٤

Lan Man Mar als services an iganity all also all all all 18 hands to estand 88

وأصول الحكم» السابق الذكر، والعلم بما تضمنه من الأمور المخالفة للدين ولنصوص القرآن الكريم والسنة النبوية وإجماع الأمة، وسماع ما جاء في مذكرة الشيخ / علي عبد الرازق عن التهم الموجهة إليه.

وبعد الاطلاع على المادة الأولى بعد المائة من قانون الحامع الأزهر رقم ١٠ لسنة ١٩١١م، وعلى المادة الرابعة من القانون، وبعد المداولة القانونية وبعد مناقشة هيئة كبار العلماء لما جاء في الكتاب المذكور رأت هيئة كبار العلماء ما يلى: من حيث إنه تدىن مما تقدم أن التهم الموجهة إلى الشيخ / عبد الرزاق ثابتة عامة، وهي مما لا يناسب وصف العالمية، وفقا للمادة (١٠١) من القانون رقم ١٠ لسنة ١٩١١م ونصها: «إذا وقع من أحد العلماء –أبًا كانت وظيفته أو مهنته- ما لا يناسب وصيف العالمية، يحكم عليه من شيخ الأزهر بإجماع تسعة عشر عالمًا معه من هدئة كدار العلماء ولا يقبل الطعن في هذا الحكم، ويترتب على الحكم المذكور: محو اسم المحكوم علده من سحلات الجامع الأزهر والمعاهد الأخرى، وطرده من وظيفته وقطع مرتباته في أي جهة كانت، وعدم أهليته للقيام بأية وظيفة عمومية دينية أو غير دينية، فيناء على هذه الأسياب: حكمنا نحن شيخ الأزهر بإجماع أربعة وعشرين عالما معنا من هيئة كيار العلماء بإخراج الشيخ / على عبد الرازق أحد علماء الجامع الأزهر والقاضى الشرعي بمحكمة المنصورة الابتدائية ومؤلف كتاب الإسلام

وأصول الحكم».

صدر هذا الحكم بدار الإدارة العامة للمعاهد الدينية في يوم الأربعاء ٢٢ من المحرم سنة ١٣٤٤هـ الموافق ١٢ أغسطس سنة ١٩٢٥م.

أقول: رحم الله هؤلاء العلماء الربانين، وأطالب علماء اليوم على سلوك هذا الطريق والانتصار لدين رب العالمين في جميع الأمور، وعلى رأسها: المسائل العقدية التي لا يقبل عمل عامل إلا إذا كانت صحيحة كما جاءت من عند الله تعالى، كما يجب الانتصار للسنة النبوية وسائر أمور الشريعة، وهذا واجب الأمة الآن، وقد جاء في حيثيات حكم هيئة كبار العلماء بالأزهر ما يلي: الدين الإسلامي وسلم من عقائد وعبادات ومعاملات لإصلاح أمور الدنيا والآخرة، وإن كتاب الله تعالى وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم كلاهما مشتمل على أحكام كثيرة في أمور كثيرة في أمور الدنيا، وأحكام كثيرة في أمور الآخرة.

وهل في استطاعة الشيخ / علي أن يشطر الدين الإسلامي شطرين، ويلغي منه شطر الأحكام المتعلقة بأمور الدنيا، ويضرب بآيات الكتاب العزيز وسنة رسول الله صلى الله عليه وسلم؟!

وهل يجترئ الشيخ / علي أن يسلخ الأحكام المتعلقة بأمور الدنيا من الدين، ويترك الناس لأهوائهم ويقول: إن ذلك من الأغراض الدنيوية التي أنكر النبي صلى الله عليه وسلم أن يكون له فيها تدبير؟!

وماذا يعمل الشيخ/ علي ومن على شاكلته من المخالفين للشرع المطهر في قول الله تعالى الموجّه إلى إمام هذه الأمة وصاحب الرسالة صلى الله عليه وسلم في قوله تعالى: «إِنَّا أَرَنَكَ أَنَّهُ وَلَا إِلَىٰ ٱلْكَتَبَ الْحَقِّ لِتَحَمَّمُ مِينَ ٱلنَّاسِ مَا أَرَنَكَ أَنَّهُ وَلَا تَكُنُ لِلْخَآمِينَ حَصِماً» [النساء: ١٠٥]؟! وقد نزل الكتاب بالحق ومن عند الحق، واشتمل على أصول الدين وما يصلح للدنيا والدين، ولا يوجد خبر من الوحى المنزل للكتاب والسنة.

وختامًا أقول: يا رب رضينا بك ربًا، وبالإسلام دينًا، وبمحمد صلى الله عليه وسلم نبيًا، ربنا أمنا بما أنزلت واتبعنا الرسول فاكتبنا مع الشاهدين.

وللحديث صلة – إن أحياني رب العالمين – والصلاة والسلام على خاتم الأنبياء والمرسلين، والحمد لله رب العالمين.

المحرم ١٤٣٤هـ التوكيد ) ٥



# في ندوة التوحيد الثانية بالشين دعموت أ: تموح

🗻 أدار الندوة وكتبها/ ارنيس التعرير، جمال سعد حاتم

الحمد لله والصلاة والسلام علي رسول الله وبعدُ:

فقد أقيمت ندوة التوحيد الثانية بمجمع نور التوحيد بقرية الشين بمحافظة الغربية. وشملت محاور ثلاثة: دعوتنا توحيد واتباع وتزكية، ومع علم من دعاة التوحيد هو فضيلة الشيخ الدكتور عبد العظيم بدوي، الذي حرص على إقامة هذه الندوة التي أتت يثمار عظيمة سيرى القارئ أثارها وثمارها. دعوتنا تقوم على التوحيد أولاً

يقول الدكتور عبد العظيم بن بدوي حفظه الله:

إنَ دعوتنا توحيد واتباع وتزكية، هذه هي دعوتنا التي شرفنا الله تبارك وتعالى بالعمل فيها والدعوة إليها.

التوحيد وفاءً بعهد الله، والتوحيد اتباعاً لرسل الله، والتوحيد سعياً للتمكين في الأرض، والتوحيد طمعاً في تحقيق الأمن والأمان، والتوحيد رجاء تكفير السيئات، والتوحيد طمعاً في دخول الجنات، لماذا دعوتنا تقوم على التوحيد أولاً؟

التوحيد أولاً وفاءً بعهد الله قال الله تعالى: «وَإِذَ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِيَ ءَادَمَ مِن ظُهُورِهِم ذُرِيَّنَهُمْ وَأَشْهَدَهُمُ عَلَى أَنْفُسِمٍ آلَسْتُ مِرَيَكُمْ قَالُوا بَكَ شَهِدْنَاً» [الأعراف: ١٧٢].

فالله تبارك وتعالى أخذ العهد والميثاق على بني أدم أن يعبدوه ولا يشركوا به شيئاً، ونزل أدم عليه السلام إلى الأرض، وكان نبياً معلماً فعلم أبناءه التوحيد، ودعاهم إلى عبادة الله وحده لا شريك له، فكانوا موحدين عشرة قرون يعبدون الله مخلصين له الدين وبعد ألف سنة اجتالت الشياطين أكثر الناس، فأخرجتهم من نور التوحيد إلى

ظلمات الشرك، فحقت عليهم كلمة العذاب، ولما كان الله سبحانه وتعالى يحب العذر، ولا يعجل العقوبة لمستحقيها حتى يقيم عليهم الحجة كما قال سبحانه: «وَمَا كُمَّا مُعَذِّبِينَ حَقَّ يَحَتَ رَسُولًا» [الإسراء: ١٥].

وكما قال عز وجل: « رُسُلاً مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ لِثَلًا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى ٱللهِ حُجَّةَ بَعْدَ ٱلرُّسُلِ» [النساء: ١٦٥]، فقد بعث الله تبارك وتعالى الرسل إليه داعين، وبعهده مذكرين، ولأهل التوحيد مبشرين، ولأهل الشرك منذرين قال الله تعالى: «كَانَ ٱلنَّاسُ أَمَّةُ وَبَحِدَةً فَبَعَثَ ٱللَّهُ ٱلنَّبِيَّتَنَ مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ » [البقرة: ٢١٣]، كان الناس أمة واحدة على التوحيد، على الهدى، على إفراد الله تبارك وتعالى بالعبادة، على القيام بحق الله عز وجل وفاء بعهد الله، كان الناس أمة واحدة عشرة قرون من بين أدم إلى نوح عليه السلام، فاختلفوا؛ فمنهم من أمن ومنهم من كفر، فبعث الله النبيين مبشرين لمن ثبت على التوحيد ومنذرين لمن خرج من التوحيد إلى الشرك قال الله تبارك وتعالى: «إِنَّا أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَىٰ قَوْمِهِ أَنْ أَنذِر قَوْمَكَ مِن قُبْلِ أَن يَأْلِيَهُمْ عَذَابٌ ألير» [نوح: ١]، وكان نوح عليه السلام أول رسول بعثه الله تعالى إلى أهل الأرض، فلبث فى قومه ألف سنة إلا خمسين عاما يدعوهم إلى عدادة الله وحده لا شريك له، وترك ما يعيدون من دونه من الأصنام والأوثان، ولم يأل جهدا في هذه الدعوة وفي إنقاذ الناس من الشرك وإدخالهم في التوحيد، دعاهم ليلاً ونهارا، سرا وجهرا، غشاهم في مجالسهم وأنديتهم وأسواقهم وطرقاتهم وبيوتهم ومع كل هذا «وَما ءَامَن مَعَدر إلا قَلِيلَ» [هود: ٤٠].

أرسل الله الرسل لنشر التوحيد

ويستطرد الدكتور عبد العظيم قائلاً:

# ....

أما الملأ من قومه فقد أصبروا على الشرك إصبرارا، واستكبروا عن التوحيد استكبارا، وعقدوا مؤتمرات وخرحوا منها بتوصيات «وَقَالُوا لا بُدْرُنْ ءَالِهِتَكُرْ وَلَا بُدُرُنْ وَدًا وَلَا سُوَاعًا وَلَا يَغُوثَ وَيَعُونَ وَنَشَرًا» [نـوح: ٢٣]، «فَدَعًا رَيُّهُ أَنِّي مُغَلُوبٌ فَانْتَصِرُ (أَ) فَفَنَحْنا أَنُوْبَ السَّمَاءِ بَلَو مُنْهَمُر (أَ) وَفَجَّرًا الأرض غُنُونا فَالْنَعَى الماءُ عَلَىٰ أَمَّر فَدْ فَدِرَ () وَحَمَّلْنَهُ عَلَىٰ ذَاتِ أَلَوْسٍ وَدُسُر () تَجْرِي بِأَعْلِيْنَا جَزَاءَ لِمَن كَانَ كُفِر ، [القمر: ١٠- ١٤]، واستقرت السفينة بنوح علده السلام على الجودي، فلم يكن على وجه الأرض بعد إغراق المشركين إلا الموحدون، وطال الأمد بالناس وعمل الشيطان عمله فيهم فاجتالهم مرة ثانية، وأخرج أكثرهم من نور التوحيد إلى ظلمات الشرك، فبعث الله تعالى هوداً عليه السلام: «فَقَالَ يَعَوِّمِ أَعَبُدُوا أللهُ مَا لَكُمْ مِّنْ إِلَهٍ غَيْرُهُ:» [الأعراف: ٥٩]، وكانت النتيجة هي هي، نجى الله هوداً ومن أمن معه وأهلك قوم عاد، ثم جاء قوم ثمود وأرسل الله إليهم صالحاً «يا قوم اعبدوا الله ما لكم من إله غيره»، «مُمَّ أَرْسَلْنَا رُسُلْنَا تَتَرا» [المؤمنون: ٤٤] يحق الله الحق ويبطل الباطل، وينجى أهل التوحيد، ويهلك أهل الشرك.

وما زالت الرسل تترى على هذا النظام وعلى هذا الهدى حتى انتهى الأمر إلى محمد صلى الله عليه وسلم خاتم النبيين عليهم جميعاً صلوات رب العالمين، فجاء عليه الصلاة والسلام وقد انتشرت الأصنام والأوثان في قومه حتى كانت بعدد أيام السنة، وكان لكل أهل بيت صنم في بيتهم يعبدونه من دون الله، فصار على هدى إخوانه المرسلين التوحيد أولا؛ لأن الله قص عليه قصصهم، ونباه نباهم، وأمره أن يهتدي بهديهم «أزُلَيَكَ ٱلَّذِينَ هَدَى ٱللَّهُ فَبِهُ لَائِهُمُ أَقْتَلِهُ » [الأنعام: ٩٠]، فقام عليه الصلاة والسلام يقول للناس: قولوا لا إله إلا الله تفلحوا، ولكن القوم رموه

بالسحر والكذب، واتهموه بالجنون «رَعَبُوا أَن جَآءَهُم مُّندِرٌ مَنهُمٌ وَقَالَ ٱلْكَفِرُونَ هَلذَا سَتِحِرٌ كُذَّابُ 🕕 أَجْعَلُ الْأَلِمَةَ إِلَيْهَا وَحِيداً إِنَّ هَٰذَا لَتَنَيُّهُ عَجَّاتُ () وَأَطْلَقَ اللكُ يُنْهُمُ أَن أَسْتُوا وَأَسْبُرُوا عَلَى عَالِهُتِكُمْ إِنَّ هَٰذَا لَتُهُرُ يُمَرَكُ (٢) مَا سَمِعْنَا بَهْذَا فِي ٱلْمِلَةِ ٱلْأَخْرَةِ إِنَّ هَنَاً إِلَّا اخلاق» [ص: ٤- ٧].

وظل عليه الصلاة والسلام يجاهد فيهم ويدعوهم إلى التوحيد، ولما كانوا كما وصف الله تعالى «وما يؤمن أكثرهم بالله إلا وهم مشركون»، قال ابن عباس: من إيمانهم أن يقولوا: الله خالقنا، الله رازقنا، الله مدبر أمرنا، الله الذي يحيينا، الله الذي يميتنا، ومن شركهم أنهم إذا قيل لهم «لا إله إلا الله يستكيرون»، فكان كفار قريش مؤمنين بتوحيد الربوبية مشركين في الألوهية «ولئن سألتهم من خلقهم لدقولن الله»، «ولئن سألتهم من خلق السموات والأرض ليقولن خلقهم العزيز العليم»، «ولئن سألتهم من خلق السماوات والأرض وسخر الشمس والقمر لتقولن الله»

فألزمهم الله سيحانه وتعالى يتوحيد الألوهية؛ لكونهم مقرين بالربوبية، فتوحيد الربوبية يستلزم توجيد الألوهية ما دمت تعتقد أن الله هو الذي خلقك فسواك فعدلك، ما دمت تعتقد أن الله هو الذي برزقك، ما دمت تعتقد أن الله إذا دعوته أجابك، وإذا سألته أعطاك، وإذا مرضت شفاك، بحب أن تعبده وحده لا شريك له، كثر في القرآن الكريم إلزام المشركين بتوجيد الألوهية بتوجيد الربوبية الذي هم به مقرون، بقول تعالى: «الله الذي خلقكم ثم رزقكم ثم بمبتكم ثم بحبيكم هل من شركائكم من دفعل من ذلكم من شيء سيحانه وتعالى عما يشركون»، «قل من يرزقكم من السماء والأرض أمن يملك السمع والأيصار ومن يخرج الحي من الميت ويخرج الميت من

المحرم ١٤٣٤ هـ

Upload by: altawhedmag.com

لتوكيط

Y

الحى ومن يدبر الأمر فسيقولون الله فقل أفلا تتقون فذلكم الله ربكم الحق فماذا بعد الحق إلا الضلال فأنى تصرفون كذلك حقت كلمت ربك على الذين فسقوا أنهم لا يؤمنون» «قل هل من شركائكم من يبدأ الخلق ثم يعيده قل الله بيدا الخلق ثم يعيده فأنى تؤفكون قل هل من شركائكم من يهدى إلى الحق قل الله يهدى للحق أفمن يهدي إلى الحق أحق أن يتبع أمن لا بهدى إلا أن يهدى فما لكم كيف تحكمون»، فكثر في القرآن الكريم إلزام المشركين بتوحيد الألوهية الذي هم له منكرون، وفيه مشركون بتوحيد الربوبية الذى هم فيه مؤمنون بالله سيحانه وتعالى.

#### لمادا كان الله هو المعبود بحق؟

لأنه هو الذي خلقنا ورزقنا، وسوانا، وأعطانا، ويجبب دعاءنا، ويشفى مريضنا، وينصرنا «يا أيها الناس اعبدوا ربكم الذي خلقكم والذين من قبلكم لعلكم تتقون الذي حعل لكم الأرض فراشا والسماء بناء وأنزل من السماء ماء فأخرج به من الثمرات رزقا لكم فلا تجعلوا لله أندادا» في العبادة «وأنتم تعلمون» أنه لا ند له في الخلق «أفمن يخلق كمن لا يخلق» كيف تسوون المخلوق بالخالق؟ «الحمد لله الذي خلق السماوات والأرض وحعل الظلمات والنور ثم الذين كفروا يريهم بعدلون» أى يسوون المخلوقين بربهم في العبادة، هم لم يسووهم بالله في الخلق والتدبير إنما سووهم به في العبادة، وقد أخبر الله سيحانه وتعالى أنهم سيندمون يوم القيامة على هذه التسوية «فكبكبوا فيها» أي في النار.

#### التوحيد هو الطريق لإقامة الدولة المسلمة

مقول الشميخ: وإذا أردنا إقامة الدولة المسلمة، فعلدنا أن نعلم أن الطريق هو التوحيد، هو إفراد الله تعالى بالعبادة، هو أن نعدد الله مخلصين له الدين، كما قال عز وجل «فمن كان يرجو لقاء ربه فليعمل عملا صالحا ولا يشيرك بعيادة ربه أحدا»، والتوحيد طلباً للأمن والأمان، طلباً للتمكين في الأرض، قرآناً وإما أن يكون سنة، وقد أمرنا باتباع Upload by: altawhedmag.com

وعملوا الصالحات ليستخلفنهم فى الأرض كما استخلف الذين من قبلهم وليمكنن لهم دىنهم الذى ارتضى لهم وليبدلنهم من بعد خوفهم أمنا» شريطة «يعبدوننى لا يشركون بي شيئا»، فالتوحيد هو طريق التمكين وهو طريق تحقيق الأمن والأمان في الدنيا والآخرة، قال تعالى: «الذين أمنوا ولم يلبسوا إيمانهم يظلم أولئك لهم الأمن وهم مهتدون».

والتوحيد طمعا في دخول جنة الله رب العالمين سيحانه وتعالى، «فمن كان آخر كلامه لا إله إلا الله دخل الجنة»، و»من مات لا يشرك بالله شيئًا دخل الجنة « عاجلا إن لقى الله تائبا وإن لقى الله مصرا وشاء الله أن يغفر له أدخله الجنة عاجلا، وإن أخذه بذنوبه أدخله النار لعطهره ثم يخرجه من النار درحمته وشفاعة الشافعين من أهل طاعته، ولا يخلد في النار أبدا إلا من لم يقل لا إله إلا الله، لذلك كانت دعوتنا قائمة على التوحيد أولا، نسأل الله العظيم رب العرش العظيم كما أحسن البداية أن يحسن النهاية، وأن محعل أخر كلامنا من الدنيا لا إله إلا الله، والحمد لله رب العالمان وصل اللهم وسلم وبارك على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

## المحور الثاني: أهمية الاتباع وأثره في الدعوة

ثم تحدث الدكتور أيمن خليل حفظة الله ، مدير إدارة الدعوة بالمركز العام لأنصار السنة المحمدية قائلا:

إن التوحيد إقرار لله عز وجل بالعبودية، وشهادة للنبى صلى الله عليه وسلم بالرسالة، فمن شهد لله بالوحدانية ولم يشهد للنبى صلى الله عليه وسلم بالرسالة هل يكون موحدًا لربه سيحانه؟ لا يتحقق ذلك أبدًا إلا بأن يقر أن النبى صلى الله عليه وسلم هو رسول الله مرسل من عند الله سيحانه، وطالما أنه مرسل من عند الله سيحانه فقد أرسل لدين لذا شرعًا قويما، وأرسل بوحي من الله سيحانه، وهذا الوحى إما أن يكون من السنة، كما أمرنا باتباعه فيما بلغ من القرآن.

وكثير منا حينما لا ينتبه إلى هذا المصدر يحدث عنده الخلل، مصدرنا في التلقي ليس فعل فلان، مهما عظم قدره وعلا، ومصدرنا في التلقي قال الله، قال رسوله، لذا يقول ابن عباس رضي الله عنهما: توشك أن تقع عليكم حجارة من السماء؛ أقول لكم: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم وتقولون: قال أبو بكر وقال عمر!!

ومن رحمة الله عز وجل بنا أن الحق لا يُعرف بأحد، الحق لا يُعرف بالرجال، وإنما تُعرف الرجال بانقيادها وانصياعها للحق، فالعصمة ليست للأفراد والعصمة ليست للرجال، وإنما من عصم هو من اتبع ولذا فإن الصحابة كانوا أشد الناس اتباعاً لرسول الله صلى الله عليه وسلم.

ثم يقول الدكتور أيمن خليل: إن أصحاب النبى صلى الله عليه وسلم عقب موته كانوا ما بين مصدق ومكذب لموته هل يمكن أن يكون رسبول الله صلى الله عليه وسلم قد مات؟ حتى جاء النص وذكرهم أبو بكر بالآبة «وما محمد إلا رسول قد خلت من قدله الرسل أفإن مات أو قتل انقلبتم على أعقابكم» يقول عمر رضى الله عنه: فكأنما أسمع هذه الآية لأول مرة، وإذا بالصحابة رضى الله عنهم وقد اختلفوا كما في موطأ الإمام مالك من بلاغاته، وفي مسند الإمام أحمد وفي سنن ابن ماجه من حديث ابن عباس رضى الله عنهما: أن أصحاب النبى صلى الله عليه وسلم اختلفوا أين يدفن؛ فمن قائل: ادفنوا رسول الله صلى الله عليه وسلم عند المنبر، ومن قائل: بل يدفن في مقابر المسلمين بالبقيع، فإذا بأبى بكر رضى الله عنه وأرضاه يستند إلى النص الشرعي لحسم الخلاف فيكون الاتباع، قال: (ما قبض نبى إلا حيث وجب أن يُقبر أو يدفن) أو كما قال، وقال: حديث سمعته من رسول الله صلى الله عليه وسلم ما نسبته ، فإذا بالصحابة لما علموا النص امتثلوا واتبعوا.

إذا أول مشكلة قابلت الصحابة وأول أمر اختلفوا فيه بعد موت النبي صلى الله عليه وسلم هو أين يدفن وبالاتباع وببركة الاتباع انتهى الخلاف.

#### مسألة الخلافة كادت تعصف بالأمة

المسألة الثانية: مسألة الخلافة وهي من أخطر المسائل التي كادت أن تعصف بالأمة، وهل أريقت الدماء إلا يسبب الخلافة والحكم ا وهل وقع التقاتل بين المسلمين إلا بهذا السبب؟! وهل يقع ما يقع من إحن ومن محن فى ديار المسلمين إلا بسبب هذه المسالة بتوابعها، وهي مسالة تحتاج إلى بحث في العلاقة بين الحاكم والمحكوم، هل يجوز الخروج على الحكام أم لا؟ وهل حكامنا في هذه الأيام خارجون من ملة الإسلام؛ لأنهم لا يحكمون بما أنزل الله؟ أم أنهم تثبت لهم أحكام الإيمان؟ هذه من الأمور الدقيقة التي ينبغى أن تُبِحَث وأن تبحث بصدق ويوضوح وأن تبحث بمرجعية دينية، لا ينبغي أن تكتم هذه الأمور، وإلا فما وقع التشرذم بين المسلمين إلا بسبب هذه المسألة وما وقع الاختلاف والتناحر إلا بسبب هذه المسألة، وإذا بأصحاب النبى صلى الله عليه وسلم من الأنصار وقد بايعوا سعد بن عبادة رضى الله عنه، بايعوه على الخلافة، وإذا بأبي بكر وعمر رضى الله عن أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم جميعا وقد ذهبوا إلى سقيفة بنى ساعدة، النبي صلى الله عليه وسلم مات يوم الاثنين، وتركوا النبي صلى الله عليه وسلم وذهبوا للنظر في مسألة الخلافة.

وقد يتعجب بعض الناس، لك أن تتخيل أن الأنصار الذين أووا ونصروا، الذين بذلوا كل شيء لدين الله ولم يأخذوا شيئا، الذين أقام الله عز وجل بهم دولة التوحيد التي تمايزت عن دول الشرك في ذاك الزمان وقد بايعوا سعد بن عبادة رضي الله عنه، حينما يأبى المهاجرون أن يبايعوه ألم تقع فرقة؟ ألن يحدث تناحر بين الفريقين؟ ألا يؤدي ذلك إلى ما لا تُحمد عقباه؟ قال عمر رضي الله عنه : كنت قد زورت مقالة، أي هيأ مقالة في نفسه

المحرم ١٤٣٤ هـ التواثيد) ٩

يتحدث بها، فوالله تكلم أبو بكر بسجيته – بعفوية – فوالله ما ترك شيئا مما أعددته إلا قاله وزاد عليه وأحسن، وإذا بالخلاف وقد انتهى وإذا بالنزاع وقد ولى، بم؟ بالاتباع، بحديث رسول الله صلى الله عليه وسلم: «الأئمة من قريش» انتهى التنازع، وانتهت بيعة سعد بن عبادة، ولم يتكلم الأنصار كلمة واحدة سمعا وطاعة لأمر رسول الله صلى الله عليه وسلم: «نحن الأمراء وأنتم الوزراء...».

إذن مسالة الخلافة مع خطورتها الشديدة حُسمت بالاتباع، بالنص الشرعي، بالامتثال للنص الشرعي ووقى الله الأمة شر الفرقة واجتمعت بفضل الله سبحانه.

#### فاطمة رضي الله عنها وميراث النبي صلى الله عليه وسلم

مثل آخر نضربه أيضًا في ذلك الزمن الفاضل، وهي مسألة: ميراث النبي صلى الله علده وسلم، فاطمة رضى الله عنها وأرضاها ينت رسول الله صلى الله عليه وسلم تطلب ميراثها في أبيها، في رسول الله صلى الله عليه وسلم ولم يكن له من الولد سواها، إذن لها نصف التركة، والداقي سينتقل تعصيبًا إلى عمه العباس، هاهنا أبو بكر رضى الله عنه يرفض، لماذا؟ امتثالاً للشرع، تمسكًا بالوجي واتباعا لسنة النبي صلى الله عليه وسلم، والذي من أن الأنساء لا تورث، وقال صلى الله عليه وسلم:«ما تركناه صدقة» تغضب فاطمة رضى الله عنها، وماتت بعد موت النبى صلى الله عليه وسلم بستة أشهر، وبأتى بعد ذلك العباس ويأتى على رضى الله عنهما الذي يطالب بإرث زوجته رضى الله عنها، فإذا بالنص الشرعى فتنتهى المسألة، فالاتباع انتهى به الخلاف.

يقول الدكتور أيمن خليل: إذن الإشكال الذي في ذهن الصحابة ليس أنهم كفروا، هذا لم يقل به أبو بكر، ولذلك أيها المسلم الكريم فرّق بين قتالين وقعا في زمن أبي بكر بين قتال المرتدين، وهذا قتال لكفار أصليين، وبين قتال مانعى الزكاة، قتال مانعى الزكاة كان لفئة لم

تخرج من دائرة الإسلام، وإنما تأولت مخطئة مخالفة الإجماع وقبله سنة النبى صلى الله عليه وسلم؛ لأنهم تأولوا قوله تعالى: «خذ من أموالهم صدقة تطهرهم وتزكيهم يها وصل عليهم إن صلاتك سكن لهم» تأولوا أن ذلك خاص للنبى صلى الله عليه وسلم وأخطأوا فى ذلك بمخالفتهم للسنة وبمخالفتهم لإجماع أصحاب النبى صلى الله عليه وسلم فما قاتلهم لكفرهم، وإلا لما وقع إشكال عند عمر وعند غدره، إذن النص حسم المسالة في كل نازلة في كل واقعة اختلف الصحابة فيها حيث قد رجعوا إلى النص الشرعي، فعُصموا من الاختلاف وعصمهم المولى سيحانه من الفتنة بذلك، إذن الاتباع هذا تسليم بتوحيدك لله عز وحل، وتسليمك برسالة النبي صلى الله عليه وسلم بأنك متبع له.

#### حقيقة التزكية وأثارها

ثم كان المحور الثالث وقد تحدث فيه الدكتور: أحمد النقيب حفظه الله الأستاذ بكلية التربية جامعة المنصورة، في كلمته عن التزكية في الندوة التي عنوانها: «دعوتنا توحيد واتباع وتزكية».

الحقيقة أن الفصل من هذه الثلاثة مكاد أن يكون صعبا، فكل من حقق التوحيد يلزمه أن يكون متبعاً وكل موحد متبع يلزمه أن مكون على جادة طريق التزكية، والتزكية قرينة التعليم «لقد منَّ الله على المؤمنين إذ بعث فيهم رسولا من أنفسهم يتلو عليهم أياته ويزكيهم ويعلمهم الكتاب والحكمة»، فتأمل كيف أن الطريق بدأ بتلاوة الكتاب ثم ثنى بالتزكية ثم كانت الثالثة: التعليم؛ لأن التلاوة لا تُقصد بها القص والحكاية ولكن التلاوة هنا تتضمن معنى الإعلام الذي فيه دلالة الإخبار كما تتضمن أيضا: معنى الاتداع، فتأمل الفارق بين قول رينا سيحانه وتعالى: «واتل عليهم نبأ ابنى أدم بالحق إذ قربا قرباناً» فالتلاوة هنا ليس معناها كقول الله تبارك وتعالى: «واتل ما أوحى إليك من كتاب ربك» فالتلاوة هنا فيها معنى: الاتباع والانقياد والامتثال، والأولى فيها

١٠ [التوكير] العدد ٤٩٣ السنة الثانية والأربعون

معنى: التوقيف والمعرفة والإخبار والقص والحكاية، فكأن وظيفة الأنبياء ومنهم النبي عليه الصلاة والسلام أنهم يعلمون الناس ويخبرونهم بما يصلحهم، ويقربهم إلى الله عز وجل من أمور التوحيد، ومن أمور التزكية والإنسان يزكى بالتوحيد كما يزكى بالاتباع، التزكية: تزكية بالتوحيد وتزكية بالاتباع.

# التزكية مرتبطة بسلامة المصدر والإمام والتنفيذ والنتيجة

إن الدين كله مبني على التزكية إن في أمور الاعتقاد أو في أمور الاتباع، والدين كله مبني على هذين الأصلين: التوحيد والاتباع، أشهد ألا إله إلا الله وأشهد أن محمداً رسول الله، وقد أصّل النبي صلى الله عليه وسلم في مكة هذين الأصلين العظيمين: لا إله إلا الله محمد رسول الله تأصيلاً عظيماً في نفوس الصحابة.

#### مصدر التلقي هو الوحي

فسلامة المصدر الكتاب والسنة وتحقيق هذه السلامة وجمع الناس على هذه المصادر النقية ، هذه درجة مهمة جداً لإرساء منهج التزكية، سلامة المصدر، أنت تتبع من؟ تسير على طريق من؟ تعظم من؟ وإياك أن ترهف بأي إنسان كائناً من كان، قال الإمام أحمد – عليه رحمة الله –: عجبت لمن عرف الإسناد وصحته –يعجب الإمام أحمد لمن عرف الإسناد وصحته أي يعرف صحة الدليل السناد وصحته أي يعرف صحة الدليل البن عيينة شيخ الإسلام في الحديث في عصره، ألم نسمع قول الله عز وجل: «فليحذر الذين يخالفون عن أمره أن تصيبهم فتنة أو يصيبهم عذاب أليم» أتدري ما الفتنة؟ الفتنة: الشرك، سلامة المصدر مهمة جداً.

#### إمامنا رسولنا قدوتنا

الإمام، الإمام القدوة، قال ربنا عز وجل في إبراهيم: «إن إبراهيم كان أمة» قال بعض أهل العلم: كان إماماً يُقتدى به في خصال الخير، ومنهج التزكية إمامه: رسول الله صلى الله عليه وسلم، إذن عندنا إمامنا رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فمن أراد

منهج التزكية فلينظر سنة النبي محمد صلى الله عليه وسلم القولية والفعلية، فلينظر إلى الصفات الخُلقية التي كان يتحلى بها رسول الله صلى الله عليه وسلم حتى صفات العادة وهدي العادة ، كيف كان يأكل؟ كيف كان يبتسم؟ كيف كان يلبس؟ هذه كلها من خلاله صلى الله عليه وسلم من هديه صلى الله عليه وسلم، فمن أراد التزكية فعليه بالإمام المعصوم صلى الله عليه وسلم، كلّ يُؤخذ منه ويُترك إلا النبي صلى الله عليه وسلم. وهذا قول الإمام مالك، وأشار إلى قبر النبي محمد صلى الله عليه وسلم.

ثالثا: منهج الصحابة في التزكية، قال الإمام الشافعي وكذلك غير واحد من الأئمة: إذا صح الحديث فهو مذهبي، صحة الحديث لماذا؟ لأن النبي قاله، فلا بد أن يُعظم هذا القول، وأن يعظم هذا الفعل، إذن لا بد أن يكون لك إمام، من إمامك؟ إياك أن تقول: أنا في مدرسة الشيخ فلان، أنا مع الشيخ فلان، أنا لا أخذ أوامري إلا من الشيخ الفلاني، توجيهاتي من الشيخ الفلاني، نحن لدينا منهج الصحابة هو المحور الثالث في التزكية.

منهج الصحابة فهم الذين نفذوا وطبقوا؛ لأنهم الذين تلقوا هذا المصدر والذين صحبوا هذا الإمام والذين جعلهم الله عز وجل سبباً لتمكين هذا الدين، فكان جهدهم وجهادهم بعد قبض نبيهم دليلاً على تمكنهم من هذا الأمر، الفتوحات الكبيرة لم تكن في زمن النبي عليه الصلاة والسلام، فتح بلاد فارس وبلاد الروم وبلاد القبط، وبلاد اليمن وعمان وشمال إفريقيا وبلاد الترك والديلم وتركمان، كل ذلك وكثير منه كان في عهد الصحابة، النماذج التي طبقت دين الله عز وجل فإذا أردت أن تعرف منهج التزكية فعليك بمنهج الصحابة.

شكر الله لكم جميعاً، وجمعنا وإياكم في رحاب التوحيد، وتوفانا وإياكم على التوحيد، إنه ولي ذلك والقادر عليه، وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

ال التفس تعالى: « وَالَّذِينَ أَجْتَنَهُمُ الطَّاعُوتَ {( W)} فمنحق هُمُ أَوْلُوا ألله وعدالله ألَبَهُ صَدْرَهُ. لِلإِسْلَنِي فَهُو عَلَى مِن رَبِهِ فويل قُلُو بَهُم مِّن ذِكْرِ ٱللهِ أَوْ ى فى (۱۲)» [الزمر ۲۷ – ۲۲] الحمد لله وحده والصلاة والسلام على

#### من لا نبى بعده ..

«وَالدِّينَ احْتَنْبُوا الطاغوتَ أَنْ يَعْبُدُوهَا» أي جعلوها في جنب وهم في جنب، فلم يقتربوا منها، فضلا أن يعبدوها، «وأنابوا إلى الله» بالتوحيد، وإخلاص الدين له، وإسلام الوجه إليه، فلا بد لمن أراد النجاة من الكفر بالطاغوت والإيمان بالله، كما صرح بذلك ربنا سبحانه في قوله: «فَمَن يَكْفُرُ بِالطَّغُوتِ وَيُؤْمِنُ بِٱللَّهِ فَقَدِ ٱسْتَمْسَكَ بِٱلْعُرَةِ ٱلْوُثْقَى لَا أَنفِصَامَ هَا وَأَللهُ سَمِيعُ عَلِيمُ» [البقرة: ٢٥٦]، ولذلك كانت كلمة التوحيد: لا إله إلا الله، فالجزء الأول من هذه الكلمة هو الكفر بالطاغوت، والجزء الثاني هو الإيمان بالله، وأهل لا إله إلا الله «لهُمُ البُشْرَى» في الحياة الدنيا وفي الآخرة، كما قال تعالى: «إنَّ الذينَ قالوا

# اغداد/ د.عبد العظيم بدوى

يُنا اللهُ ثُمَّ اسْتَقَامُوا تَتَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ الْمَلَائِكَةُ الا تخافوا ولا تحزنوا وأبشروا بالجنة التي كنتم توعَدُونَ (٣٠) نحْنَ أَوْلِيَاؤَكُمْ في الحيَاة الذنبا وفي الآخرة ولكم فيها ما تشتهى أنفسكم ولكم فيهًا مَا تَدْعُونَ (٣١) نزلًا من غفور رَحيم» [الشورى: ٣٠– ٣٢]، والله تعالى يأمر النبى صلى الله عليه وسلم أن يبشرهم بهذه البشرى فيقول: «فبشرْ عبّاد»، والبشرى مبهمة، فسرت في قوله تعالى: «وَبَثِّر هنا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعِبَمِلُوا ٱلصَّلَلِحَتِ أَنَّ لَهُمْ جَنَّه مِن تُحْتِهَا ٱلْأَنْهَدُرُ كُلَّمَا رُزِقُوا مِنْهَا مِن تُمَرَّةِ تَذُقُ قَالُوا هَندَا الَّذِي رُزِقْنَا مِن قَبْلُ وَأَتُوا بِهِ مُتَشَبِهَا وَلَهُمْ فِيهَا أَزْوَاجٌ مُطَهْكُرُ وَهُمْ فِيهَا خَلْدُونَ» [العقرة: . [ YO

العدد ٢٩٣ السنة الثانية والأربعون

#### اتبعوا أحسن ما أنزل إليكم من ربكم:

ثم يصف الله تعالى أهل البشرى فيقول: «الَّذِينَ يَسْتَمعُونَ الْقَوْلَ فَيَتَبعُونَ أَحْسَنَهُ» يحتَمل أن يَكون «الْقَوْلَ» عامًا، يشمل كل قول يسمعه الإنسان، فعلى كل من سمع قولًا أن يتبع أحسنه، كما قالوا في أدب طالب العلم: ينبغي أن يكتب أحسن ما يسمع، وأن يحفظ أحسن ما يكتب، وأن يعمل بأحسن ما يحفظ.

ويحتمل أن يكون «القول» خاصًا وهو القرآن؛ لأن الله تعالى سمى القرآن قولا فقال: « أَفَلَرْ يَدَبَرُوا الْقَوَلَ أَرْ جَاءَهُمُ ٱلْأَوَلِينَ» [المؤمنون: ٦٨]، وهنا يأتي سؤال: هل في القرآن حسن وأحسن؟

والجواب: نعم، قال الله تعالى: « وَأَنَّيغُوا أَحْسَنَ مَا أُنزِلَ إِلَيْكُم مِن زَيْكُم مِن قُبْل أَن يَأْلِيَكُمُ ٱلْعَدَابُ لِعُنَةً وَأَسْتُمْ لَا تَشْعُرُونَ» [الزمر: ٥٥]، وقال لموسى عليه السلام حين أعطاه الألواح: «فَخُذُهَا بِقُوَةٍ وَأَمَّر قَوْمَكَ يَأْخُذُواً بأحسنها» [الأعراف: ١٤٥]. فمن الحسن العدل، والعفو أحسن، قال تعالى: « يَتَأَمُّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا كُنِبَ عَلَيْكُمُ ٱلْقِصَاصُ فِي ٱلْقَنْلَى ٱلْحُرُ بِٱلْحُرُ وَٱلْعَبْدُ بِٱلْعَبْدِ وَٱلْأَنْثَى بِٱلْأَنِثَىٰ فَمَنْ عُفَى لَهُ، مِنْ أَخِيهِ شَيْءٌ فَأَنِّبَاعٌ بِٱلْمَعْرُوفِ وَأَدَاءً إِلَيْهِ بِإِحْسَنْ ذَالِكَ تَغْفِيفٌ مِن رَّبِّكُمْ وَرَحْمَةٌ فَمَن أَعْتَدَىٰ بَعْدَ ذَالِكَ فَلَهُ، عَذَابٌ أَلِيمٌ» [العقرة: ١٧٨]، فشرع الله تعالى القصاص فهو حسن، ثم ندب إلى العفو وهو أحسن، كما قال تعالى: « وَإِنْ طُلَقْتُمُوهُنَ مِن قَبْلِ أَن تَمَسُّوهُنَ وَقَدْ فَرَضْتُهُمْ هُنَ فَرِيضَةً فَنِصْفُ مَا فَرَضْتُمْ إِلَا ۖ أَن يَعْفُونَ أَوْ يَعْفُوا الَّذِي بِيَدِهِ، عُقَدَةُ ٱلنِّكَاحُ وَأَن تَعْفُوا أَقْرَبُ لِلتَّقْوَكُ وَلَا تَنْسَوُا ٱلْفَضَلَ بَيْنَكُمْ إِنَّ ٱللَّهَ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرُ» [الدقرة: ٢٣٧]، فجعل للمطلقة قدل الدخول نصف المهر، فإن أخذته كان حسنا، ثم ندب إلى العفو وهو أحسن، ولذلك قال: «وَأَنْ تَعْفُوا أَقَرَبُ لِلتَقَوَى»، وقال تعالى: « رَجَرَّؤُا سَبَيْنَةٍ سَبَيْنَةٌ مِثْلُهَا فَمَنْ عَفَكَا وَأُصْلَحَ فَأَجْرُهُ. عَلَى اللَّهِ إِنَّهُ. لا يَحِبُّ ٱلظَّلِلِينَ» [الشورى: ٤٠] فأباح الجزاء بالمثل، وهو حسن، ورغب في العفو، وهو أحسن. وقال تعالى: «إن تَبْدُوا الصَّدَقَات فَنِعِمًا

هِيٍّ وَإِن تُخْفُوهَا وَتُؤْتُوهَا ٱلْفُقَرَآةِ فَهُوَ خَيْرٌ لَكُمْ وَيُكَفِّرُ عَنصُم مِن سَيِّعَاتِكُمُ وَٱللَّهُ بِنَا مَسَلُونَ خَيِرٌ» [البقرة: ٢٧١]، فإظهار الصدقة حسن، وإخفاؤها أحسن. وهكذا.

فمن اتبع أحسن القول كان من المهتدين، أصحاب العقول السليمة، كما قال تعالى: «أُولَئُكَ الَّذِينَ هَدَاهُمُ اللَّهُ وَأُولَئِكَ هُمْ أُولُو الْأُلْبَاَبِ».

#### إن الهدى هدى الله:

ثم قال الله تعالى لنبيه صلى الله عليه وسلم: «أفمَنْ جَق عَلَيْه كَلَمَة الْعَذَابِ أَفَأَنْتَ تَنْقَدُ مَنْ في النَّار»: يريد الله أن يقوَّل لنبيه صلى الله علده وسلم: « وَمَا أَكْثُرُ ٱلنَّاسِ وَلَوْ حَرَضْتَ بِمُؤْمِنِينَ» [يوبيف: ١٠٣]، «وَلَوْ شَاءَ رَبُّكَ لأَمَنَ مَن فِي ٱلأَرْضِ كَلْهُمْ جَمِيعًا أَفَأَنتَ تَكُرُهُ ٱلنَّاسَ حَتَى يَكُونُوا مُؤْمِنِينَ» [يونس: ٩٩]، ومعنى الآية: أن من حقت عليه كلمة العذاب، وهي: «لأملأن جَهَنَمَ من أَلْجِنَّةِ وَٱلنَّاسِ أَجْمَعِينَ» [السحدة: ١٣]، لا يستطيع أحد أن يهديه فينقذه من النار؛ لأن الهدى هدى الله، «مَن يَشَا أَتَهُ يُضَلِلْهُ وَمَن يَشَأ يَجْعَلُهُ عَلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ» [الأنعام: ٣٩]، «فَكَن يُردِ ٱللَّهُ أَن يَهْدِيَهُ، يَشْرَحُ صَلَارَهُ لِلْإِسْلَامِ وَمَن يُردُ أَنْ يُضِلُّهُ يَجْعَلْ صَدْرَهُ ضَيَقًا حَرَجًا كَأَنَّمَا يَصَعَدُ فِي ٱلسَّمَاءِ كَذَلِكَ يَجْعَكُ ٱللَّهُ ٱلرِّجْسَ عَلَى ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ» [الأنعام: ١٢٥]، ولذلك قال الله تعالى لنبيه صلى الله عليه وسلم لما حزن على موت عمه أبي طالب على الشرك: « إِنَّكَ لَا تَهْدِي مَنْ أَحْبَبْتَ وَلَكِنْ أَلَلَهُ يَهْدِي مَن يَشَاءُ وَهُوَ أَعْلَمُ بِالْمُهْتَدِينَ» [القصص: ٥٦]، وكل ذلك تسلية من الله لرسوله حتى لا يحرنه كفر الكافرين، لأنه صلى الله عليه وسلم كان حريضًا كل الحرص على هدائة الناس، ودخولهم في دين الله، فنهاه الله عن ذلك فقال: «يَا أَتَّهَا الرُّسُولَ لا يَحْزُنْكَ الَّذِينَ يُسَارِعُونَ فِي الْكَفْرِ مِنَ الَّذِينَ قَالُوا آمَنَا بِأَفْوَاهُهُمْ وَلَمْ تَؤَمَنَّ قلوبُهُمْ» [المائدة].

وقال تعالى: « وَمَن كَفَى فَلَا يَحْزُنُكَ كُفُرُهُ. إِلَيْنَا مَرْحِعُهُمْ فَنُبَيْتُهُم بِمَا عَمِلُواْ إِنَّ ٱللَّهُ عَلِيمٌ بِذَاتِ الشُّدُورِ » [لقمان: ٢٣].

المحرم ١٤٣٤ هـ

2000 1r

التوتيد

#### جزاء المتقين:

ولما بيَّن الله تعالى جزاء الظالمين الذين عبدوا غيره، أتبعه ببيان جزاء المتقين الذين اتقوه، واتقوا الشرك، واجتنبوا الطاغوت أن يعبدوها، فقال تعالى: «لَكن الَّذِينَ اتَّقُوْا رَبَّهُمْ لَهُمْ غُرَفٌ مِنْ فَوْقهَا غُرَفٌ مَبَّنِيَّةً» فهم في أعلى عليين، في جنَات النعيم.

عَنْ أَبِي سَعِيدِ الْخَدْرِيِّ رضي الله عنه عَنِ النَّبِيِّ صلى الله عليَه وسلم قَالَ: «إِنَّ أَهْلَ الْجُنَّة لَيَتَرَاءَونَ أَهْلَ الْغُرَف مِنْ فَوْقَهَمْ كَمَا تتراءون الْحُوْحَبَ الدُّرَيَّ الْغَابَرَ في الأُفْقِ مِنَ الْمُشْرِقِ أَوِ الْمُغْرِبِ، لتَفَاضُل مَا بَيْنَهُمْ». قَالُوا يَا رَسُولَ اللهُ، تَلْكَ مَنَازِلُ الْأَنْبِيَاءِ لَا يَبْلُغُهَا غَيْرُهُمْ قَالَ: «بَلَى وَالَّذِي نَفْسَيَ بِيدِه، رِجَالٌ آمَنُوا بِاللهِ وَصَدُقُوا الْمُرْسَلِيَنَ».

وَعَنْ عَلِيٍّ رضي الله عنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم: «إنَّ في الْجَنَّة غُرَفًا تُرى ظُهُورُهَا منْ بُطُونِهَا، وَبُطُونُهَا منَّ ظُهُورِهَا. فَقَامَ أَعْرَابِيٌّ فَقَالَ: لَمْنَ هِيَ يَا رَسُولُ الله؟ قَالَ: لَمْنَ أَطَابُ الْكَلَامَ، وَأَطْعَمَ الطُّعَامَ، وَأَذَامَ الصِّيَامَ، وَصَلَّى بِاللَيْلِ وَالنَّاسُ نِيَام» [صحيح سنن الترمذي ٤ُ ١٩].

«تَجْرى منْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ»: «أَنْبَرُّ مِّن مَّآءٍ غَيْرِ ءَاسِنِ وَأَنْهُرُ مِّن لَبْنِ لَمْ يَنْغَيِّرُ طَعْمُهُ. وَأَنْهُرُ مِّنْ خَمَّر لَذَةِ لِلشَّرْبِينَ وَأَنْهَنَرْ مَنْ عَسَلِ مُصَغَى» [محمد: ١٥]. هذا ما وعد الله عباده المتقين، «وُعَدُ الله لا تُخلف الله المدعادَ»، وقد اعترف أهل الجنة [الأنعام: ٣١]. بإن الله صدقهم وعده، قال تعالى: «وَسِيقَ الدِينَ كَفَرُوا إِلَى جُهَنَّمَ زُمَرًا حَتَّى إِذَا جَاءُوهَا فُيَحَتْ أَبْوَبُهُمَا وَقَالَ لَهُمْ خَزَنَتُهَا أَلَمُ يَأْتِكُمْ رُسُلٌ مِنْكُم يَتْلُونَ عَلَيْكُمْ ءَايَتِ رَبِّكُمْ وَيُنذِرُونَكُمْ لِقَاءَ يَوْمِكُمْ هَنَدَا فَالُوا بَلَنِ وَلَنَكِنَ حَقَّتْ كَلِمَةُ ٱلْعَدَّابِ عَلَى ٱلْكَنفرينَ 💮 فِيلَ ٱدْخُلُوا أَبْوَبَ جَهَنَّمَ خَلِينَ فِيهَا فَبِنْسَ مَتُوى المُتَكَثِرِينَ () وَسِبْقَ ٱلَّذِينَ أَنْفُوًّا رَبُّمْ إِلَى ٱلْجَنَّةِ زُمَرًا حَتَّى إِذَا جَآءُوهَا وَفُتِحَتْ أَبُوَبُهُمَا وَقَالَ لَهُمْر خَزَنْتُهَا سَلَنُمْ عَلَيْكُمْ طِبْنُتُو فَأَدْخُلُوهَا خَلِلِينَ () وَفَ الْوَا ٱلْحَمْدُ بِلَّهِ ٱلَّذِي صَدَقَنَا وَعَدَهُ, وَأَوْرَبْنَا ٱلْأَرْضَ نَتَبَوَّأُ بِينَ ٱلْجَنَّةِ حَيْثُ نَشَآهُ فَيْعَمَ أَجْرُ ٱلْعَمِلِينَ »

[الزمر: ٧٢- ٧٤].

حقيقة الدنيا:

ولما كانت الدنيا سبب إعراض كثير من الناس عن الله والدار الآخرة، فإن الله تعالى قد ضرب لها المثل في سرعة الزوال والفناء، فقال تعالى: «أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللَّهَ أَنْزَلَ منَ السَّمَاء مَاءً فَسَلَكَهُ يَنَابِعَ في الْأَرْض شُمَّ يُخْرِجُ بَه زَرْعًا مُخْتَلِفًا أَلُوانُهُ ثُمَ يَهِيجُ فَتَرَاهُ مُصْفَرًا ثُمَّ يَجْعَلُهُ حُطَامًا إِنَّ فِي ذَلِكَ لَذَكْرَى لأُولى الْأَلْبَابِ»:

والمعنى: إنما مثل الحياة الدنيا كمثل ماء أنزله الله من السماء، فسقى به البذور المختلفة في الأرض، فنبتت هذه البذور على اختلاف أنواعها وألوانها، فسُرَّ الزراع بها وفرحوا، ثم لم تلبث هذه النباتات ذات الألوان الجميلة أن اصفرت وذبلت، وذهبت نضرتها وبهجتها، ثم حصد الزراع الزرع، فخلت الأرض من النباتات التى كانت تزدان بها، وكأنها لم تكن مزروعة. وهكذا الدنيا، حلوة خضرة، تسر الناظرين، وتلهى الغافلين، ثم ينفخ في الصور فتدك الأرض دُكا، « فَيَذَرُهَا قَاعًا صَفَصَفًا (···) لا تَرَى فِهَا عِوْجًا وَلا أَمْتًا» [طه: ١٠٦- ١٠٧]، ويومئذ متحسر أهلُها « ٱلَّذِينَ ٱتَّخَذُواْ دِينَهُم لَهُوًا وَلَعِبًا وَغَرَّتْهُمُ ٱلْحَيَوْةُ ٱلدَّنْيَا» [الأعراف: ٥١]، كما قال تعالى: «قَدْ خَسِرَ ٱلَّذِينَ كَذَبُوا لِلقَارِ القَوَ حَتَّى إذا جَآهَتْهُمُ ٱلسَّاعَةُ بَعْتَةً قَالُوا يُحَسَّرُنَنَا عَلَى مَا فَرَطْنَا فِيهَا وَهُمْ يَحْمِلُونَ أَوْزَارَهُمْ عَلَى ظُهُورِهِمْ أَلَا سَآءَ مَا يَزِرُونَ»

وقد تكرر ذكر هذا المثل في القرآن الكريم في مواضع:

قَالَ تَعَالَى: «إِنَّمَا مَثَلُ ٱلْحَكُوةِ ٱلدُّيَّا كَمَاءٍ أَنزَلْنَهُ مِنَ ٱلسَّمَاءِ فَأَخْلَطُ بِهِ. نَبَاتُ ٱلأَرْضِ مِمَا يَأْكُلُ النَّاسُ وَٱلْأَنْعَدُ حَتَى إِذَا اَخَذَتِ ٱلأَرْضُ تُخُرُفَهَا وَأَزَيْنَتْ وَظَنَ اَهْلُهَا أَنَّهُمْ قَنْدِرُوتَ عَلَيْهَا آتَنها آمُرُهَا لَيُلاً أَوْ نَهَارًا فَجَعَلَنَهَا حَصِيدًا كَأَن لَمْ تَغْنَ إِلَامَسِ كَذَلِكَ نُفْصِلُ الْأَيْنَتِ لِقَوْمِ يَنْفَكُرُونَ» [يونس: ٢٤].

وقال تعالى: « وَأَضَرِبْ لَهُمْ مَثَلُ ٱلْحَيَوَةِ ٱلدُّنَيَا كَمَاتٍ أُنزَلْنَهُ مِنَ الشَمَاتِ فَأَخْلُطَ بِهِ. نَبَاتُ ٱلأَرْضِ فَأَضَبَحَ هَشِيمًا نَذَرُوهُ ٱلْبِيَعُ وَكَانَ ٱللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ مُفْنَدِرًا »

[الكهف: ٤٥].

12 ( التوكيب العدد ١٤٩٢ السنة الثانية والأربعون )

# x x a we have the way الفرق بان المؤمن والكافر؛

وقال تعالى: « أَعَلَمُوا أَنَّمَا ٱلْحَمَةُ أَلَدُنَا لَحَ ليتو وزينة وتفاخر بينكم وتكاثر في الأمول والأولند غَيْتِ أَعْجَبَ ٱلْكُفَارَ نَبَانُهُ ثُمَّ يَهِيجُ فَتَرَبْهُ ثُمَّ بَكُونُ حُطْنَمًا وَفِي ٱلْآخِرَةِ عَذَابٌ شَدِيدٌ وَمَغْفَرَةٌ مِنَ ٱللَّهِ وَرُضُوَنٌ وَمَا ٱلْحَيَوَةُ ٱلدُّنْيَا إِلَّا مَتَنَعُ ٱلْغُرُورِ » [الحديد: ٢٠].

ومع ضرب المثال حَذرَ الله تعالى من الدنيا والإغترار بها، فقال تعالى: « عَالَ ٱلنَّاسُ إِنَّ وَعَدَ ٱللَّهِ حَتَّى فَلَا تَعْرَقْكُمُ ٱلْحَنَّوْةُ ٱلْدُنْكَ ۖ وَلَا يَعُرَّنَّكُم بِأَنَّهِ ٱلْغَرُودُ» [فاطر: ٥]، وقال تعالى: « يَتَأَيُّهُا ٱلنَّاسُ ٱنْقُوا رَيَّكُمْ وَأَحْشُوا بَوْمَا وَالِدْ عَن وَلِدِهِ۔ وَلِا مُولُودٌ هُوَ جَازٍ عَن وَالِدِهِ۔ شَبْتُ إِنَّ وَعْدَ ٱللَّهِ خَقْ فَلَا تَغْرَيْكُمُ ٱلْحَيْوَةُ ٱلذَّنِيا وَلَا يَغُرُنَّكُم بِاللَّهِ ٱلْغَرُولُ» [لقمان: ٣٣].

وقوله تعالى: «إنَّ في ذَلكَ لَذَكْرَى لأولى الألباب»: يعنى أن من شاهد هذه الأحوال في ألنيات علم أن أحوال الحيوان والإنسان كذلك، وأنه وإن طال عمره فلا تُدَّ له من الانتهاء إلى أن مصدر مصفر اللون، منحطم الأعضاء والأحزاء، ثم تكون عاقبته الموت. فإذا كانت مشاهدة هذه الأحوال في النبات تذكره حصول مثل هذه الأحوال في نفسه وفي حياته، فحينئذ تعظم نفرته من الدنيا وطيباتها.

والحاصل أن الله تعالى في الآيات المتقدمة ذكر ما يُقوى الرغبة في الآخرة، وذكر في هذه الآية ما يُقوِّى النفرة من الدنيا، فشرْحُ صفات القيامة يُقَوِّى الرغبة في طاعته، وشرُّح صفات الدنيا يُقَوِّي النفرة من الدنيا. وإنما قدم الترغيب في الآخرة على التنفير من الدنيا؛ لأن الترغيب في الأخرة مقصود بالذات، والتنفير من الدنيا مقصود بالعَرَض، والمقصود بالذات مقدم على المقصود بالعرض. [التفسير الكيبر (٢٦/ ٢٦٤)].

وفي الآية دليل على أن من ينتفع بآيات الله ويتذكر بها فهو من أولى العقول السليمة، وأن من لم ينتفع بأيات الله ولم يتذكر بها فهو من الذين لا يعقلون.

ثم فرِّق الله تعالى من الفريقين فقال: «أَفَمَنْ شَرَحَ اللهُ صَدْرَهُ للإِسْلام فَهُوَ عَلى نور مِنْ رَبِّه فَوَيْلُ لِلْقَاسِيَة قَلُوبُهُمْ مِنْ ذِكْرِ اللَّهُ أولئك في ضلال مُدين»:

الجملة الأولى من هذه الآية جملة شرطية، جوابها محذوف، دلت عليه الحملة الثانية، والمعنى: «أفمَنْ شرَحَ اللهَ صَدْرَهُ للإسْلام فهُوَ عَلى نور منْ رَبِّه» كمن قست قلوبهم؟! أو «أفمَنْ شرَّحَ اللهُ صَدْرَهُ للإسْلام فَهُوَ عَلى نور منْ رَبِّه» كمن جعل الله صَدرة ضيقًا حرجًا؟! لا يستوون. كما قال تعالى: مَيْسَاً فَأَجْبَيْنَنَهُ وَجَعَلْنَا لَهُ، نُورًا يَعْشِي «أومن كان يدو في ٱلنَّاسِ كُمَن مَثَلَةُ في ٱلظَّلُكَتِ لَيْسَ بِخَارِج قِنْهَا كَذَلِكَ زَيْنَ لِلْكَنْفِينَ مَا كَانُوا بَعْمَلُونَ» [الأنعام: ١٢٢]. وقال تعالى: « أَفَمَن كَانَ مُؤْمِنًا كَمَن كَاتَ فَاسِقًا لَا يَسْتَوْنَ ()) أَمَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا رَعِبْلُوا ٱلصَّنالِحَنْتِ فَلَهُمْ جَنَّتْ ٱلْمَأْوَى نُزْلُأ مَلُونَ (٢) وَإَمَّا ٱلَّذِينَ فَسَقُوا فَمَأْوَنِهُمُ ٱلنَّارُ كُلُمَّا ن يَخْرُجُوا مِنْهَا أَعِيدُوا فِنهَا وَقِبِلَ لَهُمْ ذُوقُوا عَذَابَ النَّارِ الذِي كَتُم بِهِ، تَكَلُّونَ» [السحدة: .[1. -11

«فوَيْل للقاسيَة قلوبُهُمْ منْ ذكْر الله»: وهم الذين لم يشرح الله صدورهم للإسلام، لانطماس بصيرتهم وموت قلوبهم، كما قال تعالى: «إِنَّ شَرَّ ٱلدَّوَآتِ عِندَ ٱللَّهِ ٱلضُّمُّ ٱلْبُكُمُ ٱلَّذِينَ لَا يَعْقِلُونَ ()) وَلَوْ عَلِمُ أَنَّهُ فِيهُمْ خَيْرًا لاستعهم وَلَوْ أَسْمَعَهُمْ لَتَوَلُّوا وَهُم مُعَرِضُونَ» [الأنفال: ٢٢- ٢٣]، وقال تعالى: «وَلَقَدُ ألجق والإنس فُلُوبٌ لَّا يَفْفَهُونَ بِهَا وَلَهُمْ أَعَيْنٌ لَا يُبْصِرُونَ بِهَا وَلَهُمْ مَاذَانٌ لَا يَسْبَعُونَ بَهَآ أَوْلَتِيكَ كَالْأَنْفَنِهِ ۖ بَلْ هُمْ أَضَلْ أَوْلَتِكَ هُمُ ٱلْنَفِلُونَ» [الأعراف: ١٧٩]، وقال هنا: «أولئك في ضلال مُبين» أي ظاهر واضح؛ لأنهم استبدلوا الذي هو أدنى بالذي هو خبر، واشتروا بأبات الله ثمنا قليلا، واشتروا الضلالة بالهدى والعذاب بالمغفرة، فيئس ما يشترون.

وللحديث بقبة، والحمد لله رب العالمين.

Kower 10 المحرم ١٤٣٤ هـ milai Upload by: altawhedmag.com



#### بشأن مسودة الدستور الصادرة عن الجمعية التأسيسية

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، وبعدُ:

انه في يوم السبت الموافق ٢٥ من ذي الحجة ١٤٣٢هـ ١٠ نوفمبر ٢٠١٢م اجتمع مجلس شورى العلماء وقرر الآتي:

أولاً: يطالب مجلس شورى العلماء بوضع مادة فوق دستورية صريحة قاطعة تنص على أن الشريعة الإسلامية هي مصدر التشريع وأن أي قانون يخالف الشريعة الإسلامية فهو باطل، قال الله تعالى: «تُمَرَّ جَمَلَنَكَ عَلَى شَرِيمَةٍ مِنَ ٱلأَمَرِ فَأَيَّعْهَا وَلَا تَشَبِع أَمْوَاءَ ٱلَذِينَ لَا يَعْلَمُونَ » (الجائية: ١٨).

<mark>ثانيًا،</mark> كل مسلم ينبغي أن يكون له دور في نصرة الشريعة ويبذل ما استطاع من جهد في سبيل تحكيم شريعة الله، مست<mark>خد</mark>مًا كل سبل التأثير المشروعة في تحقيق ذلك.

<mark>ثالثًا:</mark> إذا أردنا دستورًا جديدًا يصلح اللَّه به البلاد والعباد، فيجب ألا يُحل الدستور الجديد حرامًا ولا يُحرم حلالاً، ولا يصادم كتاب الله وسنة رسوله صلى اللَّه عليه وسلم في أي فقرة منه.

رابعًا، يعكف مجلس شورى العلماء - في هذه الأيام - على النظرية مواد الدستور التي أبدى ملاحظات عليها، منها المادة الأولى التي تتحدث عن النظام الديمقراطي الذي يتعارض في أصوله مع قواعد الإسلام، فإن كان واضع هذه المادة يقول أنها من الإسلام فالتصريح بكلمة النظام الإسلامي أحق، وإن كانت تخالف الإسلام فلا حاجة للمسلمين بها.

خامسًا، المادة الثالثة من الدستور لا حاجة إليها بعد وجود المادة الثانية التي تكفل لغير المسلمين حقوقهم، والمجلس بصدد دراسة مواد مسودة الدستور مادة مادة ، والتعليق على كل مادة بما يناسبها وسيُصدر ذلك - بإذن الله - ببيان تفصيلي بهذه المواد المتحفظ عليها.

سادسًا؛ نصت الدساتير السابقة في مصر على التطبيق العملي للشريعة الإسلامية، فنطالب بتفعيل هذه المواد على أرض الواقع، والشريعة الإسلامية هي اليسر كله، ولا عسر فيها، قال تعالى: «يُرِيدُ أَنَّهُ بِحُمُ آلِيُسْتَرَ وَلَا يُرِيدُ بِحُمُ ٱلْمُسَرَ» (المبقرة: ١٨٥).

سابعًا: ليس لأحد من البشر العصمة إلا الرسل، فلا يصلح أن يكون بالدستور نص على أي أحد من الناس على أنه غير قابل للعزل أو الإقالة.

#### هذا والله الموفق والمستعان.

وصل اللهم على محمد وآله وصحبه وسلم.

#### أعضاء المجلس

- ١- فضيلة الدكتور/ عبد الله شاكر، (رئيسًا).
- ٢- فضيلة الدكتور/ محمد حسان، (نائبًا).
- ٣- فضيلة الشيخ/ أبو إسحاق الحويني، (عضوًا).
- ٤- فضيلة الشيخ/ محمد حسين يعقوب (عضوًا).
- ٥- فضيلة الدكتور/ سعيد عبد العظيم، (عضوًا).
- ٢- فضيلة الشيخ/ مصطفى العدوي، (عضوًا).
   ٧- فضيلة الدكتور/ جمال المراكبي، (عضوًا).
- ٨- فضيلة الشيخ/ أبو بكر الحنبلي، (عضوًا).
- ٩- فضيلة الشيخ/ وحيد بن بالي، (عضوًا).
- ١٠- فضيلة الشيخ/ جمال عبد الرحمن، (منسق المجلس).

التو لايي العدد ١٩٣ السنة الثانية والأربعون

17

روى الإمام البخاري في «صحيحه» في كتاب العلم في باب طرح الإمام المسألة على أصحابه ليختبر ما عندهم من العلم، قال: حدثنا خالد بن مخلد، حدثنا سليمان، حدثنا عبد الله بن دينار، عن ابن عمر، عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «إن من الشجر شجرةً لا يسقط ورقها، وإنها مثل المسلم، حدثوني ما هي؟ قال: فوقع الناس في شجر البوادي، قال عبد الله: فوقع في نفسي أنها النخلة. ثم قالوا: حدثنا ما هي يا رسول الله؟ قال: هي النخلة».

الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وبعد:

#### إمام المحدثين:

من المعروف عند العلماء المحدثين وغيرهم أن الإمام البخاري واسع الجوانب في إمامته وعلمه، وعميق النظر في إدراكه وفهمه، دقيق الاستنباط في استخراج الأحكام من النصوص، قرآنا كانت أو سنة، وله في ذلك الباع الأوسع، والقدرة الفائقة العجيبة، لم يلحق به لاحق، ولم يسبق إلى ما أبدع فيه سابق، وهو إلى جانب إمامته في الحديث، وإمامته في الفقه، وإمامته في تاريخ الرجال، وإمامته في الجرح والتعديل، إلى جانب ذلك كله هو مُرَبَّ كبير عظيم، وإذا عُدُ المربون في ملتنا وأمتنا – وما أكثرهم – فإن البخاري في صفوفهم الأولى؛ وذلك:

١- بإفراده في «صحيحه» بابًا بل كتابًا مهمًا هو «كتاب العلم»، ثم كتابًا آخر هو «كتاب الأدب»، وكل منهما فيه أبواب وفصول رائعة ثمينة، ولفتات تربوية وتعليمية على غاية في الأهمية والنفاسة.

٢- بتاليفه كتابًا كبيرًا مستقلاً في الأدب بمعناه العلم، وهو حسن السلوك مع الله، ثم مع الناس دينًا ودنيا، وهو الكتاب المشهور باسم «الأدب المفرد»؛ لأنه أفرده وجعله مستقلاً عن كتابه «الجامع الصحيح»، وقد استقرأ فيه البخاري الوانًا من السلوك الخُلقي والاجتماعي اللائق بالمنزلة العالية التي أقام فيها القرآن العظيم، والإسلام الكريم، هذا الكائن الإنساني

الحرم ١٤٣٤ه

التوديد ) ١٧

Upload by: altawhedmag.com

ا. د . السبد عبد

الرفيع الذي قرر له كرامته في محكم كتابه فقال: «وَلَقَدْ كَرُّمْنَا بَقَ ءَادَمَ وَحَلَّتُهُمْ فِ ٱلْبَرِ وَٱلْحَرِ وَرَزَقْتُنَهُم مِنَ ٱلْقَلِيَّتِ وَنَصَلَّتُهُمْ عَلَى حَبْرِ مِّمَّنَ عَلَّمًا تَقْضِيلًا » [الإسراء: ٧٠]. ونحن في تأملنا في صنيع البخاري فيما أورده في أورده في «لأدب المفرد»، نجد أنفسنا أمام مُرَبَّ كبير من أعظم المربين، وتاريخ الفكر التربوي والتعليمي لا ينسى أبدًا أن البخاري هو أب المنهج الحديثي الذي شق للناس طريقًا في نقل الخبر عن النبي صلى الله عليه وسلم، وتمييز الحديث الصحيح من غيره، ثم إفراده الصحيح في كتاب.

والبخاري المربي هذا هو الذي خطّ منهجًا كان له أثر كبير في الحياة الإسلامية الثقافية والتعليمية، أعني منهجه الحديثي وشرطه المعروف فيه.

والبخاري هو الذي أوتي الفهم الدقيق لمضمون الحديث، واستخراج ما فيه من حكم وأحكام، وتوزيعه الحديث الواحد على الأبواب، أي تقطيعه له، وإيراده منه في كل باب ما يناسبه: يدل على مدى تصور البخاري لشمول الحياة، وضرورة تحرّي كل ما ثبت عن رسول الله صلى الله عليه وسلم في كل أمر من أمور الحياة دقيقًا أو جليلًا.

وبحسبنا وقد ألمحنا إلى مكانة الإمام البخاري في ميدان التربية الإسلامية، وأثره الطيب فيها أن نعود إلى شرح الحديث الذي سبق ذكره.

وإلى بيان من أخرجه من العلماء في كتابه فنقول: هذا الحديث الشريف رواه البخاري في عشرة مواضع من «صحيحه»، فرواه في أربعة مواضع من كتاب العلم:

أولا: في باب قول المحدث: أنبانا وأخبرنا وحدثنا، يريد البخاري بهذا أن هذه الألفاظ الثلاثة: التحديث والإنباء والإخبار تكون بمعنى واحد؛ لأنه جاء في رواية من روايات هذا الحديث أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «فحدثوني ما هي؟» وفي رواية: «أنبئوني؟».

تُانيًّا: روى البخاري هذا الحديث في باب: طرح الإمام المسالة على أصحابه ليختبر ما عندهم من العلم.

ثالثًا: في باب: الفهم في العلم.

رابعا: في باب: الحياء في العلم.

خامسًا: ورواه في «كتاب البيوع» في باب: بيع الجمّار. وأكله.

سادسًا: ورواه في «كتاب الأطعمة» في بـاب: بركة. النخلة.

سابعًا: في باب: أكل الجمَّار.

11

ثامنا: ورواه في «كتاب التفسير» في تفسير سورة

إبراهيم عليه السلام عند ذكر قوله تعالى: «أَلَمْ تَرَ كَيْفَ صَرَبَ اللَّهُ مَثَلا كَلِمَةً طَبِّبَهُ كَشَكَرَةٍ طَيِّبَةٍ أَصَلَهُمَا نَابِتُ وَقَرْعُهَا فِي الشَكْمَةِ () تَوْقِ أَكْلَها كُل حِيْنِ بِإِذْنِ رَبَها وَيَعْرِبُ اللَّهُ ٱلْأَنْبَالَ لِلتَاسِ لَعَلَّهُمْ تَذَكَرُوكَ » [إبراهيم: ٢٤ - ٢٤].

تاسعًا: ورواه في «كتاب الأدب» في باب: ما لا يستحيى من الحق للتفقه في الدين.

عاشرًا: في باب إكرام الكبير ويبدأ الأكبر بالكلام والسؤال.

ورواه الإمام مسلم في «صحيحه» في أواخر «كتاب صفة القيامة والجنة»، قبل «كتاب صفة الجنة وأهلها ونعيمها».

ورواه الإمام أبو عيسى الترمذي في «سننه» في أبواب الأمثال عن رسول الله صلى الله عليه وسلم في باب: ما جاء في مثل القارئ للقرآن وغير القارئ، وقال: «هذا حديث حسن صحيح».

ورواه الإمام مالك في كتابه «الموطا» من رواية ابن القاسم وغيره، أما رواية يحيى الليثي فإنه لا وجود لهذا الحديث فيها، كما أفاد الإمام السهيلي ونقله عنه المفسر القرطبي في «تفسيره».

ورواه الإمام أحمد في «مسنده» في ستة مواضع من مسند عبد الله بن عمر رضي الله عنه، كما رواه ابن حبان في «صحيحه»، وأبو عوانة في «صحيحه» أيضًا.

وقد رأيت أن أجمع بين رواية هؤلاء لهذا الحديث الشريف ليكون لنا منها جميعًا نص كامل نتبين منه ما سنشير إليه من الأحكام والآداب والفوائد الغالية المستنبطة.

يقول عبد الله بن عمر رضى الله عنهما: كنا جلوسًا عند رسول الله صلى الله عليه وسلم فأتى بجُمَّار نخلة، فقال وهو بأكل منه: إن من الشجر شجرة خضراء، لها بركة كبركة المسلم، لا يسقط ورقها، ولا يتحاتَ، وإنها منتفع بها مثل المسلم، أو قال: تشبه المسلم أو المؤمن، تؤتى أكلها كل حين بإذن ربها، فحدثوني ما هي؟ قال عدد الله بن عمر: فوقع الناس في شجر البوادي، فقال القوم: هي شبجرة كذا، هي شبجرة كذا، وقالوا، وقالوا، فلما لم يقولوا شيئًا ولم يصيبوا، وقع في نفسي أنها النخلة، فأردت أن أقول: هي النخلة، فالتفت فإذا أنا عاشر عشرة، أنا غلام شاب أحدثهم؛ أصغر القوم، ورأيت أبا بكر وعمر ثمة لا يتكلمان، فلما لم يتكلما كرهت أن أتكلم فاستحييت وسكت، فلما لم يقولوا شيئًا قالوا: يا رسول الله أخيرنا بها، حدثنًا ما هي؟ فقال رسبول الله صلى الله عليه وسلم: هي النخلة، فلما قمنا خرجت مع أبى وحدثته ما وقع في نفسى،

وقلت: يا أبتاه: والله لقد كان في نفسي أنها النخلة، من أجل الجُمَّار الذي أُتيَ به رسول الله صلى الله عليه وسلم، فقال: ما منعك أن تقولها؟ قلت: ما منعني إلا أني لم أرك ولا أبا بكر تكلمتما، فكرهت أن أتكلم أو أقول شيئًا، فقال عمر: لأن تكون قلتها كان أحب إليَّ من كذا وكذا، أحسبه قال: كان أحب إليَّ من حُمُّرُ النَّعَم».

#### ترجمة رواة الحديث:

فأول هؤلاء الرواة من جهة البخاري: خالد بن مخلد، وهو أبو الهيئم القطواني البجلي الكوفي، روى عن سليمان بن بلال وعن سفيان الثوري، وعبد الله بن عمر وغيرهم، وروى عنه البخاري وأبو بكر بن أبي شيبة وصالح بن القطان وعباس الدوري. وثقه البخاري والعجلي وابن معين. وأما قول الإمام أحمد فيه: يروي المناكير، فلم يُردُ أحمد بذلك أنه ضعيف الحديث، وإنما يريد أن له أحاديث أفرادًا لا متابع له عليها، كما بينه الإمام اللكنوي في كتابه: «الرفع والتكميل في الجرح والتعديل»، وكانت وفاة خالد بن مخلد سنة ٢١٣ه.

وثاني هؤلاء الرواة: سليمان وهو أبو محمد سليمان بن بلال المدني الفقيه المشهور، روى عن زيد بن أسلم وعبد الله بن دينار وحميد الطويل وهشام بن عروة وجعفر الصادق وغيرهم، وروى عنه أبو عامر العقدي وعبد الله بن المبارك ويحيى النيسابوري وغيرهم، أثنى عليه مالك، ووثقه أحمد وابن معين، وقال ابن سعد: كان ثقة عاقلًا، حسن الهيئة، يفتي الناس بالمدينة، مات سنة ١٧٢هـ.

الشيخ الثالث في سند البخاري: هو عبد الله بن دينار، وهو عبد الله بن دينار العدوي المدني التابعي الجليل، مولى ابن عمر، روى عن عدد من الصحابة، منهم ابن عمر وأنس رضي الله عنهما، وروى عن سليمان بن يسار ونافع القرشي وغيرهم، وروى عنه الإمام مالك وشعبة بن الحجاج أبو بسطام، وعبد العزيز بن الماجشون وجماعات غيرهم، واتفقت الكلمة على توثيقه وصدقه ودينه وفضله، وما قاله ابن الحذاء في «رجال الموطا» من أنه لا يعلم له رواية عن أحد إلا عن ابن عمر ففيه قصور شديد، كما نبّه إليه الحافظ ابن حجر في «تهذيب التهذيب»، وكانت وفاة ابن دينار سنة ١٢٧ه.

الشيخ الأخير في سند البخاري هو سيدنا عبد الله بن عمر، وهو الصحابي ابن الصحابي عمر بن الخطاب، رضي الله عنهما، يكنى أبا عبد الرحمن، روى عن النبي صلى الله عليه وسلم وعن أبي بكر وعمر وعثمان وعلي وعن عمه زيد وعن عائشة وعن أخته حفصة، وعن غيرهم من الصحابة.

وروى عنه أبناؤه السبعة: بلال وزيد وحمزة وسالم

وعبد الله وعبيد الله وعمر، وأبناء أبنائه، وأبناء إخوته، ونافع وأسلم وسعيد بن المسيب ومجاهد، وابن دينار، وخلائق غيرهم لا يحصون كثرةً.

أثنى عليه رسول الله صلى الله عليه وسلم ورَكَاه خير تركية، فقال عليه أفضل الصلاة وأرْكى السلام: «إن عبد الله رجل صالح».

قال الحافظ أبو نعيم: أعطي ابن عمر القوة في المجاهدة والعبادة، والرجولة، والمعرفة بالآخرة، والإيثار لها، وما مات حتى أعتق ألف إنسان أو أزيد، وتوفي سنة لاه بعد الحج، ومات.

#### شرح الحديث:

أما «جُمَار النخلة» فهو قلب النخلة وشحمها، يكون لينًا ويؤكل بالعسل، قال أبو بكر بن العربي: ويقال له الجامور أيضًا.

وأما «بركة النخل» فهي خيره ونفعه العميم.

فاما قوله: «لا يتحاتّ ورقها» أي لا يتناثر ولا يتساقط. وأما قوله صلى الله عليه وسلم: «وإنها مثل المسلم»، فهذا اللفظ الكريم رُوي بكسر الميم وسكون الثاء، وروي بفتح الميم وفتح الثاء أي مثل المسلم، وكلاهما بمعنى واحد.

قال الجوهري في «الصحاح»: مثّل الشيء ومَثْله: كلمة تسوية، كما يقال: شبُّهه وشَبّهُه بمعنّى واحد، قال: والمثل أيضًا ما يضرب من الأمثال.

ووجه شبه النخلة بالمسلم قائم من جهات كثيرة، وذلك في كثرة خيرها، ودوام ظلها، وطيب ثمرها، ووجوده على الدوام، فإنه من حين يطلع ثمرها لا يزال يؤكل منه أنواع حتى ييبس، وبعد أن ييبس يُتخذ منه منافع كثيرة، فخشبها وورقها وأغصانها تُستعمل جذوعًا وحطبًا وعصيًا، وغير ذلك مما لا يخفى، ثم آخر شيء نواها، فإنه نُنتفع به علفًا للإيل.

وأما جمال نباتها، وحُسن هيئة تمرها، وفارع طولها، واستمرار خضرة أوراقها، وتماسك جذعها، من أن تلعب به الرياح والأعاصير، وكريم ظلها لمثل من كان في قلب حزيرة العرب: فمنافع مشهودة ومتع محمودة.

وكذلك المسلم والمؤمن كله خير ونفع، فهو ثابت الإيمان بالله كثبوت النخلة على أساسها، باهي العمل، سامي القول، كعلو النخلة في السماء، كثير الطاعات على ألوانها ما بين صائم ومصلً، وتال للقرآن ومتصدق، وذاكر لله ومذكر بالله، وآمر بالمعروف وناه عن المنكر، يخالط الناس ويصبر على أذاهم، آلف مالوفٌ، ينفع ولا يضر، مكارم أخلاقه مبنولة للناس، لا يزيده طول الأيام إلا بسوقًا وارتفاعًا، ولا تجد فيه الشدائد والأهوال إلا ثباتًا ورسوخًا على الحق، وسموًا إلى الخير والذفع، وشفوقًا عن الدنايا والسفاسف، عمله صاعد إلى ربه

الحرم ١٤٣٤ ه

بالقبول والرضوان، إن جالسته نفعك، وإن شاركته نفعك، وإن صاحبته نفعك، وإن شاورته نفعك، وكل فعل من أفعاله نفع، وما يصدر عنه من العلوم فهو قوت للأرواح والقلوب، لا يزال مستورًا بدينه لا يعرى من لباس التقوى، ولا ينقطع عمله في غنى أو فقر، ولا صحة أو مرض، بل لا ينقطع عمله بعد موته إذا نذر من حياته لآخرته، وغنم من يومه لغده، ينتفع من كل ما يصدر منه حيًا وميتًا؛ إذ مبعث أعماله كلها الامان والنفع.

وأما وجه الشبه بين النخلة والمسلم من جهة عدم سقوط الورق.

فقال الإمام أبو بكر بن العربي: هو أن النخلة لا تعرى عن لباسها من الورق، فالمؤمن لا يعرى عن لباس التقوى، فإن اللباس الظاهر يقيه من أفات الدنيا، والتقوى تقيه من آفات الأخرة.

وقال الحافظ ابن حجر: وجه الشبه بينهما هو ما رواه الحارث بن أسامة في هذا الحديث من وجه آخر عن ابن عمر، ولفظه: «كنا عند النبي صلى الله عليه وسلم ذات يوم، فقال: إن مثل المؤمن كمثل شجرة لا يسقط لها أنملة، أتدرون ما هي؟ قالوا: لا، فقال النبي صلى الله عليه وسلم: إنها النخلة».

#### ثمرات من هذا الحديث:

وإفاد الحديث الذي نشرحه أحكامًا كثيرة وفوائد عديدة، وبين العلماء هذه الفوائد وهذه الأحكام: أفاد الحديث: بركة النخلة وما تثمره، ويكفي في الدلالة على ذلك أن النبي صلى الله عليه وسلم ضرب بها المثل بالمؤمن، وأن الله تعالى ضرب بها المثل في كلمة التوحيد، وهي شهادة أن لا إله إلا الله، فقال سبحانه: «أَلَّمْ تَزَكَفُ صَرَبُ أَنَّهُ مَثَلًا كُمَةً طَيَبَةً فقال سبحانه: «أَلَمْ تَزَكَفُ صَرَبُ أَنَّهُ مَثَلًا كُمَةً طَيبَةً تُمَحَرَةً طَيبَة أَسَلُهَا ثَابَ وَعَمْهَا فِي السَمَاءِ (أ) تُوَقِ لَمَتَهُمُ يَنَدَ حَرُوبَ » [إبراهيم: ٢٤].

واستدل الإمام مالك رضي الله عنه من هذا الحديث على أن الخواطر التي تقع في القلب في محبة الثناء على أعمال الخير لا يقدح فيها ذلك إذا كان أصلها لله عز وجل، وذلك مستفاد من تمني عمر بن الخطاب رضي الله عنه أن يكون ابنه قال في جواب سؤال الرسول صلى الله عليه وسلم: هي النخلة، ووجه تمني عمر رضي الله عليه وسلم: هي النخلة، ووجه محبة الخير لنفسه ولولده، ولتظهر فضيلة الفهم في الولد من صغره، وليزداد من النبي صلى الله عليه وسلم حظوة، ولعله كان يرجو له إذ ذاك أن يدعو رسول الله صلى الله عليه وسلم له بالزيادة في الفهم.

وفي الحديث أيضًا: امتحان العالم أذهان الطلبة بما يخفى، مع بيانه لهم إن لم يفهموه، كما بوب البخاري.

وفي الحديث أيضا: إشارة إلى أن من يُوَجَّه إليه اللُّغز ينبغي أن يتفطن إلى قرائن الأحوال الواقعة عند السؤال، وأن قاتل اللغز ينبغي ألا يبالغ في التعمية، بحيث يجعل للملغز له بابًا يدخل منه، بل كلما قرُبه كان أوقع في نفس سامعه.

وأما ما رواه أبو داود من حديث معاوية عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه «نهى عن الأغلوطات»، وهي صعاب المسائل، فإن ذلك محمول على ما لا نفع فيه، أو على ما يُقال على سبيل التعنيت والتعجيز.

واستُفيد من حديث ابن عمر التحريض على الفهم في العلم، وقد بؤب البخاري عليه بقوله: «باب الفهم في العلم»، كما استفيد منه استحباب الحياء ما لم يؤد إلى تفويت مصلحة، ولذلك تمنى عمر أن يكون ابنه لم يسكت.

اما تشبيه الله تعالى كلمة التوحيد بالنخلة، فهذه الكلمة الطيبة هنا في الآية الكريمة عبر بها عن المبدأ الكلي الجامع، الذي يعتنقه الإنسان المؤمن، ويقول به، ويعلنه في الناس.

كما فيه الإشارة إلى أن تشبيه الشيء بالشيء لا يلزم أن يكون ذلك المشبه نظير المشبه به من جميع وجوهه، فإن المؤمن كما قال الإمام أبو بكر بن العربي: «لا يماثله شيء من الجمادات، ولا يعادله حتى الكعبة المعظمة التي يستقبلها في العبادة، فلا شيء بعد الله ورسوله أعظم من المؤمن».

وفي الحديث الشريف: توقير الكبير وتقديم الصغير. أباه في القول، وأنه لا يبادره بما فهمه، وإن ظن أنه الصواب.

وفي الحديث أيضًا: أن العالم الكبير قد يخفى عليه ما يدركه من هو دونه؛ لأن العلم مواهب، والله يؤتي فضله من نشاء.

وفي الحديث أيضا: الإشارة إلى حقارة المال النفيس في جلب النعم، فإن عمر رضي الله عنه قابل فهم ابنه لمسالة واحدة بحمر النعم، مع عظم مقدار ثمنها وغلائها عند العرب أنذاك.

وفي الحديث أيضًا: أكل النبي صلى الله عليه وسلم بحضرة القوم، وهو سيد السادات، ويستفاد منه أن ذلك لا يغض من مقامه العظيم إذا فعله.

وبعدُ: فَقد تَضَمَّن هذا الحديث لُونًا من ألوان التعليم عند النبي صلى الله عليه وسلم.

نسال الله أن يعلمنا ما ينفعنا، وأن ينفعنا بما علمنا، والحمد لله رب العالمين.

# ور البطريج شمين الأطويق التسار

1 121/

# ٤٤- «دَفْنُ البَنَاتِ مِنَ الْمُكْرَمَاتِ».

الحديث لا يصح: أخرجه ابن عدي في «الكامل» (٢٧٨/٢) (٤٤٢/٣) من حديث ابن عمر مرفوعًا، وفيه حميد بن حماد يحدث عن الثقات بالمناكير، والحديث موضوع.

# •٤- «إذَا سَمَّيْتُمْ فَعَبِّدُوا».

الحلقة الرابعة

الحديث لا يصح: أخرجه الطبراني في «المعجم الكبير» (٣٨٣/١٧٩/٢٠) من حديث عبد الملك بن أبي زهير عن أبيه مرفوعًا، وفيه أبو أمية بن يعلى الثقفي واسمه إسماعيل بن يعلى، قال الذهبي في «المغني»: بصري متروك، وبه أعله الهيثمي في «المجمع» (٥٠/٨).

٤٦- «إِنَّ اللهَ لا يَهْتكُ سِتْرَ عَبدٍ فِيهِ مثقالُ ذَرَّةٍ مِنْ خَير».

الحديث لا يصح: أخرجه ابن عدي في «الكامل» (١٢٩/٣) من حديث أنس مرفوعًا، وفيه الربيع بن بدر قال النسائي في «الضعفاء والمتروكين» (٢٠٠): متروك.

٤٧- «إِيَّاكمْ والجَلُوسَ في الشَّمْسِ، فَإِنَها تُبْلي الثَوْبَ، وتُبَيّن الرِّيحَ، وتُظْهِرُ الدَّاءَ الدَّفَين».

الحديث لا يصح: أخرجه الحاكم في «المستدرك» (٤١١/٤) من حديث ابن عباس مرفوعًا، وتعقبه الذهبي في «التلخيص» بقوله: «قلت: ذا من وضع الطحان». اهـ. وهو محمد بن زياد الطحان.

٤٨- «إِنَّ مِنَ السُّنةِ أَن يَخْرُج الرَّجُلُ مَعَ ضَيْفِهِ إِلَى بَابِ الدَّارِ».

الحديث لا يصح: أخرجه ابن ماجه (ح٣٣٥٨)، وفيه علي بن عروة، قال ابن حبان: كان يضع الأحاديث، كذا في «المجروحين» (١٠٧/٢). ٤٩- «لاَ تَتَمَارَضُوا فَتَمْرَضوا، وَلاَ تَحْفُرُوا قُبُورَكم فَتَمُوتوا».

الحديث لا يصح: أورده ابن أبي حاتم في «العلل» (٣٢١/٢) (ح٢٤٨١) عن ابن عباس مرفوعًا، وقال: سألت أبي عنه فقال: «هذا حديث منكر». وآفته محمد بن سليمان

التوكيد ٢١

الصنعاني، قال الذهبي: «مجهول والحذيثُ الذي رواه منكر، يعني هذا». ٥٠- «الْعَالِمُ لا يُخَرِّفُ».

الحديث لا يصح: أورده ابن أبي حاتم في «العلل» (٤٣٩/٢) (ح٢٨٢١) من حديث أنس مرفوعًا، وقال: سألت أبي عنه فقال: فيه العلاء بن زيد، ضعيف الحديث متروك الحديث، وقال الذهبي: تالف، قال ابن المديني: كان يضع الحديث.

٥٩- «أَنَا عَرَبِيٍّ، وَالْقُرْآنُ عَرَبِيٍّ، ولِسَانُ أَهْلُ الْجَنَّةِ عَرَبِيٍّ».

الحديث لا يصح: أخرجه الطبراني في «الأوسط» (٧١/١٠) (ح٩١٤٣) من حديث أبي هريرة، وفيه عبد العزيز بن عمران، قال النسائي في «الضعفاء والمتروكين» (٣٩٣): متروك الحديث.

٥٢- «مَا أَوِتِيَ قَوْمُ الْمَنْطِقَ إِلاَّ مُنِعُوا الْعَملَ».

الحديث لا أصل له، قال العراقي في «تخريج الإحياء» (٤٢/١): «لم أجد له أصلاً».

٣٥- «تَخَلَّلُوا فَإِنَّهُ نَظَافَةُ، وَالنَظَافَةُ تَدْعُو إِلَى الإِيمانِ، والإِيمانُ مَعَ صَاحِبِه فِي الْجَنَّةِ».

الحديث لا يصح: أخرجه الطبراني في «الأوسط» (١٥٣/٨) من حديث أبي مسعود، وفيه إبراهيم بن حَيّان، قال ابن عدي في «الكامل» (٢٥٤/١) (٨٤/٨٤) أحاديثه موضوعة مناكير.

الله، وَلاَ قُحِطوا إلاَّ بِرَحْمَةِ اللهِ، وَلاَ قُحِطوا إلاَّ بِسَخَطه».

الحديث لا يصح: أخرجه أبو الشيخ في «العظمة» (ح٧٤٣) من حديث أبي أمامة مرفوعًا، وفيه جُميع بن ثوب، قال الإمام البخاري في «التاريخ الكبير» (٢٣٣١/٢٤٣/١): «منكر الحديث»، وقال الإمام النسائي في «الضعفاء والمتروكين» (١٠٥): «متروك».

٥٥- «تَفَكَّرُوا في خَلْق الله، ولا تفكروا في الله فَتَهْلَكُوا».

الحديث لا يصح: أخرجه أبو الشيخ في «العظمة» (ح٤) من حديث أبي ذر مرفوعًا، وفيه سيف بن محمد الكوفي ابن أخت سفيان الثوري، قال أحمد: كذاب، وقال ابن معين: كذاب. كذا في «الميزان» (٣٦٣٩/٢٥٦/٢).

اعداد/ مصطفى البصراتي

راهات قرآنية

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله وآله وصحبه ومن والاه، وبعدُ: فقد تكلمنا في الحلقتين السابقتين عن تدبر القرآن الكريم، ولا شك أن التدبر يورث الخشوع، وأن من تدير القرآن خشيع لله، ولان قليه، وخاف من الله تعالى، وقد ذكر الله عاقبة الخوف، فقال عز وجل: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يَغَشُونَ رَبَّهُم بِٱلْغَيْبِ لَهُم مَعْفِرَةٌ وَأَجْرٌ كَبِرٌ» [الملك: ١٢]. قامر بالخوف واوجبه وجعله شرطًا في الإيمان؛ فلذلك لا يتصور أن ينفك مؤمن عن الخوف، وإن ضعف فيكون ضعف خوفه محسب ضعف معرفته وإدمانه، وقال عز وجل: «وَإِنَّنِي فَأَرْهَبُونِ » [البقرة: ٤٠]، وقال تعالى: اإِنَّ ٱلَّذِينَ هُم مِّنْ خَشْبَةٍ رَبِّهم مُشْفِقُونَ ٢٠ وَٱلَّذِينَ هُم يْتَابَنْتِ نَبْهُمْ فَوْمِنُونَ ٢٠ وَٱلْذِينَ هُر رَبُّهُمْ لَا يُشْرَقُونَ ( ) وَالَّذِينَ يُؤْتُونَ مَا ءَانُوا وَقُلُونُهُمْ وَجِلْةُ أَنَّهُمْ إِلَى رَبِّهِمْ رَحِعُونَ () أَوْلَتِهَكَ يُسَرِعُونَ فِي ٱلْخَيْرَاتِ وَهُمْ لَمَا سَبِقُونَ ، [المؤمنون: ٥٧- ٦١].

فينبغى للمؤمن أن يرتقب وينتقل من مرتية التدبر إلى مرتدة الخشوع، وتهزه كلمات الله تعالى، قَال تعالى: «أَلَمَ بَأَنِ لِلَّذِينَ ءَامَنُوَا أَن عَضْمَعَ قُلُوبُهُمْ لِنِحْدِ ٱللَّهِ وَمَا نَزَلَ مِنَ ٱلْحَقَّ وَلَا يَكُونُوا كَالَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِنَبَ مِن قَبْلُ فَطَالَ عَلَيْهُمُ ٱلأَمَدُ فَقَسَتْ قُلُوبُهُمْ وَكُثَرٌ مَنْهُمْ فَسِقُونَ» [الحديد: ١٦]. والشاهد في الآية الكريمة أن الموجَّه إليهم الخطاب هم المؤمنون، ولكنهم لم تخشع قلوبهم بعد، مما يدل على أن الخشوع هو الدرجة الأعلى التي تلى درجة القلب السليم، والتي توصلنا إلى أنها أول درجات الإيمان وأدنى مراتب حياة القلوب، فما هو الدافع لهذه القلوب إلى أن ترتقى إلى مرتبة أعلى في دائرة الإيمان؟ إنه الخشوع، ولكن خشوع القلب، فاحكام الله تحالدف، قال الله تعالى: «وَإِنَّهَا لَكَبِيرُهُ إِلَّا عَلَى ٱلْخَبْشِعِنَ» [البقرة: ٤٥]، ومما صبح من أدعية رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه كان يقول في دعائه: «اللهم إنى أعوذ بك من علم لا ينفع، ومن قلب لا يخشع». رواه مسلم، [كتاب القلب ووظائفه لسلمان وزيد العماني].

#### الخشوع لغة:

قال ابن القيم في المدارج: «الخشوع في أصل اللغة: الانخفاض، والذل والسكونُ، قال الله تعالى: «وَخَشَعَتِ ٱلْأَسُواتُ لِلرَّمَٰنِ» [طه: ١٠٨]، أي: سكنت، وذلت، وخضعت، ومنه وصف الأرض بالخشوع وهو يبسها، وانخفاضها، وعدم ارتفاعها بالري، قال الله تعالى: «وَمِنْ ءَايَتِهِ أَنَكَ تَرَى ٱلأَرْضَ خَشِعَةً فَإِذَا أَنْزَلْنَا عَلَيْهَا ٱلْمَاءَ أَهْتَرَتْ وَرَبَتْ والراكع.

واصطلاحًا: قيامُ القلب بين يدي الرب بالخضوع والذل، وقيل: هو الانقياد للحق، وقال الجنيدُ: الخشوع تذلل القلوب لعلام الغيوب. قال ابن القيم رحمه الله: والحق أن الخشوع معنى يلتئم من التعظيم والمحبة والذل والانكسار. [مدارج السالكين 1/٨٥٩ بتصرف].

#### الفرق بين الخشوع والخضوع:

ذهب بعض العلماء إلى أن تعريف الخشوع بالخضوع فيه تسامح؛ إذ إن الخضوع ورد مرتين في الذكر الحكيم على غير سياق المدح، فقال تعالى: «فَلا عَضَمَعُنَ بِالْقَرْلِ فَيَطْمَعَ ٱلَّذِي فِي قَلْبِهِ، مَرَضٌ» [الإحزاب: 19]، وقال تعالى: «إن نَمَّأَ نُزَلَ عَلَيْهِم مِنَ ٱلنَّمَاءِ مَايَةُ فَظَلَتْ أَعْنَقُهُمْ لَمَا خَضِعِينَ» [الشعراء: ٤].

والخضوع هو التطامن والتطاطؤ، ولا يقتضي

لتولايط

الحرم ١٤٣٤ هـ

أن يكون معه خوف، ولهذا لا يجوز إضافته إلى القلب فيقال خضيع قليه، وقد يجوز أن يخضع الإنسان تكلفًا من غير أن يعتقد أن المخضوع له فوقه، ولا يكون الخشوع كذلك. [كتاب الفروق اللغوية ص٢٠٦].

والخشوع محله القلب، وثمرته على الجوارح، وهي تُظهره، ولدس مقصورًا على القلب، بل كل ما في الإنسان له حالة خشوع، كالسمع والبصر، والمخ والعظم والعصب، والوجه والأصوات، وكذلك الحماد كالأرض والجبل، وأوضح ذلك القرآن والسنة، سواء كان ذلك في الدنيا أو عند البعث.

فعن خشوع الأصوات يقول الحق تبارك وتعالى: «وَخَشَعَتِ ٱلْأُصْوَاتُ لِلرِّحْنِي فَلَا تَسْمَعُ إِلَّا هَمْسًا» [طه: ١٠٨].

وعن الأبصار يقول الحق تبارك وتعالى: <لَحْشِعَةُ أَبْضَرُهُمْ نَرْهَقَهُمْ ذِلَةٌ » [القلم: ٤٣]، ومثلها في (المعارج: أمة ٤٤)، وقال تعالى: «فَلُوَبُّ يَوْمَبِذِ وَاجِفَةً (٨) أَبْصَدَرُهَا خُشِعَةً» [النازعات: ٨، ٩]، وعن الوجوه قال تعالى: «هَلْ أَتَنْكَ حَدِيثُ ٱلْغَنْشِيَةِ () وُجُوُهُ يَوْمَهِذٍ خَسْعَة » [الغاشية: ١، ٢]، وعن بقية الجوارح ورد فى الحديث الصحيح عن على بن أبى طالب رضى الله عنه عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه كان إذا ركع قال: «اللهم لك ركعت، وبك أمنت، ولك أسلمت، خشع لك سمعي ويصرى ومخى وعظمى وعصبي» رواه مسلم.

وعن الجماد قال تعالى: لَوْ أَنَزَلْنَا هَذَا ٱلْقُرْءَانَ عَلَى جَبَل لَرَأَتْنَهُ, خَنْشِعًا مُتَصَبِّعًا مِنْ خُشْيَةٍ أَلَقٍ» [الحشر: ٢١]، وقال تعالى: «وَمِنْ ءَايَنِيْهِ» أَنَّكَ تَرَى ٱلْأَرْضَ خَشِعَةً» [فصلت: ٣٩]. [القلب ووظائفه في الكتاب والسنة ص١٠٧].

وسواء كان المقصود من الخشوع حسيًا أو معنوبًا، فالمقصود التذلل والسكون مع الله تبارك وتعالى، وعدم الفتور والتكاسل.

وفسره الألوسي رحمه الله بأنه: «الانقياد التام لأوامر الله وذواهيه، والعكوف على العمل بما قيها من الأحكام، من غير توان ولا فتور». [روح المعاني: .[1A./YV

ويكمل الخشوع بتصفية الوقت من مراءاة الخلق، وتجريد رُؤية الفضل؛ فيخفى أحواله عن الخلق جهده، كخشوعه وذله وانكساره، لئلا براها الناس فتعجبه اطلاعَهُم عليها، ورؤيتهم لها، فيفسد عليه وقته وقلبه وحاله مع الله، وكم في صلاتهم، فدل على أن من لم يخشع فليس من Upload by: altawhedmag.com

قد اقتطع في هذه المفازة من سالك؟ والمعصوم من عصمه الله، فلا شيء أنفع للصادق من التحقق دالمسكنة والفاقة والذل، وأنه لا شيء، وأنه ممن لم يصح له بعد الإسلام، حتى يدعى الشرف فيه، قال ابن القيم رحمه الله: ولقد شاهدتُ من شيخ الإسلام ابن تعمية - قدس الله روحه - من ذلك، أمرًا لم أشاهده من غدره، وكان يقول كثيرًا: ما لي شيء، ولا مني شيءً، ولا في شيء.

وأما تجريد رؤية الفضل: فهو أن لا يرى الفضل والإحسان إلا من الله، فهو المان به بلا سبب من العدد، ولا وسيلة سيقت منه توسل بها إلى إحسانه، بل إن جميع ما وصله من خير فمن منة الله عليه، ويفضله عليه من غير استحقاق منه، ولا بذل عوض إستوجب به ذلك، كما قال تعالى: « يَمُنُونَ عَلَيْكَ أَنْ أَسْلَمُوا قُل لا تَمُنُّوا عَلَى إِسْلَامَكُم بَلِ ٱللهُ يَمُنُّ عَلَيْكُم أَنَّ هَدَنكُم لِلْإِيمَانِ إِن كُنتُم صَالِقِينَ» [الحصرات: ١٧]. مكانة الخشوع:

أول ما تفقد هذه الأمة الخشوع، فقد ورد في حديث حذيفة رضى الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «أول ما تفقدون من دينكم الخشوع، وآخر ما تفقدون من دينكم الصلاة» رواه الحاكم في المستدرك وقال: صحيح الإسناد ووافقه الذهبي].

فالخشوع أول ما يُرفع من القلوب، تتلوه أعمال الجوارح، كعقد انفرط فتتابع نظمه، فبذهاب الخشوع تكون العبادة بغير روح.

وبذهاب الخشوع بذهب العلم، وفي الأثر عن أبى الدرداء رضى الله عنه قال: «إن شئت لأحدثنك بأول علم يُرفع من الناس؛ الخشوع، يوشك أن تدخل مسجد جماعة فلا ترى فيه رجلا خاشعًا». رواه الترمذي وصححه الترمذي.

#### الخشوع في الصلاة:

قال تعالى: (قَدْ أَفَلَحَ ٱلْمُؤْمِنُونَ () ٱلَّذِينَ هُمْ فِي صَلَاتِهِمْ خَشِعُونَ ) [المؤمنون: ١- ٢]، فلما ذكر بقية صِفاتهم ذكر حزاءهم، فقال: (أَوْلَتِهَكَ هُمُ ٱلْوَرَثُونَ (\*) ٱلَّذِينَ يَرِثُونَ ٱلْفِرْدَوْسَ هُمْ فِهَا خَلِدُونَ ) [المؤمنون: ١٠- ١١].

قال الحسن البصرى رحمه الله: وقوله تعالى: «الذينَ هُمْ في صَلاتهمْ خَاشَعُونَ» قال: كان خشوعهم فى قلوبهم، فغضواً لذلك أبصارهم وخفضوا لذلك الحناح. [تفسير اين كثير ٣٨/٣].

قال ابن القيم: علق الله فلاح المصلين بالخشوع

أهل الفلاح.

وعن عثمان رضي الله عنه قال: سَمعتُ رَسُولَ اللَّه صلى الله عليه وسلم يَقُولُ: ((مَا مِن امْرِئَ مُسْلَم تَحَضُّرُهُ صَلاةٌ مَعْتُوبَةٌ فَيُحْسَنُ وَضُوءَهَا وَخُشُوعَهَا وَرُكُوعَهَا إِلاَّ كَانَتُ كَفَّارَةً لَمَا قَبْلَهَا مِنَ الذُّنُوبِ مَا لَمْ يُؤْتِ كَبِيرَةٌ وَذَلِكَ الدُهْرَ كُلُّهُ)) رواه مسلم في صحيحة.

وكان هذا حال رسول الله صلى الله عليه وسلم عندما يكون في الصلاة، فعن مطرف عن أبيه قال: (رأيت رسول الله صلى الله عليه وسلم يصلي ولجوفه أزيز كأزيز المرجل.. يعني يبكي)، رواه أبو داود والنسائي وصححه الألباني.

قال ابن القيم في الوابل الصيب: (صلاة بلا خشوع ولا حضور كبدن ميت بلا روح فيه، أفلا يستحي العبد أن يهدي إلى مخلوق مثله عبدًا ميتًا، أو جارية ميتة؛ فما ظن هذا العبد أن تقع تلك الهدية ممن قصده بها من ملك أو أمير أو غيره، فهكذا سواء الصلاة الخالية عن الخشوع والحضور، وجمع الهمة على الله تعالى فيها بمنزلة هذا العبد أو الأمة الميت الذي يريد إهداءه إلى بعض الملوك، ولهذا لا يقبلها الله تعالى منه وإن أسقطت الغرض في أحكام الدنيا، ولا يثيبه عليها؛ فإنه ليس للعبد من صلاته إلا ما عقل منها).

قال بعضهم: إن الرجلين ليكونان في الصلاة، وإن ما بينهما كما بين السماء والأرض.

وعن عمار بن ياسر رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: (وإن الرجل لينصرف وما كُتَبَ له إلا عشر صلاته، تسعها، ثمنها، سبعها، سدسها، خمسها، ربعها، ثلثها، نصفها) [أبو داود وحسنه الألباني].

والخشوع في الصلاة إنما يحصل لمن فرغ قلبه لها، واشتغل بها عما عداها، وأثرها على غيرها، وحينئذ تكون له قرة عين، عن أنس رضي الله عنه: إن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «حبب إليَّ من الدنيا النساء والطيب، وجعلت قرة عيني في الصلاة»، رواه النسائي، بل إنه عليه الصلاة والسلام كان إذا حزبه أمر صلى، وكان يقول: «قم يا بلال فأرحنا بالصلاة». رواه أبو داود.

قال النووي في التبيان: وعن عمر بن الخطاب رضي الله عنه: أنه صلى بالجماعة الصبح فقرأ سورة يوسف، فبكى حتى سالت دموعه على ترقوته، وفي رواية: أنه كان في صلاة العشاء،

وهذا يدل على تكرره منه، وفي رواية: فبكى حتى سمعوا بكاءه من وراء الصفوف.

الأمور التي تعين على الخشوع في الصلاة:

أولا: أن يستحضر المسلم عظمة الباري سبحانه وتعالى، وأنه واقف بين يدي جبار السموات والأرض، قال الله تعالى: «وَمَا فَدُرُوا اللَّهُ حَقَّ فَقَرْهِ وَٱلْأَرْضُ جَمِيعًا قَبْضَتُهُ، يَوْمَ ٱلْقِيَنِمَةِ وَٱلسَّمَوَتُ مَطْوِيَّتُ بِيمِينِهِ شَبْحَتْهُ، وَتَعَلَىٰ عَمَّا يُشْرِكُونَ » [غافر: 17].

ثانيًا: أن ينظر المسلم إلى موضع السجود ولا يلتفت في صلاته، فعن أبي ذر رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «لا يزال الله مقبلًا على العبد في صلاته ما لم يلتفت، فإذا صرف وجهه إنصرف عنه». رواه أحمد وحسنه الإلباني.

ثالثا: تدبر القرآن الكريم والأذكار والتي يقولها في الصلاة، قال تعالى: « أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ ٱلْفُرَءَاتَ أَمَّرَ عَلَى قُلُوبٍ أَفَنَالُهَا » [محمد: ٢٤]، فإذا تدبر المسلم أذكار الركوع والسجود وغيرها من الأذكار كان ذلك أوعى للقلب واقرب للخشوع.

رابعًا: أن يصلي صلاة مودع؛ كانه سيموت بعد الصلاة، فقد أخرج أحمد في مسنده عن أبي أيوب رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «إذا قمت في صلاتك فصل صلاة مودع» وصححه الألباني.

خامسًا: أن يهيئ المصلي نفسه فلا يصلي وهو حاقن ولا بحضرة طعام، قال صلى الله عليه وسلم: «لا صلاة بحضرة الطعام، ولا وهو يدافعه الأخبثان». رواه مسلم.

سادسًا: مجاهدة النفس في الخشوع، فالخشوع ليس بالأمر السهل، فلا بد من الصبر والمجاهدة قال تعالى: «وَالَّذِينَ جَاهَدُوا فِينَا لَنَهْدِينَتُهُمْ سُبُلَنَا وَإِنَّ اللَّهُ لَمَ الْمُصَنِينَ» [العنكبُوت: ٦٩]، ومع الإستمرار والمجاهدة يسبهل الخشوع في الصلاة بحول الله وفضله.

سابعًا: استحضار الثواب المترتب على الخشوع، فعن عثمان رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «ما من امرئ مسلم تحضره صلاة مكتوبة، فيحسن وضوعها وخشوعها وركوعها، إلا كانت كفارة لما قبله من الذنوب، ما لم يؤت كبيرة، وذلك الدهر كله». رواه مسلم. نسال الله أن يجعلنا من الخاشعين، وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

التوكيح

TOT

الحرم ١٤٣٤ هـ



# لا إله إلا الله كلمة التوحيد ثمرات وبركات

الحمد لله الذي احيا نفوس الموحدين، وملا كؤوس الذاكرين من اقداح لا إله إلا الله، وفتح ابواب الخيرات على ارباب المجاهدات بمفتاح لا إله إلا الله، وابدع المصنوعات واوجد المخلوقات ووسمها بميسم لا إله إلا الله، خلق الجنين من ماء مهين ليعبده بلا إله إلا الله، ارسل الرسل لأجلها مبشرين، وعن ضدها محذرين، فدعوا الناس كلهم إلى العمل

#### بلا إله إلا الله.

فهي رأس الملة والدين، وهي حبل الله المتين، فما خاب من تعلق بحبل لا إله إلا الله، غويت أحلامُ الجاهلين، وضلت أفئدة المعاندين؛ حيث جعلوا إلهين اثنين بعدما طلع بدر لا إله إلا الله.

أحمده سبحانه وأشكره إذ جعلنا من أهل لا إله إلا الله، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، شهادة تنجي قائلها إذا خاب أهل الشرك، ونجا أهل لا إله إلا الله، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله الذي جدد الله به ما دَرَسَ من معالم لا إله إلا الله، ومع ذلك قال له:

«فاعلم أنه لا إله إلا الله»، فصدع بها ونادى ووالى عليها وعادى، وقال: «أمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا: لا إله إلا الله، فإذا قالوها عصموا مني دماءهم وأموالهم إلا بحق لا إله إلا الله»، فدعا إلى الله سرًا وجهارًا وليلًا ونهارًا، حتى انكشف الغطاء عن وجه لا إله إلا الله، اللهم صلّ على عبدك ورسولك محمد وعلى أله وأصحابه الذين حَمَوا بمرهفاتهم حوذة لا إله إلا الله، وسلم تسليمًا كثيرًا وبعد. فيا إخوة الإسلام: اتقوا الله تعالى وجددوا إيمانكم في الصباح والمساء بتأمل معنى لا إله إلا الله.

فياً ذوي العقول الصحاح، ويا ذوي البصائر والفلاح، نادوا بالفلاح، فلا فلاح إلا لأهل لا إله إلا الله، فكلمة الإسلام ومفتاح دار السلام لا إله إلا الله، فلا قامت السموات والأرض ولا صحت السنة والفرض ولا نجا أحد يوم العرض إلا بلا إله إلا الله.

ولا جُـردت سيوف الجهاد، وأرسلت الرسل إلى العباد إلا الله، فانقسم

#### 🖉 اعداد/ 🚽 معاوية محمد هيكل

الناس عند ذلك فريقين، وسلكوا طريقين؛ فريق انقاد للعمل دلا إله إلا الله، والآخر خاب لعلمه أن دين أبائه تبطله لا إله الا الله ، فسيحان من فاوت بين عباده بمقتضى حكمته ومراده، وذلك من أدلة لا إله إلا الله، فطوبي لمن عَرَف معناها فارتضاها، وعمل باطنًا وظاهرًا بمقتضاها، فبكون قد حقق لا اله الا الله، ووبل لمن أصابه الشيطان بالأشراك فرماه في هوة الإشراك، فأنى واستكبر عن الانقباد لـ «لا إله إلا الله»، ألم تسمعوا قول الله: «وَلا بَمْلِكَ الدِّينَ بَدْعُونَ منْ دُونه الشفاعَة إلا مَنْ شهدَ بالحق وَهُمْ بَعْلِمُونَ» حقيقة أن لا إله إلا الله: الدِّي هو إفراده تحميع العدادات، وتخصيصه بالقصد والإرادات، ونفيها عما سواه من جمدع المعبودات التي نفتها لا إله إلا الله؛ ذلك هو الكفر بالطاغوت، والإيمان بالله الذي لا نُبقى في القلب شيئًا لغير الله، ولا إرادة لما حرم الله، ولا كراهة لما به أمر الله. هذا والله هو حقيقة لا اله الا الله.

وأما من قالها بلسانه ونقضها بفعًاله فلا ينفعه قول لا إله إلا الله، فمن صرف لغير الله شيئًا من العبادات وأشرك به أحدًا من المخلوقات فهو كافر ولو نطق آلف مرة د «لا إله إلا الله».

فيا ذوي الأسماع العتيدة؛ لا تظنوا أمور الشرك منكم بعيدة، فإن هاهنا مهاو شديدة تقدح في «لا إله إلا الله» أين من وحد الله بألحب والخوف والرجاء والعبادة؛ أين من خصه بالذل والخضوع والتعظيم والقصد، وأفرده بالتوكل فجعل عليه اعتماده؟ كل هذا من معانى لا إله إلا الله، فسارعوا عداد الله

إلتو كيد العدد ٤٩٣ السنة الثانية والأربعون

إلى مغفرة من ربكم وجنة عرضها كعرض السماوات والأرض أُعدت للمتقين، الذين قاموا بواجبات لا إله إلا الله ، ولا تجعلوا مع الله إله آخر إني لكم منه نذيرُ مبين.

وتمسكوا بعرى لا إله إلا الله، فمن نفى ما نفته، واثبت ما أثبتته، ووالى عليها وعادى، رفعته إلى أعلى عليين منازل أهل لا إله إلا الله، [خطب الشيخ محمد بن عبد الوهاب بتصرف يسير].

#### فضائل لا إله إلا الله

إن كلمة لا إله إلا الله أمرها عظيم وخطبها جسيم، وشانها حلدل؛ لأنها كلمة على الله كريمة، ولها عند الله مكان وشنان، أعلاها مثمر، وأسفلها مغدق، ولا توحد في الوحود كله كلمة أشرف من لا إله إلا الله، ولا توجد في الدنيا ولا في الآخرة كلمة ثبت لها من الفضائل ما ثبت لـ «لا إله إلا الله» ، ففضائلها لا يمكن عدَها وحصرها؛ فلأجل لا إله إلا الله خُلقت الدنيا والآخرة والجنة والنار، ولأجلها قامت السموات والأرض وخلقت الخلائق، قال تعالى: «وَمَا خَلَفْتُ المحنَّ وَالإنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ» [الذاريات: ٥٦] وقدول الأعمال متوقف على النطق بها، والعمل بمقتضاها، من قالها صادقا أدخله الله بها الجنة، ومن قالها كاذبًا حقنت دمه، وأحرزت ماله، ولقى الله غدًا فحاسبه عليها. إنها أفضل الذكر وأصدق الكلام، ومفتتح الخطب، إنها تاج الموحدين، ونور أفئدة المتقين، وحصن الأمــان وسفينة النجـاة، إنها كلمة الشهادة، ومفتاح دار السعادة ، عليها أسست الملة، ولأجلها نصبت القبلة، وجُرُدت سيوف الجهاد، قال تعالى: « وَقَنْنِلُوهُمْ حَتَّى لَاتَكُونَ فِتْنَةٌ وَيَكُونَ أَلَدِينُ كُلُّهُ لله » [الأنفال: ٣٩].

لأجلها نُصبت الموازين، ووُضعت الدواوين، وقام سوق الجنة والنار، وهي التي فرّقت الناس إلى مؤمنين وكفار، وميزتهم إلى السعداء أهل الجنة، والأشقياء أهل النار، وبها تكون السعادة والشقاوة، بل لا وصول للسعادة في الدارين إلا بها، وبها النجاة من النار بعد الورود، وبعدم التزامها البقاء فيها والخلود، بها تُؤخذ الكتب باليمين أو الشمال، ويثقل الميزان أو يخف، وعنها يسأل الأولون والآخرون.

ولعظم معانيها تعددت أساميها، ومع أن فضائلها وموقعها من الدين فوق ما يصفه الواصفون ويعرفه العارفون إلا أنذا سنحاول إن شاء الله في هذا المتال بيان ما تيسر من أساميها الشريفة وفضائلها المندفة، كما حاءت في القرآن المجيد والسنة الشريفة

#### وكلام السلف الصالح. ١- لاإله إلا الله ركن الإسلام الأعظم:

يقول النبي صلى الله عليه وسلم: «بني الإسلام على خمس: شهادة أن لا إله إلا الله، وأن محمدًا رسول الله، وإقام الصلاة، وإيتاء الزكاة، وصوم رمضان، وحج البيت من استطاع إليه سبيلا» متفق عليه.

فالأعصال الخصسة تصديق بالله ووحدانيته، وأنه لا شريك له، وإيمان برسالة رسوله صلى الله عليه وسلم، ثم أفعال تصدق هذا الإيمان وتؤكد هذه الشهادة، وقد أجمعت الأمة على أن كلمتي الشهادة هي الركن الأول للإسلام وعليها تبنى الأعمال ولا يُقبل إسلام ولا يصح عمل بدونها، فلا إله إلا الله رأس الإسلام، وأساس بنائه، وعمود فسطاطه، وبقية الأركان والفرائض متشعبة منها، مكملات لها، مفيدة بالتزام معناها، والعمل بمقتضاها.

#### ٢- الحد الفاصل بين الإسلام والكفر:

فلا إله إلا الله علم على الإيمان، وهي الكلمة الوحيدة التي تُخرج قائلها من معسكر الشرك والكفران إلى معسكر التوحيد والإخلاص والإيمان، وعليها يكون الولاء والبراء، وفيها يكون الحب والعداء، قال الله تعالى: «يَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ

والتعداد، كان الله تعالى «يَعَمَّلُ وَلِحَوْنَكُمْ أَوَلِياً إِنِ اسْتَحَوُّرُ الصُّوْلَ لاَ تَتَخَذُوا مَابَاءَكُمُ وَإِخَوْنَكُمْ أَوَلِياءً إِنِ اسْتَحَوُّرُ الطَّلِمُوت » [سورة التوبة: ٢٣] ولاجلها وبها يفرق بيُومُوت بِالله واليَّور الآخير مُوَادُوت مَنْ حَادً الله قرما يُؤمُوت بِالله واليَور الآخير مُوَادُوت مَنْ حَادً الله عَشِيرَتُهُمْ أَوَ إِخَوَانَهُمْ أَوَ إِنِياعً

وليس المراد قولها باللسان مع الجهل بمعناها، فإن المنافقين يقولونها وهم تحت الكفار في النار، مع كونهم يصلون ويصومون ويتصدقون، ولكن المراد معرفتها بالقلب، ومحبتها، ومحبة أهلها، وبغض من خالفها ومعاداته.

#### ٣- عاصمة الدم والمال:

فلا تُعصم الدماء والأموال إلا بحقها، وإيمان الكافر موقوف على النطق بها، عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم:

الحرم ١٤٣٤ هـ



77

التو جيد



«أُمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا لا إله إلا الله، فإذا قالوا لا إله إلا الله عصموا مني دماءهم وأموالهم إلا بحقها» صحيح مسلم.

وقال صلى الله عليه وسلم: «من قال لا إله إلا الله وكفر بما يُعبَد من دون الله، حرم الله ماله ودمه وحسابه على الله»

صحيح مسلم. قال العلماء: إذا قال الكافر: لا إله إلا الله فقد شرع في العاصم لدمه، فيجب الكف عنه، فإن تمم ذلك تحققت العصمة وإلا يطلت، ويكون النبى صلى الله عليه وسلم قد قال كل حديث في وقت، فقال: «أمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا: لا إله إلا الله، ليعلم المسلمون أن الكافر المحارب إذا قالها كُف عنه، وصار دمه وماله معصومين، بشبهد لذلك حديث أسامة ين زيد قال: يعثنا النبي صلى الله عليه وسلم في سرية فصيحنا الحرقات من جهينة، فأدركت رجلا فقال: لا إله إلا الله فطعنته فوقع في نفسي من ذلك (يعني وقع شك؛ لأن الرحل استحار بكلمة لإ إله إلا الله، ومع ذلك طعنه فقتله)، فذكرته للندى صلى الله عليه وسلم، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «أقال لا إله إلا الله وقتلته؛ قال: قلت: يا رسول الله، إنما قالها خوفًا من السلاح. قال: أفلا شققت

عن صدره حتى تعلم أقالها أم لا؟ فما زال يكررها عليَّ حتى تمنيت أني أسلمت يومئذ». رواه مسلم. ثم إنه صلى الله عليه وسلم بيّن في الحديث الآخر أن القتال ممدود إلى غاية، إلى الشهادتين والعبادتين، ففي الروايات الأخرى يقول: «أُمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا: لا إله إلا الله. زاد فيها: ويقيموا

قال النووي رحمه الله: ولا بد مع هذا من الإيمان بجميع ما جاء به النبي صلى الله عليه وسلم، كما جاء في الرواية الأخرى: «أُمرت أن أقاتل الناس حتى يشهدوا ألا إله الله، ويؤمنوا بي وبما جئت به». هذه صيغة عموم.

قال الشيخ رشيد رضا: «التحقيق أن المراد بالحديثين واحد، وهو الدخول في الإسلام، ومفتاح الدخول في الإسلام من المشركين النطق بكلمة التوحيد، فهو يعصم صاحبه في المعركة؛ وأما الكفار القائلون لا إله إلا الله فلا بد من نطق أحدهم برسالة محمد صلى الله عليه وسلم، وذكر الصلاة والزكاة في الحديث الآخر يراد به قبول شرائع الإسلام، وركنها الديني المحض الأعظم الصلاة، وركنها المالي الزكاة. فمن دان بهما دان بغيرهما».

#### ٤- أعظم نعمة على المهديين إليها:

ففي سورة «النحل» [سورة النعم] عند ذكر النعم بدأ باعظم نعمة على الخلق « يُزَلُّ الْمَتَ كُمَّ بَالرُّح مِنْ أَمَرِهِ عَلَى مَن يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ أَنَّ أَنذِرُوا أَنَّهُ لاَ إِلَّهُ إِلاَّ أَنَا فَأَتَقُوْنِ» [النحل: ٢]. فقدم ذكرها قبل كل نعمة، فدل ذلك على أن التوفيق لهذه الكلمة هو أعظم نعم الله تعالى التي أسبغها على عباده، كما قال الله تعالى: «وَأَسْبَعُ عَلَكُمْ نِعَمَّهُ ظَنْهِرَةً وَبَاطِنَةً» [لقمان: ٢٠]. قال مجاهد: «هي لا إله إلا الله»، وقال سفيان بن عيينة: ما أنعم الله على عبد من العباد نعمة أعظم من أن عرفه لا إله إلا الله.

فالقرآن كله في حق لا إله إلا الله. لذلك قال الله تعالى: «قُلْ إِنَّما يُوحَى إِلَيَّ أَنَّمَا إِلَهُكُمْ إِلَهُ وَاحِدٌ»، فهي الوحي كله.

وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: أكثروا من شهادة ألا إله إلا الله قبل أن يُحال بينكم وبينها،

الآية «إلاً مَن أَغَذَ عِندَ ٱلرَّحْنَ عَهَدًا » [مريم: ٨٧]، ثم قال: اتخذوا عند الله عهدًا، فإن الله تعالى يقول يوم القيامة: من كان له عند الله عهد فليقم، قالوا: يا أبا عبد الرحمن فعلمنا، «يعني ما الذي تقصده»، قال قولوا: اللهم فاطر السماوات والأرض عالم الغيب والشهادة، فإني أعهد إليك في هذه الحياة الدنيا أنك إن تكلني إلى عملي يقربني من الشر، ويباعدني من الخير، وإني لا أثق إلا برحمتك فاجعل لي عندك عهدًا تؤديه إلى يوم القيامة، إنك لا تخلف الميعاد»، معنى أنك تتبرأ من الحول والقوة ولا تتكل على عملك، بل تضع كل ثقتك في رحمة الله عز وجل بك. مستغفرًا راهبًا راغبًا إليك»، يعني هذا حالي وأنا أعاهدك على هذا العهد.

٧- كلمة الصدق، قال الله تعالى: « وَأَلَّذِى جَاءَ بِٱلْصَدْق وَصَدَقَ بِهِ أَوْلَتِكَ هُمُ ٱلْمُنْقُونَ» [الزمر: ٣٣]، وهي كلمة الصدق؛ لأنها الكلمة التي يُصدِّق قائلها، إذا قالها العبد بصدقه الرب، كما جاء في الحديث الذي رواه النسائي والترمذي وابن حبان من حديث أبي هريرة وأبى سعيد رضى الله عنهما عن النبى صلى الله عليه وسلم قال: «إذا قال العيد: لا إله إلا الله، والله أكبر، صدقه ربه وقال: لا إله إلا أنا وحدى، وأنا أكبر، وإذا قال العبد: لا إله إلا الله وحده لا شريك له، قال الله: لا إله إلا أنا وحدي لا شريك لي، وإذا قال العبد: لا إله إلا الله وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد، قال الله: لا إله إلا أنا وحدى لا شريك لي، لي الملك ولى الحمد، وإذا قال: لا إله إلا الله ولا حول ولا قوة إلا بالله، قال الله: لا إله إلا أنا وحدي ولا حول ولا قوة إلا بي»، وكان النبي صلى الله عليه وسلم يقول: من قالها في مرضه ثم مات لم تطعمه النار. وفي رواية: «من رزقهن عند موته لم تمسه النار» [صحيح اين ماجه ج٣٠٧٦]. وهذا

#### ۸- مقاليد السماوات والأرض:

قال ابن عباس رضي الله عنها: مقاليد السماوات والأرض: هو قول لا إله إلا الله، والمقاليد المفاتيح بها تفتح أبواب السماء عند الدعاء، وأبواب الجنان لا تفتح إلا بها، وأبواب النيران لا تغلق إلا بها، وباب القلب لا يفتح إلا بها، وأنواع الوساوس لا تندفع إلا دها، فالمقاليد المفاتيح.

٩- كلمة التقوى: وهي التي ألزمها أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم، قال الله تعالى: « إِذَ جَمَلَ اللَّهِ تعالى: الله عليه وسلم، قال الله تعالى: « إِذَ جَمَلَ الَّذِينَ كَفُرُوا فِ قُلُوبِهِمُ الْمَيَيَة جَمِيَة الْمُعَلِيَةِ فَأُنزَلَ اللَّهُ لَعَمَدَ مَعَمَة المُعَمِيةِ فَأُنزَلَ اللَهُ لَعَمَدَ مَعَمَة المُعَمِيةِ فَأُنزَلَ الله عليه وسلم، تعالى معالى الله تعالى الله معالى الله معالي الله معالى الله معالية المعالية اله معالى اله معالى الله معالى اله معالي اله معاليه معالية الهم معالى اله معالية معالية معالية معالى الله معالية معالى الله معالى اله معالى اله معالى اله معالى اله معالى معالى اله معالى المعالى معالى اله م معالى معالى اله معالي معاليه معالى اله معالى معالى اله معالى معالى اله معالى اله معالى معالى اله معالى معالى اله معالى معالى اله معالى م

# ٱلْنَّقُوَىٰ وَكَانُواْ أَحَقَّ بِهَا وَأَهْلَهَمَا وَكَانَ ٱللَّهُ بِكُلِّ مَقْءٍ عَلِيمًا» [الفتح: ٢٦].

روى أبو إسحاق السبيعي عن عمرو بن ميمون قال: ما تكلم الناس بشيء أفضل من لا إله إلا الله، فقال سعد بن عياض: أتدري ما هي يا أبا عبد الله، هي والله كلمة التقوى ألزمها الله أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم وكانوا أحق بها وأهلها رضى الله عنهم أجمعين.

فلا إله إلا الله هي كلمة التقوى، لأن صاحبها يتقي أن يصف ربه بما وصفه به المشركون، وأيضًا هي واقية لبدنك من السيف، ولمالك من الاستغنام، ولذمتك من الجزية، ولأولادك من السبي، فإذا انضاف القلب إلى اللسان صارت واقية لقلبك عن الكفر، وإذا انضم التوفيق صارت واقية لك من المعاصي.

١٠- الكلمة الباقية: (وهي التي جعلها إبراهيم في عقبه) كما قال تعالى: « وَإِذَقَالَ إبراهيم في عقبه) كما قال تعالى: « وَإِذَقَالَ إبراهيم في عقبه) كما قال تعالى: « وَإِذَقَالَ إبراهيم لإبيه وفَوَّمِهِ التي بَرَلَهُ مِمَا تَعْبُدُونَ () إلا ألَّذِي فَطَرَي فَانَهُ سَبَهِدِينِ () وَجَعَلَهَا كَمَة عَبْدُونَ () بأينَهُ فَيْعَنِي فَظَرَي فَانَهُ سَبَهِدِينِ () وَجَعَلَهَا كَمَة بأونَ أَبَعَ فَيْ أَنْ أَلَى فَظَرَي فَانَهُ سَبَهِدِينِ () وَجَعَلَهَا كَمَة بأونَ فَظَرَي فَانَهُ سَبَهِدِينِ () وَجَعَلَهَا كَمَة بأونَ أَلَى فَظَرَي فَانَهُ سَبَهِدِينِ () وَجَعَلَهَا كَمَة بأونَ أَلَى فَظَرَي فَانَهُ سَبَهِدِينِ () وَجَعَلَهَا كَمَة ما فَيْهُ فَيْ عَقِيهِ لَعْنَى وَعَمْدَى التوحيد باق لا يزول بالمعصية الناقية: أن التوحيد باق الإيمان، لا يزول ولكنها لا تحبط أصله، فالمعصية تزول بفضل الله بسبب التوحيد ولا يزول بفضل التوحيد بها، فما أعظمها من كلمة.

فاللهم أحينا عليها، وأمتنا عليها، واحشرنا عليها، ولا تحرمنا من البركات المكنوزة لديها، إنك يا مولانا



الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وبعد، فقد أقام الله سبحانه السموات والأرض علي العدل وألزم الحكام إذا حكموا بين الناس أن يحكموا بالعدل، ولذا كانت مهمة القضاة من أخطر المهام ومن أشدها، ولذلك كان السلف الصالح يفرون منها ويتركونها لغيرهم؛ خشية من عاقبتها ومغبتها عند الله عز وجل.

أخرج أبو داود بسنده عن ابن بريدة، عن أبيه، عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «الْقُضَاةُ ثَلاثَةُ: وَاحِدٌ فِي الْجَنَّةِ، وَاثْنَانِ

فِي النَّارِ، فَأَمَّا الَّذِي فِي الْجَنَّة فَرَجُلُ عَرَفَ الْحَقَّ فَقَضَى بِهِ، وَرَجُلُ عَرَفَ الْحَقَّ فَجَارَ فِي الْحُكْمِ فَهُوَ فِي النَّارِ، وَرَجُلُ قَضَى لِلنَّاسِ عَلَى جَهْلٍ فَهُوَ فِي النَّارِ». (ح٣٧٣٣).

هذا الحديث له روايات متعددة فيها تقديم وتأخير وتغيير في بعض الألفاظ، لكنها تؤدي إلى معان واحدة.

#### ، القضاة ثلاثة، : أي ثلاثة أنواع:

«فأما الذي في الجنة فرجل عرف الحق فقضى به». جاء باداة التفصيل «فأما» بعد الذي في الجنة، ولم يات بها بعد الذي في النار؛ لئلا يُسلكا في سلك واحد «يعني يأتيان في سياق واحد» لبعد ما سينهما.

«وَرَجَلَ عَرَفُ الْحَقَ فَجَارَ فِي الْحَكَمِ» والتقدير فاما الذي في النار، وذلك كما في قوله تعالى: «أَمَّا الَّذِي في قُوْيِهِرْ نَعْ مُنَّبَعُونَ مَا تَثْبَهُ مِنْهُ آيَعَاءَ ٱلْقِتَرَ وَٱيْعَاءَ تَأْوِيلُهُ وَمَا يَحْبُمُ مَنْ عَندَ مِنْهُ آيَعَاءَ ٱلْقِتَدَةِ وَٱيْعَاءَ تَأْوِيلُهُ وَمَا يَحْبُمُ مَنْ عَندَ رَيَّناً » [آل عمران: ٧]، أي فاما الراسخون فيقولون - وهو من فصيح الكلام وبليغه. ومع أن معرفة الحق سبب للقضاء بالحق، إلا أن هذا النوع من القضاة، عكس وجعله سببا للجور، كقوله تعالى: «وَعَمَلُونَ رَدْفَكُمُ أَنَّكُمُ تُكَذِبُونَ » [الواقعة: ٢٨]. أي تحعلون شكر

> رزقكم التكذيب، وهو موجب للتصديق. «فهو في النار»: خبرُ لـ «ورجلُ».

«ورجل قضى للناس على جهل»: أي جاهلًا. وهذا استحق النار؛ لأنه تجرأ على هذا العمل العظيم (القضاء) بلا علم، لا

التوكيط العدد ٢٩٣ السنة الثانية والأربعون

متولى البراجيلي

اعداد/

4.

لسبب جوره في الحكم. (مرقاة المفاتيح للقاري ٢٤٢٦/٦ - ٢٤٢٧، سبل السلام للصنعاني ٢٥٦٥، بتصرف].

فبين الحديث أنـه لا بد من تـوفر شـرطين في القاضي: الشرط الأول: العلم، في قوله صلى الله عليه وسلم: «رجل عرف الحق».

الشرط الثاني: العمل بهذا العلم، في قوله صلى الله عليه وسلم: «فقضى به».

فهذا جمع بين القوة والأمانة، القوة في علمه، والأمانة في العمل بما علم، وهذا قليل في الناس، فهو إما قوي عنده علم، لكنه لا يعمل به، فهو غير أمين، أو ليس عنده علم وإن كان أمينًا.

لذا كان عمر رضي الله عنه يقول: «اللهم أشكو إليك جَلَد الفاجر وعجز الثقة»!!

وأما القاضيان اللذان في النار، فالأول حقق الشرط الأول وهو العلم، ولم يحقق الشرط الثاني وهو القضاء به، والثاني لم يحقق الشرط الأول، وانتفى عنه الشرط الثاني من غير قصد منه؛ وذلك لجهله. فالحديث دليل على أنه لا ينجو من النار من القضاة إلا من عرف الحق وعمل به، والعمدة العمل، فإن من عرف الحق ولم يعمل به، فهو كمن حكم بجهل سواء في النار.

#### من آداب القاضي:

قال علي رضي الله عنه: لا ينبغي للقاضي أن يكون قاضيًا حتى تجتمع فيه خمس خصال: عفيف، حليم، عالم بما كان قبله، مستشير لذوي الألباب، لا يخاف في الله لومة لائم.

وروى الشعبي عن مسروق، قال: لأن أقضي يومًا واحدًا بحق وعدل أحبُّ إليَّ من أن أغزو سنة في سبيل الله.

#### من شروط القاضي:

لا يجوز لغير المجتهد أن يتقلد القضاء، والمجتهد من جمع خمسة علوم: علم كتاب الله، وعلم سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم، وأقوال السلف وإجماعهم واختلافهم، وعلم اللغة، وعلم أصول الفقه.

ويشترط الفقهاء لصحة تولية القاضي شروطا معينة؛ أن يكون مسلمًا عاقلًا، بالغًا، حرًا، عدلًا، فطنًا ذكيًا، سليم الحواس.

ويشترط الجمهور الذكورة لتولية القضاء وذلك لحديث أبي بكرة رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «لن يفلح قومٌ ولوا أمرهم امرأة». [البخاري].

ولأن القاضى يحضر محافل الخصوم والجدل،

ويحتاج فيه إلى كمال الرأي ومشاورة العلماء، والنساء لسن أهلاً لذلك، وقد نبّه الله تعالى إلى نسبانهم بقوله: «أَنْ تَصَلَّ إِحَدَنْهُمَا فَتَنَصَرُ إِحَدَنْهُمَا ٱلْأُخْرَكَ" [البقرة: ٢٨٢].

وجوّز أبو حنيفة توليها قضاء الأموال، ويرى الطبري جواز تقلد المرأة للقضاء مطلقًا. [انظر الموسوعة الفقهية ٢٩١/٣٣- ٢٩٤].

قال محمد بن حريث: بلغني أن نصر بن علي أرادوه على القضاء بالبصرة، واجتمع الناس إليه فكان لا يجيبهم، فلما ألحوا عليه دخل بيته ونام على ظهره، وألقى ملاءته على وجهه، وقال: اللهم إن كنت تعلم أني لهذا كاره فاقبضني إليك.

فقبض.[التذكرة الحمدونية .(ج١/ص٣٣٦)] وقال منصور بن المعتمر لابن هبيرة حين أراده على القضاء: ما كنت لألي بعدما حدثني إبراهيم. قال: وما حدثك؛ قال: حدثني عن علقمة عن ابن مسعود قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: إذا كان يوم القيامة نادى مناد أين الظلمة وأعوان الظلمة وأشباه الظلمة حتى من يرى لهم قلماً أو لاق لهم دواة، فيجتمعون في تابحت حديد ثم يلقى بهم في جهنم.[التذكرة الحمدونية .(ج١/ص٣٣٨)]

#### أهمية وظيفة القضاء:

ولي الأمر والقاضي منوط بهما إقامة العدل في الأرض؛ لإيصال الحقوق إلى أهلها، ورد المظالم، ويستوي أمام العدالة الكبيرُ والصغيرُ، والحاكم والمحكوم.

قال الله تعالى: « يَندَاوُدُ إِنَّا جَعَلَنَكَ خَلِفَهُ فِي ٱلأَرْضِ فَلَحُمُ بِنَ النَّاسِ بِالْحَقِ وَلَا تَنْبِعِ أَلْهَوَىٰ فَيُضِلَكَ عَن سَبِيلِ اللَّهِ» [20: 21].

ورضي الله عن أبي بكر عندما تولى الخلافة فقال: «إن أقواكم عندي الضعيف حتى أخذ له بحقه، وإن أضعفكم عندي القوي حتى أخذ منه الحق».

#### حكم تولى القضاء:

تولي القضاء تعتريه الأحكام الخمسة: فيكون واجبًا: إن كان من يتولاه أهـلًا للقضاء دون غيره؛ لانفراده بشروطه، فحينئذ يُفترض عليه التقلد؛ صيانةً لحقوق العباد وإخلًاء للعالم عن الفساد، ولأن القضاء فرض كفاية، ولا يوجد سواه يقدر على القيام به، فتعيَّن عليه، كغسل الميت وتكفينه، وسائر فروض الكفايات.

ويكون مندوبا (مستحبًا): لصاحب علم خفي

المحرم ١٤٣٤ ه

711

التوركيج

لا يعرفه الناس، ووُجدت فيه شروط القاضي، وذلك ليُشهر علمه للناس فيُنتفع به.

ويكون حرامًا: لفاقد أهلية القضاء، ولأن من
 لا يحسنه لا يقدر على العدل فيه، فيأخذ الحق
 من مستحقه فيدفعه إلى غيره.

- ويكون مكروهًا: لمن يخاف العجز عنه، ولا يأمن على نفسه الحَيْف فيه، ولم يتعين عليه توليه.

وكره بعضهم الدخول فيه مختارًا للأحاديث التى وردت للتحذير منه.

– ويكون مباحًا: للعدل المجتهد الصالح للقضاء
 الذي يثق بنفسه أن يؤدي فرضه، ولا يتعين
 عليه لوجود غيره مثله. [الموسوعة الفقهية
 يتصرف ١٢/١٩١].

#### التحذير من تولى القضاء:

لقد كان فضلاء العلماء يحذرون من القضاء، ويفرون منه فرارًا، ولا يتولاه أحدٌ منهم إلا مضطرًا إذا تعنّ عليه.

وذلك للأحاديث التي وردت عن النبي صلى الله عليه وسلم للتحذير منه، كحديث بريدة الذي بين أيدينا، وغيره من الأحاديث، كحديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «من جُعل قاضيًا بين الناس فقد ذُبح بغير سكين». [صحيح سنن الترمذي وغيره].

قال المظهر: خطر القضاة كثير وضرره عظيم؛ لأنه قلما عدل القاضي بين الخصمين، لأن النفس مائلة إلى من يحبه أو يخدمه أو من له منصب يتوقى جاهه أو يخاف سلطانه، وربما يميل إلى قبول الرشوة وهو الداء العضال. [مرقاة المفاتيح [٢٤٢٦/٦].

#### التعلل بأن المجتهد مأجور على كل حال:

وذلك لحديث عبد الله بن عمرو رضي الله عنهما قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إذا حكم الحاكم فاجتهد فأصاب فله أجران، وإذا حكم فاجتهد فأخطأ فله أجر واحد». [متفق عليه].

والمجتهد المخطئ في الحديث، هو من استكمل شروط الاجتهاد وتحرّى المسالة باذلًا فيها وسعه، ثم حكم بما غلب على ظنه.

قال ابن المنذر: وإنما يؤجر الحاكم إذا أخطأ إذا كان عالمًا بالاجتهاد فاجتهد، وأما إذا لم يكن عالمًا فلا، واستدل بحديث القضاة ثلاثة. ويقول الحافظ ابن حجر: ويؤيد حديث الباب «حديث عبد الله بن عمرو» ما وقع في قصة

سليمان في حكم داود عليه السلام في أصحاب الحرث. [فتح الباري ٣١٩/١٣]. فلا شك أن الحق واحد بدليل قوله تعالى: «فَفَهَّمْنَاهَا سُلَيْمَانَ»، ولم يذم الله تعالى حكم داود عليه السلام، «وَكُلا آتَيْنَا حُكْمًا وَعلْمًا»؛ لأنه مستوف لأدوات الاجتهاد، فهو نبي، وبذل وسعه في الحكم، وحكم بما غلب على ظنه.

#### فوائد الحديث:

 ١- في الحديث إنذار عظيم للقضاة التاركين للعدل.

٢- وفيه تحذير شديد للجاهل عن الدخول في منصب القضاء.

٣- وفيه استوعاء عقوبة الجاهل المتقحّم لما لا يحسنه، والعالم الجائر الحائد عن الحق والعدل.

٤- وفيه أنه لا يُعذر بالجهل في كل الأمور.
٥- وفيه أن العلم قد يكون وبالًا على صاحبه إن لم يصاحبه عمل.

٦- وفيه أن النيات الحسنة وحدها ليست كافية للنجاة، في مثل القاضي الجاهل الذي لم يتسلح بعدة ما يتولاه.

٧- وفي الحديث عظم أجر القاضي الذي علم بما يحكم فيه، ثم عدل في الحكم فماله الجنة. ٨- وفيه توجيه لولي الأمر أن يُحسن اختيار القضاة.

٩- وفي الحديث ضرورة مراقبة أعمال القضاة وأحكامهم، فلا عصمة لأحد إلا الأنبياء عليهم السلام، وكل ابن آدم خطًاء، فدعوى أنه لا رقابة ولا سلطة على القاضي، دعوى خاطئة، مغبتها وعواقبها عظيمة، كذلك قولهم: لا تعليق على أحكام القضاء، وأن القضاء خطر أحمر، كلها تعبيرات عصرية لا أصل لها وما أنزل الله بها من سلطان، بل هي مصادمة لطبيعة البشر في أن كل ابن آدم خطاء، وكل يؤخذ من قوله ويُرد، إلا رسول الله صلى الله عليه وسلم.

١٠- وفي الحديث قيام النبي صلى الله عليه وسلم بواجب النصح لأمته على العموم، وللقضاة على الخصوص.

١١- وفيه الجمع بين الوعد والوعيد، وهو
 الأسلوب القرآني المؤثر في النفس البشرية.
 ١٢- وأخيرًا: ففي الحديث أن الشرع شامل
 ومستوعب لكل دقائق الحياة وتفاصيلها.
 والحمد لله رب العالمين.

٣٢ (التوكير العدد ٤٩٣ السنة الثانية والأربعون

وقفات شرعية مع تطبيق

الشريعة الإسلامية

الشبهات

المثارة على

حد الرجم

الحلقة الثانية عشرة

المستشار/ أحمد السيد على اعداد/

الحمد لله حمدًا لا ينفد، أفضل ما ينبغي أن يُعبَد، وصلى الله وسلم على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه ومن تعبد، أما بعد: فما يزال الحديث موصولاً عن وقفات شرعية مع تطبيق الشريعة الإسلامية، وما يزال الرد على الشبهات المثارة حول حد الرجم. وهذه شبهة أخرى من شبهاتهم وقد منَّ الله

وهدة سبعة الحرى عن سبعاهم وعد من السابقة، علينا وفنَّدنا كثيرًا منها في الحلقات السابقة، وظهر جليًا أنها أوهى من بيت العنكبوت، وأنها لم تصمد أمام الصحيح الصريح من المنقول (من الكتاب والسنة) أو المعقول.

#### الشبهة الحادية والعشرون:

وهناك سؤال آخر.. إذا لم يكن تشريع الإسلام مصدر حد الرجم فمن أين جاء؟ هنا ننقل عن البخاري من باب المناقب حديث رقم ٣٥٦٠ يقول: «حدثنا نعيم بن حماد حدثنا هشيم عن حصين عن عمرو بن ميمون قال: رأيت في الجاهلية قردة اجتمع عليها قردة قد زنت فرجموها فرجمتها معهم»، أي أن مجتمع القرود في الجاهلية كانت له الأسبقية في تطبيق حد الرجم!!

فعندما تقابلون ربكم ويسالكم لماذا رجمتم الزناة ولم تطبقوا عليهم حد الجلد، فقولوا له: أخذنا ذلك من القرود.

#### الرد على هذه الشبهة :

ويُرد عليها من عدة أوجه: الوجه الأول: ما ذكره الشيخ أبو عبد العزيز سعود الزمانان في رده على الشبهة المثارة حول رواية «قردة في الجاهلية زنت فرجمت» من موقع صيد الفوائد، حيث قال حفظه الله:

#### فص الأثر:

روى الإمامُ البخاري في «صحيحه» (٣٨٤٩)، كتابٍ مناقب الأنصار، باب القسامة في الجاهلية حَدَّثَنَا نُعْيْمُ بْنُ حَمَّاد، حَدَّثَنَا هُشَيْمُ، عَنْ حُصَيْنَ، عَنْ عَمْرِو بْنِ مَيْمُونَ قَالَ: «رَأَيْتُ في الْجَاهليَّة قَرْدَةُ اجْتَمَعَ عَلَيْهَا قَرَدَةُ، قَدُ زَيْتَ، فَرَجَمُوَهَا، فَرْجَمِتُهَا مَعَهُمْ.

#### الرد:

ولا: هذا الحديث ليس على شرط الإمام البخاري، فصحيح البخاري سماهُ: «الجامعُ المختصرُ المسندُ الصحيحُ من أمور رسول الله – صلى اللهُ عليه وسلم – وسننه وأيامه»، فالخبرُ ليس مسنداً للرسول فهو ليس على شرط البخاري – رحمهُ اللهُ –. فالأحاديثُ الموقوفةُ، وهي الأحاديثُ التي تُروَى عن الصحابة، ولا يتمُ رفعُها للنبي – صلى اللهُ عليه وسلم -، والتي يسميها بعضُ أهل العلم « الآثار « هي ليست كذلك على شرط البخاريَ – رحمه الله

فعمرو بنُ ميمون كما قال الإمامُ القرطبي – رحمه الله – يعدُ مَن كبار التابعين من الكوفيين [تفسيرُ القرطبي (٤٤٢/١) تفسير سورة البقرة الآية ٢٥].

ثانياً: البخاري – رحمهُ اللهُ – لما ذكر هذا الأثرَ الذي ليس على شرطه، إنما أراد الإشارة إلى فائدة، والتأكيد على أن عمرو بنَ ميمون قد أدركُ الجاهليةُ، ولم يبال البخاري بظن عُمرو الذي ظنهُ في الجاهلية، بأن القردةُ قَد زنت

الحرم ١٢٣٤ ه.

77

التوحيط

فرجموها بسبب الرجم.

قَالِقًا: الحَبْرُ أَسْتَنْكَرُهُ الإمامُ ابنُ عبد البر – رحمهُ اللهُ – قال الحافظُ ابنُ حجر – رحمهُ اللهُ –: « وَقَدْ اسْتَنْكَرَ ابْن عَبْد الْبَرَ قَصَّهُ عَمْرو بْن مَنْمُون هَذه وَقَالَ: « فَدِهَا إضَافَة الرَّنَا إلَى غَيْر مُكَلِّف، وَإِقَامَةَ الْحَدَ عَلَى الْبَهَائِم وَهَذَا مُنْكَرَ عِنْد أَهْل الْعُلْم. [فتح الدارى لابن حجر ١٩٧/٧، الطبعة السلفية].

رابعا: استنكر الخبر الإمامُ الألباني - رحمه الله - فقال: « هذا أثرُ منكرُ، إذ كيف يمكنُ لإنسان أن يعلمَ أن القردةَ تتزوجُ، وأن من خُلقهم المحافظةَ على العرض، فمن خان قتلوهُ؟! ثم هب أن ذلك أمرُ واقعُ بينها، فمن أين علم عمرو بنُ ميمون أن رجمَ القردة إنما كان لأنها زنت». [مختصر صحيح البخاري للألياني (٢/٣٥/٥)].

خامساً: قال الشيخُ الألباني – رحمهُ اللهُ –: « وأنا اظنُ أن الآفةَ من شيخ المصنف نعيم بن حماد، فإنهُ ضعيفُ متهمٌ، أو من عَنعنة هُشَيم، فإنهُ كان مدّلساً». [مختصر صحيح البخاري للألباني (٥٣٥/٢)].

سادسا: وممن ذهب إلى تضعيف الأثر محقق « سير أعلام النبلاء « (١٥٩/٤) فقد قَال في الحاشية: « ونعيمُ بنُ حمادٍ كثيرُ الخطاِ، وهُشيمٌ مدلسٌ وقدً عنعن».

سابعاً: فالخبرُ ضعيفُ في سنده نُعيمُ بنُ حماد، من رجال معلقات البخاري لا من أسانيده، روى عنّهُ البخاريَ مقروناً بغيره في الأحاديث أرقام (٣٩٣-٢٣٩٩-٢٣٩٩)، ولم يقرنَهُ بغيره إلا في هذا الحديث المقطوع الذي ليس على شرطه – رحمهُ اللهُ – حديثَ رقم (٣٨٤٩). ونعيمُ بنُ حماد قال عنه الحافظُ في « التقريب «: « صدوقٌ بخطئ كثيراً «، وقال النسائي: « ضعيفُ «، وذكرهُ ابنُ حبان في « الثقات « وقال: « ربما أخطا ووهم «. [ تهذيب الكمال (٢٩/٢٩) ]. شامناً: وكذلك الخبرُ ضعيفٌ لأن في سنده هُشيمَ

بنَ بشير الواسطي، وهو كثيرُ التدليس، وجعلهُ الحافظُ في المرتبة الثالثة في طبقاته، وهم ممن لا يُحتجُ بحديثهم إلاَ بما صرَحوا به السَماعَ، قلتُ: ولم يصرح بالسماع في هذا الخبر.

تاسعا: مال الشَيخَ الألباني إلى تقوية هذا الأثر مختصراً دون وجود النكارة أن القردةَ قدَ زنت وأنها رُجمت بسبب الزنا فقال – رحمه الله –: « لكن ذكر ابنُ عبد البرَ في « الاستيعاب « (١٢٠٥/٣) أنهُ رواهُ عبادُ بنُ العوام أيضاً، عن حصين، كما رواه هشيم مختصراً.

قلتُ: (القائلُ الألباني) وعبادُ هذا ثقةً من رجال الشيخين، وتابعهُ عيسى بنُ حطان، عن عمرو بنَ ميمون به مطولًا، اخرجهُ الإسماعيلي، وعيسى هذا

وثقةُ العجلي وابنُ حبان، وروايته مفصلةً تبعد النكارةَ الظاهرةَ من رواية نعيم المختصرة، وقد مال الحافظُ إلى تقويتها خلافاً لابن عبد البر، والله أعلم «. [ مختصر صحيح البخاري للأَلباني (٣/٥٣٥-٥٣٦)].

عاشراً: لو اقترضنا صحةً الخبر، فإن الراوي أخبر عما رأى في وقت جاهليته، فإنهُ لا حرج من القول بأن هذا ما ظنهُ لاسيما أنهُ في رواية رأى قرداً وقردةً مع بعضهما فجاء قردٌ أخر، وأخذُها منهُ فاجتمع عليها القردةُ الآخرون ورجموهما.

فهذه صورةُ الحكاية ظنها الراوي رجماً للزنى، وهو لم يأخذ هذا حكايةً عَن النبي – صلى الله عليه وسلم -، وليست كذلك الراوي لها أحدُ أصحابِ النبي – صلى الله عليه وسلم – ولو أخبر بها النبي – صلى اللهُ عليه وسلم –، وصح السندُ عنه قبلناهُ، فإننا صدقناهُ فيما هو أعظمُ من ذلك.

الوجه الثاني: أن مصدر حد الرجم أخذناه من الكتاب والسنة، ولم ناخذه من القردة، فمن الكتاب قوله تعالى: (وَالَّتِي يَأْتِينَ أَلْفَاصِتُهُ مِن نَكَآبِكُمُ مَا تَشْتُمُوا عَلَيْهِنَ أَرْبَعَهُ مِنصَمٌ فَإِن شَهدُوا فَأَسْكُوهُنَ فِ ٱلْشُيُوتِ حَتَى يَوَفَقَهُنَ الْمَوْتُ أَوْ يَعْمَلُ اللَّهُ هُنَ سَبِيلًام [

النساء ١٥] وقد جعل الله لهن سيبلاً يتشريع حد الجلد والرجم؛ قال تعالى: ( ٱلَّأَنِّةُ وَأَرَّلَى فَأَجْدُوا كُلْ وَحِر يَتُهُمَا المَّةَ جَلَدًى) [ النور: ٢]، ومن السنة ما رواه عُبَادَةَ بُن الصّامت قَالَ: « قَالَ رَسُولُ اللَّه صَلَّى اللَّهُ فَلَيْه وَسَلَّمَ: «خُذُوا عَنِي خُذُوا عَنِي قَدْ جَعَلَ اللَّهُ لَهُنَ سَبِيلاً الْبَكُرُ بِالْبِكُر جَلْدُ مائَة وَنَقْقَ سَنَة وَالتَّئِبُ بِالثَّبِ جَلْدُ مائَة وَٱلرَّجُمُ» رواه مسلم. فقد اكدتُ السنَّة أنَّ الرَّجَم من السبيل الذي جعله الله حدًا لمن زنى وهو محصن. ومن ثم يتضح جهل هؤلاء المستهزئين يشرع الله.

الوجه الثالث: أن هؤلاء المدلسين أمرهم مفضوح، وليس لديهم منهج ثابت للبحث العلمي، وإنما ياخذون ما يوافق هواهم، ويدعون ما لا يوافقه، وليس أدل على ذلك من أنهم وصموا جميع الأحاديث التي جاءت عن النبي صلى الله عليه وسلم، وكذلك الآثار التي جاءت عن صحابته بتشريع حد الرجم، بالضعف والوضع، حتى ولو جاءت في البخاري ومسلم أصح الكتب بعد كتاب الله، ثم يحتجون الآن بحديث عمرو بن ميمون السابق في صحيح البخاري، فهم يكذبون البخاري ومسلم ولا يحتجون بما جاء بهما إذا كان ضد مذهبهم الفاسد، ويسارعون بالاحتجاج بما جاء بهما إذا كان سيدعم هذا المذهب، وهو ما يدل على فساد مذهبهم، وإن حجتهم داحضة.

اللهم انصر دينك وكتابك وعبادك الصالحين، وائذن لشريعتك أن تحكم ولكتابك أن يسود، وللحديث بقية، والحمد لله رب العالمين.

التوكيد العدد ٤٩٣ السنة الثانية والأربعون



استكمالاً ومتابعة للقاءات التي يعقدها الرئيس محمد مرسي مع القوى المجتمعية والسياسية، والتي تشمل كل أطياف المجتمع للخروج برؤى مشتركة لكل ما تمر به البلاد في الظروف الراهنة، التقى الرئيس بكوكبة من العلماء والدعاة، كان من بينهم الرئيس العام لجماعة أنصار السنة المحمدية.

وقد شرح الرئيس د. محمد مرسي للعلماء والدعاة المستجدات على الساحة الداخلية، وخصوصًا ما يتعلق بالأوضاع الاقتصادية، وقد طمأن الرئيسَ العلماء والمشايخ على أن الأوضاع الاقتصادية في تحسن، وتنتظر تحسنًا أكبر مع زيادة حالة الاستقرار الأمنى، وازدياد الثقة في الاقتصاد المصري.

كمًا تحدث الرئيس عن الأوضاع الأمنية، مؤكدًا أنه قد طرأ تحسن كبير عليها في الأونة الأخيرة، وخاصة في سيناء، مقللاً من تهويلات وسائل الإعلام المغرضة.

طلب الرئيس مرسىي من العلماء العمل على نشر الدعوة الصحيحة الدعوبة في سيناء وفي أنحاء مصر ؛ عملاً على نشر المفاهيم الصحيحة والدعوة الوسطية بعيداً عن التشدد والعنف والأفكار المنحرفة.

كما استمع الرئيس محمد مرسي من المشايخ والعلماء إلى وجهات نظرهم حول كل ما تم طرحه ومناقشته، وإلى أرائهم حول ما طرح من مُسودة الدستور.

وقد حضر اللقاء علماء ودعاة من كافة التيارات، حيث ضم علماء من أنصار السنة، والجمعية الشرعية، والدعوة السلفية، والجماعة الإسلامية، والهيئة الشرعية، والإخوان المسلمين، وعلماء ومشايخ أخرين.

وقد حضر اللقاء مع فضيلة الرئيس العام الدكتور عبد الله شاكر، فضيلة الشيخ أبو إسحاق الحويني، والشيخ محمد حسان، والدكتور نصر فريد واصل، والدكتور محمد المختار محمد المهدي، والدكتور محمد عبد المقصود، والدكتور ياسر برهامي، والدكتور محمد يسري، والدكتور صفوت عبد الغني، والشيخ فوزي السعيد، والشيخ نشأت أحمد، والدكتور عصام دربالة، والدكتور سعيد عبد العظيم، والدكتور راغب السرجاني، والدكتور عبد الرحمن البر، والدكتور محمود حسين، والمهندس أيمن عبد الغنى، والدكتور صفوت حجازي.

وقد أمَّ الرئيس مرسي العلماء والدعاة في صلاتي العصر والمغرب في اللقاء الذي جرى سنهما في قصر الاتحادية بمصر الجديدة.

وقد تم الاتفاق على استمرار التشاور والتناصح حرصًا على مصلحة مصر والأمة. والله ولى التوفيق.

التوكير العدد ٤٩٣ السنة الثانية والأربعون

50

من حكمة الشعر قال يحيى بن معين في «تحري الحلال»: المال بذهب حله وحرامه يومًا وتبقى في غد أثامه ليس التقى بمتق لإلهه حتى يطيب شرابه وطعامه

قال رجل لرجل: بأي وجه تلقاني. وقد

elasi

فعلت كذا وكذا؟ قال: بالوجه الذي ألقى به ربي عز

وجل. وذنوبي إليه أكثر من ذنوبي إليك.

[الأذكياء لابن الجوزى].

عن نافع: أن رجلاً قال لابن عمر يا خير الناس، أو ابن خير الناس، فقال: ما أنا بخير الناس، ولا ابن خير الناس، ولكن عبد من عباد الله، أرجو الله وأخافه، والله لا تزالون بالرجل حتى تهلكوه. [أبو نعيم في الحلية].

annon and and and and

من الأمور التي أنكرها الصحابة

12Amil

مر ابن عمر -رضي الله عنهما- برجل من أهل العراق ساقطًا والناس حوله، فقال ما هذا؟ فقالوا: إذا قرئ عليه القرآن أو سمع الله يُذُكَر، خُرُّ من خشية الله. قال ابن عمر: والله إنا لنخشي الله، ولا نسقط. [كتاب فضائل القرآن لأبى عبيد].

# فضل صيام عاشوراء

a and a server server server server server

عن أبي قتادة الأنصاري رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم سئل عن صوم عاشوراء؛ فقال: «بكفر السنة الماضية» [صحيح

عن ابى هريرة رضى الله عنه أن النبى صلى الله عليه وسلم قال: «أفضل الصلاة بعد المكتوبة الصلاة في جوف الليل، وأفضل الصيام بعد شبهر مضان شهر الله المحرم». [صحيح مسلم].

فضلشهر المحرم

الته يتبي العدد ٢٩٣ السنة الثانية والأربعون Upload by: altawhedmag.com

37

من نور كتاب الله عز وجل

الثقة واليقين برب العالمين

قال تعالى على لسان إبراهيم عليه

السىلام: ( ٱلَّذِي خَلَقَنِي فَهُوَ بَهْدِينِ (٣) وَٱلَّذِي هُوَ يُطْعِبُوَ

وَيَسْفِينِ 🕑 وَإِذَا مَرِضْتُ فَهُوَ يَشْفِينِ 🕑 وَٱلَّذِي

يُبِنُّني لُمَ يُعْبِينِ () وَٱلَّذِيَّ أَطْمَعُ أَن يَغْفِرُ لِي خَطِيَّتِي

وَبَوْمُ ٱلْذِيبَ) [سورة الشعراء: ٢٨- ٨٢].

#### من هدي رسول الله صلى الله عليه وسلم القناعة راحة القلوب

عَنْ أَبِي الدِّرْدَاء رضي الله عنه، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهُ صلى الله عليه وسلم: «مَا طَلَعَتْ شَمْسُ قَطُّ إِلاَّ بُعِثَ بِجَنْبَتَنْهَا مَلَكَانٍ يُنَادِيَانٍ يُسْمِعَانٍ أَهْلَ الأَرْضِ إِلاَّ الثَّقَلَيْنِ: يَا أَيُّهَا النَّاسُ، هَلُمُوا إِلَى رَبَّكُمْ، فَإِنَّ مَا قَلَ وَحَفَّى خَيْرٍ مِمًا كَثُرُ وَٱلْهَى. [أخرَجه احمد وصححه الإلباني في الصحيحة 1/ ٢٧٢].

## من داريل النبوة عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: جاء

أعرابي إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال: بما أعرف أنك نبي؟ قال: «إن دعوت هذا العذق من هذه النخلة يشهد أني رسول الله، فدعاه رسول الله صلى الله عليه وسلم، فجعل ينزل من النخلة حتى سقط إلى النبي صلى الله عليه وسلم، ثم قال: ارجع فعاد، فاسلم الأعرابي. [الترمذي وصححه الآلباني].

من عقبة بن الحارث قال: عن عقبة بن الحارث قال: معلى أبو بكر العصر، ثم خرج يمشي، ومعه علي، فراى الحسن يلعب مع الصبيان، فحمله على عاتقه، وقال: «بابي شبيهه بالنبي، ليس شبيها بعليّ». وعليّ يضحك. [صحيح البخاري]. المسي

### من جوامع الدعاء

عن ابن عمر رضي الله عنهما قال: كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول إذا اخذ مضجعه: «الحمد لله الذي كفاني وأواني، واطعمني وسقاني، والذي منَّ عليَّ فافضل، والذي أعطاني فاجزل، الحمد لله على كل حال، اللهم رب كل شيء ومليكه وإله كل شيء أعوذ بك من النار، [أبو داود وصححه الألباني].

10.

لتولايح

٣٧

# من أمثال العرب

«لا يُدالسُ ولا يؤانس»

يدالس: من الدِّلس، وهو الظلمة أي: لا يخادعك، ولا يخفي عنك الشيء، ومنه يُقال: «دلس عليُ

كذاء. ويؤالس: من الألسِ وهو الخيانة. [أدب الكاتب، لابن قتيبة].

#### من أقوال السلف

عن أنس رضي الله عنه قال: إن العبد إذا .

الحرم ١٤٣٤هـ

عمل بالبدعة خلاه الشيطان والعبادة والقي عليه

الخشوع والبكاء. [كنز العمال].

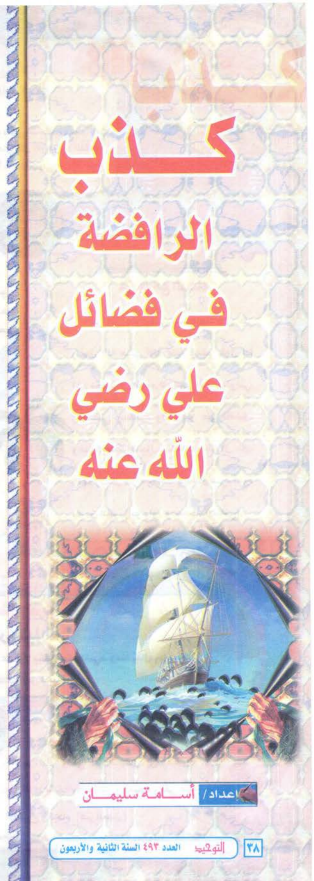
يأتي إلا بشر».

V.....

حكمومواعظ

لا يأتي إلا بخير، ولا تخالط سيء الخُلق؛ فإنه لا

قال الفضيل: «لا تخالط إلا حُسَن الخلق؛ فإنَّهُ



الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبى بعده، وبعدُ:

فإن الرافضة هم اكذب الناس، وصدق شيخ الإسلام قيمن يكذب عليه: إن الله خلق الكذب وجعل تسعة اعشاره في الرافضة، ومن مظاهر هذا الكذب افتراؤهم على خير الأنام صلى الله عليه وسلم بنسبة أحاديث مكذوبة إليه، متجاهلين تحذير رسول الله صلى الله عليه وسلم؛ إذ يقول: «من كذب علي متعمدًا فليتبوا مقعده من النار» رواه البخاري.

ومن هذه الأحاديث ما وضعوه في فضائل علي رضي الله عنه، ولاشتهار هذه الأحاديث على السنة كثير من أهل السنة، فسنذكر بعضَهَا مع حكم الشيخ العلامة الألباني رحمه الله عليها في سلسلة الأحاديث الضعيفة والموضوعة عليها.

أولاء أحاديث ضعيفة وموضوعة في أمير المؤمنين

علىّ بن أبى طالب رضى الله عنه

١- إن الله أوحى إلي في على ثلاثة أشياء ليلة أسري بي، أنه سيد المؤمنين، وإمام المتقين وقائد الغر المحجلين. (موضوع) السلسلة الضعيفة للألباني، رقم (٣٥٣).

٢- السَّبُقَ ثلاثة: فالسابق إلى موسى يوشع بن نون، والسابق إلى عيسى صاحب ياسين والسابق إلى محمد علي بن أبي طالب، (ضعيف جدا) السلسلة الضعيفة رقم ٣٥٨ وضعيف الجامع، رقم (٣٣٣٤).

٣- عليّ إمام البررة، وقاتل الفجرة، منصور من نصره ومخذول من خذله، (موضوع) السلسلة الضعيفة للألباني، رقم (٣٥٧) وضعيف الجامع (٣٧٧٩٩).

٤- لمبارزة علي بن أبي طالب لعمرو بن عبد ود يوم الخندق أفضل من أعمال أمتي إلى يوم القيامة، (كذب) السلسلة الضعيفة، برقم (٤٠٠).

٥- إن الله أمرني بحب أربعة وأخبرني أنه يحبهم، قيل: يا رسول الله من هم؟ (وفي رواية سمهم لنا) قال: علي منهم يقول ذلك ثلاثا، وأبو ذر وسلمان والمقداد، أمرني بحبهم وأخبرني أنه يحبهم، (ضعيف) السلسلة الضعيفة للألباني برقمي (١٥٤٩، ٣١٢٨)، وضعيف الجامع (١٥٦٦)، وضعيف سنن الترمذي (٧٧١)، وضعيف سنن ابن ماجة (٢٨)، المشكاة (٦٢٤٩).

٦- أنا مدينة العلم وعلي بابها، فمن أراد العلم فليات بابه، (موضوع) السلسلة الضعيفة، برقم (٢٩٥٥).

٧- أذا عبد الله وأخو رسول الله وأذا الصديق الأكبر لا يقولها بعدي إلا كذاب، صليت قبل الذاس لسبع سنين، (باطل) ضعيف سنن ابن ماجة، يرقم (٢٣).

٨- عليّ مع القرآن والقرآن مع عليّ لن يفترقا حتى يردا على الحوض، (ضعيف) ضعيف الجامع برقم (٣٨٠٢).

٩- يا أنس: أنطلق فادع لي سيد العرب - يعني عليًا- فقالت عائشة: ألست سيد العرب قال: أنا سيد ولد أدم وعلي سيد العرب، يا معشر الأنصار ألا أدلكم على ما إن تمسكتم به لم تضلوا بعده؟! قالوا: بلى يا رسول الله! قال: هذا عليّ فأحبوه بحبي وأكرموه لكرامتي، فإن جبريل أمرني بالذي قلت لكم عن الله عز وجل. (موضوع) السلسلة الضعيفة، برقم (٤٨٩٠).

 ١٠- انت تبين لأمتي ما اختلفوا فيه من بعدي (موضوع) السلسلة الضعيفة، برقم (٤٨٩١).

11 – لما أسري بي رأيت في ساق العرش مكتوب: لا إله إلا الله محمد رسول الله، صفوتي من خلقي أيدته بعلي ونصرته، (موضوع) السلسلة الضعيفة، برقم (٤٩٠٢).

١٢- من أراد أن ينظر إلى أدم في عمله، وإلى نوح في فهمه، وإلى إبراهيم في حلمه، وإلى يحيى في زهده، وإلى موسى في بطشه فلينظر إلى عليً، (موضوع) السلسلة الضعيفة، برقم (٤٩٠٣).

١٣– نزلت هذه الآية (يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ بَلُغْ مَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِن رَّبِّكَ) يوم غدير خم في علي، (موضوع) السَلسَلة الضّعيفة، برقم (٤٩٢٢).

٤١- لما نصب رسول الله عليا بغدير خم، فنادى له بالولاية هبط حبريل بهذه الآية (الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دينَكُمْ وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي)، (موضوع) السلسلة الضعيفة، برقم (٤٩٢٣).

١٥- هذا أخي ووصيي وخليفتي فيكم، فاسمعوا له وأطيعوا يعني: عليًا، (موضوع) السلسلة الضعيفة، برقم (٤٩٣٢).

١٦- انشدكم الله: هل فيكم أحد أخى رسول الله بينه وبينه -إذ أخى بين المسلمين- غيري؟ قالوا: اللهم لا، (موضوع) السلسلة الضعيفة، برقم (٤٩٤٩).

١٧ - لا سيف إلا ذو الفقار ولا فتى إلا عليً،
 (مكذوب) على على. [منهاج السنة (٥/ ٧٠)].

١٨- حب علي حسنة لا تضر معها سيئة، وبغضه سيئة لا تنفع معها حسنة، (مكذوب) على على. [منهاج السنة (٥/ ٧٣)].

١٩- أما دار الحكمة وعليّ بابها. رواه الترمذي وأبو نعيم سكت عن قول الترمذي: هذا حديث غريب منكر.. ولا نعرف هذا الحديث عن واحد من الثقات عن شريك حديث، رقم (٣٧٢٣)، وقال ابن الجوزي: هذا حديث موضوع، مشكاة المصابيح (٣/ ١٧٧٧)

وحكم ابن الجوزي بانه مكذوب (الموضوعات ۱/ ۳٤۹).

۲۰ أنت يا علي وشيعتك (أولئك هم خيرً الْبَرِيَّة) فيه أبو الجارود: زياد بن المنذر الكوفي، قال عنه الحافظ بن حجر: رافضي كذبه يحيى بن معين (التقريب ٢١٠١).

٢١ - بخ بخ لك يا علي، أصبحت مولانا ومولى كل مؤمن ومؤمنة. فيه علي بن زيد بن جدعان، قال عنه الجوزجاني: واهي الحديث ضعيف. [الشجرة في أحوال الرجال، ص(١٩٤)].

قال ابن الجوزي في العلل المتناهية في الأحاديث الواهية (١/ ٢٢٦): هذا الحديث لا يجوز الاحتجاج به. ومن فوقه إلى أبي هريرة ضعفاء. وقال البزار: تكلم فيه جماعة من أهل العلم (كثيف الأستار ٤٩٠) وقال الدارقطني: ليس بالقوي. سنن الدارقطني (١/. (١٠٣).

٢٢- عليّ اخي في الدنيا والآخرة. ضعيف (انظر ضعيف الجامع للألباني ٣٨٠١).

٢٣ - علي خير البشر فمن أبي فقد كفر. موضوع: قال الحافظ بن حجر: أخرجه ابن عدي من طرق كلها ضعيفة، تسديد القوس (٣/ ٨٩). قال الذهبي: هذا حديث منكر. ووصف الذهبي هذا الحديث بأنه باطل جلي (ميزان الاعتدال ١/ ٥٢١) وابن الجوزي في الموضوعات (١/ ٣٤٩).

٢٤- من أحب أن يحيا حياتي ويموت موتتي ويسكن جنة الخلد التي وعدني ربي عز وجل وغرس قضبانها بيديه، فليتول عليّ بن أبي طالب. صححه الحاكم (٣/ ١٢٨) وتعقبه الذهبي بقوله فيه القاسم متروك وشيخه ضعيف، وهو: يحيى بن العلي الأسلمي. قال الحافظ في التقريب (٢٦٧): شيعي ضعيف. لكنه أخطا في ذكر اسم الأسلمي فسماه المحاربي واستغل عبد الحسين في المراجعات ذلك أبشع استغلال.

٢٥- ما صب الله في صدري شيئًا إلا صببته في صدر عليً. حديث موضوع (الموضوعات ١/ ١٣١)، أسس الطالب (١٢٦٢).

٢٦- محبك محبي ومحبي محب الله، ومبغضك مبغضي ومبغضي مبغض الله. قال الحافظ: رواه ابن عدي وهو باطل. (لسان الميزان ٢/ ١٠٩).

٢٧- يا علي أبشر فإنك وأصحابك وشيعتك في الجنة، يا علي صليت العصر؟ قال: لا، قال: اللهم إنك تعلم أنه في حاجتك وحاجة رسولك فرد عليه الشمس قال: فردها عليه فصلى علي وغابت الشمس. (حديث موضوع).

نسال الله أن يرزقنا سلامة المعتقد وصحة في الدين وعافية في البدن، والحمد لله رب العالمين.

المجرم ١٤٣٤ هـ التولايي



الحمد لله وحده، وصلى الله وسلم على من لا نبي بعده وعلى آله وصحبه أجمعين.

أما بعد: فلا يخفى أن المسلمين في زمن النبي صلى الله عليه وسلم كانت تَجدُّ بينهم وقائع، وتنزل بهم نوازل، فيلجاون إلى النبي صلى الله عليه وسلم يلتمسون حكمها، ويطلبون هدايةً فيها، وكثيرًا ما كان يوجه السؤال إلى النبي صلى الله عليه وسلم فلا يلبث الوحي أن ينزل يجواب يشفي الصدور، كما قال تعالى: مُسَكُونَكَ عَنَ الأَهْلَةُ قُلْ هِي مَوَقِبَ لِلتَّاسِ وَالْحَجَّ » [البقرة: قِيهِمَا إِثَمْ صَبِرٌ وَمَنْفِعُ لِلتَّاسِ وَالْحَجَ مِن نَفْعِهِمَاً مُوَ

وربما جاء التعبير عن هذه المسائل بالاستفتاء كما قال تعالى: «وَمَسْتَقْتُونَكَ فِي ٱلْنِسَاءِ قُلْ ٱللَّهُ بِفَتِيكُمُ فِيهِنَّ » [النساء: ١٢٧]، وقال تعالى: مَسْتَقْتُونَكَ قُلُ ٱللَّهُ بَفَتِيكُمُ فِي ٱلْكُلُلَةُ » [النساء:١٧٦].

وربما تدخل الوحي القرآني مباشرة في واقعة مستجدة، أو نازلة حادثة، كما في مسالة الظهار التي سطَرها الوحي في صدر سورة المحادلة، وهي قوله تعالى: هَدَ سَعَمَ اللهُ قَوْلَ الَّي عَدِلُكَ فِ زَوْجِهَا وَمَتَتَكَ إِلَى اللَّهِ زَائَهُ يُسَعُ عَارُرُكُمْ إِنَّ اللَّهُ سَعَجَ بَعِيرً » الآيات [المحادلة: ١-٣].

وربما قضى النبي صلى الله عليه وسلم وأفتى بسنته الشريفة في مسائل ونوازل لم ينزل فيها قرآن يُتلى، وهذا في السنة كثير مشتهر.

قال ابن القيم: «وأول من قام بهذا المنصب الشريف سيد المرسلين، وإمام المتقين، وخاتم النبيين عبدُ الله

ورسوله وأمينه على وحيه، وسفيره يبنه وبين عباده، فكان بفتى عن الله بوجبه المن، وكان كما قال له أحكم الحاكمين: «قُلْ مَا أَسْتَلْكُرْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرِ وَمَا أَنَا مِنَ أَلْتُكَلِّفِينَ » [ص: ٨٦] [إعلام الموقعين لابن القدم (١١/١)]. وبعد وفاته صلى الله عليه وسلم كان الصحابة برجعون إلى علمائهم، وعلى رأسهم الأربعة الخلفاء، الأئمة الحنفاء، المأمور يلزوم سنتهم، واقتفاء أثرهم، وكانوا رضي الله عنهم بلتمسون الأحكام في كتاب ربهم وسنة نبيهم، لا يحاوزون ذلك، فاذا أعداهم الدحث عن النص القاطع للنزاع احتهدوا في استنباط حكم تلك الواقعة المستحدة الذي بوافق الكتاب والسنة، ولا تصادم مقاصد الشريعة الغراء، ولا ينافي قواعدها الكلية.

يقول عنّهم أبو شامة رحمه الله: «فكانوا إذا نزلت بهم نازلة بحثوا عن

حكم الله فيها من كتاب الله وسنة نبيه صلى الله عليه وسلم، وكانوا يتدافعون الفتوى، ويود أحدهم لو كفاه إياها غيره»[«المؤمل للرد إلى الأمر الأول « لعبد الرحمن بن أبي شامة، ضمن مجموع «الرسائل المنبرية»: (٢٣/٢)].

ومع هذا التحفظ فقد وقع منهم الاجتهاد كثيرًا، ولقد أحصى ابن حزم في كتابه جوامع سير فقهاء الصحابة، فبلغ عددهم اثنين وستين ومائة؛ ما بين رجل وامرأة، المكثرون منهم سبعة هم عمر بن الخطاب، وعلي بن أبي طالب، وعبد الله بن مسعود، وأم المؤمنين عائشة بنت الصديق، وزيد بن ثابت، وعبد الله بن عباس، وعبد الله بن عمر رضي الله عنهم حميعًا.

يقول ابن القيم: «وقد كان أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم يجتهدون في النوازل، ويقيسون بعض الأحكام على بعض، ويعتبرون النظير بنظيره» [«إعلام الموقعين» لابن القيم: (٢٠٣/١)].

ولعل من أخطر النوازل التي واجهها الصحابة في أول خلافة الصديق رضي الله عنه: ردة عدد من القبائل عن الإسلام، وامتناع عدد آخر عن أداء الزكاة، وإن بقوا على الإسلام، ووقع الخلاف بين الصحابة؛ حيث ذهب كثير منهم إلى ترك قتالهم، ثم ما لبثوا أن شرح الله صدورهم لاجتهاد الصديق ومن معه في هذه النازلة.

عن ميمون بن مهران قال: «كان أبو بكر الصديق رضى الله عنه إذا ورد عليه أمر نظر في كتاب الله،

• ٤ الته العدد ٤٩٣ السنة الثانية والأربعون

فإن وجد فيه ما يقضي به قضى، وإن لم يعلم خرج فسال المسلمين عن السُنة، فإن أعياه ذلك، دعا رؤوس المسلمين وعلماءهم واستشارهم، فإذا اجتمع رأيهم على الأمر قضى به، وإن عمر بن الخطاب رضي الله عنه كان يفعل ذلك» [«سنن البيهقي الكبرى»: (١١٤/١٠)، ونقله الحافظ ابن حجر في «الفتح»: (٣٤٢/١٣) عن البيهقي، وقال: صحيح الإسناد].

وفي بداية عهد الفاروق رضي الله عنه وما تبعه من عهود الراشدين كثرت النوازل التي تزامنت مع اتساع رقعة الدولة الإسلامية، ودخول بلاد ذات ثقافات وحضارات مختلفة في دين الله عز وجل.

وعن المسيب بن رافع رضي الله عنه قال: «كانوا إذا نزلت بهم قضية ليس فيها من رسول الله صلى الله عليه وسلم أمرُ، اجتمعوا لها وأجمعوا، فالحق فيما رأوا» [ سنن الدرامي، المقدمة، باب التورع عن الجواب فيما ليس فيه كتاب ولا سنة: (١١٥)].

وفي القرن الهجري الأول كانت العناية بالفقه وأحكامه الأساسية تعليمًا وتعلمًا، وبما يجد وينزل سؤالاً واستفتاءً، ولم يكن ثمة ما يدعو للفصل بين الفقه والنوازل، بل كانا متلازمين، وإن كانا لم يدونا أنذاك.

#### معنى الثوازل لغة واصطلاحا:

النوازل لغة: جمع نازلة، ويقال في الجمع نوازل ونازلات، وجذرها (ن ز ل) يدل على هبوط الشيء ووقوعه. [انظر: «معجم مقاييس اللغة» لابن فارس: (ص ١٠٢٢، ١٠٢٢)].

والنازلة المصيبة والشدة من شدائد الدهر تنزل بالناس. [«المصباح المنير» لأحمد محمد الفيومي: (ص ٣٠٩)، «الكليات» لأيوب بن موسى الكفوي اللغوي: (ص ٩١٠)].

واصطلاحًا: استعمل بعض الفقهاء مصطلح النازلة على معناها اللغوي المتقدم في مواضع من كتب الفقه كقولهم: «يجوز القنوت في النوازل» أي: المصائب العامة، والشدائد المدلهمة، وعلى هذا تحمل ترجمة النووي -رحمه الله- في شرحه على صحيح مسلم: «باب استحباب القنوت في جميع الصلوات إذا نزلت بالمسلمين نازلة والعياذ بالله»[«صحيح مسلم بشرح النووي» للإمام النووي: (٥/١٧٦)]، مسلم بشرح النووي» للإمام النووي: (٥/١٧٦)]، وعطش، وضرر ظاهر بالمسلمين، ونحو ذلك». [المصدر السابق: (٥/١٧٦)].

وكذا قول ابن تيمية رحمه الله: «فيكون القنوت مسنونًا عند النوازل».[الفتاوى الكبرى لابن تيمية: (۲٤/٥/٢)].

ونحو هذا قولهم: «للإمام أن يقنت في الصلاة إذا نزلت بالمسلمين نازلة» [«المغني» لابن قدامة المقدسي: (٥٨٦/٢)].

وأما على الإصطلاح الفقهي فقد عرفها ابن عابدين رحمه الله بأنها: «المسائل التي سئل عنها المشايخ المجتهدون في المذهب، ولم يجدوا فيها نصًا، فافتوا فيها تخريجًا». [«رد المحتار على الدر المختار» لابن عابدين: ((٣٥/١)].

وقوله: «لم يجدوا فيها نصًا»، لا يعني عدم وجوده، فقد تسمى النازلة في حق شخص لجهله بحكمها، ألاترى أنهم يقولون مثلاً: «إذا نزلت بالعامي نازلة وهو في مكان لا يجد من يساله عن حكمها، أنه يجب عليه أن يتقي الله ما استطاع، ويتحرى الحق بجهده ومعرفة مثله» [«إعلام الموقعين» لابن القيم: (٢١٩/٤)].

وهذا ما سُمي عاميًا إلا لجهله بالنصوص الشرعية، ومسالك أهل العلم في استثمارها.

ولعل «النص» هنا يشمل: النص الشرعي من القرآن والسنة، ونصوص الأئمة المدونة في المذهب الفقهي.

فالنازلة على وجه العموم: «هي الحادثة التي تحتاج إلى حكم شرعي» [«معجم لغة الفقهاء» د.محمد رواس قلعة جي، د.حامد صادق قنيبي، (ص٤٧١)].

فإن النوازل المستجدة تبقى مسائل تتعلق بافعال المكلفين، ولا يوجد في ذخيرتنا الفقهية نص واف ببيان حكمها، فهي مفتقرة إلى استغراغ الوسع وبذلً غاية الجهد في استنباط حكمها وإدراك مأخذها.

#### التعريف اللقبي:

بناءً على ما سبق فإن «فقه النوازل» هو العلم الذي يبحث في الأحكام الشرعية للوقائع المستجدة والمسائل الحادثة، مما لم يرد بخصوصها نص ولم يسبق فيها اجتهاد.

على أن المقصود بتلك المسائل الحادثة والوقائع المستجدة ما يشمل أمورًا ثلاثة هي:

 ١- ما وقع للمرة الأولى مثل: زراعة الأعضاء، والاستنساخ مما لم يرد بخصوصه نص أو يسبق فيه اجتهاد.

٢- ما وقع قبل ذلك لكن تغير حكمه لتغير ما ابتنى عليه الحكم، مثل: اختلاف صور قبض المبيع بعد اختلاف الأعراف.

٣- ما وقع قبل ذلك إلا أنه اجتمع لدى وقوعه فيما بعد تداخل أكثر من صورة، مثل: عقود المقاولات والاستصناع.

وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.

التوحيد

21

الحرم ١٤٣٤ هـ

باب السيرة النبوية

<u>نظرات</u> <u>في سيرة</u> <u>لنبي صلى الله</u> عليه وسلم

> عزم وإصرار على نشر الدعوة

المطلق الأعلى، الذي ليس دونه منتهى ولا وراءه مرمى، الظاهر لا تخيلاً ووهماً، الباطن تقدسًا لا عدمًا، وسع كل شيء رحمة وعلمًا، واسبغ على اوليائه نعمًا عَمًا، وبعث فيهم رسولاً من انفسهم عربًا وعجمًا، ازكاهم روحًا وجسمًا، وارجحهم عقلاً وحلمًا، واوفرهم علمًا وفهمًا، واقواهم يقينًا وعزمًا، واشدهم بهم رافةً ورُخمى، وحاشاه عيبًا ووصمًا، واتاه حكمة وحُكمًا، وفتح به اعينًا عميًا، وقلوبًا عُلفًا، واذانًا صُمًا، فامن به وعزره ونصره من جعل الله له في مغنم السعادة قشمًا، ومن كان في وصَدَفَ عن آياته من كتب الله عليه الشقاء حتمًا، ومن كان في هذه اعمى فهو في الآخرة اعمى، صلى الله على سبد ولد أدم

الحمد لله المتفرد باسمه الأسمى، المختص بالمُلك الأعز والكمال

صلاة تنمو وتَنْمي، وعلى اله وسلم تسليمًا كثيرًا، وبعدً: فإني تجشمت من خلال هذا الباب المبارك أن ألقى نظرات وأمعن النظر في سيرة خير الأنام وسيد البشر ؛ أستخلص منها بتوفيق الله تعالى الدروس والعبر، التي تكون سبيلاً وأسوة لمن اعتبر واذكر، يكون إن شاء الله ذلك مع التعريف بقدر المصطفى عليه الصلاة والسلام، وما يجب له من محبة وتوقير وإكرام، من خلال وقفات مع سيرته صلى الله عليه وسلم التي مدحها رب الأنام، فرفع منزلته وأعلى مقامه المليك العلام، بسمو خُلقه وجميل معروفه مع سائر الأنام، وشهادة أعدائه بذلك عُبر الدهور والأيام.

ويا لجراتي، فما حكم مَنْ لم يوفَ واجب ذلك السيد العظيم القدر؛ أو قصَّر في حق منصبه الجليلَ قُلامة ظُفر؟ فهذا بحر لا يُدرك ساحله، ولا تُقْطع مسافاته ومراحله، إذا لم نهتد بعلم رشيد، ونظر سديد، وإن لم نعتمد على توفيق من الله وتاييد، فاللهم يا مُعلم إبراهيم علمني، ويا مفهم سليمان

> فهَّمني، وبهداك اهدني ويتوفيقك أيَّدني. الرسول الرحمة المداة صلى الله عليه وسلم

لقد مَنَّ الرحمن سبحانه وتعالى على العالمين برحمة أرسلها إليهم جميعًا، هذه الرحمة تجسدت في شخص خاتم النبيين، الذي جعله الله تعالى معلَّمًا للكتاب والحكمة، فكان بذلك جديرًا، كما أرسله شاهدًا ومبشرًا ونذيرًا، وداعيًا إليه بإذنه وسراجًا منيرًا، وجعل محبة الله في اتباعه ومحبته، والهداية في طاعته، لأجل هذا شرح الله له صدره، ووضع عنه وزره، ورفع له ذكره، وزكًى لسانه وسمعه، ومنطقه وقلبة، ومدح خلقه وبصره، فما زاغ بصره وما طغى، وما كذب فؤاده ما رأى، بل عظم خلقه وسما، فاستحق الثناء في الملا الأعلى: ما وتعك ربك وما قل () وللأجرة عبر لك من الأرك () وليوف يُعْطِيك ( مَا وَتَعَلَّ رَبِّ فَا لَنْ عِدْكَ يَبْ مَا قادى ()

التوكييد العدد ٤٩٣ السنة الثانية والأربعون

جمال عبد الرحمن

121261 /

24

#### وَوَجَدَكَ عَآبِلًا فَأَغَنَى » [الضبحى: ٣- ٨]. العلاقة بين المسلمين ونبيهم صلى الله عليه وسلم:

لقد شرفنا الله تعالى أن نكون من أفراد أمة النبي صلى الله عليه وسلم، فما رأينا العزة إلا في الانتساب إليه وإلى ملته، وما عرفنا سعادة الدنيا والآخرة إلا بسنته، وما وجدنا الهُدى إلا في طاعته.

فهو القدوة الأوحد، يُؤَخذ قوله وَلا يُرد، ولا يُتجاوز في مدحه الحد، لكنه سيدُ كل ولد، فلله المنة والحمد، على نعمه التي لا تُحصى ولا تُعد.

وحينما نتحدث عن النبي صلى الله عليه وسلم فهو حديث الجندي عن قائده، والتابع عن سيده، والتلميذ عن أستاذه، فسيرته تنبض بالحياة والقوة، وهي مصدر الأسوة الحسنة والقدوة، التي يقتفيها المسلم الذي يتمسك بأوثق عروة، كما أنها منبع الشريعة العظيمة التي يدين بها الصفوة.

وحياته صلى الله عليه وسلم ليست مجرد قصة تُتلى في يوم مولده كما يفعل جُهّال الناس الآن، ولا التنويه به يكون في الصلوات المخترعة التي قد تُضم إلى الفاظ الأذان، ولا إكنان حبه يكون بتاليف مدائح له، وصياغة نعوت مستغربة والحان، يتلوها العاشقون، ويتاوهون أو لا يتاوهون، فرباط المسلم برسوله الكريم أقوى وأعمق من هذه الروابط الملفقة المكذوبة على الدين، وما جَنَحَ المسلمون إلى هذه التعابير إلا يوم أن تركوا اللباب المليء وأعياهم حَملُه، فاكتفوا بالمظاهر والأشكال.

إن الجهد الذي يتطلب العزمات هو في الاستمساك باللباب المهجور، والعودة إلى جوهر الدين ذاته، بدلاً من الاستماع إلى قصة المولد يتلوها صوت رخيم، ينهض المرء إلى تقويم نفسه، وإصلاح شانه حتى يكون قريبًا من سنن الحبيب محمد صلى الله عليه وسلم في معاشه ومعاده، وحربه وسلمه، وعمله وعلمه، وعاداته وعبادته، وهذا هو مقتضى الحب الحقيقي لهذا الرسول صلى الله عليه وسلم.

إن المسلّم الذي لا يعيش الرسول الكريم صلى الله عليه وسلم في نفسه وقلبه؛ ولا تتبعه بصيرته في عمله وتفكيره، لا يُغني عنه أن يحرك لسانَه بالف صلاة عليه في اليوم والليلة، مهترًا بذلك مغنيًا معجبًا، فتحويل الإسلام إلى غناء يصبح القرآن فيه الحانًا عذبة، والسيرة قصائد وتواشيح، فهذا ما لا مساغ له، ولا يقبله إلا الصغار الغافلون، وقد تم هذا التحوُّل على حساب الإسلام، فانسحب الدين من ميدان السلوك والتوجيه إلى ميدان اللهو واللعب، وحَقَّ فيمن فعلوا ذلك قول الله تبارك وتعالى: «وَدَرَ اللّاتِ الْحَمَّةُ بِيَعْمَ يَعْلَ وَلَمْ وَمَرْتَهُمُ الْحَمَّةُ الدُّنْيَ ، [الإنعام: ٧٠].

إن الذي يبتغي العمل الجاد يطلبه من مصادره

المُصفَّاة؛ قرآنًا يامر وينهى، ليُفْعَل أمرُهُ، ويُترك نهيه، وسنة تُفصَّل وتوضح ليُسار على هديها، ويُنتفع من حكمتها، وسيرة تركي روادها بالأدب الزكي، والقواعد النورانية، والسياسة الراشدة.

ألا ما أرخص الحب إذا كان مجرد كلام، وما أغلاه حينما يتحول إلى قوة وزمام.

إن الرجال الذين يثبتون على الحق بعد رحيل نبيهم عنهم هم المسلمون حقًا، فإن الإسلامَ رباط بمبادئ لا باشخاص، وقد علّم الله نبيه صلى الله عليه وسلم وعلَّم المسلمين في شخصه أن يلتزموا الحق الذي عرفوا، وأن يتشيثوا به مهما غُوليوا وحُوريوا.

#### قمة الإخلاص والعرص على نشر دعوة الله:

إن رسول الله صلى الله عليه وسلم هو المثل الأعلى، والإمام الأعظم في تمثيل الحق والدعوة إليه والدفاع عنه، وفي الوقت ذاته مجابهة الباطل وأهله، مهما اغتروا بكثرتهم العددية وقوتهم المادية.

ظهر ذلك عندما اغتنم الكفار فرصة مرض أبي طالب - عم النبي صلى الله عليه وسلم - وضعفه عن نصرة ابن أخيه، فجاءوا إليه ليزيلوا هذا السد المنيع الذي يقف بينهم وبين النيل من رسول الله صلى الله عليه وسلم.

فعن ابن عباس رضي الله عنهما قال: «لما مرض أبو طالب، دخل عليه رهط من قريش فيهم أبو جهل بن هشام، فقالوا: إن ابن أخيك يشتم آلهتنا ويفعل ويفعل، ويقول ويقول، فلو بعثت إليه فنهيته، فبعث إليه فجاء النبي صلى الله عليه وسلم فدخل البيت وبينهم وبين أبي طالب قدر مجلس رجل، فخشي أبو جهل إن جلس النبي إلى جانب عمه أبي طالب أن يكون أرق عليه، فوث فجلس في ذلك المجلس.

ولم يجد رسول الله صلى الله عليه وسلم مجلسًا قرب عمه فجلس عند الباب، فقال له أبو طالب: أي ابن أخيا ما بال قومك يشكونك ويزعمون أنك تشتم الهتهم وتقول وتقول؛ فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: يا عم؛ إني أريدهم على كلمة واحدة يقولونها ففزعوا لكلمته ولقول، وقالوا: كلمة واحدة؟ نعم ففزعوا لكلمته ولقول، وقالوا: كلمة واحدة؟ نعم وأبيك، عشرًا (أي نقول عشر كلمات)، وما هي؟ قال: يقولون: «أَحَمَلُ لَأَهُمْ أَبُمًا وَحَدًّا إِنَّ هُنَا لَئُوْمُ عُمَّلٌ » [ص: م] إلى قوله: «لَمْ فَ مَنْ مِن مَرْمَ مَ مَ المَحم والترمذي وقال: م] (تفسير الطبري ٢٣/٢٥/٣، أحمد والترمذي، وقال: م]. (تفسير الطبري ٢٢/٢٢، أحمد والترمذي، وقال:

وهنا تظهر شراسة أهل الباطل في مواجهة أهل الحق، ومحاولة إضعاف شخصيتهم بكل الأساليب والحيل لينهزموا وينزووا بعيدًا عن الأنظار في خُوَّر وحرج

المحرم ١٤٣٤ هـ

التوكيد

24

من تمثيل الحق والدفاع عنه.

لكن الهمة العالية والأسلوب البارع لرسول الله صلى الله عليه وسلم والإثارة وشدة الانتباه، حتى ظن القرشيون أنه حصر دعوته في كلمة و احدة، وسيتنازل عما سواها، فأبدوا استعدادهم لأكثر مما طلب.

لكنهم فوجئوا بكلمة وإن كانت واحدة لكنها تعني المنهج الكامل في طريق الإستقامة، الذي يتضمن التخلي عن جميع المعبودات والآلهة والمقدسات التي تعارف عليها البشر ونظمها وتشريعاتها. إذن كان المشركون يدركون جيدًا مدلول كلمة التوحيد، ومسئولية النطق بها، وتبعة قولها، ولذلك فزعوا منها، إنها هدم لموروثاتهم، وحيلولة بينهم وبين اتباع أهوائهم، واستعباد المستضعفين من البشر.

ولقد كان النبي صلى الله عليه وسلم صريحًا معهم صادعًا في وجههم بما لا شك فيه ولا مواربة ولا مداراة، ولم تلنن له في ذلك قناة، مع كثرتهم وكيدهم وتكالبهم عليه، وهذا مثل عال يضربه النبي صلى الله عليه وسلم لأمته في معامًلة الخصوم المحادين للدعوة والدعاة، الصدع بالحق واضحًا جليًا لا يُخشى في الله لومة لائم.

وإن رد ألرسول صلى الله عليه وسلم على قومه ووعده لهم إذا هم أسلموا بالسيادة على العالم عربه وعجمه، فضلاً عن الفوز برضوان الله في الآخرة باليوضح بجلاء عالمية الإسلام والدعوة، ويبين متوجهة فقط إلى السيادة على بلدانهم، وليس في متوجهة فقط إلى السيادة على بلدانهم، وليس في أفكارهم على الحفاظ على المستوى الأعلى في متاع الدنيا، ولو في ظل هيمنة الأعداء عليهم؛ إن هؤلاء نكصوا عن الأهداف السامية التي يرمي إليها الإسلام «وَيَكُنُ اللِّينُ كُلُّ لِقَهِ» [الأنفال: ٣٩]، يقلم من ألمين كُله المورة التوبة: ٣٣]. «قل يا أيها الناس إني رسول الله إليكم جميعًا».

إن النبي صلى الله عليه وسلم لما وجد الصدود والصد والجحود لم يتراجع عن دعوته قيد أنملة، بل استمر

في دعوته داخل مكة وخارجها، يبحث في القبائل عن ناصر قوي يتكفل بحماية الدعوة والمؤمنين بها: «من يأويني؟ من ينصرني حتى أبلغ رسالة ربي؟» [رواه أحمد (٣ / ٣٢٢ - ٣٣٣ - ٣٣٩) وصححه الألباني في «السلسلة الصحيحة» 1 / ٩٣].

لقد توجه النبي صلى الله عليه وسلم إلى الطائف التي تبعد عن مكة عشرات الكيلو مترات ماشيًا، ودعاهم إلى الله، فأغروا به سفهاءهم وعبيدهم يسبَونه ويصيحون به حتى اجتمع عليه الناس وألجؤوه إلى حائط لعتبة وشيبة ابني ربيعة، قال ابن إسحاق في سيرته: «فلما رأه ابنا ربيعة عتبة وشيبة وما لقي صلى الله عليه وسلم فيه الأذى تحركت له رحمهما، فدعَوًا غلامًا نصرانيًا يقال له: عداس، فقالا له: خُذ قطفًا من هذا العنب فضعه في مذا الطبق، ثم اذهب به إلى ذلك الرجل فقل له يأكل منه، ففعل، فلما وضع الرسول صلى الله عليه وسلم فيه يده قال: بسم الله، ثم أكل، فنظر الغلام في وجهه ثم قال: والله إن هذا الكلام ما يقوله أهل هذه البلاد. انتهى.

وإن تسمية النبي صلى الله عليه وسلم قبل الأكل تطبيق لسُنَة من سنن الإسلام الظاهرة كانت سببًا في إعجاب وانجذاب الغلام النصراني إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم.

وإن لنا في رسول الله صلى الله عليه وسلم أسوة حسنة؛ حيث جهر بتطبيق الإسلام بكل تكاليفه ولم يخش في الله لومة لائم، أما محاولة الاندماج مع المجتمعات الوثنية، والذوبان فيما يسمونه بالحضارة، والاستخفاء بمعالم الإسلام الظاهرة فإن هذا يحصر انتشار الدين، ويحجب كثيرًا من نوره وشعاعه عن كثير ممن لم يعرفوه، فضلاً عن أنه بضعف شخصية المسلمين، ويمحو سر تميزهم: « كُمَّتُم خَيرَ أُمَّةٍ أُخْرَجَتَ المُسَحَيِّ وَتُؤْمِنُونَ عَنَهُهُونَ عَنِ المُنْحَيِ وَتُؤْمِنُونَ عَلَّهُ \*

[ال عمران: ١١٠]. اللهم إنا نسالك إيمانًا لا يرتد، ونعيمًا لا ينفد، ورفقة النبي محمد، في أعلى جنة الخلد. أمين. والحمد لله رب العالمين.

#### إنا لله وإنا إليه راجعون

توفي ليلة الجمعة ٢٤ من ذي الحجة ١٤٣٣هـ الشيخ سعيد قتة، رئيس فرع الجماعة بحدائق حلوان بالقاهرة، وقد كان الشيخ رحمه الله مثالاً للداعية الذي لا يمنعه المرض من ممارسة الدعوة، وقد عُرف رحمه الله بشجاعته وثباته على المنهج.

وقد شيعت جنازته عقب صلاة الجمعة، فرحمه الله، ونسأل الله أن يجعله في الفردوس الأعلى.

أحمد يوسف عبد المجيد

الته يها العدد ٤٩٣ السنة الثانية والأربعون



الحمد لله وحدة والصلاة والسلام على من لا نبي معده:

فما يزال الحديث مستمرًا عن أحكام الصلاة، وفي هذا العدد نتحدث عن الشرط السادس من شروط صحة الصلاة ألا وهو ستر العورة، فنقول مستعينين بالله العلي القدير:

ستر العورة

العورة لغة: النقص، وشرعًا: ما يجب ستره، وما يحرم النظر إليه، والمعنى الأول هو المراد هنا في الصلاة. يُشترط ستر العورة عن العيون. (الفقه الإسلامي وأدلته //١٥٠).

#### حكم ستر العورة في الصلاة:

يجب ستر العورة في الصلاة وغيرها ولو في الخلوة إلا لحاجة كاغتسال وتغوط واستنجاء، قال ابنُ عبد البَرَّ: وأجمع العلماء على أن ستر العورة فرض واجب بالجملة على الآدميين، وأنه لا يجوز لأحد أن يصلي عريانًا وهو قادر على ما يستر به عورته من الثياب، وإن لم يستر عورته وكان قادرًا على سترها لم تجزئه صلاته. (الاستذكار لابن عبد البَرِّ ٢/٢٥٢).

وكذلك نقل شيخ الإسلام ابن تيمية أن العلماء اتفقوا على أن الإنسان الذي يصلي عُريانًا وهو قادر على اللباس فصلاته باطلة (التمهيد لابن عبد البَرَّ ٣٧٩/٦»، وانظر: «مجموع الفتاوى»

واختلفوا هل هو شرط من شروط صحة الصلاة أم لا؟ والأصح ما ذهب إليه الجمهور وهو أنه شرط لصحة الصلاة. والدليل على ذلك ما يلي: 1- قوله تعالى: «يَبَعَ ادَمَ مُنْأُوا نِبْتَكُمْ مِنْدَكُلْ مُسْعِلْ» [الأعراف: ٣١]، أي عند كل صلاة؛ لأن أخذ الزَيْنة يلزم منه سَتْر العورة، لأن الآية نزلت من أجل الذين كانوا يطوفون بالبيت عراة. (الإستذكار لابن عدد النر ٢/٢٥٢).

٢- قول الرئسول صلى الله عليه وسلم: «إنْ كان واسعًا فاتَزرْ كان واسعًا فالتحفُ به، وإن كان ضيقًا فاتَزرْ به [صحيح الجامع للألباني ٢٧١]، فلا بَّد من الاتَّزار، وإذا كان واجبًا في العبادة، فكل واجب في العبادة شرط لصحتها، فإذا تركه الإنسان عمدًا بطلت هذه العبادة، (الشرح المتع على زاد المستقدع ١٥٥/٢).

#### شروط الثوب الساتر:

الشُرط الأول: يجب أن يكون صفيقًا كثيفًا: فالواجب الستر بما يستر لون البشرة ولا يصفها، فإن كان الثوب خفيفًا أو رقيقًا يصف ما تحته أو يتبين لون الجلد من ورائه، فيعلم بياضه أو

الحرم كالاه

التوركيج

Upload by: altawhedmag.com

أفقه

حكام الصاية

شه وط الصلاة

الشرط السادس:

ستر العورة

1acle: c/



حمرته، لم تجز الصلاة به؛ لأن الستر لا يحصل بذلك. (الفقه الإسلامي وأدلته ٢٩/١٩)، وإن كان يستر لونها، ويصف الخلقة أو الحجم؛ جازت الصلاة به؛ فقد اتفق أهل العلم على أن ظهور الحجم إذ سترت البشرة أنه ليس بمعتبر في سترها، وذلك لمشقة التحرز من ذلك. (شرح زاد المستقنع، للشيخ حمد بن عبد الله الحمد (\*13)، لكنه عند الشافعية للمرأة مكروه، وللرجل خلاف الأولى. فظهور حجمها لا يعد مخالفًا للستر الواجب الشرعي (الفقه الإسلامي وأدلته ٢٥/١/).

الشَّرط الثاني: أن يكون طاهرًا. فإذا كان نجسًا فإنه لا يصحُّ أن يصلَّى به، والدليل ما يلى:

قوله تعالى: «يُثِلِكَ ظَلَقِرٌ» [المدثر: ٤] فالآية دلت على . وجوب طهارة الثوب.

٢- أن النبيَّ صلى الله عليه وسلم كان يُصلي ذات يوم باصحابه؛ فخلع نعليه، فخلع الناسُ نعالَهم، فلما سَلَّمَ سالهم: لماذا خلعوا نعالهم؟ قالوا: رأيناك خلعت نعليك فخلعنا نعالنا، فقال: «إنَّ جبريل أتاني فاخبرني أنَّ فيهما أذى»[أبو داود وصححه الآلباني]، وهذا يدلُ على وجوب التُنزُّه مما فيه نجاسة.

هُل يشترط أن يكون الثوب الساتر مباحًا- أي: ليس بمحرَّم- ؟ هذا الأمر محلُّ خلاف بين العلماء، فجمهور أهل العُلم علي أن السَّتر يحصُلُ بالثُوب المحرَّم: فيصبح الستر مع الحرمة وتنعقد الصلاة، وقال الحنابلة في أشهر الروايتين: لا تصبح الصلاة في ثوب حرام، إن كان عالمًا ذاكرًا (الفقه الإسلامي وأدلته ٢٥٢/١).

واحتج الجمهور علي صحة مذهبهم بأن جهة النهي والأمر مختلفة؛ لأن المحرَّم في هذا الثوب ليس هو لُبْسُه في الصَّلاة، بل المحرَّم لُبْسُ هذا الثوب مطلقاً، وعلى هذا فيكون مورد النهي غير مورد الأمر، فإذا صَلَّى بثوب مُحَرَّم فصلاتُه صحيحة؛ لكنه آتُم؛ لأنه متلبَّس بثوبً محرَّم (الشرح المتع على زاد المستقنع ٢/١٥٥).

#### حد العورة:

يشترط عند أكثر أئمة المذاهب لصحة الصلاة ستر العورة كما تقدم، لكن الفقهاء اختلفوا في حد العورة للرجل والمرأة الحرة، والخلاصة: أن العلماء اتفقوا على أن الفرجين من العورة في الرجل، وأن السرة ليست بعورة، واختلفوا في الفخذين والركبتين. (الفقه الإسلامي وأدلته ٢٥٤/١).

وسبب الخلاف في ذلك تعارض بعض الآثار واختلاف مسلك أهل العلم في التعامل مع هذه الآثار، وأشهر هذه الآثار حديث جرهد أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «الفخذ عورة» [صحيح الجامع ١٦٨٣]. والحديث يدل على أن الفخذ عورة، وقد ذهب إلى ذلك الشافعي وأبو حنيفة. قال النووي: ذهب أكثر العلماء إلى أن الفخذ

عورة، والثاني حديث أنس في الصحيحين - في غزوة خيبر - وهو حديث طويل وفيه: (و إن ركبتي لتمس فخذ النبي صلى الله عليه وسلم، ثم حسر الإزار عن فخذه -وفي رواية (ثم انحسر الإزار عن فخذه حتى إني أنظر إلى بياض فخذي النبي صلى الله عليه وسلم) [متفق عليه]. (بداية المجتهد ونهاية المقتصد ٢/٩٩بتصرف). وقد سلك البعض مسلك الجمع كالبخاري حيث قال: وقد سلك البعض مسلك الجمع كالبخاري حيث قال: مديث أنس أسند وحديث جرهد أحوط، وحتى إذا قلنا: إن الفخذ ليس بعورة، فكما قال شيخ الإسلام: «موضع هذا خارج الصلاة، أما في الصلاة، فيجب سترها، لقوله ملى الله عليه وسلم - في الثوب الواحد - (إن كان واسعًا فالتحف به وإن كان ضيقًا فاتزر به) [صحيح الجامع (٢٢]. (شرح العمدة في الفقه ٢٣٤].

أما الركبة: فجمهور أهل العلم على أنها ليست بعورة. وهي عورة عند أبي حنيفة؛ لحديث وارد في الدارقطني أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: (الركبة من العورة) لكن الحديث إسناده ضعيف جدًا فالراجح مذهب الجمهور.

#### حد العورة من المرأة في الصلاة:

أما صحة الصلاة مع كثنف الوجه فلا خلاف بين المسلمين قال ابن تيمية: وأما الوجه فلا تستره في الصلاة إجماعًا. (شرح العمدة في الفقه (۲۲۹/۲۷)، وذهب الجمهور إلى أن الكفين يجوز كثيفهما في الصلاة قياسًا على الوجه. وهذا قياس واضح، وهذا هو الراجح (شرح زاد المستقنع: الشيخ حمد بن عبد الله الحمد ٤/٤).

وأما القدمان: فجمهور أهل العلم: على النهى عن كشفهما. واستدلوا: بما رواه أبو داود من حديث أم سلمة: أنها سألت النبي صلى الله عليه وسلم فقالت: (أتصلى المرأة في درع وخمار بغير إزار فقال النبي صلى الله عليه وسلم: (نعم إذا كان الدرع سابغا يغطى ظهور قدميها) [أبو داود وصححه الألباني] على أن هذا الدليل: ليس دليلا تامًا لهم؛ لأنه ليس فيه تغطية باطن القدمين، وإنما فيه تغطية ظاهرهما، وظاهر كلامهم تعميم ذلك في باطن القدمين وظاهرهما. وذهب أبو حنيفة وشيخ الإسلام ابن تيمية إلى أن عورة المرأة في الصلاة جميع بدنها حتى شعرها النازل في الأصبح، ما عدا الوجه والكفين، والقدمين ظاهرهما وباطنهما على المعتمد، وقال شيخ الإسلام ابن تيمية: إن النساء في عهد الرُّسول عليه الصَّلاة والسَّلام كنَّ في البيوت يلبسن القمص، وليس لكل امرأة ثوبان، ولهذا إذا أصابَ دَمُ الحيض الثوبَ غسلته وصَلت فيه، فتكون القدمان والكفان غير عورة في الصِّلاة.. (مجموع الفتاوي ١٠٩/٢٢ مختصرًا).





#### ما يجزئ من اللباس:

وبعد أن ذكرنا حد العورة من الرجل والمرأة يكون ما يجزئ من اللباس هو ثوب واحد يستر العورة، وبعضه – عند الحنابلة – أو غيره على عاتقه، والعاتق: هو موضع الرَّداء من الرَّقبة، فالرَّداء يكون ما بين الكتف والعُنق لما روى عمرو بن سلمة «أنه رأى رسول الله صلى الله عليه وسلم يصلى في ثوب واحد، في بيت أم سلمة، قد ألقى طرفيه على عاتقه». قال ابن تيمية: وأما إذا جرد منكبيه مع قدرته على سترتهما فلا تصبح صلاته في الجملة. (شرح العمدة في الفقه)، والقول الثاني: أنَّ سَتَّرَ العاتقين سُنه؛ ولىس بواجب؛ لحديث: «إنْ كان ضيِّقا فاتَرَرْ بِه»، وهذا القول هو الرَّاجح، وهو مذهب الجمهور، وكونه لا بَدَ أن يكون على العاتقين شيء من الثوب ليس من أجل أن العاتقين عورة، بل من أجل تمام اللباس وشد الإزار؛ لأنه إذا لم تشدّه على عاتقيك ربما ينسلخ ويسقط فيكون ستر العاتقين هنا مرادا لغيره لامرادا لذاته. (الشرح الممتع ٧٣/٢).

وتصلي المرأة في درع وخمار وتكشف الوجه والكفين والقدمين على الأرجح من أقوال أهل العلم.

الثياب التي يُستحب الصلاة بها: 💿

وهو أن يصلي الرجل في ثوبين أو أكثر، فإنه أبلغ واعم في الستر، روي عن عمر أنه قال: «إذا أوسع الله فاوسعوا، جمع رجل عليه ثيابه، صلى رجل في إزار وبرد، أو في إزار وقميص، في إزار وقباء، في سراويل ورداء، في سراويل وقميص، في سراويل وقباء، في تُمَان وقميص، رواه البخاري.

والمستحب للمرأة أن تصلي في ثلاثة أثواب: خمار تغطي به الرأس والعنق، ودرع والدرع هو: القميص السابغ الذي يصل إلى المقدمين. تغطي به البدن والرجلين، وملحفة صفيقة، والملحفة: ما يُلفُ على الجسم كلَّه كالعَباءة والجلباب وما أشبههما، لقول عمر رضي الله عنه: «تصلي المرأة في ثلاثة أثواب: درع وخمار وإزار»، والمستحب أن تكثف المرأة جلبابها، حتى لا يصف أعضاءها، وتجافي الملحفة عنها في الركوع والسجود، حتى لا يصف ثيابها. (الفقه الإسلامي وأدلته ٢٦/٢٠).

#### بعض الصور التي ورد النهي عنها:

اشتمال الصماء: ورد النهي عن اشتمال الصماء في الصلاة كما في حديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: (نهى رسول الله صلى الله عليه وأله وسلم أن يحتبي الرجل في الثوب الواحد ليس على فرجه منه شيء، وأن يشتمل الصماء بالثوب الواحد ليس على أحد شقيه منه يعنى شيء) متفق عليه.

واشتمال الصَّمَّاء: أن يلتحف بالثوب ولا يجعل ليديه مخرجًا؛ لأن هذا يمنع من كمال الإتيان بمشروعات الصَّلاة، وقال بعض العلماء: إن اشتمال الصمَّاء أن يضطبع بثوب ليس عليه غيره، أما إذا كان عليه ثوب أخر فلا كراهة؛ لأنه لُبْسة المُحْرِم، وفَعَلَها النبيُّ صلَى الله عليه وسلَم.

ووجه الكراهة هنا: أن فيه عُرضَةً أن يسقطُ فتنكشف العورة، وقيل هو: أن يجعل الرَّداء على رأسه ثم يسدل طرفيه إلى رجليه. فهذه ثلاث صفات لاشتمال الصمَّاء. (الشرح الممتع ٨٦/٢).

#### لسدل ية الصلاة:

والسِّدل: أن يَطُرَح الرَّداءَ على كتفيه، ولا يردُ طرفه على الآخر. ولكن إذا كان هذا الثُّوب مما يلبس عادة هكذا، فلا بأس به، ولهذا قال شيخ الإسلام: إنَّ طَرْح القَبَاءَ على الكتفين من غير إدخال الكمُّين لا يدخل في السَّدل. والقَبَاء يُشبه ما يُسمَّى الآن «الجُبَّة»، والنهي جاء في السنة فعن أبي هريرة: (أن النبي صلى الله عليه وآله وسلم نهى عن السدل في الصلاة وأن يغطي الرجل فاه) رواه أبو داود (الشرح المتع ٢/٥٨).

#### تغطية القم:

لحديث أبي هريرة السابق وفيه (نهى أن يغطي الرجل فاه». وروي عن الحنابلة في كراهة التلثم على الأنف روايتان: إحداهما: يكره؛ لأن ابن عمر كرهه. والأخرى: لا يكره: لأن النهي ورد في تغطية الفم.

#### التشمير في الصلاة:

مكروه اتفاقا، قالوا: ونهيه يشمل كف الثوب كله، كما لو كفَّه من أسفل، أو كفَّ بعضه كالأكمام، والدليل: قولُ الرَّسول صلَّى الله عليه وسلَّم: «أُمرُتُ أن أسجُد على سَبْعَة آعُظُّم، ولا أكُفَّ شَعْرًا ولا ثَوَّبًا» (متفق عليه)، كلُّ هذا مكروهُ للحديث، ولأنه ليس من تمام أخذ الزَّينة، فإنَّ أخذ الزَّينة عند الناس أن يكون الثُوب مرسلًا غير مكفوف، ثم إن الإنسان قد يفعله ترفَّعًا؛ لئلا يتلوَّث ثوبُه بالتُّراب فيكون في هذا نوعٌ من الكبرياء.

إسبال القميص والإزار والسراويلات على وجه الخيلاء:

والإسبال في اللغة: الإرخاء والإطالة، وقد نهى عنه صلَّى الله عليه وسلَّم كما في حديث ابن مسعود: «من أسبل إزاره في صلاته خيلاء، فليس من الله جل ذكره في حل ولا حرام» رواه أبو داود والترمذي والنسائي وقال الترمذي: حديث صحيح وصححه الألباني. وقوله أيضًا: «من جر ثوبه خيلاء لم ينظر الله إليه» متفق عليه. (الفقه الإسلامي وأدلته ١٦١/٢). وللحديث بقية إن شاء الله.

1272 and

التوريح



الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على خاتم النبيين وآله وصحبه أجمعين، وبعدً: قال الله تعالى: «وَصَرَبَ اللَّهُ مُثَلًا قَرْبَهُ كَانَتْ عَامِنَةُ مُطْمَينَةُ يَأْتِيها رِدْقَها رَعَدَامَن كُلْ مَكَان فَكَفَرَتْ بِأَنْعُر اللَّهِ فَأَذْ فَهَا اللَّهُ لِـاسَ الْجُرْع وَالْحَرْفِ بِمَا كَانُوْ أَصَمْتَعُونَ () وَلَقَدَ جَاءَهُمُ رَسُولٌ مِنْهُم قَكَذَبُوهُ فَأَخَذَهُمُ الْمَدَابُ وَهُمْ طُلِمُونَ » [النحل: ١١٢ - ١٢٣]، تعدد ضرب الأمثال في هذه السورة الكريمة - سورة النحل -، ومن هذه

الأمثال هذا المَثَل الذي ذكَرَهُ الله عن هذه القرية، وسنعرض لهذا الموضوع بفضل الله ورحمته على المحاور التالية:

#### أولًا : علاقة هذا المثل بالسورة وتأتي في الصور التالية :

١- هذه السورة «سورة النحل» حشدت مجموعة هائلة من نعم الله في الكون؛ سمائه وأرضه، وبحاره وأنهاره، وجماده ونباته، وحشراته وحيوانه؛ كلها تنطق وتشهد بوحدانية الله سبحانه.

لذا ناسب أن يذكر حال المؤمنين الشاكرين، وفي مقابله حال الكافرين الظالمين، فذكر هذا المثال للمكذبين وغيرهم.

كما عقب بذكر أبي الأنبياء إبراهيم في ختام السورة كمثال للشاكرين وكقدوة لهم، فقال سبحانه: «إِنَّ إِنَّ هُمَا مَا أَمَةً قَانِنَا لِقَدِ حَنْفًا وَلَرَ بِكُ مِنَ ٱلْمُسْرِكِينَ () مُنَا إِنَّ مُعَامًا مُعَمَدًا إِلَى مِرْطٍ مُسْتَقِمٍ () وَمَا تَنِتَهُ فِ اللَّذِيا حَسَنَةً وَإِنَّشُقِ ٱلْأَخِرَةِ لَمِنَ أَلْصَلِحِينَ » [النحل: ١٢٠-١٢٢].

٢- هذا ولما ذكر الله مصير المؤمنين الصالحين في الدنيا والآخرة في قوله تعالى: «مَنْ عَمِلَ صَلْحًا مِن ذَكر أَوَ أَنْنَى وَهُو مُؤْمِنُ فَلَتُعْبِيَتُهُ حَيْفَةً طَتِبَةً وَلَتَحْزِيَتُهُمْ أَجْرَهُم بِأَحْسَنِ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ » [النحل: ٩٧]، فهذا جزاء أهل الإيمان والعمل الصالح: الحياة الطيبة في الدنيا، والجنة في الآخرة، ناسب أن يقابله ذكر كانت عامنة مُعلمية يأتيها رزقها رعداً مِن كُل مَكان مَكَنَتُ عَامَتُهُ مُعْلَمية لَنَه لِمَاس الْجُوع وَالْحُوفِ بِمَا كَانُوْ مُسْتَعُونَ » [النحل: ١١٢].

قال الإمام القاسمي – رحمه الله -: «اعلم أنه لما هدد الكفار بالوعيد الشديد في الآخرة، أنذرهم بنقمته في الدنيا أيضًا بالجوع والخوف». اهـ.

ثانيًا: القرية المقصودة هل هي مكة؟ أم أي قرية؟

رجَّح ابن كثير - رحمه الله - وغيره أن القرية هي مكة، واستدل من ذهب هذا المذهب بما جاء في الصحيحين وغيرهما في تفسير ابن مسعود رضي الله عنه للدخان المذكور في سورة الدخان: «فَأَرَيَّقِبْ يَوْمَ تَأْفِي السَّمَاءُ بِدُخَانِ مُبِينِ » [الدخان: ١٠] أن النبي صلى الله عليه وسلم لما رأى من الناس إدبارًا – يعني قريش في مكة – قال: «اللهم سبعًا كسبع يوسف، دعا عليهم فأخذتهم سنة حصدت كل شيء حتى أكلوا الجلود وألميتة، وكان ينظر أحدهم إلى السماء فيرى دخانًا من الجوع، فأتاه أبو سفيان بن حرب فقال: يا محمد، إنك جئت تأمرنا بالطاعة وصلة الرحم، وإن قومك قد لمكوا فادع الله لهم. فدعا لهم الرسول صلى الله عليه وسلم، فكشف الله عنهم، ثم عادوا إلى كفرهم، فكانت البطشة يوم بدر.

وذكر ابن قتيبة في تفسير الدخان معنين: أحدهما: أن في سنة القحط يعظم يبس الأرض؛ بسبب انقطاع المطر، ويرتفع الغبار ويُظلم الهواء، وذلك يشبه الدخان، ولهذا يُقال لسنة المجاعة «الغبراء».

وقد رجح هذا القول أيضا العلامة أبو السعود في تفسيره. وقال العلامة الشيخ عبد الرحمن السعدي رحمه الله: «وهذه القرية هي مكة المشرفة التي كانت أمنة مطمئنة لا يُهاج فيها أحدُ، وتحترمها الجاهلية الجهلاء، حتى إن أحدهم يجد قاتل أبيه وأخيه فلا يُهيجُه، فحصل بها من الأمن التام ما لم يحصل لسواها، وكذلك الرزق الواسع». اه.

قال صاحب فتح القدير: «هو مَثَل ضربه الله لأهل مكة بقرية من القرى الظالمة لتتعظ قريش، فلا تستمر على ضلالها، وقيل: القرية هنا: هي مكة نفسها، ضربها الله مثلًا لغيرها». اهـ.

ونحن نميل لمن رأى أنها مكة (والله أعلم)، ونرى أن السياق القرآني يؤكد ذلك الاتجام، وهذا ما سنعرض له الآن وبالله التوفيق.

قال الله تعالى: «وَضَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا قُرْبَةً كَانَتُ ءَامِنَةً مُطْعَبَنَةً يَأْتِنِهَا رِزَقُها رَعَدًا مِن كُلْ مَكَانٍ » [النحل: ١١٢]، وهذا الذي امتن به الله على أهل مكة «فَيْعَبُدُوا رَبَ هذا البَيْتِ (\*) الَذِي أَطْعَبُهُم مِن حُوْظ وَامَتَهُم مِن حُوْفِ مَذَا البَيْتِ (\*) الَذِي أَطْعَبُهُم مِن حُوْظ وَامَتَهُم مِن حُوْفِ القرآن الكريم في سورة الفيل، وبين كيف أرسل على من أرادوا الكعبة بسوء طيرًا أبابيل ترميهم بحرارة من سجيل، فجعلهم كعصف مأكول، وقال تعالى: «أُولَم مَنْ وَلَهُمْ أَنَا حَمَلًا حَرَمًا وَلِنَحَطَفُ النَّاسُ مِن حَوْلِهُمْ أَفَالَيْطِلِ مَنْ مَنْ مَنْ أَنَا حَمَلًا حَرَمًا وَلِنَحَطَفُ التَّاسُ مِن حَوْلِهُمْ أَفَالَيْطِلِ مَوْلَمُ مُنَكَى لَهُمْ حَرَمًا وَلِنَا وَمُحْطَفُ النَّاسُ مِن حَوْلِهُمْ أَفَالَيْطِلِ النَّا وَلَنَهُ مُنكَى لَهُمْ حَرًا مَامِنَا وَمُحْطَفُ التَاسُ مِن حَوْلِهُمْ أَفَالَيْطِلِ

وقوله تعالى: مُتَكَفَرُتُ بِأَنْعُر أَلَهُ ، [النحل: ١١٢] لاحظ أن الله سبحانه ذكر أن القرية كفرت بانعم الله أي بنعم الله بالجمع، ولم يقل بنعمتي الأمن والرزق (الإطعام)؛ لأن كفرهم كان بعد أن امتن الله عليهم بنعمة إرسال النبيَّ الأمي محمد صلى الله عليه وسلم وهم يعرفون شرفه ونسبه وصدقه وأمانته، ولما جاءهم بالحق من عند الله بشيرًا ونذيرًا كفروا

به، وهذا من أعظم الجحود والنكران أن يكفروا بهذه النعمة العظيمة التي هي أمّ النعم وأشرف المن، ولقد امتن الله عليهم بها في آي الذكر الحكيم في أكثر من موضع، فقال سيحانه: «هُو الَّذِي مِتَ فِي الْأَبْتِينَ رَسُولُا مِنْ مَنْ لَقَ مَنْكُلْ شِي » [الجمعة: ٢]، وقال تعالى: «كَمَا أَرْسَلْنَا فِحَمْ الْكِنْبَ وَالْحَمَةُ يَنْفُوا عَلَيْكُمُ مَا لَمَ تَكُوفُوا مَلْوُلَ وَمُعْلَمُكُمُ الْكِنْبَ وَالْحَمَةَ وَمُعْلِمُكُم مَا لَمَ تَكُوفُوا مَلْوُلَ

وهذا كثير في كتاب الله، لكن قريش كفرت بأنعم الله المادية والمعنوية، كفرت مكة بنعم الله في الأمن والطعام، وإرسال الرسول، فماذا كانت العاقية؟

قال الله تعالى: فَأَذَفَهَا أَنَّهُ لِمَاسَ ٱلْجُوعِ وَٱلْخَوْفِ بِمَا حَاثُوا يَعْمَعُونَ » [النحل: ١١٢]، وتامل هذا التصوير القرآني البليغ؛ حيث صور الخوف والجوع لباسًا لا ينفك عنهم أبدًا؛ بسبب كفرهم وتكذيبهم، وهذا ما حدث لأهل مكة بالفعل؛ حيث أصابهم ما أصابهم من المجاعة بعد أن دعا عليهم النبي كما وضحناه أنفًا، واستمر الجوع والخوف ملازمًا لهم، وخاصة بعد هجرة النبي صلى الله عليه وسلم وأصحابه إلى المدينة خوفًا من سطوة المسلمين وسراياهم على قوافل قريش التي لا مريق لها في عودتها من الشام إلا من المدينة، وما أصابهم يوم بدر، واستمر هذا الاضطراب والقلق حتى أصابهم يوم بدر، واستمر هذا الاضطراب والقلق حتى الله المؤمنين بعد خوفهم أمنًا، ورزقهم بعد العيلة، وجعلهم شرفاء الناس وحكامهم وقادتهم، وهذا وعد الله قد تحقق لعباده الصالحين.

#### ارتباط الأمن بالإيمان:

ونحن في ختام مقالنا هذا نشير إلى الفائدة العظيمة المستخلصة من هذا المثل -وسواء كانت القرية المقصودة هي مكة أو غيرها، فإن الاعتبار والاتعاظ هو الغاية- الا وهي ارتباط الأمن بالإيمان، بل اشتقاق الأمن من لفظ الإيمان، فلا أمن في الدنيا والآخرة إلا بالإيمان، واعظم الأمن إنما يتحقق بإخلاص التوحيد لله رب العالمين واقرءوا إن شئتم مرجبة الله التي الهمها إبراهيم على قومه حين قال: ألَّذِينَ مَامَنُوا وَلَدَ يَلِمُوا إِسْتَهُمُ وَقُلْمِ أُوَلْتُهُ مُمُ الْأَمْنُ وَهُم مُمْمَدُونَ » [الأنعام: ٢٨].

والمقصود بالظلم في الآية الكريمة هو الشرك كما فسره النبي صلى الله عليه وسلم من قول العبد الصالح لقمان حين قال لابنه: «بَبْنَ لَا شَرْكَ بِلَقَهُ إِنَّ الْمُرْكَ لَقَمْهُ إِنَّ الْمُرْكَ الْمُرْكَ الْمُ

ولا أكون مبالغًا إن قلت: إنه لا سلام على الأرض، ولا أمن في الدنيا والآخرة إلا بإخلاص التوحيد الذي جاء به النبي محمد صلى الله عليه وسلم ليقيم به ملة إبراهيم حنيفًا وما كان من المشركين، وهو الدين الذي ارتضام الله ولا يقبل دينًا سواه، والحمد لله رب العالمين.

التو2يد ٢٩

المحرم ١٤٣٤ هـ

ساام الحلقة الثالثة سعيك عامر 121161 العدد ٤٩٣ السنة الثانية والأربعون التوحيد

الحمد لله رب العالمين، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله، اللهم صلَّ على محمد وعلى آله وصحبه وسلم، وبعدُ: فقد سبق الحديث عن مفهوم الأخوة ثم أداب

الأخوة، وذكرت الحق الأول وهو الحب في الله والبغض في الله، ثم عن الحق الثاني، وهو سلامة الصدر وطهارة القلب، وفي هذا اللقاء نتكلم عن الحق الثالث وهو:

٣- الورع وحفظ اللسان عن الأعراض:

أ- مفهوم الورع في القول:

الأصل في الورع: الَكفَ عن المحارم، والتحرج منها:

والورع: الكف عن القبيح، وقيل في الورع: هو اجتناب الشبهات؛ خوفًا من الوقوع في المحرمات، وقيل: هو ملازمة الأعمال الجميلة.

وقد جمع النبي صلى الله عليه وسلم الورع كله في كلمة واحدة، فقال: «مِن حُسن إسلام المرء تركه ما لا يعنيه» الترمذي وابن ماجه وصححه الألباني.

فهذا يعم الترك لما لا يعني: من الكلام والنظر، والاستماع، والبطش والفكر، وسائر الحركات الظاهرة والباطنة، فهذه الكلمة كافية شافية في الورع.

وعَّند الترمذي مرفوعًا: «يا أبا هريرة، كن ورعًا تكن أعبد الناس» ابن ماجه وصححه الألباني.

وقال إسحاق بن خلف: الورع في المنطق أشد منه في الذهب والفضة.

وقال سفيان الثوري رحمه الله: ما رأيت أسهل من الورع؛ ما حاك في نفسك فاتركه. ولذلك وجب حفظ اللسان عما يُغضب الرحمن، خاصة في حق إخوانك المسلمين. -- الكلمة مسئولية:

اللسان نعمة عظيمة من أجلّ نعم الله على العبد، قال الله سبحانه معتنًا به على عباده:

«أَلَةُ غَعَل لَهُ عَنْنَن (٨) وَلِسَانًا وَشَفَنَيْن » [الدلد: ٨، ]

٩]، ولذلك الخطر بكمن في إساءة استخدام هذه النعمة لغير ما خلقت له، وسخرت له، فهو صغير حجمه، عظيم طاعته وجرمه؛ قال الله سيحانه: «مَّا يَلْفِظُ مِن قَوْلِ إِلَّا لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَتِيدٌ» .[11:4]

يقول الشيخ يكر أبو زيد -رجمه الله -: إن حارجة اللسان الناطق بالكلام المنوط عليه، أساس في الحداة والتعايش دينا ودنيا، فتكلمة التوحيد يدخل المرء في ملة الإسلام، وينقضها يخرج منها، وبين ذلك مراحل انتظمت أبواب الشربعة، فلو نظرت إلى الكلام، وما بنى عليه من أحكام لوحدت من ذلك عجبًا في: الطهارة، والصلوات، وسائر أركان الإسلام، والجهاد، والبدوع، والنكاح، والطلاق، والحنايات، والحدود، والقضاء. دل أفردت أدواب في الفقهدات كلها لما تلفظ به هذه الأداة: اللسان: في أبواب: القذف والأيمان والذذور والشبهادات، والإقرار، وفي الأصول: التوحيد.

فكم من كلام أوحب ردة فقتلا، أو أوحب قذفا فجلدًا، أو أوجب كفارات أو نُزعت بسببه حقوق فرُدت مظالم إلى أهلها، أو إقرار أوحب بمفرده حقا.

ولذا قالوا: إقرار المرء على نفسه أقوى البينات.

ولهذا تكاثرت نصوص الوحيين الشريفين في تعظيم شان اللسان؛ ترغيبًا وترهيبًا، ففى الترغيب: الدعوة إلى الله على يصيرة، ونشر العلم بالدرس، وفضل الصدق، فكلمة الحق... الخ.

وفي الترغيب: عن الغيبة والنميمة والكذب وأفات اللسان الأخرى، ومن هذا كان للسان في الخير مجال رحب، وله في الشرع باعً كبير، فمن أطلقه عذبه اللسان، ومن أهمله فأرخى له العنان، سلك به الشيطان في كل مددان، وساقه إلى شفا جرف هار إلى أن مضطره إلى دار البوار، ولا يكبُّ الناسَ في النار على مناخرهم، إلا حصائد ألسنتهم، ولا ينجو من شر اللسان إلا من قيده بلجام إلا بالخير، «تَأْيُّهَا ٱلَّذِينَ المَنُوَّا ٱنْقُوَّا ٱللَّهَ وَقُولُوا قَوَلا

الشرع.

فينبغى لكل مسلم أن يحفظ لسانه عن حميع الكلام: إلا كلامًا ظهرت فده المصلحة، ومتى استوى الكلام وتركه في المصلحة، فالسنة الإمساك عنه؛ لأنه قد بحرّ الكلام المداح إلى حرام أو مكروه.

ففى الحديث المتفق عليه من حديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «من كان يؤمن بالله والدوم الآخر فليقل خيرًا أو ليصمت».

وكان من هديه صلى الله عليه وسلم أن لا بذم أحدًا، ولا يعينه، ولا يطلب عورته، ولا يتكلم إلا فيما رحا ثوايه.

وعن أبي الذيَّال قال: تعلم الصمت كما تتعلم الكلام، فإن يكن الكلام بهديك، فإن الصمت يقيك، ولك في الصمت خصلتان: تأخذ به من علم من هو أعلم منك، وتدفع به عنك من هو أحدل منك.

وقال طاووس: لساني سَبِّع إن أرسلته أكلنى.

وقال بعضهم: رأيت مالكًا صامتًا لا يتكلم، ولا يلتفت بمينًا ولا شمالًا إلا أن يكلمه إنسان فيسمع منه، ثم يحييه بشيىء يسير، فقدل له في ذلك، فقال: وهل يكبِّ الناسَ في حهنم إلا هذا؟ وأشار إلى لسانه.

قال الله عز وجل: «قد أفلم المُؤمنُونَ ()) ٱلَّذِينَ هُمْ فِي صَلَاتِهِمْ خَشِعُونَ () وَٱلَّذِينَ هُمْ عَن ٱللَّغُو معرضون » [المؤمنون: ١- ٣].

ويمن الله عليهم بقوله: «وَإِذَا مَرُوا بِاللَّغُو مَرُوا كرامًا» [الفرقان: ٧٢]، «وَإِنَّ عَلَيْكُمْ لَتَفْظِينَ (٠٠) كَرَامًا كَتِينَ (١) يَعَلَمُونَ مَا تَقْعَلُونَ» [الإنفطار: ١٠، ١٢]، « وَلَا نَقِفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِعِد عِلْعُ إِنَّ ٱلسَّمَعَ وَٱلْبَصَرَ وَٱلْفَوَّادَكُلُ أَوَلَتِيكَ كَانَ عَنَهُ مَسْتُولًا» [الإسبراء:

«بُعَ تَشْهَدُ عَلَيْهِمْ أَلْسِنَتْهُمْ وَأَلْدِيهِمْ وَأَرْجُلُهُم بِمَا يعملون» [النور: ٢٤].

فإذا كان الإنسان سيحاسب على كلامه فينبغى له أن يحتاط فلا يطلق لسانه، بل يحب عليه أن يمسك عليه لسانه، فلا يتكلم

المحرم ١٤٣٤ ه

التولايد 10

# سَدِيلًا ( يُسْلِعَ لَكُمْ أَعْمَالَكُمْ وَيَغْفِرُ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ » [الأحزاب: ٧٠، ٧١].

وحين سُئل صلى الله عليه وسلم عن أكثر ما يدخل الناس النار؟ قال: «الفم والفرج» [الترمذي وحسنه الألباني]. وعن أبى هريرة رضى الله عنه قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: «إن العبد ليتكلم بالكلمة ما يتبين فيها بزل بها في النار أبعد ما بين المشرق والمغرب». وفى رواية: «إن العبد ليتكلم بالكلمة من رضّوان الله لا يلقي لها بالًا يرفعه الله بها درجات، وإن العبد ليتكلم بالكلمة من سخط الله لا يُلقى لها بالا يهوي بها في جهنم» رواه البخاري. قال شيخ الإسلام ابن تيمية: ومن العجب أن الإنسان يهون عليه التحفظ والاحتراز من أكل الحرام، والظلم والزنا، والسرقة، وشرب الخمر، ومن النظر المحرم وغدر ذلك،

وشرب الحمر، ومن النظر المحرم وغير ذلك، ويصعب عليه التحفظ من حركة لسانه، حتى ترى الرجل يُشار إليه بالدين والزهد والعبادة، وهو يتكلم بالكلمات من سخط الله لا يلقي لها بالًا، يزل بالكلمة الواحدة منها أبعد مما بين المشرق والمغرب، وكم ترى من رجل متورع عن الفواحش والظلم ولسانه يفري في أعراض الأحياء والأموات، ولا يبالي ما يقول. ثم قال: إن بعض الناس لا تراه إلا منتقدًا ينسى حسنات الطوائف والأجناس، ويذكر مثالبهم، فهو مثل الذباب يترك موضع البر والسلامة، ويقع على الجراح والأذى، وهذا من رداءة النفوس، وفساد المزاج.

#### احفظ لسانك أيها الإنسان

#### لا يلدغنك إنه ثعبان كم في المقابر من لديغ لسانه

#### كانت تهات نزاله الشحعان

عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إن الله يرضى لكم ثلاثًا ويكرهُ لكم ثلاثًا، فيرضى لكم أن تعبدوه ولا تشركوا به شيئًا، وأن

تعتصموا بحبل الله جميعًا ولا تفرقوا، ويكره لكم قيل وقال، وكثرة السؤال، وإضاعة المال» رواه مسلم.

ورُوي عن أم حبيبة زوج النبي صلى الله عليه وسلم قالت: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «كلُّ كلام ابن آدمَ عليه، لا له، إلا أمرُ بمعروف، أو نهي عن منكر، أو ذكرُ لله». الترمذي، وقال: حسن غريب، وابن ماجه، وضعفه الألباني.

فمن حق أخيك المسلم عليك إن لم تستطع أن تنفعه بمالك، أن تكفّ عنه لسانك، وهذا أضعف الإيمان، فعليك أيها المسلم أن تتورع في القول، فهذا من حق أخيك عليك، قال الله عز وجل: « إنّ ٱلّذِينَ عُبُونَ أَن تَشْيعَ ٱلْفَحِمَةُ فِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ هُمْ عَذَابُ أَلِمٌ فِي اللَّذَيَا وَٱلْآخرَةِ» [النور: ١٩]. وقال تبارك اسمه: «إنَّ ٱلَذِينَ وَمُؤْخِرَة وَلَمُ عَذَابُ عَظِيمٌ (٣) يَوْمَ تَشْهَدُ عَلَيْم آلْمِنْتُهُمْ وَأَلْدَحِرَة وَلَمُ

وَأَتَشْلُهُم بِمَا كَانُوا يَسْمَلُونَ () يَوَمَّدٍ يُوَفِيمُ أَنَّهُ دِينَهُمُ اللَّهُ وَيَنَهُمُ الْحَقَ وَيَعْلَمُونَ أَنَّ أَنَّهُ هُوَ ٱلْحَقُّ ٱلْشِينُ» [النور: ٢٣- ٢].

أخي الكريم... أمسك عليك لسانك، تورع عن العلماء، وعن الخوض في أعراض كواكب الأمة، تورع عن الخوض في أعراض الناس، فعن أبي موسى قال: سُدَّل رسول الله صلى الله عليه وسلم: أي المسلمين أفضل؟ قال: «من سَلِمَ المسلمون من لسانه ويده» متفق عليه.

وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «من قال في مؤمن ما ليس فيه أسكنه الله رَدغة الخَبَال». قالوا: يا رسول الله، وما ردغة الخبال؟ قال: «عُصارةُ أهل النار حتى يخرج مما قال وليس بخارج» [رواه الطبراني وأبو داود والحاكم وقال صحيح الإسناد، وقال الشيخ الألباني بمجموع طرقه صحيح].

وللحديث بقية في الكف عن أذية الخلق باللسان، وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وآله.

OT ( التوكير العدد ٤٩٣ السنة الثانية والأربعون

2 Shall sky an Range ARA ANI LAS

الترامم

صلاح نجيب الدق

الحمد لله كما ينبغي لجلال وجهه وعظيم سلطانه، والصلاة والسلام على نبينا محمد الذي بعثه الله هاديًا ومبشرًا ونذيرًا وداعيًا إليه بإذنه وسراجًا منيرًا.

اعداد/



أما بعد: فإن لأبي بكر الصديق رضي الله عنه منزلة كبيرة في تاريخ الإسلام وقلوب المسلمين الصادقين، وهو أحد أصحاب نبينا محمد صلًى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، الذين مدحهم محمد صلًى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، الذين مدحهم الله تعالى في كتابه العزيز قائلًا: ( وَالَّذِينَ مَاسَوًا وَهَاجَرُوا وَجَهَدُوا فِ سَبِيلِ اللَّهِ وَالَّذِينَ مَاوَوا وَتَصَرُّوا أَوَلَتَهَكَ هُمُ ٱلْمُؤْمِوُنَ حَقًّا هُمُ مَعْفَرَةٌ وَرَدْقُ وَيَمْرُوا أَوَلَتَهَكَ هُمُ ٱلْمُؤْمِوُنَ حَقًّا هُمُ مَعْفِرةً وَرَدْقُ وَعَرَوا إِلَا نَعْلَى الله المُؤْمِونَ حَقًّا هُمُ مَعْفِرةً وَرَدْقُ وَإِخْوَانِي الكرام بشيء موجز عن سيرته المباركة، فاقول وبالله التوفيق:

اسم أبي بكر ونسبه رضي الله عنه:

عبد الله بن عثمان (أبو قَحافة) بن عامر بن عمرو بن كعب بن سعد بن تيم بن مُرَّة بن كعب بن لؤي، يلتقي مع النبي صلى الله عليه وسلم في جده مرَّة بن كعب.

والدة أبي بكر رضي الله عنه:

هي أم الخير، سلمى بنت صخر بن عامر، أسلمت وهاجرت وماتت وهي مسلمة. (انظر: الطبقات لابن سعد ج٣ ص١٢٦ والإصابة ج٢ ص٣٣٣)

#### ميلاد أبي بكر الصديق رضي الله عنه:

وُلد أبو بكر رضي الله عنه بعد عام الفيل بسنتين وستة أشهر في مكة، ونشأ بها، وكان لا يخرج إلا للتجارة. (الإصابة جـ٢ صـ٣٣٣). زوجات أبي بكر وأولاده:

كان لأبي بكر رضي الله عنه أربع زوجات، وله ثلاثة أولاد، وهم عبد الله وعبد الرحمن ومحمد، وثلاث بنات وهن: أسماء وعائشة وأم كلثوم. (تاريخ الطبري جـ٢ صـ٣٥١).

#### لقب أبي بكر رضي الله عنه:

يُلَقَّبُ بالصَّدِّيقِ، قيل: كان يلقب به في الجاهلية لما عُرف منه من الصدق، وقيل لمبادرته إلى تصديق النبي صلى الله عليه وسلم فيما كان يخبر به عن الله تعالى، وأول ما اشتهر به صبيحة الإسراء. (تاريخ الخلفاء للسيوطي ص ٢٨ – ٢٩، فتح الباري لابن حجر ج٧ص ١١).

#### منزلة أبي بكر رضي الله عنه في الجاهلية:

كان أبو بكر من رؤساء قريش في الجاهلية، ومن أهل مشاورتهم، وكان محببًا إليهم، وأعلم بأنسابهم، وكان إليه أَمْرُ الدِّيات

المحرم ١٤٣٤ هـ التوكيد ) ٥٣

#### والغُرم. (تاريخ الخلفاء للسيوطي صـ ٣٠). إسلام أبي بكر رضي الله عنه:

كان أبو بكر رضي الله عنه أول من أسلم من الرجال، ثم أخذ يدعو إلى الإسلام، فأسلم على يديه عدد كبير؛ منهم خمسة من العشرة المبشّرين بالجنة وهم: عثمان بن عفان، والزبير بن العوام، وعبد الرحمن بن عوف، وسعد بن أبي وقاص، وطلحة بن عبيد الله. (سيرة ابن هشام جا صر٢١٢.

#### أبو بكر يتحمل الأذي في سبيل الله:

لما عزم أبو بكر رضي الله عنه على الهجرة إلى الحبشة، لقيه ابن الدُغنة، سيد الأحابيش، فقال: أين تريد يا أبا بكر؟ قال: أخرجني قومي، فاريد أن أسيح في الأرض فأعبد ربي، فقال ابن الدُّغنة: إن مثلك يا أبا بكر لا يُخرَج، فإنك تكسب المعدوم، وتصل الرحم، وتحمل الكل، وتقرى الضيف، وتعين على نوائب الحق، ثم أجاره، ورجع معه أبو بكر إلى قريش، فأخذ أبو بكر بعبد ربه ثم ابتنى مسجدًا بفناء بيته، فكان حيثما يصلى ويجهر بالقراءة يجتمع عليه نساء المشركين وأولادهم ويعجبون بذلك، فخشى المشركون ذلك، وطلبوا من ابن الدُغنة أن بمنع أبا بكر من الجهر يتلاوة القرآن أو يرد عليه حواره، فرفض أيو يكر وردَ عليه جواره، فأخذ المشركون يضيريون أيا يكر حتى خرج إلى الكعبة، فقام أحد السفهاء بوضع التراب على رأس أبي بكر، فأخذ أبو بكر بقول للوليد بن المغيرة: انظر ماذا يفعل هذا السفيه، فيقول له: أنت الذي فعلت ذلك بنفسك، فأخذ أبو بكر يقول: أي رب ما أحلمك، أي رب ما أحلمك، أي رب ما أحلمك ! (سيرة ابن هشام جـ ١ صـ ٣٠٥: ٣٠٦، وحلبة الأولياء حـ١ صـ ٢٩).

#### جهاد أبي بكر رضي الله عنه :

جاهد أبو بكر رضي الله عنه بنفسه وماله في سبيل الله، فقد شهد جميع الغزوات مع النبي صلى الله عليه وسلم، وكان يملك يوم أسلم أربعين ألف درهم، فكان يعتق منها ويقوي المسلمين. (صفة الصفوة حِا صد ٢٤٢)

عن عُمَرَ بْنَ الخَطَابِ قَالَ: «أَمَرَنَا رَسُولُ اللَّه صلى الله عليه وسلم أَنُ نَتَصَدَّقَ فَوَافَقَ ذَلِكَ عَنْدِي مَالًا فَقُلْتُ الْيَوْمَ أَسْبِقُ أَبَا بَكْرِ إِنْ سَبَقَتُهُ يَوْمًا، قَالَ: فَجِئْتُ بِنصْف مَالِي، فَقَالَ: رَسُولُ اللَّه صلى الله عليه وسَلم مَا أَبَقَيْتَ لِأَهْلِكَ قُلْتُ مَثْلَهُ وَآتَى

أَبُو بَكْرِ بِكُلَ مَا عَنْدَهُ فَقَالَ: يَا أَبَا بَكُرٍ مَا أَبْقَيْتَ لأَهْلكَ، قَالَ: أَبْقَيْتُ لَهُمْ اللَّهَ وَرَسُولَهُ، قُلُّتُ: وَاللَّه لَا أَسْبَقُهُ إِلَى شَيْءٍ أَبَدًا». (صحيح الترمذي للألباني حديث ٢٩٠٢). وعن أبي هريرة أن النبي صلى الله عليه وسلم قال:» مَا نَفَعَني مَالُ أَحَد قَطُّ مَا نَفَعَني مَالُ أَبِي بَكْرٍ.» (صحيح الترمذي لَلألباني حديث ٢٨٩٤).

أعتق أبو بكر رضي الله عنه سبعةً كلهم يُعَذَّب في الله، منهم بلال، وعامر بن فهيرة. (سيرة ابن هشام جـ١ صـ٢٦٣)

#### مناقب أبي بكر رضي الله عنه:

١. عن أنس عَنْ أَبِي بَكُر رضي الله عنه قَالَ: «قَلْتُ للنَّبِيَ صلى الله عليه وَسلم وَ أَنَّ في الْغَارِ: لَوْ أَنَّ أَ اَحَدَٰهُمْ نَظَرَ تَحْتَ قَدَمَيْهِ لَأَبْصَرَنَا فَي الْغَارِ: لَوْ أَنَّ اَحَدَٰهُمْ نَظَرَ تَحْتَ قَدَمَيْهِ لَأَبْصَرَنَا فَقَالَ: مَا ظَنَّكَ يَا أَبَا بَكُر بِاثْنَيْنِ اللَّهُ ثَالِثُهُما» (البخاري ٣٦٥٣، ومسلم ١٢٣٨).

٢. عن أبي سعيد الخدري أن النبي صلى الله عليه وسلم قال:» إنَّ منْ أَمَنَ النَّاسِ عَلَيَّ في صُحْبَتِه وَمَاله أَبَا بَكْرٍ، وَلَوْ كُنْتُ مُتَّخَذًا خَلَيلًا عَيْرَ رَبَّيَ لَاتَّخَذَتُ أَبَا بَكْرٍ، وَلَكنْ أُخُوَّةُ الإسلام وَمَوَدَّتُهُ لا يَبْقَيَنُ في الْسَجَد بَابٌ إلَّا سُدً إلَّا بَابَ أَبِي بَكْرٍ.» (البخاري حديثُة ٢٢).

٣. عن عَمْرو بْن الْعَاص رضي الله عنه عَنْهُ أَنْ النَّبِيَّ صلى الله عليه وَسلم بَعْثَهُ عَلَى جَيْش ذَات النَّبِيَّ صلى الله عليه وَسلم بَعْثَهُ عَلَى جَيْش ذَات السُّلَاسل، فَأَتَيْتُهُ فَقَلْتُ: «أَيُّ النَّاس أَحَبُّ إِلَيْكَ؟ قَالَ: عَائَشَهُ، فَقَلْتُ: منْ الرَّجَال؟ فَقَالَ: أَبُوهَا، قَلْتُ: «أَمُ عَمَرَ بْنُ الْخَطَّابِ، فَعَدً رِجَالًا.»

(البخاري حديث٣٦٦٢ ومسلم حديث٢٣٨٤) ٤. عن أَنَسَ بْنَ مَالك رضي الله عنه: «أَنَّ النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلَمَ صَعدَ أُحُدًا وَأَبُو بَكْر وَعُمَرُ وَعُثْمَانُ فَرَجَفٌ بِهِمْ فَقَالَ صلى الله عليه وسلم: الثُبُتْ أُحُدُ فَإِنَّمَا عَلَيْكَ نَبِيًّ وَصِدًيقٌ وَشَهِيدَانِ.» (البخاري حديث٣٦٧٥).

٥. عَنْ عَلِيَّ بْنِ أَبِي طَالِبِ رضي الله عنه قَالَ: «كُنْتُ مَعَ رَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم إذْ طَلَعَ أَبُو بَحُر وَعُمُنَ فَقَالَ رَسُولُ اللَّه صلى الله عليه وسلم: هَذَان سَيِّدَا كُهُولِ أَهْلِ الْجَنَّة مِنْ الْأَوَّلِينَ وَالْآخِرِينَ إِلَّا النَّبِيِّينَ وَالْمُرْسَلِينَ» (صحَيَح الترمَذي للألبَاني حديثُ ٢٨٩٧).

٦. عَنْ عَائِشُةُ رضيَ الله عنها: «أَنَّ أَبَا بَكْرِ دَخَلَ عَلَى رَسُولَ اللَّه صلى الله عليه وسلم فَقَالً: أَنْتَ عَتِيقُ اللَّه مَنْ النَّارِ فَيَوْمَئذ سُمِّيَ: عَتِيقًا» (صحيح )

٥٤ الته يه العدد ٤٩٣ السنة الثانية والأربعون

#### الترمذي للألباني ٢٩٠٥). أبو بكر رُجُلُ المواقف:

عَنْ عَائَشَة رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا زَوْجِ النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم:»أنَّ رُسُول الله صلَّى الله عليه وسلم مَاتَ وَأَبُو بَكُر بِالسِّنح (مكانُ)، فقامَ عُمَرُ يَقول: وَاللَّه مَا مَاتَ رَّسُولُ اللَّه صلى الله عليه وسلم، قالتُ: وَقَالَ عُمَرُ وَالله مَا كَانَ يَقَعُ في نفسي إلا ذاك، وَلَيَبْعَثْنَهُ اللَّهُ فَلَيَقَطَعُنَ أَيْدِيَ رِجَالٍ وَأَرْجُلَهُمْ، فجاءَ أبُو بَكُر فكَشف عَنْ رَسُول الله صلى الله عليه وسلم فقُبِّلهُ، قال: بأبي أنْتَ وَأَمِّي طَبْتَ حَيًّا وَمَيْتا وَالذي نفسى بِيَدَهُ لا يُذيقك الله المؤتتين أَبَدًا، ثمَّ خَرَجَ فَقِالَ: أَيُّهَا الْحَالِفَ (يعني عمر) عَلَيَ رِسْلك.. فلمَّا تَكَلَّمَ أَبُو بَكُر جَلسَ عُمَرُ، فَحَمدَ اللَّهُ أَبُو بَكر وَأَثْني عَلَيْه، وَقَالَ: أَلا مَنْ كَانَ بَعْبُدُ مُحَمَّدًا صلى الله عليه وسلم فإنَ مُحَمَّدًا قَدْ مَاتَ، وَمَنْ كَانَ يَعْبُدُ اللَّهَ فَإِنَّ اللَّهَ حَيٍّ لَا يَمُوتُ، وَقَالَ: «إِنَّكَ مَيِّتٌ وَإِنَّهُمْ مَيْتَوَنَ»، وَقَالَ: « وَمَا مُحَمَّدُ إِلَّا رَشُولُ قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِهِ ٱلرُّسُلُ أَفَإِين مَّاتَ أَوْ قُتِلَ ٱنْقَلَبْتُمْ عَلَى أَعْتَنِكُمْ وَمَن يُنقَلِبُ عَلَى عَقِبَيْهِ فَلَن يَضُرَّ ٱللَّهَ شَيْئًا وُسَيَجْرَى ٱللَّهُ ٱلتَّكِرِينَ» [آل عمران: ١٤٤]، قَالَ: فَنَشْبَج النَّاسُ يَنْكُونَ.»(البخاري حديث ٣٦٦٧، و ح٣٦٦٨).

#### استخلاف أبي بكر الصديق رضى الله عنه:

عن جُبَيْر بْنِ مُطْعِم قَالَ: «أَتَتْ امْرَأَةُ النَّبِيَّ صلى الله عليه وسلم فَأَمَرَهَا أَنْ تَرْجِعَ إِلَيْه، قَالَتْ: أَرَأَيْتَ إِنْ جِئْتُ وَلَمْ أَجِدْكَ (كَأَنَّهَا تَقُولُ الْمُوتَ)، قَالَ: إِنْ لَمْ تَجدينِي فَأْتِي آَبَا بَكْر» (البخاري حديث٢٥٩٣، ومسلَم حديث٢٣٨).

عُنْ عَائَشَةَ رَضِيَ الله عنها قَالَتُ: «قَالَ لي رَسُولُ اللَّه صَلَى الله عليه وسلم في مَرَضه: ادْعَي لي أَبَا يَتَمَنَّى أَبَاكَ وَأَخَاكَ خَتَّى أَحْتَبَ كَتَابًا، فَإِنِّي أَخَافُ أَنْ يَتَمَنَّى مُتَمَنً، وَيَقُولُ قَائِلُ: أَنَا أُوْلَى، وَيَأْبَى اللَّهُ وَالْمُؤْمُنُونَ إِلاَ أَبَا بَكْرَ» (مَسلم حديث٢٣٨٧). عن عائشة آنها سُئلت: مَنْ كَانَ رَسُولُ اللَّه صلى الله عليه وسلم مُسْتَخْلُفًا لَوْ اسْتَخْلُفُهُ؟ قَالَتْ: أَبُو بَكْرٍ، فَقَدِلَ لَهَا: ثُمَّ مَنْ بَعْدَ أَبِي بَكْرِ قَالَتْ: عُمَرُ، ثُمَّ قَيلً لَهَا مَنْ بَعْدَ عُمَرَ؟ قَالَتْ: أَبُو عُبَيْدَةَ بْنُ الْجَرَاحِ، ثُمَّ انْتَهَتْ إِلَى هَذَا.» (مسلم حديث٢٣٨٩)

#### الخليفة الراشد رضى الله عنه:

أجمع الصحابة على خلافة أبي بكر يوم الاثنين، الثاني عشر من ربيع الأول سنة إحدى عشرة من الهجرة في سقيفة بني ساعدة، فلما كان من الغد، جلس على المنبر، ليبين للناس المنهج الذي

سوف يسير عليه في خلافته فحمد الله وأثنى عليه، ثم قال: أيها الناس فإني قد وُلَيتُ عليكم ولست بخيركم، فإن أحسنت فأعينوني، وإن أسأت فقوموني، الصدق أمانة، والكذب خيانة، والضعيف فيكم قوي عندي حتى أعيد الحق له إن شاء الله، والقوي فيكم ضعيف حتى آخذ الحق منه إن شاء الله، لا يَدَعُ قومُ الجهاد في سبيل الله منه إن شاء الله، لا يَدَعُ قومُ الجهاد في سبيل الله قط إلاً عَمَّهم اللهُ بالبلاء. أطيعوني ما أطعت اللهً ورسوله، فإذا عصيت الله ورسوله فلا طاعة لي عليكم. (الطبقات لابن سعد ج٣ صد١٣٢، وتاريخ الخلفاء للسيوطى ص٢٤).

#### تواضع أبي بكر رضي الله عنه بعد الخلافة:

كان أبو بكر رضي الله عنه يحلب للحي أغنامهم، فلما بُويع له بالخلافة قالت جارية من الحي: الآن لا يَحلبُ لنا منائح دارنا، فسمعها أبو بكر، فقال: بلى لأحلبنها لكم، وإني لأرجو أن لا يغيرني ما دخلت فيه عن خُلُق كنت عليه، فكان يحلب لهم. (الطبقات لابن سعدً جـ ٣ صـ ١٣٨: ١٣٩).

.كان عمر بن الخطاب رضي الله عنه يتعهد عجوزاً كبيرة عمياء في بعض نواحي المدينة بالليل، فيسقي لها، ويقوم بأمرها، فكان إذا جاءها وجد غيره قد سبقه إليها، فأصلح ما أرادت، فجاءها غير مرة كيلا يُسبق إليها، فرصده عمر، فإذا هو أبو بكر الصديق، الذي يأتيها وهو يومئذ خليفة. (تاريخ الخلفاء للسيوطى صه).

#### علم أبى بكر الصديق رضى الله عنه:

كان أبو بكر الصديق أكثر الصحابة علمًا وذكاءً. روى الشيخان عَنْ أَبِي سَعِيد الْخُدْرِيَّ رضي الله عنه قَالَ: «خَطَبَ رَسُولُ اللَّهُ صَلى اللَه عليه وسلم النَّاسَ وَقَالَ: إِنَّ اللَّهُ خَيَّرَ عَبْدًا بَيْنَ الدُّنْيَا وَبَيْنَ مَا عَنْدَهُ فَاخْتَارَ ذَلَكَ الْعَبْدُ مَا عَنْد اللَّه، قَالَ: فَنَكَى أَبُو بَكْر رضي اللَه عنه فَعَجبْنَا لبُكَائه أَنْ يُخْبِرَ وَسُولُ اللَّه صلى الله عليه وسلم عَنَّ عَبْد خُيَّرَ فَكَانَ رَسُولُ اللَّه هُوَ الْمُخَيَّرَ وَكَانَ أَبُو بَكْر أَعْلَمَنَا.»

عن أبي هريرة أن أبا بكر رضي الله عنه قال: [وَاللَّهُ لَأُقَاتَلَنَّ مَنْ فَرَقَ بَيْنَ الصَّلَاة وَالزَّكَاة، فَإِنَّ الرُّكَاةَ حَقَّ الْمَالِ، وَاللَّه لَوْ مَنَعُوني عَنَاقًا كَأَنُوا يُؤَذُّونَهَا إلَى رَسُولِ اللَّه صلى اللَّه عليه وسلم لَقَاتَلْتُهُمْ عَلَى مَنْعَهَا، قَالَ عُمَرُ: فَوَاللَّه مَا هُوَ إِلَا أَنْ رَأَيْتُ أَنْ قَدْ شَرَحَ اللَّهُ صَدْرَ أَبِي بَكْر

المحرم ١٤٣٤ هـ التوديد ) ٥٥

للقَتَال (أي لقتال المرتدين) فَعَرَفْتُ أَنَّهُ الْحَقَّ. (َالَبِخَارِي حديث١٤٠٠، ومسلم حديث٢٠). ×قال النووي رحمه الله: استدلُّ أصحابنا على عظَم علم أبي بكر الصديق، بهذا الحديث. (تَارِيَحُ الحُلفاء للسيوطي ص٣٨).

وروى ابن الأثير بسنده عن عكرمة بن خالد، عن عبد الله بن عمر بن الخطاب أنه سُئل: من كان يفتي الناس في زمان رسول الله صلى الله عليه وسلم ؟ فقال: أبو بكر وعُمَر، ما أعلمُ غيرهما. (أُسْدُ الغابة لابن الأثير جـ٣ صدر٢١٩).

#### عدد أحاديث أبي بكر رضي الله عنه:

قال النووي رحمه الله: روى الصديق رضي الله عنه عن رسول الله صلى الله عليه وسلم مائة حديث واثنين وأربعين حديثًا، وسبب قلة روايته – مع تقدم صحبته وملازمته للنبي صلى الله عليه وسلم – أنه تقدمت وفاته قبل انتشار الأحاديث، واعتناء التابعين بسماعها وتحصيلها وحفظها. (تاريخ الخلفاء للسيوطى ص ٨١).

#### أعمال أبي بكرية خلافته :

إن لأبي بكر الصديق أعمالا كثيرة في فترة خلافته القصيرة من أهمها:

 ١. محاربة المرتدين والقضاء عليهم، وإعادة الأمن والاستقرار للدولة الإسلامية. (البخاري حديث ٦٩٢٤،٦٩٢٥).

 ٢. جمع القرآن الكريم في مصحف واحد. (البخاري حديث٤٩٨٦).

٣. إرسال جيش أسامة بن زيد بن حارثة لمحاربة الروم؛ تنفيذًا لوصية النبي صلى الله عليه وسلم. (البداية والنهاية لابن كثير ج ٦ص ٣٠٨ /فتح الباري ج٧ صـ ٥٨:٧٠).

#### عفو أبو بكر الصديق؛

كان أبو بكر ينفق على مسْطح بن أثاثة لفقره وقرابته منه، وكان مسْطح من الذين خاضوا في حادث الإفك، وتكلّم في عرض عائشة، فلما عَلَمَ أبو بكر بذلك، أقسم ألا ينفق عليه بعد ذلك، فانزل الله تعالى: ( وَلا يَأْتُلُ أَوْلُوا ٱلْفَضَلِ سِنَكُرُ وَالسَّعَةِ أَنِ يُؤْتُوا أَوْلِ ٱلْقُرْنَ وَٱلْسَكَكِنَ وَٱلْهُ حِرِيَ فِي سَبِلِ اللَّهِ وَلَيَحْفُوا وَلَصَفَحُوا أَلَا تُعْبُونَ أَن يَغْفِرُ ٱللَّهُ لَكُرُ

وَاللَّه يَا رَبَّنَا، إِنَّا لَنُحِبُّ أَنْ تَغْفَرَ لَنَا، وَعَادَ لمسطَح بِمَا كَانَ يَصْنَنَعُ. (البِخَارِي حديث ٤٧٥٧).

#### ابو بكر يستخلف عمر بن الخطاب رضي الله عنه:

لما شعر أبو بكر الصدِّيق رضي الله عنه باقتراب أجله استشار عبد الرحمن بن عوف وعثمان بن عفان، وعلي بن أبي طالب وسعيد بن زيد وأسيد بن حضير، وغيرهم من المهاجرين والأنصار، في استخلافه لعمر بن الخطاب رضي الله عنه، فأثنوا عليه خيرًا، ثم أوصى عمر بتقوى الله. (تاريخ الخلفاء ص7٧: ٧٧، وحلية الأولياء جا. صد ٣٣: ٣٧).

وصية أبي بكر الصديق وحُسن خاشته رضي الله عنه: قالت عائشة رضي الله عنه لمَّا مَرضَ أبو بكر، مرضه الذي مات فيه، قال: انظروا ما زاد في مالي منذ دخلت الإمارة، فابعثوا به إلى الخليفة من بعدي، فنظرنا فإذا عبد نوبي كان يصمُلُ صبيانه، وإذا ناضح – بعير. كان يسقي بستانًا له، فبعثنا بهما إلي عمر بن الخطاب رضي الله عنه، فبكى عمر، وقال: رحمة الله علي أبي بكر، لقد أتعب من بَعْدَه تعبًا شديدًا. (الطبقات لابن سعد ح٣ صريا).

#### وفاة أبي بكر الصديق رضي الله عنه:

مات أبو بكر الصديق رضي الله عنه ليلة الثلاثاء، بين المغرب والعشاء لثمان ليال بقين من جمادى الآخرة سنة ثلاث عشرة من الهجرة، وهو ابن ثلاث وستين سنة، وأوصى أن تغسله زوجته أسماء بنت عميس، ويساعدها ابنه عبد الرحمن، وأوصى أن يُدفن بحوار رسول الله صلى الله عليه وسلم، وصَلَى عليه عمر بن الخطاب رضي الله عنه ودُفنَ ليلًا رضي الله عنه. وكانت مدة خلافة أبى بكر رضي الله عنه سنتين وثلاثة أشهر وعشر ليال. (الطبقات لابن سعد ح٣صها: ١٥٧).

رَحَمَ اللهُ أبا بكر الصديق رحمة واسعة، وجزاه اللَه عن الإسلام خير الجزاء. نسال الله تعالى أن يجمعنا بأبي بكر الصديق في الفردوس الأعلى من الجنة، بحبنا له، وإن لم نعمل بمثل عمله، وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين. وصحبه أجمعين.

الته يه العدد ٤٩٣ السنة الثانية والأربعون

07



نواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم حتى يقف على حقيقة هذه القصة التي اشتهرت على السنة القصاص والوعاظ، واغتر الكثيرون بها لوجودها في كتب السنة الأصلية، وروّج لها الرافضة في كل مكان ومقال، خاصة في الهجرة، في المؤاخاة بين المهاجرين والأنصار؛ ليجعلوا من هذه القصة الواهية قصة المؤاخاة بين النبي صلى الله عليه وسلم وعلي رضي الله عنه موّاخاة غير المؤاخاة بين المهاجرين والأنصار، وهذا الإطراء من الرافضة لعلى رضى الله عنه سنين حقيقته.

ولقد بيناً من قبل في هذه السلسلة كثيرًا من القصص الواهية المتعلقة بالهجرة والتي اشتهرت وانتشرت ويكثر ذكرها في كل عام عند بدء العام الهجري في الصحف والإذاعات والقنوات والخطب والمحاضرات، ومنها حتى يتذكر القارئ الكريم، وليأخذ حذوه منها فلا يغرنه تقلب هذه القصص الواهية.

قصة «ثعبان الغار».

قصة «عنكبوت الغار والحمامتين».

وقصة «غناء بنات النجار في الهجرة». وقصة «لطم أبي جهل لأسماء بنت أبي بكر في الهجرة».

وقصة «أبي طالب في الهجرة ووصيته للنبي». وقصة «اللجوء إلى الغار عند الشدائد». وقصة «تحكيم إبليس في دار الندوة».

وقصة «ثبوت المشرك عند الغار».

وقصة «صعود أبي بكر رضي الله عنه إلى الغار وهو يحمل النبي صلى الله عليه وسلم على عاتقه». وقصة «النهر الذي خُرق من جنة الفردوس إلى صدر الغار».

ثم هذه القصة: «قصة المؤاخاة بين النبي صلى الله عليه وسلم وعليّ رضي الله عنه في الهجرة». و إلى القارئ الكريم تخريج وتحقيق هذه القصة.

#### أولا: متن القصة:

رُوي عن ابن عمر رضي الله عنهما قال: «أخى رسول الله صلى الله عليه وسلم بين أصحابه، فجاء عليً تدمع عيناه، فقال: يا رسول الله، أخيت بين أصحابك ولم تؤاخ بيني وبين أحد. فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «أنت أخي في الدنيا والآخرة». اهـ.

#### ثانيا، التخريج،

أخرج هذا الخبر الذي جاءت به هذه القصة الواهية الإمام الترمذي في «السنن» (٥٩٥/٥) (ح٣٧٢٠) قال: حدثنا يوسف بن موسى القطان البغدادي، حدثنا علي بن قادم حدثنا علي بن صالح بن حيي عن حكيم بن جُبير، عن جميع بن عمير التيمي عن ابن عمر قال: أخى رسول الله صلى الله عليه وسلم بين أصحابه...» القصة.

#### ثالثًا: علة هذا الخبر هو جميع بن عمير:

١- قال الإمام البخاري في «التاريخ الكبير» (٢٣٢٨/٢٤٢/٢١): «جُميع بن عمير التيمي من تيم الله، يعد في الكوفيين، سمع ابن عمر وعائشة، روى عنه العلاء بن صالح، وصدقة بن المثنى.. فيه نظر». اه..

قلت: وهذا المصطلح عند البخاري له معناه، وهذا من دقيق فقه هذه الصنعة؛ حيث قال الحافظ ابن حجر في «هدي الساري» (ص٠٤ه): «وللبخاري في كلامه على الرجال توق زائد، وتحرّ بليغ، يظهر لمن تأمل كلامه في الجرح والتعديل، فإن أكثر ما يقول: سكتوا عنه، فيه نظر، تركوه، ونحو هذا». اه.

ولقد نبه الإمام السيوطي على ذلك في «تدريب الراوي» (٣٤٩/١) حيث قال في «التنبيهات»: «التنبيه الأول: البخاري يطلق: فيه نظر، وسكتوا عنه فيمن تركوا حديثه، ويطلق منكر الحديث على من لا تحل الرواية عنه». اهـ.

٢- قال الإمام الحافظ ابن عدي في «الكامل في ضعفاء الرجال» (١٦٦/٢) (٣٥٤/٢٩): «سمعت ابن حماد يقول قال البخاري: جميع بن عمير التيمي من



تيم الله...» قوله الذي ذكرناه أنفا.

ثم أقرم ابن عدي فقال: «وهذا الذي قاله البخاري كما قال: في حديثه نظر، وقد روى عن جميع بن عمير غير من ذكرهم البخاري، حكيم بن جبير، وكثير النواء، وسالم بن أبي حفصة، وغيرهم عن ابن عمر أحاديث في فضائل علي بن أبي طالب رضى الله عنه.

ثم أخرج خبر هذه القصة فقال: حدثنا الحسين بن إسماعيل الرملي، حدثنا أحمد بن محمد بن سوادة، حدثنا عمرو بن عبد الغفار عن علي بن صالح بن جني، حدثني حكيم بن جبير، عن جميع بن عمير عن ابن عمر قال: «آخى رسول الله صلى الله عليه وسلم بين أصحابه فجاء على...» القصة.

٣- قال الإمام الحافظ ابن حبان في «المجروحين» (٢١٨/١): «جميع بن عمير التيمي من تيم الله بن ثعلبة من أهل الكوفة، يروي عن ابن عمر وعائشة، روى عنه العلاء بن صالح وصدقة بن المثنى، كان رافضيًا يضع الحديث، حدثنا مكحول ببيروت سمعت جعفر بن أبان الحافظ يقول: سمعت ابن نمير يقول: جميع بن عمير من أكذب الناس». اه..

قلت: فالخبر الذي جاءت به هذه القصة موضوع.

قال السيوطي في «التدريب» (٢٧٤/١): «الموضوع هو الكذب المختلق الموضوع، وهو الضعيف واقبحه، وتحرم روايته مع العلم بوضعه في أي معنى كان، سواء الأحكام والقصص والترغيب وغيرها إلا مقرونًا ببيان وضعه؛ لحديث مسلم: «من حدَّث عني بحديث يُرى أنه كذب فهو أحد الكاذين»». اه.

#### رابعًا؛ طرق أخرى للقصة؛

لقد أوردنا الطريق الأول وبيناها أنفا: طريق حكيم بن جبير، عن جميع بن عمير، عن ابن عمر مرفوعًا: أخرجه الترمذي في «السنن» (٥٩٥٥) (ح٣٢٧٦)، وابن عدي في «الكامل» (٣٤٦/٢١). (٣٤٥/٢٩)، والحاكم في «المستدرك» (١٤/١٣). الطريق الثاني عن كثير النواء عن جميع بن عمير، عن ابن عمر مرفوعًا أخرجه ابن عدي في «الكامل» (٢٦٦/٢).

الطريق الثالث عن إسحاق بن بشر الكاهلي عن محمد بن فضيل عن سالم بن أبي حفصة عن جميع بن عمير التيمي عن أبن عمر رضي

الله عنه مرفوعًا. أخرجه الحاكم في «المستدرك» (١٤/٣).

من جمع هذه الطرق يتبين:

أ- أنها تدور حول جميع بن عمير، وقد عُلم حاله بانه رافضي يضع الحديث، حتى قال ابن نمير كما بينا أنفا: «جميع بن عمير من أكذب الناس». ب- أن القصة مشهورة شهرة نسبية عن جميع بن عمير؛ حيث رواها عنه حكيم بن جبير، وكثير النواء، وسالم بن أبي حفصة.

ج- أن حكيم بن جبير تابعه متابعة تامة كثير النواء، وسالم بن أبي حفصة.

#### خامسا: تعقب المباركفوري للترمذي:

قال الإمام الترمذي في «السنن» (٥٩٥/٥) (ح٣٧٢٠) بعد إخراجه للخبر الذي جاءت به القصة: «هذا حديث حسن غريب». فتعقبه الإمام المباركفوري في «تحفة الأحوذي بشرح جامع الترمذي» (٢٣٣/٩) فقال: «في سنده حكيم بن جبير، وهو ضعيف ورُمي بالتشيع». اهه.

قلت: وتعقب الإمام المباركفوري للإمام الترمذي فبه نظر:

١- لاقتصاره في تضعيف الخبر الذي جاءت به القصة على حكيم بن جبير وهو لم يتفرد به عن جُميع، بل تابعه عليه كثير النواء، وسالم بن أبي حفصة.

٢- قال الحافظ ابن حجر في «التقريب» (٢٧٩/١): «سالم بن أبي حفصة العجلي، أبو يونس الكوفي، صدوق في الحديث إلا أنه شيعى غال». اه.

٣- قول ألمباركفوري: «حكيم بن جبير ضعيف»، وحكيم بن جبير تابعه سالم بن أبي حفصة في روايته عن جميع بن عمير، وسالم صدوق فيتوهم كثير من الذين يدرسون المصطلح من أصل ونظم ومختصر أن الطريق الذي فيه الراوي الذي قال عنه المباركفوري: ضعيف يقويه الراوي الصدوق الذي تابعه متابعة تامة.

٤- والمتبحر في هذه الصناعة يرى أن تعقب المباركفوري للإمام الترمذي فيه قصور في أمرين:

الأول: عدم ذكره للعلة الأساسية، وهو جميع بن عمير الرافضي الوضاع، وهو من أكذب الناس، فلا يُتَابَع على حديثه، وعدم المتابعة على حديث جُميع بيَنها الحافظ الإمام ابن عدي بعد أن ذكر خير القصة قال: «ولجُميع بن عمير غير ما ذكرته



عن ابن عمر... وعامة ما يرويه أحاديث لا يُتابعه غيره عليه». اهـ.

الثاني: قول الإمام المباركفوري: «حكيم بن جبير ضعيف» لم يبين فيه درجة الضعف، وهذا عند المتبحر في هذه الصناعة أمر مهم؛ حيث قال السخاوي في «فتح المغيث» (٢٤١/١): «فإن يكن ذلك الراوي شُورك من راو معتبر به: بأن لم يُتَّهَم بكذب وضُعِّف إما بسُوء حفظه، أو غلطه، أو نحو ذلك حسبما يجيء إيضاحه في مراتب الجرح والتعديل، أو ممن فوقه في الوصف من باب أولى، فهو تابع حقيقة». اه.

قلت: مما أوردناه يتبين أهمية معرفة درجة ضعف الراوي، حتى نقف على حقيقة الراوي، خاصة إذا كان متابعًا أو تابعًا لنعرف هل الراوي معتبر به ليكون تابعًا حقيقة، أو غير معتبر به فيكون تابعًا ظاهريًا لا يؤثر في درجة الحديث.

#### سادسًا؛ بيان درجة ضعف حكيم بن جبير؛

قال الإمام ابن عدي في «الكامل» (٢١٦/٢) (٤٠٢/٣٣):

١- «سمعت بن حماد يقول: قال سمعت ابن حماد يقول: قال السعدي: حكيم بن جبير كذاب». اهـ. ٢- قال ابن عدي: «حدثنا ابن حماد وابن أبي بكر قالا: حدثنا عباس قال: سمعت يحيى يقول: حكيم بن جبير ليس بشيء.

٣- وأورده الإمام الذهبي في «الميزان» (٢٢١٥/٥٨٤/١) ونقل عن الجوزجاني أنه قال: «حكيم بن جبير كذاب». اه.

قلت: وبهذا يتبين أن حكيم بن جبير كذاب ليس بشيء، فأين هذا البيان من تعقب المباركفوري للإمام الترمذي بقوله: «حكيم بن جبير ضعيف»، والضعف عند المتبحر في هذه الصناعة يتفاوت، ولقد بين ذلك الحافظ ابن كثير في «اختصار علوم الحديث» المشهور «الباعث الحثيث» (ص٣٣) حيث قال: «لا يلزم من ورود الحديث من طرق متعددة أن يكون حسناً؛ لأن الضعف يتفاوت، فمنه ما لا يزول بالمتابعات يعني لا يؤثر كونه تابعًا أو متبوعًا كرواية الكذابين والمتروكين». اه.

قلت: وبهذا يتبين أن هذا الطريق تالف لا يصلح للمتابعات ولا الشواهد.

الطريق الثاني: وهو طريق كثير النواء عن جميع بن عمير عن ابن عمر مرفوعًا هذا الطريق تالف من الأصل بالعلة الأساسية جميع بن عمير

الكذاب، أما هذا الطريق فيضعف أيضًا بكثير النواء، ولقد أورده الإمام الذهبي في «الميزان» (٦٩٣٠/٤٠٢/٣) وقال: «كثير بن إسماعيل النواء أبو إسماعيل شيعي جلد ضعفه أبو حاتم، والنسائي، وقال ابن عدي: مفرط في التشيع، وقال السعدى: زائغ». اه.

الطريق الثالث: طريق سالم بن أبي حفصة عن جميع بن عمير التيمي عن ابن عمر مرفوعًا. وهذا الطريق تالف أيضًا من الأصل بالعلة الأساسية جميع بن عمير الكذاب الرافضي، فلا يغتر من لا دراية له معتمدًا على تحقيق المباركفوري في شرحه لسنن الترمذي للقصور الشديد كما بيناه أنفًا، واقتصاره على حكيم بن جبير، وقصوره الشديد لعدم بيان درجة ضعفه.

ولا يغتر من لا دراية له بدقيق فقه هذه الصنعة بقول الحافظ ابن حجر في سالم بن أبي حفصة صدوق؛ فالطريق إليه تالف، حيث إن فيه إسحاق بن بشر الكاهلي، يبين ذلك الإمام الذهبي في «الميزان» رود (٧٤٠/١٨٦/١) قال: إسحاق بن بشر بن مقاتل أبو يعقوب الكاهلي الكوفي، قال مُطين: «ما سمعت أبا بكر بن أبي شيبة كذَّب أحدًا إلا إسحاق بن بشر الكاهلي، وكذا كَذَّبه موسى بن هارون وأبو زُرعة. وقال الفلاس وغيره: متروك، قال الدارقطنى: هو في

عداد من يضع الحديث. اه.

قلت: وقال ابن عدي في «الكامل» (٣٤٢/١) (١٧٢/١٧٢): بعد أن ذكر أحاديث من مناكيره قال: «إسحاق بن بشر الكاهلي، قد روى غير هذه الأحاديث، وهو في عداد من يضع الحديث». اهـ.

قلت: يتبين عن هذا التحقيق أن الخبر الذي جاءت به هذه القصة قصة المؤاخاة بين النبي صلى الله عليه وسلم وعليّ رضي الله عنه في الهجرة خبر تالف بجميع طرقه من كذابين ومتروكين زائفين مفرطين في التشيع.

فلا يغتر أحد بكثرة الطرق، وليعلم أن تقوية الحديث بكثرة الطرق ليس على إطلاقه، ولا بد من جمع الطرق والتدقيق عند التحقيق في معرفة درجة ضعف الرواة، كما بينا أنفًا؛ حيث يتبين أن طرق القصة لا تقوى بها، بل تزيدها وهنًا على وهن، وبسبب عدم معرفة هذه القاعدة زلت أقدام وضلت أفهام؛ فتأمل لتسلم في الإسناد والاعتقاد. هذا ما وفقنى الله إليه وهو وحده من وراء

القصد.



# المديب المسطى لأبي الع

# موافقة الأشعري - في إثبات صفات الخالق دون ما تفويض ولا تأويل -

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن والاه.. وبعد: فإن أمر إثبات الصفات دون ما تشبيه أو تجسيم أو تُمثيل، ولا تفويض لمعانيها ولا تاويل، ولا تكييف لها ولا تعطيل، ولا صرف لها عن ظاهرها إلى المجاز.. لم يكن أبو الحسن الأشعري فيه بدعًا من سائر أهل التحقيق من علماء المسلمين وأئمتهم.

وقد رأينا كيف أنه رجع بهذا المعتقد الصحيح في توحيد الصفات عما كان عليه من قبل، برؤيا صالحة وبإيعاز من النبي صلى الله عليه وسلم، وهذا بحد ذاته يعد كرامة له، ومباركة من النبي صلى الله عليه وسلم للسير قدمًا على نهج العقيدة الصحيحة، وبشارة لأمته بضرورة أن تموت عليها وتحيا عليها دون أن تبغى بها بدلا أو عنها حولا، لاستما وأن رؤناه صلى الله عليه وسلم حق، وأن الشيطان لا يتمثل في صورته. والحق أن كتب السنة والاعتقاد مليئة بأحاديثه صلى الله عليه وسلم المتعلقة بالكلام عن ثبوت علوه تعالى وفوقيته ونزوله وضحكه، ويده وعينيه وأصبعه وقدمه.. إلى غير ذلك مما وصف الله تعالى به نفسه من الصفات الفعلية والخبرية، بل ومليئة بذكر أبواب بأكملها يُوبت لكل صفة منها على حدة، وفيها جميعًا – من التدليل على صحة ما رجع إليه الأشعري وتلقاه الصحابة وعموم سلف الأمة عن النبي صلى الله عليه وسلم في ذلك – ما يكفي وما به تقام الحجة الرسالية على المفوضة والمؤولة.

#### الأسماء والصفات عند المحدثين:

لقد بوب المحدثون في كتبهم لأحاديث الصفات بما يفيد إثباتها، والوقوف على دلالاتها، وتفويض كيفياتها إليه تعالى، فذكر البخاري في أخر صحيحه في (كتاب التوحيد) ضمن ما ذكر: باب قول الله عز وجل: (مَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِ وَلَا أَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِكُ إِنَّكَ أَنَتَ عَلَمُ أَلْنُيُوبِ) (المائدة/ ١١٦)، وباب

قوله: (كُلُّ شَيْء هَالِكُ إِلَّا وَجَهَمُ) (القصص/ ٨٨)، وباب قوله: (وَلِتُصْنِعَ عَلَى عَنِيَ) (طه/ ٣٩)، وباب قوله: (لِمَا خَلَقَتُ بِيَدَى) (ص/٧٥)، وباب قول النبي: (لا شخص أغير من الله)، وباب قوله تعالى: (وَكَانَ مَتْشُهُم عَلَى ٱلْمَاء) (هود/٧)، وباب قوله: (إِنَّ اللَّهُ يُسْبِكُ ٱلشَعَوَّتِ وَٱلأَرْضَ أَنْ تَزُولًا) (فاطر/ ٤١).. إِلَّخ.

يذكر في كل باب مجموعة من الأحاديث التي فيها الصفة التي بوّب لها، بما يفيد إثباتها لله تعالى، وإمرارها دون تكييف في كنهها، ولا تأويل أو تفويض في دلالاتها.. وكذا فعل مسلم في صحيحه والنسائي في سننه، وأحمد في المسند، وغيرهم من أصحاب السنن والمسانيد.

وبنحو ما فعل المحدثون فعل الذين صنّفوا في العقيدة من المتقدمين، فذكروا الأحاديث والآثار وكتبهم، حتى إن بعضهم كابن خزيمة أطلق على وكتبهم، حتى إن بعضهم كابن خزيمة أطلق على عز وجل)، وضمنه بابًا في (إثبات الوجه لله)، وبابًا في (إثبات العين لله جل وعلا)، وبابًا في (إثبات اليد للخالق جل وعلا)، وبابًا في (إثبات (إثبات اليد للخالق جل وعلا)، وبابًا في (إثبات الأصابع لله عز وجل)، وبابًا في (ذكر إثبات الرَجل لله عز وجل)، وبابًا في (ذكر استواء الرَجل لله عز وجل)، وبابًا في (نكر استواء وجل في السماء)، وبابًا في (أخبار نزول الرب إلى السماء)، وبابًا في (أخبار نزول الرب وجل).

وبمثله فعل البيهقي؛ حيث ذكر ضمن ما ذكر (باب في إثبات صفة الوجه.. العين.. اليدين.. باب ما ذكر في اليمين والكف.. في الأصابع.. في الساعد والذراع.. في الساق.. في الضحك.. في الغيرة.. في التقرب والإتيان والهرولة.. إلخ). مصنفات في العقيدة السلفية:

ومن المصنفات التي جاءت على هذه الوتيرة مما صُنف في العقيدة السلفية: كتاب (الرد على

الته يسي العدد ١٤٩٣ السنة الثانية والأربعون

7.

الجهمية) للدارمي، ونحوه للإمام أحمد بن حنيل، وكتاب (السنة) لكل من عدد الله ابن الإمام أحمد بن حنيل، وابن أبي عاصم، وأبي بكر الخلال، وأبي بكر الأثرم، وكتاب (الشريعة) للآجري، وكتاباً (الإيانة الصغرى والكدرى) لابن بطة، و(الصفات) للدارقطني، وكتابا (التوحيد) و(الإيمان) لابن منده، وكتاب (شرح أصول السنة) للالكائي، وكتابا (الاعتقاد) و(الأسماء والصفات) للبيهقي، و(النصيحة) لإمام الحرمين الجويني، وكتاب (الأربعين في دلائل التوحيد) للهروى، و(الأسماء والصفات) و(الإكليل في المتشابه والتأويل) ورسائل (الحموية) و(التدمرية) و(الأكملية) و(المدنية) وغيرها لابن تيمية، و(اجتماع الجيوش الإسلامية) لابن القيم، و(العلو) لكل من الذهبي وابن قدامة المقدسي.. فجميع هذه المصنفات وغيرها، تكلمت في صفات الله سيحانه ولم تذكر إلا ما بدل على إمرار كيفياتها، وعلى إثباتها دون تأويل يُخرجها إلى المجاز، ودون تشسيه منه صلى الله عُليه وسلم ولا تمثيل ولا تجسيم ولا تعطيل،

وليس فيها ما يدل على خلاف ذلك. نلحظ هذا في قوله صلى الله عليه وسلم مثلا في حديث مسلم: (إن الله يبسط يده بالليل ليتوب مسىء النهار، ويبسط يده بالنهار ليتوب مسىء اللدل حتى تطلع الشمس من مغربها)، وقوله فدما أخرحه: (المقسطون على منادر من نور عن يمين الرحمن، وكلتا يديه يمين)، وقوله في حديث الشفاعة: (فأقوم عن يمين الرحمن مقامًا لا يقومه غيري)، ونحوه قوله: (وعدني ربى أن يدخل الجنة من أمتى أربعمائة ألف)، فقال أبو بكر: زدنا يا رسول الله، قال: (وثلاث حثيات من حثيات ربي)، فقال عمر: حسيك يا أبا بكر، فقال أبو بكر: دعني با عمر، وما عليك أن يدخلنا الجنة كلنا، فقال عمر: إن شاء الله أدخل خلقه الجنة يكف واحدة، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (صدق عمر) [قال الألداني: صحيح على شرط مسلم]، فصدقه في إثبات الكف لله وسعتها وعظمتها..

عداد/ د.محمد عبد العليم الدسوقي الأستاذ بجامعة الأزهر

وقوله في الحديث المتفق عليه: (تكون الأرض يوم القيامة خبزة واحدة يتكفأها الجبار بيده كما يتكفأ أحدكم خبزته في السفر نزلًا لأهل الجنة).. وقوله فيما أخرجه البخاري: (يقبض الله تبارك وتعالى الأرض يوم القيامة ويطوي السموات بيمينه، ثم يقول: أنا الملك، أين ملوك الأرض؟)، وفي أخرى ذكرها البخاري أيضًا: (يطوي الله عز وجل السموات يوم القيامة، ثم يأخذهن بيده اليمنى، ثم يقول: أنا الملك، أين الجبارون؟ أين المتكبرون؟ ثم يطوي الأرضين بيده الأخرى يأخذهن)، وفي ثالثة: (يقبض بيده الأخرى يأخذهن)، وفي ثالثة: (يقبض الله سماواته بيده والأرض باليد الأخرى، ثم يهزهن ثم يقول أنا الملك).

كما نرمق ما ذكرنا في قوله صلى الله عليه وسلم فيما أورده البخاري: (يمين الله ملأى لا يغيضها نفقة، سحاء الليل والنهار، أرأيتم ما أنفق منذ خلق السموات والأرض، فإنه لم يغض مما في يمينه)، قال: (وعرشه على الماء وبيده الأخرى القيض، يرفع ويخفض)..

وفي ضحكة صلى الله عليه وسلم من قول الحبر الذي جاءه يقول: (يا محمد، إن الله جعل السموات على إصبع، والأرضين على إصبع، والجبال والشجر على إصبع، والماء فيهزهن فيقول: أنا الملك)، قال ابن مسعود فيهزهن فيقول: أنا الملك)، قال ابن مسعود راوي الحديث فضحك النبي صلى الله عليه فسم حتى بدت نواجذه تصديقًا لقول الحبر، ثم قال: (وَمَا قَدَرُوا أَلَهُ حَقَّ قَدْرِهِ وَالأَرْضُ حَيماً شمحنهُ وَعَالَ مَعَالَ أَلْحَرَمَةً وَالتَحَوَّ مُعَلِيًةً مِعَالًا المحديث فضحك النبي صلى الله عليه وسلم حتى بدت نواجذه تصديقًا لقول الحبر، ثم قال: (وَمَا قَدَرُوا أَلَهُ حَقَّ قَدْرِهِ وَالأَرْضُ حَيماً المحديثة وعمل معادة والذي من النموص الصحيحة البخاري ومسلم وغيرهما].. فكل هذا وأضعافه وأضعاف أضعافه من النصوص الصحيحة الصريحة في ثبوت اليد وما شابهها لا يمكن أن يكون مجازًا وليس معه قرينة واحدة تبطل

المحرم ١٤٣٤هـ

التوعيد ) [11]

#### الحقيقة وتبين المجاز؟! إثبات الصفات ونفي المجاز،

وفي أوجه الدلالة لما ذكر، نجده صلى الله عليه وسلم قد ذكر القبض والبسط، والطي والهز، والخفض والرفع، واليمين والحثو، والأخذ والإمساك باليد، والوقوف عن يمين الرحمن، والكف، ووضع السموات على إصبع، والجبال على إصبع.. إلخ، ثم لمًا أخبرهم ببعض ذلك جعل يقبض يديه ويبسطهما، تأكيدًا منه أن ذلك حقيقة لا مجاز وتحقيقًا لمعنى الصفة لا تشبيهًا لها.. كما أنه صلى الله عليه وسلم قد ذكر إحدى اليدين وقال: (وبيده الأخرى).

وكل هذا يمتنع معه أن تكون اليد مجازية، سواء كانت بمعنى القدرة أو بمعنى النعمة، فإنها لا يُتصرف فيها هذا التصرف إلا وهي على الحقيقة على ما تشهد به لغة العرب، فإنه إذا قيل: (قبض بيده وأمسك بيده)، أو (قبض بإحدى يديه كذا وبالأخرى كذا) و(جلس عن يمينه)، أو (كتب كذا وعمله بيمينه أو بيديه)، فهذا لا يكون إلا حقيقة، بخلاف اليد المجازية فإنها إذا أريدت لم يقترن بها ما يدل على اليد الحقيقية، بل ما يدل على المجاز كقولهم: (له عندي يد)، و(أنا تحت يدهم) ونحو ذلك.. وإلا فكيف - للقائلين بصرفها على الإطلاق - بما فى نحو قوله تعالى: (وَمَا كُنتَ انْتَلُوا مِن قَبْلِهِ-مِن كِنْبِ وَلا تَخْطَهُ بِيمِينِكَ) (العنكبوت/ ٤٨)، وقول ابن عمر: (وإن الله لم يباشر بيده أو لم يخلق بيده إلا ثلاثًا: خلق أدم بيده، وغرس جنة عدن بيده، وكتب التوراة بيده)؟!، وأنى لهم في أي نقل أو عقل أو منطق أو ملة أو فطرة أو دين أو شريعة أو قانون أو مبدأ أو أصل أو قاعدة أن يكون معنى الآية: (وما كنت تتلو من كتاب ولا تخطه بنعمتك أو بقدرتك)، أو أن يصح أن يقال أن المراد من الأثر: (لم يخلق بقدرته أو بنعمته إلا ثلاثًا)، بينا الخلق كله بقدرته، وأي فضيلة لأدم وقد خلق تعالى إبليس بقدرته أيضًا؟![ينظر مختصر الصواعق ص ٤٢ وما بعدها].

وأنى لهم حمل اليد في الآية الكريمة: (لمَا خَلَقَتُ يَكَنَّ) (ص/ ٧٥) على القدرة أو النعمة، وقد نسب سبحانه فيها الخلق لنفسه، ثم عدًى الفعل إلى اليد، ثم ثناها، ثم أدخل عليها الباء

التي تدخل على نحو قولنا: (كتبت بالقلم)؟!، وكيف يتسنى أن يكون المعنى: (لما خلقت بقدرتيَّ أو نعمتيُّ) مع ما أجمعوا عليه من أن له سبحانه قدرة واحدة وأن نعمه على خلقه لا تُعد ولا تُحصى، وعلى استحالة خلق المخلوق بمخلوق، لكون النعم كلها مخلوقة، بل ومع ما هو معلوم من أن المستعمل في يد القدرة أو النعمة أن تكون مجردة عن الإضافة، وعن أو النعمة أن تكون مجردة عن الإضافة، وعن معلوم كذلك من أن استعمال: (يمين الرحمن)، و(كلتا يديه يمين) السابق ذكرهما في الحديث لا يقال فيه: (يد النعمة والقدرة)؟!

#### منهج الصحابة في إثبات الأسماء والصفات:

على أن الصحابي الجليل وهو ابن مسعود، الذي روى خبر اليهودي وضحك النبي صلى الله عليه وسلم وبدو نواجذه تصديقا لهذا الخبر، ما فهم مما أقره رسول الله في ذلك إلا أصبعًا تليق بجلاله سبحانه، وما خطر بباله قط أن وصف الأصبع له تعالى الذي ورد على لسان اليهودي جارحة، أو جاء على سبيل التشبيه أو التجسيم، ولا تأوله ولًا قال بإخراجه عن ظاهره.

كما أن الصحابة الذين رووا عنه صلى الله عليه وسلم قوله فيما أخرجه مسلم وغيره: (ما من قلب إلا وهو بين أصبعين من أصابع الرحمن؛ إن شاء يقيمه أقامه، وإن شاء أن يزيغه أزاغه)، هم من فهموا عن يقين أن لفظ (بين) لا تقتصي المخالطة ولا المماسة والملاصقة لغةً ولا عقلًا ولا عرفًا، بل هو – ولله المثل الأعلى – كما في قول الله تعالى: (وَالتَحَابِ السُحَمَّرِينَ التَحَمَّ وَالْأَرْضِ ) (البقرة/ ١٦٤)، وهو – يعني: السحاب – لا يلاصق السماء ولا الأرض.

وها هو ذا صلى الله عليه وسلم فيما أخرجه مسلم عن جابر، يعلن على الملأ في خطبته يوم عرفة: (ألا هل بلغت؟)، فقالوا: (نعم)، يقول جابر: فجعل يرفع أصبعه إلى السماء وينكتها إليهم، ويقول: (اللهم اشهد).. ويروي عنه أبو داود والترمذي وصححه من طريق عبد الله بن عمرو قوله صلى الله عليه وسلم: (الراحمون يرحمهم الرحمن، ارحموا من في الأرض يرحمكم من في السماء).. وها هو ذا يخاطب أصحابه – وهم

٦٢ ( التوكيب العدد ٤٩٣ السنة الثانية والأربعون

من هم عربية وفصاحة - بقوله: (ألا تأمنونني وأنا أمين من في السماء، يأتيني خبر السماء صباحًا ومساء)، وبقوله: (والذي نفسى بيده، ما من رجل يدعو امرأته فتأبى عليه، إلا كان الذي فى السماء ساخطا عليها حتى يرضى عنها زوجها)، وبقوله: (لما قضى الله الخلق كتب في كتابه فهو عنده فوق العرش: إن رحمتي سبقت غضبي)، وبقوله: (ينزل رينا كل ليلة إذا مضى ثلث الليل الأول فيقول: أنا الملك، من ذا الذي يسألني فأعطيه؟ من ذا الذي يدعوني فأستجيب له؟ من ذا الذي يستغفرني فأغفر له؟)، وبقوله: (إذا كان يوم القيامة نزل الرب إلى العباد)، وبقوله: (من تصدق بعدل تمرة من كسب طيب، ولا يصعد إلى الله إلا الطيب.. الحديث)، والأحاديث في مسلم.. ويحدث سعد بن وقاص قائلا: (لقد حكمت فيهم بحكم الملك من فوق سيع سماوات).

فهل ينكر عاقل أن يكون رب العزة الذي تكلم عنه رسوله صلى الله عليه وسلم بهذه العبارات المختلفة – (يرفع أصبعه إلى السماء ويقول: اللهم اشهد)، (مَن في السماء)، (الذي في فوق العرش) (ينزل ربنا كل ليلة) (نزل الرب فوق العرش) (ينزل ربنا كل ليلة) (نزل الرب إلى العباد) (لا يصعد إليه إلا الطيب) – على غير ما ذكر، فيكون – سبحانه وحاشاه – بذاته تحت الأرض وفي الحشوش وفي بطون الأمهات وأماكن القذر، وهل يظن عاقل برسول الله أنه بهذا الذي صح عنه – بأبي هو وأمي – يجسَّم أو يشبع، أو يفوَّض أو يؤوَّل، أو يفعل ذلك أيًا من أصحابه؟!

ثم ها هي زوجه صلى الله عليه وسلم - زينب بنت جحش - تفاخر باقي زوجاته رضي الله عنهن جميعًا فتقول والحديث في البخاري: (زوجكن أهاليكن، وزوجني الله من فوق سبع سماوات).. وهذا حبيبه صلى الله من فوق سبع وخليفته من بعده، يحكي عنه البخاري في تاريخه أنه لما قبض رسول الله دخل فأكب عليه وقبل جبهته وقال: (بأبي أنت وأمي، طبت حيًا وميتًا)، وقال: (من كان يعبد محمدًا فإن محمدًا قد مات، ومن كان يعبد الله فإن الله في السماء، حي لا يموت).. وهذا عمر الفاروق، تستوقفه

امرأة وهو يسير مع الناس فيقف لها ويصغى إليها حتى ما قضت حاجتها وانصرفت، فإذا رجل يقول له: (يا أمير المؤمنين حبست رجالا من قريش على هذه العجوز)، فيقول له: (ويلك تدري من هذه؟، هذه امرأة سمع الله شكو اها من فوق سبع سموات، هذه خولة بنت ثعلبة، والله لو لم تنصرف عنى إلى اللدل ما انصرفت حتى تقضى حاجتها إلا أن تحضرني صلاة فأصليها، ثم أرجع إليها حتى تقضى حاجتها).. وذاك حبر الأمة ابن عداس بقول: (بنادى مناد بين يدي الساعة: أتتكم الساعة، فيسمعه الأحياء وأموات، ثم ينزل الله إلى السماء الدندا) .. وهذا ابن مسعود يقول فيما صح إستاده: (العرش فوق الماء، والله فوق العرش لا يخفى عليه شيء من أعمالكم) .. وذا عدى بن عمير رضى الله عنه يحكى لحظة إسلامه وما كان من جمهرة الصحابة فيقول: (خرجت مهاجرًا إلى النبي صلى الله عليه وسلم)، فذكر قصة طويلة وقال: (فإذا هو - يعنى محمدًا صلى الله عليه وسلم - ومن معه يسجدون على وجوههم، ويزعمون أن إلههم في السماء، فأسلمت وتبعته).. وذلك ابن رواحة بقول: شهدت مان وعد الله حق

سهدت بان وعد الله على وأن النار مثوى الكافرينا مأن العرشُ فوة الماء طاف

وأن العرش فوق الماء طاف وفوق العرش ربُّ العالمينا وتحمله ملائكة شداد

ملائكة الإله مسومينا

التولايد ) ٢٣

فهل تحتملُ هذه العبارات – وأمثالها كثير-وكلها قد خرَّجها الذهبي في (العلو) وابن القيم في (اجتماع الجيوش) وغيرهما باسانيد صحيحة – معان غير التي وُضعت لها؟.. أو يَفهم منها أحد غيرَ ما يفهمه منها العامة والخاصة، فيتأول هذه الصفات على غير ما هي له!! ولا يثبت لله فوقية ولا علوًا بذاته يليقان بجلاله، فيكذَّب النبي صلى الله عليه وسلم أو من نزل الوحي عليهم؟.. أو يتهم أيًا بالتجسيم والتشبيه، وبأنه قد أخرج هذه الصفات عن ظاهر معناها إلى مجاز؟!.. اللهم لا..

وللحديث بقية إن شاء الله. والحمد لله رب العالمين.

المحرم ٢٢٤ه



الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على أطيب المرسلين.

فلا شك أن الأمة تتطلع إلى فجر جديد، يعود فيه الإسلام والمسلمون إلى مكانتهم الطبيعية في القيادة والسيادة، فتسعد بهم البشرية، وتخرج من ظلمات الشرك والشهوات والشبهات إلى نور التوحيد ومنهج الأنبياء الذي يتكفل بإسعادهم في الدنيا والآخرة، قال الله تعالى: هُنَ اتَبَعَ هُذَاى فَلَا يَضِ لُولَا يَشْقَى » [طه: ١٣٣]، وكذا يخرجون من ضنك المعاصي وشقاء الشهوات والشبهات: «وَمَنْ أَعْرَضَ عَن وَصَحَى فَإِنّ لَهُ مَعِيثَةً مَنكًا» [طه: ١٢٤]، المنهج الإسلامي ينهض بالناس من اللهث خلف الشهوات الوهمية والبهيمية، ويرتقي بهم إلى افق السعادة بالعبادات وتوحيد رب الأرض والسماوات.

الأمة الإسلامية تحتاج إلى الاستغناء عن القوانين الوضعية المستوردة من الغرب الكافر والشرق الملحد، فقد أغناها الله عز وجل بشريعة الإسلام الكاملة الشاملة، ونزل على النبي صلى الله عليه وسلم بعرفة يوم عرفة: «ألَوَّمَ أَكَمَلْتُ لَكُمْ وِيتَكُمْ وَأَعَمَّتُ عَلَيَكُمْ نِعْمَتِي مَنْ بَعْسَ لَكُمُ أَلَا سَلَمَ وَيتًا » [المائدة: ٣]، وقال تعالى: «وَأَنْ عَنْ بَعْسَ مَا أَزَلَ اللهُ وَلَا تَتَتَ أَهْوَاءَهُمْ وَأَعَمَّتُ مَا يَعْتَوُكَ عَنْ بَعْسَ مَا أَزَلَ اللهُ عَلَى أَلَا صَلْعَ وَلَا عَلَيْهُ مَا أَمَ عُلَيْ مَعْتَى عَنْ بَعْسَ مَا أَزَلَ اللهُ وَلَا تَتَتَ أَهْوَاءَهُمْ وَأَعَمَّتُ مَا يَعْتَوُكَ عَنْ بَعْسَ مَا أَزَلَ اللهُ إلَكَ قَانَ وَلَا عَامَ أَمَا أَمَ عُلَيْهُمْ أَن يَعْتَوُكَ عَنْ بَعْسَ مَنْ اللهُ مِنَا لَتَاسٍ لَعْنِيقُونَ (٣) أَفَضَكُمُ إلَيْهِ لَهُ أَن يُعْمَعُنُ وَمَنَ

الأمة تحتاج إلى الخروج عن التبعية للغرب والنظام العالمي الجديد، وأن تستقل بفكرها، وأن تتحول من أمة تابعة إلى أمة متبوعة، ومن شعوب مهزومة إلى شعوب منتصرة، ومن حضارة متخلفة إلى حضارة متقدمة.

#### التربية الجادة ضرورة:

يقول الدكتور محمد الدويش: «ومن ثم فالمشروع الإسلامي ما لم يأخذ على عاتقه إعادة صياغة متكاملة للفرد والمجتمعات الإسلامية في التفكير، والتصورات والقيم، والموازين، فهو عاجز عن تحقيق الهدف الذي يسعى إليه.

وهذا التغيير وإعادة الصياغة يحتاجان جهدًا تربويًا ضخمًا، من الدعاة والمصلحين، وجهدًا لتربية مجتمعات المسلمين، ومن ثُمَّ كانت التربية الجادة ضرورة.

وحيث تتبوأ التربية هذه المنزلة وترقى إلى هذه

الأهمية، فهي تحتاج إلى المزيد من الدراسات والبحوث ومراجعة الأوضاع القائمة وغربلتها.

وأما حين تكون مرحلة العواطف الجياشة والحماسة المتأججة نهاية المطاف ومنتهى الغايات، فتصاغ البرامج التربوية للوصول بها وتحقيقها فحسب، فلن تحقق الدعوة غايتها». [التربية الجادة ضرورة (٧، ٨)].

#### أهمية الجانب التربوي في الدعوة:

فمن أهم ما تبذل فيه الحيوات، وتنفق فيه الأوقات، وتهتم به الدعوات: الجانب التربوي في الدعوة فبه يتجدد نشاطها، وتتفتح زهراتها، وتطيب ثمراتها، فبالتربية تُصحح العقائد، وتُعمق المفاهيم الصحيحة، وتُغرس الأخلاق النبيلة، وينشأ الصغار على ما درج عليه الكبار.

قال بعض السلف: لا يزال الناس بخير ما بقي الأول حتى ينصلح الآخر.

وهل قامت دولة الإسلام، وارتفع دين الملك العلام إلا بتربية الصحابة الكرام على يد المربي الأول الذي تشرفت البشرية برؤيته، واستضاعت المعمورة ببركة دعوته، فقد كان أكبر همّ النبي صلى الله عليه وسلم تربية الصحابة الكرام بدار الأرقم بن أبي الأرقم بالقيام والصيام وتلاوة القرآن، حتى صاروا أقمار هداية ناحية أضاعها، كما أرسل مصعب بن عمير رضي الله عنه إلى المدينة قبل الهجرة النبوية المباركة، وبعد سنة واحدة لم يبق في المدينة بيت إلا وقد دخله الإسلام، إما أمن كله أو بعضه، وفتح المدينة بالقرآن، ومهّدها لأن

فهذه مقدمة في التربية وأول الغيث قطرة، أسال الله تعالى أن يوفق المؤسسات الإسلامية، وجماعات الدعوة، والدعاة إلى القيام بواجبهم في تربية الأمة، حتى تنهض من كبوتها، وتعود إلى سالف عزتها وكرامتها.

والله الموفق والمستعان.

ومجلة التوحيد ترحب بالدكتور أحمد فريد وهو يطل علي قرائها في بابه الجديد ونسال الله له التوفيق و السداد.

٦٤ ( التو يه العدد ٤٩٣ السنة الثانية والأربعون

## باب الأسرة المسلمة

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وعلى آله وصحبه ومن والاه.. وبعدُ.

فإن نعمة الولد يعرف قيمتها من شرح الله صدره، كما يعرفها من عانى الحرمان منها، فسبحان من سَبَّبُ لِمَن يَنَيَّهُ إِنَّتُهَا وَبَهَبُ لِمَن يَتَيَّهُ ٱللَّكُورُ (\*) أَوْ مُزَوَجُهُمْ ذُكُراناً وَإِنَّتْنَا وَجَعَبُ مِن يَشَاءً عَقِيماً » (الشورى24 – ٥٠).

ولكي تكون هذه النعمة لنا لا علينا، ولكي يكون الولد ذخرًا لوالديه في الدنيا والآخرة، وبابًا من أبواب الجنة، وحجابًا لهم من النار يوم القيامة؛ فإن الأمر يحتاج إلي جهود كبيرة يقدمها الوالدان وفق منهج الإسلام في تربية وتنشئة أبنائه، أجملها ربنا تتبارك وتعالى في تعبير معجز في سورة التحريم، فقال سبحانه: «تَأَيَّّا أَلَيْنَ مَامَوًا فَوَّا أَنْفُسَكُرُ وَأَعْلِيكُرُ مَارًا فقال سبحانه: «تَأَيَّا أَلَيْنَ مَامَوًا فَوَا أَنْفُسَكُرُ وَأَعْلِيكُرُ مَارًا لايريم أهم المهام التي عهد بها للأبوين تجاه الأبناء؛ حتى لا تمسهم النارُ، بل إن الأمر يتسع ليشمل أهل بيته الأقربين، ومن سهل عليه إبلاغهم أحكام شريعة الرحمن تبارك وتعالى، وذلك يعني أن نهتم بكل ما من شانه أن يباعد بين أبنائنا وبين النار.

وأول هذه المهام: الإطعام من الحلال؛ فإن كل جسم نبت من سحت فالنار أولى به، وإنه من أعظم الأمانات - كما في قوله تعالى: «إنَّ أَمَّ يَأْمُرُهُ أَن تُوُدُوا الأمانات - كما في قوله تعالى: «إنَّ أمَّ يَأْمُرُهُ أَن تُوُدُوا من الحلال؛ فإن إطعامهم من الحرام يعد خيانة عظمى لاهم الأمانات، وإن الله تعالى طيب لا يقبل إلا طيبًا، فإذا حرص المسلم على أن ينشأ لحم ولده من الحلال، فإذ ابناءه سيعلمون ذلك حتى وهم في مرحلة الصبا، فإن أبناءه سيعلمون ذلك حتى وهم في مرحلة الصبا، وسيظل أبوهم موضع حب واحترام بينهم إلى آخر يوم في عمره، ويكفيه دعاؤهم له صباح مساء رَبِّ رَبَحَهُما كُمَّ رَبِيانَ مَغْرًا » [الإسراء: ٢٢]، أو يردد أحدهم: «رَبِّ أَغْفِرُ في وَلُولاكَ وَلِلْمُوْمِينَ يَوْمَ يَعُومُ أَلْحِسَابَ »

ثانيًا: تأتي النشأة الإسلامية الصحيحة، وأساسها التنشئة على حفظ القرآن الكريم والسنة النبوية المشرفة، وهو أمر ميسور في مرحلة الطفولة والصبا قبل أن تزداد أعباؤهم الدراسية.. حبذا لو تعهد الوالد أبناءه بمراجعة المحفوظ بأسلوب منظم؛ حتى لا يتفلت القرآن من صدر أبنائه، وليبذل في ذلك ما يستطيع من أساليب التشجيع والمكافأة.

ثالث هذه الركائز أن يكون الوالدان هم الواسطة

العملية بين أخلاق وآداب وأحكام الشريعة الإسلامية وبين أبنائهم؛ تنبيهًا وإرشادًا، وأداءً عمليًا، مع التأكيد الدائم على صبغة كل خلق أو حكم بالصبغة الشرعية، والمفترض أن يكون كل منا سواء في بيته أو خارجه سفيرًا مخلصًا للإسلام، وممثلاً أمينًا لأخلاق هذا الدين العظيم الذي شرفنا الله بالإنتماء إليه، عندها يعظم شأن الرجل في عيني أبنائه، ويكفيه عند ذلك القليل من النصح والإرشاد، وحينها أيضًا سيعيش الوالدان عيشًا كريمًا بين أبنائهم ممتعين بأعلى درجات التوقير والاحترام.

اعداد/

د . أبو الفتوح عقل

رابعاً ننصح بالأسلوب الأمثل في معاملة الزوج لزوجته، وإيثار لغة الاحترام والمودة حتى تظل للزوجة مصداقيتها في التوجيه والمتابعة؛ إذ أن مهمة الزوجة في بيت زوجها لا تقل أهمية عن دور الزوج، ولا أدل على ذلك مما ورد في سورة الأحقاف؛ حيث يقول الحق عز وجل: «وَأَلَدِى قَالَ وَهُمَّ يَسْتَغِينَانِ اللَّهُ وَيَلَكُ مَامِنَ إِنَّ وَعَدَ أَشَرُولُ مِن قَبْلِي أَسْطِيرُ ٱلأَوْلِينَ » [الأحقاف: 1٧].

كاني الآن أرى الوالدين يجلسان أمام ولدهما الذي يعاني فسادًا في العقيدة؛ حيث إنه لا يؤمن باليوم الآخر، وقد وصل الأمر بهما إلي حالة الاستغاثة بالله عز وجل حتى يؤمن ويكون عونا لهما وحتى تستقر العقيدة الصحيحة في صدر الغلام، وبهذا يظهر لذا بوضوح تام أن الأسرة وخاصة الأبوين مسئولة عن تصحيح أمور العقيدة، ولهذا ننصح كما نصح الإسلام بضرورة معرفة المرأة بأمور دينها؛ حتى تكون قادرة على إسداء النصح في حينه، وحتى تكون مهياة للرد على أسئلة أبنائها على نحو مقنع يكسبها لدى أبذائها مزيدًا من التوقير والثقة، وبهذا تشارك سيدة المزل في أعظم مشروع في العائلة المسلمة.

نقول ذلك، ونحن لا ننكر أنها المعلم الأول في حياة أبنائها في أخطر مراحل العمر، وهي التي تشكّل الصفحات الأولى في القاموس اللغوي لدى كل منهما، وإلى جوارها يقف الولد مقلدًا إياها ومؤتمًا بها يصلي كما تصلى.. (يَّمَا هَتِ لَمَامِنَ أَوَلَاتِ اللَّهُ وَالَّحَدَةُ وَالْحَدَةُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ قُدْرًا أَعْبُرُ وَالْجَعَادَالِالْنَعْبِي إِمَامًا ) [الفرقان: ٧٤]. وللحديث يقية. والحمد لله رب العالمين.

المحرم ١٤٣٤ هـ التوكير 10

# ام ماض وآخر قاده

#### اعداد/ عبده أحمد الأقرع

الحمد لله الذي جعل الليل والنهار خلفة لمن أواد ان يذكر أو أراد شكورًا، وأصلي وأسلم على من أرسله ربه بين يدي الساعة بشيرًا ونذيرًا، وداعيًا إلى الله بإذنه وسراجًا منيرًا، صلى الله عليه وعلى آله وأتباعه وسلم تسليمًا كثيرًا.

#### أما بعد:

فإنُّ استقبال هذه الأمة لعام جديد من حياتها هو بمجرده حدثٌ لا يُستهان به، وإن بدا في أنظار بعض الناس حدثًا هينًا، فالأيام مراحل ومطايا، تُبعِدُ عن الدنيا وتُدْنِي من الآخرة.

#### إنا لنفرح بالإيام نقطعها

#### وكل يوم مضى يُدنى من الأجل

نعم كل يوم يُدْنِي من القبور، ويُبْعد عن عامر الدُور والقصور، والمُوفَق من يسعى لصلاح حاله، بحيث يكون غدُه خيرًا من يومه، ويومه أفضل من أمسه، وعامه الجديد أفضل من عامه الماضي، والكيّس من حاسب نفسه عند دخول العام الجديد، وراجع حساباته، وفتح صفحةً جديدة من حياته، وتعهد رصيده الأخرويَ، وتزود من العمل الصالح، وقدر لخطاه مواضعها، فلا يزال العبد على هدًى ما كان له واعظُ من نفسه، وكانت للحاسبة من همته. يقول الحسن البصري رحمه الله: إن أيسر الناس حسابًا يوم القيامة الذين حاسبوا أنفسهم في هذه الدنيا، فوقفوا عند أعمالهم، فإن الذين معوا به لله مضوا فيه، وإن كان عليهم أمسكوا، وإنما فاخذوها من غير محاسبة، فوجدوا الله قد أحصى عليهم مثاقيل الذر».

#### الدنيا محفوفة بالأخطار والأكدار:

وما حقيقة الأعمار إلا أعوام، وما الأعوام إلا أيام، وما الأيام إلا أنفاس، وإن عمرًا يُقاس بالأنفاس لسريع الانصرام، وحوادث الدهر عدة، وعبر الأيام جمة، مدائن تعمر وأخرى تدمر، يصبح ابن أدم معافى في بدنه، ثم يمسي بين أطباق الثرى.

فالدنيا محفوفة بالأخطار والأكدار، مشحونة بالمتاعب، مملوءة بالمصائب، طافحة بالأحزان

والأكدار، قال الله تعالى: « لَنَدْ خَلَقًا ٱلْإِنسَنَ فِي كَدٍ» [البِلد: ٤]، نعيمها يزول، وسعادتها لا تدوم، مُزجت أفراحها بأتراح، وحلاوتها بمرارة، وراحتها بتعب، لا يدوم لها حال، ولا يطمئن لها بال، فأي امرئ سلم فيها من العنت؟ وأي امرئ لم تمسه المصيبة؟

الإنسان فيها معرّض للأمراض والأعراض، عيشها حقير، وزمانها قصير، قال الله تعالى: « قُلُ كُمْ لَنُتُمُ فِ الْأَرْضِ عَدَدَ سِبِينَ (\*\*) قَالُوا لَنْنَا وَمَّا أَوَ سَعَ يَوْمِ فَسَنَ الْعَادَيْ » [المؤمنون: ١١٢- ١١٣]، وقال تعالى: « وَيَوْمَ عَشَرُهُمْ كَانَ لَرُ يَشَقُوا إِلَّا سَاعَةً مِنَ الْبَارِ يَعَارُفُونَ يَشَهُمُ » [يونس: ٤٥].

وقال جل وعلا: « يَوْمَ بُعَجُ وَ الْمُحْوَرُ وَتَحْشُرُ الْمُجْمِعِينَ يَوْمَبِدِ رُدُقًا () يَتَخْفَنُونَ بَيْنَهُمْ إِنَّ لِيَّتُمُ إِلَّا عَشَرًا » [طه: ١٠٢، ١٠٣].

وقال تبارك وتعالى: «وَمَعْمَ مَقْعُمُ السَّاعَةُ يُفْسِرُ الْمُعْمِعُنَ مَا لَبُوُا عَبَرَ سَاعَةً كَذَلِكَ كَأَوُا فَوْفَكُونَ» [الروم: ٥٥]. وقال سبحانه: «كَأَبُّهُ عَمَ يَوْبَ لَوَ بِلَتُوا إِلَا عَنِبَةً أَوْ صُهَهَ» [النازعات: ٤٦].

الأحوال فيها إما نعم زائلة، وإما بلايا نازلة، وإما منايا قاضية، قيل لعلي بن أبي طالب رضي الله عنه: صف لنا الدنيا؟ قال: «من صبح فيها أمن، ومن سقم فيها ندم، ومن افتقر فيها حزن، ومن استغنى فيها فُتَن، في حلالها حساب، وفي حرامها عقاب. وقد ذكر الله عز وجل حقيقتها بقوله: « أعلموا أما المرة الذيا لي ومَوْ وَمِنْ وَعَاجُرٌ بِيَكُمُ وَتَكَارُ في الأمول والأولير كمن أعب الكفار بالله م يهيج متربه مسفرا م يكون حطيما وف أعب الكفار بالله م يهيج متربه مسفرا م يكون حطيما وف الأخر عذاب شيد ومفرة من أمه ورضون وما الميوة الذيا إلا

#### حال المؤمن في الدنيا .

والمؤمن في الدنيا كالغريب، لا يجزع من ذلها، ولا ينافس في عزها، له شان وللناس شان، يقول النبي صلى الله عليه وسلم: «الدنيا سجن المؤمن وجنة الكافر». [مسلم: ٢٩٥٦].

ومن عرف الدنيا حق المعرفة لم يفرح فيها برخاء، ولم يحزن على بلاء، الحياة بغير الدين تحفها المنغصات، وأسعد الناس بها أرغبهم عنها، وأشقاهم

٦٦ [التوكير] العدد ١٤٩٣ السنة الثانية والأربعون

بها أرغبهم فيها، الفائز من أعرض عنها، والهالك من رغب فيها، قال صلى الله عليه وسلم: «لو كانت الدنيا تعدل عند الله جناح بعوضة، ما سقى كافرًا منها شرية ماء». [صحيح الجامع: ٥٢٩٣].

وعن عبد الله بن عمرو بن العاص رضي الله عنهما قال: مر علينا رسول الله صلى الله عليه وسلم وتحن تعالج خُصًّا لنا، فقال: «ما هذا؟» فقلنا: قد وهى، فتحن تصلحه، فقال: «ما أرى الأمرَ إلا أعجل من ذلك». [صحيح سنن أبي داود رقم ٤٣٦٢]. معنى: الخصُّ: بيت من خشب وقصب، سُمي خُصًا لما فيه من الخصائص وهى الفُرَج والثقوب.

فإياكم - إخواني - والاغترار بزهرتها، فقد اغتر قوم قبلكم فاوردتهم موارد العطب، أبهرتهم برونقها فما أفاقوا إلا وهم في عداد الموتى، وقتها تدوي الصبحات وتسكب العبرات، قال الله تعالى: «حَقَّ إِذَا حَمَّ أَحَدَهُمُ ٱلْمَنْ قَالَ رَبِّ أَرْحِعُونَ (1) لَعَلَ أَعْمَلُ صَلِحًا فِمَا رَكُنُ كُلًا إِنَّهَا كُمَةً هُوَ قَائِهَا وَمِن وَزَابِهِم بَرْنَعُ إِلَى مِرْمِ يُمَوْنَ » [المؤمنون: ٩٩- ١٠٠].

وقال تعالى: «وَأَنفِقُوا مِن مَّا رَزَقْنَكُمْ مِن قَبْلُ أَن يَأْفَ حَدَكُمْ ٱلْتَوْتُ فَبَقُولَ رَبِّ لَؤَلَا أَخْرَنَنِي إِلَى أَجَلَ قَرِيبٍ فَأَصَدَقَتَ زَاكُنْ مِنَ الصَلِحِينَ (أَن وَلَن يُؤَخِرُ أَنْهُ نَفْسًا إِذَا جَاءَ أَجَلُهَا وَاللَّهُ حَبِرٌ بِهَا مَعْمَلُونَ (المنافقون: ١٠، ١١].

فاحذر - أخي - الاغترار بالسلامة والإمهال، ومتابعة غرور المنى والآمال، وكل عمل كرهت الموت من أجله فاتركه ثم لا يضرك متى متّ، واعمل لآخرتك يكفك الله أمر دنياك، وبع دنياك بأخرتك تربحهما جميعًا، قال صلى الله عليه وسلم: «من كانت همه الآخرة، جمع الله له شمله، وجعل غناه في قلبه، وأتته الدنيا راغمة، ومن كانت همه الدنيا، فرّق الله عليه أمره، وجعل فقره بين عينيه، ولم يأته من الدنيا إلا ما كُتب الله له» [صحيح الجامع رقم: ١٥٦٦].

يقول يحيى بن معاذ: «العقلاء ثلاثة: من ترك الدنيا قبل أن تتركه، وبنى قبره قبل أن يدخله، وأرضى خالقه قبل أن يلقاه».

فالدنيا معبر ينبغي للإنسان ألا ينافس بلذاتها، وأن يعبر الأيام بها، ولا يأمن التحول منها، يقول صلى الله عليه وسلم: «وإن الرجل ليعمل بعمل أهل الجنة حتى ما يكون بينه وبينها إلا ذراع، فيسبق عليه الكتاب، فيعمل بعمل أهل النار فيدخلها». [متفق عليه: البخاري: ٣٢٩٨، ومسلم: ٢٦٤٣].

#### كيف يتغلب العبد على طول الأمل؟:

والعاقل حقًا من تغلب على طول الأمل بتذكر الموت، وإنَّ زيارة المقابر، وتغسيل الموتى، وعيادة المرضى، توقظ القلوب وتذكر بالمصير المحتوم، وإنَّ

كؤوس التسويف لن تسقيك سوى ندامة تتجرع مرارتها، فبادر بإطفاء ما أوقد من نيران

الذنوب، فدمعة التائب تطفئ نار الغضب، وامحُ بالتوبة زلتك، وإذا أصبحت فتامل ما مضى من ليلتك، فالليل والنهار يقربان كل بعيد، وياتيان بكل موعود، والمؤمن بين مخافتين: أجل قد مضى لا يدري ما الله صانع فيه، وأجل قد بقى لا يدري ما الله قاض فيه.

#### كم من حسرات في بطون المقابر:

وفي مطلع العام تستفتح صفحات من الأعمال بيضاء، لا يدري العبد ماذا يُسطر فيها، ويروح إلى أجل قد غيّب عنه علمه، فنصيب الإنسان من الدنيا عمره، فإن أحسن اغتنامه فيما ينفعه في دار القرار فقد ربحت تجارته، وإن أساء استغلاله وأكثر من المعاصي والسيئات بارت بضاعته، وكم من حسرة أتَتْ تحت الثرى؟

والرشيد من حاسب نفسه قبل أن يحاسبه الله، والموفق من اغتنم وقته، وعرف دواءه من دائه، ولم يُهمل فيُهمل، ودع عنك الذنوب فترك الذنب أيسرُ عليك من طلب التوبة، ولا تدع ذنبًا يخلف ذنبًا، ولقد علم السلف أن الخير كله بحذافيره في الجنة؛ فادلجوا في في الهرب منها، وإن الحياة ميدان فسيح لصالح الأعمال، وها أنتم ازدلفتم إلى عام جديد وقد ودعتم عامًا من العمر مضى بما أودعتموه من عمل، والسعيد من استودع مدة عمره صالحًا من عمله، والشقي من شهدت عليه جوارحه بقبيح معاصيه، فاحفظوا أيام أعماركم قبل تفردكم في قبوركم، واغتنموا أيام حياتكم قبل الفوات، وأكرموا نزل عامكم الجديد بالطاعات، وأروا الله من أنفسكم خيرًا.

قال علي رضي الله عنه: «إنَّ الدنيا قد ارتحلت مدبرة، وإنَّ الآخرة قد ارتحلت مقبلة، ولكل منهما بنون، فكونوا من أبناء الآخرة، ولا تكونوا من أبناء الدنيا، فإنُّ اليوم عمل ولا حساب، وغدًا حساب ولا عمل».

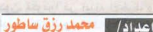
نسال الله باسمائه الحسنى، وصفاته العُلَى، أن يجعله عام خير وبركة ونصر للإسلام والمسلمين في كل مكان، وعام ذُلَ وهُوان لأعُداء الإسلام والمسلمين، ونساله سبحانه أن يجعل منه عام يقظة وهمة، ونقطة تحول وفتح لصفحة جديدة وصلاح لأحوال المسلمين في كل مكان، وجمع شمل الأمة على كلمة سواء، إنه ولى ذلك والقادر عليه.

المحرم ١٤٣٤ هـ التوكيد ) ٦٧



نظرات في حديث توية قاتل المائة





الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على رسولنا الأمين، محمد بن عبد الله ورسوله الصادق الوعد الأمين، وعلى آله وصحبه الطيبين الطاهرين، ومن تبعهم بإحسان إلى : بوم الدين، وبعد

عن أبي سَعيد الْخَدْرِيِّ رضي الله عنه أَنَّ نَبِيَّ الله صلى الله عليه وسلم قال: «كان فيمَنْ كأن قَبْلَكُمُ رَجُلَ قَتَلَ تسعة وَتسْعِينَ نَفْسًا، فَسَال عن أَعْلَم أَهْل الأرض، فَدُلَ عَلى رَاهب فَأَتَاهُ فقال: إنه قَتَلَ تَسْعَة وَتَسْعِينَ نَفْسًا فَهَلُ له من تَوْدَهَ؟ فقال: لا. فقتَلهُ فَكُمَّل به مائة، ثمَّ سَال عن أعْلم أهْل الأرض، فدُل على رَجُل عَالم فقال: إنه قتلُ مائة نفس، فهَل له من تُوْبَة؟ فقال: نعم، وَمَنْ يَحُولَ بَيْنَهُ وَبَيْنَ التَوْبَهَ؟! انطلق إلى أَرْضٍ كَذَا وَكَذَا؛ فَإِن بِها أَنَاسًا بَعْبُدُونَ اللَّهُ فَاعْنُدْ اللَّهَ مَعَهُمْ، ولا تَرْجِعْ إلى أَرْضِك فِإِنَّهَا أَرْضُ سَوْء، فانطلق حتى إذا نصف الطَريق أَتَاهُ الْمُؤْتُ، فَاخْتَصَمَتْ فِيهِ مَلائِكَةِ الرَّحْمَةِ وَمَلائِكَةُ الْعَذَابِ، فقالت مَلائِكَة الرَّحْمَة: حاء تَائِدًا مُقْدِلاً بقُلْنه إلى الله، وَقَالَتْ مَلائِكَة الْعُذَابِ: أَنِهُ لَمْ تَعْمَلْ خَبْرًا قَطْ، فَأَتَاهُمْ مَلَكُ في صُوَرَة آدَميٍّ، فَجَعَلُوهُ بَيْنَهُمْ، فقال: قيسُوا ما بن الأرْضْبِن، فإلى أتَّتهما كان أدْني فهُوَ له، فقاسُوهُ فَوَجَدُوَهُ أَدْنَى إلى الأرض التي أَرَادَ؛ فَقَيَضَتْهُ مَلَائِكَةُ الرَّحْمَةِ» قَال قَتَادَةُ: فَقَال الْحَسَنُ: ذَكرَ لِنَا أَنَّهُ لَمَّا أَتَاهُ الْمُؤْتُ نَأَى بِصَدْرِهِ» [أخرجه البخارى في كتاب الأنبياء (١/٩٩) (٣٤٧٠) ومسلم في التوبة باب قبول القاتل وإن كثر قتله (٨٢/٨٢)، وغدرهما.

وفى هذا الحديث من الكنوز والفوائد الكثير لمن تدبر فيه، وها نحن نذكر بعضاً منها، وبالله تعالى التوفيق:

الأولى: الاعتبار بما مضى في السابقين، وبمن كانوا قبلنا، فقد كان منهم من رضي الله عنهم وتقبل منهم، وأقال عثرتهم وأنار بصيرتهم، فكل من طلب من الله تعالى العفو، عليه أن يستقيم على أمره، ليقبل منه ويتجاوز عنه، وأن من لم يعتبر بغيره ويرجع عن غيه، كان

الته يحب العدد ١٤٩٣ السنة الثانية والأربعون

11

عبرة لمن يأتى بعده، فالنبي صلى الله عليه وسلم يربط هذه الأمة بمن سبقها على طريق التوبة والإيمان؛ لأن دين الأنبياء واحد وهو الإسلام وحتى يعلم المسلمون أننا لا نسبر في طريق التوبة وحدنا، بل لقد سار في هذا الطريق كل الأنبياء والمرسلين وأتباعهم الذين صدقوا في إيمانهم، أما من بدَّل وغيَّر فإننا نبرأ إلى الله تعالى منه بل ويبرأ منه الأنبياء والمرسلون ومن صدق من أتباعهم. الثانية : أن قساوة القلب، والبعد عن الله، والجهل واقتراف المعاصى، وفعل القبائح والسيئات لها حد ولها نهاية، من وضع لها حدا في الدنيا بالتوبة فقد فاز، وإلا كانت النهاية في الثار . عياذا بالله منها . فهذا قاتل محترف قتل تسعة وتسعين نفسا، وبعد ذلك بمل من كثرة هذه القبائح، ويكرهها، ويريد الهرب والبعد عنها، ويرجو رحمة ربه سيحانه، ويطلب التوبة ويسأل عنها، فطريق العصيان كله ملل ونصب وشقاء وهلاك وتعب، فالمخالفات من شانها أن تهلك القلب ولا تسعده، ترى ماذا كان يريد هذا الرجل بعد أن قتل تسعة وتسعين نفسا؟ ريما كان سعيدا سعادة مؤقتة زائفة بذلك، وربما كان تُثبت لنفسه هذه السعادة الزائفة بقتل الأنفس، ومع ذلك ما وجد مما فعله إلا الشقاء والضداع والرعب والفزع، والاضطراب والقلق، هذا حينما أيصر الحق وزالت عنه غشاوة الباطل، فلا بد من حل للخروج من هذه الأزمات، إن ذلك لا يكون إلا بالقرب من الله تعالى والتوبة له، والانقياد لأمره تعالى، ولذلك لما وقف الراهب ليحول يينه وين الله، والنور الذي شعر أن فيه نجاته، أحس أن ذلك الراهب يحول بينه وبين السعادة الحقيقية وأراد أن يرده إلى الوحل والى ما قاسى منه من هلاك وضياع ودمار و...، فلذلك قتله غير أسف على قتله، ليجد بعدها العالم ليرشده حتى تكتمل سعادته.

الثالثة : قصور عقول بني آدم، وعدم إدراكها لكثير من مصالحها وأنها قاصرة

عاجزة ما لم ترتبط بالشرع، فلو أن إنسانا فكر بعقله، في شأن قاتل محترف، ومجرم سفاك للدماء قتل تسعة وتسعين نفسا، هل بهتدى للتوية؟ إن العقل بكل مقدماته وبديهياته وتحليلاته ونتائجه سوف بخرج تصوره عن هذا القاتل بأن حواسه أغلقت، فالبصر أعمى لا أمل في أن يبصر والقلب ميت لا أمل في حياته، والأذن صماء لا يمكن أن تسمع الحق، واللسان كذلك، وأعضاؤه مهدأة لكل شيء ما عدا الحق، ثم يشاء العليم الخبير أن يختم لهذا العبد خاتمة طيبة، فلا يُمكن منه أحدا ليقتله قبل أن يتوب، فلا تدركه منية حتى يسأل ويعزم العودة، ويقبل على الله ليقبل منه تويته، وهذا من رحمة الله بالتائيين، فلا بد للعبد أن يشغل نفسه بالله ويرجع إليه ليوفقه، ولا يستعظم ذنوبه، فالله وعد بالغفران، فلابد من الرجوع السريع والله الموفق.

الرابعة : لم يكتف هذا الرجل بالسؤال عن أي عالم فهو يريد توبة تخلصه من كل ذنوبه فيريد أفضل العلماء، لم يسأل أحداً من حاشيته وصحبته فهو أدرى الناس بهم، وقد استقر في النفوس والفطر أن الحق والهداية والنور لا يدل عليهم إلا أهل العلم، لذا بدأ رحلة البحث عن كيفية التخلص من ذنوبه، ومن الظلم الذي اقترفه، فقد استشعر أن حالته لا يصلح فيها أي عالم، بل يريد أعلم أهل الأرض ليدله على خلاصة الأمر ليستريح من ذلك العناء والنصب، وحينما لم يجد بُغيته في المرة الأولى لم ييأس، وظل يسأل عن أعلم أهل الأرض حتى وفقه الله إلى عالم فتاب على يديه.

الخامسة : أن التائب حين سأل الناس عن أعلم أهل الأرض، فدله من سأله عن العالم بحسب ما يعرف، فبعض الناس يظنون في العالم الظنونا، فمنهم من يعتبر كل من نُسب إلى الدين عالماً، كأولئك الذين ينتفعون بالدين ويقرعون القرآن على القبور نظير الأجور، أو المتصوفة الذين يتمسحون بالقبور ويدعون الناس للاستغاثة بهم

المحرم ١٤٣٤هـ

التولايد

79

والملاذ يقبورهم، أو ينتسبون بالعلم بالكلام دون العمل، هؤلاء بحسبهم الناس علماء، أو بشكلهم أو هدئتهم، فلما دله الناسُ على من اعتبروه أعلم أهل الأرض بظنهم، أحس لما وقف من يديه وكلمه أنه ليس هو العالم ومن ثم فلدس هو المطلوب، فنور العلم لم يظهر ونصح العالم ورفقه وحلمه غاب واندثر، وظهر الجهل والُحمق والتسرع في الأحكام، فأفتى بغير علم وصدًّ التائب عن الطريق وحجب الرحمة عن التائب حتى ضاق الرجل به ذرعاً ولم ير بُدًا من قتله، ثم عاد التائب ليسأل الناس عن أعلم أهل الأرض، ولم ييأس من الوصول إليه، ولم يحكم على الكل بما وجد في البعض، فهذا الرجل مع ما فيه من ظلم وقتل وضلال لم ىقل: كلهم على هذا الحال، بل كان منصفاً، وعاد لدسأل الناس عن أعلم أهل الأرض حتى وفقه الله إلى عالم فتاب على يديه . 💿 السادسة : حينما أفتى الراهب هذا الرحل بأنه لا توبة له، أفتاه بجهل وكانت هذه الفُتيا سيباً في قتله، وأما العالم فحين أفتى نفس الرجل أفتاه يعلم، فانقاد له وأذعن ولم بخالفه، ولم يعترض عُليه ونفذ كل ما أمره به، وهذا من بركة العلم وكذلك فإن العلم يجعل صاحبه يستوعب الجاهل والمجرم والقاتل فيؤلف قلبه، ويداوي جرحه ولا يتأفف من رائحة المعاصى التي تفوح منه، ولذلك فإن أهل العلم هم الأطباء والممرضون والخدم للخلق، فلا ينبغي أن يُقْنَطوا الناس من رحمة الله، بل التوبة مفتوحة حتى الغرغرة، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « إن الله تدارك وتعالى بقدل توبة عيده ما لم يغرغر بنفسه». [أخرجه أحمد في مسنده والحاكم في مستدركه، وقال الهيثمي فى مجمع الزوائد : رواه أحمد ورجاله رجال الصحيح غير عبد الرحمن وهو ثقة].

السابعة : إن العالم هو الذي يحبب الناس في الله، ويرغُبهم في رحمته، ويبين لهم سعة حلمه وعفوه وكرمه لمن تاب وأناب، ولذلك قال العالم للرجل : «مَنْ يَحُولُ بَيْنَكَ

وَبَنْيَنَ التَوْبَةَ؟!»، فالعلاقة بين العبد وربه موصولة دائَمة، فلو أن العبد قطعها وانغمس في شهواته وانطوى على ملذاته، وذاب في رغباته، فإن الله تعالى لا يقطعها ، فهو الذي يبسط يده بالليل ليتوب مسيء النهار ويبسط يده بالنهار ليتوب مسيء الليل، والعالم مُطالَب أن يدل الناس على الله وعلاقة العبد بربه لا يطلع عليها إلا الله، فإن شاء قبل منه وغفر له وعفا عنه « قُل لِلَّذِينَ صَغَرُوا إِن يَنتَهُوا يُعْفَر لَهُم مَاقَد سَلَفَ وَلِن يَعُودُوا فَقَدَ مَضَتْ سُتَتَ الأَوَلِينَ »[الأنفال: [٣٨].

الثامنة: أن العالم لا يقف عند حد الفتوى الجافة، ولكن عليه أن تُوجد لهذا السائل مخرجا كريما، ويساعد فنه العاصبي على أن يتجاوز المحنة، ويرفع عنه عناء الذنوب، ويدله على الطريق، ويتصّره يطييعة هذا الطريق، فلقد كان من المكن أن يكتفى العالم بأن بقول لهذا الرجل: نعم باب التوية مفتوح، فتب إلى الله، ويسكت عند هذا الحد، ولكن العالم لم يكتف بذلك، بل إنه دله كيف يعمل؟ فقال له : (ائْت أَرْضَ كَذا وَكَذا، فَإِنَّ بِهَا نَاسًا بَعْبُدُونَ اللَّهُ فَاعْبُد اللهُ وَلا تَرْجِعُ إِلَى أَرْضِكُ فَإِنَّهَا أَرْضُ سُوء) فدله على قوم صالحين بعيد الله معهم في أرض كذا، وسماها للرجل؛ لأن صاحب المعصية مهما صحت توبته فهو في حاجة إلى من يعلمه ويوجهه، ومن هذا فإن العالم ينبغي أن يجيب السائل بأكثر من السؤال، أو بما وراء السؤال، ولذا لما سئل رسول الله صلى الله علده وسلم : (يَا رَسُولَ الله اإِنَّا نُرْكَتُ الْبَحْرَ، وَنَحْمِلُ مَعَنًّا الْقَلِيلَ مِنَّ الْمَاءِ، فَإِنْ تَوَضَّأْنًا بِه عَطَشِنا، أَفَنْتُوَضّاً مَنْ مَاءَ الْبَحْرِ؟ فَقَالَ: هُوَ الطَهُورُ مَاؤَهُ، الْحِلْ مَيْتَتَهُ) [أخرجه مالك فى الموطأ والنسائى وابن خزيمة وابن ماجه وأحمد]، فلم يجبه بما سأل عنه فحسب، بل بما يفيده وينفعه. التاسعة: أن العالم له فضل على العابد ؛ لأن الذي أفتاه أولا بأن لا توبة له، غلبت

الته يهي العدد ٢٩٣ السنة الثانية والأربعون

V.

عليه العبادة، فاستعظم وقوع ذلك القتل الكثير، وأما الثانى وهو العالم فغلب عليه العلم، فأفتاه بالصواب ودله على خاصة في هذا الزمان الذي قل فيه طلاب العلم وكثر فيه الجهل والتنافس على الدنيا، عن أبى أمامة الباهليِّ قال: ذكرَ لرَسُول الله صلى الله عليه وسلم رَجُلان؛ أَحَدُهُمَا عَاددُ وَالْآخُرُ عَالِمُ، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «فضل العالم على الْعَابِد كَفَضْلى على أَدْنَاكُمْ، ثُمَّ قَالَ رسول الله صلى الله عليه وسلم: إنَّ الله وَمَلائِكَتُهُ وَأَهْل السماوات وَالأَرْضِينَ جِتَى النَّمْلَةَ فِي جُحْرِهَا وَحَتَّى الْحَوْتُ لَيُصَلُونَ على مُعَلَّم الناسَ الْخُيْرَ» [أخرجه الترمذي وصححه الألباني].

صلى الله عليه وسلم يُقول: «كان رُجُلان من في الْعَبَادَة، وَالآخَرُ مُذَنَبٌ، فَأَبْصَنَ الْجْتَهَدُ خَلَبَي وَرَبِّي، قَالَ: وَحَانَ يُعِيدُ ذَلكَ عَلَيْه، وَيَقُول: خَلِنِي وَرَبِّي، حَتَّى وَجَدُهُ يَوْمًا عَلَى ذَنْبٍ فَاسْتَغْظَمَهُ فَقَالَ: وَيْحَكِ أقصرْ، قَالَ: خَلَئِي وَرَبِّي، أَبُعثْتَ عَلَى رَقَيبًا ؟! فَقَالَ: وَ اللَّهُ لا يَغْفِرُ اللَّهُ لَكَ أَبَدًا، أَوْ قَالَ: لا يُدْخَلَكُ اللَّهُ الْجَنَّةَ أَبَدًا، فَبُعِثُ إِلَيْهِمَا مَلَكٌ فَقَبَضَ أَرْوَاحَهُمَا، فَاجْتَمَعَا عَنْدُهُ جَلٍ وَعَلا، فقال رَبُّنَا لِلْمُجْتَهِدِ: أَكُنْتَ عَالِمًا أَمْ كُنْتَ قَادِرًا عَلَى مَا في يَدي أَمْ تَحَطَّرُ رَحْمَتِي عَلَى عَبْدِي؟ اذْهَبْ إِلَى الْجَنَّة يُرِيدُ الْمُذْنِبَ، وَقَالَ للآخر: اذْهَبُوا به إلى النارَ؛ فوَالذي نفسى بِيَدِهِ لَتَكَلَّمُ بِكَلَّمَةَ أَوْبَقَتْ دُنْيَاهُ وَآخَرَتُهُ» أأخرجه أبو داود وابن حبان قال الألباني إسناد جيد].

العاشرة: فضل الصحبة الطيبة، واختيار الصاحب الذي يذكَّرك بالله، ولا يحرمك من نصيحته، يحافظ عليك حتى من شر نفسك التي بين جنبيك، ولذلك، إن من بركة هذه الصحية الطيبة أن غفر الله لهذا الرجل

بنية اقترابه من الصحبة الصالحة، فإن كان من يقترب من الصحبة الصالحة تصنع معه ذلك، فما بالك بالصاحب طريق النجاة، وفي هذا فضل العلم وطلبه، الخليل والرفيق القريب، ففي الحِديث عَن أبي مُوسَى رَضِيَ الله عَنَّهُ عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَمَ قَالَ: «مَثْلَ الْجَلِيسَ الصَّالح وَالسُّوْء كَحَامل الْمُسْك وَنَافِحُ الْكَثَرِ؛ فَحَامَلُ الْمُسْكَ إِمَّا أَنْ يُحْذِيَكَ، وَإِمَّا أَنْ تَبْتَاعَ مِنْهُ، وَإِمَّا أَنُ تَجِدَ مِنْهُ رِيحًا طَّيِّبَةَ، وَنَافِخُ الْكِيرِ إِمَّا أَنْ يُحْرَق ثَيَابًكَ، وَإِمَّا أَنْ تَجِدَ رِيحًا خُسِتْة» [أخرجه البخاري في صحيحة].

وعن أبي هريرة عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «إن لله تبارك وتعالى ملائكة سيارة فضلا، يتبعون مجالس الذكر، فإذا وجدوا مجلسًا فيه ذكر قعدوا معهم، وحف بعضهم بعضا باجنحتهم، حتى وعن أبي هُرَيْرَةَ قَال: إنِّي سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ مِمَلِدُوا ما بينهم وبين السماء الدنيا، فإذا تفرقوا عرجوا وصعدوا إلى السماء، بَنى إِسْرَائِيلَ مُتَوَاخِيَيْن؛ أَحَدُهُمَا مُجْتَهدُ قَال: فيسألهم الله عز وجل وهو أعلم بهم من أين جئتم ١٢ .....قال فيقول: قد غفرت المذنبَ عَلى ذنب، فقال لهُ: أقصرُ، فقال لهُ: | لهم، فأعطيتهم ما سألوا، وأجرتهم مما استجاروا، قال: فيقولون: رب! فيهم فلان عبد خطاء إنما مر فجلس معهم، قال: فيقول: وله غفرتُ؛ هم القوم لا يشقى بهم

جليسهم» [أخرجه البخارى ومسلم]. الحادية عشرة : التحول عن مكان المعصية من أنفع الأدوية لمفارقة المعاصى؛ لأن وجود العبد في نفس المكان الذي تعود فيه على الفحش والمخالفات ربما يحن الإنسان للمعاصى وهو في نفس المكان ، أما البعد عنه فإنه يولد الإيحاش منه، ويعلم أن هذا المكان،كان سببا في هلاكه، فيبغضه لنفس السبب، ولذا فإن البعد عن مكان المعصبة علاج نافع، ولو كان هذا البعد مؤقتا، فإن هدى الله أهل المكان الأول جازت العودة لهم؛ لأنهم سيساعدوه على الاستقامة، أما إذا خلا عن ناصح أمين، فالانسلاخ أولى والدعد أنفع. والله نسأل الهداية والرشاد وحسن الخاتمة.

وللحديث يقية إن شياء الله تعالى.

المحرم ١٤٣٤هـ

11

التولايد

في ظل الأحداث الجارية في القطر السوري الشقيق وما بلاقيه الشعب السوري عامة، وأهل السُنَّة خاصة، فقد تم تاسيس تيار الوسطية الإسلامي، وهو تكتل دعوي سياسي يعتمد على الكتاب والسنة بفهم سلف الأمة، وقد أصدروا البيان التاسيسي التالي:

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على نبينا محمد وعلى اله وصحبه أجمعين، وبعدُ:

فمنذ أن خطف النظام الأسدي الحكم في بلدنا الحبيب سعى جاهدًا لمحاربة الإسلام بشعائره ورموزه، ونكَّل بالمسلمين والعلماء الربانيين خاصة خلال العقود الماضية، حيث هَجَّر رموزهم من البلد، وشوَّه صورة الإسلام ومبادئه بين الناس، وسخَّر إعلامه وأزلامه لهذه القضية، وأثار النعرات الطائفية في البلد بشكل هدد السلم الأهلي بينهم، وعندما قامت ثورة العزة والكرامة كان لأهل السنة والجماعة الدور الأكبر فيها، من خلال المظاهرات والدعوة، والمشاركة في العمل المسلح.

وإيماناً منا بضرورة العمل الجماعي المنظم، وحاجة الأمة لحكم عادل ورشيد، وبعدالة الشريعة الإسلامية وأنها النظام الكفيل بتحقيق الرقي والحامي للفضيلة والحريات، ونظرًا لحاجة الأمة لمكون دعوي سياسي إسلامي يجمع بين فهم النص وفهم الواقع، ليبني دولة إسلامية تحمل رسالة الإسلام وتواكب مقتضيات العصر وتنافس الأمم في الريادة والقيادة، فقد تولدت الرغبة لدى الكثير من الإخوة لتشكيل تيار يحقق هذه الأهداف، فكان تيار الوسطية الإسلامي.

إن تيار الوسطية الإسلامي هو تكتل دعوي سياسي إسلامي يعتمد الكتاب والسنة بفهم السلف مرجعًا له، ويسعى لإقامة دولة إسلامية راشدة، ورغبة منا في تحقيق الوسطية استلهمنا اسمه من قوله تعالى: «رَكَنَالِهُ حَمَلَتَكُمْ أُمَّةً وَسَطَّلُ » [الدقرة: ١٤٣].



وينطلق في رؤاه وتصوراته من إيمانه بصلاحية الشريعة الإسلامية لكل زمان ومكان وعدالة أحكامها، ويعتبر جهد العلماء المسلمين في بيان أحكامها إرثًا كبيرًا يهتدي به ، ولا يجوز الجمود عليه ولا الجحود له، ويرى ضرورة المحافظة على وحدة سوريا شعبًا وأرضًا، ويكفل ويضمن حقوق الأقليات كما كفلها الشرع لها، ويعتمد الشورى سبيل الحكم في الأمة، والياتها خاضعة للاجتهاد، ويؤمن بأهمية نشر العلم الشرعى والوعى الصحيح لرسالة الإسلام.

ويسعى التيار بكل جهوده لإسقاط النظام الأسدي بكل رموزه ومحاسبتهم ودعم الكتائب المجاهدة ضد النظام بكل أطيافها، وتعويض المتضررين خلال الثورة ورعاية أسر الشهداء، ويتعاون مع كل الأطياف لتحقيق أهداف الثورة، ويسعى من خلال الدعوة في كل مجالاتها والمساهمة في العمل السياسي لتطبيق أحكام الشريعة الإسلامية في كل مجالات الحياة.

وبعد مناقشات خلال يومين من الإخوة المجتمعين بتاريخ ٥، ٦ ذي الحجة ١٤٣٣ه، ٢٠، ٢٠/١٢/١٠/٢١، تم تاسيس تيار الوسطية الإسلامية وتسمية الدكتور أحمد فارس السلوم رئيسًا للمجلس التاسيسي له، وتفويض الدكتور أيمن هاروش ليكون متحدثًا عنه.

نسال الله تعالى أن يكون هذا التيار خادمًا لدينه ، ويوفقه لحمل رسالة الإسلام كما جاء بها النبي صلى الله عليه وسلم وكما حملها سلفنا الصالح، وأن يقيم حكمًا إسلاميًا ينعم به أبناء بلدنا الحبيب بكل أطبافه القومية والدينية.

المؤسسون:

أ. د. أحمد بن عبد الكريم نجيب.
 أ.د. أحمد بن فارس السلوم.
 أ.د. سعد بن عبد الكريم العثمان.

التو ييد العدد ٤٩٣ السنة الثانية والأربعون

VY



# الأدلة الجلية على صدق خير البرية

# **24549557 - 24557677** اطلبه الدن 01019121925 - 01144416688

www.facebook.com/ALBAYANEGY تابعوا فملة نصرة النبي برماية مجلة البيان

# مما جام سار م مما جام سار م موجة التوجيم موجة التوجيم

- **ا بشرى سارة لإدارات الدعوة في فروع أنصار السنة بأنحاء الجمهورية .**
- ا الموسوعة العلمية والمكتبة الإسلامية في شتى العلوم ، أربعون عاماً من مجلة التوحيد .
  - أكثر من ٨٠٠٠ بحث في كل العلوم الشرعية من مجلدات مجلة التوحيد .
- استلم الموسوعة ببلاش بدون مُقَدَّم ؛ فقط ادفع ٧٥ جنيها بعد الاستلام على عشرة أشهر .
- من يرغب في اقتنائها فعليه التقدم بطلب للحصول عليها من إدارة الدعوة بالفرع التابع له
  - أو من خلال قسم الاشتراكات بمجلة التوحيد بطلب مُزَكّى من الفرع .
  - يتم ملا نموذج طلب الشراء والإقرار المرفق من قبل الفرع موجود علي موقع أنصار السنة
    - وصفحة فيسبوك رئيس التحرير ومجلة التوحيد

هدية لكل من يرغب في اقتناء كرتونة المجلدات عبارة عن فهرس عام للمجلة وفهرس موضوعي يسلم بعد طبعه للفروع والمشتركين

۸شارع قولة ـ عابدین ت:۲۳۹۳۵۵۷ – ۲۳۹۳۵۵۱۷

