



فاعلم أنه لا إله إلا الله صاحبة الامتياز جماعة أنهار السنة المحمدية

رئيس مجلس الإدارة د.عبد الله شاكر الجنيدي المشرف العام د. عبد العظيم بدوي

> اللجنة العلمية جمال عبد الرحمن معاوية محمد هيكل

#### التحرير

۸ شارع قولة عابدين. القاهرة ت:۲۳۹۳۲۰۱۷ . فاکس ۲۳۹۳۲۰۱۷

البريد الألكتروني MGTAWHEED@HOTMAIL.COM رئيس التحريرا GSHATEM@HOTMAIL.COM

قسم التوزيع والاشتراكات

**ت:۲۳۹۳۹۵۱**۷ ISHTRAK.TAWHEED@YAHOO.COM المركز العام:

۲۲۹۱۰٤٥٦-۲۲۹۱۰۵۷۲، هاتف www.ansaralsonna.com

## بشرىسارة

تعلن إدارة المجلة عن رغبتها في تفعيل التواصل بينها وبين القراء في كل ما يتعلق بالأمور الشرعية لعرضها على لجنة الفتوى ونشرها بالمجلة على البريد الإلكترونى ولتسالى: q.tawheed@yahoo.com

مفاجأة

كبرى

# السلام عليكم

# السقوط الإعلامي . . . وثماره الخبيثة

أيها الإعلامي؛ يا من تسميتَ باسم: «الإعلامي»، أو: «الناشط السياسي»، نعلم أن فيكم منصفين، وقليل ما هم، لكنك جعلت هذا الاسم؛ «الإعلامي» مبررًا لك وشفيعًا لأن تكون حياتك كلها للجدل والكلام، سريع الغضب، شديد النقد، سليط اللسان، سَبَّاق وحريص – ليس إلى الخيرات ولا إلى مغفرة من الله وجنة عرضها السموات والأرض– وإنما تسابق إلى تطيير الأخبار دون تحرَّ ولا تثبَّت!! والقصد كل القصد هو السبق الصحفي والإعلامي، ولو كان على حساب سمعة الصالحين، ومصالح المساكين،

واستقرار بلاد المسلمين.

الم تعلم أن الكلمة قد تخرج بدون تحرَّ ولا اهتمام \_فيُحبسُ قائلها في النار سبعين سنة؟! وهي ليست كلمة واحدة!

أين عملكم وإنتاجكم ومشروعاتكم التي تخدم البشرية؟! غيَّرتم الأسبماء كما غيَّرها إبليس، فوقعتم في تلبيسه، فسميتم أنفسكم «إعلاميين»، وسمتكم الشريعة «دعاة الفتنة».

وقلتم: «السبق الإعلامي والصحفي»، وسمته الشريعة: الرجل يكذب الكذبة فتبلغ الآفاق.

وسميتم الخوض فيما يعنيكم وما لا يعنيكم «المشاركة الصحفية وواجب المهنة»، وسماها الشرع «الرويبضة»؛ وهو الرجل التافه يتكلم في أمر العامة والدولة. وسميتم تتبع عورات الناس: «البحث عن الحقيقة»،

وتوعد الله من يفعل ذلك بأن يفضحه ولو في قعر بيته. وأخيرًا سميتم هتك الأستار وكشف الأسرار: «تغطية إعلامية»!!

التحرير

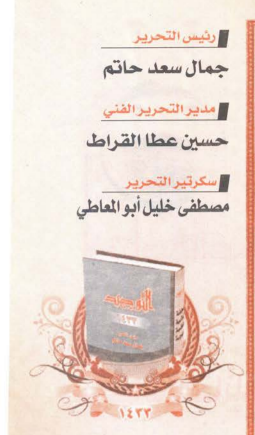
مع مجالدات مجالة التوحيد مع ٥٤ سطة كاملة مع مع ٥٤ مجالداً

#### السنة الثانية والأربعون العدد ٤٩٨ ـ جمادي الأخرة ١٤٣٤

# "في هذا العدد"

| ۲  | ، افتتاحية العدد: الرئيس العام                 |
|----|------------------------------------------------|
| ٦  | <ul> <li>كلمة التحرير: رئيس التحرير</li> </ul> |
| 1. | باب التفسير؛ د ـ عبد العظيم بدوي               |
| 12 | الاقتصاد الإسلامي: د. على السالوس              |
| 14 | > باب السنة؛ د. السيد عبد الحليم               |
| 11 | درر البحار؛ على حشيش                           |
|    | ۲ تعظیم القبور فتنة كل العصور؛                 |
| ۲۳ | معاوية محمد هيكل                               |
|    | حوار التوحيد مع وزير الأوقاف؛                  |
| 17 | إعداد: سامح أبو الروس                          |
| 24 | التربية العقائدية: د. أحمد فريد                |
| 27 | واحة التوحيد؛ علاء خضر                         |
| ۳۸ | كدراسات شرعية: متولي البراجيلي                 |
| 27 | منبر الحرمين: الشيخ/ صالح بن حميد              |
| 27 | باب الفقه: د. حمد طه                           |
| 0. | ح باب السيرة؛ جمال عبد الرحمن                  |
|    | المذهب الوسطي لأبي الحسن الأشعري:              |
| 04 | د . محمد عبد العليم الدسوقي                    |
|    | ◄ تحذير الداعية من القصص الواهية:              |
| ov | على حشيش                                       |
| 7. | > القصة في كتاب الله: عبد الرزاق السيد عيد     |
| 11 | الجزاء من جنس العمل: أيمن دياب                 |
| ٦٤ | الأداب الإسلامية: د. سعيد عامر                 |
| 77 | د فاع عن السنة؛ أسامة سليمان                   |
|    | . تحذير الأنام من فتنة الإعلام الهدام:         |
| ٦٨ | المستشار أحمد السيد على                        |

ترجمة الشيخ علي بن عيسى المصري: فتحى أمين عثمان



# ثمن النسخة

مصر ۲۰۰ قرشاً ، السعودية ٦ ريالات ، الامارات ٦ درهم ، الكويت ٥٠٠ فلس، المغرب دولار أمريكي ، الاردن ٥٠٠ فلس، قطر٦ ريالات ، عمان نصف ريال عماني ، أمريكا ٢ دولار ، أوروبا ٢ يورو

# الاشتراك السنوى

١- في الداخل،٣٠ جنيها بحوالة فورية باسم مجلة التوحيد . على مكتب بريد عابدين مع إرسال صورة الحوالة الفورية على فاكس مجلة التوحيد ومرفق بها الاسم والعنوان ورقم التليفون

٢- في الخارج ٢٥ دولاراً أو ١٠٠ ريال سعودى أو مايعاد لهما.

ترسل القيمة بسويفت أو بحوالة بنكية أو شيك على بنك فيصل الأسلامى فرع القاهرة . باسم مجلة التوحيد . أنصار السنة ، حساب رقم ١٩١٥٩٠/

> ٥٥٧ جعيراً هم الكرتوية الأكراد والهياك والمساك داخل مصروه ٢٦ دولاراً خارج مصر شامالة سمر الشجع

التوزيع الداخلي ، مؤسسة الأهرام وفروع أنصار السنة المحمدية مطابع الأهرام التجارية \_ قليوب \_ مصر

منفذ البيع الوحيد بمقر مجلة التوحيد الدور السابع



شبهات القائلين

Aimes Acut

بقلم / الرئيس العام د/ عبدالله شاکر الجنيدي www.sonna\_banha.com

العدد ٨٩٨ السنة الثانية والأربعون

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على رسوله الصادق الأمين وعلى آله وصحبه ومن سلك سبيلهم إلى

# يوم الدين. مبعدُ:

فقد تحدثت في اللقاء السابق عن البدعة، وبينتُ من خلال النصوص النبوية وفهم الأئمة أن كل البدع مذمومة، وأنه لا توجد بدعة توصف بأنها حسنة، والدافع لي من وراء ذلك: تعظيم النصوص الشرعية، والوقوف عندها، وعدم تجاوزها، والاعتراف بمكانة النبي صلى الله عليه وسلم، والشهادة له بأنه بلغ الرسالة بعد أن أكمل الله له الدين وأتم عليه النعمة.

قال الإمام الشاطبي رحمه الله: «وثبت أن النبي صلى الله عليه وسلم لم يمت حتى أتى ببيان جميع ما يُحتاج إليه في أمر الدين والدنيا، وهذا لا مخالف عليه من أهل السنة، فإذا كان كذلك، فالمبتدع إنما محصول قوله بلسان حاله أو مقاله: إن الشريعة لم تتم، وأنه بقي منها أشياء يجب أو يستحب استدراكها؛ لأنه لو كان معتقدًا لكمالها وتمامها من كل وجه، لم يبتدع ولا استدرك عليها، وقائل هذا ضالً عن الصراط المستقدم.

قال ابن الماجشون: سمعت مالحًا يقول: من ابتدع في الإسلام بدعة يراها حسنة، فقد زعم أن محمدًا صلى الله عليه وسلم خان الرسالة؛ لأن الله يقول: «أَلَيُّمَ أَكْلَتُ لَكُمْ وِيَكُمْ » [المائدة: ٣]، فما لم يكن يومئذ دينًا، فلا يكون اليوم دينًا». [الاعتصام ج/٣٧].

## استناد القائلين بالبدعة الحسنة إلى شبهات، الشبهة الأولى:

وقد استند القائلون بالبدعة الحسنة إلى شبهات راحت عندهم، وفهموا منها استحسان البدع، وساناقش-بإذن الله في هذا اللقاء- أشهر ما استندوا إليه في ذلك، ومنها: ما فعله عثمان رضي الله عنه من الأذان الثاني في يوم الجمعة، ولم يكن موجودًا في زمن من قبله، وفي نظر هؤلاء أن عثمان أتى ببدعة حسنة ووافقه الصحابة عليها.

# وأقول لا الرد على هذه الشبهة:

إن عثمان لم يزد ولم ينقص عما ورد عن رسول الله صلى الله عليه وسلم، ولم يخترع أذانًا زائدًا في المسجد، وإنما أراد إعلام الناس بقرب وقت الصلاة في مكان يسمى «الزوراء»، وهو مكان مجاور للسوق يبعد عن المسجد نحو ألف ذراع، ليسمع أهل السوق الأذان؛ نظرًا لاتساع العمران وكثرة السكان عما كان عليه الحال في عهد النبي صلى الله عليه وسلم.

بالإضافة إلى أن هذا فعل أحد الخلفاء الراشدين الذين أمرنا أن نقتدي بهم وأن نتبع سنتهم. الشبهة الثانية:

استدلالهم بالحديث الصحيح الآتي على جواز تقسيم البدع إلى حسنة وسيئة، وهو فهم خاطئ للنصوص، ونص

الحديث: «من سن في الإسلام سنة حسنة، فله أجرها وأجر من عمل بها بعده من غير أن ينقص من أجورهم شيء، ومن سن في الإسلام سنة سيئة كان عليها وزرها ووزر من عمل بها من بعده، من غير أن ينقص من أوزارهم شيء». [مسلم ٢٣١٤].

#### والجواب عن هذه الشبهة كما يلي:

ليس المراد بالاستنان هنا الاختراع، وإنما المراد العمل بما ثبت في السنة النبوية، أو إحياء أمر مشروع غفل عنه الناس أو تركوه، وذلك لعدة وجوه:

الأول: قوله صلى الله عليه وسلم: «من سن في الإسلام سنة» لا يدل على البدعة، فإن البدع ليست من الإسلام، وقوله: «حسنة» دليل آخر على إخراج البدع، فالبدع ليست بحسنة، وكون السنة حسنة أو سيئة لا يُعرف إلا بموافقة الشرع أو بمخالفته، فما وافق الشرع وأوامره فهو من السنة الحسنة، وما خالف الشرع وأوامره فهو السنة السيئة.

> الشاني: أن السبب الذي جاء لأجله الحديث هو الحمدقة المشروعة، وعلى هذا يكون قوله صلى الله في الإسلام سنة حسنة، منزلاً على مسبب هذا الحديث، وهو كما في صحيح مسلم من حديث جرير بن عبد الله رضي الله عنهما قال: كنا عند رسول الله صلى الله عليه وسلم في مدر النهار، قال: فجاءة قوم

حفاة عراة مُجتابي النمار أو العباء متقلدي السيوف، عامتهم من مضر، بل كلهم من مضر، فتمعر وجه رسول الله صلى الله عليه وسلم لما رأى بهم من الفاقة، فدخل ثم خرج، فامر بلالاً فاذن وأقام، فصلى ثم خطب فقال: «يَأَيُّهُا أَنَاسُ أَتَقُوْا رَيَّكُمُ الَذِي وأقام، فصلى ثم خطب فقال: «يَأَيُّهُا أَنَاسُ أَتَقُوا رَيَكُمُ الَذِي كَانَ عَلَيَكُمْ رَقِبُهُ» [النساء: 1] إلى أخر الآية. «إنَّ أَنَّهُ كَانَ عَلَيَكُمْ رَقِبُهُ» [النساء: 1]، والآية التي في الحشر: مُنَقُوا ألَهُ وَلَتَظُر نَقْتُي مَا قَدَّمَتْ لِحَدٌ وَأَتَقُوا أَلَهُ » [الحشر: من علي بره، من صاع تمره، حتى قال: «ولو بشق من صاع بره، من صاع تمره، حتى قال: «ولو بشق تمرة» قال: فجاء رجل من الأنصار بصرة كادت كفه تعجز عنها، بل قد عجزت، قال: ثم تتابع الناس حتى رايت كومةً من طعام وثياب، حتى رايت وجه فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم يتهلل كانه مذهبة، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم يتهلل كانه مذهبة،

الإسلام سنة حسنة». الحديث.

فتأملوا: متى قال النبي صلى الله عليه وسلم هذا القول؛ وما الذي نفهمه من ذلك؛ نجد أن المراد بهذا الكلام حثَّ الناس على القيام بمثل ما قام به الذي أتى بصُرَة كبيرة، والناظر بتأمل أيضًا يجد أن كل ما فعله الأنصاري إنما هو ابتداؤه بالصدقة في تلك الحادثة، والصدقة مشروعة من قبل بنص الشرع.

والسنة الحسنة هنا: وهي إحياء أمر مشروع لم ينشط له بعض الناس، ولا يمكن أن يفهم هذا النص دون النظر إلى مناسبته التي ورد فيها، وهو ما يعرف عند الأصوليين بدلالة السياق، وإلا سيكون كمثل من قرأ قوله تعالى: «فويل للمصلين»، ولم يكمل ما بعدها حتى يتم معناها؛ لأنه يكون بفعله هذا عكس الحقائق، وقلب الموازين؛ لأن الله لم يتوعد المصلين، كيف وهو أمر سبحانه بإقامة الصلاة؛ لكنه جل وعلا توعد صنفًا من المصلين الذين وصفهم بقوله:

«الذينَ هُمْ عَنْ صَلَابَهُمْ سَاهُونَ () الذينَ هُمْ يُرَاءُونَ () وَيَسْتَعُونَ الْمَاعُونَ» [الماعون: ٥- ٧]. قال ابن دقيق العيد: «فإن السياق طريق إلى بيان المجملات

وتعيين المحتملات، وتنزيل الكلام على المقصود منه، وفهم ذلك قاعدة كبيرة من قواعد أصول الفقه». [الإحكام ٢/٢٤].

التالث: أن قوله صلى الله عليه وسلم: «من سَنَّ في الإسلام سنة حسنة، ومن سن في الإسلام سنة سيئة» لا يمكن

حمله على الاختراع؛ لأن كونها حسنة أو سيئة لا يُعرف إلا من جهة الشرع، إذ كانت العبادات في الجملة توقيفية غير معقولة المعنى، فلا يستقل العقل بإدراك جهة الحسن أو القبح فيها، فلزم أن تكون السنة في الحديث: إما حسنة في الشرع، وإما قبيحة بالشرع، فلا يصدق هذا إلا على مثل الصدقة المذكورة وما أشبهها من السنن المشروعة.

الرابع: لا يمكن أن يكون معنى: «من سن في الإسلام سنة حسنة» أي من ابتدع في الإسلام بدعة حسنة، فإن لازم ذلك أن يكون بين البدعة والسنة ترادف، مما يؤدي إلى لازم أفسد منه، وهو أن يصح حمل قول النبي صلى الله عليه وسلم: «كل بدعة ضلالة» على: كل سنة ضلالة.

#### الشبهة الثالثة:

استدلوا بقول أمير المؤمنين عمر بن الخطاب

التوريح

جمادي الأخرة ١٤٣٤ هـ

#### Upload by: altawhedmag.com

Egits and Mischer and a ces

July & Manka merson & Som

and sales all charts and

as highlige alight a const

and the ets what a lange

Stamp Camp Salare

رضىي الله عنه حين خرج إلى الناس وهم يصلون بإمامهم في رمضان: «نعمت البدعة هذه» البخاري (٢٠١٩).

## والجواب عن هذه الشبهة في النقاط التالية:

أولاً:لو سلمنا جدلاً بصحة دلالته على ما أرادوا من تحسين البدع – مع أن هذا لا يسلم – فإنه لا يجوز أن يعارض كلام رسول الله صلى الله عليه وسلم القائل: «كل بدعة ضلالة» بكلام أحد من الناس، كائنًا من كان.

ثانيًا: أن عمر بن الخطاب رضي الله عنه قال: هذه الكلمة حين جمع الناس على إمام واحد في صلاة التراويح، وصلاة التراويح ليست بدعة في الشريعة، بل هي سُنة بقول رسول الله صلى الله عليه وسلم وفعله في الجماعة، وقد صلى النبي صلى الله

عليه وسلم صلاة التراويح باصحابه في المسجد ثلاث ليال، وقد رغب في القيام مع الإمام، كما بالحديث: «من قام مع الإمام حين ينصرف كتب له قيام ليلة» [سنن الترمذي وصححه الألباني].

وفتي هدذا ترغيب لقيام رمضان خلف الإمام، وقد فهم ذلك الصحابة رضوان الله عليهم فكانوا يصلون التراويح، وقد دفع ذلك عمر رضي الله عنه إلى أن يجمعهم على إمام واحد،

كما في حديث عبد الله بن عبد القاري قال: «خرجت مع عمر بن الخطاب ليلة في رمضان إلى المسجد، فإذا الناس أوزاع متفرقون، يصلي الرجل لنفسه، ويصلى الرجل فيصلى بصلاته الرهط.

فقال عمر: إني أرى لو جمعت هؤلاء على قارئ واحد لكان أمثل، ثم عزم فجمعهم على أبي بن كعب، ثم خرجت معه مرة أخرى والناس يصلون بصلاة قارئهم. فقال عمر: «نعمت البدعة» أخرجه الدخاري.

فأصل قيام الليل سنة مشروعة، فانتفى أن تكون بدعة، ولا يمكن أن نقول: إنها بدعة، وقد صلاها رسول الله صلى الله عليه وسلم، وإنما سماها عمر بدعة؛ لأن الناس قد تركوها، وصاروا لا يصلون جماعة بإمام واحد، فلما جمعهم على إمام واحد، صار اجتماعهم بدعة بالنسبة لما كانوا

عليه أولاً من هذا التفرق.

وعليه فمفهوم البدعة الشرعية لا ينطبق على فعل عمر، وينصرف لفظ البدعة في قوله إلى البدعة اللغوية؛ لأن البدعة في الشرع لا تُستخدم إلا في موضع الذم، بخلاف اللغة، فإن كل ما أحدث على غير مثال سابق بدعة، سواء أكان محمودًا أو مذمومًا، وعلى هذا حمل العلماء قول عمر رضي الله عنه، قال ابن رجب: «وأما ما وقع في كلام السلف من استحسان بعض البدع، فإنما ذلك في الدعة اللغوية». [حامع العلوم والحكم/٣٣٦].

وقال ابن حجر الهيتمي في شرحه لقول النبي صلى الله عليه وسلم: «وشر الأمور محدثاتها، وكل بدعة ضلالة» [صحيح مسلم]: ويدخل في المبتدعة: كل من أحدث في الإسلام حدثًا لم يشهد الشرع

بحسنه، وقول عمر رضي الله عنه في التراويح: «نعمت البدعة» أراد البدعة اللغوية، وهو ما فُعل على غير مثال، كما قال تعالى: «قُلْ مَا كُمُّ يدعا مَن الرُّسْلِ» [الإحقاف: ه. من من الاحقاف: ه. من من الاحقاف: ه. من من من الاحقاف: ه. من من من من ما من مرعا، فإن البدعة الشرعية ضلالة، عليه وسلم. [الفتاو ى الحديثية/٢٨١].

وقال ابن تيمية: «وأما قـول عمر رضـي الله عنه: نعمت البدعة هـذه. فاكثر المحتحين بهذا لو أردنا أن نثيت

حكمًا بقول عمر الذي لم يخالف فيه، لقالوا: قول الصاحب ليس بحجة، فكيف يكون حجة لهم في خلاف قول رسول الله صلى الله عليه وسلم؟!

ثم نقول: أكثر ما في هذا تسمية عمر تلك بدعة مع حسنها، وهذه تسمية لغوية، لا تسمية شرعية، وذلك أن البدعة في اللغة تعم كل ما فُعل ابتداءً من غير مثال سابق، وأما البدعة الشرعية فما لم يدل عليه دليل شرعي، فإذا كان نص رسول الله صلى الله عليه وسلم قد دلً على استحباب فعل، أو إيجاب بعد موته، أو دلً عليه مطلقًا، ولم يُعمل به إلا بعد موته ككتاب الصدقة الذي أخرجه أبو بكر رضي الله عنه فإذا عُمل ذلك العمل بعد موته، مصح أن يسمى بدعة في اللغة؛ لأنه عمل مبتّدا، كما أن نفس الدين الذي جاء به النبي صلى الله عليه وسلم يسمى بدعة ويسمى محدثًا في اللغة، كما

العدد ٨٨ ؛ السنة الثانية والأربعون

# Upload by: altawhedmag.com

لا بجوز أن يُطَادَهم

aly the day and

2 aly USD 8 JEMAN

0813 20 1813 00-191

ACUS AND ACC ICL CS

all dig mo per

قالت رسل قريش للنجاشي عن أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم من المهاجرين إلى الحبشة: «إن هؤلاء خرجوا من دين آبائهم، ولم يدخلوا في دين الملك، وجاءوا بدين محدث لا يُعرف».

ثم ذلك العمل الذي دل عليه الكتاب والسنة ليس بدعة في الشريعة، وإن سُمي بدعة في اللغة، فلفظ البدعة في اللغة أعم من لفظ البدعة في الشريعة، وقد علم أن قول النبي صلى الله عليه وسلم: «كل بدعة ضلالة» [سنن ابن ماجه وصححه الألباني]، لم يرد به كل عمل مبتدأ في دين الإسلام، بل كل دين جاءت به الرسل، فهو عمل مبتدأ، وإنما أراد ما ابتدئ من الأعمال التي لم يشرعها هو صلى الله عليه وسلم. [اقتضاء الصراط المستقدم ٢/٥٨٩، ٥٩٠].

#### الشبهة الرابعة:

قالوا فيها: إن بعض الصحابة قد فعلوا

أمورًا تعبدية ولم يكن فيها دليل خاص، ومع ذلك أقرشم الرسبول صلى الله عليه وسلم ولم ينكر عليهم ذلك، كقصة خبيب بن عدى رضى الله عنه وفيها: أن المشيركين لما أرادوا أن يقتلوه طلب منهم أن يتركوه، لكي يصلى ركعتان قبل القدل، فقال أبو هريرة راوى القصة: «فكان خىيب هو الذي سن الركعتين لكل امرئ قتل صبرًا». وقصة بلال عندما كان يصلى ركعتين بعد كل وضوء.

وكذا حديث عقبة بن عامر أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «ما من مسلم يتوضا فيحسن وضوءه، ثم يقوم فيصلي ركعتين، مقبلاً عليهما بقلبه ووجهه إلا وجبت له الجنة». [مسلم: ٤٧٣].

ومن هذا فهُم خبيب جواز التنفل بعد وضوئه قبل موته لتتم له المغفرة، ومن هذا أيضًا فَهُم بِلال التنفل بعد كل طهور في ليل أو نهار، فلم ينشئ عبادة من عنده، وإنما حافظ على ما دعا إليه النبي صلى الله عليه وسلم.

الثاني: أن فعل الصحابة موقوف على إقرار النبي صلى الله عليه وسلم له، وكان فعلهم له قبل نزول أية كمال الدين وتمام النعمة، وأما بعدها مما ابتدعه الخلف

فمن أين لهم أن يعلموا إن كان النبي صلى الله عليه وسلم يقره أو ينهى عنه؟ ومن أين يضمنون إقرار

85

B

(ma)

النبي صلى الله عليه وسلم لما أحدث بعده، وقد مات صلى الله عليه وسلم، وقد أعلمت قبل موته أن كل بدعة ضلالة، ولحَّن أقر النبي صلى الله ويلال في الصلاة بعد وبلال في الصلاة بعد يقر البراء بن عازب على خطئه في الدعاء على خطئه في الدعاء سلى الله عليه وسلم، وفيه: أمنت بكتابك الذي أنزلت، ونبيك الذي أرسلت». فقال الدراء: فجعلت أستذكرهن:

«وبرسولك الذي أرسلت»، فقال

النبي صلى الله عليه وسلم: «لا، ونبيك الذي أرسلت». البخاري (٢٤٧).

كما لم يقر النبي صلى الله عليه وسلم عثمان بن مظعون على التبتل وسماه رهبانية، ولم يقر الصحابة الذين سألوا عن عبادته فلما أخبروا بها كانهم تقالوها، وأرادوا التجاوز والغلو في العبادة، فنهاهم صلى الله عليه وسلم وأعلمهم أن هذا ليس من سنته.

وهذا يدل بوضوح على أن ما أحدث بعض الصحابة من أمور تعبدية أصبح سُنة بإقرار النبي صلى الله عليه وسلم لا بمجرد فعل الصحابة، وقد قال القسطلاني بعد ذكره لقصة خبيب: «وإنما صار فعل خبيب سنة، لأنه فعل ذلك في حياة الشارع واستحسنه». [انظر: إرشاد الساري جه/١٦٥].

والحمد لله رب العالمين.

جمادى الأخرة ١٤٣٤ هـ

والجواب عن هذه الشبهة فيما يلي:

أولا: أن الصحابة رضي الله عنهم قد فعلوا أمورًا تعبدية لم يرد فيها دليل خاص، ليس استحسانًا يغير دليل شرعي، ولكن لورود الدليل العام الذي يُثبت هذه العبادة، فالتطوع بالصلاة أو الصيام أمر مفتوح من حيث عدد الركعات أو مدة الصيام وثابت في السنة، وما دام وفق سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم من كيفية، مع اجتناب الأوقات المنهي عن الصلاة فيها، والأيام التي نهى النبي صلى الله عليه وسلم عن تخصيصها بصيام، والدليل على استحباب النفل المطلق في أي وقت، ما ثبت في حديث عثمان أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «من توضا نحو وضوئي هذا، ثم صلي ركعتين لا يحدث فيهما نفسه غفر له ما تقدم من ذنبه». [البخاري: ٢٥٩].

Upload by: altawhedmag.com

Erma 21911211 1810901

BELL OS CAMES & EDAS

and we want an in

story and a party

8MARS 1

alm

0 80000

nlä رئيس التحرير حمان سعد جاتم GSHATEM@HOTMAIL.COM GSHATEM@HYAHOO.COM العدد ٨٨ السنة الثانية والأربعون

إن القلب ليحزن، وإن العين لتدمع، ويكتوي الفؤاد ويعتصر بداخل الإنسان عندما ينظر إلى ما حوله باعين تحرقها الدموع الملتهبة، والمشاعر الحزينة لما يحدث من حوله، فالناس قد تبدلت مانوا على أنفسهم، وهانت عليهم بلادهم وأرضهم وأهلهم، فرطوا في كل شيء، وأصبح همهم كرسيًا زائلاً، ومنصبًا حقيرًا، وسبحان من له الدوام، نسوا أنهم سيقفون يومًا أمام من لا يغفل ولا ينام، استباحوا المحرمات، واقترفوا المنهيات، انتشرت الفتن وكثر الدمار. وهيهات هيهات، فالعمر قصير، والدنيا فانية، وسيقف الجميع يومًا أمام رب عليم، يحاسبهم على النقير والقطمير بلا مال ولا نصير.

ومع اشتداد الأزمات. من أمن افتُقد، وكوارث ونكبات حلت، ومحاكم تُحرق، وسكك حديد مقطوعة، بل مشلولة، وقُطاع الطرق، وكهرباء مقطوعة، واسعار مرتفعة، وغير ذلك كثير وكثير، كل ذلك قد يحتمله الإنسان، إلاً أن يمس عقيدتنا، وأن يمس منهجنا، وأن يمس ديننا، وأن نحني الرءوس من أجل مال زائل، نحتمل الجوع والظروف الصعبة، لكننا لن نقف مكتوفي الأيدي، مطاطئي الرءوس أمام غزو شيعي لمصر السُّنية؛ السُّنية بازهرها، السُّنية بمسلميها، السنية. يعلمائها، أبدًا لن تكون مصر إلاً سنية شاء من شاء.. وأبي من أمي!!

#### المؤمن الحق يرى إسلامه وايمانه جوهرة نفيسة

إن المؤمن الحق يرى أن إسلامه وإيمانه جوهرة نفيسة نالها بفضل الله، لا بفضل غيره، فتراه يسعى بكل ما أوتي من قوة وحيلة إلى تثبيت الإيمان وتقويته وتنقيته، وإلى دفع كل ما يدنسه أو يشينه أو يُضعفه، وقدوته في ذلك إمام الخلائق وسيد ولد أدم نبينا محمد صلى الله عليه وسلم، الذي كان يستعيذ بالله من الضلال بعد الهدى، ومن الحُوْر بعد الكُوْر، ففي الصحيحين أن النبي صلى الله عليه وسلم كان يقول في دعائه: «أعوذ بعزتك لا إله إلا أنت أن تضلني، أنت الحى الذي لا بموت، والإنس والجن بموتون».

لقد كان قُرار الحكومة المصرية بفتح المجال أمام السياحة الإيرانية ضربة أصابت جُلِّ أهل مصر، ولا عجب فهم ينتسبون إلى أهل السنة والجماعة، ودين الشيعة قائم على احتراف الكذب والتقية، والتقية لها معان كثيرة، منها: موافقة المُكْره لمكرهه اضطرارًا مع السعي للتَخلص منه في أقرب فرصة، وهو المعنى المشروع.

ومنها إظهار الإنسان موافقة مخالفيه أو انتماءه لهم علنًا، مع الكيد لهم سرًا، وخداعًا لهم، أو طلبًا لمنفعة منهم، وهو النفاق.

ومنها ادعاء الإنسان محبة مخالفيه في ذات الوقت الذي يحاربهم فيه علنًا، ويقاتلهم علنًا، ويسبّهم علنًا أيضًا، وهي صورة من صور النفاق التي تمرّس فيها اليهود عبر تاريخهم، ومن أمثلته في تاريخهم الحديث: سلمهم الذي اتضح أنه أشد ضراوة من حربهم، وينافسهم في ذلك، وربما يتفوق نلك مؤتمر الحوار بين المذاهب الإسلامية الذي عُقد في مصر في عام ٢٠٠٧م، والذي شهد كلامًا معسولاً من «التسخيري» ممثل إيران في المؤتمر، رغم تهربه من الوعد باي شيء مما طلبه منه دعاة التقريب من السُنَّة، والذين قدموا للشيعة تنازلات كثيرة أملاً في التقريب معهم، ومع ذلك لم يقدم التسخيري لمن لم يخجلوا من أنفسهم شيئًا يُذكر!!

نكاح المتعة نموذج للمنهج الفاسد عند الشيعة

نكاح المتعة كان معروفا في الجاهلية، وتأخر تحريمه، كما تأخر تحريم الخمر، ثم خُرَّم، ولكن الشيعة يزعمون بقاء تشريعه وإباحته، وينسبون تحريمه إلى عمر رضي الله عنه.

ونكاح المتعة عند الشيعة لم يرق حتى إلى ذلك النوع الذي كان معروفًا في صدر الإسلام، بل هو البغاء بعينه، وإذا تتبعنا أحكام نكاح المتعة عندهم فإننا نجد فيها:

١- الإيمان بالمتعة أصل من أصول الدين، ومنكرها منكرُ للدين. [كتاب من لا يحضره الفقيه ٣٦٦/٣، وتفسير منهج الصادقين ٢/٩٩٥].

۲- المتعة من فضائل الدين، وتطفئ غضب الرب. [كتاب من لا يحضره الفقيه ٣٦٦/٣].

٣- المتعة من أعظم أسباب دخول الجنة، بل إنها توصلهم إلى درجة تجعلهم يزاحمون الأنبياء مراتبهم في الجنة. [من لا يحضره الفقيه: ٣٦٦/٣]. ٤- حذروا من أعرض عن التمتع من نقصان ثوابه يوم القيامة، فقالوا: «من خرج من الدنيا ولم يتمتع جاء يوم القيامة وهو أجدع، أي: مقطوع العضو». [تفسير منهاج الصادقين ٤٩٥/٢].

٥- ليس هذاك حدّ لعدد النساء المتمنّع بهن، فيجوز للرجل أن يتمتع بمن شاء من النساء، ولو بالف امرأة أو أكثر. [الإستبصار للطوسي ١٤٣/٣]. وتهذيب الأحكام ٢٥٩/٧].

٦- جواز التمتع بالبكر ولو من غير إذن وليها، ولو من غير شهود أيضًا. [شرائح الأحكام ١٨٦/٢،

وتهذيب الأحكام ٧/٢٥٤].

٧- جواز التمتع بالبنت الصغيرة التي لم تبلغ الحلم، بحيث ألا يقل عمرها عن عشر سنين. [الاستبصار للطوسي ٢١٤٥/٣، والكافي في الفروع ٥٤٦٣/٥].

٨- جواز الإتيان في الدبر في نكاح المتعة.
[الاستبصار للطوسي ٢٤٣/٣، وتهذيب الأحكام / ١٤٣].

٩- يرون أنه لا داعي لسؤال المرأة التي يتمتع بها إن كانت متزوجة أم كانت عاهرة. [الاستبصار للطوسى ٢/٥٤٩، والكافى فى الفروع].

١٠- ويرون أيضًا أن الحد الأدنى للمتعة يمكن أن يكون مضاجعة واحدة فقط، ويسمون ذلك إعارة للفرج. [الاستبصار للطوشي ١٥١/٣، والكافي في الفروع ١٥٠/٣].

 ١١- امرأة المتعة لا ترث ولا تورَث. [المتعة ومرجعيتها في الإسلام لمجموعة من الشيعة ١١٦ ١٢١، تحرير الوسيلة للخميني ٢٨٨/٢].

وقد أشار الرئيس الإيراني رافسنجاني إلى أن ربع مليون لقيط في إيران بسبب زواج المتعة!!

ولا شك أن أي طائفة ترى مشروعية ذلك النوع من العلاقات تمثل خطرًا في نقل الأمراض الجنسية، كما تمثل خطرًا في سهولة تجنيد العملاء كما يفعل الموساد الإسرائيلي، فإذا كان الغرب يستعمل في هذا المضمار المال والجنس، فإن الشيعة يستخدمون الإغراء فيه أشد، كما أن الدول التي تجدّد عملاء يعرف الشخص المستهدف حينها أنه سوف يخون دينه ووطنه، في حين يظن الشخص المتشيع حينما يتلقى الأوامر والتعليمات أنه يتلقاها من نواب يقائدهم الفاسدة، فهم أخطر على المسلمين من اليهود والنصارى، ومع ذلك تُفتح لهم الأبواب، وتُزين لهم المطارات، ويُعض الطرف عن الفعل ورد الفعل، وحسينا الله ونعم الوكيل!!

#### خيانات الشيعة في الماضي والحاضر

إن خيانات الشيعة على مر العصور تفضح قبحهم، وسوء منقلبهم، تفضح التقية عندهم، فخياناتهم مدوية وثابتة عبر التاريخ، سنذكر فيها بعض النماذج المعدودة لضيق المقام، ولكن لا بد أن يتعرف الناس على قبحهم وكذبهم وتدليسهم، فقد كانت خيانات الشيعة لآل البيت الذين يدّعون حبهم، والخائن بطبعه لا يلوي على شيء، إذ الخيانة داء خبيث إذا خالط دماء الإنسان، فإنه ربما يغدر

جمادى الأخرة ١٤٣٤ هـ

التوتيد

بأقرب الناس إليه.

والشيعة الذين غالوا في حب آل البيت، وعلى رأسهم أمير المؤمنين علي بن أبي طالب رضي الله عنه ثبتت خيانتهم له منذ اللحظات الأولى لظهور التشيع إبان الفتن التي وقعت بين الصحابيين الجليلين علي ومعاوية، رضي الله عنهما.

وقد كانت خيانة الشيعة لعلى بن أبي طالب رضي الله عنه من أهل العراق، وعلى وجه الخصوص من أهل الكوفة والبصرة، فعندما عزم على على الخروج بهم إلى أهل الشيام بعد القضياء على فتنة الخوارج خذلوه، وكانوا قد وعدوه بنصرته، والخروج معه، لكنهم تخاذلوا عنه، وقالوا: (ما أمدر المؤمنين! لقد نفدت نبالنا وكلت سيوفنا...، فارجع بنا فلنستعدَ باحسن عَدتنا...)، فأدرك على أن عزائمهم هي التي كلت ووهنت، وليس سيوفهم، فقد بدءوا يتسللون من معسكره عائدين إلى بيوتهم دون علمه، حتى أصبح المعسكر خالبًا، فلما رأى ذلك دخل الكوفة، وانكسر عليه رأيه في المسير. (تاريخ الطبري وابن الأثير، والكامل في التاريخ ٣٤٨/٣). وأدرك على رضى الله عنه أن هؤلاء القوم لا يمكن أن تنتصر بهم قضية، مهما كانت عادلة، ولم يستطع أن يكتم هذا الضبق، فقال لهم: (ما أنتم إلا أسود الشرى في الدَّعَة، وثعالب روّاغة حين تَدْعَوْن إلى الباس، وما أنتم لي بثقة.. وما أنتم بركب يُصَال بكم، ولا ذي عز يُعتصم إليه، لعمر الله لبئس حشاش الحرب أنتم، إنكم تكادُون ولا تكيدون، وتنتقصُ أطرافكم ولا تتحاشون) (تاريخ الطبري ٥/٩٠، والعالم الإسلامي في العصر الأموي ص٩١).

والعجيب أن شيعة عليّ من أهل العراق لم يتقاعسوا عن المسير معه لحرب الشام فقط، وإنما جبنوا وتثاقلوا عن الدفاع عن بلادهم، فقد هاجمت جيوش الشام بلدة عين التمر وغيرها من أطراف العراق، فلم يذعنوا لأمر عليّ بالنهوض للدفاع عنها، حتى قال لهم أمر المؤمنين عليّ: (يا أهل الكوفة! كلما سمعتم بمنسر –قطعة من الجيش– من مناسر أهل الشام انجحر كل امرئ منكم في بيته، وأغلق بابه انجحار الضبّ في جحره والضبع في وجارها، المغرور أحرار عند النداء! ولا إخوان ثقة عند النجاء! إنا لله وإنا إليه راجعون). [تاريخ الطبري ١٣٥/٩، والعالم الإسلامي في العصر الأموي ص٩٦]

الشيعة خيانة مستمرة وعداء للإسلام والمسلمين {! لا يختلف اثنان من العقلاء أن الشيعة الرافضة

العدد ٨٨ ٢ السنة الثانية والأربعون

تاريخهم عبارة عن عداء مستمر للإسلام وأهله، وخيانتهم مستمرة.. والتاريخ يخبرنا أنهم خانوا الحسين بن علي رضي الله عنهما –كما خانوا أباه من قبل– عندما أوهموه بأنهم سينصرونه في الكوفة، فارتدوا على أدبارهم خائبين، وتركوه يُصارع المصير وحده، رضي الله عنه، حتى اعترف كبائر علماء الشيعة بأنهم هم من قتلوا الحسين، رضي الله عنه، قال السيد محسن الأمين: (بايع الحسينَ عشرون ألفًا من أهل العراق، غدروا به، وخرجوا عليه، وبيعته في أعناقهم، وقتلوه). [أعيان الشيعة ١ / ٣٤].

والتاريخ يخبرنا بالخيانة العظمى للشيعي الرافضي الخبيث ابن العلقمي، الذي كان وزيرًا للمستعصم بالله، فتعاون مع التتار لإسقاط الدولة العباسية، وسفك دم الخليفة وعدد كبير من أهل السنة في العراق.

والتاريخ يخبرنا بجرائم القرامطة، وما ارتكبوه من فظائع لم يحدث مثلها في التاريخ، فمن ذلك إلحادهم الأكبر في البيت الحرام في عام ٣١٧هـ، واقتلاعهم للحجر الأسود، ولم يردوه إلا في سنة ٩٣٢هـ.

والتاريخ يخبرنا أن العبيديين حاولوا هدم البيت الحرام عام ٢٤هـ، ومنعوا غيرهم -من أهل السنة-من الحج أحيانًا كثيرة، فمضت سنوات متطاولة لم يحج فيها أحد من أهل العراق وخراسان ولا غيرهم، بل مضى قرن كامل لا يكاد يحج فيها أحد، حتى طهّر الله الحرم من العبيديين سنة ٢٤٣هـ.

والتاريخ يخبرنا عن فتنة القرامطة بالحرم المكي عام ٣١٧هـ، وقتل العلماء وأهل الحديث أكثر من غيرهم، حتى لو تعلق أحدهم باستار الكعبة.

وقد بثُوا الفتنة والقتل في حرم الله الآمن، ولا أحد يجهل ما ارتكبوه سنة ١٤٠٧هـ. والتاريخ بخيرنا أن في عام ١٤٠٦هـ عرض

التلفاز السعودي صورًا متفجرات أدخلوها إلى البلاد المقدسة في صورة عجائن متفجرة؛ لإثارة الفوضى!!

والتاريخ يخبرنا أن أهل السنة في طهران –عاصمة الجمهورية الإسلامية الإيرانية– لا يوجد لهم مسجد واحد، ويوجد للمجوس والنصارى واليهود العشرات من المعابد والكنائس!! فأى دين هذا؟!!

مصرية أنظار الشيعة بين الماضي والعاضر لم يكتف أبو عبد الله الشيعي بنشر الدعوة للفاطميين في بلاد المغرب، بل أخذ يعمل على بسط نفوذهم في شمال إفريقيا، فوقعت في يده عدة مدن، وأعلن

الفاطميون قيام دولتهم سنة ٢٩٦هـ إثر انتصارهم على الأغالبة. [تاريخ الدولة الفاطمية ص٥٠، ٥١].

ورأى الفاطميون بعد أن امتد نفوذهم إلى بلاد المغرب، أن هذه البلاد لا تصلح لتكون مركزًا لدولتهم، فضلاً عن ضعف مواردها ؛ حيث كان يسودها الاضطراب من حين لآخر، لذلك اتجهت أنظارهم لمس, لوفرة ثرواتها، وقربها من بلاد المشرق، الأمر الذي يجعلها صالحة لإقامة دولة مستقلة تنافس العباسيين. [جمال الدين سرور: الدولة الفاطمية في مصر ص٥٥].

وقد وجَّه الفاطميون أكثر من حملة للاستيلاء على مصر بدءًا من ٣٠١ حتى ٣٥٠هـ، وفي سنة ٣٥٨هـ كتب الخليفة الفاطمي إلى قائده جوهر الصقلي كتابًا بالأمان لأهل مصر، جاء فيه: (أن يظل المصريون على مذهبهم، وألايُذره ابالتحول إلى المذهب الشيعي، وأن يُجرَى الأذان والصلاة وصيام شهر رمضان وفطره، والزكاة والحج، والجهاد على ما ورد في كتاب الله وسنة رسوله). [المقريزي: اتعاظ الحنفا صر14].

ولم يكن كتاب جوهر إلى أهل مصر إلا مجرد مهادنة ومخادعة، وعندما وصل الخليفة المعز لدين الله الفاطمي القاهرة، في سنة ٣٦٢هـ، ركز اهتمامه في تحويل المصريين إلى المذهب الشيعي، وكان الفاطميون لا يقتصرون في تهييج أهل السنة على إقامة الشعائر الشيعية، بل كانوا يُرغمون أهل السنة ويعتدون عليهم ليشاركوهم طقوسهم.

ومع ما فعلت دولة العبيديين من محاولات للقضاء على أهل السنة ومذهبهم، إلا أن المذهب السني ظل محتفظًا بقوته، وظلت مصر سُنية إلى يومنا هذا، وستبقى بإذن الله رغم تدبير المدبرين، وخنوع الخانعين، وصمت الصامتين، فأين سيذهبون من رب العالمين!!

#### السياحة الإيرانية بين الخطر والتفريط (1

ما زلنا نتذكر تصريحات الرئيس محمد مرسي عن الشيعة قبل الانتخابات الرئاسية: (أن الشيعة خطر على مصر، وأن خطورتهم أشد من خطورة اليهود والنصارى، وأن التطبيع مع إيران خط أحمر). فهل تبدل الأمر وأصبحت الإشارة خضراء؛ حتى إن وزير الإعلام لم يجد في مصر كفاءات إعلامية حتى عين مستشارًا شيعيًا له؟!

أم أن ذلك ربما يأتي ضمن سياسة الإنفتاح على إيران من أجل المال، وتأتي الوفود السياحية الإيرانية، ويجدد الشيعة معهم أحلامهم ببسط نفوذهم على مصر بشتى الوسائل، وبكل ما أوتوا من قوة.

إن خيانات الإيرانيين مازالت أمام أعيينا، فمع الحالة الثورية المعلنة في طهران ضد أمريكا

وإسرائيل، إلا أن التعاون الخفي بين الجانبين يظهر أن إيران هي من تعاونت مع أمريكا والغرب لتسهيل استيلاء الأمريكان على العراق، وإزاحة نظام صدام حسين، وتحويل العراق إلى دولة شيعية، ومن ثم يسهل عليهم الوصول إلى كل دول الخليج، ثم مصر بعد ذلك، كما يحدث الآن بعد التطبيع السياحي الهدام لضرب عقيدة أهل السنة في مصر.

وكذا فإيران ومخابراتها هي من تأمرت ودبرت مع أمريكا وإسرائيل والدول الغربية لدخول أفغانستان واختلالها والتخلص من حركة طالبان السنية، وما يحدث في البحرين، والكويت الشقيقة، والمنطقة الشرقية بالسعودية، ليس بعيدًا عن المخطط الشيعي!!

#### مضار التوغل الثقائة الشيعي في مصر

إن التوغل الثقافي داخل مصر هو جزء من خطة الشيعة لتصدير الثورة الإيرانية في ضوء الانفتاح والتطبيع السياسي والتقارب المصري الإيراني. فهل بدأت إجراءات التغلغل الإيراني داخل مصر من خلال اتفاقات السياحة، ثم السماح بدخول المصريين لإيران بدون تأشيرات مسبقة، والترحيب وزيارة وفد إعلامي مصري لإيران للاتفاق على وزيارة وفد إعلامي مصري لإيران للاتفاق على دبلجة المسلسلات الإيرانية باللغة العربية لعرضها في القنوات المصرية، واستغلال الشيعة لقلة من المصريين من الذين الجهلاء في الدعوة إلى الماهب الشيعي، والسعي للعودة إلى مساجد القاهرة وترميم المساجد التي بناها الفاطميون، والسعي لإدارتها من قبلهم.

والقاسم المشترك في كل هذه الأنشطة هو العمل الدعوي البدعي الذي يجهل حقيقته كثير من أبناء الشعب المصري، خصوصًا مع استعمال أسلوب التقية لخداع البسطاء من أبناء الشعب المصري، المحبين بطبعهم لآل البيت.

#### كيفية مواجهة الغزو الشيعي

إن حجر الأساس في مواجهة هذا الغزو الشيعي: هو الدعوة إلى الله عز وجل، ونشر عقيدة أهل السنة والجماعة، وتعظيم الصحابة وحب آل البيت، والتاكيد على حب الخلفاء الراشدين المهديين، رضي الله عنهم، وتوقير أمهات المؤمنين، ونشر فضائل الصحابة رضي الله عنهم أجمعين، وتوليهم، وبغض من يبغضهم، وبغير الخير يذكرهم. اللهم جنبنا الفتن ما ظهر منها وما بطن، اللهم اهد

المهم بعب العان من عهر عنها وما بعن المهم الما قومي فإنهم لا يعلمون، وأخر دعونا أن الحمد لله رب العالمين.

جمادى الأخرة ١٤٣٤ هـ الته كس



«وَلَقَدْ أُوحِىَ إِلَيْكَ وَإِلَى اللَّذِينَ مِن قَبْلِكَ لَهِ الْمُرَكَ لَيَحْطَنَ عَمْلُكَ وَلَتَكُوْنَ مِن الْخَسِينَ (\*) بَلِ اللَّهُ فَاعَدُ وَكُن تِنَ الشَّكَرِينَ (\*) وَمَا فَدَرُوا اللَّهُ حَقَ قَدْرِهِ وَالأَرْضُ جَمِيعًا قَضَعْتُهُ فَوْمَ الْفِيَدَمَةِ وَالسَّحَوَتُ مَطْوِتِنَهُ وَكُن تَنْ وَيَعْتَمُهُ وَتَعْتَى فَا يُنْرِكُونَ (\*) وَفَقْحَ في الشُورِ فَصَعِق مَن في السَّمَوْتِ وَمَن في المَّحَوَتُ مَطْوِتِنَهُ عَلَمَ يَعْمَ فَيَكُ عَمَا يُنْرِكُونَ (\*) وَنُفْخَ في الشُورِ فَصَعِق مَن في السَّمَوْتِ وَمَن في الأَرْضِ إِلَا بَعْتَى اللَّهُ مُعْتَى فَعْذَى فَيْمُ لَيْعَانُ مَنْ وَعَنْ يَعْمَرُونَ وَعَنْ وَعَانَهُ عَلَمْ يَعْلَمُ وَعَامَةً بِالَبَيْنَةُ وَالْمَدَى وَاللَّهُ مُعَامَةً وَعَنْ اللَّهُ مَعْذَى وَعَن اللَّهُ مَعْرَدَةُ وَعَنْ يَعْمَرُونَ وَاللَّهُ وَعَايَةً عَلَيْنَ وَقَضِعَ الْحَقْقِ وَعُمْ لا يَظْلَمُونَ (\*) وَوَفِيَتَ كُلُ نَفْسِ مَا عَمِكَ وَهُوا عَامَ وَعَن يَعْمَلُونَ (\*) وَوَقَيْتَ كُلُ اللَّهُ مَحَدَرَتَهَا وَقُوضَعَ الْكَتَبُ وَعَايَةَ بِالَيَتِنَ وَاللَّهُ مَوْدَى وَيَعْنَ وَلِلَكُمْ وَيَنْ وَيَعْتَى وَعَايَةً وَعَنْ وَنَعْتَى وَعَمَانَ وَيَعْتَعُونَ (\*) وَسَعَمَدَة وَقُولَ عَنْهُ مَنْ يَعْمَدُن وَيَن وَيَعْتَى وَعَن وَعَايَةً وَوَا عَنْهُ وَعَنْ وَنَعْ وَاللَّهُ مَعَيْمَة وَعَنْ يَعْمَنُ وَعَنْ يَعْتَمُ وَيَعْتَ وَلَكَن وَقَتَ عَلَى الْنَتَى وَيَعْتَى وَقَوْنَ عَلَى الْعَنْ وَتَنْ عَلَى الْتَعْنَ وَقَوْ عَنْ يَعْنَ وَقَالَ لَهُ مَ حَرَيْتُهُمْ وَيَعْنَ وَيَعْنَ وَيَعْتَى وَيَعْتَى وَيَعْتَ عَنْ الْنَعْنَى وَعَنْ عَنْ الْنَدَ عَنْ عَنْ وَقَتَ عَلَيْنَ وَقَتَنَ وَقُونَ عَلَيْ وَيَتَ وَيَ وَقَتَنْ وَقَوْنَ وَيَنْ وَقُونَ عَنْ وَقَوْنَ مَنْ وَقَتْ وَعَنْ وَيَعْتَى وَعَنْ وَقَتَنْ وَنَ عَنْ وَنَ وَقَتَنَ وَقَتَ وَعَنْ وَقَتَ عَلَيْ وَقَتَنَا وَقَتَنْ وَقَتْ وَقَتْ وَقَتْ وَعَانَ عَنْ الْعَنْوَى وَقَتْ وَقَتْ وَقَتَ عَنْ وَقَتَ وَقَتَ عَنْ وَقَتَ وَقَتَ وَقَتْ عَنْ الْعَنْ وَقَتَ عَنْ وَيَ وَقَتَ عَنْ الْتَعْتَ وَقُونَ عَنْ الْمَنْ وَقَتَ وَقَتْ وَقَتَ الْنَ وَقَتَ عَنْ الْنَا وَقَتَ وَقَوى وَقَتَنْتَ وَقَتَ عَنْ الْنَعْنَ وَقَتَنْ وَقَتَ عَنْ الْنَعْنَ وَقَتَ وَقَعْ وَ الْنَعْنَ وَ

#### تفسير الأيات

قوله تعالى لنبيه صلى الله عليه وسلم: «وَلَقَدَ أُوحى إِلَيْكَ وَإِلَى أَلَيْنَ مِن قَبْلِكَ لَمِ أَشْرَكْتَ لَيَحْطَنَ عَلَكَ وَلَتَكُونَنَ مِنَ ٱلْتَسِمِينَ »، يعني بالذين من قبله مَن سماهم الله تعالى من الأنبياء في سورة الأنعام، في قوله: «وَتِلْكَ حُجَتُنَا اتَيْتَهَا إِبَرَهِيدَ عَلَى قَوَمِهِ نَوْعَ مَرَجَتِ مَن نَشْأَةُ إِنَّ رَبَكَ حَكِمُ عَلِيمٌ »[الأنعام: ٨٣]، في قوله: «وَتِلْكَ حُجَتُنَا اتَيْتَهَا إِبَرَهِيدَ عَلَى قَوَمِهِ نَوْعَ إلى أن قال: «ذَلِكَ هُدَى الله يَكِم عَلَيهُ إِلانعام: ٨٣]، وَلَوَ أَشْرَكُوا لَحَطَ عَنْهُم مَا كَافًا يَتَمَلُونَ » [الأنعام: ٨٨]. فالشرك الأكبر، وهو اتخاذ الأنداد آلهة من دون الله يُحبط الأعمال، ويُبطل الأجر والثواب، «فَن كَانَ يَرْجُوا لِقَآة رَبِهِ فَلَيْعَمَلْ عَبَلاً صَلِحًا وَلَا يَشْرِكُوا بِعِبَادَة رَبِهِ

العدد ٨٨ ٤ السنة الثانية والأربعون

د. عبد العظيم بدوي

وَكُن مِن ٱلشَّكِرِينَ »: أي لا تشرك بالله شيئًا، «وَكُن مِن ٱلشَّكرِينَ »: أي المؤمنين الموحدين، «وَلَا يَصُدُنَكَ عَنْ مَايَتِ اللَّهِ بَعَدَ إِذَ أَيْزَلْتَ إِلَيْكَ وَأَدْعُ إِلَى رَبِكَ وَلا تَكُونُنَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ (<sup>(())</sup>) وَلَا تَدْعُ مَعَ اللَّهِ إِلَيْهَا مَاخَرُ لاَ إِلَهُ إِلَا هُوُ كُلُ شَيْءٍ هَالِكُ إِلَا وَجَهَهُ، لَهُ ٱلْمُكُرُ وَإِلَيْهِ نُرْحَعُونَ» [القصص: ٧٢- ٨٨].

### مذهب السلف في الأسماء والصفات:

« وَمَا فَدُرُوا أَلَقَهُ حَقَّ فَدْرِهِ » وما عرفوه حقّ معرفته ، وما عظّموه حقّ تعظيمه ، حين دعوا رسول الله إلى عبادة غير الله ، ولو قدروه حقّ قدره لعلموا أنه



لا إله إلا هو. «زَالْأَرْضُ جَمِيعًا قَضَــتُهُ يَوْمَ ٱلْتِبَعَة وَٱلسَّحَوَّتُ مَطَوِتَتُ بِيَمِينِهِ »: عن عبدالله بن عمر رضي الله عنهما قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «يطوي الله عز وجل السماوات يوم القيامة ثم يأخذهن بيده اليمنى، ثم يقول: أنا الملك أين الجبارون؟ أين المتكبرون؟ ثم يطوي الأرضين بشماله، ثم يقول: أنا الملك؟ أين الجبارون؟ أين المتكبرون؟" [صحيح البخاري (٤٨١١) ومسلم (٢٧٨٨)].

وما ذكر في الآية والأحاديث من هذه الصفات: القبضة، واليمين، والشمال، والأصابع، مذهب السلف فيها: إثبات بلا تشبيه، وتنزيه بلا تعطيل، وقوفًا عند قوله تعالى: لَيْسَ كَمِنُهِ مَتَى مُ وَهُوَ السَّمِعُ ٱلْصَبِّي [الشورى: ١١]، فأول الآية رد علي المُسَبِّهة، وآخرها رد على المُعَطّلَة، وسبيل الحق بينهما لأهل السُنَة: إثباتُ بلا تَشبيه، وتنزيهُ بلا تعطيل.

وجملة «سُبَحْتَهُ وَتَعَلَّكَ عَمَّا يُنْرِكُونَ »: إنشاءُ تنزيه لله تعالى عن إشراك المشركين لَه آلهةً أخرى، وهوً يؤكد جملةَ «وَمَا قَدَرُوا اللَّهُ حَقَّ قَدْرِهِ».

### أهوال يوم القيامة:

# «وَنُفِخَ فِي ٱلصُّورِ فَصَعِقَ مَن فِي ٱلسَّمَوَّتِ وَمَن فِي ٱلأَرْضِ إِلَّا مَن شَآءَ ٱللَّهُ ثُمَّ نُفِخَ فِيهِ أُخْرَىٰ فَإِذَا هُمْ قِيَامٌ يَنْظُرُونَ»:

الصور خلق عظيم مثل البوق، خلقه الله تعالى ووكًل به ملكًا من الملائكة، هو إسرافيل عليه السلام، وأخبرنا الله في هذه الآية أن ذلك الملك سينفخ في ذلك الصور نفختين: الأولى للصعق والفناء، والثانية للبعث والإحياء.

وأخبرنا النبي صلى الله عليه وسلم أن ذلك الملك أخذ أهبة الاستعداد للنفخ، ينتظر الأمر بالنفخ: فعن أبي سعيد رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "كيف أنعم وصاحب القرن قد التقم القرن واستمع الإذن متى يؤمر بالنفخ فينفخ، فكأن ذلك ثقل على أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم فقال لهم: قولوا حسبنا الله ونعم الوكيل، على الله توكلنا"

والنَّفْخَة الأولى سَتُحْدَثُ في الْكون انقلابًا هائلاً، تشخص منه الأبصار، وتقشعر منه الأبدان،

alouidalouid

حتى إن كل إنسان يحاول الهرب والفرار.

قال تعالى: «فَإِذَا نَعْجَ فِي الصُّورِ نَفَحْهُ وَحِدَةً () وَحُمَلَتَ الْأَرْضُ وَلَلْبَالُ فَدُكُا دَكَةً وَحِدَةً () فَوَمَعِدِ وَقَعَتِ الْوَاقِعَةُ () وَانْتَقَتِ السَّنَاءُ فَعِي يَوْمَدٍ وَاهِيَةٌ () وَالْمَلَكُ عَلَى أَرْجَابَهِمَا وَتَحِلُ عَرْضُ رَبِّكَ فَوْقَهُمْ يَوْمَدٍ تَبَيْدِةً » [الحاقة: 17 - 17].

وقال تعالى: «إِذَا وَفَعَتِ الْوَافِعَةُ () لِتَمَ لِوَفَعَنِهَا كَاذِيَّةً () خَافِضَةٌ رَافِعَةٌ () إِذَا رُبِحَتِ الْأَرْضُ رَجًا () وَبُسَتِ الْجِرَالُ بَسَا () فَكَانَتْ هَبَاءَ مُنْبَاتًا » [الواقعة: ۱- ٦].

وقال تعالى: « وَيَوْمَ يُنْفَعُ فِي الصَّورِ فَفَنْعَ مَن فِي السَّمَوَتِ وَمَن فِي الْأَرْضِ إِلَّا مَن شَكَآ اللَّهُ وَكُلُّ أَتَوْهُ دَخِرِينَ () وَيَرَى الْجَالَ تَحْسَبُها جَامِدَةُ وَهِي تَعُرُّ مَرَ السَّحَابِ صُنْعَ اللَهِ الَذِي أَلْقَنَ كُلُ شَيْءٍ إِلَيْهُ خَبِرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ» [الذمل: ٨٧-٨٨].

وقال تعالى: « وَإِذَارِهَ أَلْمَمُ ﴿ وَجَسَفَ ٱلْقَمَرُ ﴿ وَجَسَعَ ٱلْقَمَرُ ﴿ وَجُعَ النَّمَسُ وَالَقَمَرُ () يَقُولُ الإِسْنَنُ مَعْمَدٍ أَنِيَ ٱلْمَرُ ﴿) كَلَا لَا وَزَرُ () إِلَى رَبِكَ يَوْمِدٍ الْتُسْتَقَرُ القَعامة: ٧- ١٢].

فبالنفخة الأولى يفنى الخلائق أجمعون، كما قال تعالى: «كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ ( فَرَسَعَنَ وَجَهُ رَبِّكَ ذُو أَجْلَالِ وَٱلْإِكْرَامِ » [الرحمن: ٢٦- ٢٧]، وقال تعالى: «كُلُ شَيْء هَالِكُ إِلَّا وَجَهَةً لَهُ ٱلْمُنْكُرُ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ» [القصص: ٨٨].

أما قوله تعالى: «إِلَّا مَن شَآءَ أَمَّلُهُ» فقد اختلف المفسرون في المُسْتَثْنَيْن، والراجح السكوت عنهم؛ لأن الله تعالى لم يُعَيِّنُهم، ولم يصبحَ عن رسول الله صلى الله عليه وسلَم حديث في تعيينهم. لكنهم يموتون.

وقوله تعالى: «ثُمَّ قُفَحَ فِيهِ أُخْرَىٰ فَإِذَا هُمْ قِيَامٌ يَنَظُّرُونَ»: فهذه هي النفخة الثانية، نفخة الإحياء والبعث، وهي بعد النفخة الأولى باربعين: عن أبي هُرَيْرَةَ رضي الله عنه عَنْ النبي صَلَى اللَّهُ عَلَيْه وَسَلَمَ قَالَ: آبَيْنُ النَفْخَتَيْنِ أَرْبَعُونَ قَالُوا: يَا أَبَا هُرَيْرَةَ أَرْبَعُونَ يَوْمًا؟ قَالَ: أَبَيْتُ. قَالوا: أَرْبَعُونَ سَنَةُ قَالَ: آبَيْتُ، قَالوا: أَرْبَعُونَ شَهْرًا؟ قَالَ: أَبَيْتُ، وَيَيْلَى كُلُ شَيْء مِنْ الْاسْانِ إِلَا عَجْبَ ذَنَبِهِ، فِيهِ يُرَكُبُ الخَلُقُ [صَحيح أَلبِخاريَ (حِـ٤١٤)].

فإذا مات الإنسان أكلت الأرض جسمه كلّه، إلا عَجْبَ الذَنَب، فيحفظه اللهُ في الأرض، ومنه ينبت الإنسان يوم أن ينزل الله تعالى ذلك الماء من السماء، حتى إذا كان الناس تحت الأرض أجسادًا كاملة لا روح فيها، أحيا الله تعالى إسرافيل، وأمره بالنفخة الثانية، فإذا نفخها

جمادى الأخر ١٤٣٤ هـ

تطايرت الأرواح، فدخلت كل روح جسدها الذي كانت تسكنه، لا تخطئ روحُ جسدَها أبدًا، «فَإِذَا هُمْ يَبَامُ يُظُرُونَ»، كما قال تعالى: «وَيُفَخَ فِ ٱلشَّورِ فَمَعْنَهُمْ جَعًا» [الكهف: ٩٩]، وقال تعالى: «يَوَمَ يُفَخُ فِ ٱلشَّورِ فَنَأَتُونَ أَفْهَامًا» [النبأ: ١٨]

وقال تعالى: «وَنَفْنَحَ فِي ٱلصَّورِ فَإِذَا هُم مِّنَ ٱلْأَجْدَانِ إِلَى رَبَهِم يَنِيلُونَ (٥) قَالُوا يَنَوَيَلْنَا مَنْ بَعَثْنَا مِن مَرْقِدِقًا هُذَا مَا وَعَدَ ٱلرَّحْنُ وَصَدَفَ ٱلْمُرْسَلُونَ (٢) إِن كَانَتْ إِلَا صَيْحَةً وَجِدَةً فَإِذَا هُمْ جَعِيحٌ لَدَيْنَا مُحْضَرُونَ» [يس: ٥١- ٥٣].

عَنْ أَبْن عَبَاس رضي الله عنهما قَالَ: 'قَامَ فِينَا النَّبِيُ صَلَى اللَّهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ يَخْطُبُ فَقَالَ: 'إَنَّكُمْ مَحْشُورُونَ حُفَاةً عُرَاةً غُرُلاً «كَمَا بَدَأَنَا أَوَلَ خَلْقَ نُعِيدُهُ الْآيَةَ، وَإِنَّ أَوَلَ الْحَلَائِقِ يُحْسَى يَوْمَ الْقَيَامَةَ إِبْرَاهِيمُ، وَإِنَّهُ سَيُحَاءُ بِرِجَالَ مَنْ أَمَتِي فَيُؤَخَذُ بِهِمَ ذَاتَ الشَّمَالَ، فَأَقُولُ: يَا رَبُ أَصَحَابِي، فَيَقُولُ: إَنَكُ لا تَدْرِيَ مَا أَحْدَثُوا بَعْدَكَ، فَأَقُولُ كَمَا قَالَ الْعَبْدُ الصَالَحُ «وَكُنْتُ عَلَيْهِمْ شَهِيدًا مَا دُمْتُ فِيهِمْ إِلَى قَوْلِهِ الْحَكِمُ» قَالَ فَيُقَالُ إِنَّهُمُ لَمْ يَزَالُوا مُرْتَدِينَ عَلَى أَعْقَابَهِمْ . [صحيح البِحَارِي ح (٢٥٢٦)].

مُجيء الرب سيحانه لفصل القضاء:

وبعد شفاعة سيد الأنبياء، يجيء الرب سيحانه لفصل القضاء، كيف يشاء، ولذلك قال: «وَأَشْرَقَت الأَرْضُ بنُور رَبَهَا»: يعني حين جاء لفصل القضاء، كما قال تعالى: «كَلَّرَ إذَا كُكَتِ الأَرْضُ كَكَّدًا (() وَجَاءً رَبُكُ وَالْمَلُكُ صَفًا صَفًا» [الفجر: ٢١ - ٢٢]، والمجيء صفة من صفات الأفعال، كالإتيان، والاستواء، والنزول، والقول فيها كالقول في صفات الذات: يبانه قريبًا.

فإذا جاء الرب سبحانه وتجلى لعباده أخذتهم الصاعقة وغشي عليهم أجمعين: قَالَ النّبِيُ صَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ: "لَا تَخَذَرُوا بَيْنَ الْأَنْبِيَاءَ؛ فَإِنَّ النَّاسَ يُصَعَقُونَ بَوْمَ الْقِيَامَة، فَأَكُونُ أَوَلَ مَنْ تَنْشَقُ عَنْهُ الْأَرْضُ، فَإِذَا أَنَا بِمُوَسَى آخذُ بِقَائِمَة مِنْ قَوَائِم الْعَرْش، فَلَا أَدْرِي أَكَانَ فِيمَنَ صَعِقَ أَمْ حُوسِبَ بِصَعْقَةِ الأُولَى" [صحيح البخاري (ر٢٤١٢)].

قال الحافظ ابن حجر: المراد بالصعق غَشْيُ يلحق مَنْ سمع صوتًا أو رأى شيئًا يفزع منه. وقال عياض: يحتمل أن المراد بهذه الصعقة فرْعُ بعد النشر حين تنشق السموات والأرضون، ويؤيده

الته يسي العدد ٢٩٨ السنة الثانية والأربعون

PAPER A PAPER A PAPER A PAPER

أنه عبّر بقوله: "أفاق" لأنه إنما يقال: أفاق من الغشي، وبُعثَ بعد الموت، وكذا عبّر عن صعقة الطور بالإفاقَة؛ لأنها لم تكن موتًا بلا شك.

وقال ابن كثير: وقوله صلى الله عليه وسلم "أم جُوزي بصعقة الطور" يدل على أن هذا الصعق الذي يحصل للناس يوم القيامة سببه تجلّي الرب تعالى لعباده لفصل القضاء، فيصعق النّاس من العظمة والجلال، كما صعق موسى يوم الطور حين سال الرؤية، «فَلَمَا عَكَلَ رَبُّهُ الْحَكَلِ حَكَمُ دَكَّ حين سال الرؤية، «فَلَمَا عَكَلَ رَبُّهُ الْحَكَلِ حَكَمُ دَكَّ وَحَرَّ مُوسَى صَعِقاً» [ الأعراف: ١٤٣]، فموسى عليه السلام يوم القيامة إذا صعق الناس إمّا أن يكون جُوزي بتلك الصعقة الأولى، فما صعق عند هذا التجلي، وإما أن يكون صعق صعقًا أخف من غيره فأفاق قبل الناس كلهم. والله أعلم.

«وَوُضِعَ الْحَتَابُ» أي حتاب الأعمال، الذي سجلت فيه الملائكة أعمالَ بني آدم، كما قال تعالى:
 « إِنَّا غَنْ نَعْي الْمُوَتَ وَنَحَتُبُ مَا قَدْمُوْا وَمَاتَرَهُمْ وَكُلْ
 سجلت فيه الملائكة أعمالَ بني آدم، كما قال تعالى:
 « إِنَّا غَنْ نَعْي الْمُوَتَ وَنَحَتُبُ مَا قَدَمُوْا وَمَاتَرَهُمْ وَكُلْ
 شَى أَحَصَبْنَهُ فَ إِمَامٍ مَتْنِي » [يس: ١٢]، وقال تعالى:
 « وَكُلُّ شَيْءٍ فَعَلَوْهُ فَي الْزَبْسِ » [يس: ١٢]، وقال تعالى:
 « وَكُلُّ شَيْءٍ فَعَلَوْهُ فَي الْزَبْسِ » [يس: ١٢]، وقال تعالى:
 « وَكُلُّ شَيْءٍ فَعَلَوْهُ فَي الْزَبْسِ » [يس: ١٢]، وقال تعالى:
 « وَوُضْعَ الْحَدْثُ فَتَحْوا خادمين، كما قال رب العالمين:
 « وَوُضِعَ الْكُنْبُ فَتَرَى الْمُحْمِينَ مُسْفِقِينَ مِعَا فيه وَنَعْوَلُونَ عَلَى الْوَيَاتَ مَالَ هُذَا الْحَتَبُ لَا يُعَادِرُ صَغِيرَةً وَلَا كَبَرَةً إِلَا لَحَتَبُ لَعْهُ إِنَّا الْحَدْبُ مَالَ عَذَا الْحَالِينَ:
 « وَوُضِعَ الْكُنْبُ فَتَرَى الْمُحْمِينَ مُسْفِقِينَ مِعَا فيه وَنَعْوَلُونَ يَوَيَاتَنَا مَالَ هُذَا الْحَتَبُ لَا يُعَادِرُ صَغِيرَةً وَلَا حَتَابُ الْعَالِينَ الْعَالَ اللَّعْدَا الْحَدَبُ أَحْمَا فيه وَنَعْوَلُونَ الْحَصَبْنَ أَعْمَالُهُ مَنْ الْحَدَبُ عَامَا لَعَا لَنَ وَقُولُونَ عَنْ مُنَا فيه وَنَعْلَولُونَ الْحَدَبُ اللَّعْذَا الْحَدَبُ الْعَنْ أَعْمَنُ وَلَا عَلَيْنَ مَالَ هُذَا الْحَدَبُ الْعَالَ إِنَّا الْحَدَبُ الْعَالَ مَنْ الْعَالِينَ الْعَنْ إِلَّالِينَا عَالَ مَالَ هُذَا الْحَكْنُ مُعَافِيوْ عَامِهُ وَنَالْتَعْالِي الْعَالِينَ اللَّعْنَا اللَّهُ عَلَى الْعَالَ الْحَدُ عَنْ الْنُعْنَالُ عَادِهُ وَيَعْلَوْنَ أَنْ عَنْ أَعْنَى الْعَالَ الْحَدَالَ الْعَادِ الْحَدْبُ عَادِهُ وَقُنَا عَالَ الْذَى الْحَدْ الْعَالِ الْذَا الْحَدْنَا الْعَالَ عَالَ عَنْ أَعْتَالْنَا عَنْ مَنْ عَالَةُ مَنْ عَائِيلُ مُنْ عَادِهُ وَعَمْوُلُونَ الْحَدُنَا الْحَدُنَا الْعَادِ الْحَدْعَالِ الْعَادِ الْعَابِ الْعَانَ الْعَنْ عَامُ الْحَدَا الْحَدْبُ الْعَالُ مُنْ عَائِي أَعْلَ الْحَدْنَا الْحَدْعَانَ مَالَكُنُ الْحَدُنَا الْحَدْمِ الْحَدْعَانِ الْحَدْمُ الْعُنْ الْحَدُومُ مُعْتَا إِنْ الْحَدْ الْحَدْبُ الْعَائِ الْحَدَا الْحَدُنُ الْحَدْعُ الْحَدْ الْحَالُ الْحَدْ

«وَحِيءَ بِالنَّبِيِّينَ وَالشَّهَدَاء»: والشهداء أَمَّةُ محمد صلى الله عليه وسلم، كما قَال تعالى: « وَكَذَلِكَ جَعَلَتَكُمْ أُمَّةً وَسَطًا لَنَصُوفُوا شُهَدَاء عَلَ النَّاسِ وَيَكُونُ الرَّسُولُ عَلَيَكُمْ شَهِيداً » [البقرة: ١٤٣]، عَنْ أَبِي سَعِيد قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّه صَلَى اللَّهُ عَلَيْه وَسَلَمُ: "يَحَيءُ نُوحٌ وَأَمْتُهُ فَيَقُولُ اللَّه تَعَالَى: هَلْ بَلَغَكُمْ، فَيَقُولُونَ: نَعَمْ أَيْ رَبَ، فَيَقُولُ اللَّهُ تَعَالَى: هَلْ بَلَغَكُمْ، فَيَقُولُونَ: نَعَمْ أَيْ رَبَ، فَيَقُولُ اللَّهُ تَعَالَى: هَلْ بَلَغَكُمْ، فَيَقُولُونَ: نَعَمْ أَيْ رَبَهُ هَذَ لَكَهُ عَلَيْه وَسَلَمَ وَأَمْتَهُ، فَنَشْهِدُ لَكَ؟ أَنَّهُ قَدْ بَلَغَ وَهُوَ قَوْلُهُ جَلَ ذَكُرُهُ «وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطًا لتَتُوفُوا شُهَدَاءَ عَلَى النَاسِ» وَالوَسَطُ الْعُدُلُّ [صحيح البخاري (٣٣٣٩)].

«وَقَضِيَ بَيْنَهُمْ بِالْحَقَ وَهُمْ لاَ يُظْلَمُونَ (٦٩) وَوُفَيَتْ كُلَّ نَفْس مَا عَمَلَتْ وَهُوَ أَعْلَمُ بِمَا يَفْعَلُونَ»، فقضاء الله بين عباده قضاء قائم على علمه سبحانه باعمال عباده، كما قال تعالى: « فَلَنَسْتَكَنَ ٱلَذِينَ أَرَّسِلَ

LARADALARDALARDAL

التهم ولستات الترسين () فلنفصنَ عليم معلَّر ومَا كُنَّا فالجواب: أن هذا أبلغ في الموضعين، فإن فاست » [الأعراف: ٦- ٧]، وقال تعالى: « وما تكُوُنُ في شأن وما تتأوا بنه من قران ولا تعملُون من عمل إلا كُنَّا ملتكُم شُهردا إذ نفيصون فيه وما يعربُ عن رَبِك من يتقال ذرق في متاز مهدا إذ نفيصون فيه وما يعربُ عن رَبِك من يتقال ذرق

فِ الأَرْضِ ولا فِي السَّمَاءِ وَلا أَصْغَرَ عِن ذَلِكَ وَلا أَكْبُرُ إِلَا فِي كُنَّ شِينِ» [يونس: 11]، وقال تعالى: «يَوْمَ يَتَعَمَّهُمُ اللهُ جَمِيعًا فَكُنَتْهُم بِمَاعَمِلُوا أَحْصَنهُ اللهُ وَنَسُوهُ وَاللهُ عَلَى كُلُ عَنِي شَهِيدً () أَلَمَ نَرَ أَنَّ أَنَهُ يَعْلَمُ مَا فِي السَّنَوَتِ وَمَا فِي الأَرْضَ ما يَصُوْتُ مِن مَعْوى ثَلَنَهُ إِلاَّهُ هُوَ سَادِ شُهُمْ وَلا أَدْنَى مِن ذَلِكَ وَلاَ أَكْثَرَ إِلَا هُوَ مَعْهُدَ أَتَى مَا كَانُوا أَمُ يَنْبَعُهُد بِما عَمُوا يَوْمَ الْقِيْمَةِ إِنَّ اللَّهُ بِكُلْ شَقٍ عَلِيمُ » [المجادلة: ٢-٧].

فإذا قضى الله بين عباده لم يبق إلا أن يلقى كل عامل جزاء عمله، ولذلك قال تعالى:

«وَسِيق الذينَ عَفَرُوا إلى جَهَنمَ زَمَرًا» أي جماعة بعد جماعة، وفَوجًا بعد فوج، «حَتَّى إِذَا جَاعُوهَا فُتحَتْ أَبُوَابُهَا وَقَالَ لَهُمْ خَزَنَتَهَا أَلَمْ يَأْتَحُمُ رُسُلُ مِنْكُمْ يَتَلُونَ عَلَيْكُمْ أَيَات رَبَّكُمْ وَيَنْذَرُونَتُكُمْ لَقَاءَ يَوْمِكُمْ هَذَا قَالُوا بَلَى وَلَكَنْ حَقَّتْ كَلَمَةُ ٱلْعَذَابِ عَلَى الْكَافِرِينَ»، والمراد بكلمة العذاب قولَ الله تعالى: «لَأَمْلَأَنَّ جَهَنَرَ مِنَ الْعِنَةِ وَإِلَيْا سِأَجْعِينَ» [السجدة: ١٣].

«قَيلَ ادْخُلُوا أَبْوَابَ جَهَنَمَ خَالدينَ فَدِهَا» وأبواب جهذم سبعة، كما قال تعالى: « وَإِنَّ جُهَمَ لَمُوْعِدُهُم أَجْعِينَ (\*) لَمَا سَبَعَةُ أَبُوَبَ لَكُلُ بَابٍ يَنْهُمْ حُرَّ مَعْشُورُ » [الحجر: \*\* - \$\$]، «فَبِئْسَ مَثْوَى الْتَكَبَّرِينَ» عن عبادة الله، وعن اتباع رسول الله صلى اللهَ عليه وسلم.

«وَسَبِقَ الَّذِينَ اتَقَوّْا رَبَّهُمْ إِلَى الْجَنَّة زَمَرًا». أي جماعة بعد جَماعة، وفوجا بعد فوج. [التفسير الكبير ٢٧/٢٣].

قال الله تعالى: «يَوَمَ تَعَشُّرُ ٱلْمُتَقِينَ إِلَى ٱلرَّحْلَنِ وَقَدًا (() وَسَوْقُ ٱلْمُجْمِينَ إِلَى حَهْمَ وَزِدًا» [مريم: ٨٥- ٨٦].

«حَتَّى إِذَا جَاعُوهَا وَفَتَحَتْ أَبُوَابُهَا» وأبواب الجنة ثمانية، كما في الحديث: "ما منكم من أحد يتوضأ فيبلغ (أو فيسبغ) الوضوء، ثم يقول: أشهد أن لا إله إلا الله وأن محمدًا عبد الله ورسوله، إلا فُتحت له أبواب الجنة الثمانية يدخل من أيها شاء" [محيح مسلم (٢٣٤)].

فإن قيل: لماذا قال عن أهل النار «حَتَّى إِذَا جَاعُوهَا فُتحَتْ أَبْوَابُهَا»، وقال عن أهل الجنة:«حَتًّى إِذَا جَاعُوهًا وَفُتحَتْ أَبْوَابُهَا» يعني لماذا حذفت ألواو في الأولى وأضيفت في الثانية.

Wolawialawialawialawialawialawia

فالجواب: أن هذا أبلغ في الموضعين، فإن الملائكة تسوق أهل النار إليها وأبوابها مغلقة، حتى إذا وصلوا إليها فُتحت في وجوههم فيفجأهم العذاب بغتة، فحين انتهوا إليها فتحت في وجوههم بلا مهلة، فإن هذا شأن الجزاء المرتب على شرط، أن يكون عقيبه، فإنها دار الإهانة والخزي، فلم يستاذن لهم في دخولها، ويطلب إلى خزنتها أن يمكنوهم من الدخول.

وأما الجنة فإنها دار الله ودار كرامته، ومحل خواصه وأوليائه، فإذا انتهوا إليها صادفوا أبوابها مغلقة، فيرغبون إلى صاحبها ومالكها أن يفتحها لهم، ويستشفعون إليه، فإذا أذن لهم في دخولها بعد طول انتظار، وكثرة إلحاح، كان أبلغ وأعظم في تمام النعمة، وحصول الفرح والسرور. [حادي الأرواح، ص٠٥].

«وَقَال لَهُمْ خَزَنتَهَا سَلامُ عَلَيْكَمْ طَبْتَمْ»: طابت قلوبكم بالعقيدة الطيبة، وطابت السنتكم بالكلم الطيب، وطابت جوارحكم بالأعمال الطيبة «فَادْخُلُوهَا خَالدينَ» فيها أبدًا، «وَقَالُوا الْحَمْدُ للَه الَذِي صَدَقَنَا وَعْدَهُ وَأُوْرَثَنَا الأَرْضَ نَتَبَوَأُ مَنَ الْجَنَة حَيْثُ نشاء» لقد وعد الله عباده في الدنيا أن من أطاعه دخل الجنة، وها هو سبحانه قد وفَى لهم بوعده فاستحق الحمد، وهو الغني الحميد، «فَنَعْمَ أَجْرُ الْعَاملينَ» الذين أمنوا وعملوا الصالحات فكان أجَرهم الجنة.

«وَتَرَى الْمَلَائَكَةَ حَافَيْنَ مَنْ حَوْلِ الْعَرْشِ يُسَبَحُونَ بِحَمْد رَبَّهُمْ وَقَضَيَ بَيْنَهُمْ بِالْحَقَّ وَقَدَلَ الْحَمَّدُ للَهُ رَبِّ الْعَالَمِينَ»: قَالَ قَتَادة: افتتَح الله تعالى الْخَلق بالحمد، فقال: «أَلْحَمَّدُ للَهِ أَلَيْ حَفَّرُ السَّحَوْتِ وَالأَرْضَ وَجَعَلَ الْقُلْنَتِ وَالْثُرَّ ثُمَّ الَّذِينَ كَفَرُوا بَرَجَمَ يَعْدِلُونَ » [الأنعام: ١]، وافتتح يوم القيامة بالحمد، فقال، وختمه بالحمد فقال سيحانه: «أَلْحَمَّدُ للَهُ أَلَى لَهُ مَا فَ السَّحَوَتِ وَمَا فَ الأَرْضِ وَلَهُ أَلْمَدُ فِي الْخَرَى الْمُلائِحَةَ حَافِينَ مَنْ حَوْلِ الْعَرْش مِنَا تعالى: «وَتَرَى الْمُلائِحَةَ حَافَينَ مَنْ حَوْلِ الْعَرْش بُسَبَحُونَ بِحَمْد رَبَهِمْ وَقَضِيَ بَيْنَهُمْ بِالْحَقِّ وَقِيلَ الْحَمْدُ لِلَهِ

أنتهى تفسير سورة الزمر، والحمد لله الذي تتم بنعمته الصالحات.

جمادى الأخر ١٤٣٤ هـ

التولايد



الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من لا نبي بعده: وبعد فقد كثر الكلام مؤخرًا عن الصكوك، وكثر السؤال عن حكمها الشرعي، وسبق معنا في الحلقة الماضية بيان معاني الصكوك والسندات وبعض أحكامها، ونكمل ما يدأناه فنقول وبالله تعالى التوفيق:

اعداد/

ثانياً: استعرض مجلس المجمع أربع صيغ أخرى اشتملت عليها توصيات الندوة التى أقامها المجمع، وهي مقترحة للاستفادة منها في إطار تعمير الوقف واستثماره دون الإخلال بالشروط التي يحافظ فيها على تأبيد الوقف، وهي:

1- وقف شركة بين جهة الوقف بقيمة أعيانه وبين أرباب المال بما يوظَفونه لتعمير الوقف. ب- تقديم أعيان الوقف- كأصل ثابت- إلى من يعمل فيها بتعميرها من ماله بنسبة من الريع. ج- تعمير الوقف بأجرة عينية هي البناء عليه وحده، أو مع أجرة يسيرة.

#### صكوك الإجارة

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على سيدنا محمد خاتم النبيين وعلى أله وصحبه أجمعين.

قرار رقم ۱۳۷ (۲/۱۰)

إن مجلس مجمع الفقه الإسلامي الدولي بعد اطلاعه على البحوث الواردة إلى المجمع بخصوص موضوع: «صكوك الإجارة»، وبعد استماعه إلى المناقشات التي دارت حوله. قرر ما يلي:

 ١- تقوم فكرة صكوك الإجارة على مبدأ التصكيك (أو التسنيد أو التوريق) الذي يقصد به إصدار أوراق مالية قابلة للتداول، مبنية على مشروع

أ.د. علي السالوس

رئيس الهيئة الشرعية للحقوق والإصلاح

استثماري يدرّ دخلاً، والغرض من صكوك الإجارة تحويل الأعيان والمنافع التى يتعلق بها عقد الإجارة إلى أوراق مالية (صكوك) يمكن أن تجري عليها عمليات التبادل في سوق ثانوية. وعلى ذلك عرفت بأنها «سندات ذات قيمة متساوية» تمثل حصصًا شائعة في ملكية أعيان أو منافع ذات دخل».

٢- لا يمثل صنّ الإجارة مبلغاً محدداً من النقود، ولاهو دين على جهة معينة سواء أكانت شخصية طبيعية أم اعتبارية- وإنما هو ورقة مالية تمثل جزءًا شائعًا (سهمًا) من ملكية عين استعمالية، كعقار أو طائرة أو باخرة، أو مجموعة من الأعيان الاستعمالية - المتماثلة أو المتباينة- إذا كانت مؤجرة، تدر عائدًا محددًا بعقد الإجارة.

٣- يمكن لصكوك الإجارة أن تكون اسمية، بمعنى أنها تحمل أسم حامل الصك، ويتم انتقال ملكيتها بالقيد في سجل معين، أو بكتابة اسم حاملها الجديد عليها، كلما تغيرت ملكيتها، كما يمكن أن تكون سندات لحاملها، ححيث تنقل الملكية فيها بالتسليم.

. ج يجوز إصدار صكوك تمثل ملكية الأعيان المؤجرة وتداولها - إذا توافرت فيها شروط

اته ربيط العدد ٤٩٨ السنة الثانية والأربعون

الأعيان التى يصح أن تكون محلا لعقد الإجارة - كعقار وطائرة وباخرة ونحو ذلك، مادام الصك يمثل ملكية أعيان حقيقية مؤجرة- من شأنها أن تدر عائداً معلوماً.

و- يجوز لمالك الصك- أو الصكوك - بيعها في السوق الثانوية لأي مشتر - بالثمن الذي يتفقان عليه، سواء كان مسًاوياً أم أقل أم أكثر من الثمن الذي اشترى به، وذلك نظرًا لخضوع أثمان الأعيان لعوامل السوق (العرض والطلب).

أ- يستحق مالك الصك حصته من العائد- وهو الأجرة - في الآجال المحددة في شروط الإصدار منقوصًا منها ما يترتب على المؤجر من نفقة ومؤنة - على وفق احكام عقد الإجارة.

٧- يجوز للمستأجر الذي له حق الإجارة من الباطن أن يصدر صكوك إجارة تمثل حصصاً شائعة في المنافع التى ملكها بالاستئجار بقصد إجارتها من الباطن. يشترط لجواز ذلك أن يتم إصدار الصكوك قبل إبرام العقود مع المستأجرين، سواء تم الإيجار بمثل أجرة الإجارة الأولى أو أقل منها أو أكثر، أما إذا أبرمت العقود مع المستأجرين، فلا يجوز إصدار الصكوك؛ لأنها تمثل ديونًا للمصدر على المستأجرين.

٨ لا يجوز أن يضمن مصدر الصكوك أو مديرها أصل قيمة الصك أو عائده، وإذا هلكت الأعيان المؤجرة كلياً أو جزئياً، فإن غرمها على حملة الصكوك.

#### صوابط عامة .

ثم أصدر المجمع الفقهي لرابطة العالم الإسلامي قراراً بشأن الصكوك الإسلامية (التوريق)، وتطبيقاتها المعاصرة وتداولها، وقرر ما يأتي: أولاً: المقصود بالتوريق والتصكيك:

التوريق التقليدي تحويل الديون إلى أوراق مالية (سندات) متساوية القيمة قابلة للتداول وهذه السندات تمثل دينًا بفائدة لحاملها في ذمة مصدره، ولا يجوز إصدار هذه السندات ولا تداولها شرعاً.

أما التصكيك (التوريق الإسلامي) فهو إصدار وثائق أو شبهادات مالية متساوية القيمة تمثل

حصصًا شائعة في ملكية موجودات (أعيان أو منافع أو حقوق أو خليط من الأعيان والمنافع والنقود والديون) قائمة فعلاً أو سيتم إنشاؤها من حصيلة الاكتتاب، وتصدر وفق عقد شرعي وتأخذ أحكامه.

## ثانياً: خصائص الصكوك:

 ١- يمثل الصك حصة شائعة في ملكية حقىقية.

۲ - يصدر الصك على أساس عقد شرعي ويأخذ أحكامه.

٣- انتفاء ضمان المدير (المضارب أو الوكيل أو الشريك المدير).

أن تشترك الصكوك في استحقاق الربح بالنسبة المحددة، وتمثل الخسارة بقدر الحصة التى يمثلها الصك، ويمنع حصول صاحبه على نسبة محددة مسبقًا من قيمته الاسمية أو على مبلغ مقطوع.

٤- تحمل مخاطر الاستثمار كاملة: تحمل الأعباء والتبعات المترتبة على ملكية الموجودات المثلة في الصك، سواء كانت الأعباء مصاريف استثمارية أو هبوطًا في القيمة، أو مصروفات الصيانة أو اشتراكات التأمين.

١- لا يجوز أن يتعهد مدير الصكوك بإقراض حملة الصكوك أو التبرع عند نقص الربح الفعلي عن الربح المتوقع، وله - بعد ظهور نتيجة الاستثمار - أن يتبرع بالفرق، أو أن يقرضه، وما يصدر عرفًا يعتدر كالتعهد.

٢- مدير الصكوك أمين لا يضمن قيمة الصك إلا بالتعدي أو التقصير، أو مخالفة شروط المضاربة أو المشاركة، أو الوكالة في الاستثمار.

٣- لا يجوز إطفاء الصكوك بقيمتها الاسمية، بل يكون الإطفاء بقيمتها السوقية أو بالقيمة التى يتفق عليها عند الإطفاء.

٤- يراعى في الصكوك من حيث قابليتها للتداول الإلتزام بالضوابط المنصوص عليها في قرار مجمع الفقه الإسلامي الدولى رقم ٣٠ (٤/٣) التالية:

ا- إذا كانت مكونات الصكوك لا تزال نقودًا

جمادى الأخرة ١٤٣٤ هـ

التولايد

10

فتطبّق أحكام الصرف.

ب- إذا انقلبت الموجودات لتصبح ديونًا، كما هو الحال في بيع المرابحة، فيطبق على تداول الصكوك أحكام الدين من حيث المنع إلا بالمثل على سبيل الحوالة.

جـ- إذا صار مال القراض موجودات مختلطة من النقود والديون والأعيان والمنافع فإنه يجوز تداول صكوك المقارضة وفقًا للسعر المتراضى عليه، على أن يكون الغالب في هذه الحالة أعياناً ومنافع.

ورأى مجمع الفقه الإسلامي الدولى المنبثق عن منظمة التعاون الإسلامي استكمال موضوع الصكوك الإسلامية، وقرر ما يأتي:

#### أولا: ضوابط عامة:

 ١- يجب أن تحقق الصكوك الإسلامية مقاصد التشريع من حيث تعزيز التنمية ودعم النشاط الحقيقي، وإقامة العدل بن الناس.

٢- يجب أن تحقق العقود الخاصة بالصكوك مقتضاها من حيث ثبوت الملكية شرعًا وقانونًا، وما يترتب عليها من القدرة على التصرف، وتحمل الضمان كما يجب خلو العقود من الحيل والصورية، والتأكد من سلامة ما تؤول إليه من الناحية الشرعية.

٢- يجب أن تتضمن وثائق الصكوك الآليات اللازمة لضبط التطبيق والتأكد من خلوه من الحيل والصورية، ومعالجة الخلل المحتمل. كما يجب القيام بالمراجعة الدورية للتأكد من سلامة استخدام حصيلة الصكوك في الغرض المحدد لإصدارها، ومن تطبيق جميع مقتضيات العقود على الوحه المقصود شرعاً.

٣- يجب أن تستوفى الصكوك الإسلامية الفروق الجوهرية بينها وبين السندات الربوية من حيث الهيكلة والتصميم والتركيب، وأن ينعكس ذلك على آليات تسويق الصكوك وتسعيرها.

#### ثانيا: التعهدات:

 ١- لا يجوز للمضارب أو الشريك أو الوكيل أن يتعهد بأي مما يأتى:

أ- شراء الصكوك أو أصول الصكوك بقيمتها الاسمية أو بقيمة محددة سلفًا بما يؤدي إلى

والحمد لله رب العالمين.

التو يها العدد ٤٩٨ السنة الثانية والأربعون

أكثر منه، ويستثنى من ذلك حالات التعدي والتفريط التي تستوجب ضمان حقوق حملة الصكوك.

ضمان رأس المال، أو إلى نقد حال بنقد مؤجل

ب- إقراض حملة الصكوك عند نقص العائد الفعلي على الصكوك عن المتوقع بما يؤدي إلى سلف وبيع أو قرض بفائدة، ويجوز تكوين احتياطي من الأرباح لجبر النقص المحتمل. ج- يجوز التحوط من مخاطر رأس المال في الصكوك وغيرها، من خلال التأمين التعاوني أو التكافلي المنضبط بقواعد الشريعة المطهرة.

#### ثالثًا: إجارة الأصل على بائعه:

لا يجوز بيع أصل بثمن نقدي بشرط أن يستأجر البائع هذا الأصل إجارة مقرونة بوعد بالتمليك بما مجموعه من أجرة وثمن يتجاوز الثمن النقدي، سواء كان هذا الشرط صريحًا أو ضمنًا؛ لأن هذا من العينة المحرمة شرعًا، ولذا لا يجوز إصدار صكوك مبنية على هذه الصيغة. هذه هي الضوابط الشرعية لإصدار الصكوك وتداولها، وهي أنواع كثيرة تختار كل دولة ما يناسبها، ومعظمها قابل للتداول، فيمكن أن يتم تداوله في البورصة مع باقي الأوراق المالية، ومنها ما لا يقبل التداول مثل صكوك السلم؛ حيث لا يجوز بيع دين السلم قبل قبضة.

والضوابط وضعها كل من المجْمعين الدوليين: ١- مجمع الفقه الإسلامي الدولى المنبثق عن منظمة التعاون الإسلامي، وهو يمثل جميع الدول الإسلامية، فلكل دولة عضو يمثلها كما يضم أعضاء معينين من كبار فقهاء العالم الإسلامي، لا يمثلون دولهم، وإلى جانب الأعضاء يوجد خبراء في جميع التخصصات، ولذلك فكل مؤتمر يحضره أكثر من مائة، وقد يصل إلى مائة وخمسين.

٢- والمجمع الفقهي لرابطة العالم الإسلامي بمكة المكرمة، وهو يضم خمسين عضواً من كبار فقهاء العالم الإسلامي إلى جانب الخبراء، ولذلك فكل مؤتمر قد يصل إلى مائة من الفقهاء و العلماء.



عَنْ تُؤْبَانَ رضى الله عنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: يُوشِكُ الأُمَمُ أَنْ تَدَاعَى عَلَيْكُمْ كَمَا تَدَاعَى الْأَكَلَةُ إِلَى قَصْعَتِهَا. فَقَالَ قَائِلٌ: وَمِنْ قَلْةَ نَحْنُ بَوُ مَئَذٍ. قَالَ: بَلُ أَنْتُمُ بَوْ مَئَذ كَثِيرُ وَلَكُنْكُمْ غُثَاءُ كَغُثَاء السَّبْل، وَلَتَذْرَعَنَّ اللَّهُ منْ صُدُور عَدُوَكُمْ الْمُهَابَةَ مِنْكُمٌ، وَلَيُقْدَفَنَّ اللَّهُ في قلوبِكُمْ الْوَهْنَ. فَقَالَ قَائِلُ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، وَمَا الْوَهْنُ؟ قَالَ: حُبُّ الدُّنْيَا وَكَرَاهِنَةُ الْمُؤْتِ. [أخرجه أحمد (٢٧٨/٥)، وأبو داود (١١١/٤، رقم ٤٢٩٧)، والطيالسي (ص ١٣٣، رقم ٩٩٢)، وابن أبي شيبة (٤٦٣/٧، رقم ٣٧٢٤٧)، والروياني (١/٤٢٧، رقم ٢٥٤)، وأبو نعيم في الحلية (١٨٢/١). والبيهقي فى شعب الإيمان (٢٩٧/٧، رقم ١٠٣٧٢)، والديلمي (٥٢٧/٥، رقم ٨٩٧٧) وصححه الإلباني] ما بالمحمد العامة والم

اعداد:د.السيد عبد الحليم

مولى رسول الله –صلى الله عليه وسلم– سُبي من أرض الحجاز ، فاشتراه النبي –صلى الله عليه وسلم. وأعتقه ، فلزم النبي –صلى الله عليه وسلم– وصحبه ، وحفظ عنه كثيرا من العلم ، وطال عمره ، واشتهر ذكره . يكنى أبا عبد الله ، ويقال : أبا عبد الرحمن . وقيل : هو يمانى .

#### شرح معانى الحديث

قوله صلى الله عليه وسلم: «يوشك الأمم» أي: يقرب فرق الكفر وأمم الضلال، أن تداعى عليكم، أي: تتداعى عليكم بأن يدعو بعضها بعضًا لمقاتلتكم وكسر شوكتكم، وسلب ما ملكتموه من الديار والأموال.

«كما تداعى الأكلة» كما يجتمع الأكلة على الطعام.

«إلى قصعتها» الضمير يعود إلى الأكلة يتناولون منها بلا مانع ولا منازع، فيأكلونها عفوًا صفوًا دون كدر، بحيث يأخذون ما في أيديكم بلا تعب ينالهم، أو ضرر يلحقهم، أو بأس يمنعهم.

«أمن قلة نحن يومئذ؟» أي: هل ذلك التداعي لأجل قلة نحن عليها يومئذ.

«بل أنتم يومئذ كثير» أي: عددكم كثير، ولكنكم غثاء كغثاء السيل، والغثاء ما يحمله السيل من زبد ووسخ، شبّههم به لقلة شجاعتهم وقلة قدرتهم.

«ولينزعن الله من صدور عدوكم المهابة» أي: ليخرجن الله الخوف والرعب من قلوب عدوكم.

«وليقذفن الله في قلوبكم الوهن»: أي: يرمى

n2 ail

جمادى الأخرة ١٤٣٤ هـ

الله الضعف في قلوبكم، وفسّر عليه الصلاة والسلام الوهن بحب الدنيا وكراهية الموت؛ إذ أمة الإسلام أمة مجاهدة، أمة دعوة، فإما حياة بعزة وكرامة، وإما أن تنال الشهادة في سبيلها دون اعتداء على أحد، أو إكراه لأحد، ولكنه تثبيت للحق، ودحض للباطل، فالمؤمن القوي خير وأحب إلى الله من المؤمن الضعيف.

# ما يهدف إليه الحديث

أما الدلالة المعنوية لهذا الحديث، فهو عَلم من أعلام النبوة، سيق مساق الإخبار المتضمن للتحذير والتنبيه إلى ما سوف تئول إليه الأمة إن لم تَعرف قدر نفسها، ولم تعرف مكانتها التي بوَّأها الله إياها: « كُتُمَ

> خَبَرَ أَمَتَهَ أُخْرِجَتَ لِلنَّاسِ تَأَمُّرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنَكَرِ وَتُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ » [آل عمران: ١١٠]، « وَكَذَلِكَ جَعَلْنَكُمْ أُمَةً وَسَطَا لِنَكُونُولُ شُهَدَآءَ عَلَى ٱلنَّاسِ » فإذا ما جهلت الأمة المسلمة حقيقتها، وضيعت واجباتها، والدعة، تراجعت عن

منزلتها، وتركت أسباب خيريتها، وفرَطت في عوامل قوتها، فعندها تلين وتضعف، ويسلط عليها عدوها فيستحلّ أرضها، ويستبيح كرامتها، وينتهك حرمتها، ويدنَس مقدساتها، ويخرّب ديارها، وينهب ثرواتها، ويذلَ أبناءها، وهذا كائن لا محالة إذا ظهرت عوامل وقوعها، نوجزها وباختصار في الآتي:

# ظهور عوامل ضعف الأمة أول هذه العوامل: الاختلاف:

والاختلاف سبب من أسباب تدمير الأمم في الفَسِهِمَ حَرَجًا مِمّا قضيَتَ وَيَسَلِمُوا تَسَلِيمًا » وفناء الشعوب، وقد حذرنا الله منه حيث يقول: «وَلَا تَكُونُواْ مِنَ ٱلْشَرِكِينَ (٣) مِنَ لِمُؤْمِنِ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ آمَرًا أَن يَكُونَ لَمُهُ

التوكيد العدد ٤٩٨ السنة الثانية والأربعون

الَّذِيبَ فَرَقُوا دِينَهُمْ وَكَانُوا شِيَعًا كُلَّ حِرْبٍ بِمَا لَدَيْمُ فَرِحُونَ » [الروم: ٣١ - ٣٢]، وسبب من أسباب الفُرقة والشتات.

والمؤمنون إخوة يسعى بذمتهم أدناهم، وهم يد علي من سواهم، والله تعالى يقول: « عُمَّدً رَسُولُ اللَّهِ وَالَّذِينَ مَعَهُ أَشِدَاءُ عَلَى الْكُفَّارِ ثُرَّمَاءُ بَيْبُمٌ » [الفتح: ٢٩]، ويقول عليه الصلاة والسلام: «مثل المؤمنين في توادهم وتراحمهم وتعاطفهم كمثل الجسد الواحد، إذا اشتكى منه عضو تداعى له الجسد بالسهر والحمى». [مسلم: ٢٥٨٦].

ويترتب على العامل الأول.. العامل الثاني: التنازع والتناحر والفتن:

فإذا ما وقع الخلاف، وإذا ما احتدم

النزاع، فإنه يؤدي إلى فتن وإلى محن، وإلى كوارث لا تُحمد عقباها، وذلك متى حكمت الأهواء، وتباينت الآراء، وتعددت التوجهات دون ضابط من شرع، ودون قيد من عقل، وعندها تنشب الفتن، وتحل الخصومات محل المودة والمحبة، وتتوسع الهوة بن أخوة العقيدة

الواحدة والمصير الواحد، والغاية الواحدة، ولو أن الأمة حكمت شرع ربها، ومنهج نبيها صلى الله عليه وسلم لحلت كثيرًا من مشاكلها، فالله تعالى يقول: « يَأَيُّهَا الَذِينَ ءَامَنُوا أَطِيعُوا الدَّفُو إِلَى الله عليه وسلم لحلت نَنَزَعُهُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُوهُ إِلَى اللَّه وَالرَّسُولِ إِن كُنُمُ أَوْمِينُونَ بِاللَّه وَالْيُورِ الأَخْرِ ذَلِكَ خَيرٌ وَأَحْسَنُ تَأُويلًا » [النساء: نَقَنَ يُحَكَمُوكَ فِيما شَجَرَ يَنْنَهُمْ ثُمَ لَا يَحَدُوا فِي أَنفُسِهِمْ حَرَجًا مِماً فَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوا اللَّهُ وَالْيُولِ اللَّهِ وَالْعُولِ اللَّعْمَ مِنكُمُ أَو فَق أَنفُسِهِمْ حَرَجًا مِمَا فَضَيْتَ وَيُسَلِمُوا تَسَلِّمَا » [النساء: 70]، ويقول عن وجل: « فَلا وَرَبَكَ لَا يُؤْمِنُونَ فِي أَنفُسِهِمْ حَرَجًا مِمَا فَضَيْتَ وَيُسَلِمُوا تَسَلِّيمًا »

Upload by: altawhedmag.com

and and that the angels

and while a property has

812 strate and and

Nevis Eelo acto Neemalso

012-268 22-10 12-8130

alson and will see a

nes orecento the

# ٱلْخِبَرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ وَمَن يَعْصِ ٱللَّهَ وَرَسُولُهُ, فَقَدْ ضَلَّ ضَلَكُلًا مُبِينًا » [الأحراب: ٣٦].

وعندما تعود الأمة إلى شريعة ربها فتحكمها، وإلى منهج نبيها فتعيشه واقعًا، فإن المحبة تحل محل الخصومة، والمودة تحل محل النزاع، ويكون رائد الجميع ابتغاء الحق والاهتداء إليه، يقول الرسول صلى الله عليه وسلم: «كل أمتي يدخلون الجنة إلا من أبي». قالوا: ومن يأبي يا رسول الله؟ قال: «من أطاعني دخل الجنة، ومن عصاني فقد أبي»

وما يلاحظ اليوم في عالمنا الإسلامي من نزاعات وخصومات داخل كيانه، وبين شعوبه وحكوماته، يجعلنا نتساءل:

ألم يكن لهذه الأمة مرجع ترجع إليه؟ وشرْعة تحتكم إليه؟ فنزَاعٌ هنا ونزاعٌ هناك، نتدمر، ومقدرات تُهدر، وقطيعة بين الأخ وأخيه، والجار وجاره، مما يجعل الأمة مهددة من داخلها، ويجعل خطرها على نفسها أكبر من خطرها على عدوها عليها.

قبة الأدم البيم حيارة مع منظيمة متعاملة المليم ويارية مع منظيمة والنيامع، التقسيق والتعامل، أما تشرة الأسمام والأسميات تقادم مي المالندية، لا أقصار حالقة التشري واعتيا حالقة الليري.

من حقها.

والعدة، القيم والمبادئ، التنسيق والتكامل، أما كثرة الأسماء والمسميات فتلكم هي الحالقة، لا أقول حالقة الشعر، ولكنها حالقة

مقومات الأمة المادية: أما مقوماتها المادية فهي كثيرة وظاهرة، كثرة

عددية تتجاوز المليار، وقوة مادية: زراعة

وبترول، ومواد أولية، أرض خصية واسعة،

ومناخات جغرافية متعددة، هذه المقومات لو

أحسن توظيفها واستغلت الاستغلال الأكمل

لتغدرت أحوال الأمة؛ شريطة أن يحصل

التكامل وتبادل المنافع، وعندما لا تحتاج

الأمة إلى غيرها، ولا تذل نفسها وراء السعى

يتوفير لقمة العيش من عدوها، وبهذا يكون

لها وزن بين الأمم، ويُحسب لها ألف حساب،

فلا يُقطع أمرُ دونها، ناهيك من أن يُنتقص

وقوة الأمم الدوم منظومة متكاملة العدد

الدين.

# أعداء الأمة:

أما ما تواجهه الأمة من عدوها فهو أمر ظاهر للعيان، فمؤامرات على الإسلام، وكيد بالمسلمين أناء الليل وأطراف النهار، دماء تُسفك، وجراحات

التوحيح

العامل الثالث: عدم الثقة بين الأمة الواحدة:

وهو يترتب على العاملين السابقين، وهو عدم الثقة بين الأمة الواحدة.

وهذا العامل جرها إلى عدم التكامل فيما بينها، مع المقومات التي تؤهلها لأن تكون في مقدمة الأمم، فلديها مقومات معنوية، فهي تدين بالدين الحق الذي ارتضاه الله عز وجل لعباده، وتحمل العقيدة الصافية النقية التي تتفق مع الفطرة السليمة، ولا تعارض المعقول ولا تعارض الواقع، وتكاليفها مراعية لقدرة الإنسان واستطاعته «لَا يُكَلِّفُ اللهُ نَقْسًا إلَّا وُسْعَهاً » [البقرة: ٢٨٦].

تنزف، وأرض تتقطع.

وفي الجملة فجسم العالم الإسلام مثقل بالجراح، فهو بحاجة إلى من يضمد له جراحه، ويعيد له حقوقه، ويصون له كرامته، وأبناؤه هم المعنيون بذلك، وعلى رأس الأمة قادتها. والجميع: قادة وعامة، مدعوون إلى السعي الجاد، من أجل تخفيف المعاناة عن المحرومين ورفع الظلم عن المظلومين، وإعادة الحقوق إلى المستضعفين المقهورين، والرسول صلى الله عليه وسلم يقول: «انصر أخاك ظالمًا أو مظلومًا، فكيف ننصره ظالمًا؟ قال: «تحجزه

جمادى الأخرة ١٤٣٤ هـ

وتمنعه، فذلك نصره» [صحيح البخاري]. وعندما نستعرض واقع المسلمين اليوم – ولا نستطيع الإحاطة به- نجده واقعًا مؤلمًا تهتز له المشاعر، وتجزع له النفوس، وواقعًا لا يشرّف أمة منهجها كتاب الله عز وجل، وقدوتها محمد صلى الله عليه وسلم بدءًا بفلسطين أرض الأنبياء ومسرى رسول الله صلى الله عليه وسلم، وفيها أولى القبلتين، وثالث الحرمين، وانتهاء بأرض البوسنة والشيشان والعراق وأفغانستان والصومال والشيشان والعراق وأفغانستان والصومال والسودان، وبينهما شعوب وأقليات تعاني الأمرَّيْن من أعداء الإسلام دون نصرة من أخ أو رحمة من عدو، وعدونا – كما يلاحظ-لا يكتفي مما تحت بده من أرضنا

> ومقدساتنا، بل يريد أرضًا وأمنًا وسلامًا وتجارة ومياهًا، دون أن يعطينا شيئًا مما أخذوه منا، وهذا هو منطق وأصبح من وعرضه وعن حقوقه وعرضه وعن حقوقه العالمي إرهابيًا، ومتطرفًا، وعنيفًا، ومن يقتل ويشرد ويدمر

ويغتصب متحضرًا ومسالما، وهذا ينطبق على اليهود في فلسطين. واجب الملمين نعو أمتهم حتى تصبح أمة قوية:

والمخرج من هذا كله - وحتى لا تتحقق فينا وقوة في الـ الغثائية التي أصيبت بها الأمة- أن نستعيد في التصرف تضامننا، وأن نكون إخوة فيما بيننا، الأخوة منا الإسلام ولا عشيرة ولا قبيلة: «لَا تَعَدُ فَرَمَا يُؤْمَوُنَ في أخلاقها ولا عشيرة ولا قبيلة: «لَا تَعَدُ فَرَمَا يُؤْمَوُنَ في أخلاقها يَالَمُ وَٱلْبَوْرِ آلَآخر يُوَآدُونَ مَنْ حَادَ ٱللَه وَرَسُولُهُ عاداتها، وتق وَرَ عَشِيرَتُهُمْ أَوَ أَبْنَاءَهُمْ أَوَ إِنْعَانَ مَعْتَ الله تا المجادلة: ٢٢]، «لَا يَتَخِذ ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلْكَفِرِ أَوَلِياة مِن منها وما بد دُون ٱلْمُؤْمِنِينَ وَمَن يَعْتَلُ ذَلِكَ فَلَسَ مِنَ أَوْلِياة مِن

[آل عمران: ٢٨]، أن نستعيد تضامننا، وأن نكون كالجسد الواحد الذي وصفه الرسول صلى الله عليه وسلم، أو كالبنيان الواحد، ينصر بعضنا بعضًا، ينصر قوينا ضعيفنا، ويرحم غنينا فقيرنا، وأن نعتصم بحبل الله عز وجل جميعًا: « وَأَعْتَصُوا مَبَلِ أَنَّهُ حَمِيمًا وَلَا عَرَقُوا وَأَذَكُرُوا نِعَمَتَ اللَّهِ عَلَيكُمُ إِذَكُتُمُ أَعَدامً فَأَلَّكَ بَيَنَ فَلُوبِكُمُ فَأَصَبَحُمُ بِعَمَتِهِ إِخْوَنَا » [آل عمران: ١٠٣]. فألوبِكُم فَأَصَبَحُمُ بِعَمَتِهِ إِخْوَنَا » [آل عمران: ٢٠٣]. فالإيمان هو الذي جمع القلوب المتباينة، هو الذي جمع الألوان المتعددة، هو الذي جمع بين أمة متناحرة متباينة.

عندما بعث الرسول صلى الله عليه وسلم نادى الناس باسم الإيمان، ناداهم باسم الإسلام: قولوا: لا إله إلا الله تفلحوا،

> د القرة التي فتي طريا حلوك التي يريلين القري التي فتي طريا الله من التي يريلين فرتية الترقيدة وقرة التسليدي وقرة فريلياي وسلما في التيني من التي يو التسريف دين القرة مي التي يو التسريف دين القرة مي التي يو التسريف دين التي و

الله أفواجًا حتى كانت أمورهم مستقيمة، قائمة على اتباع منهج الله عز وجل، وامتثال أمر رسول الله صلى وأن نحقق وأن نحقق منا وما يريد الله منا وما يريده منا عليه وسلم، من القوة والعزة والمنعة، فالمؤمن

فلما أن دخلوا في دين

القوي خير وأحب إلى الله من المؤمن الضعيف، والقوة التي نصَّ عليها الحديث

قوة إيمانية، وقوة أخلاقية، وقوة اقتصادية، وقوة في الرأي، وسداد في القول، وحكمة في التصرف، هذه القوة هي التي يريدها منا الإسلام، وهي التي دعا إليها الرسول صلى الله عليه وسلم، حتى أوجد أمة قوية في أخلاقها وفي قيمتها، وفي مُثُلها، وفي عاداتها، وتقاليدها.

نسال الله تعالى أن يرد الأمة الإسلامية إلى الطريق المستقيم، وأن يجنبنا الفتن ما ظهر منها وما بطن، وأخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

٢ 🖌 التوكير العدد ٤٩٨ السنة الثانية والأربعون



/ 12LIC/ 2

# ١٠٣ - "التَّاجرُ الْجَبَانُ مَحْرُومُ، والتَّاجرُ الجَسُورِ مَرْزُوقٌ".

الحديث لا يصَح: أخرجه القضاعي في «الشهاب» (ح٢٤٣) من حديث أنس مرفوعًا، وفيه محمد بن منصور التستري، قال فيه الحافظ أبو إسحاق الحبال: «كذاب». كذا في «الميزان» (٨٢١٣/٤٨/٤)، و«اللسان» (٥/٤٤٧)، (٢٢٨٢/١٢٨٢).

١٠٤ - "مَا تَرَك القاتِل عَلى المُقتَول مِن ذُنْب".

الحديث لا أصل له: أورده الحافظ ابن كثّير في «البداية والنهاية» (٩٥/١)، وقال: «لا أصل له، ولا يعرف في شيء من كُتب الحديث بسند صحيح ولا حسن ولا ضعيف أيضًا». اهـ.

١٠٥ - "إِنَّ الله قد خُلُقَ الفَرَسَ، فَأَجْرُاهَا فَعَرَقَتْ، ثُمَّ خُلُقَ نفْسَهُ منْهَا".

الحديث لا يصح: أخرجه ابن عدي في «الكامل» (٢٩١/٦) (١٧٧٦/١٥٥) من حديث أبي هريرة مرفوعًا، وفيه محمد بن شجاع أبو عبد الله الثلجي من أصحاب الرأي، قال الإمام ابن عدي: «كان يضع الحديث في التشبيه ينسبه إلى أصحاب النبي ليثلبهم به، فلا يجب أن يشتغل به، لأنه ليس من أهل الرواية، حمله التعصب على أن وضع أحاديث يثلب أهل الأثر بذلك».

١٠٦- "إنَّ لله عز وجل ملكًا نصفه من نور ونصفه من ثلج، يسبح يقول: سبحانك يا مؤلف الثلج إلى النور، ولا يطفئ النور برد الثلج، ولا برد الثلج حر النور، ألف بين قلوب عبادك المؤمنين".

الحديث لا يصح: أخرجه أبو الشيخ في «العظمة» (ح٣٣٥) من حديث معاذ بن جبل والعرباض بن سارية مرفوعًا، وفيه حفص بن عمر بن ميمون العدني، ذكره الإمام الذهبي في «الميزان» (٢١٣٠/٥٦٠/١) وقال: يروي عن ثور بن زيد، ونقل عن النسائي: أنه ليس بثقة، وقال ابن عدي في «الكامل» (٣٨٥/٢) (٣٨٩/١٣٩): «عامة حديثه غير محفوظ». اه.

١٠٧ – "الْكَرِيمُ حَبِيبُ الله، ولَوْ كانَ فَاسقًا".

الحديث لا أصل له: أورده الإمام السخاوي في «المقاصد» (ح٨٠٠) وقال: «لا أصل له».

١٠٨- "لو جُمِعَ ذَارُ أَهْلِ الدُّنْيَا لَمْ تَكُنْ إِلا شَرَارَةً مِن شرار النَّار".

الحديث لا يصح: أخرجه ابن عدي في َ «الكامل» (١٦٤/٢) (٣٥٣/٢٥) من حديث أبي أمامة، وفيه جُميع بن ثوب الرحبي الشامي، قال فيه البخاري: منكر الحديث، وقال النسائي: متروك الحديث.

جمادى الأخرة ١٤٣٤ هـ

التوكيد

١٠٩- "مَا حُدِّثْتُم عَنِّي مِمَّا تُنْكِرُونَه فَلا تَأْخُذُوا بِهِ، فَإِنِّي لا أَقُولُ الْمُنْكَرَ، وَلَسْتُ مِنْ أَهْلِهِ"

الحديث لا يصح: أخرجه الخطيب في «الكفاية» (٢/٢٥) (ح١٣٠٨) من حديث جبير بن مطعم مرفوعًا، وفيه سليم بن مسلم المكي الخشاب الكاتب، قال ابن معين: جهمي خبيث، وقال النسائي: متروك، وقال أحمد: لا يساوي حديثه شيئًا، ذكره عنهم الذهبي في «الميزان» (٣٥٤٧/٢٣٢/٢).

١١٠– «إِنَّه سَيَأْتِيكُمْ عِنِي أَحَادِيثْ مُخْتَلِفَة، فَمَا جَاءَكُم مُوَافقًا لكتاب الله وسُنتي فَهُوَ مِنِي، وَمَا جَاءَكُم مُخَالِفًا لكتاب الله وسنتى فَلَيْسَ مِنِي».

هذا الحديث لا يصح، أخرجه الخطيب في «الكفاية» (٥٩٣/٢) (ح١٣٠٩) من حديث أبي هريرة مرفوعًا، فيه صالح بن موسى بن إسحاق بن طلحة أورده الإمام الذهبي في «الميزان» (٣٨٣١/٣٠١/٢) وقال: كوفي يروي عن عبد العزيز بن رُفَيع، قال يحيى: ليس بشيء ولا يُكتب حديثه، وقال البخاري: منكر الحديث، وقال النسائي: متروك، وقال ابن عدي: عامة ما يرويه لا يُتابَع عليه أحد. اه.. قلت: وهذا يشير إلى أنه ضعيف جدًا.

١١١- "أمَا شَعَرْت أَنَّ اللَّهُ عَزَ وَجَلَ زَوَّجَنِي فِي الْجَنَةِ مَرْيَمَ بِنتَ عِمْرَانَ، وَكَلَّمُ أُخْتَ مُوسَى، وَامْرَأَةً فَرْعَوْنَ".

الحديث لا يصبح: أخرجه الطبراني في «الكبير» (٨/٩ ٣٠) (ح٢٠٠٨) من حديث أبي أمامة قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول لعائشة الحديث وفيه عبد النور بن عبد الله ذكره الذهبي في «الميزان» (٢٧١/٢/ ٥٢٨٠) وقال: عبد النور بن عبد الله المسمعي كذاب، وقال العقيلي: يغلو في الرفض، فالحديث موضوع.

111- "إِنَّ الله تعالى يَبْغَضُ ابنَ السَّبْعِينَ في أَهْلِهِ ابنَ عِسْرِينَ في مِسْيَتِهِ ومَنْظَره".

هذا الحديث لا يصح: أخرجه الطبراني في «الأوسط» (٣٦٥/٦) (ح٥٧٧٩) من حديث أنس مرفوعًا، قال الإمام الطبراني: لا يروى هذا الحديث عن رسول الله صلى الله عليه وسلم إلا بهذا الإسناد، تفرد به موسى بن محمد بن إبراهيم. قلت: رواه عنه يحيى بن العلاء، قال احمد بن حنبل: كذّاب يضع الحديث، وقال ابن معين: ليس بثقة، وقال النسائي والدارقطني: متروك، كذا في «التهذيب» (٢٢٩/١١)، أما موسى بن محمد بن إبراهيم بن الحارث عن أبيه فهو متروك. قاله الدارقطني في «الضعفاء والمتروكين» (٥١٨) فالحديث موضوع.

١١٣- ``لَيَأْتِيَنَّ عَلَى جَهَنَّمَ يَوْمُ كَأَنَّهَا زَرْعٌ هَاجَ، وَاحْمَرُ تَخْفُقُ أَبْوَابُهَا ``.

الحديث لا يصح: أخرجه الطبراني في «الكبير» (٢٩٥/٨) (ح٧٩٦٩) من حديث أبي أمامة مرفوعًا، وفيه جعفر بن الزبير بصري يروي عن القاسم بن عبد الرحمن سمعت أبي يقول: كان جعفر ذاهب الحديث، لا أرى أن أحدَث عنه، وهو متروك الحديث، وأخرج عن أحمد أنه قال: كان أكذب الناس، والراوي عنه عبد الله بن مسعر، قال فيه أبو حاتم: «متروك».

التوكيي العدد ٤٩٨ السنة الثانية والأربعون

مماية جناب التوحيد



معاوية محمد هيكل



الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعدُ: في سلسلة حديثنا عن حماية جناب التوحيد تحدثنا في المقال السابق عن صور من المنكرات التي تقع عند القبور؛ كالطواف حولها، والنذر لها، والبناء عليها، والصلاة عندها، إلى غير ذلك مما ذكرناه، وفي هذا المقال نتحدث عن الأسباب والدوافع التي ادت إلى فتنة الناس بالقبور عبر العصور، وذلك نصحًا للأمة وإبراءً للذمة.

#### د... فنقول مستعدنين بالله عز وحل:

# أولا: الغلو في الأنبياء والصالحين:

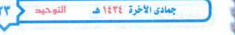
ويعد هذا من أعظم الأسباب التي أدت إلى فتنة الناس بالقبور وتعظيمها والتعلق بها، وقد حذر القرآن الكريم من هذا الداء الخطير والشر المستطير، فقال تعالى: «قُلْ يَتَأَخَلَ ٱلْكِنَّبِ لاَ تَمْلُوا فِي دِينِكُمْ غَيَّرُ ٱلْحَقِّ وَلا تَنَبِّعُوْا أَهْوَآة قَوْمِ قَدْ مَتَكُوا مِن قَبْلُ وَأَصْلُوا حَيْدِيرًا وَضَلَوا عَن سَوَاءِ ٱلسَّبِيلِ» [المائدة: ٧٧]. قال ابن كثير: «ينهى الله تعالى عن الغلو والإطراء، وهذا كثيرُ في النصاري، فإنهم تجاوزوا الحدّ في عيسي عليه السلام، حتى رفعوه فوق المنزلة التي أعطاه الله إياها، فنقلوه من خير النبوة إلى أن اتخذوه إلهًا من دون الله، يعبدونه، بل غلوا في أتباعه وأشياعه ممن زعم أنهم على دينه، فادعوا فيهم العصمة واتبعوهم في كل ما قالوه، سواء كان حقًّا أو باطلاً، أو ضلالاً أو رشادًا، أو صحيحًا أو كذئًا، ولذلك قال الله تعالى: « أَتَخْكُذُوا أَحْبُكَارُهُمْ وَرُهْبَكَنَهُمُ أَرْبِكَابًا مِّن دُونِ ٱللَّهِ مَ أَبْنَ مَرْيَكُمُ وَمَا أَمِرُوا إِلَّا لِتَبْسُدُوا إِلَيْهَا وَحِدْ أَلا إِلَيْهُ إِلَّا هُوَ سُبْحَنِنَهُ عَمَا يُشْرِكُونَ. [سورة التوبة: ٣١]، وقال تعالى: «بَتَأَهْلُ ٱلْكِتَبِ لَا تَغْبُلُوا فِي بِينِكُمْ غَيْرُ ٱلْحَقِّ وَلَا تَشْبِعُوَا أَهْوَاءَ قَوْمِ قَـدْ ضَكُوا مِن قَبْلُ وَأَصْكُوا حَيْثِرًا وَضَكُوا عَن سَوَاء ٱلسَّبِيل» [المائدة: ٧٧].

وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إياكم والغلو في الدين، فإنما أهلك من كان قبلكم الغلو في الدين». [النسائي (٣٠٥٧)، وصححه الإلباني في الصحيحة (١٢٨٢)].

قال شيخ الإسلام ابن تيمية: الشرك في بني آدم أكثره عن أصلين؛ أولاهما: تعظيم قبور الصالحين، وتصوير تماثيلهم للتبرك بها، وهدا أول الأسباب التي بها ابتدع الآدميون...». [الفتاوى: (٤٦٠/١٧)].

ولذلك حدَّر النبي صلى الله عليه وسلم من الغلو فيه، وتعظيمه فوق الحد، فقال: «لا تطروني كما أطرت النصارى ابن مريم، فإنما أنا عبد، فقولوا: عبد الله ورسوله». [رواه البخاري].

والإطراء هو مجاوزة الحدّ في المدح والكذب فيه.



كما قال البوصيري في غلوه في النبي صلى الله عليه. وسلم:

#### يا أكرم الخلق ما لي من ألوذ به

#### سواك عند حدوث الحادث العمم فإن من جودك الدنيا وضَرتها

# ومن علومك علم اللوح والقلم

قال ابن القيم رحمه الله: «إن من أعظم مكائد الشيطان التي كاد بها أكثر الناس، وما نجا منها إلا من لم يرد الله تعالى فتنته، ما أوحاه قديمًا وحديثًا إلى حزبه وأوليائه من الفتنة بالقبور إلى أن عبدوا أربابها من دون الله، وعُبدت قبورهم، واتُخذَت أوثانًا، وبُنيت لها الهياكل، وصُورت صور أربابها فيها، ثم جُعلت تلك الصور أجسادًا لها ظل، ثم جُعلت أصنامًا، وعُبدت من دون الله، وكان هذا الداء العظيم». [إغاثة اللهفان (١٨٩)].

وكان أول هذا الشرك وبداية هذا الداء في قوم نوح كما قال تعالى: «وَقَالُوْا لَا نَدُرُنَّ مَالِهَ كُمْ وَلَا نَدَرُنَّ وَذَا وَلَا سُوَاعًا وَلَا يَعُونَتَ وَيَعُوقَ وَنَشَرًا ()) وَقَدْ أَضَلُوا كَبِيراً » [نوح: ٢٣- ٢٤].

عن ابن عباس رضي الله عنهما أنه قال: هذه أسماء رجال صالحين من قوم نوح، فلما هلكوا أوحى الشيطان إلى قومهم: أن انصبوا إلى مجالسهم التي كانوا يجلسون فيها أنصابًا، وسموها بأسمائهم، ففعلوا فلم تُعبَد حتى إذا هلك أولئك ونُسي العلم عُبدت. [البخاري: ٤٩٣٠].

قال ابن القيم رحمه الله: «إن سبب عبادة ود ويغوث ويعوق ونسر واللات، إنما كانت بسبب تعظيم قبورهم، ثم اتخذوا لها التماثيل وعبدوها».

ثم بيَّن رحمه الله أساليب الشيطان وخطواته في إغواء بني آدم، وكيف تدرَّج بالقبوريين حتى عبدوا غير الله، وانغمسوا في أوحال الشرك والوثنية، وسقطوا في الفتنة.

فقال رحمه الله: ما زال الشيطان يوحي إلى عَياد القبور، ويلقى إليهم أن البناء والعكوف عليها من محية أهل القيور من الأنبياء والصالحين، وأن الدعاء عندها مستحاب، ثم ينقلهم من هذه المرتبة إلى الدعاء والإقسام على الله بها، فإن شان الله أعظم من أن يُقسَم عليه أو يُسْأل بأحد من خلقه، فإذا تقرر ذلك عندهم نقلهم منه إلى دعائه وسؤاله الشفاعة من دون الله واتخاذ قبره وثنا تغلق عليه القناديل والستور ويطاف به ويُقْتِل، ويُحَجِّ إليه ويُذبَح عنده، فإذا تقرر ذلك عندهم نقلهم منه إلى دعاء الناس إلى عدادته واتخاذه عددًا ومنسكا، ورأوا أن ذلك أنفع لهم في دنياهم وأخرتهم!! وكل هذا مما قد عُلم بالإضطرار من دين الإسلام أنه مضادً لما بَعث الله به رسوله صلى الله عليه وسلم؛ من تجريد التوحيد، وألا يُعبَد إلا الله.. فإذا تقرر ذلك عندهم نقلهم منه إلى أن من نهى عن ذلك فقد تنقص أهل هذه الرُّتب العالية وحطهم عن منزلتهم، وزعم أنه لا

حرمة لهم ولا قدر، فيغضب المشركون وتمشئز قلوبهم، كما قال تعالى: « وَإِذَا ذُكِرَ ٱللَّهُ وَحَدَّمُ ٱشْمَأَزَتْ قُلُوبُ الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآيَخِرَمِ وَإِذَا ذُكِرَ ٱلَّذِينَ مِن دُونِهِ إِذَا هُمْ يَسْتَبْشِرُونَ » [الزمر: ٤٥]. أ.ه. . من اغاثة اللهفان

وهكذا ينصب إبليس شرّاكه لصيد ضحاياه من بني آدم؛ ليُفسد عليهم عقائدهَم، ويستخدمهم عونًا له وأداة لنشر الشّرك في الأرض.

#### ثانيًا: تقليد الكفار والمشركين:

وهذا مزلق خطير من مزالق الشرك، والافتتان بالقبور، وقد حذَّرت الشريعة من هذا الداء؛ لما يترتب عليه من أضرار وأخطار جسيمة على العقيدة، وتشويه معالم الدين.

قال تعالى محذرًا من موالاتهم: هَتَأَبُّهُ الَّذِينَ مَامَنُوا لَا نَتَخِذُوا الْبُهُودَ وَالتَّمَنَرَيَّ أَذَلِيَّةُ بَعْشُهُمْ أَوَلِيَّهُ بَعْضٍ وَمَن بَتَوَهُمُ مَتِكُمُ فَإِنَّهُ مِنْهُمُ إِنَّ الله لا يَهْدِي الْفَوَمَ الطَّلِينِ » [المائدة: ٥٩].

قال السعدي رحمه الله: «يُرشد الله تعالى عباده المؤمنين ألا يتخذوهم أولياء فإن بعضهم «أولياء بعض» يتناصرون فيما بينهم، ويكونون يدًا على مَن سواهم؛ فإنهم الأعداء على الحقيقة، ولا يبالون بضركم، بل يحرضون على إضلالكم؛ فلا يتولاهم إلا مَن هو مثلهم، ولهذا قال: «رَمَن يَوَقَم مِنكَم فَإِنَّهُ مِنْهُمٌ » [المائدة: ٥١]؛ لأن التولي التام يُوجب الانتقال إلى دينهم، والتولي القليل يدعو إلى الكثير، ثم يندرج شيئًا فشيئًا، حتى يكون العبد منهم». [تفسير السعدي].

وقال تعالى لنديه صلى الله عليه وسلم: «ثُمَّ جَمَلَنَكَ عَلَى شَرِيعَةٍ مِنَ ٱلْأَمَرِ فَأَتَّبِعُهَا وَلَا تَنَجِعُ أَهْوَاءَ ٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ () إِنَّهُمْ لَنَ يُعْنُوا عَنكَ مِنَ ٱلْعَرِشَيْنَا » [الجافية: ١٨، ١٩].

قَالَ شَيخ الإسلام: «إن الله تعالى قد جعل محمدًا على شريعة من الأمر شرعها له، وأمره باتباعها، ونهاه عن اتباع أهواء الذين لا يعلمون، وقد دخل في (الذين لا يعلمون) كلّ من خالف شريعته، وأهواؤهم هي ما يهونه وما عليه المشركون من هديهم الظاهر الذي هو من موجبات دينهم الباطل، وتوابع ذلك، فهم يهوونه، وموافقتهم فيه اتباعٌ لما يهوونه». [اقتضاء الصراط //٥٨].

ولهذا حذّر النبي صلى الله عليه وسلم من مشابهة المشركين، فقال: «من تشبّه بقوم فهو منهم». [أخرجه أبو داود (٤٠٣١) وصححه الألباني].

ثم بَـنُن شيخ الإسلام أن هذا التشبه هو الذي جرً غُبًاد القبور، وساقهم إلي ما هم فيه من ضلال، فقال رحمه الله: «والذين يعظمون القبور والمشاهد لهم شُبَهُ شديد بالنصاري، حتى إني لما قدمتُ القاهرةَ، اجتمع لي بعضُ مُعَظَّميهم من الرهبان، وناظرني في المسيح ودين النصاري، حتى بيَّنت له سبب فساد ذلك، وأجبته عما يدُعيه من الحجة، وبلغني بعد ذلك أنه صنُف كتابًا في الرد على المسلمين، وأحضره إليً بعض المسلمين، وجعل يقرعوه عليَّ لأجيب عن حجج

التوكيد العدد ٤٩٨ السنة الثانية والأربعون

النصارى، وأبين فسادها..

وكان مما قلته للنصراني: أنتم مشركون، وبيُنت من شركهم ما هم عليه من العكوف على التماثيل والقبور، وعبادتها، والاستغاثة بها. قال لي: نحن ما نشرك بهم ولا نعبدهم، وإنما نتوسل بهم، كما يفعل المسلمون إذا جاءوا إلى قبر الرجل الصالح فيتعلقون بالشباك الذي هو عليه، ونحو ذلك... فقلت له: وهذا أيضًا من الشرك، ليس هذا من دين المسلمين، وإن فعله الجهالُ، فاقرَّ أنه مشرك، حتى إن قسيسًا كان حاضرًا في هذه المسالة، فلما سمعها قال: نعم، على هذا التقدير نحن مشركون!!

وكان بعض النصارى يقول لبعض المسلمين: لنا سيدً وسيدةً، ولكم سيد وسيدة، لنا السيد المسيح والسيدة مريم، ولكم السيد الحسين والسيدة نفيسة!!

فالنصارى يفرحون بما يفعله أهل البدع والجَهَلة من المسلمين مما يوافق دينهم ويشابهونهم فيه». [الفتاوى: [٤٦١/٢٧].

ومن نأمل ما يفعله القبوريون – من ضلالات – يظهر له بوضوح أن ما يفعلونه ما هو إلا امتداد لعادات وثنية شركية كانت سائدة قبل البعثة المحمدية.

قال الشيخ محمد رشيد رضا: «في (نبارس) بلدة بالهند قبر أبي البشر أدم عليه السلام، وقبر زوجته، وقبور قضاته، وهي تحت قباب مصفَّحَة بالذهب كقبة أمير المؤمنين عليّ بالنجف، وقباب غيره، وجميع هذه القبور تُعبَد بالطواف حولها، والتمسح بها، وتلاوة الأدعية والأوراد عندها؛ كغيرها من تماثيل معبوداتهم، مع الخشوع، وبذل الأموال، والنذور لها ولسدنتها». اه. وهكذا يتبين لنا خطر مشابهة الكافرين والمشركين على عقائد المسلمين وأثرها في نشر الفساد في الأرض. ثالثا، ضلالات وخرافات يرقع لها سنة القبور، بزعم الكرامات،

#### استغلالا للجهال:

لقد اتخذ سدنة القبور أساليب متعددة من أجل جنب البسطاءوالجهلة، وخدًاعهم بما يروَجونه لهم من ضلالات وخرافات عن أصحاب القبور تحت زعم الكرامات.

قال الشوكاني رحمه الله: «وقد يجعل الشيطان طائفة من إخوانه من بني آدم يقفون على القبر يُخادعون من ياتي إليه من الزائرين، ويهوّلون عليهم الأمر، ويصنعون أمورًا من أنفسهم وينسبونها إلى الميت، ويصنعون أكاذيب مشتملة على أشياء يسمونها «كرامات» لذلك الميت، ويبثونها في الناس، ويكرّرون ذكرها في مجالسهم وعند اجتماعهم بالناس، فتشيع ويَقْبَل عقله ما يروى عنهم من الأكاذيب، فيرويها كما سمعها، ويتحدث بها في مجالسه، فيقع الجهال في بلية عظيمة من الاعتقاد الشركي، وينذرون لذلك الميت بلية عظيمة من الاعتقاد الشركي، ويندرون لذلك الميت أحبَها إلى قلوبهم؛ لاعتقادهم أنهم ينالون بجاه ذلك وطاعة نافعة وحسنة متقبلة... [شرح الصدور ص٣]

#### ولا حول ولا قوة إلا بالله.

ويوضح ابن القيم رحمه الله طرائق القبوريين وأساليبهم في خداع الناس، ويكشف زيفهم وضلالهم، ويدحض شبهاتهم فيقول: «ومنها حكايات حُكيت لهم عن تلك القبور؛ أن فلانًا استغاث بالقبر الفلاني في شدة؛ فَخُلَصَ منها، وفلانًا دعاه في حاجة فقُضيتُ له، وفلانًا نزل به ضرَّ فاسترجى صاحبَ القبر فَكْشَفَ ضَرَه..

وعند هؤلاء السدنة شيء كثير من ذلك يطول ذكره، وهم من أكذب خلق الله تعالى على الأحياء والأموات، والنفوس مُولُعة بقضاء حوائجها، وإزالة ضرورتها، والشيطان له تلطُّف في دعوة هؤلاء، فيدعوهم أولا إلى الدعاء عنده، فيدعو العبد عنده بانكسار وذلة، فيجيب الله دعوته؛ لما قام بقلبه، لا لأجل القبر، فيظن الجاهل أن للقبر تأثيرًا في إجابة تلك الدعوة، والله تعالى يجيب دعوة المضطر ولو كان كافرًا، فليس كل من أجاب الله دعاءَه يكون راضيًا عنه، أو مُحبًا له، أو راضيًا بفعله، فإنه يجيب الدرَّ والفاحر، والمُؤمَنَ والكافرَ.

وكثير من الناس يدعو دعاءً يعتدي فيه، أو يشترط فيه، أو يسال ما لا يجوز أن يُسْأَلَ، يحصل له ذلك أو بعضه، فيظن أن عمله صالح مُرْض لله، ويكون بمنزلة من أُمْلِيَ له وأُمدُ له بالمال والبنين، وهو يظن أن الله يسارع لَه في الخيرات، وقد قال الله تعالى: «فَلَمَّا شُواً مَا دُحَرُواً به فَتَحْنَا عَلَيْهِ أَبَوْبَ صُلْ فَتَى حَقَّ إذَا وَرُحُواً مِنَا أُوُوًا أَخَذَنَهُم بَعْنَةً وَإذَا هُم شَيْلُونَ » [الأنعام: ٤٤]. [إغاثة اللهفان: ٢٢٠،

ولو ذهبنا نتحدث عن ضلالات وخرافات القوم المزعومة. بـ«الكرامات»، لسودت من أجل ذلك صفحات وصفحات، فإلى الله تعالى المُسْتكى.

#### i dage at lue

لا يعنى إنكارنا لما يدعيه هؤلاء من كرامات منسوية للمقبورين زورًا وبهتانا أننا ننكر أصل الكرامة، كلا، فالكرامة الشرعية ثابتة غير مشكوك فيها لمن اختارهم الله من عباده واصطفاهم لا مطعن في ذلك، ومما يميز هؤلاء إخفاء تلك المنح والمواهب الربانية وعدم المتاجرة بها، بل تدفعهم إلى محبة الله والإخلاص له، ومن راجع سير سلف صالحي الأمة تبين له ثبوت الكرامة الريانية. للصحابة والتابعين ومن سار على الهدى المستقدم. وختامًا، فهذه الأسباب التي ذكرناها، وغيرها كثير، هى التي أدت بالناس إلى تعظيم القبور، والافتتان بها عبر العصور، فصرفوا إليها العبادات، ودعوا أربابها لقضاء الحاجات وتفريج الكربات، وقدموا لها النذور والهيات، وطافوا حولها وتبركوا بها، إلى غير ذلك من الضلالات، فالواحب على العلماء والدعاة أن ببذلوا النصح والتوجيه للأمة ببيان حقيقة التوحيد، وثماره، وبركاته، والتحذير من الشرك وأخطاره، حتى بندحر الباطل، وتنقطع أسبابه، «رَغِيْنُ ٱللَّهُ ٱلْحَقِّ بِكَلِّمَنِيِّهِ. رَقُ كَرَهَ المجرمون » [يونس: ٨٢].

والله من وراء القصد.

جمادى الأخرة ١٤٣٤ هـ التو اليو

20



# 🗠 أجرى الحوار/ سامح أبو الروس

دينم الله، والحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، أما بعدُ : ففي حياة الأمم تتقلب الأحوال، فيرفع الله أقوامًا، ويضع آخرين؛ سيحانه وتعالى بيده الملك يعز من يشاء ويذل من يشاء، تذكرنا هذه السُّنَّة الربانية ونحن في طريقنا لمقابلة معالى وزير الأوقاف العالم الجليل الأستاذ الدكتور طلعت عفيفي، حفظه الله، ومرت أمام أذهاننا أيامًا طوالا عانينا فيها تسلط الوزارة على الدعوة والدعاة، حتى قال أحدهم يومًا: إنها ليست وزارة الأوقاف، وإنما هي وزارة وقف حال الدعوة !! وبين عشية وضحاها غيّر الله عز وجل الأحوال، ويسّر المجال ليتولى أصحاب الحق ويُوَسِّد الأمر لأهله، أو كذلك تحسيهم، والله حسيبهم. ذهبنا إلى الوزارة لمقابلة عالم جليل؛ فهو قبل أن يكون وزيرًا للأوقاف كان عميدًا لكلية الدعوة وأصبول الدين، تخرج على يديه أجيال من الدعاة يحملون أمانة الدعوة إلى الله، ذهبنا إليه يحدونا قوله تعالى: « أُمَّ جَعَلْنَكُمْ خَلَيْفَ فِي ٱلْأَرْضِ مِنْ بَعَدِهِمْ لِنَظْرَ كَيْفَ تَعْمَلُونَ »، حاولنا في هذا اللقاء مع معالى وزير الأوقاف أن نعرف نظرته لهذا المنصب المهم، وما الذي يريد تحقيقه من خلال هذا الموقع للدعوة والدعاة، ونظرته للدعاة داخل الوزارة وخارجها، والأطر التي تجمعه بالجمعيات الإسلامية العاملة بمجال الدعوة ورعاية المساجد، وما الذي حققه حتى الأن وما الذي لم يحققه ولماذا لم يحققه؟ وما هي أهم العقبات التي تواجهه في حربه ضد الفساد والمفسدين في الوزارة وهيئاتها؟ وغيرها من الملفات الساخنة التي تشغل عقول وقلوب المحبين للدعوة وللمساجد، ورغم سخونة القضايا وتشعبها فلقد قابلها فضيلته بصدر رحب وتفاؤل لافت وهمة نرجو من الله عز وجل أن يُعَان بها على تحقيق المنتظر من هذه الورارة المهمة.

وهذا هو اللقاء الأول مع معالي الوزير، يعقبه لقاءات أخرى بإذن الله في المستقبل القريب حول الكثير والكثير مما يشغل البال، ويهفو إليه المآل، وإلى الحوار 🔳

العدد ٨٨٤ السنة الثانية والأربعون

52gil

Upload by: altawhedmag.com



#### الفكر الوسطى المعتدل

التولاية : معالي وزير الأوقاف، وأنتم اليوم تتولون منصبًا وزاريًا غير عاديً؛ حيث إن وزارة الأوقاف منوطة بشئون الدعوة والدعاة في مصر، نريد من فضيلتكم توضيح رؤيتكم التي وصلتم إليها من خلال توليكم هذا المنصب، ونظرتكم إلى أحوال الدعوة والدعاة؟

أجاب معالى الوزير قائلاً: لا شك أنه في داخل كل مؤسسة أو مجموعة من الناس سواء فى الأوقاف أو غيرها من هو مجيد ومجد، يبذل ويعطى، ومن هو ضعيف بطبيعته وبطبيعة تكوينه العلمى فهذا ينطبق أيضا على الأئمة والدعاة، ونحن نحاول أن نرتقى بمستوى الأئمة العاملين والمحسوبين على وزارة الأوقاف؛ من خلال الدورات التدريبية التي تعددت، ومن خلال فتح ملف التدريب فى مراكز التدريب التى تنتشر على مستوى الجمهورية، والتي سوف نزيدها من سيعة مراكز إلى اثنى عشر مركزا في الميزانية الجديدة إن شاء الله تعالى، إضافة إلى ذلك حاولنا أن نتخير أئمتنا من خلال عمل مسابقة للأئمة لنختار من خلالها المتميزين في حفظ القرآن الكريم والأحاديث النبوية واللغة العربية والثقافة الإسلامية والفكر الوسطى المعتدل الذي لا ينحرف يمينًا أو يسارًا، فهذه محاولة لتحسين وضع وصورة أئمة الأوقاف في أنحاء مصر، سواء كان موجودًا في الوزارة بالفعل أو سيتم تعيينه فيها. دعاة الأوقاف ودعاة الجمعيات والأزهر

التوكيد : معالي الوزير، هل ترون أن الإمام والداعية فقط هو المحسوب على وزارة

الأوقاف أم أن الصورة التي تعملون على تطويرها بالرعاية والمتابعة والتوجيه هي صورة أشمل من ذلك؟

يرد سيادته قائلاً: دون شك الإمامة والدعوة إلى الله سبحانه وتعالى لا تقتصر على أئمة الأوقاف، فهناك أئمة تابعون للأزهر الشريف وهناك أئمة تابعون للجمعيات الأهلية المهتمة بالدعوة، فمفهوم الداعية أعم، والفرق بين الإمام في وزارة الأوقاف وغيره هو أن الإمام في الوزارة معين ويتقاضى راتبًا على تفرغه لأجل أداء هذه المهمة.

### أبوابنا مفتوحة للراغبين في العمل الدعوي

التوليد : معالي وزير الأوقاف، هل هناك من فرصة للأئمة المجتهدين من غير العاملين بوزارة الأوقاف ويشتاقون للتطوع والعمل في خدمة المساجد التابعة للوزارة؟

ويرد الدكتور طلعت عفيفي قائلاً: عندنا من البنود ما فيه طريقة للحصول على إمكانية العمل من خلال مساجد الأوقاف عن طريق خطباء المكافأة، وهذه أيضًا نعيد النظر فيها مرة أخرى بحيث نعيد تقويم وتقيم خطباء المكافأة، فمن أثبت منهم جدية وحضورًا واهتمامًا وأداء للعمل نبقي عليه ومن لا يكون على هذا المستوى نحاول أن نفتح الباب أمام أخرين حتى نختار الأكفأ لحمل هذه الأمانة في التبليغ عن الله تعالى والتي وصفها الله بقوله: «قل هذه سبيلي أدعوا إلى الله على بصيرة أنا ومن اتبعنى».

# موقف الوزارة من المساجد التي تم اغتصابها من الجمعيات

التولاية : ترون فضيلتكم في العهد السابق كيف ظلم أصحاب الأوقاف كثيرا وأخذت



ان هناك رغبة وإصرارا على القضاء على الفساد، ووضيع آلبيات اختيار الصالحين الأكفاء لتولى مناصب الوزارة، فلا تكون الوظائف حكرًا على أناس باعينهم، فبهذا تكون لوزارة الأوقاف هيبة وشكل ىلىق بمكانتها .

منهم أوقافهم عنوة، وتعلمون أن كثيرًا من الحمعدات المشرفة على المساجد تم أخذ مساجدها عنوة وعلى غير رغبة أصحاب الوقف، فما فرص هؤلاء في عهد فضيلتكم لدرد إليه حقهم؟

ويرد معاليه وترتسم على وجهة علامات الأسى قائلاً: ليست الجمعيات وحدها التي تم أخذ أوقافها فأراضى وزارة الأوقاف المعتدى عليها كذلك نقوم الآن بحصرها ومعرفة ما بأيدينا من حجج تتعلق بهذه الأراضى، ونخاطب الجهات المسئولة لإعادة هذه الأراضى المسلوبة أولا إلى الأوقاف مرة ثانية، سواء كانت سلبت باسم الإصلاح الزراعي، أو تم التعدى عليها يواسطة أشخاص أو ما إلى ذلك، أما بشأن المساجد فلدينا الآن بروتوكول تعاون بيننا وبين والتصورات الموضوعة للحث على إحياء الجمعيات العاملة في الدعوة والتي تتصف بالوسطية والموضوعية؛ بحيث يكمل بعضنا بعضا، ونفسح لهم المجال للمساجد التي كانت تابعة لهم لترد إليهم تحت إشراف عام هذه مجرد أفكار تطرح، ولكن كثرة الملفات من وزارة الأوقاف، وتتشكل لجنة من هذه الجمعيات تبحث في الرقى بمستوى الخطاب الدعوى، وفي محاولة الرقى بمستوى المنابر سواء كان المسجد تابع لوزارة الأوقاف أو 

الته لايها العدد ٤٩٨ السنة الثانية والأربعون

غيرها، ولدينا الآن إدارة خاصة أنشأناها داخل الوزارة سميناها إدارة مساجد الجمعيات التي ضمت من قبل ضمًا أمنيًا، ونحاول الآن أن نفعًلها بشكل أفضل حتى نتعاون مع الجمعيات العاملة في الدعوة، ولا نتضاد أو نتعارض معها.

لابد من إعادة الثقة في وزارة الأوقاف مرة ثانية إ التوهيط : معالى الوزير، لماذا لا نرى في الوقت الحالى وبعد هذه الفتوحات طفرة في الأوقاف لاسيما وأن الناس مازالت في عزوف عن وقف أموالها لصالح الدولة بعد فقدان الثقة فبها؟

ويجيب معاليه بنبرة متسارعة قائلا: إن فقدان الثقة كان فيمن تولوا مسئولية هذه الأوقاف، وتدخل الحكومات المتعاقبة في الاستدلاء على أموال الوقف، أدى إلى عزوف الكثيرين عن وقف أموالهم نظرًا لما رأوه بأم أعينهم من الاستغلال غير الطيب والتعدي على أراضى الأوقاف، لكننا نأمل فى المستقبل القريب إن شاء الله أن تعود للوقف مكانته، وبخاصة أن الدستور الجديد ينص في أكثر من مادة على رعاية الوقف وفتح الباب أمام المزيد منه، واهتمام الدولة بشانه وما إلى ذلك. لكن يبقى الأساس والأصل هو إعادة الثقة المفقودة من وزارة الأوقاف وبين الواقفين.

التولاية : فضيلة الدكتور: هل تسمحوا لنا بالتعرف على الخطط التي تم وضعها لحث الناس على إحياء سنة الوقف الخيري، هذه السنة المهجورة؟

أجاب معاليه: أولا أنا أحث الناس على إحياء تلك السنة، وإنه حتى هذه اللحظة التى تطرح علينا تجعلنا نؤخر أحيانا ملفا لحساب ملف آخر أكثر ضرورة لكن في النية أن نفتح المحال على مصراعيه لمسألة الوقف وأن نناشد المسلمين جميعًا العمل على إحياء

هذه السنة التي من شأنها أن تنعش مجال الدعوة وحفظ القرآن وبناء المساجد ورعاية الأئمة، وما إلى ذلك، لكن حتى هذه اللحظة لم نبدأ وإنما هي مجرد أفكار، ومن الواجب أن نستغل كل الإمكانات والقدرات المتاحة لأجل حشد المسلمين وإقناعهم بأهمية الوقف وضرورة تجديد العهد به مرة أخرى، وفي وضرورة تجديد العهد به مرة أخرى، وفي والصحف، وكذلك الدعوة في المساجد، والتواصل مع رجال الأعمال مع أصحاب الأموال ونتواصل مع كل من لديه قدرة على دفع هذه المسيرة إلى الأمام، وهذا واجب علينا أن نصل إليهم حتى يقتنعوا وتعود الثقة مرة أخرى إن شاء الله.

التوعيط : هل ترى فضيلتكم أن من المكن توسيع دائرة التعاون مع الجمعيات الإسلامية في هذا المجال، فهي كذلك تحتاج إلى الوقف وهناك ثقة متبادلة بينها وبين الناس خاصة والوزارة بالفعل تتعاون مع هذه الجمعيات في محال رعاية المساجد؟

أجاب فضيلته قَائلاً: لَكل حادث حديث، أما الآن فالأوقاف هيئة حكومية مراقبة من الجهاز المركزي، ولديها حسابات خاصة بها لاستثمار هذه الأموال بشكل ربما يختلف عن الجمعيات العاملة في هذا المجال، لكن ساعة أن نبدأ يمكن أن نستمع إلى المقترحات، وإذا أمكن التعاون في هذا المجال فلن نتأخر إن شاء الله.

ما هي خطتكم ورؤيتكم لتطهير الوزارة من الفساد \$ { التولايح : يقول النبي صلى الله عليه وسلم « بادروا بالأعمال فتنًا « ونحسبكم بإذن الله من المسارعين المبادرين بالبذل، فما هي أهم الأولويات التي تسابقون بها الزمان وتبادرون بها قبل فوات الأوان؟

أول أولية هي تطهير الوزارة من الفساد الواقع فيها، وإعادة وضعها على الخط المستقيم، والإستراتيجية التي يتبناها أي مسئول يأتى بعد ذلك ليطور هذه الوزارة،

نحن نضع هذه اللبنة بتطهير الوزارة من الفساد، ومحاولة إعادة الثقة بين هذه الوزارة الرائدة المحورية وبين الناس وبينها وبين المساجد وبينها وبين الإمام، هذه كلها أمور من شأنها أن تعيد الوزارة مكانتها .

فنحن نضع هذه اللبنة بتطهير الوزارة من الفساد، ومحاولة إعادة الثقة بين هذه الوزارة الرائدة المحورية وبين الناس وبينها وبين المساجد وبينها وبين الإمام، هذه كلها أمور من شانها أن تعيد الوزارة مكانتها ونسأل الله أن يعيننا على هذا الأمر.

# فساد أشخاص أم فساد تشريعات؟ (

ألتوΩي≓ : هل الفساد في الوزارة فساد أشخاص أم فساد تشريعات تشوّه وجه الوزارة؟

ام فتناد تشريعان تشوه وجه الورارة؛ أجاب سيادته بأن الأمر هو مزيج بين هذا وذلك، ونحن نحاول أن نسير في الاتجاهين، وإصدرنا قرارات وزارية لإصدلاح المعود، وهناك وإصدلاح الأئمة وإصدلاح الدعوة، وهناك على المساجد بشكل أدى إلى إفساد المسجد، على المساجد بشكل أدى إلى إفساد المسجد، وانتشار الرشوة والمجاملات والمحسوبية، وانتشار الرشوة والمجاملات والمحسوبية، والقائها في حين نضع البديل الأفضل والقائها في حين نضع البديل الأفضل والاقوم لها، وكذلك نهتم بتحسين أحوال الأئمة من حيث الجانب المادي، فهذه كلها مجالات متعددة نحاول أن نصل من خلالها إلى الأصوب إن شاء الله.

### الإعراض عن الجاهلين

التوكيط : فضيلتكم في المقام الأول عالم

جمادی الأخرة ١٤٣٤ ه التوعيط ٢٩ Upload by: altawhedmag.com

اذا تمكن الداعية أن يملأ موقعه، وأن يكون ملء السمع والبصر وأدي عمله على الوجه الأكمل والأتم لن يستطيع أحد أن يتطاول عليه باللسان أو بشير اليه بالبنان .

حلدل ومربى للدعاة، فما هي النصيحة التى توجهها للدعاة عموما وليس للدعاة العاملين فقط بوزارة الأوقاف في هذه الجو خاصة والأئمة أصبحوا وكما ترى معرضون للكثير من المشكلات في دروسهم وخطبهم من محاولات التعدى والإشكالات فكيف يتعاملون مع هذه المواقف؟

فأحاب فضيلته بأنه إذا تمكن الداعية أن بمار موقعه، وأن يكون ملء السمع والبصر وأدى عمله على الوجه الأكمل والأتم لن يستطيع أحد أن يتطاول عليه باللسان أو يشير إليه بالبنان إذا كان ملء السمع والدصر، فمن المهم جدا أن أكون قويًا في حجتى ومادتي العلمية قادرًا الزم الآخرين برأى هو محل للاجتهاد، على ملء مكاني، وأن أكون إلى جانب ذلك قدوة حسنة وأسوة طيبة يسمع الناس منى كلامًا يرونه في تصرفاتي أفعالا هذا هو العامل الأساس في فرض الداعية احترامه على الكل، ولا يستطيع أحد أن ىتكلم معه فإن حدث فليلزم قوله تعالى: «وإذا خاطبهم الجاهلون قالوا سلاما».

> التوليد : هل من كلمة توجهونها فضيلتكم لن يحدث خلاف إن شاء الله. للحمعدات العاملة في مجال الدعوة؟

> > التوكيي العدد ٩٨ السنة الثانية والأربعون

احاب سيادته: اتمنى أن نتعاون وأن نتطاوع، وألا نختلف، فنتعاون فيما اتفقنا عليه، ويعذر يعضينا يعضا فيما اختلفنا فيه، وأن نختار الأفضل والأصلح في كل موقع من المواقع حتى تكون صورة طيبة للدعوة، فنحن نتعامل لا تعسرًا عن أنفسنا وذواتنا ومؤسساتنا، ولكن أى إيجابية ستحسب لديننا وأي سليدة ستحسب على ديننا، فيحب علينا ألا تكون دعوتنا تصد الناس عن سييل الله، وهذا يستلزم بالضرورة أن نتعاون فدما اتفقنا علده، ومعذر معضنا معضا فدما اختلفنا فده، وأن نعطى القدوة الحسنة من أنفسنا، ونختار من يتولى ويبوأ مكانة الدعوة فيما يبننا على أن يكون صورة طيبة للدعوة التي ينتسب الدها.

# كيفية ادارة العمل في المساجد

التوليد : كدف ترى فضعلتكم الطريقة المثلى لادارة العمل داخل المسجد حتى لا تقع مشكلات وفتن بين المصلين بعضهم البعض أو يبنهم وين الأئمة خصوصًا في هذه

الأوقات التي يعجب كل امرئ فيه يرأيه؟ قال الدكتور عفيفى: أرى أنه إذا كان الأمر بتعلق بخلافات فقهية فيما هو محل للاحتها فسنغى لنا أن نتقبل الرأي والرأى الآخر، وأن يسع بعضنا بعضًا فلا وإنما رأيى صواب يحتمل الخطأ ورأى غيرى أيضا صواب يحتمل الخطأ، وتحدث المشكلات عندما ألزم الآخرين باجتهادى، والآخرون يلزمون الإمام باجتهاداتهم، فتحدث المشكلة، ولكننا ان اتفقنا على الأصول والمدادئ الكلية، وتركنا المساحة واسعة للاختلافات الاحتهادية، وقبل بعضنا بعضا فيها

#### Upload by: altawhedmag.com

# انصر العق ولو كنت وحدك

X77777777777777777777777777777777777

التوكية : هل ترى معالي الوزير أن الوقت الذي نحن فيه وقت تدافع، المنافح فيه والمجتهد والعامل خير من الخامل القاعد، أم أنه وقت فتن الجالس فيه خير من القائم؟

فقال فضيلته: النبي صلى الله عليه وسلم يعلمنا: «المؤمن الذي يخالط الناس ويصبر على أذاهم خير من المؤمن الذي لا يخالط الناس ولا يصبر على أذاهم» فلا بد من أن أكون إيجابيًا ولا أنسحب من الميدان، وإنما أحاول أن أنصر الحق ولو كنت وحدي، فلقد علمنا رسولنا صلى الله عليه وسلم: «لا تزال طائفة من أمتي ظاهرين على الحق لا يضرهم من خالفهم حتى يأتي أمر الله وهم كذلك»، فلا ينبغي الانسحاب من الميدان، وإنما يجب أن أتمسك بالحق وأدعو الناس إليه وأثق في نصر الله.

# المشروعات المستقبلية لوزارة الأوقاف

التوكية : ما هي أهم المشروعات على خريطة أعمالكم لاستثمار أموال هيئة الأوقاف؟!

نحن نقوم بمشروعات تنمية في إطار بروتوكولات لمجالات تعاون بيننا وبين المحافظات؛ تُعرض من خلالها علينا يتناسب مع إمكانياتنا وقدراتنا، فيمكن أن نتبنى مشروعًا وندفع فيه ببعض المال كهيئة أوقاف، وتدخل معنا شركات أخرى لستثمارية بأموالها وتصبح المشاركة فعلية، والاستثمار بناءً، من أجل تنمية مال الوقف، ولأجل تنمية المشاريع وكذلك توفر فرص عمل وغيرها من المنافع، فهذه البروتوكولات هي عبارة عن إطار عام للعمل الذي يسمح لنا ولغيرنا

وزارة الأوقاف وزارة دعوة إلى الله، فلا يتناسب معها أن حكون فيها فساد أو مفسدون، وانما لا يد أن يكون من يعمل فيها قدوة حسنة وأسوة طيبة .

أن يكون جزءًا فيه ونحن نأخذ من هذه المشروعات بعض مما يتناسب معنا، وقد بدأنا بالفعل في أسوان مشروعًا وإن شاء الله تليه مشروعات أخرى.

# هيئة الأوقاف وإدارة أموال الوقف

التوعيط : هل أرباح هذه الاستثمارات تدخل خزينة الدولة أم تعود إلى الوزارة؟

فأجاب سماحته: هيئة الأوقاف هي المخولة باستثمار أموال الوقف بالطبع وبالنسبة للوقف « الأصل الثابت» لا نملك التصرف فيه، لكن نتعامل مع الريع العائد من استثمار هذه الأوقاف، فيصرف منه على العاملين والموظفين والهيئة العامة التي ترعى هذا المال بنسبة ١٥٪ ويحبس من ١٠٪ لأى مصاريف طارئة، والداقي ٧٥٪ يأتي إلى وزارة الأوقاف للإنفاق منه على ما أوقف أصحاب الوقف مالهم عليه، مثل العمال، المساجد، الدعوة إلى الله، الابتعاث إلى الخارج، إعانة العاجزين عن أداء فريضة الحج، وغيرها من الأبواب الكثيرة جدا، ونحن في الفترة الأخدرة أخذنا موافقة على أن نعطى الأئمة جزءًا من هذا الربع بشكل منتظم شهريًا بإذن 140

جمادي الأخرة ١٤٣٤ هـ

الته 2يد

كيفية استرداد أموال الوقف المنهوبة التولاية : ما موقف الوزارة في عهد فضيلتكم من قضية أموال الوقف المنهوية وهل ترون أنه من المكن استردادها؟ فاجاب فضيلته قائلا: الآن هذا شيء طبيعي، ونحن على تواصل مع رئيس الوزراء وهناك لجان مشكلة حاليا لحصر كافة الأراضى التي تخص الأوقاف، وتقنين أوضاعها يحدث لا يستمر الاستدلاء عليها تحت مسمى الإصلاح الزراعي أو غيره، ونعيد هذه الأراضي إلى الأوقاف مرة أخرى، وهذا بمائتي جنيه في حين أن المجاور له يؤجر يعتبر بالنسبة للوزارة أمر جديد فلم يكن هناك من قبل أحد يسأل عن هذه الأموال ولا بطالب باستردادها، لكننا الآن بدأنا نفتش عنها، وكان هناك اجتماع منذ أيام مع رئيس هيئة المساحة ورئيس توزيع أراضي الدولة ورئدس الوزراء ومسئولين من كافة الجهات لإعادة أراضي الأوقاف مرة أخرى، والقاعدة التي أرسيتموها لمن يخلفكم في وهذا يجري الآن ولله الحمد، ولكن الزمن وزارة الأوقاف ليبنى عليها؟ جزء من العلاج، وأحاول أن يتم هذا الأمر فقال فضيلته؛ إن هناك رغبة وإصرارًا خلال فترة ولايتي للوزارة، ونحن نعيش في رواسب إرث من السنين يزيد عن خمسين اختبار الصالحين الأكفاء لتولى مناصب سنة، فنحن نحاول أن نعيد هذا الحق، ولا الوزارة، فلا تكون الوظائف حكرًا على يظن أحد أن هذا يحدث بمجرد أن يغمض أناس بأعينهم، فبهذا تكون لوزارة عينا ويفتحها ليجد كل ما تمناه تحقق والحمد لله حتى الآن لم يقل لنا أحد: إنه لا فهذه وزارة دعوة إلى الله، فلا يتناسب دريد أن يرد إلينا أوقافنا ولم نجد في هذا مع وزارة الأوقاف أن يكون فيها فساد الأمر إلا كل تعاون، ونحن نسعى في البداية أو مفسدون، إنما لا بد أن يكون من يعمل إلى تقنين أوضاع هذه الأوقاف من سجل فيها قدوة حسنة وأسوة طيبة، ولذلك كذلك إلى الرفع المساحى لهذه الأراضي، وهذا سيتم تفعيله في الأيام القلية القادمة والأقدر وأرى أن هذا هو طريق الإصلاح بالتعاون مع هيئة المساحة المصرية ليتم بمنع أي وسيلة من وسائل التدخل، رفع هذه الأراضي ككل مساحبًا، وبعد ذلك إذا كان عليها تعديات فسوف نتعامل مع المعتدين عليها.

ضعف رواتب الأئمة برغم إمكانيات الوزارة التولايط : وزارة الأوقاف وزارة غنية ومع ذلك من وراء القصد.

٣٢ > التوكير العدد ٤٩٨ السنة الثانية والأربعون

نلحظ ضعف في رواتب الأئمة والخدمات المقدمة لهم فما السبب وراء ذلك؟ فقال سيادته: الوزارة غنية بأصولها وما تمتلكه الوزارة من الأراضى فقط ما شاء الله لا قوة إلا بالله بقدر بمئات الآلاف من الأفدنة، لكن المشكلة أن هذه أصول، لكن ربعها قليل للغاية مع الأسف، فالإيجارات التى تدفع للوزارة إيجارات متدندة للغادة، فمثلا الأراضى الزراعدة تجد فدان الأرض التابع للوزارة مؤجر مخمسة آلاف جنيه وإذا حاولت رفع السعر تحدث الكثير من المشكلات، وهذه إشكالية قانونية لعل الله يبسر وتتغير.

أسس نجاح وزارة الأوقاف ووزيرها التولاية : بعد عمر مديد وعمل متقبل رشيد بإذن الله ما هي اللبنة التي وضعتموها على القضاء على الفساد، ووضع ألدات الأوقاف هدمة وشكل بلبق بمكانتها، عينى وشهر عقارى وحجج، ولكن نحتاج الدانا بطرح فرصة لكل من يتولى منصبًا في الوزارة ليتقدم هو وغيره وناخذ الأكفا دواسطة أو رشوة أو محسودية أو غدر ذلك، وإنما وضع قواعد تحدد من يختار لهذا الأمر أو لا يختار، بناء على كفاءته، وعلى أمانته في كل عمل نقوم به، والله

Upload by: altawhedmag.com

أنواع التربية المطلوبة: التربية العقائدية

فأول ما يجب أن يتربى عليه الشاب المسلم: العقيدة الصحيحة، وهي العقيدة السلفية التي مضى عليها سلف الأمة رضي الله عنهم، فقد جعل الله عز وجل عقيدة الصحابة رضي الله عنهم هي المقياس للعقيدة الصحيحة، فقال تعالى: «فَإِنْ عَامَتُواْ مِعْلَى مَا عَامَنْتُمْ مِهِ فَقَدِ اَهْتَدَوالَّ» (البقرة:١٣٧)، وبيَّن عز وجل أن غاية خلق الجن والإنس إفراد الله عز وجل بالعبادة، ومعرفته عز وجل، فقال الله تعالى: «وَمَا خَلَقْتُ أَلِفَنَّ وَآلَإِسَ إِلَا لَيَعْتُكُونِ» (الذاريات:٥١).

> كما بيَّن عز وجل أن غاية الرسل وهدفهم تعبيد الناس لله عز وجل، فقال تعالى

« وَلَغَدْ بَعَثْنَا فِي كُلُ أَنْتَةِ رَصُولًا أَنِ أَعْبُدُوا أَنْتَهُ وَأَجْمَدِنِبُوا ٱلطَّنغُوثَ » (النحل:٣٦)

وقال تعالى وَمَا أَرْسَلْنَا مِن فَبْلِكَ مِن رَسُولٍ إِلَا نُوحِي إِلَا يُوحِي إِلَا يَعْمَانُ أَنَا مُأَعْبُدُونِ » (سورة الأنبياء:٢٥)

وبيَّن النبي صلى الله عليه وسلم أن حق الله على العباد أن يعبدوه وحده لا شريك له، فعن معاذ بن جبل رضي الله عنه، قال: كنت رديف النبي صلى الله عليه وسلم، فقال لي: «يا معاذ! أتدري ما حق الله على العباد، وحق العباد على الله؟» قلت: الله ورسوله أعلم. قال: حق الله على العباد أن يعبدوه ولا يشركوه به شيئاً وحق العباد على الله: ألا يعذب من لا يشرك به شيئاً» فقلت: يا رسول الله أفلا أبشَّر به الناس؟ قال: «لا تبشرهم فيتكلوا» متفق عليه.

وأول أمر في كتاب الله عز وحل الأمر بالتوحيد: «يَنَائِهُا ٱلْتَاسُ ٱعْبُدُوا رَبَّكُمُ ٱلَّذِى خَلَقَكُمْ وَٱلَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَكُمْ تَتَّقُونَ » (البقرة:٢١)

وما أتى الأمر بالتوحيد في كتاب الله عز وجل أو في سنة رسوله صلى الله عليه وسلم مع مجموعة من الأوامر إلا كان الأمر بالتوحيد أول الأوامر.

وما أتى الذهبي عن الشرك مع مجموعة من النواهي في كتاب الله عز وجل أو سنة رسوله صلى الله عليه وسلم إلا كان النهي عن الشرك هو أول النواهي، فما أمرت الرسل بشيء قبل التوحيد، وما نهت عن شيء قبل الشرك.

ولما أرسل النبي صلى الله عليه وسلم معاذاً إلى اليمن قال له: «إنك تأتى قوماً أهل كتاب، فليكن أول ما تدعوهم إليه شهادة أن لا إله إلا الله، فإذا هم عرفوا الله فأخبرهم أن الله افترض عليهم خمس صلوات في



اليوم والليلة...» متفق عليه.

وهذا ربعي بن عامر رضي الله عنه أحد تلامذة رسول الله صلى الله عليه وسلم يلخص رسالة الدعاة في كل زمان ومكان فيقول: «إن الله ابتعثنا لنُخرج من شاء من عبادة العباد إلى عبادة الله، ومن ضيق الدنيا إلى سعتها، ومن جور الأديان إلى عدل الإسلام».

وسورة الإخلاص التي تعدل ثلث القرآن تشتمل على نوع واحد من التوحيد وهو توحيد الأسماء والصفات، وكذا آية الكرسي وهي أعظم آية في كتاب الله ليس فيها إلا صفات الرب سبحانه وتعالى.

فكل دعوة لا تهتم بأمر التوحيد وتربي أبناءها عليه، وتسقيهم العقيدة الصحيحة فهي دعوة على غير هدى المرسلين، فتقسيم بعض الناس أمور الدين إلى قشر ولباب تقيم قبيح، وأقبح منه اعتبار أمور العقيدة والاهتمام بها من القشور التي تعامل عندهم بالإهمال والطرح.

فهذه إشارة سريعة إلى أهمية التوحيد والتربية العقائدية ولا ينبغي أن نفهم أن المراد بالتوحيد هنا توحيد الصائع، كما تفهم ذلك المعتزلة أو التوحيد بمعنى اعتقاد وحدة الوجود والحلول كما تعتقد غلاة الصوفية، وإنما نقصد بالتوحيد ما علمنا إياه رسول الله صلى الله عليه وسلم ومضى عليه سلف الأمة الصالح رضي الله عنهم ومعرفة الإله الواحد هو صلب هذا العلم، ما عرفنا الله عز وجل بنفسه، وما عرفنا به رسول صلى الله عليه وسلم وعلم التوحيد



هو أشرف العلوم؛ إذ شرف العلم بشرف المعلوم. وعلم التوحيد هو علم العقيدة، والعقيدة بمعنى الإيمان، والإيمان هو التصديق الجازم بلا شك ولا ريبة، ومفهوم الإيمان أو العقيدة ينتظم ستة أصول: الإيمان بالله وملائكته، وكتبه، ورسله، واليوم الآخر، والقدر خيره وشره.

وهذه الأصول الستة هي التي أرسل الله عز وجل بها نبيه محمدًا صلى الله عليه وسلم وكل رسول قبله كما قال تعالى: «شَرَعَ لَكُمْ مِنَ الَّذِينِ مَا وَضَّى بِهِ، فَحًا وَأَلَّذِينَ أَوَّحَيْنَا آلِكَ وَمَا وَصَيْنَا بِهِ إِبْرَهِمَ وَمُوسَى وَعِسَى أَنَ أَقِبُوا الَذِينَ وَلَا نَنْفَرَقُوْأَ فِيدٍهُ (الشورى:١٣).

قال ابن القيم رحمه الله: « التوحيد أول دعوة الرسل، وأول منازل الطريق وأول مقام يقوم فيه السالك إلى الله تعالى».[مدارج السالكين (٤٤٣/٣)].

ولذلك كان الموضوع الأساس في القرآن الكريم هو التوحيد، وكانت آيات القرآن تنزل في مكة المكرمة سنوات طويلة لتثبت هذه العقيدة في القلوب، والتعريف بأن الله هو الخالق سبحانه، فأقام الحجة عليهم بوجوب توحيد الله سبحانه، وإفراده بالعبادة والطاعة وأظهر عجز آلهتهم المزعومة، وأنها لا تملك ضراً ولا نفعاً وأن ما يحوط الإنسان من النعم إنما هو من عند الله.

قال تعالى: « يَتَأَيُّنَا النَّاشِ أَعْبُدُوا رَبَّكُمُ ٱلَّذِي خَلَقَكُمْ وَٱلَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَكُمْ تَتَقُوْنَ (٢) الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الأَرْضَ فِرَشَا وَالسَّمَاءَ بِنَاءَ وَأَنزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءَ فَأَخْرَجَ بِهِ مِنَ الشَّمَرَتِ رِزْقَا لَكُمْ فَكَرَجْعَمْ لُوالِلَهِ أَندادًا وَأَنتُمْ تَعْلَمُونَ » (البقوة:٢١-٢٢)

كما أن أيات القرآن الكريم حافلة بالرد على أهل الكتاب الذين نسبوا لله الولد، وغيرهم من أصناف الملحدين والمشركين، وإلزامهم الحجة بما لايستطيعون إنكاره، من بديع صنع الله واستقامة نظام الكون وعدم اضطرابه.

قال تعالى: « لَوْ كَانَ فِهِماً وَالْحَقُّ إِلَّا ٱللَّهُ لَفَسَدَتاً فَسُبَحَنَ ٱللَّهِ رَبِّ ٱلْمَرْشِ عَمَّا يَصِفُونَ» (الأنساء: ٢٢)

وقال سبيحافه:« مَا أَتَّغْذَ لَقَدُمْ وَلَدِ وَمَا كَانَ مَعَهُ مِنْ إِلَيْهُ إِذَا لَذَهَبَ كُلُّ إِلَيْهِ بِمَاخَلَقَ وَلَعَلَا بَعَضَّهُمْ عَلَى بَعْضِ شُبْحَنْ أَلَقًهِ عَمَّاً يَصِفُونَ» (المُؤْمنون:٩١)

#### القرآن وإيقاظ الفطرة

وأبرز ما ترتكز عليه آيات القرآن الكريم في تثبيت عقيدة التوحيد إيقاظ الفطرة، فالإنسان إذا انطمست فطرته واظلم قلبه انحرف عن التوحيد، وادعى الاستغناء عن خالقه، فإذا ألمت به الشدائد وأيقن بالهلاك، لجأ إلى الله وحده وأخلص التوجه إليه بالدعاء، وأظهر افتقاره وتذلله لخالقه سبحانه،

وسرعان ما ينكص على عقبيه ويبتعد عن خالقه بمجرد زوال الخطر.

قال تعالى: هُوَالَذِي يُسَرَّكُمُ فِ ٱلْبَرِ وَٱلْبَحَرِّ حَتَى إِذَا كُنْتُمْ فِ الْقَالِ وَجَرَيْنَ بِهِم بِرِيجٍ طَيَّبَةٍ وَفَرَحُوا بِهَا جَاءَتُهَا رِيحٌ عَاصِفٌ وَجَاءَهُمُ الْمَوْجَ مِن كُلَّ مَكَانٍ وَطَنَّوا أَنَّهُمُ أُحِطَ بِهِمْ دَعَوا اللَّهَ عُلِصِينَ لَهُ الَذِينَ لَنِ أَغْيَنْنَا مِنْ هَذِهِ لَنَكُونَ مِنَ الشَّكِرِينَ (\*) فَلَمَا الْمَيْكُمُ عَلَى الْفُسِكُم مَنْتَعَ ٱلْحَيْوَةِ الذَّيَا أَمَّ إِلَيْكُو النَّاسُ إِنَّهَا بَعْيَكُمُ عَلَى الْفُسِكُم مَنْتَعَ ٱلْحَيْوَةِ الذَّيَا أَمَرَ إِلَيْنَ

#### دور المربين في التربية العقائدية

ويقول عبد الله ناصح علوان: « إن مسئولية التربية الإيمانية [يقصد بالتربية الإيمانية هذا: العقائدية] لدى المربين والآباء والأمهات لهي مسئولية مهمة وخطيرة، لكونها منبع الفضائل، ومبعث الكمالات، بل هي الركيزة الأساسية لدخول الولد في حظيرة الإيمان وقنطرة الإسلام، وبدون هذه التربية لا ينهض ألولد بمسئولية، ولا يتصف بأمانة ولا يعرف غاية، ولا يتحقق فيه معنى الإنسانية الفاضلة، ولا يعمل لمثل أعلى وهدف نبيل، بل يعيش عيشة البهائم، وليس له هم سوى أن يسد جوعته ويشبع غريزته وينطلق وراء الشهوات والملذات ويصاحب الأشقياء والمجرمين، وعندئذ يكون من الزمرة الكافرة، والفئة الضالة التي قال الله عنها في محكم كتابه: «والفئة الضالة التي قال الله عنها في محكم كتابه: «والفئة الضالة (1)

فعلى الأب أو المربى ألايترك فرصة سانحة تمر إلاوقد زود الولد بالبراهين التي تدل على الله، وبالإرشادات التي تثبت الإيمان وتقوي منه جانب العقيدة.

# توجيهاتنبوية

وهذا الأسلوب من انتهاز الفرص في النصائح الإيمانية هو أسلوب المربي الأول – صلوات الله وسلامه عليه –، حيث كان يسعى دائمًا إلى أن يوجه الأولاد إلى ما يرفع من شأنهم ويرسَخ الإيمان واليقين في أعماق نفوسهم وإليك – أخي القارئ – بعض النماذج من توجيهه وأسلوبه عليه الصلاة والسلام.

روى الترمذي عن ابن عباس رضي الله عنه قال: كنت خلف النبي صلى الله عليه وسلم يوماً، فقال: » يا غلام، إني أعلمك كلمات، احفظ الله يحفظك، احفظ الله تجده تجاهك، إذا سالت فاسال الله، وإذا استعنت فاستعن بالله، واعلم أن الأمة لو اجتمعت على أن ينفعوك بشيء لم ينفعوك إلا بشيء قد كتبه الله لك، ولو اجتمعوا على أن يضروك بشيء لم يضروك إلا بشيء قد كتبه الله عليه، رفعت الأقلام وحفت الصحف، [تربية الأولاد في الإسلام (1/17

التوكيه العدد ٤٩٨ السنة الثانية والأربعون

- ١٦٤)، والحديث رواه أحمد (٢٦٦٤)، والترمذي (٢٥١٦) وقال: حسن صحيح].

فقد كان النبي صلى الله عليه وسلم ينقي قلوب الصحابة وجوارحهم من الشرك الجلي والخفي ويربيهم على التوحيد الخالص، ويعرفهم بربهم الذي خلقهم ورزقهم حتى صار الصحابة الكرام أبر الأمة قلوباً، وأعمقها علماً، وأقلها تكلفاً.

وهذه أمثلة من سيرة النبي صلى الله عليه وسلم تبين هذه التربية العالية لهذه الأمة الغالية.

عن أبى واقد الليثى قال: « خرجنا مع رسول الله صلى الله عليه وسلم إلى حنين ونحن حدثاء عهد بكفر، وللمشركين سدرة يعكفون عندها، وينوطون بها أسلحتهم يقال لها: «ذات أنواط»، فمررنا بسدرة فقلنا: يا رسول الله، أجعل لنا ذات أنواط كما لهم ذات أنواط، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «الله أكبر! إنها السنن، قلتم والذي نفسي بيده كما قالت بنو إسرائيل لموسى: «أحمل لنا إليها كما مالة عال تحم قرم بتهاري » (الأعراف: ١٣٨) لتركين سنن من كان قبلكم». [رواه أحمد (٢١٣٩٠)، والترمذي (٢١٨٠

وعن زيد بن خالد رضي الله عنه قال: " صلى بنا رسول الله صلى الله عليه وسلم صلاة الصبح بالحديبية على إثر سماء كانت من الليلة، فلما انصرف أقبل على الناس، فقال: "هل تدرون ماذا قال ربكم؟" قالوا: الله ورسوله أعلم. قال: « أصبح من عبادي مؤمن بي وكافر، فأما من قال: مُطرنا بفضل الله ورحمته، فذلك مؤمن بي وكافر بالكوكب، وأما من قال: مُطرنا بنوء كذا وكذا، فذلك كافر بى مؤمن بالكواكب". [متفق عليه]

ومن ذلك ما رواه في « الصحيح» عن أبى بشير الأنصاري رضي الله عنه أنه كان مع رسول الله صلى الله عليه وسلم في بعض أسفاره فأرسل رسولاً:» ألا لا يبقين في رقبة بعير قلادة من وتر أو قلادة إلا قطعت». وقال الإمام مالك:» أرى ذلك من العين».

وعن عقبة بن عامر مرفوعا:» من تعلق تميمة فلا أتم الله له، ومن تعلق ودعة فلا ودع الله له» [رواه أحمد (١٦٩٥١)، والحاكم (٢١٦/٤) الطب. وقال:» هذا حديث صحيح الإسناد»، ووافقه الذهبي].

ومن ذلك ما رواه مسلم عن على رضي الله عنه قال: « حدثنى رسول الله صلى الله عليه وسلم

بأربع كلمات:» لعن الله من ذبح لغير الله، لعن الله من لعن والده، لعن الله من أوى محدثاً، لعن الله من غيّر منار الأرض». [رواه مسلم (١٩٧٨)]

وعن بعض أزواج النبي – رضي الله عنهن – عن النبي صلى الله عليه وسلم: من أتى عرافاً فساله عن شيء فصدقه، لم تقبل له صلاة أربعين يوماً». [رواه مسلم (٢٢٣٠)، دون زيادة « فصدقه « وهى عند أحمد (٢٦٢٠٢، ٢٦٢٧١١) بسند صحيح].

كما حرم صلى الله عليه وسلم الشرك الأصغر، فقال صلى الله عليه وسلم:» من حلف بغير الله فقد كفر أو أشرك» [أبو داود (٣٢٥١)، وصححه الألباني]، وقال صلى الله عليه وسلم:» لا تقولوا: ما شاء الله وشاء فلان، ولكن قولوا: ما شاء الله ثم شاء فلان». [رواه أبو داود(٤٩٨٠) وأحمد (٢٢٧٥٤)].

كما نهى النبيّ صلّى الله عليه وسلم عن الرياء وهو من الشرك الأصغر.

فعن أبي هريرة مرفوعاً: «قال الله تعالى: أنا أغنى الشركاء عن الشرك من عمل عملاً أشرك معي فيه غيري، تركته وشركه». [رواه مسلم (٢٩٨٥)].

وكذا سد النبي صلى الله عليه وسلم كل الذرائع إلى الشرك، فحرم إقامة المساجد على القبور، ونهى عن اعتقاد العدوى والتطير، ونهى عن الذبح لله في مكان يُذبح فيه لغير الله، ونهى عن المبالغة في المدح، وهو الإطراء كما نهى عن التصوير.

وتعلم الصحابة رضي الله عنهم هذا التوحيد الخالص من رسول الله صلى الله عليه وسلم فصاروا يعلّمونه من يلوذ بهم، ومن يتبعهم، فهذا عبد الله بن مسعود رضي الله عنه يرى في عنق زوجته خيطاً فيقطعه، ويقول: «لقد أصبح آل عبد الله في غنى عن الشرك».

وروى وكيع عن حذيفة أنه دخل على مريض يعوده فلمس عضده فإذا فيه خيط، فقال: ما هذا؟ قال: شيء رقي لي فيه، فقطعه، وقال: لو مت وهو عليك ما صليت عليك».

ولمسلم عن أبى الهياج قال: «قال لي علي: ألا أبعثك على ما بعثني عليه رسول الله صلى الله عليه وسلم: « ألا تدع صورة إلا طمستها، ولا قبراً مشرفاً إلا سويته»[ رواه مسلم (٩٦٩)].

نسأل الله أن يهدينا لأفضل الأخلاق والأعمال، لا يهدي لأحسنها إلا هو، وأن يمن علينا بالتوفيق والسداد، إنه ولي ذلك والقادر عليه.

التوكيد

جمادي الأخرة ١٤٣٤ هـ



## 3.49 Que من هدي رسول الله صلى لله عليه وسلم

قال رسول الله صلّى الله عليه وسلّم: «ألا أخبركم بأفضل من درجة الصَّيام والصّلاة والصّدقة»؟ قالوا: بلي. قال: «صلاح ذات المين، فإنَّ فساد ذات المين هى الحالقة» [سنن الترمذي وصححه الألباني].



### أحاديث باطلة لها آثار سيئة «ادفنوا الأظفار والدم والشعر، فإنه ميتة»، قال ابن عدي [في كتابه الكامل في ضعفاء الرجال]: لعبد الله بن أعبد العزيز أحاديث لم يُتآبع عليها. قال أبو حاتم الرازي: أحاديثه منكرة، وليس محله الصدق عندي، وقال عليّ بن الحسين بن الجنيد: لا يساوي فلسًا، يحدث بأحاديثَ كذب» [سلسلة الأحاديث الضعيفة للألياني].

ن فضائل الصحابة عن حذيفة بن اليمان رضي الله عنهما

قال: قال رسول الله صلَّى الله عليه

وسلم: «إني لا أدري ما قدر بقائي فيكم،

فاقتدوا باللذين من بعدي، وأشار إلى

ابي بكر وعمر» [سنن ابن ماجه وصححه

200 000 000 000 عن علي بن أبي طالب رضي الله عنه قال: «من الدنيا هانت في الدييا هايت المصائب، ومن هد dela ارتقب الموت سارع في الخير ات». قال ميمون بن مهران: «الصبر صبران: فالصبر المصيبة حسن، وأفضل منه الصبر عن المعصية» [تسلية أهل المصاب].

من دعائة صلى الله عليه وسلم ألا تكون المصيبة في الدين

عنِ ابْنَ عُمَرَ رضي إلله عنهما قَالَ: «قَلَّمَا كَانَ رَسُولُ إلِلَه صِبِّي ٱللَّهُ عَلَيْهِ وَسُلَّمَ يَقُومُ مِنْ مَجْلِسٍ حَتَّى يَدْعُوَ بَهَوُلاءٍ

الدُعُواتِ لأَصْحَابِهِ: اللَّهُمُ إِقْسِمُ لَنَا مَنْ جَشِيدَتُكَ مَا يَجُولُ

بِيْنِنَا وَبَيْنَ مَعَاضِيكِ، وَمِنْ طَاعَتِكَ مَا تُبَلُغُنَا بِهِ جَنِبَكِ،

وُمِنْ النَّفِينَ مَا تُهَوِّنُ بِهِ عَلَيْنَا مُصِيبَاتِ الدُّنْيَا، وَمُتَعْنَا بِإِسْمَاعِنَا وَأَبْضِارِنَا وَقُوَتِنَا مَا أَحْيَيْتُنَا، وَاجْعَلْهُ أَلُوَارِبُ

مَنَا، وَأَجْعُلُ فَأَرْبَاً عَلَى مَنْ طَلَمَنَا، وَانْصُرْنَا عَلَى مِّنْ

عُادَاناً، وَلَا تَجْعَلْ مُصِيْتَنَا فِي بِينِنَا، وَلَا تُجْعَلِ ٱلْدُنِيَا أَكْبَرَ هَمُّنَّا وَلَا مَبْلُغُ عِلَمُنَّا، وَلَا تَسْلُطُ عَلَيْنَا مَنْ لَا يُرْحَمُنَا،

إسنن الترمذي وحسنة الألباني].

الغاية من جمع المال قال سعيد بن المسبب وقد ترك دنانير-: «اللهم إنك تعلم أنى لم أجمعها إلا لأصون بها دينى وحسبي، لا خير فيمن لا مجمع المال فيقضني دَنْنه، ويصل رحمه، ويكف به وجهه» أي عن الناس .

التوحيح

جمادي الأخرة ١٤٣٤ هـ



### الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من لا نبي . بعد، وبعدُ:

جعل العلماء من شروط الاجتهاد والفتوى تقدير مالات الأفعال (سلامة العاقبة عند بعض فقهاء الشافعية)، أي معرفة عواقب الحكم والفتوى، وألا يعتبر المفتي أو المجتهد أن مهمته تنحصر في إعطاء الحكم الشرعي، بل مهمته أن يحكم في الفعل وهو يستحضر مالاته (عواقبه)، وأن يصدر الحكم وهو ناظر إلى أشاره، فإذا لم يفعل ذلك، فهو إما قاصر عن درجة الاجتهاد أو مقصّر فيها.

يقول الشاطبي: «النظر في مالات الأفعال معتبر مقصود شرعًا، (سواء) كانت الأفعال موافقة أو مخالفة، وذلك أن المجتهد لا يحكم على فعل من الأفعال الصادرة عن المكلفين بالإقدام أو الإحجام إلا بعد نظره إلى ما يؤول إليه ذلك الفعل». [الموافقات ٥/٧٧].

فربما أدى استجلاب المصلحة في الفتوى إلى مفسدة تساوي هذه المصلحة، أو تزيد عليها، فالشارع إنما وضع الأسباب لأجل المسببًات (النتائج)، أي لتحصيل المصلحة أو لدرء المفسدة.

فاعتبار المالات من أبين الأدلة على ا<mark>ستجاب</mark>ة الشريعة لما يقتضيه تطور حياة الناس مما يدعم قضية عموم الشريعة وخلودها.

### الأدلة الشرعية على اعتبار المآلات:

### أولا: على العموم:

التوكيد

فإن الأدلة الشرعية والاستقراء التام يبينان بوضوح أن المآلات معتبرة في أصل المشروعية.

يقول الشاطبي: «إن التكاليف مشروعة لمصالح العباد، ومصالح العباد إما دنيوية وإما أخروية، أما الأخروية فراجعة إلى مآل المكلف في الآخرة، ليكون من أهل النعيم لا من أهل الجحيم، وأما الدنيوية فإن الأعمال – إذا تأملتها – مقدمات لنتائج المصالح، فإنها أسباب لمسببات هي مقصودة

العدد ٤٩٨ السنة الثانية والأربعون

للشارع، والمسببًات هي مآلات الأسباب، فاعتبارها في جريان الأسباب مطلوب، وهي معنى النظر في المالات». [الموافقات ٥/١٧٨].

والآيات كثيرة في اعتبار المالات على الجملة، كقوله تعالى: « يَتَأَيُّهُا الَذِينَ مَامَوْا كُتِبَ عَلَيْتُمُ الشِيامُ كَمَا كُنِّبَ عَلَى الَّذِينَ مِن قَبِّلِكُمْ لَمَلَكُمْ تَنَقُونَ » [البقرة: ١٨٣]. وقوله تعالى: « رُسُلًا مُبَشَرِينَ وَمُنذِرِينَ لِتَلَا يَكُونَ النَّاسِ عَلَى اللَّهِ حُجَّةُ بَعَدَ الرُّسُلَ وَكَانَ اللَّهُ عَيْدَاً حَكِماً» [النساء: عَلَى اللَّهِ وَعَمَى آنَ تَكَرَهُوا شَيْعًا وَهُو عَرَّ لَكُمْ وَعَمَى آنَ تُعْجَوًا لَكُمْ وَعَمَى آنَ تَكَرَهُوا شَيْعًا وَهُو عَرَّ لَكُمْ وَعَمَى آنَ تُعْجَوًا شَيْعًا وَهُو مَرَّ لَكُمْ وَاللَّهُ يُعَالَمُ وَآنَتُ لَا تَعْلَمُونَ » [البقرة: ٢١٦].

وغير ذلك من الآيات التي توجه لاعتبار المآلات. ثانيًا: على الخصوص:

1- قال الله تعالى: « وَلا تَسْبُوا الَّتِينَ يَتْعُونَ مِن دُونِ اللَّهِ فَيَسُبُوا اللَّه عَدْوًا مِغَيرً عِلْمٍ » [الأنعام: ١٠٨]، فنهى الله الله في في منه والله معالى الأصنام، حتى لا يقع الكافرون في سب الله تعالى، فعن قتادة قال: «كان المعلمون يسبون أوثان الكفار، في دون ذلك عليهم، فنهاهم الله أن يستسبُوا لربهم (أي يجرونهم لسب الله)، فإنهم قوم جهلة لا علم لهم بالله». [تفسير الطبرى ٢٢/٢٢].

يقول القرطبي في تفسير الآية: «قال العلماء: حكمها باق في هذه الأمة على كل حال، فمتى كان الكافر في مَنَعَة وخيف أن يسبَّ الإسلام أو النبي عليه السلام أو الله عز وجل، فلا يحل لمسلم أن يسبَّ صلبانهم ولا دينهم ولا كنائسهم، ولا يتعرض إلى ما يؤدي إلى ذلك؛ لأنه بمنزلة البعث على المعصية». [تفسير القرطبي ٦١/٧].

ويقول السعدي: «ينهى الله المؤمنين عن أمر كان جائزًا، بل مشروعًا في الأصل، وهو سب آلهة المشركين التي اتُخذت أوثانًا وآلهة مع الله، التي يُتقرب إلى الله بإهانتها وسبها.. ثم يقول: وفي هذه



الآية الكريمة دليل للقاعدة الشرعية وهي أن الوسائل تُعتبر بالأمور التي توصل إليها، وأن وسائل المحرم ولو كانت جائزة تكون محرمة إذا كانت تفضي إلى الشره. [تفسير السعدي ٢٦٨/١ ٢٦٩].

٢- وفي حديث جابر رضي الله عنه: لما اعتدى رجل من المهاجرين على رجل من الأنصار، فقال الأنصاري: يا للأنصار، وقال المهاجري: يا للمهاجرين، فسمع ذلك رسول الله صلى الله عليه وسلم، فقال: ما بال دعوى الجاهلية؟ ثم قال: دعوها فإنها منتنة.

فسمع بذلك عبد الله بن أبي، فقال: فعلوها؟ أما والله لئن رجعنا إلى المدينة ليخرجن الأعز منها الأزل.

فقال عمر: يا رسول الله، دعني أضرب عنق هذا المنافق. فقال النبي صلى الله عليه وسلم: دعه لا يتحدث الناس أن محمدًا يقتل أصحابه. [متفق عليه].

فموجب القتل حاصل، وهو الكفر بعد النطق بالشهادتين، والسعي في إفساد حال المسلمين كافة بما كان يصنعه المنافقون، بل كانوا أضر على الإسلام من المشركين، فقتلهم درء لمفسدة حياتهم، ولكن النظر إلى المآل، سيؤدي إلى عدم دخول الناس في الإسلام، وعدم الاطمئنان به، وهذا لا شك أشد ضررًا ومفسدة على الإسلام من مصلحة قتلهم.

٣- حديث عائشة رضي الله عنها: أن النبي صلى الله عليه وسلم قال لها: يا عائشة، لولا أن قومك حديثو عهد بجاهلية لأمرت بالبيت فهدم، فأدخلت فيه ما أُخرج منه، وألزقته بالأرض، وجعلت له بابين، بابًا شرقيًا، وبابًا غربيًا، فبلغت به أساس إبراهيم. [متفق عليه].

فالنبي صلى الله عليه وسلم اعتبر المآل الذي قد يترتب على هدم الكعبة وإعادة بنائها من اعتقادهم أن النبي صلى الله عليه وسلم يهدم مقدساتهم، لذا في رواية «الموطا» يقول النبي صلى الله عليه وسلم: «ولولا أن قومك حديثو عهد بجاهلية فأخاف أن تنكر

مترولى البراجيلي

### قلوبهم...».

قال الإمام النووي: «هذا الحديث دليل لقواعد من الأحكام، منها: إذا تعارضت المصالح أو تعارضت مصلحة ومفسدة وتعذر الجمع بين فعل المصلحة وترك المفسدة، بُدئ بالأهم ؛ لأن النبي صلى الله عليه وسلم أخبر أن نقض الكعبة وردَها إلى ما كانت عليه من قواعد إبراهيم صلى الله عليه وسلم مصلحة، ولكن تعارضه مفسدة أعظم منه، وهي خوف فتنة بعض من أسلم قريبًا، وذلك لما كانوا يعتقدونه من فضل الكعبة، فيرون تغييرها عظيمًا، فتركها صلى الله عليه وسلم.

ومنها فكر ولي الأمر في مصالح رعيته، واجتنابه ما يخاف منه تولد ضرر عليهم في دين أو دنيا، إلا الأمور الشرعية كأخذ الزكاة، وإقامة الحدود، ونحو ذلك.

ومنها تألف قلوب الرعية وحسن حياطتهم، وأن لا ينفروا ولا يتعرَّض لما يخاف من تغيرهم بسببه ما لم يكن فيه ترك أمر شرعي. [شرح النووي على مسلم ٨٩/٩].

أ- عن أنس بن مالك رضي الله عنه: أن أعرابيًا بال في المسجد، فقاموا إليه، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «لا تزرموه، ثم دعا بدلو من ماء فصبً عليه». [متفق عليه].

ومعنى: [لا تزرموه: لا تقطعوا بوله].

قال الذووي: قال العلماء: كان قوله صلى الله عليه وسلم: دعوه، لمصلحتين؛ إحداهما أنه لو قطع عليه بوله تضرر، وأصل التنجيس قد حصل، فكان احتمال زيادته أولى من إيقاع الضرر به.

والثانية: أن التنجيس قد حصل في جزء يسير. من المسجد، فلو أقاموه الرجل في أثناء بوله لتنجست ثيابه وبدنه ومواضع كثيرة من المسجد. [شرح النووى على مسلم ١٩٩/٣].

والصحابة رضي الله عنهم وردت عنهم أثار كثيرة من اعتبار المآلات في فتاواهم، من ذلك ما جاء في تفسير القرطبي: جاء رجل إلى ابن عباس فقال: ألمن قتل مؤمنًا متعمدًا توبة؟ قال: لا، إلا النار، قال: فلما ذهب قال له جلساؤه: أهكذا كنت تفتينا؟ كنت تفتينا أن لمن قتل توبة مقبولة؟ قال: إلى لأحسبه

جمادي الأخرة ١٤٣٤ هـ

التوكيد



رجلاً مغضبًا يريد أن يقتل مؤمنًا، فبعثوا في إثره فوجدوه كذلك. [تفسير القرطبي ٣٣٣٣/٥]. تُعْقِيق الناط الغاص:

وهذا من اعتبار المآلات، حيث إن المناط الخاص يختلف حكمه عن المناط العام وذلك بسبب طروء عوارض، فيكون الحكم مقصورًا عليه بحسب هذه العوارض. أو ما يعبر عنه باختلاف الحكم عن الفتوى؛ إذ الحكم هو المناط العام، أما الفتوى فهي المناط الخاص الذي ينظر فيه للواقعة موضوع الفتوى من جوانبها المختلفة، وهو يختلف باختلاف الأشخاص والأزمان والأمكنة.

ذلك أن تحقيق العالم لمناط الحكم، قد يكون عامًا، كتحقيقه لمعنى الفقير الذي يستحق الزكاة، وتحقيقه لمعنى الزاني المحصن، وتحقيقه لمعنى العدالة في الشهادة والرواية.

وقد يكون تحقيق المناط خاصًا أي يتعلق بشخص معين لمعرفة ما يناسبه وما ينطبق عليه من أحكام الشرع، وإلى أي حد تناسبه وتنطبق عليه.

فالاجتهاد في تحقيق هذا النوع من المناط، يحتاج إلى نوع خاص من المجتهدين، فلا يكفي أن يكون المجتهد ماهرًا بنصوص التشريع وتفصيلاته، ولكنه يتطلب مجتهدًا ماهرًا- أيضًا - بالنفوس وخفاياها وخصوصياتها، وماهرًا بالملابسات الاجتماعية، وتأثيراتها. [نظرية المقاصد عند الإمام الشاطبي في المناط الخامس:

«فصاحب هذا التحقيق الخاص هو الذي رُزق نورًا يعرف به النفوس ومراميها، وتفاوت إدراكها وقوة تحملها للتكاليف، وصبرها على أعبائها، أو ضعفها، ويعرف التفاتها إلى الحظوظ العاجلة أو عدم التفاتها، فهو يحمل على كل نفس من أحكام النصوص ما يليق بها، بناء على أن هذا هو المقصود الشرعي في تلقي التكاليف». [الموافقات م/٢٥].

مثال ذلك: بين المشرع أن الإمارة، وكفالة مال اليتيم، من أفضل الأعمال لمن قام فيهما بحق الله تعالى.

ففي الإمارة والحكم تظاهرت الأحاديث على فضل يحمل الناس على مقة الإمارة والولاية، وأن فضلهما عظيم، مثل حديث الناس لا يطيقون ذلك عبد الله بن عمرو رضي الله عنهما قال: قال يقول الإمام الذهبي ع رسول الله صلى الله عليه وسلم: إن المقسطين الزهد، والصدق، والع عند الله على منابر من نور، عن يمين الرحمن عز لا تأخذه في الله لومة وجل، وكلتا يديه يمين، الذين يعدلون في حكمهم أعلام النبلاء 27/7].

وأهليهم وما وُلوا. [صحيح مسلم].

وحديث أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم، وفيه: سبعة يظلهم الله في ظله يوم لا ظل إلا ظله: الإمام العادل... إلخ [متفق عليه].

وغير ذلك من الأحاديث.

وفي كفالة اليتيم: وردت أيضا الأحاديث بفضلها، من ذلك حديث سهل بن سعد رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «أنا وكافل اليتيم في الجنة هكذا، وأشار بالسبَّابة والوسطى، وفرّج بينهما شيئًا». [صحيح البخاري].

ومع ورود الأحاديث وانعقاد إجماع المسلمين على فضل الإمارة والولاية وكفالة اليتيم، وهذا مناط عام (حكم عام)، إلا أن النبي صلى الله عليه وسلم في وصيته لأبي ذر رضي الله عنه، جعل له مناطًا خاصًا يختلف عن حكم المناط العام، فعن أبي ذر رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: يا أبا ذر، إني أراك ضعيفًا، وإني أحب لك ما أحب لنفسي، لا تأمّرن على اثنين، ولا تولين مال يتيم. [صحيح مسلم].

فالنبي صلى الله عليه وسلم مع محبته لأبي ذر وتزكيته له، كما في حديث عبد الله بن عمرو – رضي الله عنهما– قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ما أقلَّت الغبراء، ولا أظلت الخضراء، من رجل أصدق لهجة من أبي ذر. [صحيح سنن ابن ماجه وغيره].

[ما أقلت الغبراء: أي ما حملت الأرض، ولا أظلت الخضراء: السماء. أصدق لهجة: أي صدقه فيما ينطق به].

يقول الإمام الذهبي: فهذا محمول على ضعف الرأي، فإنه لو ولي مال يتيم لأنفقه كلَّه في سبيل الخير، ولترك اليتيم فقيرًا، فقد ذكرنا أنه كان لا يستجيز ادخار النقدين. [سير الأعلام ٢٥/٢].

فإمارة الناس تحتاج إلى الحلم والمداراة، ولا يصلح لها كل أحد، فأبو ذر رضي الله عنه كان إمامًا في الزهد والصدق، ولكنه كان يريد أن يحمل الناس على مقتضى زهده وورعه، وغالب الناس لا يطيقون ذلك.

يقول الإمام الذهبي عن أبي ذر: وكان رأسًا في الزهد، والصدق، والعلم، والعمل، قوًالاً بالحق، لا تأخذه في الله لومة لائم، على حدَّة فيه. [سير أعلام النبلاء ٤٧/٢].



### ومن اعتبار المآلات؛ النظر في السائة بعد وقوعها، فهو يختف عنه قبل وقوعها؛

فحالة ما بعد الوقوع ليست كحالة ما قبله؛ لأن بعده تنشأ أمور جديدة تستدعي نظرًا جديدًا. لذا نجد بعض أهل العلم يراعي الخلاف في المسالة- بعد وقوعها- وإن كان مرجوحًا عنده، وأطلق عليها الشاطبي: «قاعدة مراعاة الخلاف». [الموافقات ٥/١٨٨].

ومن ذلك استحقاق المرأة الميراث عند الإمام مالك فيما إذا تزوجت بغير ولي، فالإمام مالك مع كونه يقول بفساد النكاح بدون ولي (وهو قول الجمهور، لحديث عائشة رضي الله عنها قالت: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «أيما امرأة نكحت بغير إذن وليها فنكاحها باطل، فنكاحها باطل، فنكاحها باطل، فإن دخل بها فلها المهر بما استحل من فرجها فإن اشتجروا فالسلطان ولي من لا ولي له». [صحيح سن الترمذي وغيره].

بحال: لا نكاح نفسها، ولا امرأة غيرها. [شرح صحيح البخاري لابن بطال ٤٤٦/٦].

إلا أنه يراعي في ذلك الخلاف، عندما ينظر فيما ترتب بعد الوقوع، فيقول: إن المكلف واقع دليلاً على الجملة وإن كان مرجوحًا، ذلك أن أثار القول بالبطلان الراجح في نظره يؤدي إلى ضرر ومفسدة أقوى من مقتضى النهي على ذلك القول.

وهذا مبني على مراعاة المآل في نظر الشارع، فالمراد مراعاة الخلاف الواقع بين المجتهدين، والتعويل بعد وقوع الفعل من المكلف على قول وإن كان مرجوحًا عند المجتهد؛ لأنه لو فرَّع على القول الراجح عنده بعد وقوع الفعل، لكان فيه مفسدة تساوي وتزيد على مفسدة النهي، فينظر المجتهد في هذا المآل، ويفرع على القول الأخر المرجوح باجتهاد ونظر جديد. [مشهور بن حسن آل سلمان، هامش الموافقات ٥/٨٨-

ومما يفيد في هذا الباب ما استنبطه العلماء من حديث النبي صلى الله عليه وسلم الذي رواه أبو هريرة وعبد الله بن عمرو رضي الله عنهم: إذا حكم الحاكم فاجتهد فأصاب فله أجران، وإن حكم فاجتهد فأخطأ فله أجر واحد. [متفق عليه].

فقد دل الحديث على أن الحاكم (العالم) ينبغي أن

يجتهد كلما حكم، أي كلما همّ بالحكم، ولا يغني اجتهاده مرة عن تجديد الاجتهاد في المسائل المشابهة، لأن لكل مسالة خصوصياتها مهما تشابهت مع غيرها.

يقول القرطبي بعد ذكره الحديث: «إذا اجتهد الحاكم...»: «ويفيد هذا صحة ما قاله الأصوليون: إن المجتهد يجب عليه أن يجدد نظرًا عند وقوع النازلة، ولا يعتمد على اجتهاده المتقدم لإمكان أن يظهر له ثانيًا خلاف ما ظهر له أولاً، اللهم إلا أن يكون ذاكرًا لأركان اجتهاده، مائلاً إليه، فلا يحتاج إلى استئناف نظر في أمارة أخرى». [تفسير القرطبي ١١/١١].

### تنبيهات :

1- تجدر الإشارة إلى أن تجدد النظر في المسالة الواحدة، ومراعاة الخلاف بعد وقوعها، ليس هو من باب تتبع رخص العلماء، فهذا دأب أصحاب الهوى والمقلدة.

لذا لو اختار المقلد من كل مذهب ما هو الأخف والأسهل، فقد قال فيه العلماء كالإمام أحمد والمروزي وغيرهما: يفسق، وقال الأوزاعي: من أخذ بنوادر العلماء خرج عن الإسلام.

وقد نُقل عن ابن حزم الإجماع على تفسيق متتبع الرخص.

ففارق بين عالم مجتهد يعتبر المالات والمقاصد، ويوازن بين المصالح والمفاسد، وبين جاهل متبع لهواه.

٣- تغير الفتوى واختلافها بحسب الأزمنة والأمكنة: وهذا فصل عقده ابن القيم في «إعلام الموقعين»، وتكلم فيه الكثير من الأصوليين، له ضوابط محكمة، وهو ليس من باب تغير الأحكام، فإن الحكم ثابت لا يتغير، وإنما الفتوى به حسب المقتضى الشرعي، وذلك كسهم الفقوى به حسب المقتضى الشرعي، وذلك كسهم للزكاة، ولكن الفتوى تتغير، وهي تحقيق المناط للزكاة، ولكن الفتوى تتغير، وهي تحقيق المناط وإنزاله على الواقع، من مثل: هل يدخل هؤلاء في وصف المؤلفة أم لا؟ وهل يحتاج الإسلام الأن لتاليفهم؟ ومثل هذا.

ستغل بعض المفكرين المعاصرين مسالة تغير الفتوى، ويتوسع فيها عند بحث «فتح باب الاجتهاد»، فيتكلم في المسالة بذوقه، ويتكئ عليها ويجعلها حجة كمثل إباحة الربا، ووقف تنفيذ الحدود، والمساواة بين الذكر والأنثى، وغير ذلك.

وللحديث بقية، والحمد لله رب العالمين.

جمادي الأخرة ١٤٣٤ هـ

التولايد 🔇 (ع



الحمد لله، الحمد لله فالق الإصباح، ومُجري السحاب ومُرسل الرياح، أحمده –سبحانه– وأشكرُه، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له شهادة الحق والفور والفلاح، وأشهد أن سيدنا ونبينا محمدًا عبد الله ورسولُه أوضحَ معالم الهُدى وهدى إلى طريق الصلاح، صلى الله وسلم وبارك عليه، وعلى آله وأصحابه وأزواجه وأتباعه يإحسان، ما أغطش ليل وأضاء صباح، وسلم تسليمًا كثيرًا.

أما بعد: فأوصيكم –أيها الناس– ونفسي بتقوى الله، فاتقوا الله –رحمكم الله–، ومن استطاعَ منكم أن يلقّي اللهَ خفيفَ الظهر من دماء المسلمين، خميصَ البطن من أموالهم، كافَ اللسان عن أعراضِهم، لازِمًا لأمر جماعتهم فليفعل.

واعلموا أن من ترك الحرام وهو قادرٌ عليه فهو الخائف، ومن جدَ في العمل واجتنبَ الأماني فهو الرَاحي، ومن ركنَ إلى حوله وقوَته ذلَ، ومن أُعجبَ بعمله ضل، ومن اعتمدَ علي ربه وركنَ إلى مولاه فما ذلَ ولا ضلَ: « يَتَأَبُّ النَّاسُ إنَّ وَعَدَ الله حَقٌّ فَلَا تَغُرَّكُمُ الْحَوُهُ ضلَ: « يَتَأَبُّ النَّاسُ إنَّ وَعَدَ الله حَقٌّ فَلَا تَغُرَّكُمُ الْحَوُهُ ضلَ: « يَتَأَبُّ النَّاسُ إنَّ وَعَدَ الله حَقٌ فَلَا تَغُرَّكُمُ الْحَوُهُ ضلَ: « يَتَأَبُّ النَّاسُ إنَّ وَعَدَ الله حَقٌ فَلَا تَغُرَيُكُمُ الْحَوُهُ ضلَ: « يَتَأَبُّ النَّاسُ إِنَّ وَعَدَ الله حَقٌ فَلَا تَعْرَكُمُ الْحَوُهُ ضلَ: وَلَا يَعْرَقُهُمُ إِلَيْهِ الْخَرُورُ فَ إِنَّ الشَّعْلَيْ لَكُو عَدُوُ فَأَغَذُوهُ عَدُوًا إِنَّا يَدْعُوا حَرَيْهُ, إِيَّكُونُوا مِنْ أَصَحَبِ

### تأسيس دول الإسلام على المؤاخاة:

أيها المسلمون: أسَس نبينًا محمدً صلى الله عليه وسلم- في المدينة النبوية المُنوَرة؛ أسَس دولةَ الإسلام -بعد توحيد الله- أسَسها على المُوَاحَاة، فكان المُهاجرون غرباء الدار إخوة الأنصار ممن تبوَوَوا الإيمانَ والدار، وكان -عليه الصلاة والسلام- شديدَ الرعاية بهذه الأُخُوَة، عظيمَ الغيرة عليها، سريعَ المُعالَجة لبوادر الخروج عليها.

اختلف غَلامان في إحدى المغازي، فقال أحدُهما: يا للمُهاجرين! فقال الآخر: يا للأنصار! فبادرَ رسولُ الله -صلى الله عليه وسلم- قائلاً: "أبدَعوى الجاهلية وأنا بين أظهُركم؟! دعُوها فإنَها مُنتنةٌ". أخرجه البخاري.

### Upload by: altawhedmag.com

وحدة الكلمة

والمحل

من الفرقة

الشيخ صالح بن عبد الله بن حميد

مام وخطيب المسجد الحرام بمكة المكرمة

العدد 298 السنة الثانية والأربعون

517 gi

مع أن لقبَ المُهاجِرين ولقبَ الأنصار ألقابُ إسلاميَةُ كريمةً.

وحينما ضل بنو إسرائيل وعبدوا العجل، قال موسى نبي الله وكليمُه لأخيه هارون نبي الله ووزير أخيه -عليهما السلام-: «قَالَ بَهَرُونُ مَا مَنَعَكَ إِذَ رَأَيْهُمْ صَلُواً (\*) أَلَّا تَتَعَمَّنُ أَفَعَصَيْتَ أَمَرِى » [طه: ٩٢ ، ٦٩]، فكان جوابُ هارون جوابًا لطيفًا رقيقًا حكيمًا: «قَالَ يَبْنَوُمُ لَا تَأْخُذُ بِلِحَتَى وَلَا بَرَلْتِي إِنِي حَشِيتُ أَن تَقُولَ فَرَقْتَ بَنِي بَنِي إِسَرَةٍ مِلْ وَلَمَ

ومعاذ الله أن يُتَهم نبيُ الله هارون بانحراف المنهَج، أو التقصير في المُوازنات، ثم يُقرُه أخوه مُوسَى وهو الذي دعا ربّه: «وَلَجْعَل لَ وَزَيْرَ مِنْ أَهْلِي ٣٥ هُرُونَ أَخِي ٣٦ اسْتُدْ بِعِ أَزَرِي ٣٦ وَأَشْرِكُهُ فَ أَمْرِي » [طه: ٢٩ - ٣٢]، فأجابَه العليُ الأعلَى: «قَالَ قَدْ أُوْتِتَ سُوُلِكَ يَعُوسَى » [طه: ٣٣].

يقول الإمام البغوي –رحمه الله-: "بعثُ الله الأنبياءَ كلّهم بإقامة الدين، والألفَة والجماعة، وترك الفُرقة والمُخالَفة".

مضارَ تفرق الكلمة على استقرار الديار:

معاشر المسلمين: وليس أشد ضراوةً على الأمة وعلى استقرار الديار من اختلاف الكلمة، وتنافُر القَلوب، وتنازُع الآراء. وَحدةً الكلمة سببُ كلِ خيرٍ، والفُرقةُ والخلافُ سببُ كل شر.

إن مَن كمال الدين وكياسَة العقل وسلامة الفهم: أن لا ينساقَ المرءُ مع من يُريد تصديعَ وحدة الأمة، لما قد يرَى من ظُلم قد وقعَ، أو حق قد انتُقص؛ لأن من فقدَ بعَضَ حقه في حالَة الوحدة سيفقدُ كل حقه إذا وقعَت الفُرقة -معاذ الله-، ولن يَأمَن -والله- على نفسه، ولا على أهله، ولا على عرضه ولا على ماله.

لنا إخوة أعزَة في بلاد مُجاورة -لطف الله بهم وحفظَهَم، وأعانَهم على ما يُعانُون-تفرَقت كلَمتُهم، وفقدوا استقرارَهم، وانفرَط عقد وحدتهم؛ ففارقُوا ديارَهم، وتشرَدوا مُخلفين وراءَهم دُورَهم وأموالَهم وزُروعَهم وتجاراتهم، تركُوا الغاليَ والنفيس، ينشُدون الأمنَ والاستقرار، يعيشُون مُغتريين مُعدَمين.

مع التشرُد والخوف والفَرقة لا قيمة للدُور ولا للقُصور ولا للأموال ولا للضياع، أتُراهم ينزَحون من ديارِهم لو وجَدَوا مُستقرًا وأمنًا؟!

حين فقدوا استقرارَ الدولة حلت في ديارهم الفوضّى، وفي أجواء الفوضّى يتفرَق الجمع، ويتخاصمُ الحلفاء، ويتخندقُ الفُرقاء، ومن ثمَ يُصبحُ الفشلُ مُحيطًا بالجميع، ويصيرُ العجزُ هو النتيجة التي يتحمَلها الجميع.

### أجواء الفوضي تنتج الأمراض المجتمعية:

معاشر الأحبَة: في أجواء الفوضّى تُولَد التكتُلات، وتنَبُت المُخالفات، وتلكم هي معاولُ الهدم، وقوةُ الهدم أقوَى من قوَة البناء وأبلَغُ وأسرع.

في الفوضى وعدم الاستقرار تذوب المعايير الضابطة، وتغيبُ السياسَاتُ العاقلة، وتذهلُ الآراءُ الواعية، ويكونُ التناقض هو المُسيطر، والاضطرابَ هو السائِد، والضياعُ هو المُهيمن.

إن غَوغائيَة الجماهير هي الطريقُ السريعُ إلى الفوضَى، ونعوذُ بالله من فتن تدَعُ الحليمَ حيرانًا، فالإنسانُ في أجواء الفَّتن قد يظنُ أن لديه إيمانًا يعصمُه، أو عقلاً إلى رُشد يهديه، ولكن مع الفَتن وبخاصَة في تقنيَاتً العصر الجارفة، ووسائله الطاغيَّة، وتغريداته المُصطربة، لا يشعُر إلا وقلبُه قد تشرَبَ مَا لجَتها، وأحرقَه لهيبُها.

### ونعوذ بالله من الفتن ما ظهر منها وما بطن .

ألم تفقّهوا توجيهُ نبينا محمد -صلى الله عليه وآله وسلم- وهو يُحذرُ من فتنَّة المسيح الدجَال، مع أنه قد بيَن لنا أوصَافَه وذكرَ لنا علاماته بما لا يلتبسُ ولا يشتبهُ، ومع هذا كله فإننا نستعيدُ بالله مُنه في صلواًتنا كلها، وقالَ: "إن خرجَ وأنا فيكم فأنا حَجيجُه، وإلا فكلُ حَجيجُ نفسه". فلا حول ولا قوة إلا بالله.

### لزوم الجماعة عاصم من الفتن:

معاشر المسلمين: وليس مخرجًا من الفتن إذا استحكمت، والعلاما إذا ادلهمت، إلا لُزومُ

جمادي الأخرة ١٤٣٤ هـ

التولايد

Z

الجماعة، والتزامُ الطاعة، وقد قال ذلك نبيُنا محمدٌ –صلى الله عليه وآله وسلم– لحُذيفة -رضي الله عنه–: "تلزمُ جماعةً المُسلمين وإمامَهم".

ومن أراد بَحبُوحَة الجنة فليلزم الجماعة. ولُزومُ الطاعة والتمسُك بالجماعة ليس مُجاملةً، ولا مُمالأةً، ولا ضعفاً، ولا مُداهنةً، ولا مُعاوَضةً، ولكنَه –والله– من أجل الحفاظ على الدين، وعلى الأمة، وعلى الأمن والاستقرار، وعلى الأهل والأنفُس، "من رأى من أميره ما يكرَه فليصبر؛ فإن من فارقَ الجماعةُ شبرًا فماتَ ماتَ ميتةً جاهليَةً".

إخوتي في الله: ونحن في هذه البلاد المُباركة في رحاب الحرمين الشريفين، في المملكة العربية السعودية، الدينُ هو الظاهرُ، وشرعُ الله هو المُحكَم، أسبغُ الله علينا نعمة ظاهرةً وباطنةً، صحة في الأبدان، وأمنًا في الأوطان، غذاءً وكساءً ودواءً وصحةً وتعليمٌ، تمشي على قدمَيك وقد قُطعت أقدام، تنامُ ملء عينيك وقد أطارَ الحوفُ والهلعُ النومَ عن أقوام كثيرين، والحوفُ المُشرَدين.

بلادٌ آمنةٌ مُستقرَة يفدُ إليها الوافدون، ويرغبُ إليها الراغبونَ، يبذُلون الَغاليَ والنفيس لسُكناها والعيش فيها ابتغاءَ طَلِ أمنها الوارف، وعيشها الكريم.

### استقرار الدول ضرورة مجتمعية:

لماذا يتفكَّرُ الغافلون في المفقود ولا يشكّرون الموجود؟! لا بُدَ مَن الحفاظ على هيبَة الدولة وهيبَة الحُكم وهيبَة الأنظمة.

ولا يكونُ استقرارُ الدولة وأمنُ الأمة إلا بالحفاظ علَى الهيبَة حفظًا للدين والدنيا، والأنفُس والأموال، والاقتصاد والإعمار، والصحة والتعليم، وكل المناطق والخدمات.

يجبُ استصحابُ حفظ الدولة، ووحدة الأمة في أي تحرُّك أو نظر أو تفكير أو مُطالَبة، وما

أجدرَ الغيورين على وحدة الأمة ومصالحها واستقرارها أن يُمسكوا عن كثير من ألوان الجدَلَ واللَغَط الذي تَمُوجُ به السباحة.

إنْ كَثَيرًا من مواطنًّ الخُلَاف ينشأ من مُجانبَة الاعتدال، فيرَى المُنتقد أنه ما دام على الحق فهذا يُسوغُ له أن يقولَ ما يشاء وأن يفعل ما يشاء ومتَى شاء وكيف شاء. وتلكم هي الغفلةُ القاتلة.

وكثيرٌ من مواطن النزاع مبدؤُها خطأً يسيرٌ، أو تقصيرٌ محدود، فيُغذيه الهوَى، وينفخُ فيه الغلُوُ، ناهيكم بمن يعتقدُ التلازُم بين الغلظَة على من أَخطأُ والحميَةَ على الدين. وتغليطُ الكبار لا ينبغي أن يُجاهرَ به الأغمار.

مُعَاشر الأحبَة: إن مما يَّدْعَى إليه طلبة العلم، وأهلُ الفضَل والصلاح، وأصحابُ الرأي والنظر المُقتدَى بهم يُدعَون أن يكونوا قُدوةً لطُلاَبهم وأتباعهم في الحرص على وحدة الأمة وهيبَة الدولة؛ بل أن يكونوا قدوةً في التنازُل عن بعض حقوقهم الشخصية من أجل هذا الهدف السامي العَظيم.

والمسؤولية مُشْتركة –حكومة وإعلامًا وشعبًا- في التعاوُن وسلوك سبيل المُؤمنين، وهدي الشرع، ورعاية الأنظمة، وتحقيق العدل، والرحمة والاحسان والحزم.

وبعد -حفظكم الله-: فليُعلَم أن الناصحَ مسؤوليَتُه تقديمُ النصيحة المُخلصة والرأي النَصُوح، وصاحبُ القرار له آليَتُه في صُنعَ القرار واتخاذِه.

وأهلُ العلمَ والرأي والناصحون تختلف وجهاتُ نظرهم وآراؤُهم، وكلَّهم مُجتهدون ناصحون مُخلصون، وصاحبُ القرار يستمعُ من الجميع، ويتفهَمُ ما يتقدَمُ به الجميع، ويتَخذُ ما يراهُ مُحققًا للمصلحة، وحافظا للدولة، وخادمًا للأمة.

والناصح وَذو الرأي وصاحبُ القرار كلُهم غيرُ معصُومين، وإذا علمَ الله منهم صحَةً الديانة، وصدقَ النيَة والإخلاص سدَدَهم ووفَقهم وهداهُم للتي هي أقوم، وأثابَهم على خطئهم وعلى صوابهم.

فمسؤولية الجميع الصدق والنصح وبذل الجهد قدر المُستطاع، أما الصوابُ فيهدي إليه الله من يشاء، وهو يهدي من يشاءُ إلى صراطٍ مُستقيم.

أعوذ بالله من الشيطان الرجيم: « يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ مَا يَنُوا اسْتَجِبُوا يَدَ وَلِرَسُولِ إِذَا دَعَاكُم لِمَا عُبِيكُمُ وَأَعْلَمُوا أَنَ اللَّهُ يَحُولُ مِنْ اللَّهِ وَقَلِيهِ وَأَلَّهُ اللَّهِ مُسْرُوت () وَانْتَعْوَافَتَنَهُ لَا شُعِيدُ الْعِقَابِ () مِنكُم خَاصَةً وَأَعْلَمُوا أَنَ اللَهُ شَكِيدُ الْعِقَابِ () وَانْكُرُوا إِذَا اللَّهُ فَعَاوَنَكُمْ وَأَيْدَكُمْ يَعْمِرِهِ. وَزَزَقَكُمْ مَنْ الْطَيْنَةِ لَعَلَكُمْ تَنْكُرُونَ [الانفال: 31- 13].

### واجبات الدولة إزاء حقوق الناس وحرياتهم:

حقَّ الناس مكفولٌ في التعبير، والمُطالبةُ بالحقوق وإزالةُ المُنكَرات والمفاسد ورفع الظُلم، وإيصالُ الحقوق إلى أهلهاً كلُ ذلك مكفولٌ من غير منَة بضوابطه وبالطرق المشروعة والنظاميَة، وبما يحفَظُ البلدَ وأمنَه وأهله وهيبتَه ووحدتَه، وبما يمنعُ تدخُل أهل الفُضول والأغراض والأغراب.

وعلى الدولة العناية بحفظ حقوق الناس وحُرماتهم في أنفُسهم وأموالهم وأعراضهم وكرامتهم، في شفافية ورحمة وعدل وإحسان، يُحاسَبُ الكبير كما يُحاسَبُ الصغير، ويُجازَى الرئيسُ كما يُجازَى المرؤُوس، وليس أحد فوق الخطأ أو النقد أو المُحاسَبة أو المُسائلَة، مع إصدار الأحكام العادلة بما يقتضيه نظرُ الشرع الشريف المُطهَر. والعدلُ هو سبيلُ الأمن وقاعدتُه وبوابتُه.

وبعد: وفي أجواء هذه الوحدة المتماسكة التي تعيشُها بلادُنا ومُقدَساتُنا، والأمن الوارف، والعيش الكريم للمواطن والمُقيم والوافد، يظهرُ من يبيعُ نفسَه ضَدَ أهله ووطنه، يُريد أن يُنغصَ عليهم أمنَهم، ويُكدرَ صفاءَ عيشهم، سالكًا أحقرَ المسالك؛ ليكونَ صنيعةً وضيعةً بيدِ من يُريد بأهله وبلده شرًا.

أهكذا ترخص المقدّسات والديار والأهلَ والعشيرةُ؟! ليمتهنَ هذا المخذولُ التحِسُسَ

والتلصّص على أهله وعشيرته وداره لمصلحة عدو مُتربص.

هل يُتصوَرُّ مُخلصُ مهما كان نقدُه، ومهما كانت مطالبُه، هلَ يُتصوَرُ أن يمُدَ يدَه إلى يدِ عدو يُريدُ اَلشرَ وِإِلاَذَى بوطنه!!

إنهُ الدرسُ البليغَ الذي يزيدُ المُخلصين يقطَّةً وجدًا في رص الصُفوف والمصلحة العُليا، لحفظ الدين، والأهل، والبلاد، والمُقدَسات، ضدَ كل الأعداء والعُملاء.

ثم تبقّى سياسة هذه البلاد وإدراتُها على يقطَّتها وكفاءتها وحكمتِها وحَزمها ومسارِها الهادِئَ الرَصِيَن، فللهَ الحَمدُ والمَنَّة.

ألا فاتقوا الله -رحمكم الله-، واعتصموا بحبل الله جميعًا، وكونُوا عبادَ الله إخوانًا، وانصَحوا وأخلصُوا لدينكم ولأنفُسكم ولأوطانكم ولوُلاة أموركم.

ثم صلوا وسلموا على الرحمة المهداة، والنعمة المسداة: نبيكم محمد رسول الله؛ فقد أمركم بذلك ربكم في محكم تنزيله، فقال -وهو الصادق في قيله- قولاً كريماً: « إنَّ أَلَقَهُ وَمَلْهَ صَلَّوا عَلَيْهُ فَصَلُونَ عَلَى ٱلْنَيْ يَكَأَيُّهُ اللَّذِينَ عَلَمُنُوا مَلُوا عَلَيْهِ وَسَلِّمُوا مَنْ لِيماً» [الأحزاب: ٥٦].

اللهم صل وسلم وبارك على عبدك ورسولك نبينا محمد الحبيب المصطفى، والنبي المُجتبى، وعلَّى آله الطيبين الطاهرين، وعلى أزواجه أمهات المؤمنين، وارضَ اللهم عن الخلفاء الأربعة الراشدين: أبي بكر، وعمر، وعثمان، وعلي، وعن الصحابة أجمعين، والتابعين ومن تبعَهم بإحسان إلى يوم الدين، وعنا معهم بعفوك وجُودك وإحسانك يا أكرم الأكرمين.

اللهم أعزَ الإسلام والمسلمين، اللهم أعزَ الإسلام والمسلمين، اللهم أعزَ الإسلام والمسلمين، وأذلَ الشرك والمشركين، واحدُّل الطغاة والملاحدة وسائر أعداء الملَّة والدين.

اللهم أمنًا في أوطاننا، اللهم أمنًا في أوطاننا، وأصلح أئمتنا وولاة أمورنا، واجعل اللهم ولايتَنًا فيمن خافك واتقاك، واتبع رضاك يا رب العالمين.

جمادى الأخرة ١٤٣٤ هـ

التوهيد < ٢٥



الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من لا نبي بعد، وبعد: فما يزال الحديث متصلاً عن صفة صلاة النبي صلى الله عليه وسلم، ونتناول في هذا العدد الحديث عن دعاء الاستفتاح والاستعاذة في الصلاة، فنقول وبالله تعالى التوفيق:

### دعاء الاستفتاح:

وهو الذكر الذي تبدأ به الصلاة بعد التكبير، وإنما سمي بذلك لأنه أول ما يقوله المصلي بعد التكبير فهو يفتتح صلاته، أي يبدؤها به.(حاشية القبلوبي/ 1٤٦).

### حكم دعاء الاستفتاح:

بعض أهل العلم قالوا بالوجوب وهي رواية عن الإمام أحمد وأدلة هذا القول: حديث المسيء صلاته، عن رواية رفاعة ومنه: (إنه لا تتم صلاة لأحد من الناس حتى يتوضا فيبلغ الوضوء " يعني مواضعه "، ثم يكبر ويحمد الله عز وجل ويثني عليه) (أحاديث الاستفتاح رواية ودراية د: عبد الرحمن بن عبد الكريم الزيد ٥/١)، قال الصنعاني: (يشعر بأن المراد بقوله يحمده غير القراءة وهو دعاء الافتتاح فيؤخذ منه وجوب مطلق الحمد والثناء بعد تكبيرة الإحرام). (سبل السلام ٢١٠/٢).

القول الثاني: الاستفتاح سنة. وهو قول جمهور أهل العلم لحديث أبي هريرة قال: «كان النبيُ صلى الله عليه وسلم إذا كبر للصّلاة سَكَت هُنَيَّةُ، فقلت: يا رسول الله! بأبي أنت وأمي أرأيت سكوتك بين التكبير والقراءة ما تقول؟ قال: أقول: (اللهم باعد بيني وبين خطاياي كما باعدت بين المشرق والمغرب، اللهم نقني من خطاياي كما ينقى الثوب الأبيض من الدنس، اللهم اغسلني من خطاياي بالماء والثلج والبرد) وكان يقوله في الفرض. فقد ثبت قطعاً أن الصحابة لم يعلموا ما الذي يقول، فلو كان هذا الدعاء حتماً كالفاتحة للأرمهم به وعلمهم إياه. (شرح زاد المستقنع للشنقيطى ٨٩/٢).

القول الثالث: الاستفتاح غير مشروع في الصلاة، وإنما على المصلي أن يكبر ثم يقرأ فاتحة الكتاب. وهو قول الإمام مالك، واستدل بحديث عائشة

قالت: (كان رسول الله – صلى الله عليه وسلم – يفتتح الصلاة بالتكبير والقراءة بالحمد لله رب العالمين...) الحديث. واستدل أيضاً بعمل أهل المدينة كما ذكر ذلك ابن بطال في شرح البخاري، واستدلوا أيضاً بحديث أنس. قال: (كان النبي – صلى الله عليه وسلم – وأبو بكر يفتتحون الصلاة بالحمد لله رب العالمين. (أحاديث الاستفتاح رواية ودراية د: عبد الرحمن بن عبد الكريم الزيد (/٥).

والراجح هو القول الثاني (قول الجمهور) لقوة أدلتهم حتى إنَّ ابن جرير الطبري وابن تيمية نقلا الإجماع على استحباب دعاء الاستفتاح، وأما جواب الجمهور على الإمام مالك: فالحديث الذي استدلوا به من حديث عائشة فهي روت ثلاثة أحاديث من أدعية الاستفتاح فيحمل على أن المراد افتتاح القراءة الجهرية، وهذا مثل قول أنس الوارد عنه نحو قولها.

والاستفتاح يُسَرّ به ولا يُجْهَر. قال ابن قدامة: وحديث أنس أراد به الاستفتاح في القراءة (المصدر السابق ٦/١).

ودليل الإسرار قول أبي هريرة: (سكت هنيهة)، فلم يكن يسمعه، وإلا لم يحتج إلى سؤاله. وإنما كان عمر يجهر به للتعليم، فحيث كان ذلك بأن يكون الناس محتاجين إلى تعليم فلا بأس به فهو فعل عمر. (شرح زاد المستقنع للشيخ لحمد ٢٢/٢٤).

قال شيخ الإسالام: "لا نزاع بين أهل العلم بالحديث: أن النبي – صلى الله عليه وسلم – لم يجهر بالاستفتاح " (مجموع الفتاوى ٢٢/ ٢٤٧، ٢٧٥).

### صيغ دعاء الاستفتاح:

وكان صلى الله عليه وسلم يستفتح القراءة بادعية كثيرة متنوعة يحمد الله تعالى فيها ويمجّده، ويثنى عليه، وقد أمر بذلك، وكان يقرأ





تارة بهذا وتارة بهذا، فمن هذه الأدعية: ا حديث أبى هريرة رضي الله عنه السابق (رواه البخاري ومسلم) وكان يقوله في الفرض. ٢ - حديث عَليَّ بْن أبي طالب رَضيَ اللهُ عَنهُ عَنْ رَسُول الله -صلى الله علده وسلم-: أنَّهُ كَانَ إذا قَامَ إِلَى الصَّلاة قَالَ: (وجهت وجهى للذي فطَر السماوات والأرض حنيفا [ مسلمًا ] وما أنا من المشركين، إن صلاتي ونسكى ومحياي ومماتي لله رب العالمين لا شريك له، ويذلك أمرت وأنا أول المسلمين، اللهم أنت الملك لا إله إلا أنت [ سيحانك وبحمدك ] أنت ربى وأنا عبدك ظلمت نفسى واعترفت بذنبي فاغفر لي ذنبي جميعًا؛ إنه لا يغفر الذنوب إلا أنت، واهدني لأحسن الأخلاق لا يهدي لأحسنها إلا أنت، واصرف عنى سيئها لا يصرف عنى سيئها إلا أنت، ليبك وسعديك والخير كله في يديك والشر ليس إليك [ والمهدى من هديت ] أنا بك وإليك [ لا منجا ولا ملجأ منك إلا إليك ] تباركت وتعاليت، أستغفرك وأتوب إلىك) (رواه مسلم)، وكان يقوله في الفرض والنفل.

٣ - حديث عائشة رضي الله عنها قالت: كان رسول الله صلى الله عليه وسلم إذا استفتح الصلاة قال: (سبحانك اللهم وبحمدك، وتبارك اسمك، وتعالى جدك، ولا إله غيرك) (رواه أبو داود)، وكان عُمرُ بن الخطاب رضي الله عنه يستفتحُ به، وعُمرُ أحدُ الخلفاء الراشدين الذين أمرنا باتباعهم.

هذه أنواع من الاستفتاحات، وبقيت أنواعُ أخرى بعضُها في صلاة الليل خاصَّة، فليُرجع إليها في المطوَّلات. ولشيخ الإسلام ابن تيمية رسالة في أنواع الاستفتاحات «انظر مجموع فتاوى شيخ الإسلام» (٤٠٣٠.٣٧٦/٢٢).

### مسالة مهمة:

العلماءُ اختلفوا في العبادات الواردة على وجوم متنوَّعة، هل الأفضل الاقتصار على واحدة منها،ً أو الأفضل فعْلُ جميعها في أوقات شتَّى، أو الأفضل أنْ يجَمعَ بِينَ ما يمكن جَمْعُه؟

والصَحيح: القول الثاني الوسط، وهو أن العبادات الواردة على وجوه متنوَّعة تُفعل مرَّة على وجه، ومرَّة على الوحة الآخر، فادعية الاستفتاح متنوعة؛ وكُلها سُنُّه، والأفضل أن تَفعلَ هذا مرَّة، وهذا مرَّة؛ ليتحقَّقَ فعْلُ السُّنَّة على الوجهن، ولبقاء السُنَّة حبَّة؛ لأنك لو أخذتَ

بوجه، وتركت الآخر مات الوجهُ الآخر، فلا يُمكن أن تَبَقى السُّنَّةُ حيَّة إلا إذا كُنَّا نعمل بهذا مرَّة، وبهذا مرَّة، ولأن الإنسان إذا عَملَ بهذا مرَّة، وبهذا مرَّة صار قلبُّه حاضراً عند أداء السُّنَّة، بخلاف ما إذا عتاد الشيء دائماً فإنه يكون فاعلاً له كفعل الآلة عادة، وهذا شيء مشاهد. (الشرح المتع لابن عثيمن ٢٦/٣).

### وفي فغل العبادات الواردة على وجوه متنوّعة فوائد؛

١ . اتَباعُ السُنَّة.

٢ . إحياءُ السُّنَّة.

٣. حضورُ القلب.

وربما يكون هناك فائدة رابعة: إذا كانت إحدى الصَّفات أقصرَ من الأخرى، كما في الذَّكرِ بعد الصَّلاة؛ فإن الإنسان أحياناً يحبُّ أن يُسرع في الانصراف؛ فيقتصر على «سبحان الله» عشر مرات، و«الحمد لله» عشر مرات، و«الله أكبر» عشر مرات، فيكون هنا فاعلاً للسُّنَّة قاضياً لحاجته، ولا حَرَجَ على الإنسان أن يفعل ذلك مع قصد الحاجة، (الشرح المتَّع لابن عثيمن ٣٩/٣).

### الاستعاذة:

ونتناولها في النقاط التالية: الاستعادة هي طلب العود، ومعناها: ألتجئ وأعتصم بالله عز وجل نعم المولى ونعم النصير؛ لأنه سبحانه وتعالى هو الملاذ وهو المعاد، فما الفَرْق بين المعاد والملاد؟ قال العلماء: الفَرْق بينهما: أن اللياد لطلب الخير، والعياد للفرار من الشرَ. (الشرح المتع لابن عثيمين ٣٨/٣).

قال ملا علي القاري رحمه الله تعالى: `" يعني: اللهم احفظني من وسوسته وإغوائه وخطواته وخطراته وتسويله وإضلاله، فإنه السبب في الضلالة والباعث على الغواية والجهالة `` ١.هـ [مرقاة المفاتيح ٢/٤٤٨].

ولذلك شرع الله هذه الاستعادة عند قراءة كتابه العزيز، فقال: «فَإِذَا قَرَأْتَ القُرْآنَ فَاسْتَعَذْ بِاللَّه منَ الشَّيْطَانِ الرَّحِيمَ» [النحل:٨٨]، فامر نبية صَلَى الله عليه وسلم -وأمره أمرُ لأمته حتى يدل الدليل على الخصوص- أنه إذا استفتح قراءة القرآن أن يستفتحها بالاستعادة. [شرح زاد المستقدع للشنقيطى ١٩/٨٨].

### فائدة الاستعاذة:

قال ابن القيم رحمه الله تعالى: "فإن الاستعادة به ترجع إلى معنى الكلام قبلها مع تضمنها فائدة



شريفة، وهي كمال التوحيد وأن الذي يستعيذ به العائذ ويهرب منه إنما هو فعل الله ومشيئته وقدره فهو وحده المنفرد بالحكم (طريق الهجرتين (۲۱/۱).

وقال البجيرمي رحمه الله تعالى: "ومن لطائف الاستعادة أن قوله: (أعوذ بالله من الشيطان واعتراف من العبد بقدرة الباري عز وجل، وأنه الغني القادر على رفع جميع المضرات والآفات، واعتراف العبد أيضاً بأن الشيطان عدو مبين. ففي الاستعادة التجاء إلى الله تعالى القادر على دفع وسوسة الشيطان الغوي الفاجر وأنه لا يقدر على دفعه عن العبد إلا الله تعالى" ا.ه. [تحفة الحبيب ١/٩٣/].

ليكون الشيطانُ بعيداً عن قلب المرء، وهو يتلو كتابَ الله حتى يحصُل له بذلك تدبرُ القرآن وتفهَمُ معانيه، والانتفاعُ به؛ لأن هناك فَرْقاً بين أن تقرأ القرآنُ وقلبُك حاضرٌ، وبين أن تقرأ وقلبُك لاه. إذا قرآته وقلبُك حاضرٌ حصل لك من معرفة المعاني والانتفاع بالقرآن ما لم يحصُل لك إذا قرأته وأنت غافل، وجرَبْ تجدْ. فلهذا شُرع تقديمُ الاستعادة على القراءة في الصَلاة وخارج الصلاة. [الشرح المتع لابن عثيمين ٣/ ٣٩].

### حكم الاستعادة قبل القراءة:

جمهور أهل العلم: أنها سنة، وهي عندهم سُنة في القراءة مطلقاً في الصلاة وغيرها. قال الإمام الشافعي: يستحب التعوذ في كل صلاة فريضة أو نافلة أو منذورة لكل مصل، من إمام ومأموم، ومنفرد ورجل وامرأة، وصبي، وحاضر ومسافر، وقائم وقاعد، ومحارب إلا المسبوق الذي يخاف فوت بعض الفاتحة لو اشتغل به فيتركه. (المجموع، محيى الدين النووي/٢٧٠).

وُقال المالكية: يُكرم التعوّذ لحديث أنس: «أن النبي صلّى الله عليه وسلم وأبا بكر وعمر كانوا يفتتحون الصلاة بالحمد لله رب العالمين» ورد ذلك بقول اللَّه تَعَالَى: « فَإِذَا قَرَلْتَ الْقُرَانَ فَاسْتَعِدْ بِالعَّهِ مَنْ ٱلتَّبْطَنِ ٱلْحَصَرِ»[النحل: ٩٨]، وبما ثبت عن أبي سَعيد الْخُدْرِيِّ عَنْ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ اَنَّهُ كَأَنَ إِذَا قَامَ إِلَى الصَّلَاة اسْتَفْتَحَ ثُمَ يَقُولُ: أَعُوذُ باللَّه السَّميع الْعَليم منْ الشَّيْطَانِ الرَّحِيم مِنْ هَمْزِهِ وَنَفْخَه وَنَقْتُهُ) (رَوَاهُ أَحْمَدُ وَالتَّرْهِذِيُ).

التَّعَوُّد منْ الشَّيْطَان بِمَا ذَكَر فِي الْحَدِيثَ، وَفِيهِ رَدُّ لَمَّ ذَهَبَ إِلَيْهِ مَالكُ مِنْ عَدَمِ اَسْتَحْبَابِ اَلِافْتَتَاحَ بِشَيَّءٍ، وَقَدْ عَرَقْت التَصَرِيح بِأَنَّهُ بَغَدَ التُّكْبِيرِ أَنِيلَ اَلأَوطار ٢/ ٣٢٥].

وعن الإمام أحمد واختاره طائفة من كبار أصحابه المتقدمين وهو مذهب الظاهرية ومذهب عطاء: أنها واجبة؛ لقوله تعالى: « فَإِذَا قَرَّتُ ٱلْقُرْانَ فَأَسْتَعِدْ بِأَسَّهِ مِنَ ٱلشَّيْطَنِ ٱلْرَصِي» [النحل:٩٨]، وظاهر الأمر الوجوب. [شرح زاد المستقنع للحمد ٢٤/ ٣٤].

والأرجح ما ذهب إليه الجمهور ودليل ذلك حديث " المسيء صلاته " فالآية وإن كان ظاهرها يفيد الوجوب فقد سبق وقررنا أن هذا الحديث أصل في الواجبات، وأن ما لا يُذكر فيه دليل على عدم وجوبه.

### صفة الاستعادة:

الكلام عليها من وجهين:

الأول: هل تُقرأ سِرًا أم جهرًا؟ قال العلماء: تكون سرًا، وَيَتَعَوَّذُ المُصَلِّي في نَفْسه إمَامًا كَانَ أَوْ مُنْفَرِدًا ؛ لأَنَّ الْجَهْرَ بِالتَّعَوَّد لَمَ يُنْقَلْ عْن رَسُول اللَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ، وَلَوْ كَانَ يَجْهَرُ بِهِ لَنُقَلَ نَقْلاً مُسْتَفِيضًا، وَالَّذِي رُوِيَ عَنْ عُمَرَ – رَضَيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُ – أَنَّهُ جَهَرَ بِالتَّعَوَّد تَأْوِيلُهُ أَنَّه كَانَ وَقَعَ اتَّفَاقًا لاَ قَصْدًا أَوْ قَصَدَ تَغَلِيمَ السَّامِعِينَ أَنَّ المُصلَي يَنْبَغِي أَنْ يَتَعَوَّذَ كَمَا نُقَلَ عَنْهُ المَّامِعِينَ أَنَّ الإِقْتِتَاحِ [المَبسوط للسرخسي/٣٧].

### الثاني صيغة الاستعاذة:

قال النووى: قال الشافعي في الأم وأصحابنا: يحصل التعوذ بكل ما اشتمل على الاستعاذة بالله من الشيطان، قال الأكثرون: لكن أفضله أعوذ بالله من الشيطان الرجيم؛ لقول الله تعالى ( فَإِذَا فَرَأَتَ ٱلْقُرْانَ فَٱسْتَعِدْ بِٱللَّهِ مِنَ ٱلشَّيْطَنِ ٱلرَّحِمِ ) [النحل: ٩٨]، قال صاحب الحاوي وبعده في الفضيلة أعوذ بالله السمدع العلدم من الشيطان الرجيم؛ لقول الله تعالى: (وإما ينزغنك من الشيطان نزع فاستعد بالله انه سميع عليم)، وَلِقَوْلِ اللَّهِ تَعَالَى «فَاسْتَعَذْ بِالله إنَّهُ هُوَ السَّميعُ الْعَلِيمُ» والآية التي أخذنا بَها أقرب إلى صفة الاستعادة وكانت أولى؛ وذلك لأن الله أمر بها وحدّدها في افتتاح كتابه، والمعيَّنِ أفضل من غير المعين، فيعتبر تعيينها دليلا على فضلها، وأما حديث أبى سعيد رضى الله عنه فسبق أنه ضعيف (المجموع - محيى الدين النووى بتصرف ٢/ ٣٢٣).



قلت: ما ذكره الإمام النووي حسن، إلا أن هذا الكلام غير مسلَّم؛ لأن حديث أبي سعيد رضي الله عنه والذي فيه «أعوذُ باللَّه السميع العليم من الشيطان الرَّجيم؛ من همزه ونفخه ونفته» صححه غير واحد من أهل العلم، وقَدَّ ذَكَرَ ابَّنُ مَاحَهُ تَفْسيرَ هَذه الثَّلَاثَة عَنْ عَمْرو بْنِ مُرَّة فَقَالَ: نَفَقُهُ السَّعَرُ، وَنَقَحُهُ الْكَنَّرُ، وَهَمْزُهُ المُؤَتَةُ بِسُكُون الْوَاو بِدُونِ هَمْزِ وَالْمَرَادُ بِهَا هُنَا الْجُنُونُ، وَكَذَا قَسَرَهُ بِهَذَا أَبُو دَاوُد فِي سَنَنِهِ. [نيل الأوطار ٢/ ٢١٣].

قال ابن قدامة: وَهَذَا كُلُهُ وَاسعٌ، وَكَيْفُمَا اسْتَعَاذَ فَهُوَ حَسَنٌ، لاَ أَعْلَمُ فيه خلافًا. [المغني ٣/٣٣٥]. ولا شك أن الوارد أولى من غيره؛ لأن القاعدة -كما قرر العز بن عبد السلام وغيره- تقول: (إذا وردت ألفاظ للأذكار منها وارد ومنها مقتبس من الوارد، فالوارد أفضل من غيره -أعني: المقتبس-. [شرح زاد المستقنع للشنقيطي 1/ ٤٩٩].

### محل الاستعادة:

وأما محلها فقال الجمهور هو قبل القراءة، وقال أبو هريرة وابن سيرين والنخعي: يتعوذ بعد القراءة، وكان أبو هريرة يتعوذ بعد فراغ الفاتحة؛ لظاهر الآية « فَلَا قَرْلُ الْفَاءَ للتَّعْقَيْن مِن التَّعَطِّنِ الرَّحِمِ »[النحل: ٩]، لأنَّ الْفَاءَ للتَّعْقَيْن ورد الجمهور بأنَّ الَذينَ نَقَلُوا تَعَوُّذَهُ بَعْد القُناءَ قَبْلُ مَسَلَى اللَّهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ نَقَلُوا تَعَوُّذَهُ بَعْد القُناءَ قَبْلُ مَسَلَى اللَّهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ نَقَلُوا تَعَوُّذَهُ بَعْد القُناءَ قَبْلُ ورد الجمهور بأنَّ الدَينَ نَقَلُوا تَعَوُّذَهُ بَعْد القُناءَ قَبْلُ الْقَرَاءَة، وَلأَنَّ التَّعَوُّذَ شُرعَ صيانَةُ للقرَاءَة عَنْ إلَيْه قَبْلَ القرَاءَة لاَ بَعْدَهَا، وَالأَرَادَةُ مُضْمَرَةُ في الآبية مَعْنَاهُ، فَإذَا أَرَدْت قَرَاءَةً القُوْلَ فَاسَتَعَد بَاللَّه، كَذَا قَالَ أَهُلُ التَفْسِيرَ كَمَا فِي قَوْلَه تَعَالَى «إِذَا قُمْتُمْ إِلَى الصَلاَة» أَيْ التُفْسِيرَ كَمَا في قَوْلَه تَعَالَى وهو اللائق السابق إلى الفهم (المجموع للنوي).

مسألة: هل التعوذ يكون في الركعة الأولى فقط أم يتكرر في كل ركعة؟!

قال الحنفية وهو المشهور عند الحنابلة: يتعوذ في الركعة الأولى فقط؛ فَإِنَّ الصَّلاَةَ وَاحدَةً، فَكَمَا لاَ يُؤْتِي لَهَا إلاَّ بِتَحْرِيمَةً وَاحِدَةٍ، فَكَذَا التَّعَوُّذُ، وَاللَّهُ أَعْلَمُ. [المبسوط/٣٧].

وقال الشافعية ورواية عن الإمام أحمد: يُسن التعوذ سراً في أول كل ركعة قبل القراءة، ذلك لقوله تعالى: « فَإِذَا فَرَأْتُ ٱلْقُرْمَانَ فَأَسْتَعِدْ بِأَسَّهِ » [النحل: ٨٨]،

وظاهر الآية أنه يُشرع له كلما قرأ أن يستعيذ، وكل ركعة لها قراءتها، فإن بين الركعات فواصل من ركوع وسجود وقيام ونحو ذلك، وذكر ونحوه. بخلاف سجدة التلاوة، فإن سجدة التلاوة التي تخلل الصلاة من متعلقات القراءة فهي سجدة للقراءة، أما هذا السجود وهذا القيام والركوع في الصلاة فهي منفصلة عنها، فالقراءة ركن، كما أن ما تقدم ذكره أركان من أركانها، فليست بمتصلة فيها إلا حديث أنها من الصلاة، ففرقً بينهما. [شرح زاد المستقنع للحمد ٢٤/ ٢٤].

قال الشوكاني: الأحَاديث الوَارِدَةَ في التَّعَوُّذ لِدْسَ فَيِهَا إِلا أَنَّهُ فَعَل ذَلِكَ فِي الرَّكْعَة الأولى، وَقَد ذَهَبَ الْحَسَنُ وَعَطَاءُ وَإِبْرَاهَيْمُ إِلَى اسْتَحْبَابِهِ فِي كُلّ رَكْعَة، وَاسْتَدَلُوا بِعُمُوم قَوْلِه تَعَالَى: ِ « فَإِذَا مَ ٱلْقُرْبَانَ فَأَسْتَعِدُ بِأَنْتُهِ » [ألنحل: ٩٨]، وَلا شك أنّ الآيَة تدَل عَلى مَشْرُوعيَّة الاسْتَعَادَة قَبْل قَرَاءَة الْقَرْآن، وَهِيَ أَعَمُ مِنْ أَنْ يَكُونَ القَارِئُ خَارِجَ الصَّلاة أَوْ دَاجِلهًا. وَأَحَادِيثَ النَّهْي عَنَ الكلَّام في الصَّلاة تَدُلُّ عَلَى المُنْعِ مَنْهُ حَالَ الصَّلاَة مِنْ غَيْرٍ فَرْقٍ بَيْنَ الاسْتِعَادَة وَغَيْرِهَا مِمَّا لِمْ يَرِدْ بِهِ دَلَيَلٍ يَخْصُّهُ وَلا وَقَعَ الإذنَ بَجِنِسه، فالأَحْوَطَ الاقتصارُ عَلى مَا وَرَدَتْ بَهُ السُّنَّةَ، وَهُو الإسْتِعَادَةَ قَبْل قِرَاءَة الرِّكعَة الأولى، فعن أبي هرَيْرَة قال: (كان رَسُول الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ إِلا نَهْضٍ في الرِّكعَة الثانية افتتح القراءة بـ«الحمدُ لله رَبُّ العَالمينَ». وَلَمْ يَسْكُتُ) (رَوَاهُ مُسْلَمُ). وَالْحَدِيثُ بَدُلُ عَلَى عَدِم مَشْرُوعيَّة السَّخْتَة قَبْلُ الْقَرَاءَة في الرُّخْعَة الثانَيَة، وَكَذلك عَدَم مَشَرُوعِدَّة التَّعَوُّذ فدهَا وَحُكُمُ مَا بَعْدَهَا مِنْ الرِّكَعَاتِ حُكْمُهَا، فَتَكُونُ السَّكْتَة قَبْل القَرَاءَة مُخْتَصْة بِالرَّكْعَة الأولى، وَكَذَلْكَ التَّعَوَّدْ قَبْلَهَا. [نيل الأوطار ٢/ ٣٢٦].

ولو تركة – أي التعوذ – في الأولى عمدًا أو سهوًا استحب في الثانية بلا خلاف، سواء قلنا يختص بالأولى أم لا، بخلاف ما لو ترك دعاء الاستفتاح في الأولى لا يأتي به فيما بعدها بلا خلاف، قال أصحابنا والفرق أن الاستفتاح مشروع في أول الصلاة وقد فات، فصار كالفراغ من الصلاة، وأما التعوذ فمشروع في أول القراءة والركعة الثانية، وما بعدها فيها قراءة. (المجموع – محيي الدين النووي ٢٧٤/٣). إلى هذا انتهى الحديث عن الاستفتاح والاستعاذة.

وللحديث بقية إن شاء الله تعالى.



نظرات

حمال عبد الرحمن

العدد ٨٩٨ السنة الثانية والأربعون

512 gi

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، وعلى آله وصحبه، ومن تبع هداه، وبعدُ:

خروج النبي صلى الله عليه وسلم إلى الناس في أماكنهم لم يكن النبى صلى الله عليه وسلم في دعوته الناس إلى ربهم يكتفى بلقائهم في المسحد، في البيت، ولم ينتظر أن يأتيه من يريد سماعه والتعرف على ما يقول ويدعو، لكنه عليه الصلاة والسلام كان يبادر ينفسه ودعوته إلى محلات الناس وأماكن تواجدهم وعملهم وإقامتهم، فبعد أن نفذ أمر ربه إليه الذي قال له فده: « وَأَنَذِرَ عَشِيرَتَكَ الأَقْرِبِينَ » [الشعراء: ٢١٤]، فدعاهم وأنذرهم، واستجاب له من استجاب، وعاداه من عاداه، ومنهم من وقف وسطا بين هذا وذاك، فسالم الذبي ولم يُسْلم ولم يعاده، بعدها أجمع النبى صلى الله عليه وسلم التوجه إلى قبائل العرب وخاصبة في المواسم، من ذلك ما ذكره الهيثمي في مجمع الزوائد (٣٥/٦)، وقال: رواه أحمد ورجاله ثقات، من حديث جابر بن عبد الله رضى الله عنهما أن النبى صلى الله عليه وسلم كان يعرض نفسه على الناس بالموقف (أى في عرفة)، فيقول صلى الله عليه وسلم: «هل من رجل يحملني إلى قومه فإن قريشنا قد منعوني أن أيلغ كلام ربى عز وجل؟ فأتاه رجل من همدان، فقال له النبي صلى الله عليه وسلم: فمن أنت؟ قال: من همدان، قال: فهل عند قومك من منعة (أي قوة يمنعون بها الناس من عداوتي)؟ قال: نعم، ثم إن الرجل خشى أن يخفره قومه (يخذله) فاتى رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال: «أتيهم فأخبرهم ثم أتيك من عام قابل، فقال النبي صلى الله عليه وسلم: «نعم، فانطلق وحاء وفد الأنصار في رجب». انتهى.

وفي هذا الخبر نرى رسول الله صلى الله عليه وسلم الذي هو سيد البشر وإمام الدعاة وهادي الناس بإذن ربهم إلى صراط الله، ينتقل بين أحياء العرب يدعوهم إلى الإسلام، ولا يمنعه صدهم وشدتهم وجفاؤهم وسخريتهم من أن يواصل دعوته إياهم عامًا بعد عام، يركز في دعوته هذه على هدفه الأعلى وهو توحيد الله تعالى وإفراده بالعباد، إذ إن المشركين ينشطون كثيرًا في تقديس آلهتهم ومعالم انحرافهم مستميتين في سبيل ذلك خاصة وأنهم يعتبرون أن سيادتهم وبقاءهم مرهون ببقاء هذه الآلهة. فليحرص الدعاة خلف نبيهم صلى الله عليه وسلم على أن ينشروا دعوة التوحيد وإبراز

فساد معتقد أهل الشرك، ملتزمين في ذلك عفة اللسان وحسن الخلق: « أَدَّعُ إِلَى سَبِلِ رَبِّكَ بِلَلْكَمَةِ وَٱلْمَوْعَظَةِ ٱلْحَسَنَةِ وَحَدِلَهُم بِٱلَّتِي هِي أَحْسَنُ» [النحل: ١٢٥]، ولا يغير سوءُ سلوك المخالفين وانحرافهم من المنهج الحكيم في الدعوة.

### منهج الدعوة الحق - البحث عن مدخل إلى قلوب النَّاس

كان رسول الله صلى الله عليه وسلم حليمًا في دعوته، حكيمًا في معاملته للناس، يحب الحلم والأناة ويثني على من يتخلق بهما، فكان صلى الله عليه وسلم يحاول الوصول إلى قلوب الناس من الجانب الذي يرى الدخول منه مؤثرًا على الناس محل دعوته، من غير أن ينطق بباطل أو يقول زورًا، أو يسلك سلوكًا مأزورًا.

ومن أمثلة ذلك في دعوته صلى الله عليه وسلم ما أوردم ابن هشام رحمه الله في سيرته (٣٨/٢) من حديث محمد بن عبد الرحمن بن عبد الله بن حصين، أن رسول الله صلى الله عليه وسلم أتى قبيلة كلب في منازلهم (يعني عند الموسم) إلى بطن منهم يقال لهم بنو عبد الله، فدعاهم إلى الله تعالى، وعرض عليهم نفسه، حتى إنه ليقول لهم: يا بني عبد الله، إن الله تعالى قد أحسن اسم أبيكم. فانظر أيها الداعية ؛ ماذا عسى أن ينفع هذا الإسم الجميل إذا كان حامله كافرًا، لكنه صلى الله عليه وسلم يلتمس مدخلاً يدخل به إلى نفوس هؤلاء المدعوين، فيخاطب الناس بما يحبون من غير نفاق ولا كذب للدخول إلى قلوبهم والتأثير عليهم، صلى عليك الله ما علم الهدى.

### الحسد يعمي ويصم:

وأخرج البيهقي في دلائل النبوة (٢٠٧/٢) وسكت عنه الذهبي وابن كثير، من حديث المغيرة بن شعبة رضي الله عنه: إن أول يوم عرفت رسول الله صلى الله عليه وسلم أني كنت أمشي أنا وأبو جهل بن هشام في بعض أزقة مكة، إذ لقينا رسول الله صلى الله عليه وسلم، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم لأبي جهل: يا أبا الحكم ؛ هلم إلى الله عز وجل وإلى رسوله، أدعوك إلى الله، قال أبو جهل: يا محمد، هل أنت منته عن سبّ آلهتنا؟ هل تريد إلا أن نشهد أنك قد بلغت؟ فنحن نشهد أن قد بلغت، فوالله لو أني أعلم أن ما تقول حقٌ ما اتبعتك. فانصرف رسول الله صلى الله عليه وسلم، قال المغيرة: وأقبل رسول الله صلى الله عليه وسلم، قال المغيرة: وأقبل حق، ولكن بني قصي (أجداد الرسول صلى الله عليه وسلم) قالوا: فينا الحجابة (خدمة الحجيج)،

فقلنا: نعم، فقالوا: فينا الندوة (مجالس القوم)، فقلنا: نعم، ثم قالوا: فينا اللواء، فقلنا: نعم، فقالوا: فينا السقاية (للحجيج) فقلنا: نعم، ثم أطعموا وأطعمنا، حتى إذا تحاكت الركب قالوا: منا نبي، والله لا أفعل.

ففي هذا الخبر بيان لما كان يتمتع به رسول الله صلى الله عليه وسلم من حُسن العرض، والحكمة في الدعوة، حيث يخاطب الناس بأسلوب رقيق حسن، فهو يخاطب أبا جهل بكنتيه: «يا أبا الحكم»، وكما هو معروف عند العرب أن النداء بالكنية فيه تكريم، فضلاً عن أن النبي صلى الله عليه وسلم إذ يخاطبه بالكنية تناسى سوابقه ومواقفه السيئة من الدعوة إلى الله عز وجل.

### درس رائع للدعاة

وهنا درس رائع للدعاة إلى الله تعالى في ضبط النفس، ومحاولة التودد إلى الناس من أجل الإسلام، وإن سبقت منهم مواقف مؤلمة في السب والشتم والتهكم والصد عن سبيل الله تعالى، وفي خبر أبي جهل وإسراره إلى المغيرة بن شعبة بأنه يعلم أن ما جاء به النبي صلى الله عليه وسلم حق، شهادةُ للإسلام العظيم بأنه دين الحق.

وقد رأينا مثل هذا السلوك العظيم من نبينا صلى الله عليه وسلم والذي كان سببًا في إسلام خالد بن الوليد، يقول خالد بن الوليد: لما أراد الله بي ما أراد من الخير قذف في قلبي الإسلام، فقلت: قد شهدت المواطن كلها على محمد صلى الله عليه وسلم فليس في موطن أشهده إلا انصرف وأنا أرى في نفسى أنى مُوضع في غير شيء وأن محمدًا سيظهر .. إلى أن قال: وكان أخى الوليد بن الوليد قد دخل مع النبى صلى الله عليه وسلم في عمرة القضية فطلبني فلم يجدني فكتب إليَّ كتابًا فإذا فيه: بسم الله الرحمن الرحيم، أما بعدُ: فإنى لم أر أعجب من ذهاب رأيك عن الإسلام، وعقلك عقلك، ومثل الإسلام يجهله أحد؟ وقد سألنى رسول الله صلى الله عليه وسلم عنك وقال: أين خالد؟ فقلت: يأتى الله به، فقال صلى الله عليه وسلم: مثله يجهل الإسلام؟! ولو كان جعل نكايته وجدّه مع المسلمين على المشركين كان خيرًا له، ولقدمناه على غيره.

فاستدرك يا أخي ما فاتك، فقد فاتتك مواطن صالحة. قال خالد: فلما جاعني كتابه نشطت للخروج وزادني رغبة في الإسلام، وسرني سؤال رسول الله صلى الله عليه وسلم عني. [البداية والنهاية ٢٧٢/٤]. في هذا الخبر يُرى سؤال الرسول صلى الله عليه وسلم عن خالد، فسأل عنه أخاه الوليد، وقد بلغه

التولايد 🕻 ٥١

جمادي الأخرة ١٤٣٤ هـ

الوليد بسؤال النبي صلى الله عليه وسلم عنه، وتزكية النبي صلى الله عليه وسلم لخالد أن مثله لا ينبغي أن يجهل الإسلام ولا أن يتأخر عن اعتناقه، خاصة وأنه صاحب قوة وبأس ونكاية، وعقل، ودهاء وفكر، قد أهدر ذلك كله فيما لا ينفع، ولو جعل هذه النكاية وهذا البأس لله لكان خيرًا له، ولقدمه النبي صلى الله عليه وسلم على غيره، ولم يكن النبي صلى الله عليه وسلم على غيره، ولم مجاملة له لكنه عليه الصلاة والسلام كان يعرف معادن الرجال، ويعلم ما يتمتع به خالد من صفات قيادية وخبرات حربية تجعله أهلاً لأن يقدمه على غيره، وبهذه الروح وتلك الأخلاق النبوية استطاع رسول الله صلى الله عليه وسلم أن يأخذ بيد خالد رسول الله صلى الله سبحانه.

الصدع بالحق دونما كذب أو مواربة:

لقد كان رسول الله صلى الله عليه وسلم أوضح الناس في نشر دعوته، وتسويق بضاعته، يسير على منهج رباني دقيق، لا يتقدم بين يدي الله بشيء، ولا يخفي شيئًا من ذلك الحق، ولا يترخص فيما لم ياذن فيه ربه جل وعلا، ولا يتحول عن الحق والمنهج الذي يسير عليه قيد أنملة، ولا يقبل المساومة في وقد قال له ربه سبحانه وتعالى: « وَلَزَلا أَنْ نَئْتَنَكَ وقد قال له ربه سبحانه وتعالى: « وَلَزَلا أَنْ نَئْتَنَكَ فَمَنَكُ الْحَرَةِ وَضِعَ الْسَاتِ مُ لا عَدُ لك عَلَيا تَصِيرً » الإسراء: ٢٤]، ومن أمثلة رضوخه في دعوته صلى الله عليه وسلم ما ذكره ابن كثير رحمه الله في الدامة و النهادة (١٣٩/٣).

ذكر ابن إسحاق رحمه الله تعالى أن رسول الله صلى الله عليه وسلم أتى بني عامر بن صعصعة، فدعاهم إلى الله عز وجل وعرض عليهم نفسه، فقال له رجل منهم يُقال له: «بيحرة بن فراس»: «والله لو أخذت هذا الفتى (يعني النبي صلى الله عليه وسلم) من قريش لأكلتُ به العرب، ثم قال له: أرأيت إن نحن بايعناك على أمرك ثم أظهرك الله على من خالفك أيكون لنا الأمر من بعدك؟ فقال النبي صلى الله عليه وسلم: «الأمر إلى الله يضعه حيث يشاء». فقال بيحرة: أفنهدف نحورنا للعرب دونك، فإذا أظهرك الله كان الأمر لغيرنا؟ لا حاجة لنا بأمرك.

وذكر أن شيخًا لهم كبيرًا لأمهم بعدما رجعوا على رد هذه الدعوة، وقال: «والذي نفس فلان بيده ما تقوَّلها إسماعيليَ قط، وإنها لحقُّ فأين رأيكم كان عندكم؟» انتهى.

لتوديد

105

العدد 894 السنة الثانية والأربعون

ومما لا شك فيه أن قول هؤلاء القوم للنبي صلى الله عليه وسلم: «أيكون لنا الأمر من بعدك». مشهد يبين طريقة تفكير أهل الجاهلية حينما يتعلقون بدنياهم ولا يلتفتون إلى شيء من الدار الآخرة. تلك الروح الجاهلية هي التي تحول بين أهلها وبين سماع الحق وتدبره.

وللأسف فإن هذا الحال يوجد في واقع كثير من المسلمين اليوم، فحينما يُعرض عليه عمل دعوي فإن نظرته تكون أول ما تكون إلى العائد المادي المالي الذي سيعود عليه من وراء تلك المشاركة، وما هو حجم الخطر الذي سيواجهه إن أقدم على المضي في هذا الطريق، ويظل يحسبها يمينًا وشمالاً، ويمده الشيطان مدًا فيضخم له حجم الخسارة التي سيخسرها، ويُهوِّن عنده المكاسب التي سيحصلها فقال: « يَبَيَ مَادَمَ لا يَقْنِنَصُمُ الشَيْطَنُ كُمَا أَخَرَ أَبُويَكُمُ فقال: « يَبَيَ مَادَمَ لا يَقْنِنَصُمُ الشَيْطَنُ كُمَا أَخَرَ أَبُويَكُمُ فقال: « يَبَيَ مَادَمَ لا يَقْنِنَصُمُ الشَيْطَنُ كُمَا أَخَرَ أَبُويَكُمُ فقال: « يَبَيَ مَادَمَ لا يَقْنِنَصُمُ الشَيْطَنُ كُمَا أَخَرَ أَبُويَكُمُ فقال: « يَبَيَ مَادَمَ لا يَقْنِنَصُمُ الشَيْطَنُ كُمَا أَخَرَ أَبُويَكُمُ وَقَيلُهُ مِنْ حَدُلًا نُومَمُ " [الأعراف: ٢٧].

فقد جاء الشيطان أبانا أدم ووسع له دائرة الحرام، وضيق عليه دائرة الحلال: « فَوَسَوْسَ لَهُ دَائرة الحرام، قَالَ يَتَحَدَّمُ مَنَ أَدَلُكَ عَلَى شَجَرَةِ الْفَلْدِ وَمَاكٍ لَا بَلَى » [طه: قَالَ يَتَحَدَمُ مَنَ أَدَلُكَ عَلَى شَجَرَةِ الْفَلْدِ وَمَاكٍ لَا بَلَى » [طه: أَنْ تَحُوَّا مَلَكَنَ أَوْ تَحُوًّا مِنَ الْخَلِينِ (\*) وَقَاسَمَهُمَا إِنِّ لَكُمَا لَئِنَ أَنْتَصِحِتَ» [الأعراف: ٢٠]، فياتي الشيطان إلى الداعية ويقلل في عينه مستقبله الأخروي، ويشغله في التفكير بما يزدحم على عقله من التطلعات الدنيوية والمكاسب العاجلة، وأصحاب هذا الفكر، وحملة هذا الشعور يشبهون أهل الجاهلية الذين يقدمون أمر مستقبلهم الدنيوي على مستقبلهم عند الله تعالى الذين هم عما عنده غافلون، لا شك أن في هؤلاء جاهلية وإن كانوا مسلمين.

لكن النبي صلى الله عليه وسلم رد على ذلك العرض الجاهلي برد يبين فيه عظمة توحيده لربه سبحانه، وقوة استسلامه له وتفويضه الأمر إليه وحده سبحانه، ولم يتقدم على ربه بأمر يختص بالله جل وعلا، موضحًا وضوحه في دعوته وثباته على عقيدته مع قلة أتباعه واحتياجه صلى الله عليه وسلم لتاليف قلوب العرب نحوه، وافتقاده النصير الذي يكثر به سواده لأن الأهم عنده صلى الله عليه وسلم أن يلزم الطريق الذي شرعه له ربه ولو قل أنصاره، فالله تعالى أكثر ناصراً وأعظم جنداً.

والحمد لله رب العالمين.

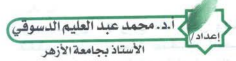
# الثمب الرسطي لأبي الحسن الأشوري شي توحيد المطاق

## سيراً على خُطَى الأشعري . . أئمة الخلف يتر اجعون إلى ما تراجع إليه الأشعري وكان عليه سلف الأمة

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن والاه.. وبعد: ففيما يمثل ظاهرة جديرة بالاعتبار، وتُعد سنة حسنة واجبة الاتباع، تراجعت ثلة من أئمة أهل الكلام من الخَلف إلى ما تراجع إليه أبو الحسن الأشعري، وكان عليه سلف الأمة الصالح في توحيد الصفات.. وهذا من لطف الله بعباده وحكمته في تقويم ما اعوج، وفي قيام الحجة على من انحرف عما كان عليه أهل الفطرة من عامة أهل الإيمان.. يقول د. مصطفى حلمي في كتابه (قواعد المنهج السلفي، ص ٢٢١): «وأئمة الأشعرية بعده – يعني: أبا الحسن الأشعري– اتخذوا موقفاً مشابهاً، يثير الانتباه ويدعو لبحث هذه الظاهرة التي تدل على الإخلاص في البحث عن الحقيقة، كما تدل على أنه لا سبيل إلى معرفة أصول الدين إلا من مصادره، من الكتاب والسنة»، وليس من مذهب المتكلمين الذي أطلق العنان للعقل فيما لا قدرة له على استيعايه.

> وقد رصد هذه الظاهرة وتحدث عنها بشيء من التفصيل الإمام ابن الجوزي (ت ٥٩٧) في تلبيس إبليس ص ٩٢- ٩٣، وابن أبي العز (ت ٧٩٢) في شرحه للعقيدة الطحاوية ص ١٤٧ وما بعدها، والشنقيطي في (الإقليد) ص ٧٣ وما بعدها، ود. مصطفى حلمي في (قواعد المنهج السلفي) ص ٢٢١ وما بعدها.

كما أقر بها شيخ الإسلام (ت ٧٢٨) في الحموية ص ٧، ومجموع الفتاوى ٤/ ٢٨، ٧٧ وما بعدهما، وتلميذه ابن القيم (ت ٧٥١) في مختصر الصواعق ص ٩، ومن قبلهما الإمام القرطبي (ت ٦٥٦)؛ حيث قال في (المفهم بشرح صحيح مسلم) ٦/ ٢٦٩ – ونقله عنه ابن الوزير (ت ٨٤٠) في (الروض الباسم) ٢/ ١٤ والحافظ ابن حجر (ت ٥٩٢) في (فتح الباري) ١٣/ ٣٦٢ وغيرهما-: «رجع كثير من أئمة المتكلمين، عن الكلام بعد انقضاء



أعمار مديدة وأماد بعيدة، لما لطف الله بهم، وأظهر لهم آياته وباطن برهانه»، فكانوا في تراجعهم نماذج حية تُحتَذى في التجرد للحق، والحفاظ على ثوابت الدين وعقيدة الأمة، واحترام إجماع أئمتها.. ونذكر من هؤلاء من بعد الأشعري:

### الجويني يقيم الحجة ويعذر إلى الله وينصح الأمة برفض التأويل كلية:

١- الإمام الحجة عبد الله بن يوسف الجويني الشافعي (ت ٤٣٨)، فقد ظل حيناً من الدهر متحيراً بسبب تأثره بعلم الكلام الذي تلقاه عن شيوخه، ثم هداه الله بتركه إلى المعتقد الصحيح في فهم الاستواء وسائر الصفات، وما كان منه إلا أن ألف في ذلك رسالة نافعة قدمها نصيحة لإخوانه أسماها: (النصيحة

جمادى الأخرة ١٤٣٤ هـ

07

التهريط

في صفات الرب جل وعلا) وهي مطبوعة ضمن (مجموعة الرسائل المنيرية) 1/ ١٧٤: ١٨٧ تحت عنوان: (رسالة في إثبات الاستواء والفوقية)، وكان مما جاء فيها، قوله حاكيا عن تجربته وما آل إليه أمره: «كنت متحيراً في الأقوال المختلفة الموجودة في كتب أهل العصر من تأويل الصفات وتحريفها، أو إمرارها والوقوف فيها، أو إثباتها بلا تأويل ولا تعطيل ولا تشبيه ولا تمثيل، فأجد النصوص في كتاب الله وسنة رسوله ناطقة منبئة بحقائق هذه الصفات .. ثم أجد المتأخرين من المتكلمين فى كتبهم، منهم من يؤول (الاستواء): ب (القهر والاستيلاء)، ويؤول (النزول): ب (نزول الأمر)، وأمثال ذلك.

والذي شرح الله به صدري في حال هؤلاء الشيوخ الذين أولوا .. هو: علمى بأنهم ما فهموا فى صفات الرب إلا ما يليق بالمخلوقين، فما فهموا عن الله استواءً يليق به، ولا نزولا يليق به، ولا يدين تليق بعظمته بلا تكييف ولا تشبيه، فلذلك حرّفوا الكلم عن مواضعه، وعطلوا ما وصف الله نفسه مه».

وأردف يقول: «لا ريب أنا نحن وإياهم، متفقون على إثبات صفات: (الحياة والسمع والبصر، والعلم والقدرة والإرادة، والكلام لله تعالى)، ونحن قطعا لا نعقل من (الحياة) إلا هذا العَرَض الذي يقوم بأجسامنا، وكذلك لا نعقل من (السمع والبصر) إلا أعراضا تقوم بجوارحنا، فكما أنهم يقولون: (حياته ليست بعرَض، وعلمه كذلك، وبصره كذلك، وإنما هي صفات كما تليق به، لا كما تليق بنا)، فكذلك نقول نحن: (حياته معلومة وليست مكيفة، وعلمه معلوم وليس مكيفا، وكذلك سمعه وبصره معلومان ليس جميع ذلك أعراضا، بل هو كما يلبق به، ومثل ذلك بعينه فوقيته، واستواؤه، ونزوله، ففوقيته معلومة ثابتة كثبوت حقيقة السمع والبصر، فإنهما واعتقده وقبل نصيحتنا، ودان لله بإثبات معلومان ولا تُكَيَّفان، وكذلك استواؤه على

العدد ٢٩٨ السنة الثانية والأربعون

عرشه معلوم غير مكيف بحركة أو انتقال يليق بالمخلوق، بل كما يليق بعظمته)».

يقول: «وجلالة صفاته تعالى معلومة من حيث الجملة والثبوت، غير معقولة له من حيث التكييف والتحديد، فيكون المؤمن بها مبصراً من وجه، أعمى من وجه.. مبصرا من حيث الإثبات والوجود، أعمى من حيث التكييف والتحديد، وبهذا يحصل الجمع من الإثبات لما وصف الله نفسه به، وبين نفى التحريف والتشبيه والوقوف، وذلك هو مراد الله منا في إبراز صفاته لنا لنعرفه بها، ونؤمن بحقائقها وننفى عنها التشبيه، ولا نعطلها بالتحريف والتاويل، لا فرق بين (الاستواء والسمع)، ولا بين (النزول والبصر)، الكل ورد في النص، فإن قالوا لذا في الاستواء: (شبِّهتَم)، نقول لهم: (في السمع شبهتم، ووصفتم ربكم بالعَرَض!)، فإن قالوا: (لا عَرَض بل كما يليق به)، قلنا: (في الاستواء والفوقية لا حصر، بل كما يليق به)، فجميع ما يُلزمونا به في (الاستواء والنزول واليد والوجه والقدم والضحك والتعجب) من التشييه، نلزمهم به في (الحياة والسمع والبصر والعلم)، فكما لا يجعلونها هم أعراضاً، كذلك نحن لا نجعلها جوارح ولا مما يُوصف به المخلوق؛ وليس من الإنصاف أن يفهموا فى (الاستواء والنزول والوجه واليد) صفات المخلوقين، فيحتاجوا إلى التأويل والتحريف، فإن فهموا في هذه الصفات ذلك، فيلزمهم أن يفهموا في الصفات السبع صفات المخلوقين من الأعراض!! فما يُلزمونا به في ثلك الصفات من التشبيه والجسمية، نَلزمهم في هذه الصفات في العَرْضَية، وما ينزهون ربهم به في الصفات السبع وينفون عنه عوارض الجسم فيها، فكذلك نحن نعمل في تلك الصفات التي ينسبونا فيها إلى التشبيه سواء بسواء».

وعقب يقول: «ومن أنصف، عرف ما قلناه جميع صفاتة هذه وتلك، ونفى عن جميعها

معرفة المعنى-، وهذا مراد الله منا في ذلك؛ لأن هذه الصفات وتلك جاءت في موضع واحد وهو الكتاب والسنة، فإذا أثبتنا تلك بلا تأويل، وحرَّفنا هذه وأوَّلناها، كان كمن آمن سعض الكتاب وكفر سعض، وفي هذا بلاغ وكفاية» [ينظر إلى جانب رسالته// ١٧٦: ١٨٣ مختصر العلو للألباني ص ٢٧، . [YVV ,VO

وكلام الجويني هنا الذي رجع إليه، هو - كما نرى - موافق حذو القذة بالقذة لما عليه سائر الأئمة الذين نقلنا إحماعهم على الإثبات لمعان صفات الله تعالى، وذلك بمعرفة معانى ما جاء منها فى الكتاب وصحيح السنة دون ما تفويض ولا تكييف ولا تأويل.

امام الحرمين يجتهد في اتباع طريق سلف الأمة: ٢- وابنه أبو المعالى عبد الملك عالم الشرق وشيخ الشافعية المعروف بإمام الحرمين، (ت ٤٧٨)، كان رأساً لمتأخرى الأشاعرة وأحد أعمدة مذهبهم الرئيسة، ومن صريح كلامه فى التراجع، قوله في العقيدة النظامية ص ١٦٥، ١٦٨ - وقد نقله عنه ابن تدمية في الحموية ص٥٩ والذهبي في العلو ص ١٨٧ وابن حجر في الفتح ١٣/ ٤١٨ وغيرهم-: «ذهب أئمة السلف عن الانكفاف عن التأويل، وإجراء الظواهر على مواردها، وتفويض معانيها إلى الرب تعالى، والذي نرتضيه رأبا وندبن الله به عقدا، اتباع سلف الأمة، فالأولى الاتعاع وترك الاستداع، والدليل القاطع السمعي في ذلك: أن إجماع الأمة حجة متبعة».. إلى أن قال: «فلو كان تأويل هذه الظواهر مسوغا ومحتوما لأوشك أن يكون اهتمامهم بها فوق اهتمامهم بفروع الشريعة، وإذا انصرم عصرهم وعصر التابعين على الإضراب عن التأويل، كان ذلك قاطعا وأنه الوجه المتبع»، ثم قال: «فلتحر أنة الاستواء والمجيء، وقوله: «لما خلقتُ بيَدَىْ..» [ص: ٧٥]، و«بيقي وجه ربك» [الرحمن: ٢٧]، و«تجري بأعيننا» ١٨/ ٢٧٤ وابن أبي العز في شرح الطحاوية

التشييه والتعطيل والتأويل والوقوف – عن [[القمر: ١٤]، وما صبح من أخيار الرسول كخبر النزول وغيره، على ذلك، فهذا بيان ما يجب لله تعالى».

والحق أن إمام الحرمين وإن سلم - يما ذكره - من شائدة التأويل، إلا أن عيارته يحق تفويض الصفات موهمة؛ إذ لو كان مراده من التفويض تفويض كيفيات تلك الصفات دون معناها المتعارف عليه واللائق بحقه تعالى، فمُسَلِّم به؛ لكون هذا هو معنى إثبات السلف..

أما إن أراد بالتفويض: (تفويض المعانى المفهومة لتلك الظواهر) على ما هو المفاد من كلامه، فعلى ما أفضنا في كتابنا: (موقف السلف من تفويض الصفات)، ليس هذا هو مذهب السلف، فإنهم يفهمون معانى تلك الصفات التي وردت بها النصوص ويعتقدونها، ولكنهم لا يعلمون كيفياتها.. ولو أن أبا المعالى سار في هذا مسيرة أبيه، لأصاب.

ويحكى شيخ الإسلام في مجموع الفتاوي) ٤/ ١٨، ٧١، ٧٣ - ٥/ ١٠١، ٢٩٩) الأطوار التي مر بها إمام الحرمين، فيفيد أنه وأتباعه خالفوا الأشعري وقدماء أصحابه في الصفات الخدرية فلم يثبتوها، لكن منهم من نفاها، فتأول الاستواء بالاستيلاء، وهذا أول قولى أبى المعالى، ومنهم من توقف في نفيها وإثباتها كالرازي والآمدي، وآخر قولى أبي المعالى: المنع من التأويل. ويتبرأ من علم الكلام متمنيا أن يموت على دين العجانز

وعلى أى حال، فإن مما يدل على صدق توجه إمام الحرمين في ترك ما كان عليه الخلف حملة وتفصيلا، قوله عقب مقولته المليسة هذه وقبيل وفاته - وقد تضافر أهل العلم [من نحو: ابن الجوزي في تلبيس إبليس ص٩٢ والقرطبي في المفهم ٦/ ٥٦٣، وابن تيمية في الحموية ص٧ ومجموع الفتاوي ٤/ ٧٣ والفتاوي الكبري ٥/ ٣٠٠، وابن القيم في مختصر الصواعق ص٩ والذهبي في السير

جمادي الأخرة ١٤٣٤ هـ

التوكيد

ص ١٤٨، وابن الوزير في الروض الباسم ٢/ ١٤ وابن حجر في الفتح ١٣/ ٢٣ وابن العماد في الشذرات ٣/ ٣٦١ والألباني في مختصر العلو ص٢٧٦ وغيرهم] على نقله عنه-: «قرأت خمسين ألفاً في خمسين ألفاً، وركبت البحر الخضم وخليت أهل الإسلام يعني علم الكلام – وغُصت في كل شيء نهى عنه أهل العلم في طلب الحق فراراً من التقليد، والآن رجعت إلى كلمة الحق، واعتقدت مذهب السلف، فإن لم يدركني والله بلطفه وأموت على دين العجائز وتُختم عاقبة أمري على الحق وكلمة الإخلاص، وإلا فالويل لابن الجويني».

وفي خبر عنه فيما آل إليه حاله قبيل وفاته، يقول ابن الجوزي في كتابه (المنتظم ١٦/ ٢٤٥): «كان الجوينى قد بالغ في الكلام وصنف الكتب الكثيرة فيه، ثم رأى أن مذهب السلف أولى»، ويحكى الذهبي في العلو ص١٨٨ وينحوه في السير ١٨/ ٤٧٤، ومن قبله ابن تيمية في الفتاوى الكبرى ٥/٣٠٠ عن أبى الفتح محمد بن على الفقيه، قوله: «دخلتُ على الإمام أبي المعالى ابن الجويني نعوده في مرض موته فأقعد، فقال لذا: (اشهدوا على أنى قد رجعتُ عن كل مقالة تخالف السنة، وما قال السلف الصالح، وإنى أموت على ما تموت عليه أمى، أو قال: عجائز نيسابور)»، يعنى لكونهن مؤمنات على الفطرة، ولم يدرين - على حد ما ذكر الذهبي - ما علم الكلام.

كما يحكى الذهبي في العلو ص١٨٩ والسير ٢٩٤ - ٢٧٤ - ٤٧٧ وابن تيمية في مجموع الفتاوى ٤/ ٦١، ٢٣، وغيرهما، في أسباب توبته بسند صحيح متصل وبأكثر من رواية، أنه وقف مرة عَلَى المنبر وتكلم في أمر العقيدة وفي نفي العلو، وكَانَ العارف بالله أبو جعفر الهمدانى جالساً في المسجد

فَقَالَ له: (أيها الشيخ، دع عنك هذا، دعنا من الجدل ومن النقاش ومن العقليات، وأخبرنا عن الضرورة التي يجدها الإنسان حين يدعو الله عز وجل، فما من داع يدعو الله إلا ويجد ضرورة أن يتجه إلى العلو، فما سرٌّ هذه الضرورة الفطرية المغروسة في كل نفس؟!)، فأخذ الجويني يلطم بكمَّه في المنبر ويقول: (حيرني الهمداني، حيرني الهمداني) ونزل من عَلَى المنبر، وهذه الواقعة الثابتة المشهورة، تفصبح عن أن علم الكلام مصادم للفطرة السليمة.. ومن كلمات إمام الحرمين التي ختم بها حياته قوله -فيما حكاه عنه أبو الحسن القيرواني، وكان ممن يختلفون إلى مجلسه -: «يا أصحابنا لا تشتغلوا بعلم الكلام، فلو عرفتُ أنه يبلغ ىي ما ىلغتُ ما تشاغلتُ به». وإن ما دعانى للإكثار من أدلة ونقول أهل التحقيق بحق رجوع من ذكرنا من أئمة الخلف وممن سنذكر بمشيئة الله، أن هناك من أهل الاجتهاد من يجادل في ذلك بغير علم، فهم ما بين جاهل بحقيقة تفويض السلف فحامل إباه من قبل المتراجعين على غير وجهه، وما بين سائق لحجج واهية لا ترقى لأن تناقش مناقشة علمية محايدة كمن يدعى أنَّ نفيهم كان لوجوب التأويل لا لجوازه، وما بين مكذب لما تضافر عليه أهل العلم من أمر رجوعهم، وما بين مستبعد أو منكر لهذا الأمر بما حاصله أن التوبة لم ينقلها غير مخالفيهم أو ممن بينهم وبين من تراجعوا مفاوز، وما بين مدع بأن القائلين برجوعهم لم يأتوا بدليل صريح من كتبهم أو من أقرب الناس إليهم تفيد أنهم رجعوا عن المنهج الأشعرى... إلخ.

وللحديث بقية بمشيئة الله تعالى.

التوكيي العدد ٤٩٨ السنة الثانية والأربعون

قصة تعليم جبريل للنبى صلى الله عليه فهجرة من القصص وسلم أحب أسماء الحلقة الله تعالى (107) علي حشيش

نواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم حتى يقف على حقيقة هذه القصة التي اشتهرت على السنة القصاص والوعاظ والطرقية.

وإلى القارئ الكريم التخريج والتحقيق لهذه القصة الواهية.

### أولا: متن القصة:

يُرْوَى عن حذيفة بن اليمان قال: جاء جبريل إلى النبي صلى الله عليه وسلم فقال: يا محمد، ما بُعثت إلى نبي قط أحب إليَّ منك، ألا أعلمك أسماء من أسماء الله، هن من أحب أسمائه إليه أن يُدعى بهن؟ قل: يا نور السماوات والأرض، يا زين السماوات والأرض، يا جبار السماوات والأرض، يا عماد السماوات والأرض، يا بديع يا ذا الجلال والإكرام، يا صريخ المستصرخين، ويا غياث المستغيثين، ومنتهى العابدين، ومجيب دعاء المضطرين، وكاشف الكرب، ويا إله العالمين، ويا أرحم الراحمين، تزول بك كل حاجة. اه..

### ثانيا: التغريج:

الخبر الذي جاءت به هذه القصة أخرجه

الإمام الطبراني في «المعجم الأوسط» قال: حدثنا يحيى بن سليمان الجعفي قال: حدثنا عبد الرحمن بن محمد المحاربي أنه سمع سلام بن سلم، يذكر عن منصور، عن سالم بن أبي الجعد، عن حذيفة بن اليمان: جاء جبريل إلى النبي صلى الله عليه وسلم فقال: يا محمد... القصة.

### ثالثا: التحقيق

هذا الخبر الذي جاءت فيه هذه القصة الواهية «قصة تعليم جبريل للنبي صلى الله عليه وسلم أحب أسماء الله» خبر غريب، ولقد بين غرابته الإمام الطبراني في «المعجم الأوسط» (١٢٩/١)، فقال: «لم يرو هذا الحديث عن منصور إلاسلام بن سلم تفرد به المحاربي». اه.

قلت: ما ذكره الإمام الطبراني في بيان غرابة هذا الخبر وأن الراوي سلام بن سلم تفرد بروايته عن منصور وبين أنه لم يروه عن منصور إلا سلام، وهذا الكلام لم يأت من فراغ بل جاء من كثرة اطلاع الإمام الطبراني على طرق الحديث، وتمييز الطرق التي اشترك فيها عدد من الرواة عن هذا الراوي، عن الطرق التي انفرد بها بعض الرواة عن بعض، وهذا الأمر

التوكيد

جمادى الأخرة ١٤٣٤ هـ

لا ينقاد إلا لإمام جهبذ من جهابذة هذا الفن الدقيق الواسع، وقد تعب كثيرًا في إخراج هذا الكتاب على هذه الطريقة، لذلك كان يقول: «هذا الكتاب روحى». اه.

قلت: وبهذا يتبين منهج الإمام الطبراني في كتابه «المعجم الأوسط» من منهجه في «المعجم الكبير» و«المعجم الصغير»، وهذا الأمر مهم جدًا في معرفة مناهج المحدثين عند التخريج والتحقيق فقد تبين من معرفة هذا المنهج حقيقة الخبر الذي جاءت به هذه القصة من حيث وصوله إلينا؛ فهو غريب حيث لم يروه عن منصور إلا سلام بن سلم.

وسلام ابن سلم هذا هو علة هذا الخبر الذي جاءت به هذه القصة، وببيان هذا المنهج لم يكن لسلام بن سلم متابعة تامة ولا قاصرة ولا شاهد، فأصبح سلام بن سلم هو علة هذا الخبر.

أ- قال الإمام المزي في «تهذيب الكمال» (٢٦٣٧/٢٢٢٨): «سلام بن سلم، ويقال: ابن سليم، ويقال: ابن سليمان، والصواب بن سلم التميمي السعدي، أبو سليمان، ويقال: أبو أيوب، المدائني خراساني الأصل، وهو سلام الطويل، وكان الحوضي يكنيه: أبا عبد الله». اه..

قلت: ويتأكد أنه صاحب هذه الرواية من «تهذيب المزي» فإنه ذكره أنه روى عن منصور بن زاذان، وذكر أيضًا أنه روى عنه عبد الرحمن بن محمد المحاربي، ثم ذكر أقوال أئمة الجرح والتعديل فيه:

۱- قال محمد بن موسى بن مُشيش، عن
 أحمد بن حنبل: روى أحاديث منكرة.

۲- وقال عباس الدوري، وأبو بكر بن أبي خيثمة عن يحيى بن معين: ليس بشيء.

 ٣- وقال أحمد بن سعد بن أبي مريم، عن يحيى بن معين: ضعيف لا يُكتب حديثه.

٤− وقال محمد بن عثمان بن أبي شيبة عن يحيى بن معين: له أحاديث منكرة.

٥- وقال عبد الله بن علي بن المديني:
 وسالته يعنى أباه عن سلام بن سليمان،

٦- وقال محمد بن عبد الله بن عمار
 ١ الموصلي: ليس بحجة.

 ٧- وقال إبراهيم بن يعقوب الجوزجاني: غير ثقة.

۸- وقال أبو زرعة: ضعيف.

die ini

 ٩- وقال أبو حاتم: ضعيف الحديث تركوه.

۱۰ وقال البخاري: يتكلمون فيه.

١١- وقال في موضع آخر: تركوه.

١٢- وقال النسائي: متروك.

١٣ - وقال في موضّع آخر: ليس بثقة، ولا يُكتب حديثه.

١٤ وقال أبو القاسم البغوي: ضعيف الحديث جدًا.

 ١٥ وقال عبد الرحمن بن يوسف بن خراش: متروك.

١٦- وقال في موضع آخر: كذاب». اه..

ب- هذا ما أورده الإمام المزي في «تهذيب الكمال» من أقوال أئمة الجرح والتعديل في سلام الطويل، وقد توفي الإمام المزي رحمه الله سنة ٢٤٢هـ، وإلى القارئ الكريم تخريج أقوال أئمة الجرح والتعديل والتي أخرجها الإمام ابن عدي في «الكامل في ضعفاء الرجال» (٢٩٩/٣) (٢٢٩/٣٤) فقال:

 ١- حدثنا أحمد بن علي المطيري، حدثنا عبدالله بن الدورقي قال: يحيى وسلام الطويل ليس بشيء.

 ۲- حدثنا ابن حماد، حدثنا عباس عن يحيى، قال: سلام بن سلم التميمي ليس بشيء.

٣- حدثنا ابن أبي عصمة، حدثنا أحمد بن أبي يحيى، قال: سمعت يحيى بن معين يقول: سلام الطويل ضعيف الحديث، قال: وسمعت أحمد بن حنبل يقول: سلام الطويل منكر الحديث.

٤- الجنيدي، حدثنا البخاري، قال سلام بن سلم الطويل السعدي المدائني، عن زيد العمى يتكلمون فيه.

٥٨ 🗴 الته اليد العدد ١٩٨ السنة الثانية والأربعون

٥- سمعت ابن حماد يقول: قال البخاري:
 سلام بن سلم السعدي الطويل عن زيد العمي
 تركوه.

٦- وقال النسائي فيما أخبرني محمد بن العباس عنه قال: سلام بن سلم متروك الحديث. اهـ.

قلت: وحتى لا يتقول من لا دراية له بهذه الصنعة الحديثية متوهمًا أن هذا الذي أوردنا عن الإمام ابن عدي المتوفى سنة ٣٦٥هـ تكرار لما ذكره الإمام المزي، ولا يدري أنه تأصيل لما أورده الإمام المزي من أقوال الأئمة؛ حيث بين الإمامين من القرون أربعة قرون، فالإمام المزي أوردها بلا سند، والإمام ابن عدي أخرجها بأسانيدها إلى الأئمة.

جـ- بل هناك التأصيل المباشر لأقوال الأئمة.

 ١- قال الإمام البخاري في «الضعفاء الصغير» (١٥٢): «سلام بن سليم السعدي الطويل، عن زيد العمي تركوه». اهـ.

٢- وقال الإمام النسائي في كتابه «الضعفاء والمتروكين» (٢٣٧): سلام بن سليم: «متروك الحديث». اه.

قلت: وهذا المصطلح له معناه عند علماء الصنعة حيث قال الحافظ ابن حجر في «شرح النخبة» (ص٧٣): «كان مذهب النسائي ألا يترك حديث الرجل حتى يجتمع الجميع على تركه». اه.

٣- لذلك نجد أن الإمام الدارقطني في «الضعفاء والمتروكين» (٢٦٥) قال سلام بن سليمان وقيل: ابن سلمان، وقيل: ابن سالم الطويل المدائنى متروك». اه.

د- قال الإمام ابن حبان في «المجروحين» (٣٣٥/٢): «سلام بن سلم الطويل السلمي السعدي التميمي، كنيته أبو سليمان من أهل المدائن، وقد قيل سلام بن سليمان يروي عن الثقات الموضوعات، كأنه كان المعتمد لها». اهه.

هـ- وذكره الإمام العقيلي في «الضعفاء الكبير» (٦٦٤/١٥٨/٢) قال: «سلام بن سلم

المدائني الطويل، ثم خرج أقوال أئمة الجرح والتعديل فيه، والتي أوردناها أنفًا بينا أن سلام الطويل متروك ليس بشيء.

و- وذكره الإمام الذهبي في «الميزان» (٣٣٤٣/١٧٥/٢) قال: سلام بن سلم ويقال سليم التميمي السعدي الخرساني ثم المدائني الطويل ثم ذكر أقوال أئمة الجرح والتعديل فيه وأقرها، وبين أن سلام الطويل: متروك، ليس بشيء، منكر الحديث لا يكتب حديثه.

قلت: من هذا التخريج والتحقيق يتبين أن قصة «تعليم جبريل للنبي صلى الله عليه وسلم أحب أسماء الله» قصة واهية غريبة لم يروها عن منصور إلا سلام الطويل، وتفرد به المحاربي عنه، وسلام كما بينا آنفًا كذاب متروك ليس بشيء فالخبر تالف والقصة واهية.

### رابعا: بدائل صحيحة

قصبة الرجل الذي دعا باسم الله العظيم.

أخرج الإمام النسائي في «السنن» (٢/٣) قال: أخبرنا قتيبة قال: حدثنا خلف بن خليفة عن حفص بن أخي أنس عن أنس بن مالك قال: «كنت مع رسول الله صلى الله عليه وسلم جالسًا يعني ورجل قائم يصلي فلما ركع وسجد وتشهد دعا فقال في دعائه: «اللهم إني أسألك بأن لك الحمد لا إله إلا أنت المنان بديع السماوات والأرض، يا ذا الجلال والإكرام، يا حي يا قيوم، إني أسألك فقال النبي صلى الله عليه وسلم لأصحابه: «تدرون بما دعا؟ قالوا: الله ورسوله أعلم، قال: والذي نفسي بيده لقد دعا الله باسمه العظيم الذي إذا دُعي به أجاب وإذا سُئل به أعطى». اه.

قلت: وهذا الحديث أخرجه أيضًا الإمام أبو داود في «السنن» (ح١٤٩٥).

وكذلك أخرجه أحمد في «المسند» (١٥٨/٣). (ح١٢٥٤٨). وابن حبان (ح٢٣٨٢- موارد). والحاكم في «المستدرك» (٥٠٣/١).

هذا ما وفقني الله إليه وهو وحده من وراء القصد.

جمادى الأخرة ١٤٣٤ هـ

09

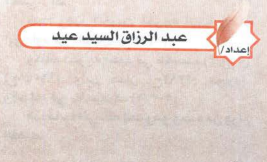
التولايح

บบีรเรกให้สถิไ

ذى القرنين

إِنَّا مَكَّنَّا لَهُ فِي ٱلْأَرْضِ وَءَانْيْنَهُ مِن كُلْ شَيْءٍ سَبِّناً»

الحلقة الثانية



العدد ٤٩٨ السنة الثانية والأربعون

الحمد لله مالك الملك يؤتي الملك من يشاء وينزع الملك ممن يشاء ويعز من يشاء ويذل من يشاء بيده الخير سبحانه، إنه على كل شيء قدير، والصلاة والسلام على البشير النذير نبينا محمد وعلى آله وأصحابه والتابعين، أما بعدُ:

فنتابع معك أخي القارئ الكريم وقفاتنا مع قصة العبد الصالح والملك العامل ذي القرنين، ونبدأ مع الوقفة الثالثة وهي حول قوله تعالى: «إِنَّا مَكَنًا لَهُ فِ ٱلْأَرْضِ وَمَالَيْتَهُ مِن كُلِّ مَنْ مِعالى الذي يتلوه الله الآل مكتًا له في الأرض ومالذكر الذي يتلوه الله علينا من قصة ذي القرنين، وهو الذي ينتفع به في حياتنا وسياسة أمورنا، المثال الصالح للحاكم الذي يمكنه الله من ربوع الأرض شرقًا وغربًا وشمالاً وجنوبًا، فلا يتكبر ولا يتجبر ولا يطغى واستغلال الشعوب والثروات والأوطان، بل ينشر العدل في كل مكان يذهب إليه وينصر المظلوم ويحاسب الظالم، ويحقق الأمن والرخاء، وينسب الفضل في كل شيء إلى الله، وليس إليه بل رحمة من ربه.

قال تعالى: «إِنَّا مَكْنًا لَهُ فِي ٱلأَرْضِ» [الكهف: ٤٤]، قال ابن كثير رحمه الله: أي أعطيناه ملكًا عظيمًا مكنًا فيه من جميع ما يؤتى الملوك من أمثاله من التمكين والجنود والآلات الحربية، ولهذا ملك المشارق والمغارب من الأرض ودانت له البلاد، وضعت له الملوك، وخدمته الأمم من العرب والعجم، ويسر له أسباب البناء والعمران ما هو من شان البشر أن يُمَكُنُوا في هذه الحياة. اه.. بتصرف يسير.

وقوله تعالى: «وَمَانَنَتُهُ مِن كُلَّ شَيْرِ سَيَّاً» [الكهف: ٨٤]، قال ابن عباس: علمًا. وقال قتادة وابن زيد وابن جريج والضحاك وإسحاق: علمًا تسبب به إلى ما يريد، أو علمًا يوصله إلى حيث يريد، وقال المبرد: وكل ما وصل شيئًا بشيء فهو سبب، والمقصود: قد أوتي من كل شيء مما يحتاج إليه مثله سيمًا. والله تعالى أعلم.

وقال العلامة ابن عثيمين رحمه الله: «ليس معنى (من كل شيء) أنه يعمُّ جميع الأسباب، أو يعم كل شيء على الإطلاق، بل المراد من كل شيء يحتاج إليه في قوة السلطان والتمكين في الأرض». اه.

ونقول: نعم. وهذا له نظائر في القرآن في الكريم كثيرة؛ منها ما ذكره الله سبحانه من قول الهدهد عندما وصف ملكة سبا وملكها: «رَأُوبَتَ مِن

حُلِّ شَيْرِ» [النمل: ٢٣]، ومعلوم أنها لم تؤت ملك السماوات والأرض، ولا حتى ملك الأرض وحدها، كذلك قال تعالى عن الريح التي أرسلها على قوم عاد: «تُمُمَرُكُلُ شَيْمٍ بِأَمَرِ رَبَّهَا فَأَصْبَحُوا لَا يُرُكَ إِلَّا مُسَكِّهُمٌ » عاد: «تُدَعاف: ٢٥]. فهذا استثناء من كل شيء دمرته الريح.

فليست (كل شيء) على إطلاقها، وليس في ذلك تقليل من ملك ذي القرنين، ولكن فيه ردِّ على الأساطير التي جاءت من عند أهل الكتاب، ونقلها بعض من أسلم مثل كعب الأحبار من أن ذا القرنين كان يربط فرسه في الثريا، وقد رد عليه معاوية رضي الله عنه مبطلاً هذا الزعم الباطل الذي فيه مبالغة ومغالاة أقرب إلى الأساطير.

الوقفة الرابعة مع قوله تعالى: « أَلَّجَ سَبًا» [الكهف: ٨٥] أي: تتبع السبب الموصل لمقصوده، فإنه كان حازمًا، فانتفع بما أعطاه الله تعالى من الأسباب؛ لأن من الناس من ينتفع، ومن الناس من لا ينتفع، ولكن هذا الملك أخذ الأسباب التي وهبه الله إياها واجتهد في تفعيلها في رحلته في الدعوة إلى الله والجهاد في سبيله، سبحانه وتعالى، وهنا لنا وقفة.

فإن الأخذ بالأسباب التي يستطيعها المرء لا ينافي التوكل، ولا يقدح فيه، بل ترك الأسباب هو الذي يقدح في التوكل؛ لأن سر التوكل وحقيقته هو اعتماد القلب على الله وحده فلا يضره مباشرة الأسباب مع خلو القلب من الاعتماد عليها والركون إليها، كما لا ينفعه قوله: «توكلت على الله» مع المادية، وقد نقل الإمام ابن تيمية رحمه الله عن كثير من السلف قولهم: «التفات القلب إلى الأسباب قدم في التوحيد، ومحو الأسباب أن تكون أسبابًا قدح في العقل، والإعراض عن الأسباب قدح في الشرع». اهـ. التحفة العراقية.

الوقفة الخامسة (رحلته إلى الغرب) مع قوله تعالى: « حَقَّرُاناً لَمَعَرِبُ الشَّمِينِ وَجَدَهَا تَغَرُبُ فِي عَرْبٍ حَمَّقِ» [الكهف: ٨٦] أي: سلك الطريق الذي يسَّره الله له وجدً واجتهد في المسير باتجاه الغرب، حتى إذا بلغ موضعًا ما على شاطئ الماء وجد الشمس تغرب في عين حمئة، وهذا بحسب ما تراه العين من مكان بعيد وإلا فالشمس في السماء والعين الحمئة في الأرض.

و«الحمئة» معناها: الطين الأسود.

الوقفة السادسة مع قوله تعالى: «وَجَدَعِندَهَا فَوْمَا مَا يَذَا الْفَرْنِينِ إِمَّا أَن تُعَذِبَ وَإِمَّا أَن نُنْجَدَ فِيمَ حُسْنًا (٢) قَالَ أَمَا

### مَن ظَلَرَ فَسَوْفَ تُعَذِّبُهُ ثُمَّرُ مَرَدُ إِلَى رَبِعٍ. فَيُعَذِّبُهُ, عَذَابًا نَكْرًا () وَأَمَّا مَنْ ءَامَنَ وَعَمِلَ صَلِيحًا فَلَهُ جَزَّة الْخُسْنَى وَسَنَقُولُ لَهُ, مِنْ أَمْرِنَا يُسَرًا، [الكهف: 71- ٨٨].

إن من أهم واجبات الإمام المحَّن حفظ الدين، وسياسة الدنيا به، وها هو ذو القرنين يمارس دوره المنوط به في حفظ الدين والعمل به، فيطبق مبدأ الثواب والعقاب، ومبدأ الجزاء من جنس العمل، فيعاقب الظالم على ظلمه، ويحسن معاملة المؤمن الذي يعمل الصالحات، ويؤكد عقيدة البعث والجزاء، وأن الخلق عائدون إلى الله ولا بد، فيضاعف عذاب الظالمين، ويجازي المحسنين بإحسانهم أجرًا عظيمًا.

وقيام ذي القرنين بمعاقبة الظالمين والإحسان للمحسنين يرسَخ قاعدتي الحزم والعدل اللتان تُساس بهما الدولة المسلمة، ويذكرنا بمسلك سليمان عليه السلام ومملكته.

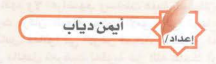
وأمور الناس إن لم تُساس بالحزم صارت الأمور إلى الفوضى التي لا يأمن فيها الناس على أموالهم ولا دمائهم ولا أعراضهم، وسقطت هيبة السلطان، وانهارت أركان الدولة، وآلت الأمور إلى الرعاع من الناس، فعاثوا في الأرض فسادًا، وكذلك إن لم تُساس بالعدل تعرضت لعقوبة من الله عاجلاً أو آجلاً؛ لأن الله ينصر الدولة العادلة وإن كانت كافرة، ولا ينصر الدولة الظالمة حتى وإن كانت مسلمة، فاتقوا الظلم فإنه الظلم ظلمات في الدنيا والآخرة.

وكم نحن في حاجة إلى الحزم والعدل في إدارة شئوننا بعد الذي نعيشه الآن من فوضى عمت أرجاء البلاد صار فيها الرويبضة يتكلمون في أمور العامة، بل أصبحوا يتحكمون في مصالح الدولة، ويعطلون مسيرتها نحو العمل والإنتاج، والغريب في الأمر أن أجهزة الإعلام الضالة المضللة تسمى هؤلاء «ثوارًا»، فكيف صار الحرق والتخريب وإلقاء الحجارة والمولوتوف على رجال الأمن وحرق المتلكات العامة والخاصة، كيف يصير ذلك عملاً ثوريًا إلا في زمن انقلبت فيه الموازين، وصار الحق باطلاً والباطل حقًا.

وإن تعجب من ذلك فإن الأعجب هو عجز الدولة بمؤسساتها الأمنية والعسكرية والقانونية عن وضع حد لهذه الفوضى، وكان الجميع يعمل لتحقيق ما خططت له أمريكا منذ طرح مشروع الشرق الأوسط الجديد والفوضى الخلاقة.

أسال الله أن يخيب ظن المتربصين ويرد كيد الكائدين، ويحفظ مصر آمنة مطمئنة وسائر بلاد المسلمين، وإلى لقاء قريب بإذن الله.

جمادى الأخرة ١٤٣٤ هـ التوكيك



الْحَمَّدُ لِلَّهِ ذِي الطُّوْلِ وَ الْآلَاءِ، وَصَلَّى اللَّهُ عَلَى سَيَدِنَا مُحَمَّدِ خَاتَم الرُّسُلِ وَ الْأَنْبِيَاءِ، وَ عَلَى آله وَ أَصْحَابِهِ الْأَتَقَيَاءِ. أَمَّا بَعُدُ: فَيا آيها القارئ الكريم ، اعلم أنَّه قد جرت سُنة الله تبارك وتعالى في البشر ان جعل بعضهم ليعض سُخرياً، لا تتم لهم سعادتهم إلا بالتعاون والتواصل، لهم سعادتهم إلا بالتعاطف وفشو ولا تستقر حياتهم إلا بالتعاطف وفشو المودة. يرفق القويُ بالضعيف، ويُحسن المحتر على المقل. ولا يكون الشقاء ولا يحيق البلاء إلا حين يفشو في الناس التقاطع والتدابر، ولا يعرفون إلا أنفسهم، ولا يعترفون لغيرهم بحق.

العدد ٨٨ السنة الثانية والأربعون

عبرة وعظة ا

القارئ الكريم: عزيزً على النفس الكريمة المؤمنة أن ترى مسكيناً بليت ثيابه حتى تكاد تُرى عورته، أو تبصر حافي القدمين أدمت حجارة الأرض أصابعه وقطعت عقبيه، أو تلحظ جائعاً يمذُ عينيه إلى شيء غيره فينقلب إليه البصر وهو حسير.

حين تفشو مثل هذه الأحوال، ثم لا يكترث القادرون، ولا يهتمُ الموسرون فكيف يكون الحال؟! واين وازع الإيمان؟! ولكنَّ الله برحمته حين خلق المعروف خلق له أهلاً، فحبَّبه إليهم، وحبَّب إليهم إسداءه، وجُههم إليه كما وجُه الماء إلى الأرض الميتة فتحيا به ويحيا به أهلها، وإن الله إذا أراد بعبده خيراً جعل قضاء حوائج الناس على يديه، ومن كثرت نعم الله عليه كثر تعلق الناس به، فإن قام بما يجب عليه لله فيها فقد شكرها وحافظ عليها، وإن الناس عنه.

وقد ورد في الحديث عَن ابْن عُمَرَ رضي الله عنه، قال: قَالَ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم: «إنَّ لله أَقَوَامًا اخْتَصَّهُمْ بِالنَّعَم لَنَافِع الْعِبَاد، وَيُقَرُّهَا فِيهُمْ مَّا بَذَلُوهَا، فَإِذَا مَنَعُوهَا نَزَعَهَا عَنَّهُمْ وَحَوَّلَهَا إِلَى غَيَرِهِمْ،[ السلسلة الصحيحة للألباني ح(١٦٩٢)].

عَنِ ابْنِ عَبَّاس رضي الله عنه، قَالَ: قَالَ رَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم: «مَا مَنْ عَبْد أَنْعَمَ اللهُ عَلَيْهِ نَعْمَةُ فَأَسْبَغَهَا عَلَيْهِ، ثم جَعَلُ شَيْئًا مِنْ حَوَائِج النَّاس إِلَيْهِ فَتَبَرَّمَ، فَقَدْ عَرُضَ تِلْكَ النَّعْمَةُ لِلزُّوَالِ» [صَحِيح التَرَعْيَب للألباني ح(٢٦١٨)].

### صنائع المروف،

وإن في دين الله شرائع محكمةً لتحقيق التواصل والترابط، تربي النفوس على الخير، وترشد إلى بذل المساعدات وصنائع المعروف.

فعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رضَى الله عنه، قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم:«مَنْ نَفَّسَ عَنْ مُؤْمِن كُرْبَةُ مِنْ كُرَب الدُّنْنَا، نَفَّسَ اللهُ عَنْهُ كُرْبَةً مِنْ كُرَب يَوْمِ الْقَيَامَة، وَمَنْ يَسُرْ عَلَى مُعْسِر، يَسُرَ اللهُ عَلَيْهِ فِي الدُّنَيَا وَالْآخِرَةِ، وَاللهُ فِي عَوْنِ الْعَبْدِ

مَا كَانَ الْعَبْدُ فِي عَوْنِ أَحَيهِ [رَوَاهُ مُسْلِمٌ ح(٢٦٩٩)]. هذا يرجعُ إلى أنَّ الجزاءَ مَن جنس العمل، وقد تكاثرت النُّصوصُ بهذا المعنى، كقوله صلى الله عليه وسلم: «إنْمَا يَرْحَمُ اللَّهُ مِنْ عِبَادِه الرُّحَمَاءَ» مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ، وقوله صلى الله عليه وسلم: «إَنَّ اللهَ يُعَذَّبُ الَّذِينَ يُعَذَّبُونَ النَّاسَ في الدُّنيَا» [رَوَاهُ مُسْلَمٌ ح(٢٦١٣)]. وَالكُربة: هي الشَّدَّةُ أَلعظيمة التي تُوقعٌ صَاحَبَها في الكَرب، وتنفيسُها أن يُحَفَّفٌ عنه منها، ماخوذُ منْ تنفيس الخناق، كانه يُرخى له الخناق حتَّي ياخذ نفساً، والتقريجُ أعظمُ منْ ذلك، وهو أنْ يُزِيلُ عنه الكَربةَ، فتنفرج عنه كربته، ويزول همَّه وعَمْه، فجزاءُ التَّنفيس التَنفيسُ، وجزاءُ التَفريج التَّفريجُ. وقوله صلى الله عليه وسلم: «كُربةَ من كَرَب يَوْم القَيَامَة»

والسُتر، وقد قبل في مناسبة ذلك: إنَّ الكَرَبَ هي الشُدائدُ العظيمة، وليس كلِّ أحد يحصُلُ له ذلك في الدُّنيا، بخلاف الإعسار والعورات المحتاجة إلى الستر، فإنَّ أحداً لا يكادُ يخلو في الدُّنيا من ذلك، ولو بتعسُّر بعض الحاجات المهمَّة. وقيل: لأنَّ كُرَبَ الدُّنيا بالنِّسبة إلى كُرَب الآخرة لا شيع، فادُخر الله جزاءً تنفيس الكُرَب عندَه، لينفُسَ به كُرَبُ الآخرة.

وقولهُ صلى الله عليه وسلم: «وَمَنْ يَسَرَ عَلَى مُعْسِر، يَسَرَ اللهُ عَلَيْهِ في التَّنْيَا وَالْآخَرَةِ». هذا أيضاً يدلُ عَلَى أَنَّ الإعسار قَدَ يَحصُل في الآخَرةَ، وقد وصف الله يومَ القيامة بانه يومُ عسير، وأنَّه على الكافرين غيرُ يسير، فدلُ على أنَّه يسير على غيرهم، وقال: «رَكَانَ يَرْمًا عَلَى الْكَفِينَ عَسِرًا » [الفرقان: ٢٦].

والتيسير على المعسر في الدنيا من جهة المال يكون باحد أمرين: إما بإنظاره إلى الميسرة، وذلك واجتُ، كما قال تعالى: « وَإِنْ كَانَ ذُو عُسَرَةٍ فَنَظِرَةً إِلَى مَيْمَرَةً » [البقرة: ٢٨٠]، وتارةً بالوضع عنه إن كان غريماً، وإلاً فبإعطائه ما يزولُ به إعسارُه، وكلاهما له فضل عظيم.

ففي الصحيحين عَنْ أَبِي هَرَيْرَةَ رضي الله عنه، قال: قَالَ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم: «كَانَ تَاجِرُ يُدَايِنُ النُّاسَ، فَإَذَا رَأَى مُعْسِرًا قَالَ لِغَتْيَانِهِ: تَجَاوَزُوا عَنْهُ، لَعَلَّ اللَّهُ أَنَّ يَتَجَاوَزَ عَنَّا، فَتَجَاوَزَ اللَّهُ عَنْهُ، مُتُفَقٌ عَلَيْهِ.

وخرَّج مسلم منْ حَدِيثَ أَبِي قَتَادَةَ رَضِي الله عنه، عَن النَّبِيِّ صلى الله عليَه وَسلم، قَالَ: «مَنْ سَرَّهُ أَنْ يُنْحِيَهُ اللهُ مَنْ كُرَبٍ يَوْمِ الْقِيَامَةِ، فَلَيُنَفَّشْ عَنْ مُعْسِرٍ، أَوْ يَضَعْ عَنْهُ» [رَوَاهُ مُسْلِمٌ حَ(٣٣هَ١)].

وحَرَّح أيضاً مَنْ حَدِيثَ أَبِي الْيُسْ رضي الله عنه، عَن النَّبِيِّ صلى الله عليه وَسلَم، قَالَ: «مَنْ أَنْظَرَ مُعْسَرًا أَوْ وَضَعَ عَنْهُ، أَظَلَّهُ الله في طَلَّه» [رُوَاهُ مُسْلِمٌ ح(٣٠٠٦)]. وقوله صلى الله عليه وسلم: «وَمَنْ سَتَرَ مُسْلِمًا، سَتَرَهُ الله في الدُنْيَا وَالْآخَرَةِ»، هذا مما تَكاثرت النُصوص بمعناه. وخرَّج ابن مَاجَه منْ حَدِيث ابْن عَبَاس رضي الله عنه عَن النَّبِيَّ صلى الله عَلَيه وَسلم قَالَ:«مَنْ سَتَرَ عَوْرَةَ أَخَدِهِ أَلْسَلِم سَتَرَ اللَّهُ عَوْرَتَهُ يَوْمَ القَيَامَة، وَمَنْ كَتُبَفَ عَوْرَةَ أَخَدِهِ أَلْسَلِم سَتَرَ اللَّهُ عَوْرَتَهُ يَوْمَ القَيَامَة، وَمَنْ كَتُبَفَ عَوْرَة أَخَدِهِ أَلْسَلِم سَتَرَ اللهُ عَوْرَتَهُ يَوْمَ القَيَامَة، حرار (٣٣٤١).

وقد رويَ عن بعض السُلف أنَّه قال: أدركتُ قوماً لم يكن لهم عيوبُ، فذكروا عيوبَ الناس، فذكر الناسُ لهم عيوباً، وأدركتُ أقواماً كانت لهم عيوبُ، فكفُّوا عن عُيوب الناس، فنُسيَت عيوبهم. [انظر: الفردوس بماثور الخطاب للديلمَي (٤٨٣٠)].

وقوله صلى الله عليه وسلم:«وَاللهُ في عَوْنِ الْعَبْدِ مَا كَانَ الْعَبْدُ في عَوْنِ أَحْيِهِ» يعني أنكَ إذا أعَنت أَخَاك كان الله في عونك كَما كَنَت تعين أخاك.

قال ابن الجوزي في «صفة الصفوة» (١٠٧/١): كان

أبو بكر الصدِّيق رضي الله عنه يحلبُ للحيِّ أغنامهم، فلمَّا استُخلف، قالت جاريةُ منهم: الآن لا يحلَّبُها، فقال أبو بكر: بلى وإنى لأرجو أن لا يغيَّرني ما دخلتُ فيه عن شيء كنتُ أفعله.

وإنّما كَانوا يقومون بالحلاب ؛ لأنَّ العربَ كانت لا تَحَلَّبُ النَّساءُ منهم، وكانَوا يستقبحون ذلك، فكان الرجالُ إذا غابوا، احتاج النساءُ إلى من يحْلُبُ لهنً. وكان عمر يتعاهد الإرامل فيستقي لهنَّ الماءَ بالليل، وراء طلحةُ بالليل يدخلُ بيتَ امراة، فدخلَ إليها طلحةُ نهاراً، فإذا هي عجوزُ عمياءُ مقعدةٌ، فسالها: ما يصنعُ هذا الرَّجلُ عندك قالت: هذا له منذ كذا وكذا يتعاهدني ياتيني بما يُصلحُني، ويخرج عني الأذى، فقال طلحة: ثكلتك أمُّلَ طلحةُ، عثرات عمر تتبع ا [أخرجه أبو نعيم في الحلية (//٤ – ٤٨]).

### صفو العيش لا يدوم:

أيها الكريم: إن صفو العيش لا يدوم، وإن متاعب الحياة وأرزاءها ليست حكراً على قوم دون قوم، وإن حساب الآخرة لعسير، وخذلان المسلم شيء عظيم.

بل إن بعض غلاظ الأكباد وقساة القلوب ينظرون إلى الضعيف والمحتاج وكانه قذى في العين.. يزلقونه بابصارهم في نظرات كلها اشمئزاز واحتقار. الا يعتبر هؤلاء باقوام دار عليهم الزمان وعَدَت عليهم العوادي، واجتاحتهم صروف الليالي... فاستدار عزهم ذلا، وغناهم فقراً، ونعيمهم جحيماً؟!

### تجارة مع الله رابحة:

أيها الكرام: أصلحوا ذات بينكم، ولتكن النفوس سخية، والأيدي بالخير ندية، واستمسكوا بعرى السماحة وسارعوا إلى سداد عوز المعوزين، ومن بذل وقرض لله حسن مردود إليه اضعافاً مضاعفة.. إنفاق بالليل والنهار والسر والعلن: « الَّذِبِ يُنفِعُون أَمُوَلَهُم بِأَيَّلِ وَالتَّهَارِ سِرًا وَعَلاَيْكَةً فَلَهُمْ أَجُرُهُمْ عِندَ تَبِعِمْ وَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَحْرَبُونَ » [البقرة: [البقرة: الله عليكم. الله عليكم.

فمن وُفق لبذل معروف أو أداء إحسان فليكن ذلك بوجه طلق ومظهر بشوش، وليحرص على الكتمان قدر الإمكان ابتغاء الإخلاص، وحفاظاً على كرامة المسلم.

واعلم: أن الأدب يبلغ غايته حين يعلم باذل المعروف أن ما يقدمه هو حق لهؤلاء ساقه الله على يديه، فلا يريد منهم جزاءُ ولا شكوراً. أما من أتبع إحسانه بالمنَّ والأذى فقد محق أجره، وأبطل ثوابه. يرحمكم الله، ابذلوا الفضل والمعروف بوجه طلق وقصد حسن، تستقم الأحوال، وتتنزل البركات، ويحل التوفيق. [انظر: جامع العلوم (٣٤٩.٣٢٠/٢)، وصنائع المعروف للشيخ صالح بن حميد].

هذا والله من وراء القصد وهو يهدي السبيل

جمادى الأخرة ١٤٣٤ هـ التو اليو

آداب الأخوة والصحبة من داء العبية الحلقة الثامنة د.سعبد عامر من عام لجنة الفتوى بالأزهر الشريف العدد ٨٨ السنة الثانية والأربعون

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آلـه وصحبه ومـن والاه، وبعد:

فقد بينا في المقال السابق وجوب مجاهدة النفس وتهذيبها، ووجوب الفرار من مجالس الغيبة والشر وأهل البدع، ونكمل بتوفيق الله وعونه، فنقول:

٣- الاشتغال بعيوب النفس قبل الاشتغال بعيوب الناس:

إن الإسلام عالج الأمراض التي تصيب جسد الأمة، وحماها من كل الأمراض؛ حتى تحيا الأمة حياة طيبة بعيدة عن الأسقام والعلل، فالإسلام يعلم أن الصدور إذا أوغرت تغيرت، وإذا تغيرت تحولت، فكان علاج الإسلام بالبعد عن هذه المناطق المحرمة، وبالاشتغال يعبوب النفس عن عبوب الغير.

فَحَن أيها المسلم عقيف اللسّان، نقي البيان، بعيدًا عن حرمات المؤمنين، وإذا رأيت عورة فاسترها، وتلك مناقب السلف الصالح، فقد قيل لسعيد بن جبير: إنا لا نراك تعيب أحدًا، فقال: لست عن نفسي براض فأتفرغ لذم الناس.

وفي هذا المعنى يقول أحد الحكماء: لنفسى أبكى لست أبكي لغيرها

لنفسي من نفسي عن الناس شاغل فالإسلام يريد منك أن تكون عف اللسان، عذب الحديث، محبًا ومحبوبًا تألف وتؤلف، ولا يكون ذلك إلا بالبعد عن أخبار الناس، والبعد عن تتبع عوراتهم، ولذلك يرسل لنا النبي صلى الله عليه وسلم إشارة كلها تحذير، فقال: «يا معشر من أمن بلسانه ولم يدخل الإيمان قلبه، لا تغتابوا المسلمين ولا تتبعوا عوراتهم، فإن من

تتبع عورة امرئ مسلم ليفضحه، تتبع الله عورته، ومن تتبع الله عورته فضحه ولو كان في عقر بيته».

وروى ابن حبان وأبو نعيم في الحلية (٩٩/٤) وصححه الألباني في الصحيحة برقم (٣٣) عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «يبصر أحدكم القذى في عين أخيه، وينسى الجذع في عينه».

فالإنسان لنقصه وحب نفسه يتوفر على تدقيق النظر في عيب أخيه، فيدركه مع خفائه، ويعمى به عن عيب في نفسه ظاهر، لا خفاء به، ولو أنه اشتغل بعيب نفسه عن التفرغ لتتبع عيوب الناس لكفً عن أعراض الناس، وسدً الباب إلى الغيبة.

### عجبت لمن يبكي على موت غيره دموعًا ولا يبكي على موته دمًا واعجب من ذا أن يرى عيب غيره

عظيمًا وفي عينيه عن عيبه عمى قال الإمام أبو حاتم بن حيان رحمه الله: الواجب على العاقل لزوم السلامة بترك التحسس عن عدوب الناس، مع الاشتغال ساصلاح عسوب نفسه، فإن من اشتغل بعيوبه عن عيوب غيره، أراح بدنه، ولم يتعب قلبه، فكلما اطلع على عبب لنفسه هان عليه ما يرى مثله من أخيه، وإنَّ من اشتغل بعدوب الناس عن عدوب نفسه عمى قلبه وتعب بدنه، وتعذر عليه ترك عيوب نفسه، وإنَّ من أعجز النَّاس من عاب النَّاس يما فيهم وأعجز منه من عايهم يما فيه. وعن مجاهد عن ابن عباس رضى الله عنهما قال: ذكروا رجلا فقال: إذا أردت أن تذكر عبوب صاحبك، فاذكر عبوبك. وحاء في عنون الأخبار (٣٦٧/٦): لقى زاهد زاهدًا، فقال له: يا أخي، إنى لأحبك في الله، قال الآخر: لو علمت منى ما أعلم من نفسى لأبغضتنى في الله، قال له الأول: لو علمتُ منك ما تعلم من نفسك، لكان لى فيما أعلم من

نفسى شغل عن بغضك.

وعن محمد بن سيرين رحمه الله قال: كنا نحدث أن أكثر الناس خطايا أفرغهم لذكر خطايا الناس. وقال الفضيل بن عياض: ما من أحد أحب الرياسة إلا حسد، وبغى، وتتبع عيوب الناس، وكره أن يُذكر أحد بخير. [راجع جامع بيان العلم ١/١٤٣].

وسمع أعرابي رجلًا يقع في الناس، فقال: استدللتُ على عيوبك بكثرة ذكرك لعيوب الناس؛ لأن الطالب لها بطلبها يقدر ما فيه منها.

وعن شريك قال: سألت إبراهيم بن أدهم عما كان بين علي ومعاوية، فبكى، فندمت على سؤالي، فرفع رأسه فقال: إنه من عرف نفسه اشتغل بنفسه، ومن عرف ربه اشتغل بربه عن غيره.

وقال الشافعي: قيل لعمر بن عبد العزيز: ما تقول في أهل صفين؛ قال: تلك دماء طهّر الله يدي منها، فلا أحب أن أخضب لساني بها. وعن إبراهيم قال: إني لأرى الشيء مما يُعاب، ما يمنعني من غيبته إلا مخافة أن أبتلى به. وذلك لأن من اغتاب اغتيب، ومن عاب عيبَ، فبحثه عن عيوب الناس يُورث البحثَ عن عيوبه، ولعل في قاعدة «الجزاء من جنس العمل» زاجرًا للذين يخوضون في عيوب الناس، فيكتمون عنها خشية أن يعاملوا بالعدل، فإن البلاء موكل بالقول.

### لو شاء ربك كنت أيضا مثلهم

فالقلب بين أصابع الرحمن قال ابن سيرين: عيّرت رجلًا، وقلت: يا مفلس، فأفلست بعد أربعين سنة.

وعن الأعمش قال: سمعت إبراهيم يقول: إني لأرى الشيء أكرهه، فما يمنعني أن أتكلم فيه إلا مخافة أن أبتلى بمثله.

وعن ابن عباس وعائشة رضي الله عنهم أنهما قالا: الحدث حدثان: حدث من فيك، وحدث من نومك، وحدث الفم أشد: الكذب والغيبة. نسأل الله أن يطهر قلوبنا وألسنتنا من كل مكروه وسوء، وصلى الله وبارك على نبينا محمد وآله وسلم، وللحديث بقية إن شاء الله.

70 >

التوكيط

جمادى الأخرة ١٤٣٤ هـ



الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وبعدُ:

فإن من الشبّبة التي رددها أعداء السنة في عدم حجيتها، أنه لو كانت السنة حُجَّة لأمر النبي صلى الله عليه وسلم بكتابتها، ولجمعت في عصر الصحابة والتابعين، وحيث إنها لم تُجمع في عصر النبوة، وكذا في عصري الصحابة والتابعين، بل إن النبي صلى الله عليه وسلم نهى عن كتابتها، وأمر بمحو ما كتب منها، وكان بعض الصحابة ينهى عن كثرة التحديث بالسُنة، وبعضهم امتنع عن التحديث بها، كل ذلك يورث الشك في السنة، وعدم القطع بحجيتها، ويجعلها جديرة بعدم الاعتماد عليها، وأخذ الأحكام منها.

و استدلّ هؤلاء على شُبِهتهم الداحضة بنصوص من السنة منها:

1- قول النبي صلى الله عليه وسلم: «لا تكتبوا عني، ومن كتب عني غير القرآن فليمحه، وحدثوا عني ولا حرج، ومن كذب عليَّ فليتبوأ مقعده من النار». رواه مسلم.

٢- ما رواه شعبة عن سعد بن إبراهيم عن أبيه أن عمر رضي الله عنه حبس ثلاثة هم ابن مسعود وأبو الدرداء وأبو مسعود الأنصاري؛ وذلك لكثرة تحديثهم عن رسول الله صلى الله عليه وسلم.

٦- ما رُويَ عن يحيى بن جعدة أن عمر بن الخطاب رضي الله عنه أراد أن يكتب السنة، ثم بدا له ألا يكتبها، ثم كتب في الأمصار: من كان عنده شيء فليمحه.

٤- ما رُوي عن ابن عباس رضي إلله عنهما في نهيه عن الكتابة؛ حيث قال: إنما ضل من كان قبلكم دالكت، وإنا لا نَكْتُب ولا نُكْتب.

٤- ما رُوي عن أبي بردة أنه قال: كتبت عن أبي كتبًا كثيرة، فقال: ائتني بكتبك فاتيته بها فغسلها.
٥- ما روي عن سليمان بن الأسود المحاربي أنه قال:
كان ابن مسعود بكره كتابة العلم.

٦- ما رُوي عن أبي يزيد المرادي أنه قال: لما حضر الموت لعبيدة دعا بكتبه فمحاها.

Y- وما يروى عن إبراهيم النخعي أنه كان يكره أن يكتب الأحاديث في الكراريس، وقال: «لا تكتبوا فتتكلوا».

وهذه الشبهة حوت مسائل حاد فيها أصحابها عن سبيل الحق، وتنكبوا طرق الصواب وحتى نأتي عليها من أطرافها فتنهار كما انهار سابقوها نقول وبالله التوفيق:

صيانة الحجة في عدالة الراوي، سواء كان حمل هذه الحجة عن طريق الحفظ أو عن طريق الكتابة، أو الفهم لمعناها فهمًا دقيقًا والتعبير عنها بلفظ واضح المعنى والدلالة، والمعتمد عليه في ذلك هو عدالة الراوي عند التحمل والأداء، فإذا سقطت عدالة الراوي فإن ما كتبه يسقط ولا نثق فيه، فالعبرة إذن ليست بالكتابة، ألا ترى إلى اليهود والنصارى لما تجردوا من صفة العدالة مع كتابتهم من صفة العدالة، فطاشت كتابتهم وذهبت حجتيها، من صفة العدالة، فطاشت كتابتهم وذهبت حجتيها، قال سيحانه: « فَوَيَلْ لَلَهِ يَخْبُونَ الْكُنْبَ يَأْتِهِمْ من صفة العدالة، فطاشت كتابتهم وذهبت حجتيها، من صفة العدالة، فطاشت كتابتهم وذهبت حجتيها، وقال سيحانه: « فَوَيَلْ لَهُمْ مِمَّا يَكُسُونَ » [البقرة: يَقُولُونَ هَنذَا مِن عند القول: إن الكتابة ليست من لوازم الحجة، ومما يؤكد ذلك المعنى:

1- أن الرسول صلى الله عليه وسلم كان يرسل رسله إلى البلدان والأفاق؛ ليبلغوا الأحكام الشرعية للمرسَل إليهم دون أن يكتب لهم كتبًا بهذه الأحكام، وإنما كان يكتفي بعدالة المرسل وحفظه لما يبلغه من قرآن وسنة، وكان ذلك يكفي لإقامة الحجة على المرسَل إليهم.

٢- أن الصلاة وهي آكد أركان الإسلام بعد الشهادتين بينها الرسول صلى الله عليه وسلم لأصحابه بيانا عمليًا، وقال لهم: «صلوا كما رأيتموني أصلي» رواه البخاري. ولم يأمرهم بكتابة كيفيتها، فدل ذلك على

م التو لي العدد ٤٩٨ السنة الثانية والأربعون

أن الكتابة ليست من لوازم الحجة.

٣- أن القرآن الكريم لم ينزل من السماء مكتوبًا، وإنما بلغه ملك الوحي جبريل عليه السلام إلى النبي صلى الله عليه وسلم، وبلغه رسول الله صلى الله عليه وسلم إلى أمته، وكانت عصمة النبي صلى الله عليه وسلم من الخطأ والتنزيل والتحريف صلى الله عليه وسلم أغنت عن الكتابة، فإن عدالة صلى الله عليه وسلم أغنت عن الكتابة، فإن عدالة الرواة تغني عن الكتابة، فالمرجع إذن لعدالة الرواة وليس للكتابة، مع إيماننا أن العصمة تفيد اليقين، والعدالة تغيد الظن، وتكفي غلبة الظن في كثير من الأفكار الشرعية المتعلقة بفروع الشريعة كما هو مقرر عند الأصوليين، كما أن بلوغ الرواة حد التواتر مقرد عند العلم القطعي في بعض النصوص النبوية.

3- إن كتابة غير العدل لا تفيد القطع أو الظن، بل إن ححيتها داحضة، وكذا في البلاغ فربما كتب عدل ثقة وبلغ عنه من ليس بثقة، فعندئذ يسقط البلاغ لعدم الثقة في ناقله، ولذا قالوا: إن الكتابة لا تفيد القطع.
٥- الكتابة دون الحفظ في القوة، ومع إفادة الكتابة

للظن في كثير من الأمور، فإنها دون الحفظ في هذه الإفادة، ولذا يقرر علماء الأصول أنه إذا تعارض حديث مسموع مع حديث مكتوب يرجحون المسموع، قال الأمدي: «رواية السماع أولى من رواية الكتاب لبعدها عن تطرق التصحيف والغلط». [الأحكام ٢٣٤/١].

وصحة الرواية بالمكتوب والمسموع متحققة بعدالة الراوي، قال ابن حجر رحمة الله: «شرط قيام الحجة بالمكاتبة أن يكون الكتاب مختومًا، وحامله مؤتمنًا، وللمكتوب إليه يعرف خط الشيخ؛ لدفع إيهام التغيير». [فتح البارى ١/٥/١].

فاختلاف العلماء في المكاتبة وحجيتها أكثر من اختلافهم في التحديث وحجيته؛ لذا فالسماع أقوى. حجة في الجملة من الكتابة.

إ- الكتّابة دون الحفظ عند العرب؛ حيث كانوا أميين يندر بينهم الكتابة والقراءة، فإذا أتقن الكاتب ما كتب فإن القارئ قد يشكل عليه، خصوصًا قبل وضع قواعد النقط والشكل والتمييز بين الحروف المعجمة والمهملة الذي حدث في عصر عبد الملك بن مروان، ولذا فإن جُل اعتمادهم كان على صدورهم؛ فضبط الصدور عندهم تقوم على ضبط الكتابة، فضلاً عن قوة عندهم تقوم على ضبط الكتابة، فضلاً عن قوة مبط الصدر؛ لذا تجد الأعمى أكثر ضبطًا وحفظًا الحفظ التي قل معها الخطا والنسيان في حالة ضبط الصدر؛ لذا تجد الأعمى أكثر ضبطًا وحفظًا من المصر، وذلك لقوة حاسة السمع عنده، هذا بالإضافة إلى حدة ذكاء العرب وقوة فهمهم وسعة خبرتهم وبساطة معيشتهم، وطبيعة حياتهم؛ كل ذلك أدى إلى تقوية حاسة الحفظ عندهم، وتقدمها على الكتابة.

٧- قوة الحفظ عند الصحابة والتابعين فاق حفظ

العرب؛ ذلك لأن الله اصطفاهم لحفظ شريعته وحمله وتبليغه، بالإضافة إلى الإيمان الذي ملأ صدورهم والرهبة والخوف من رب العالمين من تبليغ شيء لم يسمعوه من رسول الله صلى الله عليه وسلم ؛ لأن الأمر يتعلق بالدين وعلى طريق الصحابة سار التابعون في قوة الحفظ عند التحمل والأداء؛ فهذا ابن عباس رضي الله عنهما يحفظ قصيدة عمر بن أبي ربيعة التي تبلغ خمسة وسبعين بيتًا بعد سماعها لمرة واحدة، وهذا الزهري يقول: إني لأمر بالبقيع فاسد آذاني مخافة أن يدخل فيها شيء من الخنا، فوالله ما دخل أذني شيء قط فنسيته. وقد حاء مثله عن الشعبي.

٨- الحفظ أعظم من الكتابة نفعًا، فالحفظ لا يكون إلا مع الفهم وإدراك المعنى فضلاً عن مراجعة الحفظ أنًا بعد أن لاتقاء النسيان والزوال، والمحفوظ يكون مع المرء في كل زمان ومكان؛ لأنه معه في صدره فيرجع إليه في جميع الأحوال، فلا يكلفه مشقة الحمل التي تكون مع المكتوب مع تعرض المكتوب للتلف والضياع والتبديل، وقد يكون الكاتب كالحمار يحمل أسفارًا شأن بنى إسرائيل.

### وفى هذا وردت أقوال السلف:

أ- وقال الأوزاعي: كان هذا العلم شريفا عندما كان من أفواه الرجال يتلاقونه ويتذاكرونه، فلما صار في الكتب ذهب نوره، وصار إلى غير أهله. ٣- قال بعض الأعراب: حرف في تامورك خير من عشرة في كتبك. [والتامور: العقل].

### ولذا قال بعضهم:

### استودع العلم قرطاسا فضيعه

وبنس مستودع العلم القراطيس وقال الخليل بن أحمد:

ليس بعلم ما هوى القمطر

ما العلم إلاما حواه الصدر

وقال أبو العتاهية: من منح الحفظ وعي

من ضيع الحفظ وهم

وقال منصور الفقيه:

علمى معى حيثما يممت أحمله

بطني وعاء له لا بطن صندوق أنًى كنت في البيت كان العلم فيه معي

أو كنت في السوق كان العلم في السوق

من كل ذلك يتضح لذا أن الحفظ في الصدور يقدم على حفظ السطور، ولذا نفهم كراهية بعض السلف للكتابة خشية ضياع العلم بالاتكال على الكتابة، وعدم فهم المكتوب وذلك له تفصيل سنبينه في المقال القادم إن شاء الله تعالى.

جمادى الأخرة ١٤٣٤ هـ التوكيط < ١٧

المستشار/ أحمد السيد علي

العدد ٨٨ السنة الثانية والأربعون

52gi

الحمد لله حمدًا لا ينفد أفضل ما ينبغي أن يُحمد، وصلَّ الله وسلم على نبينا محمد وعلى أله وصحبه ومن تعبد، أما بعد:

فقد تسارعت وتيرة الأحداث السياسية بمصرنا الحبيبة بطريقة تنذر بوقوع ما لا يُحمد عقباه، وقد اشترك في صنع هذه الأحداث وسائل عدة، لعل من أيرزها أغلب وسائل الإعلام الموجودة على الساحة (المرئية، والمسموعة، والمقروءة)، والتي أضحت معاول هدم وتقويض لأركان الشرعية، ولإسقاط المشروع الإسلامي الوليد في مهده. وللتحذير من فتنة هذا الإعلام نعرض الوقفات الأتية: الوقفة الأولى: معاولة قلب العقائق:

يسعى الإعلام الهدام إلى قلب الحقائق، وإلباس الباطل ثوب الحق والحق ثوب الباطل، وهذه عادة أهل الباطل في صراعهم مع أهل الحق، قال الله تعالى مبيناً لنا ما فعله أهل الجاهلية أنه لما جاءهم نوح عليه السلام يدعوهم ليلاً ونهاراً سراً وجهاراً، وصفوه بأنه في ضلال مبين!! قال تعالى: «قَالَ ٱلْمَلاً مِن قَرْمِهِ إِنّا لَبُرَكُ في صَلَال مُبِينِ » [الأعراف: ٢٠] وهذا مود عليه السلام كما وصف الله -جلّ في علاه-دعا قومه إلى الطريق المستقيم، وإلى طريق النجاة، وَإِنَّا لَنَطُنُكَ مِنَ ٱلْكَلَابِينَ » [الأعراف: ٢٦]، فاتهموه إلى الله جل في علاه، فقالوا: «إِنّا لَبُرَكَ في سَفَاهَة بالكذب والسفاهة، عليه وعلى نبينا أفضل الصلاة وأزكى السلام.

قَالَ قَوْمِ فرعون: «أَنَذَرُ مُوسَىٰ وَقَوْمَهُ لِيُفَسِدُوا فِي ٱلْأَرْضِ وَبَدَرُكَ وَمَالِهَنَكَ» [الأعراف:١٢٧]، فقلبوا الحقائق والموازين، فموسى النبي الكريم الذي يرشدهم إلى جنات الله أصبح من المفسدين في الأرض.

وهكذا يصنع آهل الجاهلية مّع أهل الصلاح والرشاد!!

وبنفس الطريقة قوبل رسول الله صلى الله عليه وسلم، وهو أصدق من في الكون، وأعبدهم وأكرمهم على الله سبحانه، فاتهموه بالجنون وبالسحر وبالكذب: «وَقَالُوا مُعَمَّرُ عَمَّوُنَّ» [الدخان: ١٤] وقالوا:«سَجِرٌ كَدَّابُ

» [ص:٤]، ورموه بالأباطيل مع أنه الصادق الأمين صلى الله عليه وسلم. وهكذا قلبوا الحقائق، وجعلوا الباطل حقاً والحق باطلاً؛ ليصدوا عن سبيل الله!!

ومن الأمثلة على ما فعله الإعلام الهدام من قلب للحقائق لصد الناس عن الحق، حملات منع ختان

الإناث، ووصفه بالعادة الفرعونية، وحملة منع التعدد حتى قَبِلَ الناسُ الحـرامَ المتمثل في مصاحبة الرجل لامرأة أجنبية ولم يقبلوا شرع الله المتمثل في التعدد.

ومن الأمثلة السياسية وصف البلطجية وجماعات البلاك بلوك والأناركيين والاشتراكيين الثوريين بالمتظاهرين، بالرغم مما تعانيه البلاد من مفاسدهم.

### الوقفة الثانية؛ سياسة الكيل بمكيالين؛

وهى سياسة يهودية فعلها اليهود مع مخالفيهم، فعن أنس: أن عبد الله بن سلام أتى رسول الله صلى الله عليه وسلم مقدمه إلى المدينة، فقال: إنى سائلك عن ثلاث لا يعلمها إلا نبيَّ: ما أول أشسراط السباعة؛ وما أول ما يأكل أهل الجنة؛ ومن أين يشبه الولد أباه وأمه؟ فقال صلى الله عليه وسلم: "أخبرني بهنَ جبريل أنفا". قال: ذاك عدو اليهود من الملائكة. قال: "أمًا أول أشراط الساعة فنار تخرج من المشرق، فتحشر الناس إلى المغرب. وأما أول ما يأكله أهل الجنة، فزيادة كبد حوت. وأما الشيَّة، فإذا سَيَق ماء الرحل نزَّعَ إليه الولد، وإذا سبق ماء المرأة نزع إليها". قال: أشبهد أنك رسول الله، وقال: يا رسول الله، إن اليهود قوم بُهْت؛ وإنهم إنْ بعلموا بإسلامي بهتونى، فارسل إليهم، فسَلَهُمْ عنى. فارسل إليهم، فقال: "أي رجل ابن سلام فيكم؟" قالوا: حَبَرُنا وابن حبرنا، وعالمنا وابن عالمنا. قال: "أرأيتم إن أسلم، تسلمون؟" قالوا: أعاذه الله من ذلك! قال: فخرج عبد الله، فقال: أشهد أن لا إله إلا الله، وأن محمدًا رسول الله. فقالوا: شرُّنا وابن شرِّنا، وجاهلنا وابن جاهلنا. قال: ويلكم! اتقوا الله، فوالله إنكم لتعلمون أنه رسول الله حقا. قالوا: كذبت. فقال: يا رسول الله، ألم أخبرك أنهم قوم بَهْتَ؟! فأخرجهم رسول الله صلى الله عليه وسلم" [رواه البخاري].

ومن أمثلة ما فعله الإعلام الهدام من سياسة الكيل بمكيالين: وصمهم القضاء بالأخونة إذا جاءت الأحكام على غير ما يشتهون، ووصفهم له بالشامخ إذا قضى على الإسلاميين!!

### الوقفة الثالثة؛ إسقاط الرموز؛

لما علم هؤلاء أن الشعوب الإسلامية تتوق إلى تطبيق شريعة ربها، وقامت باختيار الأحزاب الإسلامية التي تضمنت برامجها تطبيق

شىرع الله؛ فقد عمد هؤلاء إلى تشويه الرموز الإسلامية؛ لفض الناس من حولهم، فلا يكون لهم تأثير عليهم في الاختيار، فقاموا بالصاق الأباطيل بهم، وليس أدل على ذلك مما نسب لحزب النور بالبرلمان من تقديم مشروع قانون يبيح مضاجعة الزوج لزوجته المتوفاة قبل دفنها، بما عرف بمضاجعة الوداع، وهو ما نفاه الحزب ومجلس الشعب والمجلس القومي للمرأة، وبالرغم من ذلك استمر الإعلام في نشر هذه الفرية لتشويه الإسلاميين، وكذا استغلال خطأ بعض المنتسبين للتيار الإسلامي لتشويه التيار كله، وهو ما لم يفعله كفار قريش مع النبي صلى الله عليه وسلم وصحبه، فلم بستغل كفار قريش زنا ماعز والغامدية، وتقبيل صحابي لامرأة في بستان وضمها، وذهابه للنبي صلى الله عليه وسلم لإقامة الحد عليه، وشرب بعض الصحابة الخمر، وسب بعض الصحابة زوجة النبى صل الله عليه وسلم، لم يستخدموا ذلك في تشويه الصحابة وتنفير الناس منهم، فكانت أخلاق كفار قريش مع مخالفيهم أرقى من أخلاق معض الإعلامدين الآن!!

### الوقفة الرابعة؛ إشاعة الفرقة في المجتمع:

وهيى سياسة بهودية حذر القرآن منها، قال تعالى:« وَلاَتَكُونُواْ كَأَلَدِينَ تَفَرَقُوا وَأَخْتَلَفُوا مِنْ بَعْدِ مَاجَاً، هُرُ ٱلْبِيَنَتُ وَأَوْلَتِيكَ لَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ»[ال عمران ١٠٥]، وروى الطبري بسنده وغيره عن زيد بن أسلم قال: "مر شاس بن قيس –وكان شيخا قد عسا في الجاهلية، عظيم الكفر، شديد الضغن على المسلمين، شديد الحسد لهم- على نفر من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم من الأوس والخزرج في مجلس قد جمعهم يتحدثون فيه، فغاظه ما رأى من جماعتهم وألفتهم وصلاح ذات يبنهم على الإسلام، بعد الذي كان بينهم من العداوة في الجاهلية، فقال: قد اجتمع ملا بني قيلة -يعنى الأنصار الأوس والخزرج- بهذه البلاد، لا والله ما لنا معهم إذا اجتمع ملؤهم بها من قرار، فأمر فتى شابا من يهود وكان معه فقال له: اعمد إليهم فاجلس معهم فذكرهم يوم بعاث وما كان قبله، وأنشدهم بعض ما كانوا تقاولوا فيه من الأشعار، ففعل، فتكلم القوم عند ذلك فتنازعوا وتفاخروا حتى تواثب رحلان من الحيين على الركب فتقاولا، وقال بعضهم ليعض: إن شئتم رددناها الآن جذعة، وغضب الفريقان

جمادي الأخرة ١٤٣٤ هـ

التولايط

وقالوا: قد فعلنا السلاح السلاح، موعدكم الحَرَّة، فخرجوا إليها، وتحاوز الناس على دعواهم التي كانت في الجاهلية، فبلغ ذلك رسول الله صلى الله عليه وسلم، فخرج إليهم فيمن معه من أصحابه حتى جاءهم، فقال: يا معشر المسلمين الله الله. أبدعوى الجاهلية وأنا بين أظهركم! بعد أمر الجاهلية واستنقذكم به من الكفر، وألف بين قلوبكم ترجعون إلى ما كنتم عليه كفاراً!! فعرف القوم أنها نزغة من الشيطان وكيد من عدوهم، فالقوا السلاح وبكوا وعانق بعضهم بعضاً، ثم انصرفوا مع رسول الله صلى الله عليه وسلم سامعين مطيعين، قد أطفا الله عنهم كيد عدو الله شاس بن قيس ".

وهذه السياسة يقومون ببثها فى المجتمعات التي يريدون السيطرة عليها، ولذلك نشأ مصطلح (فـرَّق تَسُد) والإعـلام الـهدام يسعى جاهدا إلى بلوغ هذه الغاية، فتارة يحرَّش بين الحماعات والأحزاب الإسلامية - سيما حزبي الأغلبية- حتى تحدث الفُرْقَة بينهم، فقد غاظهم احتماع الإسلاميين على قلب رجل واحد إبان أحداث الاتحادية، ومحاولة إسقاط الرئيس المنتخب، وهبتهم كالليوث يدافعون عنه، فما كان منهم إلا بث الفرقة بينهم فطفت على الساحة خلافات عدة بين الأحزاب الإسلامية. وتارة أخرى يعمدون إلى ضرب الإسلاميين بباقى أطياف المجتمع، فقام أحدهم ببث مقاطع فيديو للإيقاع من السلفدين والأزهر الشريف، وقاموا بالوقيعة دىن الإسلاميين والنصارى، وأشباعوا روج الجدل العقيم بين المصريين حتى لا يكاد المرء يرى اثنين متفقين على مسألة واحدة!!

### الوقفة الخامسة: تمييع عقيدة المسلمين:

وهم يتبعون في ذلك سُنة أهل الكتاب، قال تعالى: « وَدَ حَبَرُ مَن آهَل الكَتَبِ لَوَ نُرُدُونَكُم مِنْ بَعَد إِيمَنِكُمْ كُفَارًا حَسَلًا مَنْ عِند أَنفُسِهم مِنْ بَعَد مَا بَتَيَنَ لَهُمُ ٱلْحَقُ فَأَعْفُوا وَأَصْمَحُوا حَقَّ يَأْتَ الله بِأَنْهِ أَن الله عَلَ حَقَل مَتَى فَدِرُ "[البقرة ١٠٩]، وقال سيحانه: « يَتَأَبُّ ٱلْذِينَ مَامَنُوا إِن تُطْيعُوا فَرَهَا مِنَ الَذِينَ أُوتُوا الكَتَبَ يُرُدُوكُم بَدَ إِينَكُم كَفُونَ » [البقرة عمران: ١٠٠]، فقاموا بمحاولة طمس الهوية الإسلامية والعقيدة الصحيحة عند المسلمين، فخرج أحد الروائيين ليكتب رواية في إحدى الصحف ليتحدث عن البابا بعد وفاته، وأنه

يرفل في نعيم الجنة، مصادماً قوله تعالى: «وَقَالُوا لَنْ يَدْخُلَ ٱلْجَنَّةَ إِلَّا مَن كَانَ هُودًا أَوْ نَصَنَرَىٰ تِلْكَ أَمَّانِيَّهُم قُلْ هَاتُوا رُهَننَكُم إِن كُنتُم صَدِقِينَ» »[البقرة: ١١١] وقوله سيحانه: « لَقَدّ كَفَرَ ٱلَّذِيرَ قَالُوٓا إِنَّ اللَّهَ هُوَ ٱلْمَسِيحُ أَنِنُ مَرْبَعَةً وَقَالَ ٱلْمَسِيحُ بَنْبَىٰ إِسْرَةٍ بِلَ أَعْبُدُوا ٱللَّهَ رَبِّي وَرَبَّكُ إِنَّهُ مَن يُشْرِكُ بِاللَّهِ فَقَدْ حَرَّمَ اللهُ عَلَيْهِ الْجَنَّةَ وَمَأْوَنَهُ النَّارُ وَمَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ أَنْصَارِ » [المائدة: ٧٢]. وأقامت وسائل الإعلام الدنيا ولم تقعدها حينما صرح السلفيون بكفر اليهود والنصارى مصداقاً لقوله تعالى: « لَقَدَّ كَفَرَ ٱلَّذِينَ قَالُوٓاً إِنَّ اللَّهُ هُوَ ٱلْمُسِيحُ أَبْنُ مَرْبَعَ » [ المائدة: ٧٢ ]، وقوله حل وعلا: «لَقَدْ كَفَرَ ٱلَّذِينَ قَالُوا إِنَّ ٱللَّهُ ثَالِكُ تَلَنِئَةِ » [المائدة: ٧٣]، وقوله سبحانه: « وَقَالَتِ ٱلْيَهُودُ عُزَيْرٌ آبْنُ ٱللَّهِ وَقَالَتِ ٱلنَّصَـَرَى ٱلْمَسِيخُ أَبْنُ اللَّهِ ذَلِكَ قُوْلُهُم بِأَفْرَهِ هِمْ يُضَنهُونَ قَوْلَ ٱلْذِينَ كَفَرُوا مِن قَبْلُ قَنْنَكُهُمُ أَنَّهُ أَنَّ وَّفَكُرْ) » [التوية: ٣٠]، ولم ينقلوا عنهم

حمايتهم لهم أثناء الثورة، والذبّ عن دمائهم وأعراضهم وأموالهم تأسياً برسولنا الكريم. الوقفة السادسة: سيل مواجهة تلك الفتنة:

تكمن سبل مواجهة هذه الفتنة فيما يلي: أولاً: الانصراف عن متابعة تلك الوسائل الهدامة، قال تعالى: «وَإِذَا سَحِمُوا اللَّغَوَ أَعَرَضُوا عَنَهُ وَقَالُوا لَنَا أَعَنَكُمَ أَعُمَلُكُمُ سَلَمُ عَلَيْهُمُ لَا يَنْنِي الْجَهِلِينَ » [القصص: ٥٥]، مع قيام القنوات المحترمة بفضح ممارساتهم حتى يتبين للكافة فسادهم.

ثانيًا: التثبت من صحة الأخدار التي تُنقل لقوله تعالى: «يَتَأَيُّهُا الَّذِينَ ءَامَنُوًا إِن جَاءَكُمْ فَاسِقُ بِنَبَا فَتَبَيَّنُوا أَنْ شَمِيبُوا قَوْماً بِجَهَنَاءٍ فَنُصْبِحُوا عَلَى مَا فَعَلَّتُمُ تَدِمِينَ » [الحجرات: ٦].

ثالثًا: المسارعة في إنشاء المجلس القومي للإعلام المنصوص عليه بالدستور الجديد، وتفعيل ميثاق الشرف الإعلامي.

رابعًا: المسارعة في إنشناء المجلس الأعلى للتيارات الإسلامية، والذي يضم بين جنباته كافة التيارات الإسلامية؛ للتنسيق فيما بينها في المواقف والأحداث التي تمر بها البلاد، حتى لا يظهر الإسلاميون متشردمين متفرقين. على ان تكون قراراته ملزمة للجميع. مصداقًا لقوله تعالى: «وَلا تَتَرَعُوا فَنَفَشَلُوا وَتَذَهَبَ بِعَكْرَ» [الأنفال: 13]. والله الموفق.

العدد ٨٨ ٢ السنة الثانية والأربعون

نصار السنة 20 فتحى أمين عثمان

اسمه: على عيسى المصري.

مولده: ولد عام ١٩٣٣م ببركة السبع، محافظة المنوفية.

العمل: حفظ القرآن الكريم في كُتاب قريب من مسجد الأباصيري بالإسكندرية.

التحق بمعهد الإسكندرية الأزهري، وأكمل الثانوية الأزهرية في شبين الكوم.

التحق بالأزهر الشريف القسم العالي، وتخرج من كلية اللغة العربية عام ١٩٥٨م.

في عام ١٣٧٥ه قامت مصر والمملكة العربية السعودية وباكستان بتاسيس منظمة المؤتمر الإسلامي وكان مقرها ١١ ش حسن صبري بالزمالك، القاهرة.

اوفدته المنظمة إلى تايلاند - جنوب شرق أسيا- ليقوم بأمر الدعوة.

بعد أن انتهت مهمة منظمة المؤتمر الإسلامي قام السفير السعودي في تايلاند الشيخ عبد الرحمن بن حسن العمراني بترشيحه مبعوثًا من قبل رابطة العالم الإسلامي، ومشرفًا على دعاة الرابطة في جنوب شرق آسيا.

 وفي عام ١٣٩٠هـ - ١٩٧٠ مرشحه سماحة الشيخ عبد العزيز بن باز رحمه الله مشرفًا على دعاة رئاسة البحوث العلمية والإفتاء الإسلامية التي كان يرأسها الشيخ ابن باز، وظل بها حتى بلغ سن التقاعد.

 – يعمل الآن منذ بلوغه سن التقاعد بفرع جماعة أنصار السنة المحمدية بتايلاند مشرفًا على مسجد ومركز الفرقان.

قلتُ: إن جماعة أنصار السنة المحمدية بتايلاند

أنشئت زمن الإمام الأول والمؤسس لأنصار السنة. المحمدية الشيخ محمد حامد الفقى رحمه الله.

وبذلك يكون عمر الدعوة هناك اكثر من سبعين عامًا، وقد قام رحمه الله ببناء مسجد ضخم في ضاحية من ضواحي بانكوك، واتخذ من المسجد مركزًا للدعوة إلى الإصلاح.

وقد أخبرني الشيخ علي عيسى أنه متزوج من ابنة مؤسس أنصار السنة المحمدية بتايلاند، واسمه الحاج أحمدين محمود المعروف باسم ماتافيكلونتجكام، وقد توفي عام ١٩٩٠م عن عمر جاوز ٩٧ عامًا.

 يشرف الشيخ علي عيسى أيضًا على إصدار مجلة تسمى الرابطة، وهذا اسمها باللغة التايلاندية، وقد مضى على صدورها ٤٤ عامًا.

وهم يترجمون فيها إلى اللغة التايلاندية مقالات من الهدي النبوي ومجلة التوحيد، خاصة ركن السنة من أيام الشيخ محمد على عبد الرحيم، رحمه الله.

يقول عنه صاحب كتاب «اعلام وعلماء عايشتهم» وهو الشيخ إسماعيل بن سعيد بن عتيق رحمه الله وقد طبعته دار أطلس الخضراء بالرياض.

يقول: الشيخ علي عيسى من تايلاند، مصري الولادة والنشاة، تايلاندي الجنسية والإقامة قابلته في بانكوك عام ١٣٩٥هـ، وقد استضافني في مركزه، وبقيت مدة نتجاذب الإفكار وهو سلفي المعتقد، وقد قام الشيخ علي عيسى بترجمة كثير من الكتب من العربية إلى التايلاندية، وكلها تدور حول العقيدة والأخلاق غير السياسة والحكم.

وقد أفاد الشيخ علي عيسى –والكلام للشيخ عتيق عتيق- تايلاند، وبالأخص بانكوك، وكان له دور بارز

جماى الأخرة ١٤٣٤ هـ

2 ai

فى توضيح العقيدة الصحيحة ومنهج أهل السنة الشهوات والشبهات والفجور والحكم للبوذيين. والجماعة في توحيد العبادة والأسماء والصفات، كما عمل على إبعادهم عن الطرق الصوفية، وتقديس المقابر وتعظيم الوثنية إلا أن تأثيره يسيط ويطيء خير، فهو لا درى الحماسة الزائدة والإندفاع، ولكنه مؤسس علم الأصوليات والكليات في الدين، وقد سمى مسجده باسم الإيمان فهو يطمع إلى تعريف الناس الإيمان بالله، وبما تضمنه القرآن الكريم والسنة من التوجيه العقدى الصحيح، وهو التقيد الشرعي المطابق للسنة، أما السداسة والحكم والإدارة فهو في منأى عن هذا كله في مرحلة الدعوة والتربية.

### صفاته الخلقية:

بمتاز بمرحه وبشاشته وأسلوبه البياني لمخاطبه، وكثرة الدعوات التي يطلقها على من بخاطبه كقوله رعاك الله، حفظك الله، وقد انتهج الشيخ على عيسى في الدعوة نهجًا يتفق مع البيئة التايلاندية، وهو الافتقار والرغبة في التأثير على الغير حتى يقال عنه: إنه بذلك الخُلق الداعية لخدمة دينه وأمته الإسلامية، ويصبح القول عنه بأنه رجل الدعوة والفطنة، فهو إمام لأهل السنة والجماعة في تلك البلاد التي غطت عليها سحاية الظلمات من

مركر الفرقان:

يقوم الشيخ على عيسى بالإشراف على هذا المركز الذي يضم بين جنباته:

- معهد للبنين بمنح الثانوية العامة، ويلتحق خريجوه بالجامعات، وهو معادل لمعهد البحوث الإسلامية بالأزهر للمرحلتين الإعدادية والثانوية.

- معهد للفتيات بنفس الشروط والمستوى.

- يضم المركز مكتبة ضخمة تضم الكثير من الكتب السلفية.

- يشتمل المركز على مدرسة لتحفيظ القرآن الكريم.

· بصدر المركز مجلة شهرية باللغة التايلاندية لمخاطبة المسلمين والدوذبين وتسمى الرابطة.

- إقامة الندوات والمؤتمرات العلمية والمسابقات في تحفيظ القرآن الكريم والسنة.

وأخسرا: تقوم جماعة أنصار السنة بتايلاند ular بأعمال اجتماعية وخيرية، وتقديم مساعدات للفقراء، وكفالة الأبتام وطلاب العلم.

ولمثل هذا فليعمل العاملون، والله من وراء القصد.



عن حاجتها لمعلمين «ابتدائي ـ متوسط ـ ثانوي» في التخصصات التالية فوراً :

معلم فصل أول ـ ثاني ـ ثالث، ابتدائي .

معلمين (لغة عربية - رياضيات - علوم - فيزياء - كيمياء - أحياء - انجليزي

حاسب آلى . ترابية فنية . تربية بدنية . أخصائي اجتماعي . وكلاء . مشرفين تربوبين .



ترسل السيرة الذاتية على الايميل : hr6124@yahoo.com WE91719 - 0100W077WV - 010Y000711 شركة أصول ٢ شارع إيران - بجوار مسرح نجم - الدور الثائي - ميدان الدقى بالجيزة

## افتتاح أكبر صرح طبي لأنصار السنة ببنها

### كتب: جمال سعد حاتم

٢

٢

¢

ġ

في احتفال مهيب تم افتتاح المستشفى الكويتي التخصصي بمدينة بنها بمحافظة القليوبية تحت رعاية معالي سفير الكويت الدكتور/ رشيد الحمد، راعي الحفل، وبحضور كلّ من: الشيخ طارق العيسى، رئيس جمعية إحياء التراث الإسلامي بالكويت، والأخ الحبيب الشيخ فهد الحسينان رئيس لجنة العالم العربي بإحياء التراث، وأمين اللجنة الشعبية لجمع التبرعات بالكويت، وبحضور معالي محافظ القليوبية: 1. د. عادل زايد، وعدد من القيادات الشعبية ورجال الأزهر والأوقاف في المحافظة، ولفيف من مشايخ فروع أنصار السنة.

وقد قام الدكتور عبد الله شاكر، رئيس مجلس إدارة المستشفى، بإلقاء كلمة رحَّب فيها بالحضور، وقدَّم شكره العميق لكل من ساهم في إتمام هذا الصرح الطبي الذي يُقَدِّم خدماته الجليلة لأهالي المنطقة والمحافظات المجاورة.

وقال د. عبد الله شاكر في كلمته: إن المستشفى خلال الفترة التجريبية قدّم مصروفات علاجية تقدر بحوالي ٢ مليون جنيه.

وتقدِّم فضيلته بالشكر لله أولاً، ثم لكل من أسهم في إتمام هذا الصرح الطبي العملاق، وفي مقدمتهم اللجنة الشعبية لجمع التبرعات بدولة الكويت الشقيقة ، والمكتب الكويتي للمشروعات الخيرية بالقاهرة، وجمعية إحياء التراث الإسلامي، وعلى رأسها فضيلة الشيخ طارق العيسى، والشيخ فهد الحسينان، وكذلك المهندس ضياء عبد المعطى الزيات.

ومن جانبه أشاد معالي سفير الكويت، وراعي الحفل، بالجهد الذي بُذل في تنفيذ هذا الصرح، مشيرًا إلى أن ما قدّمه الإخوة في الكويت هو نوع من الواجب نحو إخوانهم في بقعة من بقاع مصر الغالية.

كما أكد محافظ القليوبية أن المستشفى يُعَدَّ صرحًا طبيًا من أفضل المراكز الطبية التي شاهدها منذ توليه المسئولية، وهو نتاج للتعاون بين مصر والكويت الشقيقة ، متمنيًا دوام هذا التواصل.

وقدم المحافظ الشكر للمستولين القائمين على المشروع في جماعة أنصار السنة المحمدية على هذا الصرح الذي يفخر به كل مصري.

وقد أقيم المستشفى على مساحة ٣٥٠ مترًا، ويضم قسم الاستقبال، ووحدة الطوارئ، وعيادات خارجية مكونة من إحدى عشرة عيادة في جميع التخصصات، وقسمًا للأشعة، ومعامل للتحاليل الطبية، وقسمًا للغسيل الكلوي، وقسمًا للنساء والتوليد ورعاية الأطفال حديثي الولادة، وقسمًا للعمليات يشمل خمسة غرف عمليات كبيرة وصغيرة، وقسمًا آخر للعناية المركزة، وقسماً لرعاية القلب، إضافة إلى القسم الداخلي ويشمل أربعين سريرًا إقامة للرجال، وأربعين سريرًا إقامة للنساء، وغرفًا فندقية ثنائية وفردية، وأجنحة خاصة مكيفة.

بالإضافة إلى وجود استراحة عامة لكل طابق من طوابق المستشفى المكونة من ثلاثة عشر طابقًا.

وأسرة تحرير مجلة التوحيد تتمنى التوفيق لفرع بنها والقائمين عليه، وصلَ اللهم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

