

بسم الله الرحمن الرحيم فاعلم أنه لا إله إلا الله صاحبة الامتياز جماعة أنصار السنة المحمدية

السنة الحادية والأربعون العدد ٤٩٢ ذو الحجة ١٤٣٣هـ



رئيس مجلس الإدارة

د.عبد الله شاكر الجنيدي

المشرف العام د. عبد العظيم بدوي

# اللجنة العلمية

جمال عبد الرحمن معاوية محمد هيكل

سكرتير التحرير مصطفى خليل أبو المعاطي

#### التحرير

۸ شارع قولة عابدين. القاهرة ت:۲۳۹۳۰۵۱۷ فاکس ۲۳۹۳۰۵۱۲

#### قسم التوزيع والاشتراكات

۲۳۹۳۵۵۱۷،ت ISHTRAK.TAWHEED@YAHOO.COM

الركز العام: هاتف ۲۲۹۱۰۵۰۲-۲۲۹۱۰۵۰۲ WWW.ANSARALSONNA.COM

النبي محمد صلى الله عليه وسلم بأقلام مخالفيه . .

السلام عليكم

قال أحدهم: إن محمداً لم يغرس في نفوس الأعراب مبادئ التوحيد وحسب، وإنما غرس فيهم المدنية والأدب.

ويقول آخر: «تراثك يا ابن عبد الله ينبغي أن يُحيا، لا في النفوس ولا في القلوب فحسب، وإنما في واقع الحياة، فيما يعاني الناس من أزمات، وفيما يعترضهم من عقبات.

تراثك يا ابن عبد الله مدرسة يُلقى على منابرها كل يوم عظة ودرس، فكل سؤال له عندك جواب، وكل مشكلة مهما استعصت وتعقدت وجدنا لها في آثارك حلاً.

ويقول أيضًا:

لم يكن محمد [صلى الله عليه وسلم] مجرد داعية يدعو الناس إلى الإيمان، وإنما كان زعيمًا وقائد شعب، عزم على أن يجعل من ذلك الشعب خير أمة أخرجت للناس، وقد كان له ما أراد».

التحرير

نقدم للقارئ كرتونة كاملة تحتوي على ٤٠ مجلداً من مجلدات مجلة التوحيد عن ٤٠ سنة كاملة

رئيس التحرير جمال سعد حاتم

في هذا العدد

# مدير التحرير الفني حسين عطا القراط

| 1       | افتتاحية العدد: الرئيس العام                         |
|---------|------------------------------------------------------|
| -       | مجلس شورى العلماء يعقد المؤتمر الأول لأئمة ودعاة مصر |
| ٦       | رئيس التحرير                                         |
| 1.      | باب التفسير : د. عبد العظيم بدوي                     |
| 15      | باب الاقتصاد الإسلامي : د. علي السالوس               |
| 11      | باب الفقه : د. حمدي طه                               |
| 11      | درر البحار، علي حشيش                                 |
| ۲۳      | باب السنة ، متولي البراجيلي                          |
| ۲۷      | إلا تنصروه فقد نصره الله ، صلاح نجيب الدق            |
|         | المذهب الوسطي لأبي الحسن الأشعري في توحيد الصفات     |
| 44      | د ـ محمد عبد العليم الدسوقي                          |
| 27      | واحة التوحيد؛ علاء خضر                               |
| ۳۸      | التكبير فضائل وأحكام : أيمن دياب                     |
| ٤٢      | دراسات شرعية ، متولي البراجيلي                       |
| ٤٦      | القصة في كتاب الله : عبد الرزاق السيد عيد            |
| ٤٩      | باب الأسرة : جمال عبد الرحمن المحموم المحمد          |
|         | تحذير الداعية من القصص الواهية :                     |
| ٥٣      | علي حشيش                                             |
| ٥٧      | ركائز الريانية : د . محمد يسري                       |
| ٦.      | دراسات قرآنية ، مصطفى البصراتي                       |
| 71"     | الآداب الإسلامية : سعيد عامر                         |
| 70      | مقتل أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب : أسامة سليمان   |
| ALTER A | وقفات شرعية مع تطبيق الشريعة الإسلامية:              |
| ٦٧      | المستشار أحمد السيد علي                              |
| Y1      | / المؤتمر العلمي الثالث عن الشيخ عبد الرزاق عفيفي    |



#### الآن بالمركز العام المجلد الجديد لعام ١٤٣٢ ثمن النسخة

مصر ۲۰۰ قرشاً ، السعودية ۲ ريالات ، الامارات ۲ درهم ، الكويت ۵۰۰ فلس، الغرب دولار أمريكي ، الاردن ۵۰۰ فلس، قطر۲ ريالات ، عمان نصف ريال عماني ، أمريكا ۲ دولار ، أوروبا ۲ يورو

#### الاشتراك السنوي

١- ١ الداخل، ٣٠ جنيها بحوالة فورية باسم مجلة التوحيد . على مكتب بريد عابدين مع إرسال صورة الحوالة الفورية على فاكس مجلة التوحيد ومرفق بها الاسم والعنوان ورقم التليفون ٢- ١ الخارج ٢٥ دولارا أو ١٠٠ ريال سعودى أو مايعادلهما.

ترسل القيمة بسويفت أو بحوالة بنكية أو شيك على بنك فيصل الاسلامى فرع القاهرة. باسم مجلة التوحيد . أنصار السنة ، حساب رقم /١٩١٥٩٠ ،

البريد الإلكتروني MGTAWHEED@HOTMAIL.COM رئيس التحرير،

GSHATEM@HOTMAIL.COM

#### بشرىسارة

تعلن إدارة المجلة عن رغبتها في تفعيل التواصل بينها وبين القراء في كل ما يتعلق بالأمور الشرعية لعرضها على لجنة الفتوى ونشرها بالمجلة على البريد الإلكتروني التالي : q.tawheed@yahoo.com

> الوحيد بمقر مجلة التوحيا

الدورالسابع

٧٥٠ جنيهاً ثمن الكرتونة للأفراد والهيئات والمؤسسات داخل مصر و٢٦٠ دولاراً خارج مصر شاملة سعر الشحن

التوزيع الداخلي ،مؤسسة الأهرام وفروع أنصار السنة المحمدية مطابع الأهرام التجارية - قليوب - مصر Upload by: altawhedmag.com الحمد لله الذي امتن علينا بافضل الشرائع والأحكام، وبَـين لنا الحلال من الحرام، والصلاة والسلام على المصطفى المختار، وعلى اله وصحبه الطيبين الأبرار، وبعدً:

فإن الحج ركن عظيم من أركان الإسلام، وفضله ومكانته ظاهرة للعيان، ويكفينا في بيان ذلك ما صح به الخبر عن النبي صلى الله عليه وسلم الوارد في حديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: سمعت النبي صلى الله عليه وسلم يقول: «مَن حج فلم يرفث ولم يفسق رجع كيوم ولدته أمه، [أخرجه البخاري]. قال ابن حجر رحمه الله: «أي بغير ذنب، وظاهره غفران الصغائر والكيائر والتبعات». [فتح الباري: ٣٨٣/٣].

وهذا أول منافع الحج وفوائده؛ حيث يعود الحاج كانه طفل بريء نقي لم يتلوث بالمعاصي والذنوب والسيئات، كما قرن النبي صلى الله عليه وسلم بين الحج والجهاد، مما يدل على فضل الحج ومكانته، ففي البخاري من حديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: سُئل النبي صلى الله عليه وسلم: أي الأعمال أفضل؟ قال: إيمان بالله ورسوله، قيل: ثم ماذا؟ قال: جهاد في سبيل الله، قيل: ثم ماذا؟ قال: حج مبرور. [البخاري: إمام].

#### فوائد الحج وفضائله :

ومن أبرز فوائد الحج: تحقيق التوحيد، وإخلاص العبادة لله وحده دون سواه، وهذا ظاهر جدًا في مناسك الحج وأعماله، فالحاج عندما يدخل في النسك يُسن له ترديد شعيرة عظيمة من شعائر الحج، ألا وهي التلبية، وكلماتها ناطقة بالتوحيد، معلنة بإسلام الوجه لله تعالى دون شريك، وفي البخاري عن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما أن تلبية رسول الله صلى الله عليه وسلم: «لبيك اللهم لبيك، لبيك لا شريك لك لبيك، إن الحمد والنعمة لك والملك، لا شريك لك». [البخاري: إماري:

ولما صعد النبي صلى الله عليه وسلم على جبل الصفا نطق لله بالتوهيد، وعظّمه، وأثنى عليه، كما في حديث جابر بن عبد الله في صحيح مسلم أن النبي صلى الله عليه وسلم لما رقى على الصفا استقبل القبلة، ووحد الله وكبره وقال: «لا إله إلا الله وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد وهو على كل شيء قدير، لا إله إلا الله وحده، أنجز وعده، ونصر عبده، وهزم الأحزاب وحدهه. [مسلم: ١٢١٨].

وفي هذا محو للشرك وإنهاء له في مكة المكرمة التي كانت قبل قليل تحارب الموحدين، وفي أول موسم للحج الذي كان إمام المسلمين فيه الصديق رضي الله عنه تنزل سورة براءة على النبي صلى الله عليه وسلم لتعلن إنهاء العلاقة بين التوحيد والشرك، ليكون الدين كله لله، قال الله تعالى: « وَأَذَنَّ بَنَ اللَّهُ وَرَسُولهِ إلَى النَّاسِ مَوْمُ أَخَرُ أَنَّ أَنَّ الَّهُ لله، قال الله تعالى: « وَأَذَنَّ بَنَ اللَّهُ وَمَرُولهِ إلَى النَّاسِ مَوْمُ أَخَرُ أَخَمَ مَرًا بَرِى مُعَجِزى اللَّهُ وَمَنْ أَنَّ اللَّهُ عَلَى مَعَلَى اللَّو عَنْ وَلَيْتُمُ فَأَعَلَمُوا أَكَلُمُ عَبَرُ مُعَجِزى اللهُ وعلى الله عنه قال: «بعثني أبو بكر رضي الله عنه في تك أبي هريرة رضي الله عنه قال: «بعثني أبو بكر رضي الله عنه في تلك الحجة في المؤذنين، بعثهم يوم النحر يؤذنون بمنى ألا يحج بعد العام مشرك، ولا يطوف بالبيت عريان». قال حميد: ثم أردف النبي صلى الله عليه وسلم بعلي بن أبي طالب فأمره أن يؤذن ببراءة. قال أبو هريرة فاذن معنا علي في أهل منى يوم النحر يؤذنون بماني ألا يحج بعد العام مقادن معنا علي في أهل منى يوم النحر ببراءة. والا يحج بعد العام

قال ابن كثير رحمه الله: «وأول هذه السورة الكريمة نزل على رسول الله صلى الله عليه وسلم لما رجع من غزوة تبوك وهمً بالحج، ثم نُكر أن المشركين يحضرون عامهم هذا الموسم على عادتهم في ذلك، وأنهم يطوفون بالبيت عراة، فكره مخالطتهم، وبعث أبا بكر الصديق رضي الله عنه أميرًا على الحج تلك السنة؛ ليقيم بالناس مناسكهم، ويعلم المشركين ألا يحجوا بعد عامهم هذا، وأن ينادى في الناس (براءة بقلم/ الرئيس العام 13 عبدالله شاكر الجنيدي www.sonna\_banha.com

العدد ٢٩٢ السنة الحادية والأربعون

11

التوحيد

ومنافحه

من الله ورسوله)، فلما قفل أتبعه بعلي بن أبي طالب ليكون مبلغًا عن رسول الله صلى الله عليه وسلم لكونه عصبة له». [تفسير ابن كثير ٢٤٥٢/٢].

وإعلان هذه البراءة فيه هدم لجميع قواعد الجاهلية التي بُنيت على الشرك بالله جل في علاه.

#### منافع الحج:

ومن منافع الحج: إمراز روح الأخوة الإيمانية بين المؤمنين؛ تحقيقًا لقول رب العالمين: ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْسُونَ إِخُوَةً ﴾ [الحجر ات: ١٠]، و العالم الدوم بشهد الوانًا عديدة من الصراعات تقوم على أساس الحنس أو اللون أو الثروة، والإسلام لا بعرف ذلك، ويظهر هذا في الحج بصورة واضحة، فلا إقليمية، ولا عنصرية، ولا عصيبة لحنس أو لون، فالجميع في ثياب واحدة وعلى أرض واحدة، ولو دققت النظرات في أحوالهم لعرفت أن الوزير يقف ويعمل ما يعمله الغفير، والأستاذ الجامعي يشارك الطالب، وهم مع هذا يهتفون هتافا واحدًا، ويتوجهون إلى رب واحد، وقبلة واحدة، ولا يتمايزون إلا مالتقوى، وقد نفى القرآن الكريم أن بكون اختلاف الناس إلى شعوب وقدائل وما مترتب على ذلك مدررًا للمفاضلة من الناس، كما منادى به بعض الناس الدوم، بل بنظر إلى هذا الاختلاف على أنه سبب للتعارف واللقاء، وليس للتخاصم والتنافر، أو الدغى والتعاظم، وأشار إلى سبب المغاضلة الحقيقي، فقال الله تعالى: « يُتَأَيَّا الْنَاسُ إِنَّا نَكُم مِن ذَكُر وَأَنْثَى وَجَعَلْنَكُمْ شُعُوبًا وَيَبْآيِلْ لِتَعَارَفُوا إِنَّ أَصْرَمَكُمْ عِندَ اللهِ أَنْقَنْكُم إِنَّ أللهُ عَلِمُ جَارًا ﴾ [الحجرات: ٢٣]، وقد سنت الآبة أن الفضل والكرم إنما هو يتقوى الله، لا بغيره من الانتساب إلى القمائل، أو المال والحاه، ورحم الله من قال:

#### فقد رفع الإسلام سلمان فارس

#### وقد وضع الكفر الشريف أبا لهب

وفي الآية اعتناء بالأنساب، وأنها شرعت للتعارف، وذم التفاخر بها، وأن التقي غير النسيب مقدم على النسيب غير التقي، قال ابن كثير رحمه الله: «وقد استدل بهذه الآية الكريمة من ذهب من العلماء إلى أن الكفاءة في النكاح لا تُشترط، ولا يُشترط سوى الدين». [تفسير ابن كثير ٢٧٩/٤].

وقال القاسمي رحمه الله في تفسيره: «لا كرامة بالنسب، لتساوي الكل في البشرية المنتسبة إلى ذكر وأنثى، والامتياز بالشعوب والقبائل إنما يكون لأجل التعارف بالانتساب، لا للتفاخر، فإنه من الرذائل، والكرامة لا تكون إلا بالاجتناب عن الرذائل الذي هو أصل التقوى، ثم كلما كانت التقوى أزيد رتبة، كان صاحبها أكرم عند الله وأجل قدرًا». [تفسير القاسمي ٥٩/١٥].

وقد ورد في معنى هذه الآية أحاديث كثيرة منها ما رواه البخاري عن أبي هريرة رضي الله عنه: «قبل: مَنْ أَكْرَمُ النَّاسَ قَالَ: أَتْقَاهُمْ، فَقَالُوا لَيْسَ عَنِ هَذَا نَسْأَلُكَ. قَالَ: فَيُوسُفُ نَبِيُّ اللَّه الَّنُ نَبِيَّ اللَّه ابْنِ نَبِيَّ اللَّه ابْنِ خَليل اللَّه. قَالُوا لَيْسَ عَن هَذَا نَسْأَلُكَ. قَالَ: فَعَنْ مَعَادِنَ الْعَرَب تَسْأَلُونَ؟ خَيَارُهُمْ في الْجَاهليَّة خِيَارُهُمْ في الْإِسْلَام إِذَا فَقُهُواً». [البخاري: ٣٥٣]، وفي الحج تظهَر هذه المعاني الإسلام ليه عاية الوضوح، وصدق من قال وهو يصف مؤقف الناس في الحج: أرى الناس أصنافاً ومن كل بقعة

إليك انتهوا من غربة وشتات تساووا فلا انساب فيها تفاوت لديك ولا الأقدار مختلفات

من منافع الحج: إبراز روح الأخوة مع المؤمنان، والعالم اليوم يشهد ألوانا عديدة من المسراعات تقوم على أساس الجنس او اللون أو الثروة، والإسبلام لايعرف ذلك، ويظهر هذا في الحبج بصبورة واضحة ، فلا اقليمية ، ولا عنصرية، ولا عصبية فالجميع في تياب واحدة يتوجهون إلى رب واحد وقبلة واحدة

مليين ومهللين .

ذو العجة ٣٣٤هـ

التوكيط ٢

من منافع الحج: تعويد الحياج مكارم الأخسلاق، والصبر والتحمل والإيشار، وحب الخير للأخرين، ومشاركتهم في أفراحهم وهمومهم، كما يتعود الحاج ضبط اللسان، وكبح النفس الأمارة بالسوء، والنظام واللدقية، وحسن ترتيب الأمور، والمحافظة على الوقت وقيمته .

#### من ثمرات الحركة العلمية في موسم الحج:

من المنافع الكبيرة التي تحدث في موسم الحج تلك الحركة العلمية القوية التي تتم فيه، سواء كانت في الحرمين الشريفين، أو في مخيمات الحج في منى وعرفات، ومن المعلوم أن مكة – حرسها الله تعالى – تُعتبر من أكبر المراكز العلمية في العالم الإسلامي، حيث يقصدها العلماء وطلبة العلم من كل بقاع الدنيا، وهناك يلتقي العلماء ويتحاورون ويتناقشون، ومع امتداد الحركة العلمية في الملكة العربية السعودية اليوم وانتشار الجامعات بها، والمؤسسات العلمية العربية السعودية اليوم وانتشار الجامعات بها، والمؤسسات العلمية في مخيمات أقيمت لهذا الخرض تشرف عليها وتنظمها القطاعات الكتب والرسائل على الحجاج، وعقد ندوات ولقاءات ومحاضرات في مخيمات أقيمت لهذا الغرض تشرف عليها وتنظمها القطاعات المختلفة المشاركة في الحج كدار الإفتاء، ووزارة الشئون الإسلامية والأوقاف، والجامعات، والحرس الوطني، وغير ذلك، كما عقدت ندوات والأوقاف، والجامعات، والحرس العلماء والمثقفين من مشارق الأرض ومغاربها، وكانت تطرح فيها قضايا إسلامية حيوية ويتاقش من أهل العلم والتخصص، وأذكر هنا على سبيل المثال عنوين بعضها:

١- «ندوة القدس والمسجد الأقصى في ضمير العالم الإسلامي»
 وقد عقدت في حج عام ١٣٩٩هـ.

۲- «ندوة العودة إلى الله طريق النجاة» وقد عقدت في حج عام ١٤٠١هـ.

٣- «ندوة الإيمان وأثره في سلوك الحاج» عقدت في عام ١٤٠٢ه. وبعض العلماء الذين كانوا يفدون إلى بلاد الحرمين للحج والعمرة كان يمكث فيها، وينتج عن ذلك الإسهام في إثراء الجوانب العلمية المختلفة، وتتلمذ على يد هؤلاء الإلاف من طلاب العلم، وقد تمتع بعض هؤلاء العلماء الأعلام بمكانة اجتماعية كبيرة أوصلت بعضهم إلى وظائف علمية وعملية كبيرة كالتدريس في المعاهد العلمية والجامعات، ومن هؤلاء: الشيخ / محمد الأمين الشنقيطي، والشيخ/ عبد الرزاق عفيفي، والشيخ / حماد محمد الأمين الشنقيطي، والشيخ/ سالم، رحمهم الله جميعًا، وبعضهم نال شرف الإمامة في الحرم المكي الشريف، ومن هؤلاء: الشيخ / عبد الرزاق حمزة، والشيخ / عبد الشريف، ومن هؤلاء: الشيخ / عبد الرزاق حمزة، والشيخ / عبد الشريف. رحمهما الله تعالى، وكانا من علماء وأئمة أنصار السنة المحمدية.

#### الحج ومكارم الأخلاق:

من منافع الحج: تعويد الحاج مكارم الأخلاق، وجميل الطباع، والصبر والتحمل والإيثار، وحب الخير للآخرين، ومشاركتهم في أفراحهم وهمومهم، كما يتعود الحاج ضبط اللسان، وكبح النفس الأمارة بالسوء، والنظام والدقة، وحسن ترتيب الأمور، والمحافظة على الوقت وقيمته، والناظر إلى أعمال الحج ومناسكه يدرك ذلك، فكل نسك وقت محدد لا يسبق غيره، وكل ركن من أركان الحج له وقت معين، وخصوصية معينة، فترتيب المناسك ترتيباً عمليًا وزمنيًا فيه تعويد حب النظام والترتيب، وحسن الأداء في العمل، وهذا يعطي صورة مشرقة عن الإسلام وأهله أمام أدعياء التقدم والمدينة، ويثبت للجميع أن الإسلام دين الحياة المستقيمة على طريق الهدى والنور، وهو فضل الله يؤتده من شاء.

#### ومن منافع الحج العظيمة:

«ما يعود على بلاد الحرمين والوافدين إليها للعمل من سعة في الأرزاق؛ من خلال ألوان متعددة من التجارات، وهذا أمر مشروع أباحه رب العباد، قال الله تعالى: «رَأَذَن فِ النَّاسِ بِأَخْجَ يَأْتُوُكَ رِجَالًا وَعَلَى صَّلَ

العدد ٤٩٢ السنة الحادية والأربعون

52gil

2

صَامِر يَأْنِينَ مِن كُلْ فَجْ عَمِيق (") لَيْشَهَدُوا مَنْفِعُ لَهُمْ وَيَدْكُرُوا ٱسْمَ ٱللهِ فِ أَيَّامِ مَعْلُومَنْتٍ عَلَى مَا رَزَقَهُم مِنْ بَهِمِهِ ٱلْأَنْعَنَةِ فَكُلُوا مِنْهَا وَالْمُعِمُوا ٱلْبَآبِسَ الْفَقِيرَ » [الحج: ٢٧- ٢٨]، وفي البخاري عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: كانت عكاظ ومجنة وذو المجاز أسواقا في الجاهلية، فتأثموا أن يتجروا في المواسم، فنزلت: « لَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحُ أَنْ تَبْتَغُوا فَضَّ مِنْ رَبِّكُمْ » [البقرة: ١٩٨]. (البخاري: ٤٥١٩).

وقد أفادت الآية الترخيص لمن حج في التجارة ونحوها من الأعمال التي يُحَصَّل بها شيئًا من الرزق، وهو المراد بالفضل هنا، والمعنى: لا إثم عليكم في أن تبتغوا في مواسم الحج رزقًا ونفعًا، وهو ﴿ الربح في التجارة مع سفركم لتادية ما افترضه الله عليكم من الحج. أسواق مكة وغيراتها:

وقد نالت مكة والمدينة شهرة تجارية واسعة استقطبت كثيرًا من تجار العالم الإسلام، ومكة تتميز عن غيرها في ذلك، ولعل موقعها على طريق القوافل التجارية من اليمن إلى الشام، وكذلك وجود بيت الله الحرام منذ بعيد أعطى لها أهمية تجارية عالمية.

وقد زخرت مكة المكرمة والمدينة النبوية باسواقها المتعددة التي امتدت حول الحرمين الشريفين، وفي العصر الحاضر انتشرت التجارة فيها انتشارًا واسعًا، وأصبحت فيها أسواق متخصصة وقد شاهد ابن بطوطة ذلك، وذكر أن سوق مكة كان يغص بالفواكه والخضروات كالتين والعنب والرمان، إلى جانب العسل وقصب السكر والتمور والزبيب الجيد، كما كانت تشتهر مكة بالأنعام القادمة لها من ضواحيها، خاصة في المواسم، فقد كثر بها أنواع اللحوم والألبان، كما اشتهرت مكة بصناعة الحلوى وتجارتها، وقد وصفها ابن جبير بالجودة وحلاوة المذاق، وقد وصفها بقوله: «إنها تفيد الأبصار وتستنزل الدرهم والدينار». [الرحلة لابن جبير/ ٨٩].

وأريد أن أشير هنا إلى أن أسواق مكة وخيراتها كانت متصلة عبر القرون، لا تنقطع تجارتها، ولا تقل خيراتها، وقد أمسك المكيون فيها بزمام التجارة، فكانوا يشترون ما يصل إليهم من منتجات مكة وضواحيها، وكذلك ما يصل إليها من مختلف أنحاء المعمورة ليبيعوه من جديد على الحجاج والمعتمرين، ولعل تنوع الأجناس البشرية وحاجياتهم المختلفة جعل للنشاط التجاري رواجًا مزدهرًا في موسم الحج، هذا علاوة على ما يحتاجه سكان الحجاز، وأهل البلاد المجاورة من ضروريات وكماليات، وقد صاحَبُ النشاط التجاري في الحج استخدام كثير من الأساليب التجارية والمالية، كالمكاييل المتفوعة، الشامية، والمصرية، والعراقية وكذلك الموازين.

كما راجت أنواع العملات المختلفة لسائر البلاد، واليوم ومع التقدم السريع والتقنية الحديثة ابتكرت الوان جديدة من التجارات، تمثلت في وسائل المواصلات والاتصالات، بل الدور والعقارات وغير ذلك، زاد إقبال الناس اليوم بسبب هذه الوسائل بعد فضل الله وتوفيقه حتى أصبح الملايين من المسلمين يغدون على مدار العام إلى أرض الحرمين الشريفين، استجابة لدعاء خليل وي رُبَع عد يَبَك المُحَرِّم رَبًا لِفَسُوا المَلَوة فَأَحَمَلَ أَفِدَة مِنَ النَّاسِ تَهُوى في رُبَع عد يَبَك المُحَرِّم رَبًا لِفَسُوا المَلَوة فَأَحَمَلَ أَفِدَة مِن الرحمن إبراهيم عليه السلام -: «رَبَّا إلَى أَسْكَتُ مِن دُرَيَق وَادٍ غَيْر وي رُبَع عد يَبَك المُحَرَّم رَبًا لِفَسُوا المَلَوة فَأَحَمَلَ أَفِدَة مِن النَّاسَ تَهُوى لَبُهُم وَأَرْفَعُهُم مِنَ التَمَرَبِ لَعَلَهُمُ يَشَكُرُونَ » [إبراهيم: ٢٧]. وقد سعدت نَعْمَ إلى البلاد والعباد، وتحقق فيهم قول رب الأرباب: «لِشَهَدُوا مَنْفِعَ

والله ولى التوفيق والسداد.

5: 55. التوحيد، وإخلاص العبادة لله وحده دون سيواه، وهذا ظاهر جدافي مناسك الحج واعماله، فالحاج عندما يدخل Shuil 2 له ترديد شعيرة شعاد عظيمة من الحسج، الا وهي التلبية، وكلماتها ناطقة بالتوحيد ، معلنة بإسلام الوجه لله تعالى دون تربك.

0

لتوكيد

ذو الحجة ١٤٣٣ هـ

#### المكان:

مذية سمنود، وفي ضيافة الشيخ مصطفى العدوي، حفظه الله. برعاية: مجلس شورى العلماء.

المناسبة:

انعقاد الملتقى الدعوي الأول لأئمة علماء مصر ودعاتها.

• الحضور:

مجلس شوري

يعقد المؤتم

الأول لأئمة

ودعاة مصر

ىقلم

رئىس التحرير

293 السنة الحادية والأريعون

GSHATEM@HOTMAIL.COM

GSHATEM@YAHOO.COM

كوكبة من العلماء والدعاة من أنحاء مصر.

السب

بحث هموم الدعوة، ووضع الأسس والخطط لتوحيد الصفوف والجهود للنهوض بالدعوة.

حمل راية القرآن والسنة . . ونبذ التعصب

وسط مَشْهد مَهيب ينشرح له الصدور، وتنفرج له الأسارير منذ وصولنا إلى منية سمنود موطن الشيخ مصطفى العدوي، ونحن نرى شباب الدعوة يقفون مصطفين للترحيب بعلماء ودعاة مصر الذين جاءوا من أنحاء البلاد يحملون هم الدعوة إلى الله سبحانه في حضور كوكبة من الدعاة والعلماء والمشايخ من أنحاء مصر، والتنظيم المُبدع للمؤتمر، والاستضافة الكريمة للضيوف.

وبدأ المؤتمر بكلمة الترحيب التي ألقاها فضيلة الدكتور عبد الله شاكر، رئيس مجلس شورى العلماء أكد فيها على أن المؤتمر سوف يركز على وضع منهج علمي صحيح للدعوة في مصر خاصة، وأن الناس تنتظر منا عملاً دءوبًا خاصة، وأن الناس تنتظر منا عملاً دءوبًا للنهوض بالدعوة وسط الأجواء الطيبة المفتوحة للدعوة، وضرورة استغلال المفتوحة والتصدي للفُرْقة والخلاف والتشرذم بين جماعات الدعوة، مستشهدًا بقول رب العزة سبحانه: «وَلَا تَتَرَعُوا فَنَفَشَلُوا

وقد أكدَّ الشيخ في كلمته على ضرورة

الدعوة على منهج صحيح وهو منهج السلف القويم، والتمسك بهذا المنهج، والذي على رأسه كتاب الله وسُنَّة رسوله الأمين صلى الله عليه وسلم بفهم السلف الصالح الذين ماؤوا الدنيا علمًا، ولم يخرجوا قيد أَنْمُلَة على منهج رسولنا صلى الله عليه وسلم، وأن ولاءنا لله سبحانه وتعالى؛ فلا نوالي إلاً أهل الإيمان، ونتبرأ من غيرهم، وأن منهج أهل السُنَّة والجماعة هو التوسط والاعتدال، فلا نعادي أحدًا من أهل العلم وهم كُثر، وإنما نوالي من والى الله ورسوله صلى الله عليه وسلم،

> وحمل راية القرآن والسُنة بفهم سلف الأمة، وعدم التعصب لفرقة بعينها.

#### إحياء الربانية وتجديد الإيمان في القلوب

وفي الكلمة التي ألقاها الشيخ محمد حسان -نائب رئيس مجلس شورى العلماء-وضع تصورًا يجب التركيز عليه في نقاط محددة:

١- إحياء الربانية،
 وتجديد الإيمان في
 القلوب، بعد الانشغال
 بالعمل السياسي في مصر.

٢- التركيز على قضية الدعوة، وإبراز الغاية منها، قال تعالى: «وَمَا خَلَقْتُ لَلِنَيْ وَأَلَّإِنسَ إِلَّا لِيَعَبُدُونِ » [الذاريات: ٥٦]، فالناس قد انشغلوا بالأمور السياسية والتجاذبات الحزبية في الفضائيات، فكان لا بُد من إحياء الإيمان في نفوس المسلمين.

٣- أن يكون خطابنا الدعوي مطمئنًا للمسلمين وغير المسلمين، فربما تقع منا كلمات تثير القلق والخوف في نفوس الآخرين، فالكلمة تستمد قُوَّتها من الصدق ومن الحق، وليس من الصوت العالى،

ونحن أصحاب منهج الحق، فمنهجنا الكتاب والسنة بفهم سلف الأمة.

٤- التطهير والتغيير، قال تعالى: إن الله لا يُغَيِّرُ مَا يَقَوْمٍ حَتَّى يُغَيِّرُوا مَا بِأَنفُسِمٍ» [الرعد: [١١].

٥- تأصيل فقه الخلاف وأدبه، وعدم نقل مسائل الخلاف إلى المنابر والفضائيات.
 ٦- تأصيل منهج الحب في الله، فنحن جميعًا نحتاج إلى هذا التأصيل.
 ٧- تقوية أواصر الأخوة في الله المبنية على العقيدة الصحيحة.

٨- التركيز على نبذ التعصب

للأشخاص، وإحياء قيمة العمل وهو ما تحتاج إليه أمتنا في الوقت الراهن. ٩- تركيز الخطاب الدعوي على التصالح والتالف، والموضوعية في الطرح، ومراعاة المكن والمتاح.

١٠- البعد عن لهجة
 الإثارة، والتركيز على
 تغليب منهج الرفق
 واللين، وتجنب صناعة
 الأعداء.

١١- تقدير دور
 ١٨- قديت الدينية
 ١٨- الرسمية، وعدم التقليل من

التوكيط الع

شأنها، وعدم الدخول في صدامات معها، وبثَ الأمل في نفوس المسلمين. انشاء معاهد علمية وجامعة للبنات

وقد طرح الشيخ مصطفى العدوي في كلمته في الملتقى الدعوي أفكارًا دعوية تساهم في النهوض بالدعوة؛ من خلال إنشاء معاهد للدعاة على أن تبدأ بأربعة معاهد في العجوزة بالقاهرة، وعين شمس، والمنصورة، ومنية سمنود، وكذلك إنشاء جامعة إسلامية للبنات خاصة ومستقلة بكل فروعها وكلياتها، ومناشدة رئيس

ذو الحجة ١٤٣٣ هـ

Upload by: altawhedmag.com

المرحلية العالبية تقتضي

تأصيل فقه الخيلاف وأديه،

وعدم نقل مسائل الخلاف الي

المنابر والفضائبات، وتقوية

أواصر الأخوة في الله المنية

على العقبدة الصحيحة،

وتركيز الخطاب الدعوى على

التصالح والتآلف، وتغلب

منهج الرفق واللين .

الجمهورية بالمساندة في هذا الباب، ومناشدة أصحاب الفضائيات الإسلامية بتبني هذه الأطروحات حتى تخرج إلى حيز التنفيذ بإذن الله تعالى.

#### التحذير من الفرقة والتُحَرُّب

وفي كلمته في الملتقى الدعوي الأول لأئمة دعاة مصر أوضح الشيخ محمد إسماعيل المقدم: «أن الله سبحانه يحب الذين يعملون لوجهه صفًا واحدًا كأنهم بنيان مرصوص، وحذر فضيلته من خطر التفرق والتحزب

> والتشرذم، فالمؤمنون صف واحد كالبنيان يَشُدَّ بعضه بعضًا، واصفًا أعداء الإسلام بالتربص بالمسلمين، وأنهم يرمون أهل التوحيد وأهل السنة بكل ما أوتوا من قوة «إنَّ الَّذِينَ فَرَقُوا دِينَهُمْ وَكَانُوا شِيَعًا لَسْتَ مِنْهُمْ فِي شَيْءَ» [الأنعام:

وقد نَفَرَ الشيخ من الفرقة والتعصب والتحزب، وبيَّن أن النبي صلى الله عليه وسلم أعطانا المعيار للتعامل مع أهل الدعوة، حين قال: «ليس منا من شق.. إلى أن قال صلى الله عليه وسلم

الملتقى الدعوي ينفّر من الفرقة والتحزب والتعصب، ويؤكد على أننا منحازون عقدياً لله سبحانه وتعالى، والحاجة ملحة لأن نُظهر انحيازنا إلى الدين وعدم ترك الناس للعلمانيين والليبر اليين.

والمنتديات ليسمعوا منا، وقد تعودنا على ذلك، ولكن دعوة النبي صلى الله عليه وسلم كانت في الأسواق والمنتديات، وهو قسم من الدعوة قد افتقدناه في زماننا هذا، وتركنا قسمًا ضخمًا من المجتمع لدُعاة الكفر يلعبون في عقول الناس كما يشاءون، في الوقت الذي انخفض فيه الإهتمام بقضية الشريعة الإسلامية، فبدلاً من أن تكون قضية أمة، أصبحت وكأنها قضية فصيل أو اتجاه!!

وأكد الشيخ على أننا متمسكون بدين الله سبحانه وتعالى، ولا بد من الاعتصام بالكتاب والسنة، وعدم ترك الناس للعلمانيين والليبراليين!!

#### الاهتمام بالمراكز الاعلامية

وقال الدكتور عاطف عبد الرشيد: إن الإعلام الإسلامي والإعلاميين الإسلاميين مهمّشون بشكل كبير، وإنه يجب إعادة النظر في تلك المسألة لضرورة صناعة إعلامي إسلامي يتبنى القضايا الإسلامية يفكر

جيد متوازن ينم عن تَدُيُّنه

ومعرفته بعلوم الإعلام، فالإعلامي غير الدارس وغير المؤهل قد يصنع أعداءً لا حصر لهم.

كما طالب بضرورة عمل دورات وتوفير الإمكانيات الضرورية لبناء الإعلامي المسلم، مطالبًا مجلس شورى العلماء بإنشاء مركز إعلام إسلامي يرصد ويَرد ويتابع، وإنشاء ما يشبه وحدة لقياس الرأي العام من خلال المتخصصين في الدراسات والبحوث الإسلامية الإعلامية، ووضع قياسات الرأى في وصفهم: «ومن دعا بدعوة الجاهلية» الحديث.

وشكر الشيخ مجلس شورى العلماء، ودعاة مصر وعلماءها الذين جاءوا ليوحدوا الصف والشمل، وليوجهوا الناس ليكونوا مفاتيح خير ضد مفاتيح الشر.

#### الدعاة يحملون هُمُ الدعوة

وحول هموم الدعوة تحدث الشيخ حازم صلاح أبو إسماعيل قائلاً: إن الناس قد اعتادوا الحضور إلينا في المساجد

التوكيط العدد ٢٩٤ السنة الحادية والأربعون

#### العام موضع الأهمية.

السلفية ليست حكرا على شخص أو فئة وفى المشاركة التى ألقاها الدكتور أحمد النقدب أكد رفضه الذويان في وسط الأحداث، مؤكدًا على أننا أرباب منهج سلفى له أصوله وله خصائصه، مطالبًا متفعيل هذا المنهج تفعيلاً كاملاً.

وأضاف النقيب: بأن هذا المنهج لو تحرك في اتحاه الناس لملك قلوب الناس مع الالتزام بالشفافية والمصارحة في تبليغ هذا المنهج.

> وقال الشيخ: «إن المناهج التعليمية يتم التلاعب فيها دون أن يدرى أحد، وهذا بحعلنا نؤكد على ضرورة المحافظة على المذهبج السلفي الصحيح الذي لا ينتسب لأحد في مكان، أو ينحصر في شخص أو محموعة أشخاص، فمن كان على عقددة السلف ومنهج السلف فهو سلفى.

وفي نهابة كلمته أكد الشيخ على ضرورة التمسك بـ«المنهج الرياني، والمذهبج السماوي، وحراسة الشريعة، فنحن

حمدعًا شركاء لحماية تلك الشريعة بالتسديد والمقاربة والتأخى، والتناصح والتذكير يقوله صلى الله عليه وسلم : «الدين النصيحة، قلنا: لمن يا رسول الله؟ قال: لله ولرسوله ولكتابه ولأئمة المسلمين وعامتهم» [مسلم].

#### العلمانيون يلبسون على عوام المسلمين 🛁

وقال الشيخ أحمد أبو العينين: «إن العلمانيين يعملون الأن على جمع كلمتهم، فقد انتبهوا إلى خطورة تلك المرحلة، يحب ربنا ويرضى. 🖳 🚽 فنسوا وحنبوا خلافاتهم واحتمعوا على

الكبد للمسلمين، ومحاولاتهم الدءوية للتلييس على عوام المسلمين بأنهم هم المؤهلون لقدادة الدولة، وأنهم هم الذين سوف بحفظون للمحتمع حربته وكرامته مطالدًا درفع رائة الشريعة، ودرء المفاسد وتغلب المصالح وتكثيرها، ومصارحة بعضنا بعضًا بالأخطاء والسليدات في كل مناحي الحياة.

#### أهمية المعاهد العلمية

وقال الدكتور بسرى حماد - المتحدث

باسم حزب النور – في كلمته التي ألقاها في الملتقى الدعوى الأول لأئمة ودعاة مصر: إن المناخ المتاح حالدًا للدعوة يحب علينا استثماره، مطالبًا يوضع منهج قويم سدرس من خلال معاهد علمية تنشبا خصيصا لهذا الغرض؛ تجمع شبيابًا بحمل هم الدعوة، وبحمل منهجًا سلفيًا قويمًا والذي هو كسفينة نوح من ركب فيها نحا، ومن تخلف عنها هلك!! واختتم المؤتمر الأول

لأئمة ودعاة مصر وسط تطلع الحاضرين لتحديد

موعد الملتقى الثاني، لنرى ماذا حققنا على أرض الواقع؛ حتى تنطلق قوافل الدعوة إلى القرى والنجوع، إلى المتعطشين في وسط الأحداث المتأرجحة، والمدمنة أحيانًا، لنرى باعيننا عندما نعزم عزمًا أكددًا أننا سوف نحاول قدرما استطعنا تحمل واحدات الدعوة إلى الله سيحانه، ونحن نحمل منهجًا ريانيًا، وهو منهج أهل السُنة والحماعة.

وفق الله القائمين على الدعوة إلى ما

والحمد لله رب العالمين.

التوديط

العلمانيون يعملون الأن على

جمع كلمتهم، فقد انتبهوا الي

خطورة تلك المرحلة، فنسوا

وجنبوا خلافاتهم واجتمعوا

عل\_، الكبيد للمسلم بن،

ومحاولاتهم الدءوبة للتلبيس

على عدوام المسلمين بأنهم هم

المؤهلون لقيادة الدولة.

ال التفس الحلقة الثالثة قال الله تعالى: « قُلْ يَعِبَادِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱلْقُوا رَيَّكُمْ لِلَّذِينَ أَحْسَنُوا فِي هَـٰذِهِ ٱلدُّنْبِيَا حَسَـنَةٌ وَأَرْضُ ٱللَّهِ وَسِعَةٌ إِنَّمَا يُوَفِّي ٱلصَّبِرُونَ أَجْرَهُم بِغَيْرِ حِسَابٍ أَن قُلْ إِنَّ أُمِرْتُ أَنْ أَعْبُدُ ٱللَّهُ مُخْلِصًا لَهُ ٱلَّذِينَ (1) وَأُمِرْتُ لِأَنْ ٱلْكُونَ أُوَلَ ٱلْسُلِعِينَ (\*) قُلْ إِنِّي أَخَافُ إِنْ عَصَيْتُ رَبِّي عَذَابَ يَوْمِ عَظِيمٍ (\*) قُلِ ٱللَّهُ أَعْبُدُ مُخْلِصًا لَهُ، دِينِي (1) فَأَعْبُدُوا مَا شِئْتُمْ مِن دُونِهِ قُلْ إِنَّ ٱلْخَسِرِينَ ٱلَّذِينَ خَسِرُوٓا أَنْفُسَهُمْ وَأَهْلِيهِمْ يَوْمَ ٱلْقِيَكَةِ أَلَا ذَلِكَ هُوَ ٱلْخُسُرَانُ ٱلْمُبِينُ ٢ هُمْ مِن فَوقِهِمْ ظُلَلُ مِنَ ٱلنَّارِ وَمِن تَحْبُمْ ظُلَلٌ ذَلِكَ يُخَوِّفُ ٱللهُ بِهِ عِبَادَةً. يَعِبَادِ فَأَتَقُونِ» [الزمر ١٠ - ١٦] الحمد لله وحده والصلاة والسلام اعداد/ د.عبد العظيم بدوي على من لا نبى بعده .. وصية رب العالين لعباده المؤمنين؛ الإقبال على ما بعده والاهتمام به، «اتَّقوا

ينادى الله عداده المؤمنين دواسطة رسوله صلى الله عليه وسلم فيقول: «قُلْ يًا عبًاد الذينَ أمنوا»، فالمنادي هو الله سيحانه، والرسول صلى الله عليه وسلم مُبَلِغ عن الله، بُعلِغ النداء كما هو ملفظه وحروفه.

العبودية، وهو أشرف الألقاب، ويضيف في خاصة نفسه بتقوى الله، وبمن معه عبوديتهم إليه، وفي هذه الإضافة ما فيها من المسلمين خيرًا. من التكريم والتشريف، «قل يًا عبًاد الذينَ أمَنُوا»، و «الذينَ أمَنُوا» بدل من عبادي، تخافه وتحذره شيئًا يقيك إداه، فمعنى والنداء دراد به التنبيه على ضرورة

العدد ٢٩٢ السنة العادية والأربعون

In Ser

رَبَّكُمُ»، والتقوى هي وصية الله تعالى للأولين والآخرين، كما قال تعالى: «وَلَقَدْ

وَصَّيْنَا ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِتَبَ مِن قَبْلِكُم وَإِيَّاكُم أَن أَتَّقُوا أَلَّهَ» [النساء]، وكان النبي صلى الله عليه وسلم يوصى بها أصحابه في المحافل العامة والمجامع العظيمة، وكان ينادي الله تعالى المؤمنين بلقب إذا بعث بعثا أمَّر عليهم أميرا ووصًاه

وأصل التقوى أن تجعل ببنك وبين ما تقوى الله أن تحعل سنك وسن الله ما

يقبك ما تخافه وتحذره من غضبه وعذابه، ولا شىء يقى من عذاب الله مثل طاعته يفعل ما به أمر، وترك ما نهى عنه وزجر، وتلك هي التقوي.

ولا شك أن المؤمنين متقون، فالأمر لهم [النحل]. بالتقوى أمر بالثبات عليها والزبادة منها، كما أمر الله سيحانه رسوله صلى الله عليه وسلم بها أيضًا، وهو أتقى الناس لله، فقال له: «نَا أَنُّهَا النَّدِيُّ اتَّقِ اللَّهَ» [الأحزاب].

#### عاجل جزاء المتقين:

ثم يرغب الله سيحانه عباده في الاستجابة لما أمرهم به، فيقول: «للذينُ أَحْسَنُوا في هَذه الدُنْبَا حَسَنَةً»، فأمر بالتقوى ثم ذكر حزاء المحسنين؛ لأن التقوى والإحسان متلازمان، كما قال بعد ذلك: «إنَّمَا دُوَفِي الصَّادِرُونَ أَحْرَهُمْ بِغَبْرِ حِسَابِ»، لأن التقوى والصدر أيضا متلازمان، قال الله تعالى: « لَيْسَ عَلَى الَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا ٱلطَّلِحَتِ إلى الأرض واتدع هواه، ولم مهاجر إلى جُنَامٌ فَيما طَعِمُوا إذا مَا أَتَّقُوا وَءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّاحَتِ الله، فقد ظلم نفسه، وعرّضها لعذاب الله، ثُمَّ أَتَقُوا وَءَامَنُوا ثُمَّ أَتَقُوا وَأَحْسَنُوا وَاللَّهُ يُحِبُ الْمُحْسِنِينَ» [المائدة: ٩٣]، وقال تعالى: « إِنَّ أَلَتُهُ مَعَ ٱلَّذِينَ أَتَّقُوا وَٱلَّذِينَ هُم تَخْسِنُونَ» [النحل: ١٢٨]، وِقَال تَعْالِي: ﴿ إِنَّهُ مَن يَنَّقِ وَيَصْبِرُ فَإِنَّ ٱللَّهُ لَا يُضِيعُ أَجْرَ ٱلْمُحْسِنِينَ» [يوسف: ٩٠]، فدين التقوى والإحسان والصدر تلازم، ولذلك تُحمع سنها في مواضع كثيرة من القرآن الكريم.

ومعنى «للَّذِينَ أَحْسَنُوا في هَذه الدُّنْيَا حَسَنة»: أي تعطيهم الله في هذه الدنيا حسنة، وهو الحزاء العاحل الذي يتفضل الله عليهم به في الدنيا مع ما يدخر لهم من ثواب الآخرة، كما قال تعالى: « فَالَهُمُ أَلَهُ ثُوَابَ ٱلدُّنِيَا وَحُسَنَ ثَوَابِ ٱلْأَخِرَةِ وَٱللَّهُ يُحِبُّ ٱلْمُحْسِنِينَ» [آل عمران: ١٤٨]، وقال تعالى: «وَقِيلَ لِلَّذِينَ ٱتَّقَوَّا مَاذَأَ أَنْزُلُ رَيُّكُمْ قَالُوا خَبُرُ لِلَّذِينِ أَحْسَنُوا فِي هَدْدِهِ إِنَّ عَصَيْتُ رَبِّي عَذَابَ بَوْم عَظِمٍ (\*) قُل الله أَعْبُدُ مُخْلِصًا ٱلدُّنيا حَسَنَةٌ وَلَدَارُ ٱلْأَخِرَةِ خَيْرُ وَلِنَّعْمَ دَارُ ٱلْمُتَّقِينَ (٣) جَنَّتُ عَدْن بِدُخُلُونَهَا تَجْرى مِن تَحْتَهَا ٱلأَنْهَدُرُ

لَهُمْ فَمَا مَا يَشَاءُونَ كَنَالَكَ بَحْرَى ٱللهُ ٱلْمُنْقِينَ»

[النحل]، و قال تعالى: «وَالَّذِينَ هَاحَرُوا في الله منْ بَعْد مَا ظَلَمُوا لَنُبَوِّ ثَنَّهُمْ في الدُّنْبَا حَسَنَةً وَلَأَجْرُ الآخرَةِ أَكْثَرُ لَوْ كَانُوا تَعْلَمُونَ».

واختلفوا في المراد بحسبتة الدنيا، فقيل هي الصحة، وقدل هي العافية، وقدل هي المال، وقدل هي الأولاد، وقدل هي الزوحة الصالحة، والراحج أن كل ذلك من حسنة الدنيا.

#### الهجرة من الأرض التي لا يستطيع المؤمن فيها أن نُقيم دين الله:

ولما كان المؤمن قد تُضطهد في بلده ومسقط رأسه، فلا يستطيع أن يتقى الله، قال تعالى: «وَأَرْضُ اللَّه وَ اسعَةَ»، فإذا عجزت عن أداء حق الله في أرض فاخرج منها إلى أرض أخرى، فأرض الله واسعة، فمن أخلد قال تعالى: «إِنَّ ٱلَّذِينَ تَوَفَّنُهُمُ ٱلْمَلَتِبِكَةُ ظَالِمِي أَنفُسِمْ قَالُوا فِيهَ كُنْهُمْ قَالُوا كُنَّا مُسْتَضْعَفِينَ فِي ٱلْأَرْضُ قَالُوا أَلَهُ تَكُن أَرْضُ ٱللَّهِ وَاسِعَةً فَنْهَاجُوا فِيهاً فَأُوْلَتِكَ مَأْوَنَهُمْ جَهَنَّمُ وَسَاءَتْ مَصِيرًا» [النساء].

ولما كان الدوام على الطاعة شاقا، وكانت الهجرة من الأوطان ثقيلة، وكان لا يد للمتقين من الصير، رغيهم الله تعالى فيه يبيان فضله، وعظيم أحره وثوابه، فقال تعالى: «إِنْمَا يُوَفِّي الصَّابِرُونَ أَجْرَهُمْ بغُدر حسّاب» قال بعض السلف: أي كالماء المنهمر، لا تُحصى قطره.

#### البراءة من الكافرين:

«قُلْ إِنَّ أُمِرْتُ أَنْ أَعَبُدُ أَلَنَهُ مُخْلِصًا لَهُ ٱلَّذِينَ () وَأُمِرْتُ لِأَنْ أَكُونَ أَوَلَ ٱلْسُبْلِمِينَ (") قُلْ إِنَّ أَخَافُ لَهُ, دِينِي (١) فَأَعْبُدُوا مَا شِئْتُمُ مِن دُونِهِ قُلْ إِنَّ ٱلْخَسِرِينَ

ذو الحجة ٢٣٢ هـ

52ai

ٱلَّذِينَ خَسِرُوًا أَنفُسَمُمْ وَأَهْلِيهِمْ يَوْمَ الْقِيَنَمَةِ أَلَا ذَلِكَ هُوَ

ٱلْحُسَرَانُ ٱلْمُبِينُ »

كان المشركون قد حاولوا صَدّ النبي صلى الله عليه وسلم عن دينه بكلّ الوسائل، فلما فشلوا فدما أرادوا لحئوا إلى ما تُسَمّى بلّغة العصر أنصاف الحلول، فقالوا: يا محمد! تعيد معنا اللاتَ بومًا، ونعبد معك اللهَ بومًا، وبذلك بزول الخلاف بيننا وبينك، فنهاه الله عن طاعتهم، فقال: «فَلا نُطِع ٱلْمُكَذِّبِينَ (٥) وَدُوا لَق تُدْهِنُ فَيُدْهِنُونَ » [القلم]، وأمره معدادة الله وحده، وإخلاص الدين له، فقال: « إِنَّا أَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الْكِتَبَ بَٱلْحَقِّ فَأَعْبُدِ ٱللَّهَ مُخْلِصًا لَّهُ ٱلدِّينَ أَلا يَتُو ٱلدِينُ ٱلْخَالِصُ » [الزمر]، ثم أمره أن يصرح بهذا الأمر فقال: «قُلْ إنِّي أُمرْتُ أَنْ أَعْنُدَ اللَّهُ مُخْلِصًا لَهُ الدِّينَ (١١) وَأَمَرْتُ لأَنْ أَكُونَ أَوَّلَ ٱلْمُسْلِمِينَ» أي من هذه الأمة. ثم أمره أن مصرح مما مخافه من عذاب الله إن خالف أمره، فقال: «قُلْ إنِّي أَخَافَ إِنْ عَصَيْتُ رَبِّي عَذَابَ بَوْمِ عَظَيمٍ»، وفي هَذا تلويح بالعذاب الذي تنتظرهم على عصيان أمر ربهم، فمن عصبي اللهُ أخذه، كما قال تعالى: «وَجَاءَ فَرْعَوْنُ وَمَن قَبْلَهُ, وَٱلْمُؤْتَفِكَتُ بِٱلْخَاطِئَةِ (٢) فَعَصَوْا رَسُولَ رَبِّهِمْ فَأَخَذَهُمْ أَخْذَةً رَابِيَّةً » [الحاقة]، «فَلْبَحْذَرِ الَّذِينَ بُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَنْ تُصِيبَهُمْ فَتْنَةُ أَوْ تُصِيبَهُمْ عَذَاتُ أليم» [النور].

أُدْقُلُ اللَّهُ أَعْدُدُ مُخْلِصًا لَهُ دِينِي (15) فَاعْبُدُوا مَا شَنْتُمْ مِنْ دُونِه»، هَذَا الأمر كقوله تعالى لنبيه صلى الله عليه وسلم: «قُلْ يَتَأَبُّهُ الْكَفِرُونَ أَنَّ أَعْبُدُ مَا نَعْبُدُونَ () وَلَا أَنْتُمْ عَبَدُونَ مَا أَعْبُدُ () وَلَا أَنْ عَايدُ مَا عَبَدَتُمْ فَ وَلَا أَنْتُمْ عَبَدُونَ مَا أَعْبُدُ () لَمُر دِينَكُرُ وَلِي دِينِ» [الكافرون].

وقوله تعالى: «فَاعْبُدُوا مَا شَنْتُمْ مَنْ دُونه» أمر تهديد، يعنى: فسيجزيكم الله به، كَما قال تعالى: «أَعْمَلُواْ مَا شِئْتُمٌ إِنَهُ, بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ » [فصلت]، يعنى: وسيجزيكم

التوكيها العدد ٤٩٢ السنة الحادية والأربعون

به. وقد بين الله تعالى هذا الجزاء فقال: « وَقُلْ اَلْحَقُّ مِن تَنَكُّرُ فَمَن شَآءَ فَلَوُون وَمَن شَآءً فَلَيَكُفَرُ إِنَّا أَعْتَدْنَا لِلطَّالِمِينَ فَارًا أَحَاطَ مِمْ سُرَادِقُها وَإِن يَسْتَغِيثُوا يُعَاثُوا بِمَآءٍ كَالْمُهْل يَشُوى الْوُجُوةً مَا مَنُوا وَعَمِلُوا الْمَناحَتِ إِنَّا لا نُضِيعُ أَجْرَ مَن أَحْسَنَ عَمَلًا ( ) أُوْلَتِكَ لَهُمْ جَنَتُ عَدَنِ عَرِى مِن غَنْهُمُ الْأَنْهَنُرُ يُحَلَّوْنَ فِيها مِن أَسَاوِرَ مِن ذَهَبٍ وَلَلْبَسُونَ ثِيابًا تُعْمَرًا مِن سُنُسُ وَاسْتَرَقٍ مُتَعَقِينَ فِيها عَلَى الْأَرَابِكِ فِعْمَرًا مِن سُنُسُ وَاسْتَرَقٍ مُتَعَقِينَ ( الكهف].

ثم بيَّنَ اللهُ تعالى عاقبة الذين اتخذوا من دونه أولياء، فقال تعالى: «قُلْ إنَّ الْخَاسرينَ الَّذِينَ خَسرُوا أَنْفُسَهُمْ وَأَهْلِيهَمْ يَوْمَ الْقَيَامَة إَلَا ذَلكَ هُوَ الْخُسْرَانُ الْمُبِيْ»:

ومعنى خُسرانهم أنفسَهم: أنهم تُسبَّبوا لأنفسهم في العذاب، في حين حسبوا أنهم سعوا لها في النعيم والنجاح، وهو تمثيل لحالهم في إيقاع أنفسهم في العذاب وهم يحسبون أنهم يلقونها في النعيم، بحال التاجر الذي عرض ماله للنماء والربح فأصيب بالتلف.

وأما خسرانهم أهليهم فهو مثل خسرانهم أنفسهم، وذلك أنهم أَغْرَوْا أهليهم من أزواجهم وأولادهم بالكفر كما أوقعوا أنفسهم فيه، فلم ينتفعوا بأهليهم في الآخرة ولم ينفعوهم، فكان خسرانهم خسرانًا عظيمًا.

[التحرير والتنوير(٢٣/ ٣٦٠و٣٦١].]

ثم وصف الله تعالى ما لهم في النار من العذاب فقال: «لَهُمْ منْ فَوْقِهِمْ ظُلَلٌ منَ النَّار وَمَنْ تَحْتِهِمْ ظُلَلُ» كَمَا قَالَ تعالى: «لَهُمْ منْ جَهَنَمَ مهَادٌ وَمنْ فَوْقِهِمْ غَوَاش» [الأعراف]، وكما قال تعالى: «يَؤَمَ يَغْشَاهُمُ الْعَذَابُ منْ فَوْقِهِمْ وَمِنْ تَحْتِ أَرْجُلِهِمْ وَيَقُولُ ذُوقُوا مَا كُنْتَمْ تَعْمَلُونَ» [العنكووَت].

#### الخوف من الله هو سبب الأمن:

ثم ذكر سبحانه وتعالى العلة من ذكر هذا العذاب فقال: «ذَلكَ يُخَوِّفُ اللَّهُ بِه

عنادَهُ مَا عناد فَاتَقُونِ» أي: ذلك المذكور من عذاب النار إنما ذكره الله تعالى تخويفا لعباده، ليتقوم حق تقاته، فالخوف سوط سبوق الله به عداده إلى طاعته، فمن خاف الله أطاعه، ومن لم بخفه عصاه، وقد صرح رينا سيحانه في أكثر من أية أن الخوف منه كان الدافع لعداده إلى أعمال البر كلها، فقال تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ يَبِيتُونَ ارْتِهِمْ سُجَدًا وَقَدْمًا (1) وَٱلْذِينَ تَقُولُونَ رَبَّنَا أَصْرُفْ عَنَّا عَذَابَ جَهَنَّمُ إِنَّ عَذَابَهَا كَانَ غَزَامًا (1) إِنَّهَا سَاءَتْ مُسْتَقَرًّا وَمُقَامًا» [الفرقان]، وقال تعالى: «إِنَّ ٱلْأَبْرَارَ يَشْرَفُونَ مِن كَأْسِ كَارَبَ مَزَاجُهَا كَافُورًا (٥) عَنْنَا يَشْرَبُ بَهَا عِبَادُ الله يُفَجُّونَهَا تَفْجَرًا () يُوَفُونَ بِالنَّذَرِ وَيُخَافُونَ يَوْمَا كَانَ شَرْقُ مُسْتَطِيرًا (٧) وَتُطْعِمُونَ ٱلظَّعَامَ عَلَى حُدٍ مسْكَنا وَتَسْمَا وَأَسِمَا (٨) إِنَّا نَظْعِمُكُمْ لِوَجْهِ ٱللَّهُ لَا زُيْدُ مِنْكُ جَزَلَهُ وَلا شَكُورًا () إِنَّا نَخَافُ مِن زَيَّنَا بَوْمًا عَبُوسًا قَتَطَيرًا (٠) فَوَقَنْهُمُ ٱللَّهُ شَرَّ ذَلِكَ ٱلْبَوْمِ وَلَقَنْهُمْ نَضَرَهُ وَسُرُولًا ( وَجَزْتُهُم بِمَا صَبَرُوا جَنَّةُ وَحَرِيرًا» [الإنسان]، وقال تعالى: « وَأَقْبَلَ بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضٍ بَسَاءَلُونَ ( ) قَالُوا إِنَّا كَنَّا قَبْلُ فِي أَهْلِنَا مُشْفِقِينَ (٢) فَنَنَ ٱللَّهُ عَلَيْنَا وَوَقَبْنَا عَذَابَ ٱلسَّمُومِ ٣) إِنَّا كُنَّا مِن قَبْلُ نَدْعُوهُ إِنَّهُ هُوَ ٱلْبَرُ ٱلرَّحِيدُ» [الطور]. يشارة الموحدين:

ولما ذكر سبحانه جزاء المشركين الذين اتخذوا من دونه أولياء ذكر جزاء الموحدين الذين أخلصوا الدين لله رب العالمين، فقال تعالى: «وَالَّذِينَ اجْتَنَبُوا الطَّاعُوتَ أَنْ يَعْدُوهَا وَأَنَابُوا إلَى اللَّه لَهُمُ الْبُشْرَى فَبَشَرْ عبَاد»: الطاغَوت كلَ من عُبد من دون الله برضاه، وأصل الطواغيت الشيطان، كما قال تعالى: «ألَّذِينَ في سَبِيلِ الطَّغُوتِ فَقَنِلُوا أَوَلِياءَ الشَّيْطَنِّ إِنَّ كَدَدَ في سَبِيلِ الطَّغُوتِ فَقَنِلُوا أَوَلِياءَ الشَّيْطَنِ إِنَّ كَدَدَ المَعبود من دون الله، كما قال تعالى: «ألَّذِينَ في سَبِيلِ الطَّغُوتِ فَقَنِلُوا أَوَلِياءَ الشَّيْطَنِ إِنَّ كَدَدَ أَمْهُ الْبُعبود من دون الله، كما قال تعالى: «ألَّذِ المُعبود من دون الله، كما قال تعالى: «ألَّ أَعْهَدُ إلَيْكُمْ يَبَنَى آذَمَ أَن أَعْبُدُوا السَيْطَنَ إِنَّ أَنْهُ لَكُمْ عَدُواً السَيْطَنِ

مُسْتَقِيمٌ » [مس].

فإن قيل: إن الناس لم يعبدوا الشيطان، وانما عددوا الأصنام والأوثان؟

فالحواب: إنهم عددوا الأوثان يتزيين الشيطان، «الشَيْطَانُ سَوَّلَ لَهُمْ وَأَمْلَى لَهُمْ» [محمد]، فلما أطاعوه في عدادتها كانوا كانهم عبدوه، ولذلك قال الله تعالى: «إنَّ ٱلله لَا يُفْفِرُ أَن يُشْرِكُ بِهِ، وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَالِكَ لِمَن مَشَاءٌ وَمَن تُشْرِكُ بِٱللَّهِ فَقَدْ ضَلَّ ضَلَكُمُ بَعِيدًا ( إِنْ يَدْعُونَ مِنْ دُونِيهِ إِلَّا إِنَّنْثًا وَإِنْ يَدْعُونَ إِلَّا شَيْطَنْنَا مَّرِيدًا» [النساء]، وقال تعالى في بدان دعوة إبراهيم عليه السلام لأبيه: «وَإِذَكَرْ فِي ٱلْكِنْبِ إِبْرَهِمَ إِنَّهُ، كَانَ صِدَيقًا نَبْتًا (٩) إِذْ قَالَ لِأَبِيهِ يَتَأَبَّتِ لِمَ تَعَبُّدُ مَا لَا يَسْمَعُ وَلَا يُبْعِبُرُ وَلَا يُغْنى عَنكَ شَيْئًا (") يَتَأْبَتِ إِنَّى قَدْ جَأْءَنِي مِنَ ٱلْعِلْمِ مَا لَمْ يَأْتِكَ فَأَتَّبِعَنى أَهْدِكَ صِرْطًا سَوَيًّا (1) يَتَأْبَت لَا تَعْبُدِ ٱلشَيْطَنِ إِنَّ ٱلشَيْطَنَ كَانَ لَلرَّجْنَ عَصَتًا » [مريم]، ولذلك نهى النبي صلى الله عليه وسلم عن الصلاة عند طلوع الشمس وعند غروبها، وبنَّن أن العلة هي أن الشيطان يضع قرنه حولها، حتى يكون الساجد لها ساحدًا له.

عَنْ عَمْرِو بْنِ عَبَسَةَ السُّلَمِي رضي الله عنه قَالَ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم: «صَلَ صَلَاةَ الصُّبْحِ ثُمَّ أَقْصرْ عَن الصَّلَاة حَتَّى تَطْلُعَ الشَّمْسُ حَتَّى تَرْتَفعَ، فَإِنَّهَا تَطْلُعُ حينَ تَطْلُعُ يَنْ قَرْنَيْ شَيْطَان وَحِينَئِذ يَسْجُدُ لَهَا الْكُفَّارُ، ثُمَّ صَلَ فَإِنْ الصَّلَاةَ مَشْهُودَةُ مَحْضُورَةُ حَتَّى يَسْتَقُل الطَّلُّ بِالرُّمْحِ ثُمَّ أَقْصرْ عَن الصَّلَاة، فَإَنَّ الظَلُّ بِالرُّمْحِ ثُمَّ أَقْصرْ عَن الصَّلَاة، فَإِنْ مَنْهُودَةُ مَحْضُورَةُ حَتَّى يَسْتَقُل حَينَئِذ تَسْجُرُ جَهَنَّمُ، فَإِذَا أَقْبَلَ الفَيَّ حَتَّى تَعْرَبَ الشَّمْسُ فَإِنَّهَا تَغْرُبُ بَيْنَ قَرْفَيْ حَتَّى تَعْرَبَ الشَّمْسُ فَإِنَّهَا تَغْرُبُ بَيْنَ قَرْمَيْ شَيْطَانٍ وَحِينَئِذٍ يَسْجُدُ لَهَا الْكُفَارُ» [مسلم شَيْطَانٍ وَحِينَئِذٍ يَسْجُدُ لَهَا الْكُفَارُ» [مسلم

> وللحديث بقية، والحمد لله رب العالمين.

> > ذو الحجة ١٤٣٣ هـ

لتوكيد

# باب الاقتصاد الإسلامي



#### الحلقة الثالثة

د.على السالوس اعداد/

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وعلى اله وصحبه ومن والاه، وبعد:

#### زيادة الدين

من المعلوم أن ربا الجاهلية ربا الديون الناشيئة عن بيع أجل، فكان إذا حل الموعد، وعجز المشترى عن أداء الدَّيْن، تطبق القاعدة الجاهلية المعروفة: «إما أن تقضى وإما أن تربي»، وهذه القاعدة الجاهلية نراها في عصرنا؛ حيث يُطبقها البائعون الذين لا يلتزمون بأحكام الشريعة الإسلامية، وعادة ما يطبقون سعر الفائدة الذي تأخذه البنوك الربوية.

#### وأمر هؤلاء معلوم، والتحريم واضبح جلى، ولكن ماذا يفعل الذين يريدون تحكيم شرع الله عز وحل؟

إن من المشكلات الكبرى التي تؤثر في مسدرة المصارف الإسلامية: عدم التزام كثير من المدينين يدفع أقساط الديون في مواعيدها المتفق عليها، وقليل من هؤلاء ذو عسرة، وأكثرهم يماطلون مع القدرة على الأداء؛ نظرًا لأن المصارف الإسلامية لا تأخذ فوائد التأخير التي يلتزم بها هؤلاء مع البنوك الربوية.

وكثير من المصارف لم تجد علاجًا لهذه المشكلة، ووجدت حلا جزئيًا في اللجوء إلى المزيد من الضمانات، غير أن بعض المصارف لجأت إلى حلول أخرى نرجو أن يقول المجمع فيها رأيه، ونذكر منها ما بأتى:

#### هل للمصرف مطالبة المدين المماطل بالتعويض؟

رأى المجيزون أن الغنى المماطل أوقع الضرر بالمصرف، فلولا مماطلته لضم هذا المال فعلا في مدة المماطلة؛ ولذلك أجازوا للمصرف أخذ تعويض بمقدار نسبة الربح التي كان يمكن أن يحققها دين المماطل لو استثمره المصرف، فمتى تبين المصرف الإسلامي أن المدين المماطل ملىء غنى، أضاف إلى دينه نسبة

تعادل النسبة التي حققها خلال مدة بقاء الدين في ذمته

وقد ناقشت بعض هؤلاء المجيزين، ووجدتهم يستدلون بثلاثة أحاديث شريفة، وبالمصلحة المرسلة التى يرون أنها تتفق مع مقاصد التشريع الإسلامي.

### والأحاديث الثلاث هي:

1- «مطل الغني ظلم» [صحيح الجامع ٥٨٧٦].

۲- «لى الواجد بُحل عرضه وعقوبته» [أبو داود] وحسنه الألباني].

٣- «لا ضرر ولا ضرار» [ابن ماجه وصححه الألياني].

والحديث الأول متفق عليه.

قال ابن حجر في الفتح (٤٦٦/٤، الباب الأول من كتاب الحوالة): في الحديث الزجر عن المطل، و اختلف هل بعد فعله - عمدًا كبيرة أم لا؛ فالجمهور على أن فاعله يفسق، لكن هل يثبت فسقه بمطله مرة واحدة is V?

قال النووى: مقتضى مذهدنا اشتراط التكرار، ورده السبكي في شرح المنهاج بأن مقتضى مذهبنا عدمه، واستدل بأن منع الحق بعد طلبه، وانتفاء العذر عن أدائه، كالغصب، والغصب كبيرة، وتسميته ظلمًا يشعر بكونه كبيرة، والكبيرة لايشترط فدها التكرر، CONTRACTOR OF نعم لا يحكم عليه بذلك إلا بعد أن يظهر عدم

عذره.

والحديث الثاني: «لي الواجد». ذكره السيوطى وأشار إلى رواته وهم: أحمد، وأبو داود، والنسائي، وابن ماجه، والحاكم، ورمز للحديث بالصحة.

التوكيه العدد ٤٩٢ السنة الحادية والأربعون

12

وقال المناوي في فيض القدير (٤٠٠/ ): عرضه: بأن يقول له المدين: أنت ظالم، أنت مماطل، ونحوه مما ليس بقذف ولا فحش، وعقوبته: بأن يعزره القاضي على الأداء بنحو ضرب أو حبس حتى يؤدى.

ثم قال: «قال الحاكم: صحيح، وأقره الذهبي، ولم يضعفه أبو داود».

والحديثذكره البخاري تعليقا، قال في باب: لصاحب الحق مقال من كتاب الاستقراض في صحيحه.

ويذكر عن النبي صلى الله عليه وسلم: «لي الواجد يحل عقوبته وعرضه». قال سفيان: عرضه: يقول مطلتني، وعقوبته: الحبس.

وفي تغليق التعليق لابن حجر (٣١٨/٣-٣١٠) ذكر طرقه المختلفة الموصولة، وقال كما في الفتح: إسناده حسن.

والحديث الثالث: «لأضررو لأضرار»، ذكره السخاوي في المقاصد الحسنة (ص٤٦٨) أن الحديث أخرجه مالك والشافعي مرسلاً، وأحمد وعبد الرزاق وابن ماجه والطبراني – وفيه جابر الجعفي، وابن أبي شيبة من وجه آخر أقوى منه، والدارقطني من وجه ثالث.

وقال المناوي في فيض القدير (٤٣٢/٦): الحديث حسنه النووي، وقال: له طرق يقوي بعضها بعضًا، وقال العلائي: للحديث شواهد ينتهي مجموعها إلى درجة الصحة أو الحسن المحتج به.

والحديثان الأول والثاني ظاهران في ظلم الغني المماطل، واستحقاقه للعقاب، وهما مما يحتج به، والعقوبة تعزيرية، وذهب الجمهور إلى أن العقوبة هنا هي الحبس، وإن جاز في التعزير غيره كالضرب والتوبيخ، وما دام الهدف من العقوبة العزيرية الردع مقرر، فالأمر إذن فيه متسع أمام القاضي أو ولي الأمر، فقد يرى في التوبيخ الكفاية، وقد يرى ضرورة الضرب مع الحبس، والأمر لا يستدعي كبير خلاف ما دام الحكم يصدر من عادل غير محكم للهوى والتشهى.

والحديث الثالث ينهى عن الضرر، ومن القواعد الشرعية المعروفة أن الضرر يزال، والمصرف لحقه ضرر فيجب أن يزال.

بعد مروف أن الدائن ليس له إلا ومن المعروف أن الدائن ليس له إلا يعد مدة المطل، وما أجاز أحد من الفقهاء أن يدفع المدين قدرًا زائدًا عن الدين كعقوبة تعزيريه، ولو قيل يدفع مقابل الزمن فهو عين الريا.

قال المجيزون: إن المصلحة تقتضي منع المماطل من استغلال أموال المسلمين ظلمًا وعدوانًا، وإذا كانت الفائدة الربوية تمنع المطل مع البنوك الربوية، فإن الإسلام لا يعجز عن أن يوجد حلاً لمشكلة المطل التي تعاني منها المصارف الإسلامية، وإذا كان الفقهاء السابقون رأوا أن تكون العقوبة الحبس – وهذا غير مطبق الآن – فعلى فقهاء العصر أن يجتهدوا لإيجاد الحل.

ثم أضافوا: والقدر الذي نرى أن يتحمله المماطل هو ما يقابل الربح الفعلي للمصرف، فهذا ليس من باب الربا، ولكنه من باب منع الضرر الذي يلحق بالمصرف. وربما كان من الصعب التفرقة بين ما ذهب إليه هؤلاء وبن الربا.

ويبقى هنا كذلك أن نسال: ما الهدف من العقوبة التعزيرية؛ ومن الذي يحدد هذه العقوبة؛ ومن الذي يأمر بإيقاعها؟ أو يقوم بتنفيذها؟ أفيمكن أن يكون شيء من هذا للمصرف؟

لو جاز أن يكون للمصرف استحداث عقوبة تعزيرية يوقعها بالعميل، وهي تشتبه بالربا، إن لم تكن هي الربا بعينه، فمن باب أولى أن يكون له الحق في العقوبة التعزيرية المقررة كالحبس أو الضرب.

وناتي إلى الجانب التطبيقي لنرى: هل تحقق الهدف من هذه العقوبة؟

بعض المصارف رأت أن المتعاملين معها الذين لا يؤدون الأقساط في مواعيدها بلغوا من الكثرة حدًا يصعب معه النظر في كل حالة، والتفرقة بين مطل الغني وعجز الفقير، كما توجد عوامل أخرى تزيد الأمر صعوبة، ولذلك عند تأخر أي مدين عن الأداء يضاف على دينه ما يقابل الربح الذي يعلنه المصرف في حينه، ولا يستطيع أحد أن يفرق بين هذا وبين الربا المحرم.

وقد يقال إن هذا خطأ في التطبيق لا في الفتوى، ولكن على المفتى أن ينظر إلى ما يمكن تطبيقه.

وبعض المصارف الأخرى تمسكت بنص الفتوى، فكانت ترسل للعميل أولاً حتى تتاكد من المطل قبل إنزال العقوبة، ويلاحظ هنا أن الأرباح التي تحققها المصارف الإسلامية اقل من الفوائد الربوية في أوقات كثيرة، فالذين يستحلون هذه الفوائد استمروا في مطلهم غير عابئين بما يضيفه المصرف الإسلامي وبذلك تحولت العقوبة التعزيرية إلى زيادة ترتبط مريح المصرف والزمن، ورضى بهذا الطرفان!

فهل تحقق الهدف من العقوبة التعزيرية؟ أم تحولت العقوبة إلى نوع جديد من الربا؟

وللحديث بقية إن شاء الله تعالى.

ذو العجة ١٤٣٣ هـ الته لايو ) 10

# من أخبار الجماعة

# بسم الله الرحمن الرحيم

في يوم السبت ٢٠ من ذي القعدة ١٤٣٣هـ ـ الموافق ٢٠١٢/١٠/٦م اجتمع مجلس شورى العلماء على قناة الرحمة الفضائية لمتابعة قضايا الأمة الإسلامية عامة ومصر خاصة.

ومن خلال ذلك الاجتماع المبارك تعرض المجلس لملف نصرة النبي صلى الله عليه وسلم وحقه على أتباعه، والدروس المستفادة من الأزمة المتعلقة بمن أساءوا في حق النبى عليه الصلاة والسلام.

كما تعرض المجلس للحديث عن ما يسمى بحرية التعبير التي يدعي الغربيون أن الإساءات تخضع لها، فبين المجلس أن الإسلام نفسه لا يبيح لأفراده الحريات المطلقة، خاصة التي تضر بحريات الآخرين وحقوقهم.

٢- كما تناول أعضاء المجلس أطراف الحديث حول تزكية النفوس، وأنها سبيل لمرضاة الله تعالى، وتحقيق التمكين من لدنه جل وعلا لعباده، وأن على الدعاة البدء بأنفسهم في تزكية نفوسهم ليتسنى لهم تعليم ذلك لمن يدعونهم ويعلمونهم.

٣- كما تطرق أعضاء المجلس إلى مشاكل المسلمين من الفقراء، وكيفية علاجها، والحلول التى كفلها الإسلام لعلاج مشاكل فقراء المسلمين.

٤ – وتناول أعضاء المجلس الوضع في سوريا، وأهمية كفالة المهاجرين السوريين في مصر، وتنظيم تلك المسألة.

ه - وقد وجّه المجلس المسئولين في وزارة التربية والتعليم للحرص على تنقية المناهج الدراسية مما يخالف الشرع والأدب، وعرض الكتب على المجلس الأعلى للشئون الإسلامية والأوقاف لضبط هذه المناهج.

٦-وحث المجلس كل عضو باللجنة التأسيسية لكتابة الدستور على أن يتحرى العدل والشرع، وألا يساهم بكلمة خاطئة تكون سُنةً سيئة من بعده، فيحمل وزرها ووزر من عمل بها إلى يوم القيامة.

٧ وكان من أهم الموضوعات التي تم الحديث عنها: التأكيد على أن المسجد الأقصى يمثل أهمية عقدية كبيرة للمسلمين فلا يتنازلون عنه، وأنهم يفدونه بأرو احهم ودمائهم.

حفظ الله مصر قائدا وشعبا ووفق الله مجلس شورى العلماء وحفظ أعضاءه وسائر العلماء ونفع بهم البلاد و العباد، و الحمد لله رب العالمين.

17 ( الته يور العدد ٤٩٢ السنة الحادية والأربعون

NE for EME

2 and 21

د . حمدی طه

الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وبعد فهذه بعض الاسئلة التي يكثر السؤال عنها كل عام عند اقتراب عبد الاضحى، أردت من ذكرها بيان أكثر ما يتعلق بالاضحية من أحكام ليكون المضحي مقيلاً على الطاعة عارفًا كيف يؤديها على

الوجه المشروع.

/ 12LIC/

ما المقصود بالأضحية؟

الأضحية لغة: أسم لما يُضحى به، وَجَعْعُهَا الأُضَاحِيُّ، وفقهاً: هي نبح حيوان مخصوص بنية القربة في وقت مخصوص. أو هي ما يُذيح من النَّعم تقريباً إلى الله تعالى في أيام

#### ما دليل مشروعية الأضحية؟ 📖

الأضحيَّة مَشْرُوعَة بِالْكِتَابِ وَالسَّنَة والإجماع: أَمَّا الْكَتَابُ فَقَوْلَهُ تَعَالَى: «فَصَلَّ لَرَبِّكَ وَأَغَيَّرُ» (الكوثر: ٢) قيل في تفسيره: صَل صَلاة العيد وَانْحَرِ الْبُدْنَ. وقَوْلَهُ تَعَالَى « وَٱلْبُدْتَ جَعَلْنَهَا لَكُرْ مِن شَعَتَم أَلِقو» [الحج: ٣٦] أي من أعلام دين الله. وَأَمَّا السُّنَّة فَاحَادِيثَ تَحَكَّى فَعْلَهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْه وَسَلَمَ لَهَا، وَأَخْرَى تَحْكَى قَوْلَهُ فَي بَيَانٍ فَصْلَهَا، وَالتَّرْغِيبِ فِيهَا، وَالتَّنْفِيرِ مِنْ تَرْكِهَا. فَمَنْ ذَلِكَ مَا صَبِّ منْ حَدِيث أنس بْنِ مَالِكِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ أَنَّهُ قَالَ: "ضَحَّى النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بِكُبْشَيْنِ أَمْلَحُنْ أَقْرَبْنْ، دْبَحَهُمَا بِيَدِه، وَسَمِّي وَكَبِّرَ، وَوَضِعَ رَجْلَهُ عَلَى صفاحهماً" [صحيح سنن أبي داود للألباني ٢٤٩١]. وأجمع المسلمون على مشروعية الأضحية. وَقَدْ شرعَت التُضْحِيَة في السُّنة الثانيَة منَ الْهِجْرَة النَّبُويَّة، وَهِيَ السُّنَّة التي شرعَتْ فيهَا صَلَاةَ الْعِيدَيْنَ وَزَكَاةَ الْمَال.

#### ما الحكمة من مشروعية الأضحية 9

أَمًّا حَمْمَةً مَشْرُوعيَّتَهَا، فَهِيَ شَكْر لله تَعَالَى عَلَى نَعْمَةَ الْحَيَاة، وَإِحْيَاءُ سُنَّة سَيَّدِنَا إِنَّرَاهِيمَ الْخَلِيل عَنْ وَلَده إِسْمَاعيل عَلَيْه الصَّلاَةُ وَالسَّلاَمُ فِي عَنْ وَلَده إِسْمَاعيل عَلَيْه الصَّلاَةُ وَالسَّلاَمُ فِي يَوْم النَّحَر، وَأَنْ يَتَذَكَّرَ الْمُؤْمِنُ أَنَّ صَبْرَ إِبْرَاهيمَ وَمَحَبَّتَهُ عَلَى مَحَبَّة النَّقْسُ وَالْوَلَد كَانَا سَبَبَ الْفَدَاء وَرَفْعَ الْبَلاَء، فَإِذَا تَذَكَّر الْمُؤْمِنُ أَنَّ صَبْرَ إِبْرَاهيمَ بَهَمَا فَي الصَّبِرَ عَلَى مَحَبَة النَّقْسُ وَالْوَلَد كَانَا سَبَبَ الْفَدَاء وَرَفْعَ الْبَلاَء، فَإِذَا تَذَكَر الْلُؤُمِنُ ذَلِكَ اقْتَدَى وَمَحَبَّتَه عَلَى مَحَبَّة النَّقُسُ وَالْوَلَد كَانَا سَبَبَ لِللتَّوْسَعَة عَلَى الصَبْرِ عَلَى طَاعَة اللَّه وَتَقْدَيم مَحَبَّتِه عَنْ وَالضَّيْفَ، وَالتَّصَدُقَ عَلَى الْفَقَير، وَعَنْ كَنَا اللَّوَار وَالضَيْفَ، وَالتَصَدُقَ عَلَى الْنَفْسَ وَأَهْلَا الْبَيْتَ، وَإِكْرَام الْحَار وَالْضَيْفَ، وَالتَصَدُّقَ عَلَى الْنَعْسَ وَاللَّهُ مَعْتَى أَنَعْمَا الْحَار وَالْضَيْفَ، وَالنَّصَدُوعَ الللَهُ فَعَلَى الْنَعْمَ الْمَا عَلَيْ الْمَالَالْ عَنْهُ وَالْعَانَا سَبَنَ

#### ما حكم الأضعية؟

اختلف الفقهاء في حكم الأضحية، هل هي واجبة أو هي سنة؟

فقال أبو حنيفة وأصحابه واختاره شيخ الإسلام ابن تيمية: "إنها واجبة مرة في كل عام على المقيمين من أهل الأمصار، وقال الجمهور: إنها سنة مؤكدة غير واجبة، ويكره تركها للقادر عليها. ودليل الحنفية على الوجوب: هو قوله عليه السلام: «من وجد سعة، فلم يضح، فلا يقربن مصلانا» (صحيح الجامع للألباني ٦٤٩٠) قالوا:

ذو الحجة ٢٢٢ هـ

17 ( 5292)

ومثل هذا الوعيد لا يلحق بترك غير الواجب، ولأن الأضحية قربة يضاف إليها وقتها، يقال: يوم الأضحى وذلك يؤذن بالوجوب.

واستدل الجمهور على السنية للقادر عليها بأدلة منها حديث أم سلمة: «أن رسول الله صلّى الله عليه وسلم قال: إذا رأيتم هلال ذي الحجة: وأراد أحدكم أن يضحي، فليمسك عن شعره وأظفاره» (مختصر صحيح مسلم رقم (١٣٥١) ففيه تعليق الأضحية بالإرادة، والتعليق بالإرادة ينافي الوجوب.

وَمَنْهَا أَيْضًا آَنَّ أَبَا بَكْرٍ وَعُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا كَانًا لاَ يُضَحِّيَانِ السَّنَّةَ وَالسَّنَتَيْنِ، مَخَافَةَ أَنْ يُرَى ذَلكَ وَاجِبًا. وَهَذَا الصَّنِيعُ مَنْهُمَا يَدُل عَلَى أَنَّهُمَا عَلما مَنَ الرَّسُول صَلَّي اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَدَمَ الْوُجُوبَ، وَلَمْ يُرُو عَنْ أَحَد مِنَ الصَّحَابَةِ حَلافُ ذَلكَ، قَال ابن حزم: لا يصَّح عن أحد مِنَ الصحابَة أن الأضحية واجبة.

قلت: وما ذهب إليه الجمهور أرجح وأقوي دليلاً، والله أعلم.

#### ما هي الشروط الواجب توافرها لة المنحى؟

١- الإَسْلامُ، فلا تَجِبُ عَلَى الْكَافِر، وَلا تَسَنَّ لَهُ } لِإَنَّهَا قُرْبَةً، وَالْكَافِرُ لَيْسَ مِنْ أَهْلُ الْقَرَبِ.

٢ - الْعُنَى - وَيُعَبُّرُ عَنْهُ بِالْبَسَارِ - لَحَدِيثَ "مَنْ كَانَ لَهُ سَعَةٌ وَلَمْ يُضَحِّ فَلاَ يَقْرَبَنَ مُصَلاًنا" كَانَ لَهُ سَعَةٌ وَلَمْ يُضَحَّ فَلاَ يَقْرَبَنَ مُصَلاًنا" وَالسَّعَةُ هِيَ الْغِنَى، فلا تجب علي غير القادر باتفاق.

أما الإقامة والبلوغ والعقل فالأصبح من أقوال أهل العلم أنها لا يشترط توافرها في المضحي. فتصبح الأضحية من المسافر وكذا يصبح أن يضحي ولى الصبي والمجنون من مالهما. ما هي الشروط الواجب توافرها لا العيوان؟

هناك شروطيجب توافرها في الحيوان المضحي به: أَنْ تَكُونَ مَنَ الأَنْعَام، وَهِيَ الإِسل وَالْبَقَرَةُ الأَهْليَّةُ وَمَنْهَا الْجَوَاميسُ، وَالْغَنَّمُ ضَانًا كَانَتْ اوَ مَعْزًا، وَيُجْزِئُ مِنْ كُل ذَلِكَ الذُّكُورُ وَالإِنَاتُ. وهذا الشرط مُتَفَقَّ عَلَيْهِ بَسَنَ المُذَاهي. فَمَنْ ضَحًى بحَيَوَانٍ مَا لُطُيورٌ، لَمَ تَصَحَّ تَضْحَيَتُهُ به، مَنَ الدُّوَابُ أَمَ الطُيورَ، لَمَ تَصَحَّ تَضْحَيَتُهُ به، لَقَوْلِهِ تَعَالَى: «وَلَكُل أَمَّة جَعَلْنَا مَنْسَكًا لَيَذَكُرُوا اسْمَ اللَّهُ عَلَى مَا رَزَقَهُمُ مِنْ بَهِيمَة الأَنْعَامِ» وَيَتَعَلَّقُ بَهَذَا الشَّرْط أَنَّ الشَاةَ تَجْزَئُ عَنْ وَاحَدَ، وَالْبَدَنَة وَالْبَقَرَة كُلُ مِنْهُمَا عَنْ سَبَعَةٍ، لِحَدِيَثُ

جَابِرِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: نَحَرْنَا مَعَ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَامَ الْحُدَيْبِيَةِ الْبَدَنَةَ عَنَّ سَبْعَةٍ، وَالْبَقَرَةَ عَنْ سَبْعَةٍ. [صحيح أبي داود ٢٤٩٨ – ٢٥٠٠، وأصله أخَرجه مسلم].

٢- أَنْ تَبْلُغُ سَنَّ التَّضْحِيَةِ، بَأَنْ تَكُونُ ثَنِيُةً أَوْ فَقُوْقَ الثَّنِيَّةِ مَنَ الأَبل وَ الْبَقَر وَ الْمُعْز، وَحَدَّعَةً أَوْ فَوْقَ الثَّنِيَّةِ مَنَ الأَبل وَ الْبَقْر وَ الْمُعْز، وَحَدَّعَةً أَوْ بَمَا دُونَ الْخُنِيَّةِ مَنْ أَلْضَأْن، فَلَا تُجْزَى التَّضْحِيَةُ الْحُدْعَة مَنَ الْخُمْان، فَلَا تُجْزَى التَّضْحِيَةُ مَا لَحُونَ الْخُدْعَة مَنَ الْخُمْان، فَلَا تُجْزَى التَّضْحِيَةُ مَعَا دُونَ الْحُدَعَة منَ الْحُدْنَةِ مَنْ غَيْر الضَّأْن، وَلاَ بِمَا دُونَ عَلَيْهِ وَسَلَّهُ اللَّغْنِيَّةِ مِنْ غَيْر الضَّأْن، وَلاَ بِمَا دُونَ عَلَيْهُ وَسَلَّهُ مَنَ التَّضْحِيَةُ عَلَيْهُ مَنْ الْحُدْعَة مَنَ النَّحْذَعَة مَنَ الْحُدْنَة فَمَا أَنْ إِلاً أَنْ يَعْسُرَ عَلَيْهِ وَسَلَّهُ فَمَا لَهُ مَسْتَةً فَمَا وَ الْعَنْيَ عَسُرَ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ وَ مَلَيْحَةً مَنْ الضَّان [رواه مسلم]. عَلَيْهُ مَنْ الْخَنْتَةُ فَمَا فَوْقَهَا. وَقَدَا الْسَنَعُ مَنْ عَلَيْ مَا الْحُدَة فَمَا وَ أَنْ الْحُنْنَ عَنْ عَسُرَ وَ وَا السَعْنُ مَا الْحَنْقُ مَا عَنْ الْحَمْنَ الْحُنْنَ الْحُونَ الْعَنْ أَنْ أَنْ يَعْسُرَ وَ وَا الْحَدْعَة فَمَا وَ أَنْ عَامَانَ إِنَّ وَ وَالْمَنْ مَنْ عَالَةُ عَلَيْهُ مَنْ الْخَنْعَامَ مَعْنَ الْحُنْعَة فَمَا وَ وَالْمَ اللَهُ اللَّا الْحُنْعَة مَنْ عَلَيْ الْنَ عَلَيْ عَمَى الْتَحْمَة فَا عَنْ وَقَدَاء مَنْ عَلَيْ وَ وَالْحَدْعَة مَنْ عَلَيْ الْحُنَانِ أَنْ الْحُنَا الْحُنَان الْحُوا الْحَدَى مَا عَلَيْ اللَّهُ مَنْ عَلَيْ الْحُنَانَ إِنْ مَا عَنْ مَا عَلَى الْحُنَانِ إِنْ عَامَ مَنْ عَلَيْ عَلَيْ الْحُنْعَةَ مَا عَلَى الْحُنْعَامِ مَنْ عَلَيْ عَلَيْ أَنْ عَلَيْ عَنْ الْنَا مَنْ الْحُنْعَةَ عَلَيْ الْحُنْعَانَ مَا عَلَى الْحُنْعَةَ مَا عَنْ عَلَيْ الْحُلَيْنَ أَنْ أَنْ أَنْ عَنْعَا مَعْتَنْ أَنْ الْحُنْعَا مَا عَلَيْ الْحُنْعَا مَا عَلَيْ عَلَيْ أَنْ وَ أَنْ عَنْ عَلَى الْحُنْعَا مَا عَلَيْ الْحُنْ أَنْ أَنْ فَنْ عَلَيْ عَلَيْ الْحُنْ أَنْ مَا عَلَيْ الْحُنْعَا مَ عَلَا الْحُنْعَا مَا عَلَى مَا عَلَيْ الْحُنْعَا مَ مَا عَلَيْ مَا عَا عَالَ مَا عَلَيْ مَا الْحُنْ أَنْ أَنْ الْحُنْ أَنْ أَعْذَا مَا عَا عَلَيْ أَنْ أَنْ الْعُنَا مَا عُنْ أَا

والأصبح مَنَ هذه الأقوال أن اللَّذِيُّ من المعز: ما أتم سنة و (دخل في الثائية)، ومن البقر والجاموس ما أتم سنتين ودخل في الثالثة، ومن الإبل: ما أتم خمس سنوات، ودخل في السادسة. أما الْجَذَعُ مِنَ الضَّأْنِ فالأصبح أنه من أتم ستة أشهر ودخل في السابع.

٣- سلامتها من العيوب الفاحشة، وهي العيوب التي من شائها أن تنقص الشَحم أو اللَحم إلاً ما استثني. وبناءً على هذا الشَرط لا تجزئ التَضحية بما يأتي:

العوراء البيّن عورها، وهي الّتي ذهب بصر إحدى عينيها، وفسّرها الحنابلة بأنّها الّتي انخسفت عينها وذهبت.

 – العرجاء البيَّن عرجها، وهي التي لا تقدر أن تمشي برجلها إلى المنسك – أي المذبح –.

 المريضة البين مرضها، أي التي يظهر مرضها لمن يراها.

– العجفاء التي لا تنقي، وهي المهزولة التي ذهب نقيها، وهو المخ الذي في داخل العظام.
 – مقطوعة الأذنين أو إحداهما.

والأصل الذي دلَّ على اشتراط السّلامة من هذه العيوب كلّها ما صحّ عن النَّبيّ صلى الله عليه وسلم أنَّه قال: «لا تجزئ من الضّحايا أربعُ: العوراء البيّن عورها، والعرجاء البيّن عرجها، والمريضة البيّن مرضها، والعجفاء الّتي لا تنقى» [قال الشيخ الألباني: (صحيح) انظر

ا [ التوكيم العدد ٤٩٢ السنة الحادية والأربعون

حديث رقم: ٨٨٦ في صحيح الجامع]. وما صحّ عنه عليه الصلاة والسلام أنّه قال: «استشرفوا العين والأذن» أي تأمّلوا سلامتها عن الآفات». [صحيح الجامع: ٦٠١٦]. وألحق الفقهاء بما في هذه الأحاديث كلّ ما فيه عيبٌ فاحشٌ. ٤- أَنْ تَكُونَ مَمْلُوكَةُ للذَّابِح، أَوْ مَأَذُونًا لَهُ فيهَا صَرَاحَةٌ إَوْ دَلاَلَةٌ، فَإِنْ لَمَ تَكُنْ كَذَلكَ لَمْ تُجْزِئ

صراحة أو دلالة، قان لم تكن كذلك لم تجري التَّضْحِيَةُ بِهَا عَن الذَّابِحِ ؛ لِأَنَّهُ لَيْسَ مَالِحًا لَهَا وَلَا نَائِبًا عَنْ مَالكَهَا.

#### مًا هي شروط صحة التَّضْحِية من المُضحَّى؟

- يشترط صحَّة التَضْحِيَّة من الْضَحَي ما يلي: (- نِيَّةُ التَضْحِيَة فلا تَجِزئ الأضحية بدونها؛ لاَنَّ الدُّبْحَ قَد بَكُونُ للَّحْم، وَقَد يَكُونُ للْقُرْبَة، وَالْفَعْل لاَ يَقَعُ قُرْبَةَ إلاَّ بِالنَّيَّة، والأصل في ذلك الأَعْمَال بِالنَيَّات، وَ إِنَّمَا لكُل امْرِئَ مَا نَوَى. ٢- أَنْ تَكُونَ النَّةُ مُقَارِنَةُ لَلَّبْتِ أَوْ مُقَارِنَةً للتَّعْيِنِ السَّابِقِ عَلَى الذَّبَح، هَذَا عَدَ الشَّافِعَة. النَّعْنِ السَّابِقَةُ عَنْدَ النَّبَعَ وَ الْحَنَابِلَةُ فَتَتَعْفِي عِنَدَهُمُ النَّيَةُ السَّابِقَة عَذَرَ النَّبَرِ وَ الْحَنَابِلَةُ فَتَتَعْفِي عِنَدَهُمُ النَّيْةُ السَّابِقَة عَذْدَ الشَّرَاءِ أَوِ التَّعْنِينِ وهو النَّيَةُ السَّابِقَة عَذْدَ الَشَرَاءِ أَوِ التَعْيَنِ وهو الأصح.

#### ما هو وقت الأضحية؟

للفقهاء خلافات جزئية في أول وقت التضحية وأخره، وفي كراهية التضحية في ليالي العيد. لكنهم اتفقوا على أن أفضل وقت التضحية هو اليوم الأول قبل زوال الشمس؛ لأنه هو السنة، لحديث البراء بن عازب، قال: قال رسول الله صلّى الله عليه وسلم: «إن أول ما نبدأ به يومنا هذا: أن نصلي، ثم نرجع، فننحر، فمن فعل ذلك، فقد أصاب سنتنا، ومن ذبح قبل ذلك، فإنما هو لحم قدمه لأهله، ليس من النُسُك في شيء»

والجمهور على أن الذبح قبل الصلاة، أو في ليلة العيد لا يجوز عملاً بالحديث السابق. وقد ذهب فريق من الفقهاء إلى عدم صحة ذبح الأضحية قبل الصلاة وأنها لا تجزئ عن صاحبها وإنما تكون لحما كسائر الذبائح، واحتجوا لذلك بحديث جندب بن سفيان البجلي " أنه صلى الله عليه وآله وسلم يوم أضحى قال: فانصرف فإذا هو باللحم وذبائح الأضحى تعرف فعرف رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم أنه ذبحت قبل أن يصلى،

فقال: من كان ذبح قبل أن يصلي فليذبح مكانها أخرى ومن لم يكن ذبح حتى صلينا فليذبح باسم الله" متفق عليه.

وأما أخر وقت الذبح: فقال بعض أهل العلم: إن يوم الذبح هو يوم العيد فقط. وقال بعضهم: يوم العيد ويومين بعده: وتخصيصه بيومين ليس له أصل من السنة، لكنه ورد عن الصحابة . رضي الله عنهم . تخصيصه بيومين بعد العدد.

وأصبح الأقوال في ذلك أن أيام الذبح أربعة يوم النحر وثلاثة أيام بعده، ودليل ذلك: أنه قد روى عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: «كل أيام التشريق ذبح» [صحيح الجامع: ٤٥٣٧]، وهذا نص في المسألة. وكذلك قول النبي صلى الله عليه وسلم: «أيام التشريق أيام أكل وشرب وذكر لله" أخرجه مسلم، فجعل حكمها واحدا أنها أيام أكل لما يذبح فيها، وشرب، وذكر لله. وأنها كلها يشرع فيها التكبير المطلق والمقيد، ولم يفرق أحد من العلماء فيما نعلم بين هذه الأيام الثلاثة في التكبير، فهي مشتركة في حميع الأحكام، وإذا كان كذلك فلا يمكن أن نُخْرِجُ عن هذا الاشتراك وقت الذبح، بل نقول: إن وقت الذبح يستمر من بعد صلاة العبد يوم النحر إلى أخر أبام التشريق. وهذا هو قول الشافعية، واختاره شيخ الإسلام ابن تيمية، وهو رواية عن الإمام أحمد.

#### هل يجوز الادخار والأكل من لعوم الأضاحي بعد العيد؟

يجوز الادخار والأكل من لحوم الأضاحي بعد العيد لحديث عائشة قالت: " دفّ أهل أبيات من أهل البادية حضرة الأضحى زمان رسول الله صلى الله عليه وأله وسلم فقال: ادخروا ثلاثا، ثم تصدقوا بما بقي بعد ذلك، قالوا: يا رسول الله إن الناس يتخذون الأسقية من ضحاياهم يحملون فيها الودك، فقال: وما ذلك؛ قالوا: نهيت أن تؤكل الأضاحي بعد ثلاث، فقال: إنما نهينكم من أجل الدافة فكلوا وادخروا وتصدقوا" متفق عليه. ولحديث نهى عن أكل لحوم الضحايا بعد ثلاث، ثم معلى عن أكل لحوم الضحايا بعد ثلاث، ثم والنسائي.

ذو الحجة ١٤٣٣ هـ

التولايط

#### هل يجوز بيع لعوم الأضاحي وجلودها؟

لا يجوز بيع لحوم الأضاحي وجلودها، ولا يعطى الجزار من لحمها شيئًا؛ لحديث علي بن أبي طالب عليه السلام قال: " أمرني رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم أن أقوم على بدنه وأن أتصدق بلحومها وجلودها وأجلتها وأن لا أعطي الجازر منها شيئًا وقال نحن نعطيه من عندنا" متفق عليه.

فإن أعطى الجازر منها على سبيل الهدية لقرابة أو صداقة أو غير ذلك، فلا بأس بذلك.

#### كيف يتم توزيع الأضعية؟

يسن للمضحي أن يأكل من أضحيته ويهدي الأقارب ويتصدق منها على الفقراء، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "كلوا وأطعموا وادخروا" وقال بعض العلماء: الأفضل أن يأكل الثلث، ويتصدق بالثلث، ويدخر الثلث. وهذا ثابت عن الصحابة رضى الله عنهم.

وقال البعض: بل يأكل ما شاء، ويتصدق، ويهدي ما شاء، واحتج لذلك بحديث بريدة قال: "قال رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم: كنت نهيتكم عن لحوم الأضاحي فوق ثلاثة لتسع ذوو الطول على من لا طول له فكلوا ما بدالكم وأطعموا وادخروا " - رواه أحمد ومسلم. قال: فيه دليل على عدم تقدير الأكل بمقدار وأن للرجل أن يأكل من أضحيته ما شاء وإن كثر ما لم يستغرق بقرينة قوله: وأطعموا، والنفس أميل إلى ذلك.

#### ما هي الأمور التي يستحب للمضحي فعلها؟

يستحب للمضحي فعل أمور: منها: ربط الأضحية قبل أيام النحر بايام، لما فيه من الاستعداد وإظهار الرغبة فيها، وأن يقلدها ويجللها كالهدي، ليشعر بعظيمها، لقوله تعالى: «وَمَن يُعْظِّم تَعْتَمُ أَهُو هَأَيَّهُما مِن تَقُوَى ٱلْقُلُوبِ» [الحج: ٣٢]، وأن يسوقها إلى المذابح سوقًا جميلاً لا عنيفًا، وألا يجرها برجلها.

ومنها: المبادرة إلى التضحية، فالتضحية في اليوم الأول أفضل منها فيما يليه، لأنها مسارعة إلى الخير، وهو الثابت من فعله صلى الله عليه وسلم، وهذا متفق عليه بين المذاهب.

ومنها أنه يستحب لمريد التضحية أن يذبح بنفسه، إن قدر عليه، لأنه قربة، فمباشرتها بنفسه أفضل من توليتها غيره فإن لم يكن المضحي يحسن الذبح أناب عنه غيره. ومنها أنه يستحب أن يتوجه الذابح إلى القبلة، كما فعله النبي صلى الله عليه وسلم وأن يضجع الذبيحة على جنبها الأيسر.

ومنها: أن يقول المضحي عند الذبح: «بسم الله والله أكبر، والتسمية واجبة عند التذكر والقدرة، والتكبير مستحب وأن يدعو فيقول: اللهم منك ولك، إن صلاتي ونسكي ومحياي ومماتي لله رب العالمين لا شريك له، وبذلك أمرت وأنا من المسلمين».

ومنها: أن ياكل منها ويُطعم ويدخر، وقد سبق الإشارة إلى ذلك.

#### ما هي الأمور التي يكره للمضحي فعلها؟

يكره للمضحي فعل أمور: منها: أنه يكره لمريد التضحية إذا دخل عليه عشر ذي الحجة ألا يحلق شعره، ولا يقلم أظفاره، حتى يضحي، وقال بعض الحنابلة: يحرم عليه ذلك، بدليل حديث أم سلمة أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «إذا رأيتم هلال ذي الحجة، وأراد أحدكم أن يضحي، فليمسك من شعره وأظفاره». والدليل على عدم حرمة المذكور قول عائشة: «كنت أفتل قلائد هدي رسول الله صلى الله عليه وسلم، ثم يقلدها بيده، ثم يبعث بها، ولا يحرم عليه شيء أحله الله له، حتى ينحر الهدي». والقول بالكراهة هو الأرجح.

ومنها أنه يكره لمن اشترى اضحية أن يحلبها أو يجز صوفها، أو ينتفع بها، ركوبًا أو حملاً، أو ينتفع بلحمها إذا نبحها قبل وقتها؛ لأنه عينها للقربة، والانتفاع بها يوجب نقصًا فيها. ومنها: أنه يكره في الأضحية أن تكون معيبة بعيب لا يخل بالإجزاء لأنها قربة لله وقد قال الله تعالى: « فَأَهُمُ الَّذِي مَامَوًا أُسْفَوْ مِن مَنْتَ الله يماري ولا تسموا المحيث منه شيفون ولتشريعا يوبه إلا أن شيعوا مع وأعلوا أن أله عن حكيدً» [البقرة: ٢٢٧]. نسأل الله تعالى أن بدسر لنا الطاعات مان

نسال الله تعالى أن ييسر لنا الطاعات وأن يتقبلها منا إنه نعم المولى ونعم النصير.

۲۰ ( التوكير العدد ٤٩٢ السنة الحادية والأربعون

# المحكار درج همين الأطليك التسار

# الحلقة الثالثة المراجع المراجع من اعداد/ علي حشيش

## ٣٣– «مَنْ طَافَ بِالْبَيْتِ خَمْسِينَ مَرَّةً خَرَجَ مِنْ ذُنُوبِهِ كَيَوْمٍ وَلَدَتْهُ أَمُّهُ».

الحديث لا يصبح: أخرجه الترمذي في «السنن» (ح٨٦٦) من حديث ابن عباس مرفوعًا، وضعفه الترمذي فقال: «حديث ابن عباس حديث غريب سألت محمدًا – يعني: البخاري– عن هذا الحديث. فقال: إنما يُروى هذا عن ابن عباس من قوله».

قلت: وفيه أبو إسحاق – وهو السبيعي – وهو مدلس وعنعن، وقد اختلط، وفيه أيضًا شريك – وهو ابن عبد الله القاضي يخطئ كثيرًا وتغير حفظه، وفيه يحيى بن يمان يخطئ كثيرًا وتغير أيضًا، وكذلك فيه سفيانٍ بن وقيعٍ ساقط الحديث.

## ٣٤- «مَنْ قَرَأَ يس في يَوْم وَلَيْلَة ابتغاء وَجْهِ اللَّهِ عَزَ وَجَلَ غَفَرَ اللَّهُ لَهُ».

الحديث لا يصح: أخرجه ابن السني في «عمل اليوم والليلة» (ح٦٧٤) من حديث أبي هريرة مرفوعًا وفيه أغلب بن تميم، قال البخاري في «التاريخ الكبير» (٧٠/٢/١): منكر الحديث، وفيه الحسن البصري عن أبي هريرة، والحسن لم يسمع من أبي هريرة ولم يره. كذا في «المراسيل» لابن أبي حاتم (٥٤/و/١٢- ١١١).

٣٥- «مَا وَسَعَنِي أَرْضَى وَلا سَمَائِي، وَوَسِعَنِي قَلْبَ عَبْدِي المُؤْمِنِ، الْنَقِي التقي الْوَادِع اللَّيْنَ».

لا أصل له: هذا الخبر أورده الغزالي في «الإحياء» (١٤/٣): وقال الإمام العراقي في «المغني عن حمل الأسفار في الأسفار في تخريج ما في الإحياء من الأخبار» (١٤/٣-إحياء): «لم أر له أصلاً»، وأورده شيخ الإسلام ابن تيمية في «مجموع الفتاوى» (١٢٢/١٨، ٣٧٦) ثم قال: «هذا ما ذكروه في «الإسرائيليات» ليس له إسناد معروف عن النبي صلى الله عليه وسلم، وأقر هذا الإمام السخاوي في «المقاصد» (ح٩٩٩).

٣٦- «الْخُلْقُ كُلُّهِمْ عِيَالُ اللَّهِ، فَأَحَبُّهِمْ إِلَى اللَّهِ أَنْفُعُهُمْ لِعِيَالِهِ».

٣٧- «خذوا شطرَ دينكمْ عَنَّ هَذه الحَمَيْرَاء».

الحديث لا يصبح: أخرجه أبو يعلى ح(٣٣١٥) من حديث أنس مرفوعًا، وفيه يوسف بن عطية أبو سهل، وأخرجه الطبراني في «الكبير» (ح١٠٠٣٣) من حديث عبد الله بن مسعود مرفوعًا وفيه موسى بن عمير كذَّبه أبو حاتم، وقال: ذاهب الحديث، وأخرجه أبو نعيم في «الحلية» (١٠٢/٢) وقال: «غريب من حديث الحكم لم يروه عنه إلا موسى بن عمير».

لا أصل له: أورده السخاوي في «المقاصد» (ح٤٣٢) وقال: «قال شيخنا – يعنى ابن حجر –

ذو العجة ١٤٣٣ هـ التو لايط

21

في تخريج أحاديث ابن الحاجب من إملائه: لا أعرف له إسنادًا، ولا رأيته في شيء من كتب الحديث إلا في النهاية لابن الأثير ولم يذكر من خرَّجه، وذكر الحافظ عماد الدين ابن كثير أنه سأل الحافظين المزي والذهبي عنه فلم يعرفاه». اه.

٣٨- «مَنْ مَاتَ في طَرِيق مَكَّةَ، لَمْ يَعْرِضْهُ اللَّهُ يَوْمَ القِيَامَةِ، وَلَمْ يُحَاسِبْهُ».

الحديث لا يصح: أخرجه العقيلي في «الكبير» (١٤٤٧/٤١٠)، وأبو نعيم في «الحلية» (٢١٥٨– ٢١٦)، والخطيب في «التاريخ» (٢١٠/١)، (٣٦٩/٥)، وابن عدي في «الكامل» (٣٥٤/٥) من حديث عائشة مرفوعًا وفيه عائذ بن نُسير قال الإمام الذهبي في «الميزان» (٤١٠١/٣٦٣/٢): «ضعفه يحيى بن معين وسرد له ابن عدي مناكير منها هذا الحديث».

٣٩– «يَشْفَعُ يَوْمَ القِيَامَةِ ثَلَاثَةُ: الأَنْبِيَاءُ، ثُمَّ الْعُلَمَاءُ، ثُمَّ الشُّهَداءُ».

الحديث لا يصح: أخرجه ابن ماجه (٤٣١٣) من حديث عثمان بن عفان مرفوعًا، وفيه عنبسة بن عبد الرحمن. قال الإمام البخاري في «الضعفاء والصغير» (٢٨٧): تركوه وكذلك فيه علاّق بن أبي مسلم.

قال الحافظ ابن حجر في «التقريب» (٩٤/٢): مجهول، فالحديث واه.

٤٠ «مَنْ قَامَ لَيْلَتَى الْعَيدينِ، مُحْتَسِبًا للَّه، لَمْ يَمُتْ قَلْبُهُ يَوْم تَمُوتُ الْقُلُوبُ».

الحديث لا يصح: أخرجه ابن ماجه (ح١٧٨٢) من حديث أبي أمامة مرفوعًا، وفيه بقية بن الوليد؛ كثير التدليس عن الضعفاء والمجهولين، لذلك قال الإمام ابن القيم في «زاد المعاد» (٢٢٥/١): «ثم نام حتى أصبح ولم يُحي تلك الليلة، ولا صح عنه في إحياء ليلتي العيدين شيء». اهـ.

٤١- «الْقَلْبُ بَيْتُ الرُّبِّ».

لا أصل له: أورده الإمام السخاوي في «المقاصد» (ح٧٧٦) وقال: «ليس له أصل في المرفوع».

٤٢ - «إِنَّ الإِسْلاَمَ نُظِيفَ فَتَنْظَفُوا، فَإِنَّهُ لاَ يَدْخُلُ الْجَنَّةَ إِلَّا نَظيفُ».

الحديث لا يصح، أخرجه الخطيب في «التاريخ» (١٤٣/٥) عن عائشة مرفوعًا، وفيه نعيم بن مُوَدّع عن توبة العنبري قال فيه ابن حبان في «المجروحين» (٥٧/٣): «شيخ يروي عن الثقات العجائب، لا يجوز الاحتجاج به بحال». وأخرج له هذا الحديث من عجائبه، وقال إبن عدي في «الكامل» (١٥/٧) (١٩٥٤): «ضعيف يسرق الحديث».

٤٣- «إِنَّ لِكُل شيء بَابًا، وإِنَّ بَابَ الْعِبادَة القيامُ».

الحديثُ لا يصح: أخرجه ابَن المبارك في «الزهد» من حديث ضمرة بن حبيب التابعي مرفوعًا فهو مرسل، ومع هذا السقط فيه أبو بكر بن أبي مريم ضعيف مختلط كذا في «التقريب» (٣٩٨/٢).

٢٢ ( التولايي العدد ١٤٩٢ السنة العادية والأربعون

عَنْ عَكْرِمَةً قَالَ: حَدَّتَنِي ابْنُ عَنَّاس رضي الله عنهما: أَنَّ أَعْمَى كَانَ عَلَى عَهْد رَسُولَ اللَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وَكَانَتْ لَهُ أَمُّ وَلَدٍ، وَكَانَ لَهُ مَنْهَا ابْنَانِ، وَكَانَتُ تَتُحُدُّ الْوَقِعَة بَرَسُولِ اللَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وَتَسَبَّهُ؛ فَيَرْجُرُهَا فَلَا تَنْزَحَرُ، وَيَنَهَاهَا عَلَا تَنْتَهي، فَلَمَّا كَانَ ذَاتَ لَيْلَةً ذَكَرْتُ النَّبِي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَوَقَعَتْ فِيهِ، فَلَمُ اصَبِرُ أَنْ قَمْتُ إِلَى الْمُعْوَلَ فَوَضَعْتُهُ فِي بَطْنَهَا فَاتَكَاتُ عَلَيْهِ فَقَتَلَتَهَا، فَأَصَبَحَت قَتَيَلًا، فَذَكَرَ ذَلَكَ لَلنَّبِي صَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فَقَتَاتُ عَلَيْه وَقَالَ: أَسْتُد اللَّهُ رَجُلًا لِي عَلَيْهِ حَقْ فَعَلَ مَا فَعَلَ إِلَّا عَامَ، فَقَتَلَا فَعَنَ الْعُمَى مَن فَقَالَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فَحَمَّعَ النَّاسَ فَقَالَ الْتَنَدِ اللَّهُ رَجُلًا لِي عَلَيْهِ حَقْ فَعَلَ مَا فَعَلَ إِلَّا قَامَ، فَاقَتَلَ عَلَيْهُ فَقَتَلَ عَلَيْهِ فَقَالَ اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ، فَوَعَتَ فَتَنَا الْأَصَ فَقَالَ اللَّا مَنْ اللَّهُ عَلَيْهُ وَتَشَمَّكُنُ فَعَنْ عَلَيْهُ فَقَالَ اللَّهُ عَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَسَلَمَ، فَجَمَعَ النَّاسَ فَقَالَ النَّذَكَانَ مَنْ الْقُولُولَقَتَيْنَ وَلَكَةُ عَلَيْ وَلَقَقَتِي الْائُسُ لَاللَهُ عَلَيْهُ عَلَيْ وَتَسَلَّمُ الْعَلَى وَقَتَنَ عَلَيْ مَنْهَا ابْنَانَ مَثْلُ اللَّقَيْعَةَ وَقَعَتْ فَقَتَقَا فَقَتَا عَانَ وَاتَ مَنْ اللَهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْهُ وَقَتَى الْتَنَوْقَعَةُ وَقَقَعَةً وَقَعَا فَقَتَلَ عَلَيْ أَنْ عَمَنَ عَلَيْ عَلَيْ وَلَيْ فَضَعَتُ فَقَ أَعْتَنَا عَلَيْتُ عَلَيْ وَا عَنْعَتَتَهُ مَا مَنْتَنَ عَتَيْنَا اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَى وَقَتَنَا اللَّهُ عَلَيْ وَالَتَنَا اللَّهُ عَلَيْ عَلَى عَلَيْ وَلَا عَلَى وَا أَنْ وَاللَّهُ عَلَى وَعَنَا فَقَتَنَ عَلَيْ وَقَتَعَتْ فَقَتَلُ عَلَيْ وَلَكُنَا الْ مَنْهُمُ عَلَيْ عَلَيْ مَا عَنْتَنَا عَلَيْ وَا عَنْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَى وَقَتَنَا اللَهُ عَلَيْ وَا عَنْ عَلَى اللَعُنَا فَقَتَلَ اللَهُ عَلَيْ اللَهُ عَلَيْ وَا عَنْ عَلَيْ وَقَعَتْ فَقَتَنُ عَلَيْ مَا عَلَى اللَقُعَا إِ عَلَي مَا

باب السنة

متولى البراجيلي

14

Alle

اعداد/

[رواه النسائي: ح٤٧٠٤].

#### تغريج العديث:

الحديث أخرجه أبو داود: باب الحكم فيمن سبّ النبي صلى الله عليه وسلم (ح٢٣١١)، والنسائي: الحكم فيمن سبَّ النبي صلى الله عليه وسلم (ح٢٠٧٠)، وفي «الكبرى» (ح٣٥١٩)، والحاكم في المستدرك (ح٢٤٤٨) وقال: هذا حديث صحيح الإسناد على شرط مسلم ووافقه الذهبي، وأخرجه الطبراني في «الكبير» (ح١٩٨٤)، والدارقطني (أحاديث: ٣١٩٤، ٣١٩٥، ٣٥٩٤، ٥٠٥٤)، والبيهقي في «الصغرى» (ح٣١٦٦)، وفي الكبرى (أحاديث ماريمه. كلهم أخرجوه من طريق عثمان الشحّام عن عكرمة

عن أبن عباس رضي الله عنهما. درجة العديث:

قال الحافظ: رواه أبو داود ورواته ثقات (بلوغ المرام ٢٨/٢٢)، وقال الحاكم في «المستدرك»: صحيح الإسناد على شرط مسلم ووافقه الذهبي، وقال الألباني بصحة إسناده في إرواء الغليل، وفي سنن أبي داود والنسائي.

**رواة العديث**: وفي الحديث من الرواة: عبد الله بن عباس رضي الله عنهما، وقد أشىرت إلى بعض ترجمته في

العدد السابق. عكرمة: البربري أبو عبد الله المدني مولى إلىن عباس، أصله من البربر، روى عن جمع

Le 1277 Anni 193

التوكيح

من الصحابة ومنهم ابن عباس، ثقة ثبت عالم بالتفسير لم يثبت تكذيبه عن ابن عمر، ولا تثبت عنه بدعة، مات سنة أربع ومائة وقيل بعد ذلك. كان يفتي في زمن ابن عباس رضي الله عنهما، فقد قال له: انطلق فافتهم، فمن جاءك يسالك عما يعنيه فافته، ومن سالك عمًا لا يعنيه، فلا تفته، فإنك تطرح عنك ثلثي مؤنة الناس.

كان كثير الأسفار، سكن المدينة، ومكة، وقدم إلى مصر، وإفريقية وغيرهم.

قال يحيى بن معين: مات ابن عباس وعكرمة عبدً لم يُعتق، فباعه علي بن عبد الله. فقيل له: تبيع علم أبيك؟ فاستردُه.

وقد شهد أبو أمامة بن سهل أن ابن عباس قال: ما حدثكم عني عكرمة فصدقوه فإنه لم يكذب عليً.

روى عنه زهاء ثلاث مائة رجل من البلدان منهم زيادة على سبعين رجالًا من خيار التابعين، وأخرج أحاديثه: البخاري، ومسلم، وأبو داود، والنسائي. (انظر سير الأعلام ١٢/٥- ٣٦، تهذيب التهذيب ٢٦٣/٧- ٢٧٢، تقريب التهذيب ١٩٧٧/١.

– عثمان الشخّام: العدوي أبو سلمة البصري، روى عن عكرمة مولى ابن عباس وغيره، اختلف أهل العلم فيه، فمنهم من قال: ثقة، ومنهم من قال: ليس به باس، وقال الحافظ في «التقريب»: لا باس به، روى له مسلم، وأبو داود، والترمذي، والنسائي. (انظر تهذيب التهذيب ٧/١٦٠ - ١٦١، تقريب التهذيب (٣٨٧/١).

#### شرح العديث:

قول ابن عباس رضي الله عنهما «أن أعمى كان على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم»: لم أقف على اسم الصحابي، وهذا لا يضر، فالقاعدة أن الصحابة كلهم عدول، كما أن الإبهام في المتن لا يؤثر في صحة الحديث.

- «كانت له أم ولد»: وأم الولد هي الأمة (الجارية) التي ولدت من سيدها في ملْكه، وهي غير مسلمة، ولذلك كانت تجترئ على ذلك الأمر الشنيع من سباب النبي صلى الله عليه وسلم. - «تُكثر الوقيعة برسول الله صلى الله عليه وسلم»: أي تعيبه وتذمه.

 - «فيزجرها فلا تنزجر»: يمنعها فلا تمتنع.
 - «المغول» (وفي رواية المعول): مثل سيف قصير يشتمل به الرجل تحت ثيابه، وقيل حديدة دقيقة لها حدٌ ماض.

- «فأصبحتُ قتيلا»: تقال للذكر والأنثى، فيقال

رجل قتيل، وامرأة قتيل.

وفي قول النبي صلى الله عليه وسلم: «أنشد الله رجلًا» أي: أساله بالله وأقسم عليه.

«لي عليه حقّ»: أي مسلماً يجب عليه طاعتي وإجابة دعوتيَ.

«يَـتَـدَلَـدَل»: يضطرب في مشيه، وفي روايـة: يتزلزل: أي يتحرك.

«مثل اللؤلؤتين»: في الحسن والبهاء وصفاء اللون.

وفي قوله صلى الله عليه وسلم: «أن دمها هدر»، فلعله علم بالوحي صدق قول الرجل، فأهدر دمها فلا قصاص ولا دية.

[مع العلم أنه إذا قتل السيد الحر أم الولد، فلا قصاص عليه لعدم المكافأة، وعليه قيمتها بالغة ما بلغت وإن زادت على دية الحرة، عند الجمهور. [انظر الموسوعة الفقهية: ٤/١٦٨].

حكم من سبَّ النَّبِي صلى الله عليه وسلم

السببُ هـو الكلام الـذي يُقصد به الانتقاد والاستخفاف، وهـو ما يفهم مـن الـسبّ في عقول الناس، على اختلاف اعتقاداتهم، كاللعن والتقبيح.

#### اولا، إن كان الساب مسلما:

من سبَّ النبي صلى الله عليه وسلم فهو مرتد بلا خلاف، ثم اختلفوا هل يستتاب أم لا؟ فقال الحنفية والحنابلة وابن تيمية: إن سابَ النبي صلى الله عليه وسلم يُعتبر مرتدًا كاي مرتد، لأنه بدَل دينه فيُستتاب، وتُقبل توبته، ولكن يُقتل حدًا، أي يغسَل ويكفن ويصلى عليه ويدفن في مقابر المسلمين ويدعى له بالتوبة. أما الشافعية فيرون أن سبَّ النبي صلى الله عليه وسلم ردة وزيادة، وحجتهم أن السابً كفَر أولاً، فهو مرتد، وأنه سبَّ النبي صلى الله عليه وسلم فاجتمعت على قتله علتان، كل منهما توجب قتله.

وصرَّح المالكية بأن سابَ النبي صلى الله عليه وسلم لا يُستتاب إلاَّ أن يكون كافرًا فيسلم. [انظر الموسوعة الفقهية: ١٨٥/٢٢].

#### ثانيًا: إن كان السابّ ذميًا:

قال المنذري: إن سابَ رسول الله صلى الله عليه وسلم يقتل، وقد قيل: إنه لا خلاف في أن سابَه من المسلمين يجب قتله، وإنما الخلاف إن كان ذميًا، فقال الشافعي: يُقتل وتبرأ منه الذمة، وقال أبو حنيفة: لا يُقتل، ما هم عليه من الشرك أعظم، وقال مالكَ: من شتم النبي صلى الله عليه وسلم من اليهود والنصاري

٢٤ ( التوكير العدد ٤٩٢ السنة العادية والأربعون

قتل إلا أن يُسلم. [عون المعبود ١١/١٢]. وقال الخطابي: لا أعلم خلافًا في وجوب قتله إذا كان مسلمًا.

وقال ابن بطال: اختلف العلماء في من سبّ النبي صلى الله عليه وسلم، فأما أهل العهد والذمة كاليهود، فعند مالك يُقتل من سبّ النبي صلى الله عليه وسلم منهم إلا أن يسلم، وأما المسلم فيقتل بغير استتابة.

ونقل ابن المنذر عن الليث والشافعي وأحمد وإسحاق مثله في حق اليهودي ونحوه. [السابق ١٢/١٢].

وذكر القرطبي في التفسير: المسالة الخامسة: أكثر العلماء على أن من سبّ النبي صلى الله عليه وسلم من أهل الذمة أو عرّض أو استخف بقدره أو وضعه، فإنه يُقتل، فإنا لم نعطه الذمة أو العهد على هذا، إلا أن أبا حنيفة والثوري وأتباعهما من أهل الكوفة قالوا: لا يُقتل، ما هو عليه من الشرك أعظم، ولكن يؤدب ويعزّر.

والحجة عليه (أي على كلام أبي حنيفة) قوله تعالى: « رَان تَكْثُرًا أَيْمَنَهُم مِنْ بَعَدٍ عَهَدِهُم وَطَعَتُوا فَ مِنْكُمُ قَعْنُوا أَبَعَةَ ٱلْكُغُرِ إِنَّهُمْ لَا أَيْمَن لَهُرَ لَمُتَهُمُ يَتَهُرِكَ » [سورة التوبة: ١٢]. واستدل عليه بعضهم (بالقتل) بأمره صلى الله عليه وسلم بقتل كعب بن الأشرف، وكان معاهدًا. وتغيَظ أبو بكر على رجل من أصحابه فقال أبو برزة: ألا أضرب عنقه! فقال: ما كانت لأحد بعد رسول الله صلى الله عليه وسلم.

[قلت: الحديث في سنن النسائي أن رجلا أغلظ لأبي بكر الصديق، فقلت (القائل أبو برزة الأسلمي): أقتله؟ فانتهرني وقال: ليس هذا لأحد بعد رسول الله صلى الله عليه وسلم. [صحيح سنن النسائي: ٤٠٧١].

ثم ذكر حديث ابن عباس رضي الله عنه: «قتل أم الولد السابّة للنبي صلى الله عليه وسلم». ثم قال: السادسة: واختلفوا إذا سبّه ثم أسلم تقيَّة من القتل، فقيل: يُسقط إسلامُه قتله، وهو المشهور في المذهب (المالكي)؛ لأن الإسلام يَجُبُّ ما قبله، بخلاف المسلم إذا سبَّه ثم تاب، قال الله عز وجل: «قُل لِلَذِينَ حَقَرُوا إِن يَنتَهُوا يُغَغَرُ لَهُم مَا فَدَ سَلَفَ» [الأنفال: ٣٨]. (تفسير القرطبي: ٨/٣٨- ٢٤).

ونقل شيخ الإسلام ابن تيمية الإجماع على أن سابَ النبي صلى الله عليه وسلم يُقتل، قال: قال

ابن المنذر: أجمع عوام (أي جماعتهم) أهل العلم على أن حدَّ من سب النبي صلى الله عليه وسلم القتل، وممن قاله مالك والليث وأحمد وإسحاق وهو مذهب الشافعي.

ثم نقل الإجماع عن أبي بكر الفارسي أيضا. وقال: وهذا الإجماع الذي حكاه محمول على إجماع الصدر الأول من الصحابة والتابعين، أو أنه أراد به إجماعهم على أن سابً النبي صلى الله عليه وسلم يجب قتله إذا كان مسلمًا، ونقل الإجماع عن إسحاق بن راهويه، والخطابي، ومحمد بن سحنون.

ثم قال ابن تيمية: وتحرير القول فيه: أن السابَ إن كان مسلمًا فإنه يكفر ويُقتل بغير خلاف، وهو مذهب الأئمة الأربعة وغيرهم، وإن كان ذميًا فإنه يُقتل أيضًا في مذهب مالك وأهل المدينة وهو مذهب أحمد وفقهاء الحديث، فقال الإمام أحمد: كل من شتم الذبي، أو تنقصه مسلمًا كان أو كافرًا فعليه القتل وأرى أن يقتل ولا يُستتاب.

ونقل عن ابن عمر قوله: «من شتم النبي صلى الله عليه وسلم قُتل».

ثم رجح شيخ الإسلام قتل الذمي السابّ لرسول الله صلى الله عليه وسلم. [انظر الصارم المسلول ٣/١– ٢٥٣].

وقد سُئل الشيخ ابن عثيمين عن توبة من سبّ الله ورسوله صلى الله عليه وسلم؟

فقال: اختلف في ذلك على قولين: القول الأول: أنها لا تُقبل توبة من سبّ الله أو سبّ رسوله صلى الله عليه وسلم، وهو المشهور عند الحنائلة، بل نُقتل كافرًا.

القول الثاني: أنها تقبل توبة من سبّ الله أو سبّ رسوله، إذا علمنا صدق توبته إلى الله. ورجُح الشيخ القول الثاني، وقال: تقبل توبته ويحب قتله (أي حدًا). [فتاوي ابن عثيمين

يتصرف ٢/١٥٠-١٥١].

وفصًل الشيخ ابن باز: بين من تاب ولم يصل أمره إلى ولي الأمر، فهذا عسى الله أن يتوب عليه، وأما من رُفع أمره إلى ولي الأمر فإنه يُقام عليه الحد. [فتاوى نور على الدرب لابن باز بتصرف ٤/١٤٢- ١٤٥].

#### ا اختصاص ولى الأمر بإقامة الحدود؟

إن الأصل في إقامة الحدود وتنفيذ الأحكام لولي الأمر أو من ينيبه، وذلك بعد الرجوع للعلماء في تنزيل الحكم على الواقع، والتأكد من تحقق

ذو العجة ١٤٣٣ هـ التوديد

10

الشروط وانتفاء الموانع؛ لأنه لو تُرك الناس يقيمون الحدود وينفذون الأحكام لأدًى ذلك إلى فوضى وفساد كبير، وسيعتدي الناس بعضهم على بعض، ويتذرعون بأن المجني عليه ارتكب حدًا من الحدود، وحتى لو أثبت المقيم للحد أن من أقام عليه الحد قد ارتكب ما يوجب الحد عليه، فلولي الأمر أن يعزّره لأنه افتئات عليه (تعدً) فيما هو من اختصاصه، ولو كان ولي الأمر لا يحكم بشرع الله فلا يجوز لعامة الناس إقامة الحدود؛ لأن هذا سيترتب عليه مفاسد عظيمة.

قال القرطبي: لا خلاف أن القصاص في القتل لا يقيمه إلا أولو الأمر الذين فُرض عليهم النهوض بالقصاص وإقامة الحدود وغير ذلك؛ لأن الله سبحانه خاطب جميع المؤمنين بالقصاص، ثم لا يتهيأ للمؤمنين جميعًا أن يجتمعوا على القصاص، فاقاموا السلطان مقام أنفسهم في إقامة القصاص وغيره من الحدود. [تفسير القرطبي ٢٤٥/٢ - ٢٤٢].

مسالة: فإن قيل: إن النبي صلى الله عليه وسلم أقرَّ لأحاد الناس تنفيذ الحدود بأيديهم، كما بالحديث. نقول: إن الحد يحتاج إلى إقامة الحجة، وهذا من مواطن الاجتهاد ويقوم به العلماء الربانيون بتكليف من ولي الأمر، فلو أنه تُرك للناس أن يقتص بعضهم من بعض لأدى ذلك إلى مظالم وفساد كبير، وقد نهى الله تعالى عنهما.

ثم أنّى لنا الوقوف على صدق دعوى المقيم للحد؟

أما كون النبي صلى الله عليه وسلم في الحديث لم يعاقب الرجل الأعمى: لأنه علم يقينًا بالوحي أن الرجل صادق فيما قال، وهذه لا تتاتى لأحد سواه، فقد يكذب الصادق، ويصدق الكاذب. فأرى والله أعلم أن الحديث خاص بالنبي صلى الله عليه وسلم فقط، وفي هذه الواقعة على الأخص، ثم ما جرى عليه العمل بعد ذلك أنه لا إقامة لأي حد من الحدود إلا بأمر النبي صلى الله عليه وسلم، واتفق العلماء من بعده أن إقامة الحدود منوط بولي الأمر فقط. والله أعلم.

#### فوائد من العديث:

١- محبة النبي صلى الله عليه وسلم لا تدانيها محبة أحد في قلب المؤمن الصادق، فقد ضحًى الأعمى بسعادة أسرته وفقد الأولاد لأمهم، من أجل شدة محبته للرسول صلى الله عليه وسلم.

٢- الترقي في الأصر بالمعروف والنهي عن المنكر، فالرجل بدأ الإنكار بلسانه وبالزجر الشديد مرة تلو أخرى، قبل أن يغير باليد، كما أن فيه ألا يكتفي بالإنكار مرة واحدة، بل كلما رأى المنكر أنكر على فاعله.

٣- العدل في القول، مع شناعة جرمها لما سبت رسول الله صلى الله عليه وسلم، إلا أن الرجل ذكر محاسنها من لطفها ورفقها به وباولاده.

٤- حق النبي صلى الله عليه وسلم على الأمة ووجوب طاعته، لمَّا ناشد الناس أن يقوم القاتل فقام.

٥- فيه المسارعة للفصل في المنازعات ورفع الظلم عن الناس؛ وذلك لقيام النبي صلى الله عليه وسلم بمجرد علمه بالقتل بالتحقيق وتحري الأمر.

٦- شناعة سبّ النبي صلى الله عليه وسلم، وأنها تستوجب القتل حكمًا.

٧- جواز إتيان ملك اليمين والإنجاب منها.
٨- عظمة الإسلام في تصول الأمة إلى مرتبة أعلى وهي أم الولد، أولادها أحرار، لا تُباع ولا تُسْترى، وتحرر بعد وفاة سيدها (على تفصيلات في ذلك).

٩- وقوع الأذى بالنبي صلى الله عليه وسلم وابتلاؤه مستمر من أيام بعثته، ولو شاء الله لمنعه، لكنها السنة التي لا تتبدل، فأشد الناس بلاءً الأنبياء.

١- ابتلاء الناس بعضهم ببعض من أجل التمحيص، وتمييز المدعي من الصادق، «وَلَقَدْ فَتَنَّا ٱلَّذِينَ مِن مَبْلِهِمٌ فَلَعْلَمَنَ ٱللهُ ٱلَيْنِيَ صَدَقُوا وَلَيَعْلَمَنَ ٱلْكَذِينَ » [العنكوت: ٣].

١١- الأعمى إذا ارتكب ما يوجب العقاب، لم يعذر بعماه، فالنبي صلى الله عليه وسلم لم يعذره لأنه أعمى، وإنما أهدر دم المرأة لسبابها رسول الله صلى الله عليه وسلم.

١٢- الحدود مردها إلى ولي الأمر، والنبي صلى الله عليه وسلم لمًا أهدر دم المرأة كان مؤيدًا بالوحي فعلم منه صدق الأعمى، وهذا لا يتاتى لغيره صلى الله عليه وسلم.

فاللهم انصر الإسلام وأعز المسلمين، وأرنا أية فيمن سبّ نبينا صلى الله عليه وسلم، واهدنا لاتباع سنته صلى الله عليه وسلم.

وأخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

27



إلا تنصرُون فقد نصرَهُ الله

> الحمد لله كما ينبغي لجلال وجهه وعظيم سلطانه، والصلاة والسلام على نبينا محمد الذي بعثه الله هادياً ومبشراً وذذيراً وداعياً إلى الله بإذنه وسراجاً منيراً. أما بعد:

فإن الابتلاء سَّنة الله في عباده، فأشد الناس ابتلاء هم الأنبياء، وأكثر الأنبياء تعرضاً للأذى هو نبينا محمدِ صلى الله عليه وسلم.

وإن نصرة الله لأنبيائه وانتقامه ممن عاداهم حقيقة ثابتة منذ فجر التاريخ، وسوف نعرض بعضاً من النماذج المشرقة لنصرة الله تعالى لنبينا، وانتقامه سبحانه من كل من يؤذيه صلى الله عليه وسلم. ونذكر أيضاً نماذج من دفاع الصحابة عن نبينا صلى الله عليه وسلم. فأقول وبالله تعالى التوفيق:

#### (۱) إن بطش ربك لشديد:

كَانتْ أَمَّ كَلَثُوم ابنة رَسُول الله صلى الله عليه وسلم فِي الجاهِلِيَّة تَحْتَ عُتَيْبَة بْنِ أَبِي لَهَبٍ، وَكَانَتْ رُقَيَّة تحَتِّ أَحْيِه: عُتَبَة بْن أَبِي لَهَبٍّ، فَلَمَّا أَنْزَلَ اللَّهُ عَز وَجَلُ ( تَبَّتُ يَدَا أَبِي لَهَبٍ وَتَبُّ )(المسد: ١) قَالَ أَبُو لَهَب لابْنِيه: عُتَيْبَة، وَعُتْبَة: رَأْسِي وَرُءُوسُكُمَا حَرَامٌ إِنْ لَمَّ تطلقا ابْنتَيْ مُحَمَّدٍ، وَسَال النبِيُّ صِلى الله عليه وسلم عُتَبَة طلاق رُقيَّة، وَسَالتَهُ رُقيَّة ذلك، وَقالتُ لهُ أُمُ كُلْثُوم بِنْتُ حَرْبٍ بْنِ أَمَيَّةً - وَهِيَ حَمَّالةٍ الحطبِ -: طلقِهَا يَا بُنيَّ فإنَّهَا قَدْ صَبَتْ فطلقَهَا، وَطلق عُتَيْبَة أمَّ كَلِثُوم، وَجَاءَ ٱلنبِيَّ صلى الله عليه وسلم حينَ فَارَقَ أَمَّ كُلْثُوم، فَقَالَ: كَفَرْتُ بِدِينِكَ، وَفَارَقْتُ ابْنُتَكَ، لَا تُحَبِّني وَلَا أَحَبِّكَ، ثَمَّ تَسَلَّطُ عَلَى رُسُولِ الله صلى الله عليه وسلم فَشَقَ قَمِيصَهُ، فَقَالَ رَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم: «أمَا إنى أسْأَل اللهُ أنْ يُسَلط عَلَيْه كَلْبَهُ»، فَخَرَجَ نَفَرُ مِنْ قَرُيْش حَتَّى نزلوا في مَكَان مِنَ الشيام، تُقال لهُ الزَرْقَاءُ لَثَلًا، فَأَطَافَ بِهِمُ الأَسَدُ تَلَكَ اللَّدْلَةَ، فَحَعَلَ عُتَدْبَةَ بَقُولَ: بَا وَدْلِ أَمِّي هُوَ وَ اللهِ أَكلى

#### م إعداد/ الملاح نجيب الدق

كَمَا دَعَا مُحَمَّدٌ عَلَيَّ، قَتَلَنِي ابْنُ أَبِي كَبْشُهُ، وَهُوَ بِمَكَّةً، وَأَنَا بِالشَّامِ. قَالَ عُرُوَةَ بَنِ الرَبِينِ: إنَّ الأَسَدَ لَمَّا طَافَ بِهِمْ تَلُكَ اللَّيْلَةَ انْصَرَفَ عَنْهُمْ، فَنَامُوا وَجُعلَ عُتَيْبَةُ فَيَ وَسَطهمْ، فَاَقْبَلَ الأَسَدُ يَتَخَطَّاهُمْ حَتَّي أَخَذَ بِرَأْسِ عُتَيْبَةُ، فَفَدَعُهُ (فشقه)، وَتَزَوَّجَ عُثْمَانُ بْنُ عَفَّانَ رَقَقَّةً فَتُوفَيَتْ عنْدَهُ، وَلَمْ تَلَدْ لَهُ، وَتَزَوَّجَ عَثْمَانُ بِنُ عَفَّانَ رَقَقَةً الرَّبِيعِ زَيْنَبَ فَوَلَدَتْ لَهُ أَمَامَةً. (دلائل النبوة للبيهقي جِأُ صَمَّاتِهِ)

#### (٢) لا أمان الله تعالى:

عَنْ أَسْمَاء بِنَت أَبِي بَكُر رَضِيَ اللَّهُ عَنَهَا، قَالَتْ لَمَا نَزَلَتْ (تَبَّتُ يُكا أَتَى لَهَبَ وَتَبَّ) (المسد: ١) أَقْبَلَت الْعَوْرَاءُ أُمُّ جَمِعِلِ بِنْتُ حَرْبُ وَلَهَا وَلُوَلَةُ (دعاء بِالَهلاك) وَفِي يَدَهَا فَهُرُ (حَجَرُ مَلَء الكف) وَهِي تَقُولُ: مُذَمَّمًا أَبَنَنَا وَيَنِئَةُ قَلْيُنَا وَأَمْرَهُ عَصَيْنَا، وَاللَّبِيُّ صلى الله عليه وَسَلم جَالسُ فِي الْمَسْجِد وَمَعَهُ أَنُو بَكُر فَلَمًا رَاهَا أَبُو بَكُر قَالَ: يَا رَسُولَ اللَّه، قَدْ أَقْبَلَتْ وَأَنَّ أَخَافُ أَنْ تَرَاكَ. فَقَالَ رَسُولُ اللَّه مَلَى الله عليه وسلى الله عليه تَرَاكَ. فَقَالَ رَسُولُ اللَّه ملَى الله عليه وسلم: «إِنَّها تَرَاكَ. فَقَالَ رَسُولُ اللَّه ملَى الله عليه وسلم: "أَخَافُ أَنْ رَسُولُ اللَّهُ صلى الله عليه وسلم فَعَالًا وَقَرَأَ لَا عَامَ مَعْلَى أَنْ عَرْضَ رَسُولُ اللَّهُ مَلَى الله عليه وسلم فَقَالَتُ: يَا أَبَا بَحُر، رَسُولُ اللَّه ملى الله عليه وسلم فَقَالًا، يَعَالَ وَقَرَأَ الْمُعَلَى وَقَرَأَ اللَّهُ عَرُولُ عَلَى أَسُولُ اللَّه عليه وسلم: "أَنَّا فَا عَتَصَمَ بِهُ عَلَى أَنَهُ بَحُر وَلَمَ مَنْ تَسَعُرُكُ اللَّهُ عَالَ اللَّه عليه وسلم فَقَالًا. لَا عَنْ مَعْمَنُهُ أَنَهُ بَعْرِ أَنَّ مَنَا أَبُعَنِ يَنْ تَرَانِي مَنْ اللَّهُ مَلَى اللَّهُ عَلَى أَنَهُ مَعْمَا قَالَ فَقَالًا بَحُرَةً فَرُا حَجَرُ مَلًا مَنْ يَعْمَنُ عَوْرًا قُرُانًا فَاعْتَصَمَ بِهُ عَلَى أَنَهُ عَالًا فَقَالًا عَنْ أَبَا بَحُرُ

#### (٣) إن ريك لبا لمرصاد:

عَنْ ابْنِ مَسْعُود قالَ: بَيْنَمَا رَسُولَ اللّه صَلَى اللّهَ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يُصَلَّي عِنْدَ الْبَيْتِ وَأَبُو جَهْلَ وَأَصْحَابُ لَهُ جُلُوسٌ وَقَدْ نُحرَتَّ جَزُورٌ بَالأَمْسِ فَقَالَ أَبُو جَهْل: أَيُكُمْ يَقُومُ إِلَى سَلَا(سقط) جَزُور بَنِي فَلَان فَيَأَخُذُهُ

فَيَضَعُهُ فِي كَتِفَىٰ مُحَمَّدٍ إِذَا سَجَدَ؟ فَانْبَعَثَ أَشْقَى الْقَوْمِ فَأَخُذُهُ فَلَمَّا سَجَدَ النُّبِيُّ صَلِّي اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَضَعَهُ بَنْ كَتَفَيْه، قَالَ: فَاسْتَضْحَكُوا وَجَعَلَ بَعْضَهُمْ يَميل عَلى بَعْض، وَأَنَا قَائَمُ أَنْظُرُ لَوْ كَانْتْ لِي مَنْعَةً طرَحْتَهُ عَنْ ظَهْرٍ رَسُولِ الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وَالنَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهَ وَسَلَّمَ سَاجِدٌ مَا يَرْفَعُ رَأَسَهُ حَتَّى الْطُلُقَ إِنْسَانٌ فَأَخْبَرَ فَاطْمَةً فَجَاءَتٌ وَهِيَ جُوَيْرِيَةً (صغَيرة) فَطَرَحَتْهُ عَنْهُ، ثَمُّ أَقْبَلَتُ عَلَيْهِمْ تَشْتِمُهُمْ فَلَمًا قَضَى النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ صَلَاتُهُ رَفَعَ صَوْتُهُ ثُمَّ دَعَا عَلَيْهِمْ وَكَانَ إِذَا دَعَا دَعَا ثَلَاثًا، وَإِذَا سَالَ سَالَ ثَلَاثًا، ثَمَّ قَالَ: اللَّهُمَّ عَلَيْكَ بقَرَنْش ثَلَاثَ مَرَّات فَلَمًا سَمِعُوا صَوْتَهُ ذَهَبَ عَنَهُمْ ٱلضَحْك وَحَافوا دَعْوَتُهُ ثُمَّ قَالِ اللَّهُمَّ عَلَيْكَ بِأَنِي حَهْلِ بْن هَشَام وَعُتْبَةً بْن رَبِيعَةً وَشَيْبَةً بْن رَبِيعَةً وَٱلْوَلِيدَ بْنَ عُقَبَةٌ وَأَمَيَّة بْنَ خَلُفٍ وَعُقْبَة بْنِ أَبِيَ مُعَيْطٍ وَذَكَرَ السَّابِعَ وَلَمْ أَحْفَظُهُ فَوَالَذِي بَعَثَ مُحَمِّدًا صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ بِالحق لقَدْ رَأَيْتُ الَّذِينَ سَمِّي صَرْعَى بَوْمَ نَدْرِ ثُمُّ سُحِبُوا إِلَى الْقَلِيبِ(بِئَر) قَلِيبِ بَدْرٍ. (البِحَارِي حدَّيث ٥٢٠/مسلم حديث١٧٩٤).

#### (٤) الملائكة تدافع عن نبينا صلى الله عليه وسلم:

عَنْ أَبِي هُرِيْرِةَ قَالَ: قَالَ أَبُو جَهْلِ هَلْ يُعَفِّرُ مُحَمَّدُ وَجْهَهُ بَنْ أَظَهُرِكُمْ (أي يصلي أَمَامكم) فَقَتِلَ: نَعَمْ، فَقَالَ وَاللَّاتِ وَالْعُزَى لَئَنْ رَأَيْتُهُ يَفْعَلُ ذَلَكَ لَأَمَانَ عَلَى رَقَبَتِه أَوْ لِأَعَفَّرَنَ وَجْهَهُ في التُّرَابِ قَالَ فَأَتَى رَسُولَ اللَّهُ صَلَى اللَّهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ وَهُو يُصلي زَعَم ليَطَ عَنَى رَقَبَتِه أَوْ لِأَعَفَّرَنَ وَجْهَهُ في التُّرَابِ قَالَ فَأَتَى رَسُولَ عَقَبَيْهِ (اللَّهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ وَهُو يُصلي زَعَم ليَطا عَقَبَيْهِ (اللَّهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ وَهُو يُصلي زَعَم ليَطا عَقَبَيْهِ (اللَّهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ وَهُو يُصلي اللَّهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ عَلَى رَقَبَتِهِ أَنْ يَنْعَنِي وَبَيْنَهُ لَحَنَدَقًا مَنْ نَارَ وَهُوْلًا وَاجْتَحَهُ، فَقَالَ إِنَّ بَيْنِي وَبَيْنَهُ لَحَنَدُقًا مَنْ نَارَ وَهُوْلاً مَنْ نَا لَكَ، فَقَالَ إِنَّ بَيْنِي وَبَيْنَهُ لَحَنَدَقًا مَنْ نَارَ وَهُوْلًا وَاجْتَحَهُ، فَقَالَ إِنَّ لَيْنَ عَنْ وَعَنْ عَنْ أَنْ عَلَيْهُ وَسَلَمُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَمَ، لَوُ مَنَا لَكَ، فَقَالَ إِنَّ اللَهُ عَنْ قَالَ اللَّهُ عَضُوا عُضُوا. فَأَفْزَلَ اللَهُ مَنَا مَتَى لَاحَتَطَفْتُهُ الْمَائِكَةً عَضُوا عُضُولَ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَمُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَا مَنْ أَنَّ وَهُو مَنْ مَنَا وَالَقُولَ اللَّهُ عَلَيْ فَقَالَ إِنَّ وَا عَنَا لَكَهُ وَلَيْسَ مَنْ أَنَّ مَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَمُ إِلَّهُ عَلَيْهُ وَسَنَى اللَهُ عَلَيْ وَا اللَّهُ عَلَيْ وَجُهُمُ اللَّهُ عَلَيْ وَاللَهُ عَلَيْ وَاللَّهُ مَنْ اللَهُ عَلَيْ وَاللَهُ عَلَيْ وَا أَعْنَيْ أَنْ اللَهُ عَلَيْ وَاللَّهُ عَلَيْ وَاللَّهُ وَ المَنْ أَنْ أَنْ عَلَيْ عَلَيْ وَاللَّهُ عَلَيْ وَاللَّهُ أَنَّهُ وَا عَنْ أَعْمَا وَا عَنْ وَا عَنْ أَنْ عَنْ عَلَيْ وَالْتُعَالَ وَاللَهُ عَلَيْ أَنْ أَنْهُ أَنْ أَنْ أَنَا اللَهُ عَلَيْ فَالَا أَنْ عَلَيْ وَاللَهُ وَا أَنْ عَلَيْ عَنْ أَنَ أَنْهُ وَ مَنْ عَنْ وَالَةً إِنَّ فَا إِنَا أَنَ وَالَهُ عَلَيْ وَاللَهُ عَلَيْ أَنْ اللَهُ عَلَيْ وَ أَنْ وَقُولًا إِنَا أَنْ مَنْ أَنْ أَنْ عَنْ إِنَهُ وَالَعُمُ وَا أَنْ أَنْ أَنَا اللَهُ عَلَيْ وَا عَنْ أَنَ أَنَ عَلَيْ وَ مَا أَعْنَا إِنَا الَعْنُ

#### (٥) قبضة تراب مباركة:

عَنِ ابْنِ عَبَّاس قَالَ: إِنَّ الْمَاذَ مِنْ قَرَيْش اجْتَمَعُوا في الْحَجْر فَتَعَاقَدُوا بِاللَّات وَ الْعُزَّى وَمَّنَاةَ الثَّالثَة الأَخْرَى وَنَائِلَة وَإِسَاف لَوْ قَدْ رَأَيْنَا مُحَمَّدًا لَقَدْ قَمَٰنَا إِلَيْهِ قِنَامَ رَجُّلٍ وَلَحد قَلَمْ نُفَارِقَهُ حَتَّى نَقْتُلَهُ فَأَقْبَلَتْ مَنْتَهُ فَاطِمَةُ رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهَا تَبْحِي حَتًى دَخَلَتْ عَلَى رَسُولِ اللَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَقَالَتْ هَؤُلُاء

الملا من قريش قد تَعَاقدُوا عَليْك لوْ قدْ رَأَوْكَ لقدْ قَامُوا إلَيْكَ فَقَتَلُوكَ فَلَيْسَ منْهُمُ رَجُلُ إلا قدْ عَرَف نَصِيبَهُ مَنْ دَمَكَ فَقَالَ يَا بُنَيَّةُ أَرِينِي وَضُوَءًا فَتَوَضَّا قُمَّ دَخَلَ عَلَيْهِمَ الْسَحِدَ فَلَمًا رَزَوَهُ قَالُوا هَا هُوَ ذَا وَحَفَضُوا البَّهُ عَلَيْهِمُ وَسَقَطَتْ آذَقَانَهُمْ فِي صُدُورِهِمْ وَعَقرُوا فِي مَجَالسهِمْ(آي لم يستطيعوا القيام) فَلَمْ يَرْفَعُوا إلَيْهِ بَصَراً وَلَمْ يَقَم إلَيْهِ منْهُمْ رَجُلٌ فَأَقْبَل رَسُولُ اللَّه صَلَّى مَن التُّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ حَتَّى قَامَ عَلَى رُعُوسِهِمْ فَأَخَذَ قَبْضَهُ مَن التَّرَابَ فَقَالَ شَاهَتْ الْوُجُوهُ (قَدِحَ الله منظرها) ثُمَّ مَن التُّرَابَ فَقَالَ الْمَاهَتْ الْوُجُوهُ (قَدِحَ الله منظرها) ثُمَّ مَن التُّرَابَ فَقَالَ الْعَامَ وَلَا مَنَاهَ رُبُكُمُ مَنْ ذَلِكَ الْحَصَى حَصَاةُ إِلَا قَتَلَ يَوْمَ بَدْرِ كَافَرًا. (حديثَ حَسَن) (مسند زحمد جَعُ صَرَاع حديثَة: ٢٧٦٢٢).

#### (٦) تأييد الله تعالى لنبيه:

عن عَائِشَة رَضِيَ اللهُ عَنْهَا زَوْجَ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَنَّهَا قَالَتْ للنَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيَّهِ وَسَلَّمَ هَلْ أَتَّى عَلَيْكَ يَوْمُ كَانَ أَشَدُ مَنْ بَوْمِ أَجُدٍ؟ قَالَ: لَقُدْ لَقَدْتُ مِنْ قَوْمِكَ مَا لَقَبِتُ، وَكَانَ أَشَدُ مَا لَقَبِتُ مِنْهُمْ بَوْمَ الْعَقْبَةِ إذ عَرَضتُ نفسى عَلى ابْن عَبْد بَالدلُ بْن عَبْد كَلال فَلَمْ يُحِبْنِي إلى مَا أَرَدْتُ فَانْطَلَقْتُ وَأَنَا مَهْمُومٌ عَلَى وَجْهِي فَلَمْ أَسْتَفَقَ إِلا وَأَنَا بَقَرْنِ الْتَغَالِبِ (اسم مكان) فَرَفَعْتَ رَأسي فإذا أنا بِسَحَابَة قَدْ أَطْلَتْنِي فَنَظَرْتُ فَإِذَا فَنِهَا جَبُرِيلُ فَنَادَانِي فَقَالَ إِنَّ اللَّهُ قَدْ سَمِعَ قَوْل قَوْمِكَ لِكَ وَمَا رَدُوا عَلَنْكَ وَقَدْ بَعْثُ الْبُكَ مَلَكَ الْحِبَال لتَأْمُرَهُ بِمَا شَئَّتَ فَيِهِمْ فَنَادَانِي مَلَكُ الْجِبَالِ فَسَلَّمَ عَلَى ثُمَّ قَالَ يَا مُحَمَّدُ فَقَالَ ذَلِكَ فَبِمَا شَئَّتَ إِنْ شَئَّتَ أَنْ أَطْبِقَ عَلَيْهِمْ الأَخْشَبَيْنِ (الجبلين)، فَقَالَ الْنَبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: بَلْ أَرْجُو أَنْ يُخْرِجَ اللَّهُ مِنْ أَصْلَابِهِمْ مَنْ مَعْبُدُ اللَّهُ وَحْدَهُ لَا يُشْرِكَ بَه شَيْئًا. (البخارَي حديث ۲۳۱).

#### (٧) أهل مكة يواجهون سبع سنوات عجاف:

عَنْ مَسْرُوق قَالَ: دَخَلَتُ عَلَى عَبْد اللَّه بِن مسعود فَقَالَ: إِنَّ مِنْ الْعِلْمِ أَنْ تَقُولَ لمَا لَا تَعْلَمُ اللَّهُ أَعْلَمُ، إِنَّ اللَّهُ قَالَ لنَبِيَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ (قُلْ مَا أَسْالَكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجَرَ وَمَا أَنَا مِنْ الْمَتَكَفِينَ) إِنَّ قُرَيْشًا لَمَّا عَلَيْهِ مِنْ أَجَرَ وَمَا أَنَا مِنْ الْمَتَكَفِينَ) إِنَّ قُرَيْشًا لَمَّا قَالَ: اللَّهُمَّ أَعَنَى عَلَيْهِمْ بِسَبْعَ كَسَبْعِ يُوسُفَ فَاخَذَتْهُمُ سَنَة أَكْلُوا فَيهَا الْعظامَ وَالْمَتَعَ كَسَبْعِ يُوسُفَ فَاخَذَتْهُمُ المَدُهُمْ مَرَى مَا بَيْنَهُ وَبَيْنَ السَّمَاء كَهَيْئَةَ الدُّخَانِ مِنْ الْجُوع قَالُوا(رَبَّنَا اكْشَفَ عَنَّا الْعَذَابَ إِنَّ مُؤْمِنُونَ) فَقَعَلَ لَهُ: إِنْ كَشَفْنَا عَنْهُمْ عَادُوا، فَدَعَا رَبُهُ فَكَشَفَ عَنْهُمْ فَقَالَ وَالْتَقِبُ يَوْمَ تَأْتِي السَّمَاء بِدُخَانَ مِنْ

التوكيه العدد ٤٩٢ السنة الحادية والأربعون

171

ذَكْرُهُ إِنَّا مُنْتَقَمُونَ). (البِحَارِي حديث٤٨٢٢) (A) انتقام الله من الستهزئين بنبينا صلى الله عليه وسلم: عَن ابْن عَبَّاس في قوْل الله عَزْ وَجَلَ (إِنَّا هُيْنَكُ لُسْتَهْرَءِ يُكَ ) (اُلحجر: ٩٥) قال: المسْتِهْرَئونَ: الوَليدُ بْنَ المغيرَة، وَالأَسْوَدُ بْنَ عَبْد يَغُوثَ الزَّهْرَيُّ، وَالأَسْوَدُ بْنَ المطلبِ أَبُو زَمْعَة مِنْ بَنِي أَسَد بْنُ عَبْد العُرْي، وَالْحَارِثُ ابْنُ غَيْطِلَة السَّهْمِيُّ، وَالْعَاصُ بْنُ وَاتْل، فأتاهُ جَبْرِيل عَلَيْهِ السَّلامُ شَكَاهُمْ إلَيْهِ رَسُول اللَّه صلى أللهُ عليه وسلم فأرَاهُ الوَليدَ أيّا عَمْرو بْن الْمُغبِرَة فَأَوْمَا حِبْرِيلُ عَلَيْهِ السَّلَامُ إِلَى أَبْجَلهُ فَقَالُ مَا صَنَعْتَ؟ قَالَ: كُفَيتَهُ، ثُمَّ أَرَاهُ الأسود ابن الْمُطْلِب، فأوْمًا جِبْرِيلٍ إلى عَيْنَيْهِ فَقَالَ: مَا صَنَعْتَ؟ قَالَ: كفيته، ثمَّ أرَّاهُ الأُسْوَدَ بْنَ عَبْدِ يَغُوتُ الرَّهْرِي، فأَوْمَا إلى رَأْسه فقال مَا صَنعْتَ قَالَ كَفَيتُهُ، ثُمَّ أَرَاهُ الْحَارِثُ بَن غَيْطلة السُّهْميُّ، فأوْمَا إلى رَأسه أوْ قال إلى بَطَنه فقال مَا صَنِعْتَ؟ قال: كَفَيتَهُ، وَمَرَّ بِهِ الْعَاصُ بْنُ وَ اتَّل فَأَوْمَا إِلَى أَحْمَصِهِ فَقَالَ مَا صَنْغُتٌ؟ قَالَ: كَفَيِتُهُ، فَأَمَّا الْوَلِيدُ بَنْ الْمُغْيِرَة فَمَرَّ بِرَجُلٍ مِنْ خَزَاعَة وَهُوَ يَرِيش نَبْلًا لَهُ (يقوم بإعداد سبهامه) فَأَصَابَ أَبْجَلَهُ (عرْقَ في باطن الذراع، وقيل: هو عرق غليظ في الرِّجْل فيما بِين العُصب والعظم) فقطعَهَا، وَأَمَّا الأُسْوَدُ بْنَ المطلب فعَمِيَ، فمنهُمْ مَنْ يَقول عَمِيَ هُكذا، وَمِنهُمْ مَنْ يَقِولُ نزل تحتُ سَمُرَة (هو نوع من الشَجَرَ) فَجَعَل بَقول بَا بَنِيَّ أَلَا تَدْفَعُونُ عَنِّي قَدْ قَتَلْتُ؟ فَجَعَلُوا يَقُولُونَ: مَا نرَى شَيْئًا، وَجَعَل يَقُولُ: يَا يَنِيًّ! أَلا تَمَنغُونَ عَنِي، قَدْ هِلكت ها هو ذا أطَعَنُ بالشوْك في عَيْنِيَّ، فَجَعَلُوا يَقولونُ: مَا نرَى شَيْئًا! فَلَمْ يَزِلِ كَذَلِكَ حَتَّى عَميَتْ عَيْنَاهُ، وَأَمَّا الأَسْوَدُ بْنَ عَبْد يَغُوث الزهري فخرَجَ في رَأسه قرُوحٌ فمَاتَ منْهَا، وَأَمَّا الحارِثْ بَن حنظلة فَأَخَذَهُ الْمَاءُ الأَصْفُرُ في بَطْنه حَتّى خَرَجَ منْ فيه فَمَاتَ منْهَا، وَأَمَّا الْعَاصُ بْنُ وَائَل فَبَيْنَمَا هُوَ كَذَلِكَ يَوْمًا إِذْ دَخل في رَأسه شبْرقة (نباتُ له شوك) حَتّى امْتَلَأَتْ منهَا فمَاتَ منهَا وَقَالٍ غَيْرُهُ في هَذا الحديث: فرَكَبَ إلى الطَّائف عَلَى حمَّار فَرَبَضَ(سقط) عَلَى شَيْرَقَة فَدَخلتْ في أخمُص قَدَمه(تجويف بباطن القَدمُ لا يلمس الأرض عند المشيى) شوْكة فقتلته. (دلائل النبوة للبيهقي جـ٢ صـ٣١٨).

#### (٩) فاغشيتاهم فهم لا يبصرون:

أَقَامَ رَسُولُ اللهِ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ بِمَكَّةً يَنْتَطَنُ أَمْنَ الله بالهجَرة إلى المدينة، حَتَّى إذًا اجْتَمَعَتْ قُرَيْشٌ فَمَكَرَتْ به وَأَرَادُوا به مَا أَرَادُوا أَنَاهُ جِبْرِيلُ عَلَيْهِ السَّلَامُ، فَأَمَرَهُ أَنْ لا يَبَيِتَ في مَكَانَهُ الَّذِي كَانَ

يَبِيتُ فِيه، دَعَا رَسُولُ الله صَلَّى اللهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ عَلَيَّ بَنَ آبِي طَالِب، فَأَمَرَهُ أَنْ يَبِيتَ عَلَى فَرَاشِه، وَيَتَسَجَّى(يَتَعَطى) بُبُرُد(كساء) لَهُ أَخْضَر، فَفَعَل، ثُمَّ خَرَجَ رَسُولُ الله صَلَّى اللهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ عَلَى الْقَوْمِ وَهُمْ عَلَى بَابِه وَخَرَجَ مَعَهُ بِحَفْنَه مِنْ تُرَابٍ فَجَعَلَ يَذَرُهُا عَلَى رُعُوسِهِمْ، وَأَخَذَ اللهُ عَزَّ وَجَلً بِأَبْصَارِهِمْ عَنْ نَبِيَّه وَهُوَ يَقْرَأُ: (سَ () رَأَقَرْ إِنَ الْحَكِرِ ) (يس: ٢) (دلائل إلَى قُوْلُه: (نَافَتَيْهُمْ فَهُمْ لَا يَحْرَدُهُ) (يس: ٩) (دلائل الندوة لَلبَيهِقى جا صَفْرَيْهُ) (يَسَ ٩) (دلائل

#### (١٠) لا تحزن إن الله ممنا:

قال تعالى: (إلَّا نَصُرُوهُ نَعَدْ صَرَهُ أَنَّهُ إِذَ أَخْرَبَهُ الَّذِينَ حَصَرُوا نَّاذِي ٱثْنَيْنِ إِذَ هُمَا فِي الْعَادِ إِذَ يَعَوُّلُ لِصَلَحِيهِ. لَا تَخْدَرُنْ إِنَ اللَّهُ مَعَنَا نَاسَلُ اللَّهُ سَكِينَتَهُ، عَلَيْهِ وَأَيْتَدَهُ، مِجْنُودٍ لَمْ تَرَوْهُمَا رَجَعُكُلُ حَلِينَةُ اللَّهِ عَالَيْهِ حَصَرُوا اللَّفُلُقُ وَحَكِمَةُ اللَّهِ مِنَ الْعُلْكَ وَاللَّهُ عَزِيزٌ حَكِمُ (التوعة: ٤٠)

عَن أَنْسَ قَالَ: حَدَّثَنِّي آَبُو بَكُر رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: كُنْتُ مَعَّ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَنِهِ وَسَلَّمَ فِي الْغَارِ فَرَآنِتُ آثَارَ الْشُرِكِينَ قُلْتُ بِا رَسُولَ اللَّهُ لَوْ أَنَّ أَحَدَهُمْ رَفَعَ قَدَمَهُ رَآنَا، قَالَ مَا ظَنَّكَ بِاثْنَيْنِ اللَّهُ ثَالِتُهُمَا؟ (البخاري حديث\$213)

#### (١١) استجانية ريانية عاجلة:

عن الْبَرَاء رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: لَمَّا أَقْبَلَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهَ وَسَلَّمَ إِلَى الَّدِينَة تَبِعَهُ سُرَاقَةً نَبْنُ مَالك بِنِ جُعْشُم فَدَعَا عَلَيْه النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ فَسَاخَتْ بَه فَرَسُهُ، قَالَ: ادْعُ اللَّه لِي وَلَا أَضُرُّكَ، فَدَعَا لَهُ، قَالَ: فَعَطشُ رَسُولُ اللَّه صَلَّى اللَّهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ فَمَرَّ بِرَاعِ قَالَ أَبُو بَحْر فَأَخَدْتُ قَدَحًا فَحَلَبْتُ فَيه كُنْبَة مَنْ لَبَن قَأَتَيْتُهُ فَشَربَ حَتَّى رَضِيتُ (البخاريَ حديث مَنْ لَبَن قَأَتَيْتُهُ فَشَربَ حَتَّى رَضِيتُ (البخاريَ حديث مَنْ لَبَن قَاتَيْتُهُ فَشَربَ حَتَّى رَضِيتُ (البخاريَ حديث مَا لَبَن قائَتَيْتُهُ فَشَربَ عَدَى مَا لَهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ مَا اللَّهُ عَلَيْهُ مَا لَهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ مَا مَنْ لَبَن قَاتَتِيْهُ فَوْ بَحْرَ فَا خَذَيْتُ مَا لَبُن عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ مَا مَنْ لَبَن قَاتَيْتُهُ فَسَربَ خَتَى رَضِيتُ (البخاريَ حديث مَا لَبْن عَلَيْ عَلَيْ أَنْهُ عَلَيْهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَنْهُ عَلَيْهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ مَا مَنْ لَبَن قَاتَنَيْهُ فَالَنْ أَنُو بَحَى فَا لَهُ عَلَيْهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْتُهُ فَعَالَ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ فَيَنْتُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْ عَالَهُ عَلَيْ عَالَ عَلَيْهُ عَذَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ مَنْ الْنَالَهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْ عَلَيْ عَالَ الْنُو بَحَى عَلَيْ عَلَيْ عَالَةُ عَلَيْتُ عَلَيْ عُنَا عَلَيْ عَلَيْ أَنْتُهُ عَلَيْ

#### (١٣) الأطقال يدافعون عن تبيينًا صلى الله عليه وسلم:

عن عَيْدِ الرُّحْمَنِ بْنِ عَوْفَ قَالَ: بَيْنَا أَنَا وَاقَفَ فِي الصَّفِّ يَوْمَ بَدْرٍ فَنَظَرْتُ عَنْ يَمِينِي وَعَنْ شَمَالَي فَإَذَّا أَنَا بِغُلَامَيْنِ مِنْ الأَنْصَارِ حَدِيَةَ أَسْنَانَهُمَا (صَغيرا السَنِّ) تَمَنَّيْتُ أَنْ أَكُونَ بَيْنَ أَضَّلَعَ مِنْهُمَا فَغَمَزَنِي أَحَدُهُمَا فَقَالُ: يَا عَمَّ هَلْ تَعْرِفُ أَبَا جَهْلِ ثَقْتُ: نَعَمْ مَا حَاجَتُكَ إِلَيْهِ يَا ابْنَ أَخِي قَالَ: أُخْبِرُتُ أَنَّهُ يَسُبُ لَمْنُ رَأَيْتُهُ لَا يُفَارِقُ سَوَادِي سَوَادُهُ حَتَّى يَمُوتَ الأَعْجَلُ مِنَّا (أي الأقرب أجلاً) فَتَعَجَّبْتُ لَذَلِكَ فَغَمَرَنِي الْآخَرُ فَقَالَ لِي مِثْلَهَا فَلَمْ أَنْشَبُ أَنْ نَظْرَتُ إِلَى آبِي حَهْل يَجُولُ فِي النَّاس قَلْتُ: أَلا إِنَّ هَذَا صَاحِبُكُما الَّذِي سَأَلْتُمَانِي فَابْتَدَرَاهُ بِسَيْفَيْهِمَا فَضَرَبَاهُ حَتَّى قَتَلَاهُ شُمَّ انْصَرَفَا إِلَى رَسُولِ اللَّهُ صلى الله عليه وسلم فَأَخْبَرَاهُ، فَقَالَ: أَيُكُما قَتَلَهُ؟ قَالَ كُلُّ وَاحد مِنْهُمًا: أَنَا قَتَلَتُهُ، فَقَالَ هَلْ مَسَحْتُمَا سَيْفَيْكُمَا؟ قَالَاً فِي السَّيْفَةِ فَيَارَ أَنَا السِّيْفَيْنِ فَقَالَ عَلْ مَسَحْتُمَا سَيْفَيْكُما؟ وَاحَد مِنْهُمًا: أَنَا

#### (٢٣) تيبيتا صلى الله عليه وسلم هو رسول الله حقا:

عَنْ أَبِي هُرَيْرَة أَنَّهُ قَالَ لَمَا فَتَحَتَّ خَيْتُرُ أَهْدِيَتْ لرَسُولُ اللهِ صلى الله عليه وسلم شاةً فيهَا سَمًّ فقال رَسُول الله صلى الله عليه وسلم اجْمَعُوا لى مَنْ كَانَ هَا هُذا مِنْ اليَهُودِ فَجُمعُوا لَهُ فِقَال لَهُمْ رَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم إنى سَائَلَكُمْ عَنْ شَبَّىء فَهَل أَنْتُمْ صَادَقَى عَنَّهُ، فَقَالُوا: نَعَمُ يَا أبًا الْقَاسَم، فَقَالَ لَهُمْ رَسُولَ اللَّه صلى الله عليه وسِلم: مَنْ أَبُوكُمُ؟ قَالُوا: أَبُونَا فَلاَنَّ، فَقَالَ رَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم كَذَبْتُمْ بَلِ أَبُوكُمْ فَلانَ. فقالوا: صَدَقتُ وَبَرِرْتَ. فقال: هَل أَنْتُمْ صَادقَيْ عَنْ شَيْء إنْ سَالتِكُمْ عُنَهُ؟ فقالوا: نَعُمْ يَا أَبَّا القاسم وَإِنَّ كَذَبْنَاكٍ عَرَفِتَ كَذَبَنَا كَمَا عَرَفَتَهُ فَي أَبِينًا. قَالَ لهُمْ رَسُولِ الله صلى الله عليه وسلم مَنْ أهْل النار؟ فقالوا: نكونَ فيهَا يَسيرًا ثمَّ تُخلفُونُنَا فيهَا، فقال لهُمْ رَسُّولَ الله صلى الله عليه وسلم: أَخْسَئُوا فَيِهَا، وَاللَّه لَا نَخْلُفَكُمْ فَيِهَا أَبَدًا، ثَمَّ قَالَ لَهُمْ فَهُلَ أَنْتُمْ صَادَقَيٌ عَنْ شَيْءٍ إِنَّ سَالِتَكُمْ عَنَّهُ؟ قالوا: نعمُ فقال هل جَعَلتمُ في هَذه الشاة سَمًا فقالوا نعَمُ فقال مَا حَمَلَكُمُ عَلَى ذَلِكَ؟ فَقَالُوا أَرَدْنَا إِنْ كَنْتُ كَذَابًا نُسْتَرِيحُ مَنْكَ وَإِنَّ كُنْتُ نَبِيًا لَمْ يَضرُك. (البخاري حديث ٣١٦٩) -

(١٤) الله يعمم تسلا على الله عليه وسلم من الثاس: عَنْ جَابِر بْن عَبْد اللَّه قَالَ غَزَوْنَا مَعَ رَسُولِ اللَّه صَلَّى الَلَّهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ عَزُوَةٌ قَبَلَ (ناحية) نَجْدَ فَأَذَرَكَنَا رَسُولَ اللَّه صَلَّى اللَّهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ فِي وَادُ كَثِير الْعضَاه (شَجَرُ ذات شوك) فَنَزَلَ رَسُولُ اللَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ تَحُت شَجَرَة فَعَلَقَ سَيْفَهُ بِغُضْنِ مِنْ أَعْصَابَها قَالَ وَتَقَرَّقَ النَّاسُ فِي الْوَادِي يَسْتَطَلُّونَ بِالشَّجَرِ قَالَ فَقَالَ رَسُولُ اللَّه صَلَّى اللَّهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ إِنَّ رَجُلًا آتَانِي وَأَنَا نَائِمُ فَا حَدَ السَيْفَ وَاسَتَعْظَنُونَ بِالشَّحِرَ قَالَ فَقَالَ رَسُولُ اللَه صَلَّى اللَّهُ فَاسْتَيْقَطْتُ وَهُوَ قَائِمٌ عَلَى رَأْسِي فَلَمُ أَشْعُرَ إِلَّه وَاسْتَعْفَضُ مَنْ

يَمْنَعُكُ مَنِّي قَالَ قَلْتُ اللَّهُ قَالَ فَشَامَ السَّيْفَ (أي وضع الرجل السيف في جرابه) فَهَا هُوَ ذَا جَالسُ ثُمَّ لَمْ يَعْرِضُ لَهُ رَسُولُ اللَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ (أي لم يَعاقبه). (البخاريَ حديث ٢٩١٠ / مسلم حديث ٨٤٣).

(10) الأرض تقتب دقاعا عن تستا على الله عليه وسلم: عَنْ أَنَس، رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ: كَانَ رَجُلُ نَصْرَانيًا فَأَسْلَمَ وَقَرَرا قُلْبَقَرَةَ وَآلَ عَمْرَانَ فَكَانَ يَحْتُبُ للنَّبَيِّ صَلَى اللَّهُ عَلَيْه وَسَلَمَ فَعَاد نَصْرَانيا فَكَانَ يَقُولُ مَا يَدْرِي مُحَمَّدٌ إلَّا مَا كَتَبْتُ لَهُ فَآمَاتَهُ اللَّهُ فَذَفَنُوهُ فَاصَبَحَ وَقَد لَفَظَتُهُ الأَرْضُ فَقَالُوا هَذَا فعُلْ مُحَمَّد وَأَصْحَابِه، لمَّا هَرَبَ منْهُمْ نَبَشُوا عَنْ صَاحَبنا فَٱلْقَوْةُ فَحَفَرُوا لَهُ فَاعَمَقُوا فَأَصْبَحَ وَقَد لَفَظَتُهُ الأَرْضُ فَقَالُوا هَذَا فعْلُ مُحَمَّد وَآصَحَابِه نَبَشُوا عَنْ صَاحَبنا قَالَقَوْةُ هَرَبَ مَنْهُمْ فَٱلْقَوْهُ فَحَفَرُوا لَهُ وَآعَمَقُوا لَهُ في الأَرْض مَا اسْتَطَاعُوا فَأَصْبَحَ وَقَد لَفَظَتْهُ الأَرْضُ فَعَلَمُوا آنَهُ مَا اسْتَطَاعُوا فَأَصْبَحَ وَقَد لَفَظَتْهُ الأَرْضُ فَعَلَمُوا آنَهُ مَا اسْتَطَاعُوا فَأَصْبَحَ وَقَد لَفَظَتْهُ الأَرْضُ فَعَلَمُوا آلَهُ عَلَمُوا أَنَهُ مَا اسْتَطَاعُوا فَأَصْبَحَ وَقَد لَفَظَتْهُ الأَرْضُ فَعَلَمُوا آلَهُ عَلَمُوا أَنْهُ عَلَيْكَا مَا سَتَطَاعُوا فَأَصْبَحَ وَقَد لَفَظَتُهُ الأَرْضُ فَعَلَمُوا مَنْ عَالَةً مُنَا أَصْرَبَعُهُمُ مَالمَ مَعْتَرَةً عَلَقُومُ إِلَا عَمْرَانَ فَعَلَنَهُ مَعْتَمَةً مَنْ عَلَيْ وَاللَّهُ عَلَيْهُ مَنَا أَعْذَا لَحُنُ أَنْ عَلَيْ عَلَيْ مَا الْنَرْعُ مُعَلَمُوا أَنْهُ عَتَيْتُ مَا أَنْهُ مَا أَنْتُونُ مُنَعْنُونَ مَا مَنْتَعَدَّةُ الأَرْضُ فَعَلَمُ أَقَالَوا اللَّهُ عَلَمُوا أَنْهُ مَصَعَلَهُ مَا الْعَرَضُ فَعَلَمُ اللَّاسَ عَامَاتُهُ مُنَا أَوْمُ أَنْتُولُوا أَنْهُ فَالَعْتُ مُنَعْتُ مُوا أَنْهُ عَلَيْ عَلَيْ مَا أَنْتَعَامُ عَنْ مَعْتَمُ عَائَتُ عَلَيْ عَائَةً عَالَهُ عَلَيْ أَنْسَ عَلَيْ عَامَ مَعْلَمُ عَلَيْ عَائَهُ عَلَيْ أَنْ أَعْمَةُ مَالَعُوا أَنْتُ فَائَتُ مَعَائِهُ عَامَنَهُ عَلَيْ أَعْتَنَهُ مَائُتُ عَلَيْتَ مَالَعُ عَلَيْ أَنْ عَامَة مَائَنَهُ مَائَةً عَائَةً مَائَعُ مَائُونُ مَا الْنَاسَ مَائُونَ أَنْ أَنَا الْحَابُ مَائُولُتُهُ الْعُنُونَ الْعَائِي مَا الْنَاعُ مَائَةً مُنْ أَنْ أَعْنَا مَا مَا أَنَا مُوالَعُنُ مَائُونُ مَالَعُنَا مُ مَا أَنَا مُوالَعُنُوا مَا مَا مَائَعُنَا مَائُونُ مُوْنَا مَائُونَ

قال شيخ الإسلام ابن تيمية: هذا الملعون، الذي افترى على النبي صلى الله عليه وسلم أنه ما كان يدري إلا ما كتب له، قصمه الله، وفضحه بأن أخرجه من القبر بعد أن دُفْنَ مراراً، وهذا أمرُ خارجُ عن العادة، يَدلُ كلَّ أحَد على أن هذا عقوبة لما قاله، وأنه كان كاذباً، إذ كان عامة الموتى لا يصيبهم مثل هذا، وأن هذا الجرم أعظم من مجرد الارتداد، إذ كان عامة المرتدين يموتون ولا يصيبهم مثل هذا وأن الله منتقم لرسوله ممن طعن عليه وسبه ومظهر لدينه ولكذب الكاذب،إذ لم يُمَكن الناسُ أن يقيموا عليه الحدً. (الصارم المسلول لابن تيمية صدادا:

علو مترقة تستا على الله عليه وسلم عقد الله تعالى: قال اللهُ تعالى: (إِنَّالَةُ وَمَلَتَكَمُ سُمَلُونَ عَلَى النَّعِي يَتَأَيُّهُا الَّذِينَ مَامَنُوا صَلُّوا عَلَيْهِ وَسَلَمُوا تَسَلِّمًا) (الإحزاب: ٥٦). وقال جَلْ شانه: (لَقَدَ جَاءَ حَمْ رَسُوكُ مِنْ الْمُحزاب: ٥٦). عَزِيزُ عَلَيْهِ مَا عَنِتَمُ حَرِضَ عَلَيْ حَمْ إِلَّمُؤْمِنِينَ رَمُوفُ تَحِمُّ) (التوبة: ١٢٨)، وقال سبحانه: (ومَا أَرْسَلَتَكَ إِلَا رَحْمَةً لَلْعَلَيِينَ) (الأنجياء: ١٠٧)، وقال تعالى: (وَإِنَّكَ لَعَلَى عَلَى عَلَى عَظِيمِ) (القلم: ٤).

(١١) عَنْ أَنْس بْنِ مَالَك قَالَ: قَالَ رَسُولَ اللَّه صَلَى اللَّهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ: آتِي بَابَ الْحَنَّة يَوْمَ الْقَبَامَةَ فَأَسْتَفْتِحُ فَيَقُولُ الْحَازِنُ مَنْ أَنْتَ فَأَقُولُ مُحَمَّدُ فَيَقُولُ بِكَ أُمِرْتُ لَا أَفْتَحُ لاَحَدَ قَبْلَكَ. (مسلم حديث ١٩٧).

. ..

(٢) عن عَدْد اللَّه بْنُ عَمْرِو بن العاص قال: قَالَ النَّعِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهَ وَسَلَّمَ حَوْضي مَسِيرَةُ شَهْر مَاؤُهُ أَبْبَضُ مِنْ اللَّبُنَ وَرِيحُهُ أَطْيَبُ مِنْ الْسُك وَكِيزَانَهُ كَنْجُوم السَّمَاء مَنْ شَرِبَ مِنْهَا فَلاَ يَظْمَأُ أَبَدًا. (البخاري حديث ١٥٧٩).

(٤) عَنْ أَنَس بْن مَالك قَالَ: قَالَ رَسُولَ اللَّه صَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: آَنَا أَكْثَرُ الأَنْبِيَاءِ تَبَعًا يَوْمَ الَقِيَامَةِ. (مسلم حديث ١٩٦).

(•) عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ أَنَّ رَسُولَ اللَّه صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالُ: مَنْ صَلَّى عَلَيَّ وَاحِدَةً صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهَ عَشْرُا. (مسلم حديث ٤٠٨)

#### كيف نتصر نبينا صلى الله عليه وسلم؟

أخى المسلم الكريم:

إن لنصرة نبينا محمد صلى الله عليه وسلم وسائل كثيرة يمكن أن نوجزها فيما يلي:

 (1) اتباع سُنة نبينا صلى الله عليه وسلم في جميع الأقوال والأفعال، قدر المستطاع.

 (٢) تقديم محبة وطاعة نبينا محمد صلى الله عليه وسلم على كل شيء.

(٣) الإكثار من الصلاة والسلام على نبينا محمد صلى الله عليه وسلم.

 (٤) الرد على الشبهات التي يثيرها أعداء الإسلام ضد نبينا صلى الله عليه وسلم.

 الدفاع عن أزواج نبينا محمد صلى الله عليه وسلم وأل بيته وجميع أصحابه.

 (٦) تربية أطفالنا على محبة نبينا محمد صلى الله عليه وسلم.

 (٧) تحذير الناس من الابتداع في الدين مع بيان خطر البدع.

 (٨) ذكر سيرة نبينا محمد صلى الله عليه وسلم ومواقفه مع أصحاب الديانات الأخرى وكيف أنهم

عاشوا مع نبينا محمد صلى الله عليه وسلم في مكان واحد، فلم يجبر أحداً منهم على الدخول في الإسلام، ولم يقتل أحداً منهم بغير حق، ولم يعتد على مقدساتهم، وعاشوا معه في أمان على أنفسهم وأموالهم، وترجمة ذلك إلى لغات عديدة ونشرها في وسائل الإعلام المرئية والمسموعة والمقروءة.

(٩) عمل مسابقات في سيرة نبينا صلى الله عليه وسلم مع إعداد جوائز قيمة لها.

(١٠) مقاطعة جميع منتجات الدول التي يستهزئ سكانها بنبينا محمد صلى الله عليه وسلمفإنهم يحبون المال حباً جماً، وهذه المقاطعة تكبدهم خسائر فادحة.

(١١) اجتماع رؤساء وملوك الدول العربية والإسلامية للضغط على حكومات هذه الدول، التي ظهر فيها هذا العمل القبيح، من أجل محاكمة هؤلاء المستهزئين، وإصدار قوانين لمنع ذلك في المستقبل. (١٢) يجب على المسلمين الأخذ بأسباب القوة والتقدم العلمي في جميع مجالات الحياة، العسكرية، والاجتماعية، والسياسية، والاقتصادية، فأعداء الإسلام لا يحترمون إلا الأقوياء.

#### فاندة مهمة:

يجب على كل مسلم أن ينضبط بأحكام الشريعة الإسلامية عند التعبير عن غضبه، تجاه ما يقوم به بعض الحاقدين على الإسلام في الدول غير الإسلامية، من عمل أفلام ورسومات، تسيء إلى نبينا محمد صلى الله عليه وسلم أو تستهزئ باحد من الصحابة، أو بأي مظهر أو حكم من أحكام الشريعة الإسلامية المياركة. فلا يجوز الاعتداء، بالقول أو الفعل، على أعضاء البعثات الرسمية لهذه الدول، أو العاملين في بلاد المسلمين، أو في أي مكان في العالم، الذين يستنكرون ما قام به السفهاء في بلادهم من الاستهزاء بنبينا محمد صلى الله عليه وسلم، وذلك لأنهم معاهدون، فيحرم الاعتداء على الممتلكات الخاصة والعامة، وذلك لأن الإسلام دين العدل والسلام والأمان. كما يحرم علينا، نحن المسلمين، أن نعاقب شخصا على ذنب ارتكبه غيره. قال الله تعالى: (مَن أَهْتَدَى فَإِنَّمَا يَهْتَدِى لِنِفَسِهِ، وَمَن صَلْ فَإِنَّهُمَا يَضِلُ عَلَيْهَا وَلا نُوْرُ وَازِرَةً وِزِرَ أَخْرَىٰ وَمَا كُمَّا مَعَذِينِ حَتَّى يَعْتَ رَسُولا) (الإسبراء:١٥)، وأخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين. وصلى الله وسلم على تبينا محمد وعلى آله وصحبه والتابعين لهم بإحسان إلى يوم الدين.

ذو المجة ١٤٣٣ هـ

# المذهب الوسطي لأبي الحسن الأشعري في توحيد المصفات

استهجان أبي الحسن الأشعري واستنكاره الشديد لتأويلات المعتزلة والجهمية والشيعة والخوارج ومن تبعهم في ذلك من متأخري الأشاعرة

#### الحلقة الثالثة

44

اعداد/ أ.د. محمد عبد العليم الدسوقي الاستاذ بجامعة الأزهر

الحمد لنه والصلاة والسلام على رسول الله. وعلى اله رصحية ومن والاه،. وبعدً

دكرد في المرة السائفة أن أبا الحسن الأشعري قد عقد إلى إثبات صفات الله الخبرية من نحو الدو والقلصة والعن. إلخ، والفعلية من نحو الأستوار رائنزول والغضب والرضا. إلخ، وأنه قصد إلى أنوصول إلى ذلك الإثبات عن طريقين

أحدهما: إثباته هذه الصفات والنص عليها صراحة، وثانيهما: – وهو موضوع هذه الحلقة – عن طريق استنكاره على المعتزلة والجهمية والشيعة والخوارج وغيرهم ممن تأولوا هذه الصفات، فحالوا بتأويلاتهم الباطلة دون إثباتها.. وأقول وبالله التوفيق:

إنه وعلى نحو ما جاء إثبات أبي الحسن الأشعري لصفات الخالق، فيما نطق به بصريح العبارة.. جاء الإنكار منه على نفيها بتأويل أو تعطيل، أيضاً بصريحها.. فقد أنكر على من تأوَّل النزول، وأنكر على من تأوَّل الفوقية، وأنكر على من تأوَّل اليد والعين، وأنكر على من تأوَّل المجيء والإتيان، وأنكر على من تأوَّل الوجه بالذات.. كما شدد النكير في غير ما مرة على من تأوُّل الاستواء بالاستيلاء أو القهر أو القدرة، وجاء كل ذلك منه دادلة النقل والعقل.

ومن ذلك قول الأشعري: «وقد قال قائلون من المعتزلة والجهمية والحرورية: إن معنى قول الله تعالى: «الرحمن على العرش استوى» (طه/٥)، أنه (استولى) و(ملك) و(قهر) و(أن الله - تعالى - في كل مكان)، وجحدوا أن يكون الله عز وجل مستم على عرشه كما قال أهل الحق.. ونهبوا

في الإستواء إلى القدرة، ولو كان هذا كما ذكروه لما كان هذاك فرق بين العرش والأرض السابعة؛ لأن الله تعالى قادر على كل شيء، والأرض لله سبحانه قادر عليها وعلى الحشوش وعلى كل ما في العالم.. ولو كان الله مستوياً على العرش بمعنى الاستيلاء وهو تعالى مستو على الأشياء كلها، لكان مستوياً على العرش وعلى الأرض وعلى السماء وعلى الحشوش والأقذار، لأنه مستول عليها.. وإذ لم يجز عند أحد من المسلمين أن يقول: إن الله مستو على الحشوش والأخلية -تعالى الله عن ذلك علواً كبيراً – لم يجز أن يكون الإستواء على العرش الاستيلاء الذي هو عام في الأشياء كلها، ووجب أن يكون معنى الاستواء يختص بالعرش لعظمته دون الأشياء كلها". (الإبانة ص ٩٢)

قال: "وزعمت المعتزلة والحرورية والجهمية أن الله تعالى في كل مكان، فلزمهم أنه في بطن مريم وفي الحشوش والأخلية، وهذا خلاف الدين، تعالى الله عن قولهم علواً كبيراً.. ويقال لهم: إذا لم يكن مستوياً على العرش بمعنًى يخص العرش دون غيره – كما قال ذلك أهل العلم وَنَقلة الأخبار وحَمَلة الآثار – وكان الله عز وجل في كل مكان، فهو تحت الأرض والأرض السماء فوقها، وإذا كان تحت الأرض والأرض فوقه والسماء فوق الأرض.. فإن في هذا ما يلزمكم أن تقولوا لأجله: إن الله تحت التحت والأشياء نوقه، وأنه فوق الفوق والأشياء تحته، ما هو تحته، وهذا هو المحال والمتناقض، تعالى ما هو تحته، وهذا هو المحال والمتناقض، تعالى

التوكيط العدد ٤٩٢ السنة العادية والأربعون

الله عن ذلك علوا كبيرا».(الإبانة ص ٩٢) دلائل إنكار الأشعري على طريقة متأخري الأشاعرة؛

ومن دلائل إنكار أبى الحسن الشديد على طريقة متأخري الأشاعرة - المتبَعة إلى الآن في تفصيل نعوت السلب والمفضية إلى نفى ذاته تعالى وما ثبت بحقه من صفات الفعل والخبر لاسيما صفة استوائه سيحانه على عرشه - ما نسبه في (المقالات) ص ١٥٥، ١٥٦ إلى المعتزلة على سبيل الاستهجان، فقد نقل عنهم قولهم: «إن الله واحد .. ليس بجسم ولا شبح ولا جثة، ولا صورة ولا لحم ولا دم ولا شخص، ولا جوهر ولا عرض، ولا بذي لون ولا طعم ولا رائحة ولا محسة، ولا بذي حرارة ولا برودة.. وليس بذي أنعاض وأجزاء وجوارح وأعضاء، وليس بذي حهات ولا بذى بمان وشمال وأمام وخلف وفوق وتحت.. ولا تجوز عليه المماسة ولا العزلة ولا الحلول في الأماكن، ولا يوصف بشيء من صفات الخلق الدالة على حدَّثهم، ولا يوصف بأنه متناه.. وليس بمحدود.. ولا تحيط به الأقدار ولا تحجيه الأستار، ولا تدركه الحواس ولا يقاس بالناس.. لا تراه العبون ولا تدركه الأبصار ولا تُسمع بالأسماع».

ولكون قصدهم من وراء كل هذا النفي المفصل: تعطيل أفعاله تعالى وصفاته الخبرية.. ولكونه يمثل غير طريق المؤمنين، عقَّب الأشعري عليه بقوله: «فهذه جملة قولهم في التوحيد، وقد شاركهم في هذه الجملة: الخوارج وطوائف من المرجئة وطوائف من الشيعة، وإن كانوا للملة التي يظهرونها ناقضين ولها تاركين».

#### إنكار الأشعري على المتأولة:

وكان مما استنكره الأشعري بشدة على المتاولة، تأويلهم اليد بالنعمة؛ حيث قال ما نصه: «وليس يجوز في لسان العرب ولا في عادة أهل الخطاب، أن يقول القائل: عملت كذا بيديًّ، ويعني به النعمة، وإذا كان الله إنما خاطب العرب بلغتها وما يجري مفهوماً في كلامها ومعقولاً في خطابها، وكان لا يجوز في خطاب أهل اللسان أن يقول القائل: (فعلت بيدي) ويعني: النعمة، بطل أن يكون معنى قوله تعالى: «ييدي» (ص/ ٥٧)

النعمة، وذلك أنه لا يجوز أن يقول القائل: (لي عليه يدي)، بمعنى: (لي عليه نعمتي).. لأنه إن روجع في تفسير قوله تعالى: «بيدي» بـ «نعمتي» إلى الإجماع، فليس المسلمون على ما ادَّعى متفقين، وإن روجع إلى اللغة فليس في اللغة أن يقول القائل: (بيديًّ) يعني (نعمتيًّ)، وإن لحا إلى وجه ثالث سالناه عنه ولن يجد له سبيلاً». [الإيانة ص٩٩].

وبعد إثباته ما أتى به القرآن في قوله تعالى: «خلقت بيدى».. (ص/ ٧٥) ووجوب حمله – بموجب القرائن - على ظاهره، وبعد أن أحال أن تكون بمعنى (نعمتي)، قال أبو الحسن الأشعري: «فإن قال قائل: إذا ذكر الله عز وحل (الأبدى) -يعنى في قوله تعالى: «مما عملت أيدينا» (يس/ ٧١) - وأراد (بدين)، فما أنكرتم أن يذكر (الأبدى) ويريد (يدا) واحدة؟، قبل له: ذكر تعالى (أيدى) وأراد (يدين)، لأنهم أجمعوا على بطلان قول من قال: (أبدى كثيرة)، وقول من قال: (بدا واحدة)، فقلنا: (بدان)؛ لأن القرآن على ظاهره، إلا أن تقوم حجة بأن يكون على خلاف الظاهر، فإن قال قائل: ما أنكرتم أن يكون قوله تعالى: «عملت أبدينا» (يس/ ٧١) وقوله تعالى: «لما خلقت بيدى» (ص/ ٧٥) على المجاز؟ قبل له: حَكم الله تعالى أن يكون على ظاهره وحقيقته، ولا يخرج الشبىء عن ظاهره إلى المجاز إلا يحجة ١.هـ [الإيانة ص١٤٢]. ...

#### نقد الأشعري للمعتزلة،

وكان مما عابه الأشعري كذلك على المعتزلة - ومن قال بقولهم - ما نقله عنهم في (المقالات) من الزعم بـ «أن لله وجهاً هو هو» [ومدعي هذا هو: رأس المعتزلة أبو الهذيل العلاف]، مبررين ذلك بـ «أن العرب تقيم الوجه مقام الشيء، فيقول القائل: (لولا وجهك لم أفعل)، أي: (لولا أنت لم أفعل)، وهذا قول النظام وأكثر معتزلة البصريين وقول معتزلة البغداديين»[مقالات الإسلاميين ص الأشاعرة بعد تعطيلهم صفة الوجه وتاويلها بالذات.

ومما نقله عنهم كذلك مع شدة استنكاره له، تأويلاتهم الباطلة بشأن صفتى (العين) و(اليد)

ذو الحجة ١٤٣٣ هـ

77

التوعيد

Upload by: altawhedmag.com

في حقه تعالى، حيث قال بنفس المصدر ص ١٩٥: «وأجمعت المعتزلة بأسرها على إنكار (العين) و(اليد)، وافترقوا في ذلك على مقالتين: فمنهم من أنكر أن يقال: (لله يدان)، وأنكر أن يقال: (إنه ذو عين، وإن له عينين)، ومنهم من زعم أن لله يدأ وأن له يدين، وذهب في معنى ذلك إلى أن اليد نعمة، وذهب في معنى العين إلى أنه أراد: العلم وأنه عالم، وتأول قول الله تعالى: «ولتصنع على عيني» (طه/ ١٤)، أي: بعلمي».. وقد سبق ذكر رده على ذلك، وسوقه إجماع أهل السنة وسلف الأمة على خلافه.

#### استنكار الأشعري على النفاة:

ويواصل أبو الحسن الأشعري استنكاره الشديد على المعتزلة النفاة و- بالطبع - من قال بقولهم، فيُفصح في (المقالات) ص ٢١٨ عن أنها: «تأولت (اليد) بمعنى النعمة، وتأولت قوله تعالى: «تجري بأعيننا» (القمر١٤)، أي: (بعلمنا)، و(الجنب) بمعنى: (الأمر)، وقالوا في قوله تعالى: «أن تقول نفس يا حسرتا في أم الله)، وقالوا: (نفس الباري هي هو).. وأما (الوجه) فإن المعتزلة قالت فيه قولين: قال وقال غيره: معنى قوله: «ويبقى وجه ربك» والم عن (الرحمن/ ٢٧)، ويبقى ربك، من غير أن يثبت وجهاً».

وكان مما قاله بنفس المصدر ص ٩٧: «ونفى الجهمية أن يكون لله تعالى وجه»، في إشارة منه رحمه الله إلى تشابه من يفعل ذلك أيًا ما كان، بمن ينكر سمع الله وبصره وعلمه وقدرته، وإشارة منه كذلك إلى تشابه من ينكر صفاته تعالى ويعطلها بزعم تنزيهه تعالى عن مشابهة الحوادث، بالمجسمة والمشبهة الذين لم يتصوروا في صفات الله إلا ما يكون منها لم يتصوروا في صفات الله إلا ما يكون منها للمخلوقين، ومن كلامه الصريح في ذلك قوله في المقالات في ٢١٧: «قالت المجسمة: (له يدان في المقالات في ٢١٧: «قالت المجسمة: (له يدان ورجلان ووجه وعينان وجنب)، يذهبون إلى الجوارح والأعضاء».. وكان مما ذكره وعقب به مباشرة على مقولة المجسمة السالفة الذكر،

قوله - في معتقد أهل السنة والجماعة وما أجمعوا عليه في ذلك -: «قال أصحاب الحديث: لسنا نقول في ذلك إلا ما قاله الله عز وجل، أو جاءت به الرواية من رسول الله صلى الله عليه وسلم، فنقول: (وجه بلا كيف، ويدان وعينان بلا كيف)»أ.ه.

وقد أوضح الحافظ الذهبي في العلو ص ١٩٩ أن الأشعري في المقالات ص ٢٩٠ "ذكر فرق الخوارج والروافض والجهمية وغيرهم.. إلى أن قال: (ذكر مقالة أهل السنة وأصحاب الحديث: جملة قولهم: الإقرار بالله وملائكته وكتبه ورسله، وبما جاء عن الله، وما رواه الثقات عن رسول الله صلى الله عليه وسلم لا يردون من ذلك شيئاً، وأن الله على عرشه كما قال: «الرحمن على العرش استوى» (طه/ م)، وأن له يدين كما قال: «لما خلقت بيدي» م)، وأن أسماء الله لا يقال إنها غير الله كما قالت المعتزلة والخوارج ".. إلى آخر ما قرره الأشعري رحمه الله.

#### العلو عند الأشعري:

كما أوضبح الذهبي بنفس الصفحة والتي تليها، أن أبا الحسنِ "ذكر في هذا الكتاب المذكور -ص ٢١٨،٢١٠ نحوا من ذلك - في باب: (هل الباري تعالى في مكان دون مكان، أم لا في مكان، أم في كل مكان)، فقال: (اختلفوا في ذلك على سبع عشيرة مقالة، منها: قال أهل السنة أصحاب الحديث: إنه ليس بجسم ولا يشبه الأشياء، وإنه على العرش كما قال: «الرحمن على العرش استوى» (طه/ ٥)، ولا نقدم بين يدي الله بالقول، بل نقول استوى بلا كيف، وإن له يدين كما قال: «خلقت بيدي» (ص/ ٧٥)، وإنه ينزل إلى سماء الدنيا كما جاء في الحديث)، ثم قال: (وقالت المعتزلة: استوى على عرشه، بمعنى: استولى، وتأولوا اليد بمعنى النعمة، وقوله: «تجرى بأعيننا» (القمر / ١٤) أي: بعلمنا، والجنب بمعنى: الأمر، وقالوا في قوله: «أن تقول نفس يا حسرتا على فرطت في جنب الله» (الزمر/ ٥٦)، أي في أمر الله، وقالوا: نفس البارئ هي هو وكذلك ذاته هي هو".

كما أوضح شيخ الإسلام ابن تيمية كل

التواكيي العدد ٤٩٢ السنة الحادية والأربعون

37

ذلك في الحموية [ص ٥٣: ٥٩]. ونقل عن أبي الحسن الأشعري جُلُ ما يتعلق بتأويلات المعتزلة وغيرهم من أهل الضلال، وما ذكره رحمه الله بشأن ردها ودحضها.

#### رسالة الأشعري إلى أهل الثغر:

وقد سقنا قدل، ما قاله في رسالته إلى أهل الثغر ص ٢١٤ وما بعدها، وفيه - بتصرف واختصار -: «وأجمعوا على أن صفته عز وجل لا تشيبه صفات المحدّثين كما أن نفسه لا تشيبه أنفس المخلوقين، واستدلوا على ذلك بأنه لو لم يكن له عز وجل هذه الصفات لم يكن موصوفاً بشيء منها في الحقيقة، وأجمعوا على أنه عز وجل يسمع ويرى، وأن له يدين مبسوطتين، وأن الأرض جميعا قبضته يوم القيامة والسماوات مطويات بيمينه من غير أن يكون جوارح، وأن يديه تعالى غير نعمته، وأجمعوا على أنه عز ص١٨٩]. وجل يجئ يوم القيامة والملك صفا صفا لعرض الأمم وحسابها وعقابها وثوابها، وليس محيئه حركة ولا زوالا، وإنما يكون المجيء حركة وزوالا إذا كان الجائي جسماً أو حوهراً، فإذا ثبت أنه عز وجل ليس جسماً ولا جوهراً لم يجب أن يكون مجيئه نقلة أو حركة، ألا ترى أنهم لا يريدون بقولهم: (جاءت زيد الحمي) أنها تنقلت إليه أو تحركت من مكان كانت فيه إذ لم تكن جسما ولا جوهرا وإنما محدثها إلىه وجودها به، وأنه ينزل إلى السماء الدنيا كما رُوي عن النبي صلى الله عليه وسلم وليس نزوله نقلة؛ لأنه ليس بجسم ولا جوهر، وقد نزل الوحى على النبي صلى الله عليه وسلم عند من خالفنا، وأجمعوا على أنه تعالى فوق سماواته على عرشه دون أرضه، وقد دل على ذلك بقوله: (أأمنتم من في السماء أن بخسف بكم الأرض) (الملك / ١٦)، وقال: (الرحمن على العرش استوى) (طه/ ٥) وليس استواؤه على العرش استدلاء كما قال أهل القدر، لأنه عز وجل لم يزل مستوليا على كل شيء».

#### تزكية العلماء لأبي الحسن الأشعري:

وهذا بالطبع مذهبه الذي دان الله به ولقي ربه عليه.. وقد شهد له به أئمة الهدى، يقول

ابن تيمية - رحمه الله - في «الموافقات» ٢/ ٨: "الأشعري يثبت الصفات بالشرع تارة وبالعقل أخرى، ولهذا يثبت العلو ونحوه مما تنفيه المعتزلة، ويثبت الاستواء على العرش، ويرد على من تاوله بالاستيلاء ونحوه"، ويقول بنفس المصر ٣/ ٢٣٩: "ليس للأشعري في إثبات صفة الوجه واليد والاستواء وتاويل نصوصها قولان، بل لم يختلف قوله أنه يثبتها إثبات صفة الوجه واليد والاستواء وتاويل فلا يقف فيها، بل يبطل تاويلات من ينفيها". محمد أبو زهرة، وكان مما قاله عنه: "أنه يأخذ من غير أن يقع في الآيات الموهمة للتشبيه من غير أن يقع في التشبيه، فهو يعتقد أن لله وجهاً لا كوجه العبيد، وأن لله يداً لا تشبه أيدي المخلوقات"[ينظر (ابن تيمية حياته وعصره)

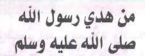
#### موقف الأشعري من المجاز:

وما سبق أن ذكرناه للأشعري وشهد له به السابقون واللاحقون، يؤكد - من دون شك -نفيه للمجاز كلية في أي وأحاديث الصفات؛ لكونه القاضى مصرف الصفات الخدرية وصفات الأفعال عن ظاهر معذاها بدون دليل ولا قرينة شرعية أو لغوية أو عقلية أو حالية، والمجاز - كما يَعلمُ ذلك من له أدنى إلمام بقواعد البلاغة - الشرط فيه وجود أيَّ من هذه القرائن المانعة من إرادة المعنى الحقيقي للفظ، وأرى أن هذا أوسط الأراء التي قبلت في إشكالية وجود المجاز في القرآن أو عدم وحوده، حيث أفرط البعض فجنح إلى أن حُل ما في القرآن محمول على المجاز، وغالى أخرون فنفى المجاز عن القرآن كلية، والصواب هو وحوده مع منع إجرائه بالكلية في صفات الله تعالى لعدم وجود القرينة كما أسلفت، وعلى ما هو مفصل في كتابنا (موقف السلف من المحاز في الصفات).

#### وللحديث بقية بمشيئة الله تعالى.

نسال الله أن يبصَّرنا بعيوبنا وأن يلهمنا رشدنا وأن يهديَنا سبلنا، إنه ولي ذلك والقادر عليه.





# اخلاص النية في الحج

عن أنس بن مالك رضى الله عنه قال: "حج النبي صلى الله عليه وسلم على رحل رث، وقطيفة تساوى أربعة دراهم، أو لا تساوى، ثم قال: "اللهم حجة لا رياء فيها ولاسمعة".

[ابن ماجه وصححه الألباني]

رفع الصوت عند التليية عن زيد بن خالد قال: قال النبي صلى الله علده وسلم: "أتاني حدردل فقال لي: إن الله بأمرك أن تأمر أصحابك أن برفعوا أصواتهم بالتلبية، فإنها من شعائر الحج". [أخرجه أحمد وصححه الألياني في صحيح الجامع ٢٧].

فضل العشر الأول من ذي الحجة

"ما ألعمل في أيام أفضّل منها في هذه

قالوا: ولا الجهاد؟ قال: "ولا الجهاد،

إلا رجل خرج يخاطر بنفسه وماله، فلم

يرجع بشيء". [أخرجه البخاري]

عن ابن عباس رضي الله عنهما عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال:

ذو الحجة ٢٣٢٢ ه

to gi

NACE BORNESS

Isle:

علاء خضر

فضل صيام يوم عرفة عن أبى قتادة رضى الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: "صوم يوم عرفة يكفر سنتين: ماضية ومستقبلة" [أخرجه مسلم].

ACTION ON DOLLAR

[صحيح البخاري].

Upload by: altawhedmag.com

رفع الصوت بالتكبير أيام العيد كان عمر رضي ألله عنه يكبر في قبته بمنى، فيسمعه أهل المسجد فيكبرون، ويكبر أهل الأسواق حتى ترتج تكبيرًا. وكان ابن عمر يكبر بمنى تلك الأيام، وخلف الصلوات، وعلى فراشة، وفي فسطاطه، ومجلسه وممشاه، تلك الأيام جميعًا. وكانت ميمونة تكبر يوم النحر، وكان النساء يكبرن خلف أبان بن عثمان وعمر بن عبد العزيز ليالي التشريق مع الرجال في المسجد. بسم الله، والحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله محمد بن عبد الله وعلى آله وصحبه ومن والاه، وبعد: Chil Const

K LAC

وأحكام

لمن دياب

لته العدد ١٤٩٢ السنة العادية والأربعون

121261 1

3

فيا أيها القارئ الكريم اعلم أن أعظم ما تنشرح به الصدور وتطيب، ذكر الله جل وعلا فهو شفاء للصدور ونور للبصائر واطمئنان للقلوب، قال الله تعالى: «ألا بِنِحَرِ ٱللَّهِ تَطْمَعُ ٱلْتُلُوبُ» [ الرعد /٢٨].

إن المحفوظ عن النبي صلى الله عليه وسلم في ذكر الله تعالى شيء يفوق الحصر، فهو أعظم الذاكرين لربه صلى الله عليه وسلم كان ذاكراً لله جل وغلا مذ أن قال الله له: «بَتَأَيُّا الْمُنَزَرُ وعلا في قيامه وقعوده، في ذهابه وإيابه، في سفره وإقامته، فهو الذي بلغ الغاية في ذكر الله تعالى في الأولين والآخرين. إلا أن كلمة من هذا المحفوظ تلفت الأنظار وتجذب الأسماع لكثرة ترددها وتكرارها ولوجازة لفظها وعظم معناها إنها كلمة (الله أكبر)،

#### فضائل التكبير الله أكَبَرُ فَطَرَةَ الله

عَنْ أَنَس بْنِ مَالك رضي الله عنه قَالَ: «كَانَ رَسُولَ اللَّه صلَى الَله عَلْيه وسلم يُغِيرُ إذَا طَلَحَ الْفَجْرُ، وَكَانَ يَسْتَمعُ الأَذَانَ فَإِنْ سَمَعَ أَذَانًا أَمْسَكَ وَإِلاَّ أَغَانَ، فَسَمعَ رَجُلاً يَقُولُ: اللَّهُ أَكْبَرُ اللَّهُ أَكْبَرُ. فَقَالَ رَسُولُ اللَّه صلى الله عليه وسلم: «عَلَى الْفُطْرَة»» رواه مسلم ح(٣٨٣). شهادة من النبي صلى الله عليه وسلم أن هذه الكلمة كلمة الفطرة.

الله أكبر كلمة جامعة لمعاني العبودية دالة على أصول عبادة الله تعالى وفروعها. الله أكبر أصدق كلام وأعذبه وأحلاه.

الله أكبر أبلغ لفظ يدل على تعظيم الله تعالى وتمجيده وتقديسه.

الله أكبر كلمة جمعت الخير؛ ففيها الشهادة لله تعالى بأنه أكبر من كل شيء، وأنه سبحانه أجلً من كل شيء، وأنه تعالى أعظم من كل شيء.

لله عل للذي بن حالى الله عنه أن النبي صلى فعَنْ عَدَى بَن حَاتم رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قَالَ لَهُ حينما دعام إلى الإسلام: «يا عَدَى بَنْ حَاتم مَا أَفَرَكُ انْ اللَّهُ، فَهَلْ مَنْ إلَه تهرب وتقر- أَنْ تُقَالَ: لاَ إلَهُ إلاَ اللَّهُ، فَهَلْ مَنْ إلَه إلاَّ اللَّهُ مَا أَفَرَكَ أَنْ يُقَالَ: اللَّهُ أَكْبَرُ، فَهَلْ شَى مُ هُوَّ أَكْبُرُ مِنَ اللَه ؟» صحيح سنن الترمذي ح (٢٩٥٤). بهذا يَبِين لَنا النبي صلى الله عليه وسلم على

ماذا تقوم دعوته، إنها تقوم على إفراد الله تعالى بالعبادة وتعظيمه جل وعلا فالله سبحانه وتعالى أكبر من كل شيء قدراً، وعزة وجلالاً:

#### الله أكبر عداد للحسنات

عَنْ أَبِى سَعِيد الْحَدْرِيَّ وَأَبِى هُرَيْزَةَ -رضي الله عنهما - أَنَّ رَسُّوَلَ اللَّهُ صلى الله عليه وسلم قَالَ: «إِنَّ اللَّهُ اصْطَفَى منَ الْكَلَّمَ أَرْبَعاً «سُبْحَانَ اللَّه وَالْحَمَّدُ للَّهُ وَلاَ إِنَهُ إِلاَّ اللَّهُ وَاللَّهُ أَكْبَرُ هَمَنْ قَالَ: سُبْحَانَ اللَّه وَمَنْ قَالَ: اللَّهُ لَهُ عَشْرِينَ حَسَنَةً أَقْ حَطَّ عَنْهُ عَشْرِينَ سَيَّئَةً، وَمَنْ قَالَ: اللَّهُ لَمَ عَنْهُ مَقْلُ ذَلَكَ، وَمَنْ قَالَ: لا إِلَهَ إِلاَّ اللَّهُ فَمَثْلُ ذَلَكَ، وَمَنْ قَالَ: الْحَمَّدُ للَّهُ رَبِّ الْعَالَمَ مَنْ قَالَ: فَمَثْلُ ذَلَكَ، وَمَنْ قَالَ: الْحَمَّدُ للَّهُ رَبِّ الْعَالَمَ مِنْ اللَّهُ فَمَثْلُ ذَلَكَ، وَمَنْ قَالَ: الْحَمَّدُ للَّهُ رَبِّ الْعَالَمَ مِنْ قَالَ اللَّهُ فَمَثْلُ ذَلَكَ، وَمَنْ قَالَ: الْحَمَّدُ لَكُمْ مَنْ قَالَ اللَّهُ فَمَثْلُ ذَلَكَ، وَمَنْ قَالَ قَالَ عَامَ مَنْ عَانَ اللَّهُ العَمْرُ عَنْ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ عَالَ اللَّهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ اللَّهُ وَمَنْ قَالَ اللَّهُ عَمْدُونَ عَالَ اللَّهُ عَمْدُونَ عَلَنَ اللَّهُ عَمْهُ مَنْ عَالَ اللَّهُ عَمْهُ اللَّهُ وَمَنْ قَالَ عَلَيْ مَنْ عَالَ اللَّهُ عَمْدُونَ مَسْنَعُهُ وَالَا اللَّهُ عَلْهُ وَالَا اللَّهُ عَالَهُ مَنْ عَلَى اللَّهُ عَلَهُ عَنْهُ عَالَهُ عَالَ اللَّهُ عَالَهُ عَنْهُ عَالَهُ عَنْهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ مَنْ عَالَ اللَّهُ عَلَنَهُ مَنْ عَالَ اللَّهُ عَالَ اللَهُ عَالَهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ أَوْ مَعْ عَنْهُ عَنْهُ عَنْ عَنْهُ عَنْ عَنْ عَالَ اللَهُ عَالَ اللَهُ عَمْ مَنْ عَلَى اللَهُ عَالَ عَالَ عَالَ عَالَهُ عَالَ عَالَ عَالَى اللَهُ عَنْ عَالَ عَالَ عَالَ عَالَ عَالَ عَالَ عَامَا مَنْ عَلَ عَالَهُ مَنْ عَالَ عَامَا عَامَ مَنْ عَالَ عَالَ عَالَ عَالَهُ مَا عَنْ عَالَهُ اللَهُ عَلَيْ عَلْ عَالَهُ الللَهُ عَالَهُ عَالَهُ عَالَهُ عَالَ عَالَ عَالَهُ عَالَ عَالَ عَالَهُ عَالَ عَالَهُ عَالَهُ عَالَهُ مَا عَامَا عَالَهُ عَالَ اللَهُ عَالَهُ اللَهُ عَالَةُ عَالَ عَالَ عَالَ عَالَ عَالَ عَالَهُ عَالَهُ مَا عَالَهُ اللَهُ عَالَ عَالَهُ عَالَ عَالَ عَامَ عَالَ عَا عَالَهُ عَالَ اللَهُ عَالَ اللَهُ عَالَ عَامَا مُولَا اللَهُ عَالَ عَالَ عَالَ اللَهُ عَالَ اللَهُ عَامَامِ مَا عَالَ عَا عَا عَالَ عَالَ عَا عَا عَا

#### الله أكبر كلمة تتفض الخطايا:

عَنْ أَنس بِّن مَالك رضي الله عنه، أَنَ رَسُول الله صلى الله عليه وسلم أَخَذَ غُصْناً فَنَفَضَهُ فَلَمَّ يَنْتَفض ثُمَّ نَفَضَهُ فَلَمْ يُنْتَفض ثُمَ نَفَضَهُ فَانْتَفَض، فَقَالَ رَسُولُ اللَّه صلى الله عليه وسلم: إنَّ سُبْحَانَ اللَّه وَالْحَمْدُ للَّه وَلاَ إِلَهَ إِلاَّ اللَّهُ وَاللَّهُ أَكْبَرُ تَنْفُضُ الضُّطَايَا كَمَا تَنْفُضُ الْشَجَرَةُ وَرَقَهَا» وعند الترمذي بلفظ: «لَتُسَاقَطُ مِنْ ذُنُوبِ العَبْدِ كَمَا تَسَاقَطَ وَرَقُ هَذِهِ الشَّجَرَةِ» صحيح الترغيب والترهيب ح (١٥٧٠). الله أكبر غرس العِنْه:

عَنْ أَبِى هُرَيْرَةَ رضي الله عنه أَنَّ رَسُولَ اللَّه صلى الله عَليه وسلم مَرَّ به وَهُوَ يَغْرِسُ غَرْسًا فَقَالَ:«يَا أَبَا هُرَيْرَةَ مَا الَّذِي تَغُرَسُ». قُلْتُ غَرَاسًا لي. قَالَ:«يَا أَذُلُكُ عَلَى غَرَاسَ خَيْرِ لَكَ مِنْ هَذَا» قَالَ: بَلَى يَا رَسُولَ اللَّه. قَالَ: «قُلْ سُبْحَانَ اللَّه وَالْحَمْدُ للَّه وَلَا إِلَهُ إِلاَّ اللَّهُ وَاللَّهُ أَكْبَرُ يُغْرَسْ لَكَ بِكُلَّ وَاحْدَة شُبَجَرَةُ فَي الْجَنَةِ» صحبح الترغيب والترَهيب حَرْبَ (١٥٤٩).

وَعَن آبُن مَسْعُود رَضَي الله عنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّهِ صلى الله عليه وسلم: (لَقِيتُ إِبْرَاهِيمَ II لَيْلَةَ أَسْرِيَ بِي فَقَالَ: يَا مُحَمَّدُ أَقْرِىٰ أَمَّتَكَ مَنَى السَّلاَمَ، وَأَخْبِرُهُمْ أَنَّ الْجَنَّةَ طَيَّبَةُ التُّرْيَةَ، عَذَيةُ الْمَاء، وَأَنَّها قِيعَانُ، وَإَنَّ عَرَاسَهَا سُبْحَانَ اللَّه، وَالْحَمْدُ للَّه، وَلاَ إِلَهَ إِلاَ اللَّهُ، وَاللَّهُ أَكْبَرُ» الصحيحة ج (١٠٥)، وفي رواية قَالَ من غَرْسهَا قَالُوا يَا رَسُولَ اللَّه وَمَا غَرْسُهَا قَالَ: " سُبْحَانَ اللَّه، وَالْحَمْدُ للَه، وَلاَ إِلَهُ إِلاَ اللَّهُ، وَاللَّهُ أَكْبَرُوا شَرْحَانَ اللَّه، وَالْحَمُدُ للَهُ أَعْزَى اللَّهُ وَمَا غَرْسُهَا قَالَ: " سُبْحَانَ اللَّه، وَالتَّهُ اللَّهُ المَّهُ وَلاَ اللَّهُ أَعْرَى اللَّهُ وَمَا عَرْسُهَا قَالَ:

قال العلَّامة ابن عثيمين-رحمه الله-: «يعني أن الإنسان إذا قالها يغرس له في الجنة غرسًا

فَي كل كلمة، ومنها أن ذكر الله من أفضل الأعمال وأوفاها وأحبها إلى الله بل هو من أسباب الثبات عند اللقاء كما قال الله تعالى: المَالَيُنَهُمَا ٱلَّبَيْنَ مَامَتُواً إِذَا لَقِيمُ فَنِكَ فَأَنْبُوا وَإِذَكَرُوا اللَّهُ كَثِيرًا لَعَلَكُمُ لَفَلِحُونَ » [الأنفال: ٤٩] مثل هذه الأحاديث كلها تدل على فضيلة الذكر، وأنه ينبغي للإنسان أن يكثر من ذكر الله، شرح رياض الصالحين ح (١٤٤٠).

الله أكبر من أحب الكلام إلى الله:

عَنْ سَمُرَةَ بْن جُنْدَب رضي الله عنه، قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم: «أَحَبُّ الْكَلَام إلَى الله أَرْيَعَ: سُبْحَانَ الله، وَالْحَمُدُ للَّه، وَلَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ، وَاللهُ أَكْبُرُ. لَا يَضُرُّكَ بِأَيَّهِنَّ بَدَأْتَ» رَواه مسلمَ ح (٢١٣٧). قال الإمام الصنعاني -رحمه الله-: «يعني إنما كانت أحبه إليه تعالى لاشتمالها على تنزيهه، وإثبات الحمد له والوحدانية والأكبرية وقوله لا يضرك بايهن بدأت دل على أنه لا ترتيب بينها ولكن تقديم التنزيه أولى، سبل السلام (٢١٧/٢).

#### من ضن بالمال أن ينفقه وهاب العدو أن يجاهده والليل أن يكابده فليكثر من قول " سُبْحَانَ اللَّهِ وَالْحَمْدُ لِلَهِ وَلَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَاللَّهُ أَكْبَرُ ":

عَنْ عَبْد اللّه رضَي الله عنه، عَن النّبِيَ صلى الله عليه وسَلم أَنَّهُ قَالَ: «إِنَّ اللهَ قَسَمَ بَيْنَكُمُ أَخْلَاقَكُمْ كَمَا قَسَمَ بَيْنَكُمُ أَرْزَاقَكُمْ، وَإِنَّ اللهَ يُعْطِي الْمَالَ مَنْ يُحِبُّ وَمَنْ لَا يُحِبُّ، وَلَا يُعْطَي الْإِيمَانَ، قَمَنَ ضَنَّ بِالْمَالِ أَنْ يُنْفَقَهُ أَحَبَّ عَبْدًا أَعْطَاهُ الإِيمَانَ، قَمَنَ ضَنَّ بِالْمَالِ أَنْ يُنْفَقَهُ وَهَابَ اللَّيْلَ أَنْ يُكَابَدُهُ، وَخَافَ الْعَدَوَّ أَنَّ يُجَاهَدُهُ وَاللَهُ أَكْبَرُ، محيحيح الترغيبِ والترَهَيبِ حَ (١٥٧١).

#### " الله أكبر " من الباقيات الصالحات؛

عَنْ الْحَارِثِ مَوْلَى عُثْمَانَ رضي الله عنه يَقُولَ: «جَلَسَ عُثْمَانُ يَوَّمًا وَجَلَسْنَا مَعَهُ فَجَاءَهُ الْمُؤَذِّنُ فَدَعَا مِمَاء في إِنَاء أَظُنُّهُ سَيَكُونُ فِيه مُدُّ فَتَوَضَّلُ ثُمَّ قَالَ رَأَيْتُ رَسُولَ اللَّه صلى الله عَلَيه وسلم مَتَوَضًا وُضُوئِي هَذَا ثُمَّ قَالَ: وَمَنْ تَوَضًا وُضُوئِي ثُمَّ قَامَ فَصَلَى صَلَاةً الظُّهْرِ غُفِرَ لَهُ مَا كَانَ بَيْنَهَا وَبَيْنَ صَلَاةِ الطُّهْرِ ثُمَّ صَلَى العُصَرَ عُفِرَ لَهُ مَا بَيْنَهَا وَبَيْنَ صَلَاةِ الطُّهْرِ عُمَ

Silai

ذو الحجة ١٤٣٣ هـ

الْمُغْرِبَ غُفْرَ لَهُ مَا بَيْنَهَا وَمَتْنَ صَلَاة الْغَصْرِ ثُمَّ صَلَّى الْمَغْرِبِ ثُمَّ لَعَشَاءَ غُفْرَ لَهُ مَا بَيْنَهَا وَجَيْنَ صَلَاة الْمَغْرِبِ ثُمَّ لَعَلَّهُ أَنْ يَبِيتَ يَتَمَرَّغُ لَنُلَتَهُ ثُمَ إِنَّ قَامَ فَتَوَضَّا وَصَلَّى الصَّبِّحَ غُفْرَ لَهُ مَا بَيْنَهَا وَبَيْنَ صَلاة الْعشَاء " وَهُنَّ الْحَسَنَاتَ يُدْهِبُنَ السَّيِّنَات " قَالُوا: هَذَه الْحَسَنَاتُ فَمَا الْبَاقِيَاتُ يَا عُثْمَانُ قَالَ: (هُنَ لَا إِلَهُ إِلاَ اللَّهُ وَسَبْحَانَ اللَّه وَالْحَمُدُ للَه وَاللَّهُ أَكْبَرُ وَلَا حَوْلَ وَلَا قُوْةَ إِلَا بِاللَهِ)، صحيح الترغيب والترهيب ح (٣٦٦).

والمبلى المسلح

#### الله أكبر تثقل الميزان:

عَنْ أَبِي سَلَمَى رضي الله عنه، رَاعِي رَسُولِ الله صلى الله عليه وسلم قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم يَقُولُ: «بَحْ بَحْ، مَا أَثْقَلَهُنَّ فِي الْمَزَانِ: لَا إِلَهُ إِلَّا اللهُ، وَسُنْحَانَ الله، وَالْحَمْدُ للَّه، وَاللهُ أَكْبَرُ، وَالْعَبْدُ الصَّالِحُ يُتَوَفًى لِلْمُسْلِمِ فَيَحْتَسِبُهُ» صحيح الترغيب والترهيب ح (١٥٥٧).

#### الله أكبر جنة من الثيران:

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رضي الله عنه، قَالَ: قَالَ رَسُولَ الله صَلى الله عليه وسلم: «خُذُوا جُنَّتَكُمْ» قَالُوا: يَا رَسُولَ الله، أَمَنْ عَدُوًّ قَدْ حَضَرَ؟ قَالَ: «لَا، وَلَكَنْ إِلَهُ إِلَا اللهُ، وَاللهُ أَكْبَرُ، فَإِنَّهُنَّ يَأْتِينَ يَوْمَ الْقَيَامَة مُجَنَّبَات وَمُعَقَبَات، وَهُنَ الْبَاقِيَاتُ الصَالِحَاتُ» صحيح الترغيب والترهيب ح (١٥٦٧). قوله صلى الله عليه وسلم: «خُذُوا جُنَّتَكُمْ» أي وقايتكم من نار جهنم فيض القدير (٥٣٠/٣).

# قول الله أكبر مائة مرة تعدل لك مائة بدئة مقلدة متقبلة:

عَنْ أُمَّ هَانيَ بِنْت أَبِي طَالِب رضي الله عنها – قَالَتْ: «مَرَّ بِي ذَاتٌ يَوْمَ رَسُولُ اللَّه صلى الله عليه وسلم فَقَلْتُ يَا رَسُولُ اللَّه إِنِي قَدْ كَبِرْتُ وَضَعُفْتُ أَوْ كَمَا قَالَتْ فَمُرْنِي بِعَمَلِ أَعْمَلُهُ وَإَنَا جَالِسَة قَالَ: سَبَحي اللَّه مائَةَ تَسْبَيحَة فَإِنَّهَا تَعْدُلُ لَكَ مائَةَ رَقَبَة تُعْتقَبَنَها مَنْ وَلَد إِسْمَاعِيلُ وَاحْمَدِي اللَّهُ مَائَةَ تَحْمَلِنَ عَلَيْها في سَبِعل مائَة فَرُسَ مُسْرَجَة مَلَجَمَة تَحْملِنَ عَلَيْها في سَبِعل مائَة فَرُسَ مُسْرَجَة مَلَجَمَة تَحْملِنَ عَلَيْها في سَبِعل مائَة فَرَسَ مُسْرَجَة مَلَجَمَة تَحْملِنَ عَلَيْها عَدْلُ لَكَ مائَة مَا يَنْ مَالَهُ وَكَبَرُي اللَّهُ مَائَة تَحْمَلِنَ قَالَ تُمْا مَا بَنْ مَائَة مُقَلَدَة مُتَقَبَّلَة عَلَ اللَّهُ مَائَة تَحْملِنَ عَلَيْها في سَبِعل ما بَنْ عَلَيْهَ مَعْدَلُ لَكَ مائَة مَا بَنْ يَاتِي مِعْلًا وَالأَرْضَ وَلَا يُرْفَعُ يُوْمَتَذ لَاحَد عَمَلُ إِلَا قَاتُ: وَلِلتَعَبِي فَضَائًا لَا يَعْمَا لَهُ مَائَة تَحْملُونَ عَالَ الْعُنَا عَانَهُ مَائًة مَا بَنْ عَالَهُ مَائَة تَعْمَلُولَ اللَّهُ عَالَهُ عَالَ اللَّهُ مَائَة تَحْمَلُونُ مَائَقَة اللَهُ مَائَة مَا تَنْ يَاتَعَانُهُ عَلَيْها عَلَيْها عَنْ اللَهُ عَلَنَ عَمَلُهُ فَى أَنْهَ عَالَ عَنْهُ مَنْ يَعْ يَعْمَلُ مَائَلُهُ مَائَة تَحْمَلُونَ عَلَ عَنْبَي مَا يَعْذَلُهُ عَنْ يَعْمَا إِلَا مُعَانًا عُنَا عَانَة عَلَيْهُ عَنْتَقَبَلَهُ مَائَة مَا أَنْهُ عَلَى اللَّهُ عَالَ الْعُنَ عُوْ

الشئ اليسير تذكيراً بفضلها وعظم أجرها هذا في سائر العام ويزداد هذا الفضل وكذا الأجر في تلكم الأيام الذي فضلها الله على أيام العام فعن أبن عُمَرَ رضي الله عنه عَن النَّبِي صلى الله عليه وسلم قَالَ: «مَا مِنْ أَيَّام اعْظَمَ عِنْدَ اللَّه وَلاَ أَحَبَّ إِلَيْه مِنَ العُمَل فيهنَّ منْ هَذه الأَيَّام الْعَشَرَ» صحيح الترغيب ح (١٢٤٨). بل فضلها على أيام الدنيا جميعاً عن جابر رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قالَ: «أفضل أيام الدنيا العشر»-يعني عشر ذي الحجة-. صحيح الترغيب ح (١١٥٠).

#### أحكام التكبير

أولاً: مشروعية التكبير: اتفق الفقهاء على مشروعية التكبير في العيدين في الغدو إلى الصلاة، وفي إدبار الصلوات أيام الحج. أما التكبير في الغدو إلى صلاة العيد: قال الجمهور: يكبر في المنازل والمساجد والأسوق والطرق أي عند الغدو إلى الصلاة جهراً، إلى أن تبدأ الصلاة، لما فيه من إظهار شعائر الإسلام، وتذكير الغير. انظر: الفقه الإسلامي وأدلته للزحيلي (١٤٠٦/٢).

لذلك فالتكبير ينقسم إلى قسمين:

(۱) مطلق.

(۲) مقيد.

فالمطلق: في عيد الأضحى: من أول عشر ذي الحجة. إلى آخر يوم من أيام التشريق.

قَالَ الإمام البخاري رحمه الله-: ` كَانَ ابْنُ عُمَرَ وَأَبُق هُرَيْرَةُ يَخْرُجَانِ إِلَى السُّوقِ فِى أَيًامِ الْعُشْرِ يُحَبَّرَانِ، وَيُكَبِّرُ النَّاسُ بَتَكْبِيرِهِمَا `` الإَرواء حَ (٢٥١).

وعن يزيد بن أبّي زَيْاد - رحمه الله - قال: " رأيت سعيد بن جبير وعبد الرحمن بن أبي ليلى ومجاهداً ، أو اثنين من هؤلاء الثلاثة ، ومن رأينا من فقهاء الناس يقولون في أيام العشر: الله أكبر الله أكبر، لا إله إلا الله، والله أكبر الله أكبر ولله الحمد". انظر: أحكام العيدين للفريابى (ص ١١٩).

وعن ميمون بن مهران -رحمه الله- قال: "أدركت الناس وإنهم ليكبرون في العشر حتى كنت أشبهه بالأمواج من كثرتها، ويقول: إن الناس قد نقصوا في تركهم التكبير "انظر: فتح الباري لابن رجب (٩/٩).

والمقيد: في عيد الأضحى: في أدبار الصلوات المفروضة من صلاة الصبح يوم عرفة إلى صلاة العصر من أخر أيام التشريق، وقد دل على مشروعية ذلك الإجماع، وفعل الصحابة. انظر "مجموع الفتاوى" (٢٢٠/٢٤)، و"الشرح المتع" (٢٢٢/٥).

٤٠ ( التوكيب العدد ٤٩٢ السنة الحادية والأربعون

قُلْتُ: وبهذا تعلم أن التكبير المطلق والمقيد يجتمعان في أصح أقوال العلماء في خمسة أيام، وهي: يوم عرفة ويوم النحر وأيام التشريق الثلاثة. وأما اليوم الثامن وما قبله إلى أول الشهر فالتكبير فيه مطلق لا مقيد لما تقدم. انظر: مجموع فتاوى ابن باز (١٧/١٣).

وقد اختلف العلماء في محل هذا التكبير المقيد، هل هو قبل الاستغفار وقبل «اللهم أنت السلام ومنك السلام»، أو بعدهما؟

والصحيح بعدهما لأن الاستغفار، وقول: «اللهم أنت السلام» مقدم؛ لأن الاستغفار وقول: «اللهم أنت السلام» ألصق بالصلاة من التكبير، فإنَّ الاستغفار يسنَ عقيب الصلاة مباشرة؛ لأن المصلي لا يتحقق أنه أتقن الصلاة، بل لا بد من خلل، ولا سيما في عصرنا هذا، فالإنسان لا يأتيه الشيطان إلا إذا كبر للصلاة. انظر: "ألشرح الممتع" (٥/٢١٩).

#### ثانيا: حكم التكبير:

سَائِرُ الْمَذَاهِبِ عَلَى أَنَّ التَّحْبِيرَ سُنَّةَ أَوْ سُنَّةً مُؤَكَّدَةً وَلَيْسَ بِوَاجَبٍ. انظر: الموسوعة الفقهية الكويتية (٢٧/ ١٥٠).

ثالثاً: صفة التكبير: قد ثبت عن الصحابة أكثر من صيغة منها أثر ابن مسعود رضي الله عنه: " أنه كان يكبر أيام التشريق: «اللَّهُ أَكْبَرُ، اللَّهُ أَكْبَرُ، لاَ إِلَهُ إلاَّ اللَّهُ، وَاللَّهُ أَكْبَرُ، اللَّهُ أَكْبَرُ، وَلِلَّهُ الْحَمْدُ» " صحيح. أنظر: الإرواء تحت ح (٦٥١).

وأما ما زاده العامة في هذا الزمان على التكبير مما هو مسموع ومعروف، فمخترَع لا أصل له، قال الحافظ ابن حجر-رحمه الله-: "وَقَدْ أُحْدَثَ فِي هَذَا النُّمَان زِيَادَةٌ فِي ذَلِكَ لَا أَصْلَ لَهَا " الفَتح (٣٦٦/٣). قُلْتُ: وَيرَفع الرجال أصواتهم بالتكبير دون النساء فلا يشرع في حقهن الرفع، مع مراعاة أن يكبر كل شخص بنفسه، مع الابتعاد عن التكبير الجماعي سواءكان في التكبير المطلق أو المقيد.

وأما فعل ابن عمر وأبي هريرة –رضي الله عنهم– أنهما كانا يخرجان إلى السوق أيام العشر يكبران ويكبر الناس بتكبيرهما، فالمراد أن الناس يتذكرون التكبير فيكبر كل واحد بمفرده، وليس المراد التكبير الجماعي بصوت واحد فإن هذا غير مشروع.

وقد سئلت اللجنة الدائمة (٣١٥/١٠) الفتوى رقم (٩٨٨٧) عن حكم التكبير الجماعي:

فاجابت: التكبير الجماعي بصوت واحد ليس بمشروع بل ذلك بدعة؛ لما ثبت عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: «مَنْ أَحْدَثَ في أَمْرِنَا هَذَا مَا لَيْسَ مَنْهُ فَهُوَ

رَدَّ، مُتَّفَقٌ عَلَيه، ولم يفعله السلف الصالح، لا من الصحابة، ولا من التابعين ولا تابعيهم، وهم القدوة، والواجب الإتباع، وعدم الابتداع في الدين. وبالله التوفيق.

وقال العلامة الألباني-رحمه الله-:" ومما يحسن التذكير بهذه المناسبة أن الجهر بالتكبير هنا لايشرع فيه الإجتماع عليه بصوت واحد كما يفعله الناس" (الصحيحة:/٢٨١/).

#### رابعا: التكبير في صلاة العيد:

صلاة العيد ركعتان، لحديث ابْن عُمَرَ رضى الله عنه قال: «صَلاةُ السُّفرِ رَكَعَتَانَ، وَصَلاةَ الأَضْحَى رَكَعَتَانَ، وَصَلاةَ الْفَطْرِ رَكْعُتَانٍ، وَصَلَاةُ الْجُمُعَة رَكْعَتَانٍ، تَمَاّمُ غُيْرُ قَصْرِ عَلَى لسَانَ مُحَمَّد صلى الله عليه وسلم» (صحدح سنن ادن ماحه) (۳۳۸/۱)، تُكثِّر في الركعة الأولى سبع تكبيرات بعد تكبيرة الإحرام، وفي الركعة الثانية خمس تكييرات بعد تكبيرة الانتقال، فعن عَمْرو نْن عَوْف عَنْ أَبِيه عَنْ جَدَه:«أَنَّ رَسُولِ الله صلى الله عليه وسلم كبِّرَّ في العيدَيْن سَبْعًا في الأولى وَحَمْسًا في الآخرة»"صحيح سنن ابن ماجه"(٤٠٧/١). قال الإمام التَّرْمذي-رحمه الله-: "سَأَلْت مُحَمَّدًا يَعْني البُحَارِي عَنْ هَذا الحديث قال ليْسَ في البَّابِ شيْءَ أَصَبِّ مَنْ هَذَا وَبِهِ أَقُولْ". زاد المعاد (١/ ٤٤٤). وقال الإمام البغُوي-رحمه الله-: «وَهَذَا قَوْلِ أَكْثَر أَهْل العلم من الصِّحَابَة، فمَن بَعْدَهُمْ أَنَّهُ يُكَبِّرُ في صَلاة العبد في الأولى سَبْعًا سوى تَكْبِيرَة الافتتاح، وَفي الثانيَة حَمْسًا سوَى تَكْبِيرَة القَيَامَ قَبْلِ القَرَاءَةَ، رُوِيَ ذلك عَنْ أَبِي بَكر، وَعَمَرَ، وَعَلَىٰ وَابْنَ عَمَرَ، وَأَبْنَ عِبَاس، وَأَبِي هُرَيْرَةٍ، وَأَبِي سَعِيدِ الْخُدْرِيِّ، وَهُوَ قَوْلَ أَهُل الْدَينَة، وَبِه قَالَ الْزَهْرِيُ، وَعُمَرُ بْنُ عَبْدِ الْعَزِيزِ، وَمَالِكَ، وَالأَوْرَاعِيُّ، وَالشَافِعِيُّ، وَأَحْمَدُ، وَإِسْحَاقٍ» شَرَح السنة (٢٠٩/٤) ط. المكتب الإسلامي.

ويستحب بين كل تكبيرتين أن يقول: (سبحان الله، والحمد لله، ولا إله إلا الله، والله أكبر، ويصلي على النبي صلى الله عليه وسلم) لما ورد عن ابن مسعود رضي الله عنه قال: «بَيْنَ كُلَّ تَكْبِيرَتَيْن حَمْدُ للّه سبحانه ، وَثَنَاءً عَلَى الله» حسنه العلامة الألباني في "القول البديع".

والحمد لله رب العالمين

ذو الحجة ١٤٣٣ هـ

لتو 2يد



الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وبعدُ:

ذكرنا أن الشريعة مبنية على مراعاة المصالح، وأنها نظام عام لجميع البشر يكفي حاجات الناس المتعددة إلى أن يرث الله الأرض ومن عليها؛ لأنها مراعًى فيها مجرى العوائد المستمرة، وأن اختلاف الأحكام عند اختلاف العوائد، ليس اختلافًا في الخطاب الشرعي نفسه، بل عند اختلاف العوائد، ترجع كل عادة إلى أصل شرعي يُحكم بها عليه.

فالشريعة وُضعت لمصلحة العباد في العاجل والآجل معًا، في الدنيا والآخرة، من التزام ما شرّعه لنا الله سبحانه وتعالى.

وليس معنى مراعاة المصالح والمقاصد، أن نعتبر أنهما أساس الشرع، أو أن نجعل العقل هو المعيار في تحقيق المصالح من عدمها، فهذا سيؤدي إلى تفلت الناس من الشرع، ويسيرون في الدنيا بحسب ما تراه عقولهم وأهواؤهم أن فيه مصلحة لهم.

ولو سلمنا – جدلا – أن هذا يؤدي إلى مصلحة العباد في الدنيا، فإنه لا يؤدي إلى ذلك في الأخرة؛ لأن هناك ارتباضًا وثيقًا بين مصلحتي الدنيا والآخرة، فالمصالح في العاجل لا تتحقق إلا بما تتحقق به المصالح في الآجل.

يقول الشاطبي: «المصالح المجتلبة شرعًا والمفاسد المستدفعة إنما تُعتبر من حيث تقام الحياة الدنيا للحياة الأخرى، لا من حيث أهواء النفوس في جلب مصالحها العادية أو درء مفاسدها العادية...

فإن الشريعة إنما جاءت لتخرج المكلفين من دواعي أهوائهم حتى يكونوا عبادًا لله، وهذا المعنى إذا ثبت لا يجتمع مع فرض أن يكون وضع الشريعة على وفق أهواء النفوس وطلب منافعها العاجلة كيف كانت، وقد قال ربنا سبحانه وتعالى: «وَلَو أَتَّبَعَ ٱلْحَقُّ لَمُواَ عُمُ لَسَكَتِ ٱلسَّكُوَتُ وَٱلْأَصُ وَمَن فِيهِ » [المؤمنون: [٧]. (الموافقات: ٢٣/٢، ٢٤).

وإلا فما الفارق بيننا وبين الناس قبل نزول الشرع، فالإنسان كان يشرّع لنفسه قبل بعثة النبي صلى الله عليه وسلم بعقله وبما يراه مصلحة،

فأدى ذلك إلى شقائه حتى بعث الله النبي صلى الله عليه وسلم فبين للناس ما يؤدي إلى المصلحة الحقيقية، التي يعلم الله وحده السبيل إليها، ويجهل سييلها الإنسان، الذي قد يسلك إلى شقائه وهلاكه ظانًا لضعفه وقصور إدراكه أنه يسلك إلى المصلحة والطمانينة.

لكن بعض المفكرين المعاصرين يتوسع في أمر المصلحة توسعًا مخلاً، متاثرًا في ذلك بمؤثرات كثيرة، منها الثقافة الغربية، والعلمانية، والليبرالية، وغيرها، وخاصة في نظر هؤلاء للتشريع وللمرأة.

فهذا الغلو في المصلحة وجعلها هي الأساس للحكم على أي أمر، يجعل العقل هو الحاكم على الشرع فيدرس الواقع دراسة عقلية، وتدرس جوانب المصلحة والمفسدة فيه، ثم يكون حكم الشرع في ذلك الواقع بحسب المصلحة كما يراها العقل، فإذا غلّب العقل جانب المصلحة كان ذلك الأمر أو الواقع مشروعًا، وإذا غلب جانب المفسدة كان العكس.

وهذا سيؤدي إلى استبعاد أحكام الشريعة التي لا توافق أهواءهم أو عقولهم، ويسوغون لذلك بكلام مزخرف من أن المجتمعات تتغير وتتبدل مما يستدعي تطور الأحكام لتجاري المجتمعات، فالمنهج الإسلامي الذي يصلح لجماعة ما أو زمان ما لا يصلح لكل جماعة وكل زمان، فإذا لم تتطور الشريعة تصبح جامدة وغير صالحة. [مقدمة الموافقات لمشهور بن حسن بتصرف].

#### مثال ذلك:

في كتاب «الحريات العامة في الدولة الإسلامية» يتكلم المؤلف عن تولي المرأة الإمامة العظمى، فيقول: ولقد استند المجيزون إمامة المرأة الولاية العظمى إلى أن عمومات الإسلام تؤكد المساواة بين الذكر والأنثى، وأن الحديث المذكور (يقصد حديث: "لن يفلح قوم ولو أمرهم امرأة" صحيح البخاري). لا يمثل أساسًا صالحًا لتخصيص عموم المساواة، ذلك أن الحديث المذكور ورد بخصوص حادثة معينة صورتها أنه لما ورد على النبي صلى الله عليه وسلم أن كسرى فارس مات، وأن قومه ولوا ابنته مكانه، قال عليه السلام

# شرعية والمصلحة الموهومة

# 🗠 اعداد / 👘 متولي البراجيلي

ذلك القول تعبيرًا عن سخطه على قتلهم رسوله إليهم، فالحديث لا يتعدى التعليق على الواقعة المذكورة..

ثم قال: خاصة وأن علماء الأصول لم يتفقوا على أن العبرة لعموم اللفظ لا لخصوص السبب..

ثم قال: فضلاً عن ظنية الحديث من جهة السند». (ص١٢٩).

وقد اعتمد الكاتب في دعواه على أمور:

 ١- عمومات الإسلام تؤكد المساواة بين الذكر والأنثى.

٢- الحديث المذكور خاص بواقعة معينة فقط وهي تولي ابنة كسرى للحكم.

٣- عدم الاتفاق على أن العبرة لعموم اللفظ
 وليست لخصوص السبب.

٤- أن الحديث ظنى من جهة السند.

أما بالنسبة للرد على النقطة الأولى: فالذكر والأنثى أصل خلق الإنسان: « يَتَأَيُّهُا ٱلْنَاسُ إِنَّا حَلَقَتَكُمْ مِن ذَكَرُ وَأَنْثَى [الحجرات: 17].

والله تعالى سوًى بينهما في أصل التكاليف والجزاء: «أَنِي لاَ أَضِيعُ عَمَلَ عَنِلِ مِندَكُم مِنذَكُرٍ أَوَ أُنثَى بَعَشُكُمُ مِنْ بَعَضٌ [آل عمران: ١٩٥].

وفي حديث عائشة رضي الله عنها عن النبي صلى الله عليه وسلم: «إنما النساء شقائق الرجال». [صحيح أبي داود والترمذي وغيرهما].

هذا على العموم فهما يتساويان في الحقوق والواجبات، إلاً ما خرج من هذا العموم بدليل؛ كجعل القوامة للرجل على المرأة، والتفرقة بينهما في الميراث، وفي الشهادة، وصلاة الجمعة والجماعات، وفي حق الطلاق... إلى غير ذلك.

فهذا وغيره يخرج من العموم؛ لأن المشرع واحد، فالذي أمر بالعموم هو الذي خصص، فالواجب الطاعة في الحالتين، والشريعة كلها عدل، تعطي كل أحد ما يستحقه.

أما النقطة الثانية: قوله أن الحديث واقعة عين لا يتعداها إلى غيرها.

فهذا الكلام يصح إذا ثبت أن الحديث واقعة عين، أي لا يعمم على غيره من وقائع، وإنما هو مقصور

على ما قيل فيه.

والأصل أن النصوص عامة، ومن ادَّعى أن الحديث خاص بواقعة معينة لا يتعداها مطالب بالدليل، فكيف إذا ورد في يعض روايات الحديث ما يفيد العموم.

فورد في سنن الترمذي بسنده عن أبي بكرة رضي الله عنه، قال: عصمني الله بشيء سمعته من رسول الله صلى الله عليه وسلم، وفي رواية: لقد نفعني الله بكلمة أيام الجمل، لما هلك كسرى، قال: من استخلفوا؟ قالوا: ابنته، فقال النبي صلى الله عليه وسلم: «لن يفلح قوم ولوا أمرهم امرأة».

قال أبو بكرة رضي الله عنه: فلما قدمت عائشة -يعني البصرة- ذكرت قول رسول الله صلى الله عليه وسلم فعصمني الله به. وفي رواية: فعرفت أن أصحاب الجمل لن يفلحوا. [صحيح سنن الترمذي وغيره].

ولا شك كما هو معلوم أن راوي الحديث أدرى به، فهو الذي شهد سبب ورود الحديث، ويعلم مراد النبي صلى الله عليه وسلم منه.

قال الحافظ ابن حجر: قال ابن التين: احتج بحديث أبي بكرة من قال: لا يجوز أن تُولَى المرأة القضاء، وهو قول الجمهور. [فتح الباري: ٥٦/١٣].

وقال الخطابي: في الحديث أن المرأة لا تلي الإمارة ولا القضاء. [عمدة القاري ٥٩/١٨].

النقطة الثالثة: قوله: عدم الاتفاق على أن العبرة بعموم اللفظ وليست بخصوص السبب.

فالجمهور على أن العبرة بعموم اللفظ وليست بخصوص السبب من وجهين:

الأول: أن الحجة في لفظ الشارع لا في سببه.

الثاني: أن أكثر أحكام الشرع العامة وردت لأسباب خاصة، كورود حكم الظهار في أوس بن الصامت، وحكم اللعان في شان هلال بن أمية، والفدية في شان كعب بن عُجَرَة، وغير ذلك.

فلق كان السبب الخاص يقتضي قصر الحكم عليه، لما عمت هذه الأحكام، وهذا باطل بل من الأدلة ما يؤيد أن العبرة بعموم اللفظ.

Le Iback TTSIC

فعن ابن مسعود رضى الله عنه قال: إن رجلا

التولايد 🛛 ۲۲

# 

أصاب من امرأة قبلة، فأتى النبي صلى الله عليه وسلم فأخبره فأنزل الله تعالى: « وَأَقِمِ الْمَسَلَمَ مَرَقَ الْهَارِ وَزُلْقًا مِنَ ٱلْكُلِ إِذَّ ٱلْمُسَنَّتِ يُذَهِنُ ٱلسَّيَاتِ » [هود: ١١٤]. فقال الرجل: يا رسول الله، ألي هذاً قال: لجميع أمتي كلهم، وفي رواية: لمن عمل بها من أمتي. [متفق عليه].

فالصحابي يسأل هل الأمر مقصور عليَّ؛ لأني سبب نزول الآية، وسبب ورود الحديث، فيجيب النبي صلى الله عليه وسلم موضحًا بأن العبرة بعموم اللفظ وليست بخصوص السبب.

ولأن هذا هو الأصل، فالمشرع إذا أراد قصر الحكم بيَّن ذلك، لأن هذا هو خلاف الأصل كما في قوله تعالى للنبي صلى الله عليه وسلم عن الواهبة: وأمَّراً مُؤْمِعَةً إِن وَحَمَّتُ فَفَسَهَا للنَّوَى إِنَّ أَرَاد التَّيُّ أَن يَسْتَنَكُمُ خَالصَةً لَكَ مِن دُونِ الْمُؤْمِينَ » [الأحزاب: ٥٠]. مع أن الخطاب موجه للنبى صلى الله عليه وسلم.

وكذلك في حديث البراء بن عازب رضي الله عنه لم جاء أبو بردة رضي الله عنه يقول: يا رسول الله والله لقد نسكت (ذبحت) قبل أن أخرج إلى الصلاة (يعني ذبح قبل صلاة عيد الأضحى)، وعرفت أن اليوم يوم أكل وشرب فتعجلت فأكلت وأطعمت أهلي وجيراني، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: تلك شاة لحم (ليست أضحية)، قال: فإن عندي عناقًا جذعة (ماعز صغيرة) خير من شاتي لحم، فهل تجزئ عني؟ قال: نعم، ولن تجزئ عن أحد بعدك. [صحيح سنن النسائي].

وما نسب إلى الإمام مالك أنه يخالف الجمهور في هذه المسألة، نفاه الشنقيطي فقال : والتحقيق عن مالك أنه يوافق الجمهور في هذه المسألة. (مذكرة في أصول الفقه للشنقيطي ٢٥٢/١).

وكذلك ما نقل عن الشافعي أنه يخالف الجمهور في هذه المسألة: قال السبكي: وقال في «مختصر التقريب والإرشاد» نُقل المذهبان جميعًا عنه (أي الشافعي)، واعلم أن الذي صح من مذهب الشافعي رضي الله عنه موافقة الجمهور خلاف ما ذكره إمام الحرمين. (الإبهاج في شرح المنهاج ٢/١٨٥).

يقول الشوكاني: «وهذا المذهب هو الحق الذي لا شك فيه ولا شبهة (العبرة بعموم اللفظ)؛ لأن التعبد للعباد إنما هو باللفظ الوارد عن الشارع، وهو عام ووروده على سؤال خاص لا يصلح قرينة لقصره على ذلك السبب، ومن ادعى أنه يصلح لذلك فليات بدليل تقوم به الحجة، ولم يأت أحد من القائلين بالقصر على السبب بشىء يصلح لذلك. [إرشاد الفحول ٢٣٣٥/١].

النقطة الرابعة: قوله أن الحديث ظني من جهة السند. يعني أن الحديث أحاد ليس بمتواتر، وبالتالي لا يفيد القطع، فلا يُعمل به في العقائد، وإنما يُعمل به في الأحكام، (والحديث أخرجه البخاري والترمذي

والنسائي وأحمد من طرق عن أبي بكرة رضي الله عنه) ،وهذا مما قال به بعض علماء الكلام وأشيع بين الناس على أنه قاعدة، وهذا ليس بصحيح، فلا دليل يفرّق بين العقائد والأحكام في الشرع. بل قال الله تعالى: «وَمَا كَارَتُ ٱلْمُؤْمِنُونَ لِيَنفِرُوا

بل قال الله تعالى: «وَمَاكَاتَ أَلْمُؤْمِنُونَ لِيَنفِرُوا حَافَةً فَتُوَلا نَفَرَ مِن كُلْ فَرْقَة مِنْهُمْ طَآفَةً لِيَنفَقُوا فِي اللَّهِين وَلِتُنذِدُوا قُوْمَهُمْ إِذَا رَجْعُوا إِلَيْهِمْ لَمَلَهُمْ مَذَرُوتَ» [سورة التوبة: ١٢٢].

فقد حض الله تعالى المؤمنين على أن ينفر منهم طائفة إلى النبي صلى الله عليه وسلم ليتعلموا منه دينهم ويتفقهوا فيه، ولا شك أن ذلك يشمل كل الدين، بل تقدم العقيدة.

والطائفة في لغة العرب تطلق على الواحد فما فوق. وقال تعالى: «يَتَأَيُّبُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوًا إِن جَاءَكُمُ فَاسِقٌ بِنَيَا فَتَبَيَّنُواً » [الحجرات: ٦] بمفهوم المخالفة تدل على أَنُ العدل الواحد إذا جاء بخبر ما فالحجة قائمة به.

أما السنة فتوجد بها أدلة كثيرة من إرسال النبي صلى الله عليه وسلم الواحد من الصحابة يعلم الناس دينهم، ولا شك أن هذا يشمل كل الدين.

كما في حديث أنس رضي الله عنه: أن أهل اليمن قدموا على رسول الله صلى الله عليه وسلم فقالوا: ابعث معنا رجلاً يعلمنا السنة والإسلام. قال: فأخذ بيد أبى عبيدة، فقال: هذا أمين هذه الأمة. [متفق عليه].

وكذلك إرسال علي بن أبي طالب، ومعاذ جبل، وأبي موسى الأشعري، وغيرهم رضي الله عنهم وأحاديثهم في الصحيحين.

ثم حتى على دعواه التي رد بها حديث النبي صلى الله عليه وسلم، فإن الحديث في الأحكام وليس في العقائد.

ومما يقوله المفكر الإسلامي في كتابه : إلا أن الأحكام الشرعية، وخاصة ما تعلق منها بنظام الدولة الإسلامية ما ينبغي أن تبنى على سند ظني مهما كانت درجة الظنية ضئيلة. [المصدر السابق ص١٢٩].

أي أنه يشترط القطع من ناحية الثبوت ومن ناحية الدلالة للعمل بالحكم، وهذا منهج غريب. (ويلاحظ أن هذا الكلام قالته المحكمة الدستورية في تفسيرها لأحكام الشريعة). وهذا المذهب الحادث سيؤدي إلى إبطال أكثر أحكام الشرع.

فإن القرآن وإن كان قطعي الثبوت، فاكثره ظني الدلالة، والسنة أكثرها ظني الدلالة ظني الثبوت، فمن اشترط للاحتجاج بالأدلة أن تكون قطعية الثبوت والدلالة، فقد رد معظم الشريعة، وناقض إجماع الأمة.

[القرآن قطعي الثبوت نقل إلينا بالتواتر جيلا بعد جيل، فالذي في المصحف الآن هو الذي نزل به جبريل عليه السلام على نبينا محمد صلى الله عليه وسلم.

التوكيي العدد ٤٩٢ السنة الحادية والأربعون

لكن به الكثير من الآيات ظنية الدلالة تحتمل أكثر من معنى في تفسيرها. وتحتمل الاختلاف فيها.

أما قطعي الدلالة فهو ما لا يحتمل إلا معنى واحدًا فقط. كقوله تعالى: «لِلذَّكَرِ مِتْلُ حَطَّ ٱلأُنْتَيَقِيُّ» [النساء: ١١]، وكقوله: «يَلْكَ عَمَرٌ كَامِلَةٌ » [البقرة: ١٩٦].

فهذه النصوص لا تحتمل إلا معنى واحدًا فقط.

اما السنة فهي متواترة أو أحاد، فالمتواتر وإن كان قطعي الثبوت، إلا أنه قد يكون ظني الدلالة، والآحاد اختلف فيه هل يفيد الظن أو القطع؟ فالجمهور على أنها تفيد الظن، وذهب آخرون إلى أنها تفيد القطع إذا احتفت بها القرائن.

ومن أمثلة ذلك: أحاديث البخاري ومسلم في الصحيحين.

فالقرائن دالة على صدقها لجلالة صاحبيهما، وتلقي العلماء لكتابيهما بالقبول، وهذا التلقي وحده أقوى في إفادة العلم من مجرد كثرة الطرق.

واختار هذا القول من الأصوليين: ابن الحاجب، وإمام الحرمين، والأمدي، والبيضاوي، وشيخ الإسلام ابن تيمية.

وإذا كانوا اختلفوا في قطعية ثبوته أو ظنيته، إلا أنهم لم يختلفوا على أنه حجة يجب العمل به عند حماهير أهل العلم من السلف والخلف.

قال في «شرح الكوكب المنير»: ومنع قوم من قبول خبر الآحاد مطلقًا، منهم ابن أبي داود، وبعض المعتزلة، وبعض القدرية والظاهرية، وكذلك الرافضة. [شرح الكوكب المنير7/٣٦٥].

يقول ابن عبد البر في «التمهيد»: «وأجمع أهل العلم من أهل الفقه والأثر في جميع الأمصار فيما علمت على قبول خبر الواحد العدل، وإيجاب العمل به إذا ثبت ولم ينسخه غيره من أثر أو إجماع، على هذا جميع الفقهاء في كل عصر من لدن الصحابة إلى يومنا هذا، إلا الخوارج، وطوائف من أهل البدع شردمة لا تُعد خلافًا». [التمهيد ٢/٢].

وقال القرطبي: وفيها دليل على قبول خبر الواحد عند تفسيره قوله تعالى: «سَيَقُولُ ٱلسَّمَهَا مِنَ ٱلتَّاسِ مَاوَلَهُمُ مَن قِلَهُمُ ٱلَّى كَفُوا عَلَيْها » [البقرة: ١٤٢]، وهو مجمع عليه (أي قُبول خبر الواحد) من السلف معلوم بالتواتر. [تفسير القرطبي ١٥٢/٢].

ولا يشترط للاحتجاج والعمل أن يكون النص قطعى الثبوت والدلالة؛ لأننا متعبَدون بغلبة الظن.

فالنظر إلى المصلحة وجعلها حاكمة على الشرع لم يقل به أحد من علمائنا، بل وضعوا القيود والضوابط للعمل بهذه المصلحة.

ضوايط العمل بالمسلحة:

١- ألا تكون المصلحة مصادمة لنص أو إجماع.

۲- أن تعود على مقاصد الشريعة بالحفظ والصيانة.

٣- ألا تكون المصلحة في الأحكام التي لا تتغير، كالواجبات والمحرمات والحدود والمقدرات الشرعية، ويدخل في ذلك الأحكام المنصوص عليها، والمجمع عليها، وما لا يجوز فيه الاجتهاد.

٤- الا تعارضها مصلحة أرجح منها أو مساوية لها، أو يلزم من العمل بها مفسدة أرجح منها أو مساوية لها.

 ٥- أن تكون المسألة نافعة إما بجلب نفع أو بدفع ضر.

٦- أن تكون من الضروريات سواء في الدين أو الدنيا [الدين، النفس، العقل، العرض، المال].

٧- أن يكون مستندها أصول الدين العامة.

٨- أن تكون المسالة عامة، وليست خاصة بفرد أو مجموعة أفراد، وقد عمل الصحابة رضي الله عنهم بالمصلحة بضوابطها، من ذلك:

نقط المصحف، وتشكيله، لأجل حفظه من التصحيف والخطا، وكتابته من أجل عدم نسيانه.

وحرق عثمان رضي الله عنه للمصاحف، وجمع الناس على مصحف واحد؛ خوفَ الاختلاف.

ومن ذلك تولية أبي بكر لعمر رضي الله عنهما، ولا مستند له فيها إلا المصلحة، وترك عمر رضي الله عنه الخلافة شوري بين ستة؛ لأن النبي صلى الله عليه وسلم تُوفى وهو عنهم راض.

وهدم عثمان رضي الله عنه وغيره الدور. المجاورة للمسجد لأجل توسعته.

ومن ذلك شراء عمر رضي الله عنه دار صفوان بن أمية واتخاذها سجنًا لمعاقبة أهل الجرائم، والسجن من العقوبات الشديدة، ولذا قُرن بالعذاب الأليم، في قوله تعالى: ﴿لاَ أَنْ يُسْجَنَ أَوْ عَلَاً أَلِيمٌ» [يوسف: ٢٥].

ولم يكن في زمن رسول الله صلى الله عليه وسلم وأبي بكر رضي الله عنه سحن، فلما انتشرت الرعية ابتاع بمكة دارًا وجعلها سجنًا يسجن فيه، وفيه دليل على جواز اتخاذ السجن، وقد سجن عمر رضي الله عنه الحطيئة الشاعر على شعره في الهجاء، وسجن صبيغًا على سؤاله عن المتشابه والمشي بذلك بين الناس من أجل الفتنة.

ومن ذلك تدوين الدواوين، وإن أول من دوّنها في الإسلام عمر رضي الله عنه، وليس في ذلك نص إلا المصلحة، وقد وافقه الصحابة على ذلك من غير نكير. [انظر المصالح المرسلة للشنقيطي ص١١، ١٢].

وللحديث بقية.

والحمد لله رب العالمين.

ذو الحجة ٢٣٤ هـ

التولايح

# القعة فحي كتاب الله

الحلقة الثانية

الحمد لله، عالم الغيب والشهادة الكبير المتعال، والصلاة والسلام على النبي الأمي المصطفى المختار، وعلى آله وصحبه الصادقان الأبرار، أما بعدً:

لعلك تذكر أخي القارئ الكريم أن الحوار وقف بنا في قصة صاحب الجنتين عند طلب الرجل الصالح من صاحبه أن يعترف بالنعمة لمسديها، وأن يحرص على اتخاذ أسباب الشكر والوقاية لدوام النعمة واستمرارها، فقال لصاحبه وهو يحاوره: ( وَلَوْلَا إِذْ دَخَلْتَ جَنَكَ قُلْتَ مَا شَآءَ أَلَّهُ لا قُوْة إِلَّا واستمرارها، فقال لصاحبه وهو يحاوره: إللَّهُ إِن تَرَنِ أَنَا أَقَلَ مِنكَ مَالاً وَوَلَدًا) [الكهف: (٣٩]، وهذا نقطة فارقة في الحوار، فالرجل الفقير الصالح استشعر في نفسه النقص والاحتقار، وشعر بالظلم والإهانة من وعشيرته، فقال له: ( فَسَى رَبِّ أَن يُؤْتِينَ حَبَرًا وعشيرته، فقال له: ( فَسَى رَبِّ أَلَّ مَنْ السَّمَاء فَنُسْيَحَ مِن جَنَيْكَ وَرُسِلَ عَلَهَا حُسَانًا مِّن السَّمَاء فَنُسْيحَ مَعِيدًا زَلَقًا) [الكهف: ٤٠].

«فعسى ربي» اختلف المفسرون حول هذه الجملة، هل هي للرجاء أم للتوقع، إن كانت للرجاء فهي دعاء من رجل ظُلم. وإن كانت للتوقع فهي جارية مع سنن الله التي لا تحابي أحدًا، وداوم الحال من المحال، و(يُغَلِّبُ أللهُ ٱليَّلَ وَٱلتَّهَارُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَعِبْرُهُ لِأُوْلِ وريْغَلَبُ اللهُ ٱليَّلَ وَٱلتَهارُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَعِبْرُهُ لِأُوْلِ ومع ما يتوقعه الصالح، وما كان يغفل عنه صاحبه الجاهل الظالم لنفسه، وإن كانت دعاء فهي كرامة للرجل الصالح.

«حسبانًا» أمرًا مقدرًا من الله كالصواعق المحرقة أو غيرها.

«صبعيدًا» أي لا ثبات فيها.

«زلقا» قد غمرتها المياه.

«غورًا» أي يذهب ماء هذا النهر الذي أجراه الله فيتفرق في الأرض ويختفي، فلن تتمكن من الحصول عليه مهما حاولت.

ثانيًا: ماذا حدث بعد هذا الدعاء أو التوقع؟

قَالَ تَعَالَى: (وَأُجِعَلَ بِشَرِهِ فَأَصْبَعَ بِقَلِّ كَقَيَّهِ عَلَى مَا أَنْفَقَ فِهَا وَهِي خَاوِيَةٌ عَلَى غُرُوشِهَا وَيَقُولُ يَلْتَنِي لَمَ

التوكيد العدد ٤٩٢ السنة الحادية والأربعون

\$7

<u>/ اعداد/</u> عبد الرزاق السيد عبد

# أَشْرِكَ بَرَقَ أَحَدًا ) [الكهف: ٤٢]. المعاد ٢ ٢- التعقيب القرآني الثاني:

«وَأُحِيطُ بنُمَرهِ » أحاط الله بثمره إحاطة عذاب وإهلاك؛ سسب كفره وطغيانه، وهذه عقوبة عاجلة في الدنيا قبل الآخرة، وهي في نفس الأمر كرامة للعبد الصالح، وهذه الإحاطة لم تُبق في الثمر شيئًا، ووقفت الأشجار بلا ثمر، ولعلها احترقت ولم يبق فيها شيء، والدليل على ذلك قوله تعالى: (فَأَصْبَحَ يُقَلِّبُ كَثَيَّهِ عَلَى مَا أَنْفَقَ فَهَا وَهِيَ خَاوِيَةً عَلَى عُرُوشِهَا ).

ثالثًا: اعترف الرحل أنه أخطأ خطأ كبيرًا كتاب الله. بِشركه وكفره، فقال: «يَا لَيْتَنِي لَمْ أَشْرِكْ بِرَبِّي أحدًا»، وتقلب الكفين حركة يفعلها المتحسر ومثلها قولهم: «قرع السن من ندم»، وقوله تعالى: «عَضُّوا عَلَيْكُمُ الأَنَّامِلُ مِنَ الْغَيْظَ»، وقال العلامة ابن عاشور في قوله تعالى: «وَهِيَ خَاوِيَةً عَلَى عُرُوشِهَا»: «وهذا التركيب أرسله القرآن مثلاً المخراب التام الذي هو سقوط سقف البناء وحدرانه، وجعل ذلك مثلا لكل هلاك تام لا تدقى معه يقية من الشيء الهالك».

> وحملة: «بقول» حكاية لتندمه على ما فرط منه حين لا ينفع الندم بعد حلول العذاب».

> ثم قال ابن عاشبور: «وهذا ندم على الإشراك فيما مضى وهو مؤذن بأنه آمن بالله وحده حينئذ». والله أعلم.

#### المحور الثالث؛ تعقيبات القرآن والدروس الستفادة:

#### أولا تعقيبات القرآن:

قال تعالى: ( وَلَمْ تَكُن لَّهُ فِنَةٌ يَصُرُونَهُ، مِن دُونِ أَلله وَمَا كَانَ مُنْفِرًا ) [الكهف: ٤٣].

 ۱- هذا كقوله تعالى عن قارون: (فَسَفْنَا بد. وَبدَارهِ ٱلْأَرْضَ فَمَا كَانَ لَهُ، مِن فِتَةٍ يَنصُرُونَهُ، مِن دُونِ أَللَهُ وَمَا كَانَ مِنَ ٱلْمُنتَصِرِينَ ) [القصص: ٨١]، فذلك الرحل الذي قال لصاحبه: «أنا أكثر منك مالا وأعز نفرًا» اغتر بماله وعشيرته أين ماله وعشيرته حين جاء أمر الله؟ لم تنصره ما نجنيه من ثمار وفوائد بعون الله. عشيرته، ولم ينتصر هو بنفسه، ولا يستطيع لا هو ولا عشيرته ولا من في الأرض جميعًا أن ينصروه من أمر الله إذا جاء.

قال جل وعلا: (هُنَالِكَ أَلُوْلَيْهُ لِلَّهِ ٱلْحَتَّى هُوَ خَيْرٌ ا تُوَاباً وخَبَّرُ عَقْدًا ) [الكهف: ٤٤]، عندما داتي أمر الله فلا راد له ولا معقَّب عليه، والنصرة الحق عندئذ لا تكون إلا لله، لا معقب لحكمه ولا راد لقضائه، قال الله تعالى: (وَإِن يَعْسَسُكُ ٱللَّهُ بِضَرٍّ فَلَا كَاشِفَ لَهُ إِلَّا هُوَ وَإِن يُرِدُكَ بِغَيْرِ فَلَا زَادَ لِفَضْلِهِ، يُصِيبُ بِهِ، مَن يَشَآءُ مِنْ عِبَادِهِ، وَهُوَ ٱلْغَفُورُ ٱلرَّحِيمُ ) [بونس: ١٠٧]، وهذا كثير في

٣- التعقيب الثالث:

قال سعدانه: (وَأَضْرِبْ هُمُ مَّثَلُ ٱلْحَيَوَةِ ٱلدُّنَّيَا كُمَّاء أنزلْنَهُ مِنَ ٱلسَّمَاءِ فَأَخْلَطَ بِهِ. نَبَاتُ ٱلأَرْضِ فَأَصْبَحَ هَشِيمًا نَذُرُوهُ ٱلرَيْحُ وَكَانَ ٱللَّهُ عَلَى كُلُّ شَيْءٍ مُقْلَدِرًا ٱلْمَالُ وَٱلْبَنُونَ زِينَةً ٱلْحَيَوَةِ ٱلدُّنْيَا وَٱلْبَقِيَتُ ٱلصَّلِحَتُ خَيْرُ عِندَ رَبِّكَ ثُوَّابًا وَخَيْرُ أَمَلًا ﴾ [الكهف: ٤٥- ٤٦].

ومناسبة ذكر هذا المثل هنا هو ما أصاب الحديقة من سرعة زوال، فكما تحولت الحنتان ىعد نضرة وروعة وثمار متنوعة إلى خراب حين أتى أمر الله؛ لأن قدرة الله مطلقة لا يردها رادً ولا يمنعها مانع، وكما خلق الأشياء بقدرته فبقاؤها وزوالها أبضا بقدرته، منه بدأ الخلق وإليه يعود (وَهُوَ ٱلْمَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ، وَيُرْسِلُ عَلَيْكُمْ حَفَظَةً ) [الأنعام: ٦١].

وهذا مثل ضربه الله لكل من اغتر بالحياة الدندا وزينتها، كما اغتر صاحب الجنتين يحنتيه، وغفل عن آيات الله.

ثم عقب بقوله: «المال والنَّنونُ زينة الحيَّاة الدُّنْيَا» كما قال من قبل: «إنَّا جَعَلُنًا مَا عَلى الأرض زينة لها» والباقيات الصالحات من الأقوال والأعمال الصالحة هي خير ما يأمله المؤمن عند ربه، وهي خير ما ينتظر عليه الحزاء والثواب من رب العالمين، فالعاقل من الناس هو الذي بأخذ من دنياه لآخرته، فالدنيا ممر وفي الآخرة المستقر.

ثانيًا: الأمر الثاني من المحور الثالث هو

 ١- من صفات أهل الدنيا الركون إليها والاطمئنان بها، والغفلة عن آيات الله قال تعالى: (إِنَّ ٱلَّذِينَ لَا يَرْجُونَ لِقَاءَنَا وَرَضُواْ بِٱلْحَيَوَةِ

- 12TT anall 93

التولايي ٧٤

ٱلدُّنْيَا وَٱطْمَأَنُوا بِهَا وَٱلْذِينَ هُمْ عَنْ ءَايَنِيْنَا غَنْفِلُونَ ﴾ [ الجنتين: «ما أظن أن تبيد هذه أبدًا».

في أيديهم والإعراض عن منهج الله: ﴿ وَإِذَا تُتَّلَى عَلَيْهِمْ ءَايَانُنَا بَيَنَنَتْ قَالَ ٱلَّذِينَ لَا يَرْجُونَ لِعَامَا أَنَّتِ بِقُرْءَانِ عَبْرِ هَذَا أَوْ بَدِّلْهُ) [يونس: .[10

وقال تعالى: « ذَرْنِي وَمَنْ خَلَقْتُ وَحِيدًا (أ) وَجَعَلْتُ لَهُ مَالًا مَّمْدُودًا () وَبَنِينَ شُهُودًا () وَمَهَدَتُ لُهُ مَنْهِيدًا (1) ثُمَّ يَطْمَعُ أَنَّ أَزِيدَ (1) كُلَّ إِنَّهُ كَانَ لِأَبَيْنَا عَنِيدًا» [المدثر: ١١- ١٦].

وقال سيحانه: (وَذَرَّنِي وَٱلْمُكَذِّبِينَ أَوْلِي ٱلْتَعْمَةِ وَمَهَلْهُمْ قَلِيلًا) [المزمل: ١١]. ولذلك كان معارضو الرسل على مرِّ التاريخ هم أهل الترف والسرف.

٣- يستخدم أهل الباطل وطلاب الدنيا القياس الفاسد في مقابلة الحجة الواضحة كما استخدم إبليس من قبل هذا القياس الفاسد القبيح في مواجهة أمر الله الواضح الصريح حين قال: «أأسجد لمن خلقت طينا».

وصاحب الجنتين استخدم القياس الفاسد فقال لصاحبه: «وَمَا أظن السَّاعَة قَائِمَة وَلَئَنْ رُدِدْتُ إِلَى رَبِّي لأَجِدُنْ خَيْرًا مِنْهَا مُنْقَلبًا»، فظن بعَقله القبيح أن الساعة لو قامت لكان هو من أهل النعدم قداسًا على نعيمه في الدنيا، وهذا من أفسد الأمور، وقد رد الله هذا القياس الفاسد في اهـ بتصرف. أكثر من موضع في كتابه الكريم، نذكر منها ٢- قال ابن كثير رحمه الله: وهذه على سبيل المثال قوله تعالى: ( أَمَا ٱلْإِنْسَنُ إِذَا مَا أَبْتَلْنَهُ زَيْبُهُ فَأَكْرَمَهُ. وَنَعْمَهُ فَيَقُولُ رَبِّت أَكْرُمَن ٢ وَأَمَّا إِذَا مَا أَبْتُلْنَهُ فَقَدْرُ عَلَيْهِ رِزْفَهُ فِيقُولُ رَقْ أَهْنُنَ (1) كَلَّا بِلَ لَا تُكُرِمُونَ ٱلْبَيْمَ) [الفجر: ١٥- ١٧].

كلا للرُّدع والزَّجْر فهذا القياس خطأ، في يديه. اه. وجاء بعدها بل للإضراب عما قبلها، وإثبات ما بعدها، فالقضية ليست كما فقيرًا في أمر الدنيا، لكنه كان أغنى الناس تظنون، ولكنكم انشغلتم بما في أيديكم عن واجبات دينكم وحقوق الفقراء والمساكين، وأعماكم حب الدنيا عن كل والغنى، والحمد لله رب العالمين.

حقيقة، والحقيقة أن الله يعطى الدنيا لمن [يونس: ٧]. وقال تعالى عن صاحب يحب ومن لا يحب، ولكن لا يعطى الآخرة إلا لمن اتقى ولا تظلمون فتيلا، ونحن في أ- ومن صفات أهل الدنيا الاغترار بما هذه الحياة مبتلون بالشر والخير فتنة وإلى الله راجعون، فما وجدنا من خير فالحمد لله، وما وحدناه غير ذلك فلا نلوم إلا أنفسنا.

وبعدُ: فإذا افتخر أهل الباطل بباطلهم فإن المؤمن يعتز بدينه وتوحيده، وإذا تعلقت قلوب أهل الدنيا بدنياهم فإن المؤمن يثق فيما عند الله أعظم من ثقته بما في يديه، وإذا ارتاب أهل الباطل فى الآخرة فإن المؤمن على يقين بموعود الله.

٤- البغى واحتقار الناس من أسياب تعجيل العقوبة، يقول العلامة ابن عاشور: «وأحاط به هذا العقاب لا لمجرد الكفر؛ لأن الله قد يمتع كافرين كثيرين طول حياتهم ويملى لهم ويستدرجهم، وإنما أحاط بصاحب الجنتين من هذا العقاب العاجل جزاء طغيانه، وجعله ثروته وماله وسيلة إلى احتقار المؤمن الفقير، وبهذا كان هذا المثل موضع العبرة للمشركين في مكة الذين جعلوا النعمة وسيلة للترفع عن مجالس الدعوة؛ لأنها تجمع قومًا يرونهم أحط منهم مكانة وطلبوا من النبي صلى الله عليه وسلم طردهم من مجلسه كما تقدم».

القصبة تضمنت أنه لا ينبغي لأحد أن يركن إلى الحياة الدنيا، ولا يغتر بها، بل يجعل طاعة الله والتوكل عليه في كل حال نصْب عينيه، وليكن بما في يد الله أوثق منه بما

وهذا كله حال العبد الصالح الذي كان بإيمانه وتوحيده.

نسأل الله الهدى والتقى والعفاف

العدد 293 السنة الحادية والأربعون 52ail

121

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله؛ وبعد: باب الأسرة

شیاب حول

الرسول صلى الله

عليه وسله

/212E

جمال عبد الرحمن

#### معنى الشباب في اللغة:

يحدثنا ابن الأثير، عالم اللغة الكبير -رحمه الله الرحيم القدير- عن المعنى والتفسير ؛ لكلمة الشباب، بكلام مهم مثير. يقول: يُقَالُ شَبَّ يَشَبُّ شَبَاباً، فَهُوَ شَابٌ، وَالْجَمْعُ شَبَبَةٌ وِشُبَّانٌ. وَمَنْهُ حَدِيثُ ابْن عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا «كَنْتُ أَنَا وَابنُ الرُبير في شَبَبَة مَعَنَا».

إذَن فالشَّبَاب جَمع شاب، وقد تجمع على (شُبان) كفارس وفرسان، وقد تجمع على (شَبَبَة) ككاتب وكتبة، والمؤنث منه شابة وتجمع على (شواب) كدابة ودواب.

وقال أَبُو عُبَيد عَنِ الأصمعيّ: الشابيبُ من الْمَطَر الدُّفَعَات. وَقَالَ غَيره: شُوَبُوبِ العَدْوِ دُفَعُهُ.

وَيُقَال للْجَارِيَة: إِنَّهَا لحسنةُ شَابِيبِ الوَجْه، وَهُوَ أَوَّلَ مَا يظْهر من حُسْنها فِي عين النَّاظر إِلَيْهَا.

وقَّال أَبُو زَيَدَ: الشُّوْبوب: الْمَطَر يُصِيبُ الْمَكَان ويخطئ الآخر، وَجمعه الشَابَيب، وَمثله: النَّجْو والنَّجَاء. [تهذيب اللغة ١١/ ٢٩٦]

#### الشباب جمال وبهاء

ويبين ابن الأثير أن الشباب حُسْنُ وجمال وبهاء فيقول: إنَّ النبي صلى الله عليه وسلم ائتزَرَ ببُرْدَة سَودَاء، فَحَعَلَ سوادُها يَشُبُّ بياضَه، وَحَعَلَ بياضُه يَشُبُّ سَوادُها» وَفِي روَايَة «أَنَّهُ لَبس مدْرَعةً سَودَاء، فَقَالَتْ عَائَشُهُ رَضَيَ اللَّهُ عَنْهَا: مَا أَحْسَنها عَلَيْكَ يَشُبُّ سَوادُها بياضَك، وبياضُك سَوادَها» أَيْ تُحَسَّنه ويُحَسِّنُها. وَرَجُلُ مَشْبُوبٌ إِذَا كَانَ أَبيضَ الوَجْه أَسوَدَ الشَّعَر، وَأَصْلَهُ مِنْ شَبَّ النَّارَ إِذَا أَوْقَدَها فَتَلاًلاَّتْ ضِياءً وَنُورًا.

وَمَنْهُ حَدِيثُ أُمَّ سَلَمَة رَضيَ اللَّهُ عَنْهَا حِينَ تُوَفَّنَي أَبُو سَلَمَةَ «قَالَتْ: جَعلتُ عَلَى وَجْهَي صَبراً، فَقَالَ النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلَم: إِنَّهُ يَشُبُ الوِجَهَ فَلَا تَفْعَلِيهِ» أَيْ يُلُوَنه وَيُحَسَنُه. وَمِنْهُ حَدِيثُ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ في الجَواهرَ الَّتِي جَاءتُه مِنْ فَتَح نَهَاوَنْدَ «يَشُبُ بِعضُها بَعْضًا».

ذو الحجة ١٤٣٣ هـ

29

لتوليد

وَفِي كَتَابِهِ صلى الله عليه وسلم لوَائل بْنِ حُجْر «إِلَى الأَقْيَال العباهلة، والأرْواع الْتَسَابِيبِ» أي السادة الرَّؤوس، الزُّهْرِ الأَلْوَانِ، الْحَسَانِ المُناظَر، واحدُهم مَشْبُوبٌ، كَأَنُما أوقدَتَ الوانَّهم بالنَّار. وَيُرْوَى الأَشِبَاء، جَمْعُ شَبِيبٍ، فَعِيلٌ بِمَعْنَى مَفْعُول.

وَفِي حُدِيثِ بَدُر «لَمَا برَزَ عُتِبةَ وشَيبةَ والوليدُ، برَزَ إِلَيْهِمْ شَبَبَةٌ مِنَ الأَنْصَارِ» أَيْ شُبَّانٌ، وَاحِدُهُمْ شَابٌ. [النَهاية في عَريبِ الحَدِيثِ والأثر ٢/ ٤٣٨].

#### الشباب قوة وتأثير ونشاط كبير

فكلمة الشباب وجميع مشتقاتها تشير إلى معنى القوة والفتوة والحداثة والجمال والنماء. فالشؤيوب هو الدفعة

فترة الشباب هي

فترة التأثير والتأثر

والعطاء والبذل

والبناء والتعمير ودفع

العدو المغير، وفيها

التوجيه والترشيد

والتبصير

من المطر، وأول كل شيء وشدةُ دفعه، يطلق كذلك على شدةَ حرَ الشمس. وفرس مشب هائج متمرد عَصيَ القياد. والشباب بالكسر النشاط.

وإذا نظرنا بعين وإذا نظرنا بعين الحقيقة إلى فترة الشباب، وجدناها فترة والبذل، لأننا ونحن نعد الشباب نستثمر مواهبه، ونفجر طاقاته ونستغلها في البناء والتعمير، ودفع العدو المغير، هي فترة الحاجة المعير، والتجميد والترشيد والتبصير والعناية والرعاية. هي

فترة وضع حجر الأساس، وكلما كان الأساس متينًا كان البناء قويًا شامخ الذرى، وكلما كان الأساس ضعيفًا كان البناء هشًا سرعان ما يتحطم وينهار عند أول هبة ريح أو رشة مطر.

إذن هي فترة لها ما بعدها، ومرحلة لها أثرها الخطير في المستقبل: سلبًا أو إيجابًا، صلاحًا أو فسادًا، سموًا أو هبوطًا، فلا غرو إن وجدنا رسولنا الكريم عليه الصلاة والسلام يوجه بحسن استغلال هذه الفترة فيقول: "اغتنم خمسًا قبل خمس: شبابك قبل هرمك، وصحتك قبل سقمك، وغناك قبل فقرك، وحياتك قبل موتك، وفراغك قبل

شغلك" [الحاكم وصححه الألباني]. كما نجده يوجه الشباب إلى كل ما يحفظ عليهم صحتهم، ويستبقي قوتهم، ويصون أخلاقهم فيقول: "يا معشر الشباب من استطاع منكم الباءة –المقدرة على الزواج والقيام بواجباته وأحصن للفرج، ومن لم يستطع فعليه بالصوم فإنه له وجاء" [متفق عليه].. أي وقاية من الوقوع في الفاحشة والأثام –إنما خص الشباب بوصيته الغالية لحاجتهم إليها بحكم نوازعهم الفطرية، والشباب في هذه السن الباكرة يكونون أصلح للتربية والتوجيه، وأسمع للنصح والترشيد.

فإذا وجدوا من يأخذ بأيديهم اتبعوه، وعملوا بأمره.

من هذا كان السر في إقبالنا على الشباب، وعنايتنا به ورعايتنا له حتى يمضي إلى غايته الكبرى وهدفه الأسمى مصونًا من الانحراف الفكري والتدهور الخُلقي والضعف العقلي. أما إذا تركناه هملاً بلا رعاية، وسدى بلا ولاية فلسوف يتضعضع كيانه ويضمر بذله وعطاؤه، ويستشري خطره وفساده فيصبح نقمة بعد أن كان نعمة، ومحنة بعد أن كان وعطاءً.

إن شبابنا اليوم يواجه هجمة استعمارية فكرية شرسة تحاول زعزعة إيمانه وزحزحة اقدامه، وهدم كيانه، فلا بد من تسليحه بالسلاح الذي مصبب مقاتلها.

إن أعداءنا لما عجزوا من غزونا عسكريا لجاوا إلى غزونا فكريًا. وبتعبئة الأمة وتجنيد طاقاتها وإعداد شبابها سيؤول أمر الغزو الفكري مآل الغزو العسكري: هزيمة نكراء وفشلا ذريعًا لأعدائنا.

إذا شيدوا للشباب المراقص شيدنا له المساجد، وإن أقاموا له الحفلات الغنائية أقمنا له الكتائب الليلية، ليكونوا رهبانا بالليل وفرسانا بالنهار، لينشدوا أراجيز الحرب والقوة بدل التغني بفنون اللذة....ليحرصوا على الموت أكثر من حرصهم على الحياة وحبهم لها.. ليقتلوا أعداءهم بدل

٥٠ [التوكير: العدد ٤٩٢ السنة العادية والأربعون

قتلهم أوقاتهم.. وهكذا نواجه مكر أعدائنا بمكر أدهى، وهجماتهم بدفاع أعتى حماية لشبابنا، وصونا لعقيدتهم.

#### صيانة الإسلام للشباب من الانحراف والسقوط عناية إيمانية وسلوكية

عَنْ عَمْرِو بْنِ شَعَيْبٍ، عَنْ أَبِيهٍ، عَنْ جَدَّهٍ، قال: قال رَسُولُ اللَّهِ صَلَّي اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «مُرُوا أَوْلَادَكُمْ بِالصَّلَاة وَهُمْ أَبْنَاءُ سَبْعِ سَنِيَ، وَاضْرِبُوهُمْ عَلَيْهَا، وَهُمْ أَبْنَاءُ عَشَر وَفَرَّقُوا بَيْنَهُمْ فِي الْمَصَاحِعِ» [سنن أبي داود ١/ ١٣٣، وصححه الألباني] قوله صلى الله عليه وسلم: "مُرُوا أَوْلَادَكُمْ): يَتْسَمَلُ الذُّكُورَ وَالْإِنَاثَ (بِالصَّلَاةِ) وَرُبُمَا يَتَعَلَّقُ بِهَا مِنَ

الشروط (وَهُمْ أَنْنَاءُ سَنْع سنين): ليَعْتادُوا وَيَسْتَأْنِسُوا بها، والجملة حَالتَه (وَاصْرِبُوهُمْ عَلَيْهَا): أَيْ: عَلى تَرُك الصَّلاة (وَهُمْ أَبْنَاءُ عَشر سنين): لأنهم بَلغوا، أَوْ قَارَبُوا البُلوغ (وَفَرَّقُوا): أَمْرٌ مِنْ التفريق (بَيْنَهُمْ): أَىٰ: نَبْنُ البَنِينَ وَالبَناتِ عَلى مَا هُوَ الظاهرُ، وَيُؤَيِّدُهُ مَا قالهُ بَعْضِ العُلمَاء، وَبَجُونِ للرُّحُلُّن أو المرْأتَين أنْ يَنامًا في مَضْجَع وَاحد ؛ بشرط أَنْ تَكُونَ عَوْرَتُهُما مَسْتُورَةُ بحَنْثُ بَأَمَنَانَ التَمَاسَ المحرَّم. وَقَالَ ابْنُ حَجِّر: بِهَذا – الحديث أخذ أئمَّتنا فَقَالُوا: يَجِبُ أَنْ يُفَرِّقَ بَيْنَ الْإِخْوَة والأخوات فلا يجوز حينئذ تمكينُ ابْنين منَ الاجْتمَاع

ينبغي للإنسان أن يكون مرهف الإحساس والشعور، لا ينسى غيره إذا تمت له الأمور ،فقد كان رسول الله صلى الله عليه وسلم رحيماً بالشباب مستقرئاً أحوالهم، مراعياً تطلعاتهم

وفرقوا بينهم في المضاجع " أي: في المراقد؛ وذلك لأنهم إذا بلغوا إلى عشر سنين يقربون من أدنى حد البلوغ، وينتشر عليهم آلاتهم، فيخاف عليهم من الفساد. [شرح أبي داود للعيني ٢/ ٤١٦] رعايتهم في العلم والصحبة والرحمة والشفقة

عن أبي سليمان مالك بن الحويرث رضي الله عنه قال: أتينا رسول الله صلى الله عليه وسلم ونحن شببة متقاربون فأقمنا عنده عشرين ليلة، وكان رسول الله صلى الله عليه وسلم رحيما رفيقا فظن أنا قد اشتقنا أهلنا فسالنا عمن تركنا من أهلنا فأخبرناه فقال: ارجعوا إلى أهليكم فاقيموا فيهم وعلموهم ومروهم، وصلوا صلاة كذا في

حين كذا، وصلوا كذا في حين كذا، فإذا حضرت الصلاة فليؤذن لكم أحدكم وليؤمكم أكبركم". متفق عليه. زاد البخاري في رواية له: وصلوا كما رأيتموني أصلى. فهذا مالك بن الحويرث رضي الله عنه قال أتدنا رسول الله صلى الله عليه وسلم ونحن شيية متقاربون ، وهذا في عام الوفود في السنة التاسعة من الهجرة، وكانوا شيبابًا، فأقاموا عند النبى صلى الله عليه وسلم عشرين ليلة حاءوا من أجل أن يتفقهوا في دين الله ... ، وهذا الحديث فيه فوائد منها:

أن النبي صلى الله عليه وسلم كان مشهورا بالرحمة والرفق فكان أرحم الناس

01

التولايح

بالناس وكان أرفق الناس بالناس عليه الصلاة والسلام رحيما رفيقا، حتى إن الجارية من أهل المدينة البنت الصغيرة كانت تمسك بيده ليذهب معها ليقضي حاجتها، وحتى العجوز، كذلك فكان عليه الصلاة والسلام أرحم الناس بالناس وأرفق الناس بالناس.

ومنها: أن الإنسان ينبغي له أن يكون شعوره شعور الآخرين ، لا يكون أنانيا إذا تمت له الأمور نسى من سواه، فإن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان مقيمًا في أهله مستريح البال مطمئن القلب مرتاح النفس لكن هؤلاء الناس

ذو العجة ٢٣٢ هـ

في مَضْجَع وَاحَد، وَالظَّاهِنَ أَنَّ قَوْلَهُ: فَلَا يَجُونُ إَلَيْ مَنْ كَلَامه، وَهُوَ غَيْرُ مَفْهُوم مِنْ كَلَام أَئِمَته فَتَأَمَّلْ. (في الْمَضَاجِع): أي: الْمَرَاقَد. وَقَالَ الطَّيبِيَّ: وَإِنْمَا جَمَعَ الأَمْرَيْنِ في الصَّلَاة وَالْفَرْق بَيْنَهُمْ فَي الْمُضَاجِع في الطُّفُولِيَّة تَأْدِيبًا وَمُحَافَظَة لأَمْر اللَّه تَعَالَى ؟ لأَنَّ الصَّلَاة أَصْلُ الْعِبَادَات، وَتَعْلَيمًا لَهُمَ الْمُعاشَرَة بَيْنَ الضَّلَاة وَأَنْ لاَ يَقَفُوا مَوَاقَفَ التَّهُمَ فَيَجْتَنِبُوا مَحَارِمَ اللَّه تَعَالَى كُلَّهَا. [مرقاة المُفاتيخَ شرح مشكاة المصابح ٢ ٥٢٢] "

وهم أبناء " في موضعين وقع حالاً.وقوله: "

الشببة الذين جاءوا يتعلمون الدين كانت الفطرة والعادة والطبيعة أن الإنسان يشتاق إلى أهله، فلما رأى أنهم اشتاقوا إلى أهلهم وسألهم من خلفوا وراءهم وأخبروه أمرهم أن يرجعوا إلى أهليهم، فينبغي لك أن تشعر بشعور الآخرين وأن تجعل نفسك مكانهم حتى تعاملهم بما تحب أن تعامل به نفسك.

ومنها: أنه ينبغي للإنسان أن يقيم في أهله ما أمكنه، ولا يتغرب عنهم ولا أن يبتعد عنهم، حتى إن الرسول عليه الصلاة والسلام أمر المسافر إذا سافر وقضى حاجته أن يرجع إلى أهله؛ لأن بقاء الإنسان في أهله فيه خير كثير، فيه الألفة والمودة والمحبة والتربية ومراعاة أحوالهم والتأديب والتوجيه لهم، فلهذا كان الذي ينبغي للإنسان ألا يفارق أهله إلا عند الحاجة ومتى انتهت حاجته رجع إليهم.

ومن فوائد الحديث: أن الإنسان مأمور بأن يعلم أهله، ولهذا قال: ارجعوا إلى أهليكم وعلموهم يعلمونهم ما تعلموه من رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فالإنسان ينبغي له أن يعلّم أهله ما يحتاجون إليه، إما أن يجعل جلسة خاصة لهم أو إذا جلسوا على الطعام أو على الشراب أو في انتظار النوم أو ما أشبه ذلك يعلمهم.

ومن فوائد الحديث أيضًا أن الإنسان لا يقتصر على التعليم فقط، قال: علموهم ومروهم فيعلمهم ويأمرهم ، وأهم ما يأمر به: الصلاة وقد نص الرسول عليه الصلاة السلام عليها فقال: مروا أبناءكم بالصلاة لسبع واضربوهم عليها لعشر فلابد من تعليم الأهل ولابد من أمرهم وتأديبهم وتوجيههم ومن فوائد الحديث: وجوب الأذان وأنه فرض كفاية، لقوله: إذا حضرت الصلاة فليؤذن لكم أحدكم. [شرح رياض الصالحين ٤/

#### الرعاية النفسية وتعليم الشجاعة الأدبية

عَن أم خالد بنت خالد بن سعيد قالت: أتيت رَسُول الله – صلى الله عليه وسلم – مَعَ أبي وَعلي قَميص أصفر قَالَ رَسُول الله – صلى الله عليه وسلم –: "سنة سنة". وَهي بالحيشية ؛ حَسَنَة، قَالَت: فَذَهَبت ألعَب بَخاتم النَّبُوَّة فزبرني أبي (أي زجرني)، قَالَ رَسُول الله – صلى الله عليه وسلم -: " دعها". ثمَّ قَالَ رَسُول الله – صلى الله عليه وسلم -: " أبلي وأخلقي ثمَّ أبلي وأخلقي ثمَّ أبلي وأخلقي" [أبو داود

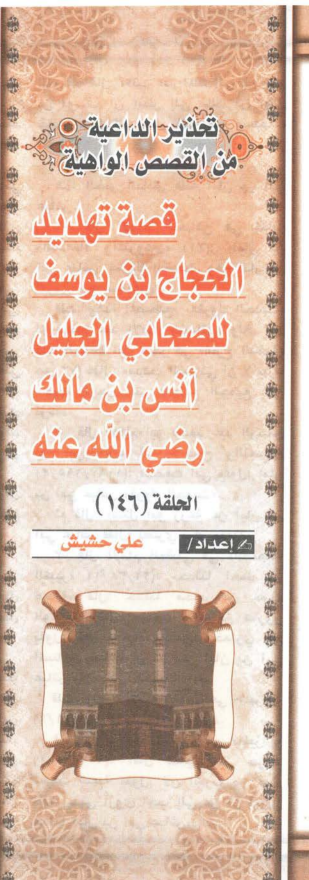
وصححه الألباني]. قال عبد الله –الراوي– فَبَقيت حَتَّى ذُكر من بَقَائهَا).

وأم خالد بنت خالد بن سعيد بن العاص بن أمية بن عبد شمس وَهي مَشهُورَة بكنيتها وَاسْمِهَا أمة وَأَمَّهَا أَمَيْمَة.. وخالد بن سعيد المذكور أسلم قديما يُقال أنه أسلم بعد أبى بكر رَضِي الله تَعَالَى عَنهُ فَكَانَ ثَالتًا أَو رَابِعا وَقدل خامسًا، هَاجِر إلى أرض الحَبَشَة مَعَ امْرَأَتَه الخزاعية وَوُلد لهُ بها انْنه سعيد بن خالد وَابْنته أم خالد هذه التي جاءت تعيث على عادة صغار الصبيان بخاتم النبوة وهو نتوء بارز مثل زر الحجلة (بَيضة الطائر) بَين كَتفى رَسُول الله - صلى الله عليه وسلم- تقول: "فزبرنى " أى نهرنى، من الزبر وَهُوَ الزجر وَالمنع، فقال له النبي صلى الله عليه وسلم: " دعها، وقال لها: أبلي وأخلقي".. يعنى: البسى حتى يبلى ويَخلق، فبَقىَ الثوْبِ حَتَّى ذكر أي القميص أي حتى صار مَذكورا بَين الناس لخرُوج بَقائه عَن الْعَادة... وعاشت أم خالد عَيْشا طويلا حتى تغير لون قميصها إلى الاسوداد والدكنة.. وَفيه مغجزة النبي - صلى الله عليه وسلم - وَفيه جَوَاز ملاعبة الرجل الصّغيرَة التي لا يُشتهى مثلهًا وممازجتها، وَإِن لم تكن منهُ بذات محرم، وكان مزح النبي - صلى الله عليه وسلم - حَقًا، فمن ذلك يجوزُ المزح إذا كَانَ حَقًا، وَأما إذا كَانَ بغيْر حق فإنهُ يُؤدِّي إلى الفاحشة فلا بحوز، وفيه تواضع النبي - صلى الله عليه وسلم -وجلمه، حَيْث لم يَنهر أم خالد عَن اللعب بخاتم النبُوَّة. [عمدة القاري شرح صحيح البخاري ۲۲/ ۹۸] متصرف.

الرعاية بالمالاة وتعليم الرجولة والاعتماد على النفس عَنْ عَبْد اللَّه بْن حَعْفَر أَنَّ النَّبِيَّ صلى الله عليه وسلم أتي آل حَعْفَر تَعْدَ ثَلَاثَ؛ يَعْني مِنْ مَوْت جَعْفَر فَقَالَ: "لَا تَبْكُوا عَلَى اَحَيَّ بَعْدَ الْيَوْم، ادْعُوا لي بَنِي آخي . قَالَ: فجيءَ باغدلمة كَانَهُمْ أَقْرُخُ مُحَمَّدَ وَعَوْنَ وَعَبْدُ اللَّه، فَقَالَ: " ادْعُوا ليَ الْحَلَّقَ . قَالَ: فَجَاءَ الْحَلَّقُ فَحَلَقَ رؤوسهم ثم أَخَدَ بِيد عَبْد اللَّه فَأَسَّالَهَا، فَقَالَ: " اللَّهُمَ أَخْلَفْ جَعْفَرًا في أَهْلِهُ، وَبَارِكْ لعَبْد اللَّه في صَفْقَة يَمَينه ". فَجَاءَتْ أُمُهُمْ فَقَالَ: " تَخَافِينَ عَلَيْهِمُ الْعَيْلَةَ (الفَقر) وَأَنَا وَلِيُّهُمْ فَقَالَ: " تَخَافِينَ عَلْيْهِمُ الْعَيْلَةُ (الفَقر) وَأَنَا وَلِيُهُمْ فَوَا الدَّالَةِ اللَّهِ اللَّهُ فَعَالَ: " اللَّهُ مَا يَعْنَانَ اللَّهُ مَا يَعْنَا مَعْنَا مَ الْعَلَيْة فَقَالَ: " الدُّعْنَا وَالْحَرَةَ؟ " [تحمد ح1971وصحه الألباني].

وللحديث بقية، والله ولي التوفيق.

OT التوكير العدد ٤٩٢ السنة الحادية والأربعون



نواصل في هذا التحذير تقديم الدحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم حتى بقف على حقيقة هذه القصبة التي اشتهرت وانتشرت على السنة القصاص والوعاظ، واغتر الكثيرون بها لوجودها في كتب السنة الإصلية، وإن تعجب فعجب أن كثيرًا ممن يستمع إلى هؤلاء القصاص اتخذوا من هذه القصبة الواهية أذكارًا لتكون لهم حرزا مانغا إذا خافوا سلطانا او شيطانا او سيعًا فيصيبهم الباس عندما لا يحدون فائدة ولا يشعرون أن القصبة وأهية، وإلى القارئ الكريم تخريج وتحقيق هذه القصبة.

# أولاء المتن و

رُويَ عن أنس بن مالك رضي الله عنه قال: كتب عبد الملك إلى الحجاج بن يوسف أن انظر إلى أنس بن مالك خادم رسول الله صلى الله عليه وسلم، فأدن مجلسه وأحسن جائزته وأكرمه، قال: فأتيته فقال لي ذات يوم: يا أبا حمزة، إني أريد أن أعرض عليك خَيْلي فتعلمني أين هي من الخيل التي كانت مع أين هي من الخيل التي كانت مع أين هي من الخيل الله عليه وسلم؟ فعرضها فقلت: «شتان ما بينهما؟ وأعلافها أجرًا».

فقال الحجاج: لولا كتاب أمير المؤمنين فيك لضربت الذي فيه عيناك.

فقلت: ما تقدر على ذلك. قال: ولمَ؟ قلت: لأُن رسول الله صلى الله

ذو الحجة ١٤٣٣ هـ

التوكيد 70

عليه وسلم علمنى دعاء أقوله لا أخاف معه من شيطان، ولا سلطان، ولا سبع. قال: يا أيا حمزة علمه لابن أخبك محمد بن الحجاج، فأبيت عليه، فقال لإينه: ائت عمك أنسًا فاسأله أن يعلمك ذلك.

قال أبان: فلما حضرته الوفاة دعاني فقال لي: يا حمزة إن لك إلى انقطاعًا وقد وجبت حرمتك وإنى معلمك الدعاء الذى علمنى رسول الله صلى الله عليه وسلم فلا تعلمه من لا يخاف الله عز وجل أو نحو ذلك. قال يقول: الله أكبر، الله أكبر، فيروز أبو إسماعيل». الله أكبر، بسم الله على نفسى ودينى، بسم الله على كل شيء أعطاني ربى، بسم الله خير الأسماء، بسم الله الذي لا يضر مع اسمه داء، بسم الله افتتحت، وعلى الله توكلت، الله الله ربى لا أشرك به حديث الرجل حتى يجتمع الجميع على أحدًا، أسألك اللهم بخيرك من خيرك الذي. تركه». لا يعطيه أحد غيرك عز جارك، وجل ثناؤك، ولا إله غيرك، اجعلني في عياذك، من كل شر، ومن الشيطان الرجيم.

اللهم إنى أحترس بك من شر جميع كل ذي شر خلقته، وأحترز بك منهم، وأقدم بين يدى بسم الله الرحمن الرحيم: «قُلْ هُوَ ٱللهُ أَحَدُ () اللهُ المتحمَّدُ () لَمْ بَعَلِدُ وَلَمْ يُولَـد ( ) وَلَمْ يَكُن لَهُ كُفُوًا أَحَـدُ »

ومن خلفي مثل ذلك، وعن يميني مثل ذلك، وعن يساري مثل ذلك، ومن فوقى مثل ذلك. اه.

#### ثانياء التخريج

هذا الخبر الذي جاءت به هذه القصة عداش بكذب في الحديث». اه. أخرجه الإمام الحافظ أبو بكر أحمد بن محمد بن إسحاق الدينوري المعروف بابن (١١/١) قول الإمام شعبة وأقره. السنى في كتابه «عمل اليوم والليلة» (ح ۳٤٥) قال: أخبرنى محمد بن أحمد بن (١٠٠/١٠٥): «قال شعب بن حرب: عثمان، حدثنا إبراهيم بن نصر، حدثنا الحسن بن بشر بن سلم حدثنا أبى عن أبان بن أبى عياش عن أنس بن مالك رضى حدثنا أبان بن أبى عياش». اه.

الله عنه قال: «كتب عبد الملك إلى الحجاج بن يوسف أن انظر إلى مالك بن أنس خادم رسول الله صلى الله علده وسلم...» القصية.

#### ثالثا: التحقيق

هذا الخبر الباطل علته أبان بن أبى عياش.

 ١- قال الإمام النسائي في كتابه «الضعفاء والمتروكين» (٢١): «أبان بن أبى عياش: متروك الحديث، وهو أبان بن

قلت: وهذا المصطلح: «متروك الحديث» له معناه عند الإمام النسائي، ولقد بين ذلك الحافظ ابن حجر في «شرح النخبة» ص(٧٣) فقال: «مذهب النسائي أن لا يترك

٢- قال الإمام أبو محمد عبد الرحمن بن أبى حاتم فى «الجرح والتعديل» (۲/۲۹۰/۲): «سمعت أبي بقول: أيان بن أبى عياش متروك الحديث».

ثم قال: «سُئل أبو زرعة عن أبان بن أبى عياش فقال: بصرى ترك حديثه».

٣- قال الإمام العقيلي في «الضعفاء الكبير» (۲۲/۳۸/۱): «حدثنا أحمد بن صدقة، قال: حدثنا محمد بن حرب الواسطى قال: سمعت يزيد بن هارون يقول: قال شعبة: ردائى وحمارى في المساكين صدقة إن لم يكن أبان بن أبى

قلت: وأورد الإمام الذهبي في «الميزان»

٤- وقال الإمام الذهبي في «الميزان» سمعت شعدة دقول: لأن أشرب من دول حمار حتى أرْوَى أحب إلى من أن أقول:

٥٤ الته يب العدد ٤٩٢ السنة العادية والأربعون

٥- وأخرج هذا القول ابن عدى في «الكامل» (۲/۱/۱) (۲۰۳/۲۰۳) وأقره.

٦- وأخرج ابن عدى في «الكامل» قال: حدثنا ابن حماد، حدثنا عبد الله بن أحمد، سمعت أبي يقول: أبان بن أبي عداش متروك الحديث. اه.

٧- وأخرج ابن عدي فى «الكامل» (۳۸۲/۱): حدثنا ابن أبي عصمة حدثنا أبو طالب أحمد بن حميد، سمعت أحمد بن حنبل يقول: «لا يُكتب عن أبان بن أبي عداش. قلت: أدان كان له هوى؟ قال: كان منكر الحديث»، اهـ. \_\_\_\_

۸- ثم نقل ابن عدي فى «الكامل» (۳۸۳/۱) عن السعدى أنه قال: «أبان بن أبي عداش ساقط».

٩- ثم أخرج الإمام ابن عدى فى «الكامل في ضعفاء الرحال» (٣٨٣/١): حدثنا من مناكير أبان بن أبى عياش، ثم تعقبه بما يستدين منه أن علماء هذه الصنعة لم يقفوا مقتصرين على الإسناد كما رماهم بذلك أصحاب الفهم السقيم المستشرقون الذبن لم يدرسوا مناهج المحدثين لأئمة الجرح والتعديل المتقدمين كالإمام أبى أحمد عدد الله بن عدى الجرجاني (٢٧٧-٣٦٥هـ) صاحب كتاب «الكامل في ضعفاء الرحال» ومنهجه يدور حول محاور نذكر بأهمها:

الأولى: بذكر اسم الراوى واسم أبيه وحده، ومنتهى نسبته ونسبه وكنيته ولقبه مع ضبط ما بشكل من ذلك بالحروف.

الثانى: يخرج أقوال أئمة الجرح والتعديل يسنده منه حتى يصل إليهم، خاصة أقوال أوائلهم مثل الإمام شعبة كما هو مبين أنفا في التحقيق برقم (٥)، ورقم (٦).

والامام شعبة لا يعرف قدره إلا أهل هذه الصنعة كالحافظ ابن حجر؛ حيث درايتهم بمناهج المحدثين في الجرح

قال عنه في «التقريب» (١/١٥): «شعبة بن الحجاج بن الورد العتكى مولاهم أبو سطام الواسطى ثم البصرى، ثقة حافظ متقن كان الثورى يقول: هو أمير المؤمنين في الحديث، وهو أول من فتش بالعراق عن الرجال، وذتُ عن السُّنة، وكان عابدًا، مات سنة ستين ومائة، روى له الجماعة». . 01

قلت: فانظر قول هذا الإمام في أبان بن أبى عياش والذي أخرجه الإمام ابن عدى. ل وانظر قول الإمام أحمد بن حنبل (١٦٤- ٢٤١هـ) والذي أخرجه أيضا الإمام ابن عدى في «الكامل» كما بينا أنفا في التحقيق رقم (٧).

المحور الثانى: تخريج الأحاديث التي يستدين منها مناكيره، وهذا رد على المستشرقين الذين يزعمون أن الجرح والتعديل اقتصر على السند دون المتن.

المحور الثالث: التعقيب عن الأحاديث المخرجة بما يستبين منه نكارة المتون: وعلى سييل المثال لا الحصير ما أخرجه الإمام ابن عدى في «الكامل» (٣٨٣/١) قال: حدثنا أحمد بن حفص السعدي، حدثنا العباس بن الوليد النرسى، حدثنا يحيى بن سليم الطائفي، عن الأزور بن غالب، عن سليمان التيمي، عن أنس أنه قال: «القرآن كلام الله وليس كلام الله مخلوق».

قلت: يتدين أن الإمام الحافظ ابن عدى أخرج الحديث يسنده، ولم يكتف بذلك، بل عقب على المتن بما بيين نكارته ويطلانه، فقال: «وهذا الحديث وإن كان موقوفا على أنس، فهو منكر؛ لأنه لا يُعرف للصحابة الخوض في القرآن». اهـ.

قلت: هذا أكبر دليل في الرد على فرية المستشرقين ومن سلك طريقهم واتبعوا أهواؤهم، وهذا دليل أيضا على عدم

والتعديل «مَّا لَهُم بِنَالِكَ مِنْ عِلَمٍ إِنَّ هُمَ إِلَّا المحدثين في الجرح والتعديل عند الإمام وخمسمائة حديث ما لكبير شيء منها الحافظ ابن عدى فيعد أن بن المحاور أصل برجع إليه». الثلاثة في أكثر من مائة وخمسين سطرًا؛ تطبيقًا على أبان بن أبى عياش يختم منهجه في ترجمة الراوى بالمحور الرابع بالحكم على الراوى والمروى، فقال: «وأبان بن أبى عياش له روايات غير ما ذكرت، وعامة ما يرويه لا يُتابع عليه، وهو بين الأمر في الضعف». اهـ.

قلت: إن بدان منهج المحدثين في الجرح والتعديل يحسبه من لا دراية له يهذه الصنعة أنه أمر هن، ولكنه عظيم؛ خاصة في هذه الأيام التي امتدت فيها خناجر هؤلاء الطاعنين المسمومة للطعن فى صحيح الإمام البخاري أستاذ الأستاذين وأمير المؤمنين في الحديث، وطييب الحديث وعلله.

١٠- قال ابن طهمان في «سؤالاته للإمام يحيى بن معين» (٣٣): «سمعت يحيى سُئل عن سَلم، وأيان بن أبي عياش، ويزيد الرقاشى فقال: ليسوا ېشىيء».

١١- ولقد اهتم أئمة الجرح والتعديل بدراسة المتون بأبحاث بالغة الدقة، ولكن صاحب الفهم السقيم من ألَوَكِيلَ». الطاعنين بالباطل يتبين ذلك من دراسة العلل حول أحاديث أبان بن أبي هو مبين من قوله تعالى: «أَلَيْنَ قَالَ لَهُمُ عياش، والتي يُبينها الإمام الحافظ النَّاسُ إِنَّ النَّاسَ قَدْ جَبَعُوا لَكُمْ فَأَخْشَوْهُمْ فَزَادَهُمْ ابن حبان في كتابه «المجروحين من إيمَنْنَا وَقَالُوا حَسَبْنَا أَلَثَهُ وَيَعْمَ ٱلْوَكِيلُ () قَانَقَلَبُوا المحدثين والضعفاء والمتروكين» (٩٦/١) بِنِعْمَةٍ مِنَ ٱللَّهِ وَفَضِّل لَّمْ يَمْسَتُهُمْ سُوَةٌ وَأَتَبَعُوا حيث جمع مروياته، فقال: «أبان بن يضُوَّنَ أَنَّهِ وَأَلَتُهُ ذُو فَضَّل عَظِيمٍ» [آل عمران: أبي عياش سمع عن أنس بن مالك ١٧٣- ١٧٤]. أحاديث، وجالسَ الحسن فكان يسمع هذا ما وفقنى الله إليه وهو وحده من كلامه، ويحفظ، فإذا حدَّث ربما جعل وراء القصد.

كلام الحسن عن أنس مرفوعًا وهو لا يعلم، ولعله روى عن أنس عن النبي المحور الرابع: من محاور مناهج صلى الله عليه وسلم أكثر من ألف

قلت: وهذا الخبر الذي جاءت به هذه القصة بما فيها من دعاء منسوب إلى النبي صلى الله عليه وسلم هي من رواية أبان بن أبى عياش عن أنس عن النبي صلى الله عليه وسلم، فهي من الأكثر من ألف وخمسمائة حديث ما لكبير شيء منها أصل تُرجع إليه.

#### رابغا: بدائل صحيحة

هناك بدائل صحيحة لمن ابتلى بالخوف تغنى عن هذه القصة الواهية بما جاء فيها من دعاء لدفع الخوف.

فقد أخرج الإمام البخارى في «صحيحه» (ح٤٥٦٣) كتاب «تفسير القرآن» باب: «إِنَّ ٱلنَّاسَ قَدْ جَمَعُوا لَكُمْ فَأَخْشُوْهُمْ» [آل عمران: ١٧٣]، قال: حَدَّثْنَا أَحْمَدُ بْنُ تُونَّسَ أَرَاهُ قَالَ: جَدَّثْنَا أَبُو بَكُر عَنْ أَبِي حَصِينٍ عَنْ أَبِي الضَحَى عَنْ ابْنُ عَنَّاسَ قال: حَسْبُنَا اللَّهُ وَنَعْمَ الْوَكِيلَ، قالها إبْرَاهيمُ عَلَيْهِ السَّلَامِ حِينَ أَلْقَى في الذَّار، وَقَالَهَا مُحَمَّدٌ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْه وَسَلَمَ حَيْنَ قَالُوا: «إِنَّ ٱلنَّاسَ قَدْ جَبَعُوا لَكُمْ فَأَخْشَوْهُمْ فَزَادَهُمْ إِيمَنْنَا وَقَالُوا حَسْبُنَا ٱللَّهُ وَيَعْمَ

قلت: فتحقيق النصر بهذا الدعاء كما



ذلك أن الدعوة هي دعوة الله، قال تعالى: «لَهُ دَعَوَةُ لَلْتَنَ» [الرعد: 1٤].

وهي دعوة إلى الله، قال تعالى: «وَأَدْعُ إِلَى رَبِّكَ» [الحج: ٦٧]، وقال عز وجل: « قُلْ هَٰذِهِ -سَبِا- أَدْعُوا إِلَى أَلَيْهِ» [دوسف: ١٠٨].

فالدعوة في موضوعها ومنهجها ودستورها من الله وعن الله، قال تعالى: « إِنَّا غَعَنُ نَزَّلْنَا ٱلذَّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَمَنِعَظُونَ» [الحجر: ٩]، وقال سيحانه: « وَمَا يَنطِقُ عَن أَهُوَى (٣) إنْ هُوَ إِلَّا وَحَيْ يُحَيْ» [النجم: ٣-٤]. ومنهج الربانية في الدعوة والداعية

يعتمد على الركائز والمقومات الآتية: أولا: الإيمان الصحيح والتوحيد الغالص: اذ الإيمان والتوحيد هما أول حق الله على العبيد، والعقيدة الريانية هي أول ما يدعى اليه الناس لتحررهم من عيادة كل معبود من دون الله، ولتكون العبادة لله وحده بما شرع لا بما ابتدع.

وهذه العقيدة الريانية هي عقيدة شمولية تعتنى يعيادات القلب والقالب، وباستقامة الظاهر وإخلاص الباطن.

فهى عقددة تُحبى القلب بالإيمان بالله، وتشغل البدن بمرضاة الله، وتفتدى بالأرواح دين الله، قال تعالى: « قُلَّ إِنَّ صَلَاتِي وَنُشْكِي وَتَحْيَايَ وَمَمَاتِي لِلَّهِ رَبّ ٱلْعَالَمِينَ (أ) لَا شَرِيكَ لَهُ, وَبَدَلِكَ أُمَرْتُ وَأَنَّا أَوَلُ ٱلْسُتِامِينَ» [الأنعام: ١٦٢، ١٦٢].

وهى عقيدة تربطيين أينائها بوشيحة فريدة لأحلها هجر الأنبياء أوطانهم، وتركوا أرضهم وديارهم، وعاشوا غرياء مع أتباعهم. تلكم الوشيحة هي الحب في الله.

أبي الإسلامُ لا أبَّ لي سواه

إذا افتخروا بقيس أو تميم فليست العقيدة الريانية محل مساومة، ولا مراجعة، وإنما هو التحكيم مع التسليم، قال سيحانه وتعالى: «وَلَمَّا رَءَا ٱلْمُتَّمِنُونَ ٱلْأُحْرَابَ قَالُوا- هَاذَا مَا وَعَدْنَا ٱللهُ وَرَسُولُهُ وَصَدَقَ ٱللَّهُ وَرُسُولُهُ. وَمَا زَادَهُمُ إِلَّا إِيمَنْنَا وَتُسْلِيمًا» [الأحزاب: ٢٢].

> التولايط ذو العجة ١٤٣٣هـ

OV

ثانيًا؛ الاحتفاء بالفرائض والاحتفال بالنوافل: أسُّ الربانية عبادة رب البرية، وأحبها وأولاها وأوجبها فرائضها وحقوقها، ثم نوافلها وفضائلها، وفي الحديث القدسي: «وما تقرب إليَّ عبدي بشيء أحب إليَّ مما افترَضتُ عليه، وما يزال عبدي يتقرب إليَّ بالنوافل حتى أحبَّه، فإذا أحببتُه كنت سمعه الذي يسمع به، وبصره الذي يبصر به، ويده التي يَبطش بها، ورجلَه التي يمشي بها، وإن سالني لأعطينُه، ولكن استعاذني لأعيذَنَه»

وهذه العقيدة الربانية تُورث عبادة ربانيَة تربط العبد بربه سبحانه وتعالى، وتزيد من مراقبته، وتجعله إلى طاعته مسارعًا ومسابقًا.

وفقه العبادة الربانية يعتمد على دعائم كثيرة، منها:

#### المسارعة والمسابقة:

قال سبحانه وتعالى: «وَسَارِعُوا إِلَى مَعْفِرَةٍ مِّن رَبِّحُمَّ وَجَنَّةٍ عَمْشُهَا السَّمَوَتُ وَالْأَرْضُ » [آل عمران: ١٣٣]، وقال سبحانه وتعالى: «سَافِوًا إِلَى مَعْفِرَةٍ مِن رَبِّكُمْ وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا كَعَرْضِ السَّمَاء وَالْأَرْضِ » [الحديد: ٢١]. وفي الحديث: «التُّوْدَة في كل شيء خير إلا في عمل الآخرة» (أبو داود ٤٨١٠). فالرباني لسان حاله يقول: «وَعَجِلْتُ إِلَيْكَ رَبِّ فالرباني 300 ماله.

#### الدوام والاستمرار:

قال سبحانه وتعالى: « وَأَعْبُدُ رَبَّكَ حَتَّى يَأْنِيَكَ ٱلْيَقِينُ » [الحجر: ٩٩]، وفي الحديث القدسي «وما يزال عبدي يتقرب إليَّ بالنوافل حتى أحبه»(سبق تخريجه)، وفي الحديث: «أحب الأعمال إلى الله أدومها وإن قل»(متفق عليه).

فالرباني موصول بعبادة الله في الحضر والسفر، والصحة والمرض.

#### استدراك ما فات:

في الحديث: «من نامَ عن حزبه أو عن شيء منه فقرأه فيما بين صلاة الفجر وصلاة

الظهر كُتِب له كانما قرأه من الليل» (صحيح مسلم).

«وكان صلى الله عليه وسلم إذا نام من الليل أو مرض صلًى من النهار ثِنْتَي عشرة ركعة»(صحيح مسلم)

#### رجاء القبول والخوف من الرد:

إن الرباني يبذل جهده ويستفرغ وسعه، ثم يرجو القبول ويخاف الرد، قال تعالى: «وَٱلَّذِينَ يُؤْتُونَ مَا مَاتَزا رَقَلُونَهُمْ وَجَلَّا » [المؤمنون: ٦٠]، وقد قال صلى الله عليه وسلم حين سالته عائشة رضي الله عنها عن هذه الآية فقالت: «أهم الذين يشربون الخمر ويسرقون؟ قال: لا يا بنت الذين يشربون الخمر ويسرقون؟ قال: لا يا بنت ويتصدقون، وهم يخافون أن لا يُقبَل منهم أولئك الذين يسارعون في الخيرات»(الترمذي ٥٩٧٥).

قال ابن أبي مليكة: «أدركت ثلاثين من أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم كلهم يخاف النفاق على نفسه»(صحيح البخاري). ذلك أن قبول العبادة بتحصيل التقوى غاية ليس من ورائها غاية، والتقوى سبب قبول العبادة، قال تعالى: «إِنَّمَا يَتَقَبَّلُ أَلَّهُ مِنَ ٱلْمُنَقِينَ»

ثالثا: موافقة القول للعمل، والظاهر للباطن؛ من أظهر معالم الربانية اتفاق الظاهر والباطن ومطابقة القول للعمل، إذ الربانية استقامة على أمر الله تعالى، قال تعالى: «فَاسَتَهَمْ كَمَا أُمِرَتَ» [هود: ١١٢].

فالربانية انسجام تام بين الفعل والكلام، قسال تعالى: «وَمَا أَرِيدُ أَنَ أُخَالِفَكُمُ إِلَى مَا الْنَعَلَيْتُ أُنَ أُخَالِفَكُمُ إِلَى مَا الْنَعَلَيْتُ وَمَا تَوْفِيقِيَ إِلَا بِٱللَهِ عَلَيْهِ تَوَكَلَتُ وَإِلَيْهِ أَنِيْهُ » [هود: ٨٨].

والرباني يحذر دائمًا قول الله تعالى: «يَتَأَيُّهُا الَّذِينَ ءَامَنُوا لِمَ تَقُولُونَ مَا لَا تَقْعَلُونَ <sup>(1)</sup> حَبَّرَ مَقْتًا عِندَ اللَّهِ أَن تَقُولُوا مَا لَا تَقْعَلُونَ». [الصف: ٢].

وقديمًا قيل: من لم ينفعك لحظه لم ينفعك وعظه!

٥٨ [الته يهي العدد ٤٩٢ السنة العادية والأربعون

والرباني القدوة يتحرز مما لا يتحرز منه غيره:

قال الأوزاعي: «كنا نضحك ونمزح فإذا صرنا يُقتدى بنا فلا أرى ذلك يسعنا»(تلبيس.إبليس ص١٥٥).

والرباني القدوة ينتفع به موافقه ومخالفه على السواء:

قال الذهبي عن ابن تيمية -وكان موافقًا له-: «شيخ الإسلام، مفتي الفرق، قدوة الأمة» (الانتصار لابن عبد الهادي ص٧٢).

وقال ابن الزملكاني في حقه –وكان مخالفًا لـه-: «شيخ الإسـلام، ومفتي الأنـام، سيد العلماء، قدوة الأئمة الفضلاء» (السابق ص٧١).

وما ذاك إلا لأن مقاله ترجم عنه حاله، وحاله ظاهرة في مقاله.

رابعًا: السمت الصالح والخلق الحسن:

إن من معالم الربانية رعاية الأخلاق النبوية، وتمثَّل الآداب المصطفوية، فهي فرع مباشر لأصل ظاهر، ألا وهو العبودية لرب البرية. وقد قال تعالى لأحسن الدعاة خُلقًا وخُلقًا صلى الله عليه وسلم: « رَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيمٍ» [القلم: ٤].

وربانية الأخلاق والهدي من الدين بمكان لا ينكر، ففي الحديث: «إن الهديَ الصالحَ والسَّمْتَ الصالح والاقتصاد جزءُ من خمسة وعشرين جزءًا من النبوة»(أبو داود ٤٧٧٦).

والأخلاق الربانية أعم من أن تكون أخلاقًا فردية: كالحياء والتواضع،أو أخلاقًا جماعية: كالعدل والإحسان، أو أخلاقًا اجتماعية: كصلة الرحم، وبر الوالدين،أو أخلاقًا سياسية: كالنصيحة للأئمة، واستشارة أهل الحل والعقد، أو أخلاقًا اقتصادية: كالصدق في التعامل، واجتناب الإسراف والتقتير،

0

والأخلاق الربانية أعم من أن تكون بين المسلم والمسلم فهي تعمُّ الخلق جميعًا: قال تعالى: «إِنَّ اللَّهُ يَأْمُرُ بِالْمَدُلِ وَٱلْإِحْسَنِ وَإِيَّآتِي ذِي ٱلْقُرُفَ

وَيَتْهَى عَنِ ٱلْفَحْشَاءِ وَٱلْمُنَكَرِ وَٱلْبَغَى يَعِظُكُمْ لَمَلَكَثُمْ تَذَكَّرُونَ» [النحل: ٩٠]، بل هي أوسع دائرة من البشر فهي تشمل الكائنات جميعًا، وفي الحديث: «إن الله كَتَبَ الإحسان على كل شيء» (صحيح مسلم)، وقال صلى الله عليه وسلم: «إن الله جميل يحب الجمال» ( صحيح مسلم).

وعليه فإن الدعوة الربانية هي التي تقيم الحق وتحسن إلى الخلق، وهي التي تدعو إلى الجد ولا تمنع المباح من اللهو، وهي التي تحرص على الرحمة والرفق، وتنهى عن القسوة والعنف.

# خامسًا؛ التجافي عن دار الغرور والإنابة

### الى دار العبور:

إن الربانية هي زهد في الدنيا ومتاعها، ورغبة في الآخرة ونعيمها، قال تعالى: «يَقَوَّمِ إِنَّمَا هَنَدِهِ ٱلْحَيَوَةُ ٱلدَّنِّيَا مَتَحَجٌ وَإِنَّ ٱلْأَخِرَةَ هِيَ دَارُ الْقَكَرَارِ » [غافر: ٣٩]، وقال تعالى: « يَتَأَيُّهُ ٱلنَّاسُ إِنَّ وَعَدَاتَهِ حَقٌ فَلَا تَغُرَّنَكُمُ الْحَيَوَةُ ٱلدُّنِيا وَلَا يَغُرَّنَكُم بِاللَّهِ ٱلْغَرُورُ » [فاطر: ٥].

إن الربانية تزود من خير زاد، قال تعالى: «وَتَكَزَوَّدُوا فَإِنَّ خَيْرَ الزَّادِ النَّقَوْئَ» [البقرة: إه وقال سبحانه: «وَالْبَقِيَتُ الصَّلِحَتُ خَيْرَ عِندَ رَبِّكَ قَوَابًا وَخَيْرُ أَمَلًا» [الكهف: ٤٦]، وفي الحديث: «مالي وللدنيا، ما أنا في الدنيا إلا كراكب استظل تحت شجرةٍ ثم راح وتركها» (الترمُذي ٢٣٧٧).

إن الربانية هي جعل الهموم همًا واحدًا، وفي الحديث: «من جعل الهموم همًا واحدًا همَّ المعاد، كفاه الله هَمَّ دنياه، ومن تشعبت به الهموم في أحوال الدنيا لم يبال الله في أى أوديتها هلك» (ابن ماجه 2011).

ري أو يه يسع مسع (بن يدبع بعد) . وخاتمة القول: إن الربانية تجمع في ثناياها خصائص الدعوة الراشدة التي ترعى الفطرية، وتحقق الوسطية، وتقيم التوازن، وتنشر الرحمة، وتعنى بالشمول، وتطمح نحو الكمال، وترتاد أفق العالمية، ولا تتخلًى عن الواقعية.

وللحديث بقية إن شاء الله.

التولايط ) ٥٩

ذو العجة ١٤٣٣ هـ

دراسات قرآنية

الحلقة الثانية

اعداد/ مصطفى البصراتي

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم، وبعد: فقد تكلمنا في العدد السابق عن معنى التدبر بمعناه اللغوي والإصطلاحي، وكذلك أهمية تدبر القرآن، وفي هذا العدد نتكلم بعون الله تعالى عن:

#### أهم طرق تدبر القرآن الكريم:

لا تجد أي مؤمن يحقق الغاية الكبرى، من تلاوة كتاب الله عز وجل، وهي التدبر والتأمل، متفهمًا للمعاني، ناظرًا في المقاصد، إلا لامست شغاف قلبه، فينبض بالإيمان، ويخشع ويخضع ويكون له الأثر على الجوارح: فبصلاحه يصلح الجسد كله، وبفساده يفسد الجسد كله، كما وإن في الجسد مضغة إذا صلحت صلح الجسد كله، وإذا فسدت فسد الجسد كله ألا وهي القلب» [صحيح البخاري]. وبعد هذا العرض نذكر أهم الطرق الموصلة لهذه الغاية:

#### ۱ - استشعار عظمة القرآن الكريم:

فأعظم ما يستشعره المؤمن من فضل القرآن أنه كلام رب العالمين – مُنْزل – غير مخلوق، كلام من ليس كمثله شيءٌ، وصفة من ليس له شبيه ولا ندٌ، وكتابُ إله العالمين، ووحي خالق السموات والأرضين، وهو هادي الضالين ومنقذ الهالكين، ودليل المتحيرين، وهو حبل الله المتين، وهو الذكر الحكيم، وهو السراج المنير، وهو الحق المبين، وهو الصراط المستقيم. (الرعاية لمكي بن أبي طالب (ص٥٥)].

والله تعالى أثنى على نفسه الشريفة لتفضّله بإنزال الكتاب، وعلَّم عباده أيضًا كيف يثنون عليه تعالى حمدًا وشكرًا على إنزاله، فقال: «لَحُهُدُ يَوَالَذِي أُنزَلُ عَلَى عَبْدِهِ ٱلْكِنَبَ وَلَرُ يَجْعَلَ لَهُ. عِرَمًا » [الكهف: 1].

أما لماذا تفضل عز وجل، ولماذا وجب الحمدُ؟ فهو ما يوضحه الشنقيطي رحمه الله بقوله: «علَّم الله جل وعلا عباده في أول هذه السورة الكريمة أن يحمدوه على أعظم نعمة أنعمها عليهم، وهي إنزاله على نبينا صلى الله عليه وسلم هذا القرآن العظيم، الذي لا اعوجاج فيه، بل هو في كمال الاستقامة، أخرجهم به من الظلمات إلى النور، وبين لهم فيه العقائد، والحلال والحرام، وأسباب دخول الجنة والنار وحذَرهم فيه من كل ما يضرهم، وحضّهم فيه على كل ما ينفعهم، فهو النعمة العظمى على الخلق، ولذا علمهم ربهم كيف

التوتيط

17.

يحمدونه على هذه النعمة الكبرى». [أضواء البيان للشنقيطي ٣/٤].

#### ٢ - تخصيصه بالغطاب القرآني:

ينبغي لتالي القرآن أن يعلم أنه هو مقصود بخطاب القرآن ووعيده، وأن القصص لم يرد بها السمر بل العبر، فليتنبه لذلك، فحينئذ يتلو تلاوة عبد كاتَبُه سيدُه بمقصود، وليتأمل الكتاب ويعمل بمقتضاه. [مختصر منهاج القاصدين ص٤٥].

قال ابن القيم: «أكثر الناس لايشعرون بدخول الواقع تحته وتضمُّنه له، ويظنونه في نوع وفي قوم قد خلوا من قبل ولم يعقبوا وارثًا، وهذا هو الذي يحول بين القلب وبين فهم القرآن، ولعمر الله! إن كان أولئك قد خلوا فقد ورثهم من هو مثلهم أو شر منهم أو دونهم، وتناول القرآن لهم كتناوله لأولئك». [مدارج السالكين ٢٤٣/١].

فمن أراد الانتفاع فليجعل القرآن خطابًا موجهًا له، وليُقدِّر أنه المقصود كما قال الله تعالى: «رَأُوحَى إِلَىَ هَذَا ٱلْقُرَّانُ لِأَنزِرَكُمْ مِهِ رَمَنُ بَلَغَ » [الأنعام: ١٩]. قال محمد بن كعب القرظي: «من بلغه القرآن فكانما كلمه الله عز وجل». [ابن أبي شيية ١٥٦/٧].

#### ٣- صدق الثية والاستعانة بالله:

إن العبد إذا استمع إلى كتاب الله سبحانه وتعالى وسنة نبيه عليه الصلاة والسلام بنية صادقة على ما يحب الله، أفهمه كما يحب وجعل له في قلبه نورًا. [الجامع لأحكام القرآن للقرطبي . ١٦٠/١١].

ومن صدق النية الاستعانة بالله، بأن يكون العبد ««تاركًا للمعهود من علمه ومعقوله، متبرئًا من حوله وقوته، ومعظمًا للمتكلم، مفتقرًا إلى التفهم، بحال مستقيم وقلب سليم، وقوة علم، وتمكن سمع لفهم الخطاب وشهادة غيب الجواب، بدعاء وتضرع وابتئاس وتمسكن، وانتظار للفتح عليه من عند الفتاح العليم». [البرهان للزركشي

ومن الاستعانة بالله على تدبر كتابه: أن يبدأ تلاوته بالاستعانة بالله، كما قال الله تعالى: « فَإِذَا فَرَأَتُ ٱلْقُرُانَ فَاَسْتَعِدْ بِاللهِ مِنَ الشَّيْطَنِ الرَّحِمِ» [النحل: [هم]، وهي «الالتجاء إليه والاستجارة بجنابه من الشيطان الرجيم». [تفسير اين كثير ٢٥/١].

الشيطان لا يفتر عن الوسوسة، ويُشغل عن كل خير، «وإن أجل الأمور التي يلقي الشيطان وسوسته فيها قراءة القرآن؛ لأن من قرأ القرآن ونوى به عبادة الرحمن، وتفكر في وعده ووعيده وآياته وبيناته، ازدادت رغبته في الطاعات، ورهبته عن المحرمات، فلهذا السبب صارت قراءة القرآن من أعظم الطاعات، فلا جرم كان سعي الشيطان في الصد عنه أبلغ، وكان احتياج العبد إلى من يصونه عن شر الشيطان أشد، فلهذه الحكمة اختصت قراءة القرآن بالإستعادة، فإنه لا دكفيه إلا الله. [التفسير الكيير للرازى (٩١/ ٩].

وكذلك المحافظة على قراءة: «بسم الله الرحمن الرحيم» في أول كل سورة سوى «براءة» أي سورة التوبة، ومعنى البسملة: «أدخلُ في هذا الأمر: من قراءة أو دعاء، أو غير ذلك (بسم الله) لا بحولي ولا بقوتي، بل أفعل هذا الأمر مستعينًا بالله، متبركًا باسمه تبارك وتعالى، هذا في كل أمر تسمّي في أوله من أمر الدين، وأمر الدنيا، فإذا أحضرت في نفسك أن دخولك في القراءة بالله مستعينًا به متبرئًا من الحول والقوة، كان هذا أكبر الأسباب في حضور القلب وطرد الموانع من كل خير». [مؤلفات الشيخ محمد بن عبد الوهاد].

#### ٤ - حضور القلب وقطع العلائق:

إذا أردت الانتفاع بالقرآن فاحمع قلبك عند تلاوته وسماعه، وألق سمعك واحضر حضور من بخاطبه به من تكلم به سيحانه منه إليه، فإنه خطاب منه لك على لسبان رسوله، قال الله تعالى: «إِنَّ فِي ذَلِكَ لَذِكْ رَيْ لِمَنَ كَانَ لَهُ, قَلْبُ أَوَّ أَلْقَى ٱلسَّمْعَ وَهُوَ شهيد » [ق: ٣٧]، وذلك أن تمام التأثر لما كان موقوفا على مؤثر مقتض، ومحل قادل، وشرط لحصول الأثر وانتفاء ألمانع الذي بمنع منه، تضمنت الآبة بيان ذلك كله بأوجز لفظ وأبينه وأدله على المراد، فقوله: «إنَّ فِي ذَالِكَ لَذِكَرَىٰ » [ق: ٣٧] إشارة إلى ما تقدم من أول السورة إلى هنا، وهذا هو المؤثر، وقوله: «لِنَكَانَ لَهُ, قَلْبُ » [ق: ٣٧]، فهذا هو المحل القابل، والمراد به: القلب الحيى الذي معقل عن الله، كما قال تعالى: ﴿ أَنْ هُوَ إِلَّا ذِكْرُ وَقَرْءَانْ مَّبِينُ (٢) لِيُنذِرَمَن كَانَ حَيًّا» [مس: ٦٩، ٧٠] أى: حي القلب، وقوله: «أَوَ أَلْقَي ٱلسَّمْعَ » [ق: ٣٧] أى: وجه سمعه، وأصغى حاسة سمعه إلى ما

ذو الحجة ١٤٣٣ هـ

۱۲۳۱ هـ التولايط ) ۲۱

يُقال له، وهذا شرط التأثر بالكلام، وقوله: «رَهُوَ شُهِــِدٌ » أي: شاهد القلب، حاضر غير غائب.

قال ابن قتيبة: استمع كتاب الله وهو شاهد القلب والفهم، ليس بغافل ولا ساه، وهو إشارة إلى المانع من حصول التأثير وهوً سهو القلب وغيبته عن تعقل ما يُقال له والنظر فيه وتأمله، فإذا حصل المؤثر وهو القرآن والمحل القابل وهو القلب الحي، ووجد الشرط وهو الإصغاء وانتفى المانع وهو غفلة القلب وذهوله عن معنى الخطاب وانصرافه عنه إلى شيء آخر، حصل الأثر وهو الانتفاع والتذكر. [الفوائد لابن القيم ٢/١].

وقيل في تفسير قوله تعالى: «يَبَعَى خُذِ ٱلْكِتَبَ بِقُوَةَ» [مريم: ١٣] أي: بحد وحرص واجتهاد. [محاسن التاويل ٨٨/٧]. وأخذه بالجد أن يكون متجردًا له عند قراعته، منصرف الهمة إليه عن غيره، وهذه الصفة متولدة من التعظيم فإن المعظّم للكلام الذي يتلوه يستبشر به ويستانس ولا يغفل عنه، ففي القرآن ما يستانس به القلب. [إحياء علوم الدين للغزالى ٢٨١/١].

#### ٥ - القراءة بترتيل وترسل:

إن أهم المداخل للتدبر: أن تكون القراءة مرتلة صحيحة، وليست العبرة في التلاوة أن يقرأ القرآن مرات متعددة دون أن يصاحبها إدراك لما يقرأ، والترتيل والتدبر مع قلة مقدار القراءة أفضل من سرعة القراءة مع كثرتها؛ لأن المقصود من القراءة الفهم والتدبر والعمل.

والإسراع في القراءة يدل على عدم الوقوف على المعنى بصورة كاملة، وبالشكل المطلوب، ومن أجل ذلك كانت القراءة بتمهل خطوة نحو التدبر، وقد ندًد الله تعالى بصورة الاستفهام بمن لا يفتح عقله وقلبه لتفهم القرآن من أجل إدراك ما فيه من حكم وأسرار ومواعظ وتشريعات، فقال تعالى: « أَفَلاَ يَدَبَرُونَ ٱلْفَرَاتَ أَمَرَ عَلَ قُلُوبٍ آَقَفَالُهَا » [محمد: ٢٤]. (دعوة إلى تدبر القرآن ص13].

وإن الذي يقرأ القرآن بلا فهم كالمذياع يرتل قرأنًا دون أن يفهم مما رتل شيئًا، وهو مخالف لهدف القرآن العظيم، فآيات كثيرة تشير إلى أن القرآن يُتلى لعلنا نتفكر، لعلنا نتدبر، لعلنا

نعقل، لعلنا نبصر، كما قال تعالى: « كَذَلِكَ يُبَيِّنُ ٱللَّهُ لَكُمْ عَالَيَتِهِ لَعَلَكُمْ تَعَقِلُونَ» [البقرة: يُبَيِّنُ ٱللَّهُ لَكُمْ عَالَيَتِهِ لَعَلَكُمْ تَعْقِلُونَ» [البقرة: نَفَصَرُونَ» [يونس: ٢٤]، وقال تعالى: « إِنَّاأَنَزَلْنَهُ قُرُّ ذَا عَرَبِيَا لَعَلَكُمْ تَعْقِلُونَ» [يوسف: ٢]، أما الذي تسمع أننه ولا يسمع عقله، أو تنظر عينه فهو أصم أبكم أعمى.

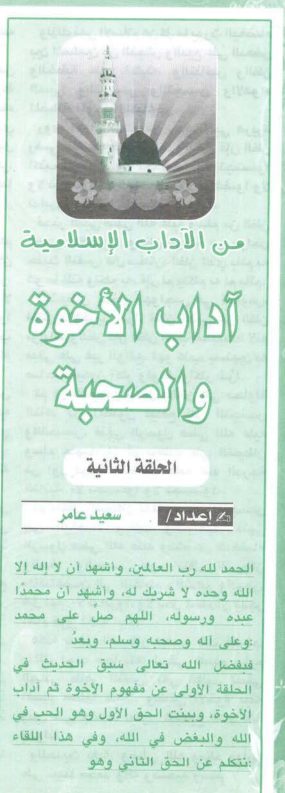
قال الله تعالى: «وَمِنْهُم مَن يَنْظُرُ إِلَيْكَ أَفَأَنَتَ تَهَدِف ٱلْعُمَى وَلَوَ كَانُوا لَا يُبْعِرُونَ » [يونس: 28]. وفي الآية إشادة واضحة إلى أن سماع القرآن وتلاوته ليس هدفًا بذاته، بل هو وسيلة ثم ينصرفون لا يحرك فيهم ساكنًا تمامًا كما يفعل بعض المسلمين اليوم يستمعون إلى القرآن الكريم كل يوم من المذياع ثم ينصرفون لا يحرك فيهم ساكنًا، إذ يبقى المُطفَّف مطففًا، ويبقى الكاذب كاذبًا، ويستمر المرابي في رباه، ويواصل الفاسق فسوقه، فلقد أصبح سماع القرآن عادة، ولقد ذم الله المشركين مع استماعهم للقرآن لأنهم لا يعقلون، ولأنهم لا يبصرون». [عظمة القرآن صهه].

وفي قوله تعالى: « سَأَصْرِفُ عَنَ ءَايَتِي ٱلَّذِينَ يَتَكَبَرُونَ فِي ٱلأَرْضِ بِنَيْرِ ٱلْحَقِّ » [الأعراف: ١٤٦]. قال سفيان بن عيينة: أنزعُ عنهم فهم القرآن]. [الإتقان في علوم القرآن ٢/٤٨٠].

#### ٦- تكرار الآية وترجيعها:

«الترجيع: هو تقارب ضروب الحركات في القراءة، وأصله الترديد، وترجيع الصوت: ترديده في الحلق». إن الهدف من التكرار هو التوقف لاستحضار المعاني، وكلما كثر التكرار زادت المعاني التي تفهم من النص، والتكرار – أيضًا – قد يحصل تعظيمًا أو إعجابًا بما قرأ، فهو نتيجة وثمرة للفهم والتدبر، وهو وسيلة إليه حينما لا يوجد. [مفاتح تدبر القرآن لخالد اللاحم ٢٢].

قال ابن قدامة: «إن التدبر هو المقصود من القراءة، وإن لم يحصل التدبر إلا بترداد الآية، فليرددها». [مختصر منهاج القاصدين ص٥٣). وأخر دعونا أن الحمد لله رب العالمن.



٢- سلامة الصدر وطهارة القلب:

المؤمن سليم الصدر، طاهر النفس، تقي القلب، لا يحمل لأخيه نرة غل أو حقد أو حسد، وتلك من تزكية النفس، وهي غاية بعثة النبي صلى الله عليه وسلم، قال الله تعالى: «هُوَ الَذِي يَعَثَ فِي الْأُسْتِنَ رَسُرُلاً مَنْهُمْ يَتَـلُوْا عَلَيْهِمَ الذِي يَعَثَ فِي الْأُسْتِنَ الكَتُبَ وَالْحَكَمَةَ وَإِن كَانُوْا مِن قَبَلُ لِفِي صَلَال الكَتُب وَالْحَكَمَةَ وَإِن كَانُوا مِن قَبَلُ لِفِي صَلَال تكون بصلاح القلب وصلاح القلب يكون بتحويق العبادات التي وردت في كتاب الله وسنة النبي صلى الله عليه وسلم إلخ. من المحبة والخوف والرجاء والتوكل...

وترك المحرمات التي نهى الله عز وجل عنها من: العجب والغرور، والكبر والرياء، والحقد والحسد، وإرادة الدنيا، وإرادة الفساد والشهوات.. وغيرها.

### من آفات القلوب

فالإنسان مركب من جسد وروح ونفس، والجسد يدرك بالبصر، والنفس مدركة بالبصيرة، ولكل واحد منهما هيئة وصورة، إما قبيحة، وإما جميلة، فالنفس المدركة بالبصيرة أعظم قدرًا من الجسد المدرك بالبصر، قال الله تعالى: «إِنَّ حَالَقُ المدرك بالبصر، قال الله تعالى: (أ) فَإِذَا المدرك رَفَعَتُ فِهِ مِن رُوحٍ فَفَعُوا لَهُ سَنجِدِينَ »

فنبه على أن الجسد منسوب إلى الطين، والروح إلى رب العالمين، وحسبك هذا دليلاً على شرف التركية وفضل نقاء القلب.

قال الله تعالى: «وَنَفْس وَمَا سَوَنَهَا () فَأَلْمَهُما فَجُوُرَهَا وَتَقُونُهَا () قَدْ أَفَلَحَ مَن زَكُنها () وَقَدْ خَابَ مَن دَسَّهَا » [الشمس: ٧- ١٠].

ولذلك فإن المؤمن التقي ينام على فراشه وهو يُشهد اللهَ في عليائه أنه لا يحمل ذرة غل أو حقد أو حسد لمسلم على وجه الأرض، ففي الحديث المتفق عليه من حديث أنس رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «لا تباغضوا

ذو العجة ١٤٣٣ هـ

177

التو 2 يط

ولا تحاسدوا ولا تدابروا، وكونوا عباد الله اخوانا».

فمن كمال إسلام المسلم سلامة المسلمين من لسانه ويده، ومن الدوافع الداخلية المحركة للسان والدد كالحقد والحسد والبغضاء والظن السبئ، وتلك ميادين الشيطان الذي يجرى من ابن آدم مجرى الدم، والله عز وجل مقول: « إِنَّ ٱلشَّطْنَ لَكُمْ عَدُوٌّ فَأَغْذُرُهُ عَدُوًّا » [فاطر: ٦]، وحاربوه كما يحاربكم، وقاوموه كما يغرر بكم، قال سيحانه: « إِنَّمَا يُرِيدُ ٱلشَّيْطَنُ أَن يُوقِعَ بَيْنَكُمُ ٱلْعَدَاوَةَ وَٱلْبَعْضَاءَ» [المائدة: ٩١].

ولذا نهى رسولذا صلى الله عليه وسلم عن البغضاء والحقد والحسد ... إلخ، لأن ذلك مؤدى إلى التقاطع والتدابر والهجر، ومن ثُمَّ قال صلى الله عليه وسلم: «لا تداغضوا ولا تدادروا ولا تنافسوا وكونوا عداد الله إخوانًا» أي كونوا كإخوان النسب فى الشفقة والرحمة والمحبة والمواساة والمعاونة النصيحة...

لأن الحقد والحسد.. من أخطر أمراض القلب، يرى الأخ أخاه في نعمة فيحقد عليه ويحسده، مع أن الذي وهب هو الله، والذي أعطى هو الله، إنها أرزاق قسمها الرزاق، فالذى بحسد إخوانه إنما هو في حقيقة الأمر معترض على الله جل جلاله.

فالحسد من خصال الدهود، أما أهل الإيمان أصحاب القلوب الطاهرة فيتضرعون إلى الله: «رَبُّنَا أَغْفِرْ لَنَكَا وَلِإِخْوَانِنَا ٱلَّذِينَ سَبَقُونَا بِٱلابِمَنِ وَلَا تَجْعَلْ فِي قُلُوبِنَا غِلًا لِلَّذِينَ ءَامَنُوا رَبَّنَا إِنَّكَ رَءُوفٌ رَحِمٌ» [الحشر: ١٠]، ويرددون مع هؤلاء بصفاء وصدق عمل: « وَٱلَّذِينَ تَبُوَءُو ٱلدارَ وَٱلْإِيمَنَ مِن قَبْلِهِمْ يُحِبُونَ مَنْ هَاجَرَ إِلَيْهِمْ وَلَا يَجدُونَ أَحْاه فوق ثلاثة أيام». فِي صُدُورِهِمْ حَاجَكَةً مِعَمَّا أُوتُوا وَنُوَّثِرُونَ عَلَى أَنفُسِهِمْ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ وَمَن يُوقَ شُحَ نَفْسِهِ. فَأُولَتِكُ هُمُ ٱلْمُقْلِحُونَ () وَٱلَّذِينَ جَاءُو مِنْ بَعَدِهِمْ مَقُولُونَ رَبَّنَا أَغْفِرُ لَنَكَا وَلِإِخْوَانِنَا ٱلَّذِينَ سَبَقُونَا بَٱلابِسَنِ وَلَا تَجْعَلُ فِي قُلُوبِنَا غِلًا لِلَّذِينَ ءَامَنُوا رَبَّنَا إِنَّكَ رَءُوفٌ رَحِمُ» [الحشير: ٩، ١٠].

فالمؤمن بحمل للجميع صدرًا سليمًا وقلبًا طاهرًا نقبًا، هذه أخلاقيات أهل الإيمان.

ولذلك نهى الإسلام عن كل ما يورث البغضاء بين المسلمين من النجش والبيع على البعض والخطبة على خطبته، والتنافس والظن السيئ والتحسس والتجسس والأهواء المضللة الموحية للتباغض.

روى الإمام مسلم من حديث أبى هريرة رضى الله عنه قال: «إباكم والظنِّ، فإن الظن أكذب الحديث، ولا تحسسوا ولا تجسسوا ولا تنافسوا ولا تحاسدوا، ولا تباغضوا ولا تدابروا وكونوا عباد الله إخوانا».

فحذر النبى صلى الله عليه وسلم من الظن السبيع بالآخرين، والظن مرحلة من مراحل حديث النفس، قال سفيان: الظن الذي يأثم به هو ما ظنه وتكلم به، فإن لم يتكلم به لم يأثم. فالشيطان يدخل الهواجس في النفوس، فتظن بالآخرين شرًا، فكان النهى عن الظن «وإباكم والظن فإن الظن أكذب الحديث»؛ لأنه مبنى على غير الواقع، فهو كذب، يستهين به صاحبه فبكون أكثر وقوعًا، وأكثر شرًا.

ثم إن الشيطان ينتقل بالظن إلى محاولة التأكد من المظنون فيدفع إلى التجسس والتحسس، فنهى الرسول صلى الله عليه وسلم عنهما، إن لم يتغلب على الشيطان من أول درجة، فليتغلب عليه عند الدرجة الثانية: «لا تحسسوا ولا تجسسوا».

ثم ينتقل الشيطان بالمتحسس والمتجسس إلى البغضاء والمقت والكراهية، فنهى الرسول صلى الله عليه وسلم عن البغضاء والحقد والحسد، فإن انتقل الشيطان بالمتداغضين إلى التقاطع والتدابر والهجر، قبل لهم: «لا تدابروا، ولا يحل لمسلم أن يهجر

هكذا يدخل الشيطان ليفسد قلب المسلم، ولذلك بجب محاربته؛ ليبقى المسلم سليم الصدر، طاهر النفس، نقى القلب، ليبقى المسلم مسلمًا كاملاً، ولتبقى الأخوة ببنه وبين بنى جنسه، ليكون الجميع عياد الله اخوانا.

وللحديث بقية، وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.

> العدد ٢٤٤ السنة الحادية والأربعون الته لأبط

78

# مقتل أمير المؤمنين علي رضي الله عنه اسامة سليمان

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وبعدُ:

فَإِنَّ الفَرَق الضالة والجماعات المنحرفة لها أثر خطير في بلاد المسلمين، حيث إنها تهدد الأمن والاستقرار، وتشكك الناس في وهذا يتضح كل الوضوح في فعل الخوارج الذين قتلوا عليًا رضي الله عنه بعد أن كفروه؛ زاعمين بذلك أنهم يتقربون إلى الله بهذا الفعل، وأنهم يشرون أنفسهم بقتله ابتغاء مرضاة الله، وسبيلهم في ذلك طاعة الشيطان واتباع الهوى، ولذا زعموا خلاف ذلك، ولذا كان واجب الدعاة والعلماء التحذير منهم ومن عقائدهم الفاسدة وتبيين منهجهم الفاسد ومقارعة أهل البدع والمبتدعين. [دراسة تاريخ الخلفاء الأمويين ص٢٥].

ومما يبين حقد الخوارج على أهل السنة ما قاله عبد الرحمن بن ملجم قاتل علي رضي الله عنه: «والله لقد اشتريته (يعني سيفه) بألف، وسممته بألف، ولو كانت هذه الضربة على جمع أهل المصر ما بقي منهم أحد. [تاريخ الطبرى ٦٢/٦].

وتكمن خطورة فكر الخوارج في تأثيرهم على غيرهم، وخلق البيئة الفاسدة التي تقبل فكرهم ومعتقدهم، من ذلك فعل عبد الرحمن بن ملجم عند مقابلته لشبيب بن بجرة، قال له: هل لك في شرف الدنيا والأخرة؟ قال: وما ذاك؟ قال: قتل علي بن أبي طالب، قال له: ثكلتك أمك، لقد جئت شيئًا إدًا، كيف تقدر على عليّ؟ قال: أكمن له في المسجد، فإذا خرج إلى الصلاة الغداة شددنا عليه فقتلناه، فإن نجونا شفينا أنفسنا،

وأدركنا ثأرنا، وإن قَتلنا فما عند الله خير من الدنيا وما فيها. قال: ويحك، لو كان غير عليّ لكان أهون عليَّ، قد عرفت بلاءه في الإسلام وسابقته مع النبي صلى الله عليه وسلم، وما أجدني أنشرح لقتله، قال: أما تعلم أنه قتل عباد الله الصالحين (يقصد في النهروان)؟ قال: بلى، قال: فقتله بمن قُتل من إخواننا، عند ذلك أجابه كما تذكر رواية الطيرى (٦٢/٦).

وصدق رسول الله صلى الله عليه وسلم: «يقتلون أهل الإيمان، ويدعون أهل الأوثان». فانظر رحمك الله إلى تأثير ابن ملجم على ابن بجرة حتى أمن بقتل عليّ، ولذا فالخطورة تكمن في تأثير أولئك الخوارج على غيرهم بشبهاتهم التي قد تبدو حقًا وهي عين الباطل، فعليّ قاتلهم بحق ولم يقاتلهم بباطل.

ولعلَّك تعجب أخي عندما تعلم أن ابن ملجم قاتل عليّ عند الخوارج من أفضل الأمة، يقول فيه عمران بن حطان الخارجي: ما ضربةً من تقى ما أراد بها

إلا ليبلغ من ذي العرش رضوانا إنى لأذكره حينًا فأحسبه

أوفى البرية عند الله ميزانا ولا شك أن معركة النهروان تركت في نفوس الخوارج جرحًا غائرًا لم تزده الأيام إلا حسرة وألمًا [راجع علي بن أبي طالب للصلابي ص٦٩ه].

والإجماع بين أهل السَّيَر والمؤرخين على أن عملية قتل علي تمت على يد الخوارج انتقامًا لضحاباهم في معركة النهروان.

ولنترك محمد ابن الحنفية رضي الله عنه يروي لنا قصة مقتل على رضى الله عنه: كنت والله

ذو الحجة ١٤٣٣هـ

10 ( 200

إنى لأصلى تلك الليلة التي ضرب فيها علي في المسجد الأعظم في رجال كثير من أهل المصر، يصلون قريبًا من السدة، ما هم إلا قيام وركوع وسجود، وما يسأمون من أول الليل إلى أخره، إذ خرج على لصلاة الغداة، فجعل ينادى: أيها الناس الصلاة الصلاة، فما أدري أخرج من السدة، فتكلم بهذه الكلمات أم لا، فنظرت إلى بريق، وسمعت: الحكم لله يا على لا لك ولا لأصحابك، فرأيت سيفا، ثم رأيت ثانيًا، ثم سمعت عليًا يقول: لا يفوتنكم الرجل، وشد الناس عليه من كل جانب، قال: فلم أبرح حتى أخذ ابن ملجم وأدخل على عليٌّ، فدخلت فيمن دخل من الناس، فسمعت عليًا يقول: النفس بالنفس، أنا إن مت فاقتلوه كما قتلنى، وإن بقيت رأيت فيه رأيي. [تاريخ الطبري ٦١/٦]. ثم ذكر أن الناس دخلوا على الحسن فزعين لما حدث من أمر على، فبينما هم عنده وابن ملجم مكتوف بين يديه، إذ نادته أم كلثوم بنت عليّ وهي تبكى: أي عدو الله، لا بأس على أبي، والله مخزيك، قال: فعلى من تبكين؟ والله لقد اشتريته بألف، وسممته بألف، ولو كانت هذه الضربة على جميع أهل المصر ما بقى منهم أحد.

وجُمع الأطباء لعلي رضي الله عنه، وعلموا أن الضربة قد وصلت إلى أم رأسه، فقالوا له: يا أمير المؤمنين اعهد عهدك فإنك ميت، ثم دخل عليه جندب بن عبد الله وسأله: يا أمير المؤمنين، إن فقدناك ولا نفقدك – أنبايع الحسن؟ قال علي رضي الله عنه: لا أمركم ولا أنهاكم، أنت أبصر. [تاريخ، الطبري ٦٢/٦].

عند ذلك دعا على رضى الله عنه الحسن والحسين فقال لهما: أوصيكُمَا بتَقْوَى اللَّه، وَلا تَبْغِيَا للدُّنْيَا، وَإِنْ بَغَتْكُمَا، وَلا تَبْكِيَا عَلَى شَيْء رَوَى عَنْكُمَا منْهَا. قُولا الْحَقَّ، وَارْحَمَا الْيَتِيَمَ وَأَعِينَا الصَّانَعَ وَاصْنَعَا للأَخْرَق، وَكُونَا للظَّالِم حَصَّمًا وَلِلْمَظْلُوم عَوْنًا، وَلا تَأُخُذْكُمَا فِي اللَّه لَوْمَةُ لائِمَ "، ثُمَّ نَظَرَ إِلَى ابْنِ الْحَنَفِيَّة، فَقَالَ: " اَسمعتَ مَا وَصَيْتَهُمَا بِهِ أَخَوَيْكَ، وَلا تَقْطَعْ أَمْرًا دُونَهُمَا "، ثُمَّ قَالَ لَهُمَا: " وَأُوصِيكُمَا فِي الْهُ فَإِنَّهُ شَقِيقَكُمَا، وَابْنُ أَبِيكُمَا، وَقَدْ عَلَمْتَمَا أَنَ

### أبَاهُ كَانَ يُحِبُّهُ، فَأَحِبُّاهُ.

وقال للحسن: "أوصيك أي بني بتقوى الله، وإقام الصلاة لوقتها، وإيتاء الزكاة عند محلها، وحسن الوضوء؛ فإنه لا صلاة إلا بطهور، ولا تقبل صلاة من مانع زكاة، وأوصيك بغفر الذنب، وكظم الغيظ، وصلة الرحم، والحلم عند الجهل، والتفقه في الدين، والتثبت في الأمر، والتعاهد للقرآن، وحسن الجوار، والأمر بالمعروف، والنهى عن المنكر، واجتناب الفواحش".

ونهى عن المثلة بقاتله، حيث قال: «احبسوا الرجل فإن متُ فاقتلوه، وإن أعش فالجروح قصاص، أطعموه واسقوه، وأحسنوا إساره، فإن صححت فأنا ولي دمي أعفو إن شئت، وإن شئت استقدت، ولا تعتدوا إن الله لا يحب المعتدين.

وقال للحسن: اضربه ضربة لا تمثل بالرجل، فإني سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: إياكم والمثلة، ولو أنها بالكلب العقور. نقض الطبري الروايات التي منها أن عليًا رضي الله عنه أوصى بحرق قاتله، وقال: لا تصح وهي رواية منقطعة، بيد أن الصحيح أن آل بيت عليّ التزموا وصيته في معاملته بالحسنى؛ فانظر رحمك الله إلى عدل علي رضي الله عنه في معاملة قاتله.

وابن ملجم من أشقى الخلق في الآخرة عند الشيعة، وعند أهل السنة هو ممن يُرجى له النار، ويجوز أن يتجاوز الله عنه لا كما يقول الخوارج والشيعة فيه، فحكمه كحكم قاتل الخوارج والشيعة فيه، فحكمه كحكم قاتل عثمان، والزبير وطلحة وعمار، وقاتل الحسين، وكل هؤلاء نبغضهم في الله ونكل أمرهم إليه سبحانه.

وإليك ما قاله الذهبي في ابن ملجم قاتل علي رضي الله عنه، قال رحمه الله: "إن قاتل علي رضي الله عنه خارجيٍّ مغتر، شهد فتح مصر، واختلط بها مع الأشراف، وكان ممن قرأ القرآن والفقه وكان من العباد، قرأ القرآن على معاذ بن جبل، رضي الله عنه.."، فاعتبر أخي في الله بسوء خاتمة ذلك الرجل.

اللهم أحسن خاتمتنا وتولَ أمرنا، واهد شبابنا وأصلح جميع أحوالنا. والحمد لله رب العالمين.

التوكيي العدد ٤٩٢ السنة الحادية والأربعون

177



الحمد لله حمدًا لا ينفد، أفضل ما ينبغي أن يُعبَد، وصلى الله وسلم على سيدنا محمد وعلى آله وصحيه ومن تعبد، أما بعد: فلا يزال الحديث موصولاً عن وقفات شرعية مع تطبيق الشريعة الإسلامية، ولا يزال الرد على الشبهات المثارة حول حد الرجم. وقد فندنا معظمها في الحلقات السابقة، وظهر جليًا أنها أوهى من بيت العنكبوت، وأنها لم تصمد أمام الصحيح الصريح من المنقول أو المعقول، وهاكم الشبهة الثامنة عشرة والرد عليها:

قالوا: « والتناقض سمة أساسية من سمات الأحاديث ، فمثلا نجد أحاديث حجة الوداع تجعل عقوبة من تأتي الفاحشة من نساء المؤمنين الضرب وليس الرجم. (أيها الناس: إن لنسائكم عليكم حقًا، ولكم عليهنَ حقًا، ألأ إن لنسائكم عليكم حقًا، ولكم عليهنَ حقًا، ألأ يوطئن فرشكم غيركم، ولا يدخلن أحدًا تكرهونه بيتكم إلا بإننكم، ولا يئتين بفاحشة (مبينة)؛ فإن فعلن، فإن الله قد أذن لكم أن تعضلوهن، وتهجروهن في المضاجع وتضربوهن ضربًا غير صبرح، فإن انتهين وأطعنكم، فعليكم رزقهن وكسوتهن بالمعروف. وإنما النساء عندكم عوان، ولا يملكنَ لأنفسهن شيئًا، أخذتموهن برواه مسلم.

الرد على هذه الشبهة: أولاً:- أن الفاحشة المذكورة في الحديث تعم كل فاحشة من بذاءة اللسان، والتطاول على الأحماء، والزنا، فَلِمَ حصرتموها في الزنا فقط؟!

ثانيا:- وعلى فرض أن الفاحشة بمعنى الزنا فهل كل الزنا يقام فيه الحداد فإن الرجل

إذا شاهد امرأته تزني فإن له أن يلاعنها، فإذا لاعنها فلا يقام الحد عليها، وربما لم يلاعنها وعضلها حتى تترك حقها ثم طلقها خشية الفضيحة، وقد لا يراها وتعترف له بالزنا فيعضلها ثم يطلقها، أو يضربها ويسامحها، أما إذا رفع أمر زناها إلى ولي الأمر واعترفت فلا مناص من تطبيق حد الرجم عليها، وهذا مصداقًا لقوله صلى الله عليه وسلم: « تعافوا الحدود فيما بينكم فما بلغني من حد فقد وجب « [ رواه أبو داود والنسائي وصححه الألباني].

فالناس متفاوتون فيما بينهم؛ فمنهم من مغار على زوجته، وقد مقتلها إذا تناهى إلى سمعه ما يشينها، ومنهم من يراها تضحك مع الرجال أو تراقصهم، وربما رأها تزنى، ولا يحرك ساكنا، وفي هذا العصر وصل الحال سعض أشداه الرحال أن تدادلوا الزوجات في حفلات خاصة بينهم!!!، ومن ثم فقد برفع الحد لولى الأمر وقد لا يُرفع لاعتدارات عدة؛ منها خشية الفضيحة، ومنها عفو الزوج عن زوجته، ومنها عدم اكتراث الزوج مما فعلته، ومنها ما هو كائن الآن فى أكثر الدول الإسلامية، من هجر تطييق الحدود، فإذا رُفع الحد لولى الأمر، فيجب تطبيقه إذا توافرت شروطه وانتفت موانعه، أما إذا لم يرفع فله أن يضربها أو يهجرها أو معضلها ويطلقها.

ومن ثم فحديث حجة الوداع لم يجعل حد زنا المحصنة الضرب كما فهم هؤلاء الأدعياء، جاء في كتاب أبحاث هيئة كبار العلماء: « ثم ذكر ابن جرير رحمه الله أقوال أهل التأويل



في معنى الفاحشية: فذكر آثارا بأسانيدها إلى الحسن البصرى وعطاء الخراساني والسدى: أن المقصود بالفاحشية: الزنا. وذكر آثارًا أخرى بأسانيدها إلى ابن عداس ومقسم، والضحاك بن مزاحم، وقتادة وعطاء بن أبي رباح، أن المقصود بالفاحشة النشوز، ثم قال: وأولى ما قيل في تأويل قوله: ﴿لا أَن يَأْتِينَ بِفَحِشَةٍ مَّبَيَّنَةٍ» (النساء ١٩) أنه معنى به: كل فاحشة، من بذاء باللسان على زوجها، وأذى له، وزنا بفرجها، وذلك أن الله جل ثناؤه عم بقوله: ﴿ لا أَن يَأْتِينَ بِفَحِشَةٍ مَّبَيِّنَةٍ » كل فاحشة متبينة ظاهرة، فكل زوج امرأة أتت بفاحشة من الفواحش التي هي زنا أو نشوز فله عضلها على ما بيَّن الله في كتابه، والتضييق عليها حتى تفتدي منه بأي معانى الفواحش أتت، بعد أن تكون ظاهرة مبينة بظاهر كتاب الله تبارك وتعالى وصحة الخبر عن رسول الله صلى الله عليه وسلم، كالذي صبح عن جابر: أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «اتقوا الله في النساء فإنكم أخذتموهن بأمانة الله، واستحللتم فروحهن بكلمة الله، إن لكم عليهن ألا يوطئن فرشكم أحدا تكرهونه، فإن فعلن ذلك فاضربوهن ضربا غير مبرح، ولهن عليكم رزقهن وكسوتهن بالمعروف» (رواه البخاري).

عن ابن عمر: أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «أيها الناس، إن النساء عندكم عوان، أخذتموهن بأمانة الله، واستحللتم فروجهن بكلمة الله، ولكم عليهن حق، ولهن عليكم حق، ومن حقكم عليهن أن لا يوطئن فرشكم أحدا، ولا يعصينكم في المعروف، وإذا فعلن ذلك فلهن رزقهن وكسوتهن بالمعروف». فأخبر صلى الله عليه وسلم: أن من حق الزوج على المرأة أن لا توطئ فراشه أحدًا، وأن لا تعصيه في معروف، وأن الذي يجب لها من الرزق والكسوة عليه إنما هو واجب عليه إذا أدت هي إليه ما يجب عليها من الحق، بتركها إيطاء فراشه غيره، وتركها معصيته في معروف.

٦٨ التوكير العدد ٤٩٢ السنة الحادية والأربعون

ومعلوم: أن معنى قول النبي صلى الله عليه وسلم: «من حقكم عليهن أن لا يوطئن فرشكم أحدًا» (رواه مسلم) إنما هو أن لا يُمَكِّنَ من أنفسهن أحدًا سواكم.

فبين أن لزوج المرأة إذا أوطأت امرأته نفسَها غيره، وأمكنت من جماعها سواه، أن له منعها الكسوة والرزق بالمعروف، مثل الذي له من منعها ذلك إذا هي عصته في المعروف، وإذا كان ذلك له، فمعلوم أنه غير مانع لها حقًا لها واجبًا عليه، وإذا كان ذلك كذلك، فبين أنها إذا افتدت نفسها عند ذلك من زوجها، فأخذ منها زوجها ما أعطته، أنه لم يأخذ نلك عن عضل منهي عنه، بل هو أخذ ما أخذ منها عن عضل له مباح، وإذا كان ذلك كذلك، كان بينا أنه داخل في استثناء الله تبارك وتعالى الذي استثناه من العاضلين يقوله: ولا تَعْضُلُوهُنَ لِتَذَهَبُوا بِبَعْضِ مَا يَاتَيْتُمُوهُنَ إِلَا أَن وتعالى الذي استثناه من العاضلين يقوله:

وإذا صح ذلك تدين فساد قول من قال عن قول الله تعالى: الأَلا أَن يَأْتِنَ بِفَصِيمَةٍ مُّيَنَةٍ » (النساء ١٩) منسوخ بالحدود ؛ لأن الحد حق الله جل ثناؤه على من أتى بفاحشة التي هي الزنا، وأما العضل لتفتدي المرأة من الزوج بما أتاها أو ببعضه، فحق لزوجها كما أن عضله إياها وتضييقه عليها إذا هي نشزت عليه لتفتدي منه، حق له، وليس حكم أحدهما يبطل حكم الآخر.

قال أبو جعفر: فمعنى الآية: لا يحل لكم، أيها الذين آمنوا، أن تعضلوا نساءكم فتضيقوا عليهن وتمنعوهن رزقهن وكسوتهن بالمعروف رلتَذَهَبُوا بِعَضِ مَا َ اتَيَتُمُوهُنَّ » (النساء (النساء (١٩) من صدقاتكم رلاً أن يَأْتِنَ بِفَحِسَةٍ » (النساء (١٩) من رنا أو بذاء عليكم، وخلاف لكم فيما (١٩) من زنا أو بذاء عليكم، وخلاف لكم فيما يجب عليهن لكم –مبينة ظاهرة، فيحل لكم حينئذ عضلهن والتضييق عليهن، لتذهبوا ببعض ما أتيتموهن من صداق إن هن افتدين منكم به». اه.

#### الشبهة التاسعة عشر:

قالوا: التناقض في أحاديث الرجم على

نوعين: تناقض في التفصيلات الخاصة بالرواية الواحدة، وتناقض بين الروايات المختلفة. ومن هذا النوع الأخير حديث رواه البخاري عن رجل اعترف للنبي صلى الله عليه وسلم بالزنا، فأعرض عنه النبي صلى مع النبي صلى الله عليه وسلم، ثم قام الرجل للنبي صلى الله عليه وسلم، ثم قام الرجل للنبي صلى الله عليه وسلم ثانيًا يعترف مع النبي معلى الله عليه وسلم ثانيًا يعترف ملى الله عليه وسلم ثانيًا يعترف ملى الله عليه وسلم: «أليس صليت معنا»؟ قال: نعم، قال: فإن الله غفر لك ذنبك) أي إن الصلاة تغفر الذنب وتمحو عقوبة الرجم، وهذا ما يتناقض مع الأحاديث الأخرى التي وهذا ما يتناقض مع الأحاديث الأخرى التي زعمهم.

#### الرد على هذه الشبهة:

أن هؤلاء قد دلسوا على الناس حينما ذكروا الحديث على غير روايته الصحيحة، فقد روى مسلم عن عبد الله بن مسعود رضى الله عنه قال: أن رحلاً أصاب من امرأة قُبِلة. فأتى النبى صلى الله عليه وسلم فذكر ذلك له. قال فنزلت: «وَأَقِير ٱلصَّلَوْةَ طَرَفَى ٱلنَّهَارِ وَزُلَفًا مِنَ ٱلَيُّلْ إِنَّ ٱلْحَسَنَنِتِ يُذْهِبْنَ ٱلسَّيْعَاتِ ذَٰلِكَ ذِكْرَىٰ لِلنَّذِكِينَ» [هود / ١١٤]. قال فقال الرجل: ألى هذه ما رسول الله؟! قال: « لمن عمل مها من أمتى». وفي رواية: أن رجلا أتى النبي صلى الله عليه وسلم. فذكر أنه أصاب من أمرأة، إما قُبلة، أو مسًا بيد، أو شيئًا. كأنه يسأل عن كفارتها. قال فأنزل الله عز وحل .. ثم ذكر بمثل حديث بزيد. وفي رواية أخرى لمسلم: «جاء رجل إلى النبى صلى الله عليه وسلم فقال: ما رسول الله! إنى عالجت امرأة في أقصبي المدينة. وإنى أصبت منها ما دون أن أمسها. فأنا هذا. فاقض في ما شئت. فقال له عمر: لقد سترك الله، لو سترت نفسك. قال: فلم يرد النبي صلى الله عليه وسلم شيئًا. فقام الرجل فانطلق. فأتبعه النبى صلى الله عليه وسلم رجلا دعاه، وتلا عليه هذه الآمة: « وَأَقِير ٱلصَّلَوْةَ طَرُفَى ٱلنَّهَارِ وَزُلُفًا مِّنَ ٱلْيُلِ إِنَّ

ٱلْحَسَنَتِ يُدْمِبْنَ ٱلسَّيَّاتِ ذَلِكَ ذَرَى لِلنَّذِرِينَ» [هود / ١١٤]. فقال رجل من القوم: يا نبي الله! هذا له خاصة؟ قال: « بل للناس كافة». وفي رواية: يا رسول الله! هذا لهذا خاصة، أو لنا عامة؟ قال: « بل لكم عامة «، وفى كل روايات الحديث لم يذكر أن الرجل زنى بالمرأة الزنى الموجب للحد، وإنما قبَّلها ولمسها، وهي أمور توجب التعزير وليس إقامة الحد، فما كان من هؤلاء المدلسين إلا أن حرفوا الكلم عن مواضعه خدمةً لمذهبهم الفاسد، فجعلوا الصلاة ماحية لعقوبة الرجم، فخاب سعيهم وكشف الله كذبهم.

#### الشبهة العشرون:

قالوا: وهناك رواية أخرى نقلها البخاري ومسلم عن الموطأ، وهي مجيء اليهود للنبي ليحكم بينهم في رجل وامرأة زنيا، وأنهم أخفوا عن النبي صلى الله عليه وسلم حد الرجم الموجود في التوراة وأحكامها، وقد كشف خبثهم ومكرهم عبدُ الله بن سلام، وحكم النبي صلى الله عليه وسلم برجم الرجل والمرأة على حد زعمهم.

والسؤال هو: لو كان الرجم موجودًا في الإسلام واليهودية، فلماذا ذهب اليهود إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم ليحكم لهم بحكم موجود عندهم أصلاً؟ ولذلك فإن الرواية ستكون مقبولة ومفهومة لو كان حد الزنا ليس الرجم، ولكن الجلد، وأراد اليهود أن يطبق على من زنى منهم حد الجلد الإسلامي وليس حد الرجم اليهودي، ولكن الرسول على قوله تعالى: « رَكَفْ يُحَكّمُونَكُ وَعَدَهُمُ أَلَتَوَرَنَهُ فيا حُكُمُ اللَّهِ ثُمَ يَتُوَلُوْنَ مِنْ بَعَدِ ذَلِكَ وَمَا أُوْلَتَهِكَ بِالْمُؤْمِنِينَ » [المائدة: ٢٢]. الرد على هذه الشبهة:

أولا ذكر القصة: أخرج مسلم في صحيحه عن البراء بن عازب رضي الله عنه قال: « مر النبي صلى الله عليه وسلم بيهودي محممًا مجلودًا. فدعاهم صلى الله عليه وسلم فقال: (هكذا تجدون حد الزاني في كتابكم؟) قالوا:

ذو العجة ١٤٣٣ هـ

79

512 gil

نعم. فدعا رجلا من علمائهم. فقال: (أنشدك بالله الذي أنزل التوراة على موسى أهكذا تجدون حد الزاني في كتابكم؟) قال: لا. ولولا أنك نشدتني بهذا لم أخبرك. نجده الرجم. ولكنه كثر في أشرافنا. فكنا، إذا أخذنا الشريف تركناه. وإذا أخذنا الضعيف أقمنا عليه الحد. قلنا: تعالوا فلنجتمع على شيىء نقيمه على الشريف والوضيع. فجعلنا التحميم والجلد مكان الرجم. فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (اللهم! إنى أول من أحيا أمرك إذ أماتوه). فأمر به فرُجم فأنزل الله عز وجل: « يَتَأَيُّهَا ٱلرَّسُولُ لَا يَحْزُنكَ ٱلَّذِينَ يُسَرِعُونَ فِي ٱلْكَفَر مِنَ ٱلَّذِينَ قَالُوا ءَامَنَا بِأَفْوَهِهِمْ وَلَمْ تُؤْمِنْ قُلُوبُهُمْ وَمِّنَّ ٱلَّذِينَ هَادُوْأَ سَمَنْعُونَ لِلْكَذِبِ سَمَنْعُونَ لِقَوْمٍ ءَاخَرِينَ لَمْ يَأْتُوكَ يُحَرِّفُونَ ٱلْكَلِمَ مِنْ بَعْدٍ مَوَاضِعِهِ، يَقُولُونَ إِنَّ أُوتِيتُمْ هَنْذَا فَخُذُوهُ» [المائدة / ٤١] يقول: ائتوا محمدًا صلى الله عليه وسلم، فإن أمركم بالتحميم والجلد فخذوه. وإن أفتاكم بالرجم فاحذروا. فأنزل الله تعالى: «رَمَن لَد يَحَكُم بِمَا أَنزَلَ ٱللَّهُ فَأُوْلَتَبِكَ هُمُ ٱلْكَفِرُونَ». [المائدة / ٤٤]، «وَمَن لَمْ يَحْكُم بِمَا أَنزَلَ ٱللهُ فَأَوْلَتَهِكَ هُمُ ٱلظَّالِمُونَ» [المائدة / ٤٥]، «وَمَن لَمْ يَحْكُم بِمَا أَنزَلَ أَلِلَهُ فَأَوْلَتِهِكَ هُمُ ٱلْفَنسِقُونَ» [المائدة / ٤٧] في الكفار كلها. وفي رواية: نحوه؛ إلى قوله: «فأمر به النبي صلى الله عليه وسلم فرجم. ولم يذكر: ما بعده من نزول الآية. ووردت رواية أخرى عند أبي داود ضعفها الألباني عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: « زَنى رَجُل مِنْ اليَهُودِ وَامْرَأَة فِقَالِ بَعْضِهُمْ لِبَعْضٍ: اذْهَبُوا بِنَا إِلَى هَذَا النَّبِيِّ فَإِنَّهُ يٌّ بُعثُ بِالتُّخْفِيفِ، فَإِنْ أَفْتَانَا بِفَتْيًا دُونَ الرُّجْم قَبُلُنَّاهَا وَأَحْتَجَجْنَا بِهَا عِنْدَ اللَّهِ قُلْنَا: فَتُيَا نَبِيُّ من أنسائك.

َ قَالُ: فَفَأَتَوْا النَّبِيُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَهُوَ حَالسٌ في الْسَجد في أَصْحَابِه، فَقَالُوا: يَا أَبَا الْقَاسَم، مَا تَرَى فَي رَجُلٍ وَأَمْرَأَةٍ زَنَيَا؟ فَلَمْ يُكَلِّمُهُمْ كَلَمَةً حَتَّى أَتَى بَيْتَ مدْرَاسِهِمْ، فَقَامَ عَلَى الْبَابَ فَقَالَ: أَنْشُدُكُمْ بِاللَّهِ الَّذِي أَنْزَلُ التُوْرَاةَ عَلَى مُوَسَى، مَا تَجِدُونَ فِي التَّوْرَاةِ عَلَى مَنْ زَنَى إِذَا أَحْصَنَ؟

قَالُوا: يُحَمَّمُ وَيُجَبَّهُ وَيُجْلَدُ، وَالتَّجْبِيهُ أَنْ يُحْمَلَ الزَّانِيَانِ عَلَى حَمَارِ وَتُقَابَلُ أَقْفَيَتُهُمَا وَيُطَافُ بِهِمَا. قَالَ: وَسَكَتَ شَابِّ مِنْهُمْ. فَلَمَّا رَاهُ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلُّمَ سَكَتَ أَلَظً به النَّشْدَةَ، فَقَالَ: اللَّهُمَ، إِذْ نَشَدْتَنَا فَإِنَّا نَجِدُ فَي التَّوْرَاةِ الرَّجْمَ. فَقَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: فَمَا أَوَّلُ مَا ارْتَخَصْتُمُ أَمْرِ اللَّهِ؟

قَالَ: زَنَى ذُو قَرَابَة منْ مَلَكَ منْ مُلُوكنَا، فَأَخَّرَ عَنْهُ الرَّجْمَ. ثُمَّ زَنَى رَجُلٌ فِي أَسْرَة منْ النَّاسِ، فَأَرَادَ رَجْمَهُ – فَحَالَ قَوْمُهُ دُونَهُ، وَقَالُوا: لَا يُرْجَمُ صَاحِبُنَا حَتَّى تَجِيءَ بِصَاحِبِكَ فَتَرْجُمَهُ. فَاصْطَلَحُواً عَلَى هَذه الْعُقُوبَة بَيْنَهُمْ. فَقَالَ النَّبِيُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ: فَإِنَّى أَحْكُمُ بِمَا فِي التَّوْرَاة. فَأَمَرَ بِهِمَا فَرُجِمَا. قَالَ النُّهْرِيُّ: فَبَلَغَنَا أَنَّ هَذه الْآيَة نَزَلَتَ فِيهِمْ «إِنَّا أَنْزَلْنَا التَّوْرَاةَ فِيهَا هَدًى وَنُورٌ يَحْكُمُ بِهَا النَّبِيُّونَ الَذِينَ أَسْلَمُواَ».

ثانيا:- يتبين من مطالعة رواية مسلم أن الرجم كان موجودًا في اليهودية والإسلام؛ وذلك لأن النبي صلى الله عليه وسلم استحلفهم بالله أن يخبروه عن حد الزاني في التوراة لما رأى منهم التحريف، ثمرجمهما النبي صلى الله عليه وسلم إحياءً لأمر الله بعد أن أماتوه، ومما يؤيد ذلك قولهم: « ائتوا محمدًا فإن أمركم بالتحميم والجلد فخذوه. وإن أفتاكم بالرجم فاحذروا».

فاليهود يعلمون أن الرجم موجود في الإسلام إلا أنهم اعتقدوا أنه ربما يكون قد حُرف فيه كما حرفوه في شريعتهم، ولا يستقيم كلام المدلسين النافين لحد الرجم حيث قللوا: « ولذلك فإن الرواية ستكون مقبولة ومفهومة لو كان حد الزنا ليس الرجم، ولكن الجلد وأراد اليهود أن يطبق على من زنى منهم حد الجلد الإسلامي وليس حد الرجم اليهودي» ؛ إذ إن التخيير لا يمكن أن يكون بين الجلد والتحميم، والجلد، وإنما بين التخفيف الذي حرفوه « الجوراة وجاء به الإسلام « الرجم.

وللحديث بقية، والحمد لله رب العالمين.

التوكيب العدد ٤٩٢ السنة الحادية والأربعون

Lv.



وصية فضيلة الشيخ عبد الرزاق عفيفي قبل وفاته -رحمه الله-:

الحمد لله، والصلاة والسلام على نبينا محمد وعلى آله وصحبه، وبعد:

فاوصدكم أولادى وأقربائي وإخواني يتقوى الله وطاعته، والوقوف عند حدود شريعته، وأن تعتصموا يحيل الله حميعًا ولا تفرقوا، وأن تتمسكوا يما صبح من سنة نديه محمد صلى الله عليه وسلم، وإياكم ومحدثات الأمور، فإن كل بدعة ضلالة، وإداكم والشذوذ؛ فإن من شذ؛ شذ في الذار، وإباكم ومخالطة الأشرار؛ فإنها عار وشنار، وتعاونوا على البر والتقوى، ولا تعاونوا على الاثم والعدوان، ولا تحاسدوا، ولا تداغضوا، ولا تدادروا، وكونوا عداد الله إخوانًا في الله متحامن؛ بكتب الله لكم العزة والقوة، وبمددكم يرجمة منه وفضل، وصلوا الأرحام، واحتنبوا القطيعة؛ فإن من وصل الرحم وصله الله، ومن قطعها قطعه الله، وأقدموا الصلاة، وأتوا الزكاة، وأكرموا الضيف، وارحموا الضعيف، وافعلوا الخير لعلكم ترحمون.

#### أهلى! أولادي!

إذا أنا مت؛ فإياكم والنياحة، والندب، والصياح، ولطم الخدود، وشق الجيوب، ودعوى الجاهلية؛ فإنها مسخطة للرب، مضرة للعبد.

#### أولادى!

إذا أنا مت؛ فليغسلني رجل من إخواني

أهل الخير، وليصل عليَّ أهل التقوى والصلاح، وليعجل بدفني في الدولة التي أموت فيها، ومن أحبني؛ فليخلص لي الدعاء بالمغفرة ورحمة الله ورضوانه، وإن أحب أن يتصدق بشيء لله من ماله، فليفعل عسى الله أن ينفعني بذلك وينفعه به.

#### أولادي!

ليرحم كبيركم صغيركم، وليوقر صغيركم كبيركم، والحذر الحذر من الأثرة والتكالب على الدنيا، فإن متاعها قليل، وحطامها إلى الفناء، والآخرة هي دار القرار.

وصلى الله على نبينا محمد وآله وسلم. مناسبة ذكر هذه الوصية:

وقد جاءت هذه الوصية ضمن ما نُشر عن الشيخ العلامة عبد الرزاق عفيفي في المؤتمر العلمي الثالث، والذي عقدته إدارة المشروعات برئاسة الشيخ أسامة سليمان مدير إدارة المشروعات بالمركز العام تحت رعاية الرئيس العام الدكتور عبد الله شاكر، وبحضور ممثلين لفروع أنصار السنة المحمدية في أنحاء مصر، وهو المؤتمر العلمي الثالث الذي عُقد بالمركز العام على غرار المؤتمرين اللذين مقدا للإمامين الجليلين محمد حامد الفقي مؤسس الجماعة، والعلامة المحدث أحمد محمد شاكر، عليهما وعلى شيخنا رحمة الله تعالى.

وقد ألقى الوصية الأخيرة للشيخ إبنه الاستاذ محمود عبد الرزاق ضمن ما نُشر

ذو الحجة ١٤٣٣ هـ

من أبحاث أعدها الباحثون من جماعة أنصار السنة منذ مولده عام ١٩٠٥م في بلد شنشور منوفية ١٣٢٣هـ، وإتمامه حفظ كتاب الله تعالى، والمراحل العلمية التي مربها حتى حصل على شهادة العالمية من الأزهر الشريف عام ١٩٣٢م، ثم حصوله على شهادة التخصص في الفقه المالكي وأصول الفقه التي تعادل الدكتوراه الآن، حتى تم تعيينه شيخًا لمعهد شبين الكوم الأزهري.

ثم تناولت الأبحاث المقدمة جهود الشيخ الدعوية في مصر بعد رئاسته لفرع أنصار السنة بالإسكندرية ثم نائبًا للرئيس العام لأنصار السنة أنذاك الشيخ حامد الفقى أول رئيس للجماعة بعد تأسيسها، ثم رئيسًا لجماعة أنصار السُنَّة بعد وفاة مؤسسها «رحمهم الله» لمدة عام، ثم سفره بعد ذلك للمملكة العربية السعودية للعمل؛ حيث كان في طليعة من رُشْحُوا من العلماء ورجال العلم والتربية للمشاركة فى النهضة العلمية السعودية التى وضع لبناتها الأولى الملك عبد العزيز بن عبد الرحمن الفدصل آل سعود طُبُّتَ الله ثراه. وقد عمل الشيخ «رحمه الله» تعالى عقب وصوله إلى المملكة العربية السعودية بالتدريس لمدة عامين في دار التوحيد بالطائف، ثم في معهد عنيزة العلمي بالقصيم، ثم في معهد الرياض العلمي، ثم بكليتى الشريعة واللغة العربية بالرياض، ثم بالمعهد العالى للقضاء سنة ١٣٨٥هـ حتى سنة ١٣٩٠هـ، وكان الشيخ قد وصل إلى سنَّ التقاعد فانتقل إلى اللجنة الدائمة للإفتاء؛ حيث كان عضوًا بها ضمن أربعة علماء كان هو أحدهم، ثم أصبح بعد ذلك نائبًا لرئيس الرئاسة العامة لإدارات البحوث العلمية والإفتاء والدعوة والإرشاد، ورئيس اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء الشيخ العلامة عبد العزيز بن عبد الله بن باز «رحمه الله

تعالى» وذلك حتى وفاته عام ١٤١٥هـ -١٩٩٤م.

ثم تناولت الأسحاث المقدمة للمؤتمر من كل من الشيخ عادل السيد والشيخ عبدالكريم عبدالمجيد والمهندس عاطف التاجوري والشيخ عبدالمعطى السيد من الإسكندرية. عن الجهود العلمية للشيخ ومؤلفاته في شتى العلوم والتي تُعد تراثا ينهل منه طلاب العلم والعلماء على حد سواء، وسيرة الإمام الراحل والذي وصفه الشيخ الإمام محمد بن إبراهيم آل الشيخ مفتى المملكة العربية السعودية أنذاك وأحد مؤسسي النهضة العلمية الأوائل في المملكة العربية السعودية قائلا: (هذا الرحل ذهب خالص)، وأنه كان يعرض القضاة قبل تعيينهم على الشيخ عبد الرزاق، فإن رأى الشيخ عبد الرزاق أهليتهم للقضاء عينهم الشيخ محمد بن إبراهيم آل الشيخ، وإلا فلا!!

وقد ذكر الشيخ عبد الله بن قعود -عضو هيئة كبار العلماء وعضو اللجنة الدائمة سابقاً - أن الشيخ عبد الرزاق أول قدومه إلى المملكة أعطام الشيخ ابن إبراهيم كتاب الإنصاف للمرداوي في الفقه الحنبلي، وطلب منه أن يقرأه، فقال الشيخ عبد الرزاق: لقد قرأته فلم أر مؤلفه ذكر النبي صلى الله عليه وسلم من أول الكتاب إلي آخره إلا ثلاث مرات، فكانت هذه الحادثة من أسباب إعجاب الشيخ ابن إبراهيم بالشيخ عبد الرزاق - رحمهما الله تعالى.

وإنه لجميل أن تعرف هذه الأمة للعلماء فضلهم، وتحفظ حقهم، وتُجلُ قدرهم، وتُنْزلهم منازلهم اللائقة بهمَ، بوصفهم معالم هداها ومصابيح دُجَاهَا».

رحم الله شيخنا العلامة عبد الرزاق عفيفي، ونفع المسلمين بتراثه وسيرته العطرة، ورحم الله مشايخنا وعلماءنا، وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

الته ي العدد ١٤٩٢ السنة الحادية والأربعون

YY





بشرى سارة لإدارات الدعوة في فروع أنصار السنة بأنحاء الجمهورية .

الموسوعة العلمية والمكتبة الإسلامية في شتى العلوم ، أربعون عاماً من مجلة التوحيد .

أكثر من ٨٠٠٠ بحث في كل العلوم الشرعية من مجلدات مجلة التوحيد .

ا استلم الموسوعة ببلاش بدون مُقَدَّم ؛ فقط ادفع ٧٥ جنيها بعد الاستلام على عشرة أشهر .

من يرغب في اقتنائها فعليه التقدم بطلب للحصول عليها من إدارة الدعوة بالفرع التابع له

أو من خلال قسم الاشتراكات بمجلة التوحيد بطلب مُزَكّى من الفرع .

هدية قيمة لكل من يحصل على كرتونة المجلدات من مجلة التوحيد

۸ شارع قولة ـ عابدین ۲۳۹۳۵۵ – ۲۰۵۵ ۲۳۹

