

Upload by: altawhedmag.com

## هم المالم المالية المال المالية المالي

#### د. عبدالله شاكر الجنيدي

رئيس مجلس الإدارة

#### صاحبت الامتياز

جماعة أنصار السنة المحمدية

السنة الأربعون العدد ٤٧٩ذوالقعدة ١٤٣٧هـ

#### المشرف العسام

د. عبدالعظيم بدوي

#### اللجنة العلمية

زكريا حسيني محمد جمال عبدالرحمن معاوية محمد هيكل

#### النسخة النسخة

مصر ۲۰۰ قرشاً، السعودية ٦ ريالات، الإمارات ٦ دراهم، الكويت ٥٠٠ فلس، المغرب دولار أمريكي، الأردن ٥٠٠ فلس، قطر ٦ ريالات، عمان نصف ريال عماني، أمريكا ٢ دولار، أوروبا ٢ يورو

#### الاشتراك السنوي

 ١. ق الداخل ٣٠ جنيها (بحوالة بريدية داخلية باسم مجلة التوحيد - على مكتب بريد عابدين).

٢٠. في الخارج ٢٥ دو لاراً أو ١٠٠ ريال سعودي أو ما بعادلهما.

ترسل القيمة بسويفت أو بحوالة بنكية أو شيك على بنك في من الإسلامي - فرع القاهرة - باسم مجلة التوحيد - أنصار السنة (حساب رقم / ١٩١٥٩٠).

## " ميلكم عليكم

#### سياسة الترقيع كَثُرَت الاحتجاجات، وفئويات

كترت الاحتجاجات، وفنويات الاعتصامات، وتسلل المنحرفون وقُطاع الطرق الى جميع شوارع مصر وطرقها، يأخذون من سيارات العباد ما بلغ سبعة آلاف سيارة!!

وانتشر إيقاف الناس، وتهديدهم بالقتل، وبخطف أولادهم!! ولما توجع الجمهور وسُمِعَ أنينه، كان الجواب: قانون الطوارئ!!

وكثر الجدل حول تفعيل هذا القانون.. وعلى مَنْ، ولمصلحة مَنْ؟ وامتعض الكثيرون، وزاد الاعتراض، ولا يزال العابثون يجوبون أنحاء البلاد، ناشرين الرعب والفساد!! ولم تصلح هذه الرقعة لترقيع ما تمزق.

ولو أنهم فعلوا ما يوعظون به لكان خيرًا لهم وأشد تثبيتًا.

فما هي الموعظة؟!

إنها قول الكريم الوهاب: « وَلَكُمُ فِي ٱلْقِصَاصِ حَيَوْةُ يَتَأُولِي ٱلْأَلْبَابِ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ »

[البقرة:١٧٩].

التحرير





۲۳۹۱۵٤۵۲ - ۲۳۹۱۵۵۷۲ ماتف: ۲۳۹۱۵۵۵۲ - ۲۳۹۱۵۵۵۸ WWW.ANSARALSONNA.COM

التحرير: ۸ شارع قولة - عابدين - القاهرة ت: ٣٩٣٦٥١٧ - فاكس: ٣٩٣٠٦٢٢ قسم التوزيع والاشتراكات: ت: ٥١٥ ٥٣٩٣٦٥ ٢٣٩٣٨. अНТRAK.TAWHEED@YAHOO.COM مطابع الأهرام التجارية - قليوب - مصر

#### جمال سعد حاتم

#### حسين عطا القراط

#### سكرتير التحرير

#### مصطفى خليل أبو المعاطي

#### البريد الإلكتروني

MGTAWHEED@HOTMAIL.COM رئيس التحرير:

GSHATEM@HOTMAIL.COM



الأن بالمركز العام المجلد الجديد لعام 1271

#### بشرى سارة

تعلىن إدارة مجلة التوحيد للإخوة الكرام قراء المجلة عن رغبتها في تفعيل التواصل بينها وبين القراء لدا نعلىن عصن وبين القتراء لدا نعلىن عصن المتقبال أسئلة القراء عسن الفتاوى وكل ما يتعلق بالأمور الشرعية لعرضها على لجنة الفتوى بالجماعة ونشرها بالمجلة حتى تعم الفائدة على البريد الإلكتروني التالي:

O.TAWHEED@YAHOO.COM

التوزيع الداخلي: مؤسسة الأهرام وفروع أنصار السنة الحمدية

#### "סמן שבו ווערנ" افتتاحية العدد : د. عيد الله شاكر تحقيقات التوحيد : حمال سعد حاتم ركائز الشخصية المسلمة: د. عبد العظيم بدوي باب السنة: زكريا حسيني محمد درر البحار: على حشيش دروس تربوية: عبد العزيز مصطفى الشامى أحكام الحج والعمرة: صلاح نجيب الدق وقفات شرعية مع تطييق الشريعة الإسلامية: المستشيار / أحمد السيد صيانة الحج من الرفث والفسوق : عبده الأقرع واحة التوحيد : علاء خضر المنهج القرآني في الدعوة إلى الله : معاوية محمد هيكل 41 دراسات شرعية : متولى البراجيلي 27 الأسرة المسلمة : حمال عبد الرحمن 0 . الاقتصاد الإسلامي : د. على السالوس 04 تحذير الداعية من القصص الواهية : على حشيش OV أثر قاعدة الضرورات تبيح المحظورات: د. محمد جبر القصة في كتاب الله : عبد الرازق السيد عيد 72 باب الفقه: د. حمدي طه من الآداب الإسلامية : سعيد عامر 71 شبهات حول الصحابة : أسامة سليمان

لا تخلو منها مكتبة ويحتاج إثيها كل بيت



نقدم للقارئ كرتونة كاملة تحتوي على ٢٩ مجلداً من مجلدات مجلدات مجلداً التوحيد عن ٣٩ مبلدات مجلدات مجلة التوحيد عن ٣٩ مسنة كاملة ٧٢٥ جنيها للأفراد والهيئات والمؤسسات داخل مصر و ٢٦٠ دولارًا خارج مصر شاملة سعر الشحن

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على خاتم النبيين وإمام المتقين، نبينا محمد وعلى آله وصحبه ومن تبعهم بإحسان واقتفى أثرهم إلى يوم الدين... وبعد:

الإسلام هو الدين الحق، والنعمة التامة، والشَّرْعة والمنهاج الذي رضيه الله لخير أمة أخرجت للناس، قال الله تعالى: والنّه لكم وَيَكُم وَأَمَّتُ عَلَيْكُم وَرَضِيتُ لَكُم الإِسلام رسالة عالمية موجهة إلى البشرية دينا » [المائدة:٣]، والإسلام رسالة عالمية موجهة إلى البشرية كلها، قال الله تعالى: «بَارَكُ ٱلَّذِي نَزُلُ ٱلْفُرُوانَ عَلَى عَبْدِهِ لِيكُونَ لِلْعَلْمِينَ نَذِيرً » [الفرقان:١]، ولفظ العالمين يتناول جميع المكلفين من الإنس والجن، ويفيد أنه رسول للخلق إلى يوم القيامة، يقول ابن كثير رحمه الله: «خص الله النبي صلى الله عليه وسلم بالقرآن ليخصه بالرسالة إلى من يستظل بالخضراء، ويستقل على الغبراء، كما قال صلى الله عليه وسلم: بُعثت إلى الأحمر والأسود». وقال صلى الله عليه وسلم: «أعطيت خمسًا لم يعطهن أحد من الأنبياء قبلي». فذكر منهن: أنه «كان النبي يُبعث إلى قومه خاصة، وبُعثت إلى الناس عامة». [تفسير ابن كثير ج١٤٤٤].

ولذلك فإن الله تبارك وتعالى لا يقبل من عبد إلا الإسلام، ومتابعة النبي صلى الله عليه وسلم، قال الله تعالى: « وَمَنْ يَبْتَغِ غَيْرَ ٱلْإِسْلَامِ دِينًا فَلَن يُقْبَلَ مِنْ هُ وَهُوَ فِي ٱلْآخِرَةِ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ » [آل عمران: ٨٥]، والآية أفادت أن الدين ليس إلا الإسلام، وأن غيره لا يكون مقبولاً عند الله، وصاحبه من الخاسرين في الدنيا والأخرة؛ بتاسفه وتحسره على ما فاته في الدنيا من العمل الصالح، وحرمان الثواب، وحصول العقاب في الدار الآخرة.

وقد عقد الإمام مسلم في صحيحه بابًا حول هذا المعنى، قال فيه:
«باب وجوب الإيمان برسالة نبينا محمد صلى الله عليه وسلم إلى جميع
الناس، ونسخ الملل بملته». ثم ساق تحته حديث أبي هريرة رضي الله
عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم وفيه: «والذي نفس محمد بيده لا





العدد ٤٧٩ السنة الأربعون

التوديد

يسمع بي أحدُ من هذه الأمة: يهودي ولا نصراني، ثم يموت ولم يؤمن بالذي أرسلت به، إلا كان من أصحاب النار». ﴿ ﴿ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ

والمعنى: أن كل من كان موجودًا في زمنه صلى الله عليه وسلم وبعده إلى يوم القيامة يجب عليه الدخول في طاعته، قال النووي رحمه الله: «وإنما ذكر اليهودي والنصراني تنبيهًا على من سواهما؛ وذلك لأن اليهود والنصارى لهم كتاب، فإذا كان هذا شأنهم مع أن لهم كتابًا، فغيرهم ممن لا كتاب له أولى، والله أعلم». [شرح النووي على مسلم ١٨٨/٢].

وقد كان النبي صلى الله عليه وسلم حريصًا على هداية الخلق إلى الحق، ودعوة جميع الناس إليه، مع الرحمة والشفقة عليهم، وقد امره الله تعالى بالدعوة إلى هذا الدين، والإعراض عن السفهاء المشركين، قال الله تعالى: ﴿ فَأُصِّدَعُ بِمَا تُؤْمَرُ وَأَعْرِضٌ عَنِ ٱلْمُشْرِكِينَ» [الحجر: ٩٤]، وقد قام النبي صلى الله عليه وسلم بتلبية أمر ربه خير قيام، رغبة في إسلام الناس ونجاتهم.

يقول الدكتور أكرم العمري: «وكان الرسول صلى الله عليه وسلم يحرص على الاستبقاء على حياة قريش، ويأمل في إسلامهم، وإفادة الدعوة منهم، فالناس معادن، خيارهم في الجاهلية خيارهم في الإسلام إذا فقهوا، وقريش من أكثر العرب فصاحة وذكاء وخبرة ومكانة، وابتغاؤها للإسلام فيه خير عظيم للدولة والدعوة، كما برهنت الأيام، وها هو الرسول صلى الله عليه وسلم يتحسر عليهم؛ لعناد قريش وفنائها في الحرب مع المسلمين، فيقول: «يا ويح قريش، أكلتهم الحرب، ماذا لو خلوا بيني وبين الناس، فإن أصابوني كان الذي أرادوا، وإن أظهرني الله عليهم دخلوا في الإسلام وهم وافرون، وإن لم يفعلوا وإن أظهرني الله عليهم تقلق قريش؟! والله إني لا أزال أجاهدهم على الذي بعثني الله حتى يُظهره الله، أو تنفرد هذه السالفة». [السيرة النبوية الصحيحة ٢٤٣٨/٤].

ومع كل هذا الحرص لم يقبل جمع من المشركين هذه الهداية، وأبوا الانصياع لصوت الحق ونداء الفطرة، وأعلنوا حربًا شديدة على التوحيد وأهله، وأوغلوا في إيذاء المؤمنين والتضييق عليهم، وصبوا عليهم ألوانًا من الأذى والضرر.

وتحدثنا كتب التاريخ والسير عن وسائل العنف والتنكيل بالمؤمنين كصهيب وبلال، وياسر، وخباب وغيرهم رضي الله عنهم أجمعين.

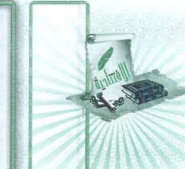
كما أكثر مشركو قريش من الطعن في النبي صلى الله عليه وسلم، ووسموه بسمات باطلة؛ كالسحر والجنون، وضربوا عليه وعلى أتباعه حصارًا اقتصاديًا واجتماعيًا، فكانوا لا يبايعونهم ولا ينكاحونهم، واستمر ذلك الحصار ثلاث سنوات كاملة، ومع كل ذلك فقد كان النبي صلى الله عليه وسلم شديد الحرص على هدايتهم واستنقائهم من



له بقام / الرئيس العام الرئيس العام المنيدي الله شاكر الجنيدي www.sonna banha.com

كان النبي على حريصًا على هداية الخلق الخلق الحسق، الحسق، ودعوة جميع الناس الياء مع الرحمة بهم الأ





من أخسص خصائص الجهاد في الإسلام أنه في سبيل الله، فالمؤمن يجاهد لله وفي سبيله، لا يسعى في ذلك لمسب أو مغنم، منصب أو مغنم، ولعلنا نلاحظ أن كلمة الجهاد في القرآن الكريم تقترن غالبًا بر في سبيل الله !!



ظلمات الشرك والجاهلية، شديد الأسف على كفرهم وبغيهم، كما قال القرآن عنه: « فَلَمَلُكُ بَنْخُعُ نَفْسَكَ عَلَى ٓ اَثْرُهِمْ إِن لَّمْ يُؤْمِنُواْ بِهَلْذَا ٱلْحَدِيثِ أَسَفًا » [الكهف: آ]، وقال تعالى له: «فَلَا نُذْهَبْ نَفْسُكَ عَلَيْمٍمْ حَسَرَتُ إِنَّ اللّهُ عَلِيمٌ بِمَا يَصْنَعُونَ » [فاطر: ٨]، والمعنى: لا تُهلك نفسك حزنًا على ضلالهم وعدم اتباعهم لك، ودخولهم في دينك الذي أرسلت به.

ولما لم يرجع المشركون عن غيهم وضلالهم وبغيهم، أذن الله للمؤمنين في القتال؛ وذلك لتعبيد الناس لله وتوحيده سبحانه وحده دون سواه، وإقامة دينه وشرعه، كما قال الله تعالى: « وَقَلْنِلُوهُمْ حَقَّ لَا تَكُونَ فِتَنَةٌ وَيَكُونَ الدِّينُ كُلُّهُ. لِلّهِ فَإِنِ انتَهَوا فَإِنَ اللّهَ بِمَا يَمَا لَا الطبري في تفسير الآية: «فقاتلوهم حتى لا يكون مشرك، ولا يُعبد إلا الله وحده لا شريك له، فيرتفع البلاء عن عباد الله من الأرض، وهو الفتنة، ويكون الدين كله لله، وحتى تكون الطاعة والعبادة كلها لله خالصة دون غيره». [تفسير الطبري ١٦٢/٩].

ومن هنا كان من أخص خصائص الجهاد في الإسلام أنه في سبيل الله، فالمؤمن يجاهد لله وفي سبيله، لا يسعى في ذلك لمكسب أو منصب أو مغنم، ولعلنا نلاحظ أن كلمة الجهاد في القرآن الكريم تقترن غالبًا به في سبيل الله "قال الله تعالى: "وَمَا لَكُرُ لا نُقَالِلُونَ فِي سَبِيلِ الله وَالْمُسْتَضَعَفِينَ مِن سَبِيلِ الله "قال الله تعالى: "وَمَا لَكُرُ لا نُقَالِلُونَ فِي سَبِيلِ الله وَالْمُسْتَضَعَفِينَ مِن الرَّجَالِ وَالنِّسَآءِ وَالْوِلَدُنِ الَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنا آخَرِجَنا مِن هَذِهِ القَرِيةِ الظَّالِمِ أَهَلُهَا وَأَجْعَل لَنا مِن لَدُنكَ نَصِيرًا " [النساء: ٧٥]، وقال تعالى: "وَجَاهَدُوا فِي سَبِيلِ الله " [البقرة: ٢١٨]، وأكدت السنة هذا المعنى في أحاديث كثيرة، منها ما جاء عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «تكفل الله لمن جاهد في سبيله لا يُخرجه إلى الله المدي في سبيله وتصديق كلماته بان يُدخله الجنة، أو يُرجعه إلى مسكنه الذي خرج منه مع ما نال من أجر أو غنيمة "[البخاري ٧٤٥٧].

وعن أبي موسى رضي الله عنه قال: جاء رجل إلى النبي صلى الله عليه وسلم فقال: الرجل يقاتل حميةً، ويقاتل شجاعةً، ويقاتل رياءً، فاي ذلك في سبيل الله؟ قال: «من قاتل لتكون كلمة الله هي العليا فهو سبيل الله». [البخاري ٧٤٥٨].

ومع هذا المقصد والهدف السامي للجهاد في الإسلام، كان المسلمون يعرضون الدعوة إلى الإسلام أولاً قبل الشروع في القتال؛ لأنهم يرغبون في هداية البشر وعودتهم إلى الله، وحتى تُقام الحجة على العباد، وسيرة رسول الله صلى الله عليه وسلم وكلماته شاهدة بذلك، ففي مسند أحمد عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: «ما قاتل رسول الله صلى الله عليه وسلم قومًا حتى يدعوهم». [مسند أحمد ٢٣١/١].

وعن سليمان بن بريدة عن أبيه رضي الله عنه قال: كان رسول الله صلى الله عليه وسلم إذا أمَّر أميرًا على جيش أو سرية أوصاه في خاصته بتقوى الله، ومن معه من المسلمين خيرًا، ثم قال: «اغزوا باسم الله في سبيل الله، قاتلوا من كفر بالله، اغزوا ولا تَغُلُوا، ولا تَغُدروا، ولا



اذا وقع الحرب بعد الإعذار والإنداربين المسلمين وغيرهم كانت حربا رحيمة في التعامل مع المخالف بن حتى في ميدان المعركة؛ حيث يمنع فيها قتل الشيوخ والنساء والأطفال التمثيل بقتيل، أو قطع شجرأو حرق زرعاا

تمثُّلُوا، ولا تقتلوا وليدًا، وإذا لقيت عدوك من المشركين فادعهم إلى ثلاث خصال أو خلال، فأيتهن ما أجابوك، فاقبل منهم وكُفَّ عنهم. ثم ادعهم إلى الإسلام، فإن أجابوك فاقبل منهم وكفُّ عنهم، ثم ادعهم إلى التحول من دارهم إلى دار المهاجرين، وأخبرهم أنهم إن فعلوا ذلك، فلهم ما للمهاحرين وعليهم ما على المهاجرين، فإن أبوا أن يتحولوا منها، فأخبرهم أنهم يكونون كأعراب المسلمين يجري عليهم حكم الله الذي يجري على المؤمنين، ولا يكون لهم في الغنيمة والفيء شيء إلا أن يجاهدوا مع المسلمين، فإن هم أبوا فسلهم الجزية، فإن أجابوك فاقبل منهم وكف عنهم، فإن هم أبوا فاستعن بالله وقاتلهم». [مسلم:

وهذه الكلمات تبين بجلاء ووضوح أن القتال في الإسلام لا يكون إلا بعد الإعذار والإنذار، وعرض الدعوة على المخالفين رغبةً في الدخول في الدين، وصيانة للأنفس والممتلكات، فإن أبوا إلا الحرب والقتال فيكون ذلك باختيارهم لا باختيارنا، وهم الذين الجأونا إليه، ثم إذا وقعت الحرب بعد ذلك كانت حربًا رحيمة في التعامل مع المخالفين حتى في ميدان المعركة؛ حيث يُمنع فيها قتل الشيوخ والنساء والأطفال والرهبان، أو التمثيل بقتيل، أو قطع شجر أو حرق زرع، وقد اعترف بعضهم بعظمة الإسلام في ذلك، فقال الدكتور «حوستاف لوبون»: «لم يعرف العالم فاتحًا أعدل ولا أرحم من العرب». [حضارة العرب: ٧٢٠].

وهذه كلمة حق، وشهادة صدق لهذا الدين وأتباعه، ولذلك فإني أوحّه للعالم نداءين في هذا المقام:

الأول: لأمة الإسلام، داعيًا إياهم إلى التمسك بهذا الدين، والاعتزاز بالانتساب إليه، والعمل بأحكامه وشرائعه، والدفاع عنه في وجه أعدائه، ودعوة جميع الناس إليه بالقول والعمل.

والثاني: دعوة صادقة إلى كل من لم يدخل في الإسلام بضرورة الدخول فيه، فهو الدين الحق الذي لا يقبل الله من أحد سواه، وهو الذي بحفظ كرامة الإنسان، ويحقق لأتباعه السعادة في الدارين، وإن شقاء البشرية اليوم لهو بسبب البعد عنه، فلا تخافوا منه، وادخلوا فيه: «وَمَن يُسْلِمْ وَجُهُهُ: إِلَى ٱللَّهِ وَهُو تُحْسِنُ فَقَدِ ٱسْتَمْسَكَ بِٱلْعُرُوةِ ٱلْوَثْقَلُّ وَ إِلَى اللَّهِ عَنِقِبَةُ ٱلْأُمُورِ » [لقمان: ٢٢].

وختامًا أقول: الإسلام أهدى سبيلاً، وأقوم طريقًا، فهلموا إليه أفرادًا وجماعات.

وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وأله وصحبه أجمعان.

والحمد لله رب العالمين.

بسم الله، والحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وعلى آله وصحبه ومن والاه، أما بعد:

فمجلس الشبعب القادم - إن شاء الله - سيكون عليه مهام عصيبة؛ منها مواجهة التغريب، والعلمانية، والانفلات، ومحاولات منع الأشرار من بسط سيطرتهم على البلاد من جديد، في مواجهة النخبة المفروضة على الشعب بقوة الدفع الخارجية،... جهد كبير مطلوب بذله لكسر الحواجز التي وُضعت بين الدين وسياسته للدنيا، بعد أن زعموا أنه لا سياسة في الدين، ولا دين في السياسة؛ فعطلوا الدين، وأفسدوا السياسة، وصدق عمر ابن الخطاب رضى الله عنه إذ يقول: «لا ينفع كلام بحق لا نفاذ له».

وعلينا أن نتنبه إلى أن الحصول على الأغلبية في البرلمان لا يعنى الأغلبية التشريعية فحسب، وإنما الأغلبية التنفيذية أيضا؛ حيث إن من سيحصل على مقاعد في مجلس الشعب سوف تكون له نسبة في تشكيل الحكومة التي ستدير أعمال البلاد.

شغلت الساحة في الفترة الأخيرة بالكثير من النقاشات حول مشروعية المشاركة بالترشح والانتخاب، وكيفية اختيار الأعضاء المرشيحين للمجلس، ممن نثق في دينه، وفي عدالته، وخلقه، وأن يكون صاحب فكر ثاقب، وأن يكون ملتزمًا بالكتاب والسنة، ولفظ من يسخر من الإسلام وشيعائره وشرائعه، وعدم الانسياق وراء الشعارات، وكذا الأمانة عند التصويت، والتنسيق والتحالفات بين المشروع والممنوع.

فكان لا بد من إجراء هذا التحقيق؛ لاستجلاء الآراء، ووجهات

النظر فيمن يجب اختيارهم لمجلس الشعب القادم: حكم الشاركة في مجلس الشعب

لقد أفتت اللجنة الدائمة للإفتاء عندما سُئلت عن حكم التصويت في الانتخابات، والترشيح لها في الدول التي تحكم بغير ما أنزل الله. فأفتوا بأنه «لا يجوز للمسلم أن يرشح نفسه رجاء أن ينتظم في سلك حكومة تحكم بغير ما أنزل الله، وتعمل بغير شريعة الإسلام، فلا يجوز لمسلم أن ينتخبه أو غيره ممن يعملون في هذه الحكومة، إلا إذا كان من رشح نفسه من المسلمين، ومن ينتخبون يرجون بالدخول في ذلك أن يصلوا بذلك إلى تحويل الحكم إلى العمل بشريعة الإسلام، واتخذوا ذلك وسيلة إلى التغلب على نظام الحكم، وعلى ألا يعمل من رشح نفسه بعد تمام الدخول إلا في مناصب لا تتنافى مع الشريعة الإسلامية» انتهى. [فتاوي اللجنة الدائمة (٢٣ / ٤٠٦، ٧٠٤ )].



جمال سعد حاتم سامح أبو الروس

العدد ٤٧٩ السنة الأربعون

فالقاعدة الشرعية المتفق عليها تقول: «ما لا يُدرك كله لا يُترك جله».

ويقول شيخ الإسلام ابن تيمية، رحمه الله: «فمن ولى ولاية يقصد بها طاعة الله، وإقامة ما يمكنه من الواجبات، واجتناب ما يمكنه من المحرمات؛ لم مُؤَاخِذ بما يعجز عنه، فإن تولية الأبرار للأمة خيرٌ من تولية الفجار، حتى وإن لم يستطيعوا أن يحكموا بكل ما أنزل الله إذا عجزوا عن ذلك». [مجموع الفتاوى · (٣٦٩ /٢٨)

وعن حكم الترشح لعضوية مجلس الشعب يقول فضيلة الدكتور عبد الله شاكر، الرئيس العام لجماعة أنصار السنة المحمدية، ورئيس مجلس إدارة مجلة التوحيد: «لا شك أن الدول تحتاج إلى رجال يقومون عليها، ويخدمونها، وهذا أمر مطلوب، ومن هذا المنطلق فإننى أدعو الله عز وجل أن يوفق أهل هذه البلاد، وأن يوفق مَن يجد في نفسه لونا من ألوان الخدمة لدينه ولوطنه أن يقوم بترشيح نفسه لمجلس الشعب محتسبًا على الله تبارك وتعالى، عاملًا لخدمة دينه وأمته، وعلى أفراد الشعب أن يختاروا الأصلح، والأوفق، والأقرب إلى التقوى فيما يظهر للانسان».

#### مجلس الشعب السابق كان أسوأ المجالس

يقول فضيلة الأستاذ الدكتور على السالوس، رئيس الهيئة الشرعية للحقوق والإصلاح: «مجلس الشعب السابق كان أسوأ مجلس شعب مر في تاريخ البلاد، فنحن بعد هذه الحرية التي مَنِّ الله تعالى بها علينا أصبحنا نأمل في مجلس الشعب الجديد أن يكون ممثلاً للشعب، ومحققاً لأماله، وما نخشاه هو محاولة البعض الالتفاف على إرادة الشعب، بعدما اتضح له أن الشعب يريد الإسلام، فأرادوا أن يلتفوا على إرادته؛ تارة بما أسموه مبادئ حاكمة للدستور، وتارة فوق الدستور.. إلى غير ذلك، والمهم عندهم ألا تتحقق إرادة الشعب المسلم بأي وسيلة؛ لذلك علينا أن نسعى إلى تحقيق إرادة الشعب بالوصول إلى العملية الانتخابية، و أثناء الانتخابات، بل وبعدها أيضًا مهما كلفنا ذلك».

#### اختيار أعضاء مؤهلين لوضع دستور حقيقي للبلاد

يقول الداعية الشيخ وحيد بالى: «لا بد أن نعرف أن الذي سيترشح لجلس الشعب لن يدخل تحت راية مخالفة للإسلام، مصادمة لعقيدة المسلمين، فمصر الآن لا دستور لها؛ لأننا نُحكم بإعلان دستوري، وهو وضع استثنائي، والذين سيدخلون لمجلس الشعب سوف يضعون الدستور الحقيقي للبلاد؛ لذلك يجوز المشاركة في مجلس الشعب إذا كانت هذه المشاركة بنية طيبة لتطبيق شرع الله عز وجل، ووضع دستور ينفع الأمة الإسلامية».

#### عضوية المجلس ولاية وليست مجرد وكالة !!

وفي نطاق التاكيد على أن عضوية المجلس ولاية وليست مجرد وكالة يقول المستشار أحمد السيد على: «أما عن التوصيف الشرعي والقانوني لوظيفة عضو مجلس الشعب؛ فهناك خلاف بين الفقهاء؛ فبعض أهل العلم يرى أنه نائب عن الشبعب، موكل للقيام بأعماله، ولا ولاية له، وذهب جمع من العلماء إلى أن عضوية مجلس الشعب ولاية شرعية؛ ينوب فيها عن الشعب، وهذا أمر لا يمكن الفصل فيه إلا بالرجوع إلى ما ورد في نص المادة الدستورية التي تحدد اختصاصات مجلس الشعب، وقد جاء فيها: (يتولى مجلس الشعب سلطة التشريع، ويقرر السياسة العامة للدولة، والخطة العامة للتنمية الاقتصادية والاجتماعية، والموازنة العامة للدولة، كما يمارس الرقابة العامة على أعمال السلطة، وذلك كله على الوجه المبين في الدستور)، فالرقابة أخطر بكثير من مسألة كون النائب يتولى سلطة تنفيذية، فكونه يمارس سلطة التشريع فهو في هذه الحالة يُلزم بها السلطات الثلاث في الدولة، وهي: السلطة التشريعية، والتنفيذية، والقضائية، ففهم الدور الخطير

مجلس الشعب السابق كان أسوأ المجالس في تاريخ البلاد ؛ لذا نامل أن سمن بمجلس، جديد يكون ممثلا للشعب ومحققا لأماله ونحذر من الالتفاف حول ارادة الشعب 11 

المنوط بأعضاء مجلس الشعب يجعلنا نرجّح أنها ولاية، وليست مجرد وكالة، أو نيابة عن الشعب فقط».

#### اختيار من نثق في دينه

وعن ضرورة اختيار من يثق في دينه يضيف الرئيس العام لجماعة أنصار السنة المحمدية الدكتور عبد الله شاكر قائلاً: «علينا أن ننظر إلى سائر المرشحين نظرة إيجابية، تدفعنا إلى أن نختار من نثق في دينه وتقواه لربه ومولاه سبحانه وتعالى، وإلى جانب ذلك أن يكون لديه وعي وإدراك بما يدور على الساحة الدولية، وليس على الساحة الداخلية فحسب، بل لا بد أن تكون لديه أفاق واسعة؛ ليفقه ما يدور من حوله، وأن يُختار الأنسب والأصلح».

#### العدالة شرط من شروط الولاية ! !

ويؤكد الشيخ وحيد عبد السلام بالي أن من يترشح لعضوية مجلس الشعب لا بد أن يكون مستقيما على دينه؛ لأن من شروط الولاية في الإسلام العدالة؛ فلا بد أن يخلو من الفسق ومن خوارم المروءة، وأن يكون محافظًا على الصلاة في أوقاتها، حسن السيرة بين الناس، وأن يكون عارفًا بأمور السياسة مدركًا لما هو مقبل عليه من أمور عظيمة، وأن يكون صادقًا يريد أن يخدم الإسلام، ولا يريد أن يستأثر بالمزايا لنفسه.

#### المرشح لا بد أن يكون ذا خلق وصاحب فكر ثاقب

يقول فضيلة الشيخ زكريا الحسيني، مدير إدارة الدعوة بالمركز العام: «يجب أن يكون المرشح ذا خلق ودين، وأن يكون ذا فكر ثاقب، حريصًا على مصلحة البلاد، وأن يعرف أهمية المجلس ودوره، ويكون حريصًا كل الحرص ألا يخالف شرع الله عز وجل، وإن اقتُرِحَ مشروعُ قانون يصطدم مع الشرع فلا بد أن يكون له موقف منه، وأن يكون معروفًا بهذا من قبل، ولا يتصنع هذه الأمور من أجل الانتخابات».

#### الاستقامة والالتزام بالكتاب والسنة

وعن الاستقامة التي يجب أن تتوفر فيمن يترشح لهذا المنصب يقول الشيخ أبو بكر الحنبلي: «لا بد أن يكون المرشح رجلاً مستقيمًا ملتزمًا بالكتاب والسنة بفهم سلف الأمة عقيدة وقولاً وعملاً، ومنهجًا وسلوكًا، وواقعًا حيًا، وعلى دراية بالسياسة الشرعية، محنكًا، يفقه ما يدور حوله من الأمور الداخلية والخارجية، حسن الخلق، ويكون عنده سعة صدر، وسعة فهم؛ لأن عضو مجلس الشعب الذي يمثل دائرة بأكملها لا بد أن يكون حليمًا واسع الصدر؛ حيث إنه يتعامل مع أصناف كثيرة من الناس على مختلف مستوياتهم، وطبقاتهم، وبيئاتهم، فخير المرشحين من يعامل الناس على قدر عقولهم».

ويضيف فضيلة الشيخ أبو بكر الحنبلي قائلاً: حبدا لو كان الرجل خدومًا، فهذه الصفة تمكّنه من خدمة المسلمين في دائرته، وفي غير دائرته ما استطاع إلى ذلك سبيلاً، وأن يتحلى بالصبر والمثابرة؛ لأن طلبات الناس كثيرة، وبعض الناس معاملتهم صعبة، تحتاج إلى الشخص الصبور، فكل من يأتيه يظن أنه الوحيد الذي يجب على عضو المجلس أن يخدمه.

وإن لم يكن المرشح من أهل العلم الشرعي فينبغي أن يكون محبًا لهم؛ حيث يحضر مجالسهم، تجمع بينه وبينهم المعرفة والمحبة؛ حيث يقول تعالى: «إنَّما ٱلْمُؤْمِنُونَ إِخُوهٌ »، وانطلاقًا من قوله صلى الله عليه وسلم: «المؤمن للمؤمن كالبنيان يشد بعضه بعضًا»، وامتثالاً لقوله تعالى: «فَسُّدُواً أَهْلَ ٱلذِّكِرِ إِن كُنتُمُ لَا تَعْلَمُونَ »، فعضو مجلس الشعب سوف يواجه الحكومة، ويتدخل في قرارات مصيرية: فلا بد أن يرجع إلى العلماء الربانين، يستفتيهم، ويشاورهم عملاً بقوله تعالى: «وأمرهم شورى بينهم».

مجلس الشعب لابد أن يكون مستقيما على دينه؛ لأن من شروط الولاية في الإسلام العدالة، فلابد أن يخلو من الفسق ومن خوارم

من يترشح لعضوية

المروءة، وأن يحون

محافظا على الصلاة

حسن السيرة بان

الناس 11

#### لا يجوز انتخاب من يسخر من الإسلام أو شعائره

وقد جاءت فتاوى العلماء على أنه لا يجوز للمسلم أن ينتخب من علم أنه يسخر من الإسلام، أو يعتنق أي مذهب من المذاهب الهدامة، أو يرى أن الشريعة غير صالحة للتطبيق «لأنه بانتخابه إياه رضيه ممثلاً له، وأعانه على توليه مركزًا بتمكن من الإفساد فيه، ويعين من يشايعه في مبدئه وعقيدته، وقد يستغل ذلك المركز في إيذاء أهل الحق وحرمانهم من حقوقهم أو بعضها بحكم مركزه، ولما فيه من تشجيعه على استمراره في الباطل «فتاوى اللجنة الدائمة» (٤٠٥/٢٣)

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم إذا ضبيعت الأمانة فانتظر الساعة، قيل يا رسول الله، وما إضاعتها؟ قال: إذا وسيد الأمر إلى غير أهله فانتظر الساعة. عدم الانسياق وراء الشعارات (1

ويؤكد الدكتور عبد الله شاكر قائلا: «لا أود أن ينساق البعض وراء شعارات مختلفة ومتعددة؛ فلا شك أن كل مرشح سيقوم بدعايات متعددة ومختلفة، وقد يكون بعضها أقوى من بعض، لكن على الذي سيقوم بالاختيار أن يكون واعيًا وأن يتحرى المصداقية في اختياره لمن يريد أن يختاره».

ويضيف المستشار أحمد السيد: «علينا أن ندرك مدى أهمية اختمار الولاة الذين تتعلق بهم مصالح الناس، فعلينا أن نتبع قول الله تعالى «مَن أَسْتُجُرُّتُ الْقَوِيُّ الْأَمِينُ» فمن اختار شخصًا وهو يعلم أن هناك من هو افضل مدا فإن هذا يعد خيانة لله تعالى ولرسوله صلى الله عليه وسلم ولعامة المسلمين. وعملية شراء الأصوات هي عملية إجرامية لا تجوز شرعًا، والمحاباة القبلية لا تجوز شرعًا إلا أن يعلم الناخب أن قريبه يستحق أو هو فعلاً أفضل المرشحين فالمحاباة خيانة للأمانة، لأن هذا النائب لن ينوب عن من انتخبه فقط بل إنه سينوب عنه وعن الأمة كلها، وسوف يشارك في صنع قرارات تتعلق بمصالح البلاد كافة».

تقديم مصلحة الأمة على المصالح الشخصية

ويؤكد الشيخ وحيد بالى «أن الإنسان يجب أن يكون أمينا عند التصويت، فلا يختار من ينتخبه لأنه من عائلته، أو لأنه سيعطيه فائدة خاصة أو منفعة خاصة، بل ينبغي أن يقدم مصلحة الأمة على مصلحته الشخصية، والاختيار الصحيح هو الالتزام بالإسلام.

مجلس الشعب القادم وآمال السلمين

يقول الدكتور عبد الله شاكر: «والمنتظر من مجلس الشعب القادم أن نبنى جميعًا هذا الوطن بناءً علميًا استقلاليًا سليمًا قائمًا على البر والتقوى، نجمع فيه بين تطبيق الشريعة ومجاراة الحياة الحديثة العصرية، أو ما يعرف بالتوجه التقنى الحاصل اليوم.

ونامل أن يتكون المجلس من ثلة صالحة تستطيع أن تخدم هذا الوطن، وأن نقيم نموذجًا إسلاميًا فريدًا؛ يعلى من شأن المسلمين في العالم لينظر العالم أحمع إلى الإسلام بنظرة احترام وإجلال».

ويضيف الدكتور على السالوس: «الغربيون أنفسهم أثناء الأزمة المالية العالمية الأخيرة طالبوا بتطبيق المعاملات الإسلامية، وتخفيض الفائدة في البنوك الى الصفر، وجاءت التوصيات الكثيرة بغيرها من أحكام الإسلام، كل هذا وهد ليسوا بمسلمين، فكيف بنا نحن والإسلام بين أيدينا يقول تعالى «وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ ٱللَّهِ حُكُمًا لِقَوْمِ يُوقِنُونَ »، تعلى مجلس الشبعب القادم أن يعرف قدر هدد البعدة وتفعل احكام السريعة الإسلامية لنتجاوز هذه الأزمة الاقتصادية التي اصابت البلاد في هذه المرحلة الحرجة».

جاءت فتاوى العلماء على أنه لا يجوز للمسلم أن ينتخب من علم أنه سخر من الاسلام أو يعتنق أي منهب من المذاهب الهدامةأو يرى أن الشريعة غير صالحة للتطيق! لأنه بانتخابه إياه رضيه ممثلاً له 11 

#### التنسيق والتحالفات بين المشروع والمنوع

وعن التحالف في الانتخابات النيابية والتشريعية ومدى شرعبتها يقول الدكتور عبد الله شاكر: «لا حرج في هذا المجال أن يشاور بعضنا بعضا، ويمكن أن يتم التنسيق في بعض الدوائر للمصلحة العامة إن دعت الحاجة إلى ذلك إذا كان الأمر بين أهل الخبر والصلاح، أما في حالات التنسيق التي قد تأتي بمن نرضاه ومن لا نرضاه ففي هذه الحالة نغلب جانب المصلحة، فينظر هل يختار هذه القائمة أو ينصرف إلى الاختيار الفردي فقط ويقتصر عليه، فينظر في إيجابيات القائمة النسبية التي سوف توضع، هل الخير أغلب فيها أم الشر، فلابد من مراعاة مآلات الأفعال ونتائجها بما يتفق مع مقاصد الشرع، فعلى الإنسان أن ينظر ويستشير ويرجع إلى أهل العلم في ذلك، وهي أمور تختلف من محافظة إلى أخرى، ومن دائرة إلى أخرى، ومتروك الحكم فيها لأهل كل محلة بعد مشاورة أهل العلم والخبرة بهذه المسائل، ونحن بفضل الله في بلد إسلامي والأغلبية مسلمة فلنصلح النية، وليتقدم الأكفاء من أهل هذا البلد لتتحقق بهم الكفاية بإذن الله تعالى».

وعن تلك التحالفات والتنسيقات يقول فضيلة الدكتور عبد العظيم بدوي، نائب الرئيس العام لجماعة أنصار السنة المحمدية، والمشرف العام على مجلة التوحيد، يقول: «هذه أمور تحتاج إلى مجامع علمية لمناقشتها، وتناول الحالات حسب الواقع المتعلق بها، وربما يصدر بها بيانات من جمعية أنصار السنة في حينها بعد أن تتضح الوقائع وملابساتها كاملة».

#### تقديم المرتبة التي فيها الدفع والوقاية للدين والدنيا معا

فهذا العلامة الشيخ عبد الرحمن بن ناصر السعدي المتوفى سنة ١٣٧٦هـ إمام نجد في زمانه يقول في تفسيره (تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان عند قوله تعالى: «قَالُواْ يَشْعَيْبُ مَا نَفْقَهُ كَثِيرًا مِّمَا تَقُولُ وَإِنَّا لَنُرَنْكُ فِينَا ضَعِيفًا وَلُوْلًا رَهُطُكُ لَرَجْمُنْكُ وَمَا أَنْتَ عَلَيْمَا بِعَزِيزِ » (هود: ٩١).

قال- رحمه الله-: في الفوائد المتحصلة من هذه الآية: (ومنها: أن الله يدفع عن المؤمنين بأسباب كثيرة، وقد يعلمون بعضها وقد لا يعلمون شيئا منها، وريما دفع عنهم بسبب قبيلتهم. كما دفع الله عن شعيب، رجم قومه، بسبب رهطه، وأن هذه الروابط، التي يحصل بها الدفع عن الإسلام والمسلمين، لا مأسَ بالسعى فيها، بل ربما تعين ذلك؛ لأنَّ الإصلاح مطلوب، حسب القدرة والإمكان... نعم إن أمكن أن تكون الدولة للمسلمين، وهم الحكام، فهو المتعين، ولكن لعدم إمكان هذه المرتبة، فالمرتبة التي فيها دفع ووقاية للدين والدنيا مقدمة، والله أعلم».. اهـ. بتصرف.

#### حدود دعم الدعاة للمرشحين

وعن حدود دعم الدعاة للمرشحين يقول الدكتور عبد الله شباكر: «كنا قد ذكرنا في بيان لنا أننا سوف نقف وندعم من نراه صالحًا لهذا الأمر، وندعو الله تبارك وتعالى له بالتوفيق والسداد».

ويقول فضيلة الشيخ زكريا الحسيني «إذا توافرت في المرشيح الصفات المطلوبة فعلى الناس أن ينتخبوه، وعلى الدعاة أن يقفوا خلفه، ويدعموه بغض النظر عن انتمائه الحزبي أو العائلي، فلو خلا الإنسان من التحيز فلا حرج أن ينتمي من يشاء إلى أي جهة شاء شريطة سلامة المنهج».

#### تجريم استخدام المساجدية الدعاية

ويستطرد الشيخ زكريا قائلا: «إنه إذا كان استخدام المساجد والمناير في الدعاية الانتخابية مُجَرِّمًا فالأمر بفضل الله واسع، فالناس بسألوننا في أنصار السنة لن ترشح رجالاتها لخوض الانتخابات؛ ولكننا سنساند من نجد فه الصلاح لهذا الأمرا وندعو الله تبارك وتحالى له بالتوفيق والسداد ال 

الطرقات بدون الخطب أو الدروس والأماكن العامة، وعن طريق الاتصالات الهاتفية؛ الشباب بلاحقنا في كل مكان يسألوننا من ننتخب؟! فإذا كان الداعية يعرف المرشح فعليه أن يدل الناس على الخير، وإن كان لا يعرف فليذكر الصفات المطلوبة ويرشد الناس إلى البحث عنها وإنزالها على من بتقدم للترشيح.

فالداعية إذا أتبح له تزكية مرشح يعرف عنه معرفة شخصية أنه رجل حق وصدق، وأنه رجل نافع، فمن الأمانة أن يزكيه ويدعو الناس إلى انتخابه، وعليه أن يقوم كذلك بالتنسيق مع إخوانه من أهل الدعوة والعلم ليتفقوا على مرشح واحد حتى لا تتفرق الكلمة.

والأمر جديد على كثير من الدعاة، وربما واجهه بعضهم لأول مرة، فعلى الداعية الا يزكي إلا من عرف عنه أنه حقيق بالتزكية، ليس لمجرد عاطفة أو ليدين للناس أنه يعرف، وعليه ألا يستجيب لضغط الناس عليه بالأسئلة لاستنطاقه بما لا بعرفه، فالتزكية شهادة فلو كان الداعية بعرف المرشيخ حقيقة معرفة تجعله يزكيه، وإلا فلو زكاه له غيره من أهل الثقة فعليه أن يحيل عليهم فيقول: سِمعت من يقول عنه كذا، فهذه شهادة، وكما قال إخوة توسف: «وما شهدنا إلا بما عَلِمْنَا وَمَا كُنَا لِلْغَيْبِ حَنْفِظِينَ» (يوسف: ٨١)، ورسول الله صلى الله عليه وسلم جاءه رجل يشهد في قضية ما فقال له: (ترى الشمس؟) قال: نعم، قال: (على مثلها فاشهد أو دع) لذلك سميت شهادة من المشاهدة».

#### خانمة

موسم الانتخابات هو سوق كبير لعرض المنهج الإسلامي بكافة جوانبه المتعلقة بأمور الناس الحياتية، والتفاعل مع الناس بمقتضى يسمح بالتلقى المباشر، وهذه من سنن النبي صلى الله عليه وسلم فلقد كان رسول الله صلى الله عليه وسلم لا يتكلم إلا يمقتض؛ لأن الناس غالبًا لا تقبل على أمر لا ضرورة له، ففي سائر أيام العام يكون الكُلام عن أهمية الشريعة وأحكامها وتطبيقاتها كلها قضايا لا يقبل عليها إلا الباحثون وطلاب العلم، أما غالبية الناس فيعجبهم الكلام في الرقائق و القصص و الفتاوي الخاصة بالعبادات، وربما بعض المعاملات، فإذا حاء موسم العمل الانتخابي فهي فرصة تتفتح فيها أذهان الناس، ويبحثون في قضايا الحكم والسياسة الشرعية والأمور للنهجية، فعلى الدعاة كذلك أن يحيطوا بهذا الأمر والا يغفلوا عنه؛ لأنه يقفر بالمنهج الحق إلى أعماق المجتمع وربما ترد من الشبهات التي لم تكن لتظهر في الأوقات العادية، فتكون هذه فرصة لردها وتطهير المجتمع منها، والوسائل كثيرة فالمؤتمرات عامرة، والنقاشات في الحامعات لا تتوقف، وقد يطلب من صاحب المنهج أن يعرض منهجه حتى ربما دون أن يطلب هو ذلك.

ندعو الله العلى القدير أن يحفظ الإسلام والمسلمين، وأن يحفظ مصر وشعبها، وأن يجنبنا الفتن ما ظهر منها وما بطن. وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

#### تهنئةواجية

أسرة تحرير مجلة التوحيد تهنئ الأستاذ الدكتور/ عصام لطفى حرش على ترقيته رئيسا لقسم الباطنة بجامعة الزقازيق، متمنيين له دوام الرقى والتقدم والتوفيق رئيس التحرير

على الدعاة أن لا يزكوا إلا من عرف عنة أنسه حقيسق بالتزكية وليس لجرد عاطفة، وألا يستجيب لضغوط الناس عليه بالأسئلة لاستنطاقه بما لا بعرفه فالداعية إما أن يشهد بحق أو يدع 11



## dus in

## ä ohno

اعداد: د/ عبدالعظیم بدوی نائب الرئیس العام



الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، أما بعد..

فإن الشخصية المسلمة تقوم على اسس راسخة وركائز ثابتة، وهذه الرَّكَائِزَ هِيَ الْعَقِيدَةُ، وَالْعَبْادَةُ، وَالْأَخْلَقُ. وهي مذكورة في الكتاب الكريم والسنة المطهرة، قَالَ الله تَعَالَى: وإنَّ الْمُسْلِمِينَ وَالْمُثْفِينِينَ وَالْمُثْفِينِينَ وَالْمُثْفِينِينَ وَالْمُثْفِينِينَ وَالْمُثْفِينِينَ وَالْمُثْفِينِينَ وَالْمُثْفِينَ وَالْمُثْفِينِينَ وَالْمُثْفِينَ وَالْمُتْمِينَ وَالْمُتُمْدِينَ وَالْمُثْفِينَ وَالْمَثْفِينَ وَالْمَثْفِينَ وَالْمُتُمْدِينَ وَالْمُتُمْدِينَ وَالْمُتُمْدِينَ وَالْمُتُمْدِينَ وَالْمُتُمِينَ وَالْمُتَمْدِينَ وَالْمُتُمْدِينَ وَالْمُتُمْدِينَ وَالْمُتُمْدِينَ وَالْمُتَمِينَ وَالْمَثْنِينَ وَالْمَنْدِينَ وَالْمُتُمْدِينَ وَالْمُتُمْدِينَ وَالْمُتَمِينَ وَالْمُتَمِينَ وَالْمُتَمِينَ وَالْمُتَمِينَ وَالْمَنْدِينَ وَالْمَنْدِينَ وَالْمَنْدِينَ وَالْمُنْدِينَ وَالْمَنْدِينَ وَالْمَنْدِينَ وَالْمَنْدِينَ وَالْمَنْدِينَ وَالْمُنْكِينَ وَالْمُنْكِينَ وَالْمَنْدِينَ وَالْمَنْدِينَ وَالْمَنْدِينَ وَالْمَنْدِينَ وَالْمَنْدِينَ وَالْمَنْدِينَ وَالْمَنْدِينَ وَالْمَنْدِينَ وَالْمَنْدِينَ وَالْمَنْدَةِ وَالْمَنْدِينَ وَالْمَنْدَ وَالْمَنْدُينَ وَالْمَنْدُونَ وَالْمَنْدِينَ وَالْمَنْدِينَ وَالْمَنْدِينَ وَالْمُنْدَةِ وَالْمُنْ وَالْمَنْدِينَ وَالْمُنْدِينَ وَالْمُنْدِينَ وَالْمُنْدِينَ وَالْمَنْدُونَ وَالْمُنْدِينَ وَالْمُنْدِينَ وَالْمُنْدِينَ وَالْمُنْدِينَ وَالْمُنْدَةِ وَالْمُنْدِينَ وَالْمُنْدِينَ وَالْمُنْدِينَا وَالْمُنْدِينَ وَالْمُنْدِينَا وَالْمُنْدِينَا وَالْمُنْدِينَا وَالْمُنْدِينَا وَالْمُنْدِينَا وَالْمُنْدِينَا وَالْمُنْدُونُ وَالْمُنْدُونَا وَالْمُنْدِينَا وَالْمُنْدُونَا وَالْمُنْدُونَا وَالْمُنْدُونَا وَالْمُنْدُونَا وَالْمُنْدُونَا وَالْمُنْدِينَا وَالْمُنْدُونَا وَالْمُنْدُونَا وَالْمُنْدُونَا وَالْمُنْدُونَا وَالْمُنْدُونَا وَالْمُنْدُونَا وَلَالْمُنْدُونَا وَالْمُنْدُونَا وَالْمُنْدُونَا وَالْمُنْدُونَا وَالْمُنْدُونَا وَالْمُنْدُونَا وَلَالْمُنْدُونَا وَلْمُنْدُونَا وَلُونَا وَلُونُونَا وَلُونَا وَلَالْمُنْدُونَا وَلَ

han hem

وعَنْ أُمَّ عُمَارَةَ الْأَنْصَارِيَّة رضي الله عنه أَنَّهَا أَتُت النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم فَقَالَتْ: مَا أَرَى كُلُّ شَيَّء إِلاَّ لَلرِّجَالِ، وَمَا أَرَى النِّسَاءَ يُذْكَرْنَ بِشَيْء، فَنَزَلَتْ هَذه الْآيَةُ «إِنَّ ٱلْمُسْلِمِينِ وَٱلْمُسْلِمَاتِ وَٱلْمُوَّمِينِينِ » الآيَةَ» [سنن الترمذي ٣٢١١ وقال: حسن صحيح] حُنرًا لخَاطرهنَّ، وَتَطْيِيبًا لقُلُوبِهِنَّ، وَليَعْلَمْنَ أَنُّهُ لاَ فَرْقَ يَئْنَ الرَّجُلُ وَالْمُرْأَة، وَلا بَيْنَ الذُّكْرِ وَالأَنْثَى فِي جَزَاء الأَعْمَال، كُمَا قَالَ تُعَالَى: « مَنْ عَمِلُ صَلِحًا مِن ذَكَر أَوْ أُنثَىٰ وَهُوَ مُوْمِنُ فَلَنْحِيلِنَهُ حَيُوةً طَيِّبَةً وَلَنَجِزِينَهُمْ أَجْرَهُم بِأَحْسَنِ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ » [النحل: ٩٧]، وَقَالَ تَعَالَى: « مَنْ عَمِلَ سَيَقَةَ فَلَا يُجْزَئَ إِلَّا مِثْلُهُمُّ وَمَنْ عَمِلَ صَلِحًا مِن ذَكَر أَوْ لَنْقَ وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَأُوْلَتِيكَ يَدْخُلُونَ ٱلْجَنَّةَ تُرْزَقُونَ فِهَا بِغَيْر حِسَابِ " [غافر: ٤٠]، وَالأَصْلُ في التَّكَالِيفِ الشَّرْعيَّة أَنَّ النَّسَاءَ شَقَائقُ الرِّجَالِ، وَأَنَّهُنَّ دَاخِلاَتُ في لَفْظ الْمُسْلِمِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ، وَإِنْ لَمْ يُصَرِّحْ بِذِكْرِهِنَّ، إِلاَّ مَا قَامَ الدُّليلُ عَلَى اخْتَصَاصِهُ بِالرِّجَالِ.

وَقَدْ تَضَمَّنَتْ هَذِهِ الآيةُ الرَّكَائِنَ الَّتِي تَقُومُ عَلَيْهَا الشَّخْصِيَّةُ الْسُلِمَةُ، وَهِيَ الْعَقِيدَةُ، وَالْعِبَادَةُ، وَالْأَخْلاَقُ.

وَقَدْ بَدَأَتْ بِالْعَقِيدَةِ أَوُلاً؛ لأَنْهَا الأَسَاسُ الَّذِي يَبْنَى عَلَيْهِ عَيْرُهُ، وَلاَ يُقْبَلُ عَمْلُ إِلاَّ بِهِ، كَمَا قَالَ تَعَالَى: «وَهَدَيْنَهُ النَّجَدِيْنِ ﴿ فَلَا أَقْتَحَمُ الْهَقِيَةُ ﴿ فَا وَمَا أَدْرَنكَ مَا الْهَقِيةُ ﴿ فَا فَا مُرَيَةٍ ﴿ فَا فَا مَعْرَبَةٍ ﴿ فَا فَا مَعْرَبَةٍ فَا وَمِيمَ وَاللَّهِينَ عَامِوا وَتَوَاصُوا بِالسَّيْرِ فَا أَوْمِنكُ مِنَ اللَّذِينَ عَامِنُوا وَتَوَاصُوا بِالسَّيْرِ فَوَا وَمِنْ اللَّذِينَ عَامِنُوا وَتَوَاصُوا بِالسَّيْرِ فَوَا وَمِنْ اللَّذِينَ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الْمُؤْمِلُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الل

وَفِي صَحِيحٍ مُسْلِمٍ: «بَابُ الدَّلِيلِ عَلَى أَنَّ مَنْ مَاتَ عَلَى الْكُفْرِ لاَ يَنْفَعُهُ عَمَّلُ» [صحيح مسلم (١/ ١٩٦)] وفيه عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهَا قَالَتْ: قُلْتُ: يَا رَسُولَ اللهِ، ابْنُ جُدْعَانَ كَانَ فِي الْجَاهِليَّةِ، يَصِلُ الرَّحِمَ، الله، ابْنُ جُدْعَانَ كَانَ فِي الْجَاهِليَّةِ، يَصِلُ الرَّحِمَ، وَيُطْعِمُ الْسُحِينَ، فَهَلْ ذَاكَ نَافِعُهُ ۚ قَالَ: ﴿لاَ يَنْفَعُهُ، إِنَّهُ لَمْ يَقُلْ يَوْمًا لدَّينِ» [مسلم لَمْ يَقُلْ يَوْمًا لدَّينِ» [مسلم ۲۱٤].

وَالْعَقِيدَةُ تَتَمَثَّلُ فِي الإِيمَانِ بِاللهِ، وَالاسْتِسْلاَمِ لَهُ، وَلِذَلِكُ قَالَ تَعَالَى: ﴿ إِنَّ ٱلْمُسْلِمِينَ وَٱلْمُشَلِكَتِ وَالْمُشْلِكَتِ وَٱلْمُشْلِكَتِ وَٱلْمُثَلِكَتِ وَالْمُؤْمِنَاتِ».

[الأحزاب: ٣٥].

DIEX DIEX DIEX

وَقَد اخْتَلَفَ الْعُلَمَاءُ فِي الإِسْلاَم والإِيمَانِ هَلْ هُمَا بِمَعْنَى وَاحِدِهُ أَمْ مُخْتَلَفَانِ وَالرَّاجِحُ أَنَّهُمَا مُتَرَدافَانِ الْقَوْلِهِ تَعَالَى عَنْ آلِ لُوط: "فَأَخْرَجْنَا مَنْ كَانَ فِهَا مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ (الذاريات: ٣٥، ٣٦]، وَلَمْ يَكُنْ بالاَتَّفَاق إلاَّ بَيْتُ وَاحِدُ.

وَقَدْ فَسَّرَ النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم الإيمَانَ بِمَا فَسَّرَ بِهِ الإِسْلاَمَ، فَقِي حَدِيثَ عُمْرَ رضي الله عنه في سُؤُالِ جَبْرِيلَ النَّبِيَّ صلى الله عليه وسلم عَنِ الإِسْلاَم قَالَ: «أَنْ تَشْهَدَ أَنْ لاَ إِلَهَ إِلاَّ اللهُ، وَأَنُّ مُحَمَّدًا رَسُولً الله صلى الله عليه وسلم، وَتُقِيمَ الصَّلاَةَ، وَتُوْتِيَ اللهُ صلى الله عليه وسلم، وَتُقِيمَ الصَّلاَةَ، وَتُوْتِيَ النَّيْتَ إِنِ اسْتَطَعْتَ الزِّيْة سِيلاً» وَتَصُومَ رَمَضَانَ، وَتَحُجُّ البَيْتَ إِنِ اسْتَطَعْتَ إِلَيْه سَبِيلاً» [مسلم ٨].

وَغَنْ ابْنِ عَبَّاس رضي الله عنهما أَنَّ رَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم قَالَ لوَقْدِ عَبْدِ الْقَيْسِ: «آمُرُكُمْ بِالإِيمَانِ بِالله، وَهَلْ تُدْرُونَ مَا الإِيمَانُ بِالله؛ قَالَ: شَهَّادَةُ أَنْ لاَ إِلَهَ إِلاَّ الله، وَإِقَامُ الصَّلاَة، وَإِيتَاءُ الرُّكَاةِ، وَتَعْطُوا مِنَ الْمُغَنَّم الْخُمُسِ» [متفق عليه].

وَقَّدْ يُغْتَرَضُ عَلَى ذَلكَ بقُولِه تَعَالَى: «فَالَتِ ٱلْأَعْرَابُ عَلَى ذَلكَ بقُولِه تَعَالَى: «فَالَتِ ٱلْأَعْرَابُ عَلَى ذَلكَ بقُولُوا أَسْلَمْنَا » [الحجرات: 18]، وَقَوْلِ النَّبِيِّ صلى الله عليه وسلم: «أَوْ مُسْلِمٌ» لَمْنْ قَالَ: «فُلاَنْ مُؤْمِنْ» [متفق عليه].

وَقَدْ أَجَابَ عَنْ ذَلكَ شَيْخُ الإسْلاَمِ ابْنُ تيمية - رَحِمَهُ اللهُ - بِأَنَّ الأَسْمَاءَ تَخْتَلفُ دِلاَلتُهَا بِالإطْلاَقِ وَالتَّقْيِيد، وَاللَّقْرَانِ، تَارَةٌ يَكُونَانِ إِذَا أُفُرِدَا أَحَدَهُمَا أَعَمَّ مِنَ الأَخْرِد وَالاَقْتِرانِ، تَارَةٌ يَكُونَانِ مُتَسَاوِيَيْن، وَمِنْ ذَلِكَ الْبِرُّ وَالتَّقْوَى، وَالإِثْمُ وَالمُعْدُوانُ، وَالفَقِيرُ وَالْمُسْكِينُ.

فلفظ «الْفَقيرِ» إِذَا أُطْلِقَ دَخَلَ فِيهِ الْسُكِينُ، وَإِذَا أُطْلِقَ لَفْظُ الْسُكِينِ دَخَلَ فِيهِ لَفْظُ الْفَقِيرِ، وَإِذَا فُرَّقَ بَيْنَهُمَا فَأَحَدُهُما غَيْرُ الآخَرِ.

فَكَذَلِكَ الإِسْلاَمُ وَالإِيمَانُ، إِذَا ذُكِرَ اسْمُ الإِيمَانِ مُجَرِّدًا دَخَلَ فِيهِ الإِسْلاَمُ، وَإِذَا ذُكِرَ الإِيمَانُ مَعَ الإِسْلاَمُ فَالإِسْلاَمُ الظَّاهِرُ، وَالإِيمَانُ الْبَاطِنُ [كَتَابِ الإِيمانُ لابن تيمية ص١٥و١٢ باختصار].

كُمَا هُوَ مَشْهُورٌ فِي حَدِيثِ جَبْرِيلَ: قَالَ: أَخْبِرْنِي عَنِ الإسْلاَم. فَقَالَ رَسُولُ اللّه صلى الله عليه وسلم:
«الإسْلاَمُ أَنْ تَشْهَدَ أَنْ لاَ إِلَهَ إِلاَّ اللهُ، وَأَنْ مُحَمَّدًا رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم، وتُقيمَ الصَّلاَة، وَتُؤْتِي الله صلى الله عليه وسلم، وتُقيمَ الصَّلاَة، وَتُؤْتِي النَّكَاة، وَتَصُومَ رَمَضَانَ، وَتَحُجُ الْبَيْتَ إِنِ اسْتَطَعْتَ إِلَيْه سَبِيلاً، قَالَ: صَدَقْتَ، قَالَ: فَعَجَبْناً لَهُ يَسْأَلُهُ

وَيُصَدُّقُهُ، قَالَ: فَأَخْبِرْنِي عَنِ الإِيمَانِ، قَالَ: أَنْ تُؤْمِنَ بِالله، وَمَلاَئكَتِه، وَكُتُّبِه، وَرُسُلِه، وَالْيَوْمِ الآخِر، وَتُؤْمِنَ بِالْقَدَرِ خَيْرِه وَشَرِّه» [مسلم ٨].

فَإِذَا أَمَنَ الْمُرْءُ بِاللهِ، وَأَسْلَمَ لَهُ، وَجَبَ عَلَيْهِ أَنْ يُطْلِعَهُ فِي كُلُ مَا يَأْمُرُ بِهِ وَيَنْهِي عَنْهُ، وَلِذَلِكَ عَطَفَ الْقُنُونَ عَلَى الإِسْلاَم وَالإِيمَانِ، فَقَالَ تَعَالَى: «وَالْقَنِينِ وَالْقَنِينِ وَالْقَنِينَ وَالْقَنِينَ وَالْقَنِينَ وَالْقَنِينَ عَلَى الإِسْلاَم وَالإَيمَانِ، فَقَالَ تَعَالَى: «وَالْقَنِينِ وَالْقَنِينَ وَالْقَنِينَ عَلَى اللهِ اللهِ عَنْ وَالْمُطلِعَاتِ.

وَطَاعَةُ الله وَرَسُوله وَاحِبَةُ، وَمَعْصِيَةُ الله وَرَسُولِهِ مُحَرِّمَةُ، وَقَدْ كَثُرَ فِي الْقُرْآنِ الْكَرِيمِ الْأَمْرُ بِالطَّاعَةِ وَبَيَانُ ثُوَابِهَا، وَالنَّهْيُ عَنِ الْمُعْصِيَّةُ وَبَيَانُ عَقَامِهَا: قَالَ اللَّهُ تَعَالَى: « يَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤا أَطِيعُوا ٱللَّهُ وَأَطِيعُوا الرِّسُولُ وَأُولِي ٱلْأَمْنِ مِنكُمْ » [النساء: ٥٩]، وَقَالَ سيحانه: «يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ أَطِيعُواْ اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَلَا نُبْطِلُواْ أَعْمَلَكُمْ « [محمد: ٣٣]، وَقَالَ تعارك وتَعَالَى: «قُلْ أَطِيعُواْ أَللَّهُ وَأَطِيعُواْ ٱلرَّسُولَ "[النور: ٥٤]، وَقَالَ حل وعلا: « وَأَطِيعُوا اللَّهُ وَٱلرَّسُولَ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ "[آل عمران: ١٣٢]، وَقَالَ سيحانه: «وَمَن يُطِعِ اللَّهُ وَرَسُولُهُ. فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا » [الأحزاب: ٧١]، وَقَالَ تَعَالَى: «وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ يُدْخِلْهُ جَنَّتِ تَجْرى مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِيهِا وَذَالِكَ ٱلْفَوْرُ ٱلْمُظِيمُ ، [النساء: ١٣]، وَقَالَ جل وعلا: "وَمَرْ لِي يَعْصِ ٱللَّهَ وَرُسُولَهُ وَيَتَعَكَّ حُدُودَهُ، يُدِّخِلُهُ نَارًا خَالِدًا فِيهَا وَلَهُ عَذَابٌ مُهِيثٌ " [النساء: ١٤]، وَقَالَ سبحانه وتَعَالَى: ﴿ وَمَن يَعْضِ ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ فَقَدْ ضَلَّ ضَلَالًا مُّبِينًا "[الأحزاب: ٣٦]، وقَالَ تَعَالَى: «وَمَن يَعْضِ أَلَّهُ ورُسُولُهُ، فَإِنَّ لَهُ، نَارَ جَهَنَّءَ خَلِدِينَ فِهَا أَبَدًّا [الحن: ٢٣].

وَالْإِيمَانُ لُغَةُ: التَّصْدِيقُ، وَمَنْهُ قَوْلُ إِخْوَة يُوسُفَ الْأَبِيهِمْ: ﴿ وَمَا آَتَ بِمُؤْمِنِ أَنَا وَلَوَ كُنَّاصَدِقِنَ » آيوسف: لأَبِيهِمْ: ﴿ وَمَا آتَتَ بِمُؤْمِنِ أَنَا وَلَوَ كُنَّا قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَالَّذِي الْرَاءَ عَالَمَ قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَالَّذِي كَمُ اللَّمُقُوتَ ﴾ [الزمر: ٢٣]، وَقَالَ سبحانه: ﴿ وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ بِاللّهِ وَرُسُلِهِ أَوْلَتِكَ هُمُ اللّهَ وَرُسُلِهِ أَوْلَتِكَ هُمُ اللّهَ وَرُسُلِهِ أَوْلَتِكَ هُمُ اللّهَ وَرُسُلِهِ أَوْلَتِكَ هُمُ اللّهَ وَرُسُلِهِ الْوَلَيْكَ هُمُ اللّهِ وَرُسُلِهِ الْوَلَتِكَ هُمُ السّهَا وَرَسُلِهِ الْوَلَتِكَ هُمُ اللّهِ وَرُسُلِهِ الْوَلَتِكَ هُمُ السّهَا وَرَسُلُهِ اللّهِ وَرَسُلِهِ الْوَلَتِكَ هُمُ السّهَا اللّهُ اللّهِ وَرَسُلُهِ اللّهَ وَرَسُلُهِ اللّهَ وَرَسُلُهِ اللّهَ وَاللّهُ وَرَسُلُهِ اللّهَ اللّهُ اللّهِ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَالَةً لَا اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّه

فَالصَّدْقُ مِنْ صِفَاتِ الْمُؤْمِنِينَ، وَالْكَذِبُ مِنْ صِفَاتِ الْمُؤْمِنِينَ، وَالْكَذِبُ مِنْ صِفَاتِ الْكَافِرِينَ وَالْمُنْافَقِينَ، كَمَا قَالَ تَعَالَى: ﴿ إِنَّمَا يُفَثِّرِي ٱلْكَذِبُ اللَّهِ اللَّهِ وَأُولَتِيكَ هُمُ ٱلْكَنْدِبُوكَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ وَأُولَتِيكَ هُمُ ٱلْكَنْدِبُوكَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَلَى الْمُنَافِقِينَ: ﴿ فِي قُلُوبِهِم اللَّهُ مُرَضًا اللَّهُ مُرَضًا وَلَهُمْ عَدَابُ أَلِيمُ بِمَا كَانُوا يَكُذِبُونَ ﴾ وقال سبحانه عن المُنافقينَ: ﴿ فِي قُلُوبِهِم مَرَضًا وَلَهُمْ عَدَابُ أَلِيمُ بِمَا كَانُوا يَكُذِبُونَ ﴾

وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رضي الله عنه أَنَّ رَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم قَالَ: «آيَةُ الْمُنَافِق ثَلَاثُ: إِذَا

التوديد ١٣

[النقرة: ١٠].

حَدُّثَ كَذَبَ، وَإِذَا اؤْتُمنَ خَانَ، وَإِذَا وَعَدَ أَخْلَفَ، [متفق

فَعَلَى الْمُسْلِمِينَ أَنْ يَتَحَرُّوا الصِّدْقَ، فَإِنَّ الصِّدْقَ مَنْحَاةً، وَأَنْ يَحْتَنبُوا الْكَذبَ، فَإِنَّ الْكَذبُ مَهْلَكَةً.

عَنْ عَبْدِ الله بْن مُسْغُود رضي الله عنه قَالَ: قَالُ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم: «عَلَيْكُمْ بالصِّدْق، فَإِنَّ الصَّدْقَ يَهُدى إِلَى الْمِزِّ، وَ إِنَّ الْمِرِّ مَهْدَى إِلَى الْجَثَّةُ، وَمَّا يَرَّالُ الرُّجُلُ يَصْدُقُ وَيَتَحَرَّى الصَّدْقَ، حَتَّى نُكْتَبَ عنْدَ الله صِدِّيقًا، وَإِيَّاكُمْ وَالْكَذِبَ فَإِنَّ الْكَذِبَ يَهْدِي إِلَى الْفُجُورِ، وَإِنَّ الْفُجُورَ يَهْدِي إِلَى النَّارِ، وَمَا يَزَالُ الْعَبْدُ بَكْذِتُ وَيَتَحَرِّي الْكَذِبَ حَتَّى يُكْتَبَ عِنْدَ اللهِ كَذَابًا» [أبو داود ٤٩٧٠ وصححه الألباني].

وَلَقَدْ بَلُّغُ مِنَ اهْتِمَامِ الإسْلامِ بِالصِّدْقِ وَالْحَثُّ عَلَنْهُ أَنْ أَمَرَ الْمُسْلِمِينَ أَنْ يُنَشِّئُوا صَيْبَانَهُمْ مِنَ الصَّيغَرِ عَلَى الصِّدْقِ، فَإِذَا وَعَدَ الأَثُ وَلَدَهُ وَجَبَ عَلَيْهِ أَنْ يَفَيَ بِوَعْدِه، وَإِنْ أَخْبَرَهُ خَبِرًا وَجَبَ عَلَيْهِ أَنْ يَصْدُقَهُ، حَتَّى يَنْشَأَ الصِّغَارُ مِنْ صِغَرِهُمْ عَلَى الصِّدْقِ:

عَنْ عَبْد الله بْن عَامر رضى الله عنه أنَّهُ قَالَ: دُعَتْنِي أُمِّي يَوْمًا وَرَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم قَاعدٌ في بَيْتنَا، فَقَالَتْ: هَا تَعَالَ أُعْطيكَ، فَقَالَ لَهَا رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم: «وَمَا أَرَدْت أَنْ تُعْطِيهِ؟ قَالَتْ: أُعْطِيهِ تَمْرًا، فَقَالَ لَهَا رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم: أمَا إنُّك لَوْ لَمْ تُعْطِيهِ شَيْئًا كُتيَتْ عَلَيْك كَذْبَةُ» [أبو داود ٤٩٦٩ وحسنه الألباني].

كَمَا بَلَغَ مِنَ اهْتَمَامِ الإِسْلاَمِ بِالصِّدْقِ أَنَّهُ لَمْ يُبِحِ الْكَذَبُ حَتَّى في الْمُزَاحِ:

عَنْ بَهْنِ بْنِ حَكِيمٍ عَنْ أَبِيهِ عَنْ جَدُّه قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ الله صلى اللهُ عليه وسلم يَقُولُ: «وَيْلُ للَّذي يُحَدِّثُ فَيَكْذِبُ ليُضْحِكَ بِهِ الْقَوْمَ، وَيْلُ لَهُ، وَيْلُ لَهُ»[الترمذي ٢٤١٧ وحسنه الألباني].

كُمَا بَلغُ منَ اهْتمام الإسلام بالصِّدْق أنْ حَثَ أَتْبَاعَهُ عَلَى الصِّدْقِ في كُلِّ مُعَامَلاً تَهِمْ، وَفَي بَيْعِهِمْ وَشْرَائِهُمْ:

عَنْ حَكِيم بْن حِزَام رضي الله عنه عَن النبيِّ صلى الله عليه وسلم قَالَ: «الْنَدِّعَانِ بِالْخَبَارِ مَا لُمْ يَتَفَرُّقَا، فَإِنْ صَدَقًا وَيَئِّنَا بُورِكَ لَهُمَا فِي يَبْعِهِمَا، وَإِنْ كَذْبَا وَكُتُّمَا مُحقَّ بَرَكَةُ بَنْعِهِمَا» [متفق عليه].

وَمِنْ صِفَاتِ الْمُؤْمِنِينَ الصَّيْرُ، «وَٱلصَّنِينَ وَٱلصَّا بِرَتِ »، وَقَدْ أَمَرَهُمْ اللهُ به، وَرَغَّنهُمْ فده، فَقَالَ

تَعَالَى: " يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا أَصْبُرُواْ وَصَابِرُواْ وَرَايِطُواْ وَأَتَّغُوا اللَّهَ لَعَلَّكُمْ تُقُلِحُونَ ، [آل عمران: ٢٠٠]، وقال شَعَالَى: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱسْتَعِينُواْ بِٱلصَّبْرِ وَٱلصَّلَوْةُ إِنَّ ٱللَّهَ مَعَ المَسْارِينَ » [العقرة: ١٥٣].

وَ بَأَنَّ سُنْحَانَهُ أَنَّهُ نُضَاعِفُ للصَّابِرِينَ أَجُّرَهُمْ، فَقَالَ سيحانه: «إنَّمَا يُوفَى ٱلصَّابُرُونَ أَجَرَهُم بِغَيْرِ حِسَابٍ » [الزمر: ١٠].

وَبِئْنَ سُنْحَانَهُ أَنَّ الصَّنْرَ حُنَّةٌ مِنَ الْأَعْدَاء، فَقَالَ تبارك وتَعَالَى: ﴿ وَإِن نَمْسِيرُوا وَتَنَّقُوا لاَ يَمُثِّرُكُمْ كَيْدُهُمْ شيعًا \* [آل عمران: ١٢٠].

وَيَثِّنُ أَنَّ الصُّدِرَ سَندَتُ للْمَدَد بِالْمُلاَئِكَةِ، فَقَالَ حِل وعلا: " بَلَنَ إِن تَصَيرُوا وَتَتَّقُوا وَيَأْتُوكُم مِن فُورِهِمْ هَلَا يُعْلِدُكُمْ رُيِّكُمْ مِغَسَةِ وَاللَّهِ مِنْ ٱلْمُلَّتِهِكُةِ مُسَوِّمِينَ اللَّهِ عمران: ١٢٥].

كُمَا يَئِنَ سُنْحَانَهُ أَنَّ التَّمْكِينَ فِي الأَرْضِ ثَمَنُهُ الصَّبْرِ، فَقَالَ تَعَالَى حَكَايَةً عَنْ يُوسُفَ أَنَّهُ قَالَ لِإِخْوَتِهِ وَقَدْ أَنْكَرُوا حَالَهُ، وَتَعَجَّدُوا مِمَّا آلَ إِلَيْهِ أَمْرُهُ، ﴿إِنَّهُۥ مَن يَتَّقِ وَيَصْبِر فَإِنَ اللَّهَ لَا يُضِيعُ أَجُّرُ ٱلْمُحْسِنِينَ » [دوسف: ۹۰].

وَبَيِّنَ سُبْحَانَهُ أَنَّ الإِمَامَةَ في الدِّينِ إِنَّمَا تُنَالُ بِالصُّبْرِ وَالْيَقِينِ، فَقَالَ سبحانه: « وَجُعَلْنَا مِنْهُمْ أَبِمَّةً يَهْدُونِ بَأْمْرِنَا لَمَّا صَبْرُواْ وَكَانُواْ بِعَايِنْتِنَا يُوقِنُونَ » [السحدة:

وَقَدْ حَمَعَ اللَّهُ تَعَالَى للصَّابِرِينَ ثَلاَّثَ خَصَال لَمْ يَجْمَعْهَا لَغَيْرِهِمْ، فَقَالَ تَعَالَى: "وَكَثِيْرِ الصَّابِينَ اللَّهُ الَّذِينَ إِذَا آصَبَتْهُم مُصِيبَةٌ قَالُوا إِنَّا يِلِّهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَجِعُونَ ١٠٠ أُولَتِكَ عَلَيْهِمْ صَلَوَتُ مِن زَيِهِمْ وَرَحْمَةٌ وَأُولَتِهِكَ هُمُ ٱلْمُهَمَّدُونَ، [العقرة: ١٥٥ – ١٥٧].

وَلَهُذَا كُلُّه قَالُ النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم: «وَمَنْ يَتَصَيَّرْ يُصَبِّرْهُ اللهُ، وَمَا أُعْطَىَ أَحَدٌ عَطَاءً خَيْرًا وَأَوْسَعَ مِنَ الصَّبْرِ» [متفق عليه].

وَمِنْ صِفَاتِ الْمُؤْمِنِينَ الْخُشُوعُ: ﴿ وَٱلْخَاشِعِينَ

وَقَدْ ذَكَرَ بَعْضُ الْمُفَسِّرِينَ أَنَّ الْخُشُوعَ في الْقُرْآنِ عَلَى أَرْبَعَةَ أَوْجُه:

أَحَدُهَا: الذُّلُّ، وَمِنْهُ قَوْلُهُ تَعَالَى: «وَخَشَعَتِ ٱلْأَصُّواتُ لِلرَّحْمَانِ » [طه: ۱۰۸].

وَالثَّانِي: سُكُونُ الْجَوَارِج، وَمنْهُ قَوْلُهُ تَعَالَى في الْمُؤْمِنِينَ: ﴿ أَلَٰذِينَ هُمْ فِي صَلَاتِهِمْ خَشِعُونَ ﴾ [المؤمنون: ٢]. وَ الثَّالثُ: الْخَوْفُ، وَمنْهُ قَوْلُهُ تَعَالَى في الأَنْسَاء: «وَكَانُواْ لَنَا خَلْشِعِينَ » [الأنساء: ٩٠].

وَالرَّابِعُ: التَّواضُعُ، وَمَنْهُ قَوْلُهُ تَعَالَى: «وَإِنَّا لَكَيِّرَةُ إِلَّا عَلَى لَكَيْمِينَ» [البقرة: ٤٥] [نضرة النعيم (٥/ ١٨٢٥ – ١٨٢٨)].

وَقَدْ صَرَّحَ السُّلَفُ الصَّالِحُ بِأَنَّ الْخُشُوعَ يَجْمَعُ هَذه الْغَانِيَ كُلُهَا.

قَالَ ابْنُ مَسْغُودِ رضي الله عنه: مَنْ تَوَاضَعَ لَلهِ تَخَشُّغًا، رَفَعَهُ اللهُ يَوُّمُ الْقِيَامَةِ، وَمَنْ تَطَاولَ تَعَظُّمًا، وَضَعَهُ اللهُ يَوْمَ الْقَيَامَةِ.

وَعَنْ عَلَيٍّ رضي الله عنه قَالَ: الْخُشُوعُ فِي الْقَلْبِ أَنْ تُلِينَ كَنْفَكَ لِلرَّجُلِ الْمُسْلِمِ، وَأَنْ لاَ تَلْتَفِتَ فِي الصَّلاَةِ. الصَّلاَةِ.

وَعَنِ ابْنِ عُمَرَ رضي الله عنه في قَوْلِه تَعَالَى:

«الَّذِينَ هُمْ فِ صَلَاتِهِمْ خَشِعُونَ » قَالَ: كَانُوا إِذَا قَامُوا إِلَى

الصَّلاَةِ أَقْبَلُوا عَلَى صَلاَتِهِمْ، وَخَفَضُوا أَبْصَارَهُمْ إِلَى

مَوْضِعِ سُجُودِهِمْ، وَعَلِمُوا أَنَّ اللهَ يُقْبِلُ عَلَيْهِمْ فَلاَ

يَلْتَفَتُّونَ يَمِينًا وَلا شَمَالاً.

وَعَنَ ٱلْحَسَنِ ٱلْبَصْرِيِّ- رَحِمَهُ اللهُ - في قَوْلِهِ
تَعَالَى: ﴿ ٱلَّذِنِ مُمْ فِ صَلَامِمْ خَشِعُنَ ﴾ قالَ: كَانَ خُشُوعُهُمُ
فِي قُلُوبِهِمْ، فَغَضُّوا بِذَلِكَ ٱبْصَارَهُمْ، وَخَفَضُوا لِذَلِكَ
الْحَنَاجَ،

وَعَنُ قَتَادَةً- رَحِمَهُ اللهُ- قَالَ: الْخُشُوعُ فِي الْقَلْبِ هُوَ الْخُوْفُ وَغَضُّ البَصَرِ فِي الصَّلاَةِ [نضرة النعيم(٥/ ١٨٣٣ - ١٨٣٣)].

قَالَ ابْنُ كَثِيرِ - رَحِمَةُ اللهُ-: الْخُشُوعُ السَّكُونُ وَالطُّمَانِينَةُ، وَالتُّوَّدَةُ وَالْوَقَارُ وَالتَّوَاضُعُ، وَالْحَامِلُ عَلَيْهِ الْخُوْفُ مِنَ اللهِ وَمُرَاقَبَتُهُ، كَمَا فِي الْحَدِيثِ: « اعْبُدِ اللهَ كَأَنَّكُ تَرَاهُ فَإِنَّهُ يَرَاكُ [مسلم اعْبُدِ اللهَ كَأَنَّكُ تَرَاهُ فَإِنَّهُ يَرَاكُ [مسلم ٨]، [تفسير ابن كثير ٣/٨٨٤].

وَمِنْ صِفَاتِ الْمُؤْمِنِينَ الإحْسَانُ إِلَى الْمُسَاكِينِ بِالتَّصَدُّقِ عَلَيْهِمْ، «وَالْمُتَصَدِّقِينَ وَأَلْمُتَصَدِّقَتِ »:

قَالَ ابْنُ كَثِيرٍ - رَحِمَهُ اللهُ -: الصَّدَقَةُ هِيَ الإحْسَانُ إِلَى النَّاسِ الْمَاوِيجِ الضُّعَفَاءِ، الْذِينَ لاَ كَسْبَ لَهُمْ وَلاَ كَاسِبِ، يُغْطَوْنَ مِنْ فُضُولِ الأَمْوَالِ طَاعَةُ للهِ، وَإِحْسَانًا إِلَى خَلْقهِ. [تفسير ابن كثير ٤٨٨/٣].

قَالَ اللهُ تَعَالَى: «خُذْ مِنْ أَمْوَلِهُمْ صَدَفَةً تُطُهِرُهُمْ وَرُزِيَهُمْ صَدَفَةً تُطُهِرُهُمْ وَرُزِيَهُم عِا وَصَلِ عَلَيْهِمْ» [التوبة: ١٠٣]، وقال سبحانه: «إِن تُبُدُوا الصَدَقَتِ فَيعِمًا هِيَّ وَإِن تُخْفُوهَا وَتُؤْتُوهَا اللهُ عَرَاتَ خَهُو خَيْرٌ لَكُمْ وَيُكَوِّمُ عَنصُم مِن سَيِّعَاتِكُمُ اللهُ عَرَاتَ مَن سَيِّعَاتِكُمُ وَاللهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَيِيرٌ» [البقرة: ٢٧١]، وقال تبارك

وتَعَالَى: « إِنَّ ٱلْمُصَدِّقِينَ وَٱلْمُصَدِّقَتِ وَأَقَرَشُوا ٱللَّهَ قَرْضُا حَسَنَا يُضْنَعَفُ لَهُمْ وَلَهُمْ آجَرُّ كُرِيمٌ » [الحديد: ١٨] وَبَيِّنَ قَدْرَ هَذَا التَّضْعِيفَ فَقَالَ: «مَثَلُّ ٱلَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمْوَلَهُمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ كَمْشَلِ حَبَّمَ ٱلْأَيْنِ يُنفِقُونَ أَمْوَلَهُمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ كَمْشَلِ حَبَّمَ ٱلنَّيْلِ فِي كُلِ سُنْبُلَةٍ مِاللَّهُ حَبَّةً وَاللَّهُ وَسِعُ سَتَايِلَ فِي كُلِ سُنْبُلَةٍ مِاللَّهُ حَبَّةً وَاللَّهُ وَسِعُ عَلِيمُ » [البقرة: ٢٦١].

وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةً رضي الله عنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم: «مَنْ تَصَدُّقَ بِعَدْلِ تَمْرَة مِنْ كَسْب طَيِّب، وَلاَ يَقْبَلُ اللهُ إِلاَّ الطَّيِّب، فَإِنَّ اللهَ يَتَقَبُّلُهَا بِيَمِيِّدِه، ثُمُّ يُرَبِّيهَا لِصَاحِبِهِ كَمَا يُربِّي أَحَدُكُمْ فَلُوهُ حَتَّى تَكُونَ مِثْلَ الْجَبَلِ» [متَفق عليه].

وَعَنْهُ رِضِي الله عنه عَنِ النَّبِيِّ صلى الله عليه وسلم قَالَ: «سَبْعَةُ يُظلُّهُمُ اللهُ تَعَالَى في ظِلَّه يَوْمَ لاَ ظلَّ إلاَّ ظلَّهُ...» وذكرَ منهم «وَرَجُلُ تَصَدَّقَ بِصَدَقَةَ فَأَخْفَاهَا حَتَى لاَ تَعْلَمَ شَمَالُهُ مَا تُنْفقُ يَمِينُهُ» [متفق عليه].

وَيَيُّنَ صلى الله عليه وسلَمَ أَنَّ لَأَهْلِ الصَّدَقَةَ بِابًا فِي الْجَنَّةَ يَدُخُلُونَ مِنْهُ دُونَ عَيْرِهِمْ، فَقَالَ صلى الله عليه وسلم: «مَنْ أَنْفَقَ رَوْجَيْنِ في سَبِيلِ الله نُودِي مِنْ أَنْوَابِ الْجَنَّةِ يَا عَبْدَ اللهِ هَذَا خَيْرٌ، فَمَنْ كَانَ مَنْ أَهْلِ الصَّلاَةِ، وَمَنْ كَانَ مِنْ أَهْلِ الصَّدَقَةِ دُعِيَ مِنْ بَابِ الصَّدَقَةِ دُعِيَ

وَقَدْ أَمَرَ اللّهُ تَعَالَى عِبَادَهُ الْمُؤْمِنِينَ بِالْبَادَرَةِ بِالصَّدَقَة قَبْلَ انْفُلَاتِ ارْوَاحِهِمْ، فَقَالَ تَعَالَى: «يَاتُبُا الَّذِينَ عَامَتُواْ لاَ نُلْهِكُمُ اَنْفُلاَتِ ارْوَاحِهِمْ، فَقَالَ تَعَالَى: «يَاتُبُا الَّذِينَ ءَامَتُواْ لاَ نُلْهِكُمُ اَنْفُواْ مِنَ اللّهَ مَن ذِهِرِ اللّهُ وَمَن يَفْعَلُ ذَاكُمُ الْمُوتُ فَيْقُولَ رَبِ وَلَا الْمَنْفُوا مِن اللّهُ مَنْسَا إِذَا مِن فَالْمَدَوْتُ وَلَى مُولِي وَلَى يُؤَخِّرُ اللّهُ فَقَسًا إِذَا فَيْ الْمَنْفُونِ اللّهُ الْمُقْلِعِينَ (المنافقون: ٩- ١١].

وَمِنْ صِفَاتَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُحَافَظَةُ عَلَى الصَّيَام:

«وَالصَّنَصِينَ وَالصَّنَصِتِ» أَيْ: وَالاَتَيْنَ بِمَا فَرَضَ اللّهُ
عَلَيْهِمْ مِنْ صَوْمٍ رَمُضَانَ، وَبِمَا نَدَبَهُمُ النَّبِيُّ صلى الله
عليه وسلم إلَى صيامه في الأُسْبُوعِ وَالشَّهْرِ وَالْعَام.
وَالصَّيَامُ عِبَادَةٌ مِنْ أَجَلُ الْعِبَادَات، وَعَمَلُ صَالِحُ
مَنْ أَفْضَل الصَّالَحَات، اصْطَفَاهُ اللهُ تَعَالَى لنَفْسِه مِنْ

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رضي الله عنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم: «كُلُّ عَمَل ابْن آدَمَ يُضَاعَفُ

نَنْ سَائِرِ أَعْمَالِ الْمُسْلِمِينَ وَالْمُسْلِمَاتِ، فَفِي الْحَديثِ:

الْحَسَنَةُ عَشْرُ أَمْثَالَهَا إِلَى سَبْعمائَة ضَعْف، قَالَ اللهُ عز وجل: إلاَّ الصُّومَ فَإِنَّهُ لِي وَأَنَا أَجْزِي بِهِ يَدَعُ شَهْوَتُهُ وَطَعَامَهُ مَنْ أَجْلَى» [مسلم ١١٥١].

وَقَدْ أَخْبَرَ النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم أنُّ في الْجَنَّة بَابًا لأَهْلِ الصِّيامِ يَدْخُلُونَ مِنْهُ لاَ يَدْخُلُ مِنْهُ أَحَدُ غَيْرُهُمْ، فَقَالَ صلى الله عليه وسلم: «إِنَّ في الْجِنَّة بَابًا يُقَالُ لَهُ الرِّيَّانُ يَدْخُلُ مِنْهُ الصَّائِمُونَ يَوْمَ الْقَيَامَةِ، لاَ يَدْخُلُ مَعَهُمْ أَحَدُ غَيْرُهُمْ يُقَالُ: أَيْنَ الصَّائمُونَ؟ فَيَدْخُلُونَ مِنْهُ فَإِذَا دَخَلَ آخَرُهُمْ أُغْلِقَ فَلَمْ يَدْخُلُ مِنْهُ أحدُ» [متفق عليه].

وَ لَمَّا كَانَ الصَّوْمُ مِنْ أَكْبَرِ الْعَوْنِ عَلَى كَسْرِ الشَّهْوَة - كَمَا قَالَ صلى الله عليه وسلم: «يَا مَعْشُرَ الشُّبَابِ! مَن اسْتَطَاعَ منْكُمُ الْبَاءَةَ فَلْيَتَزُوِّجْ، فَإِنَّهُ أَغَضٌ للْبَصَرِ، وَأَحْصَنُ لِلْفَرْجِ، وَمَنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَعَلَيْهِ بِالصَّوْمِ فَإِنَّهُ لَهُ وَجَاءٌ» [الترمذي ٢٩٤٦ وصححه الألباني]. نُاسَبَ أَنْ يَذْكُر بَعْدَهُ: ﴿ وَٱلْحَافِظِينَ فَرُوجَهُمْ وَٱلْحَافِظَاتِ أَيْ: عَن المُحَارِم وَالْمَاثِم إلا عَن الْمُبَاح، كَمَا قَالَ تَعَالَى: « وَٱلَّذِينَ هُمُ لِفُرُوجِهِمْ حَنفِظُونَ ١٠ إِلَّا عَلَيَّ أَزْوَجِهِمْ أَوْ مَا مُلَكُتُ أَيْمَنْهُمْ فَإِنَّهُمْ غَيْرُ مُلُومِينَ ۞ فَمَنِ ٱبْتَغَى وَرَآءَ ذَٰلِكَ فَأُولَٰتِكَ هُمُ ٱلْعَادُونَ » [المؤمنون: ٧] [تفسير القرآن العظيم ٣/٨٨٤].

فَيَجِبُ عَلَى كُلِّ مُؤْمِن وَمُؤْمِنَة أَنْ يَحْفَظَ فَرْجَهُ مِنْ نَظَرِ مَنْ لاَ يَجُوزُ لَهُ النَّظَرُ إِلَيْه، وَمِنْ لَس مَنْ لاَ يَجُوزُ لَهُ لَسُهُ، وَمِنْ وَطْء مَنْ لَا يَجُوزُ لَهُ وَطْؤُهُ، كُمَا قَالَ صلى الله عليه وسلم: «احْفُظْ عَوْرَتُكَ إِلاَّ منْ زُوْجَتِكَ أَوْ مَا مَلَكَتْ يَمِينُكَ» [أبو داود ٣٩٩٨ وصححه الألباني]، وقال صلى الله عليه وسلم: «لاَ يَنْظُرُ الرَّجُلُ إِلَى عَوْرَةَ الرَّجُلِ، وَلاَ تَنْظُرُ الْمَرْأَةُ إِلَى عَوْرَةِ الْمُرْأَة، وَلاَ يُفْضى الرَّجُلُ إِلَى الرَّجُلِ في ثُوْبَ وَاحدٍ، وَلاَ تُفْضي الْمُرْأَةُ إِلَى الْمُرْأَةَ فَي الثُّوبِ الْوَاحِدِ» [مسلم ٣٨٨]، وَقَالَ صلى الله عليه وسلم: «مُرُوا أَوْلاَدَكُمْ بِالصِّلاَة وَهُمْ أَبْنَاءُ سَبْع سنينَ، وَاضْرِبُوهُمْ عَلَيْهَا وَهُمْ أَبْنَاءُ عَشْرٍ، وَفَرِّقُوا بَيْنَهُمْ في الْمُضَاجِعِ» [أبو داود ٤٩١ وصححه

وَمنْ صفَّات الْمُؤْمِنِينَ الإكْثَارُ مِنْ ذَكْرِ اللَّهِ، كَمَا قَالَ تَعَالَى: "وَالذَّكِرِينَ اللَّهُ كَثِيرًا وَالذَّكِرَتِ " وَالذُّكُو هُوَ مَنْشُورُ الْوَلَايَةِ الَّذِي مَنْ أُعْطِيهُ اتَّصَلَ، وَمَنْ مُنغَهُ عُزِلَ، وَهُوَ قُوْتُ قُلُوبِ الْقَوْمِ، الَّذِي مَتَى فَارَقَهَا صَارَت الأُجْسَادُ لَهَا قُبُورًا، وَعَمَارَةُ دِيَارِهِمُ النَّتِي إِذَا تَعَطَّلَتْ

عَنْهُ صَارَتْ بُورًا، بِهِ يَسْتَدْفِعُونَ الآفَاتِ، وَيَسْتَكْشَفُونَ الْكُرُبَات، وَتَهُونُ عَلَيْهِمْ بِهِ الْمُصِيبَاتُ، وَفِي كُلِّ جَارِحَة منَ الْجَوَارِحِ عُبُوديَّةٌ مُؤَقَّتَةٌ، وَالذِّكْرُ عُبُوديَّةُ الْقُلْبِ وَاللِّسَانِ وَهَى غَيْرُ مُؤَقَّتَة، بَلْ هُمْ مَاْمُورُونَ بِذِكْرَ مَعْبُودهمْ وَمَحْبُوبِهِمْ في كُلِّ حَالٍ، قيامًا وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِهِمْ. [تهذيب مدارج السالكين ص٤٦٣].

وَقَدْ سُئِلَ الإِمَامُ أَبُو عَمْرِو بْنُ الصَّلاحِ- رَحمَهُ اللهُ- عَن الْقَدْرِ الَّذَي يَصِيرُ بِهِ الْمُسْلِمُ مِنَ الذَّاكَرِينَ اللهَ كَثِيرًا وَالذَّاكرَاتِ، فَقَالَ: إِذَا وَاظُنَ عَلَى الْأَذْكَارِ الْمُثْبَتَة صَبَاحًا وَمَسَاءًا في الأَوْقَاتِ وَالأَحْوَالِ الْمُخْتَلَفَة لَنْلاً وُنْهَارًا، كَانَ منَ الذَّاكرينَ اللهَ كَثيرًا وَالذَّاكرَات. [الأذكار للنووي ص١٠].

وَقَالَ عَطَاءُ بِنُ أَبِي رَبِّاحٍ- رَحِمَهُ اللهُ-: مَنْ فُوِّضَ أَمْرَهُ إِلَى الله عز وجِل فَهُوَ دَاخلٌ في قَوْله: «إِنَّ ٱلْمُسْلِمِينَ وَٱلْمُسْلِمَتِ »، وَمَنْ أَقَرَّ بِأَنَّ اللَّهَ رَبُّهُ، وَمُحَمَّدًا رَسُولُه، وَلَمْ يُخَالِفْ قَلْبُهُ لِسَانَّهُ، فَهُوَ دَاخِلٌ في قَوْله: «وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنَةِ »، وَمَنْ أَطَاعَ اللَّهَ في الْفُرْض، وَالرُّسُولَ في السُّنَّة، فَهُوَ دَاخلٌ في قَوْله: «وَٱلْفَتِينِينَ وَٱلْقَتِينَتِ »، وَمَنْ صَانَ قَوْلَهُ عَنِ الْكَذِبِ فَهُوَ دَاخلُ في قَوْله: «وَٱلصَّادِقِينَ وَٱلصَّادِقَاتِ »، وَمَنْ صَعَرَ عَلَى الطَّاعَة، وَعَن الْمُعْصِينَة، وَعَلَى الرَّزيَّةِ فَهُوَ دَاخِلُ فِي قَوْله: «وَالصَّنبِينَ وَالصَّدبِرَتِ »، وَمَنْ صَلَّى وَلَمْ يَعْرِفْ مَنْ عَنْ يَمينه وَعَنْ يَسَارِه فَهُوَ دَاخلٌ في قَوْله: «وَٱلْخَنشِعِينَ وَٱلْخَاشِحَاتِ »، وَمَنْ تَصَدَّقَ فِي كُلِّ أُسْبُوعِ بِدِرْهَم فَهُوَ دَاخلٌ في قُوْله: «وَٱلْمُتَصَدِّقِينَ وَٱلْمُتَصَدِّقَتِ أَ»، وَمَنْ صَامَ فَى كُلِّ شَهْرِ أَيًّامَ الْبِيضِ: الثَّالثَ عَشَرٍ، وَالرَّابِعَ عَشَرٍ، وَالْخَامِسَ عَشُرٍ، فَهُو دَاخِلٌ فِي قَوْلِهِ: «وَٱلْصَّنَبِينَ وَٱلصَّنْبِمَاتِ »، وَمَنْ حَفظَ فَرْجَهُ عَمَّا لاَ يَحلُّ فَهُوَ دَاخلٌ فى قَوْله: "وَٱلْحَفِظِينَ فُرُوجَهُمْ وَٱلْحَفِظَاتِ "، وَمَنْ صَلَّى الصَّلُوَاتِ الْخَمْسَ بِحُقُوقِهَا فَهُوَ دَاخَلٌ في قَوْله: «وَالذَّكِرِينَ اللَّهَ كَثِيرًا وَالذَّكِرَاتِ » [معالم التنزيل ٤٦٦/٤].

أُولِئِكَ الْمُؤْصُوفُونَ بِتَلْكَ الصِّفَاتِ «أَعَدَّ اللَّهُ لَمُم مَّغْفِرَةُ » لذُّنُوبِهِمْ «وَأَجْرًا عَظِيمًا » عَلَى صَالِح أَعْمَالهمْ وَهُوَ الْجَنَّةُ، جَعَلَنَا اللهُ مِنْهُمْ وَمَعَهُمْ بِكَرَمِهِ وَمَنْهِ.

والحمد لله رب العالمين.

الحمد لله رب العالمين، والعاقبة للمتقين، ولا عدوان إلا على الظالمين، والصلاة والسلام على خاتم المرسلين وإمام النبيين محمد ان عبد الله واله وصحبه اجمعين والتابعين، ومن تبعهم بإحسان

#### إلى□وم الدين وبعد:

فقد ظهرت في الأونة الأخيرة جرأة كثير من الناس على الدماء والأموال والأعراض، والولوغ فيها؛ مرتكبين في ذلك أعظم الموبقات، وصار التهاون بدماء المسلمين أمرًا منتشرًا، فلا يبالي بعض الناس بجرائم الدماء أو الأموال، حتى كثرت، وصار يُهدم على المستضعفين بيوتهم، ويُقتلون صباح مساء في كثير من مواطن وبلاد المسلمين، وهذا نذير شؤم؛ إذ فيه اجتراء على حرمات الله، وإزهاق لأرواح خلقها وأنفس فطرها، ليس لغيره أن يزهقها إلا بما تشرع في كتابة وعلى لسان رسوله صلى الله عليه وسلم، ولأجل ذلك كله كانت هذه الكلمات التى أسأل الله أن ينفع بها المسلمين أجمعين.

عن ابن عباس رضي الله عنهما أن رسول الله صلى الله عليه وسلم خطب الناس يوم النحر فقال: «يا أيها الناس، أي يوم هذا؟»، قالوا: يوم حرام. قال: «فأي بلد هذا؟»، قالوا: بلد حرام. قال: «فأي شهر هذا؟». قالوا: شهر حرام. قال: «فإن دماءكم وأموالكم وأعراضكم عليكم حرام؛ كحرمة يومكم هذا، في بلدكم هذا، في شهركم هذا». فأعادها مرازًا، ثم رفع رأسه، فقال: «اللهم هل بلغتُهُ؟ قال ابن عباس: فوالذي نفسي بيده إنها لوصيته إلى أمته فليبلغ الشاهد الغائب: «لا ترجعوا بعدي كفارًا يضرب بعضكم رقاب بعض».

هذا الحديث أخرجه الإمام البخاري عن ابن عباس رضي الله عنهما في موضعين من صحيحه في باب «الخطبة أيام منى» من كتاب الحج برقم (١٧٣٩)، وفي باب قول النبي صلى الله عليه وسلم: «لا ترجعوا بعدي كفارًا يضرب بعضكم رقاب بعض» من كتاب الفتن برقم ترتدوا بعدي كفارًا يضرب بعضكم رقاب بعض». وأخرجه من حديث أبي بكرة رضي الله عنه في تسعة مواضع من صحيحه: في كتاب العلم، وفي كتاب الحج، وفي كتاب الحبح، وفي كتاب الخاق، وفي كتاب التفسير، وكتاب المغاري، وكتاب التفسير، وكتاب الأضاحي، وكتاب الفتن، وكتاب التوحيد.

وأخرجه أيضًا من حديث أبن عمر رضي الله عنهما في سبعة مواضع: في كتاب الحج، وكتاب المغازي، وموضعين في كتاب الأدب، وفي كتاب الحدود، وكتاب الديات، وكتاب الفتن.

وَأَخْرِجِهُ مِن حديث جرير رضي الله عنه في أربعة مواضع: في كتاب العلم، وفي كتاب المغازي، وكتاب





ظهرت في الآونة الأخيرة جرأة كثير من الناس على الدماء والأموال والأعراض، والولوغ فيها؛ مرتكبين في ذلك أعظم الموبقات، وصار التهاون بدماء المسلمين أمرًا منتشرًا، فلا يبالي بعض الناس بجرائم الدماء أو الأموال، حتى كثرت الا

الديات، وكتاب الفتن.

كما أخرجه الإمام مسلم من حديث أبي بكرة في كتاب القسامة برقم (١٦٧٩)، ومن حديث ابن عمر رضي الله عنهما في كتاب الإيمان برقم (٦٦)، ومن حديث جرير في كتاب الإيمان برقم (٦٥).

#### المراد بترجمة البخاري لهذا الباب

أورد البخاري – رحمه الله – هذا الحديث في كتاب الحج، باب «الخطبة أيام منى». قال الحافظ ابن حجر في الفتح: أي مشروعيتها، خلافًا لمن قال: إنها لا تُشرع، وأحاديث الباب مصرّحة بذلك.

وأيام منى أربعة: يوم النحر، وثلاثة أيام بعده، وليس في شيء من أحاديث الباب التصريح بغير يوم النحر، وهو الموجود في أكثر الأحاديث؛ كحديث الهرماس بن زيد، وأبي أمامة، كلاهما عند أبي داود، وحديث جابر بن عبد الله عند الإمام أحمد، قال: «خطبنا رسول الله صلى الله عليه وسلم يوم النحر، فقال: أي يوم أعظم حرمة؟» الحديث، وقد تقدم حديث عبد الله بن عمرو رضي الله عنهما، وفيه ذكر الخطبة يوم النحر.

وأما قوله في حديث ابن عمر إنه قال ذلك بمنى، فهو مطلق فيُحمل على المقيد، فيتعين يوم النحر، قال ابن المنير في الحاشية: أراد البخاري الرد على من زعم أن يوم النحر لا خطبة فيه للحاج، وأن المذكور فيه من باب الوصايا العامة، لا على أنه من شعار الحج، فأراد البخاري أن يبين أن الراوي سماها خطبة، كما سمى التي وقعت في

عرفات خطبة، وقد اتفقوا على مشروعية الخطبة يوم عرفة، فكانه ألحق المختلف فيه بالمتفق عليه. انتهى. والله أعلم.

#### شرحالحديث

ابتدأ النبي صلى الله عليه وسلم الحديث بنداء المخاطبين فقال: «يا أيها الناس». والمقصود المسلمون؛ لأنهم الموجودون في هذا الموقف، وإن كان لفظ الناس يتناولهم وغيرَهم، إلا أنهم المقصودون بالخطاب.

ثم يسأل النبي صلى الله عليه وسلم: «أي يوم هذا؟» والمسئول عنه هو يوم النحر، كما هو مصرّح به في هذا الحديث وغيره من الأحاديث، وأجاب الصحابة رضي الله عنهم بأنه يوم حرام، كما في حديث ابن عباس هذا، وفي حديث أبي بكرة قالوا: الله ورسوله أعلم، قال أبو بكرة: فسكت حتى ظننا أنه سيسميه بغير اسمه، قال الحافظ: ويُجمع بينهما بأنهم فوضوا أولاً – أي قالوا الله ورسوله أعلم – فلما سكت، أجابوا قالو صرام، أو أنهم أقروا ما قال لهم رسول الله صلى الله عليه وسلم عندما قال: «أليس يوم النحر؟». فبكون جوابًا منهم بالإقرار.

ثم سأل صلى الله عليه وسلم عن البلد، فقال:
«أي بلد هذا؟» فأجابوا بقولهم: بلد حرام، ثم قال:
«أي شهر هذا؟» قالوا: شهر حرام، فلما أقروا بذلك،
وذكروا ما ذُكّروا به من أن اليوم يوم حرام، والبلد
بلد حرام، والشهر شهر حرام، قاس لهم الرسول
صلى الله عليه وسلم على حرمة اليوم والبلد
والشهر حرمة الدماء والأعراض والأموال.

وقد جاء الإسلام بتحريم قتل النفس بغير حق كما ورد في غير أية من كتاب الله تعالى، وفي أكثر من حديث من سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم، فمن الآيات قوله تعالى: «وَلاَ نَقَـٰئُلُوا النَّفَسَ الَّتِي حَرَّمَ اللَّهُ إِلاَ بِالْحَقِّ» في سورة الأنعام أية (١٥١)، وفي سورة الإسراء أية (١٥١)، عما جاء في صفات عباد الرحمن في سورة الفرقان أنهم: «لا يُقتُلُونَ النَّفَسَ الَّتِي حَرَّمُ اللَّهُ إِلَّا بِالْحَقِّ» [الفرقان 13.5].

ومن الأحاديث التي فيها حرمة دم المسلم: قوله صلى الله عليه وسلم: «كل المسلم على المسلم حرام؛ دمه، وماله، وعرضه».

ومنها ما قاله صلى الله عليه وسلم في خطبة عرفة من حديث جابر وغيره، وفي خطبة يوم النحر من هذه الأحاديث التي معنا في تحريم دماء المسلمين وأعراضهم وأموالهم: من قوله صلى الله عليه وسلم: «إن دماءكم وأموالكم وأعراضكم

حرام عليكم كحرمة يومكم هذا، في بلدكم هذا، في شهركم هذا».

وقد أكد النبي صلى الله عليه وسلم تحريم الدماء بقوله في أكثر من حديث: «لا ترجعوا بعدي كفارًا يضرب بعض». وفي رواية: «لا ترجعوا بعدي ضلاًلاً يضرب بعضكم رقاب بعض». وفي رواية: «لا ترتدوا بعدي كفارًا يضرب بعضكم رقاب بعض». وفي رواية عند مسلم: «فلا ترجعن بعدي كفارًا – أو ضلالاً – يضرب بعضكم رقاب بعض».

قال الإمام النووي - رحمه الله -: قيل فيه (أي في كفر من فعل ذلك) سبعة أقوال:

و في المستحِلُ بغير أحدها: أن ذلك كفرُ في حق المستحِلُ بغير

والثاني: المراد كفرُ النعمة وحقَّ الإسلام. الثالث: أنه يقرَّبُ من الكفرَ ويؤدي إليه. والرابع: أنه فعل كفعل الكفار.

والخامس: المراد حقيقة الكفر، ومعناه: لا تكفروا ودوموا مسلمين.

والسادس: حكاه الخطابي وغيره أن المراد بالكفار المتكفرون بالسلاح؛ يقال: تكفُّر الرجل بسلاحه إذا لبسه، قال الأزهري في كتابه «تهذيب اللغة»: يقال للابس السلاح كافر؛ لأنه استتر وتغطى به، وأصل الكفر في اللغة الستر والتغطية.

والسابع: قال الخطابي: معناه لا يكفّر بعضكم بعضًا وتستحلوا قتال بعضكم بعضًا، ثم قال النووي بعد أن ساق هذه الأقوال: وأظهر الأقوال الرابع، وهو اختيار القاضى عياض، رحمه الله.

وأما المراد بقوله صلّى الله عليه وسلم: 
«بعدي». أي: بعد فراقي من موقفي هذا، وكان هذا 
يوم النحر بمنى في حجة الوداع، أو يكون بعدي 
أي خلافي؛ أي لا تخلفوني في أنفسكم بغير الذي 
أمرتكم به، أو يكون تحقق صلى الله عليه وسلم أن 
هذا لا يكون في حياته، فنهاهم عنه بعد مماته.

وكذا الإسلام يحرّم أموال المسلمين؛ فلا يُعتدى عليها لا باكل بالباطل، ولا بالإتلاف والتدمير والإهلاك، قال تعالى: « وَلا تَأْكُلُواْ أَمُولُكُم بَيْنَكُم بِالبَطل وَتُدُلُوا بِهَا إِلَى الْحُكَامِ لِتَأْكُلُواْ أَمُولُكُم مَنْ أَمُولُ أَلْمُولُ اللّهِ وَلَا تَأْكُلُواْ فَرِيقًا مَنْ أَمُولُ اللّهِ وَتُدُلُوا بِهَا إِلَى الْحُكَامِ لِتَأْكُلُواْ فَرِيقًا مَنْ أَمُولُ اللّهُ اللّهِ وَالتّمْ تَعْلَمُونَ » [البقوة: ١٨٨]، وقال تعالى: « يَتَأْلِنُهُا اللّهِ اللهِ أَلْوَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

وامر بكتابة الدَّيْن والإشهاد عليه، وأمر بالإشهاد على البيع؛ وذلك لتُحفظ الأموال



وتُصان، وبين النبي صلى الله عليه وسلم حرمة الأموال، كما جاء في الأحاديث التي سقناها في تحريم الدماء، وحرم صلى الله عليه وسلم الرشوة، ونهى عن أكل الربا، وبين الله تعالى أن أكل الربا من سمات اليهود وصفاتهم، وهو داخل ضمن أكلهم أموال الناس بالياطل، قال الله تعالى: «وَأَخْذِهِمُ أَلْرَبُواْ وَقَدْ نُهُواْ عَنْهُ وَأَكْلِهِمَ أَمُولَالُنَاسِ بِالْبَاطِل، قال الله تعالى: [النساء: ١٦١]. وقال النبي صلى الله عليه وسلم في الربا: «لعن الله أكل الربا، وموكله، وكاتبه، وشاهديه» [أخرجه مسلم].

وقال صلى الله عليه وسلم في الرشوة: «لعن الله الراشي، والمرتشي، والرائش». إلى آخر ما جاء في النصوص من تحريم أكل الأموال بالباطل؛ وذلك حفظًا لأموال المسلمين وصيانة لها.

كما حرَّم الإسلام الاعتداء على الأعراض؛ فحرم الزنا والفواحش ما ظهر منها وما بطن، بل نهى عن الاقتراب من الفواحش، وحرَم الوسائل المفضية إلى انتهاك الأعراض، فأمر المرأة بالحجاب، وأمر الرجال والنساء بغض الأبصار، والبعد عن مواطن الربية، قال تعالى: « وَلاَ نُقَتُلُوا النَّفُسُ الَّتَي حَرَّم اللَّهُ إِلّا بِالْحَقِيّ [الإسراء:٣٣]، وقال حل وعلا: «وَلاَ نَقَنُلُوا النَّفُسُ الَّتِي حَرَّم اللَّهُ إِلّا بِالْحَقِيّ [الإسراء:٣٣]، وقال جل وعلا: «وَلاَ نَقَنُلُوا النَّفْسُ الَّتِي حَرَّم اللهُ إِلّا النَّفَاء:١٥١].

وقال في صفات عباد الرحمن: «وَٱلَّذِينَ لَا



ألا يعلم هؤلاء أن زوال الدنيا بأسرها أهون عند الله تعالى من قتل المؤمن، وأن المؤمن لا يزال في فسحة من دينه ما لم يُصب دمًا حرامًا، وأن حرمة المسلم أعظم عند الله تعالى من حرمة الكعبة 11

يَدْعُونِ مَعَ ٱللهِ إِلَهُما ءَاخَرَ وَلَا يَقْتُلُونَ ٱلنَّفْسَ ٱلَّتِي حَرَّمُ ٱللهُ إِلَّا بِٱلْحَقِّ وَلَا يَرْنُونَ » [الفرقان:٦٨].

وقد سُئل النبي صلى الله عليه وسلم: أي الذنب أعظم؟ قال: «أن تجعل لله ندا وهو خلقك». قيل: ثم أي؟ قال: «أن تقتل ولدك مخافة أن يطعم معك»، قبل: ثم أي؟ قال: «أن تزاني حليلة جارك».

وقد رجم النبي صلى الله عليه وسلم الزاني المحصن، وجلد الزاني غير المحصن، كما في حديث العسيف وغيره؛ وذلك حفظًا للأعراض، وكذلك أوجب الله رد الأموال المأخوذة بغير حق إلى أصحابها، كما أمر بالقصاص حفظًا للأنفس وصونًا لها.

فما لنا نرى اليوم ممن يسعون في الفتن من يسترخص الدماء، ولا يبالي بقتل الأبرياء بزعم الحصول على الحريات، وتحقيق المغانم الوهمية والمزعومة، ألا يعلم هؤلاء أن زوال الدنيا بأسرها أهون عند الله تعالى من قتل المؤمن، وأن المؤمن وأن المؤمن وأن حرمة المسلم أعظم عند الله تعالى من حرمة المعبة، فما لهم عن التذكرة معرضين! وأسلموا الكعبة، فما لهم عن التذكرة معرضين! وأسلموا بقتل النفس، وتهوين ذلك في نفوسهم، إنهم يسعون – فيما يزعمون – إلى حرية الرأي، وحرية التعبير، وهذا يلزمهم بأن يتركوا غيرهم يعبر عن رأيه وبمارس حربته بلا صدام ولا نزاع.

وكذا الأموال تُهدر إما بالإحراق، أو التدمير، أو الهدم، أو غير ذلك، وهذه الأموال إما عامة يملكها الناس جميعًا، فلا يجوز إتلافها، ولا الاعتداء عليها، وإما أنها أموال خاصة، فكذلك لا يجوز المساس بها، ولا الاقتراب منها بتدمير ولا حرق ولا إتلاف، بل يجب الحفاظ عليها، وليتعًامل الإنسان مع مال غيره كما يحب أن يعامله الناس، فالرسول صلى الله عليه وسلم يقول: «لا يؤمن أحدكم حتى يحب لأخيه ما يحب لنفسه» [أخرجه البخاري]. فهل يود ويرغب أن يدمر الناس ماله ويقوموا بإحراق سيارته، أو تدمير منشئته، أو غير ذلك!!

إن أي عاقل لا يود إلا المحافظة على ماله وممتلكاته، فليعامل الناس في أموالهم بما يحب أن يعاملوه، وليحب لهم ما يحبه لنفسه من الخير ومن صون الأموال والمحافظة عليها، وإنما تدمر الأموال اليوم لمجرد المخالفة في الرأي، وفي الحقيقة لا يدفع إلى ذلك إلا الهوى، والهوى يُضل صاحبه ولا بهديه سبيلاً.

وكذلك الأعراض في الفتن تُنتهك، وتُبتذل ولا تصان، ولا يفكر من استهوتهم الشياطين في عواقب الأمور، إلا بعد فوات الأوان، وبندم حين لا ينفع الندم، ولاسيما المرأة التي تخرج من بيتها لتشارك في التظاهرات والاحتجاجات، والعجب ممن يشجعون على ذلك غير أبهين بشرع الله تبارك وتعالى في شأن النساء؛ بحجة أن النساء في غزوات الرسول صلى الله عليه وسلم كن بخرجن لمداواة الجرحي وسقى الماء، وشتان بين المرأة في عهد الرسول صلى الله عليه وسلم وفي عهدنا هذا، إن الرسول صلى الله عليه وسلم منع المرأة أن تسافر مسيرة ليلة بدون زوج أو ذي رحم محرم، وهنا نساء وفتيات أرسلهن أزواجهن أو أباؤهن، أو خرجن تحت بصر أوليائهن وسمعهم ليشاركن في تظاهرات واحتجاجات يختلط فيها الحابل بالنَّابل، ولعل من شجّع على ذلك، وأبدى إعجابه به من الدعاة من خشى أن يُرمى بالتطرف أو الرجعية أو التخلف!!

فعلى من بدر منه ذلك أن يبادر بالتوبة النصوح، ويرجع عما صرّح به، ويصحّح للناس ما صار منه من خطأ.

نسأل الله تعالى أن يعفو عن المسلمين أجمعين، وأن يوفقنا لما يحبه ويرضاه، إنه القادر على ذلك ومولاه، وصلى الله وسلم وبارك على عبده ورسوله نبينا محمد وآله وصحبه أجمعين، والحمد لله رب العالمين.

# مشروع تيسير حفظ السنة من صحيح الأحاديث القصار



#### اعاد/ على حشيش

٣٦٩٨ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رضي الله عنه، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صلى الله عليه وسلم: «افْتَرَقَتِ النَّصَارَى عَلَى إِحْدَى أَوْ ثِنْتَيْنِ وَسَبْعِينَ فِرْقَةً، وَتَفُرَّقَتِ النَّصَارَى عَلَى إِحْدَى أَوْ ثِنْتَيْنِ وَسَبْعِينَ فِرْقَةً، وَتَفُرَّقُتِ النَّصَارَى عَلَى إِحْدَى أَوْ ثِنْتَيْنِ وَسَبْعِينَ فِرْقَةً»

#### [د ۲۹۹۱، ت ۲۶۴۰، وهذا حديث حسن صحيح]

- ٢٦٩٩ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رضي الله عنه، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صلى الله عليه وسلم: «الْمِرَاءُ فِي النَّقُرْ أَنْ كُفْرٌ»
   الْقُرْ آنْ كُفْرٌ»
- ۲۷۰۰ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رضي الله عنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صلى الله عليه وسلم: «يَغْزُو
   ۲۷۰۰ هَذَا الْبَيْتَ جَيْشٌ فَيُخْسَفُ بهمْ بِالْبَيْدَاء» [ن ۲۸۷۷، وهذا حدیث صحیح]
- اَبِي هُرَيْرَةَ رضي الله عنه، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صلى الله عليه وسلم: «إِنَّمَا أَنَا لَكُمْ بِمَنْزِلَةِ الْوَالِدِ أُعَلِّمُكُمْ، فَإِذَا أَتَى أَحَدُكُمُ الْغَائِطَ فَلاَ يَسْتَقْبِلِ الْقِبْلَةَ، وَلاَ يَسْتَدْبِرْهَا وَلاَ يَسْتَعْبِلِ الْقِبْلَةِ، وَكَانَ يَأْمُلُ بِثَلاَثَةِ أَحْجَار، وَيَنْهَى عَنِ الرَّوْثِ وَالرِّمَّةِ»

#### [د ٨، وهذا حديث حسن]

- ٢٧٠٢ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رضي الله عنه، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صلى الله عليه وسلم: «أَكْمَلُ النَّهُ مُزِينَ إِيمَانًا أَحْسَنُهُمْ خُلُقًا»
   الْمُؤْمِنِينَ إِيمَانًا أَحْسَنُهُمْ خُلُقًا»
- ٣٠٠٧ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رضي الله عنه، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صلى الله عليه وسلم: «تَنَامُ عَيْنِي، وَلاَ يَنَامُ قَلْبي»
   عَيْنِي، وَلاَ يَنَامُ قَلْبي»
- ٢٧٠٤ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رِضَي الله عنه، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صلى الله عليه وسلم: «مَنْ قَالَ عَلَيٌ مَا لَمْ أَقُلْ فَلْيَتَبَوَّا مَقْعَدَهُ مِنَ النَّارِ، وَمَنِ اسْتَشَارَهُ أَخُوهُ الْمُسْلِمُ فَأَشَارَ عَلَيْهِ بِغَيْر رُشْدِ فَقَدْ خَانَهُ، وَمَنْ أَفْتَى فَتْيَا بِغَيْر تَثَبُّتِ فَإِنَّ إِثْمَهَا عَلَى مَنْ أَفْتَاهُ».

#### [ابن راهویه ۳۳۴، وهذا حدیث حسن صحیح]

 - ٢٧٠٥ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رضي الله عنه، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّهِ صلى الله عليه وسلم: «إِنَّ العَبْدَ
 إِذَا أَخْطَأَ خَطِيئَةً نُكِتَتْ فِي قَلْبِهِ نُكْتَةٌ سَوْدَاءُ، فَإِذَا هُوَ نَزَعَ وَاسْتَغْفَرَ وَتَابَ صُقِلَ

قَلْبُهُ، وَإِنْ عَادَ زِيدَ فِيهَا حَتَّى تَعْلُوَ قَلْبَهُ، وَهُوَ الرَّانُ الَّذِي ذَكَرَ اللَّهُ» «كَلاَّ بَلْ رَانَ عَلَى قُلُوبِهِمْ مَا كَانُوا يَكْسِبُونَ» [المطففين: ١٤]. [ت ٢٣٣٤، وهذا حديث حسن]

٣٧٠٦ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رضي الله عنه، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: « إِنَّ اللَّهَ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رضي الله عنه، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: « إِنَّ اللَّهَ عَنْ وَجَلَّ يُبَاهِي الْمُلاَئِكَةَ بِأَهْلِ عَرَفَاتٍ، يَقُولُ: انْظُرُوا إِلَى عِبَادِي شُعْثًا غُبْرًا».

#### [حم ٨٠٤٧، وهذا حديث حسن صحيح]

- ٧٧٠٧ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رضي الله عنه، عَنْ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، أَنَّهُ قَالَ: «لاَ يَزَالُ لِهَذَا الأَمْرِ أَوْ عَلَى هَذَا الأَمْرِ عَصَابَةٌ عَلَى الْحَقِّ، وَلاَ يَضُرُّهُمْ خِلاَفُ مَنْ خَلاَفُ مَنْ خَلاَفُ مَنْ خَلَافُ مَنْ خَلَافُ مَنْ خَلَافُ مَنْ خَلَافُ مَنْ خَلَافُ مَنْ اللَّهِ»
   خَالَفَهُمْ، حَتَّى يَأْتِيَهُمْ أَمْرُ اللَّهِ»
- ٢٧٠٨ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رضي الله عنه، «أَنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ تَوَضَّا مَرَّتَيْنَ
   مَرَّتَيْنَ».
- ٢٧٠٩ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رضي الله عنه، أَنَّ رَسُولَ اللَّه صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، قَالَ: «لَوْ أَنَّ لابْنِ
   آدَمَ وَادِيَيْنِ مِنْ مَالٍ، لأَحَبُّ أَنْ يَكُونَ مَعَهُمَا ثَالِثٌ، وَلاَ يَمْلا نَفْسَهُ إِلاَّ التُّرَابُ، وَيَتُوبُ
   اللَّهُ عَلَى مَنْ تَابَ».
- ٢٧١٠ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رضي الله عنه: «أَنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَضَى بِالْيَمِينِ مَعَ الشَّاهِدِ».
- ٧٧١١– عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رضي الله عنه، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «مَنْ سُئِلَ عَنْ عِلْم فَكَتَمَهُ أَلْجَمَهُ اللَّهُ بِلِجَام مِنْ نَارٍ يَوْمَ الْقِيَامَةِ».

#### [د ٣٦٥٨، وهذا حديث حسن صحيح]

- ٢٧١٢ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رضي الله عنه، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «حَدَّتُوا
   عَنْ بَنِي إِسْرَائِيلَ وَلاَ حَرَجَ».
- ٣٧١٤ عَنْ أَبِي هُرَيْرِةَ رضي الله عنه، أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: «إِنْ كَانَ فِي شَيْء ممَّا تَدَاوَيْتُمْ بِه خَيْرٌ فَالْحجَامَةُ». [د ٣٨٥٧، وهذا حديث حسن صحيح]
- كَنْ أُبِي هُرَيْرَةَ رضي الله عنه قَالَ: «نَهَى رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَنْ
   بَيْعَتَيْن في بَيْعَة».
- ٣٧١٦ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ، رضي الله عنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «إِنَّمَا بُعِثْتُ لأَتَمِّمَ صَالِحَ الأَخْلاَق».

# دروس تربوية من حسج سلف الأمسة

#### إعداد/ عبد العزيز مصطفى الشامي

■■ الحمد لله رب العالمين، سبحانه وتعالى له الحمد كله والثناء الجميل، والصلاة والسلام على نبينا محمد خاتم الأنبياء والمرسلين، أما بعد..

فقد اتصف السلف رحمهم الله في حجهم بصفات عظيمة ادهشت العقول؛ فقد كانوا بحق جيلاً فريدًا في إيمانهم بالله تعالى، ويقينهم، وصدقهم، وحسن توكلهم على الله تبارك وتعالى، ومن ذلك انهم كانوا على فقه سليم لحقيقة الحج ومقصده وحكمته وغايته. كما تميزوا بقوة في العبادة، وصدق في الالتجاء، والخضوع بين يدي الربّ سبحانه وتعالى، وصفاء أرواح تستشعر قربها مِنْ الله في هذه الشعيرة العظيمة، مع إخاء ومحية وبذل وعطاء...

#### معالم حج السلف الصالح

#### أولاً: عناية السّلف بالتوحيد ونبد الشرك وتعظيم أمر الله

الحج شعاره التوحيد؛ إذ الحج نوع من القصد؛ فهو من توحيد الإرادة والقصد (توحيد العبادة)، وفيه الدعاء والتضرع إلى الله - تعالى - في جميع مناسك الحج، والدعاء هو العبادة، إضافة إلى ما يحويه الحج من قصد مخالفة المشركين ومجانبة أصحاب الجحيم، وأيضًا فدين الله - تعالى - قائم على أصلين: أحدهما: ألا نعبد إلا الله، والآخر: أن لا يُعبد إلا بما شرع؛ فلزوم الشرع المنزل هو آكد وأجلُ أصول الدين.

ولا فائدة من حجّ لا يقوم على التوحيد ونبذ الشرك، وإنّ مَنْ يستغيث بغير الله وهو متلبس بشعيرة من أعظم الشعائر أو يذبح لغير الله، ويتوسل بالأولياء والصالحين.. ويدعوهم من دون الله.. لم يستشعر أنّ الحج شُرع في الأصل لتوحيد الله عز وجل، قَالَ تعالى: وَلِذْ بُوَأْنَا

والجدير بالذكر أن السلف الصالح كانوا على جهود متنوعة في العبادة، كلِّ يتعبد الله بما يُسَر له بما لا يخرج عن دائرة اتباع هدي رسول الله صلى الله عليه وسلم، وكذلك صحابته الكرام. فمنهم من يُسَر له الصلاة.. ومنهم من فُتح له

يسر له الصلاه.. ومنهم من فتح له الذكر والدعاء... وأخرون في الزهد وعمل القلوب والدعاء من خشية الله.. وصنف منهم فاقوا غيرهم والبكاء من خشية الله.. وصنف منهم فاقوا غيرهم في الحسبة والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وغيرهم نبغ في العلم والدعوة.. وهذا كله يعود إلى ما ييسره الله للإنسان ويفتحه له، وصدق ربنا تبارك وتعالى إذ يقول: "وَالنِّينَ جَهَدُولُ فِئاً لَهُ مِنْكَا وَلِنَّ اللهُ لَمُ المُحْيِنِينَ " [العنكبوت: لا فقه المرء منا نفسه وطاقتها وميلها.. وهذا الفقه مطلوبٌ شرعًا ليتميز في جانب من جوانب عبادة الله ونفع الخلق بعد أداء الفرائض التي لا بنفك عنها الحمدي.

لإِبْرُهِهِ مَكَانَ ٱلْبَيْتِ أَن لَا تُشْرِلَتُ فِي الْمَشْرِلَةِ فِي الْمَشْرِلَةِ فَي الْمَشْرِلِةِ وَالْمَثْرِينَ الْمَلْقَآبِهِينَ وَٱلْرُحَّ السَّجُودِ » [الحج: وَالْمَحْدِ أُقْدِمَ هذا البيت مُنذُ اوَّل لحظة عرَّف الله مكانه لإبراهيم عليه السلام، وملَّكه أمره ليقيمه على هذا الأساس: «أَن لَّا أَشْرِلَتْ فِي شَيْعًا».

وقال تعالى في سياق آيات الحج:

«حُنَفَآة يَّهُ غَيْرُ مُشْرِكِينَ بِدِّ وَمَن يُشْرِكُ بِأَلَّهِ

فَكَأْنَمَا خَرَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ فَتَخْطَفُهُ ٱلطَّيْرُ

أَوْ تَهْوى بِهِ ٱلرِّيحُ فِ مَكَانٍ سَحِقٍ» [الحج:

وفي القرآن الكريم سورة تُسمَى «سورة الحج» كلها تتحدث عن التوحيد والعبادة، ونبذ الشرك بجميع صوره، وتنعى على أولئك الذين يعبدون غير الله تعالى، أو يدعون من دونه ما لا يضرهم ولا ينفعهم، بل يدعون مَن ضَرُه اقرب من نفعه.

وفي حديث جابر بن عبد الله -رضي الله عنهما -: «ثم أهلً بالتوحيد: لبيك اللهم لبيك، لبيك لا شريك لك لبيك، إن الحمد والنعمة لك والملك، لا شريك

لك» [رواه أحمد ١٤٤٤٠ وابن خزيمة في صحيحه ٢٦٢٦ وصححه الألباني].

ومما يُشرَعُ في يوم عرفة الإكثار من شهادة التوحيد بإخلاص وصدق، ففي حَدِيثِ عَمرو بن شعيب عن أبيه عن جده قَالَ: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «خير الدعاء دعاء يوم عرفة، وخير ما قلت أنا والنبيون من قبلي: لا إله إلا الله وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد وهو على كل شيء قدير» [رواه الترمذي ٣٥٨٥ وحسنه الألباني].

كما أنهم كانوا يقفون عند حدود الله، ويعظمون حرماته تبارك وتعالى، وهذا التعظيم امتثال لأمر الله عز وجل في قوله في سياق أيات

الحج: ﴿ ذَالِكَ وَمَن يُعَظِّمْ حُرُمَنتِ ٱللَّهِ فَهُوَ خَيْرٌ لَّهُۥ عِندَ رَبِّهِ؞ [الحج: ٣٠]. فهل عظم الحاج حرمات الله في واقعه اليومي وفي الحج أيضًا؟!

ثانيًا: عناية السلف بكثرة الحج:

الأصلُ أنَّ متابعة الحج والعمرة مرغبُ فيها شرعًا، ففي حديث عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قَالَ: قَالَ رسول الله صلى الله عليه وسلم: «تابعوا بين الحج والعمرة؛ فإنهما ينفيان الفقر والذنوب كما ينفي الكير خبث الحديد والذهب والفضة، وليس للحجة المبرورة ثواب إلا الجنة، [رواه الترمذي ٨١٠ وصححه الألباني].

وعن أبي هريرة – رضي الله عنه – أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قَالَ: «العمرة إلى العمرة كفارة لما بينهما، والحج المبرور ليس له جزاء إلا الجنة» [متفق عليه].

وقال أبو غالب: قَالَ لي ابنُ عباس – رضي الله عنهما –: «أَدْمِن الاختلافَ إلى هذا البيت، فإنك إنْ أدمنتَ الاختلافَ إلى هذا البيت؛ لقيتَ الله عز وجل وأنت خفيف الظهر» [أخبار مكة، (٤١١/١)، رقم (٨٨٦)].

ومن أمثلة حرص السلف على متابعة الحج ما يلى:

١ - قَالَ إبراهيمُ النخعيَ عن الأسود بن يزيد قَالَ عبدُ الله بنُ مسعود: «نُسُكان أحبَ إليً أنْ يكونَ لكل واحد منهما: شعثُ وسفرٌ»، قَالَ: فسافر الأسود ثمانين ما بين حجة وعمرة لم يجمع بينهما، وسافر عبد الرحمن بن الأسود ستين ما بين حجة وعمرة لم يجمع بينهما. [مصنف ابن أبى شيبة، (٣٩١/٣)].

٢ - وقال ابنُ شوذب: «شهدتُ جنازة طاوس بمكة سنة ست ومائة، فسمعتهم يقولون: رحمك الله يا أبا عبد الرحمن! حَجُّ أربعين حجة» [العلل ومعرفة الرجال (٤٦٣/٢)].

Upload by: altawhedmag.com

وممن ذُكر أنه حج أكثر من أربعين حجة:

سعيد بن المسيب، وعطاء بن أبي رباح، وأيوب السختياني، وهمام بن نافع.. وغيرهم كثير. [حلية الأولياء، (١٦٤/٢)]

#### ثالثًا: سير الصالحين وأخلاقهم في الحج:

من أهم سِير هؤلاء الصالحين وأخلاقهم وأعمالهم في الحج ما يلي:

١ – قَالَ مجاهد: قَالَ رجلٌ عند ابنِ عُمر ما أكثرَ الحاج! فقالَ ابنُ عمر: ما أقلهم! قَالَ: فرأى ابنُ عُمر رَجلاً عَلى بعيرٍ عَلى رَحلٍ رَثِّ خطامه حبل، فَقَالَ: لعلً هذا. [عبد الرزاق في المصنف (١٩/٥)].

٢ - قَالَ الجريري: أحرم أنس بن مالك من ذات عرق، قَالَ: فما سمعناه متكلمًا إلا بذكر الله حتى حلّ، فَقَالَ له: يا ابن أخي هكذا الإحرام [الطبقات الكبرى، (٢٢/٧)].

٣- قَالَ ابن قدامة تعليقًا على قول أبي القاسم الخرقي: «ويستحب له قلة الكلام إلا فيما ينفع، وقد روي عن شريح أنه كان إذا أحرم كأنه حية صماء»: (وجملة ذلك أن قلة الكلام فيما لا ينفع مستحبة في كل حال صيانة لنفسه عن اللغو والوقوع في الكذب وما لا يحل، فإنَّ مَنْ كثر كلامه كثر سقطه.

وهذا في حال الإحرام أشدُّ استحبابًا؛ لأنه حال عبادة واستشعار بطاعة الله عز وجل فيشبه الاعتكاف، وقد احتج أحمد على ذلك بأن شريحًا - رحمه الله - كان إذا أحرم كأنه حية صماء، فيُستحب للمحرم أن يشتغل بالتلبية وذكر الله تعالى، أو قراءة القرآن، أو أمر بمعروف أو نهي عن منكر، أو تعليم لجاهل، أو يأمر بحاجته أو يسكت، وإن تكلم بما لا مأثم فيه أو أنشد شعرًا لا يقبح فهو مباح ولا يُكْثِر) [المغنى، (٣/١٣٥)].

ع - قَالَ أبو إسحاق السبيعيّ: «حَجٌ مُسروقٌ هو: ابن الأجدع فَمَا نَامَ إِلاَ سَاجِدًا» [الطبقات الكبرى (٧٩/٦)].

قَالَ ابنُ مفلح: «باتَ عند الإمام أحمد رجلُ فَوَضع عنده ماء، قالَ الرجلُ: فلم أقمْ بالليل، ولم أستعمل الماء، فلمًا أصبحتُ قال لي: لِمَ لا تستعمل الماء؛ فاستحييتُ وسكتُ، فقالَ: سبحان الله! سبحان الله! ما سمعت بصاحب حديث لا يقوم بالليل.

وجرت هذه القصة معه لرجلٍ آخر، فقال: أنا مسافر، قالَ: وإن كنت مسافرًا، حَجُّ مسروقٌ فما نام إلاَّ ساجدًا.

قال الشيخ تقيّ الدين: فيه أنه يُكره لأهل العلم ترك قيام الليل، وإن كانوا مسافرين» [الآداب الشرعية، (١٦٩/٢)].

٥ - قَالَ محمد بن سوقة عن أبيه إنه حَجَّ مَعَ الأَسْود، فكان إذا حضرت الصلاة أناخ ولو على حجر، قَالَ: وَحَجُ نيفًا وَسبعينَ [الطبقات الكبرى، (٧٣/٦)].

٦ - وقال ضمرة بن ربيعة:
 «حَججنا مع الأوزاعي سنة خمسين
 ومائة، فما رأيته مضطجعًا في المحمل

في ليل ولا نهار قط، كان يصلي، فإذا غلبه النوم استند إلى القتب» [سير أعلام النبلاء، (١١٩/٧)].

٧ - قَالَ خيثمة: «كَانَ يعجبهم أن يموتَ الرجلُ
 عند خير يعمله؛ إما حج، وإما عمرة، وإما غزوة،
 وإما صيام رمضان» [حلية الأولياء (١١٥/٤)].

٨ - قَالَ ابنُ المبارك: جئتُ إلى سفيان الثوري عشية عرفة، وهو جاثٍ على ركبتيه، وعيناه تهملان، فالتفت إليَّ، فقلت له: مَنْ أسوأ هذا الجمع حالاً؟ قَالَ: الذي يظنُّ أن الله لا يغفر لهم [حسن الظن بالله، (ص٩٢)].

وفى هذا القدر كفاية ورشاد لمن رام القصد والصواب والحمد لله رب العالمين.

## أحكام الحج والعمرة

#### إعداد/ صلاح نجيب الدق

الحمدُ لله، حمدًا طيبًا مباركًا فيه، كما ينبغي لجلال وجهه وعظيم سُلطانه، والصلاة والسلام على نبينا محمد، الذي بعثه الله هاديًا ومبشرًا ونذيرًا، وداعيًا إلى الله تعالى بإذنه وسراجًا منبرًا.

أما بعد: فإن للحج والعمرة أحكامًا أحببت أن أُذْكِرَ بها نفسي وإخواني الكرام، فأقول وبالله تعالى التوفيق:

#### حُكم الحج:

الحج فريضة على كل مسلم، بالغ، عاقل، حر، قادر على الذهاب لأداء مناسك الحج؛ وذلك بدليل الكتاب والسنة وإجماع علماء الأمة.

بُنِيَ الْإِسْلامُ عَلَى خَمْسِ: شَهَادَة أَنْ لاَ إِلَهَ إِلاَ اللّهُ، وَأَنْ مُحَمَّدًا رَسُولَ اللّهِ، وَإِقَامِ الصَّلاَةِ، وَإِيْتَاءَ الزُّكَاةِ، وَالْحَجِّ، وَصَوْم رَمَضَانَ». [البخاري حبيث ٨، ومسلم حبيث ١٦] وأجمعت الأمة على وجوب الحج في العمر مرة

و احدة. [المغني لابن قدامة ٥/٦].

#### بما تتحقق الاستطاعة لأداء مناسك الحج

الاستطاعة تتحقق بالصحة، وملك ما يكفي المسلم لذهابه للحج وعودته منه، فاضلاً عن حاجة من تلزمه نفقته، وبأمن الطريق مع وجود مُحْرم بالنسبة للمرأة، فإذا لم تجد محرمًا فليست بمستطيعة، [المغني لابن قدامة ٥ /٣٠ -٣٣]

فتوى دار الإفتاء المصرية بخصوص حج المراة بدون محرم معها:

لا يجب الحج على المرأة إلا إذا كان معها زوجها أو ذو محرم لها، بالغ، عاقل، ولا يحل لها

أن تحج بدون ذلك، وإذا حجت بدون محرم كانت أثمة وحجها صحيح. [فتاوى دار الإفتاء المصرية جـا فتوى رقم ٢٣ ص١٣٣- ١٣٣].

#### حكم حج الصبي والعبد

لا يجب الحج على الصبي ولا العبد، ولكن إذا حجا صح حجهما، ولا يجزئهما عن الفريضة إذا بلغ الصبي أو أُعتق العبد.

روى مسلم عَنْ ابْنِ عَبَّاس رضي الله عنهما قَالَ: إِنَّ امْرُأَةً رَفَعَتُ صَبِيًّا، فَقَالَتُ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، ٱلِهَذَا حَجُّ ۚ قَالَ: نَعَمْ، وَلَكَ أَجْرُ. [مسلم ١٣٣٦].

#### حكم الغمرة

العمرة سُنة مؤكدة، وليست واجبة، وهذا مذهب أبي حنيفة ومالك وأحد قولي الشافعي ورواية عن أحمد، ورجّحه ابن تيمية والصنعاني، والشوكاني، وغيرهم من أهل العلم رحمهم الله جميعًا. [مجموع فتاوى ابن تيمية ٢٦ /٥- ٩، وسبل السلام للصنعاني ٢٠٢/، ونيل الأوطار للشوكاني ٢٠٥/٤].

#### حكم الحج عن الغير على الما

من كانت لديه القدرة المالية التي تغطّي تكاليف الحج، ولكنه عجز عنه بسبب كبر سن أو مرض لا يُرجى الشفاء منه يمنعه من السفر أو من أداء مناسك الحج، فإنه يلزمه أن يقيم من يحج عنه من ماله، فإن قدر الله لهذا المريض الشفاء، أجرأته هذه الحجة عن حجة الإسلام.

#### شروط الحج عن الغير

يُشترط في من ينوب عن غيره بالحج أن يكون قد سبق له الحج عن نفسه اولاً، ويجوز أن يحج الرجل عن المرأة، وأن تحج المراة عن الرجل. [صحيح أبي داود للألباني حديث ١٥٩٦].

من مَلكَ القدرة المالية والجسمية، ولكنه مات قبل أن يحج جاز أن يحج أحدُ نيابةٌ عنه، على أن تكاليف رحلة الحج من رأس مال الميت، ويكون الحج مقدمًا على ديون الناس.

عن ابْنِ عَبُّاسِ رِضِي الله عنهما قَالَ: أَمَرَتُ امْرَأَةُ سِنَانَ بْنَ سَلَمَةَ الْجُهَنِيُّ أَنْ يَسْالَ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَنْ أُمُّهَا مَاتَتْ وَلَمْ تَحُجُّ، أَفَيُجْزَئُ عَنْ أُمَّهَا أَنْ تَحُجُّ عَنْهَا؟ قَالَ: نَعَمْ، لَوْ كَانَ عَلَى أُمَّهَا دَيْنُ فَقَضَتْهُ عَنْهَا؟! أَلَمْ يَكُنْ يُجْزِئُ عَنْهَا؟ فَلْتَحُجُّ عَنْ أُمُهَا.

#### [أخرجه النسائي، وصححه الألباني ٢٤١/٢]. كيف نستعد لرحلة الحج والعمرة؟

يمكن أن نحمل كيفية الاستعداد لأداء مناسك الحج والعمرة بالأمور الآتية:

- (١) إخلاص العمل لله تعالى.
  - (٢) المنادرة إلى التوية النصوح.
  - (٣) اختيار المال الحلال.
- (٤) الوصية يتقوى الله في السر والعلانية.
  - (٥) وجوب معرفة مناسك الحج والعمرة.

#### مواقيت الحج والعمرة

المواقيت: جمع ميقات، وهو ما حُدد ووقت للعبادة من زمان ومكان. وللحج مواقبت زمانية ومكانية، سوف نتحدث عنها بإيجاز: \_\_\_\_

#### المواقيت الزمانية:

العمرة ليس لها ميقات زماني، ويمكن الإحرام بها في أي وقت من العام، وأما بالنسبة للحج فله ميقات زماني ولا يصبح إلا فيه. يقول الله تعالى: (الحجُّ أشهُرُ مَعْلُومَاتُ فَمَنْ فَرَضَ فَيِهِنَ الْحَجُّ فَلا رَفْتُ وَلا فَسُوقِ وَلا حَدَالَ فَي الْحَجِّ [الْنَقْرَة: ١٩٧] قال البخاري: قَالَ ابْنُ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا: أَشْبَهُرُ الْحَجِّ: شُوَّالَ، وَذُو الْقَعْدَة، وَعَشَرٌ مِنْ ذَي الحجَّة. [البخاري- كتاب الحج باب ٣٣].

#### المواقيت المكانية:

هي الأماكن التي حددها النبي صلى الله عَليْه وُسَلَّمَ للإحرام منها لكل من أراد الحج والعمرة، ولا بجوز أن يتجاوزها بغير إحرام، ومن تحاوزها بغير إحرام وجب عليه أن يعود إليها، ويُحرم منها، وإلا وجب عليه نبح شاة، وتوزيعها على فقراء الحرم، و لا يأكل منها.

> وهذه المواقبت المكانية كما يلي: ميقات أهل المدينة: ذو الحليفة.

منقات أهل الشيام ومصر: الححفة، وهي قرية قديمة قد خربت، فصار الناس يحرمون من رابغ، وهي تحاذي الجحفة.

ميقات أهل اليمن: يلملم، ميقات أهل نجد: قرن المنازل، ويسمى الآن السيل.

ميقات أهل العراق: ذات عرق، ويُسمى الأن الضريبة. [البخاري ١٥٢٦، مسلم ١١٨١]. الأنساك الأنساك

من المعلوم أن الأنساك ثلاثة أنواع، وهي: الإفراد - القران - التمتع، وسوف نتحدث عن كل منها بشيء من الإيجاز:

#### الإفراد:

هو أن يُحرم من يريد الحج من الميقات بالحج وحده، فيقول عند التلبية: لبيك بحج، ويبقى على إحرامه حتى بحل بعد رمى حمرة العقبة الكبرى يوم العيد، ولا يلزمه هدى.

#### القران

هو أن يحرم بالحج والعمرة معًا من الميقات، فيقول عند التلبية: (لبيك يحج وعمرة )، ويظل على إحرامه حتى ينتهى من أعمال الحج والعمرة معًا. ويكفى القارن لحجه وعمرته طواف واحد (وهو طواف الإفاضة) وسعى واحد، ويلزمه هدى.

#### التمتع:

هو أن يعتمر في أشهر الحج، وهي (شوال، وذو القعدة، وعشر من ذي الحجة)، فيقول عند المنقات: (لبيك بعمرة ) فإذا وصل إلى مكة، طاف وسعى للعمرة، ثم حلق أو قصر شعره، ثم يحل من إحرامه، ويرتدى ملابسه المعتادة، ويظل هكذا إلى يوم التروية (وهو اليوم الثامن من ذي الحجة)، فيحرم من مكانه بالحج وحده قائلا لبيك بحج، ويبقى على إحرامه حتى يحل بعد رمى جمرة العقبة الكبرى يوم العيد ويلزمه هدى. [المنهج لابن عثيمين، ص ١٤ -١٦].

لا يجب الهدى على القارن والمتمتع من أهل المسجد الحرام، وهم من كانوا قريبين منه؛ بحيث لا يكون بينهم وبين الحرم مسافة سفر تقصر فيها

#### أركان الحج أربعة وهي:

- (١) الإحرام.
- (٢) الوقوف بعرفة.
- (٣) طواف الإفاضة.
- (٤) السعى بين الصفا والمروة.

وهذه الأركان الأربعة لا يتم الحج إلا بها، ومن ترك ركنا واحدًا من هذه الأركان لم يصبح حجه.

أركان العمرة ثلاثة وهي: (١) الإحرام. (٢) الطواف. (٣) السعى بين الصفا والمروة.

وهذه الأركان الثلاثة لا تصح العمرة إلا بها، ومن ترك ركنا منها لم تصح عمرته، وسوف نتحدث عن هذه الأركان بإيجاز:

#### أولا: الإحرام الما

هو نية الدخول في الحج أو العمرة و هما معًا.

والإحرام يكون من الميقات، وهو المكان الذي حدّده النبي صلى الله عليه وسلم للإحرام منه، ولا يجوز مجاوزته بدون إحرام منه، ولا يجوز مجاوزته علمًا به أو جاهلاً ثم علم حُكمه بعد ذلك، وجب عليه أن يرجع ويحرم منه، ولا شيء عليه، فإن لم يرجع فقال بعض أهل العلم وجب عليه ذبح شاة، فإن لم يستطع صام عشرة أيام: ثلاثة أيام أثناء الحج، وسبعة إذا عاد إلى بلده. ويجب على المُحرم الذّكر أن يتجرد من مناسبه كلها، ويرتدي إزارًا ورداءً، ولا يغطي رأسه بشيء. [راجع البخاري يغطي رأسه بشيء. [راجع البخاري

#### صفة إحرام النساء

المراة تحرم في ملابسها المعتادة، غير أنها لا تنتقب، ولا تلبس القفازين. [راجع البخاري ١٨٣٨].

حُكم ستَّر وجه المرأة أثناء الإحرام:

قال ابنُ قدامة: إذَا احْتَاجَتْ إلَى سَتْرِ وَجْهِهَا؛ لُرُورِ الرَّجَالِ قَرِيبًا منْهَا، فَإِنَّهُ وَأَنْ مَنْ فَوْقَ رَأْسُهَا عَلَى فَإِنَّهُ وَجُهِهَا. رُويَ ذَلكَ عَنْ عُثْمَانَ، وَعَائشَة. وَمَالكُ، وَالثُّوْرِيُّ، وَالشَّافَعُ، وَإِشْحَاقُ، وَمُحَمَّدُ بْنُ الْحَسَنِ. وَلاَ نَعْلَمُ

فِيهِ خِلافًا. [المُغني لابن قدامة 104/0]. روى الحاكمُ عن أسماء بنت أبي بكر رضي الله عنهما قالت: (كنا نغطي وجوهنا من الرجال، وكنا

نمشط قبل ذلك في الإحرام) [صححه الآلباني في إرواء الغليل جـ٤ حديث ١٠٢٣].

#### التلبية صفتها ومعناها:

بعد أن يُحرم المسلم بالنسك الذي يريده، يرفع صوته بالتلبية، وهي قول: (لبيك اللهم لبيك).

رُوي عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بَٰنِ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا أَنُّ اللَّهُمَّ اَنُّ عَنْهُمَا أَنُّ اللَّهُمُ اللَّهِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّيَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: لَبَيْكَ اللَّهُمُّ لَيَكَ، لَبَيْكَ، لَنَّ الْحَمْدَ وَالنَّعُمَةَ لَكَ لَبَيْكَ، إِنَّ الْحَمْدَ وَالنَّعُمَةَ لَكَ لَبَيْكَ، إِنَّ الْحَمْدَ وَالنَّعُمَةَ لَكَ وَالنَّعُمَةَ لَكَ وَالنَّعُمَةَ لَكَ وَالنَّعُمَةَ لَكَ اللَّهُمُ اللَّكَ، لاَ شَرِيكَ لَكَ. [البخاري 1844، ومسلم 1844]. وهذه صفة التلبية.

ويرفع الرجال بالتلبية أصواتهم، مع الإكثار من

تكرارها، والمرأة ترفع صوتها بقدر ما تُسمِع نفسها ورفيقاتها. [المغنى لابن قدامة ١٦٠/٥].

وتنقطع التلبية في العمرة عند بداية الطواف بالكعبة، وتنقطع في الحج عند رمي جمرة العقبة الكبرى يوم النحر.

#### ما يُباح أثناء الإحرام:

- (١) الاغتسال، وتمشيط شعر الرأس واللحية برفق، والنظر في المرآة.
- (۲) غسل ملابس الإحرام، أو استبدالها بغيرها.
  - (٣) الحجامة، وخلع الضرس، واستعمال المظلة،
     والنظارة، والتبرع بالدم.
  - (٤) لبس الساعة وخاتم الفضة للرجال، وأما الحلى من الذهب فيجوز استخدامه للنساء فقط.
  - (٥) استخدام الحزام، والمشابك للإحرام، وطرح الظفر إذا انكسر.
  - (٦) قتل الحشرات والحيوانات الضارة التي تهاجم المُدرم في الحل والحرم.
  - (٧) صيد البحر، والقيام بالبيع والشراء والصناعة. [حجة النبي للالبائي صد٢، والفقه الإسلامي للزحيلي ٢٥٤/٣]

#### محظورات الإحرام

محظورات الإحرام على ثلاثة أقسام:

القسم الأول: محظورات على الرجال والنساء معًا وهي:

- (١) إزالة الشعر من الرأس وسائر الجسم عمدًا بحلق أو غيره.
- (٢) تقليم اظفار اليدين والقدمين، وارتداء القفازين.
- (٣) استعمال العطور بعد الإحرام، في البدن أو الثوب.
- (٤) جماع الزوجة أو دواعي ذلك من النظر بشهوة أو التقبيل ونحوه.
- (٥) قتل صيد البر أو المعاونة في ذلك، أو تنفير طير الحرم، أو قطع شجر الحرم إلا الإنخر، وهو نبات طيب الرائحة.
  - (٦) الخطبة أو عقد النكاح لنفسه أو لغيره.
  - (٧) أخذ لُقطة الحرم إلا لمن يريد تعريفها.
- (A) المخاصمة والجدال بالباطل؛ لأن ذلك يؤدي إلى انتشار البغضاء بين المسلمين. [الحج والعمرة لابن بان ص ٢٤-٨١].

القسم الثاني: محظورات خاصة بالرجال فقط

وهي

 (١) لبس المخيط، ويشمل كل ما هو مُفصل على هيئة أعضاء الجسم كالفنيلة، أو السراويل، أو الجوربين، ونحو ذلك.

(۲) تغطية الرأس بملاصق كالعمامة والطاقية
 وما شابه ذلك. [الحج والعمرة لأبن باز ص٢٤- ٢٨].

القسم الثالث: محظورات خاصة بالنساء فقط

(١) لبس النقاب (البرقع ) [الحج والعمرة لابن باز ص١٤ - ١٨].

(٢) ليس القفازين.

#### فدية محظورات الإحرام

(۱) فدية قص أو حلق الشعر، وقص الأظفار، ولبس المخيط والمباشرة بشهوة، وتغطية الرأس ووضع الطيب، وارتداء النقاب والقفازين للمرأة هي اختيار واحدة من ثلاث: إما نبح شاة، أو إطعام ستة مساكين، أو صيام ثلاثة أيام. [المغني لابن قدامة ٥/١٩٠-١١].

(٢) فدية جماع الزوجة:

أولاً: إذا جامع الرجل زوجته وهو محرم بالحج قبل التحلل الأول، وهو الذي يكون بعد رمي جمرة العقبة الكبرى يوم النحر مع الحلق أو التقصير ترتب على ذلك ما يلى:

 (١) فساد الحج مع وجوب الاستمرار فيه حتى نهايته.

(۲) وجوب قضاء هذا الحج العام القادم، سواء
 كان ذلك فريضة أو نافلة.

(٣) وجوب نبح بدنة، وتوزيعها على فقراء الحرم.

ثانيًا: إذا جامع الرجل زوجته بعد التحلل الأول، كان حجه صحيحًا، ولكن وجب عليه ذبح شاة أو إطعام ستة مساكين، أو صيام ثلاثة أيام. [راجع موطا مالكِ - كتاب الحج باب ٤٨]

ثالثا: إذا أحرم الرجل بعمرة، ثم طاف حول البيت، وبعد ذلك جامع زوجته قبل السعي بين الصفا والمروة، فسدت عمرته، ويجب عليه ذبح شاة مع وجوب قضاء العمرة من الميقات.

رابعًا: إذا أحرم الرجل بالعمرة، وطاف وسعى، ثم جامع زوجته قبل الحلق أو التقصير، كانت عمرته صحيحة، ولكن وجب عليه ذبح شاة، أو إطعام ستة مساكين، أو صيام ثلاثة أيام، وهو مخيّر بين هذه الثلاثة. [فتاوى اللجنة الدائمة ١٨٧/١١].

فائدة:إذا كانت الزوجة محرمة بالحج أو العمرة، وكانت راضية عن جماع زوجها لها، ترتب

على موافقتها نفس الأحكام السابقة، وأما إن كانت مكرهة فسد حجها أو عمرتها، ولكن لا فدية عليها. [المغني لابن قدامة ٥/١٥-١٧٦].

#### فدية الصيد:

يحرم على المحرم صيد البر اثناء الإحراء، يقول الله تعالى: ﴿ يَثَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ الْحَرَاءُ مَثُوا لَا نَقْتُلُوا الصّيدَ وَأَسَّمْ حُرُمٌ وَمَن قَلْلُهُ مِنْكُم مُّ مَقْدًا مِنْ النّعير مِنكُم مُتَعَمِدًا فَجَزَاءٌ مِثْلُ مَا قَتْل مِن النّعير مَحْكُمُ مِهِ وَوَا عَدْل مِن النّعير مُحْكُمُ مِهِ وَوَا عَدْل مِن النّعير مُحْكُمُ مِهِ وَوَا عَدْل مِن النّعير أَوْ عَدْلُ ذَلِكَ صِيامًا لَيْدُوقَ وَبَالَ أَمْرِقٍ عَفَا اللّهُ عَمَّا سَلَفَ وَمَن عَاد فَيننقِمُ اللّهُ عَرْبِيزُ دُو النّفاء عَرْبِيزُ دُو النّفاء » [المائدة: 90].

ومن قتل الصيد وهو مُحْرم وجب عليه ذبح ما يشابهه، وذلك بحكم عدلين من ذوي الخبرة مع توزيع لحمه على فقراء الحرم.

حُكم الصحابة في فدية الصيد: حكموا في النعامة ببدنة، وفي الحمار الوحشي والبقر الوحشي ببقرة، وفي الظبي بشاة، وفي الخزال بعنز، وفي الضبع بكبش، وفي الحمامة بشاة، وفي الوعل ببقرة، وفي الأرنب بعناق (وهي: أنثى الماعز قبل كمال الحول) وفي اليربوع (حيوان صغير نحو الفارة) بجفرة (من أولاد الماعز ما بلغ أربعة أشهر) وفي الضب بجدي. [راجع موطا مالك - كتاب الحج باب ٧٦].

فائدة: إذا لم يكن للصيد مثلي، فإنه يُقدر ثمنه ثم يُشترى به طعام، ويُوزع على فقراء الحرم، لكل منهم نصف صاع (أي حفنتان بكفي الرجل المعتدل) أو يصوم مكان إطعام كل فقير يومًا.

الوقوف بعرفة

الوقوف بعرفة هو ركن الحج الأعظم. يبدأ الوقوف بعرفة من بعد ظهر يوم التاسع من ذي الحجة إلى طلوع فجر يوم العاشر، ويكفي الوقوف في أي جزء من هذا الوقت المحدد ليلاً أو نهارًا، مع مراعاة أن المحرم بالحج إذا وقف بالنهار، وجب عليه أن ينتظر إلى ما بعد غروب الشمس، وأما إذا وقف بالليل فقط، فلا شيء عليه. ويجب عليه تحري مكان الوقوف وأن يكون بعرفة، وليس بنمرة ولا بوادى عُرنة.



#### الطواف بالكعبة شروط الطواف:

- (١) الطهارة من الحدث الأصغر
   والحدث الأكبر.
  - (٢) ستر العورة.
- (٣) أن يبدأ الطواف من الحجر الأسود وينتهى إليه.
- (٤) أن تكون الكعبة عن يسار من يطوف حولها.
- (٥) أن يكون الطواف حول الكعبة، فمن طاف داخل الحِجْر لم يصبح طوافه؛ لأن الحجْر من الكعبة.
- (٦) أن يكون الطواف سبعة أشواط
   كاملة، وعند الشك في عدد الأشواط يبني
   على الأقل.
- (٧) الموالاة بين الأشواط السبعة وعدم الفصل الطويل بين هذه الأشواط.
   [منهاج المسلم لأبي بكر الجزائري ص٣١٥].

#### السعى بين الصفا والمروة

السعي هو المشي من الصفا إلى المروة ومن المروة إلى الصفا سبعة أشواط بنية التعبد لله تعالى، ويبدأ السعي من الصفا وينتهي عند المروة، والسعي من الصفا إلى المروة يعتبر شوطًا واحدًا، والعودة من المروة إلى الصفا تعتبر شوطًا ثانيًا، وهكذا. والسعي ركن من أركان الحج والعمرة، لا يصحان إلا به.

#### شروط السعيء

- (١) أن يكون السعي مرتبطا بالطواف حول تعبة.
- (٢) أن يكون السعي سبعة أشواط كاملة، وعند الشك يبني على العدد الأقل.
- (٣) أن يبدأ السعى من الصفا وينتهى بالمروة.
- (٤) أن يكون السعي في المسعى: وهو الطريق الممتد بين الصفا والمروة. [منهاج المسلم لابي بكر الجزائري ص ٢٣٢ ٢٣٣].

#### حُكم الطهارة عند السعي:

الطهارة من الحدث الأصغر أو الحدث الأكبر ليست شرطًا من شروط صحة السعي بين الصفا والمروة، ولكنها من السنن المستحدة.

عَنْ غَائِشُةَ رَضَيَ اللَّهُ عَنْهَا أَنَّهَا قَالَتْ: قَدَمْتُ مَكَّةَ وَأَنَّا حَائِضٌ الصَّفَا وَالْمُرْوَة، وَأَنَّا حَائِضٌ الصِّفَا وَالْمُرْوَة، وَأَنَّا حَائِضٌ الصِّفَا وَالْمُرْوَة، قَالَتْ: فَشَكُوْتُ ذَلكَ إِلَى رَسُولَ اللَّه صَلَّى اللَّهُ عَلَيْه

#### وَسَلَّمَ قَالَ: افْعَلِي كَمَا يَفْعَلُ الْحَاجُّ، غَيْرَ أَنْ لاَ تَطُوفِي بِالْبَيْتِ حَتَّى تَطْهَرِي. [البخاري ١٦٥]. واحبات الحج

- (١) الإحرام من الميقات.
- (۲) الوقوف بعرفة إلى غروب الشمس لمن وقف بها نهارًا.
- (٣) المبيت بمزدلفة إلى الفجر، إلا أصحاب الأعذار من المرضى والنساء ومن يرافقهم، فإلى ما بعد منتصف الليل.
- (٤) المبيت بمنى أيام التشريق الثلاثة إلا من تعجل، فإنه ينصرف من منى قبل غروب شمس يوم الثانى عشر من ذي الحجة.
- (٥) رمي جمرة العقبة الكبرى يوم العيد (العاشر من ذي الحجة) بعد الانصراف من مزدلفة، والجمار الثلاثة مرتبة (الصغرى ثم الوسطى ثم الكبرى) أيام التشريق الثلاثة (أو الاثنين لمن تعجل) بعد الظهر وكل واحدة ترمى بسبع حصيات.
  - (٦) حلق الشعر أو تقصيره.
- (٧) طواف الوداع قبل مغادرة مكة إلا الحائض والنفساء. [منهاج المسلم للجزائري ص٢٢٧ - ٣٣٥].

#### فدية ترك واجبات الحج

قال بعض أهل العلم يجب على من ترك أحد واجبات الحج عمدًا أن يذبح شاة تجزئ في الأضحية، ويوزعها على فقراء الحرم، فإن عجز عن الذبح فإنه يصوم عشرة أيام: ثلاثة أيام في الحج وسبعة إذا رجع إلى بلده، قال الشيخ ابن عثيمين رحمه الله فإن عجز عن الذبح فلا شيء عليه؛ لأنه لا دليل على الصيام وقياسه على البدل في هدي التمتع قياس مع الفارق لأن دم الهدي دم شكران ودم ترك الواجب دم جبران والله أعلم.

ويبدأ أول وقت ذبح الفدية أو الصوم من بعد ترك الواجب، سواء كان ذلك قبل العيد أو بعده، ولا حدّ لآخره، ولكن تعجيله بعد وجوبه مع الاستطاعة واجب؛ لأن المسلم لا يدري ماذا يحدث له فيما بعد، ولو تأخر في ذبح الفدية حتى عاد إلى بلده، وجب عليه أن يشتري الذبيحة أو يوكل عنه من يقوم بذلك ويذبحها في مكة ويوزعها على الفقراء هناك، ولا يجوز الذبح في بلده. [فتاوى اللجنة الدائمة ١/ ٣٤٣].

نسال الله باسمائه الحسنى وصفاته العُلَى أن يجعله حجًا مبرورًا وسعيًا مشكورًا، وأن يرزقنا عملاً صالحًا متقبلاً، وأخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين. وصلى الله و سلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أحمعين.

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وعلى أله وصحبه ومن والاه، وبعدُ:

فما يزال الحديث موصولاً عن الشبهات التي ساقها معارضو تطبيق الشريعة الإسلامية في مصر، وقد قاموا بإثارة العديد من الشبهات حول الحدود؛ إما من ناحية ثبوتها، أو من ناحية تطبيقها، وسنتعرض لهذه الشبهات فنحضها، ونبين عوارها بإذن الله تعالى، فنقول وبالله تعالى التوفيق:

#### الوقفة الأولى: ما أشبه الليلة بالبارحة!

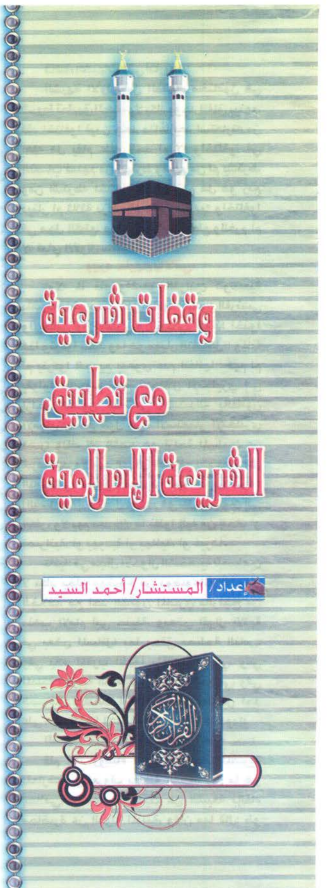
لا بد أن يعلم المسلمون أن ما يقوم به هؤلاء من غمز ولمز للشريعة، ليس وليد هذا العصر، وإنما هم مسبوقون فيه، فمنذ بعثة النبي صلى الله عليه وسلم، وما انفك أسلافهم يثيرون الشبهات على شرع الله، حتى مع وجود النبي صلى الله عليه صلى الله عليه وسلم بين أصحابه، فعن عبد الله بن عباس رضي الله عنهما قال: لما نزلت: «ولا تُأْكُولُولُ الله عنهما قال: لما نزلت: «ولا تُأْكُولُ الله عنهما قال: لما نزلت: «ولا تُأْكُولُ الله عنهما قال: لما نزلت: «ولا تُأْكُولُ الله عنهما ألله عنهما وقولوا له: فما تنبح إلى قريش أن خاصموا محمدًا وقولوا له: فما تنبح الله عز وجل النت بيدك بسكين فهو حلال، وما ذبح الله عز وجل بشمشير من ذهب (سيف من ذهب) يعني الميتة فهو حرام؛ فنزلت هذه الآية: «وَإِنَّ ٱلشَّيَطِينَ لَهُوحُونَ إِلَّ عَمْ مَنْ الله عن الميتان فهو من نهب) يعني الميتة فهو من أرس، وأولياؤهم قريش. [أورده ابن كثير في من فأرس، وأولياؤهم قريش. [أورده ابن كثير في التفسير، وصححه العلامة أحمد شاكر].

فانظر أخي الحبيب كيف القوا تلك الشبهة على الصحابة، كيف تأكلون مما تذبحون بأيديكم وتتركون أكل الميتة وما أماتها إلا الله؟!

فأحدثت ذلك في أنفس ناس من المسلمين شيئًا، فأنزل الله تعالى: «وَإِذَّ ٱلشَّيْطِينَ لَيُوحُونَ إِلَّ ٱلشَّيْطِينَ لَيُوحُونَ إِلَّ ٱلْمُعْتُمُومُمْ إِلَّكُمْ لَشُرِكُونَ» إِلَّ ٱلْمُعْتُمُومُمْ إِلَّكُمْ لَشُرِكُونَ» [الأنعام: ١٢١]، فبين الله لهم:

١- أن من يلقي الشبهات حقيقة هم الشياطين
 وما هؤلاء إلا مطية لهم يأتمرون بأمرهم.

۲- أن الواجب على المسلم أن ينقاد لشرع الله
 عز وجل، ويقول: «سمعنا وأطعنا»، ولا يلتفت إلى



ذو القعدة ١٤٣٢هـ الته كيد ١٦

ما يلقى إليه من شبهات تعارض ما معه من نقل صحيح.

٣- كان من المكن أن يخبر الله عز وجل النبي صلى الله عليه وسلم بأنه هو الذي أماتها، وهو الذي نهاهم عن الأكل منها، فله الأمر من قبل ومن بعد، ولكنه بين لهم أن إطاعة المشككين فيما يلقونه من شبهات يؤدي إلى الشرك.

٤- أن الله سبحانه وتعالى بين حقيقة هؤلاء في غير ما آية من كتابه، فقال سبحانه: « هُوَ الَّذِيَ في غير ما آية من كتابه، فقال سبحانه: « هُوَ الَّذِيَ أَرْنُ عَلَيْكُ إِلَّمْ مُنَا مُّمَ الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ رَبِّعُ فَيَاتَبِعُونَ مَا تَشَبَهُ مِنْهُ مُتَسَدِهِتُ فَا الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ رَبِّعٌ فَيَاتَبِعُونَ مَا تَشَبَهُ مِنْهُ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ وَالله عَلْ وَلِي قلبه زيغ، فليحذر كل مسلم أن يكون الشيطان وفي قلبه زيغ، فليحذر كل مسلم أن يكون ممن اتصف بذلك.

### الوقفة الثانية: الشبهات التي أثاروها حول حد السرقة والرد عليها:

أولا: تعريف السرقة:

لغة: مصدر الفعل سرق، ويدل على أخذ ما ليس له أخذه في خفاء وستر.

شرعًا: عرفها الدرديري في الشرح الصغير بأنها: أخذ مكلف نصابًا فأكثر من مال محترم لغيره، بلا شبهة قوية، وخفية بإخراجه من حرز غير مأذون فيه، وإن لم يخرج هو بقصد واحد، أو أخذه حرًا لا يميز لصغر أو جنون. اهـ.

ثانياً: دليل وجوب الحد:

 ا- قوله تعالى: « وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فَاقْطَـ عُوَا أَيْدِيَهُ مَا كُسَبًا نَكُنلًا مِنَ اللَّهِ وَاللَّهُ عَزِيزً عَكِيمٌ » [المائدة:٣٨].

٢- عن عائشة رضي الله عنها قالت: إن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «لا تُقطع يد السارق إلا في ربع دينار فصاعدًا». [متفق عليه].

٣- وعنها رضي الله عنها: أن النبي صلى الله عليه الله عليه وسلم قال: «إنما أهلك الذين من قبلكم أنهم كانوا إذا سرق فيهم الضعيف الشريف تركوه، وإذا سرق فيهم الضعيف

أقاموا عليه الحد». [متفق عليه].

العدد ٤٧٩ السنة الأربعون

#### ثالثًا: الشبهات التي أثاروها:

الشبهة الأولى: أن الفقهاء مختلفون في شروط تطبيق الحد، ولا يكاد يوجد اتفاق بينهم، فقد اختلفوا فيمن جحد متاعًا بعد استعارته من أهله هل يقام عليه الحد أم لا؟ واختلفوا في النصاب فمنهم من اشترط ومنهم من لم يشترط ومن اشترطه اختلفوا فيما بينهم هل هو ربع دينار أم ثلاثة دراهم أم عشرة دراهم؟ واختلفوا في محل القطع، وهل يجمع مع القطع والغرم أم لا؟ فعاى الأقوال سناخذ؟!

#### ويرد عليهم بالآتى:

أولاً: لما قام واضعو القوانين الوضعية بتشريعها في مصر، كان أمامهم القانون الفرنسي والإيطالي والإنجليزي والأمريكي، فلماذا أخذوا هذا وتركوا ذلك الوما هو معيار التفضيل؟! ولماذا لم يتركوا الجميع بدعوى عدم اتفاقها؟! فهم لم يقولوا ذلك ولم يسع الاحتلال الإنجليزي إلى إزاحة القانون الفرنسي واستبداله بالقانون الإنجليزي، مع طول فترة الاستعمار الإنجليزي لمصر؛ وذلك لأن القصد هو إزاحة المسلمين عن شريعتهم، ولا يهم إلى أي الشرائع يتجهون، قال الله تعالى: ﴿ وَدُوالَ تُكُفُرُونَ كُما كُفُرُوا فَتَكُونُونَ سُواكَ الله الكفر، ولا يهم بعد ذلك ما نقلوا إليه من إلحاد أو الكفر، ولا يهم بعد ذلك ما نقلوا إليه من إلحاد أو نصرانية، أو يهودية أو بهائية، أو غيرها.

ثانيًا: في مجال الأحوال الشخصية للمسلمين لا يكاد يخلو موضوع من موضوعاته إلا وفيه الخلاف، مع أخذ القانون المصري بالراجح من مذهب الإمام أبي حنيفة، وبعض أقوال الأئمة في بعض المسائل؛ بما يحقق مصلحة الناس، وفي بلاد المغرب أخذوا بالمذهب المالكي، وفي المملكة العربية السعودية بالمذهب الحنبلي، وفي الصومال بالمذهب الشافعي، ولم يعترض أحد على هذا، فلماذا الاعتراض في مجال الحدود؟!

#### الشبهة الثانية: تهكمهم على الحرز:

قام أحد رؤساء تحرير الصحف المصرية المعارضة، والمعروف بعدائه الشديد لكل ما هو إسلامي، ودفاعه المستميت عن الشيعة بإلقاء محاضرة عن الدولة المدنية، وكان مما قال: «لو

سرق شخص مالاً من حافظة نقودك تُقطع يده ولو سرق ملايين الجنيهات بواسطة الكمبيوتر فلا تُقطع يده طبقًا لمفاهيم هؤلاء». وهنا ضجت القاعة بالتصفيق!!

وهو هنا يتهكم على شرط الحرز في السرقة الذي اشترطه الفقهاء، وللرد على هذه الشبهة لا بد أن نتكلم عن الحرز.

تعريف الحرز:

لغة: مأخوذ من الحفظ والتحفظ يقال: حرزته واحترز هو أي تحفظ، وأصل الحرز في اللغة الموضع الحصين والمكان الذي يحفظ فيه والجمع أحراز.

شرعًا: عرفه القرطبي في الجامع لأحكام القرآن بأنه «هو ما نُصب عادة لحفظ أموال الناس، وهو يختلف في كل شيء بحسب حاله».

وقال ابن قدامة في «المغني»: «والحرز ما عُد حرزًا في العرف، فإنه لما ثبت اعتباره في الشرع من غير تنصيص على بيانه، عُلم أنه رد ذلك إلى أهل العرف؛ لأنه لا طريق إلى معرفته إلا من جهته فيرجع إليه، كما رجعنا إليه في معرفة القبض، والفُرقة في البيع، وأشباه ذلك». اهـ.

دلىلە:

١- عن عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده عبد الله بن عمرو رضي الله عنهما أن النبي صلى الله عليه وسلم سئل عن الثمر المعلق، فقال: من أصاب منه من ذي حاجة غير متخذ خُبئنة فلا شيء عليه. [رواه الترمذي وحسنه الألباني]. قال ابن الأثير في النهاية في غريب الحديث والأثر: «الخبنة: معطف الإزار وطرف الثوب: أي لا يأخذ منه في ثوبه، يقال أخبن الرجل إذا خبأ شيئًا في خبنة ثوبه أو سراويله». اه.

Y – وعنه أيضًا أنه قال: «من أصاب بفيه من ذي حاجة غير متخذ خبنة فلا شيء عليه، ومن خرج بشيء منه فعليه غرامة مثليه والعقوبة، ومن سرق منه شيئًا بعد أن يؤويه الجرين فبلغ ثمن المجن فعليه القطع». [رواه أبو داود وحسنه الألباني]. والجرين الموضع الذي يجمع فيه التمر، ويكون من بناء ونحوه، ولا يشترط أن يكون

مغلقًا، والمجن أي الترس وهو ثلاثة دراهم أو ربع دينار.

٣- عن عبد الله بن عمرو بن العاص رضي الله عنهما أن رجلاً من مزينة أتى رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال: يا رسول الله، كيف ترى في حريسة الجبل؛ فقال: هي ومثله والنكال، وليس في شيء من الماشية قطع إلا فيما أواه المراح، فبلغ ثمن المجن ففيه قطع اليد، وما لم يبلغ ثمن المجن ففيه غرامة مثليه وجلدات نكال. [رواه النسائي وحسنه الألباني]. أي: من سرق الماشية التي تسرح في الجبال فعليه ردها ومثلها، ويُنكل به، أما ما أواه المراح وهو الموضع الذي تروح إليه الماشية، وتاوي إليه ليلاً «الحرز» ففيه قطع اليد إذا بلغ النصاب.

#### اختلاف المقهاء في اشتراطه:

قال ابن عبد البر في التمهيد: واختلف العلماء ﴿ في السارق من حرز، فأما فقهاء الأمصار بالحجاز 🥊 والعراق والشام فإنهم اعتبروا جميعًا الحرز في وجوب القطع باتفاق منهم على ذلك، وقالوا: من سرق من غير حرز فلا قطع عليه بلغ المقدار أو زاد، والحجة لما ذهب إليه الفقهاء في ذلك قوله ﴿ صلى الله عليه وسلم: «لا قطع في حريسة جبل حتى يأويها المراح»، وأجمعوا أن السارق من مال المضاربة والوديعة لا قطع عليه، وقال صلى الله عليه وسلم: «لا قطع على خائن ولا مختلس»، وأجمعوا على ذلك، وفي إجماعهم على أن لا قطع ﴿ على خائن ولا مختلس دليل على مراعاة الحرز، وقال أهل الظاهر وبعض أهل الحديث وأحمد بن حنبل في رواية عنه: كل سارق يُقطع، سرق من 🖥 حرز وغير حرز؛ لأن الله أمر بقطع السارق أمرًا 🔘 مطلقًا، وبيِّن النبي صلى الله عليه وسلم المقدار ولم يذكر الحرز». اهـ.

> والراجح اشتراط الحرز؛ لثبوته عن النبي صلى الله عليه وسلم، وهو تخصيص لعموم آية السرقة.

وللحديث بقية إن شاء الله تعالى. والحمد لله رب العالمين.

## صيانة الحج

الحمد لله، جعل بيته الحرام مثابة للناس وأمنًا، أحمده سبحانه وأشكره؛ يقبل التوبة عن عباده، ويعفو عن السيئات فضلاً منه ومنًا، وأصلي وأسلم على نبينا محمد الذي أكرمنا به ربنا فبعثه منا، وعلى آله وصحبه والتابعين، أما بعدُ:

فقد قال الله تعالى : الْحَجُّ أَشْهُرُّ مَعْلُونَتُ فَمَن فَرْضَ فِيهِكَ أَلْحَجُّ أَشْهُرُّ وَمَن فَرْضَ فِيهِكَ أَلْحَجُّ فَلا رَفَنَ وَلا جِدَالَ فِي الْحَجَ اللهِ المعرة: ١٩٧٠].

والمعنى: أنه من أوجب الحج على نفسه خلال هذه الشهور بأن تلبّس به، والزمه نفسه، فليحترم ما التزمه من شعائر الله، وليصنه من الرفث الذي هو مقارية النساء ما دام مُحْرِمًا، ومن الفسوق الذي هو الخروج عن حدود الشرع بفعل أي محظور يُخِل بإحرامه، خصوصًا ما نص الله عليه في قوله سيحانه:

[الحج: ٣٠]، ومنّ الفسوق: الخصومات والفُحش، واللجاجة بمفهوم النص على ترك الجدال بقوله: « وَلا حِدَالُ فِي ٱلْحَجَ » [البقرة: ١٩٧].

وتنويع هذه المنهيات في الحج من الله بترتيب عجيب، فابتدأ بالرفث المفسد للحج حسب ما فصله العلماء، ثُمَّ الفسوق الذي هو الخروج عن أي شيء من حدود الله في الإحرام، ثم الجدال الذي كان جاريًا بين القبائل في الجاهلية، من التنازع، والتفاخر، والتنابز بالألقاب، فما أجمل هذا التناسب بين الكلمات في هذه الآية الكريمة.

والحكمة في النهي عن هذه الأشياء: هي تعظيم حرمات الله.

وَقَد قَال الله تعالى : « ذَلِكَ وَمَن يُعَظِّمْ شَعَكَمٍرُ الله فَإِنَّهَا مِن تَقُوف ٱلْقُلُوبِ» [الحج:٣٢]، وقال

تعالى : « ذَالِكَ وَمَن يُعَظِّمْ حُرُمَنتِ ٱللَّهِ فَهُو خَيْرٌ لَّهُ عِندُ رَبِهِ، » [الحج: ٣٠]، فإنّ المتلبس بالحج يكون أولا في إحرام، ثم تزداد عليه الحرمة بدخوله في الحرم، ثم تزداد بمزاولته لأعمال الحج، فيكون محفوفا بعظيم الحرمات، فيجب عليه التحلي بالأخلاق الإسلامية العالية، والآداب الشرعية الرفيعة، والتخلي عن كل ما يخالف الخلق والأدب مع الله سبحانه أو مع عباد الله، والحذر من إيذاء المسلمين بالقول أو الفعل أو اليد أو اللسان، فالحج مدرسة لتعليم الأخلاق الكريمة ، والسجايا الحمدة، والشمائل النبيلة، والمثل العليا، من الصبر والتحمل، والتعاون والإبثار، بعيدًا عن العنف والشدة والمزاحمة والإبداء ، ولا يكون ذلك إلا باستشعار عظمة هذه الفريضة العظيمة، فهي ليست رحلة برية، ولا نزهة خلوية، ولا تفعل تقليدًا وعادة ومحاكاة، وإنما هي: رحلة إيمانية، وفرصة عظيمة للتوبة والإقبال على الله سبحانه، ولزوم صراطه المستقيم، وقد توعد الله تعالى كل من يريد اعوجاجًا عن هذا النهج المستقيم بالعذاب الأليم، فرتب العقاب على الهم بالسيئة، وإن لم تُفعل ، قال الله تعالى : « وَمَن يُرد فِيهِ بِإِلْحَادِ بِظُلْم الله الله من عَذَاب أليم " [الحج: ٢٥]، فكيف بمن يُرِيدُ ويفعل؟ لا ريب أن الأمر أشدُ وأنكى.

إنَّ في هذا التعبير البليغ زيادةُ في التحذير، ومبالغة في التوكيد، وقد ضرب السلف الصالح – رضوان الله عليهم – أروع الأمثلة في الأدب مع حَرَم الله – عز وجل – يقول عبدُ الله بن عمرو بن العاص – رضي الله عنهما –: «كُنَّا نعدُ : لا والله، وبلى والله، من الإلحاد في الحرم».

ر. ي روي عن عمر بن الخطاب - رضي الله وروي عن عمر بن الخطاب - رضي الله عنه - قوله: «لأن أخطئ سبعين خطيئة بـ «رُكية» أحبُّ إليَّ من أن أخطئ خطيئة واحدةً في الحرم». و«ركية» اسم موضع بالحجاز بين غمرة وذات عرْة.

وروي عن ابن عمر رضي الله عنهما : «أنه كان له فسطاطان : أحدهما في طرف الحرم، والآخر في طرف الحل، فإذا أراد أن يعاقب أهله أو غلامه فعل ذلك في الفسطاط الذي ليس في الحرم ، يرى أنَّ مثل ذلك يدخل في الإلحاد فيه بظلم.

# من الرفث والفسوق

فتأمل أيها المسلم فعل ابن عمر رضي الله عنهما ، يتحرز من أن يعاقب أهله أو غلامًا داخل حدود الحرم؛ خشية أن يقع في الإلحاد ، فما بالك بمن يعمل في حرم الله ما هو أعظم من ذلك !! فقد رأينا وسمعنا من يسبّ، ويشتم، وربما تطاول باليد على أخيه الحاج أو المعتمر؛ بسبب حجز الأماكن في الحرم.

وقد سُئل سماحة الشيخ عبد العزيز بن باز 

-رحمه الله- عن حجز أماكن في المسجد الحرام 
أو المسجد النبوي؟ فأجاب رحمه الله: المسجد لم 
سبق، فلا يجوز لأحد أن يحجز مكانًا في المسجد 
، ولهذا قال النبيُ صلى الله عليه وسلم: «لو يعلم 
الناس ما في النداء والصف الأول، ثم لم يجد إلا 
أن يستهموا عليه لاستهموا». متفق عليه. أي : 
لاقترعوا، فحجزه أمرٌ لا يجوز ، وغصب للمكان 
، ولا حق لمن غصبه ، فالسابق أولى منه وأحق 
به حتى يتقدم الناس إلى الصلاة بأنفسهم». 
[مجموع فتاوى ومقالات متنوعة: ٢٠٨/١٣].

وقال فضيلة الشيخ محمد بن إبراهيم – رحمه الله –: «لم يكن من عادة السلف الصالح وضع تلك الفُرُش وتحجُّر المساجد ، بل أنكروا نلك وعدوه بدعة في الدين ، وكل بدعة ضلالة، كما يروى أن عبد الرحمن بن مهدي فرش مصلاه في مسجد الرسول صلى الله عليه وسلم فأمر الوالي بحبسه، وقال : أما علمت أن هذا في مسجدنا بدعة؛ فإذا علمت ما نكر فلا شك أن فعل نلك في المسجد الحرام أعظم تحريمًا وأشد منعًا؛ نلك في المسجد الحرام أعظم تحريمًا وأشد منعًا؛ المعاصي في الأيام المعظمة والأماكن المعظمة تغلظ معصيتها وعقابها بقدر فضيلة الزمان والمكان ، عصيتها وعقابها بقدر فضيلة الزمان والمكان ، قال الله تعالى: « وَمَن يُسِودٌ فِيهِ المُحارِم المُعلمة أنه ألم الله تعالى: « وَمَن يُسِودٌ فِيهِ المُحارِم المُعلمة المناه والمكان ، علم علم المناه المحارة أله أله الله تعالى: « ومَن يُسِودٌ فِيهِ المُحارِم المناه المناه المناه المناه الله تعالى: « ومَن يُسِودٌ فِيهِ المُحارِم المناه المناه المناه الله تعالى: « ومَن يُسُودٌ فِيهِ المُحارِم المناه المناه

فاتقوا الله ربكم – أيها المسلمون – واعرفوا لهذا البيت فضله وخصائصه، فقد حرَّمه الله وحمى حماه ، وجعل قصده مكفَرًا لما سلف من الننوب، ماحيًا للأوزار، قال صلى الله عليه وسلم: «من أتى هذا البيت فلم يرفث ولم يفسق رجع كيوم ولدته أمه». [البخاري: ٢٥/٤، ومسلم ٩٨٣/٢].

#### إعداد/ عبده الأقرع

وإلا فماذا يصنع من يؤمَّ هذا البيت إذا لم يكن فيه ورعٌ يحجزه عما حرَّم اللهُ، وحلمٌ يضبطُ به جهله، وحسن صحبة لمن يصحبُ، وقد كان أهل الجاهلية يراعون حرمة البيت الحرام ، حتى قالت إحدى النساء قبل الإسلام توصي ابنًا لها بتقديس الحرم وتعظيم حرمته، فقالت:

أبُني لا تظلم بمكة

لا الصغيــر ولا الكبير ابُنَــي من يظلــم بمكة

يلق أفات الشرور أبُنَي قد جربتها

#### فوجدت ظالمها يبور

فالمسلمون إذن هم أولى وأحق بأن يكرموا بيت الله، ويطهروه من سائر الأنجاس والأدران ، فلا تحقرن أخي الحاج من المعروف شيئًا، ولو أن تفرغ من دلوك في إناء المستسقي، ولو أن تنحي الأذى من طريق الناس، ولو أن تلقى أخاك ووجهك إليه منطلق، فخيرُ الناس أنفعهم للناس وأصبرهم

على أذى الناس، ولقد أعد الله جنات عدن للذين « يُنفِقُونَ فِي السَّرَآءِ وَالضَّرَآءِ وَالْصَحْطِينَ الْفَيَظُ وَالْمَافِينَ عَنِ النَّاسِ وَاللَّهُ يُجِبُّ الْمُحْسِنِينَ » [ال عمران: ١٣٤].

وحسب الحاج قول النبي عليه الصلاة والسلام: «والحج المبرور ليس له جزاء إلا الجنة». [البخاري: ١٧٧٣، ومسلم: ١٣٤٩].

وقوله صلى الله عليه وسلم: «من حج فلم يرفث ولم يفسق، رجع كيوم ولدته أمه». [البخاري: ١٨١٩، ١٣٥٠].

نسال الله تعالى بأسمائه الحسنى وصفاته العُلَى، أن يكتب لنا حج بيته الحرام، وأن يرزقنا التادب بأداب الإسلام، وأن يرزقنا اتباع سنة سيد الأنام، ﴿ إِنَّ رَبِّي لُسُومِعُ الدُّعَلَ ﴾ [إبراهيم: ٣٩]. وأخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.







# الفيهم القرآني في الحيوة المرالية

إعداد

معاوية محمد هيكل

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، ويعدُ:

فإن منهج القرآن الكريم في الدعوة إلى الله، واتباع دينه الحق، هو ما يجب أن يتربى عليه الدعاة إلى دين الله في الخُلق، والعمل، وإخلاص النية إلى الله جل وعلا، مثلما تأدب بذلك رسول الله صلى الله عليه وسلم الذي لم يكن فظًا غليظ القلب، ولا فاحشًا متفحشًا، فقد قالت عائشة رضي الله عنها: « كان خلقه القرآن». رواه مسلم.

فكان المنهج القرآني في تهيئة النفوس لتحمل الدعوة، والقيام بأعبائها، منذ أنزل الله كتابه الكريم على نبيه محمد صلى الله عليه وسلم، وتعهد الله سبحانه بحفظه من التبديل والتحريف: « إِنَّا اَحَنُ رُزَّنَا اللَّه كُرُ وَإِنَّا لَهُ لَكُوْظُونَ» [الحجر: ٩]، هذا المنهج الذي أبانه الله لعباده، ووصى النبي صلى الله عليه وسلم به أمته.

هذا المنهج موجود في كتاب الله عز وجل؛ حيث يخاطب العقول في كل زمان ومكان بما يتلاءم مع المدارك، ويقرّب المحسوس في كل بيئة إلى العقول الصافية؛ لتدرك عظمة الله سبحانه، وما يجب على المخلوق تجاه خالقه، وتعرف ما على المخلوق من تبعات في تادية هذا الواجب، قولية وفعلية واعتقادية.

فقد أوصى رسول الله صلى الله عليه وسلم في خطبته الجامعة الوافية في حجة الوداع أمته بأمور كثيرة في مقدمتها كتاب الله؛ حيث قال صلى الله عليه وسلم: «وقد تركت فيكم ما لن تضلوا بعده إن اعتصمتم به، كتاب الله، وأنتم تسالون عني، فما أنتم قائلون». قالوا: نشهد أنك قد بلغت وأديت ونصحت. فأشهد الله على ذلك ثلاث مرات. [رواه مسلم].

يتمثل ذلك المنهج في أمور كثيرة يدركها من تدبر هذا القرآن الكريم، وتمعن في سمو الأخلاق التي يدعو إليها، وعمق المعاني التي تبرز من دلالة لفظه: « أَفَلاً يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرْءَاتَ أَمْ عَلَى فَلُوبٍ أَفْعَالُهَا » [محمد: ٢٤].

#### من هذه الأمور:

ا- تهيئة شخصية الداعية، والتي تتحمل عبء التبليغ؛ لمواجهة الأجناس البشرية المتباينة في طباعها وغاياتها، والمختلفة في المدارك والنوايا، من حيث المثالية، والصدق في العمل والقول، «يَكَأَيُّهُا الَّذِينَ مَامَنُوا التَّقُوا الله وَكُونُوا مَعَ المَعل والقول، «يَكَأَيُّهُا الَّذِينَ مَامَنُوا التَّقُوا الله وَكُونُوا مَعَ العهم والمعربين وقوة التحمل في هذا العمل، والمدرداك، مع الحلم والصبر، وقوة التحمل في هذا العمل، وعدم التسرع في طلب الثمرة «فَأَصَيِرَكُما صَبَرَ أَوْلُوا الْعَرْمِ مِنَ الْأُسُلُ وَلاَ شَنَعْمِل مُنَّمَ» [الاحقاف:٣٥].

Y- احتواء المدعوين إلى عبادة الله وحده، وإلاَنة الجانب لهم، وتحين الفرص الملائمة للدعوة في مخاطبة الناس بها؛ حسيًا واجتماعيًا وعاطفيًا، قال تعالى: ﴿ فَهِمَا رَحْمَةٍ مِنَ اللّهِ لِنتَ لَهُمْ وَلَوْ كُنتَ فَظًا عَلِيظَ الْقَلْبِ لاَنفَضُوا مِنْ حَوْلِكٌ فَاعَفُ عَنْهُمْ وَاسْتَغْفِرُ لَهُمْ وَسُاوِرُهُمْ فِي الْأَرْضِ [ ال عمران: ١٥٩].

٣- احتواء المشكلات المعقدة التي تجعل الناس شيعًا

التوكيك العدد ٤٧٩ السنة الأربعون

4.4

وأحزابًا، وطريقة توجيههم إلى المنهج السليم في تأليف القلوب، والتغلب على المعضلات المعترضة في السئة، ﴿ وَأَعْتَصِمُواْ بِحَبْلِ ٱللَّهِ جَمِيعًا وَلَا تَفَرَّقُواْ وَاذْكُرُوا نِعْمَتَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ إِذْكُنتُمْ أَعْدَآهُ فَأَلَّفَ يَبْنَ قُلُوبِكُمْ فَأَصْبَحْتُم بِنِعْمَتِهِ إِخْوَنَا وَكُنتُمْ عَلَى شَفَا حُفْرَةٍ مِنَ ٱلنَّادِ فَأَنقَذَكُم مِنْهَا كَذَاكِك يُبَيّنُ اللّهُ لَكُمْ مَايَتِهِ لَعَلَكُمْ نَهَدُونَ» [آل عمران: ١٠٣].

٤- وأن يختار الداعي إلى الله الوقت المناسب لدعوته، والاختصار في القول، وعدم التنفير أو إلزام المدعوين بالاستجابة عاجلاً أو أجلاً، بل بدع الكلمات الدعوية تترك أثرها في عقول المدعوين، والتعمق في الدلالة وبعد المعنى "فَيَّمَّا لِّتُنذِرَ بَأْسًا شَدِيدًا مِن لَدُنْهُ وَيُبَشِّرَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلصَّالِحَاتِ أَنَّ لَهُمْ أَجْرًا حَسَنًا ﴾ [الكهف:٢].

٥- إدراك الداعي أن دعوته عالمة لا إقليمية، يقول سيحانه لنبيه: ﴿ وَمُا أَرْسَلْنَكُ إِلَّا كَأَفَّهُ لِّلنَّاسِ بَشِيرًا وَنَكِذِيزًا » [سدا: ٢٨]، وقال تعالى: «قُلُّ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِنَّى رَسُولُ ٱللَّهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعًا، [الأعراف: ١٥٨]، فدين الله للشرية حمعاء، ولا فرق بينهم باختلاف أجناسهم وببارهم، ولا إكراه فيه، فمن بلغته الدعوة، وعرفه الداعي ما يلزم معرفته، فقد أدى الداعي إلى الله دوره، « فَإِنْ أَعْرَضُوا فَمَا أَرْسَلْنَكَ عَلَيْهِمْ حَفِيظًا إِنْ عَلَيْكَ إِلَّا ٱلْبَلْكُمْ » [الشورى: ٤٨].

٦- تكوين المجتمع القادر على الدعوة العامة في المجتمعات الأخرى، بالمثالية في العمل، والصدق في القول وكفُ الأذي، وحُسن التعامل، وبالأمانة، وإعطاء الحقوق لمستحقيها، وبالوفاء بالوعد، وبراءة الذمة، والشيعور بالرقابة الذاتية، دون اللحوء إلى السلطة الإدارية، أو الشدة في

ذلك أن كتاب الله الكريم، قد اشتمل على كل شيء يتعلق بالإنسان، ويشبع رغباته: الفكرية والمعيشية، والطبية وسائر العلوم، التي يبحث فيها الإنسان، وتتسابق إليها عقول النشر قديمًا وحديثًا: "وَنَزَّلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَنِي بَنْيَنَا لِكُلِّلْ شَيْءٍ" [النحل: ٨٩].

#### مكانة الدعوة

الدعوة إلى الله سيحانه من أعظم الأعمال البشرية، وأكثرها نفعًا، وهي مهمة أنساء الله ورسله المأمورين بتبليغ أممهم دين الله جل وعلا، وإخراجهم من الظلمات إلى النور، وإبانة ما يجب عليهم العمل به في حياتهم الدنيا، وما بلزمهم في علاقاتهم بالله سبحانه تعبدًا وعقيدة، وما تستقيم بهم أحوالهم الشخصية والاجتماعية وسائر أمورهم في حياتهم.

فإن ميراث الأنبياء عليهم الصلاة لمن بعدهم ليس بالدرهم ولا الدينار، وإنما بالعلم والعمل، وأداء الحق بمواصلة الدعوة إلى دبن الله، وعلى الناس التأسى بهم في الطريق الدعوي، الذي أبانه الله سيحانه عنهم في القرآن الكريم، فيتحمل أهل التقى وذوو المعرفة من أتباعهم عبء الدعوة إلى الله سيحانه على بصيرة، متأسين يهم في الإخلاص والصير، ومجادلة من عنده معرفة أو شبهة بالتي هي أحسن، يقول سيحانه لنبيه محمد صلى الله عليه وسلم: «قُلْ هَذْهِ ـ سَبِيلَ أَدْعُواْ إِلَى ٱللَّهِ عَلَىٰ بَصِيعِرَةِ أَنَّا وَمَنِ ٱتَّبَعَنَّى وَشَيْخَنَ ٱللَّهِ وَمَا أَنَّا مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ » [يوسف: ١٠٨]، وما يقصه الله علينا من أخدار الأنساء في الدعوة إلى الله مع قرابتهم وأهلهم، هو منهج دعوى، ترسّم خطاه المهتمون بالدعوة في كل عصر، في القدوة والعمل، وقد قال سيحانه بعد الرد على شبه بنى إسرائيل في عيسى عليه السلام: ﴿إِنَّ هَنْذَا لَهُوَ ٱلْقَصَمُ ٱلْحَقَّ وَمَا مِنْ إِلَاهِ إِلَّا ٱللَّهُ وَإِنَّ ٱللَّهَ لَهُوَ ٱلْمَزِيزُ ٱلْمَكِيمُ ﴿ [ال عمران: ٦٢].

فقد أنذر رسول الله صلى الله عليه وسلم عشيرته الأقريين، بعدما أمره الله بذلك، فوجه الدعوى إلى ابنته فاطمة وعمه العباس، وسمى غيرهما من بنى عبد المطلب وبنى عبد مناف لما أنزل الله تبارك وتعالى عليه قوله: «وَأَنذِرْ عَشِيرَتَكَ ٱلْأَقْرَبِينَ اللهِ وَالْخَفِضْ جَنَاحَكَ لِمَن ٱلْبُعَكَ مِنَ ٱلْمُوْمِنِينَ ١١٠ فَإِنْ عَصَوْكَ فَقُلْ إِنِّي بَرِيَّةً مِّمَّا تَعْمَلُونَ » [الشعراء:٢١٤ - ٢١٦]، فدعاهم إلى دين الله، وقال: «لا أغنى عنكم من الله شيئًا».

وهذا إبراهيم عليه السلام، يستغفر لأبيه

حتى نُهى، ويدعو أباه إلى دين الله الحق، لعله يسلم من غواية الشيطان. قال تعالى: «وَأَذْكُرُ في ٱلْكِنْبِ إِبْرَهِيمُ إِنَّهُ كَانَ صِدِيقًا نَّبِيًّا (اللهُ إِذْ قَالَ لِأَبِهِ يَتَأْمَت لِمَ تَعْبُدُ مَا لَا يَسْمَعُ وَلَا يُبْصِرُ وَلَا يُغْنِي عَنكَ شَيْنًا (اللهُ) يَتَأْبَتِ إِنِّي قَدْ جُلَّمَنِي مِنَ ٱلْمِلْمِ مَا لَمْ يَأْتِكَ فَٱتَّبِعْنِي أَهْدِكَ صِرْطًا سَويًا (اللهُ يَتأبَتِ لَا تَعْبُدِ ٱلشَّيْطَانَّ إِنَّ ٱلشَّيْطُنَ كَانَ لِلرِّحْمَنِ عَصِيًّا، [مريم: ٤١-٤٤].

ونوح عليه السلام لم يستطع إنقاذ ابنه من الغرق؛ لأنه عمل غير صالح، ولوط عليه السلام كانت زوجته مع القوم الفاسقين، فأصابها ما أصابهم من العذاب، وابنا أدم غلبت على أحدهما الشقاوة، وحق عليه قدر الله سبحانه، فأقدم على أول ذنب عصى الله به على وجه الأرض بسفك الدم الحرام عندما قتل أخاه حسدًا على أن تقبل الله منه قربانه - صدقته -؛ لأنها من جيد ماله، وهو لم تُقبِل منه؛ لأنه اختار الرديء، والله سبحانه يتقبل من المتقين.

ومن هذه النماذج التي مرت بأنبياء الله، واهتمامهم بالدعوة إلى الله بدءًا بالأقرب من ولد وأهل وعشيرة، وقوم، وغيرهم، الأقرب فالأقرب، يبين الله سبحانه للعباد في القرآن الكريم أن الدعوة أمر إلزامي على كل قادر عليه عالم بما يدعو إليه عالم بما ينهي عنه.

#### مراحل الدعوة

لما جاء أمر الله لنبينا محمد صلى الله عليه وسلم أن يبلغ رسالة ربه؛ لينذر الناس ويدعوهم إلى نبذ الآلهة التي يصرفون العبادة لها من دون الله جاءه ذلك الأمر للتبليغ على مراحل تتدرج بحسب وضع المجتمع الموجه إليه الدعوة، وبحسب القدرة من رسول الله صلى الله عليه وسلم، والتحمل والحماية له وللقلة المستجيبة لهذه الدعوة، وهم الفئة المستضعفة في المجتمع ذلك الوقت، فصبر على ذلك ثلاثة وعشرين عامًا، حتى اتسعت دائرة الدعوة وعظم أمرها، ودخل الناس في دين الله أفواجًا، فقد بدأت النبوة بأول ما نزل من القرآن، وهي: ﴿ أَقَرَّأُ إِلَّهِ رَبِّكَ ٱلَّذِي خَلَقَ ( ) خَلَقَ ٱلْإِنسَانَ مِنْ عَلَقِ ١٠ اَقَرَأُ وَرَبُّكَ ٱلْأَكْرَمُ ١٠ الَّذِي عَلَّمُ بِالْقَلَمِ ( ) عَلَّمُ ٱلْإِنسَانَ مَا لَرُ يَعَلَّمُ اللهِ العلق:١-٥].

وكانت الدعوة سرًا، خوفًا من أذى قريش، حتى أنزل الله سبحانه: « فَأَصْدَعْ بِمَا تُؤْمَرُ وَأَعْرَضْ عَن ٱلْمُشْرِكِينَ (اللهِ إِنَّا كَفَيْنَكَ ٱلْمُسْتَهْزِءِينَ» [الحجر: ٩٤ .[90 -

وكان التوجيه الرباني في القرآن الكريم للنبي صلى الله عليه وسلم: التحمل والصدر في تبليغ الدعوة، « وَأَصْبِرْ وَمَاصَبْرُكَ إِلَّا بِٱللَّهِ وَلَا تَخْزُنْ عَلَيْهِمْ وَلَا تَكُ فِي ضَيْقٍ مِّمَا يَمْكُرُونَ اللهُ إِنَّ ٱللَّهَ مَعَ ٱلَّذِينَ ٱتَّقُواْ وَٱلَّذِينَ هُم تُحْسِنُونَ [النحل:١٢٧].

والصبر الذي تكرر الأمر به لرسول الله صلى الله عليه وسلم في القرآن الكريم كثيرًا يمتثله أصحابه، وكل الدعاة إلى أن يرث الله الأرض ومن عليها، وهو من مجاهدة النفس، وتوطينها بالقدرة على التحمل في سبيل ما يدعو إليه، ثم جاءت المرحلة العليا عندما قويت شوكة المسلمين، وكثر عددهم وكان لهم دار منعة بعد هجرة رسول الله صلى الله عليه وسلم إلى المدينة، فكانت الآدة الكريمة: «أَذِنَ لِلَّذِينَ يُقُنْتَلُونَ بِأَنَّهُمْ ظُلِمُواْ وَإِنَّ ٱللَّهَ عَلَى نَصْرِهِمْ لَقَدِيرٌ اللهِ ٱلَّذِينَ أُخْرِجُواْ مِن دِيدُوهِم بِغَيْر حَقِّ إِلَّا أَن يَقُولُوا رَبُّنَا ٱللَّهُ وَلَوْلَا دَفْعُ ٱللَّهِ ٱلنَّاسَ بَعْضُهُم بِيعْضِ لْمُلِيَّمْتُ صَوَامِعُ وَبِيعٌ وَصَلُوَاتٌ وَمُسَاحِدُ يُذْكُرُ فَهَا أَسْمُ ٱللَّهِ كَثِيرًا وَلَيْنَصُرَكَ ٱللَّهُ مَن يَصُرُونَ إِنَّ ٱللَّهُ لَقُوعَتُ عَزِيزٌ ﴾ [الحج: ٣٩، ٤٠]. أمرًا بإظهار دينهم، وذلك أن أعداء الله تجمعوا، وأرادوا القضاء على المسلمين، واستئصالهم، انتصارًا لباطلهم، وتعصبًا للحق، وخوفًا من اتساع نطاق الدعوة بعد أن تكاثر عدد المسلمين في المدينة بعد الهجرة، ثم جاءت الآيات في كتاب الله للوقوف أمام قوة الكافرين بقوة مؤيدة من الله، أمرة بالجهاد لنشر الدعوة بالقوة، والتصدي لقوة الأعداء، فقال سيحانه: ﴿ وَجَنهِدُواْ فِي ٱللَّهِ حَقَّ جِهَادِهِ أَهُوَ أَجْتَبُنَكُمْ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي ٱلدِّينِ مِنْ حَرَجً مِلَّةً أَبِيكُمْ إِنْ هِيمً هُو سَمَّنكُمُ ٱلْمُسْلِمِينَ مِن قَبْلُ وَفَ هَنَا لِنَكُونَ ٱلرَّسُولُ شَهِيدًا عَلَيْكُمْ وَتَكُونُوا شُهَدَة عَلَى ٱلنَّاسِ فَأَقِيمُوا ٱلصَّلَوةَ وَمَاتُوا ٱلرُّكُوةَ وَاعْتَصِمُوا بِاللهِ هُوَ مَوْلَنَكُرُّ فَيْعُمُ ٱلْمَوْلَى وَنِعْدُ ٱلنَّصِيرُ ، [الحج: ٧٨].

ونزلت سورة محمد - التي يسميها بعضهم

سورة القتال - وفيها الأمر بمجاهدة الكفار؛ لكسر شوكتهم، والقضاء على رؤوس الفتنة المتصدية للدعوة إلى دين الله الحق، الذين يريدون إطفاء نور الله وإسكات صوت الحق، يقول سبحانه: «ذَلِكَ إِنَّ النِّينَ كَمْرُوا البَّعُوا الْبَعِلَ وَأَنَّ النَّينَ عَامَلُوا البَّعُوا الْمُعَلِلُ وَأَنَّ النَّينَ عَامَلُوا البَّعُوا الْمَعْلِلُ وَأَنَّ النَّينَ عَامَلُوا البَّعُوا الْمُعَلِلُ المَّالَمُ اللَّهُ لِلنَّاسِ أَمْتَلُهُمْ اللَّهُ المَّا لَيْقَالِ اللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلْعُلُهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَل

ومن المراحل التي يجب أن يأخذ بها المسلم في الدعوة إلى الله ترسم منهجها القرآني، بحسب ما بلّغ بذلك رسول الله صلى الله عليه وسلم فهو صلى الله عليه وسلم لم يطلب من أهل مكة زعامة ولا رئاسة، ولم يأت لأخذ أموالهم، ولكن دعاهم إلى الله، «قولوا: لا إله إلا الله تفلحوا»، وأن يكون الداعى إلى الله صادقًا في دعوته.

فالداعي إلى الله مبشر غير منفر، وميسر ولي بهذا المعنى يؤكد صلى الله عليه وسلم على أمته بقوله: «بشروا ولا تنفروا، ويسروا ولا تعسروا»؛ فيوجه الله جل وعلا حامل لواء الدعوة نبيه محمدًا صلى الله عليه وسلم – وأمته له تبع – إلى حسن الخلق في الدعوة، حتى يقترب الناس منه ويصغوا إلى ما يدعوهم إليه، فيقول سبحانه: «فَهَا رَحْمَة مِنَ اللهِ لِنتَ لَهُمُّ وَلُو كُنتَ فَظًا غَيِظً ٱلقَلْبِ لاَنفَشُوا مِنْ حَرِالاً فَاعَفُ عَنْهُمُ

ويقول الله تعالى لموسى وهارون عليهما السلام لما بعثهما إلى فرعون الطاغية، الذي استكبر وتكبر، ودعا الناس إلى اعتباره إلها يُعبد من دون الله: «فَقُولًا لَهُ، فَوَلًا لِيّنًا لَمَلَّهُ. يَتَذَكَّرُ أَوْ يَخْشَىٰ» [طه: ٤٤].

ولما كان الخوف ممن هو اقدر من الإنسان، وأمكن في القوة المادية من السمات البشرية، فقد أظهر ذلك موسى وهارون عليهما السلام لربهما، وهو سبحانه أعلم بذلك منهما في قولهما: «فَقُولًا لَهُ، فَلَا لَيْنَا لَعَلَمُ لِنَاكُمُ أَوْ يَغْشَيْ» [طه:٥٤].

فأزال عنهما ما كان يراودهما من ذلك الخوف، في ذلك الحوار القرآني البليغ؛ لأنه جل وعلا معهما بعنايته ورعايته وتاييده، يسمع ويرى، ومن كان الله معه فلا خوف عليه، وما عليه إلا أن يمتثل أمر الله ويبلغ دعوته التي أنيطت به، ويتحمل في سبيل ذلك ما يعترضه مطيعًا ومحتسبًا.

فامرهما جل وعلا بامتثال امره وعدم الخوف، واداء الدعوة إلى الله على وجهها؛ لتبرأ الذمة وتقوم الحجة، فقال سبحانه: «قَالَ لا تَغَافًا إِنَّى مَعَكُما السَّمَعُ وَأَرَى الله عَلَى وَهُولاً إِنَّى مَعَكُما السَّمَعُ وَأَرَى الله عَلَى وَلا تُعَذِّبُهُم قَدُ إِنَّى رَسُولًا رَبِّكَ فَأَرْسِلْ مَعَنا بَنِيَ إِسْرَةِ بِلَ وَلا تُعَذِّبُهُم قَدُ حِثْناك بِثَايَةٍ مِن رَبِّكُ وَالسَّلُمُ عَلَى مَن اتَبَعَ الْمُلَكم الله وَلا تُعَذِّبُهُم قَدُ إِنَّا قَدْ أُوحِي إِلْسَنَا أَنَّ الْعَذَابَ عَلَى مَن كَذَب وَتَوَلَى، [طه: ٤٦ - ٨٤].

وإذا كان علي بن أبي طالب رضي الله عنه قد روي عنه قوله: «حدّثوا الناس بما يعرفون، أتريدون أن يُكَذُّب الله ورسوله». فإنه قد أدرك هذا المعنى من منهج القرآن الكريم التعليمي في الدعوة، وتلمس مداخلها، وتحيّن الفرصة المناسبة لها، وسار عليه كل رسول في دعوة قومه؛ حيث يسخر الله كما نجد ذلك مبسوطًا في مواضع كثيرة من القرآن الكريم لكل واحد منهم في دعوته إلى الله مما يتفاعل مع قدرات عقولهم، وإتيانه لهم بما هو أكبر مما يشغل أذهانهم، وبما يظهر في مجتمعهم لعلهم يدركون السر العظيم وراء ما يُذعَوْنَ إليه ليعرفوا حق الله فيما دعتهم إليه رسلهم.

فالدعوة إلى الله في مراحلها وفرصها، وفي حكمة الداعي وطريقته في الدعوة محورها المنهج القرآني الكريم؛ حيث يظهر أمام المتأمل في كتاب الله أن كل آية توضح منهجًا تعليميًا، وكل دلالة من النص القرآني المجيد يستفاد منها طريق من طرق الدعوة إلى الله، قال الله تعالى: « هَذَا بَلَنَمُ لِلنَّاسِ وَلِمُنذَرُّوا بِهِ وَلِيَعَلَمُوا أَنَا هُوَ إِلَنَهُ وَحِدُّ وَلِيدَدُّرُ لِللَّهُ أَنْاً هُوَ إِلَنَهُ وَحِدُّ وَلِيدًا بَلَنَا الله وَلِيدًا الله وَلِيدُ وَلِيدًا بَلَنَا الله وَلَيدًا الله وَلِيدُ وَلِيدًا الله وَلَيدًا الله وَلِيدًا الله وَلَيدًا الله وَلِيدًا الله وَلِيدًا الله وَلِيدًا الله وَلِيدًا الله وَلِيدًا الله وَلِيدًا الله وَلَيْدًا الله وَلِيدًا الله وَلَيدًا الله وَلِيدًا وَلِيدًا وَلِيدًا وَلِيدًا الله وَلِيدًا الله وَلِيدًا وَلَيْهَا وَلَا الله وَلَالِهُ وَلِيدًا وَلِيدًا وَلَا الله وَلَا الله وَلَا الله وَلِيدًا وَلَيْهًا وَلِيدًا وَلَا الله وَلَا الله وَلَا الله وَلِيدًا وَلَا الله وَلِيدًا وَلَا الله وَلِي الله وَلَا الله وَلَا الله وَلَا الله وَلَا الله وَلِي وَلِي الله وَلِي الله وَلِي الله وَلَا الله وَلِي وَلِي الله وَلِي الله وَلِي الله وَلِي وَلِلْ الله وَلِي وَلِي الله وَلَا الله وَلِي الله وَلِي الله وَلِي الله وَلِي الله وَلِي

والله من وراء القصد، والحمد لله رب العالمين.





الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على

من لا نبي بعده ، وبعد :

ذكرنا أن جميع شرائع الدين ترجع إلى

تحقيق مصالح ثلاثة ، هي :

١- درء المفاسد : وشرع لها حفظ الضروريات الخمس : الدين، والنفس، والمال، والعرض، والعقل.

٢- جلب المصالح: وشرع لها ما يرفع الحرج عن الأمة في العبادات والمعاملات وغيرها، وتلك هي المعبر عنها بـ «الحاجيات».

 ٣- الجري على مقتضى مكارم الأخلاق ومحاسن الشيم، وشرع لها أحكام (التحسينيات).

- ورأينا أن البحث في المصالح والمفاسد، هو بحث في صميم المقاصد، ثم انتقلنا إلى أقسام المصلحة - عصلحة معتبرة، مصلحة ملغاة، مصلحة مرسلة.

وانتقلنا إلى حجية المصلحة المرسلة واختلاف المذاهب فيها، فراينا المذهب الأول الذي يرى انها حُجة بشروط، وقد تناولنا ذلك بالتفصيل في العدد السابق.

ونستانف البحث، فنقول وبالله تعالى التوفيق:

المذهب الثاني: المصلحة المرسلة حجة مطلقا، وهو مذهب الإمام مالك.

وأدلة هذا المذهب هي نفس أدلة المذهب الأول، ولكن بدون الشروط التي اشترطها أصحاب المذهب الأول.

- ويُردُّ على هذا: أنه لا يمكن الأخذ بالمصلحة المرسلة إلا بتلك الشروط التي ذكرناها؛ لأنه بعد الاستقراء والتتبع لفتاوى الصحابة، ومن جاء بعدهم من علماء الأمة وجدناهم يستدلون بالمصلحة، وهم قد راعوا تلك الشروط والقيود.

وكذلك فإن تلك الأدلة دلت على حجية المصلحة المرسلة، التي أخذ بها هؤلاء؛ حيث إنها منضبطة، ولم تدل على حجية المصلحة المرسلة مطلقًا؛ لأن هذا يؤدي إلى عدم انضباط من أخذ بها، مما يفتح مجال الأهواء والشهوات، فيقع في الزلل.

### المقاصد (٣)

المذهب الثالث: أن المصلحة المرسلة ليست بحجة مطلقًا، وهو مذهب بعض الشافعية وبعض الحنابلة وبعض المتكلمين.

أدلة هذا المذهب:

الدليل الأول: أن المصالح إما أن تكون معتبرة ، وإما أن تكون ملغاة ، والمصلحة المرسلة مترددة بينهما ، وليس جعلها مع المعتبر باولى من جعلها مع الملغى، فيمتنع الاحتجاج بها حتى يشهد لها شاهد بدل على أنها من قبيل المعتبر.

والجواب على ذلك: أنا لم نجعل المسلحة المرسلة مع المصالح المعتبرة مطلقًا، وبدون أدلة، بل جعلناها مع المصالح المعتبرة، وأنه يُحتج بها بادلة وبشروط قد رجحت اعتبارها على إلغائها، فيكون الاعتبار مظنونًا، والعمل بالظن الغالب ولجب.

فائدة:

الظن هو مطلق التردد بين أمرين أو أكثر. فإذا استوى الأمران سمّاه الأصوليون شكًا، وإذا ما ترجّع لحدهما على الآخر سمّوه ظفًا.

وأما غالب الظن فهو مرتبة من الظن يترجح فيها أحد الأمرين (الجانبين) رجحانًا مطلقًا، يُطرح معه الأمر (الجانب) الآخر، فالظن الغالب هو الذي تسكن إليه النفس ويطمئن به القلب.

فَالْأَصْلُ الذِي تُبِنِّى عليه الأحكام هو اليقين، فإذا أمكن الوصول إليه، لم يجز العدول عنه ، ولكن إذا تعدر ذلك أو تعسر – وهذا هو الغالب – فإن غالب الظن يُجعل بمثابة اليقين فتُننى عليه الأحكام.

وقد صاغ العلماء هذا في قاعدة : «ننزل غالب الظن منزلة اليقين» بصِيغ مختلفة. ومن أدلة هذه القاعدة:

١- حديث أم سلمة أم المؤمنين رضي الله عنها، أن النبي صلى الله عليه وسلم سمع خصومة بباب حجرته فخرج إليها، فقال: إنما أنا بشر وإنه يأتيني الخصم، فلعل بعضكم أن يكون أبلغ من بعض فأحسب أنه صادق فاقضي له بذلك، فمن قضيت له بحق مسلم فإنما هي قطعة من النار، فليأخذها أو ليتركها. [متفق عليه].

وكل ما دل على وجوب العمل بالشبهادة فهو دليل لهذه القاعدة ، ولا خلاف ين العلماء في العمل يهذه القاعدة، فقد اتفق المسلمون على وجوب العمل بمقتضى الشبهادة ، ونقل الإجماع على ذلك ابن قدامة في المغنى.

[المغنى ١٣/١٣ - ١٢٤].

وكل ما كان من قبيل الحكم بمقتضى شهادة الشهود فهو من باب العمل بالظن؛ لتعذر اليقين، والشهادة من أوسع أبواب تطبيق هذه القاعدة، ويدخل تطبيقها في مواضع عديدة، كالعمل بغلبة الظن في عدد ركعات الصلاة، أو أشواط الطواف ، أو في معرفة جهة القبلة، أو إزالة النجاسة غير المرئية.. إلى غير ذلك مما لا ينحصر.

- وقد اعُتبر أن بناء الأحكام على الظن الغالب من تيسير الشريعة على العباد ، فالله تعالى لم يكلف عباده بتحصيل اليقين الذي يكون عليهم شاقا أو متعذرًا؛ يسبب نقص علمهم، وعدم إحاطتهم بالأمر على حقيقته في كثير من المواضع ليبنوا عليه الأحكام، بل جعل وسيلة ذلك ما هو في قدرتهم، وهو الظن الغالب؛ إذ لو كُلفوا تحصيل البقين في مثل هذا الأمر ، لأدى ذلك إلى عُنتهم ، وإلى ضياع كثير من الحقوق ، وإلى اضطراب شئون العباد. [انظر القواعد والضوابط الفقهية المتضمنة للتيسير: عبد الرحمن بن صالح العبد اللطيف ٢/١٣٥- ٦٤٢].

الدليل الثاني : فإن قيل: إنا لم نعلم أن الشارع قد حافظ على تحصيل المصلحة بأبلغ الطرق، فلم تشرع المثلة في القاتل عمدًا وعدوانا مع أن المصلحة تقتضيها؛ لأنها أبلغ في الزحر عن القتل، ولم نُشرع القتل في السرقة، وشرب الخمر، والقذف، مع أن المصلحة تقتضيه؛ لأنه أبلغ في الزجر عن العود

فلو كانت المصلحة حجة لحافظ الشرع على تحصيلها بأبلغ الطرق، ولكن لم يفعل شيئا من ذلك، فلا تكون ححة.

فالحواب على ذلك: أن المصلحة حجة بالشروط والقيود السابقة الذكر في المذهب الأول، وما ذكرتم من الأمثلة لا تدخل في المصلحة المرسلة، بل إن كل ما قلتم هو من المصالح الملغاة؛ حيث تتكلمون في نصوص وحدود مقدرة، ولا اجتهاد مع النص.

الدليل الثالث: فإن قيل إن الحكم الشرعي هو

وهذا الحديث من أصرح ما يدل على هذه القاعدة.

ووجه الاستدلال أن الرسول صلى الله عليه وسلم صرِّح بأنه يبنى حكمه القضائي على ظاهر ما يقوم من حجة، وإن كانت قد تكون مخالفة لواقع

ومما يشير إلى أن المطلوب أصلا هو اليقين، قوله صلى الله عليه وسلم في الحديث: «إنما أنا بشر»؛ لأنه صلى الله عليه وسلم قد علل حكمه بالظاهر، وإن لم يطابق واقع الأمر، يكونه بشرًا، أي لا تعلم الغيب - إلا ما أوحى الله به إليه -، فدل على أنه لم يمنعه من العمل باليقين - الذي هو الأصل -هنا إلا عدم قدرته على ذلك؛ لصفته البشرية صلى الله عليه وسلم.

وكذلك قوله صلى الله عليه وسلم: «فإنما أقضى له يقطعة من النار» ، وهذا معناه أن المطلوب أصلا موافقة الماطن ، لكن لما تعدر ذلك أقيم الظن الغالب مقامه.

٧- حديث ابن عمر رضى الله عنهما أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال : «أمرت أن أقاتل الناس حتى بشهدوا أن لا إله إلا الله، وأن محمدًا رسول الله ، ويقيموا الصلاة، ويؤتوا الزكاة ، فإن فعلوا ذلك عصموا منى دماءهم وأموالهم إلا بحق الإسلام وحسابهم على الله» [متفق عليه].

قال الحافظ ابن حجر – رحمه الله –: «وفيه دليل على قبول الأعمال الظاهرة، والحكم بما يقتضيه الظاهر». [انظر فتح البارى: ١٨٦/١٣ - ١٨٨، شرح النووي على مسلم ١٧/٤- ٧].

٣- قوله تعالى : ﴿ وَأَسْتَشْهِدُواْ شَهِيدُنِّ مِن رَجَالِكُم ، [التقرة: ٢٨٢].

قال ابن العربي : قال علماؤنا : هذا دليل على جواز الاجتهاد، والاستدلال بالأمارات والعلامات على ما خفى من الأحكام. [أحكام القرآن لابن العربي . YOE/1

المستند إلى دليل ، أو أي أصل شرعي، كالكتاب والسنة، والإجماع، والقياس، ونحو ذلك، فلو أثبت المجتهد حكمًا مستندًا إلى مصلحة بدون دليل شرعي كان حكمًا بالعقل المجرد، ووضعًا للشرع بالرأي والتشهي، وهذا ظاهر البطلان.

فالجواب على ذلك: أن المصلحة المرسلة حجة، والأدلة قد دلت على ذلك صراحة، وتلك الأدلة هي: استقراء النصوص الشرعية، واستقراء فتاوى الصحابة وعلماء الأمة، ولو لم يُحتج بالمصلحة لخلت كثير من الحوادث عن الأحكام.

وهذه الأدلة الشرعية قد ثبت عن طريقها كثير من القواعد الأصولية: كحجية القياس، وخبر الواحد، وصيغ العموم، ونحو ذلك.

فلو كانت تلك الأدلة لا تصلح لإثبات المصلحة والاحتجاج بها للزم أنها لا تصلح لإثبات أي قاعدة أصولية، وهذا باطل.

- ثم إن الشروط المقيّدة للعمل بالمصلحة المرسلة بينت أن الأمر ليس بالعقل المجرد والتشهيّ والرأي، بل هو حكم بالشرع، ولا يخرج عن الشرع بحال.

#### حقيقة الخلاف بين الذاهب في العمل بالصلحة الرسلة:

الخلاف في الاحتجاج بالمصلحة المرسلة خلاف لفظي؛ لأن الجميع متفق على أن تحصيل المصالح وتكميلها، وتعطيل المفاسد وتقليلها أصل شرعي ثابت ، إلا أن الخلاف وقع في تسمية العمل بهذا الأصل والالتفات إلى تحقيقه – فيما لم يرد باعتباره أو إلغائه دليل خاص – مصلحة مرسلة.

فبعضهم يسمي ذلك مصلحة مرسلة، وبعضهم يسمي ذلك قياسًا، أو عمومًا، أو اجتهادًا، أو عملاً بمقاصد الشريعة.

ومما يقرر أن الخلاف لفظيُّ: الضوابط التي وضعها القائلون بالعمل بالمصلحة المرسلة. [معالم أصول الفقه للجيزاني: ٢٣٨].

فالعلماء في المذاهب المختلفة يستدلون بالمصالح المرسلة، ولكن تختلف هذه المذاهب في التوسع والتضييق في الأخذ بها، فبعضهم اشترط للأخذ بها شروطًا – كما هو في المذهب الأول – وبعضهم استدل بها مطلقًا، كما في المذهب الثاني.

قال القرافي: أما المصلحة المرسلة فالمنقول أنها خاصة بنا (المالكية)، وإذا تفقدت المذاهب وجدتهم إذا قاسوا وجمعوا وفرقوا بين المسالتين لا يطلبون شاهدًا بالاعتبار لذلك المعنى الذي به جمعوا وفرقوا، بل يكتفون بمطلق المناسبة، وهذه هي المصلحة المرسلة، فهي حينئذ في جميع المذاهب. [شرح تنقيح المناسية، المرسلة، فهي حينئذ في جميع المذاهب. [شرح تنقيح المناسية، المرسلة، فهي حينئذ في جميع المناسبة، وهذه المرسلة، فهي حينئذ في جميع المناسبة، وهذه المرسلة، فهي حينئذ في حميع المناسبة، وهذه المرسلة، فهي حينئذ في جميع المناسبة، وهذه المرسلة، فهي حينئذ في حميع المناسبة، وهذه المرسلة وينشله المرسلة وينشله المرسلة وينشله وينشله

وقال ابن دقيق العيد فيما نقله عنه الزركشي: نعم، إن الذي لا شك فيه أن لمالك ترجيحًا على غيره من الفقهاء في هذا النوع – يعني القول بالمناسب المرسل (المصلحة المرسلة) – ويليه الإمام أحمد بن حنبل، ولا يكاد يخلو غيرها من اعتباره في الجملة، ولكن لهذين ترجيح في استعماله على غيرهما. [انظر: البحر المحيط ٢٤١/٣ - ٢٢].

والحاصل أن أصحاب المنهبين الأول والثاني جعلوا المصلحة المرسلة من أدلتهم المعتبرة، إلا أن أصحاب المنهب الثاني قد توسعوا في الاستدلال بها، بخلاف أصحاب المنهب الأول، فقد ضيقوا فيها على حسب الشروط والضوابط التي ذكرناها، وهذا هو الراجح، والله أعلم. [انظر: المهنب في علم أصول الفقه: ١٠١١/٢، ١٠١٤].

#### أثر الاختلاف في الأخذ بالمصلحة الرسلة في العمل ببعض الفروع الفقهية:

۱- قتل الجماعة بالواحد: استدل المحتجون بالمصلحة المرسلة على قتل الجماعة بالواحد؛ حيث قالوا: إنه لو سقط القصاص بالاشتراك لأدى ذلك إلى اتساع القتل به، فيؤدي إلى إسقاط حكمة الردع والزجر، فاقتضت المصلحة قتلهم به.

أما من لم بأخذ بالمصلحة، فلم ير ذلك، بل قال: لا تُقتل الجماعة بالواحد ؛ مستدلاً بقوله تعالى : « وَكُنْبَنَا عَلَيْهِمْ فِيهَا أَنَّ ٱلنَّفْسَ بِالنَّفْسِ » [المائدة: ٤٥]؛ حيث إن الأية دلت على أنه لا يُؤخذ بالنفس أكثرُ من نفس واحدة.

#### فائدة:

ذهب جمهور الفقهاء إلى أنه لو تواطأ جماعةً على قتل واحد معصوم الدم؛ فإن الجميع يُقتلون بالفرد الذي تم التواطؤ على قتله؛ لما ورد عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه أنه قتل سبعة من صنعاء قتلوا رجلاً، وقال: لو تمالاً عليه أهل صنعاء لقتلتهم جميعًا. وأثر عمر أخرجه البخاري تعليقًا ووصله ابن حجر في فتح الباري ٢٧٧/٢، وأخرجه البيهقي – واللفظ له – وصحح إسناده. [انظر الموسوعة الفقهية ٢٧١/٣٣].

وكذلك قتل عليّ رضي الله عنه ثلاثةٌ بواحد، وقتل المغيرة سبعةً بواحد، ولم يُنْكَر عليهمً. [الموسوعة الفقهية ٢٨٢/١٥].

٢- تغريب المرأة البكر إذا زنت: استدل الإمام مالك بالمصلحة على أن المرأة البكر لا تُغرَّب (تُنفي من بلدها) إذا زنت؛ لأن المرأة تحتاج إلى حفظ وصيانة، فإذا غُربَّت بغير محرم كان ذلك إغراءً لها حالات إعمال المصلحة المرسلة.

وكذلك أيضًا في سائر المذاهب إلا الظاهرية، غير أن المذهب المالكي، كان أصرح وأوضح في مراعاته للمصالح ، باعتبارها المقصد العام للشريعة، والمقصد الخاص لكل حكم من أحكامها، وخاصة في أبواب المعاملات والعدادات.

#### أمثلة على العمل بالصلحة:

المثال الأول: عن السوع:

من المعلوم أن النبي صلى الله عليه وسلم نهي عن كثير من البيوع؛ لما يكتنفها من حهالة ومخاطرة، ولما تُفضى إليه من غرر وغبن في حق أحد المتبايعين، وهذا يقتضى الوضوح التام، والتحديد المضبوط في المبيعات وصفاتها، وفي الأثمان والأحال... إلى

ولكن هناك حالات كثيرة حدًا، بتعذر فيها – أو يعسر جدًا - توفير هذه الشروط، والالتزام مها، فتصبح مصلحة المتبايعين، التي هي المقصودة بتلك الشروط، تستدعى التساهل فيها، والتغاضي عن بعضها، مما هو متعذر أو عسير.

وهنا اتجاهان: اتجاه يميل إلى مراعاة المصلحة، ودفع الحرج والضرر، ويمثله الفقه المالكي، فالحنفي.

واتجاه يميل إلى المحافظة على الشروط الأصلية مهما يكن من أمر.

ومن هذا الباب: أن مالكًا يجوز بيع المغيّب في الأرض كالجزر واللفت، وبيع المقاثي (نوع من المزروعات كالبطيخ ونحوه) جملة، كما يجوز هو والجمهور بيع الباقلاء (الحبوب) ونحوه في قشره.

والغرر هنا غررٌ يسير، جائز مثله في البيوع، لا يؤثر، والحاجة تدعو إليه، وحملوا النهى عن الغرر في أحاديث النبي صلى الله عليه وسلم على الغرر الكثير ، من جهة، ومن جهة أخرى على ألا يكون فيه ضرر يفوق الضرر المقصود بالنهي.

وفي معنى الضرر المنهى عنه في الأحاديث، يقول الحافظ ابن عبد البر (المالكي): «وجملة معني الغرر: أنه كل ما يتبايع بها المتبايعان مما يدخله الحظر والقمار، وجهل معرفة المبيع، والإحاطة بأكثر أوصافه، فإن جهل منها اليسير، أو دخلها الغرر في القليل، ولم يكن القصد إلى مواقعة الغرر، فليس من بيوع الغرر المنهى عنها؛ لأن النهى إنما يُتوجه إلى من قصد الشبيء واعتمده». [الكافي في فقه أهل المدينة ٧٣٥/٢]. وللحديث بقية إن شاء الله .

والحمد لله رب العالمين.

بالفجور، وتضييعًا لها، وذلك ينافي قصد الشارع مِن وجوب الحد؛ لأنه ما شرع إلا زجرًا عن الزنا، وإن غرَّبُت المرأة بمحرم أدى ذلك إلى عقاب من لا ذنب له، وإن كلفت أجرته، ففي ذلك زيادة على عقويتها.

أما بعض العلماء، فلم يأخذ بالمصلحة هذا، وأوجب التغريب على المرأة كغيرها؛ مستدلاً بعموم حديث عبادة رضى الله عنه عن الرسول صلى الله عليه وسلم قال: «البكر بالبكر جلد مائة وتغريب عام». [رواه مسلم].

بالنسبة للتغريب، فيه ثلاثة أقو ال:

القول الأول: الوجوب في حق الرحل والمرأة، وهذا مذهب الشافعية والحنابلة، وزاد الشافعية أنه إذا خيف إفساد المغرَّب قيَّدَ وحُبِس في منفاه.

القول الثاني: أن التغريب واجب في الرجل دون المرأة، فلا تغرُّب؛ خشية عليها، وينبغي حبس الرجل وجوبًا في منفاه، وهذا مذهب المالكية والأوزاعي.

القول الثالث: أن التغريب من باب السياسة والتعزير، وذلك مفوض إلى الحاكم، وهذا مذهب الحنفية. [الموسوعة الفقهية ٢١/٥/١٦].

#### الإمام مالك والمصلحة المرسلة:

رأينا من أقوال أهل العلم أن المصلحة المرسلة ليست مقصورة على المذهب المالكي - كما هو شائع-، بل أخذت المذاهب المختلفة بها بشكل أو بأخر.

كما أن الإمام مالكا لم يبتدعها، وإنما استفادها من عمل الصحابة بها.

يقول الغزالي (وهو شافعي المذهب): «الصحابة رضى الله عنهم هم قدوة الأمة في القياس، وعُلم قطعًا اعتمادُهم على المصالح». [المنخول في أصول الفقه ص ٣٥٣].

وما قاله الغزالي قاله شيخه أبو المعالى -في مبحث الاستدلال - من كتابه «البرهان»، حيث سلم بحُجية الاستدلال المصلحى؛ لأن ذلك من عمل الصحابة رضي الله عنهم، وهو كثير في فقههم، وفتاويهم. [نظرية المقاصد عند الإمام الشاطبي

فكما سبق - أن العبارة الجامعة لمقاصد الشارع كلها، هي: جلب المصالح ودرء المفاسد، وهذا مطرد في جميع أحكام الشريعة، واطراده أظهر ما يكون في أحكام العادات والمعاملات، فالمصلحة في المذهب المالكي ليست هي مجرد الأخذ بالمصلحة فقط حيث لا نص ولا قياس ، بل هي استحضار للمصلحة عند فهم النص ، وعند إحراء القياس، فضلاً عن بسم الله، والحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وعلى آله وصحبه ومن والاه، وبعدُ:

فاكثر الناس يشتكي، الزوج يشتكي والزوجة تشتكي، الوالد يشتكي والوالدة تشتكي، رب العمل يشتكي، والعامل يشتكي، لا بل ذو والعامل يشتكي، الغني يشتكي، والفقير يشتكي، لا بل ذو الأرحام، حتى الجيران يشتكي بعضهم البعض!! وهذه الشكاوى منها ما يكون بحق، ومنها غير دلك.

ويطرح السؤال نفسه هنا وبقوة: وهل يملك بعضنا لبعض ضرًا أو نفعًا، عطاء أو منعًا؛ والله عز وجل يقول: ﴿ أَهُمُ يَقَسِمُونَ رَحْمَتَ رَبِكُ مَّنُ قَسَمْنَا يَيْهُمُ مَعِيشَتَهُمْ فِي ٱلْحَوْقِ اللَّهُ عُلَيْكُمْ مَعِيشَتَهُمْ فِي ٱلْحَوْقِ اللَّهُ عُلَيْكُمْ وَرُفَعَنَا بَعْضُهُم فَوْقَ بَعْضِ دَرَجَنتِ لِيَتَّخِذَ بَعْضُهُم بَعْضَا شُخُريًّا» [الزخرف:٣٢]، فلماذا الشكوى؟

لكننا نرى أن الله سبحانه وتعالى سمع قول المجادلة لرسول الله صلى الله عليه وسلم وهي تشتكي إلى الله، قال الله تعالى: «قَدْ سَمِعَ اللهُ قُولُ اللهُ عُبُدِلُكُ فِي رُوِّجِهَا وَتَشْتَكِي إِلَى اللهُ الله وَاللهُ يَعْدُ سَمِعَ اللهُ قُولُ اللهُ عَبْدِلُكُ فِي رُوِّجِهَا وَتَشْتَكِي إِلَى اللهِ وَاللهُ يَسْمَعُ عَالُورُكُمُ إِلَى اللهِ اللهُ ال

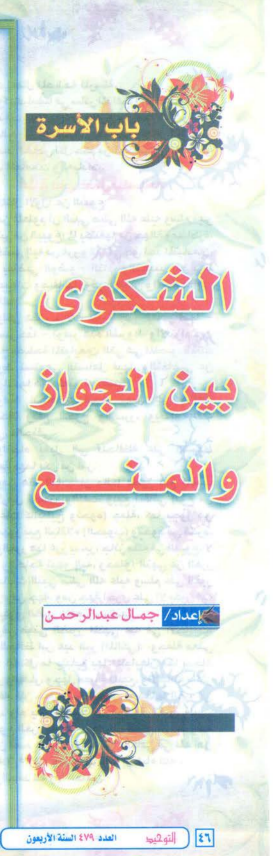
قالت عائشة رضي الله عنها: تبارك الذي وسع سمعه الأصوات!! لقد جاءت المجادلة إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم، وأنا في ناحية البيت تشكو زوجها، ما أسمع ما تقول، فأنزل الله عز وجل: «قد سَمِع اللهُ قُولُ أَلِّي تَجُرِدُكُ فِي زَوْجِهَا وَتَسْمِع اللهُ عَلْ الله عز وجل: «قد سَمِع اللهُ قُولُ الِّي تَجُرِدُكُ فِي زَوْجِهَا إلى أخر الآية. [تفسير الطبري وَتَشْرَكُمُ إِلَى اللهِ اللهِ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُو

فالآية تثبت جواز الشكوى، ولزوم النظر في شكواها، وإنصافها، وإفتائها ونصرتها، وفي الوقت نفسه نرى الرسول صلى الله عليه وسلم يقول: «من نزلت به فاقة فأنزلها بالناس، كان قمنًا من ألا تسد حاجته، ومن أنزلها بالله عز وجل أتاه الله برزق عاجل». [مسند أحمد ١١٧/٦ وقال الشيخ أحمد شاكر: إسناده صحيح].

والحديث يرشد إلى أن يشكو الإنسان حاجته وفاقته إلى الله تعالى لا إلى الناس، فأمور الرزق غائبة عنا، فلا ندري متى يأتي الفرج والرزق، فما علينا إلا التضرع إلى الله والانتظار لنزول الرحمة وبلوغ الكتاب أجله، فكيف الجمع بين الأمرين؟ معنى الشكوى:

يقال: شكى من فلان، وشكوت فلانًا أشكوه شكوًا وشكاية وشكاة إذا أخبرت عنه بسوء فعله، فهو مشكو، والاسم الشكوى. [عمدة القارى شرح صحيح البخارى: ٢٥١/٢].

ويطلق البث أيضًا على الشكوى، وعلى المرض، وعلى الأمر الذي لا يُصبَر عليه، ويراد بالبث الحزن، ويقال شدة الحزن. [فتح الباري لابن حجر ٢٦٣/٩].



فللشكوى إذن معان متعددة، منها ما حاء عن جابر بن عبد الله – رضى الله عنهما – قال: شهدت مع النبي صلى الله عليه وسلم يوم العيد، فيدأ بالصلاة قبل الخطبة، بلا أذان ولا إقامة، ثم قام متوكنًا على بلال، فأمر بتقوى الله تعالى، وحث على طاعته، ووعظ الناس وذكرهم، ثم مضى حتى أتى النساء فوعظهن وذكرهن، وقال: با معشر النساء، تصدقن. فإنكن أكثر حطب جهنم، فقامت امرأة من سطة النساء، سفعاء الخدين فقالت: لمّ يا رسول الله؟ فقال: «لأنكنَ تكثرن الشكاة، وتكفرن العشير». قال: فجعلن يتصدقن من حليهن بلقين في ثوب بلال من أقراطهن وخواتيمهن». [متفق

و «الشكاة» أي: الشكوي. ومعنى الحديث أنهن يجحدن الإحسان؛ لضعف عقولهن، وقلة معرفتهن. [شرح النووي على صحيح مسلم: ٢٠٣/٣].

وتعليله صلى الله عليه وسلم بالشكاة وكفران العشبير: دليل على تحريم كفران النعمة؛ لأنه حعله سببًا لدخول النار. وهذا السبب في الشكاية يجوز أن يكون راجعًا إلى ما يتعلق بالزوج، وححد حقه، ويجوز أن يكون راجعًا إلى ما يتعلق بحق الله من عدم شكره، والاستكانة لقضائه. [إحكام الأحكام شرح عمدة الأحكام: ١/٣٤٦].

#### الشكوي والصبر

والسؤال هذا: هل إذا اشتكى الصابر على البلاء حاله لغيره من الناس، فهل هذا ينافي صبره؟ وما حكم الشرع فيمن يشكو بعضا من همومه لصديقه، هل يعتبر ذلك من الاعتراض على قضاء الله وقدره؟

والجواب: إذا كانت الشكوى من الهموم لأجل التعاون، كأن يُظهر ما لديه لعل الله ينفعه برأيه واجتهاده من باب المشورة، من باب الاستعانة بالرأى، فلا بأس بذلك؛ بشكو همومه وحاجاته ليستعين برأيه، وإذا كان مضطرًا وسال المساعدة، فلا بأس؛ لأن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «إن المسألة لا تحل إلا لأحد ثلاثة - مسألة المال يعنى - لا تحل إلا لأحد ثلاثة: رجل تحمل حمالة فحلت له المسألة حتى بصيبها ثم بمسك، ورحل أصابته جائحة، احتاحت ماله فحلت له المسألة حتى يصيب قوامًا من عيش - أو قال: سدادًا من عيش - ورجل أصابته فاقة يعنى كان غنيًا، وكان بخير ثم أصابته فاقة حتى يقول ثِلاثة من نوي الحجى من قومه: لقد أصابت فلانا فاقة، يعنى حتى يشهدوا له، قال: وما سواهن يا قبيصة

سحتُ يأكله. [أخرجه مسلم ١٠٤٤]. [انتهى من فتاوى نور على الدرب لابن باز ١٩٢/٤].

وقد وردت بعض الأحاديث يُفهم منها تعارض الشكوى مع الصبر، فعن أبى هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: قال الله تعالى: إذا ابتليت عبدى المؤمن، فلم بشكني إلى غواده، أطلقته من أساري، ثم أبدلته لحمًا خيرًا من لحمه، ودمًا غير دمه، ثم يستأنف العمل. [الحاكم وصححه وقال: على شرط الشيخين، ووافقه الذهبي].

ووردت أحاديث أخرى يفهم منها حواز الشيكوي، وأنها لاتنافي الصير، فقد اشتكت السيدة عائشة، وقالت: وارأساه. وقالها الرسول صلى الله عليه وسلم عندما اشتد به الوجع، وكذلك كان النبي صلى الله عليه وسلم إذا دخل على مريض يسأله عن حاله، ويقول: كيف تجدك؟ وعندما زار الرسول صلى الله عليه وسلم سعدًا قال سعد: يا رسول الله، قد اشتد بي الوجع، وأنا ذو مال. إلخ. ولا تعارض بين هذه النصوص؛ لأن الشكوي إذا كانت إخبارًا عن الحال والواقع بلا تدرّم ولا تسخط ولا ضجر، جازت عندئذ، أما إذا كان فيها شيء من هذا فإنها تعارض الصير حينئذ، وفرق بين من يشكو الله إلى عواده، ومن يشكو إلى الله عز وجل في علاه، قال يعقوب عليه السلام: ﴿إِنَّمَا أَشُكُواْ مِنْ وَحُرْنِيَ إِلَى اللهِ ﴾ [يوسف:٨٦]، وقال تِعالى: «وَأَيُّوبُ إِذْ نَادَىٰ رَبُّهُ وَأَنِّي مَسَّنِي ٱلصُّرُّ وَأَنتَ أَرْحُمُ الرِّجِينَ» [الأنسياء: ٨٣].

يقول ابن القيم رحمه الله: لما كان الصير حبس اللسان عن الشكوى إلى غير الله، والقلب عن التسخط، والجوارح عن اللطم وشق الثياب ونحوها، كان ما يضاده واقعًا على هذه الحملة، فمنه الشكوى إلى المخلوق، فإذا شكا العبد ربه إلى مخلوق مثله، فقد شكا من يرحمه إلى من لا برحمه، ولا تضاده الشكوى إلى الله، وأما إخبار المخلوق بالحال، فإن كان للاستعانة بإرشاده أو معاونته، والتوصل إلى زوال ضرره، لم يقدح ذلك في الصبر، كإخبار المريض للطبيب بشكايته، وإخبار المظلوم لمن ينتصر به بحاله، وإخبار المبتلى ببلائه، لمن كان يرجو أن يكون فرجه على يديه، نتبين من ذلك أن الشكوى تجوز في بعض الأحوال، وتعارض الصعر في أحوال أخرى. والله

وحينئذ يفهم قول رويم: «الصبر ترك الشكوى». [شعب الإيمان: ٢٨٩/١٢].

فحقيقة الصبر ألا يعترض على المقدور، فأما إظهار البلاء لا على وجه الشكوى فلا ينافي الصبر، قال الله تعالى في أيوب عليه السلام: «أنّ وَجَدْنَهُ مَارِزً نِعْمَ ٱلْمَبُدُ» [ص:٤٤]، مع أنه قال: «أَنِّ مَسَّنِيَ ٱلطُّرُّ» [الأنبياء: ٨٣]، والله أعلم. [شرح النووي على مسلم: ١٠٢/٣].

ومما يجوز من الشكوى ما جاء:

عن سعد بن أبي وقاص رضي الله عنه قال: «جاءني رسول الله صلى الله عليه وسلم يعودني عام حجة الوداع من وجع اشتد بي، فقلت: يا رسول الله، قد بلغ بي من الوجع ما ترى وأنا ذو مال، ولا يرثني إلا ابنة، أفأتصدق بثلثي مالي؟ قال: لا. [إحكام الأحكام شرح عمدة الأحكام 171/٢].

ومما يجوز من الشكوي أيضًا ما:

أخرج الطبراني من حديث ابن عباس رضي الله عنهما قال: شكا رجل إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم العزبة فقال: ألا أختصي؟ قال: «ليس منا من خصى أو اختصى».

وفي الحديث ذم الاختصاء.. وفيه مشروعية شكوى الشخص ما يقع له للكبير، ولو كان مما يستهجن ويُستقبح... وفيه جواز تكرار الشكوى إلى ثلاث. [فتح البارى لابن حجر: ١٢٠/٩].

#### مراتب عليا من الصبر، كمن لم يظهر حزنه عند الصيبة:

عن أنس رضي الله عنه اشتكى ابن لأبي طلحة رضي الله عنه، فمات، وأبو طلحة خارج، فلما رأت امرأته أنه قد مات هيأت شيئًا، ونحته في جانب البيت، فلما جاء أبو طلحة، قال: كيف الغلام؟ قالت: هدأت نفسه، وأرجو أن يكون قد استراح، فظن أبو طلحة أنها صادقة، قال: فبات، فلما أصبح اغتسل، فلما أراد أن يخرج أعلمته أنه قد مات، فصلى مع النبي صلى الله عليه وسلم، ثم أخبر النبي صلى الله عليه وسلم، بما كان منها، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «لعل الله فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: فقال رجل من الأنصار: فرأيت لهما تسعة أولاد كلهم قد قرأ القرآن. [البخارى ١٣٠١].

قال الشارح: أما من لم يظهر حزنه عند المصيبة، وترك ما أبيح له من إظهار الحزن الذي لا إسخاط فيه لله تعالى، واختار الصبر كفعل أم سليم، ومن قهر نفسه وغلبها على الصبر، فهو آخذ بأدب الرب في قوله: "وَلَيْن صَبْرُمُ لَهُو خَبْرٌ لِلْصَحَبِينِ"، [النحل:١٢٦]. [شرح صحيح خَبْرٌ لِلْمَحَبِينِ"، [النحل:١٢٦]. [شرح صحيح البخاري لابن بطال ٢٨٤/٣].

### لا جناح على من جلس عند المصيبة يُعُرَف

عن عائشة رضي الله عنها لما قتل ابن حارثة وجعفر وابن رواحة، جلس النبي صلى الله عليه وسلم، يُعرف فيه الحزن، وأنا أنظر من صائر الباب - شق الباب - فأتاه رجل فقال: إن نساء جعفر، وذكر بكاءهن، فأمره أن ينهاهن، فذهب، ثم أتاه الثانية، لم يُطِعْنَهُ، فقال: (انههن)، فأتاه الثالثة، قال: والله لقد غلبنا يا رسول الله، فزعمت أنه قال: «فأحثُ في أفواههن التراب، فقلت: أرغم الله أنفك، لم تفعل ما أمرك رسول الله صلى الله عليه وسلم، ولم تترك رسول الله صلى الله عليه وسلم من العناء.[البخارى ١٢٩٩].

وعن أنس رضي الله عنه قال: قنت رسول الله صلى الله عليه وسلم شهرًا حين قُتل القراء، فما رأيت رسول الله صلى الله عليه وسلم حزن حزنًا قط أشد منه. [البخاري ١٣٠٠].

وقد توجع الصحابة على فقد الرسول صلى الله عليه وسلم، وحزنوا له أشد الحزن، قال طاووس: ما رأيت خلقًا من خلق الله أشد تعظيمًا للحارم الله من ابن عباس، وما ذكرته قط فشئت أن أبكي إلا بكيت، ورأيت على خديه مثل الشراكين من بكائه على رسول الله صلى الله عليه وسلم.

وقال أبو عثمان: ورأيت عمر بن الخطاب لل جاءه نعي النعمان بن مقرن وضع يده على رأسه وجعل يبكي. ولما مات سعيد بن أبي الحسن بكى عليه الحسن حولاً، فقيل له: يا أبا سعيد، تأمر بالصبر وتبكي؟ قال: الحمد لله الذي جعل هذه الرحمة في قلوب المؤمنين يرحم بها بعضهم بعضا، تدمع العين، ويحزن القلب، وليس ذلك من الجزع، إنما الجزع ما كان من اللسان واليد. وقال يحيى بن سعيد: قلت لعروة: إن ابن عمر يشدد في يحيى بن سعيد: قلت لعروة: إن ابن عمر يشدد في البكاء على الميت، فقال: قد بكي على أبيه. وبكى أبو وائل في جنازة خيثمة.

فهؤلاء معالم الدين لم يروا إظهار الوجد على المصيبة بجوارح الجسم إذا لم يجاوزوا فيه المحنور خروجًا من معنى الصبر، ولا دخولاً في معنى الجزع. وقد بكى صلى الله عليه وسلم على البنته زينب، وعلى ابنه إبراهيم، وفاضت عيناه، وقال: «هذه رحمة جعلها الله في قلوب عباده» وبكى صلى الله عليه وسلم لقتل جلة الإسلام وفضلاء الصحابة، وتوجع لفقدهم. [شرح صحيح البخاري لابن بطال ٢٨٠/٣- ٢٨٤].

#### البكاء عند المريض

قد يزور الإنسان أخاه المريض، فيجده يتقلب ويتالم من شدة المرض والمعاناة، أو يجده في نزعه الأخير فيُبكيه ذلك، فهل في ذلك حرج، أو فيه ما ينافى الصبر؛

عن ابن عمر رضى الله عنهما قال: اشتكى سعد بن عبادة، فأتاه الرسول صلى الله عليه وسلم يعوده مع عبد الرحمن بن عوف، وسعد بن أبى وقاص، وعبد الله بن مسعود، فوحده في غاشية أهله، فقال: «قد قضي؟» قالوا: لا، يا رسول الله، فبكى النبي صلى الله عليه وسلم، فلما رأى القوم بكاء النبي صلى الله عليه وسلم بكوا، فقال: «ألا تسمعون؟ إن الله لا يعذب بدمع العين، ولا بحزن القلب، ولكن يعذب بهذا – وأشار إلى لسانه - أو يرحم، وإن الميت يعذب ببكاء أهله عليه». أي: يعذب الميت ببكاء أهله إذا كان النوح من سُنته؛ لقول الله تعالى: «فُوّا أَنفُسَكُمْ وأَهْلِكُمْ نارًا » [التحريم: ٦]، وقال صلى الله عليه وسلم: «كلكم راع ومسئول عن رعيته». فإذا لم يكن من سِنته، فهو كما قالت عائشية: «ولا نُزِرُ وَازِرَة وِزرَ أُخُرِيْ [الأنعام: ١٦٤]، قاله ابن بطال. انتهى.

وقد بين هذا الحديث أنه لا يُعذب بدمع العين، وحزن القلب، وإنما يعذب بالقول السيئ ودعوى الجاهلية، وقوله: «أو يرحم» يحتمل معنيين: أحدهما: أو يرحم إن لم ينفذ الوعيد في ذلك، والثاني: يريد أو يرحمه إذا قال خيرًا، واستسلم لقضاء الله تعالى. [شرح صحيح البخاري لابن يطال: ٣٨٩/٣].

#### البكاء على الميت بعد موته:

النُّوْح سُنة الجاهلية حرام قد نسخه الإسلام، ألا ترى أن النبي صلى الله عليه وسلم، كان يشترط على النساء في بيعة الإسلام ألا ينحن؛ تأكيدًا للنهى عنه، وتحذيرًا منه.

دخل الرسول صلى الله عليه وسلم على عبد الله بن الربيع يعوده، فصاح به فلم يجبه، فاسترجع رسول الله صلى الله عليه وسلم، وقال: «غلبنا عليك يا أبا الربيع»، فصاح النسوة وبكين، فجعل جابر يسكتهن، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «دعهن، فإذا وجبت فلا تبكين باكية».

والوجوب: الموت، فدل أن هذا الحديث على الندب لا على الإيجاب؛ لأنه لو كان ترك البكاء عليه فرضًا بعد موته لما جاز لنساء جعفر أن يبكين بعد موته، ولوجب أن يقتصرن على السكوت، فلما اعترضت عائشة لرسول الله صلى الله عليه وسلم حين قالت له: والله ما أنت بفاعل. ومثله قوله:

«لكن حمزة لا بواكي له». فدل على جواز البكاء على الميت بعد موته. [صحيح البخاري لابن بطال ٢٩٠/٣].

قال ابن عطاء: الصبر الوقوف مع البلاء بحسن الأدب، وقال الأستاذ أبو علي الدقاق رحمه الله تعالى: حقيقة الصبر ألا يعترض على المقدور، فأما إظهار البلاء لا على وجه الشكوى فلا ينافي الصبر، قال الله تعالى في أيوب عليه السلام: «إنًا وَجَدْنَهُ صِائِزاً نِعْمَ ٱلْمَبَّدُ» [ص:٤٤]، مع أنه قال: «أَنِي مَسَنِي الضّرِ» [الانبياء: ٨٣]. والله أعلم [شرح النووي على مسلم: ١٠٢/٣].

#### شكوى المرأة زوجها:

لو أن امرأة وصفت زوجها بما يكرهه، لكان غيبة محرمة على من يقوله ويسمعه، إلا إن كانت في مقام الشكوى منه عند الحاكم، وهذا في حق المعين، فأما المجهول الذي لا يُعرف فلا حرج في سماع الكلام فيه؛ لأنه لا يتأذى إلا إذا عرف أن من ذكر عنده يعرفه. [فتح الباري لابن حجر ٢٧٧/٩]. الشكوى المقبولة والمنوعة:

ولقد كان بشر الحافي يقول لمن ساله عن مرضه: أحمد الله إليكم، بي كذا وكذا، فقيل للإمام أحمد: وقالوا: هو يبدأ بالحمد قبل أن يصف مرضه، فقال أحمد: سلوه عمن أخذ هذا؟ يعني إن كان هذا لم ينقل عن السلف فلا يقبل منه - فقال بشر: عندي فيه أثر، ثم روى بإسناده عن بعض السلف قال: «من بدأ بالحمد قبل الشكوى لم تُكتب عليه شكوى». فبلغ الإمام أحمد فقبل قوله. [الحكم الجديرة بالإذاعة لابن رجب الحنبلي: ص٣٨].

والشكوى المنوعة هي ما كانت على سبيل الضجر والجزع، وعدم الرضا بالمقدور، وشكوى الله إلى خلقه، فبعض الناس يقول للناس: أنا ماذا صنعت حتى يحدث لي ما حدث؛ فهذا من الاعتراض، وعدم الرضا معاذ الله، كما جاء في حديث ابن عباس، أن رسول الله صلى الله عليه وسلم دخل على رجل يعوده، فقال: «لا بأس طهور، إن شاء الله». فقال: كلا، بل هي حمى تفور على شيخ كبير كيما تزيره القبور، قال النبي صلى الله عليه وسلم: «فنعم إذن». [صحيح البخاري].

قال الحافظ: «روى الطبراني أن الأعرابي أصبح ميتًا، وأن النبي صلى الله عليه وسلم قال: أما إذ أبيت فهي كما تقول قضاء الله كائن». فما أمسى من الغد إلا ميتًا. [شرح كتاب التوحيد من صحيح البخاري ٢٧١/٢].

والحمد لله رب العالمين.

# الرد على الذين



#### هوائد القروض والبنوك حرام بين، فكيف يطرح للمناقشة؟!

في جريدة الأهرام يوم الخميس ٢٧ من شوال ١٤٠٩هـ ١٩٨٩/٦/١ كتب الدكتور عبد المنعم النمر وزير الأوقاف الأسبق - كلمة تحت عنوان: حول تحديد ربح القروض والوديعة الاستثمارية، وبعد مناقشة استغرقت ثلاثة أرباع الكلمة طرح موضوعًا للرأي، والمقدمة تتصل بالاجتهاد، ولا نريد أن نناقشها هنا، وإنما نقف عند الموضوع الذي طرحه، وحتى نوجز إيجازًا شديدًا أحدد النقاط الرئيسة التي أناقشها، وهي:

أولا: الموضوع الذي طرحه لإبداء الرأي.

ثانيًا سبب التحريم: ويرى أن مرده إلى تحديد الفوائد، وأن الدائن هو الذي يحدد، وأن المقترض قد يعجز ولا يحقق ربحًا من القروض فيقع عليه الظلم من المقرض.

فَالثنا: سبب التحريم لا ينطبق على البنوك. وأبدأ المناقشة مستعيناً بالله عز وجل:

التقطة الأولى: الموضوع الذي طرحه فضيلة الدكتور النمر ليس جديدًا، فحكم فوائد القروض استقر منذ أربعة عشر قرنًا، وفوائد البنوك استقر حكمها أيضًا، ولكن منذ أكثر من أربعين سنة، ففوائد القروض محرمة بالكتاب والسنة والإجماع، فأي زيادة على رأس المال يحرمها قوله تعالى: "وَإِن تُبتَّمُ فَلَا اللهِ وَالْمَوْنَ وَلا تُطْلَمُونَ وَلا تُطْلَمُ وَاللهِ مَنْ اللهِ اللهِ اللهِ مَنْ اللهِ وَدُرُواْ مَا بَعِي مِنَ الرِيْوَا إِن كُنتُم اللهِ اللهِ وَدُرُواْ مَا بَعِي مِنَ الرِيْوَا إِن كُنتُم مُونَ اللهِ وَدُرُواْ مَا بَعِي مِنَ الرِيْوَا إِن كُنتُم مُونَا أَنْ مُنْ اللهِ وَدُرُواْ مَا بَعِي مِنَ الرِيْوَا إِن كُنتُم مُونَا اللهِ وَدُرُواْ مَا بَعِي مِنَ الرِيْوَا إِن كُنتُم مُونَا اللهُ وَدُرُواْ مَا بَعِي مِنَ الرِيْوَا إِن كُنتُم مُونَا اللهُ وَدَرُواْ مَا بَعِي مِنَ الرِيْوَا إِن كُنتُم مُونَا اللهِ اللهُ اللهُ وَدُرُواْ مَا بَعِي مِنَ الرِيْوَا إِن كُنتُم مُونَا اللهُ وَدَرُواْ مَا بَعِي مِنَ الرِيْوَا إِن كُنتُم مُونَا اللهُ اللهُ وَدَرُواْ مَا بَعِي مِنَ الرِيْوَا إِن كُنتُم اللهُ اللهُ وَدَرُواْ مَا بَعِي مِنَ الرِيْوَا إِن كُنتُم اللهُ اللهُ وَدَرُواْ مَا بَعِي مِنَ الرِيْوَا إِن كُنتُم اللهُ اللهُ

روى الطبري عن السدي قال: «نزلت هذه الآية في العباس بن عبد المطلب ورجل من بني المغيرة، كانا شريكين في الجاهلية، يسلفان في الربا إلى أناس من ثقيف». [انظر تفسير الطبري ج1 ص٧].

وقال الجصاص في أحكام القرآن (٤٦٥/١): «الربا الذي كانت العرب تعرفه وتفعله إنما كان قرض الدراهم والدنانير إلى أجل، بزيادة على مقدار ما استقرض، على ما يتراضون به».

وقال في موضع آخِر (٤٦٧/١): «معلوم أن ربا الجاهلية إنما كان قرضًا مؤجلًا بزيادة مشروطة، الحمد لله حمدًا طيبًا طاهرًا مباركًا فيه، ونصلي على خير البشر الذي تركنا على المحجة البيضاء ليلها كنهارها، لا يزيغ عنها إلا هالك، وعلى اله وصحبه ومن اهتدى بهديه واتبع سنته

إلى يوم الدين، وبعدُ:

فمنذ أكثر من ربع قرن ظهرت دعوة في مصر لتحليل شهادات الاستثمار، وحمل لواء هذه الدعوة الدكتور عبد المنعم النمر – غفر الله له –، والدكتور أحمد شلبي، ولم يكتف بهذا، بل دعا إلى تحليل فوائد البنوك الربوية، والتعامل بنظام الفائدة عمومًا.

وكنت ممن شرُف بالتصدي لهذه الدعوة، وكتبت بحثًا نُشر في ملحق خاص مع مجلة الأزهر في شعبان عام ١٤٠٢ه، ثم أعادت المجلة نشره بعد شهرين، ثم كتبت بحثًا آخر نُشر في سلسلة «رسالة الإسلام»، وجُعل هدية مع مجلة الأزهر في ذي الحجة من العام نفسه، ثم جُمع البحثان في كتاب.

وفي أواخر عام ١٤٠٩هـ عاد الدكتور النمر من جديد لإثارة الفتنة، ولكنه لم يقف عند شهادات الاستثمار، وإنما دعا إلى مناقشة فوائد القروض والبنوك، فكتبت ردًا عليه في ثلاثة مقالات، وكانت دعوته تلك تحريضًا للدكتور محمد سيد طنطاوي مفتي مصر أنذاك، فاصدر بيانه السياسي الشهير، وفيه تحليل شهادات الاستثمار وبعض البنوك الربوية، فكتبت ردًا استغرق سبعة مقالات، ونُشر الرد في مصر وقطر والأردن والإمارات والكويت، ثم السودان، كما كتبت بعض المقالات في الرد على غيرهم من المجترئين على الفتيا.



فكانت الزيادة بدلا من الأحل، فأبطله الله تعالى

وقال الفخر الرازي في تفسيره (٩٢/٤): «ريا النسيئة هو الأمر الذي كان مشهورًا متعارفا في الجاهلية، وذلك أنهم كانوا يدفعون المال على أن بأخذوا كل شهر قدرًا معينا، ويكون رأس المال باقيًا، ثم إذا حل الدين طالبوا المدين برأس المال».

والسنة المطهرة سنت أن «من زاد أو استزاد فقد أربي»، ونهت عن قرض جر منفعة، أما الإجماع فهو ثابت.

قال ابن قدامة في المغنى (٣٦٩/٤): كل قرض شرط فيه أن يزيده فهو حرام بغير خلاف. قال ابن المنذر: أجمعوا على أن المسلف إذا شرط على المستسلف زيادة أو هدية فأسلف على ذلك أن أخذ الزيادة على ذلك ريا.

وقال القرطبي في تفسيره (٢٤١/٣): «أجمع المسلمون نقلا عن نسهم صلى الله عليه وسلم أن اشتراط الزيادة في السلف ربا، ولو كان قبضة من علف – كما قال ابن مسعود – أو حية واحدة».

فتحريم فوائد القروض من الأمور المعلومة من الدين بالضرورة، فكيف يكون عنوانا لموضوع يطرحه لأخذ الرأى؟ وقد قال ربنا عز وجل: وما كان لْمُؤْمِن وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللَّهُ ورَسُولِكُ ۚ أَمْرًا أَن يَكُونَ لَهُمُ الخيرة مِن أمرِهم " [الأحزاب:٣٦].

وأما فوائد البنوك فكان الاختلاف حول حكمها قبل أكثر من خمسين سنة؛ حيث لم يدرك بعض الفقهاء طبيعة عمل البنوك: حدثني فضيلة الشبيخ سيد سابق رحمه الله موضحًا موقفهم، فقال: «إنهم بنوا فتواهم على أساس أن البنك يستثمر بطريقة دقيقة محسوبة أمكن معها حساب نصيب صاحب رأس المال، ولم يدركوا أن البنك لا يستثمر، وإنما يقرض بريا، وأنه من الممكن أن يتحول إلى منهج إسلامي يتفق مع شروط المضاربة».

وفي سنة ١٣٨٥هـ (١٩٦٥م) كان المؤتمر الثاني لمحمع البحوث الإسلامية، وشارك فيه كبار علماء خمس وثلاثين دولة إسلامية، وضم المؤتمر الفقهاء والاقتصاديين، فاتضحت الرؤية، وبالإجماع − اعم بالإحماع - صدرت الفتوى بأن فوائد البنوك من الربا المحرم.

وتلته مؤتمرات كثيرة انتهت إلى الفتوى ذاتها، وبعض هذه المؤتمرات غلب عليها طابع الفقه، ودُعي

#### اعداد: د/ على أحمد السالوس

#### أستاذ فخرى في المعاملات المالية والاقتصاد الإسلامي بجامعة قطر

إليه رجال الاقتصاد، ويعضها غلب عليه طابع الاقتصاد، ودُعى إليه رجال الفقه.

وأذكر من هذه المؤتمرات على سبيل المثال: المؤتمرات العالمية للاقتصاد الإسلامي، ومجمع الفقه التابع لرابطة العالم الإسلامي، ومجمع الفقه المنبثق عن منظمة المؤتمر الإسلامي.

إذن: الموضوع ليس جديدًا، فقد يُحث وحُسم، فلماذا بثار من حديد، وهو يتعلق بأكبر الكيائر من السبع الموبقات؟ وكيف يلقى المسلم ربه إذا ترك فتاوى هذه المؤتمرات والهيئات محتمعة، وأخذ يرأى فرد؛ كائنا من كان؟

#### النقطة الثانية:

قال فضيلته: إن علماءنا جميعًا متفقون على تحريم هذه المعاملات بسبب تحديد ربحها، ويقولون: إن التحديد جعلها ربًا محرمًا.

قلت: من الذين أحمعوا واتفقوا؟

إن سبب التحريم هو مجرد الزيادة، أو المنفعة المشروطة في عقد القرض، سواء أكانت الزيادة محددة أم غير محددة، وكلام الجصاص يبين هذا، وما ذكره ابن قدامة وابن المنذر والقرطبي واضبح كل الوضوح في تحريم أي زيادة، أو هدية، ولو قيضة من علف أو حبة واحدة، فضلا عن ٩٪ أو ١٠٪، وما الربا المحرم إذن لو كانت هذه النسبة زيادة على القرض في مقابل الزيادة حلالا غير حرام.

وابن قدامة بعد أن ذكر إجماع الأمة بغير خلاف، قال: «إن شرط أن يؤجر داره بأقل من أجرتها، أو على أن يستأحر دار المقرض بأكثر من أحرتها، أو على أن يهدى له هدية، أو يعمل له عملا، كان أبلغ في التحريم». اهـ.

وقال فضيلته أيضا: إن التحديد هو الذي فرضه الدائن على المدين، لينتهي بعد هذا إلى أن التحديد لو كان من المدين فهو حلال!!



قلت: عندما بقى شيء من الربا على القبائل لا الأفراد، وحرّمه الله تعالى على لسان رسوله صلى الله عليه وسلم، أفكان الرسول صلى الله عليه وسلم يسأل أولا: من الذي حدد الفائدة؛ فإن كان المقرض حرّمها، وإن كان المقترض أحلها؟ تفرقة عجيبة لم يقل بها أحد من قبل، وإنما كما قال الجصاص أنفا: «على ما يتراضون به». فالمقرض قد يحدد ويرضى المقترض، والمقترض قد يبدأ هو بالتحديد فيرضى المقرض، وكل منهما يرضى بما يراه محققا لمصلحته، ومع هذا يأذن كل منهما بحرب من الله ورسوله.

ويبقى هنا ما قاله فضيلته من أن التحديد الذي فرضه الدائنون قد يظلم المدينين، ويقصم ظهورهم، وينتهى بعد هذا إلى أن علة التحريم هي الضرر، ومتى انتفى الضرر فلا تحريم.

قلت: العلة وصف ظاهر منضبط مناسب، وهي هنا الزيادة المشروطة التي سبق بيانها، أما الضرر فلا يصلح علة البتة لتحريم الربا، فالضرر حرام وإن لم يكن من الربا: «لا ضررَ، ولا ضرارَ».

والربا محرم وإن لم يؤد إلى الضرر، وكثير من ربا الجاهلية كان لا يؤدي إلى ضرر بالمقترض، فمعظم القروض كان يستخدم في التجارة الدولية بالمفهوم الحديث، حيث كان التجار الكبار الذين يذهبون إلى الشام واليمن يتسعون في تجارتهم عن طريق القروض إن لم يرغبوا في القراض، أي شركة المضاربة، وعلى هذا قد نجد صاحب الملايين يقترض من صاحب المئات، وقد يكسب أضعاف أضعاف الفوائد الربوية.

كما أن هذا التعديل يتنافى مع فقه النصوص، فلو كان الأمر هكذا فكيف تلحق اللعنة المقترض، ويستوي مع المقرض؟ حيث لعن الرسول صلى الله عليه وسلم أكل الربا، وموكله، وكاتبه، وشاهديه، وقال: «هم سواء».

كما جاء في الحديث الصحيح المشهور، وفي حديث صحيح آخر: «فمن زاد أو استزاد فقد أربى، الأخذ والمعطى فيه سواء».

النقطة الأخيرة:

قال فضيلته: إن التحديد الذي اعتبرناه علة لتحريم التعامل مع الأفراد لا يصلح أساسًا لتحريم التعامل مع المصارف لعدم وجود أي ضرر عليها

وما دامت علة التحريم في التعامل مع الأفراد - وهي الضرر - غير موجودة في التعامل مع

المصارف، فيكون الإيداع في المصارف وأشباهها من المؤسسات، وتقدير ربح منه محدد مقدمًا، حلالا غير حرام، ما دامت تستثمر الأموال في أعمال جائزة

قلت: بينت من قبل علة التحريم، وليست هي التحديد، ولا الضرر، ولكن نقف هنا عند ختام حديثه: فبكل المقاييس والشروط والعلل التي ذكرها هو نفسه تعتبر الفوائد التي يحددها البنك في حالة الإقراض، ويأخذها من الأفراد المقترضين، من الربا المحرم شرعا.

والبنك كما عرفه الاقتصاديون: هو المنشأة التي تتاجر في الديون فهو يقترض بفائدة حددها؛ ليُقرض بفائدة أكبر حددها البنك أيضا، وليس المقترض من الأفراد.

ولولا الفائدة التي يأخذها لما استطاع أن يحدد الفائدة التي يعطيها، والمقترض إن لم يربح يطالبه البنك بالدين والفوائد، وإذا تأخر عن موعد الأداء يطبق عليه القاعدة الجاهلية المشهورة: «إما أن تقضى أو أن تربى»، وإذا اقترض الأفراد للاستهلاك الضروري لا للتجارة بلزمون بالقرض وفوائده.

وإذا نظرنا إلى الميزانية الختامية لأي بنك نجد أن دخله أساسًا من الفرق بين فوائد القروض التي يأخذها والفوائد التي يعطيها، بل نجد البنوك بعد أن وصلت إلى ما يعرف بمرحلة خلق النقود، تقرض ما لا تملك، وما لا وجود له، وتأخذ فوائد عليه، فهي تقرض أكثر مما لديها من ودائع، وهذا أمر يعرفه رجال الاقتصاد، ولذلك فإن الفوائد التي تأخذها البنوك أسوأ من ربا الجاهلية.

والذي أقرض البنك بفائدة ١٠٪ أقرض البنك أمواله بفائدة ١٥٪ مثلا، فالبنك إذن وسيطريوي بين المقرض والمقترض، والإقراض في الواقع للمقترض الأخير، البنك هو الذي يحدد كلا من الفائدتين.

فالمودع والبنك شريكان في إقراض الأفراد بالربا، فكيف يقول فضيلته بأن البنوك تستثمر الأموال في أعمال جائزة شرعًا؟

إن هذا ينطبق على البنوك الإسلامية فقط، ولا يستطيع أي بنك إسلامي أن يحدد الأرباح؛ لأنه لا يعلم الغيب، ولا يعرف ما سيحققه من الأرباح، ولا ما سيصيبه من الخسائر.

نسأل الله تعالى أن يهدينا جميعًا، وأن يجنبنا

وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين. نواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية، حتى يقف القارئ الكريم على حقيقة هذه القصة التي اشتهرت على السنة القصاص والوعاظ، وتنتشر هذه القصة في أشهر الحج، ولقد بينا من قبل في هذه السلسلة من القصص الواهية في الحج:

قصة: «الأنصاري والثقفي في فضل الحج»، ثم قصة: «حج آدم» ثم قصة «حوار الخليفتين عند الحجر الأسود»، ثم قصة «بلال وشد الرحال إلى قبر النبي صلى الله عليه وسلم»، ثم قصة: «حج الرفاعي وتقبيل يد النبي صلى الله عليه وسلم»، ثم قصة «رسالة إلى عابد الحرمين»، ثم قصة «مجيء الأعرابي إلى قبر النبي صلى الله عليه وسلم»، ثم قصة «مفتاح الكعبة ونزول صلى الله عليه وسلم»، ثم قصة «مفتاح الكعبة ونزول أية الأمانات»، ثم قصة «مفتراة على النبيح إسماعيل عليه السلام». ثم قصة «نداء الملك على الحاج إذا وضع رجله في الغرز».

ثم قصة «المغفرة للطالبين بين عشية عرفة وصباح المزدلفة». ثم قصة «مفتراة على النبي صلى الله عليه وسلم في إبقائه صورة عيسى ابن مريم وأمه بالكعبة». ثم قصة «قبر إسماعيل عليه السلام وأمه في الحجْر من المسجد الحرام».

فده القصص الواهية ذكرتها هنا لكثرة الأسئلة حول هذه القصص في هذه الأيام، وليعلم القارئ الكريم أنه قد تم نشر أبحاثها في هذه السلسلة، فليرجع إليها في أعداد شهري ذي القعدة وذي الحجة من السنين السابقة.

وإلى القارئ الكريم تخريج وتحقيق هذه القصة الواهية:

أولا: متن القصة

رُويَ عن محمد بن علي بن الحسين قال: كنت مع أبي علي بن الحسين بمكة، فبينما هو يطوف بالبيت، وأنا وراءه؛ إذ جاءه رجل من الرجال طويل، فوضع يده على ظهر أبي فالتفت أبي إليه، فقال الرجل: السلام عليك يا ابن بنت رسول الله، إني أريد أن أسالك فسكت أبي، وأنا والرجل خلفه حتى إذا فرغ من اسبوعه فدخل الحجر، فقام تحت الميزاب فقمت أنا والرجل خلفه، فصلى ركعتي أسبوعه، ثم استوى قاعدًا، فالتفت إليَّ فقمت فجلست إلى جنبه، فقال: يا محمد، فأين هذا السائل؟

فأومأت إلى الرجل فجاء فجلس بين يدي أبي، فقال له أبي: عمُّ يسأل؟

قال: أسالكُ عن بدء هذا الطواف بهذا البيت لِمَ كان؟ وأنّى كان؟ وحيث كان؟ وكيف كان؟

فقال له أبي: نعم، من أين أنت؟ قال: «من أهل الشام».

قال: أين مسكنك؟

قال: في بيت المقدس.

تحذير الداعية من القصص الواهبة الحلقة (١٣٣)

قال: فهل قرأت الكتابين؟ - يعني التوراة والإنجيل -.

قال الرجل: نعم.

قال أبي: يا أَخَا أَهُل الشَّام، احفظ، ولا تروين

عنى إلا حقاً.

أما بدء هذا الطواف بهذا البيت: فإن الله تبارك وتعالى قال للملائكة: إني جاعل في الأرض خليفة، فقالت الملائكة: أي رب أخليفة من غيرنا ممن يُفسد فيها ويسفك الدماء ويتحاسدون ويتباغضون ويتباغضون؟

أي رب اجعل ذلك الخليفة منا، فنحن لا نفسد فيها، ولا نسفك الدماء، ولا نتباغض ولا نتحاسد ولا نتباغض ولا نتحاسد ولا نتباغى، ونقدس لك، ونقدس لك، ونطيعك، ولا نعصيك، فقال الله تعالى: «إِنِّي أَعْلَمُ مَا

لا تعْلمُونَ» [البقرة: ٣٠].

قالُ: فَظَنتَ المُلائكَةَ أَن ما قالوا ردًا على ربهم عز وجل، وأنه قد غضب من قولهم، فلانوا بالعرش، ورفعوا رؤوسهم، وأشاروا بالأصابع يتضرعون، ويبكون إشفاقًا لغضبه، وطافوا بالعرش ثلاث ساعات.

فنظر الله إليهم، فنزلت الرحمة عليهم، فوضع الله تعالى تحت العرش بيتًا على أربع أساطين من زبرجد، وغشاهن بياقوتة حمراء، وسمى ذلك الضراح، ثم قال الله تعالى للملائكة: طوفوا بهذا البيت، ودعوا العرش، قال: فطافت الملائكة بالبيت، وتركوا العرش، وصار أهون عليهم من العرش، وهو البيت المعمور الذي ذكره الله عز وجل يدخله في كل يوم وليلة سبعون ألف ملك، لا يعودون إليه أبدًا، ثم إن الله سبحانه وتعالى بعث ملائكة، فقال لهم: ابنوا لي بيتًا في الأرض بمثاله وقدره، فأمر الله سبحانه من في الأرض بمثاله وقدره، فأمر الله سبحانه من في الأرض من خلقه أن يطوفوا بهذا البيت كما يطوف أهل السماء بالبيت المعمور.

فقال الرجل: صدقت يا ابن بنت رسول الله صلى الله عليه وسلم، هكذا كان». اهـ.

ثانيا التخريج

هذا الخبر الذي جاءت به هذه القصة أخرجه أبو الوليد محمد بن عبد الله بن أحمد بن محمد الأزرقي في «أخبار مكة» (٣٢/١- ٢٤) قال: حدثنى على بن هارون بن مسلم العجلي عن أبيه قال: حدثنا القاسم بن عبد الرحمن الأنصاري، قال: حدثنى محمد بن على بن الحسين قال: كنت مع أبي على بن الحسين بمكة، فبينما هو يطوف بالبيت وأنا وراءه إذ جاءه رجل...». القصة.

ثالثا: التحقيق

علة هذا الخبر الذي جاءت به هذه القصة الواهية «القاسم بن عبد الرحمن الأنصاري»:

١- أورده الإمام الحافظ ابن أبي حاتم في «الجرح والتعديل» (١١٢/٢/٣) قال:

القاسم بن عبد الرحمن الأنصاري روى عن
 أبي جعفر محمد بن علي بن الحسين سمعت أبي
 يقول ذلك.

ب- ثم قال: قُرئ على العباس بن محمد الدوري

عن يحيى بن معين أنه قال: «القاسم بن عبد الرحمن ليس بشيء». أهـ.

ج- وقال: سالت أبي عن القاسم بن عبد الرحمن
 فقال: «ضعيف الحديث، مضطرب الحديث، حدثنا
 عنه الأنصارى بحديثين باطلين».

 د- وقال: سالت أبا زرعة عن القاسم بن عبد الرحمن، فقال: «منكر الحديث». اهـ.

٢- وأورده الإمام الذهبي في «الميزان»
 (٦٨٢٠/٣٧٤/٣) قال: القاسم بن عبد الرحمن الأنصاري.

أ- قال ابن معين: ضعيف جدًا، حكاه الساجي عنه.

 ب- قال ابن المديني: القاسم بن عبد الرحمن الأنصاري حدّث عنه اللاحقي بحديث زُريب بن برتملا، ولم يَرْوِ هذا الحديث إلا من وجهٍ مجهول».

٣- وأورده الحافظ ابن حجر في «لسان الميزان» (٥٤١/٤) (٦٣٨/٢١) قال: قاسم بن عبد الرحمن الأنصاري، ثم نقل كلام الإمام الذهبي في «الميزان» وأقره، ثم أضاف في «اللسان» قول الإمام ابن خزيمة في القاسم بن عبد الرحمن الانصاري: قال ابن خزيمة: «ففى القلب من القاسم شيء». اهـ.

رابغا: الاستنتاج

نستنج من أقوال أئمة الجرح والتعديل:

أن القاسم بن عبد الرحمن الأنصاري ضعيف جدًا، وليس بشيء، منكر الحديث، مضطرب الحديث، أحاديثه أناطيل.

وبهذا تصبح القصة: «قصة بناء الكعبة قبل خلق أدم ومبتدأ الطواف»، قصة منكرة باطلة واهية.

خامسًا: ذكر هذه القصة في التفاسير

ومن التفاسير المشهورة التي أوردت هذه القصة تفسير الإمام القرطبي «الجامع لأحكام القرآن» (٥٢٩/١) عند تفسير الآية في قوله تعالى: «وَإِذْ يَرْفَعُ إِنْرَاهِيمُ الْقَوَاعِدَ مِنَ الْنَيْتِ وَإِسْمَاعِيلُ رَبِّنَا تَقْبُلُ مِنَّا إِنْرُاهِيمُ الْقَوَاعِدَ مِنَ الْنَيْتِ وَإِسْمَاعِيلُ رَبِّنَا تَقْبُلُ مِنَّا إِنْكُ أَنْتَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ» [البقرة:١٢٧].

قال الإمام القرطبي: واختلف الناس فيمن بنى البيت أولاً واسسه: فقيل الملائكة، روي عن جعفر بن محمد قال: سئل أبي وأنا حاضر عن بدء خلق البيت، فقال: إن الله عز وجل لما قال: «إني جَاعِلُ في الأرْض خَليفَةً» [البقرة: ٣٠]، قالت الملائكة: «اَتَجَعُلُ فيها مَنْ يُفْسدُ فِيها وَيَسْفِكُ الدَّمَاءَ وَنَحْنُ نُسَبَّحُ بِحَمْدِكَ وَنَقْسُ لُكَ» [البقرة: ٣٠].

فغضب عليهم، فعادوا بعرشه، وطافوا حوله سبعة أشواط، يسترضون ربهم حتى رضي ربهم عنهم، وقال لهم: ابنوا لي بيتا في الأرض يتعوذ به من سخط عليه من بني آدم، ويطوف حوله كما طفتم حول عرشي، فأرضى عنه، كما رضيت عنكم، فبنوا هذا البيت». اهـ.

### سادسًا: مناهج المسرين بالنسبة للأحاديث والأثار التي يذكرونها

هذه القصبة التي أوردها الإمام القرطبي – عفا

الله عنا وعِنه – سكت عنها فلم يذكر لها تصحيحًا ولا تضعيفا، فظن كثير من القصاص والوعاظ أن القصة صحيحة، كما ظن البعض أن قصة تعلية بن حاطب صحيحة بسكوت ابن كثير عنها في «تفسيره» مع الفارق الذي سنبينه بمناهج المفسرين.

وقلنا: إن الإمام القرطبي أورد القصة، ولم نقل أخرج القصة؛ لأن تفسير القرطبي لم يكن من مصادر

الحديث الأصلية.

لأن مصادر الحديث الأصلية هي كتب السنة التى جمعها مؤلفوها عن طريق تلقيها عن شيوخهم بأسانيد إلى النبي صلى الله عليه وسلم، مثل الكتب الستة والمسانيد وغيرها، وكذلك الكتب المصنَّفة في الفنون الأخرى كالتفسير، والتي تستشهد بالأحاديث والآثار ولكن بشرط أن يرويها مصنفها بأسانيدها

ومعنى «يرويها مصنفها بأسانندها استقلالاً»: أى لا يأخذها من مصنفات أخرى قبله، فيكون استشهادًا بنصوص الأحاديث والآثار ضمن أبحاثهم في تفسير الآبات أو بنان الأحكام.

ولكن من أهم هذه الشروط أنهم عند استشهادهم بتلك الأحاديث والأثار يروونها عن شيوخهم بالأسانيد إلى النبي صلى الله عليه وسلم، أو الصحابة، أو من دونَهم، فتصبح هذه التفاسير من المصادر الأصلية مثل «تفسير عبد الرزاق» المتوفى سنة ٢١١هـ، وتفسير الطبرى المسمى «جامع البيان في تأويل القرآن» لأبي جعفر محمد بن جرير الطبري المتوفى سنة ٣١٠هـ، و«تفسير القرآن العظيم» سندًا عن رسول الله صلى الله عليه وسلم والصحابة والتابعين تأليف الإمام الحافظ عبد الرحمن بن محمد بن إدريس الرازي ابن أبى حاتم المتوفى سنة

في مثل هذه التفاسير عند التخريج نقول: أخرجه عبد الرزاق في «تفسيره»، أخرجه ابن أبي حاتم في «تفسيره» أخرجه الطبري في تفسيره؛ لأن هذه التقاسير مسندة.

#### سابعا: تفاسير تعزو ولا يعزى اليها

وهناك تفاسير يستشهد مصنفوها بالأحاديث والأثار، ولكن لم يروها مصنفوها بأسانيدها استقلالا بتلقيها عن شيوخهم إلى النبي صلى الله عليه وسلم، أو الصحابة أو التابعين، بلُّ بأخذونها من مصنفات أخرى، وهذا ظاهر في «تفسير ابن كثير» المسمى «تفسير القرآن العظيم» للإمام الحافظ ابن كثير المتوفى سنة ٧٧٤هـ حيث قال:

في تفسير الآية (التوبة: ٧٥): إن سبب نزول هذه الآية الكريمة في ثعلبة بن حاطب الأنصاري، وقد ورد حديث رواه أبن جرير ههنا وابن أبي حاتم من حديث معان بن رفاعة عن على بن يزيد عن أبي عبد الرحمن القاسم بن عبد الرحمن مولى عبد الرحمن بن يزيد بن معاوية عن أبي أمامة الباهلي عن ثعلبة بن حاطب الأنصاري أنه قال لرسول الله صلى الله عليه وسلم: ادعُ الله أن يرزقني مالا... القصية في أكثر من ثلاثين سطرًا.

لقد ذكرنا مناهج المفسرين في ذكرهم للأحاديث

والآثار في تفسيرهم؛ لأهمية ذلك لطالب العلم، فكم زلت أقدام! وضلت أفهام بعدم معرفة هذه المناهج، فقد صحح الصابوني هذه القصة الواهية -قصة ثعلبة بن حاطب- في كتابه «اختصار تفسير ابن

حيث توهم من سكوت الحافظ ابن كثير في تفسيره عنها ولم يذكر فيها صحة ولا ضعفا أنّ القصة صحيحة.

ولم يدر أن الإمام الحافظ ابن كثير أورد القصة وعزاها إلى الإمام ابن جرير الطبري في «تفسيره»، والإمام ابن أبي حاتم في «تفسيره»، وذكر السند كما هو عند الإمامين ابن جرير (ح١٧٠٠٢)، وابن أبي حاتم (١٠٤٠٦) والقاعدة: «من أسند فقد أحال».

وبالسند تظهر علة الخير الذي جاءت يه القصة، ولكن هيهات، فقد غابت عن الصابوني عفا الله عنا وعنه - هذه القواعد التي لا يغفل عنها أصحاب الصنعة.

ولما كان تفسير ابن كثير لامام من أئمة الصنعة الحديثية هو الإمام الحافظ عماد الدين إسماعيل بن عمر بن كثير، والذي من أهم شيوخه الذين تتلمذ لهم ابن كثير هم:

الحافظ الكبير أبو الحجاج المزي، والإمام الحافظ شمس الدين الذهبي، وشيخ الإسلام تقي الدين ابن تيمية.

#### ثامنا: تصحيح الحافظ ابن كثير للخطأ الذي وهع في تفسير القرطبي عند ذكر راوي القصة:

١- قال الإمام القرطبي: رُوي عن جعفر بن محمد قال: سئل أبي وأنا حاضر عن بدء خلق البيت.. فقال... القصة.

قلت: مما أوردناه أنفا من بيان مناهج المفسرين بالنسبة للحديث والآثار يتبين:

أ- أن الإمام القرطبي لم يرو القصة عن شيخ له حتى يصل إلى قائلها؛ ولذلك لا يصبح أن نقول: أخرجها القرطبي.

ب- كذلك لم نجد الإمام القرطبي يعزو القصة إلى مصادرها الأصلية، بل ولم يذكر لها سندًا حتى نقول: «من أسند فقد أحال».

ج- حتى مع حذف السند في تفسير القرطبي، فقد وقع خطأ في نسبة القصة إلى قائلها، ويتبأن ذلك من قول الحافظ ابن كثير في «تفسيره» للآية (١٢٥ من سورة النقرة)؛ حيث قال: «وقد اختلف الناس في أول من بني الكعبة، فقيل الملائكة قبل أدم، رُوي هذا عن أبي جعفر الباقر محمد بن على بن الحسين، ذكره القرطبي، وحكى لفظه، وفيه غرابة».

قلت: ولقد أورد الحافظ ابن حجر في «التقريب» (۱۹۲/۲) محمد بن على بن الحسين، وقال: «محمد بن على بن الحسين بن على بن أبي طالب، أبو جعفر الباقر ثقة فاضل، روى له أئمة الحديث الستة: البخاري ومسلم، وأبو داود والترمذي، والنسائي وابن ماجه».

ومن هذا يتبين مدى تقدير أهل السنة لآل البيت،

فلا نامت أعين المتعصبين من الرافضة!!

وبالرجوع إلى القصة في مصدرها الأصلي، والتي أخرجها الأزرقي في «أخبار مكة وما جاء فيها من الأثار» (٣٢/١) كما بينا أنفًا.

وتبين من تخريج القصة وتحقيقها دقيق معرفة حقيقة السند من مصدره الأصلي، وأن محمد بن علي بن الحسين قال: كنت مع أبي علي بن الحسين...».

وهو الذي قال: يا محمدٌ أين السائل؟ فأومأت إلى الرجل فجاء فجلس بين يدي أبي،

قاومات إلى الرجل فجاء فجلس بين يدي فقال له أبي: عُمُّ تسأل؟

قال: أسالك عن بدء هذا الطواف بهذا البيت؟ هذا ليتبين للقارئ الكريم من الذي سُئل عن بدء الطواف؟ وذلك بالرجوع إلى الأصول التي لم تذكرها التفاسير.

ولقد تبين من الأصل أن الذي سُئِل هو علي بن الحسين، ولقد أورده الحافظ ابن حجر في «التقريب» (٣٥/٢) وقال: «علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب، زين العابدين، ثقة ثبت عابد، فقيه فاضل، مشهور، قال ابن عيينة: عن الزهري: ما رايت قرشيًا أفضل منه، مات سنة ثلاث وتسعين، روى له أئمة الحديث الستة». اهـ.

قلت: وبهذا يتبين أيضًا مدى تكريم وتقدير أهل الحديث والسنة لأهل البيت، وهذا هو علم الرجال لعلماء الجرح والتعديل من أهل الحديث والسنة يكرم أهل البيت تكريمًا لم يكرمه أحد، تكريمًا لا إطراء فيه، تكريمًا في أعلى مراتب التعديل، تكريمًا لا يعرف حقيقة مصطلحه إلا أهل الصنعة في قولهم: ثقة ثبت عابد، فقيه فاضل، مشهور، كما بينا أنفًا في زين العابدين، وبهذا التفضيل تستبين سبيل الرافضة المجرمين الذين يسبون السابقين الأولين من صحابة خاتم النبيين صلى الله عليه وسلم.

تاسعًا: الاقتصار على اسم الراوي الذي

من التحقيق الذي أوردناه أنفًا يتبين أن الاقتصار على اسم الراوي الذي ينسب إليه خبر القصة، مع عدم العزو إلى الأصل الذي له هذا الخبر في التفاسير، يوهم القارئ أن القصة صحيحة، خاصة وأن من نسب إليه الخبر هم من أهل البيت الثقات الأثبات الأفاضل، وحذف السند يؤدي إلى عدم معرفة العلة، وكما بينا أنفًا أن علة القصة: «القاسم بناء الكعبة قبل أدم ومبتدأ الطواف»: «القاسم بن عيد الرحمن».

عاشرًا: المتفق والمفترق،

مما أوردناه أنفًا في مناهج المفسرين بالنسبة للاستشهاد بالحديث أن الحافظ ابن كثير ذكر من التخريج في سند قصة ثعلبة بن حاطب الراوي «القاسم بن عبد الرحمن».

وفي قصة بناء الكعبة في سندها «القاسم بن عبد الرحمن».

وهناك فارق عظيم بين القاسم بن عبد الرحمن الراوي في سند قصة ثعلبة بن حاطب، وبين القاسم بن عبد الرحمن الراوي في سند قصة «بناء الكعبة

ومبتدأ الطواف»، وهذا يسمى عند علماء الصنعة «المتفق والمفترق»، وهذا في «علوم الحديث» للإمام ابن الصلاح النوع الرابع والخمسون، قال: «هذا النوع متفق لفظا وخطا، وزلق بسببه غير واحد من الأكابر، ولم يزل الاشتراك من مظان الغلط في كل علم». اهد.

فلا الحافظ ابن حجر في «النخبة» (٦٣): «ثم الرواة إن اتفقت أسماؤهم وأسماءُ أبائهم فصاعدًا، واختلفت أشخاصهم، فهو المتفق والمفترق». اهـ.

ومن أهمية هذا العلم «المتفق والمفترق»:

أ- عدم ظن المشتركين في الأسماء و أحدًا.

ب- التمييز بين المُشتركين في الاسم، فريما
 يكون أحدهما ثقة، والآخر ضعيفًا؛ فيضعف ما هو
 صحيح أو بالعكس.

قَلْتُ: وبتطبيق هذا المصطلح على من يسمى «القاسم بن عبد الرحمن» في القصتين:

١- يتبين الاتفاق في اسم الراوي، واسم أبيه.

٢- الاختلاف في شخصيهما:

أ- فالراوي في قصة ثعلبة بن حاطب الواهية هو القاسم بن عبد الرحمن صاحب أبي أمامة، صدوق روى له الإمام البخاري في الأدب المفرد، وأصحاب السنن الأربعة، ولم تكن علة القصة منه، ولكن من الراوي عنه علي بن يزيد الألهاني، متروك، منكر الحديث. كذا في «التقريب» (١٨٨/٢).

ب- أما الراوي في قصة «بناء الكعبة قبل خلق أدم ومبتدا الطواف» فهو القاسم بن عبد الرحمن، روى عن أبي جعفر محمد بن علي بن الحسين، لم يرو له أصحاب الكتب الستة، وهو علة القصة، وهو ضعيف جدًا، ليس بشيء، منكر الحديث، مضطرب الحديث، أحاديثه أباطيل، كما بينا بالتفصيل أنفا، ويه تصدح القصة واهدة.

قُلْتُ: بهذا التخريج والتحقيق وقفنا على درجة هذه القصة من خلال بحوث علمية حديثية، يجد فيها طالب العلم تطبيقًا لعلم التخريج، وعلم الجرح والتعديل، وعلم المصطلح على الترتيب، وهو ما يسمى بعلم المصطلح التطبيقي، وبهذا نحقق ثمرة علم الحديث كما في «ألفية السيوطي»:

علم الحديث ذو قوانين تحد

یُدری بها اصول متن وسند فذانك الموضوع والمقصود

أن يُغْرَفُ المقبول والمردود قُلْتُ: فعلم الحديث لا يقتصر على حفظ نظم، أو مختصر كما بينت ذلك بالتفصيل في مقالنا «الشيخ الألباني – رحمه الله – مكانة ومنهجًا» مجلة «التوحيد» عدد شعبان ١٤٢٠هـ، وبذا تعم الفائدة التي هي أساس هذه السلسلة:

" أ- فالقارئ الكريم يقف على درجة القصة. ب- والداعية: يكون على حذر، ويسلم له عمله على السنة وحدها.

ج- وطالب هذا الفن: يجد نماذج من علم
 الحديث التطبيقي.

هذا ما وققتي الله إليه وهو وحده من وراء القصد. والحمد لله رب العالمن.

# عَامِنَ الصَرِورِ اللهُ تَسِيحِ الْحَظْرِي الْ

كالمحالات المستخدم ال

الحمد لله رب العالمين، وبه نستعين، والصلاة والسلام على أشرف المرسلين، نبينا محمد، وعلى أله وأصحابه، ومن اهتدى بهداهم إلى يوم الدين، أما بعد:

تحدثنا في العدد الماضي عن قاعدة الضرورات تبيح المحظورات، وناقشنا بعض المسائل فيها، ونكمل اليوم فنقول وبالله تعالى التوفيق:

المطلب الرابع: فقه الموازنات والترجيح تحكم فقه الموازنات والترجيح قاعدة ذهبية، استخلصها علماء الأصول والفروع من مجموع أدلة وتطبيقات عملية ومقتضيات مقاصد الشرع الإسلامي.

#### مضمون القاعدة:

ما حُرَم سدًا للذريعة أخف مما حرّم تحريم المقاصد، أو ما حرّم للذريعة بياح للمصلحة الراجحة، أو: ما كان منهنًا عنه للذريعة فإنه يُفعل لأجل المصلحة الراححة، أو: الحرام لذاته تبيحه الضرورة، والحرام لغيره تبيحه الحاحة أو المصلحة الراحجة.

دليل القاعدة:

ما أخرجه الترمذي من حديث الحجاج بن أرطأة، عن أبي الزيير، عن حاير رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «الحيوان اثنان بواحد لا يصلح نسبتًا، ولا يأس به يدًا بيد». قال الترمذي: حديث حسن، مع حديث عبد الله بن عمرو رضى الله عنهما أن رسول الله صلى الله عليه وسلم أمره أن يجهز جيشا، فنفدت الإبل، فأمره أن يأخذ على قلائص الصدقة، وكان بأخذ البعير بالبعيرين إلى إبل الصدقة. فالنهي

عن بيع الحيوان بالحيوان نسيئة، إنما كان لأنه ذريعة إلى النسيئة في الربويات، فسد عليهم الذريعة، وأباحه يدًا بيد، ومنع من النساء فيه، وما حرم للذريعة يباح للمصلحة الراجحة، وفي حديث ابن عمرو إنما وقع في الجهاد وحاجة المسلمين إلى تجهيز الجيش، ومعلوم أن مصلحة تجهيزه أرجح من المفسدة في بيع الحيوان بالحيوان نسيئة، والشريعة لا تعطل المصلحة الراجحة لأجل المرجوحة.

#### معنى القاعدة:

أن الشريعة حرّمت الأفعال المفضية إلى المفاسد، كالوقوع في المحرمات، أو إهمال الواجبات، حتى وإن كانت غير ضارة، أو كان فيها نفع لا يوازن ما تُفضي إليه من فساد، فإذا كان في هذه الأفعال مصلحة ترجح على ما تفضى إليه من مفاسد، فإن الشارع يبيح ذلك الفعل، ويأذن فيه، جلبًا للمصلحة الراجحة، فهذه القاعدة تمثل جانبًا من جوانب الموازنة بين المصالح والمفاسد، وأن درء المفسدة ليس أولى من جلب المصلحة دائمًا، بل قد تجلب المصلحة وإن ترتب على جليها مفسدة، إذا كانت المصلحة تحقق نفعًا أكثر من دفع المفسدة.

#### بعض تطبيقات القاعدة:

۱- أخرج البخاري (۲/۵۶)، ومسلم (۹۷۷/۲)، أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «لا يحل لامرأة تؤمن بالله واليوم الآخر أن تسافر مسيرة يوم إلا مع ذي محرم». فهذا نهى لسد الذريعة، لما يفضى إليه من فساد يتمثل في النظر إليها، والخلوة بها، واحتمال الوقوع في الفاحشة، وقد أبيح للمصلحة الراجحة، كسفر أم كلثوم من دار الحرب، وكسفر عائشة رضى الله عنها لما تخلفت مع صفوان بن المعطل رضي الله عنه، فإنه لم ينه عنه إلا لأنه يفضى إلى المفسدة، فإذا كان مقتضيًا للمصلحة الراحجة لم يكن مفضيًا إلى المفسدة. [مجموع الفتاوى: ٣/١٨٦ - ١٨٧].

٧- أخرج البخاري (٩٧/٣)، ومسلم (١٢٠٨/٣)،

عن أبى سعيد الخدري، أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «لا تبيعوا الذهب بالذهب إلا مثلاً بمثل، ولا تشفوا بعضها على بعض، ولا تبيعوا الورق بالورق إلا مثلاً بمثل، ولا تشفوا بعضها على بعض، ولا تبيعوا غائبًا بناجز». فهذا نهى لسد ذريعة الوقوع في الربا المحرم، وعلى هذا: فالمصوغ والحلية «إن كانت الصياغة مباحة، كخاتم الفضة وحلية النساء، وما أبيح من حلية السلاح وغيرها، فالعاقل لا يبيح هذه بوزنها من جنسها، فإنه سُفُه وإضاعة للصنعة، والشارع أحكم من أن يلزم الأمة بذلك، فالشريعة لا تأتى به، ولا تأتى بالمنع من بيع ذلك وشرائه؛ لحاجة الناس إلى ذلك، فلم يبق إلا جواز بيعه كما تُباع السلعة، يوضحه أن الحلية المباحة صارت بالصنعة المباحة من جنس الثياب والسلع، لا من جنس الأثمان، ولهذا لم تجب فيها الزكاة، فلا يجرى الربا بينها وبين الأثمان، كما لا يجرى بين الأثمان وبين سائر السلع، يوضحه أن تحريم ريا

[إعلام الموقعين ٣/٥٠٥- ١٠٥].

٣- «يجوز إخراج القيمة للحاجة، أو المصلحة أو العدل، مثل أن يبيع ثمر بستانه أو زرعه بدراهم، فهذا إخراج عشر الدراهم يجزئه، ولا يكلف أن يشتري ثمرًا أو حنطة إذا كان قد ساوى الفقراء بنفسه، وقد نص أحمد على جواز ذلك، ومثل أن يجب عليه شاة في خمس الإبل، وليس عنده من يبيعه شاة، فإخراج القيمة هنا كاف، ولا يكلف السفر إلى مدينة أخرى ليشتري شأة، ومثل أن يكون المستحقون للزكاة طلبوا منه إعطاء القيمة؛ لكونها أنفع، فيعطيهم إياها، أو يرى الساعي أن أخذها أنفع للفقراء». [مجلة العدل، الرياض،

الفضل إنما كان سدًا للذريعة - كما تقدم بيانه -

وما حرّم سدًا للذريعة أبيح للمصلحة الراحجة».

وقد نص العلماء على أن الحاجة ترجح المختلف فيه، بشرط أن تلجئ إليه الضرورة، وألا يكون ضعفه شديدًا جدًا، وأن تثبت نسبته إلى قائل يقتدى به علمًا وورعًا. [حاشية على شرح الزرقاني: ١٢٤/٥].

الْبحثُّ الثاني: أثر الضرورة والحاجة فيُّ بعض القضايا العاصرة

نتناول في هذا المبحث أثر الضرورة والحاجة في بعض قضايا العبادات والمعاملات التي تواجه

كثيرًا من المسلمين في الوقت الراهن، وذلك في ستة مطالب:

### المطلب الأول: أثر الضرورة والحاجة في مواقيت الصلاة

القضية:

يختلف وقت صلاة الفجر وصلاة العشاء في المناطق التي يطول فيها النهار أو يقصر، بحيث يشق على المسلم الالتزام بالمواقيت.

الاجتهاد

فرض الله تعالي خمس صلوات على المسلم، وقدّر لها أوقاتها: «إِنّ الصَّلَوْةَ كَانَتَ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ وَقَدْر لها أوقاتها: «إِنّ الصَّلَوْةَ كَانَتَ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ كَتَبًا مَّ وَقُوْتًا » [النساء: ١٠٣]، وقال تعالى: « وَأَقِمِ الصَّلَوْةَ طُرُقَ ٱلنّهَارِ وَزُلْفًا مِّنَ ٱلْيُلِ» [هود: ١١٤]، ويقول النبي صلى الله عليه وسلم فيما يرويه أبو قتادة رضي الله عنه: «إنما التفريط على من لم يصل الصلاة حتى يجيء وقت الصلاة الأخرى». يصل المسلم بشرح النووي: ١٨٤/٥].

لا فرق في ذلك بين مسلم يقيم في بلاد معتدلة الدورة اليومية، وبين مسلم يقيم في بلاد فقدت فيها علامات أوقات الصلاة، فطال نهارها أو ليلها لدرجة غير مالوفة، إلا أنه في بعض البلاد يطلع الفجر قبل غياب الشفق؛ حيث يكون العرض تسعًا وأربعين درجة وثلاثًا وثلاثين دقيقة، لمساواة مجموع غاية المنقلب الشتوي والميل لتمام العرض، «فإن نقصت غاية النظير عن سبعة عشر: فالنصف الأول من الليل حصة الشفقة، والنصف الثاني حصة الفجر، وينعدم جوف الليل – وهو الفلمة التي بعد مغيب الشفق وقبل طلوع الفجر الظلمة التي بعد مغيب الشفق وقبل طلوع الفجر العشاء؛ لأن الوقت عندهم سبب، ويلزم من عدمه العشاء؛ لأن الوقت عندهم سبب، ويلزم من عدمه العدم، [العذب الزلال، ص٢٥-٢٦١].

ومن محاسن الشرع الإسلامي: أن الله تعالى جعله سمحًا يسع الإنسان بدون حرج أو ضيق أو مشقة: «لا يُكلفُ أَللهُ نَسًا إلا وُسَعَهَا» [البقرة:٢٨٦]، «يُرِيدُ اللهُ يِحكُمُ اَلْيُسَرَ وَلا يُرِيدُ اللهُ يِحكُمُ الْيُسَرَ وَلا يُرِيدُ عَنَى اللهُ اللهُ يَعْفَى عَنَيْمُ وَخُلِقَ الْإِنسَنُ ضَعِيقًا آ» [النساء:٢٨]، وفي عنكُم وَخُلقَ الْإِنسَنُ ضَعِيقًا آ» [النساء:٢٨]، وفي الحديث عن جابر بن عبد الله رضي الله عنهما أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «بُعثت بالحنيفية النبي صلى الله عليه وسلم قال: «بُعثت بالحنيفية السمحة». [الحديث ورواياته وطرقه في: كشف الخفا ومزيل الإلباس للعجلوني: ٢٥١/١).

استطعتم». [البخاري مع الفتح: ٢٥١/١٣، ومسلم بشرح النووي: ١٠١/٩].

نجد مظهرًا لهذه السماحة وذلك اليسر فيما رواه مسلم عن ابن عباس رضى الله عنهما أنه قال: «جمع رسول الله صلى الله عليه وسلم بين الظهر والعصر، ودين المغرب والعشاء، بالمدينة من غير خوف ولا مطر، قبل لابن عباس: ما أراد إلى ذلك؛ قال: أراد ألا يحرج أمته». [مسلم: ١/ ٤٩٠].

أخذ بظاهر هذا الحديث وقال بمشروعية الجمع للحاجة: ابن المنذر، وابن سيرين، وابن شبرمة، وربيعة، وأشهب، والقفال الكبير، ويحكيه عن أبي إسحاق المروزي، وحكاه الخطابي عن جماعة من أهل الحديث. وحمله الجمهور على أنه رخصة للمريض والمرضع، وحمله البعض على الجمع الصوري: بأنه صلى الأولى في أخر وقتها والثانية في أول وقتها. قال ابن المنذر: ولا معنى لحمل الأمر فيه على عذر من الأعذار؛ لأن ابن عباس قد أخبر بالعلة فيه، وهو قوله: «أراد ألا يحرج أمته». [فتح الباري: ٢/١٨٤، ٦٧٦].

وممن أخذ بظاهر الحديث سماحة الشيخ محمد بن صالح بن عثيمين، حيث قال: «فعلم بهذا الحديث أنه إذا كان يلحق الإنسان حرج في الصلاة في وقتها، فله أن يجمعها إلى ما يعدها، أو يجمعها إلى ما قبلها، إذا كانت صلاة تجمع إلى ما بعدها أو ما قبلها، والذي يجمع - كما هو معروف لكم - هو الظهر والعصر، أو المغرب والعشاء». [وصايا وتوجيهات خاصة بالمبتعثين ومن في حكمهم ص٥٥].

كما أخذ بظاهر الحديث الشيخ الدكتور يوسف القرضاوي، قال: «جواز الجمع بين صلاتي المغرب والعشاء في أوروبا في فترة الصيف، حين يشتد تأخر وقت العشاء إلى منتصف الليل أو بعده، والناس يطالبون بالذهاب إلى أعمالهم في الصباح الباكر، فكيف نكلفهم السهر لأداء العشاء في وقتها، وفي ذلك حرج وتضييق عليهم، وهو مرفوع عن الأمة بنص القرآن، وبما قاله راوي حديث الجمع بين الصلاتين في الحضر: ابن عباس رضى الله عنه. بل يجوز الجمع في تلك البلاد في فصل الشتاء أيضًا، لقصر النهار جدًا، وصعوبة أداء كل صلاة في وقتها للعاملين في مؤسساتهم، إلا بمشقة وحرج، وهو مرفوع عن الأمة.

ونحن نرى - والله أعلم - أن الاختلاف حول منقات صلاة الفحر وصلاة العشاء في بعض البلاد، سواء كان ذلك تتبحة طلوع الفحر قبل دخول وقت العشاء، أو كان بسبب طول النهار حدًا أو قصره كذلك، بحيث بشق ذلك على الناشئين وغيرهم:

أولا: هذا الاختلاف لا يُسقط صلاة العشاء، كما يراه بعض فقهاء المذهب الحنفي.

ثانيًا: يمكن عدُ هذا الاختلاف المناخي عنرًا برخص في جمع صلاة العشاء مع صلاة المغرب طوال فترة عدم التوازن الفلكي بين النهار والليل، حتى إذا اعتدل الزمان، وصارت المشقة محتملة، تسقط الرخصة في التيسير بالجمع، وهذا ما عبر عنه العلماء الذين أخذوا بظاهر حديث ابن عباس، حين قالوا: «يجوز إذا كأنت حاجة أو شيء، ما لم يتخذه عادة». [ابن قدامة: المغنى: ١٣٧/٣].

### المطلب الثاني: أثر الضرورة في اخراج زكاة الفطر

اتفق الفقهاء على مشروعية إخراج زكاة الفطر من الأنواع التي وردت في الحديث المتفق عليه عن ابن عمر رضى الله عنهما: «فرض رسول الله صلى الله عليه وسلم زكاة الفطر من رمضان، صاعًا من تمر، أو صاعًا من شعير». [البخارى: ١٤٣٢، ومسلم: ٩٨٤]، والأنواع التي وردت في الحديث المتفق عليه عن أبي سعيد رضى الله عنه: «كنا نخرج زكاة الفطر صاعًا من تمر، أو صاعًا من شعير، أو صاعًا من أقط، أو صاعًا من زبيب». [البخاري: ١٤٣٥، ومسلم: ٩٨٥].

وأكثر الناس في الوقت الراهن - وخاصة أهل المدن - لا يعدون هذه الأصناف مغنية لهم عن السؤال في يوم العيد، فهم يحتاجون إلى النقود يشترون بها الطعام المناسب والكساء اللازم، ويسدون بها ديونهم.

#### الاجتهاد:

ذهب جمهور الفقهاء من المالكية والشافعية والحنابلة إلى عدم جواز إخراج القيمة في زكاة الفطر، حذرًا من العدول عن المفروض، وأجاز فقهاء الحنفية إخراج القيمة في زكاة الفطر؛ لأن الواحِب إغناء الفقير عن المسألة، والإغناء يحصل بالقيمة.

ونرى - والله أعلم - أن مراعاة المصالح والحاجات من أعظم مقاصد الشريعة، ولهذا يجب

أن ينظر من وجبت عليه زكاة الفطر إلى حال من يصرف إليهم الزكاة: إن كانوا ممن تفيدهم هذه الأصناف أو بعضها، وكان لديهم مكنة استخدامها في طعامهم، فإن الواجب إخراجها عينًا، وإن كانت الأخرى – كما هو حال أهل المدن – فلا مانع من إخراج القيمة؛ لحاجتهم إلى النقود أكثر من حاجتهم إلى هذه الأصناف، ولشيخ الإسلام ابن تيمية رأي سديد في إخراج القيمة – في زكاة المال – بناء على الحاجة والمصلحة الراجحة، قال رحمه الله: «والأظهر في هذا: أن إخراج القيمة لغير حاجة ولا مصلحة راجحة ممنوع منه.. وأما إخراج القيمة الحاجة أو المصلحة أو العدل فلا إخراج القيمة الماجة أو العدل فلا بأس به.. وقد نص أحمد على جواز ذلك..

كما نقل عن معاذ بن جبل أنه كان يقول لأهل اليمن: «ايتوني بخميص أو لبيس، أسهل عليكم، وخير لمن في المدينة من المهاجرين والأنصار، وهذا قد قيل: إنه قاله في الزكاة، وقيل: في الجزية». [مجموع الفتاوى: ٨٢/٢٥].

### المطلب الثالث: أثر الضرورة في وقت رمي الجمار

يصعب على كثير من الحجاج أن يرمي الجمرات بعد الزوال؛ لشدة الزحام، بعد أن تزايدت أعداد الحجيج، مع كل الجهود التي يبذلها المسئولون، فهل ترخص هذه الضرورة - أو الحاجة والمشقة - في الرمي قبل الزوال؟

يرى جمهور الفقهاء: أن من عجز عن الرمي نهارًا، جاز له أن يرمي ليلاً، لما رواه ابن عباس رضي الله عنهما أن النبي صلى الله عليه وسلم

كان يُسأل يوم النحر بمنى، قال رجل: رميت بعد ما أمسيت؟ فقال: «لا حرج». [البخاري: ٢١٣/٢–٢١٥]. وفي وجه عند الشافعية، وهو المذهب عند الحنابلة: أنه لا يجوز الرمي بعد غروب الشمس، فإن أخر الرمي إلى الليل لم يرم حتى تزول الشمس من الغد.

وقد نقل ابن رشد ما روي عن أبي جعفر محمد بن علي أنه قال: رمي الجمار من طلوع الشمس إلى غروبها، كما روي عن الإمام أبي حنيفة: أن الأفضل أن يرمي الحاج - في اليوم الثاني والثالث - بعد الزوال، فإن رمى قبله جاز.

وقي المذهب الحنبلي اقوال تؤيد الرمي قبل الزوال، فجوّره ابن الجوزي، وابن منصور، وجزم به الزركشي، وهو رأي ابن الزاغوني في مناسكه، وفي المغني: أن إسحاق وأصحاب الرأي رخصوا في الرمي يوم النفر قبل الزوال، ولا ينفر إلا بعد الزوال، وعن أحمد مثله، ورخص عكرمة في ذلك الضا، وقال طاووس: يرمي قبل الزوال وينفر قبله.

ولعل هؤلاء الفقهاء قصدوا التخفيف عن الحجاج عن مشقة الزحام الذي يتأتى من الرمي في وقت واحد، كما قصدوا التيسير على المتعجل إذا كان يريد اللحاق بركبه، أو الرجوع إلى أهله في وقت معين. فلعل الرمي قبل الزوال أمر يتفق مع قول رسول الله صلى الله عليه وسلم لكل من سأله يوم النحر عن تقديم أو تأخير: «أفعل ولا حرج»، كما أنه يتفق مع المقاصد الكلية للشريعة، ويوجبه رفع الحرج عن المسلم ودفع الضرر عنه. وللحديث بقية إن شاء الله.

#### عزاءواجب

فقدت جماعة أنصار السنة المحمدية في الأونة الأخيرة بعضا من قدامي أعضائها ودعاتها ومحبيها، منهم:

فضيلة الشيخ عبد الجيد صالح من فرع حلوان - رحمه الله -.

و فضيلة الشيخ سيد ربيع راشد - بالكونيسة - جيزة - رحمه الله -.

وفضيلة الشيخ محمود عبد الفتاح البياض - بالكونيسة - جيزة - رحمه الله -. ندعو الله العلي القدير أن يرحمهم جميعا ويتقبل منهم صالح الأعمال، ويغضر لنا

ولهم.

الحمد لله، والصلاة والسلام على إمام المرسلين وخاتم النبيين سيدنا محمد وعلى آله وأصحابه أجمعين، وبعدُ:

أخي القارئ الكريم ها نحن نبدأ معًا قصة أخرى من قصص القرآن؛ لعلنا ننتفع بها في واقعنا، ونتطلع من خلال ذلك إلى مستقبل مشرق بالإيمان – إن شاء الله –؛ ذلك هدى الله يهدي به من يشاء من عباده، جعلنا الله وإياك منهم، ولكل قصةٍ ما تتميز به عن الأخرى، ولها محورها الذي تدور حوله، ولها علاقة بالسورة التي وردت فيها، ولها هدف ترمى إليه، ولها خصائصها.

ونحن بعون الله وحوله وطوله ومدده سنتناول هذه القصة من خلال المحاور التالية:

١- علاقتها بالسورة التي وردت فيها.

 ٢- المقصود بالقرية التي ضرب الله بها المثل.

٣- ومن هم المرسلون.

٤- وما موقف المدعوين.

 ه- مؤمن (يس) وقصته مع المرسلين ومع أصحاب القرية.

٣- كيف واجه أصحاب القرية دعوتهم لهم.

٧- العاقبة.

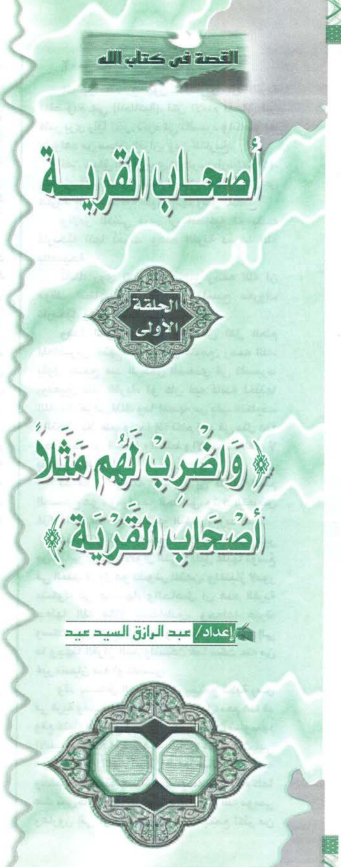
ونستطيع أن نلحظ عرض القرآن الكريم للقصة على النحو التالي:

أولاً: أصحاب القرية في مواجهة المرسلين: (من الآية: ١٣: ١٩).

ثانيًا: أصحاب القرية ودعوة العبد الصالح المؤمن (من ۲۰: ۳۰).

أولاً: أصحاب القرية في مواجهة المرسلين:

قال الله تعالى: «وَأَضْرِبْ لَهُمْ مَثَلًا أَصْحَبَ الله تعالى: «وَأَضْرِبْ لَهُمْ مَثَلًا أَصْحَبَ أَلْقَرْيَةِ إِذْ جَآءَهَا ٱلْمُرْسَلُونَ اللهُ إِذْ أَرْسَلُنَا إِلَيْهِمْ ٱثْنَيْنِ



التوكيد ١٦

ذو القعدة ١٤٣٢هـ

فَكَذَّبُوهُمَا فَعَزَزَنَا بِشَالِثِ فَقَالُواْ إِنَّا إِلَيْكُمْ مُرْسَلُونَ الْ فَقَالُواْ إِنَّا الْبَكُمْ مُرْسَلُونَ اللهِ قَالُواْ مِثْنَا مِعَادُ إِنَّا إِلَيْكُمْ مِثْنَا وَمَا أَمْزَلُ الْرَحْنُ مِن مَن عَنْ إِنَّا إِلَيْكُمْ لَمُسَلُّونَ اللهُ قَالُواْ رَبُنَا يَعَادُ إِنَّا إِلَيْكُمْ لَمُسَلُّونَ اللهُ الْبَلَنَا اللهُ الْبَلَنَا اللهُ ال

بُلُ أَنتُمْ قَوْمٌ مُّسْرِفُوك » [يس: ١٣- ١٩]. نتناول الحديث حول هذه الآيات على النحو التالى:

#### ١ - علاقة القصة بالسورة:

حفلت سورة «يس» بمناقشة قضايا البعث والجزاء، والنبوة والرسالة، وموقف أهل مكة والمعاندين والمكايرين، «يس (أ) وَالْقُرْءَانِ اَلْمُكِيمِ (أَ) إِنَّكَ لَينَ الْمُرْسِلِينَ (آ) عَلَى صِرَطِ مُسْتَقِيمِ (آ) مَرْيطِ مُسْتَقِيمِ (آ) مَرْيطِ مُسْتَقِيمِ (آ) مَرْيطِ الْمُرْيزِ الرَّحِيمِ » [يس: ١ - ٥].

القرآن حكيم، وتنزيل من رب العالمين، ومحمد صلى الله عليه وسلم من المرسلين، وهو على صراط مستقيم، اختاره الله واصطفاه وهو ليس بدعًا من الرسل، بل جاء بما جاء به من الله وليس من عند نفسه.

ولما كانت هذه حال قريش من دعوة النبي صلى الله عليه وسلم، فكانت حالهم أشبه بحال أصحاب هذه القرية المذكورة، فناسب ذكرها هنا لبيان عاقبة المكنبين للرسل، وكيف يفعل الله بهم من الخزي والنكال في الدنيا قبل الآخرة، وكيف ينصر الله رسله والذين أمنوا معهم في الحياة الدنيا ويوم يقوم الأشهاد.

#### ٢- من هم أصحاب القرية؟

اشتهر عند جمهور المفسرين أن القرية المقصودة هي (أنطاكية)، لكن الإمام المحقق أبن كثير يرى رأيًا آخر، ذكره في تفسيره وانتصر له؛ بشواهد من سياق القرآن، ومن التاريخ.

قمن سياق القرآن يرى ان الرسل ارسلهم الله، ولم يرسلهم المسيح عليه السلام، والذي قال عن القرية: إنها انطاعية يقول: إنهم رسل المسيح.

والأمر الثائي يرى أن أنطاكية لم يثبت تاريخيًا أثها نُمرت، وهذه القرية دمَّرها الله بالصبحة.

ثالثًا: روى الإمام ابن كثير رحمه الله أن موقف أنطاكية مغ حواريي المسيح معروف تاريخيًا، وأنها آمنت بهم وأكرمتهم.

وهذا القول يرجّحه كثير من أهل العلم المعاصرين، منهم الشيخ أبن عثيمين رحمه الله، يقول الشيخ عبد الرحمن السعدي في تفسيره: «وتعيين تلك القرية، لو كان فيه فائدة لعينها الله، فالتعرض لذلك وما أشبهه من باب التكليف، والتكلف بلا علم، ولهذا إذا تكلم أحد في مثل هذا تجد عنده من الخبط والخلط والاختلاف الذي لا يستقر له قرار.

ثم قال – رحمه الله -: إن طريق العلم الصحيح هو الوقوف مع الحقائق، وترك التعرض لما لا فائدة فيه، وبذلك تزكو النفس ويزيد العلم.

هذا الذي ذكره الشيخ بخلاف ما يظن كثير من الناس أن ذكر الأقوال التي لا دليل عليها توسعُ في العلم، لا، بل هو تشوشُ للذهن، واعتبارٌ لأمور مشكوك في صحتها، والحاصل أن هذه القرية جعلها الله مثالاً للمخاطبين، وجعلها عبرة، وسكت عن تعيين زمانها ومكانها، فلنلتفت إلى ما وجهنا القرآن إليه، ولنسكت عما سكت عنه من غير نسيان منه أو تقصير.

وقد يتساءل البعض: هل يجتمع ثلاثة رسل في قرية واحدة ويُرسلون إليها؟ أقول: نعم هذا قد وقع كثيرًا في بني إسرائيل؛ لأنهم كانت تسوسهم الأنبياء، كما جاء في الصحيحين من حديث أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم: «كانت بنو إسرائيل تسوسهم الأنبياء كلما هلك نبي قام نبي». الحديث. وقد أرسل الله موسى وهارون إلى فرعون وقومه، وقد اجتمع اكثر من

التولايد

Upload by: altawhedmag.com

نبي ورسول في مكان واحد وزمان واحد، كاجتماع زكريا ويحيى وعيسى ابن مريم عليهم السلام في بيت المقدس في زمن واحد.

#### ٣- موقف القرية من المرسلين:

قال الله تعالى: «إِذْ أَرْسَلْنَا إِلَيْهُمُ ٱثْنَيْنِ فَكَذَّبُوهُمَا فَعَزَّزُنَا بِثَالِثِ فَقَالُواْ إِنَّا إِلَيْكُم مُّرْسَلُونَ» [يس:١٤]. واضح من السياق أن هذه القرية كانت تتسم بالعنت وتكذب رسل الله؛ لأن الله سيحانه أخبر أنه أرسل إليها رسولين، فكذبوهما، فعزَّرْ برسول ثالث بشد من أزر أخويه، ويناصرهما في الدعوة إلى الله، ومن السياق نفهم أنهم رسل من الله، وهذا واضح في ردِّ أصحاب القرية عليهم حين قالوا لهم: «مَا أَنتُمْ إِلَّا بَشَرُّ مِّثْلُنَا وَمَا أَنزَلَ ٱلرَّحْنَنُ مِن شَيْءِ إِنْ أَنتُمْ إِلَّا تَكَذِبُونَ » [يس:١٥]، وهذه دائمًا حجة مكذبي الرسل على مرِّ التاريخ؛ كانوا ينكرون عليهم كونهم من البشر، ويريدونهم من الملائكة، أو ينزل معهم ملائكة، وهذا عين ما قيل للندى صلى الله علمه وسلم، «وَقَالُواْ لُوَّلاَّ أَنزلَ عَلَيْهِ مَلَكُ وَلَوْ أَنزَلْنَا مَلَكًا لَقُضِيَ ٱلأَمْنُ ثُمَّ لَا يُنظَرُونَ ﴿ وَلَوْ جَعَلْنَهُ مَلَكًا لَجَعَلْنَهُ رَجُلًا وَلَلْبَسْنَا عَلَيْهِم مَا تُلْسُونَ » [الأنعام: ٨ - ٩].

ثم توالى الحوار بين الرسل وأهل القرية: قال الرسل: « قَالُواْ رَبُنَا يَعْلَمُ إِنَّا ۚ إِلَيْكُمُ لَمُرْسَلُونَ ﴿ اللَّهُ وَمَا عَلَيْنَا إِلَّا ٱلْبَلَامُ ٱلْمُبِيثُ » [يس: ١٦ – ١٧].

انظر كيف ارتفعت نبرة التوكيد عند المرسلين ردًا على تكذيب المكذبين، فأوكلوا العلم إلى الله بأمرهم، وهذا منتهى التفويض، ثم استخدموا أساليب التوكيد اللفظي من استخدام الضمير (نا) مع حرف التوكيد «إن» ولام التوكيد في قوله: «لرسلون»، وقال صاحب التحرير في قولهم: «ربنا يعلم»: إنه قسم للتوكيد، وعلى هذا تكون اللام واقعة في جوابه، والله أعلم.

وفي قول المرسلين: « وَمَا عَلَيْنَا إِلَّا ٱلْبَلَنعُ الْمَيْنَا اللهِ الْبَلَنعُ الْمُبِيثُ » [يس:١٧]، هذا القول منهم يدل على التجرد الصادق في دعوتهم، وأنهم ليس لهم من مصلحة في كفرهم أو إسلامهم، إن هم إلا مبلغون عن الله، لا يسالونهم أجرًا.

قال اصحاب القرية: «قَالُواْ إِنَّا تَطَيَّرُنَا بِكُمْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللّ

قال صاحب التحرير والتنوير: «لما غلبتهم الحجة من كل جانب، وبلغ قول الرسل: « وَمَا عَلَيْنَا َ إِلاَ الْبَكُ ُ أَمُبِيثُ ُ [يس:١٧] من نفوس أصحاب القرية مبلغ الخجل والاستكانة من إخفاق الحجة، والا توسم بميسم المكابرة والمنابزة للذين يبتغون نفعهم؛ انصرفوا إلى ستر خجلهم وانفحامهم بتلفيق السبب لرفض دعوتهم». اهد مختصرًا.

وهكذا كل مكابر ومعاند تلجمه الحجة، لا يجد أمامه إلا التهديد والوعيد؛ لذلك جاء رد الرسل عليهم أكثر إفحامًا وإيلامًا، قال الرسل: « قَالُواً وَسِرُكُمُ مَّعَكُمْ أَبِن ذُكِرِّرُ بَلَ أَسَّرٌ قَوْمٌ مُّسُرِفُونَ » وَكَرَرُمُ مَعَكُمْ أَبِن ذُكِرِّرُ بَلَ أَسَّرٌ قَوْمٌ مُسُرِفُونَ » ومفحمًا في نفس الوقت لهؤلاء المسرفين، قالوا لهم: ما الذي يدعوكم للتطير والتشاؤم من دعوتنا لكم؟ الئننا دعوناكم للإيمان، وذكرناكم بالله، هل هذا مدعاة للتشاؤم، أم أن هذا التشاؤم هو في نفوسهم السيئة التي ألفت الكفر، إنها الحقيقة فأنتم قوم مسرفون، نعم إن المانع الحقيقي الذي منعكم من اتباع الحق هو اتصافكم بالإسراف، منعكم من اتباع الحق هو اتصافكم بالإسراف، وهو مجاوزة الحدّ، والخروج على منهج الأنبياء، وهذه طبيعة الإسراف والمسرفين في كل زمان.

قَال تعالى: « وَمَا أَرْسَلْنَا فِي فَرْيَةِ مِن نَّذِيرٍ إِلَّا قَالَ مُثَرُفُوهَا إِنَّا بِمَا أَرْسِلْتُربِهِ - كَفُرُونَ » [سبا: ٣٤].

وقال تعالى: ﴿ وَلا تُطِيعُوا أَمَى الْسُرَوْيِنَ السَّ الَّذِينَ يُفْسِدُونَ فِي الْأَرْضِ وَلَا يُصَّلِحُونَ » [الشعراء:١٥١، ١٥٢].

فالترف طريق إلى السرف، والمترفون هم المسرفون الذين حذر منهم صالح عليه السلام، وحذر من اتباعهم ومن صنيعهم؛ لأنهم يفسدون في الأرض ولا يصلحون، فيا لها من نفوس فاسدة في الأرض ولا يصلحون، فيا لها من نفوس فاسدة إذا دُعيت للجاطل تفرح به، وصدق الله القائل عن أمثال هؤلاء: « وَإِذَا ذُكِرَ اللَّذِينَ مَن دُونِهِ إِذَا هُمْ يَسْتَبْشِرُونَ وَاللَّا خَرَةً اللَّهُمْ مَا اللَّهُمْ مَا اللَّهُمَ عَلَمَ الْغَيْبِ وَالشَّهَدَةِ أَلُوبُ اللَّهُمْ عَلَمَ الْغَيْبِ وَالشَّهَدَةِ أَلْمُ مَا كَانُولُ فِي عَلَمَ الْغَيْبِ وَالشَّهَدَةِ أَلْنَ مَن دُونِهِ إِذَا هُمْ يَسْتَبْشِرُونَ وَالشَّهَدَةِ اللَّهُمْ عَلَمَ الْغَيْبِ وَالشَّهَدَةِ أَلْتُ مَن عَلَمَ الْغَيْبِ وَالشَّهَدَةِ أَلْتُ مَن عَلَمَ الْغُولُ فِي مَا كَانُولُ فِي عَلَمَ الْغَيْبِ وَالشَّهَدَةِ اللَّهُ مَن عَنْكُمُ بَيْنَ عِبَادِكَ فِي مَا كَانُولُ فِي هِ يَغْنَلِقُونَ » [الزمر: ٤٠].

وللحديث بقية إن شاء الله تعالى. والحمد لله رب العالمين.

مواقيت الصلاة «الحلقة الأولى»

اعداد/ د. حمدی طه

«إِنَّ ٱلصَّلَوْةَ كَانَتْ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ كِشَبًا مَّوْقُوتًا » و(موقوتًا) أي منجمًا في أوقات محدودة أي فرضًا مؤكدًا ثابتًا ثبوت الكتاب. وقد أشار القرآن إلى هذه الأوقات، فقال تعالى: « وَأَقِير ٱلصَّكُوةَ طَرَقَي ٱلنَّهَارِ وَزُلِفًا مِّنَ ٱلَّيْلُ إِنَّ ٱلْحَسَنَاتِ يُذْهِبْنَ ٱلسَّيِّعَاتُّ ذَٰلِكَ ذِكْرَىٰ لِلذُّكِرِينَ» [هود: ١١٤].

قال الإمام الحسن البصري: (صلاة طرفي النهار): الفجر والعصر، و (زلف الليل ) قال: هما زلفتان، صلاة المغرب وصلاة العشاء. وفي سورة الإسراء: « أَقِمِ الصَّلَوْةَ لِدُلُوكِ الشَّمْسِ إِلَى غَسَقِ ٱلَّذِيلِ وَقُرْءَانَ ٱلْفَجْرِّ إِنَّ قُرْءَانَ ٱلْفَجْرِ كَانَ مَشْهُودًا » فردلوك الشمس ) زوالها، أي: اقمها لأول وقتها هذا وفيه صلاة الظهر، منتهنا الي غسق الليل، وهو ابتداء ظلمته، ويدخل فيه صلاة العصر والعشاءين. (وقرآن الفجر ): أي وأقم قرآن الفجر: أي صلاة الفجر، و(مشهودًا) تشهده ملائكة الليل وملائكة النهار. هذا هو ما أشار إليه القرآن من الأوقات. [فقه السنة السيد سابق ١٠٦/١].

وقد أجمع المسلمون على أن الصلوات الخمس مؤقتة بمواقيت معلومة محدودة، ثبتت في أحاديث صحاح جياد، وتجب الصلاة بأول الوقت وجوباً موسعاً، إلى أن سقى من الوقت ما يسعها فيضيق الوقت حينئذ. وقد حددت السنة النبوية مواقبت الصلاة تحديداً الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبى بعده، وبعد:

فما يزال الحديث متصلاً عن أحكام الصلاة، وقد سبق الحديث عن بعض أحكامها، واليوم نتناول بمشيئة الله تعالى أحكام مواقيت الصلاة، فنقول وبالله تعالى التوفيق:

المواقيت: جمع ميقات، وهو مأخوذ من الوقت. وهو في اللغة: الوقت المضروب للفعل، ويُطلق على الموضع. ولذا يُقال في مواقيت الحج: مواقيت مكانية وزمانية.

وفي الاصطلاح: الأوقات المحددة للصلوات من قبل الشارع. والأصل في ذلك قوله تبارك وتعالى: «إِنَّ ٱلصَّلَوْةَ كَانَتُ عَلَى المُوْمِنِينَ كِتَابًا مُوقُوتًا » [إتحاف الكرام بشرح عمدة الأحكام ١/ ١٥].

والحديث عن مواقيت الصلاة ينقسم إلى قسمين: الأول في معرفة الأوقات المأمور بها. الثاني في معرفة الأوقات المنهى عنها. وسوف نبدأ في هذا العدد بالحديث عن الأوقات المأمور

اعلم أخى الحسب أن للصلاة أوقاتًا محدودة لابدأن تؤدى فيها؛ لقول الله تعالى:

دقيقاً لأول الوقت وأخره، منها ما روى حاير بن عبد الله رضى الله عنهما أن النبي صلّى الله عليه وسلم جاءه جبريل عليه السلام، فقال له: قم، فصلَّهُ، فصلى الظهر حين زالت الشمس، ثم جاءه العصر، فقال: قم فصله، فصلى العصر حين صار ظل كل شيء مثله، ثم حاءه المغرب، فقال: قم فصله، فصلى المغرب حين وَحَيت الشمس (غربت)، ثم جاءه العشاء، فقال: قم فصله، فصلى العشاء حين غاب الشُّفُق، ثم حاءه الفحر، فقال: قم فصله، فصلى الفجر حين بَرَق الفجر، أو قال: سطع الفجر. ثم جاءه من الغد للظهر، فقال: قم فصله، فصلى الظهر، حين صار كل شيىء مثله، ثم جاءه العصر، فقال: قم فصلُّه، فصلى العصر حين صار ظل كل شيء مثليه، ثم جاءه المغرب وقتاً واحداً، لم يزل عنه، ثم جاءه العشاء حين ذهب نصف الليل، أو قال: ثلث الليل، فصلى العشاء، ثم جاءه حين أسفر جداً، فقال: قم فصَلَهُ، فصلى الفجر، ثم قال: ما بين هذين الوقتين وقت» [رواه أحمد والنسائي والترمذي، وقال البخاري: هو أصبح شيء في المواقيت].

وقد عقب صاحب الدرر السنية في الكتب النجدية على هذا الحديث بقوله: فتأمل أيها المسترشد: ما في هذا الحديث من البيان لمواقيت الصلاة، فإنه صرح لكل صلاة ثلاثة أحوال: أول، وأوسط، وآخر. فالأول للفضيلة، والأوسط هو المختار، والآخر للجواز، إلا المغرب فإن وقته واحد [الدرر السنية ١٢٦/٥].

وقريب من هذا السياق حديث ابن عباس رضي الله عنهما قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: أمني جبريل عليه السلام عند البيت مرتين، فصلى بي الظهر حين زالت الشمس وكانت قدر الشراك، وصلى بي العصر حين

كان ظله مثله، وصلى بي

- يعني المغرب - حين
افطر الصائم، وصلى
بي العشاء حين غاب الشفق، وصلى بي الفجر
حين حَرُم الطعام والشراب على الصائم، فلما
كان الغد صلى بي الظهر حين كان ظله مثله، وصلى
وصلى بي العصر حين كان ظله مثليه، وصلى
بي المغرب حين أفطر الصائم، وصلى بي
العشاء إلى ثلث الليل، وصلى بي الفجر فأسفر،
ثم التفت إليَّ فقال: يا محمد هذا وقت لأنبياء
من قبلك، والوقت ما بين هذين الوقتين. [رواه

وحديث أبى موسى الأشعري رضى الله عنه عن رسول الله صلى الله عليه وسلم: (أنه أتاه سائل يسأله عن مواقيت الصلاة؟ فلم يرد عليه شيئًا، فأقام الفجر حين انشق الفجر والناس لا يكاد يعرف بعضهم بعضًا، ثم أمره فأقام بالظهر حين زالت الشمس، والقائل يقول: قد انتصف النهار، وهو كان أعلم منهم، ثم أمره فأقام بالعصر والشمس مرتفعة، ثم أمره فأقام المغرب حين وقعت الشمس، ثم أمره فأقام العشاء حين غاب الشفق، ثم أخّر الفجر من الغد حتى انصرف منها والقائل يقول: قد طلعت الشمس أو كادت، ثم أخر الظهر حتى كان قريبًا من وقت العصر بالأمس، ثم أخّر العصر حتى انصرف منها والقائل يقول: قد احمرت الشمس، ثم أخر المغرب حتى كان عند سقوط الشفق، ثم أخر العشاء حتى كان ثلث الليل الأول، ثم أصبح فدعا السائل فقال: الوقت بين هذين. [رواه أبو داود والنسائي

هذه الأحاديث أكثر الأحاديث جمعًا لأوقات الصلوات الخمس، وهناك أحاديث أُخر مبينة لأوقات بعض

الصلوات سياتي ذكرها عند الحديث علي وقت كل صلاة على حدة. ١- وقت الضجر؛

يبدأ من طلوع الفجر الصادق إلى طلوع الشمس.

قال ابن عبد البر: ولا خلاف بين علماء المسلمين في أن أول وقت صلاة الصبح طلوع الفجر وظهوره للعين، والفجر الصادق هو أول بياض النهار الظاهر في الأفق الشرقي المستطير المنير المنتشر، تسميه العرب الخيط الأبيض. [الاستذكار الجامع لمذاهب فقهاء الأمصار 19/١].

ويقابله الفجر الكاذب: وهو الذي يطلع مستطيلًا متجهاً إلى الأعلى في وسط السماء، كذنب السِرْحان، أي الذئب، ثم تعقبُه ظُلْمة. والأول: هو الذي تتعلق به الأحكام الشرعية كلها من بدء الصوم ووقت الصبح، والثاني: لا يتعلق به شيء من الأحكام، [الغِقْهُ الإسلامي وأدلتُه أ.د. وَهُبَة الزُّحَيْلِيّ ٨٨/٨٨].

ولذلك قال صلى الله عليه وسلم: لا يمنعنكم من سحوركم أذان بلال ولا الفجر المستطيل، ولكن الفجر المستطير في الأفق. [شرح العمدة في الفقه لشيخ الإسلام ابن تيمية ٢٧٥/٣].

وينتهي وقت الفجر عند طلوع الشمس؛ لحديث عبد الله بن عمرو رضي الله عنهما عند مسلم: «ووقت صلاة الصبح من طلوع الفجر، ما لم تطلع الشمس» وما بعد طلوع الشمس إلى وقت الظهر يعتبر وقتاً مهملاً لا فريضة فيه. [الفِقْه الإسلامي وأدلَّتُهُ أد. وَهُبَة الرُّحَيْلِيِّ

٥٨٢/١]. وهذا محل اتفاق بين

أما وقت الفضيلة لأداء صلاة الفجر فاختلف العلماء

فيه على قولين: الأول وهو رأى جمهور الفقهاء أن أدائها في أول وقتها وهو التغليس أفضل، واحتجوا بأدلة منها حديث عائشة قالت: (كن نساء المؤمنات يشهدن مع النبي صلى الله عليه وآله وسلم صلاة الفجر متلفعات بمروطهن، ثم ينقلبن إلى بيوتهن حين يقضين الصلاة لا يعرفهن أحد من الغلس) [رواه الحماعة]. وللبخاري (ولا يعرف بعضهن بعضا)، والحديث يدل على استحباب المبادرة بصلاة الفجر، وحديث أبى مسعود الأنصاري رضي الله عنه: (أن رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم صلى صلاة الصبح مرة بغلس، ثم صلى مرة أخرى فأسفر بها، ثم كانت صلاته بعد ذلك التغليس حتى مات لم يعد إلى أن يسفر) [رواه أبو داود]، والحديث يدل على استحداب التغليس، وأنه أفضل من الإسفار، ولولا ذلك لما لازمه النبى صلى الله عليه وآله وسلم حتى مات [نيل الأوطار - الشوكاني ٤٢٠/١].

وذهب الكوفيون وأبو حنيفة وأصحابه إلى أن الإسفار أفضل، والإسفار: التأخير للإضاءة. وحد الإسفار: أن يبدأ بالصلاة بعد انتشار البياض بقراءة مسنونة، واحتجوا بحديث رافع بن خديج رضي الله عنه قال: (قال رسول الله على الله عليه وآله وسلم: أسفروا بالفجر فإنه عنا للأجر) [رواه الخمسة، وقال الترمذي: هذا حديث حسن صحيح]. ولأن في الإسفار تكثيرًا للجماعة، وفي التغليس تقليلها، وما يؤدي إلى التكثير أفضل، وليسهل تحصيل ما ورد عن أنس من حديث حسن: «من صلى الفجر في جماعة، ثم قعد يذكر الله تعالى حتى تطلع في جماعة، ثم قعد يذكر الله تعالى حتى تطلع الشمس، ثم صلى ركعتين، كانت كأجر حجة تامة، وعمرة تامة». [الفِقُهُ الإسلاميُّ وادلتُهُ أد.

وقد أجاب القائلون بالتغليس عن حديث

الإسفار بأجوبة: منها أن الإسفار التدين والتحقق، فليس المراد إلا تبين الفجر وتحقق طلوعه، ومنها أن الأمر بالإسفار في الليالي المقمرة فإنه لا يتحقق فيها الفجر إلا بالاستظهار في الإسفار. وقال أبو جعفر الطحاوي: إنما يتفق معانى أثار هذا الباب بأن يكون دخوله صلى الله عليه وأله وسلم في صلاة الصبح مغلسًا ثم يطيل القراءة حتى ينصرف عنها مسفرًا، وهذا خلاف قول عائشة رضى الله عنها؛ لأنها حكت أن انصراف النساء كان وهن لا يعرفن من الغلس، ولو قرأ رسول الله صلى الله عليه وأله وسلم بالسور الطوال ما انصرف إلا وهم قد أسفروا ودخلوا في الإسفار حدًا، ألا ترى إلى أبي بكر رضى الله عنه حين قرأ البقرة في ركعتي الصبح قيل له كادت الشمس تطلع فقال: لو طلعت لم تجدنا غافلين. [نيل الأوطار للشوكاني ١/٤٢١].

#### ٢- وقت الظهر:

يبدأ وقت صلاة الظهر من زوال الشمس، سوى ظل أو فيء الزوال. وهذا مما أجمعت عليه الأمة وجاءت به السنة المستفيضة، والأصل في هذا حديث جابر السابق وفيه أن النبي صلّى الله عليه وسلم جاءه جبريل عليه السلام، فقال له: قم، فصلًه، فصلى الظهر حين زالت الشمس [شرح العمدة في الفقه لشيخ الإسلام ابن تيمية [شرح العمدة في الفقه لشيخ الإسلام ابن تيمية

وزوال الشمس: هو ميلها عن وسط السماء، ويسمى بلوغ الشمس إلى وسط (أو كبد) السماء: حالة الاستواء، وإذا تحولت الشمس من جهة المشرق إلى جهة المغرب حدث الزوال. ويعرف الزوال: بالنظر إلى قامة الشخص، أو إلى شاخص أو عمود منتصب في أرض مستوية (مسطحة)، فإذا كان الظل ينقص فهو قبل الزوال، وإن وقف لا يزيد ولا ينقص،

فهو وقت الاستواء، وإن أخذ الظل في الزيادة

علم أن الشمس زالت.

فإذا زاد ظل الشّيء على ظله حالة الاستواء، أو مالت الشمس إلى جهة المغرب، بدأ وقت الظهر. [الفِقْهُ الإسلاميُّ وأدلَّتُهُ أد. وَهْبَةَ الزُّحَيْلِيَ (٨٧/١).

وينتهي وقته عند الجمهور بصيرورة ظل الشيء مثله في القدر والطول، مع إضافة مقدار ظل أو فيء الاستواء، أي الظل الموجود عند الزوال؛ لقوله صلى الله عليه وسلم في حديث ابن عباس رضي الله عنهما فلما كان الغد صلى بي الظهر حين كان ظله مثله، وبحديث ابن عمرو بن العاص عند مسلم مرفوعًا بلفظ: «وقت الظهر إذا زالت الشمس، وكان ظل الرجل كطوله ما لم يحضر العصر» الحديث.

وعلى هذا فأول وقت صلاة الظهر من زوال الشمس ونهاية وقتها إذا كان ظل الشيء مثله، أما وقت الفضيلة فيستحب تأخير صلاة الظهر عن أول الوقت عند شدة الحر، حتى لا يذهب الخشوع، والتعجيل في غير ذلك؛ وذلك لما رواه أنس رضي الله عنه قال: «كان النبي صلى الله عليه وسلم إذا اشتد البرد بكر بالصلاة، وإذا اشتد الحر أبرد بالصلاة» رواه البخاري. ولحديث أبي ذر رضي الله عنه قال: كنا مع النبي صلى الله عليه وسلم في سفر البخاري. ولحديث أبي ذر رضي الله عنه قال: فأراد المؤذن أن يؤذن الظهر فقال: أبرد، ثم أراد فيء التلول، ثم قال: «إن شدة الحر من فيح فيء التلول، ثم قال: «إن شدة الحر من فيح جهنم، فإذا اشتد الحر فأبردوا بالصلاة» [رواه البخاري ومسلم].

وللحديث بقية إن شاء الله تعالى.

والحمد لله رب العالمين.



المفلحون، أما بعدُ:

الحمد لله، والصلاة والسلام على نبينا محمد الصادق الأمين، والناصح المبين، ورضى الله عن أصحابه الذين آمنوا به، وعزروه ونصروه

فالإسلام منذ أن بزغ فجره، واستفاض نوره، وأعداء الإسلام يشنون عليه حروبًا من كل الجهات، وفي جميع الميادين.

واتبعوا النور الذي أنزل معه، أولئك هم

ومن أشد هذه الحروب «حرب التطاول على الأئمة» ابتداءً من صحابة رسول الله على وانتهاء بالدعاة إلى الله عز وجل؛ حتى تضيع القيادة والريادة والقدوة للأمة الإسلامية، وليتشكك الناس في دين الله.

فمن الذي حمل الأمانة عن رسولنا صلى الله عليه وسلم ونقلها إلينا؟

إنهم أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم، ومَن سلك سبيلهم من التابعين لهم بإحسان؟

ومن ثُمَّ أردت أن أبين الأدب مع خير قرون الناس، وأثمة الأمة في العلم والعمل، وأعظمها جهادًا في سبيل الله مع من حفظوا لهذه الأمة كتاب ربها وسنة نبيها، وكانوا أحق الناس بكلمة التقوى وأهلها، قال الله عز وجل: «وَٱلْزَمَهُمُ كَلَامَةُ النَّقُوكَ وَأَهْلَهَا، وَالْ الله عز وجل: «وَٱلْزَمَهُمُ كَلَامَةُ النَّقُوكَ وَأَهْلَها، قال الله عز وجل: «وَٱلْزَمَهُمُ كَلَامَةُ النَّقُوكَ وَكُلافًا أَوْلَاهَا الله عز وجل: «وَالْزَمَهُمُ كَلَامَةًا اللهُ وَلَاهُمُهُمُ النَّقُوكَ وَكُلافًا أَوْلَاهًا الله عن وجل: «وَالْرَامَهُمُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُهُ اللهُ عَلَى اللهُهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَ

فطوبى لمن أحبهم، وسلك سبيلهم، وترضى عنهم، فالسعيد من اهتدى بهديهم، وتدسك بحبلهم، والشقي من تعرض لهم وابغضهم، ومن انتقدهم فهو ناطح الكواكب والنيرات، وناطح الجبال الثابتات.

فما العز للإسلام إلا بظلهم

وما المجد إلا ما بنوه فشيدوا

وسوف ينتظم الحديث ويتضمن النقاط التالية:

#### أولا: تعريف الصحابي:

الصحابي هو من لقي النبي صلى الله عليه وسلم مؤمنًا به، ومات على الإسلام، فيدخل فيمن لقيه: من طالت مجالسته أو قصرت، ومن روى عنه أو لم يرو، ومن رآه رؤية ولم يجالسه، ومن لم يره لعارض كالعمى وجالسه، ومن غزا أو لم يغز.

روى البخاري: «ومن صحب النبي أو رأه فهو من أصحابه». وذكر الحافظ ابن حجر في الفتح قول علي بن المديني: من صحب النبي صلى الله عليه وسلم أو رأه ولو ساعة من نهار، فهو من أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم. [راجع الفتح: ٣/٧ – ٥].

بشرط الإيمان؛ لأن شرط الصحبة أن يكون مؤمنًا به، ويموت على الإسلام، والصحبة فيها عموم وخصوص، وعمومها يندرج فيه كل من رأى النبي صلى الله عليه وسلم مؤمنًا به، ولو كانت الصحبة ساعة ونحو ذلك.

#### ثانيًا: فضل الصحابة:

أفضل الناس بعد الأنبياء عليهم السلام هم الذين ارتضاهم الله تعالى لصحبة نبيه محمد أشرف رسله وخاتم أنبيائه.

روى البخاري ومسلم وغيرهما من حديث عمران بن حصين رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «خير أمتي قرني – وفي رواية: خير الناس قرني – ثم الذين يلونهم، ثم الذين يلونهم».

قال عمران: فلا أدري أذكر بعد قرنه قرنين أو ثلاثًا. «ثم إن بعدكم قومًا يشهدون ولا يستشهدون، ويخونون ولا يوفون

التوديد



### سعيد عامر سعيد عامر

ويظهر فيهم السمن».

وقد مدح الله اصحاب رسوله في أيات كثيرة منها:

قال الله عز وجل: «مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللهُ وَالَّذِينَ مَعَهُ وَالَّذِينَ مَعَهُ وَالَّذِينَ مَعَهُ وَالَّذِينَ مَعَهُ وَالْمَثِنَا وَمُحَاءً يَنَهُمُ مَّ مَرَدُهُمْ وَكُعًا سُجَدًا يَنَعُونَ الْشَخُودِ» [الفتح: ٢٩]. وقال سبحانه: « وَالَّذِينَ ءَا وَوَا السُجُودِ» [الفتح: ٢٩]. وقال سبحانه: « وَالَّذِينَ ءَا وَوَا وَسَهُرُوا أَوْلَتَهُ وَهَاجُرُوا وَجَهَدُوا فِي سَهِلِ اللّهِ وَالَّذِينَ ءَا وَوَا وَسَهُرُوا أَوْلَتَهُ هُمُ الْمُوْمِنُونَ حَقًا لِمَّمْ مَعْفَرَةٌ وَرِزَقٌ كُومٌ " وَالْسَيقُونَ الْأَوْلُونَ مِنَ الْمُهُ عَنْهُمْ وَرَدُقُ كُومٌ اللّهَ عَنْهُمْ وَرَدُقُ كُومٌ اللّهُ عَنْهُمْ وَرَدُونَ عَنْهُمْ وَاللّهُ عَنْهُمْ وَرَدُونَ عَنْهُمْ وَاللّهُ عَنْهُمْ وَرَدُونَ عَنْهُمْ وَاللّهُ عَنْهُمْ وَاللّهُ عَنْهُمْ وَرَدُونَ وَهَا اللّهُ عَنْهُمْ وَرَدُونَ عَنْهُمْ وَاللّهُ عَنْهُمْ وَاللّهُ عَنْهُمْ وَاللّهُ عَنْهُمْ وَرَدُونَ وَهُمَا أَلِكُ الْفَوْرُ الْعَظِيمُ » [سورة السورة اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَلَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَلَالْكُولُونَ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَاللّهُ وَلَالْكُولُونَ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَال

وقال عز من قائل: «لَقَدْ رَضِي اللهُ عَنِ الْمُؤْمِنِينَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ عَمِّتَ الشَّجَرَةِ فَعَلِمَ مَا فِي قُلُوبِهِمْ الْمُؤْمِنِينَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ عَمِّتَ الشَّجَرَةِ فَعَلِمَ مَا فِي قُلُوبِهِمْ فَأَنَّا السَّحابة (الفتح: ١٨]. ولذا اتفقت الأمة على أن الصحابة رضوان الله عليهم أفضل ممن بعدهم من الأمة علمًا وعملاً، وتصديقًا وصحبة لرسول الله صلى الله عليه وسلم، فلا شك أنهم حازوا قصبات السبق، وبلغوا في الفضل والمعروف والعلم وجميع خصال الخير ما لم يبلغه أحد.

والذي سبق إليه من الإيمان بالله ورسوله والهجرة والنصرة والدعوة إلى الله والجهاد في سبيل الله وموالاة الله ورسوله ومعاداة أعداء الله، وتصديق الرسول صلى الله عليه وسلم وطاعته خاصة قبل أن تظهر دعوته ويقوي أعوانه وأنصاره، ومع كثرة المكذبين من الأعداء، وإنفاقهم أموالهم وبذلهم أنفسهم ابتغاء وجه الله تعالى، أمر لا يمكن أن يحصل ولا مقدار ثوابه مثله لأحد من الأمة، ولذا كانت الأحاديث الصحيحة تبين هذا الفضل وتلك المكانة ومن هذه الأحاديث:

روى البخاري ومسلم من حديث أبي سعيد الخدري رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «لا تسبوا أصحابي، فلو أن أحدكم أنفق مثل أحد ذهبًا ما بلغ مد أحدهم ولا نصيفه».

وعلى سبيل الإجمال ما ذكره الله تعالى في القرآن الكريم منصفة المتقين والمؤمنين والمحسنين ومدحهم والثناء عليهم، ووعدهم بالثناء العاجل والأجل، فأصحاب الرسول صلى الله عليه وسلم رضي الله عنهم أول وأفضل من دخل فيه من هذه الأمة، ولهم منه أوفر حظ وأكمل نصيب.

فأصحاب النبي صلى الله عليه وسلم هم خير جيل عرفته البشرية كلها، وهم خير الخلق بعد الأنبياء والمرسلين – صلوات الله وسلامه عليهم – قوم اختارهم الله لصحبة نبيه أبرهم قلوبًا وأعمقها فكرًا وأقلها تكلفًا، ولا بد للمتأخر أن يعرف فضل المتقدم، وذلك لأننا نعيش زمانًا نفتقد فيه إلى القدوات الصالحة.

وما أجمل ما قاله ابن مسعود رضي الله عنه عن أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم حيث يقول: «إن الله نظر في قلوب العباد فوجد قلب محمد صلى الله عليه وسلم خير القلوب، فاصطفاه لنفسه، فابتعثه برسالته، ثم نظر في قلوب العباد بعد قلب محمد، فوجد قلوب أصحابه خير قلوب العباد، فجعلهم وزراء نبيه يقاتلون على دينه». [رواه الإمام أحمد وإسناده صحيح].

إنهم الذين حملوا دعوة النبي صلى الله عليه وسلم، وصدقوا ما عاهدوا الله عليه، فاستحقوا بجدارة واقتدار أن يبشروا - وهم في الدنيا - بالجنة والنجاة من النار.

روى الإمام مسلم من حديث أبي بردة عن أبيه قال: صلينا المغرب مع رسول الله صلى الله عليه وسلم، ثم قلنا: لو جلسنا حتى نصلي بعد العشاء، قال: فجلسنا فخرج علينا، فقال: «ما زلتم هاهنا؟» قلنا: يا رسول الله، صلينا معك المغرب، ثم قلنا: نجلس حتى نصلي معك العشاء، قال: «أحسنتم أو أصبتم». قال: فرفع رأسه إلى السماء، وكان كثيرًا ما يرفع رأسه إلى السماء، فقال: «النجوم أمنة للسماء، فإذا ذهبت النجوم أتى السماء ما توعد، وأنا أمنة لأصحابي، فإذا ذهبت أتى أصحابي ما يوعدون، وأصحابي أمنة لأمتي، فإذا ذهب أصحابي أمنة لأمتي، فإذا

وروى الترمذي وأحمد من حديث عبد الله

بن مغفل رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «الله، الله في أصحابي، لا تتخذوهم غرضًا، فمن أحبهم فبحبي أحبهم، ومن أبغضهم فببغضي أبغضهم، ومن أذاهم فقد أذاني، ومن أذاني فقد أذى الله، ومن أذاني الله يوشك أن ياخذه».

وروى الإمام مسلم من حديث عائذ بن عمرو: أن أبا سفيان أتى على سلمان وصهيب وبلال في نفر، فقالوا: والله ما أخنت سيوف الله من عنق عدو الله مأخذها، فقال أبو بكر: أتقولون في هذا الشيخ قريش وسيدهم؟ فأتى النبي صلى الله عليه وسلم فأخبره فقال: «يا أبا بكر، لعلك أغضبتهم، لئن كنت أغضبتهم لقد أغضبت ربك».

فأتاهم أبو بكر فقال: يا إخوتاه أغضبتكم؟ قالوا: لا، يغفر الله لك يا أخى.

يقول ابن القيم - في التبصرة -: كانت قلوبهم بالحق متعلقة، وأنوارهم على الظواهر متالقة، كلما هدلت حمائم نوجهم هطلت غمائم شجوهم، دموعهم في الدجى ذوارق لما بين أيديهم من المخاوف، يغسلون بالبكاء ذنوب الصحائف، خوفهم شديد وما فيهم مخالف، إذا جَنَّ الليل فالقدم واقف، يحنون إلى الحبيب حنين شارف، الدمع مساعد والحزن مساعف.

علموا أن الدنيا متاع يفنى فعبروها وما عمروها للسكنى، واشتغلوا بدار كلما نقضت هذه تبنى، طرق الوعظ أسماعهم فتلمحوا المعنى، يأخُذُونَ عَرَضَ هَنَدًا ٱلْأَدَّنَى ، والإعراف:١٦٩].. ذكروا الجنة فاشتقوا ولا شوق قيس إلى لبنى. اهـ.

قال الله عز وجل: «مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ رِجَالٌ صَدَقُواْ مَا عَنهَدُواْ ٱللهَ عَلَيْتُ فَعِنْهُم مَّن قَضَىٰ غَبَهُ وَمِنْهُم مَّن يَنظِرُّ وَمَا بَدَّلُواْ بَيْدِيلاً » [الأحزاب:٢٣]، وقال الله تعالى: «رَضِى ٱللهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ » [المجادلة:٢٢].

وقال عز من قائل في حقهم: ﴿ اللَّفُقَرَاءَ أَلْمُهُ جِرِينَ اللَّهِ مَ أَمُولِهِ مَ يَنْعُونَ فَضَلًا مِنَ اللَّهِ وَرَسُولُهُ أَوْلَتِكَ هُمُ الصَّلَا مِنَ اللَّهِ وَرَسُولُهُ أَوْلَتِكَ هُمُ الصَّلَا مِنَ اللَّهِ وَرَسُولُهُ أَوْلَتِكَ هُمُ الصَّلَا مِنَ مَلَا مِنَ وَلَكِينَ مِنَ مَلِهِ يَحْتُونَ مَنَ هَا اللَّهَ وَاللَّهِ وَاللَّهِ مَا اللَّهَ مَا الصَّلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُلِلَالَّةُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّه

وقد أمر الله نبيه صلى الله عليه وسلم أن

يصبر نفسه معهم، فقال سبحانه: «وَاصْبِرْ نَفْسَكَ مَعَ النَّذِينَ يَرْيدُونَ وَالْسَتِي يُرِيدُونَ وَالْسَتِي يُرِيدُونَ وَجَهَدُّ، وَلاَ نَعَدُ عَيْنَاكَ عَنْهُم تُرِيدُ زِينَةَ الْحَيْوَةِ الدُّينَا وَلاَ نُعِلْمُ مَنْ أَغْفَلْنَا قَلْبُهُ، عَن ذِكْرِنَا وَاتَّبَعَ هَوْنَهُ وَكَانَ أَمْرُهُ، فَرَطًا ا» [الكهف:٢٨].

وقد صدق عبد الله بن مسعود رضي الله عنه عندما قال: من كان مستنًا بمن قد مات، فإن الحي لا تؤمن عليه الفتنة، فأولئك أصحاب محمد صلى الله عليه وسلم أبرُّ هذه الأمة قلوبًا، وأعمقها علمًا، وأقلها تكلفًا، قد اختارهم الله تعالى لصحبة نبيه صلى الله عليه وسلم، وإقامة دينه، فاعرفوا لهم حقهم وتمسكوا بهديهم فإنهم على الهدى المستقيم».

وفي الحديث المتفق عليه من حديث أبي سعيد الخدري رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «يأتي على الناس زمان فيغزو فئام - جماعة - من الناس فيقولون: فيكم من صحب رسول الله صلى الله عليه وسلم». وفي رواية: «من رأى»، فيقولون لهم: نعم، فيُقتح لهم، فيقال: فيكم من صاحب أصحاب رسول الله صلى فيقال: فيكم من صاحب أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم؟ فيقولون: نعم، فيقتح لهم، ثم يأتي على الناس زمان فيغزو فئام من الناس، فيقال: هل فيكم من صاحب من صاحب أصحاب رسول الله صلى فيقال: هل فيكم من صاحب من صاحب أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم، فيقولون: نعم، ويقتح لهم».

وروى ابن أبي شيبة، وقال الحافظ في الفتح: إسناده حسن. عن وائلة بن الأسقع قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «لا تزالون بخير ما دام فيكم من رأني وصاحبني، والله لا تزالون بخير ما دام فيكم من رأى من رأني وصاحب من صاحبني».

إن فضائل أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم لا تُعد ولا تُحصى، ولكن حسبنا ما ذكرناه، سائلين الحق سبحانه أن يجمعنا بهم في جنته مع النبيين والصديقين والشهداء والصالحين، صعدت صحائفهم من الأكدار صافية، وارتفعت أعمالهم بالإخلاص ضافية، وأصبحت نفوسهم عن الدنيا متجافية، يدعون ربهم بالغداة والعشى. وللحديث بقية.

وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.

# شبهات دول الصحابة وقعق الجمل

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبى بعده.. وبعدُ:

فبعد مقتل عثمان رضي الله عنه بيد الأشرار، نشأ الخلاف بين بعض الصحابة الأبرار في مسالة القصاص من قتلة عثمان رضي الله عنه، فعلي رضي الله عنه يرى أن بيعته واستقرار البلاد أمر مهم يُقدم على القصاص والقود من قتلة عثمان رضي الله عنه، أن القصاص والقود من قتلة عثمان رضي الله عنه أن القصاص على بيعة علي رضي الله عنه أن معاوية رضي الله عنه يجب أن يُقدم على بيعة علي رضي الله عنه، فمعاوية رضي الله عنه لم يدع الخلافة، ولم يُبَايَع له بها، ولم ير أنه أولى من على بها، لكنه كان يقر باحقية على في الخلافة واستحقاقه لها، ولكن اجتهاده أداه إلى تقديم أخذ واستحقاقه لها، ولكن اجتهاده أداه إلى تقديم أخذ القود من قتلة عثمان رضي الله عنه على البيعة، وهو أحق النس بطلب دم عثمان. [راجع مجموع الفتاوى لابن تعمدة مهموع الفتاوى

وأما طلحة والزبير وعائشة، رضي الله عنهم، فمع اتفاقهم مع معاوية على الإسراع بالقود والقصاص من قتلة عثمان، إلا أنهم بايعوا عليًا رضي الله عنه. [راجع: حقبة من التاريخ، لعثمان خميس ص٩٦ وما].

وفي سنة ٣٦٦ بعد بيعة على رضي الله عنه بالخلافة استأذن طلحة والزبير رضي الله عنهما عليًا في الذهاب إلى مكة، فأذن لهما، وهناك اجتمعا مع أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها، وعزموا على الثار من قتلة عثمان رضي الله عنه، وخرجوا من مكة بمن تابعهم من البصرة والكوفة، وهدفهم المشترك الثار لعثمان رضى الله عنه.

وعند وصولهم للبصرة طلبوا من عثمان بن حنيف والي البصرة من قبل علي أن يسلم لهم قتلة عثمان، فأبى إلا أن ياتي علي رضي الله عنه، ومنعهم من دخول البصرة، غير أن واحدًا من الذين شاركوا في قتل عثمان خرج إليهم في جيش قوامه سبعمائة رجل، فانتصروا عليه، وقتلوا كثيرًا ممن كان معه، فلما سمع علي رضي الله عنه بما حدث خرج إلى الكوفة وجهز جيشًا قوامه عشرة ألاف مقاتل؛ لمقاتلة الكوفة والزبير، ويتضح من ذلك أن عليًا رضي الله عنه هو الذي خرج إليهم ولم يخرجوا هم عليه، كما تزعم الشيعة الرافضة. [راجع تاريخ الطبري ١٧٠٣، والكافي في التاريخ ١٢٠/٣].

وقبل نشوب القتال بعث علي المقداد بن الأسود والقعقاع بن عمرو لطلحة والزبير، واتفق الأطراف

#### السامة سليمان أسامة سليمان

على ترك القتال؛ حيث إنه لا خلاف على الثار من قتلة عثمان، ولكن الخلاف في وقت ذلك الثار.

وبعد الاتفاق نام الجيشان بخير ليلة، وبات السبئية بشرّ ليلة، حيث تم الاتفاق على دحض مكرهم وإبطال حيلهم. ذكر ذلك الحافظ ابن كثير، والطبري، وابن الأثير، وابن حزم، وغيرهم ممن أرُخ لهذه الواقعة التاريخية.

وعند ذلك راح السبئيون يخططون لإبطال ذلك الاتفاق، وفي السُّحر والفريقان نيام، قام السبئيون بمهاجمة جيش طلحة والزبير وقتلوا بعضًا من أفراده، ثم فروا، فظن جيش طلحة أن عليًا قد غدر بهم، فناوشوه في الصباح، واستمرت المناوشة بين الفريقين حتى كانت الظهيرة اشتعل القتال.

ولعلك ترى أخي أن السبب المباشر لهذه المعركة هم أعداء الدين، الذين أظهروا الإسلام، وأبطنوا النفاق من السبئية الذين هم النواة الأولى للفكر الشيعي الرافضي.

وقد حاول كبار الصحابة منع القتال قبل وقوعه، لكن الحرب إذا اشتعلت من الصعب على أي أحد أن به قفها.

فعلي رضي الله عنه حاول منع أصحابه من القتال، لكنهم لم يسمعوا له، وأرسلت عائشة رضي الله عنها كعب بن سور بالمصحف فرشقه السبئيون بالحجارة والنبل حتى أردوه قتيلاً.

وذكر المؤرخون أن المعركة بدأت بعد الظهر وانتهت مع غروب الشمس من نفس اليوم، وكان مع علي رضي الله عنه عشرة الإف مقاتل، وأهل الجمل كان عددهم بين الخمسة والسنة الإف، وكانت راية علي مع محمد بن علي بن أبي طالب، وراية أهل الحجاز مع عبد الله بن الزبير. [راجع تاريخ خليفة ص١٨٧].

لقد قتل في هذا اليوم من كبار أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم عدد غير قليل، وخسر المسلمون في تلك المعركة ولم ينتصر أحد في الحقيقة؛ حيث قُتل في ذلك اليوم الزبير بن العوام وطلحة بن عبيد الله ومحمد بن طلحة «السجاد». وبعد انتهاء المعركة مر عليّ بين صفوف القتلي، فوجد طلحة بن عبيد الله فتجلسه ومسح التراب عن وجهه، وقال: عزيزُ عليّ أن أراك مجدّلًا تحت نجوم السماء أبا محمد، وبكى علي رضي الله عنه، وقال: وددت أني متّ قبل هذا بعشرين سنة. [راجع: تاريخ دمشق لابن عساكر، وأسد الغابة

ذو القعدة ١٤٣٢ هـ

التوكيط

ولما دخل ابن جرموز قاتل الزبير على علي رضي الله عنه ومعه سيف الزبير، وهو يقول: قتلت الزبير، قتلت الزبير، قتلت الزبير، قتلت الزبير، فلما سمعه علي رضي الله عنه قال: إن هذا السيف طالما فرج كرب رسول الله صلى الله عليه وسلم، وقال: قال صلى الله عليه وسلم: بشر قاتل ابن صفية بالنار، ولم ياذن له بالدخول. [طبقات ابن سعد:

والحقيقة أن جميع الصحابة الذين شاركوا في تلك الموقعة ندموا على مشاركتهم بعد وقوعها.

وقد جاء علي رضي الله عنه إلى عائشة رضي الله عنه بعد الحرب فقال لها: غفر الله لك. قالت: ولك، ما أردت إلا الإصلاح، وفي هذا رد على الذين طعنوا في أم المؤمنين بقولهم: إنها خرجت من بيتها مع أمر الله لها بالاستقرار في قوله سبحانه: «وَقَرْنُ فِي يُوْتِكُنَّ وَلَا تَرَبَّعُ لَا أُولُكُ » [الأحزاب:٣٣]، وَلا تَرَبَّعُ الله على هذه الشبهة: «إن الأمر بالاستقرار في البيوت لا ينافي الخروج لمصلحة مامور بها، كما لو خرجت للحج أو العمرة، هذا أولاً، وثانيا أن عائشة رضي الله عنها كان معها محرمها ابن أختها أن عائشة رضي الله عنها كان معها محرمها ابن أختها عبد الله بن الزبير». [راجع منهاج السنة: ٢١٧/٤].

ويقول ابن العربي المالكي: وأما خروج عائشة رضي الله عنه إلى حرب الجمل، فما خرجت لحرب، ولكن تعلق الناس بها، وشكوا إليها ما حاروا إليه من عظيم الفتنة، وتهارج الناس، ورجوا بركتها في الإصلاح، وطمعوا في الاستحياء منها إذا وقفت للخلق، وظنت هي ذلك، فخرجت مقتدية بقول الله تعالى: «لا خَيْرَ فِي كَثِيرٍ مِن نَّجُونُهُمْ إِلّا مَنُ أَمَرَ بِصَدَقَةٍ أَوْ مَعْرُونِ أَوْ إِصَلَاحِ، كَالنَّاس، [النساء:١١٤]، مَعْرُونِ أَوْ إِصَلَاحِ مخاطب به الجميع ذكورًا وإناثا أحرارًا وعبيدًا. [راجع: أحكام القرآن: ٣١٩٥، ٥٧٠].

ولم يُكرِه أحدُ أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها على الخروج كما زعم ذلك بعض الكتاب والمؤرخين؛ حيث زعموا أن عبد الله بن الزبير رضي الله عنه ابن أختها أسماء رضي الله عنها تسلط عليها، وبعضهم رأى طلحة والزبير رضي الله عنها شجعا عائشة رضي الله عنه على الخروج، وهذا غير صحيح؛ حيث إن عائشة رضي الله عنه طالبت بالثار لعثمان منذ اللحظة الأولى، وقبل وصول طلحة والزبير رضي الله عنهما إلى مكة؛ حيث خرجا من المدينة بعد أربعة أشهر من مقتل عثمان. [راجع تاريخ الطبري 19/6ء].

ولم تكن عائشة رضي الله عنها متسلطة تحرك الناس حيث شاءت، كما زعم بروكلمان في تاريخ الشعوب الإسلامية ص١١١ وما بعدها؛ حيث ساق الطبري الروايات التي تؤكد تاييد أمهات المؤمنين لها، ولمن معها في السعي للإصلاح، وكذا عدد غير قليل من أهل البصرة من خيار ونجباء البصرة وصالحيها. [راجع تاريخ الطبري ٤٧٥/٥].

وهذا يدحض قول من ادعى أن من خرج مع عائشة رضي الله عنه جماعة من السفهاء والأوباش والغوغاء، وكذا يدحضه موقف أمير المؤمنين على رضى الله عنه

بعد القتال حيث قام بين القتلى يترحم عليهم، ويذكر فضلهم، وقد وافقت زوجات النبي صلى الله عليه وسلم عائشة رضي الله عنها في الأخذ بثار عثمان، حيث كن قد خرجن إلى الحج عام مقتل عثمان، فلما بلغهن مقتل عثمان أقمن بمكة يتحسسن الأخبار، وإنما وقع الخلاف بينهن بعد ذلك في المسير إلى البصرة بدلا من العودة إلى المدينة، وقال بعضهن: لا نسير إلى غير المدينة، [راجع البداية والنهاية ٢٤١/٦].

وممن وافق عائشة رضي الله عنها في السير إلى البصرة حفصة بنت عمر رضي الله عنها، لكن أخوها عبد الله بن عمر رضي الله عنهما عزم عليها الاتحد حد

ومما يؤكد موافقة أمهات المؤمنين لعائشة رضي الله عنها أنهن خرجن مودعات لها حين خروجها للبصرة والتشجيع لها على أمرها؛ حيث خرجت للإصلاح، وهو من فروض الكفاية الذي يسقط بقيام البعض به، وكانت عائشة رضي الله عنها مؤهلة لتلك المهمة، فهي أكثرهن فقها بإجماع جمهور المسلمين، قال عروة بن الزبير رضي الله عنهما لقد صحبت عائشة، فما رأيت أحدًا قط كان أعلم باية أنزلت، ولا بفريضة ولا بسنة ولا بقضاء منها. [راجع: سير أعلام النبلاء:

ومرور أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها على ماء الحواب (الحواب من مياه العرب على طريق البصرة إلى مكة) لا يُعد ذمًا وقدحًا كما تزعم الرافضة، فإن النبي صلى الله عليه وسلم لم يامر بشيء أو ينهى عن شيء في الرواية الصحيحة، وإنما قال لنسائه رضي الله عنهن: «كيف بإحداكن تنبح عليها كلاب الحواب». [مسند أحمد: ٩٧/٦].

هذه هي الرواية الصحيحة، أما الزيادة التي بها لفظ: «إياك أن تكوني يا حميراء». فهي زيادة ضعيفة لم يصححها علماء الحديث، قال الذهبي: كل حديث فيه: يا حميراء لا يصح. [راجع سير أعلام النبلاء ١٦٧/٢،

ومرور أم المؤمنين عائشة على هذا الماء ليس له هذا الأثر السلبى الذي افتعلته الروايات الموضوعة التي افتراها أهل الرفض لذم أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها؛ حيث ذهب بعضهم إلى أن الرسول صلى الله عليه وسلم نهاها عن ورود هذا الماء، ولكنها خالفت أمر النبي صلى الله عليه وسلم باجتهادها، وهذا كذب على أم المؤمنين، وليس هذا بجديد على الرفض وأهله الذين يجيدون الكذب على رسول الله صلى الله عليه وسلم يوضع الروايات وتلفيق النصوص، وصدق شيخ الإسلام إذ يقول: إن الله خلق الكذب، وجعل تسعة أعشاره في الرافضة، وعندما دخل طلحة والزبير وعائشة رضى الله عنهم ومن معهم إلى البصرة أرسلوا إلى أعيان القبائل؛ ليعاونوهم في تسليم قتلة عثمان رضى الله عنه إلا أن بعضهم رفضوا ذلك على اعتبار أن ذلك من حق الخليفة وحده، وأن الخروج عليه معصية، وليس لأحد غيره أن يطالبهم بهذا الأمر.

وللحديث بقية، إن شاء الله تعالى.



#### مجلس شوری العلماء « البیان السادس »\*

الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من لا نبى بعده وبعد ...

فإنه في يوم السبت ١٥ من شعبان ١٤٣٢ هـ - الموافق ١٦ من بوليو ٢٠١١ م

اجتمع مجلس شورى العلماء وتدارس المستجدات على الساحة، وأصدر البيان التالي:

١- إن التوحيد الخالص وتطبيق الشريعة الإسلامية هما صمام الأمان وحل للأزمات وانطلاق للإصلاح السياسي والاقتصادي والأخلاقي والتعليمي والأمنى وغير ذلك.

٢- يؤكد المجلس على أنه لن يؤسس حزباً ولن يدعو إلى حزب ولن يشدد النكير على من أسس حزباً وفي الوقت ذاته فإنه يؤكد على رجال الأحزاب أن يضبطوا مواقفهم السياسية وغيرها بضوابط الشرع الشريف، وأن أي مخالفة للشرع قد تذهب بهوية الأمة ، وعليهم أن يحذروا من جعل الولاء والبراء على الحزب ، وعليهم أن يراعوا معانى الأخوة الإيمانية وليستضيئوا بقوله تعالى «وَلاَ تَنَازَعُواْ فَتَفْشَلُواْ وَتَذْهَبَ ريحُكُمْ».

٣- يؤكد المجلس على رفضه التام تكليف لجنة لوضع مبادئ فوق الدستورية؛ لأن هذا يعد إلغاءً لنتيجة الاستفتاء الذي وافق عليه جمهور المسلمين.

٤- يؤكد المجلس على أن أي وثيقة أو دستور يخالف الشريعة الإسلامية فهو مرفوض من العلماء وعموم المسلمين.

 إن المجلس يناشد الأزهر الشريف ومجمع البحوث الإسلامية أن يقوموا بدورهم الواجب عليهم في الدعوة إلى تطبيق الشريعة والحفاظ على هوية الأمة الإسلامية.

 ٦- يؤكد المجلس على المرشحين أن يضعوا في مقدمة برامجهم تنقية التقنين المصري من القوانين التي تخالف صريح الكتاب والسنة.

٧- نهيب بأغنياء المسلمين أن يكفلوا من يستطيعون من الفقراء، وأن يفيضوا عليهم مما أنعم الله به عليهم، فإن هذا سبيل البركة في الأمة والتعاون والتآلف والقضاء على الحقد والحسد والبلطجة والوصول بالأمة إلى بر الأمان.

۸− نهيب بجميع المسلمين أن يتوجهوا إلى الله في هذه اللحظات الحرجة من تاريخ أمتنا وأن يتضرعوا إلى الله بقلوب خاشعة ونفوس خاضعة أن يولي أمورنا خيارنا، ولا يولي أمورنا شرارنا، وأن يجعل ولايتنا فيمن خافه واتقاه.

حفظ الله أمتنا من كل مكروه وكتب لها العزة والسيادة والريادة وصل اللهم على النبى محمد وعلى آله وصحبه وسلم ..

#### أعضاء المحلس:

٢- فضيلة الشيخ/ محمد حسان - نائبًا

٤- فضيلة الدكتور/ سعيد عبدالعظيم - عضوًا

٦- فضيلة الدكتور/ جمال المراكبي - عضوًا

٨- فضيلة الشيخ/ وحيد بن بالى - عضوًا

١- فضيلة الدكتور/ عبدالله شباكر - رئيسًا

٣- فضيلة الشيخ/ محمد حسين يعقوب - عضوًا

٥- فضيلة الشيخ/ مصطفى بن العدوي - عضوًا

٧- فضيلة الشيخ/ أبو بكر الحنبلي - عضوًا

٩- فضيلة الشيخ/ جمال عبد الرحمن - منسقًا

☆ هذا البيان سبق نشره على موقع الجماعة بتاريخ سابق ويعاد نشره الآن للحاجة إليه في الأحداث الراهنة.

إلى الإسلاميين ..قبل أن تبدأ معركة الإنتخابات والسياسة

## لساسة الشرعية

### لرفع الوعى السياسي الشرعي لدي العاملين بالساحة الاسلامية

احرص على اقتناء مجموعة كتب السياسة الشرعية لنخبة من علماء الشريعة وفقهاء التأصيل الشرعى للأحداث بما يوافق الرؤية الاسلامية المعاصرة .. برسوخ علمي .. والتزام منهجي ..







لخيارات السياسية للنبارات السلفية

















المركز العربي

للدراسات الإنسانية

بادر عجز مجموعتك قبل نفاد الكمية للاتصال والحجز: ١٤٤٤١٦٦٨٨ عدد

**Upload by: altawhedmag.com**