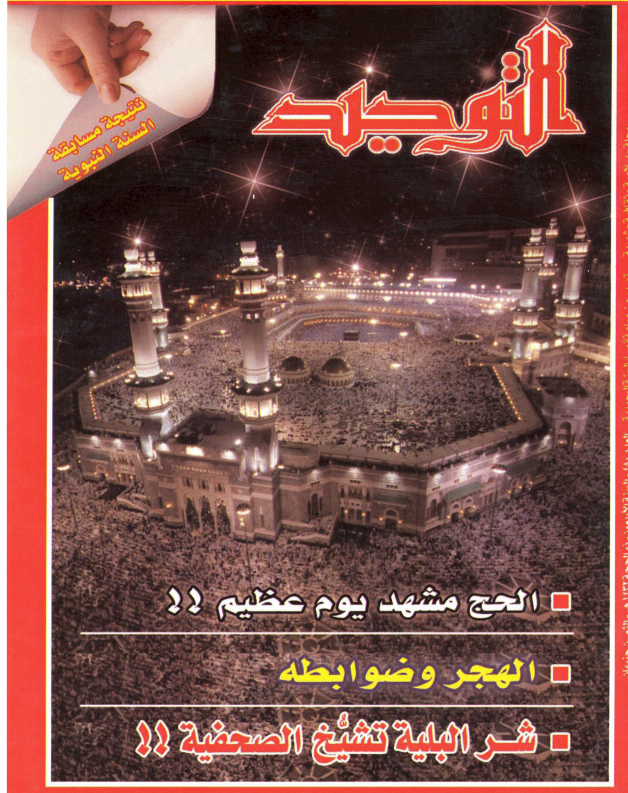
### ضیاع الأماثة أمارة علی قرب الساعة ११



Upload by: altawhedmag.com

### لِسِمْ اللَّهُ الْمُمْ الْرَبْيِهِ السَّهُ فاعلم أنه لا إنه إلا اللَّه

#### د. عبدالله شاكر الجنيدي

رئيس مجلس الإدارة

#### صامية الامتياز

جماعة أنصار السنة المحمدية

السنة الأربعون العدد ٤٨٠ ذو الحجة ١٤٣٢ هـ

#### المشرف العام

د. عبدالعظيم بدوي

#### اللجنة العلمية

زكريا حسيني محمد جمال عبدالرحمن معاوية محمد هيكل

#### ثمن النسخة

مصر ۲۰۰ قرشاً، السعودية ٦ ريالات، الإمارات ٦ دراهم، الكويت ۵۰۰ فلس، المغرب دولار أمريكي، الأردن ۵۰۰ فلس، قطر ٦ ريالات، عمان نصف ريال عماني، أمريكا ٢ دولار، أوروبا ٢ يورو

#### الاشتراك السنوي

 ١. ١ الداخل ٣٠ جنيها (بحوالة بريدية داخلية باسم مجلة التوحيد - على مكتب بريد عابدين).

٢. في الخارج ٢٥ دو لاراً أو ١٠٠ ريال سعودي أو ما يعادلهما.

ترسل القيمة بسويفت أو بحوالة بنكية أو شيك على بنك فيصل الإسلامي - فرع القاهرة - باسم مجلة التوحيد - أنصار السنة (حساب رقم / ١٩١٥٩٠).

# السلام عليكم" موائد الحرمان ((

كان الوجهاء في قريب الزمان، يُعدُّون في رمضان؛ موائد في كل مكان، يعلقون عليها لافتات تلفت نظر العميان، مكتوبٌ عليها: «موائد الرحمن»، والأمر حتى الآن لا غرابة فيه ولا نكران.

لكن الذي يثير النفس والوجدان، ما اتضح للرؤية والعيان، أن سبب هذه الموائد؛ بمثابة الدعاية والإعلان، عن المرشحين للبرلمان، أنهم أهل فضل وإحسان، وأصحاب جود وامتنان، من جيوبهم لا من جيوب السلطان، ولا من النفاق ولا الرشوة ولا كيد الشيطان، فلما أذن الرحمن واستدار الزمان، سقط السلطان، وانحل المجلسان، وتفرق الأعوان، فخلت الموائد إلا من الذُباب والفئران، وظهر للعيان؛ أنها موائد الرحمن!!

فما كان لله دام واتصل، وما كان لغير الله انقطع وانفصل.

التحرير



مجلة التوحيد لا يستغني عنها مسلم

> ا<u>ٹرکز العام: هاتف: ۲۳۹۱۵۵۷۳ - ۲۳۹۱۵۶۵۳</u> WWW.ANSARALSONNA.COM

التحرير: ٨ شارع قولة - عابدين - القاهرة ت: ٢٩٩٣٦٥١٧ - فاكس: ٢٩٩٠٦٦٢ قسم التوزيع والاشتراكات: ت: SHTRAK.TAWHEED@YAHOO.COM ٢٣٩٣٦٥١٧ مطابع الأهرام التجارية - قليوب - مصر

#### حسين عطا القراط

#### جمال سعد حاتم

#### سكرتير التحرير

مصطفى خليل أبو المعاطى

#### البريد الإلكتروني

MGTAWHEED@HOTMAIL.COM رئيس التحرير:

GSHATEM@HOTMAIL.COM



الأن بالمركز العام المجلد الجديد لعام 1271

#### بشرىسارة

تعلن إدارة مجلة التوحيد للإخوة الكرام قراء المجلة عن رغبتها في تفعيل التواصل بينها وبين القراء. لذا نعلن عن استقبال أسئلة القراء عن الفتاوى وكل ما يتعلق بالأمور الشرعية لعرضها على لجنة الفتوى بالجماعة ونشرها بلجلة حتى تعم الفائدة على البريد الإلكتروني التالي؛

O.TAWHEED@YAHOO.COM

التوزيع الداخلي: مؤسسة الأهرام وفروع أنصار السنة المحمدية

مطابع الأشرام التجارية - قلبوب - مصر



## "סטן שבוווטבני

افتتاحية العدد: د. عيد الله شاكر كلمة التحرير: بقلم رئيس التحرير باب التفسير: د. عبد العظيم بدوي وقفات مع تطبيق الشريعة: المستشار أحمد السيد على باب السنة: زكريا حسيني محمد W درر البحار: على حشيش العظمة في القرآن الكريم: مصطفى البصراتي دراسات شرعية: متولى البراجيلي باب الفقه: د. حمدي طه ماذا بعد الحج: عبده الأقرع واحة التوحيد: علاء خضر الأداب الإسلامية: سعيد عامر باب الاقتصاد الإسلامي: د. على السالوس 27 شبهات حول الصحابة الأبرار: أسامة سليمان باب الأسرة: جمال عبد الرحمن تحذير الداعية من القصص الواهية: على حشيش القصة في كتاب الله: عبد الرزاق السيد عبد الحج مشهد يوم عظيم: أحمد نصر الله خير الصير على البلاء: صلاح نحيب الدق نتبحة مسابقة السنة النبوية كشاف محلة التوحيد

لا تخلو منها مكتبة ويحتاج إليها كل بيت



نقدم للقارئ كرتونة كاملة تحتوي على ٣٩ مجلداً من مجلدات مجلة التوحيد عن ٣٩ سنة كاملة ٧٢٥ جنيها للأفراد والهيئات والمؤسسات داخل مصر و ٢٦٠ دولازا خارج مصر شاملة سعر الشحن

الحمد لله رب العالمين، وصلى الله وسلم وبارك على النبي الأمين، وعلى آله وصحبه ومن سلك سبيلهم إلى يوم الدين.. وبعد:

الأمانة من إلأسس الأخلاقية التي أمر بها الإسلام، وهي خلق ثابت في النفس يبتعد به الإنسان عما ليس له به حق، وهي ضد الخيانة، وعرفها الكفوي بقوله: «كل ما افترض الله على العباد فهو أمانة كالصلاة والزكاة والصيام وأداء الدين، وأوكدها الودائع». [الكليات: ١٧٦].

وقال القرطبي في تفسير قوله تعالى: «إِنَّا عَرَضَنَا الْأَمَانَةُ عَلَى الْمَرَّتِ وَالْأَرْضِ وَالْحِالِ قَلْبَرَّتَ عَرَضَنَا الْأَمَانَةُ عَلَى الْمَرْتِ وَالْأَرْضِ وَالْحِالِ قَلْبَرَّتَ الْمُومَا الْإِنْسَانُ إِنَّهُ كَانَ ظَلُومًا جَهُولًا ﴿ الْإَمَانَةُ: تعم جميع وظائف الدين على الصحيح من الأقوال، وهو قول الجمهور، وقد اختلف في تفاصيل بعضها على أقوال، فقال ابن مسعود: هي في بعضها على أقوال كألودائع وغيرها، وعنه أنها في كل الفرائض، وأشدها أمانة المال». [تفسير القرطبي: ٨/٥٣٣٥].

والمتتبع الأقوال أهل العلم يرى اتفاق كلمتهم على أن التكاليف الشرعية هي الأمانة المشار إليها في الآية، وسرُ التعبير عنها «بالأمانة» تنبيها على أنها حقوق يجب أن تراعى، وأن يحافظ عليها، ويحرم الإخلال بشيء من حقوقها، وقد ذكر الشيخ عبد الرحمن حبنكة بعض مجالات الأمانة، فقال: «الدِّين، والأعراض، والأموال والأجسام والأرواح والمعارف والعلوم والولاية والوصاية، والشهادة والقضاء، ونقل الحديث والأسرار، والرسالات والسمع والنظر وسائر الحواس». [الأخلاق وأسسبها: 187/].

والأمانة من أبرز سمات الأنبياء والمرسلين، وقد أخبرنا الله في كتابه عن غير واحد منهم أنه كان يقول لقومه: ﴿إِنِّ لَكُرُّ رَسُولٌ أُمِنُّ ﴾ [الشعراء الاعداء]

كما أخبرنا سبحانه عن نبيه وكليمه موسى عليه السلام أنه قال لفرعون وقومه: «أَنَّ أَدُّوا إِلَى عِبْدَ اللهِ إِلَى اللهِ اللهِ اللهِ عَبْدَ اللهِ اللهُ اللهِ المِلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الل

وقد كان الحظ الأوفى من الأمانة لرسول الله محمد ، وقد سماه قومه «بالأمين» ، وقد الله محمد بناك بينهم قبل البعثة وبعدها، وترتب على ذلك وضع اماناتهم عنده، وقد صدق صلى الله عليه وسلم معهم في كل شيء، ومن ذلك



## الحظ الأوفى من الأمانة لرسول الله رقط الله وقد سماه قومه بالأمين، واشتهر بذلك قبل البعثة وبعدها

ردّه للودائع والأمانات التي كانت لديه للمشركين في موقف يعجب منه الناظر، حيث تأمروا على قتله ليلة الهجرة، ومع ذلك أبقى ابن عمه عليًا - رضي الله عنه ليرد الأمانات إلى أهلها وأصحابها، وهذا منه صلى الله عليه وسلم بيان عملي أنه أكثر الناس أمانة وصدقًا.

والوحي الذي نزل إليه من ربه نزل به حبريل الأمين، وقد وصفه بذلك، فقال: «وَلِنَّهُ. لَنَّا رَبِّ الْعَلَمِينَ ﴿ اللهِ الرَّوْحُ الْأَمِينُ ﴿ اللهُ عَلَى النَّارِيلُ رَبِّ الْعَلَمِينَ ﴿ اللهُ عَلَى اللهُ عَلِي عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ ع

وقد وصف الله عباده المؤمنين برعاية العهد والأمانة في موضعين من كتابه بلفظ واحد، فقال: «وَالَّذِينَ مُمْ لِأَمْتَتَهِمْ وَعَهْدِمْ لِمُنْتَهِمْ وَعَهْدِمْ لِمُنْتَهِمْ وَعَهْدِمْ لِمُنْتَهِمْ وَعَهْدِمْ لِمُنْتَهِمْ وَعَهْدِمْ لِمُنْتَهِمْ وَعَهْدِمْ لِمْنَتَهِمْ وَعَهْدِمْ لِمُنْتَهِمْ وَعَهْدِمْ لِمْنَالِهِمْ لِمُنْتَهِمْ وَعَهْدِمْ لِمُنْتَعِمْ وَعَهْدِمْ لِمُنْتَعِمْ وَعَهْدِمْ لِمُنْتَعِمْ وَعَهْدِمْ لِمُنْتَعِمْ وَعَهْدِمُ لِمُنْتَعِمْ فَعْلِيمُ لِمُنْتَعِمْ وَعَهْدِمْ لِمُنْتَعِمْ وَعَلَيْتُ وَمِنْ عَلَيْهِمْ لِمُنْتَعِمْ وَعَلَيْتُهِمْ وَعَلَيْهِمْ لِمُنْتَعِمْ وَعَلَيْهِمْ لِمُنْتُلِمِهُ وَلَهُ لِمُنْتُمْ وَمُعْلِمُ لِمُنْتُمْ فَعِلْمُ لِمُنْتَالِكُمْ وَاحْدَالِهُ وَلَيْتُنْ مُنْ لِمُنْتُهِمْ وَعَهْدِمْ لِمُنْتُمْ وَاحْدَالِهُ لِمُنْتُمْ وَاحْدَالِهُ وَاحْدَالِهُ لِمُنْتُمْ وَاحْدَالِهُ لِمُنْتُمْ وَالْمُنْتُمْ وَالْمُنْتُمْ وَاحْدَالِهُ وَالْمُنْتُمْ وَاحْدَالِهُ لِمُنْتَعِمْ فَلِيلِمْ لِمُنْتُلِمْ وَاحْدَالِهُ لِمُنْتُمْ وَاحْدَالِهُ لِمُنْتُمْ وَاحْدَالِهُ لِمُنْتُمْ وَاحْدَالِهِ لَعْلِمْ لِمُنْتُمْ لِمُنْتُمْ وَالْمُنْتُمْ وَالْمُنْتُمْ وَالْمُنْتُمْ وَالْعُلِمِ فَالْمُنْتُومُ وَالْمُنْ لِمُنْتُمْ فِي مُنْتُمْ فِي مُنْتَعِيْمِ فَالْمُنْتُمْ فِي مُنْتُعِمْ فِي مُنْتُمْ فِي مُنْتُمْ فِي مُنْتُمْ فَلَانَانِ لِمُنْتُمْ فِي مُنْتُمْ فِي مُنْ مُنْتُمِمْ فَالْمُنْتُمْ فِي مُنْتُمْ فَالِمُ لِمُنْتُمْ فَالْمُنْتُمُ مُنْتُمُ فَالْمُعْلِمُ وَالْمُنْ فَالْمُنْتُمُ وَالْمُنْتُعِمْ فَالِعُمُ لِمُنْتُمُ لِلْمُنْتُمُ وَالْمُعُمُ وَالْمُعُمُ وَالْمُعُمُ وَالْمُعُمُ وَالْمُعُمُ وَالْمُعُمُ وَالْمُعُمُ لِلْمُعُمُ لِمُنْتُمْ لِلْمُعْلِمُ لِمُنْتُمْ لِمُنْتُلِمُ فَالِمُوا لِمُنْتُمُ لِمُعُلِمُ لِمُعْلِمُ فَالْمُعُلِمُ لِمُنْتُمُ لِلْمُنْتُلُع

والآية في الموطن الأول -في أول سورة المؤمنون- سيقت في بيان صفات المؤمنين المفلحين الوارثين الفردوس.

وقد أمر الله بأداء الأمانة وإعطاء الحقوق لمستحقيها في آيات كثيرة منها قول الله تعالى: « إِنَّ الله يَأْمُرُكُمْ أَن تُوَدُّوا الله تعالى: « إِنَّ الله يَأْمُرُكُمْ أَن تُوَدُّوا الله تعالى: أَن الله يَأْمُرُكُمْ أَن تُوَدُّوا الله يَعْمَلُكُم بِيِّنَ النَّاسِ أَن عَكْمُوا بِالله يَعْمَلُكُم بِيِّةً إِنَّ الله كَانَ سَمِعًا مَعْمَلُكُم بِيِّةً إِنَّ الله كَانَ سَمِعًا مَصَرًا (هُ ) [النساء: ٥٨]

وقد أفادت الآية وجوب تأدية الأمانات الى أصحابها ومستحقيها، وتسمى الودائع أمانات؛ لأنها لا تؤدي إلا بخُلق الأمانة، وهذه الأمانات تشمل جميع الحقوق المتعلقة بذمم الناس، سواء كانت حقوقًا لله أو حقوقًا لغيره، وقد ذكر القرطبي – رحمه الله – أن هذه الآية من أمهات الأحكام المتضمنة لجميع الدين

والشرع، وأنها عامة في جميع الناس تتناول الولاة فيما عهد إليهم من الأمانات في قسمة الأموال، ورد المظالم، والحكم بالعدل، كما تتناول من دونهم من الناس في حفظ الودائع والتحرز في الشهادات، ثم نقل عن البراء بن عازب وابن مسعود وابن عباس وأبي بن كعب رضي الله عنهم أن الأمانة عامة في كل شيء، وقال: هذا إجماع. [تفسير القرطبي: ١٨٢٥/٣].

وقال الإمام أبن كثير رحمه الله:
«يخبر تعالى أنه يأمر بأداء الأمانات إلى
أهلها، وفي حديث الحسن عن سمرة أن
رسول الله صلى الله عليه وسلم قال:
أذ الأمانة إلى من ائتمنك، ولا تخن من
خانك». [أخرجه أحمد وأبو داود وصححه
الألباني].

وهذا يعم جميع الأمانات الواجبة على الإنسان من حقوق الله عز وجل على عباده من الصلوات والزكوات، والصيام، والكفارات والنذور، وغير ذلك، مما هو مؤتمن عليه، ولا يطلع عليه العباد، ومن حقوق العباد بعضهم على بعض بالودائع وغير ذلك مما يأتمنون به بعضهم على بعض من غير اطلاع بينة على ذلك، فأمر الله عز وجل بأدائها، فمن لم يفعل ذلك في الدنيا أخذ منه ذلك يوم القيامة، كما ثبت الله عليه وسلم قال: «لتؤدن الحقوق إلى في الحديث الصحيح أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «لتؤدن الحقوق إلى القرناء» [مسلم ٢٥٨٢]. [انتهى من تفسير النه كثير المهمارية).

وفي آية أخرى يأمر الله بأداء الأمانة، حتى ولو لم يكن هناك شهادة

□□ قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إذا ضيعت الأمانة فانتظر الساعة » قيل: وكيف إضاعتها؟ قال ؛ «إذا وسد الأمر إلى غير أهله فانتظر الساعة ». □

أو كتابة، قال الله تعالى: «وَإِن كُنِتُمْ عَلَى سَفَر وَلَمْ تَجِدُوا كَاتِبًا فَرِهَانٌ مَقْبُوضَةٌ فَإِنْ أَمِنَ نَضِيكُم بَعْضًا فَلْيُؤَدِّ ٱلَّذِي أَوْتُمِنَ أَمَلنَتُهُ، وَلِيَتَّقِ ٱللَّهُ رَبُ » [البقرة: ٢٨٣]، ومعنى الآبة: لو أن أحدًا منكم ائتمن آخر على شيء، فعلى المؤتمن أن يؤدي الأمانة إلى من ائتمنه، وليتق الله ربه، فلا يخن شيئا منها، وقد حذر القرآن صراحة من الخيانة، وهي مناقضة للأمانة، قال تعالى: « يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامِنُواْ لَا تَخُونُواْ ٱللَّهَ وَالرَّسُولَ وَتَخُونُواْ أَمَانَتِكُمْ وأنتم تعلمون ( الأنفال: ٢٧]، كما أعلمنا النبى عليه الصلاة والسلام أن الخيانة من صفات المنافقين، فقال كما في حديث أبى هريرة رضى الله عنه: «أية المنافق ثلاث: إذا حدث كذب، وإذا وعد أخلف، وإذا ائتمن خان». [متفق عليه: البخاري ۲۲۸۲، ومسلم ۱۰۷].

وفي هذا الحديث تحذير للمؤمنين من هذه الخصال التي قد تُفضي إلى حقيقة النفاق والعياذ بالله تعالى

وضياع الأمانة أمارة على قرب الساعة، كما في حديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: «بينما النبي صلى الله عليه وسلم في مجلس يحدّث القوم، جاءه أعرابي، فقال: متى الساعة؛ فمضى رسول الله صلى الله عليه وسلم يحدّث، فقال بعض القوم: سمع ما قال فكره ما قال، وقال بعضهم: بل لم يسمع، حتى إذا قضى حديثه قال: أين السائل عن الساعة؛ قال: فإذا قبيعت الأمانة فانتظر الساعة». قال: كيف إضاعتها؟ قال: «إذا وُسّد الأمر إلى غير إضاعتها؟ قال: «إذا وُسّد الأمر إلى غير أهله فانتظر الساعة». [البخارى: ٩٥].

وقد ظهرت ملامح هذا الحديث في دنيا الناس اليوم، والمراد بكلمة «الأمر» الواردة في الحديث: جنس الأمور التي تتعلق بالدين، والخلافة، والإمارة، والقضاء، والفتيا، والصدق في القول والعمل، وما يجري في المعاملات بين الله وبين خلقه، وغير ذلك، وقد ذكر الإمام البخاري هذا الحديث تحت باب عنونه بقوله: «باب رفع الأمانة»، قال ابن حجر بقوله: «والمراد برفعها إذهابها بحيث يكون الأمين معدوماً أو شبه المعدوم».

كما أخبر النبي صلى الله عليه وسلم أن الساعة لن تقوم حتى بخون الأمن، ويؤتمن الخائن، وهذا من فساد الخلق وذهاب المروءة والحياء بين الناس، وقد أخرج الإمام أحمد يسند صحيح عن عبدالله بن عمرو بن العاص رضى الله عنهما أنه سمع رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول:« إن الله يبغض الفحش والتفحش والذي نفس محمد بيده! لا تقوم الساعة حتى يخون الأمن، ويؤتمن الخائن، وحتى يظهر الفحش والتفحش، وقطيعة الأرحام وسوء الجوار والذي نفس محمد يده إن مثل المؤمن كمثل القطعة من الذهب نفخ عليها صاحبها فلم تغير ولم تنقص ، والذي نفس محمد سده إن مثل المؤمن كمثل النخلة أكلت طيبا ووضعت طيبا ووقعت فلم تكسر ولم تفسد». [مسند أحمد: ٢/١٩٩، وصححه الألباني].

وقد بين الحديث أن خيانة الأمانة لا تقع إلا من أصحاب الأخلاق المذمومة، وأن المؤمن نافع حيث وجد وأينما كان، وفي الأونة الأخيرة خاضت وسائل الإعلام في أنصار السنة متهمين إياها بالسعى في زعزعة استقرار البلاد. من خلال ما يرد إليها من مساعدات للأيتام والمقراء وبناء الساجد والمستشفيات، وهذا بهتان وخيانة وطعن في الصدق والأمانة ، ولا حول ولا قوة إلا بالله .

> والخائنون للأمانة هم حثالة الناس، كما في حديث عبد الله بن عمرو بن العاص رضي الله عنهما أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: « كيف بكم وبزمان أو يوشك أن يأتي زمان يُغريل الناس فيه غربلة، تبقى حثالة من الناس، قد مرحت عهودهم وأماناتهم، واختلفوا فكانوا هكذا. وشبك بين أصابعه، فقالوا: كيف بنا يا رسول الله؟ قال: تأخذون ما تعرفون، وتذرون ما تنكرون، وتقبلون على أمر خاصتكم، وتذرون أمر عامتكم». [أبو داود ٤٣٤٢ وصححه الألباني].

> ومعنى: «نُغريل الناس فيه غريلة» أي: بذهب خبارهم وينقى شرارهم وأرذالهم، كما أن الغربال بصفى الدقيق ويبقى الحثالة، والحثالة الردىء من كل شيء، وإذا كان هذا حال ووصف الخائثين للأمانة، فالواحب على كل مسلم رعايتها والقيام بحقها حتى لا يكون مع هؤلاء الخائنين، والأمانات الواجب أداؤها كثيرة، منها: أمانة العيد مع ربه ومولاه، وهي فيما عهد إليه بحفظه، وإتيان ما أمر الله به، والانتهاء عما نهى عنه.

ومنها: أمانة العبد مع الناس، وبدخل فيها رد الودائع، وعدم الغش والكذب، والصدق في القول والعمل، والحكم بين الناس بالحق والعدل، ومنها: أمانة الإنسان مع نفسه، وذلك بأن بختار لنفسه الأنفع والأصلح في الدين والدنيا.

ومن المعلوم أن رفاهية الشعوب وسعادتها وانتظام أمر معيشتها في تحقيق الأمانة، فهي دعامة بقاء الإنسان، ورافع أبنية العز والسلطان، وأي أمة

غايت عنها الأمانة أصيبت بالذل والمهانة، نسأل الله العافية والسلامة.

وفى الأونة الأخيرة خاضت بعض وسائل الإعلام في جماعة أنصار السنة المحمدية، متهمين إياها بالسعى في زعزعة استقرار البلاد، وذلك من خلال ما يرد البها من مساعدات للفقراء والأبتام، وبناء المساجد والمستشفيات، وغير ذلك.

وإن هذا - والله - من البهتان والخيانة، وطعن في الصدق والأمانة، ويا ليت الخائضين وقفوا على الحقيقة، أو رجعوا إلى المسئولين، وهذا واجب عليهم، والله سائلهم يوم الدين، قال تعالى: « وَلَا نُقْفُ مِا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ إِنَّ ٱلسَّمْعَ وَٱلْبَصَرَ وَٱلْفُوَّادَ كُلِّ أُولَيْكَ كَانَ عَنْهُ مَسْتُولًا

س » [الاسراء: ٣٦].

ونحن مما نسب إلينا – يحمد الله – دراء، وعلى القائل البينة والدليل، ونود أن نعلم الجميع أننا جمعية مشهرة نعمل في النور، وتحت مظلة رسمية، وبإشراف منَّ الجهات المعنية، ولنا في ذلك مدة من الزمن لم ينسب إلينا مرة سقطة أو خيانة، أو عُرف عنا مشاركات في مؤامرات تضر بالبلاد والعباد، وتاريخ الجماعة في ذلك معروف. وكنا في المواقف السابقة نصدر بيانات تعبر عن موقف الجماعة وسلوكها في المسائل الحادثة.

نسأل الله تعالى أن يسلم بلادنا من كل سوء ومكروه، وأن يَمُنّ علينا بالأمن والايمان والسعادة والإسلام، ونسأله أن يوفق المسئولين في ضبط استقرار البلاد، والله من وراء القصد، وهو حسينا ونعم الوكيل.



### الترکیسی انصاع

## في حوادك ٥٠ المالي

#### ●● الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده.. أما بعد...

فإن الفتن والبلايا منبهات وموقظات؛ تحمل الأمم على العودة إلى نفسها، والقيام بهمة إلى مراجعة مواقفها، ومسيرتها بجد ومصداقية، وصراحة وشفافية.

وإن إحباطات الماضي وخبيات الأمل عند الأمم الحية لا تقضي على إمكانات المستقبل، ولكنها تنبه إليها، بل تؤكدها وتثير فاعليتها، وقد قال الله عز وجل في ابتلاء يوم أُحد: «إنْ يَمْسَسْكُمْ قَرْحُ فَقَدْ مَسَّ الْقَوْمَ قَرْحُ مِثْلُهُ وَتَلْكَ الْأَيَّامُ نُدَاولُهَا بَيْنَ النَّاسِ وَلِيَعْلَمُ اللَّهُ الذّينَ آمَنُوا وَيَتَّخَذَ مِنْكُمْ شُهداءً وَاللَّهُ لاَ يُحبُّ النَّاسِ وَلِيَعْلَمُ اللَّهُ الذّينَ آمَنُوا وَيَتَّخذَ مِنْكُمْ شُهداءً وَاللَّهُ لاَ يُحبُّ اللّهُ الدّينَ آمَنُوا وَيمْحَقَ الْكَافَرِينَ» [آل عمران: ١٤٠، ١٤١].

وجماعة أنصار السنة المحمدية بمصر لها تاريخ عريق، مضيء بالعمل في ميدان الدعوة.. هذه الجماعة التي أمضت من عمرها أكثر من تسعين عاماً خرَّجت الآلاف من العلماء والفقهاء، والخطباء والدعاة؛ الذين يدعون إلى الله بالحكمة والموعظة الحسنة، كما أن لهذه الجماعة دوراً اجتماعياً إنسانياً نشطاً داخل المجتمع المصري، ولها أياد بيضاء مشرقة في كل ميدان خيري..

لكن الجماعة لم تسلم مؤخراً من بعض الاتهامات التي نُشرت في وسائل الإعلام.. فما هو موقف الجماعة من هذه التُهم؟ وما أهم أدوارها التي تقوم بها، وما رؤيتها للأحداث الدائرة حاليًا، هذا ما سنقف عليه من خلال لقاء مع فضيلة الشيخ الدكتور عبد الله بن شاكر الجنيدي الرئيس العام لجماعة أنصار السنة المحمدية بمصر، متحدثًا عن منهج ودور ورسالة الجماعة، وموقفها مما أثير

#### حولها.

#### الصراع قائم بين الحق والباطل

● فضيلة الدكتور: خلال الثورة التي قامت في مصر كان لجماعة أنصار السنة المحمدية موقف ثابت لم يتغيّر بحسب الظروف والأجواء، ولعل الدور الأبرز للجماعة كان السعي لدرء الفتن عن البلاد، والعمل على استقرار مصر، بعيداً عن الولوج في المنزلقات التي لا يُحمد عقباها، ومع ذلك وجهت للجماعة الاتهامات، فمن وراء هذه الاتهامات التي وُجهت للجماعة والتي ليس لها أساس من الحقيقة؟

 نحن نرجع هذه الاتهامات الباطلة المكشوفة لأمرين:

الأمر الأول: هو رغبة البعض في تشويه الأعمال الاجتماعية والخيرية التي تقوم بها الجماعات الإسلامية الخيرية، وفي مقدمتها جماعة انصار السنة المحمدية التي ترتكز على منهج السلف؛

كأصل من أصولها الذي قامت من أجله، وهناك ناس لا يرغبون أن تقوم هذه المؤسسات الإسلامية الداعية إلى الحق، ولا شك أننا في مجتمع مملوء بتيارات مختلفة، وبعضها مخالف للحق، والصراع قائم بين الحق والباطل إلي أن تقوم الساعة، ولكن الأمر كما قال الله عز وجل: «بَلْ نَقْدَفُ بِالْحَقَ عَلَى الْبَاطل فَيَدْمُغُهُ فَإِذَا هُو زَاهقً» [الأنبياء: ١٨].

والحمد لله، الحقائق تتضح وتُعلن للناس، والجميع يشهد بذلك، وليس عندنا ما نخفيه، فكل عملنا ظاهر للجميع والمؤسسات في الدولة تعرف من هم أنصار السنة، وماذا يعملون.

والأمر الثاني هو اتباع الهوى، واتباع الهوى يُضل، ويصرف عن الحق.

#### أنصار السنة والتمويل الخارجي

الحملة الكبيرة التي يشنها المغرضون
 في قضية التمويل الخارجي ضد أنصار السنة، مع

- لن نؤسس حزباً، ولن نشارك في الأحزاب.
- ا تجه چماحة بحرة، ولا مسرقة نشا بالأحزاب والجزبية،ولخ ننصرف حج يغيجنا
- حبلات التشويد سن الماجانيين ضاء أنصار السنة الحباية والتيارات الإسلامية ستيرو بالغشل ((



ويشكروننا على ما نقدمه من خدمات وإسهام في رفع المعاناة عن المواطنين عن طريق إيصال النفع إليهم، سواء في الجانب المادي، أو الجانب العلمي، والحمد لله على ذلك.

#### دور أنصار السنة المحمدية في المرحلة القادمة

- فضيلة الشيخ هذه الاتهامات هل يكون
   لها تأثير سلبي على مسار الجماعة في المرحلة
   القادمة أم ستكون بمثابة مصدر قوة؟
- إن شاء الله نتوقع أن تكون هذه الصدمات والأزمات مصدر قوة، خاصة أنها أظهرتنا أمام العالم، وأننا بريئون من كل تهمة سيقت، وأن موقفنا مشرّف بفضل الله تعالى.

#### أسباب الهجوم على أنصار السنة

- فضيلة الشيخ: ما أبرز أسباب الهجوم
   على جماعة أنصار السنة بعينها?
- في الحقيقة لم يكن الهجوم على أنصار السنّة فحسب، ولكن كان الهجوم على السلفية ومنهج الحق من فترة طويلة، ولعلكم سمعتم أن بعض الاتهامات الموجهة إليهم أنهم لا يحرصون على أمن وسلامة المجتمع. وهذا يدّعيه بعض التحرريين أو العلمانيين أو غيرهم، وهم فشلوا في محاولة الطعن على السلفية بصورة عامة، فأرادوا أن ينتقلوا إلى الطعن في جماعة أنصار السنة المحمدية.

#### أنصار السنة والعمل السياسي

هل هذه الأزمة ستدفع بأنصار السنة إلى
 أن يكون لها دور بارز في الأيام القادمة في العمل

أن الجماعة لها صفحة بيضاء ناصعة على مدار ما يقرب من تسعين عامًا في الدعوة؟!

■ في الحقيقة ليست أنصار السنة وحدها هي التي تُتَّهُم، بل هناك مؤسسات أخرى، وقد لا تدين بدين الإسلام، ومع ذلك اتُهمت، ومن صدرت منه هذه التصريحات وعد أن يراجع مواقفه، والحمد لله وجدوا البراهين التي تدل على صدقنا في القول والعمل، وأننا لم نخرج عن النظام المتبع في معاملاتنا ومنهجنا بصورة عامة. وأننا ملتزمون بالانظمة واللوائح، وليس عندنا شيء نخفيه.

#### التقارير تبرئ أنصار السنة مما نسب إليها

- ما هو موفقكم القانوني والإجراءات التي اتخذتموها لدرء الاتهامات التي نُسبت لأنصار السنة حول التمويل الخارجي، وخاصة الصادرة عن وزارة العدل؛ فقد ساق وزير العدل المصري جملة من الاتهامات لبعض المؤسسات؛ ما موقفكم منها؛ وماذا اتخذتم من إجراءات لوقف هذه الاتهامات التي وُجهت لكم؛
- وزير العدل لم يسم جماعة أنصار السنة ضمن المجموعة المتهمة أبدا، ولم يرد لنا أي ذكر على لسانه، وإنما كان تصريحه واضحًا ومعلنا ومنشورًا ولم يتهمنا بشيء.. هذا أولاً، ولكن الاتهامات أو التصريحات التي وُجهت لجماعة أنصار السنة المحمدية حاءت من أخرين.. والدولة الآن تتولى المتابعة والتحقيق، وستعلن النتائج، ونحن سعداء بالنتائج؛ لأننا نعرف موقفنا ووضعنا، ونعرف النتائج، فقد وعدوا بإصدار تقارير تبرئ أنصار السنة من كل ذلك. ونحن واجهنا هذا في وسائل الإعلام بالمستندات الرسمية، وما نزال نواجه هؤلاء والحمد لله، والناس اقتنعوا بما ذكرنا لأنهم يعرفون الحقيقة، ونحن لا نعيش في شريعة الغاب، وإنما نحن نعيش في ظل دولة كانت تتابعنا فيها الأنظمة السابقة بدقة بالغة، وهذا أمر معلوم، وكثيرًا ما كانوا بثنون على أعمالنا،

السياسي والاجتماعي في مصر؟

■ نحن – والحمد لله – من أسبق الناس في مواجهة الواقع، ولا بد أن أبين هذا، وأنتم من خلال متابعاتكم لأعمالنا تعرفون هذا، ومن خلال ما نشرناه في مجلة التوحيد والرئيس السابق تنحى يوم ٢٠١١/٢/١١م لكافة الأطياف الإسلامية داخل مصر، وفي العدد الذي صدر عقب هذا اللقاء من مجلة التوحيد، نقلتم بعض الآراء التي ذُكرت في هذا الإجتماع، وكان الغرض من الاجتماع تنسيق الجهود الإسلامية في مواجهة الواقع في مصر بعد التنحي، وضرورة أن تكون المسلمين كلمة، وأن تصبغ هذه الدولة بالهوية الإسلامية القائمة على منهج التوسط والاعتدال، دون إفراط وغلو أو تقريط أيضاً.

والحمد لله نحن في مجلس شورى العلماء نجتمع، ونناقش ما يدور على الساحة، وما يجب أن نفعله خلال المرحلة المقبلة من منظور شرعي إسلامي، وننظر فيه إلى مآلات الأمور، وإلى المصالح المترتبة على القضايا التي تُثار، ونصدر في ذلك بيانات تنشر في حينها، ونوجّه فيه الأمة لكي يعودوا إلى الحق المؤيد بالدليل من كتاب الله وسنة المصطفى صلى الله عليه وسلم.

● فضيلة الدكتور عبد الله شاكر: بعد الاجتماع الدعوي الذي عُقد اليوم الأحد ٢٠١١/١٠/٢٣م وحضره فروع أنصار السنة في مصر لتوضيح الموقف من الأحداث الجارية، والانتخابات، وتجربة الأحزاب الإسلامية، هل لكم أن تحدثونا عما حدث في الاجتماع اليوم؟

■ يقول الدكتور: قد تكون الظروف اليوم صالحة لأن نقدم عملاً إيجابيًا نخدم به أمتنا وديننا، ولعلي أدمج حديثي عن الموقف من الانتخابات مع الموقف من الأحزاب؛ لارتباط الأمرين ببعض.

فقد صار من المكن لكل من أراد أن يؤسس حزبًا أن يفعل، نحن أعلنا وبوضوح وصراحة على موقعنا، وفي مجلة التوحيد بيانًا بهذا الأمر صادرًا من مجلس شوري العلماء، يوضح رؤية الجماعة، ونحن نقول بأن لنا منهجًا نشير إليه وهو أصل أصيل، فنحن جمعية دعوية لم نشارك من قبل في أحزاب، وما دمنا لم نكن نشارك فلنقف

جميعًا على هذا الأصل، فنحن لن نؤسس حزبًا، ولن نشارك في أحزاب، ولكن مع كل ذلك الساحة مليئة بمن يقوم بتأسيس أحزاب، فمن يؤسس حزبًا فنحن ندعوه إلى الله عز وجل، وقد كانت هناك أحزاب سابقة موجودة في النظام السابق، أما الذي جدَّ على الساحة أنه قد توسعت قاعدة هذه الأحزاب، وربما دخل فيها بعض الدعوات التي لم تدخل في هذا المجال من قبل، وقد جلسنا مع بعضهم وتناقشنا معهم، ونصحناهم، وأخبرونا بأن هذه ضرورة ملحة الآن؛ لعدم ترك المجال لغيرنا.

فالأحزاب سيتقدم من خلالها المرشحون لمجلس الشعب والشورى، وترك هذا المجال فارغًا ممن يصدع بكلمة الحق غير مستساغ، فإن ترك هذا المجال قد يحدث فجوة تؤدي إلى عدم قيام حياة كريمة شريفة لهذا البلد من خلال تسلط من لا يريدون الإسلام، أو يخافون تطبيق شريعته، أما السلبيات فيمكن التغلب عليها من خلال الحرص على تحري الحق في دقائق الأمور مثل قضية دخول المرأة البرلمان، وغيرها من الأمور.

#### بيننا وبين إخواننا خيواط تواصل

- فضيلة الشيخ: هل يعتبر الموقف من قضية الأحزاب موقفًا منهجيًا وعقديًا غير قابل للتغييرات في المرحلة القادمة؟
- يقول الشيخ: أما بالنسبة لنا فنحن جمعية لها منهجها الأصيل، نتمسك به في الوقت الذي انصرف الناس فيه عن طلب العلم والدعوة إلى الله، فلندع، ونقدم النصيحة، وهي واجبة علينا، وبخاصة أن هؤلاء إخواننا، وقد نرتبط ببعضهم ارتباطًا وثيقًا من خلال الكثير من القواسم المشتركة، وربما يكون هناك بعض التفاوت في درجات التطبيق لهذا المنهج، ولكن لا ننكر أن بيننا وبين إخواننا من خيوط التواصل ما لا يمكن أن ينكر أو يحذف أو ينسى خاصة أننا نعيش في مجتمع واحد، ونسعى جميعًا إلى خدمة هذه الأمة، وإلى القيام بالحق.

#### مؤازرة النافعين والصالحين في الانتخابات

- فضيلة الشيخ: الأحزاب سوف يكون لها مرشحون في الانتخابات، هل من تنسيق تم الاتفاق عليه بينكم وبين تلك الأحزاب ذات المرجعية الإسلامية؟
- يقول فضيلة الشيخ: الأحزاب سوف ترشح

رجالاً، ونحن قلنا: الخبرة من يَجدُ في نفسه من أهل الفضل والخير، الخبير في المسائل السياسية أو الاقتصادية أو الاعلمية، أو الأدبية أو الاجتماعية مثلاً، لا بد من أن يترشح لمجلس الشعب أو الشورى، ووجهنا نداءً أيضًا لإخواننا من الدعاة والعلماء أن يربأوا بأنفسهم عن هذا حتى يتفرغوا لدعوتهم، وقد يرى الواحد منهم أن دخوله نافع ومفيد، فنسأل الله له ذلك، فلا بد أن يكون عندنا مرونة في التعامل مع الأمور، أو في تقييم وجهات نظر الآخرين، فنحن نقف وراء الصالحين، وهذه مسألة إيجابية.

#### الموقف الإيجابي من الانتخابات

فهذا هو الموقف الإيجابي في الانتخابات، فنحن لا نريد أن يكون هناك شقاق أو نزاع في داخل الصف الإسلامي المتقدم للانتخابات، ومشاركتنا يجب أن تكون إيجابية في تقديم النافعين الصالحين الذين نأمل منهم أن يصبغوا هذه الدولة بالصبغة الإسلامية، أو على الأقل تتاح الفرصة لدعوة الناس إلى الله تبارك وتعالى، بدلاً من التضييق الذي عانت منه الدعوة إلى الله كثيرًا في بلادنا.

نحن عانينا في فترة من الفترات - وما نزال نعاني - من السخرية والاستهزاء عبر وسائل الإعلام المختلفة، التي نالت منا ومن إخواننا الذين ينتسبون إلى السنة، فإذا كانت هناك فرصة في أن يكون هناك رجال يحفظون أعراضنا من أن تمتهن بهذه الطريقة ويأخذون على أيدي السفهاء، فهذا أمر ندعو إليه، ولكن نتحرك من خلال رجال يكون لهم سلطة، ويمكن أن يؤثروا في صناعة القرار.

ودون خلاف فيما بيننا سنختار الصالحين المتقدمين في هذه الانتخابات تحت اسم الإسلام، فليس عندنا عصبية لأحد ولا حزبية ننقاد من ورائها لأحد، وأعلنا هذا للجميع، ولكن لا بد أن نسعى اليوم بنظر صائب إلى مصلحة هذه البلاد، وإلى نفع أهلها، وأن تُظل بمظلة الإسلام.

#### مخاطر العمل السياسي

العمل السياسي له مخاطر جمة، ومن ينغمس في هذا العمل فإنه قد يفقد مصداقيته الدعوية، فهل لكم رؤية معينة في هذا التوجه?

يقول الشيخ: لا شك أن العمل السياسي في هذه الأحوال قد تكتنفه بعض المخاطر، وقد تكون له بعض المخاطر، وقد تكون له بعض السلبيات، وعلى كل الأحوال نحن نُغلب النافع – بإذن الله – فالإيجابيات ندعمها، والسلبيات ننهى عنها ونحذر منها، وننصح إخواننا بعدم الوقوع

فيها، فأمر بالمعروف بمعروف، ونهي عن المنكر بغير منكر، وبالتي هي أحسن هو سبيل المؤمنين.

التعاون بين أنصار السنة والتيارات الإسلامية 12

ما مدى حجم التعاون بينكم وبين التيارات الإسلامية الأخرى، وهل هناك خلاف أو تعاون إيجابى؟

■ الحمد لله التعاون الإيجابي هو السائد؛ فقد استطعنا أن نصل فيه إلى درجة من الوفاق؛ للخروج من الأزمة التي تعيشها الأمة الإسلامية أو الأمة المصرية الآن، مع الاحتفاظ بهويتنا وشخصيتنا ومعتقداتنا، ونحن نتعاون مع الآخرين دون أن بخالف أحد شيئاً من منهجه.

ومن المعلوم أن أهل السنة والجماعة لهم منهج واضح، ومسلك صريح في التعامل مع القضايا الإسلامية، لكننا في المرحلة الأخيرة نتواصل مع التيارات الإسلامية في الحفاظ على هوية البلاد، والاجتماع الذي دعت إليه أنصار السنة جميع التيارات الإسلامية في يوم ٢٠١١/٢/١٩م كان السبب في أن تجتمع كلمة المسلمين على الحق وما نزال ننادي جميع التيارات الإسلامية أن ديننا الإسلام، ومرجعنا هو كتاب الله وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم، ولا نرجع عن هذا الأصل، ولن نخالف هذا المنهج، ونحن نتبع ولا نبتدع، ومن خرج عن هذا المنهج، وإن خالفنا، فإنه يجمعنا جميعاً الإسلام.

وإخواننا يكتبون في هذه الموضوعات في مجلة التوحيد، وقد كتبت مقالاً بعنوان (يا علماء الأمة؛ الزموا الكتاب والسنة على منهج النبوة).

وغير ذلك من الأمور التي نوجهها للأمة وللعلماء، وإن شاء الله نساهم في أن يرجع الجميع للحق، قال تعالى: «فَإِنْ تَنَازَعْتُمْ فِي شَيْء فَرُدُّوهُ إِلَى اللَّه وَالرَّسُولِ إِنْ كُنْتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ» [النساء: ٥٩].

وما نزال ندعو إلى الاجتماع ونبذ الفرقة والخلاف، ونؤكد على تمسكنا بالكتاب والسنّة.

وانتهى اللقاء بعد أن ألقى الرئيس العام الضوء على كثير مما يشغل بال المسلمين في مصر والعالم الإسلامي، سائلين الله تبارك وتعالى أن يُعلى راية السُنَّة، وينصر من نصرها، ويخذل من خذلها، وأن يصلح الله البلاد واخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.



عَنْهِ وَشَقَاقِ ﴿ كَدُ أَهَلَكُنَا مِن قَبِلِهِم مِن قُرْنَ فَنَادُواْ وَلَاتَ عِينَ مَنَاصِ ﴿ وَعَبُواْ أَنْ جَاءَهُمْ مُنْدُرُ مَنَهُمْ وَقَالَ الْحَقُووُنَ هَنَا اللّهِ حَبُّكُمْ أَنْ ﴿ فَالْطَلَقُ الْمَلَا الْمَكَ اللّهَ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللللللّل

وَ وَٱلْفُرْءَانِ ذِي ٱلذِّكْرِ ﴿ إِنَّ مِلِ ٱلَّذِينَ كَفُرُوا فِي

اعداد/ دعبد العظيم بدوي

نائب الرئيس المام



الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على خاتم المرسلين، صلى الله عليه وعلى آله وصحبه أجمعين، أما بعد...

فقد انتهينا فيما سبق في حلقات التفسير من تفسير سورة الصافات، ونبدأ اليوم بفضل الله في تفسير سورة ص، فنقول وبالله تعالى التوفيق: بين يدى السورة؛

سورة مكية شانها شأن السورة المكية في الإهتمام بترسيخ العقيدة، وبيان أصول الدين، وأركان الإيمان، وقد ركزت السورة الكريمة على الأصول الثلاثة وهي التوحيد، والنبوة، والبعث بعد الموت.

ومن وجوه المناسبة بينها وبين سورة الصافات أن الله سبحانه وتعالى قال في خواتيم الصافات: «لَوْأَنَّ عِنْنَا ذِكْراً مِنْ ٱلأَوْلِينَ (الصافات عَنْنَا ذِكْراً مِنْ ٱلأَوْلِينَ (الصافات ١٦٧ - ١٦٩).

وكذلك استفتحت سورة ص بذكر الذكر الحكيم وكفر القوم به: «صَّ وَالقُرُءَانِ ذِي اللَّكِرِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ وَمُعَاقِ

ومن المناسبة أيضاً أن الله سبحانه وتعالى قصَّ علينا في سورة الصافات من قصص الأنبياء والمرسلين، وقصُّ علينا في سورة ص من قصص من لم يقصصهم

علينا في سورة الصافات.

شهادة الله عز وجل لرسوله بالرسالة:

«ص وَالْقَرْآنِ ذي الذَّكرِ» الواو واو القسم، والله سيحانه وتعالى يقسم بالقرآن، ويصف القرآن بأنه «ذي الذكر»، والذكرُ هو الشرف، كما قال الله تبارك وتعالى لنبيه صلى الله عليه وسلم: « وَإِنَّهُ لَذِكُرٌ لَكَ وَلَقَوْمِكَ وَسَوْفَ تُسْتَلُونَ (اللهُ)» [الزخرف: ٤٤]، وقال لقومه: «لقد أنزلنا إليكم كِتُبًا فِيهِ ذِكْرُكُمْ أَفَلَا تَعَقِلُونَ ﴿ الْأَنْسِياءَ: ١٠]، وقبل: الذكر مصدر بمعنى التذكرة، فالقرآن تذكرة وموعظة للناس أحمعين، يُذكرهم بما يحب عليهم نحو خالقهم وبارئهم وفاطرهم سبحانه وتعالى، ويُذكرهم بالطريق الموصلة إليه، ويذكرهم بما لهم عنده إذا أفضوا إليه من هذه الطريق، والقولان صحيحان، واللفظ يحتملهما.

وجواب القسم محذوف، تكلم المفسرون فيه كلاما طويلا، ولعل أرجح الأقوال أن حواب القسم المحذوف هنا هو المذكور في سورة يس، فإن الله تعالى قال: بسم الله الرحمن الرحيم «سَن 🕦 وَٱلْقُرْءَانِ ٱلْحَكِيمِ ( ) إِنَّكَ لَمِنَّ ٱلْمُرْسَلِينَ ( )»، وهذا قال: «ص و القرّان ذي الذكر»، فالمقسم به و احد، وهو القرآن الحكيم ذو الذكر، والمقسم عليه -جواب القسم- ذكرَ في موضع، وحُذف في الثاني استغناء بذكره في الموضع الأول عن ذكره في الموضع الثاني.

«ص و القران ذي الذكر» إنك يا نبينا لمن المرسلين، لا كما يقول قومك ساحر كذاب.

أنواع العزة:

فإذا كان القرآن ذكرى للناس وموعظة، فلماذا لم ينتفع به الذين كفروا:

«بَل الذينُ كَفرُوا في عزة وَشقاق» والعزة نوعان:

١- عزة حقيقية.

٧- عزة غير حقيقية.

أما العزة الحقيقية فهى المكتسبة بأسبابها الشرعية، كما قال تعالى: « مَن كَانَ بُرِيدُ ٱلْعِزْةَ فَلِلِّهِ ٱلْعِزْةَ مَيعًا إليه يضعدُ الكام الطيبُ وَالْعَمَلِ الصَّالِحُ برفعهُ. مِنْهُ اللهِ المُعَدِّدِ المُعَدِّدُ العَمْرِ العَلَيْدِ وَالعَمْلُ الصَّبِيعِ مِرْفِكَ. وَأَلَّذِينَ يَسْكُونَ السَّيْعَاتِ لَهُمْ عَذَابٌ شَدِيلٌ وَمَكْرُ أَوْلَتِهَكَ هُو سُورُ 🕦 » [فاطر: ١٠]، أي فليطلبها من الله، فهو العزيز الذي يعز من يشاء، ويذل من يشاء، فمن كان عزيزا بعزة الله فهذه هي العزة الحقيقية، ومن كان عزيزا من غير طريق الله فليست عزته عزة حقيقية، بل هي عزة الغرور والكبرياء و الأنفة، كما قال تعالى: «بُل الذينُ كَفُرُوا في عزة»، فعزتهم هذه ليست عن طريق الله؛ لأنهم كفروا

بالله، إنما هي عزة الغرور والكبرباء والأنفة، وكما قال تعالى: «وَإِذَا قَبِلُ لَهُ اتَّقَ اللَّهُ أَخُذَتُهُ العزة بالإثم»، فهذه عزة مزيفة مزورة، وإنما العزة الحقيقية هي ما كانت عن طريق الله عز وحل ، يسلوك الطرق الشرعية التي أرشد الله تعالى إليها، وهي الإيمان والعمل الصالح، كما قال تعالى: «يَقُولُونَ لَبِن رَجَعْنَا إِلَى ٱلْمَدِينَةِ لَيُخْرِجَكَ ٱلْأَغَرُ مِنْهَا ٱلْأَذَلَ وَلِلَّهِ ٱلْمِئْرَةُ وَلِرَسُولِهِ. وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَلَكِنَّ المُتَفِقِينَ لَا يَعْلَمُونَ (١)» [المنافقون: ٨].

«بَل الذين كفرُوا في عزة وَشقاق» أي في حَميَّة وجاهلية، وعنجهية واستكبار، وتُشقاق، أي أنك في شبق وهم في شق، كما قال تعالى: «ذلك بِأَنْهُمْ شِياقُوا اللَّهُ وَرَسُولُهُ» [الحشر: ٤]، أي كانوا في شق غير الشق الذي فيه الله ورسوله.

تحذير الكفار المعاصرين أن يصيبهم ما أصاب من قبلهم:

أفلا يخافون أن يعذبهم الله تبارك وتعالى كما عذب الذين كفروا من قبلهم، لماذا يصرون على الكفر؟! ولماذا يصرون على العناد؟ ولماذا يصرون على الشقاق؟! أفلا يحذرون أن يأخذهم الله كما أخذ الذين من قبلهم «كُمْ أَهْلَكُنا مِنْ قَبْلَهِمْ منْ قرْنِ»!! والسؤال للتكثير، يعني قرونا كثيرة، ظلمت وبغت، وطغت وأفسدت في الأرض، فأهلكها الله تعارك وتعالى، « أَلَمْ تَرَكَّيْفَ فَعُلِّ رَبُّكُ بِمَادٍ ﴿ ۚ إِرْمَ ذَاتِ ٱلْمِمَادِ (٧) ٱلَّتِي لَمْ يُخْلُقُ مِثْلُهَا فِي ٱلْمِلَدِ (١) وَتُمُودُ ٱلَّذِينَ جَانُوا الصَّحْرَ بِالْوَادِ ( ) وَفَرْعَوْنَ ذِي ٱلْأُوْنَادِ ( ) ٱلَّذِينَ طَغُوا في الْبِلَندِ اللهِ قَاكْثُرُواْ فِيهَا ٱلْفُسَادُ اللهِ فَصَبِّ عَلَيْهِمْ رَبُّكَ سَوْطَ عَذَابِ اللهِ إِنَّ رَبِّكَ لَبِأَلْمُرْصَادِ اللهِ [الفجر: ٦- ١٤] لكل طاغية ولكل ظالم.

فقومك يا نبينا! إن لم يقلعوا عن ما هم فيه من العزة والشقاق، والاستكبار والعناد، فقد حقت عليهم كلمة العذاب.

«كُمْ أَهْلَكُنَا مِنْ قَبْلَهِمْ مِنْ قَرْنِ فَنَادُوْا» نداء الاستغاثة، أي استغاثوا وصرخوا، ومن بغيثهم؟! ومن يحدرهم من العذاب بعد أن نزل يهم؟! «وُلاتُ حينَ مناص» قالوا: (لات) كلمة واحدة، بمعنى (ليس) بلغة اليمن، والنحويون على أنها (لا) زيدت فيها التاء، كما تزاد في رُبِّ، ثمَّ يقال ربت، وثمت، كذلك قالوا لات، بمعنى (ليس)، وأضيفت البها التاء زيادة في التأكيد، «فنادُوْا وَلاتَ حينَ مُناص» أي ففروا هاريين، بنادون ويصرخون ويستُغيثون، وليس الحين حين فرار واستغاثة، وإنما هو كما قال تعالى: « فَلَمَّا رَأُواْ بِأَسَنَا قَالُواْ ءَامَتًا بِأَللَّهِ وَحَدُهُ. وَكَفَرْنَا بِمَا كُنَّا بِيهِ مُشْرِكِينَ (١٠٠٠) فَلَمْ يَكُ يَنْفَعُهُمْ إِيكَنْهُمْ لَمَّا رَأَوَّا بِأَسْنَا شُنَّتَ ٱللَّهِ ٱلَّتِي قَدَّ خَلَتَ فِي عِبَادِهِ "

وَخَسِرَ هُنَالِكَ ٱلْكَفِرُونَ (٥٠) » [غافر: ٨٤- ٨٥].

مَّ مُنْكَنَّا أَحَسُوا بَأْسَنَا إِذَا هُمْ مَنْهَا يُرْكُشُونَ ﴿ لَا تَرَكُشُوا وَارْجِعُوا إِلَى مَا أَرْفَنُمُ فِيهِ وَمَسْكِينِكُمْ لَعَلَكُمْ تَسْتُلُونَ ﴿ وَأَرْجِعُوا إِلَا تَرَكُشُوا فَالْوَا يَوْبِكُنَا إِنَّا كُنَّا ظَلِيقِنَ ﴿ فَمَا خَلَقَ اللَّهِ عَلَيْهِ فَلَا خَفِيدِينَ ﴿ فَمَا خَلَقَنَا اللَّهِيلَةِ وَالْمُؤَوَّلُونَ مَا خَلَقْنَا اللَّهِيلَةِ وَالْمُؤَوِّلُونَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَمَا خَلَقَوْلُهُمْ وَمَا خَلَقَا اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُولُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّل

» [الأنبياء: ١٢ - ١٥].

أفلا يعتبر كفار قريش بما أصاب أولئك السابقين، ويحذرون أن يصيبهم مثل ما أصاب قوم نوح، أو قوم هود، أو قوم صالح، ألا يحذرون!

ألا بخافون!

"وَغُجِبُوا أَنْ جَاءَهُمْ مُنْذِرٌ مِنْهُمْ وَقَالَ الْكَافِرُونَ» فحكم عليهم بالكفر، لما عجبوا أن ياتيهم رسولُ منهم، وقالوا: أبعث الله بشراً رسولاً، فمن أنكر رسالة الرسول لكونه بشراً فهو كافر، "وَقَالَ الْكَافِرُونَ هَذَا سَاحِرُ كَذَّابٌ» فدمغهم بالكفر قبل أن يحكى مقولتَهم.

"وقال الكَافِرُونَ هَذَا سَاحِرُ كَذَابٌ"؟! وقد كانوا الفوا تعدد الآلَهة، حتى كانَ لكل يوم إلهٌ يُعبد، ولما دخل النبي صلى الله عليه وسلم الكعبة عام الفتح جعل يكسر الأصنام وكانت ثلاث مائة وستين صنمًا حول الكعبة، فجعل يكسرها، ويقول: (جاء الحق وزهق الباطل إن الباطل كان زهوقاً).

«وَانْطُلُقُ الْمُلاَ مِنْهُمْ» والملا كلمة تطلق في القرآن على الأشراف والسادة والأكابر.

"وَانْطُلَقَ الْمُلَأُ مِنْهُمْ أَنِ امْشُوا وَاصْبِرُوا عَلَى الْهَتُكُمْ» لا تتزحزحوا عنها، لا يصدنكم محمد عنها، اثبتوا عليها، لا تتركوها ولا تتخلوا عنها، «وَاصْبِرُوا عَلَى الْهَتَكُمْ إِنَّ هَذَا لَشَيْءٌ يُرَادُ» يريد

أن يتفضل عليكم، يريد أن ينفرد بالملك والسلطة والكلمة دونكم.

«مَا سَمِعْنَا بِهَذَا فِي الْلَهُ الآخِرَة» يريدون ملة النصاري، فَمن أين أتى مَحمد بالتوحيد؟! لقد خالفنا وخالف النصرانية، خالف دين قومه، وخالف أهل الكتاب من قبله، فمن أين أتى بهذا التوحيد؟! «مَا سَمِعْنَا بِهَذَا فِي الْلَهُ الآخَرَة» إِذَا «إِنَّ هَذَا» الذي يقوله محمد من التوحيد ﴿إِلاَّ اخْتِلاَقَ» أي شيء يقوله وافتراه كذباً وزوراً وبَهتاناً.

#### حسد الكافرين للرسولي

ثمصرحوا بالحقيقة التي منعتهم من اتباعه صلى الله عليه وسلم وهي الحسد، فقالوا: «أَأَنْزِلَ عَلَيْهِ النَّكُرُ مِنْ بَيْنِنَا» هذا هو بيت القصيد؛ لأنهم يعرفون أنه ليس ساحراً ولا كذابًا، فهو الوحيد من بين أبائهم وأجدادهم الذي لقبوه بالصادق الأمين، وهو الذي تحاكموا إليه عندما اختلفوا أين يضعون الحجر في البيت الحرام لما كانوا يجددون بناء الكعبة، قالوا: نرضي بحكم أول داخل محمدًا صلى الله عليه وسلم فحكموه، ورضو الحكمه، فكيف حكمون محنونًا؟!

فالمانع الذي منعهم من اتباعه صلى الله عليه وسلم هو الحسد، «أَأَنْزِلَ عَلَيْهِ الذَّكُرُ مِنْ بَيْنِنَا» «وَقَالُوا لَوْلاَ نُزِلَ هَذَا الْقُرْءَانُ عَلَى رَجُل مِنَ الْقَرْيَتُيْنِ عَظَيمٍ»

قال تعالى: «بَلُ هُمْ فِي شَكَ مِنْ يَكْرِي» هم أصلاً ليسوا مؤمنين أن هذا الذكر من الله، فكيف يحسدونك على أن الله أنزل عليك الذكر.

والعلة المانعة الحقيقية «بَل لما يَنوقوا عَذاب» ولو أنهم ذاقوا عذابي ما قالوا هذا القول، كما قال تَعالى: «فَلَمَّا رَأَوْا بَأْسَنَا قَالُوا آمَنَّا بِاللَّه وَحْدَهُ وَكَفَرْنَا بِمَا كُنَّا بِه مُشْرِكِينَ» [غافر: ٤٤] فالذي يحملهم على التكنيب والعناد مُشْركِينَ» [غافر: ٤٤] فالذي يحملهم على التكنيب والعناد والإصرار هو إمهال الله لهم، والله تعالى يملي للظالم حتى إذا أخذه لم يفلته، فهم اغتروا بإمهال الله، وظنوا أن الإمهال إهمال، فربنا يقول: «بَل لمَّا يَنُوقُوا عَذَابِ» ولو ذاقوا عذابي لاعترفوا بالنكر الذي أنزلته على رسولي، ولكنهم بعد لما ينوقوا عذابي.

ثم لماذا يقولون هذا: «أَمْ عِنْدَهُمْ خَزَائِنُ رَحْمَةِ رَبِّكَ الْعَرْبِزِالْوَهَابِ»

الرحمة هنا المراد بها النبوة، والمعنى: هل خزائن الرحمة بايديهم فهم يتصرفون فيها كيفما شاعوا؟ أمَّم فَمِيبُ مِنَ الْمُاكِ فَإِذَا لَا يُؤْتُونَ النَّاسَ نَقِيرًا (اللهُ أَمْ يَصُدُونَ النَّاسَ نَقِيرًا اللهُ أَمْ يَصُدُونَ النَّاسَ عَلَى مَا عَاتَنهُم اللهُ مِن فَضَايةً فَقَدْ عَاتَيْناً عَالَ إِبْرَهِم الْكِنكِ وَلَهُم مَن عَامَن فِهِ وَمِنْهُم مَن عَامَن فِهِ وَمِنْهُم مَن عَامَن فِهِ وَمِنْهُم مَن عَامَن فِهِ وَمِنْهُم مَن صَدَّعَنهُ وَكَفَى بِعَهُم سَعِيرًا (النساء: ٥٥ – ٥٥).

«أَمْ عَنْدَهُمْ خَزَائِنُ رَحْمَة رَبِّكَ»، هل أعطاهم الله مفاتيح الخزائن، وقال لهم تصرفوا في الملك، أعطوا من

شئتم، وامنعوا من شئتم، وأعزوا من شئتم، وأنلوا من شئتم، نبِّئوا من شئتم، ولا تنبِئوا من شئتم؟! «أمْ عندُهُمْ حْرَائِنَ رَحْمَة رَبِّك العَرِيزِ» الغالب القاهر الذي لا يُغلب ولا يُقهر «الوَهاب» فهو الذي يهب لمن يشياء، ويمنع من بشاء، وهو الذي بؤتى الملك من يشاء، وينزع الملك ممن يشناء، وهو الذي يُعز من يشناء ويذل من يشناء، «اللَّهُ أَعْلُمُ حَيْثُ يَجْعَل رِسَالتَهُ» [الأنعام: ١٧٤]، «أَمْ عَنْدُهُمْ خَزَائِنَ رَحْمَة رَبِّك الْعَزْيِنِ الْوَهَابِ» لاطبعا «أَمْلَهُمْمُلُك السِّيمَاوَ ات وَالأَرْضُومَا بَيْنَهُمَا «هل لهمملك السماوات والأرض فهم يتصرفون كيفما يشاعون، إذا لو كانوا لهم التصرف في الملك «فليرْ تقوا في الأسباب» فليصعدوا في الأسباب إلى السماء، ويمنعوا نزول الوحى عنك؛ لأن من شأن الحاسد أنه يسعى في إزالة النعمة عن المحسود.

من أعلام نبوة النبي ﷺ

ثم أخبر الله تعالى عن هزيمتهم وغلبتهم فقال: «جُندٌ مَا هَنالك مَهْزُومُ منَ الأَحْزَابِ» جِندُ مرفوع على أنه خبر لمبتدأ محذوف، تقديره: هم حند مهزوم، كما هُزمت الأحزاب من قبلهم، كذلك سِنُهِزِم هذا الحند، كما قال تعالى: «أَمْ نَقُولُونَ نَحُنُّ جَمِيعٌ مُنْنَصِرٌ ١ سَيْهِرَمُ ٱلْجَمَعُ وَيُؤلُّونَ ٱلدُّبُرَ ١ بَلِ ٱلسَّاعَةُ مُوْعِدُهُمْ وَالسَّاعَةُ أَدْهَىٰ وَأَمَرُ ﴾ [القمو: 25- 27].

وهذا علم من أعلام نبوة النبي صلى الله عليه وسلم ، أن الله أخبره بهزيمة قومه وهو في مكة ولم يُشرعُ الجهاد بعدُ، حتى إن عمر قال: كنت لا أعرف ما معنى قوله: «سَيُهْزُمُ الجِمْعُ وَيُولُونَ الدُّبُرَ» أقول: من هو الجمع؟ ومتى يولون الدبر؟ حتى إذا كان يوم يدر دخل رسول الله صلى الله عليه وسلم العريش فجعل يرفع يديه يستغيث بريه، فخرج وهو يقرأ الآية «سَيُهْزَمُ الْجَمْعُ وَيُولُونَ الدُّبُرَ» فعلمت المراد

فالآبة تأويلها لم يحصل إلا بعد الهجرة، ونزلت في مكة قبل الهجرة، أخبره الله أن قومه الذين بحاربونه سيهزمهم الله تبارك وتعالى في المستقبل عما قريب، وهزمهم الله تبارك وتعالى «جُنْدٌ مَا هَنالك مَهْزُومٌ منَ الأَحْزَابِ».

وجوب الاعتبار بوحدة مصير الكذبين

ومرة ثانية يؤكد الله تيارك وتعالى عليهم ضرورة الاعتبار بوحدة مصير المكذبين قبلهم فِيقُولِ: «كَذَّبَتْ قَبْلُهُمْ قُوْمُ نُوحٍ وَعَادٌ وَفَرْعَوْنُ ذُو الأوتاد».

للمفسرين في الأوتاد أقوال كثيرة، منها: الوتد كناية عن تثبيت الملك. ومنها الأوتاد: كان إذا أراد أن يعذب واحدا يدق له أربعة أوتاد، ويربط بديه ورجلته فيها ويعذبه.

ومنها أن المراد بالأوتاد الأهرامات؛ لأنها كالحيال، كالأوتاد وقد سمى الله تعالى الحيال أوتادا، فالأوتاد المراد بها الأهرامات.

« أَلَمْ نَرُ كَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِعَادِ ﴿ إِنَّ ذَاتِ ٱلْعِمَادِ ﴿ ﴾ ﴿ أَلُمْ ذَاتِ ٱلْعِمَادِ ﴿ ﴾ أَلِّنِي لَمْ يُخْلُقُ مِثْلُهَا فِي ٱلْمِلْكِ (أَنَّ وَتُمُودَ ٱلَّذِينَ جَابُوا ٱلصَّخْرَ بَالُوادِ ( ) وَفَرْعَوْنَ ذِي ٱلْأُوْنَادِ ( ) ٱلَّذِينَ طَغُوّا فِي ٱلْبِلَندِ ( فَأَكْثُرُواْ فِيهَا ٱلْفَسَادُ اللَّ فَصَبِّ عَلَيْهِمْ رَبُّكَ سُوِّطَ عَذَابٍ (الفجر: ٦- ١٣]، «فَكُلَّا أَخَذُنَا بِذَبِّهُ فَعِنْهُم مِّنَّ أَرْسَلْنَا عَلِيْهِ حَاصِبًا وَمِنْهُم مِّنْ أَخَذَتْهُ ٱلصَّيْحَةُ وَمِنْهُم مِّنْ خُسَفْتًا بِهِ ٱلْأَرْضَ وَمِنْهُم مِّنْ أَغْرَفْنَا وَمَا كَانَ اللهُ لِظَلِمُهُمْ وَلَكِن كَانُوٓا أَنفُسَهُمْ يَظَلِمُونَ ١٠٠٠ " [العنكبوت: ٤٠]

أفلا بحذر قومك يا نبينا أن ينزل بهم ما نزل بهؤلاء الأحزاب؟! « وَكُذَّب ٱلَّذِينَ مِن قَبَّلهم وَمَا بَلَغُولَ مِعْشَارُ مَا ءَانَيْنَهُمْ فَكُنْبُوا رُسُلِيٌّ فَكَيْفَ كَانَ نَكِيرٍ »

[سنا: ٥٤].

فإذا كان ربنا أهلك الأمم السابقة، وكانوا أشد قوة وأثارًا في الأرض، فيجب على المعاصرين أن يعلموا أن قوتهم ضعيفة حدا جدا، وأنها لن تقوم لأمر الله إذا جاءهم.

«أولئك الأخْرَابُ (١٣) إنْ كُلّ من هؤلاء الأحزاب المذكورين «إلا كُذَبَ الرَّسُل» «كَذَبَتْ قَوْمُ نوح المرْسَلينَ»، «كَذَبَتْ عَادٌ المُرْسَلِينَ»،«كَذَبَتْ ثَمُودُ المُرْسَليَنَ» إلى آخر ما ذكر رينا في سورة الشعراء.

«إِنْ كُلِ إِلاّ كُذَبَ الرُّسُلِ فَحَقِ عَقَابٍ» فحق عليهم ولزمهم عقابُ الله تبارك وتعالى، وأنتم يا قريش كذبتم رسول الله، فحق عقاب الله عليكم عاجلا أو أجلا، فمن نجى منكم من عذاب الدنيا، فلن ينجو من عِدَابِ الآخرة «وَمَا يَنْظُرُ هَؤُلاء إِلاَّ صَيْحَةً وَاحدَةً مَا لهَا مِنْ فَوَاقِ» يعني ما لها من تثنية يعني صيحة واحدة لن تثُّني، كما قال تعالى: «وَمَا أَمُرُناً إِلَّا وَحِدَّةً كُلِّيجِ بِٱلْبَصِرِ ( ) [القمر: ٥٠]، وقالوا: الفواق الزمان الذي يكون بين الحليتين والرضيعتين، تحلب البقرة ثم تتركها حتى تجمع اللبن مرة ثانية، أو الولد يرضع من ثدى أمه، ثم فيتركه حتى يجمع اللبن ويرجع له، فما بين الحليتين أو الرضعتين هو الفواق. قال تعالى: « إِن كَانَتُ إِلَّا صَيْحَةُ وَحِدَّهُ فَإِذَا هُمْ حَكِيدُونَ ﴿ اللهِ عَالَى: « إِن كَانَتُ إِلَّا صَيْحَةُ وَحِدَّهُ فَإِذَا لِيسٍ ٢٩]، ثم قال: « إِن كَانَتُ إِلَّا صَيْحَةٌ وَحِدَةً فَإِذَا هُمْ جَمِيعٌ لَدَيْنَا مُحَضَّرُونَ ﴿ آ ﴾ [يس: ٥٣]، صيحة واحدة تميتهم، وصيحة واحدة تبعثهم، «وَنُفِخَ فِي ٱلشُّورِ فَصَعِقَ مَن فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَمَن فِي ٱلأَرْضِ إِلَّا مَن شَاءَ ٱللَّهُ ثُمَّ نَفِحَ فِيهِ أُخْرَىٰ فَإِذَا هُمْ قِيَامٌ مَنْظُرُونَ (١٠) » [الزمر: ٦٨].

وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمان.

# وقفات شرعية مع تطبيق

الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من لا نبى بعده. أما بعد ..

فقد تحدثنا في العدد السابق عن أهمية الشريعة الإسلامية ووجوب تطبيقها وكنا قد وقفنا عند ذكر بعض شبهات المعاندين للشريعة ونكمل فنقول وبالله تعالى التوفيق:

#### الرد على شبهة الحرز:

يتضح مما سبق الجهل الشديد والمركب الذي وقع فيه ملقي الشبهة، وذلك للآتى:

أولاً: أن الشريعة الإسلامية قد بسطت سيطرتها على جميع الجرائم، ما كان موجودًا منها عند أسلافنا، وما استجد في عصرنا، فإن كان مذهب الجمهور قد اشترط الحرز، فمن سرق ملايين الجنيهات عن طريق الكمبيوتر أو بطاقات الائتمان تقطع يده لسرقته من الحرز، وليس كما قال ذلك الدعي الذي لا يفقه في دين الله شيئًا، ويهرف بما لا يعرف، فليته سكت شيئًا، ويهرف بما لا يعرف، فليته سكت حتى لا يظهر جهله عند الناس!! وإن كان قول الظاهرية، فتقطع يده أيضًا لعدم اشتراط الحرز.

ثانيًا: إذا اختل شرط الحرز فلا قطع للأحاديث السابقة، ولقوله صلى الله عليه وسلم فيما روته عنه عائشة رضي الله عنها أنه قال: «ادرءوا الحدود عن المسلمين ما استطعتم، فإن كان له مخرج فخلوا سبيله، فإن الإمام أن يخطئ في العقو خير من أن يخطئ في العقوبة». [رواه الترمذي مرفوعًا وموقوفًا وضعفه الألباني].

قال العلامة ابن باز رحمه الله تعالى: «الحمد لله، لقد جاء في هذا الباب عدة أحاديث في أسانيدها مقال، لكن يشد

بعضها بعضًا، منها الحديث الذي ذكر السائل: ادرؤوا الحدود بالشبهات». وفي الآخر: «ادرؤوا الحدود عن المسلمين ما استطعتم».

والمعنى أن الواجب على ولاة الأمور من العلماء والأمراء أن يدرؤوا الحدود بالشبهة التي توجب الشك في ثبوت الحد، فإذا لم يثبت الحد عند الحاكم ثبوتًا واضحًا لا شبهة فيه، فإنه لا يقيمه، ويكتفي بردعه عن الجريمة من أنواع التعزير، ولا يقام الحد الواجب. اهـ.

ونسأل هذا الدعي وأمثاله سؤالاً: هل تريد تطبيق الحد على شخص لم يتوافر في حقه شروطه؟! فأنت بذلك ممن يريد تقطيع الأيدي بحق وبغيره!! أم تريد أن تحصر تطبيق الحد في أضيق نطاق، ولا يطبق إلا على من توافرت شروطه في حقه؟!

ثالثا: ليس معنى إسقاط الحد عمن لم تتوافر شروطه في حقه تركه دون عقاب، وإنما يُعزَر بما يردعه وأمثاله عن عدم العودة إلى فعلته؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «وما لم يبلغ ثمن المجن ففيه غرامة مثليه وجلدات نكال». وهو ما بينه ابن القيم بقوله: «ولكن يسوغ كف عدوان هؤلاء بالضرب والنكال، والسجن الطويل والعقوبة بأخذ المال». اهـ.

رابعًا: قد يسقط القطع في السرقة لعدم توافر شروطها، ولكن يطبق حد آخر، فالمنتهب والمختلس والغاصب لا تقطع أيديهم؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «ليس على خائن ولا منتهب ولا مختلس قطع». [رواه الخمسة وصححه الألباني]، ولكن قد يقام على المنتهب حد الحرابة إذا قطع طريق الناس، وقام بسرقتهم.

خامسًا: بعد أن بينا أن الشريعة فرقت بين السارق والمختلس والغاصب والمنتهب، قد يلقي شخص بشبهة أخرى فيقول: شخص اختلس ملايين الجنيهات، يعاقب بالحبس وأخر سرق آلاف الجنيهات

التولايط

#### المستشار أحمد السيد على

تقطع يده، هل هذا من العدل؟! ويرد عليه بالآتى:

العداد/

ا- نعم من العدل؛ لأن الله سبحانه وتعالى ورسوله صلى الله عليه وسلم قد فرقا بينهما، فالواجب الامتثال لشرعه سبحانه وتعالى لقوله: «وَمَا كَانَ لَمُؤْمِنَ وَلَا مُؤْمِنَهُ إِذَا قَضَى اللهُ وَرَسُولُهُ أَمَرًا أَن يَكُونَ هُمُ مَلِيكًا الله مَيْنَا الله وَرَسُولُهُ فَقَدْ صَلَّ صَلَالًا مُمْيِنَا الله مَيْنَا الله الله مَيْنَا اللهُ مُرْفِقُونَ المُنْ مُنْ مُنْ مُنْ مُنَا الله مَيْنَا الله مِيْنَا الله مَيْنَا الله مَيْنَا الله مَيْنَا اللهُ مِيْنَا الله مَيْنَا الله مَيْنَا الله مَيْنَا الله مَيْنَا اللهُ مِيْنَا اللهُ مِيْنَا اللهُ مِيْنَا اللهُ مَيْنَا اللهُ مُنْفَعُونَا مُنْ مُنْ أَنْ مُنْ أَيْنَا اللهُ مَيْنَا اللهُ مُنْ أَلْمُ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ أَنْ مُنْ أَلْمُ مُنْ أَلْمُ مُنْ أَلْمُعُلِيْنَا اللهُ مُنْ أَنْ مُنْ أَلْمُ مُنْ أَلْمُ مُنْ أَنْ مُنْ أَلْمُ مُنْ أَلْمُ مُنْ أَلْمُ مُنْ أَلِي مُنْ أَلْمُ مُنْ أَلِي مُنْ أَلِي مُنْ أَلِي مُنْ أَلِي مُنْ أَلِي مُنْ أَلِي مُنْ أَ

[الأحزاب: ٣٦]. ٧- لأنه اعتراض في غير محله، فلو كانت العلة ضخامة المبلغ أو ضالته، لكان الاعتراض صحيحًا، ولكن العلة في إقامة الحد على من سرق مبلغا بلغ النصاب «ربع دينار»، وترك إقامة الحد على من اختلس مبلغا ولو زاد على النصاب أضعافا مضاعفة، هي أن السرقة أشد من الاختلاس، ولذلك شرع الله لها حدًا مقدرًا بقطع يد السارق، وترك أمر المختلس للتعزير من قبل الحاكم، والشريعة الإسلامية بينت أن عظم العقوبة على قدر عظم الجرم حتى ولو كان الجرم ضئيلا في نظر الناس، وقد نبّه الله سِيحانِه إلي تلك الحقيقة بقوله تعالى: « إِذْ تَلَقُونَهُ بِأَلْهِ وَتَقُولُونَ بِأَفُواْهِكُمْ مَّا لَيْسَ لَكُم بِدِ عِلْمٌ وَتَحْسَبُونَهُ. هَيْنَا وَهُوَ عِندُ أَللَّهِ عَظِيمٌ ١٠ [ النور: ١٥]

وكذلك نبه النبي صلى الله عليه وسلم إليها، فعن أنس بن مالك رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «إن الدرهم يصيبه الرجل من الربا أعظم عند الله في الخطيئة من ست وثلاثين زنية يزنيها الرجل». [قال الألباني في صحيح يزنيها والترهيب: صحيح لغيره].

وقي رواية عن عبد الله بن حنظلة بن أبي عامر: «درهم ربا يأكله الرجل وهو يعلم، أشد عند الله من ستة وثلاثين زنية». [أورده السيوطي في الجامع الصغير وصححه الألباني].

السرقة أشد من الاختلاس، ولذلك شرع الله لها حدًا مقدرًا بقطع يد السارق، وترك أمر المختلس للتعزير من قبل الحاكم، والشريعة الإسلامية بيّنت أن عظم العقوبة على قدر عظم الجرم حتى ولو كان الجرم ضئيلاً في نظر الناس

فبين صلى الله عليه وسلم أن جرم الربا وإن كان يسيرًا تافهًا في نظر الربا وإن كان يسيرًا تافهًا في نظر الناس: «درهم واحد» أعظم عند الله من جرم الزنا وإن كان كثيرًا فاحشًا في عرفهم، وكذلك الحال قد يكون الفعل صغيرًا في حق بعض الأشخاص، عظيمًا في حق آخرين، قال تعالى: «يَتَأَيُّمُ اللَّيْنَ عَامَنُوا لَهُ مِنْ النَّيْنَ وَلا بَعْهُرُوا لَهُ بِالْقَولِ لا تَرْفَعُوا أَصُونًا لَهُ مِنْ النَّيْنَ وَلا بَعْهُرُوا لَهُ بِالْقَولِ لَا تَعْمَلُ مَا المَعْمُ وَاللَّهُ وَالْتَمْ لا تَشْعُهُ وَالْتُمْ لَا تَعْمَلُ أَعْمَاكُمُ وَالْتُمْ لا تَشْعُهُ وَالْتُمْ لا تَشْعُولُوا لَهُ اللّهُ ا

الحجرات: ٢]
فبين سبحانه أن رفع الصوت والجهر فبين سبحانه أن رفع الصوت والجهر بالقول بين الصحابة أمر يسير، بينما نفس الفعل عظيم في حقه صلى الله عليه وسلم مُحبط للعمل، ثم هذا الفعل هو رفع الصوت عند النبي صلى الله عليه وسلم جرم عظيم أعظم من ضرب مسلم لآخر، مع أنه لو اجتمع رفع الصوت والضرب في حق شخص واحد معتدًى عليه بهما، لكان الضرب أعظم من رفع الصوت عليه.

وهذه القاعدة: ليست في مجال العقاب فقط، بل تمتد لتشمل الثواب أيضًا، فالثواب قد يكون عظيمًا على فعل عظيم عند الله وهو يسير في نظر الناس، فعن أبي سعيد الخدري

رضى الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «لا تسبوا أصحابي، فلو أن أحدكم أنفق مثل أحد ذهبًا ما بلغ مد أحدهم ولا نصيفه». [أخرجه البخاري].

وفى رواية أوردها ابن العربي في أحكام القرآن: «لو أنفق أحدكم كل يوم مثل أحد ذهبًا ما بلغ مد أحدهم ولا نصيفه»، فلو أنفق مسلم ملايين الأطنان من الذهب «كجبل أحد» كل يوم في سبيل الله ما بلغ في الثواب، ثواب وأحد من الصحابة في الإنفاق، وما بلغ مد أحدهم ولا نصيفه (أي ما بلغ ثوابه في إنفاقه شيئًا في سبيل الله يعادل ملء كفيه أي يديه، ولا كف واحد من أي شيء كالفول مثلا)، وهذه امرأة يعنى من بغايا بنى إسرائيل يشكرها الله وتغفر لها ذنونها، ويدخلها الجنة على فعل عظيم، وإن كان حقيرًا في نظر الناس، وهو سقى كلب.

فالعبرة إذن بعظم الفعل لا بضخامته ولا كثرته، وهذا ما سارت على نهجه القوانين الوضعية في يعض الحرائم، فقد نصت المادة (٣١٦) مكرر (١) من قانون العقوبات المصرى رقم ٥٨ لسنة ١٩٣٧ على أن «يعاقب بالسحن المشيد على السرقات التي تقع على أسلحة الحيش أو ذخيرته، وتكون العقوية السحن المؤيد إذا ارتكبت الجريمة بطريق الإكراه أو التهديد باستعمال السلاح، أو إذا توافر فيها ظرف من الظروف المشيدة المنصوص عليها في المادة ٣١٧».

ونصت المادة ٣١٨ من ذات القانون على أن «بعاقب بالحبس مع الشغل مدة لا تتجاوز سنتين على السرقات التي لم يتوافر فيها شيء من الظروف المشيددة السيابق ذكرها».

فمثلاً لو غافل شخص آخر في أحد البنوك فسرق حقيبته وبها مبلغ ملبون حنيه، فعقويته الحيس مع الشغل مدة لا تتجاوز سنتين، ولو سرق شخص آخر طلقة ذخيرة خاصة بالجيش المصري لا يتعدى ثمنها بضعة جنبهات، فعقوبته السحن المشدد من ثلاث إلى خمس عشرة سنة، قد تصل إلى السجن مدى الحياة إذا كانت السرقة عن طريق الإكراه أو التهديد، فواضعو القانون لم ينظروا إلى ضخامة المبلغ المسروق في الحالة الأولى وضالة

الواقع بيين أن القوائين الوضعية المخالفة لشرع الله لم تردع السارقين عن السرقة، بل زاد عدد السارقين، بالمقارنة بالدول التي تطبق شرع الله سبحانه وتعالى ، فالواجب العودة الى شرع الله، وتطبيق حدوده ليحي الناس في أمن وأمان

المسروق في الثانية، وإنما نظروا إلى عظم الجرم الواقع على الجيش المصرى، وأنهم لو تهاونوا في ذلك لانتشرت حوادث سرقة أسلحة الجيش وذخيرته، ومع أن العقوية في الحالتين تخالف شيرع الله عز وجل، إلا أننا لم نسمع للعلمانيين ضجيجًا ولا نقدًا ولا تصفيقًا من المخدوعين، وما ذاك إلا لأنه من وضع البشر وهم يعملون جاهدين لتنحية شريعة الله عن التطييق، وصدق الله العظيم حيث يقول: « وَإِذَا ذُكِرَ ٱللَّهُ وَحَدُّهُ ٱلسَّمَأَزَّتُ قُلُوبُ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بَٱلْآخِرَةِ وَإِذَا ذُكِرَ ٱلَّذِينَ مِن دُونِهِ عِ إِذَا هُمْ يَسْتَبْشِرُونَ ١٠٠٠ " [الزمر: ٥٤].

٣- أن المختلس قد يعزر بالحبس مدة طویلة مع رد المال الذی اختلسه، ببنما السارق الذي قطعت بده بكون حرًا طلبقا يمارس حياته اليومية ويختلط مع المسلمين، ويفعل ما يُحرم منه المختلس في سجنه.

سادسًا: أن الواقع يبين أن القوانين الوضعية المخالفة لشرع الله لم تردع السارقين عن السرقة، بل زاد عدد السارقين، بالمقارنة بالدول التي تطبّق شرع الله سيحانه وتعالى، فالواجب العودة إلى شرع الله، وتطبيق حدوده؛ ليحيا الناس في أمن وأمان.

وللحديث بقية إن شياء الله تعالى. والحمد لله رب العالمين.



ترجمة الصعابي راوي العديث

هو عُرْوَةُ بْنُ مُضَرِّس بِن أَوْسِ بِنِ حَارِثَةً بْنِ لام بن عمرو بن طريف بن عمرو، ينتهي نسبة إلى طيء. قال صاحب «أسد الغابة»: كان سيدًا في قومه، وكان يناوئ عدي بن حاتم في الرياسة، وكان أبوه عظيم الرياسة أيضًا، وعروة هو الذي بعث معه خالد بن الوليد رضئي الله عنه عيينة بن حصن الفزاري، لما أسره في الردة إلى أبي بكر الصديق رضي الله عنه وليس لعروة بن مضرس إلا هذا الحديث، فلم يرو عن النبي صلى الله عليه وسلم غيره.

#### شرح العديث

يبين هذا الحديث أن عروة بن مضرس جاء من طيء من جبليها، وهما جبل سلمى وجبل أجا، وهو مكان بعيد بالنسبة إلى مكة والمشاعر، وقد أتعب نفسه في السفر على راحلته، فلم يمر على جبل من الجبال - أو حَبل من الحبال - إلا وقف عليه، والفرق بين الجبل والحبل أن الجبل يكون مرتفعًا من الصخور، وأما الحبل فيكون مستطيلاً من الرمل، فإذا كان من رملٍ قيل له: حَبل، وإذا كان من رملٍ قيل له: حَبل، وإذا كان

وفعله هذا يُطهر أنه لم يحج قبل ذلك، ولا يعرف الأماكن التي تؤدى فيها المناسك، ولا التي يوقف فيها في الحج؛ فلعله خشي أن يفوته شيء من المناسك، فكان احتياطه ألا يترك جبلاً إلا وقف عليه؛ وبذلك أجهد نفسه وأتعب مطيته، فأصابها الهزال المفهوم من قوله: «أنضيت راحلتي».

جاء في المعجم الوسيط: «أَنْضَى» فلأن: كانت دوايه هزيلة، وأنضى الدابة: هزلها وأتعبها، والنضْوُ: المهزول من الحيوان.

وحينئذ يسال رسول الله صلى الله عليه وسلم: فهل لي من حج فيجيبه النبي صلى الله عليه وسلم: «من شهد معنا هذه الصلاة - يعني صلاة الفجر - بجمع - أي بمزدلفة - ووقف معنا حتى نُفيضَ منه وقد أفاض قبل ذلك من عرفات ليلاً أو نهازًا، فقد تم حجُّه وقضى تَفَتَه ».

#### الوقوف بعرفة ركن العج الأعظم

معلوم أن أركان الحج التي لا يتم إلا بها أربعة، وهي:

#### الأول: الإحرام من الميقات:

أي نية الدخول في النسك - نية الحج -؛ وذلك لقول الرسول صلى الله عليه وسلم في الحديث الصحيح المشهور: «إنما الأعمال بالنيات، وإنما لكل امرئ ما نوى»، فجميع العبادات لا بد

فيها من عقد النية للدخول فيها؛ حتى تُقبَل عند الله تبارك وتعالى.

وقد شرع التلفظ بالنية في الحج والعمرة، وأما في غيرهما من العبادات فلم يُشرع التلفظ بالنية؛ وذلك لما ثبت أن النبي صلى الله عليه وسلم لبّى بالحج، وأسمع الناس، ولم يَرِد عنه ذلك في صلاة، ولا زكاة، ولا صيام، ولا غير ذلك.

الركن الثاني: الوقوف بعرفة:

وقد أجمع أهل العلم على أن الوقوف بعرفات هو الركن الذي إذا فات: فات الحج، أي من لم يدرك الوقوف بعرفة يوم عرفة - وهو اليوم التاسع من ذي الحجة من بعد الزوال، ويستمر الوقت إلى طلوع الفجر من اليوم العاشر- فقد فاته الحج؛ وذلك لهذا الحديث الذي معنا، ولحديث عيد الرحمن بن يعمر الديلي رضي الله عنه قال: «أتبت النبي صلى الله عليه وسلم وهو بعرفة، فجاء ناس أو نفر من أهل نجد، فأمروا رجلا فنادى رسول الله صلى الله عليه وسلم: كيف الحج؛ فأمر رجلا فنادى: الحج الحج يوم عرفة، من جاء قبل صلاة الصبح من ليلة جمع فتم حَجِّه، أيام منى ثلاثة فمن تعجل في يومين فلا إثم عليه، ومن تأخر فلا إثم عليه، قال: ثم أردف رجلا خلفه فجعل بنادي بذلك». أخرجه أصحاب السنن الأربعة وغيرهم وصححه الألبائي في صحيح سنن أبي داود ١٩٤٩.

فأماً الوقت الذي يُدرَك به الوقوف بعرفة، فالجمهور على أنه من بعد زوال شمس يوم عرفة الى طلوع الفجر من ليلة مزيلفة، فأي حاج وقف في أي وقت من هذا الوقت، فحجه صحيح، وإن كان يجب على من وقف نهارًا أن يضم إلى وقوفه جزءًا من الليل؛ وذلك لفعل النبي صلى الله عليه وسلم وقوله: «لتاخذوا عني مناسككم» [النسائي وصححه الألباني].

فمن لم يجمع إلى النهار جزءًا من الليل، فعليه دم عند الجمهور، ومن لم يقف إلا ليلاً فلا شيء عليه، ودليل ذلك حديث عروة بن مضرس رضي الله عنه، وحديث عبد الرحمن بن يعمر الديلي المذكور أنفًا، فإن فيهما تصريح النبي صلى الله عليه وسلم بأن من أدرك عرفة قبل طلوع الفجر ليلة جمع فقد تم حجه، وجَمع هي مزدلفة، وليلتها هي الليلة التي صبيحتها يوم النحر، وذلك خلافًا للمالكية الذين ألزموه دمًا، ودليلهم أن النبي صلى الله عليه وسلم لم يكتف بالليل، بل وقف معه جزءًا من النهار، فتارك الوقوف بالنهار تارك

لنسك، وفي الأثر المروى عن ابن عباس رضي الله عنهما: «من ترك نسكا فعليه دم».

ولكن قوله صلى الله عليه وسلم في حديث الديلي وعروة بن مضرس: «فقد تم حجه» لا يساعد على لزوم الدم؛ لأن لفظ التمام بدل على عدم الحاجة إلى الحير بدم، وهو يؤيد مذهب الحمهور

قال الشيخ الأمين الشينقيطي في أضواء البدان: والحاصل أن الوقوف بعرفة ركن من أركان الحج إحماعًا، وأن من حمع بين الليل والنهار من بعد الزوال فوقوفه تام إحماعًا، وأن من اقتصر على الليل دون النهار، فوقوفه تام ولا دم عليه عند الحمهور ، خلافًا للمالكية القائلين بلزوم الدم، وأن من اقتصر على النهار دون الليل لم يصبح وقوفه عند المالكية، وعند جمهور العلماء حجه صحيح، منهم الشافعي وأبو حنيفة، وعطاء، والثوري، وأبو ثور، وهو الصحيح من مذهب أحمد.

قال: ولكنهم اختلفوا في وحوب الدم؛ فقال أحمد وأبو حنيفة: بلزمه دم، وعن الشافعية قولان: أحدهما: لا دم عليه، وصححه النووي وغيره، والثاني: عليه دم؛ قبل وحويًا، وقبل استنانا، وقبل: نديًا، والأصبح عندهم أنه سنة على القول يه كما حزم يه النووي، وإنما قيل: الزوال من يوم عرفة ليس وقتا للوقوف عند حماهير العلماء خلافًا للامام أحمد، رحمه الله تعالى.

وقد استدل الامام أحمد بظاهر حديث عروة ىن مضرس، وفيه: «وقد وقف قبل ذلك بعرفة ليلا أو نهارًا فقد تم حجه، وقضى تفته». فقوله: لبلا أو نهارًا عامٌ لكل وقت النهار من طلوع فحر بوم عرفة إلى غروب الشمس، فلذلك قال: بعدا وقت الوقوف من طلوع فجر يوم عرفة، وينتهي بطلوع فحر يوم النحر.

قال الشيخ الأمين - رحمه الله تعالى -: أما من اقتصر في وقوفه على الليل دون النهار، أو النهار من بعد الزوال دون الليل، فأظهر الأقوال فيه دليلا: عدم لزوم الدم. أما المقتصر على الليل فلحديث عبد الرحمن الديلي رضى الله عنه، المتقدم أنفا، فقوله صلى الله عليه وسلم كما في رواية أحمد: «من حاء عرفة قبل صلاة لزومه، والله تعالى أعلم. الفحر من ليلة حمع فقد تم حمعه»، نص صريح في أن المقتصر على الوقوف ليلا، أن حجه تام، وظاهر التعسر بلفظ التمام عدم لزوم الدم، ولم يثبت ما يعارضه من صريح الكتاب أو السنة، وعلى هذا حمهور أهل العلم - خلافا للمالكية

وأما المقتصر على النهار دون الليل فلحديث عروة بن مضرس، وقد قدمناه قريبًا، وفيه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «وقد وقف قيل ذلك تعرفة لبلا أو نهارًا فقد تم حجه وقضى تفثه». فقوله صلى الله عليه وسلم: «فقد تم حجه» مرتبًا له بالفاء على وقوفه بعرفة لبلا أو نهارًا، بدل على أن الواقف نهارًا بتم حجه بذلك، والتعبير بلفظ التمام ظاهر في عدم لزوم الحير بالدم؛ كما بيناه فيما قيله، ولم يثبت نقل صريح في معارضة ظاهر هذا الحديث، وعدم لزوم الدم للمقتصر على النهار هو الصحيح من مذهب الشافعي؛ لدلالة هذا الحديث على ذلك كما ترى، والعلم عند الله

وأما الاكتفاء بالوقوف بوم عرفة قبل الزوال، فقد قدمنا أن ظاهر حديث ابن مضرس المذكور يدل عليه؛ لأن قوله صلى الله عليه وسلم: «أو نهارًا» صادق بأول النهار وأخره؛ كما ذهب إليه الإمام أحمد، ولكن فعل النبي صلى الله عليه وسلم وخلفائه من بعده كالتفسير للمراد بالنهار في الحديث المذكور، وأنه بعد الزوال، وكلاهما له وحه من النظر، ولا شك أن عدم الاقتصار على أول النهار أحوط، والعلم عند الله.

وححة مالك في أن الوقوف نهارًا لا يحزئ إلا إذا وقف معه جزءًا من الليل هي أن النبي صلى الله عليه وسلم فعل كذلك، وقال: «لتأخذوا عني مناسككم». فيلزمنا أن نأخذ عنه من مناسكنا الحمع في الوقوف بين الليل والنهار، ولا يخفي أن هذا لا ينبغي أن يعارض به الحديث الصريح في محل النزاع الذي فيه: «وكان قد وقف قبل ذلك ىعرفة لىلا أو نهارًا فقد تم حجه». كما ترى.

قال الشيخ الأمين - رحمه الله -: واعلم أن من وقف بعرفة بعد الزوال، ثم أفاض منها قدل الغروب، ثم رحع إلى عرفة في لللة حمع أن وقوفه تام، ولا دم عليه في أظهر القولين؛ لأنه جمع في وقوفه بين الليل والنهار، خلافا لأبي حنيفة وأبي ثور القائلين بأن الدم لزمه بإفاضته قبل الليل، وأن رحوعه بعد ذلك لبلا لا يسقط عنه ذلك بعد

#### فروع تتعلق بالوقوف بعرفة

الأول: لا خلاف بين أهل العلم في صحة الوقوف بغير طهارة، فيصح وقوف الجنب والحائض؛ وذلك لحديث عائشة المتفق عليه، والذي قال لها فيه النبي صلى الله عليه وسلم:

«افعلي كل شيء يفعله الحاج، غير أن لا تطوفي بالبيت».

الثاني: اختلف العلماء في صحة وقوف المغمى عليه بعرفة، قال النووي في المجموع: ذكرنا أن الأصح عندنا أنه لا يصح وقوف المغمى عليه، وحكاه ابن المنذر عن الشافعي وأحمد وإسحاق وأبى ثور.

قال النووي: وبه أقول – وقال مالك وأبو حنيفة: يصح، قال الشيخ الأمين: ليس في وقوف المغمى عليه نص من كتاب ولا سنة يدل على صحته أو عدمها، فأظهر القولين عندي قول من قال بصحته؛ لعدم اشتراط النية التي تخص الوقوف.

الثالث: لقد اختلف العلماء في من وقف بعرفات وهو لا يدري أنها عرفات، قال النووي في شرح المهذب: قد ذكرنا أن مذهبنا صحة وقوفه، وبه قال مالك وأبو حنيفة. وحكى ابن المنذر عن بعض العلماء أنه لا يجزئه.

الرابع: لا خلاف بين العلماء في مشروعية جمع الظهر والعصر جمع تقديم يوم عرفة، والمغرب والعشاء جمع تأخير بمزدلفة، وقد ثبت ذلك في صحيح مسلم وغيره من حديث جابر رضي الله عنه. والأظهر أنه يؤذن للظهر فقط، ويقيم لكل واحدة منهما، وأظهر القولين أن جميع الحجاج يجمعون الظهر والعصر، ويقصرون، وكذلك في جمع التأخير في مزدلفة يقصرون العشاء، وأن أهل مكة وغيرهم في ذلك سواء، وأن مل مكة وغيرهم في ذلك سواء، وأن صلى الله عليه وسلم في مكة لا في عرفة ولا في مذدلفة.

وروى مالك بإسناده الصحيح في الموطأ عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه أنه لما قدم مكة صلى بهم ركعتين، ثم انصرف، وقال: يا أهل مكة! أتموا صلاتكم فإنا قوم سفر، ثم صلى ركعتين بمنى، ولم يبلغني أنه قال لهم شيئًا.

الخامس: الصعود على جبل الرحمة الذي

يفعله الكثير من العوام لا أصل له، ولا فضيلة فيه؛ لأنه لم يرد في خصوصه شيء، بل هو كسائر أرض عرفة، وعرفة كلها موقف، كما قال النبي صلى الله عليه وسلم، وكل أرضها سواء. قال الشيخ الأمين – رحمه الله –: وبذلك تعلم أن ما قاله ابن جرير الطبري والماوردي من استحباب صعود الجبل لا يعول عليه. والله أعلم.

قال: والتحقيق أن عُرَنَةَ ليست من عرفة، فمن وقف بعرنة لم يجزئه ذلك، وما يُذكر عن مالك من أن وقوفه بعرنة يجزئ وعليه دم، خلافُ التحقيق الذي لا شك فيه، والظاهر أنه لم يصح عن مالك.

الركن الثالث: طواف الأفاضة:

ويسمى طواف الزيارة، وطواف الركن، ويبدأ وقته من بعد الإفاضة من مزدلفة، ودليل ركنيته قوله تعالى: «وَلْيَطُوَّفُوا بِالْبَيْتِ الْعَتِيقِ» [الحج:٢٩]، ولأن النبي صلى الله عليه وسلم كما حاضت أم المؤمنين صفية بنت حيي رضي الله عنها في حجها مع النبي صلى الله عليه وسلم فقال: «أحابستنا هي؟» قالوا: إنها قد أفاضت. قال: «فلا إذن». [متفق عليه].

فدل الحديث على أن طواف الإفاضة فرض لا بد منه، ولولا فرضيته لم يمنع من لم يأت به من السفر. وعليه الإجماع كما نقله صاحب «المغني». الرين الربع: السعى بين الصفا والمروة.

ذهب الأئمة الثلاثة – مالك والشافعي وأحمد رحمهم الله تعالى – إلى أن السعي ركن من أركان الحج، لا يصح الحج إلا به، حتى لو ترك خطوة منه يؤمر بأن يعود إلى ذلك الموضع فيضع قدمه عليه، ويخطو تلك الخطوة، وذهب الحنفية إلى أن السعي واجب في الحج وليس بركن. والله أعلم.

نسأل الله أن يتقبل من الحجاج حجهم، وأن يتقبل منا ومن المسلمين جميع الأعمال، ويجعلها صالحة وخالصة لوجهه سبحانه، إنه ولي ذلك والقادر عليه، وصلى الله وسلم وبارك على عبده ورسوله محمد وآله وصحبه أجمعين، والحمد لله رب العالمين.

ario"

تتقدم أسرة تحرير مجلة التوحيد بخالص التهنئة إلى الدكتور أسعد محمد أحمد الدق ، وذلك لحصوله على شهادة الدكتوراه مع مرتبة الشرف من كلية دار العلوم جامعة القاهرة ، متمنين له دوام التفوق والنجاح

العدد ٨٠٠ السنة الأربعون



## من صحيح الأحاديث القصار

#### اعداد/ علي حشيش

٢٧١٧ – عَنْ أَبِي هُرَيْرَة رَضِيَ اللَّهُ عنه قَالَ: سَمْعتُ رسولَ اللَّهِ ﷺ يقولُ: «شَرُّ مَا فِي الرَّجُلِ شُتُّ هَالِعُ، وجُبنُ خَالعُ».

#### [د: ٢٥١١، وهذا حديث حسن صحيح].

والهلع: أشد الجزع والضجر. و«خالع»: شديد كأنه يخلع فؤاده من شدة خوفه. ٢٧١٨– عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رضي الله عنه أَنَّهُ قَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ أَيُّ الصدقةِ أَفْضَلُ؟ قَالَ: جُهْدُ المُّقِلِّ، وابْدَأْ بِمَنْ تَعُولَ».

[د: ١٦٧٧، وهذا حديث حسن صحيح]. والمقل: هو الفقير، أو قليل المال. ٢٧١٩- عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رضي الله عنه قَالَ: قال النبي ﷺ: «لاَ تُكْثِرُوا الضَّحكَ؛ فَإِنَّ كَثْرَةَ الضَّحِكِ

تُمِيتُ القَلْبَ». " [جه: ٤١٩٣، والبخاري في «الأدب المفرد» (ح٢٥٣)، وهذا حديث حسن صحيح].

٠ ٢٧٢ – عَن أبي هُرَيْرَةُ رضي الله عنه قَالَ: «كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يُصَلِّي حَتَّى تَزْلُغَ – يَعْني تَشَقُّقُ – وَتَعَني تَشَقُّقُ – وَيَعْني تَشَقُقُ أَبْ اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْ وَاللَّهُ عَلَيْ وَاللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلْمَ عَلَّى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُولُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ اللّهُ

#### [ن: ٢١٩/٣، وهذا حديث حسن صحيح].

٢٧٢١ عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: سَمْعتُ رَسُولَ اللَّه ﷺ يَقُولُ: «إِذَا وُضِعَ الرَّجُلُ الصَّالَحُ عَلَى سَرِيرِهِ، قَالَ: قَدمُوني، وَإِذَا وُضِعَ الرَّجُلُ يَعْنِي السوءَ عَلَى سَرِيرِهِ، قَالَ: يَا وَيْلِي، أَيْنَ تَذْهَبُونَ بِي».
 تَذْهَبُونَ بِي».

#### [ن: ٤١/٤، وهذا حديث حسن صحيح].

قلت: هناك حديث أبي سعيد الخدري أخرجه البخاري (ح١٣١٤، ١٣١٦، ١٣٨٠) سبق أن أوردناه في هذه السلسلة برقم (٨٦٨) حتى لا يتقول علينا من لا دراية له بمعرفة طرق الأحاديث ومراتبها من الصحة التي هي الأساس لهذه السلسلة.

٢٧٢٢ - عن أبي هُريرة رضى اللهُ عنه عن النبي ﷺ أنَّهُ كَانَ يَقُولُ: إِذَا أَصْبَحَ: «اللَّهُمُ بِكَ أَصْبَحنا، وبِكَ نَحْيَا وَبِكَ نَمُوتُ، وإلَيْكَ النُّشُورُ». وإذا أَمْسَى قالَ: «اللهم بِكَ أَمْسَيْنًا وَبَك نَحْيَا وَبِكَ نَحْيَا
 وَبِكَ نَمْوتُ، وإليكَ النُّسُورُ».

#### [د: ٥٠٩٨، وهذا حديث حسن صحيح].

- كَنْ أَبِي هُرْيرة رضي اللَّهُ عنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «مَنْ خَبِّب زَوْجَةَ امْرِئ أَوْ مَمْلُوكَهُ فَلَيْسَ مِنَّا».

#### [د: ۱۷۰، وهذا حديث حسن صحيح].

٢٧٢٤ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عنه أَنَّ رَسُولَ اللَّه ﷺ قَالَ: «إِنَّ أَوْلِيَائِي يَوْمَ القَيَامَةِ المُتقُونَ، وإِنْ كَانَ نَسَبُ أَقَرِبَ مِنْ نَسَب، فَلاَ يَأْتني النَّاسُ بالأَعْمَالِ وَتَأْتُونَ بِالدُّنْيا تَحْمِلُونَها عَلَى رِقَابِكَمْ، فَأَقُولُ: هَكُذَا وَهَكَذَا: لاَ». وَأَعْرَض في كَلا عِطْفَيْهِ.

[خ في «الأدب المفرد» (ح٨٩٧)، والسنة لابن أبي عاصم (ح١٠١٧)، وهذا حديث حسن].

٢٧٢٥ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رِضِيَ اللَّهُ عنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ «مَا اسْتَكْبَرَ مَنْ أَكَلَ مَعَهُ خَادِمُهُ، وَرَكَبَ
 الحمَارَ بِالأَسْوَاق، وَاعْتَقَلَ الشِّاةَ فَحَلَبَها».

[خ«الأدب المفرد» (ح٠٥٠)، وهذا حديث حسن].

٧٧٢٦ عَنْ أَنِي هُرَدْرَةَ رضي الله عنه أَنَّ النَّبِي ﷺ نَهَى عَنْ الْمَجَالُسُ بِالصُّغُداْت، قَالُوا: يَا رَسُولَ الله الشَّاهِ عَنْ الْمَجَالِسُ بِالصُّغُداْت، قَالُوا: وَمَا حَقْهَا يَا اللهِ الشَّولَ اللهِ الشَّولَ اللهِ الشَّلَام، وَعَضْ الأَبْصَار، وَالأَمْرُ بَالمَعْروف، والنَّهْيُ عَن المُنكر». رَسُولَ الله؟ قَالَ: ﴿إِدْلالُ السَّائِلِ، وَرَدُّ السَّلام، وَعَضْ الأَبْصَار، وَالأَمْرُ بَالمَعْروف، والنَّهْيُ عَن المُنكر». وهذا حديث حسن صحيح].

وهذا الحديث غير حديث أبي سعيد الخدري رضي الله عنه: «إياكم والجلوس في الطرقات»، وقد أوردناه في هذه السلسلة في المتفق عليه.

٣٧٣٧ – عَنْ أَبِي هُريرةَ رَضِيَّ اللَّهُ عَنْه عَنْ النبِي ﷺ قال: «لاَ يَزَالُ الدِّينُ ظَاهِرًا مَا عَجُلَ النَّاسُ الفِطْرَ؛ لأَنَّ اليَهُودَ والنَّصَارَى يُؤَخِرُونَ».

[د: ٢٣٥٣، وهذا حديث حسن].

٣٧٧٨ - عَنْ أَبَي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «مَا يَزَّالُ البَلاءُ بِالمؤمِّنِ وَالْمُؤْمِنةِ في نَفْسه وَوَلَده وَمَاله، حَتَى يَلْقى اللَّهُ ومَا عَلَيه خَطيئةُ».

[ت٢٣٩٩، وقال: هذا حديث حسن صحيح].

٢٧٢٩ عَنْ أَبِي هُرَيْرَة وعن أَبِي سَعِيد رضي الله عنهما قالاً: قَالَ رَسُولُ الله ﷺ:
 «يُؤْتَي بالعَبْد يَوْمَ القَيَامَة فَيَقُولُ اللهُ لَهُ: أَلَمْ أَجْعَلْ لَكَ سَمْعًا وَبَصَرًا، وَسَخُرْتُ لَكَ الأَنْعَامَ وَالحَرْثُ، وَتَركتَك تَرْأُسُ وَتَرْبَعُ، فَكَنْتَ تَظنُ أَنَّك مُلاَقِي يَوْمَكَ هَذَا؟ قَالَ: فَيَقُولُ: لاَ، فَيَقُولُ لَهُ: الْيُوْمَ أَنْسَاكَ كَمَا نَسَيتني».

[ت: ٢٤٢٨، وقُال ٱلترمذي: هذا حديث صحيحُ غريبُ].

ومعنى قوله: اليوم أنساك: يقول: اليوم أثرُكُكَ في العذاب. هكذا فسروه. قُلْتُ: لأن الله نفى عن نفسه النسيان، قال تعالى: ﴿ لَا يَضِلُ رَبِّ وَلَا يَسَى ﴿ ﴾ [طه: ٢٥]. و(ترأس): يقال: رأس إلقوم يرأسهم رئاسة.

ُ ٢٧٣- عَنْ اَبِي هُرَيْرَةَ رَضَيَ اللَّهُ عَنه آَنَ رَسُول ﴿ وَقَفَ عَلَى نَاسَ جُلُوس، فَقَالَ: فَسَكَتُوا، فَقَالَ ذَلِكَ جُلُوس، فَقَالَ: فَسَكَتُوا، فَقَالَ ذَلِكَ جُلُوس، فَقَالَ: فَسَكَتُوا، فَقَالَ ذَلِكَ ثَلاَثَ مَرَّات، فَقَالَ رَجُلُ: بَلَى يَا رَسُولَ الله! أَخبِرنا بِخَيْرنا مِنْ شَرِّنَا، قَالَ: خَيْرُكُمْ مَنْ لاَ يُرْجَى خَيْرُهُ، ويَؤْمَن شَرُّهُ، وشَرُّكُمْ مَنْ لاَ يُرْجَى خَيْرُهُ، ويَؤْمَن شَرُّهُ، وشَرُّكُمْ مَنْ لاَ يُرْجَى خَيْرُهُ، ويَؤْمَن شَرُّهُ، وشَرُّكُمْ مَنْ لاَ يُرْجَى خَيْرُهُ، وَلاَ يُؤْمَن شَرُّهُ، وشَرُّكُمْ مَنْ لاَ يُرْجَى خَيْرُهُ، وَلاَ يُؤْمَنُ شَرُّهُ،

[ت: ٢٢٦٣، وقال: هذا حديث حسن صحيح].

 - ٢٧٣١ - عَنْ أَبِي هُرَيرة رضي اللَّهُ عنه قال: أَقْبَلْتُ مَعَ رَسُولِ اللَّه ﷺ فَسَمِعَ رَجُلاً يَقْرَأُ: «قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ». فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ صلى الله عليه وسلم: «وَجَبَتْ». قُلْتُ: وَمَا وَجَبَتْ؟ قَالَ: «الجَئَّةُ». [ت: ٢٨٩٧، وقال: هذا حديث حسن غريب].

٣٧٣٣ – عَنْ أَبِي هُرَيْرةَ رِضَيَّ اللَّهُ عنه قالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «الحَيَاءُ مِنَ الإيمانِ، والإِيمَانُ فِي الجَنَّة، والبَدَاءُ منَ الجَفَاءَ، والجَفَاءُ في النار».

[ت: ٢٠٠٩، وقال: هذا حديث صحيح]. «البذاء»: هو الفحش في الكلام.

٣٧٣٣ – عَنْ أَبِي هُرَيْرَة رِضِيَ اللَّهُ عنه أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قالَ: «خََمْسٌ قَتْلُهُنَّ حَلاًّلُ في الحَرَمِّ: الحَيَّةُ، والْعَقْرَبُ، والحَدَّأَةُ، والْفَازْرَةُ، والْكَلْبُ العَقُورُ».

[د: ١٨٤٨، وهذا حديث حسن صحيح].

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، وآله وصحبه ومن والاه، وبعدُ:

فالاشتغال بالقرآن، وخدمته، والتعريف به ونشره، وتحبيبه إلى النفوس، وتشويق الأفئدة إليه، والتبصير به، ولفت الأنظار إليه، والإبانة عن حقائقه وفضله وفضائله وعظمته ومنزلته عند السلف، وأهمية تعلمه وتعليمه، وكيفية قراءته والأحكام التي تدور حوله، وإقامة الحجة به على الآخرين، من أفضل ما يُشتغل به، وتُنفق فيه الأوقات وتُبدل فيه الأموال، ويُضَحَى فيه بالمُهج وبكل ما هو أغلى وأنفس.

ومن خلال هذه المعاني سالفة الذكر سيدور حديثنا من خلال سلسلة نتكلم فيها عن عظمة القرآن وفضله، وفضائله، ومنزلته عند السلف، وكل ما هو متعلق بهذا الكتاب الكريم، وسأبدأ الكلام حول عظمة القرآن الكريم، أسأل الله تعالى التوفيق والسداد، فأقول وبالله تعالى التوفيق:

إِنَّ الكتاب الذي لا ربيب فيه، ولا نقص يعتريه هو القرآن العظيم، روح الأمة الإسلامية، به حياتها وعزها ورفعتها، قال الله تعالى مخاطبًا رسوله محمدًا صلى الله عليه وسلم:

«وَكَذَلِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحًا مِنْ أَمْرِنَا مَا كُنتَ لَدِي مَا ٱلْكِنْبُ وَلَا ٱلْإِيمَانُ وَلِكَا وَلَكِن جَمَلَنَهُ نُورًا نَهْدِي بِدِ مَن نَشَاهُ مِنْ عِبَادِنَا وَإِنَكَ لَهَدِئَ إِلَى صِرَطِو مُسْتَقِيمِ ﴿ ﴾ [الشورى: ٥٧].

فالقرآن العظيم روح يبعث الحياة، ويحركها، وينميها في القلوب، وفي الواقع العملي المشهود، والأمة بغير القرآن أمة هامدة لا حياة لها ولا وزن ولا مقدار، والقرآن العظيم هو كتاب الهداية، ولغة الحياة، وقصة الكون الصادقة من بدايته إلى نهايته، بل تجديد لميلاد الإنسان على اختلاف الحقب وتوالي الأجيال، ومرور الدهور والعصور، نزل لمخاطبة النفس البشرية، والأخذ بيدها فهو معها آمرًا لمنسرًا موسدرًا، مصبرًا ومسليًا، معلمًا وموجهًا، سميرًا وجليسًا، صديقًا وأنيسًا، فهو الحياة في شُمُوها والكمال في أسمى معانيه، فقد بلغ الغاية التي لا تدانيها غاية، في الرفعة والعلو والخلود والسمو، فما أبدع تراكيبه؛ وأروع أساليبه؛ وأسمى معانيه؛

يِمِثْلُهِ وَلَوْ كَاتَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ ظَهِيرًا ﴿ ﴿ ﴾ [الإسراء: ٨٨].

<u> اعداد/</u> مصطفى البصراتي

#### عظمة القرآن الكريم

تعريف العظمة:

جاءت (العظمة) في اللغة بمعان عدة، نأخذ منها ما يدل على المقصود. قال ابن فارس: «العِين والظاء والميم أصل واحدٌ صحيح يدل على كِبَر وقوَّة.

ومَن الباب (العَظَمُ) معروف، وقد سُمَى ىذلك لقوته وشيدته.

و(العُظُّمُ: حُلافُ الصِّغَر)، و(عَظَّمَهُ

تعظيمًا وأعظمَهُ: فَخَمَهُ وَكُثْرَهُ).

والتعظيم: التيجيل». ونخلص من هذا العرض لمعنى «عَظِمَ» في اللغة أنها تعنى: الكثر، والقوَّة والرَّهُوَ والحرمة، والوسَّط والشرف، والكثرة والتبحيل والفخامة.

#### ما جاء في القرآن من ألفاظ العظمة

وردت لفظة «العظمة» وما يتفرع عنها في الآيات القرآنية في مواطن كثيرة منها: ١- قال الله تعالى: « وَلَقَدْ ءَانَيْتَكَ سَبْعًا مِنَ

الْمِثَانِي وَالْقُرْءَاتِ الْعَظِيمُ (٨٧)» [الحجر: ٨٧].

نوه الله تعالى في هذه الآية بعظمة القرآن، ووصفه بأنه نعمة عظمي تتضاءل دونها جميع النعم.

Y- وقال تعالى: « قُلْ هُوَ نَبُوًّا عَظِيمٌ ﴿ اللَّهُ مَا لَهُ عَظِيمٌ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

لا ربب أن القرآن خبر عظيم، وحديث عظيم؛ لأنه كلام رب العالمين، ولأنه حوّل خط

سير البشرية إلى الطريق الأقوم. " ٣- قوله تعالى: « وَلِنَّهُ لَفَسَمُّ عَظِيمُ (١) إِنَّهُ، لَقُرُءَانٌ كُرِيمٌ (١) فِي كِننبِ مُكنُونٍ (w)» [الواقعة: ٧٦ – ٧٧].

قال ابن كثير رحمه الله: «قوله: « وَإِنَّهُ لْفُسَمِّ لَوْ تَعْلَمُونَ عَظِيمُ ﴿ اللهِ الْعَاقِعَةِ: ٧٦] أي: وإن هذا القسم الذي أقسمتُ به لقسمٌ عظم، لو تعلمون عظمته، لعظمتم المقسم به عليه، «إِإِنَّهُ، لَقَرْءَانُ كُرُحُ ﴿ ﴿ ﴾ [الواقعة:٧٧] أي: إن هذا القرآن الذي نزل على محمد لكتاب عظيم، « في كِنَّبِ مُكْنُونِ ﴿ الواقعة: ٨٧] أي: معظم في كُتاب، معظم محفوظ موقر». 3- قوله تعالى: « ذَاكِ وَمَن يُعَظِّمُ شَعَيْرِ اللهِ

فإنَّها مِن تَقْوَى القَلُوبِ (٣)» [الحج: ٣٢]، المراد بالشيعائر: أعلام الدين الظاهرة، ومنها: المناسك كلها، كِما قال تعالى: «إِنَّ الصَّفَا وَٱلْمُرْوَةُ مِن شُعَآبِرِ ٱللَّهِ فَمَنْ حَجَّ ٱلْبَيْتَ أُو اعْتَمَرُ فَلَا

جُنَاحَ عَلَيْهِ أَن يَطَوَّفَ بِهِمَا وَمَن تَطُوَّعَ خَيْرًا فَإِنَّ الله شَارٌ عَلِيهُ (١١٥)» [البقرة:١٥٨]. ومعنى تعظيمها: إجلالها والقيام بها، وتكميلها على أكمل ما يقدر عليه العيد.

ومنها: الهدايا، فتعظيمها: باستحسانها واستسمانها، وأن تكون مكملة من كل وجه، فتعظيم شعائر الله أساسه تقوى القلوب، فالمعظم لها، يبرهن على تقواه وصحة إيمانه؛ لأن تعظيمها تابع لتعظيم الله وإجلاله.

وقد ذُكرت القلوب هنإ لأن المنافق قد يُظهر التقوى للناس تصنعًا، وقد يكون قلبه خاليًا منها، فلا يكون مُجدًا في أداء الطاعات، أما المخلص الذي تكون التقوى متمكنة في قلبه، فإنه نبالغ في أداء الطاعات

على سبيل الإخلاص. ٥- قوله تعالى: «وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلْسَكَة جَاعِلٌ فِي ٱلأَرْضِ خَلِيفَيَّةً قَالِكُوٓا أَيْجَعَلُ فِيهَا مَنِ رُ فِيهَا وَيَسْفِكُ ٱلَّذِيمَاءَ وَنَحْنُ وَنُقَدِّشُ لُكَ قَالَ إِنِيَ أَعْلَمُ مَا لَا نَعْلَمُونَ ﴿ الْحَدِينَ اللَّهِ عَلَمُ اللَّهُ لَعْلَمُونَ ﴿ [الحِمِدِ: ٣٠]

[الحج: ٣٠].

يخبر الله تعالى أن من يجتنب معاصيه ومحارمه، ويكون ارتكابها عِظيمًا في نفسه، فهذا التعظيم يكون له خيرا وثواباً مُدخرا له في الأخرة عند ربه عز وحل.

ولأن تعظيم حرمات الله من الأمور المحبوبة لله، المقرّبة إليه، فمن عظمها وأجلها أثابه الله تعالى ثوابًا جزيلا،

وكانت له خيرًا في الدنيا والآخرة.

وحرمات الله: كل ما له حرمة، أو أمر باحترامه من عبادة أو غيرها، كالمناسك كلها، والحرم والإحرام، وكالهدى والعبادات المأمور بها شرعًا، فتعظيمها هو إجلالها بالقلب، وأداؤها من غير تهاون أو تكاسل أو تثاقل. [تفسير السعدى: ٣١٨/٣].

٣- "قوله تعالى: « ذَلِكَ أَمْرُ ٱللَّهِ أَنْزَلَهُ إِلْنَكُرُ وَمَن يَنْقِ ٱللَّهُ يُكُفِّرُ عَنْهُ سَيِّعَاتِهِ، وَنُعْظِمْ لَهُۥ أَجْرًا ﴿ اللَّهِ اللَّهِ الْجُرَّا

[الطلاق: ٥]. أخبر الله تعالى في هذه الآبة الكريمة أن من خافه واتقاه، باحتناب معاصبه وأداء فرائضه، يمحو الله تعالى عنه ذنوبه وسيئات أعماله التي اقترفها؛

لأن التقوى من أسباب مغفرة الذنوب، ومعنى: « وَنُعَظِمْ لَهُ أَجْرًا » [الطلاق: ٥] أي: يُعطه أجرًا عظيمًا في الآخرة، وهو الحنة، وقيل: بالمضاعفة. وقيل: إعظام الأحر أن يخلده في الجنة، ولا منافاة بن هذه الأقوال. وحاصلها: أن أجره بعظمُ في الدنيا والآخرة.

٧- قُولُه تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَهَاجِرُواْ درجة عِندُ اللهِ وَأَوْلَيْكَ هُمُ ٱلْفَايِرُونَ

التوية: ٢٠].

إن الموصوفين بهذه الصفات الأربع في غاية الجلال والرَّفعة؛ لأن الإنسان ليس له إلا مجموع أمور ثلاثة: الروح

والبدن والمال.

أما الـرُّوح: فلما زال عنها الكفر وحصل فيها الإيمان، فقد وصلت إلى مراتب السعادات اللائقة بها، وأما البدن والمال: فيسبب الهجرة وقعا في النقصان، ويسيب الاشتغال بالجهاد صارا معرضين للهلاك والبطلان، ولا شك أن النفس والمال محبوبا الإنسان، والإنسان لا يعرض عن محبوبه إلا للفوز بمحبوب أكمل من الأول، فلولا أن طلب الرضوان أتم عندهم من النفس والمال، وإلا لما رحموا جانب الأخرة على حانب النفس والمال، ولما رضوا بإهدار النفس والمال لطلب مرضاة الله تعالى.

واعلم أنه تعالى لم يقل أعظم درجة من المشتغلين بالسقاية والعمارة؛ لأنه لو عين ذكرهم الأوهمَ إن فضيلتهم إنما حصلت بالنسبة إليهم، ولما ترك ذكر المرجوح دل ذلك على أنهم أفضل من كل من سواهم على الاطلاق؛ لأنه لا بعقل حصول سعادة وفضيلة للإنسان أعلى وأكمل من هذه الصفات». [التفسير الكيير: ١٢/١٦].

«فِإِنْ قَالَ قِائلَ: كَيْفُ يُسْتَقْيِمْ قُولُهُ: «أَغْظُمُ دَرَحَـة عندَ اللهِ» [سبورة التوبة:٢٠]، وليس للمشركين درجة أصلا؟ فالجواب من وجهن:

أحدهما: أعظم درجة من درجتهم على تقديرهم في أنفسهم، وهذا مثل قوله تعالى: (« أَصَّحَبُ ٱلْجَنَّةِ يَوْمَهِذٍ خَيْرٌ مَّسْتَقَرَّا وأحسن مقالا (١١)» [الفرقان: ٢٤]

ومعناه على تقديرهم في أنفسهم. والثاني: أن هؤلاء الصنف من المؤمنين أعظم درجة عند الله من غيرهم

٨- قَالَ تعالى: « وَمَا لَكُرُ أَلَّا نُنْفِقُوا فِي سَبِي الله وَلِلَّهِ مِبْرِثُ ۗ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضُ لَا يَسْتَوَى مِنْكُرُ مَّنَّ الْفَقَ مِن مِنْكُرُ مَّنَّ ا أَيْفَقَ مِن قَبْلِ الْفَتْحِ وَقَنْلُ أَوْلِيْكَ أَعْظُمُ دَرَجَةً مِنَ اللِّينَ أَنْفَقُواْ مِنْ بَعْدُ وَقَيْتِلُواْ وَكُلًّا وَعَدَ اللَّهُ الْمُسْتَىٰ وَٱللَّهُ بِمَا تَغْمَلُونَ خِبِيرٌ ﴿ ۞ » [الحديد: ١٠].

ومعنى: «أغظمُ دَرَجَـة» [الحديد: ١٠] أي: أعظم منزلة عند الله. وقبل: درجات الحنة تتفاضل، فالذبن أنفقوا من قبل الفتح في أفضلها. [زاد المسير: ٨/١٦٤].

فلذلك كان من أسلم قبل الفتح وقاتل، أعظم درجة وأجرًا وثوابًا ممن لم يُسلم ويقاتل وينفق إلا بعد ذلك، كما هو مقتضي الحكمة، ولهذا كان السابقون وفضلاء

الصحابة غالبُهم أسلم قبل الفتح. ولما كان التفضيل بين الأمور قد يتوهم

منه نقصٌ وقدح في المفضول احترز تعالى من هذا بقوله: «وكلَّا وعَدَ اللَّهُ الْمُسْفَى » [الحديد: ١٠] أي: الذين أسلموا وقاتلوا وأنفقوا من قبل الفتح وبعده، كلهم وعده الله الجنة، وهذا يدل على فضل الصحابة كلهم رضى الله عنهم؛ حيث شهد الله لهم

بالإيمان ووعدهم الجنة».

 ٩- قوله تعالى: « وَمَا نُقَايِمُوا لِأَنفُسِكُم بِينَ تَجِدُوهُ عِندُ ٱللَّهِ هُوَ خَيْرًا وَأَعْظَمُ أَجْرًا وَٱسْتَغْفِرُوا ٱللَّهُ إِنَّ ٱللَّهُ غَفُورٌ رُحِمٌ (6)» [المزمل: ٢٠]، لقد أخبر الله تعالى في هذه الآبة الكريمة أن الصدقة في الدندا خدر من الإمساك وأعظم ثوانًا، ولذلك قال ابن عباس رضي الله عنهما: تحدوه عند الله هو خيرًا وأعظم أجرًا من الذي تؤخره إلى وصبتك عند الموت.

وقال الزجاج رحمه الله: تجدوه عند الله هو خيرًا لكم من متاع الدنيا.

«ولعلم أن مثقال ذرة في هذه الدار من الخير، يقابله أضعاف أضعاف الدنيا، وما عليها في دار النعيم المقيم، من اللذات والشهوات، وإن الخير والبر في هذه الدنيا، مادة الخير والبر في دار القرار، ويذره وأصله وأساسه.

هذا، وبالله التوفيق، وأخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمن.

#### دراسات شرعیة

## أثر السياق في فهم النص

#### الحلقة (٢٢). المقاصد (٤)

م إعداد/ متولي البراجيلي

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وبعدُ:

أستعرضنا مذاهب العلماء في العمل بالمصلحة المرسلة، وحقيقة الخلاف بين المذاهب، وأنه خلاف لفظي؛ لأن الجميع متفق على أن تحصيل المصالح وتكميلها، وتعطيل المفاسد وتقليلها؛ أصل شرعي ثابت، غير أن المذهب المالكي كان أصرح وأوضح في مراعاته للمصالح؛ باعتبارها المقصد العام للشريعة، والمقصد الخاص لكل حكم من أحكامها.

ويدأنا في ذكر أمثلة على العمل بالمصلحة، فذكرنا مثالاً عن البيوع، ونستكمل بإنن الله تعالى:

المثال الثاني: بيع العين الغائبة أوغير المرئية:

وهي العين المملوكة للبائع الموجودة في الواقع، ولكنها غير مرئية – غائبة عن البصر – وقت البيع والشراء، فقال: «المالكية يجوز بيع الغائب على الصفة، إذا كانت غيبته مما يؤمن أن تتغير فيه صفته قبل القبض، فإذا جاء على الصفة المنكورة كان البيع لازمًا؛ إذ أن هذا من الغرر اليسير، والصفة تنوب عن المعاينة بسبب غيبة المبيع، أو المشقة التي تحصل في إظهاره، وما قد يلحقه من الفساد بتكرار الظهور والنشر مثلاً، بل وإن لم يكن في فتحه فساد». [الفقه الإسلامي وأدلته: د. وهدة الزحيلي 1786].

فالأصل في البيع المعاينة والمشاهدة حتى لا يقع غرر على أحد المتبايعين، لكن المصلحة تقتضي أحيانا بيع غير المرئي (الغائب)، لكنه في ملك البائع، عن طريق الوصف الكاشف له، فإذا تبينت المطابقة بين المبيع بعد مشاهدته وبين الوصف لزم البيع، وإلا كان للمشتري خيار الخلف عند جمهور الفقهاء، وبيع الغائب مع الوصف صحيح عند الجمهور في الجملة (الحنفية والمالكية والحنابلة، وهو مقابل الأظهر عند الشافعية)، فقد أجازه الحنفية ولو لم يسبق وصفه، وفي

قول للشافعية: لا بدَّ من الوصف؛ لأن المُسترى هنا على خيار الرؤية على كل حال، سواء مع الوصف والمطابقة، أو المخالفة، ومع عدم الوصف وهو خيار حكمي لا يحتاج إلى اشتراط

وأجازة الحنابلة مع الوصف على الوجه المطلوب لصحة السُّلم (بيع السَّلَم)، وقصروا الخيار على حال عدم المطابقة.

وأحازه المالكية بثلاثة شروط

 أ- ألا يكون قريبًا جدًا بحيث تمكن رؤيته بغير مشقة؛ لأن بيعه غائبًا في هذه الحال عدول عن اليقين (المشاهدة والمعاينة) إلى توقع الضرر فلا يجوز.

ب- ألا يكون بعيدًا جدًا؛ لتوقع تغيره قبل التسليم، أو لاحتمال تعذر تسليمه.

خ- أن يصفه البائع بصفاته التي تتعلق
 الأغراض بها، وهي صفات السلم.

- والأظهر في منهب الشافعية: أنه لا يصح بيع الغائب، وهو ما لم يره المتعاقدان أو أحدهما، وإن كان حاضرًا؛ للنهي عن بيع الغرر. [الموسوعة الفقهدة: ٢٣/٩ -٢٠ يتصرف بسير].

والراجح – والله أعلم – الجواز، وقد استدلوا لجوازه بعموم قوله تعالى: وَأَحَلُ اللهُ الْبُنْعُ رَحَرُمُ المُ الْبُرُوا ، [البقرة: ۲۷۰]، وبما رواه الطحاوي في شرح معاني الآثار: أن عثمان وطلحة رضي الله عنهما تبايعا مالاً بالكوفة، فقال عثمان: لي الخيار؛ لأني بعت ما لم أر. وقال طلحة: لي الخيار؛ لأني ابتعت ما لم أر.

فحكُما بينهما جبير بن مطعم رضي الله عنه، فقضى بالخيار لطلحة (المستري) ولا خيار لعثمان (البائع) رضي الله عنهما، فدل ذلك على ثبوت الخيار للمشترى.

يقول الطحاوي: والآثار في ذلك قد جاءت متواترة، وإن كان أكثرها منقطعًا، فإنه منقطع لم يضاده متصل. [شرح معاني الآثار ١٠/٤-

فاتفق هؤلاء الثلاثة بحضرة أصحاب رسول و الله صلى الله عليه وسلم على جواز بيع شيء غائب عن بائعه، وعن مشتريه.

وكذلك أورد الطحاوي أن عبد الله بن عمر، وعيد الله بن بحينة رضي الله عنهما تبايعا أرضا لعبد الله بن بحينة اشتراها منه عبد الله بن عمر على أن ينظر إليها.. فتبايعا على ما هو غائب، ورأيا ذلك جائزًا. [انظر: شرح معاني الآثار

- أما بالنسبة للثمن، فهو لا يُدفع عند الاتفاق في مجلس العقد لزومًا، كبيع السَّلم؛ إذ من شروط صحة بيع السَّلم تسليم الثمن كاملاً في مجلس العقد.

لكن بيع الغائب لا يلزم دفع الثمن في مجلس العقد، ولا يشترط، لكن إن دفعه المشتري تطوعًا كان جائزًا.

فائدة:

خيار الرؤية: بيع الشيء قبل رؤيته (بيع الغائب) يُثبت خيار الرؤية للمشتري، فله الأخذ وله الرد عند رؤيته.

ويكون العقد الوارد على العين الغائبة أو غير المرئية (وهي مملوكة للبائع) غير لازم لمن ثبت له الخيار، فيخير بين الفسخ والإجازة عند رؤية المعقود عليه؛ لأن عدم الرؤية يمنع تمام الصفقة، ولأن جهالة وصف المعقود عليه تؤثر في رضا المتملك (المشتري) فثبت له الخيار، سواء أكان المعقود عليه موافقا للوصف المتفق عليه أم مخالفا له، وهذا منهب الحنفية، وقال الحنايلة والمالكية: العقد لازم للمتملك (المشتري) إذا وجد المعقود عليه مطابقا للوصف المتفق عليه، فإن كان مخالفا لما وصف، ثبت له الخيار. [الفقه الإسلامي واللته: د. وهبة الزحيلي ٢٢٤/٤].

أمثلة معاصرة للمصلحة المرسلة؛

 الاستعانة بمكبرات الصوت، وبوسائل التكنولوجيا المعاصرة في الأذان والصلوات والجمعات، وخطب العيدين، وعرفات، ومناسك الحج والعمرة والتراويح.. إلى غير ذلك.

فَهْذه الوسائل المعاصرة مُفضَية إلى تحقيق مصالح كثيرة، منها إذاعة القرآن الكريم، والأذان، وإسماع جميع الناس، وحُسن إفادتهم بالعلم النافع.

ومع أن مكبرات الصوت والوسائل التكنولوجية لمينص عليها القرآن ولا السنة، ولم توجد في عهد السلف، وإنما وجدت ما يؤيدها في دين الله تعالى، من حيث كونها خادمة لنشر

الدين وإذاعته.

٧- تسجيل العقود وتوثيقها في الدوائر الحكومية والقضائية، معلل بمصلحة حفظ الحقوق وضمانها، ولاسيما في عصرنا الحاضر الذي تكاثرت فيه القضايا، وتشعبت فيه المعاملات، وكثرت فيه الحيل، وقلت فيه الأمانات، والأمر الذي أوجب توثيق عقود الأنكحة وغيرها، وما يترتب عليه من نسب ونفقة، وحضانة، ومهور، ومسئوليات قانونية وأدبية وتربوية، وغير ذلك.

وهذا التصرف المتعلق بلزوم التوثيق والتسجيل لدى الدوائر الحكومية، لم يُنص عليه صراحة، وإنما دعت إليه القواعد والمقاصد الشرعية، وذلك من خلال الدعوة إلى أداء الحقوق، وحفظ الأمانات، ومنع التعدى على الغير.

- الارتباطبين مقاصد الشارع ومصالح الخلق:

لقد بلغ من شدة وضوح الارتباط بين مقاصد الشارع ومصالح الخلق، أن نجد أحد كبار الفقهاء المالكية، وهو أبو بكر بن العربي يقرر أن قواعد المعاملات وأسس المعاوضات أربعة، وهي:

١- قوله تعالى: « وَلا تَأْكُوْ أَ أَمْوَلَكُمْ يَنِثُمُ بِالْتِعْلِلِ وَيَعْدُ لَهُ الْمَعْلِ الْمَالِي اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ الللّهُ ال

٢- وقوله تعالى: «وَأَحَلُ أَلَّهُ ٱلْبَيْعَ وَحَرَمُ ٱلرِّيُواْ»
 [البقرة:٢٧٥].

٣- وأحاديث الغرر.

\$- واعتبار المصالح والمقاصد. [أحكام القرآن للقاضي أبي بكر بن العربي ١٣٧/].

وعلى ضوء ربط الأحكام بمصالح الخلق، نرى بعض التعليلات للإمام مالك تربط الأحكام بمصالحها، وتفهم النصوص بمقاصدها.

فمن ذلك ما أورده القرطبي في تفسيره، عن حكم الضيافة التي جاء الأمر بها في الأحاديث: كحديث أبي شريح الكعبي رضي الله عنه: أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليكرم ضيفه جائزته يوم وليلة، والضيافة ثلاثة أيام، فما بعد ذلك فهو صدقة، ولا يحل له أن يثوي عنده حتى يُحرَّجه».

[متفقعله]

فمتى تجب الضيافة ومتى لا تجب؟ قال القرطبي: «اختلف العلماء فيمن يخاطب بها، فنهب الشافعي ومحمد بن الحكم إلى أن المخاطب بها أهل الحضر والبادية، وقال مالك: ليس على أهل الحضر ضيافة».

قال سحنون: إنما الضيافة على أهل القرى، وأما الحضر فالفندق ينزل فيه المسافرون. [تفسير

القرطبي ٩/٦٤].

ومعنى هذا أن مالكًا أدار الحكم على مقصوده وحكمته، وهي سدّ حاجة المسافر والمهاجر، فإذا كان يجد لنفسه أماكن للإقامة والمبيت وغير ذلك من ضروراته، فقد سقط وجوب استضافته، ويبقى التفضل والإحسان، وإذا لم يجد ذلك وجب على أهل البلد استضافته، وهو واجب كفائي.

ومن ذلك ما جاء في الحديث عن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إذا استانن أحدكم ثلاثًا فلم يؤذن له، فليرجع». [متفق عليه].

فنظر مالك إلى مقصود الحديث، ففي تفسير القرطبي: قال ابن وهب: قال مالك: الاستئذان ثلاث، لا أحب أن يزيد أحد عليها؛ إلا من علم أنه لم يُسمع، فلا أرى بأسًا أن يزيد إذا استيقن أنه لم يسمع. ولا ألى المرابع ٢١٤/١٢].

- ومن ذلك أيضاً ما جاء في السواك، فعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «لولا أن أشق على أمتي لأمرتهم بتأخير العشاء، وبالسواك عند كل صلاة». [متفق عليه].

قال ابن العربي: «اختلف العلماء في السواك: فقال إسحاق: إنه واجب، ومن تركه عمدًا أعاد الصلاة، وقال الشافعي: سنة من سنن الوضوء.

واستحبه مالك في كل حال يتغير فيها الفم. [تحفة الأحوذي شرح سنن الترمذي ١٨٨١]. و[انظر: نظرية المقاصد عند الإمام الشاطبي ٢٠/١- ٧٣].

#### حقيقة احتجاج الصحابة بالصلحة:

نسب البعض - بالخطأ - أن الصحابة كانوا يقدمون المصلحة على النص، وممن تولًى كِبَر هذا نجمُ الدين الطوفي.

[نجم الدين الطوفي: اعتقد الرفض، وعُزَر بالقاهرة على الرفض.

ويقال: إنه تاب أخيرًا من الهجاء والرفض، وكان تعزيره على قوله:

#### كم بين من شك في خلافته

#### وبين من قيل إنه الله

[انظر: الوافي بالوفيات ٤٣/١٩، وأعيان العصر ١٣٠/٣].

وفي ذيل طبقات الحنابلة: واشتهر عنه الرفض والوقوع في أبي بكر وابنته عائشة رضي الله عنهما، وفي غيرهما من جملة الصحابة رضي الله عنهم، وقيل: إنه لم يتب من الرفض وإنما أظهر التوبة تقية. [انظر: ذيل طبقات الحنابلة

. [\$10/\$

ولقد نكرنا أن المصلحة الحقيقية لا تتعارض مع النصوص، وإن تعارضت تكون مصلحة ملغاة لا تعبّد بها في مجال الأحكام الشرعية، لكن الذين القتفوا أثر نجم الدين الطوفي، وساروا في دربه استدلوا على صحة القضية بعمل الصحابة رضي الله عنهم، وبعمل عمر بن الخطاب رضي الله عنه على الخصوص، وقالوا: إنه كان يقدم المصلحة على النصوص، وجاوزوا في ذلك الحق والحقيقة.

فما كان لصحابة رسول الله صلى الله عليه وسلم الذين عايشوا الوحي، وتربوا عليه أن يخرجوا على الوحي بالمصلحة أو غيرها، فهم كما قال أبو بكررضي الله عنه: أي أرض تُقلني، أو أي سماء تظلني إذا قلت في كتاب الله بما لا أعلم. [الأثر منقطع، قال الحافظ ابن حجر بعد أن أشار إلى رواية أخرى منقطعة أيضًا: لكن أحدهما يقوى الآخر – فتح البارى ٢٧١/١٣].

قمجرد التاويل بالرآي في كتاب الله، وليس خارجه، يعده أبو بكر رضي الله عنه كبيرة لا يتصور معها أن تقله أرض الله، أو تظله سماؤه. عمررضي الله عنه وتمسكه بالنص

يقول عمر بن الخطاب رضي الله عنه: إنه كان لي صاحبان عملا عملاً، وسلكا طريقًا، إن عملت بمثل عمليهما سلكت طريقهما، وإن عملت بغيره لم أسلك في طريقهما. [أخرجه عبد بن حميد في مسنده: (٢٥)، وابن المبارك في الزهد (٢٠١)، وغيرهما، وهو صحيح).

وانظر إلى موقفه رضي الله عنه من الرُّمَل والإضطباع في الطواف، يقول أسلم مولى عمر: إنه سمع عمر بن الخطاب رضي الله عنه يقول: فيم الرملان (الرمل) اليوم، والكشف عن المناكب (الإضطباع)، وقد أطًا (أثبت وأحكم) الله الإسلام، ونفى الكفر وأهله. ومع ذلك لا ندع شيئًا كنا نفعله وأهله. ومع ذلك لا ندع شيئًا كنا نفعله على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم.

وكان عمر ينزل عن رأية إذا سمع حديثًا عن رسول الله صلى الله عليه وسلم يخالف رأيه، فكان عمر بن الخطاب يقول: الدية للعاقلة (العصبة والأقارب من جهة الأب)، لا ترث المرأة من دية زوجها شيئًا، حتى قال الضحاك بن سفيان رضي الله عنه: كتب إلي رسول الله صلى الله عليه وسلم أن أورث امرأة أشيم الضبابى من دية زوجها، فرجع

عمر. [صحيح سنن أبي داود وغيره].

ومواقف عمر من اتباعه للنصوص وتمسكه بها وطرح الرأى كثيرة، وهو القائل: إياكم وأصحاب الرأى، فإنهم أعداء السنن، أعبتهم الأحاديث أن يحفظوها، فقالوا بالرأي فضلوا وأضلوا. [جامع بيان العلم لابن عبد الدر ص٤٧٦، وهو صحيح].

قال سحنون: بعنى البدع. وقال أبو بكر بن أبى داود: أهل الرأي هم أهل البدع.

فلا يتصور عن عمر رضي الله عنه وهو الذي يتلو قوله تعالى: «يَأَيُّوا الَّذِي يتلو قوله تعالى: «يَأَيُّوا الَّذِي نُقَدِّمُوا بَيْنُ يَدَى اللَّهِ وَرَسُولِهِ مَا أَنْقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ سَمِيعُ عَلِيمٌ » [الحجرات:١] أن يتقدم برأيه على الوحى -يزعم المصلحة - كما يزعمون.

- ولو رد هؤلاء الأمر إلى الذين يستنبطونه، لعلموا الوجهة الصحيحة كما فعله عمر رضيي الله عنه، بدلا من أن: يقولوا إن عمر قدَّم المصلحة على النص، وإليك توجيه بعض ما شنعوا به على عمر رضى الله عنه:

١- إيطال سهم المؤلفة قلويهم:

قيل: إن عمر رضى الله عنه أبطل سهم المؤلفة قلوبهم الوارد في مصارف الزكاة في قوله تعالى: وإنَّا الصَّدَقَتُ الْفُقَرَاءِ وَالْمُسَكِينِ وَالْمُسَكِينِ وَالْمُسَكِينِ وَالْمُسَكِينِ وَالْمُسَكِينِ وَالْمُسَدِينِ عَلَيْما وَالْمُلَيْفَةِ فُلُوبُهُمْ وَفِي الرِّقَابِ وَالْمُنْرِمِينِ

, سَبِيلِ اللهِ وَآبُنِ السَّبِيلِ فَرِيضَةً مِنَ اللهِ وَاللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴿ ﴿ إِسُورَةِ التَّويَّةِ: ٦٠] إعمالا للمصلحة في مواجهة النص، لكن بالتأمل نرى أن لكل حكم مناطا للتطبيق، ومناط تطبيق هذا النص هو تأليف القلوب.

وقد نظر عمر فإذا الإسلام قد عز، ودانت له أكبر إمبراطوريتين في العالم - الفرس والروم - ولم يعد الإسلام بحاجة إلى تأليف القلوب، أو إلى المؤلفة قلوبهم، وإذا كان النص يدور حول علته وجوداً وعدمًا، فإن إعمال النص نفسه يقتضى الكف عن إعطاء هذا الفريق من الناس بعد أن عز الإسلام وعزت دولته.

فالحكم بوجود مؤلفة قلوبهم أو عدم وجودهم مرهون بوضع الجماعة المسلمة، فإن احتاجوا إلى تأليف القلوب، فحينئذ

بوحد المؤلفة، ويستحقون نصيبًا مفروضا في القرآن، وإن لم يحتاجوا إلى التأليف فكيف يوجد المؤلفة إذن.

وقد وافق عمر على هذا جموع الصحابة، وفي حد علمي لم يحدث معارضة أو جدال فيه، فما فعله عمر رضى الله عنه لم يكن إلغاء للآية أو نسخا لها، وإنما كان منعًا لسهم لم يوجد في عصره من يستحقه، ولو مرت بالمسلمين في عهد عمر أو بعده ظروف يحتاج معها إلى تأليف القلوب لأخرج سهمها.

بل إن عمر رضى الله عنه أنكر إعطاء سهم المؤلفة قلوبهم في خلافة أبي بكر رضي الله عنه، فقد جاء عيينة والأقرع يطلبان أرضا إلى أبى بكر فكتب لهما الخط فمزقه عمر، وقال: هذا شبيء كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يعطيكموه لتأليفكم على الإسلام، والأن فقد أعز الله الإسلام وأغنى عنكم، فإن ثبتم على الإسلام وإلا فبيننا وبينكم السيف، فرجعوا إلى أبي بكر فقالوا: الخليفة أنت أم عمر؟ فقال: هو إن شياء، ووافقه فلم ينكر أحد من الصحابة. [فتح القدير للكمال بن همام ٢/ ٢، وأوردها الطبري في تفسيره بنحوها .[410/12

فكان بمثابة إجماع، يقول الجصاص: «فترك أبى بكر الصديق النكير على عمر فيما فعله، بعد إمضائه الحكم، بدل على أنه عرف مذهب عمر حين ننهه إليه، وإن سهم المؤلفة قلوبهم كان مقصورًا على الحال التي كان عليها أهل الاسلام من قلة العدد وكثرة عدد الكفار». [أحكام القرآن للحصاص ٢/٥/٤].

فعمر رضى الله عنه والصحابة لم يخالفوا الآية، وإنما أوقفوا العمل بها حتى بوجد من تنطبق عليه، وقد حدث هذا في عهد عمر بن عبد العزيز - حفيد عمر بن الخطاب - لما تألف قلب بطريق وأعطاه ألفٍ دينار لحاجة المسلمين ومصلحتهم، وعملا بالآية والسنة. [انظر: الطبقات الكبرى لابن سعد ٥/ ٢٧٠، منهج عمر بن الخطاب في التشريع، د. محمد بلتاجی: ص۱٤۸- ۱۲۰].

وللحديث بقية، والحمد لله رب العالمين.

تهقيد جمعية أنصار السنة المحمدية فرع محلة مرحوم مركز طنطا محافظة الغربية تحترقم ١٤٣٠ بتاريخ ٢٠١١/٦/٢٧م طبقا للقانون ٨٤ لسنة ٢٠٠٣ ولائحته التنفيذية الصادريشأن الجمعيات والمؤسسات الخاصة.

باب الفقه

# Ilayko olewal an

مواقيت الصلاة

الحلقة الثانية

د.حمدي طه

اعداد/

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبى بعده، وبعد:

فماً يزال الحديث متصلاً عن أحكام الصلاة، وقد سبق الحديث عن أحكام بعض مواقيت الصلاة، واليوم نتناول بمشيئة الله تعالى أحكام باقي المواقيت، فنقول وبالله تعالى التوفيق:

٣- وقت العصر:

وقت صلاة العصر يدخل بصيرورة ظل الشيء مثله بعد فيء الزوال، ويمتد إلى غروب الشمس. [فقه السنة - الشيخ سيد سابق ج ١ ص ٢٠٠]. وقد اختلفوا في وقت صلاة العصر في موضعين: أحدهما في اشتراك أول وقتها مع أخر وقت صلاة الظهر. والثاني في آخر وقتها.

أمهر، والمحلي عي أمر والمهر أو المنافعي وداود وجماعة على أن أول وقت والشافعي وداود وجماعة على أن أول وقت العصر هو بعينه آخر وقت الظهر، وذلك إذا وقت الظهر وأول وقت العصر هو وقت مشترك للصلاتين معًا، والمراد بالاشتراك أن يكون بينهما وقت مشترك؛ بحيث يكون الوقت النهائي للظهر، وأما الشافعي وأبو والابتدائي لصلاة العصر، وأما الشافعي وأبو ثور وداود فآخر وقت الظهر عندهم هو الأن الذي هو أول وقت العصر، وهو زمان غير منقسم.

وأما سبب اختلاف مالك مع الشافعي، ومن قال بقوله في هذه، فمعارضة حديث جبريل في هذا المعنى لحديث عبد الله بن عمر رضي الله عنهما، وذلك أنه جاء في إمامة جبريل أنه صلى بالنبي عليه الصلاة والسلام الظهر في اليوم الثاني في الوقت الذي صلى فيه العصر في اليوم الأول. وفي حديث ابن عمر رضي الله عنهما أنه قال عليه الصلاة والسلام: «وقت الظهر ما لم يحضر

وقت العصر، خرَجه مسلم.
فمن رجَح حديث جبريل جعل الوقت مشتركا،
ومن رجَح حديث عبد الله لم يجعل بينهما
اشتراكا، وحديث جبريل أمكن أن يُصرف إلى
حديث عبد الله من حديث عبد الله إلى حديث
جبريل؛ لأنه يحتمل أن يكون الراوي تجوز في
نلك؛ لقرب ما بين الوقتين، وحديث إمامة جبريل
صححه الترمذي وحديث ابن عمر أخرجه مسلم
[المصدر السابق].

وقال بعضهم: إن هناك فاصلاً بين وقت الظهر ووقت العصر لكنه يسير، والصُّحيح أنه لا اشتراك، ولا انفصال، فإذا خرج وقت الظهر دخل وقتُ العصر. إذ لو كان هناك فاصل فلا موالاة، وأنه لا اشتراك بين الوقتين؛ إذ لو كان هناك اشتراك لدَخَل وقتُ العصر قبل خروج وقت الظهر. [الشرح الممتع، محمد بن صالح العثيمين 10/٢].

وقال أبو حنيفة: أول وقت العصر أن يصير ظل كل شيء مثليه، والأحاديث الصحيحة ترد هذا القول.

وينتهي وقت العصر عند جمهور الفقهاء قبيل غروب الشمس؛ لحديث: «من أدرك من الصبح ركعة قبل أن تطلع الشمس، فقد أدرك الصبح، ومن أدرك ركعة من العصر قبل أن تغرب الشمس، فقد أدرك العصر، وقال أبو حنيفة: أخره الاصفرار، وقال الاصطخري: أخره المثلان وبعدها قضاء. والأحاديث ترد عليهما. [نيل الأوطار للشوكاني

وقال فريق: إن آخر وقتها ما لم تصفر الشمس، وهذا قول أحمد بن حنبل. وقال أهل الظاهر: آخر وقتها قبل غروب الشمس بركعة.

والسبب في اختلافهم أن في ذلك ثلاثة أحاديث متعارضة: أحدها حديث عبد الله بن عمر خرجه

مسلم وفيه: «فإذا صليتم العصير فإنه وقت إلى أن تصفر الشمس»، وفي بعض رواياته «وقت العصر ما لم تصفر الشمس».

والثاني حديث ابن عباس في إمامة جبريل، وفيه أنه صلى به العصر في اليوم الثاني حين كان ظل كل شيء مثليه.

والثالث حديث أبي هريرة رضى الله عنه المشهور: «من أدرك ركعة من العصر قبل أن تغرب الشمس فقد أدرك العصر، ومن أدرك ركعة من الصدح قدل أن تطلع الشيمس فقد أدرك الصبيح»، فمن صيار إلى ترجيح حديث إمامة حيريل جعل أخر وقتها المختار المثلين، ومن صار إلى ترجيح حديث ابن عمر رضى الله عنهما جعل آخر وقتها المختار اصفرار الشمس، ومن صار إلى ترحيح حديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: وقت العصر إلى أن يبقى منها ركعة قبل غروب الشمس، وهم أهل الظاهر كما قلنا.

وأما الجمهور فسلكوا في حديث أبي هريرة وحديثِ ابن عمر مع حديث ابن عباس، إذ كان معارضًا لهما كل التعارض مسلك الجمع؛ لأن حديثي ابن عباس وابن عمر تتقارب الحدود المذكورة فيهما، ولذلك قال مالك مرة بهذا، ومرة بذلك. وأما الذي في حديث أبي هريرة فبعيدً منهما ومتفاوت، فقالوا: حديث أبي هريرة رضي الله عنه إنما خرج مخرج أهل الأعذار. [بداية المجتهد ونهاية المقتصد، ابن رشد الحفيد ١/٥٩].

قال النووي في شرح مسلم: قال أصحابنا: للعصر خمسة أوقات: وقت فضيلة. واختيار وحواز بلا كراهة. وجواز مع كراهة. ووقت عذر، فأما وقت الفضيلة فأول وقتها. ووقت الاختيار، يمتد إلى أن يصير ظل الشيء مثليه، ووقت الحواز إلى الاصفرار، ووقت الحواز مع الكراهة حال الاصفرار إلى الغروب، ووقت العذر، وهو وقت الظهر في حق من يجمع بين العصر والظهر، لسفر أو مطرّ، ويكون العصر في هذه الأوقات

قلت: وهذا التقسيم وإن كان حسنا؛ لما فيه من الجمع بين الأحاديث، إلا أنه يشكل عليه حديث أنس رضى الله عنه قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: «تلك صلاة المنافق، يجلس يرقب الشمس حتى إذا كان بين قرنى الشِيطان قام فنقرها أربعًا، لا يذكر الله فيها إلا قليلا» رواه مسلم. فإنه من أن تأخمر الصلاة بعد اصفرار الشمس لا يجوز، وأن هذه هي صلاة المنافقين. قال شيخ الإسلام ابن تيمية: «إن وقت الضرورة

يبقى إلى أن تغيب جميع الشمس، ومعنى ذلك أن أهل الضرورة والعذر الذين لا يمكنهم الصلاة قبل تغير الشمس، مثل الحائض تطهر، والمحنون والمغمى عليه

يفيقان، والنائم ينتبه، والصبى يبلغ بعد اصفرار الشمس، يصلونها أداء في هذا الوقت من غير إثم، فأما من تمكنه الصلاة قبل هذا الوقت فلا بحوز له تأخيرها ألبتة، فإن أخرها وصلاها فهي أداء مع كونه أثمًا، فأما المريض بيرا فقد ألحق بالقسم الأول، وهذا أشبهر لأن من يقدر على الصلاة، فإنه لا يحل له تأخيرها عن وقت الاختيار، إلا أن يكون مغلوبًا على عقله». [شرح العمدة في الفقه لشيخ الإسلام ابن تيمية 171/4

«ويُسَنّ تعجيلها»، أي: يُسَنّ في صلاة العصر تعجيلها في أول الوقت؛ وذلك لما يلي:

١- لعموم الأدلة الدالة على المبادرة إلى فعل الخير، كما في قوله تعالى: «فاسْتَبقوا الخَيْرَات» [النقرة: ٨٤١].

٢- ما ثبت أن الصلاة في أول وقتها أفضل. ٣- ما ثبت عن النبيِّ عليه الصّلاة والسّلام من حديث أبي بَرْزة الأسلمي رضِي الله عنه أنه كان صلى الله عليه وسلم يُصلّى العصر والشمسُ مرتفعة؛ حتى إنهم يذهبون إلى رحالهم في أقصى المدينة والشمس حَيَّة. [الشرح المتع، محمد بن صالح بن محمد العثيمين ١٥/٢].

#### هل صلاة العصر هي الصلاق الوسطي؟

صلاة العصر هي الصلاة الوسطى عند أكثر العلماء، وقد حاءت الأحاديث الصحيحة مصرحة بأن صلاة العصر هي الصلاة الوسطى. فعن على رضى الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال يوم الأحراب: «مالأ الله قيورهم ويتوتهم نارًا كما شغلونا عن الصلاة الوسطى حتى غايت الشمس» رواه البخاري ومسلم [فقه السنة - الشيخ سيد سابق ج ١ ص ٢٠٠].

وعن ابن مسعود وسمرة رضى الله عنهما قالا: قال النبي صلى الله عليه وسلم: «الصلاة الوسطى: صلاة العصر» [الترمذي: ٢٨١].

وسميت وسطى لأنها بين صلاتين من صلاة الليل، وصلاتين من صلاة النهار. والمشهور عند مالك: أن صلاة الصبح هي الوسطى؛ لما روى النسائي عن ابن عباس قال: «أدلج رسول الله صلى الله عليه وسلم، ثم عرس، فلم يستيقظ حتى طلعت الشمس أو بعضها، فلم يصل حتى

ارتفعت الشمس، فصلى وهي صيلاة الوسطى» [الفقه الإسلاميُّ وأدلته وَهُبُهُ الرَحَيْلِيِّ ١/٥٨٨]. قلت: وما ذهب إليه الجمهور أرجح

وأقوى دلىلا.

من غروب الشمس بالإجماع، أي غياب قرصها بكامله، ويمتد عند الجمهور (الحنفية والحنابلة والأظهر عند الشافعية وهو مذهب الشافعي القديم) إلى مغيب الشفق؛ لحديث عبد الله بن عمرو رضى الله عنهما «وقت المغرب ما لم بغب الشيفق». والشيفق عند الصاحبين والحنابلة والشافعية: هو الشفق الأحمر، لقول ابن عمر: «الشعفق: الحمرة»، و الفتوى عند الحنفية على قول الصاحبين، وقد رجع الإمام إليه، وهو المذهب. والمشبهور عند المالكية ومذهب الشبافعي الجديد غير الأظهر المعمول به لدى الشافعية: أن وقت المغرب ينقضى بمقدار وضوء وستر عورة وأذان وإقامة وخمس ركعات، أي أن وقته مضيق غير ممتد؛ لأن جبريل عليه السلام صلى بالنبي عليه الصلاة والسلام في اليومين في وقت واحد، كما ذكر في حديث جابر المتقدم، فلو كإن للمغرب وقِت أَخْر لبينه. [الفقَّهُ الإسلاميُّ وأدلَّتُهُا: وَهُبَّة الزَّمْلِيُّ ١/١٨٥].

قال ابن رشد: فمن رجح حديث إمامة حيريل جعل لها وقتا واحدًا، ومن رجح حديث عبد الله جعل لها وقتا موسعًا، وحديث عبد الله أخرجه مسلم، ولم بخرج الشيخان حديث إمامة جبريل: أعنى حديث ابن عباس الذي فيه أنه صلى بالنبي عليه الصلاة والسلام عشر صلوات مفسرة الأوقات، ثم قال له: «الوقت ما سن هذين»، والذي في حديث عبد الله من ذلك هو موجود أيضا في حديث بريدة الأسلمي، وهو أصل في هذا الباب. [بداية المحتهد ونهانة المقتصد ١/١٩١/.

وحديث بريدة الأسلمي رضى الله عنه الذي أشار إليه ابن رشد- أن رجلا أتى النبي صلى الله عليه وسلم، فسأله عن وقت الصلاة؟ فقال: صل معنا هذين بعني اليومين، فأمر بالألا حين زالت الشمس، فأذن ثم أمره فأقام الظهر، ثم أمره فأقام العصر والشمس مرتفعة بيضاء نقبة، ثم أمره فأقام المغرب حين غايت الشيمس، ثم أمره فأقام العشياء حين غاب الشيفق، ثم أمره فأقام الفجر، فلما كان النوم الثاني أمره فأبرد بالظهر فأنعم أن يتردها، ثم أمره فأقام العصير والشيمس مرتفعة أخر ما فوق ذلك الذي كان، ثم أمره فأقام

المغرب قبل أن يغيب الشفق، ثم أمره فأقام العشاء حن ذهب ثلث الليل، ثم أمره فأقام الفحر فأسفر بها، ثم قال: أبن السائل عن وقت الصلاة؟ فقام إليه الرجل فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «صلاتكم بين ما رأيتم». [الترمذي ٥٠٤/١].

قال شيخ الإسلام ابن تيمية: «وصبح عنه أن أصحابه كانوا بصلون بحضرته ركعتين بين الأذانين، ولو لم يحز تأخيرها عن أول الوقت لم يجز شيء من ذلك، ولأنها إحدى الصلوات الخمس فاتسع وقتها كغيرها، ولأنها تجمع إلى ما بعدها، فإن قيل: هذا معارض بحديث جبريل، فإنه صلى المغرب في اليومين لوقت واحد حين غربت الشمس، وذلك يقتضي أنه بحب المبادرة إليها حين الغروب.

قلنا: الجواب عن حديث جبريل أنه لعله قصد تبيين المواقيت التي لا كراهة في المداومة عليها أولا وأخرًا، ثم هو حديث متقدم كان بمكة، والأحاديث المدنية الصحاح الصِرائح قاطعة في جواز التأخير، فإن كان معارضا لها كانت هي الناسخة له كما تقدم، ومرجحة بصحة أسانيدها وكثرة رواتها، وعلى هذا فالحديث يفيد أن السنة فيها التعجيل، وأن المداومة على تأخيرها منهى عنه بخلاف بقية الصلوات». [شرح العمدة في الفقه لشيخ الإسلام ابن تيمية ٢٦١/٣].

قال النووي في شرح مسلم: «وذهب المحققون من أصحابنا إلى ترجيح القول بجواز تأخيرها ما لم يغب الشفق، وأنه يجوز ابتداؤها في كل وقت من ذلك، ولا يأثم بتأخيرها عن أول الوقت». وهذا هو الصحيح أو الصواب الذي لا يجوز غيره.

وقت العشاء

أول وقتها عند أكثر أهل العلم يبدأ من مغيب الشفق الأحمر، والدِّليل على ذلك: حديث عبد الله بن عمرو بن العاص رضي الله عنهما، وحديث حبريل المتقدم ذكرهما، فإنهما بدلان على أن

وقت العشاء بدخل بمغيب الشفق. [الشيرح المتع ٢/ ٣٥]، ولقول ابن عمر المتقدم: «الشيفق الحمرة، فإذا غاب الشفق وجيت الصلاة» [الفقه الإسلاميُّ وأدلته ١/٥٨٧].

وأخر وقتها عند الجمهور إلى طلوع الفجر الصادق، والمشبهور في مذهب المالكية أن آخر وقتها ثلث الليل؛ لحديث إمامة جبريل المتقدّم، وفيه: «أنَّه صلاهما في اليوم الثَّاني في ثلث

ونهب الحنابلة إلى أن أخر وقتها الاختباري ثلث الليل، وبعده إلى طلوع الفجر وقت ضرورة، بأن

يكون مريضا شفى من مرضه، أو حائضا أو نفساء طهرتا. [الموسوعة الفقهية الكويتية ٨/ ٣١٢].

وذهب الإمام أحمد في رواية عنه، واختارها بعض أصحابه كالموفق والمجد ابن تبمية وغيرهم من فقهاء الحنائلة إلى أن أخر وقت الحواز هو نصف الليل. وما بعده وقت ضرورة [شرح زاد المستقنع، الشيخ حمد بن عبد الله الحمد ١/١٨].

وذهب بعض أهل العلم إلى أن آخر وقت العشاء هو نصف الليل. [انظر في هذا: الشرح الممتع ٢/

. 40

وقد رد الجمهور دليل المالكية بحديث عيد الله بن عمرو رضى الله عنهما وفيه: «ووقت العشاء إلى نصف الليل»، وبما ثبت في البخاري عن أنس رضى الله عنه قال: «أخر النبى صلى الله عليه وسلم صلاة العشاء إلى نصف الليل». قالوا: فدل هذان الحديثان الأول من قوله، والثاني من فعله - صلى الله عليه وسلم - على أن أخر وقت الجواز لصلاة العشاء هو نصف الليل. وأما حديث جبريل فهو حديث مكي متقدم - وحينئذ - برجح عليه الأحاديث المدنية. [شرح زاد المستقنع الشيخ حمد بن عبد الله الحمد ١١/٤].

واحتج الجمهور لمذهبهم بحديث أبى قتادة رضى الله عنه لما ناموا: «أما إنه ليس في النوم تفريط، إنما التفريط على من لم يصل الصلاة حتى يجيء وقت الأخرى» رواه أحمد ومسلم وأبو داود، فإنه بقتضى امتداد كل صلاة إلى وقت التي تلبها. [شرح العمدة في الفقه لشيخ الإسلام ابن تيمية [TY1/T

قالوا: وإنما يستثني من ذلك ما دل الإحماع على استثنائه، وهو صلاة الفحر، فنهابة وقتها على الإطلاق هو طلوع الشمس بإجماع أهل العلم. أما العشاء فليس فيها إجماع بل جماهير العلماء على ما تقدم. [شرح زاد المستقنع الشيخ حمد بن عيد الله الحمد ١/١٨].

ولما روی بحیی بن آدم عن ابن عباس رضی الله عنهما قال: لا يفوت وقت الظهر حتى يدخل وقت العصر، ولا يفوت وقت العصر حتى بدخل وقت المغرب، ولا يفوت وقت المغرب إلى العشاء، ولا يفوت وقت العشاء إلى الفجر» وروى الخلال أيضا عن ابن عباس رضى الله عنهما: «لا يفوت وقت العشاء إلى الفجر» [شرح العمدة في الفقه لشيخ الإسلام ابن تيمية ١٣٧١/٣].

قالوا: ويدل على ذلك أثار الصحابة - كما والحمد لله رب العالمين.

صبح عن عبد الرحمن بن عوف، وابن عباس رضى الله عنهم في سنن البيهقي - أنهم أفتوا بالحائض تطهر قبل الفحر أنها تقضى الصلاة أي صلاة العشاء».

قالوا: ولو لم يكن هذا من وقت العشاء لم بلزمها ولا بلزم غيرها من المعذورين من أهل الضرورات - لم يلزمهم قضاء العشياء ولا قضاء الصلاة المجموعة إليها. [شرح زاد المستقنع الشيخ حمد بن عبد الله الحمد ١١/٤].

وقال بعض أهل العلم في الرد على الحمهور: ولكن هذا ليس فيه دليل - يعنى حديث أبي قتادة؛ لأن قوله: «إنما التفريط على مِن أَخْرَ الصلاة حتى يدخل وقت الصلاة الأخرى»، يعنى: فيما وقتاهما متصل،ولهذا لا يدخل فيه صلاة الفجر مع صلاة الظهر بالإجماع، فإن صلاة الفجر لا يمتد وقتها إلى صلاة الظهر بالإجماع. وإذا لم يكن في هذا الحديث دليل؛ فالواجب الرُّجوع إلى الأدلة الأخرى، والأدلة الأخرى ليس فيها دليل يدل على أن وقت العشاء يمتد إلى طلوع الفجر، بل حديث عبد إلله بن عمرو بن العاص، وحديث جبريل، يدلان على أن وقت العشاء ينتهى عند منتصف الليل.

وهذا الذي دلت عليه السُّنَّة، هو الذي دلُّ عليه ظاهر القرآن؛ لأن الله عن وجل قال في القرآن: « أَفِي ٱلصَّلَوْةُ لِدُلُوكِ ٱلشَّمْسِ إِلَىٰ غُسَقِ ٱلَّيْلِ وَقُرْءَانَ ٱلْفَجْرِ ۗ إِنَّ قَرْءَانَ ٱلفَجْرِيَّاتُ مَشْهُودًا » [الإسواء: ٧٨]، أي: من دُلوك الشمس، لكن أتى باللام للدَّلالة على أن دخول الوقت علة في الوجوب، أي: سبب، ويكون غَسَبق الليل عند منتصفه؛ لأن أشد ما يكون الليل ظلمة في النصف، حينما تكون الشمس منتصفة في الأفق من الجانب الآخر من الأرض. إذا: من نصف النهار الذي هو زوالها إلى نصف الليل جعله الله وقتا واحدا؛ لأن أوقات الفرائض فيه متواصلة، الظهر، بليه العصر، بليه المغرب، يليه العشياء، إذا ما بعد الغاية خارج، ولهذا فصل فقال: «وَقَرْأَنَ الفَجْرِ» فَفُصُلُ وَحِعِلُ الفَحِرِ مستقلاً، فدل هذا على أن الصَّلوات الخمس أربعُ منها متتالية، وواحدة منفصلة. [الشرح الممتع ٢/ ٣٥].

والنفس أميل إلى ماذهب إليه الجمهور لحديث أبى قتادة المتقدم، وللرّثار عن الصحابة. وللحديث بقية إن شاء الله تعالى.



أحسن؛ هل امتدت منافع الحج وآثاره فتجاوزت حد المكان والزمان إلى عموم الأزمنة والأمكنة، وشمول جميع الجوانب والنواحي؛!

إن الحج ميلاد جديد، وعهد سعيد، يجب على الحاج أن يثبت على أثاره ومنافعه، وعنها لا يحيد، وأن يجعله انطلاقه جادة للأعمال الصالحة، وفرصة عظيمة للتوبة النصوح، فعلينا أن نحاسب أنفسنا بعد أداء هذه الفريضة: هل أدت هذه الفريضة أثارها في حياتنا، أو أنها مرت كسحابة صيف أو وَمُضَة برق، سرعان ما تزول دون نفع أو أثر؟!

إن من الواجب أن تقوم حياتنا بعد هذه الفريضة على نهج الكتاب والسنة، وأن ترى آثارُ العبادات على سلوكنا وحياتنا، فإن ذلك من مقاييس قبول العمل أو ردُّه، فإنَّ من علامة قبول الحسنة: الحسنة بعدها، وإن من الخطأ الفادح وقلة البصيرة فى فهم شعائر الإسلام: أن يظن أناس - وبئس ما ظنوا - أنّ مواسمً العبادة مراحل ضئقة يتخفف فيها الإنسان من الننوب والمعاصى، فإذا

تجاوزها، عاد للواقع غيرها،

العبادة. إن مواسم الخير تغيرُ كاملٌ، وتبدلُ شاملٌ، في كل جليل وصغير، من حياة الغفلة عن الله إلى التوية والاستقامة، والانقباد لله.

وتنتهى فترة إقباله على الله بانتهاء

فيا من أجبتم نداء ربكم، ورفعتم التلبية إجابة لأمره، ها هو مولاكم - جل وعلا - يناديكم بنداء الإيمان: أن تستقيموا

على شـرعـه، وتستجيبوا له ولرسوله، وتتقوه حق

تقاته، وتعبدوه حق عبادته،

في حياتكم إلى مماتكم: « يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ الْمَا يُعَيِّكُمُ اللَّذِينَ الْمَا يُعَيِّكُمُ اللَّهُ يَحُولُ بَيْنَ ٱلْمَرَّهِ وَقَلِّهِ، وَأَنَّهُ إِلَيْهِ وَلِأَسْوَلِ إِذَا دَعَاكُمُ لِمَا يُحَيِّكُمُ وَاعْلَمُواْ أَنَّ ٱللَّهُ يَحُولُ بَيْنَ ٱلْمَرَّهِ وَقَلْبِهِ، وَأَنَّهُ إِلَيْهِ عُمُلُ مُنْ وَلَا نَفَال: ٢٤].

« يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامُنُوا ٱلَّقُوا ٱللَّهَ حَقَّ تُقَالِهِ وَلَا تُمُوثَنَّ إِلَّا مُوثَنَّ إِلَا عَمولاً عَلَى اللَّهِ وَلَا تَمُوثَنَّ اللَّهِ وَلَا تَعُوثُنَّ اللَّهِ وَاللَّهُ عَمولاً إِلَّا وَأَنْتُم مُسْلِمُونَ اللَّهِ [ [ال عمران: ١٠٢]

فلبُّوا - عباد الله - نداء الرحمن، واستجيبوا لأمره في كلُّ

حياتكم وفيّ كلّ شئو نكم.

وإلا باي حے رجع من دنس العقيدة بسضروب الإشراك، ولوثها بالوان البدع والمحدثات؟ بأي حے رجع من هدم دىنە يترك عموده وهو الصلاة؛ بأي حج رجع من أصر على ما يتعاطى من محرمات، فلم يمنعه حجه عما كان يقترف من ربًا أو تعاط للمسكرات والمخدرات، أو تعامل بالغش والتزوير وسيئ المعاملات، أو وقوع في القطيعة والعقوق وسافل الأخلاق

اللهم نسالك التوفيق لكل خير والمزيد من كل بر، وأوزعنا اللهم شكر نعمتك، ووفقنا لعملٍ صالح ترضاه وأدخلنا برحمتك في عبادك الصالحين. أمين.

والصفات؟!





## as Kely Kakazi



# الأدب مع الصحابة

## الحلقة الثانية

## <u> اعداد∕</u> سعید عامـر

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وعلى آله وصحبه ومن اتبع هداه إلى يوم الدين، وبعدُ:
فقد تقدم في اللقاء السابق الحديث عن تعريف الصحابي، وبينا أنه من لقي النبي صلى الله عليه وسلم مؤمنا به، ومات على الإسلام، ثم تحدثنا عن فضل الصحابة وبينا أنهم أفضل الناس بعد الأنبياء عليهم السلام، وأنهم نوع فريد من الرجال لم تعرف البشرية لهم نظيرًا في تاريخها الطويل الممتد عبر الزمن.

وفي هذا اللقاء نكمل مستعينين بالله فنقول:

#### ثالثاً: فضل الصحابة على سائر أصحاب الأنبياء:

إن عوامل الخير التي تجمعت في الصحابة رضوان الله عليهم، لم تجتمع في جيل قبله أو جيل بعده، ولهذا فأصحاب النبي صلى الله عليه وسلم هم خير جيل عرفته البشرية كلها، وهم خير الخلق بعد الأنبياء والمرسلين، صلوات الله وسلامه عليهم أجمعين.

قوم اختارهم الله لصحبة نبيه صلى
الله عليه وسلم، فتحقق فيهم ما لم
يتحقق في غيرهم من بدء الخليقة إلى
قيام الساعة، قال عبد الله بن مسعود
رضي الله عنه: إن الله اختار أصحاب
محمد صلى الله عليه وسلم له، ولا
أعلم نبيًا من أنبياء الله تعالى،
بُورك له في أصحابه كما بورك
لنبينا صلى الله عليه وسلم.

وهذا موقف عروة بن مسعود الثقفي في يوم

الحديبية الذي قال للنبي صلى الله عليه وسلم: «فإني والله لا أري وجوها، وإني لأرى أشوابًا من الناس خليقا أن يفروا ويدعوك، فقال له أبو بكر رضى الله عنه: امْصُصْ بَظرَ اللات - وهذه مبالغة من الصديق في سبّ عروة، وحمله على ذلك، ما أغضيه يه من نسبته المسلمين إلى الفرار - أنحنَ نفرُّ عَنْهُ وَنْدَعُهُ؟ فقال: مَن ذا؟ قالوا: أبو بكر. قال: أما والذي نفسى بيده، لولا يد كانت لك عندي لم أَجْزَكُ بِهَا لَأَحِيتَكَ، قال: وجعل يُكلمُ النبي صلى الله عليه وسلم، فكلما تكلم كلمة أخذ للحيته صلى الله عليه وسلم، والمغيرة بن شعبة قائمٌ على رأس النبي صلى الله عليه وسلم ومعه السيف وعليه المغفر، فكلما أهوى عروة بيده إلى لحية النبي صلى الله عليه وسلم، ضرب يده بنعل السيف، وقال له: أخر يدك عن لحية رسول الله صلى الله عليه وسلم، فرفع عروة رأسه، فقال: من هذا؟ قال: المغيرة بن شعبة، ثم إن عروة جعل يُرْمُق أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم بعينيه، قال: فوالله ما تنخم رسول الله صلى الله عليه وسلم نخامة إلا وقعت في كف رجل منهم، فدلك بها وجهة وجلده، وإذا أمرهم استدروا أمره، وإذا توضأ كادوا يقتتلون على وضوئه، وإذا تكلموا خفضوا أصواتهم عنده، وما يحُدُون إليه النظر تعظيمًا له، فرجع عروة إلى أصحابه فقال: أي قوم، والله لقد وفدتُ على الملوك، ووفدت على قيصر وكسرى والنجاشي، والله إنْ رأيتُ ملكا قط يعظمه أصحابه ما يعظم أصحاب محمد صلى الله عليه وسلم محمدًا، والله إن يتنخم نخامة إلا وقعت في كف رجل منهم فدلك بها وجهه وجلده،

وإذا أمرهم ابتدروا أمره، وإذا توضأ كادوا يقتتلون على وضوئه، وإذا تكلم خفضوا أصواتهم عنده، وما يحدون إليه النظر تعظيمًا له». [البخاري ٢٧٣١].

وهاؤلاء الذين سألوا موسى عليه السلام أن يروا الله جهرة كانوا خيار بني إسرائيل كما قال الله عِز وجِل: « وَأَخْنَارَ مُوسَىٰ قُوْمَهُ سَبْعِينَ رَجُلًا لِمِيقَائِنَا فَلَمَّا أَخَذَتُهُمُ ٱلرَّجْفَةُ قَالَ رَبِّ لَوْ شِئْتَ أَهْلَكُنَّهُم مِن قَبَّلُ وَإِنَّى أَثْمُلِكَنا مِا فَعَلَ ٱلسُّفَهَآءُ مِنَّا إِنْ هِيَ إِلَّا فِنْنَكَ تَضِلُّ بِهَا مَنْ تَشَآءُ وَتُهْدِئ مَن تَشَاءُ أَنتَ وَلَيُّنَا فَأَغْفِر لَنَا وَأَرْحَمْنَا وَأَنتَ خَيْرُ ٱلْفَنِفِينَ 🍏 » [الأعسراف:١٥٥]، ولم يقل واختار موسى من قومه، فدلنا ذلك على أن هؤلاء السبعين هم أفضل بني إسرائيل مطلقًا، وأنه لم يكد يخلف بعده فاضلا، ومع هذا فلما جاءوا منقات ربهم قالوا ما قالوا، فأخذتهم الرجفة، حتى قال موسى لريه عز وجل: « وَأَخْتَارَ مُوسَىٰ قُومُهُ سَبْعِينَ رَجُلًا لِمِيقَنِيْنَا فَلُمَّا الْمُذَيِّمُ مُ الرَّجْفَةُ قَالَ رَبِّ لَوْ شِنَّتَ أَهْلَكُنَّهُم مِن فَبَلُ وَإِنَّنِيُّ أَتُمْلِكُنَا مِمَا فَعَلَ ٱلسُّفَهَآءُ مِثَّا إِنْ هِيَ إِلَّا فِنْنَكَ تَضِلُ بِهَا مَن تَشَاَّةُ وَتُهْدِي مَن تَشَاَّةُ أَنتَ وَلِيُّنَا فَأَعْفِرْ لَنَا وَأَرْحَمْنَا وَأَنْتَ خَيْرُ ٱلْفَكْفِرِينَ (١٥٥) » [الأعراف: ١٥٥]، فسماهم مع فضلهم سفهاء، فما بالك يمن تركهم خلفه؟!

أما أصحاب نبينا مع النبي صلى الله عليه وسلم فلا تجد لهم نظيرًا أيدًا.

فعندما لاقوا عدوهم على غير ميعاد وغير استعداد، فوقف فيهم النبي صلى الله عليه وسلم خطيبًا وقال لهم: «أشيروا عليُّ أيها الناس». فقام الصديق رضى الله عنه فقال وأحسن القول، ثم قام عمر رضى الله عنه وأحسن القول، ثم المقداد بن عمرو فقال: يا رسول الله، امض لما أراك الله فنحن معك، والله لا نقول لك كما قالت بنو إسرائيل لموسى: ﴿ اللَّهُ أَلُواْ يُنْمُوسَىٰ إِنَّا لَن نَّدْخُلُهَا ٓ أَبْدًا مَّا دَامُواْ فِيهَا فَأَذْهَبٌ أَنتَ وَرَبُّكَ فَقَاعِلآ إِنَّا هَنَهُنَا قَاعِدُونَ 🐠 » [المائدة:٢٤]، ولكن اذهب أنت وربك فقاتلا إنا معكما مقاتلون، فوالذي بعثك بالحق لو سرت بنا إلى برك الغماد لحالدنا معك دونه حتى تبلغه، ثم قام سعد بن معاذ رضى الله عنه فقال: والله لكأنك تريدنا يا رسول الله؟ قال: «أجل». قال: فقد أمنا بك وصدقناك، وشهدنا أن ما جئت به هو الحق، وأعطيناك على ذلك عهودنا ومواثيقنا على السمع والطاعة، فامض يا رسول الله لما أردت فنحن معك، فوالذي يعثك بالحق لو استعرضت بنا هذا البحر فخضته لخضناه معك، ما تخلف منا رجل واحد، وما نكره أن تلقى بنا عدونا غدًا، إنا لصُبُرُ في الحرب، صُدُق في اللقاء، ولعل الله بربك منا ما تقر به عينك، فسر بنا على بركة

فسر رسول الله صلى الله عليه وسلم، ثم قال: «سيروا، وأبشروا، فإن الله وعدني إحدى الطائفتين، والله لكأني أنظر إلى مصارع القوم» [البداية والنهاية

> إنهم جيل نصر، وثلة خير، وأئمة هدى

ودعــوة، وشـــان شتان بين أئمة الهدى وطلاب الدنيا.

ويكفي كذلك أن أصحاب الرسول صلى الله عليه وسلم قد نقلوا عنه كل شيء استطاعوا الوقوف عليه، حتى صار الأمر كما قال أبو ذر رضي الله عنه: «ما من طائر يقلب جناحيه في السماء إلا وعندنا منه علم عن النبي صلى الله عليه وسلم»، فيسهل على طالب الحق أن يجد في كل باب علما يتأسى به، بخلاف سائر الأنبياء، فلا تكاد تعرف عنهم شيئًا، فيما يتعلق بحياتهم، حاشا الدعوة، إلا الكلمة بعد الكلمة، وهي أيضًا عن طريق نبينا صلى الله عليه وسلم وأصحابه رضي الله عنهم.

ويكفى في إثبات أفضلية أصحاب النبى صلى الله عليه وسلم وأنهم أفضل من سائر صحابة النبيين والمرسلين قول الله تعالى: « كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِٱلْمَعْرُوفِ وَتُنْهُونَ عَنِ ٱلْمُنكِرِ وَتُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَلَوْ ءَامَنَ أَهْلُ ٱلْكِتَبِ لَكَانَ خَيْرًا لَهُم مِنْهُمُ ٱلْمُؤْمِنُونَ وَأَكَثَرُهُمُ ٱلْفَسِقُونَ (اللهُ)» [أل عمران: ١١٠]، وكذلك جعلهم الله شهداء على كل البشرية، فقال: « وَكُذَالِكَ جَعَلْنَكُمُ أُمَّةً وَسَطًا لِنَكُونُوا شُهَدَآءَ عَلَى ٱلنَّاسِ وَيَكُونُ ٱلرَّسُّولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا وَمَا جَعَلْنَا ٱلْقِبْلَةَ ٱلَّتِي كُنتَ عَلَيْهَا إِلَّا لِنَعْلَمَ مَن يَتَّبِعُ ٱلرَّسُولَ مِمَّن يَنقَلِبُ عَلَىٰ عَقِبَيْهِ وَإِن كَانَتُ لَكَبِيرةً إِلَّا عَلَى ٱلَّذِينَ هَدَى ٱللَّهُ وَمَا كَانَ ٱللَّهُ لِيُضِيعَ إِيمَنْكُمْ إِنَ ٱللَّهَ بِٱلنَّاسِ لَرَءُوفٌ رَّحِيمٌ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ [العقرة:١٤٣].

ولذلك عال صلى الله عليه وسلم: «نحن الآخرون السابقون يوم القيامة». [متفق عليه]. وقال الله عليه وسلم: «أنتم شهداء الله في

الأرض والملائكة شهداء الله في السماء». [الطبراني، وصححه الألباني في صحيح الجامع: ١٤٩٠]، ولا شك أن الصحابة رضوان الله عليهم أولى الناس بكل فضل ثبت لهذه الأمة؛ لأنهم المشافهون بذلك، مع ما اختصوا به من مشاهدة النبي صلى الله عليه وسلم، والأخذ عنه.

وقد هدى الله عز وجل بالنبي صلى الله عليه وسلم وما جاء به من البينات والهدى هداية جلت عن وصف الواصفين، وفاقت معرفة العارفين حتى حصل لأمته المؤمنين به عمومًا، ولأصحابه منهم خصوصًا من العلم النافع والعمل الصالح والأجر العظيم شيء عظيم لا مثيل له.

فعن ابن عمر رضي الله عنهما أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «مثلكم ومثل أهل الكتابين، كمثل رجل استأجر أجراء، فقال: من يعمل لي من غدوة إلى نصف النهار على قيراط؛ فعملت اليهود، ثم قال: من يعمل لي من نصف النهار إلى صلاة العصر على قيراط؛ فعملت النصارى، ثم قال: «من يعمل لي من العصر إلى أن تغيب قال: «من يعمل لي من العصر إلى أن تغيب الشمس على قيراطين؛ فأنتم هم، فغضبت اليهود والنصارى، فقالوا: ما لنا أكثر عملاً وأقل أجرًا؟! قال: «هل نقصتكم من حقكم؟».

قالوا: لا، قال: «فذلك فضلي أوتيه من أشاءُ» [متفق عليه].

وقد زكاهم الله جل وعلا، فقال في حق اصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم:

«مِّنَ ٱلْمُوْمِنِينَ رِجَالُ صَلَقُواْ مَا عَهِدُوا ٱللهَ عَلَيه وسلم، 
مِّنَ ٱلْمُوْمِنِينَ رِجَالُ صَلَقُواْ مَا عَهِدُوا ٱللهَ عَلَيةٍ فَينَهُم 
مَّنَ فَضَىٰ غَبَهُ وَمِنْهُم مِّن يَنظِرُ وَمَا بَدَلُواْ يَبْدِيلًا ﴿ اللهِ عَلَي فَيْهُم 

[الأحزاب: ٢٣]، وقال عز وجل: « لا عَبِدُ وَمَا بَدُلُواْ يَبْدِيلًا ﴿ اللهِ عَلَي وَمُوما 
الله وَالْيَوْمِ ٱلْآخِمِ مُواَدُّونَ مَنْ حَادَ 
اللّه وَرَسُولَهُ وَلَوْ صَابُواْ عَالِماً عَلْمُ أَوْلَتِهِم 
اللّه وَرَسُولَهُ وَلَوْ صَابُواْ عَالِماً وَيَدْخِلُهُمْ وَيُدْخِلُهُمْ وَيُرْفِي اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ عَنْ اللّهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ عَنْ اللّهُ اللهُ اللهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلْهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ والله الله الله اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ

تَحْتَ الشَّجَرَةِ فَعَلِمَ مَا فِي قُلُوبِهِمْ فَأَنزَلَ السَّكِينَةَ عَلَيْهِمْ وأثلبهم فتحا قريبًا (١٨)» [الفتح: ١٨].

وقال عز من قائل: «لِلْفُقَرَآءِ ٱلْمُهَجِرِينَ ٱلَّذِينَ جُواْ مِن دِيَسْرِهِمْ وَأَمْوَالِهِمْ يَبْتَغُونَ فَضَّلًا مِنَ ٱللَّهِ رُرِضَّوْنَا وَيَنصُرُونَ ٱللَّهُ وَرَسُولُهُۥ أَوْلَتِكَ هُمُ ٱلصَّندِقُونَ ۞ وَٱلَّذِينَ تَبُوَّءُو ٱلدَّارَ وَٱلَّإِيمَنَ مِن قَبْلِهِمْ يَحِبُّونَ مَنْ هَاجَرَ نَ وَلَا يَجِدُونَ فِي صُدُورِهِمْ حَاجَكَةً مِتَمَامٍ أُوتُواً وَّوُوْكُرُونِ عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ وَلَوْكَانَا هِمْ خَصَاصَةً وَمِّن يُوفُّ شُعَ نَفْسِهِ فَأَوْلَتِكَ هُمُ ٱلْمُفَاحُونَ ۞» [الحشر: ٨، ٩].

وقال سبحانِه: « لَكِينَ ٱلرَّسُولُ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُ جَنهَدُوا بِأَمْوَالِمِ وَأَنفُسِهِمُ وَأُولَتِمِكَ وَالْوَلَتِمِكَ فَامُوا لِمُعَالِمُ وَأَولَتِمِكَ فَمُمُ ٱلْمُعُلِحُونَ ﴿ اللَّهُ اللّلْمُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا جَنَّاتِ تَجُرى مِن تَحْتَهَا ٱلْأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِهَا ذَلِكَ الفوزُ العظيمُ (١٨)» [سورة التوبة: ٨٨، ٨٩].

وقال سيحانه وتعالى: «وَالسَّبِقُونَ ٱلْأُوَّلُونَ مِنَ ٱلْمُهَجِرِينَ وَٱلْأَنْصَارِ وَٱلَّذِينَ ٱتَّـبَعُوهُ بِإِحْسَانِ رَضِي ٱللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ وَأَعَـٰذً ۗ لَمُ جَنَّنَتِ تَجَسِرِي تَحْتَهَا ٱلْأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِيهَآ أَبِدُأُ ذَٰلِكَ ٱلْفَوْرُ ٱلْعَظِيمُ ﴿ ﴿ اللَّهِ السَّورَةُ التَّوبِةُ: ١٠٠].

وقال عز وجِل في حقهم: « لُقَـد تُابِ اللهُ عَلَى النَّبِيِّ وَالْمُهَاجِرِينَ وَالْأَنْصَارِ الَّذِينَ أَتَّبَعُوهُ فِي سَكَاعَةِ ٱلْعُسْرَةِ مِنْ بَعْدِ مَا كَادَ يَـزيغُ قُلُوبُ فَرِيقِ مِنْهُمْ ثُمَّ تَابَ عَلَيْهِمْ إِنَّهُ، بِهِمَّ 

وقال تعارك اسمه: « ٱلَّذِينَ ٱسْتَجَانُواْ يلَّهِ وَٱلرَّسُولِ مِنْ بَعْدِ مَا أَصَابَهُمُ ٱلْقَرِّحُ لِلَّذِينَ أَحْسَنُواْ يَمْهُمْ وَأَتَّقَوْا أَجْرُ عَظِيمٌ ﴿ الَّذِينَ قَالَ لَهُمُ ٱلنَّاسُ إِنَّ ٱلنَّاسَ قَدْ جَمِعُوا لَكُمْ فَأَخْشُوهُمْ فِزَادَهُمْ إِيمَنَّا وَقَالُوا حَسَّبُنَا ٱللَّهُ وَنِعْمَ ٱلْوَكِيلُ ﴿٣٣﴾ فَأَنقَلَبُوا بِنِعْمَةٍ مِنَ حسبن الله ويعم الرسطية الله والله والله والله والله والله والله ذُو فَضُل عَظِيمِ (س)» [آل عمران:١٧٢ - ١٧٤].

وفي الصحيحين من حديث أنس رضي الله عنه قال: مُرُّ بجِنازة فأثنى عليها خيرًا، فقال النبي صلى الله عليه وسلم: «وجبت، وجبت، وجبت». ومُرّ بجنازة فأثنى عليها شرًا، فقال نبى الله صلى الله عليه وسلم: «وجبت، وجبت، وجبت». قال عمر: فدى لك أبى وأمى، مُر بجنازة فأثنى عليها خيرًا، فقلت: «وجبت، وجبت، وصحبه وسلم.

وجبت»، ومُر بجنازة فأثنى عليها شرًّا، فقلت: «وحيت، وحيت، وحيت؟» فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «من أثنيتم عليه خيرًا وجبت له الجنة، ومن أثنيتم عليه شرًا وجبت له النار، أنتم شهداء الله في الأرض، أنتم شهداء الله في الأرض، أنتم شهداء الله في الأرض» [متفق عليه].

وعليه فيعتقد أهل السنة أن أمة محمد صلى الله عليه وسلم خير الأمم أجمعين، وأفضلهم أهل القرن الذين شاهدوه، وأمنوا به، وصدقوه وبايعوه، وتابعوه، وقاتلوا بين يديه، وفدوه بأنفسهم وأموالهم، وعزروه ونصروه، وأفضلهم أهل الحدسية الذين بايعوه بيعة الرضوان، وأفضلهم أهل بدر، وأفضلهم العشرة الذين شهد لهم النبي صلى الله عليه وسلم بالجنة وهم أبو بكر، وعمر، وعثمان، وعلى، وطلحة، والزبير، وعيد الرحمن بن عوف، وسعد، وسعيد، وأبو عبيدة بن الجراح، وأفضل هؤلاء العشرة الأبرار الخلفاء الراشدون الأربعة الأخيار: أبو بكر، وعمر، وعثمان، ثم على، رضى الله عنهم أجمعين، وأفضل هؤلاء يل أفضل الأولين والآخرين بعد الأنساء والمرسلين: أبو يكر، وعمر.

وعن أبى سعيد الخدرى رضى الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «أبو بكر وعمر سيدا كهول أهل الجنة من الأولين والآخرين». وفي رواية لاين ماحه: «... إلا النيس والمرسلين». [الترمذي وابن ماجه وصححه الألباني].

> وللحديث بقية إن شاء الله تعالى، وصلى الله على نبينا محمد وآله



أستاذ فخري في المعاملات المالية والاقتصاد الإسلامي بجامعة قطر

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده .. وبعد:

فما يزال الحديث متصلا في الرد على من أباحوا فوائد البنوك، وقد نشرت الأهرام منذ مدة كلمة تحت عنوان «حكم الشرع في فوائد القروض والودائع المصرفية، لكاتب يدعى: الدكتور حمال موسى بدر، قبل: إنه أستاذ الشريعة الإسلامية يجامعة نيويورك.

قال الكاتب: «إني اتفق مع فضيلة الدكتور عبد المنعم النمر كل الاتفاق في الرأى الذي قال به، وإن كنت أقترح تبريرًا آخر للوصول إلى النتيحة نفسها».

ثم قال الكاتب بعد هذا: «أرى أن هناك منحى آخر أقرب منالا، وأقوى حجة للوصول إلى الرأى نفسه، ذلك أن القاعدة في الفقه الإسلامي أن الأحكام المانعة التي تقضى بالتحريم لا يتوسع في تفسيرها، ولا يجوز سحيها على ما لم يرد به النص، ومن ثم فإن

الحديث الشريف الذي يحرم أي زيادة في تبادل الذهب بالذهب أو الفضة بالفضة لا بحوز أن نعتبره منطبقا على نقود من غير هذين المعدنين». اهـ.

وللرد على هذا الكاتب نِقُول: قُولِه تعالى: ﴿ وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلَّا نَعْبُدُوٓا إِلَّا إِيَّاهُ وَبِٱلْوَٰلِدَيْنِ إِحْسَلِنَا ۚ إِمَّا يَبِلْغُنَّ عِندُكَ ٱلْكِبْرُ أُحَدُهُمَّا أَوْ كِلَاهُمَا فَلَا نَقُل لَمُمَا أَفِ وَلَا نُنْهُرُهُمَا وَقُل لَهُمَا قُولًا كُريمًا (الإسراء: ٢٣] فيه النص على تحريم قول كلمة «أف» للوالدين، أفيقف الحكم عندها؟ ألا يجوز سحبها على الضرب الذي لم يرد يه النص؟ أو أي لون من ألوان الإبداء؟

فمن أين جاء الكاتب إذن يهذه القاعدة؛ أما الحديث الشريف

الذي أشار إليه فهو حديث الأصناف الستة المشهور: روى مسلم في صحيحه عن عبادة بن الصامت رضى الله عنه عن رسول الله صلى الله عليه وسلم، أنه قال: «الذهب بالذهب، والفضة بالفضة، والبر بالبر، والشعير بالشعير، والتمر بالتمر، والملح بالملح مثلا يمثل، سواء يسواء، بدأ بيد، فإذا اختلفت هذه الأصناف فبيعوا كيف شئتم إذا كان يدًا بيد، [مسلم ۱۰۸۷].

قال ابن رشد في بداية المجتهد (١٢٩/٢): «اختلفوا فيما سوى هذه الستة المنصوص عليها، فقال قوم منهم أهل الظاهر: إنما يمتنع التفاضل في صنف من هذه الأصناف الستة: فهؤلاء حعلوا النهى المتعلق بأعيان هذه الستة من باب الخاص أريد به الخاص، وأما الجمهور من فقهاء الأمصار فإنهم اتفقوا على أنه من ياب الخاص أريد يه العام...» إلخ.

وجمهور الفقهاء إذن لا بجعلون حكم التحريم يقف عند الأصناف الستة - وإن اختلفوا فيما بلحق بها - وهنا أمر مهم وضروري وهو أن الاختلاف هنا إنما هو في البيع لا في القروض، أما القروض فلها حكم آخر أجمعت عليه الأمة، وبيناه من قبل، وسيأتي مرة أخرى، ونذكر رأي أهل الظاهر الذين خالفوا الجمهور في حكم البيع.

ولو أمكننا هنا لتحدثنا عن المنطوق والمفهوم، وبينا المراد بمفهوم الموافقة، ومفهوم المخالفة، وأيهما ينطبق على النقود الورقية.

وهذا الموضوع تناولته بالتفصيل في كتاب النقود واستبدال العملات، دراسة وحوارًا، وأثبت بالأدلة المختلفة أن أحكام النقود لا تقف عند نقود عصر التشريع، بل هي باقية ما بقيت النقود.

وبعد أن قدم الكاتب هذه القاعدة غير الصحيحة انتقل إلى ما هو أبعد من هذا، حيث قال: ولهذا فرُق الفقهاء بين النقود بالخلقة، وهي الذهب والفضة فقط، وبين النقود بالاصطلاح، وهي ما عدا ذلك.

ولما ظهرت في بلاد الإسلام العملات المسكوكة من المعادن الخسيسة كالنحاس أو البرونز، أجمع الفقهاء على أن حكم الربا لا يسري عليها، فأجازوا مثلاً أن يقرض زيد عمرًا ألف قطعة نقدية من النحاس مشترطا عليه أن يردها ألفًا ومائتي قطعة، ولم يقل أحد من الفقهاء القدامي من مختلف المذاهب أن المائتي قطعة الزائدة تعتبر من قبيل الربا.

ولما كانت النقود الورقية هي المثل البارز بالاصطلاح، فإن القاعدة التي طبقها القدامى على غيرها من النقود بالاصطلاح تنطبق على النقود الورقية من باب أولى وأحرى، ولذلك لا تكون الفوائد في عصرنا من قبيل الربا. اهـ.

قلت: هذا هو المنهج الذي رأى الكاتب أنه

أقرب منالاً وأقوى حجية للوصول إلى أن الفائدة ليست من الربا المحرم، وللأسف الشديد أن هذا منهج لا يعتمد على أصل صحيح أو قول صادق.

انظر مثلاً قول شيخ الإسلام ابن تيمية: «وأما الدرهم والدينار فما يعرف له حد طبعي ولا شرعي،

بل مرجعه إلى العادة والاصطلاح؛ وذلك لأنه في الأصل لا يتعلق المقصود به، بل الغرض أن يكون معيارًا لما يتعاملون به، والدراهم والدنانير لا تُقصد بنفسها، بل هي وسيلة إلى التعامل بها، والوسيلة المحضة التي لا يتعلق بها غرض لا بمادتها ولا بصورتها يحصل بها المقصود كيفما كانت». [انظر: مجموع الفتاوى، ج٢٩، ص٢٥١].

واقرأ معي ما جاء في المدونة الكبرى للإمام مالك (٣/٣٩٠–٣٩٦):

قلت: أرأيت إن اشتريت فلوسًا بدرهم فافترقنا قبل أن نتقابض؟ قال: لا يصلح هذا في قول مالك، وهذا فاسد.

قال لي مالك في الفلوس: لا خير فيها نظرةً – أي آجلا – بالذهب وبالورق، ولو أن الناس أجازوا بينهم الجلود حتى تكون لها سكة وعين لكرهتها أن تباع بالذهب والورق نظرة.

قلت: أرأيت إن اشتريت خاتم فضة أو خاتم ذهب أو تبر ذهب بفلوس، فافترقنا قبل أن نتقابض، أيجوز هذا في قول مالك؟

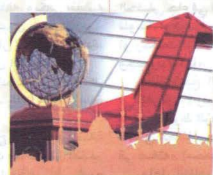
قال: لا يجوز هذا في قول مالك؛ لأن مالكًا قال: لا يجوز فلس بفلسين، ولا تجوز الفلوس بالذهب والفضّة ولا بالدنانير نظرة.

قال أبن وهب: عن يونس بن يزيد عن ربيعة بن أبي عبد الرحمن أنه قال: الفلوس بالفلوس بينهما فضل فهو لا يصلح في عاجل لآجل، ولا عاجل بعاجل، ولا يصلح بعض ذلك ببعض إلا هاء وهاء.

قال ابن وهب: قال: الليث بن سعد، عن يحيى بن سعيد وربيعة أنهما كرها الفلوس بالفلوس بينهما فضل أو نظرة، وقال: إنها

صارت سكة مثل سكة الدنانير والدراهم.

قال ابن وهب: عن الليث، عن يزيد بن أبي حبيب وعبد الله بن أبي حبيب وعبيد الله بن أبي جعفر قال: وشيوخنا كلهم أنهم كانوا يكرهون صرف الفلوس بالدنانير والدراهم إلا بدا بيد.



التهاكيك

قال ابن وهب: قال يحيى بن أيوب، قال يحيى بن سعيد: إذا صرفت درهمًا فلوسًا فلا تفارقه حتى تأخذها كلها». اهـ.

ومع هذا نأتى مثلا إلى الحنفية القائلين بخلقة النقدين، فنراهم في الفلوس الرائجة -وهي العملة النحاسية - يحرمون بيع فلس يفلسين، ويقولون: «لأن الفلوس الرائحة أمثال متساوية قطعًا لاصطلاح الناس على إهدار قيمة الحودة منها، فيكون أحد الفلسين فضلا خالبًا عن العوض مشروطا في العقد وهو الربا». [انظر العناية على الهداية ومثله في شرح فتح القدير ١٦٢/٦].

ومن الفقهاء من أحاز سع الفلس بالفلسين إذا كانت الفلوس غير رائجة، أي تباع باعتبارها قطعًا من النحاس وليست

> نقودًا، ولا نريد أن نقف هنا؛ لأن الخلاف في حكم البيع وليس

> > هذا موضوع البحث، وإنما البحث يتعلق بالقرض، وهو موضوع إجماع ملا خلاف كما سنيين لا كما ذكر الكاتب.

ومعما ذكره الكاتب من أن الفقهاء أحمعوا على حواز اشتراط المقرض على المقترض أن درد مقدارًا زائدًا على

القرض ما دام هذا من النقود غير

الذهبية أو الفضية، وأن الفقهاء القدامي من مختلف المذاهب لم يقل أحد منهم: إن هذه الزيادة المشروطة تعتبر من قبيل الربا؛ هذا القول بعيد كل البعد عن الفقه، ويكفى لنقضه ما نقلته أنفا من المدونة الكبرى وفتح القدير.

وقد نص الحنفية على أن الربا من الزيادة، ويزيد هذا تأكيدًا النصوص التالية:

قال الإمام مالك في المدونة (٢٥/٤): «كل شيء أعطيته إلى أجل فرد إليك مثله وزيادة فهو: ريا».

وقال الدردير في الشرح الصغير مع بلغة السالك (٢٣/٢): «وإن بطلت معاملة من دنانير أو دراهم أو فلوس ترتبت لشخص على غيره

من قرض أو بيع، وتغير التعامل بها زيادة أو نقصًا، فالواحِب قضاء المثل على من ترتبت في ذمته إن كانت موجودة في بلد المعاملة».

وقال أيضًا (١٠٦/٢): «ورد المقترض مثله قدرًا وصفة أو رد عينه إذا لم يتغير في ذاته

وقال ابن رشد الحد في مقدماته (ص٧٠٥): «وأما الربا في النسيئة فيكون في الصنف الواحد وفي الصنفين، أما في الصنف الواحد فهو كل شيء من جميع الأشياء، لا يجوز واحد باثنين من صفته إلى أجل من جميع الأشياء».

وقال الإمام الشيافعي في كتاب الأم (٢٨/٣): «ومن سلف فلوسًا أو دراهم أو داع بها، ثم أبطلها السلطان ليس له إلا مثل فلوسه أو دراهمه التي أسلف أو باع بها».

وقال الشيرازي في المهذب: «ويجب على المستقرض رد المثل فيما له مثل؛ لأن مقتضى القرض رد المثل». [المحموع شرح المهذب ۱۲/۱۸۱]. وقال النووي

في روضة الطالدين (۲۷/٤): «ولو أقرضه نقدًا فأبطل السلطان المعاملة به، فليس له إلا النقد الذي أقرضه».

وقال ابن قدامة في المغنى (٣٦٤/٤): «المستقرض برد المثل في المثليات، سواء رخص سعره أو غلا، أو كان بحاله».

وفي محلة الأحكام الشرعية في الفقه الحنيلي حاء في المادة (٧٥٠): «إذا كان القرض فلوسًا، أو دراهم مكسرة، أو أوراقا نقدية فغلت أو رخصت أو كسدت، ولم تحرم المعاملة بها، وجب رد مثلها».

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية: «لا يجب في القرض إلا رد المثل بلا زيادة». وقال: «ليس له أن بشترط الزيادة عليه في جميع الأموال باتفاق العلماء، والمقرض يستحق مثل قرضه في صفته». [مجموع الفتاوى: ٢٩/٣٥]. وأهل الظاهر الذين وقفوا عند الأصناف

الستة في البيع لم يخرجوا على الإجماع في القرض.

قال ابن حزم في المحلى (٤٦٢/٨): «ولا يجوز في القرض إلا رد مثل ما اقترضه لا من سوى نوعه أصلاً». وقال في موضع آخر (٥٠٩/٩): «والربا لا يجوز في البيع والسلم إلا في ستة أشياء فقط: في التمر والقمح والشعير والملح والذهب والفضة، وهو في القرض في كل شيء، فلا يحل إقراض شيء ليرد إليك أقل، ولا أكثر، ولا من نوع آخر أصلاً، لكن مثل ما أقرضت في نوعه ومقداره؛ على ما ذكرنا في كتاب القرض من ديواننا هذا، فأغنى عن إعادته، وهذا إجماع مقطوع به».

هذا كلام الفقهاء السابقين، وهذا إجماعهم الذي يحكيه ابن تيمية وابن حزم:

فالزيادة المشروطة محرمة في القرض في كل شيء؛ أي لا يشترط أن يكون من الأصناف الستة أو ما يلحق بها.

وفي مناقشتي السابقة للدكتور النمر بينت أن الزيادة المشروطة على القرض محرمة بالكتاب والسنة والإجماع، وأن هذا من المعلوم من الدين بالضرورة، فكيف يأتي هذا الكاتب لينسب للفقهاء خلاف ما ثبت عنهم، ويقول بأنهم أجمعوا على حل ما علم تحريمه من الدين بالضرورة؟!

وينتقل الكاتب – من تقوله على الفقهاء ما سبق – ليقول بأن ما طبقوه على النقود الإصطلاحية ينطبق على النقود الورقية، لذلك لا تكون الفوائد في عصرنا هذا من قبيل الربا المحرم. وقد رأينا إجماعهم على أن الزيادة المشروطة في القرض من غير الذهب والفضة بل في كل شيء – تعتبر من الربا المحرم، والنتيجة تكون حتمًا عكس ما انتهى إليه هذا الكاتب.

وأضيف إلى إجماع السابقين ما انتهت إليه كل المجامع الفقهية من أن النقود الورقية نقد قائم بذاته له ما للذهب والفضة من الأحكام، وما جاء بأقوال هذا الكاتب من أن القرض يرد بقيمته الحقيقية لا بقيمته العددية، وأن الدنانير الذهبية والدراهم الفضية في القرض كانت ترد بالوزن لا بالعدد نتيجة التأكل أو

نقص الوزن، فيمكن أن يقرض مائة ويأخذ مائة وخمسين، ولم يقل أحد من الفقهاء السابقين: إن الخمسين الزائدة تعتبر من الربا المحرم.

قلت: يكفي للرد ذكر بعض ما جاء في كتب الفقه حسبما سبقت الإشارة إليها، وقد ذكرت من قبل قول الدردير: «ورد المقترض على المقرض مثله قدرًا وصفة».

وقال الصاوي في شرحه لقول الدردير: «فالواجب قضاء المثل، أي لو كان مائة بدرهم ثم ألفًا بدرهم أو بالعكس، وكذا لو كان الريال حين العقد بتسعين، ثم صارت بمائة وسبعين وبالعكس، وكذا إذا كان حين العقد بمائة وعشرين ثم صار بمائتين أو بالعكس وهكذا». [بلغة السالك ٢٣/٢].

وجاء في المدونة (٥٣/٨): «قلت: أرأيت إن أتيت إلى رجل فقلت له: سلفني درهم فلوس ففعل، وفلوس يومئذ مائة فلس بدرهم، ثم حالت الفلوس ورخصت حتى صارت مائتا فلس بدرهم؟ قال – أي الإمام: إنما يرد مثل ما أخذ.. فأشبه الحنطة إن رخصت أو غلت».

وقال ابن قدامة في المغني (٣٥٦/٤): «وإن كانت الدراهم يتعامل بها عددًا فاستقرض عددًا رد عددًا، وإن استقرض وزنًا رد وزنًا».

وقال في موضع آخر (٣٦٤/٤ - ٣٦٥):

«ولو أقرضه تسعين دينارًا بمائة عددًا والوزن
واحد، وكانت لا تنفق في مكان إلا بالوزن، جاز،
وإن كانت تنفق برؤوسها فلا، وذلك لأنها إذا
كانت تنفق في مكان برؤوسها كان ذلك زيادة؛
لأن التسعين من المائة تقوم مقام التسعين التي
أقرضه إياها، ويستفضل عشرة، ولا يجوز
أشتراط الزيادة، وإذا كانت لا تنفق إلا بالوزن
فلا زيادة فيها وإن كثر عددها».

ثم قال بعد هذا: «المستقرض يرد المثل من المثليات، سواء رخص سعره أو غلا أو كان بحاله، وأما رخص السعر فلا يمنع ردها سواء كان كثيرًا مثل – إن كانت عشرة بدائق فصارت عشرين بدائق – أو قليلاً؛ لأنه لم يحدث فيها شيء، إنما تغير السعر فأشبه الحنطة إن رخصت أو غلت».

وللحديث بقية إن شناء الله ، والحمد لله رب العالمين.

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده.. وبعدُ:

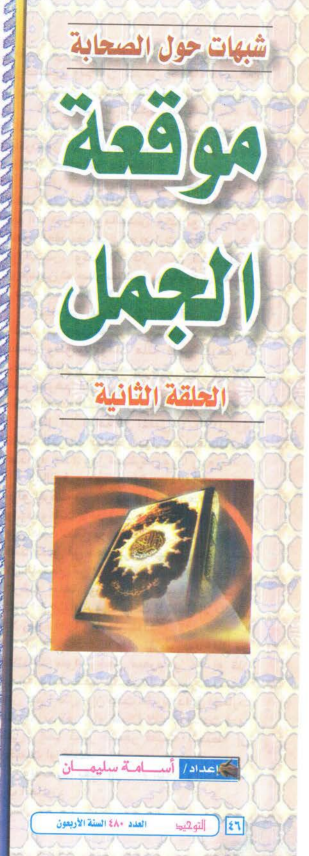
ففي هذا المقال نبين مناقب صحابة النبي صلى الله عليه وسلم الذين شهدوا موقعة الجمل حتى يلزم الطاعنون فيهم غرزهم، ويعلموا قدرهم، ويكفوا السنتهم عما حدث بينهم من خلاف، فاجتهادهم مأجور، وخطاهم مغفور بحسناتهم الماحية، وسبقهم، وجهادهم مع رسول الله صلى الله عليه وسلم.

ونبدأ بأم المؤمنين عائشة رضي الله عنها؛ لمكانتها، ومنزلتها، وعلو شأنها: أولاً: مناقب أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها:

عائشة أم المؤمنين هي الصديقة بنت الصديق، وُلدت بعد بعثة رسول الله صلى الله عليه وسلم باربع سنوات، تزوجها رسول الله صلى الله عليه وسلم وهي بنت ست سنين، ويخل بها وهي بنت تسع، وهي المبرأة من فوق سبع سموات، أحب نساء النبي صلى الله عليه وسلم إليه، ولم يتزوج بكرًا غيرها، وهي كانوا يرجعون إليها إذا أشكل عليهم أمر، كانوا يرجعون إليها إذا أشكل عليهم أمر، ومات رسول الله صلى الله عليه وسلم وهي في الثامنة عشرة من عمرها وتوفيت عام ٨٥ هـ عن ٢٦ سنة وصلى عليها أبو هريرة رضي الله عنه ودُفنت بالبقيع، وإليك أخي شيئا من فضائلها رضى الله عنها:

الله عليه وسلم في قطعة من حرير قبل زواجه الله عليه وسلم في قطعة من حرير قبل زواجه بها، فقد روى الشيخان من حديث عائشة، قالت: قال صلى الله عليه وسلم: «أريتك في المنام ثلاث ليال، جاءني بك الملك في سرقة من حرير، فيقول: هذه امرأتك، فأكشف عن وجهك، فإذا أنت هي، فأقول: إن يك هذا من الله يمضه».

٢- أحب أزواج النبي صلى الله عليه وسلم
 إليه، وقد صرح بمحبتها لما سئل عن أحب
 الناس إليه، ففى البخاري عن عمرو بن العاص



Upload by: altawhedmag.com

رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم بعثه على جيش ذات السلاسل -هو العنب الصافي من الماء-، قال: فأتيته فقلت: أي الناس أحب إليك؟ قال: عائشة، قلت: فمن الرجال؟ قال: أبوها. [أخرجه البخاري].

قال الذهبي: هذا خبر ثابت على رغم أنوف الروافض، وما كان عليه الصلاة والسلام ليحب إلا طيبًا، وقد قال: «لو كنت متخذًا خليلاً من هذه الأمة، لاتخذت أبا بكر خليلاً، ولكن أخوة الإسلام أفضل»، فأحب أفضل رجل في أمته، وأفضل امرأة في أمته، فمن أبغض حبيبي رسول الله صلى الله عليه وسلم فهو حري أن يكون بغيضًا إلى الله ورسوله، وحبه صلى الله عليه وسلم لعائشة كان أمرًا مستفيضًا. [سير علام النيلاء: ٢٣/٢].

٣- أن جبريل أرسل إليها سلامه مع النبي صلى الله عليه وسلم، فقد روى البخاري أن النبي صلى الله عليه وسلم قال يومًا: «يا عائشة، هذا جبريل يقرئك السلام، فقالت: وعليه السلام ورحمة الله وبركاته». [البخارى: ٣٧٦٨].

٤- نزول الوحى على النبي صلى الله عليه وسلم وهو في لحافها، فقد روى البخاري عن هشام بن عروة، عن أبيه قال: كان الناس يتحرون بهداياهم يوم عائشة، قالت عائشة: فاجتمع صواحبي إلى أم سلمة فقلن: يا أم سلمة، والله إن الناس يتحرون بهداياهم يوم عائشة، وإنا نريد الخير كما تريده عائشة، فمُري رسول الله صلى الله عليه وسلم أن يأمر الناس أن يهدوا إليه حيث كان، أو حيث ما دار، قالت: فذكرتُ ذلك أم سلمة للنبي صلى الله عليه وسلم، قالت: فأعرض عنى، فلما عاد إلىّ ذكرت له ذلك، فأعرض عنى، فلما كان في الثالثة ذكرت له، فقال: «يا أم سلمة، لا تؤذيني في عائشة، فإنه والله ما نزل على الوحى وأنا في لحاف امرأة منكن غيرها». [متفق عليه] قال الحافظ الذهبي: وهذا الحواب منه صلى الله عليه وسلم دال على أن فضل عائشة على سائر أمهات المؤمنين يأمر إلهي. [سير أعلام النبلاء: ١٤٣/٢].

 ٥- بدأ النبي صلى الله عليه وسلم بتخييرها عند نزول آية التخيير، فقد روى الشيخان عن عائشة أنها قالت: لما أمر رسول

الله صلى الله عليه وسلم بتخيير أزواجه بدا بي، فقال: «إني ذاكر لك أمرًا، فلا عليك أن لا تعجلي حتى تستأمري أبويك، قالت: وقد علم أن ابوي لم يكونا يأمراني بفراقه، قالت: ثم قال: قال الله عز وجل: « بَتَأَيَّمُّ النَّيُّ قُل لاَزْوَيْكَ إِن كُنتُنَّ تُرِدْكَ النَّيْ قُل لاَزْوَيْكَ إِن كُنتُنَّ تُرِدْكَ النَّيْ قُل لاَزْوَيْكَ إِن كُنتُنَّ تُرِدْكَ اللَّهُ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ مَا لَكُنتُ مَنْ الله عَرْ وَجِل الله وَرَسْتُهُا فَعَالَاثِكَ مُنتُكِنً مُرَدِّكَ الله وَرَسُولُهُ وَالدَّار الاَحْرَة فَإِنَّ اللهُ أَعَدَّ اللهُ عَرِيد الله فقلت: ففي هذا استامر أبوي؟! فإني أريد الله ورسوله والدار الآخرة. [متفق عليه].

٦- نزل قرآن بشانها خاصة، وهذا بدل على عظم شانها، ورفعة مكانتها، وهو قوله سبحانه: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ جَآءُم بِٱلْإِفْكِ عُصْبَةٌ مِنكُر لَا تُعْسَبُوهُ شَرًّا لَكُم بَلُ هُوَ خَيْرٌ لَكُمْ لِكُلِّ أَمْرِي مِنْهُم مَّا أَكْتُسَبَ مِنَ ٱلْإِنْمِ وَٱلَّذِي تَوَلَّىٰ كِبْرُهُۥ مِنْهُمْ لَهُۥ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴿ إِنَّ ﴾ [النور:١١]، قال ابن القيم: «ومن خصائصها أن الله سيحانه برّأها مما رماها به أهل الإفك، وأنزل في عذرها وبراءتها وحيًا يُتلى في محاريب المسلمين وصلواتهم إلى يوم القيامة، وشهد لها بأنها من الطبيات، ووعدها المغفرة، والرزق الكريم، وأخبر سبحانه أن ما قبل لها من الإفك كان خيرًا لها، ولم يكن ذلك الذي قيل فيها شرًّا، ولا عائبًا من شانها، بل رفعها الله بذلك وأعلى قدرها، وأعظم شانها، وصار لها ذكرًا بالطيب والدراءة من أهل الأرض والسماء، فيا لها من منقبة ما أجلها!!». [جلاء الأفهام: 371, 771].

قال الحافظ ابن كثير: ولما تكلم فيها اهل الإفك بالزور والبهتان غار الله، فأنزل براءتها في عشر آيات من القرآن تتلى على مر الزمان، وقد أجمع العلماء على تكفير من قذفها بعد براءتها. [البداية والنهاية ١٩٥/٨].

٧- نزول قرآن بسببها خاصة، وكان للأمة عامة، ونقصد بذلك آية التيمم التي كانت رفعًا للحرج عن الأمة، وتسهيلاً عليها في حكم الطهارة للصلاة، فقد روى البخاري عن عائشة رضي الله عنها أنها استعارت من أختها أسماء قلادة فهلكت، فأرسل رسول الله صلى الله عليه وسلم ناسًا من أصحابه في طلبها، فادركتهم الصلاة فصلوا بغير وضوء، فلما أتوا النبي

صلى الله عليه وسلم شكوا ذلك إليه، فنزلت آية التيمم، فقال أسيد بن حضير: جزاك الله خيرًا، فوالله ما نزل بك أمر تكرهينه إلا جعل الله لك وللمسلمين فيه خيرًا.

 ٨- حرص النبي صلى الله عليه وسلم أن يُمَرَّضَ في بيتها:

ومات بي بين سحرها ونحرها، وفي يومها، ودُفن في حجرتها، فقد روى البخاري عن عائشة رضي الله عنها أن رسول الله صلى الله عليه وسلم لما كان في مرضه جعل يدور على نسائه ويقول: أين أنا غدًا؛ حرصًا على بيت عائشة، قالت: فلما كان يومي سكن، وعند مسلم أن النبي صلى الله عليه وسلم كان يسأل: أين أنا غدًا، أين أنا غدًا، يريد يوم عائشة، فاذن له أزواجه مات عندها، وجمع الله بين ريقها وريقه في مات عندها، وجمع الله بين ريقها وريقه في أخر يوم من الدنيا وأول يوم من الآخرة، حيث دخل أخوها عبد الرحمن بسواك يستن به، فنظر النبي إليه، فأخذته عائشة فقضمته ثم مضعته، وأعطته لرسول الله صلى الله عليه وسلم فاستن به. [البخاري ٣٣٦].

٩- زُوْج رسول الله في الدنيا والآخرة:

فقد روى الحاكم في المستدرك من حديث عائشة رضي الله عنها أن النبي صلى الله عليه وسلم قال لها: «أما ترضين أن تكوني زوجتي في الدنيا والآخرة». قالت: بلى والله، قال: «فأنت زوجتي في الدنيا والآخرة» [صححه الألباني في الصحيحة ٢٠١١]. وهذا من أعظم فضائل عائشة رضى الله عنها.

 ١٠ إخباره صلى الله عليه وسلم لها بأنها من أصحاب الجنة:

فعند الحاكم في المستدرك عن عائشة رضي الله عنها قالت: قلت: يا رسول الله! من أزواجك في الجنة؛ قال: أما أنك منهن. قالت: فخُيل إلي أن ذاك أنه لم يتزوج بكرًا غيري. [صححه الألباني في الصحيحة ١٣٣/٣]

والنبي صلى الله عليه وسلم لا يقول إلا بتوقيف؛ حيث قطع لها بدخول الجنة.

ومع كل هذه النصوص فقد تعرضت رضي الله عنها للطعن والتجريح من قبل الروافض، حيث وضعوا النصوص الكاذبة في ذمّها، وأولوا الصحيح منها على غير مقصودها،

من ذلك: زعمهم أن النبي صلى الله عليه وسلم أخبر أن الفتنة تخرج من بيتها؛ حيث يزعمون أن النبي صلى الله عليه وسلم أشار إلى جهة مسكن عائشة رضي الله عنها وقال: «ألا أن الفتنة هاهنا من حيث يطلع قرن الشيطان».

وهذا قلب للحقائق وتضليل للعامة، وتدليس على الأمة؛ حيث الرواية الصحيحة تخبر أن النبي صلى الله عليه وسلم أشار نحو بيت عائشة إلى جهة المشرق، ورواية سالم بن عبد الله تبين مراد النبي صلى الله عليه وسلم، حيث قال سالم: يا أهل العراق، ما أسألكم عن الصغيرة وأركبكم الكبيرة، سمعت أبي عبد الله بن عمر رضي الله عنهما يقول: سمعت النبي صلى الله عليه وسلم يقول: «إن الفتنة تجيء من هنا، وأوما بيده نحو المشرق». [رواه مسلم كتاب الفتنة من المشرق ٤/٢٢٩/٤].

بل إن رواية البخاري تدحض ما ذكره الروافض وتبين تدليسهم الفاضح، فعن أبي مسعود قال: أشار رسول الله صلى الله عليه وسلم بيده نحو اليمن، فقال: ألا إن الإيمان هاهنا، وإن القسوة وغلظ القلوب في الفدادين (يقصد من تعلو أصواتهم في حروثهم ومواشيهم)، وعند أصول أذناب البقر، حيث يطلع قرنا الشيطان في ربيعة ومضر. [البخاري: ٣٣٠٤].

وهذا يبطل ادعاء الرافضة أن النبي صلى الله عليه وسلم أشار إلى بيت عائشة، فالنصوص تبين مراد النبي صلى الله عليه وسلم.

ومن ذلك أيضًا فهمهم لقول عمار بن ياسر رضي الله عنه، «والله إنها لزوجة نبيكم في الدنيا والآخرة، ولكن الله تبارك وتعالى ابتلاكم بها يعلم إياه تطيعون أم هي». [البخاري: ٢٣٧٧].

وقول عمار رضي الله عنه لم يرد به ذمًا لعائشة أو انتقاصًا، وإنما أراد أن يبين مخالفتها للصواب في اجتهادها يوم الجمل، مع إقراره لها بالفضل والقدر، وليس كل مخالف مذمومًا، فقد يكون ناسيًا أو متأولاً يؤاخذ بمخالفته، بل إن في رواية عمار قول النبي صلى الله عليه وسلم لعائشة رضي الله عنها: «فأنت زوجتي في الدنيا والآخرة». [الحاكم: ١٠/٤، وصححه الألباني]، ولكن القوم كشانهم بتروا النص؛ لعدلسوا على الأمة، ويطعنوا في أم المؤمنين.

والعجب كل العجب في قولهم: إن الله في سورة التحريم ضرب مثلاً للكافرين بامرأة نوح وامرأة لوط عليهما السلام، وأراد عائشة وحفصة، فهل يفهم ذلك عاقل، أم أنه ذهاب العقل وعمى البصيرة؟!

وقد سبق أن بينا أن أم المؤمنين رضي الله عنها ما خرجت لقتالٍ في موقعة الجمل، ولم تستبح قتال المسلمين، وإنما قالت: أردت أن يحجز بين الناس مكاني، ولم أحسب أن يكون بين الناس قتال، ولو علمت ذلك لم أقف ذلك الموقف أبدًا. [راجع المغازي للزهري].

قال أبن تيمية رحمه الله: «إن عائشة لم تقاتل، ولم تخرج لقتال، وإنما خرجت للإصلاح بين المسلمين، وظنت أن خروجها مصلحة للمسلمين، ثم تبين لها فيما بعد أن ترك الخروج كان أولى». [راجع المنتقى من منهاج الاعتدال في نقض أصل الرفض والاعتزال ص٢٢٢، ٣٢٣].

وكانت رحمها الله إذا قرأت: «وَقَرْنَ فِي بُيُوتِكُنَّ» [الأحزاب:٣٣]، تبكي حتى تبل خمارها. [راجَع سير أعلام النبلاء ١٧٧/٢، وطبقات ابن سعد ١٨٧٨].

أما قولهم: إن النبي صلى الله عليه وسلم قال لعائشة رضي الله عنها: «إنك تقاتلين عليًا وأنت له ظالمة»، فإن هذا النص لم يثبت في أي من كتب السنة، وليس له إسناد معروف، بل هو من كذب الرافضة المعروف. [راجع منهاج السنة

والصحيح أن عليًا رضي الله عنه بعد انتهاء القتال يوم الجمل رد أم المؤمنين إلى مأمنها وهي مكرمة معززة؛ حيث يذكر علي رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم أخبره أنه سيكون بينه وبين عائشة أمر، فقال علي للنبي صلى الله عليه وسلم: أشقاهم أنا يا رسول الله؟ قال: «لا، ولكن إذا كان ذلك فارددها إلى مأمنها». [مسند أحمد: ٣٩٣/١].

أما موقف علي رضي الله عنه من أم المؤمنين عائشة يوم الإفك، فقد تورط كثير من الباحثين في ذلك الموقف؛ باعتمادهم على روايات الرافضة المكذوبة التي لفقوها ووضعوها، فإن عليًا لم يزد على قوله: يا رسول الله، لم يضيق الله عليك، والنساء سواها كثير، وإن تسأل الجارية تصدقك. [البخارى: ٢٧٨٦].

قال النووي في شرح مسلم: «لم ينل علي من عائشة بأدنى كلمة يُفهم منها أنه قد عرض بأخلاقها أو تناولها بسوء، فإنه مع قوله للنبي صلى الله عليه وسلم: لم يضيق الله عليك، إلا أنه علد فقال للرسول صلى الله عليه وسلم: لم يضيق الله عليه وسلم: لم الجارية تصدقك، فدعام للتحري قبل أن يفارقها، وأحسن بأم المؤمنين الظن، فقال: وسل الجارية تصدقك، إنما قال أهل الرفض: إن عائشة غضبت من ذلك القول، واتهمت عليًا ظلمًا بقتل عثمان، وخرجت عليه وألبت عليه كثيرًا من المسلمين. فكل هذا إفك وافتراء، وقلب للحقائق، وتشغيب على أم المؤمنين، وزوج النبي الأمين صلى عليه وسلم.

أما شبهة بعض المستشرقين بشأن زواج النبي صلى الله عليه وسلم بعائشة مع صغر سنها، وما سار على دربهم بعض الكتاب، فالرد عليه من وجوه:

أولها: أن جبير بن مطعم بن عدي كان قد خطب عائشة قبل رسول الله صلى الله عليه وسلم، فهل فعل ذلك إلا لعلمه أنها صالحة للزواج؟!

وتانيها: أن عمر رضي الله عنه عرض حفصة رضي الله عنها على الصديق الذي كان بينه وبين حفصة أكثر ما بين رسول الله صلى الله عليه وسلم وعائشة من حيث الفارق العمرى.

وثالثها: أن عمر بن الخطاب رضي الله عنه تزوج ابنة علي رضي الله عنه، مع كبر الفارق العمري بينهما، وهذا يبين أن زواج النبي صلى الله عليه وسلم بعائشة كان هو حال المجتمع، فلم يكن رسول الله صلى الله عليه وسلم هو أول من تزوج بجارية يكبرها.

وأخيرًا: لماذا لم يطعن اليهود والمنافقون والمشركون في ذلك الزواج، مع أنهم كانوا ينقبون عن شيء يقدحون به في خُلق النبي صلى الله عليه وسلم، بيد أن عقولهم لم تهدهم إلى ما ردده المستشرقون والحاقدون والحاسدون من أهل الكتاب، وما ذلك إلا لعمى البصيرة ومرض القلوب.

والله من وراء القصد.



الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن والاه، وبعد:

فقد انتشر في هذه الأيام انتشارًا عظيمًا: كثرة المشاكل الأسرية، خاصة بين الشباب حديث العهد بالزواج، من كثرة حلفه بالطلاق، أو تحريمه امراته على نفسه، وأحيانا ببالغون - بجهل - في التحريم، فيجعلونه إلى يوم القيامة، كما يزعمون، ثم ما بليثون أن يفيئوا ويندموا، وبيداوا بالسؤال بعد فوات الأوان، وبعضهم يهجر زوحته أيامًا طويلة، ويكون الهجر خارج المنزل أو عند صديقه أو عند أمه أو أبيه، في الوقت الذي نهي فيه الرسول صلى الله عليه وسلم عن هجر المرأة خارج بيتها، فقال صلى الله عليه وسلم: «ولا تهجر إلا في البيت» [أبو داود والبخاري في الأدب المفرد وصححه الألباني]. أي المكان الذي تىيت فيه امرأته.

وإن معرفة أحكام الشريعة، والتفقه فيها، والالتزام بها تُحل به كل هذه المشاكل، فلا يظلم الإنسان نفسه ولا يظلم غيره.

نظام الهجر والإيلاء في الشريعة:

قال الله سيحانه وتعالى: دللَّذِينَ يُؤلُونَ مِن نِسَاهِمِ تَرَبُّصُ أَرَسَةِ أَشْهِرٌ فَإِن فَأَدُو فَإِنَّ اللهَ عَفُورُ رَّحِيمُ ﴿ اللهِ عَبُوا الطَّلَقَ فَإِنَّ اللهَ سَمِعُ عَلِيمٌ ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَبْدُ اللهِ اللهِ ا

[البقرة: ٢٢٦، ٢٢٧].

والإيلاء: أن يحلف الرجل ألا يطأ أمراته أكثر من أربعة أشهر فما دونها، فإن حلف على أربعة أشهر فأقل لم يكن مؤليًا، وكانت يمينا محضة، وبهذا قال مالك والشافعي وأحمد وأبو ثور.

فجعل الله سبحانه مهلة لمن يحلف الا ياتي امراته هي أربعة أشهر، لا يزيد عليها، فإن فاءوا ورجعوا ورغبوا في بقاء الزوجة والزوجية باستدامة النكاح، فإن الله تعالى لا يؤاخذهم بتلك اليمين، بل يغفر لهم ويرحمهم، وإن وقع العزم منهم على الطلاق وإنفاذه، فإن الله سميع عليم بذلك؛ فمن حلف الا يطأ امراته، ولم يقيد حلفه بمدة، أو قيده بمدة أكثر من أربعة أشهر يُمهل أربعة أشهر، فإن مضت وانتهت فهو بالخيار، إما أن يرجع إلى نكاح امراته، وهي زوجته بعد مضي المدة كما كانت زوجته قبلها، أو يطلقها، وكان له حكم المطلق لامرأته ابتداءً.

واما إذا حلف ولم يحدد مدة، أو حدد أقل من أربعة أشهر؛ فإذا أراد أن يبرُ في يمينه، اعتزل امرأته المدة التي حلف فيها حتى تنقضى تلك المدة، كما فعل رسول الله

صلى الله عليه وسلم حين ألى من نسائه شهرًا، واعتزلهن حتى مضى الشهر، وإذا أراد أن يطأ امرأته قبل تلك المدة التي هي أقل من أربعة أشهر في يمينه، لزمته الكفارة؛ طبقاً لما قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: « من حلف على يمين فرأى غيرها خيرًا منها، فليأت الذي هو خير، وليكفر عن يمينه». [مسلم ١٦٥٠].

#### ماذا إذا حدث الطلاق؟

فإذا عزم الزوج على الطلاق، طلق بحيث لا تكون امرأته حائضًا وقت إيقاع الطلاق، وعليه أن يتحمل كل نفقاتها، ومقدمها ومؤخرها من المهر المتفق عليه، ويعطيها كل ما لها من حقوق، وعلى المراة حينئذ أن تنتظر ثلاثة قروء حتى تنتهي بثلاثة إطهار أو بثلاث حيضات، قال الله تعالى: « وَلَا يُحِا لْمُنَّ أَن يَكُتُمْنَ مَا خَلَقَ اللَّهُ فِي أَرْحَامِهِنَّ إِن كُنَّ بِاللَّهِ وَٱلْيُوْمِ ٱلْآخِرِ، [العقرة: ٢٢٨] سواء أكان في بطنها حيضًا أو حملاً، فقد بطلق الرحل زوجته، وياتي قبل آخر حيضة لإرجاعها، فتدعى الحيض لتفوّت عليه فرصة الارتجاع، وهي في الحقيقة ليست حائضًا، والعكس، وقد تدعى المرأة عدم الحمل، وهي حامل لتضبع على زوجها فرصة إرجاعها على أنها ستنتهى عدتها بالقروء، وربما تدعى الحمل وليست حاملا لتوجب عليه النفقة بطول المدة، والمقصد عندها في ذلك الإضرار بالزوج، وهنا توعدها الله تعالى إذا كتمت ما في رحمها، وأن ذلك لا بحل لها؛ فلتتق الله تعالى.

فإذا انتهت عدة المرأة وبلغ الكتاب أجله، فالمرأة أحق بنفسها، ولا تحل لزوجها هذا إلا بنكاح جديد مستأنف بولي، وشهود، ومهر جديد، أما إذا راجعها في أثناء العدة فالرجعة تكون باللفظ، كأن يقول: «راجعتك» أو كلمة نحوها، وتكون الرجعة بالمعاشرة والوطء، قال الله تعالى: ﴿ وَيُعُولُهُنَّ أَحَقَّ بِدَهِنَّ فَى ذَٰلِكَ إِنَّ أَرَادُوٓا إِصْلَنَاهُا، [البقرة:٢٢٨] يعنى إن أراد الزوج دوام العشرة الحسنة بينه وبينها، ولا يجوز له أن يرجعها ليضر بها بعد أن مكثت فترة من الزمن، ولذلك قال الله تعالى: ﴿ وَإِذَا طَلَقَتُمُ اللَّسَآَّةِ فَلِنَّفِي ۚ أَجَلُهُنَّ فَأَمْسِكُوهُونَ يَمْرُونِ أَوْ سَرْحُوهُنَّ يَمْرُونِ ۚ وَلَا تَمْسِكُوهُنَّ ضِرَازًا لِنَعْنَدُوا وَمَن يَفْعَلِ ذَلِكَ فَقَدُ ظَلَمَ نَفْسَهُ, وَلَا نَتَخِذُوا عَايَت ٱللَّهِ هُزُوًا ۚ وَٱذْكُرُوا نِعْمَتَ ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ وَمَاۤ أَنزَلَ عَلَيْكُمُ ٱلْكِنَابِ وَٱلْحِكْمَةِ يَعِظُكُم بِدِّ وَٱتَّقَوُّا ٱللَّهَ وَٱعْلَمُوٓا أَنَّ ٱللَّهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ وَهَ: ٢٣١]؛ لأن من فعل

ذلك فقد ارتكب حرامًا وظلم نفسه. وعلى الزوج أن يُحسن عِشْرة زوجته بما

هو معروف من عادة الناس أنهم بفعلونه لنسائهم، وهي كذلك تحسن عشرته بما هو معروف من عادة النساء أنهن بفعلته لأزواجهن من طاعة وتزين وتحيب، ونحو ذلك، قال الله تعالى: « وَٱلْمُطَلِّقَنُّ يَرْبُصُنَّ بِأَنفُسِهِنَ ثَلَثَمَةً قُرُوعٍ وَلَا يَجِلُ لَهُنَّ أَن يَكْتُمْنَ مَا خَلَقَ اللهُ فِي آَنِهَامِهِنَ إِن كُنَّ يُؤْمِنَ بِاللهِ وَٱلْهُمْ الْآخُ وَلَعُمُلُكُ، حَقَّ بِرَدِينَ فِي ذَالِكَ إِنْ أَرَادُواْ إِصْلَتُمَا وَلَهُنَّ مِثْلُ ٱلَّذِي عَلَيْهِنَّ بِٱلْمُعُرُوفِ ۚ وَلِلرِّجَالِ عَلَيْهِنَّ دَرَجَةٌ وَٱللَّهُ عَنْهِزُ حَكَيْمُ ﴿ ١٠٠٠)، [البقرة: ٢٢٨]، قال ابن عباس: إنى أحب أن أتزين المراتى كما أحب أن تتزين لي؛ اأن الله تعالى قال: «وَلَهُنَّ مثل الذي عُلنْهِنَّ» [البقرة: ٢٢٨]، وذلك في الوجوب لا في حنس العمل، فلو غسلت ثبابه أو خبرت له؟ لم ملزمه أن يفعل ذلك؛ ولكن يحسن إليها من جهة مهمته نحوها، فبطعمها مما طعم، ويكسوها مما اكتسى، ولا يضرب الوجه، ولا يقبح ولا يهجر إلا في البيت.

أما الدرجة التي للرجال على النساء فهي منزلة للرجل فوق زوجته، وهي قيامه عليها بالإنفاق، وكونه من أهل الجهاد والعقل والقوة والشهادة والدية وصلاحية الإمامة والقضاء، وله من الميراث أكثر مما لها، وكونها يجب عليها امتثال أمره، والوقوف عند رضاه، وله أن يتزوج عليها، ويتسرى يعني يتخذ ملك يمين من النساء حال وجودهن، وليس لها ذلك، وله الطلاق والرجعة وليس شيء من ذلك بيدها، ولو لم يكن من قضيلة الرجال على النساء إلا كونهن خلقن من الرجال حلى النساء إلا خلقت من ضلع أدم لكفي.

وقد أخرج أهل السنن عن عمرو بن الأحوص أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «ألا إن لكم على نسائكم حقًا، ولنسائكم عليكم حقًا، أما حقكم على نسائكم: ألا يوطئن فرشكم من تكرهون، ولا يأذن في بيوتكم لمن تكرهون، ألا وحقهن عليكم أن تحسنوا إليهن في كسوتهن وطعامهن». [الترمذي وصححه الألباني في صحيح الجامع ٧٨٨٠].

وعن أبي ظبيان أن معاذ بن جبل رضي الله عنه خرج في غزاة بعثه رسول الله صلي الله عليه وسلم فيها، ثم رجع فرأى رجالا يسجد بعضهم لبعض، فذكر ذلك لرسول الله صلى الله عليه وسلم، فقال: «لو أمرت أحدًا يسجد لأحد، لأمرت المرأة أن تسجد لزوجها». [الترمذي، وأحمد، وأبن ماجه، وصححه الألباني في صحيح الترغيب ١٩٣٩].

ولكن من هم الذين لا يجوز للمرأة أن تدخلهم بيتها إلا ياذن زوجها؟

كثير من الناس عندما يحدث شقاق بينه وبين امرأته يحاول منع أهلها من الدخول عنده عليها، سواء كان الممنوع أباها أو أمها أو إخوتها، أو سائر محارمها كخالها أو عمها، ومنهم من يمنع وصلهم لها بهدية أو بطعام أو شراب، فما هو الفاصل في ذلك تمشيا مع الحديث؟

قال النووي رحمه الله: «لا يوطئن فرشكم من تكرهون» معناه: لا يأذن لأحد تكرهونه في دخول بيوتكم والحلوس في منازلكم، سواءً كان المأذون له رجلا أجنبيًا أو امراة، أو أحدا من محارم الزوجة، فالنهي يتناول جميع ذلك.

[تحفة الأحوذي: ٨/٤٨٣].

وقال الشيخ ابن عثيمين: «لكم عليهن ألا بوطئن فرشكم أحدًا تكرهونه». يعنى لا يجعلن أحدًا يدخل عليهن على فراش النوم أو غيره، وأنت تكره أن يحلس على فراش يبتك، وكأن هذا - والعلم عند الله - ضرب مثل، والمعنى: ألا بكرمن أحدًا تكرهونه، هذا من المضادة لكم أن يكرمن من تكرهونه بإجلاسه على الفرش أو تقديم الطعام له، أو ما أشيه ذلك، وألا بأذن في سوتكم: بعنى لا نُدخلن أحدًا الست وأنت تكره أن بدخل، حتى لو كانت أمها أو أباها، فلا بحل لها أن تدخل أمها أو أماها، أو أختها أو أخاها، أو عمها أو خالها أو عمتها أو خالتها إلى بيت زوجها إذا كان يكره ذلك، وإنما نبهت على هذا؛ لأن بعض النساء، والعياذ بالله تكون شرًا على بنتها، وإذا رأت أن زوجها يحبها أصابتها الغيرة والعياذ بالله مع أنها أم، ثم حاولت أن تفسد بين البنت وزوجها، فهذه الأم للزوج أن يقول لزوحته: لا تدخلي أمك بيتي، فله أن بمنعها شرعًا، وله أن يمنع زوجته من الذهاب إليها؛ ما دامت أمها نمامة تفسد، وقد قال صلى الله عليه وسلم: «لا يدخل الجنة قتات». أي نمام. [شرح رياض الصالحين ١٢٦/٢].

وقال الخطابي معناه: لا يأذن لأحد من الرجال يدخل عليهن، فيتحدث إليهن، وكان الحديث من الرجال إلى النساء من عادات العرب، لا يرون ذلك عيبًا، ولا يعدونه ريبة، فلما نزلت أية الحجاب وصارت النساء مقصورات، نهي عن محادثتهن والقعود إليهن، وليس المراد بوطء الفرش هنا نفس الزنا؛ لأن ذلك محرم على الوجوه كلها، فلا معنى لاشتراط الكراهية فيه، ولو كان المراد الزنا لكان الضرب الواجب فيه هو المبرح الشديد، والعقوبة المؤلمة من الرجم دون الضرب الذي ليس بمبرح، ولما ورد في الحديث: «لا يوطئن فرشكم احدًا تكرهونه، فإن فعلن فاضربوهن ضربًا غير ميرح». انتهى.

[معالم السنن ٢/٢٠٠].

وقال النووي: فالنهي يتناول جميع ذلك (أي الأجانب والمحارم لها)، وهذا حكم المسألة عند الفقهاء، أنها لا يحل لها أن تأذن لرجل أو امرأة، ولا محرم ولا غيره في دخول منزل الزوج، إلا من علمت أو ظنت أن الزوج لا يكرهه؛ لأن تحريم دخول منزل الإنسان حتى يوجد الإنن في ذلك منه، أو ممن أذن له في الإنن في ذلك، أو عُرف رضاه باطراد العرف بذلك ونحوه، ومتى حصل الشك في الرضا ولم يترجح شيء، ولا وُجدت قرينة لا يحل الدخول ولا الإنن. والله أعلم. [شرح النووي على صحيح مسلم ١٣٨٨].

وقال أبن تيمية رحمه الله في شرح حديث جابر رضي الله عنه في حجة الوداع: «ولكم عليهن ألا يوطئن فرشكم أحدًا تكرهونه» [أخرجه مسلم]. المراد بالفراش ما هو أعم من فراش النوم، فيدخل في ذلك فراش البيت، ودخل في ذلك ما كان وسيلة إليه كإدخال أحد بيت زوجها وهو يكرهه، سواء كان من أقاربها أو من الأباعد، فلا يحل للمرأة أن تُدخل أحدًا بيت زوجها وهو لا يرضى بذلك. انتهى كلامه رحمه الله.

#### تنبيه على الزوج:

إذا كان الشرع قد حكم على المرأة بأنها لا يحل لها أن تُدخل على فراشها وفراش زوجها أحدًا يكرهه زوجها، فكيف يكون الأمر إذا كان الزوج كارهًا بدون وجه حق وهو متعسف في ذلك؟

والجواب: أن الشرع إذا كان قد أعطى الزوج سلطة، فينبغى له أن يمارسها بما يُرضِي الله تعالى، وألا يكون متعسفا ولا معنتا ولا متعنتا، وألا يكون سببًا في قطع الأرحام، والشرع الحكيم أعطاه هذا الحق في حالة ما إذا كانت المرأة حامحة أو متفلتة، وكذلك أهلها، وعلى الأخص والدتها، أما إذا كان الأمر مجرد خصومة يسيرة قابلة للصلح والإصلاح فليسعُ إلى الصِلح، والصلح خير، يَتْنِكُمْ وَأَطِيعُواْ أَللَّهُ وَرَسُولُهُۥ إِن كَنتُعَمُّؤُمِنِينَ 🕛 » [الأنفال: ١]، أما أن يتخذ الزوج من يعض المواقف الخاطئة لزوجته أو لأحد من أهلها مدعاة للقطيعة والهجر والشقاق والبغضاء، فذلك من الجور والظلم، والله سيحانه سائله عما فعل، قال الله تعالى: «وَاتَّقُواْ يَوْمَا نُرْجَمُونَكَ فِي إِلَى اللهِ ثُمَّ لَا مُعْمُونَكَ فِي إِلَى اللهِ ثُمَّ لَا فَيْسِ مَا كَسَبَتْ وَهُمْ لَا يُظْلُبُونَ (١٨١]. [العقرة: ٢٨١].

والحمد لله رب العالمين.



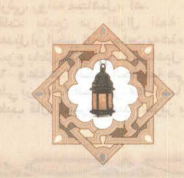
ندذير الداغية من القصص الواهية

قصة اجتهاع

الخضر رابع أربعة في كل يوم

عرفة

اعداد/ على حشيا



نواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية، حتى يقف القارئ الكريم على حقيقة هذه القصة التي اشتهرت على السنة القصاص والوعاظ، واتخذها المتصوفة دليلاً على أن الخضر حي إلى اليوم، وجعلوها من أذكار الصباح، بل جعلوها ذكرًا خاصًا يكرر مائة مرة يوم عرفة قبل غروب الشمس، متوهمين أن الخضر حي يحضر هذا الاجتماع الرباعي بهذا الذكر الرباعي في كل يوم عرفة، مؤكدين حياة الخضر البشرية كما نشرت ذلك مجلة «التصوف الإسلامي» في عددها (١٠٨).

وإلى القارئ الكريم تخريج وتحقيق هذه القصة الواهدة:

#### أولاً: من القصة

رُويَ عن عليّ بن أبي طالب رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «يجتمع في كل يوم عرفة بعرفات جبريل، ومكيائيل، وإسرافيل والخضر، فيقول جبريل: «ما شاء الله لا قوة إلا بالله».

فيرد عليه ميكائيل: «ما شياء الله، كل نعمة فمن الله».

فيرد عليه إسرافيل: «ما شباء الله، الخير كله بند الله».

فَيْرِد عليه الخضر: «ما شاء الله، لا يصرف السوء إلا الله».

ثميتفرقون عنهذه الكلمات فلا يجتمعون الى قابل في ذلك اليوم، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: فما من أحد يقول هذه الأربع مقالات حين يستيقظ من نومه إلا وكل الله به أربعة من الملائكة يحفظونه: صاحب مقالة ميكائيل جبريل من بين يديه. وصاحب مقالة إسرافيل عن يساره. وصاحب مقالة الخضر من خلفه إلى أن تغرب وصاحب مقالة الخضر من خلفه إلى أن تغرب الشمس؛ (يحفظونه) من كل آفة، وعاهة، وعدو، وظالم، وحاسد، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «وما من أحد يقولها في يوم عرفة مائة مرة من قبل غروب الشمس إلا ناداه الله تعالى من فوق عرشه؛ أي عبدي قد أرضيتني وقد رضيت عنك، فسلني ما شئت فبعزتي حلفت لأعطينك». اهد.





#### ثانيا: التغريج:

أخرج هذا الخبر الذي به هذه القصة: ابن عساکر فی «تاریخ دمشق» (۱٤٧/٥-٦٤٨)، وأبو الفرج عبد الرحمن بن على بن الجوزي في «الموضوعات» (١٩٦/١- ١٩٥) قال ابن الجوزي: أنبأنا محمد بن عبد الملك قال: أنبأنا أبو بكر أحمد بن على بن ثابت (الخطيب البغدادي) قال: أخبرني عبد العزيز بن على الأزجى، قال: حدثنا محمد بن على بن عطية الحارثي قال: حدثنا على بن الحسن الجهضمي قال: حدثنا ضمرة بن حبيب المقدسي قال: تحدثنا أبي قال: حدثنا العلاء بن زياد، عن عبد الله بن الحسن، عن أبيه، عن جده، عن علي بن أبي طالب رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «يجتمع في كل يوم عرفة بعرفات». القصة، فابن عساكر، وابن الجوزي أخرجاه من طريق الخطيب البغدادي عن عبد العزيز بن علي الأزجي عن محمد بن على بن عطية الحارثي عن على بن الحسن الجهضمي عن ضمرة به.

#### ثالثا: التحقيق

١- حكم الحافظ ابن كثير على هذا الخبر بأنه موضوع.

أ- والموضوع: هو الكذب المختلق المصنوع المنسوب إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم.

ب- ورتبته: هو شر الأحاديث الضعيفة، وأقبحها.

ب حكم روايته: أجمع العلماء على أنه لا تحل روايته في أي معنى كان، سواء الأحكام والقصص والترغيب وغيرها، إلا مع بيان وضعه، كذا في «التدريب» (٢٧٤/١).

بيان وضعه، هذا هي السارية البداية النهاية» (٣٦٣/١): «وقد روى ابن عساكر من طريق علي بن الحسن الجهضمي، وهو كذاب، عن ضمرة بن حبيب المقدسي عن أبيه عن العلاء بن زياد القشيري عن عبد الله بن الحسن عن أبيه عن جده عن علي بن أبي طالب مرفوعًا قال: يجتمع كل يوم عرفة بعرفات جبريل وميكائيل وإسرافيل والخضر، وذكر حديثًا طويلاً موضوعًا، تركنا إيراده قصدًا، والحمد لله». اه.

٣- وحكم الإمام الذهبي على هذا الخبر بأن إسناده مجهول ومتنه باطل، قال الإمام الذهبي في «الميزان» (٩٥٧/٣٣٠/٢): الذهبي في «الميزان» (٩٤٠/٣٣٠/٢): جاء في إسناد مجهول بمتن باطل، روى محمد بن علي بن عطية الحارثي، حدثنا علي بن الحسن الجضهمي عن ضمرة بن حبيب، عن أبيه، عن العلاء بن زياد، عن عبد الله بن حسن بن حسن بن علي عن أبيه، عن حده عن علي مرفوعًا: يجتمع بعرفة حبراثيل وميكائيل فيقول جبرائيل: ما شاء الله... فذكر خبر طويلا». اهـ.

٤- وحكم ألامام ألمزي على هذا الخبر الذي جاءت به هذه القصة بأنه منكر وإسناده مجهول.

يتبين ذلك من قول الإمام المزي في «تهذيب الكمال» (٢٩٢٠/١٨٧/٩): «ضمرة بن حبيب المقدسي روى عن أبيه عن العلاء بن زياد القشيري، عن عبد الله بن حسن بن حسن بن علي بن أبي طالب، عن جده، عن علي بن أبي طالب، عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «يجتمع كل يوم عرفة بعرفة جبريل، وميكائيل، وإسرافيل، والخضر، فيقول جبريل: ما شاء الله لا قوة إلا بالله». وذكر حديثا طويلاً.

ويروي عنه علي بن الحسن الجهضمي شيخ لمحمد بن علي بن عطية الحارثي، وهو حديث منكر، وإسناد مجهول. اهـ.

٥- وحكم الحافظ ابن حجر على هذا الخبر بأنه منكر رواته مجاهيل، قال الحافظ ابن حجر في «تهذيب التهذيب» (٤٠٣/٤):
 «ضمرة بن حبيب المقدسي روى عن أبيه عن العلاء بن زياد حديثاً طويلاً منكراً من حديث علي اجتماع جبريل وميكائيل والخضر بعرفة، وعنه به علي بن الحسن الجضهمي شيخ لمحمد بن علي بن عطية الحارثي، رواته مجاهيل». اه.

قَلَتَّ: يتبين من أقوال أئمة الجرح والتعديل أن الخبر الذي جاءت به هذه القصة موضوع باطل منكر، رواته مجاهيل.

٦- وعلة هذا الخبر الحقيقية هي محمد بن علي بن عطية الحارثي، فكما بينا أنفًا أن الخطيب قال: أخبرني عبد العزيز بن علي

الأزجي قال: حدثنا محمد بن علي بن عطية الحارثي به.

أ- وقد ترجم له في «تاريخ بغداد» (١٠٧٩/٨٩/٣) فقال: «محمد بن علي بن عطية، أبو طالب المعروف بالمكي صنف كتابًا سماه «قوت القلوب» على لسان الصوفية، ذكر فيه أشياء منكرة مستشنعة في الصفات، حدثني عنه محمد بن المظفر الخياط، وعبد العزيز بن علي الأزجي، وقدم بغداد، فاجتمع الناس في مجلس الوعظ، فخلط في كلامه، وحفظ عنه أنه قال: ليس على المحلوقين أضر من الخالق، فبدعه الناس وهجروه».

ب- وقد ترجم له الإمام الذهبي في «الميزان» (٨٩٧٦/٦٥٥/٣) فقال: محمد بن علي بن عطية أبو طالب المكي الزاهد الواعظ صاحب القوت، حدث عنه عبد العزيز الأزجي وغيره، وأقر ما قاله الإمام الخطيب البغدادي في أبي طالب المكي من نكره المنكرات المستشنعة في الصفات، وخلطه في كلامه حتى بدّعوه وهجروه، فيطل الوعظ».

ج- وقد ترجم له الحافظ ابن حجر في «اللسان» (٣٣٩/٥) (٧٧٩٩/١٠١٤) فقال: محمد بن علي بن عطية أبو طالب المكي الزاهد الواعظ صاحب «قوت القلوب»، ونقل ما قاله الخطيب والذهبي، وأقده انه يروي المنكرات المستشيعة، وأنه اختلط حتى بدعوه وهجروه، فيطل الوعظ».

قُلْتُ: بهذا يتبين أن الخبر الذي جاءت به القصة موضوع باطل منكر، وعلته أبو طالب المكي المبتدع صاحب الأخبار المنكرة الشنيعة الموضوعة.

وبمثل هذه البحوث العلمية الحديثية ننزه الشريعة المرفوعة عن هذه الأخبار الشنيعة الموضوعة، فكما بينا أنفًا أن أبا طالب المكي بلغ به الخلط في كلامه إلى أن قال: «ليس على المخلوقين أضر من الخالق»!!!.

رابعًا: طريق آخر

وحتى لا يتقول من لا دراية لهم بالصنعة الحديثية فيتوهمون أن للقصة طريقًا آخر به يتقوى الطريق الأول فيزول الضعف،

الباحث على علل طرق الحديث. "
وهذا هو الطريق الآخر للقصة «قصة

اجتماع الخضر مع جبريل ومكيائيل وإسرافيل في كل يوم عرفة يعرفة».

فقد ترجم الحافظ ابن حجر للخضر في «الإصابة» (۲۲۷۲/۳۰۹/۲) فقال: «ومن طريق عبيد بن إسحاق العطار حدثنا محمد بن ميسر، عن عبد الله بن الحسن، عن أبيه، عن جده، عن علي قال: يجتمع في كل يوم عرفة جبريل وميكائيل وإسرافيل والخضر فيقول حيرائيل: ما شاء الله لا قوة إلا بالله.

فيرد عليه ميكائيل: ما شاء الله، كل نعمة فمن الله.

فيرد عليه إسرائيل: ما شاء الله، الخير كله بنده.

فيرد عليهم الخضر: ما شاء الله لا يدفع السوء إلا الله، ثم يتفرقون ولا يجتمعون إلى قابل في مثِل ذلك اليوم». اهـ.

قلت: ثمّ بين الحافظ ابن حجر علة هذا الطريق فقال: «وعبيد بن إسحاق متروك الحديث».

و إلى القارئ الكريم اقوال ائمة الجرح والتعديل في عبيد بن إسحاق العطار حتى يتبين الطالب لهذا الفن حقيقة ما ذهب إليه الحافظ ابن حجر:

1- الإمام البخاري أستاذ الأستاذين وسيد المحدثين وطبيب الحديث في علله: فقد أخرج الإمام الحافظ ابن عدي في «الكامل في ضعفاء الرجال» (٣٤٧/٥) (٣٤٧/٥)، وهو يترجم لعبيد بن إسحاق العطار، فقال: سمعت ابن حماد يقول: قال البخاري: عبيد العطار: هو متروك الحديث». ثم ختم الترجمة، فقال: «وعامة ما يرويه إما أن يكون منكر الإسناد، أو منكر المتن». اهـ.

قُلْتُ: وقول الإمام البخاري «منكر الحديث» مصطلح له معناه عند علماء الصنعة يتبين ذلك من قول الإمام السيوطي في «التدريب» (٣٤٩/١): «البخاري يطلق: فيه نظر، وسكتوا عنه فيمن تركوا حديثه، ويطلق منكر الحديث على من لا تحل الرواية عنه». اه..

٢- وترجم الإمام الذهبي لعبيد بن إسحاق في «الميزان» (٥٤١١/١٨/٣) فقال: «عبيد الله بن إسحاق العطار ضعفه يحيى، وقال الأزدي: متروك الحديث، وقال ابن عدى: عامة حديثه منكر». اهـ.

قلت: من أقوال أئمة الجرح والتعديل يتبين أن عبيد بن إسحاق العطار متروك الحديث لا تحل الرواية عنه، وبتطبيق قواعد أصول علم الحديث على هذا الطريق نجده يزيد القصة وهنًا على وهن، فقد قال الحافظ ابن كثير في «اختصار علوم الحديث» (ص٣٣): «قال الشيخ أبو عمرو: لا يلزم من ورود الحديث من طرق متعددة أن يكون حسنًا؛ لأن الضعف يتفاوت، فمنه ما لا يزول بالمتابعات يعني لا يؤثر كونه تابعًا أو متبوعًا، كرواية الكذايين والمتروكين». اهـ.

قلت: ولذلك حكم التحافظ ابن كثير على الخبر الذي حاءت به هذه القصة بالوضع كما بينا أنفًا، وحكم عليه الإمام الذهبي بالبطلان.

#### خامسا: الأثر السبي لهذا الخير الباطل

١- هذا الخبر الذي جاءت به هذه القصة الواهية أغرى الكثير من القصاص والوعاظ والمتصوفة بأن الخضر حي إلى اليوم. لذلك قال الإمام أبن الجوزي في «الموضوعات» (١٩٧/١) عقد هذا الخبر:

«وأما حديث اجتماعه مع جبريل.. فقد أغرى خلقا كثيرا من المهووسين بأن الخضر حي إلى اليوم، ورووا أنه التقى بعلي بن أبي طالب، وبعمر بن عبد العزيز، وأن خلقا كثيرًا من الصالحين رأوه، وصنف بعض من سمع الحديث ولم يعرف علله كتابًا جمع فيه ذلك، ولم يسأل عن أسانيد ما نقل، وانتشر الأمر إلى أن جماعة من المتصنعين بالزهد يقولون: رأيناه وكلمناه، فواعجبًا ألهم فيه علامة يعرفونه بها؟ وهل يجوز لعاقل أن يلقى شخصًا فيقول له الشخص أنا الخضر فيصدقه؟».

٢- ومن الآثار السيئة لهذه القصة الواهية أن الوعاظ والقصاص والمتصوفة يجعلونها من أذكار يوم عرفة حيث جاء فيها: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «وما من أحد يقولها في يوم عرفة مائة مرة

من قبل غروب الشمس إلا ناداه الله تعالى من فوق عرشه: أي عبدي قد أرضيتني وقد رضيت عنك، فسلني ما شئت، فبعزتي حلفت لأعطينك». اه.

## سأدسا: بدائل صحيحة في يوم عرفة من الأعمال والأقوال

1- عن أبي قتادة رضي الله عنه قال: سُئل رسول الله صلى الله عليه وسلم عن صوم يوم عرفة؟ فقال: «يكفر السنة الماضية والباقية». وهذا حديث صحيح أخرجه الإمام مسلم في صحيحه كتاب الصيام (ح/١٩٧٧)، وكذلك (ح/١٩٦٥).

٧- ومن الأنكار عظيمة الأجر في يوم عرفة وغيره هذا الحديث الذي في أعلى مراتب الصحة حيث اتفق عليه الإمامان البخاري ومسلم، فقد أخرجه الإمام البخاري (ح٣٠)، والإمام مسلم (ح٢٩١) من حديث أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «من قال لا إله إلا الله وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد وهو على كل شيء قدير، في يوم مائة مرة، كانت له عدل عشر رقاب، وكتبت له مائة حسنة، ومحيت عنه مائة سيئة، وكانت له حرزًا من الشيطان يومه ذلك حتى يُمسي، ولم يأت أحد بأفضل مما جاء إلا رجل أكثر منه». اه..

واللفظ للبخاري وأخرجه الامام مالك في «الموطأ» (ح٤٨٦)، وأحمد (ح٤١٠٨)، (٨٨٨٢)، والترمذي (ح٨٨٢)، والنسائي في «عمل اليوم واللبلة» (ح٣٠٦)، وابن ماجه (ح٣٨٠٦).

قُلْتُ: وأوردت هذا الحديث ليطمئن قلب من أراد أن يذكر الله بهذه الكلمات القصيرة في مبناها العظيمة في معناها، وما لذاكرها مخلصًا من عظيم الأجر، فهي في أعلى مراتب الصحة وهي الأصل الذي يعمل به، وذلك لأن هناك حديثًا دون المرتبة السابعة بل هو حسن لغيره؛ لشواهده، فعن على عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «أفضل ما قلتُ أنا والنبيون من عشية عرفة: لا إله إلا الله وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد، وهو على كل شيء قدير».

هذا ما وفقني الله إليه وهو وحده من وراء القصد.

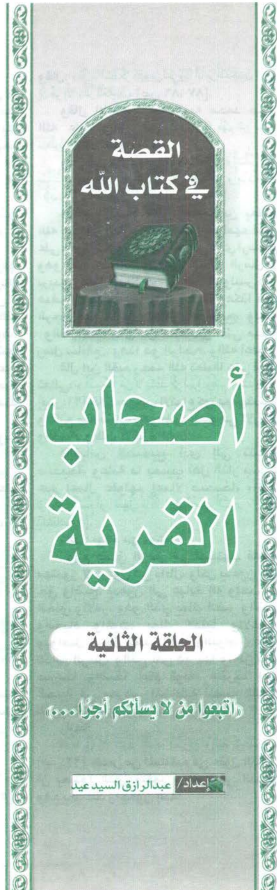
الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على خاتم النبيين وإمام المرسلين سيدنا محمد وعلى آله وأصحابه أجمعين، وعلى إخوانه من الأنبياء والمرسلين، أما بعد:

أخي القارئ الكريم: وقف بنا الحديث في اللقاء السابق عندما وصل الحوار بين المرسلين وأصحاب القرية إلى طريق مسدود؛ بسبب تعنت أصحاب القرية، وإصرارهم على الكفر وتكذيب المرسلين بالقتل، بل وصل الأمر إلى تهديد المرسلين بالقتل، وعندما علم بذلك العبد الصالح جاء من أقصى المدينة يسعى، وقال: ما قصه الله علينا في الآيات السابقة والتي نحتاج معها إلى الوقفات التالية:

أولاً: الرجل الذي جاء يسعى:

نقل ابن كثير - رحمة الله - عن ابن إسحاق فيما رواه ابن عباس - رضي الله عنهما - وكعب الأحبار، ووهب بن منبه، وكذلك مجاهد، أن الرجل كان اسمه حبيب، وقيل: كان يعمل بالحرير، وقيل: كان نجارًا، وغير ذلك، وكان الجذام قد أسرع فيه، وشفاه الله بدعوة المرسلين بعد إسلامه، ونقل القرطبي عن مقاتل أنه حبيب بن إسرائيل النجار، وكان ينحت الأصنام، وبهذا قال غير واحد من أهل العلم.

ونقل القرطبي أيضا - رحمه الله -وغيره عن قتادة - رحمه الله - أن الرجل كان يعبد الله في غار في أقصى المدينة، فلما سمع بخبر المرسلين جاء يسعى، فقال للمرسلين: أتطلبون على ما جئتم به أجرًا؟ قالوا: لا، ما أجرنا إلا على الله، فأعلن صدقهم، وأمن بهم، وتوجه إلى قومه



ذو العجة ١٤٣٧هـ التوكيد

يدعوهم لاتباعهم.

0 (2)

0 (3)

0 (49)/0

0/(25/10

وهذه الأقوال كلها ليس عليها دليل من كتاب ولا سنة، ولكنها اجتهادات العلماء، ومعظمها نُقُول من أهل الكتاب، ومهما يكن من أمر، فالرجل سليم الفطرة، صادق اللهجة، قوي الحجة لا يخشى في الله لومة لائم، قال كلمات خرجت من مشكاة النبوة تحتاج إلى تأمل، وهذا الذي نرنو إليه.

ثانيًا: « وَجَاءَ مِنْ أَقَصًا ٱلْهَدِينَةِ رَجُلُ يَسْعَيْ قَالَ يَنْقُومِ ٱلنَّبِعُوا ٱلْمُرْسِكِينَ ۞ ٱلنَّبِعُوا مَن لَا يَسَتُكُمُّو أَجْرًا وَهُم مُهْمَدُونَ » [يس: ٢٠، ٢٠].

هذه المقولة تدل على فطرة سليمة وفهم دقيق، فقد استدل على صدق المرسلين بتجردهم في دعوتهم وإخلاصهم لله، فالمرسلون لا يسالون الناس أجرًا على دعوتهم إلى الله، وإنما أجرهم على الله، هذا دأبهم، وهذا ديدنهم من لدن آدم إلى أن ختم الله النبوة بخاتم النبيين وإمام المرسلين محمد عليه أفضل الصلاة وأتم التسليم، وهذا واضح جلي في كتاب رب العالمين، نذكر منه أمثلة فعما يلى:

فهذا هود عليه السيلام يقول لقومه: 

إِنَّ لَكُمْ رَسُولُ أَمِينُ ﴿ فَأَنَقُواْ اللّهَ وَأَطِيعُونِ ﴿ وَمَا الْسَعُلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرَ إِنْ أَجْرَى إِلّا عَلَى رَبِ الْعَلْمِينَ » 

[الشعراء:٧٠- ١٠٧]، وقال صالح عليه السيلام لقومه: « إِنِّ أَكُمْ رَسُولُ أَمِينٌ ﴿ فَا فَأَنَقُواْ اللهُ وَأَطِيعُونِ ﴿ فَا أَمَنَا اللهُ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرَ إِنْ أَجْرِي إِلّا عَلَيْ رَبّ الْعَلَيْ ( فَا اللهُ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرً إِنْ أَجْرِي إِلّا عَلَيْ رَبّ الْعَلْمِينَ ﴿ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرً إِنْ أَجْرٍي إِلّا عَلَيْ مِنْ أَجْرً إِنْ أَجْرٍي إِلّا عَلَيْ رَبّ الْعَلْمِينَ ﴿ اللّهُ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرً إِنْ أَجْرٍي إِلَّا السّعراء: ١٤٣].

وقال لوط لقومه: «إِنِّ لَكُمْ رَسُولُ أَمِنُ ﴿ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ مِنْ أَجْرً إِنْ اللهُ وَأَطِيعُونِ ﴿ أَنَ الْمُكُمُّ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرً إِنْ أَجْرَى إِلَّا عَلَى رَبِّ الْعَلْمِينَ ﴿ اللهِ اللَّهُ مَا أَتَأْتُونَ الْذُكُرَانَ مِنَ أَجْرًا إِنْ أَمِنَ إِلَّا عَلَى رَبِّ الْعَلْمِينَ ﴿ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنَ اللَّهُ مِنَ اللَّهُ مِنَ اللَّهُ مِنَ اللَّهُ مِنَ اللَّهُ مِنَ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّالِمُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّالَّا مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُلَّا مِنْ اللَّمِنْ اللَّهُ

وقال شعيب لقومه: «إِنِّ لَكُمْ رَسُولُ أَمِنُ ﴿ اللَّهُ وَمَا أَشَعُلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجِرٌ إِنْ أَنْ فَأَ أَشَعُلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجِرٌ إِنْ أَجْرِي إِلَّا عَلَى رَبِ ٱلْعَلَمِينَ ﴿ ﴾ [الشعراء:١٧٨-١٨٨].

وقال الله سبحانه وتعالى على لسان خاتم النبيين محمد صلى الله عليه وسلم: «أُولَتِكُ الَّذِينُ هَدَي اللهُ فَيَهُ دَسُهُمُ اَفْتَكِهُ قُلْ لِأَ أَسْتَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْرًا إِنْ هُوَ إِلَّا ذِكْرَىٰ لِلْعَالَمِينَ (اللهُ عام عاليهِ) اللهُ عَلَيْهِ أَجْرًا إِنْ هُوَ إِلَّا ذِكْرَىٰ لِلْعَالَمِينَ (اللهُ عام عام عام عاليهِ).

وقال: ﴿ قُلْ مَا أَشْتُأُكُمْ مِ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ إِلَّا مَن شَكَآءَ أَنْ يُتَخِذَ إِلَىٰ رَبِيهِ سَبِيلًا ﴿ ۞ ﴾ [الفرقان: ٥٧].،

وقال: « قُلِ مَا أَسْنَاكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرِ وَمَا أَنَا مِنَ الْمُكَلِّفِينَ (٥٠) إِنْ هُوَ إِلَّا ذِكُرُ الْعَالَمِينَ» [ص: ٨٦، ٨٧].

وقال الله سبحانه لنبيه محمد صلى الله عليه وسلم: «أَمْ تَشَكُّهُمْ أَجُرًا فَهُم مِن مَّغْرَمِ مُثَمَّلُهُمْ أَجُرًا فَهُم مِن مَّغْرَمِ الله عليه الطور: ٤٠].

ومن قبل قال نوح لقومه: «فَإِن تَوَلَّتَتُمْ فَمَا سَأَتُكُمْ مِنَ أُجْرٌ إِنْ أَجْرِي إِلَّا عَلَى أُلِلَهِ وَأُمِرْتُ أَنْ الْجَرِي إِلَّا عَلَى أُلِلَهِ وَأُمِرْتُ أَنْ الْجَرِينَ إِلَّا عَلَى أُلِلَهِ وَأُمِرْتُ أَنْ الْجَرِينَ الْأَلَّهِ وَالْمِرْتُ أَنْ الْمُعَلِّمِينَ (اللهُ اللهِ اللهُ اللّهُ الله

هؤلاء الأنبياء والمرسلون الذين بعثهم الله على مر التاريخ لم يسألوا أقوامهم أجرًا على دعوتهم لهم؛ لأن أجرهم على الذي أرسلهم وهو الله سبحانه وتعالى، وكذلك الرسل لا يريدون علوًا في الأرض ولا فسادًا، وليس لهم هدف إلا هداية الناس إلى الله، وهكذا فهم الرجل هذا الدليل العقلي الصحيح، ولعله والله أعلم كان من المتعبدين على منهج رسل سابقين، وهذا هو الراجح، والله أعلم.

قال ابن القيم رحمه الله تعليقاً على قوله تعالى: « أَتَّعِفُواْ مِنْ لَا بِسَّنَا كُمُّ أَجُرًا وَهُم مُّهُمَّدُونُ » [يس:٢١]، قال: «موجب الاتباع كونهم مهتدين، والمانع منه مُنتف وهو طلب العلو في الأرض والفساد وطلب الأجر». اهـ.

فالقياس الصحيح أدى إلى نتيجة صحيحة، وعامة ما يصيب أهل النار بسبب عدم إعمال عقولهم إعمالاً صحيحًا، «وَقَالُوا لَوْ كُنَّا نَتَمَعُ أَوْ نَعْقِلْ مَا كُنَّا فِي أَصَبِ السّعِيرِ (الله ١٠٠٠).

ثالثًا: «وهم مهتدون»:

ومع صدق الرسل في لهجتهم، فإنهم مهتدون لا يدعون إلى باطل، ولكن يدعون إلى حق واضح، يدعون إلى عبادة إله واحد، له الخلق والأمر، وهو الذي يملك الضر والنفع والحياة والموت، يملك الدنيا والآخرة، ويواصل الرجل تقديم الأدلة والبراهين على هداية الرسل، والتي أمن هو بها وأعلن ذلك صريحًا واضحًا أمام قومه، مخرجًا لهم الحجة في معرض المخاطبة لنفسه تاليفًا لقلوب قومه، وتنبيهًا لفطرهم، فقال:

رابعا: «وَمَا لِيَ لَا آَعَبُدُ ٱلَّذِي فَطَرَفِي وَالَّتِهِ تُرْجَعُونَ » [يس:٢٣]. أليس من المستقيم في عقول الناس أن يعبدوا الذي خلقهم ورزقهم في الدنيا، وهم بعد ذلك راجعون إليه؟

العدد ٨٠٠ السنة الأربعون

وهل من الحكمة والعقل أن يعبد المرء من دون الله آلهة صنعها هو بيده لا تملك له ضرًا ولا نفعًا ولا موتًا ولا حياة ولا نشورًا؟

خامسًا: ﴿ عَلَيْكُ مِن دُولِهِ عَالِكُمْ إِن كُرُونِ الْكَمْنُ بِضُرِ لَا تُغَنِّ عَنِي شَفَعَتُهُمْ شَيْئًا وَلا لَيْمَوْنُ بِضُرِ لا تُغْنِ عَنِي شَفعتُهُمْ شَيْئًا وَلا يُعْمِدُونِ الله إلى السليمة أن يعبد الله المرء من دون الله آلهة لا تشفع له عند الله ولا تنقذه من عذاب الله يوم يلقاه.

سادسًا: «إني إذن لفي ضلال مبين» يؤكد لهم الرجل الذي جاء من أقصى المدينة يسعى، أنه لو فعل ذلك أي لو عبد الآلهة التي يعبدها قومه من دون الله، والتي لا تنفع ولا تضر ولا تغني عنه من عذاب الله من شيء لو فعل ذلك يكون في ضلال واضح بين، وهذا تعريض منه بما عليه قومه من ضلال وبفساد اعتقادهم وعبادتهم، وأنه من الواجب عليهم أن يتبعوا هداية الرسل فهي الحق الواضح المبين، ثم أعلن صيحته المدوية.

سابعا: «إِنِّتَ اَمْنَتُ بِرِيْكُمُ فَاسْمَعُونِ وَ الْمَنْتُ بِرِيْكُمُ فَاسْمَعُونِ وَ الْمَنْتُ بِرِيْكُمُ فَاسْمَعُونِ الله (٢٥) المنابه فهو يقول لهم: «أَمَنْتُ بِرَبِّكُمْ أَي: ليس ربي وحدي، إنه ربي وربكم ورب العالمين، وعليكم أن تؤمنوا بمثل ما أمنت به؛ حتى تكونوا من المهتدين، وإن لم تؤمنوا بمثل ما أمنت به، فأنا أسمعكم ما لا تحبون، ولا أبالي بما تفعلون.

أعلن الرجل كلمته: كلمة الإيمان والإسلام في وجه قومه قوية مدوية، وهو يعلم أن هذا الإعلان سيكلفه حياته، لكنه لا يبالي على أي جنب كان في الله مصرعه، وهكذا الدعاة الصادقون يقولون الحق، ولا يخافون في الله لومة لائم.

ثامنًا: «قِيلَ ٱدْغُلِ لَلْمُنَّهُ قَالَ يُلَيِّتَ فَوْمِ يَعْلَمُونَ

[يس:٢٦]. وهذا نداء علوي من ملائكة السماء يزفُون الرجل، ويستقبلونه في الشهداء، ويوحي سياق القصة هذا أن الأمر وصل لمنتهاه بين الرجل وقومه، وأن الرجل نال الشهادة في سبيل الله، بعد أن انقض عليه قومه فقتلوه، وهكذا يصل الرجل إلى منازل من قال كلمة الحق في وجه سلطان قومه الجائر، فيرتفع إلى أعلى درجات الشهادة، وينادى عليه أن الخل الجنة، هنيئًا بما كنت تعمل في الدنيا.

وهكذا على عادة القرآن الكريم في سياق القصص القرآني يسكت عن تفاصيل كثيرة؛ يجملهاونفهمهامنالسداق.

02(63)

C/(8)/C

(H)

6

0/(8)/6

CV(63)40

02(63)

(F)(F)

02(63)

CV(G)/G

ونحن نفهم من سياق القصة أن الرجل جاء ساعيًا إلى الحق، ناصرًا أهله يؤدي واجبه في الدعوة إلى الله، ناصرًا قومه، راغبًا في هدايتهم، وبدأمههمتدرجًا،مبيئالهمصحةمنهج المرسلين، وسلامة دعوتهم بمنطق عقلي سليم، ونداء فطري حميد، ويبدو أن قومه جادلوه قرد عليهم بالتي هي أحسن وقنُد مزاعمهم، ورد على شبهاتهم، وأوضح أحسن وقنُد مزاعمهم، ورد على شبهاتهم، وأوضح ما عليه قومه، وهنا احتدم الأمر بينه وبين قومه وهدوه وتوعدوه، فأعلن صيحته المدوية أنه لا يبالي بتهديدهم ما دام على الحق، والحمد لله، وهنا وصل الأمر إلى منتهاه وانقض القوم عليه وقتلوه فدخل جنة مولاه.

ومن المناسب هذا أن نذكر قول الله تعالى: « وَلاَ تَحْسَبُنَّ ٱلَّذِينَ قُتِلُواْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ أَمُونَا بَلُ أَحْيَاءُ عِندَ رَبِهِمْ يُرْدُقُونَ (الله فَحْرَثُ بِمَا عَالَتُهُمُ ٱللَّهُ مِن فَضَياهِ -وَيَسْتَشِّمُونَ بِٱلَّذِينَ لَمَ بِلَحَقُواْ بِهِم مِنْ خَلْفِهِمَ ٱللَّخُوفُ عَلَيْمٍمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ إِلَّا فِي إِلَا عِيمِرانِ ١٧٠ . ١٧٠].

تَاسِعًا: «قِيلَ أَدَخُلِ الْجَنَّةُ قَالَ بِلَيْتَ قَوْمِي َعَلَمُونَ عَامَ عَفَرَ لِي رَبِّي وَجَعَلَنِي مِنَ ٱلْمُكُرِمِينَ ﴿ ﴿ ﴾ \* بِمَا عَفَرَ لِي رَبِّي وَجَعَلَنِي مِنَ ٱلْمُكُرِمِينَ ﴿ ﴾ \* [يس:٢٦-٢٧]

يا له من مصير كريم صار الرجل إليه عند رب كريم في جنات النعيم، ويا له من خُلق رفيع استحق الرجل هذا الكرم عليه، فهو لم يكن له هدف إلا هداية قومه، ولم يحمل في قلبه لهم إلا كل خير في حياته وبعد مماته يتمني لهم الهداية أيضًا مع ما فعلوه به فهو يتمنى لو علموا الحقيقة حقيقة ما صار إليه وما له من كرامة عند الله فيكون حافزًا لهم على الإيمان بالله واليوم الآخر.

وهذه بلا شك أخلاق الدعاة الصادقين، يُؤذَى من قومه، ويُضيِّق عليه، وقد يُسجن وقد يُقتل ومع نلك يقول: «اللهم اغفر لقومي فإنهم لا يعلمون». كما صحَّ ذلك عن النبي صلى الله عليه وسلم فيما رواه الشيخان عن ابن مسعود رضي الله عنه، جعلني الله وإياكم من المتأسين بمنهج الأنبياء وبإمامهم وخاتمهم نبينا محمد صلى الله عليه وسلم.

وإلى لقاء متجدد استودعكم الله الذي لا تضيع ودائعه.



الحمد لله العزيز الغفار، وأشهد أن لا إله إلا الله الواحد القهار، وأصلي على النبي المختار، وعلى آلة وأصحابه الأطهار الأبرار.. أما بعد:

اعداد/ د. أحمد تصرالله خير

فإن أركان الإسلام تتميز بسمات ربانية تجعل منها منظومة متكاملة لهذا الدين القيم بعباداته ومعاملاته، وكل ركن يقوم بدوره البناء لتشييد هذا البنيان الرائع، فالصلاة مثلاً هي صمام الأمان للفرد، فهي التي تضبط مسيرته، وتنهاه عن الفحشاء والمنكر، والصيام مدرسة تهذيب وتطهير للنفس، وتصفية للبدن من أدرانه، وأقصر طريق لتحقيق التقوى خير الزاد، والزكاة هي النماء وسمو النفس عن أغلال الدنيا وفيها - بحانب العبادة الفردية - المظهر الإجتماعي الرائع من التكافل، وتفقد أحوال كل سائل ومحروم.

أما الحج فهو الركن العظيم الذي يجمع بين الشعائر التعبدية الفردية والحشد الجماهيري الهائل على تقوى من الله وابتغاء رضاه ، كما يجمع بين المناسك وبين ابتغاء الرزق والمنافع كما سمح بذلك العزيز الوهاب بعد أن قال: ﴿ وَأَذِن فِي النّاسِ بِالْحَجِ بِأَوْكِ رَالَّهِ فَا لَا عَلَى صَامِ بِأَنْهِ وَالْ صَلَّى صَامِ بِأَنْهِ وَالْ صَلَّى النّاسِ بِالْحَجِ بِأَوْكِ رَالُّهِ وَلَا صَلَّى مَا رَدِقَهُم مِن بَهِ مِنْ اللّهِ وَالْسَمِ اللّهِ فَيْ اللّهِ وَالْسَمِ اللّهِ فَيْ مَا رَدِقَهُم مِن بَهِ مِنْ اللّهِ وَاللّهِ وَاللّهُ وَاللّهُ

إن اجتماع هذه الملايين في موقف واحد، مع اتحادهم في الزي والوجهة والمناسك، فيه إظهار لقوة وعظمة هذا الدين، وعزيمة أهله، وأنهم متى شاءوا، فلا غرو بعد ذلك أن يباهي المولي متى شاءوا، فلا غرو بعد ذلك أن يباهي المولي عز وجل بهذا الجمع الكريم ملائكته الكرام، وعَن ابْن المُسَبِّ قَالَ: قَالَتْ عَائِشَةُ رضي الله عنها: إن رَسُولَ الله صَلَى اللهُ عَلَيْه وَسَلَمْ قَالَ: «مَا مِنْ يَوْم رَسُولَ الله صَلَى اللهُ عَلَيْه وَسَلَمْ قَالَ: «مَا مِنْ يَوْمُ رَسُولَ اللهُ لَيْدَةُ وَلَيْهُ مِنْ اللهُ عَلَيْهُ وَمَالُمْ قَالَ: «مَا مِنْ يَوْمُ المُثَلِّ مِنْ النَّارِ مِنْ يَوْمُ عَرْفَةً، وَإِنَّهُ لَيَدْنُو ثُمَّ يُبَاهِي بهمْ المُلاَئِكَة فَيَقُولُ مَا أَرْادَ هَوْ لاَءًى [المُرحة مسلم ١٣٤٨].

وفي رواية عن أبي هريرة رضي الله عنه عن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: إن الله يباهي باهل عرفات ملائكة أهل السماء، فيقول: انظروا إلى عبادي هؤلاء جاءوني شعثًا غبرًا» [ابن حيان ٣٨٥٢، وصححه الألياني].

حقّا إنه مشهد يوم عظيم، ذلك الذي يجعل رئس الكفر إبليس في حال من الصغار والذلة والاحتقار لما يرى من جلال الموقف وعظمة الأمة، وقد روي عن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «ما رؤى الشيطان يومًا هو فيه أصغر، ولا أدحر ولا أخيظ منه في يوم عرفة، وما ذلك إلا لما رأى من تنزل الرحمة، وتجاوز الله عن الذنوب العظام، إلا ما رأى يوم بدر» [مالك في الموطا (١-٢٢٢)

وعودة إلى الماضي إلى تاريخ مناسك الحج نرى أن الخليل إبراهيم عليه السلام ترجع إليه أغلب هذه المناسك، فعلى يديه بنيت الكعبة وكان المسجد الحرام أول بيت وُضع للناس في مكة المكرمة هكذا قرر المولى عز وجل: « وَإِذْ يَكُمُ الْمُحَمِّلُ وَالْمُعَمِّلُ وَاللّهِ المِعْلَمُ السَّعَمِيلُ وَاللّهِ وَالدّي أَسَّى السَّعَمِيلُ وَاللّهِ وَالدّي السكن أهله تلك اليقاع الطاهرة قبل أن يظهر قبها أي معلم من تلك اليقاع الطاهرة قبل أن يظهر قبها أي معلم من

معالم الحج، فهو القائل: رُبِّنا إِنْ أَسَكَتُ مِن دُرْيَتِي وَالْهِ مَعْلَمُ الْصَلَوْةُ فَاجِعَلَ عَيْرِ ذِي رَبِّنا لِفِيمُوا الصَّلُوةُ فَاجِعَلَ الْعَيْمُوا الصَّلُوةُ فَاجِعَلَ الْعَيْدُةِ مِنَ الْشَعْرَتِ لَعَلَهُمْ وَالْرَفْهُمْ مِنَ الْشَعْرَتِ لَعَلَهُمْ مِنَ الْشَعْرَتِ لَعَلَهُمْ مِنَ الْشَعْرَتِ لَعَلَهُمْ مِنْ الْشَعْرَتِ لَعَلَهُمْ وَالْرَفْهُمُ مِنَ الْشَعْرَتِ لَعَلَهُمْ وَاللّهُ عَرْ وَجِلُ اللّهُ عَرْ وَجِلُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلْهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْكُولُ وَكَالِكُمْ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْكُولُ وَكَاللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ عَلَيْكُولُ وَكَالِكُمْ عَلَيْكُولُولُولُ اللّهُ عَلَيْكُولُ وَلَيْكُولُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُولُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُولُولُولُولُكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُولُولُكُمُ عَلَيْكُولُولُولُولُكُمُ عَلَيْكُول

إن شعيرة السعي بين الصفا والمروة تذكرنا بأول أحداثها التي وقعت بعد أن وطأت أقدام أم إسماعيل عليها السلام تلك الأرض المباركة ، ولعل الإمام البخاري رحمه الله قد تشرف وتفرد بإخراج قصة مناسك الحج وأحداثها الأولى؛ حيث يرويها مطولة عن ابن عباس رضي الله عنهما، وهي بحق جديرة ببحث خاص؛ لاستلهام العبر والدروس من خلال المواقف الإيمانية ، وأتركك أيها القارئ الكريم تستمتع مع أحداث هذه القصة، لنتجول سويًا بعدها في أهم المواقف، فإليك قصة بناء بيت الله الحرام، ولماذا كان السعي بين الصفا والمروة، وبداية تشييد بئر زمزم الذي ترتوي منه الملايين عبر ألاف السنين.

ثُمَّ قَفَّى إِبْرَاهِيمُ مُنْطَلِقًا فَتَيَعَتْهُ أُمُّ إِسْمَاعِيلَ، فَقَالَتْ: يَا إِبْرَاهِيمُ أَيْنَ تَذْهَبُ وَتَثْرُكُنَا بِهَذَا الْوَادِي اللَّذِي لَيْسَ فَيهِ إِنْسٌ وَلاَّ شَيْءُ فَقَالَتْ: لَهُ ذَلِكَ مِرَازًا، وَجَعَلَ لاَ يَلْتَفَتُ إِلَيْهَا، فَقَالَتْ لَهُ: اللَّهُ الَّذِي أَمَرَكَ يَهَذَا اللَّهُ الَّذِي أَمَرَكَ يَهَذَا اللَّهُ الَّذِي أَمَرَكَ يَهَذَا اللَّهُ الَّذِي أَمَرَكَ يَهَذَا اللَّهُ الَّذِي أَمَرَكَ مَذَا اللَّهُ اللَّذِي أَمَرَكَ مَذَا اللَّهُ اللَّذِي أَمَرَكَ مَنَا اللَّهُ اللَّذِي أَمْرَكَ مَنَا اللَّهُ اللَّذِي أَمْرَكَ أَلَا يُضَمَّعُنَا .

ثُمُّ رُجَعَتُ فَانْطَلَقَ إِبْرَاهِيمُ حَتَّى إِذَا كَانَ عِنْدَ التَّنْتِةِ، خَيْثُ إِذَا كَانَ عِنْدَ التَّنْتِةِ، خَيْثُ الْبَيْتِ، ثُمَّ ذَعَا بِهَوْجُهِهِ الْبَيْتِ، ثُمَّ ذَعَا بِهِ ثُلَاءً الْكَلِمَاتِ، وَرَفَعَ يَدَيْهِ فَقْالَ: رَبِّ إِنِي اَسْكَنْتُ مِنْ ذُرَيْتِي بِوَادٍ غَيْرِ ذِي رَرْعٍ عِنْدَ بَيْتِكَ الْمُحَرَّمِ حَتَّى بَلْةِ لَكَ الْمُحَرَّمِ حَتَّى بَلْغَ يَشْكُرُونَ.

وَجِعْلَتَ آمَ إِستَمَاعِيلِ تَرْضُعَ إِسمَاعِيلِ، وتَشْرِبُ مِنْ ذَلِكَ الْمَاءِ حَتَّى إِذَا نَفِدَ مَا فِي السَّقَّاءِ عَطِشَتْ، وَعَطِشَ ابْنُهَا، وَجَعْلَتْ تَنْظُرُ إِلَيْهِ يَتَلَوِّي، فَانْطُلَقَتْ

كُرَاهِيَةَ أَنْ تَنْظُرَ إِلَيْهِ، فَوَجَدَتْ الصَّفَا أَقْرُبَ جَبَلِ فِي الرَّرْضَ يَلِيهَا، فَقَامَتْ عَلَيْهِ ثُمَّ اسْتَقْبَلَتْ الْوَادِي تَنْظُرُ الْأَرْضَ يَلِيهَا، فَقَامَتْ عَلَيْهِ ثُمَّ اسْتَقْبَلَتْ الْوَادِي تَنْظُرُ إِلَّا اللَّهَ عَلَيْهِ ثُمَّ اسْتَقْبَلَتْ الْوَادِي أَكْرَوْهَ إِلَّا اللَّهُ مَنْ الصَّفَا حَتَّى إِلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسُلَمٌ قَرْ أَحَدًا اللَّهُ عَلَيْهِ وَسُلُمُ قَرَلُكَ سَعْيُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسُلُمُ قَدَلِكَ سَعْيُ النَّاسِ بَيْنَهُمَا.

الصَّبِيِّ، فَذَهَبْتُ فَنَظَرْتُ مَا فَعَلَ تَعْنِي الصَّبِيِّ، فَذَهَبَتُ فَنَظَرَتُ، فَإِذَا هُوَ عَلَى حَالِهِ كَأَنَّهُ مَنْشَغُ لِلْمَوْتِ فَلَمْ تَقْرُهَا نَفْسُهَا، فَقَالَتْ لَوْ ذَهَبْتُ فَنَظَرْتُ لَعَلَى أُحِسُّ أَحَدًا فَذَهَبْتُ فَصَعِدَتُ الصَّفَا ، فَإِذَا هِي بِصَوْتِ فَقَالَتْ: أَغِثُ إِنْ كَانَ عِنْدَكَ خَدْرٌ، فَإِذَا هِي بِصَوْتِ فَقَالَتْ: أَغِثُ إِنْ كَانَ عِنْدَكَ خَدْرٌ، فَإِذَا جَبْرِيلُ غَمْزُ عَقِبَهُ عَلَى الأَرْضِ، قَالَ: فَانْبَتْقِ لَلْاءُ فَذَهْشَتْ أَمُّ إِسْمَاعِيلَ، فَحَعْلَتْ تُحَوِّضُهُ وَجَعْلَتْ تَغْرِفُ مِنْ الْمَاءِ فِي سِقَائِهَا، وَهُو يَقُورُ بِغُدَ مَا تَغْرِفُ. قَالِ ابْنُ عَبَّاسٍ رضَى الله عنهما: قَالَ النَّبِيُّ صَلَى الله عَلَيْهِ وَسُلَمْ: يَرْحَمُ اللَّهُ أَمْ إِسْمَاعِيلَ لُو تَرَكَتُ اللهُ عَلَيْهِ وَلَوْ تَرَكَتُهُ كَانَ الله عَلَيْهِ وَسُلَمْ: يَرْحَمُ اللَّهُ أَمْ إِسْمَاعِيلَ لُو تَرَكَتُهُ كَانَ اللّهُ عَلَيْهِ وَلَوْ تَرَكَتُهُ كَانَ اللّهُ عَلَيْهُ وَلَوْ تَرَكَتُهُ كَانَ اللّهُ ظَاهِرًا.

فَقَالُ لَهَا الْمُلَكُ: لاَ تَخَافُوا الضَّيْعَةَ، فَإِنَّ هَا هُنَا يَبْتَ اللَّهِ يَبْنِي هَذَا الْغُلاَمُ وَأَبُوهُ، وَإِنَّ اللَّهُ لاَ يُضِيعُ أَهْلَهُ.

قَالَ: فَجَعَلَتْ تَشْرِبُ مِنْ الْمَاء وَيَدِرُّ لَبَدُهَا عَلَى صَبِيَّهًا، قَالَ: فَمَرَّ نَاسُّ أَمْنُ جُرْهُمْ بِبَطْنِ الْوَادِي، فَإِذَا هُمْ بَطِيْرِ كَانَهُمْ أَنْكُرُوا ذَاكَ، وَقَالُوا: مَا يَكُونُ الطَّيْرُ لِاللَّا عَلَى مَاء فَنَعَثُوا رَسُولَهُمْ، فَنَظُر فَإِذَا هُمْ بِالْمَاءِ فَأَتَوْا إِلَيْهَا فَقَالُوا يَا أَمُّ إِسْمَاعِيلٌ فَأَتَوْنُ الْعَلَيْ مَعَكَ، فَنَزَلُوا اَتَاذَنِينَ لَنَا أَنْ نَكُونَ مَعَكَ أَوْ نَسْكُنَ مَعَكَ، فَنَزَلُوا اَتَأَذَنِينَ لَنَا أَنْ نَكُونَ مَعَكَ أَوْ نَسْكُنَ مَعَكَ، فَنَزَلُوا أَتَأَذُسُهُمْ وَتَعَلَّمُ الْعَربِيَّةُ مِنْهُمْ وَأَنْ بَهَا أَنْ نَكُونَ مَعَكَ أَوْ نَسْكُنَ مَعَكَ، فَنَزَلُوا وَأَنْفَسَهُمْ وَتَعَلَّمُ الْعَربِيَّةُ مِنْهُمْ وَأَنْفُ مُنْ أَلُوا مَعَهُمْ حَتَّى إِذَا كَانَ بِهَا وَأَنْفَسَهُمْ وَاعْجَبِهُمْ وَشَبْ الْغُلامُ وَتَعَلَّمُ الْعَربِيَّةُ مِنْهُمْ وَمَاتَتُ أُمُّ إِسْمَاعِيلُ فَكِمَ الْعَلَيْ مُنَاعِبُهُمْ وَمَاتَتُ أُمُّ إِسْمَاعِيلُ فَكِمَ الْمَرْأَةُ مِنْهُمْ وَمَاتَتُ أُمُّ إِسْمَاعِيلُ فَكِمَ الْمَرْأَةُ مِنْهُمْ وَمَاتَتُ أُمُّ إِسْمَاعِيلُ فَكِمَ الْمَرْأَةُ مِنْهُمْ وَمَاتَتُ أُمُّ إَنِّيهُمْ وَقَالَتْ: خَرَجَ يَتَعَنَى لَنَا الْمُرَاقَةُ عَنْهُمْ وَقَالَتْ: خَرَجَ يَتَتَعَى لَنَا مُنَا الْمُرَاقَةُ عَنْهُمْ وَقَالَتْ: خَرَجَ يَتَتَعَى لَنَا مُنَا الْمُرَاقَةُ عَنْهُ فَقَالَتْ: خَرَجَ يَتَتَعَى لَنَا مُرَاقَةُ مَنْهُمْ وَقُولِي إِلَهُ الْمُنَاتِقُمْ عَنْهُ وَلَيْهِ السَّلَامُ وَقُولِي لِهُ: يُغَلِّنُ عَتَنَا فَانَا جَابِهِ. وَقُولِي لِهُ: يُغِيِّرُ عَتَنَا بَابِهِ.

ُ قُلْمًا حَاءَ إِسْمَاعُيلُ كَّانَّهُ اَنُسَّ شِيْئًا فَقَاْلُ: هَلْ چَاءَكُمْ مِنْ أَحَدِهُ قَالَتُ: فَعْمْ جَاءَنَا شَيْخُ كَذَا وَكَذَا، فَسَالَنَا عَنْكَ فَاخْتِرْتُهُ، وَسَالَنِي كَيْفَ عَيْشَنَا فَاَخْتِرْتُهُ أَنْ الله عَنْكَ فَاخْتِرْتُهُ أَنْ الله عَنْكَ بِشَيْءٍ قَالَتْ: فَهَلَ أَوْصَاكِ بِشَيْءٍ قَالَتْ: فَهَلَ أَوْصَاكِ بِشَيْءٍ قَالَتْ: نَعْمْ، أَمْرَنِي أَنْ أَقْرًا عَلَيْكَ السَّلاَمْ، وَيَقُولُ: غَيَّرْ عَتَبَةَ بَايِكِ. قَالْ: قَلْرُ أَمْرَنِي أَنْ أَفَارِقِكِ، الْحَقِي بَإِيكِ. قَالَ: قُلْكِ أَلِي أَنْ أَفَارِقِكِ، الْحَقِي

فَطَلَقَهَا، وَتَزَوَّجَ مِنْهُمْ أُخْرَى فَلَبِثَ عَنْهُمْ

إِبْرَاهِيمُ مَا شَاءَ اللَّهُ، ثُمُّ أَتَاهُمْ بَعْدُ فَلَمْ يَجِدُهُ فَدَخَلُ عَلَى اَمْرَاتِهِ فَسَالَهَا عَنْهُ، فَقَالَتْ: خَرَجَ يَبْتَغِي لَنَا، قَالَ: كَيْفَ اَنْتُمْ وَسَالَهَا عَنْ عَيْشِهِمْ وَهَيْئِتِهِمْ. فَقَالَتْ: نَحْنُ بَحْيْرِ وَسَعْةَ، وَأَثْنَتْ عَلَى اللّه، فَقَالَ مَا طَعَامُكُمْ قَالَتُ اللَّحْمُ، قَالَ: فَمَا شَرَائُكُمْ قَالْتُ: الْمَاءُ، قَالَ اللَّهُمُّ بَارِكْ لَهُمْ فِي اللَّحْمِ وَالْمَاءِ قَالَ النَّبِيُّ صَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ: وَلَمْ يَكُنْ لَهُمْ يَوْمَئِذَ حَبُّ وَلُوْ كَانَ لَهُمْ دَعَا لَهُمْ فَيه قَالَ فَهُمَا لاَ يَخْلُو عَلَيْهِمَا أَحَدُ بِغَيْرِ مَكَةً إِلاَّ لَمْ يَوَافَقَاهُ، قَالَ: فَإِذَا جَاءَ زَوْجُكِ فَاقْرَئِي عَلَيْهِ السَّلاَمَ، وَمُرِيه يُثَنِّتُ عَتَيَةً بَايه.

قَالَ: إِنَّ رَتَّكَ أَمْرَنِي أَنْ أَبْنِيَ لَهُ بَنِتًا، قَالَ: أَطِعُ رَبِّكَ، قَالَ: إِذِنْ أَنْكَ بَعْتِي عَلَيْهِ. قَالَ: إِذِنْ أَفْعَلَ، فَقَامَا فَجَعَلَ إِجْرَاهِيمُ بَنِنِي وَاسْمَاعِيلُ يُنَاوِلُهُ الْحَجَارَة، وَيَقُولُان: رَبِّنَا تَقَيَّلُ مِنَا إِنَّكَ أَنْتَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ، قَالَ حَتَّى ارْتَفُعَ الْبِنَاءُ، وَضَعُفَ الشَّيْخُ عَنْ الْعَلِيمُ، قَالَ حَتَّى ارْتَفُعَ الْبِنَاءُ، وَضَعُفَ الشَّيْخُ عَنْ نَقْلِ الْحَجَارَة، فَقَامَ عَلَى حَجْرِ الْمَقَامِ فَجَعَلَ يُنَاوِلُهُ الْحَجَارَة وَيَقُولُون رَبِّنَا تَقَيِّلُ مِنَا إِنَّكَ أَنْتَ السَّمِيعُ الْحَجَارَة وَيَقُولُون رَبِّنَا تَقَيِّلُ مِنَا إِنْكَ أَنْتَ السَّمِيعُ الْخَلِيمُ، [بتصرف من صحيح البخاري ٢٣٦٤].

ألا ما أروع أحداث هذه القصة! وما أعظم دلالاتها التأصيلية الإيمانية! وإن أول ما يطالعنا فيها مدى انقياد واستسلام خليل الرحمن إبراهيم لربه وطاعته؛ حيث يذهب بزوجه وفلذة كبده، وهو صغير رضيع، يأخذهما بعيدًا وبعيدًا جدًا، ويلقي بهما في صحراء جرداء لا أنيس فيها ولا ماء، لا لشيء إلا لأن الله أمره بذلك، فلا هدف ولا سبب غير ذلك أليتة..

كيف لا يطيع وهو الذي القى بنفسه إلى النار؛ حيث اقتضى الموقف نصرة التوحيد، وهو الذي شرع في نبح ابنه لمجرد أنه رأى في المنام ذلك، ومعلوم أن رؤيا الأنبياء حق وصدق.. واللافت في الأحداث بعد ذلك موقف السيدة الفاضلة أم إسماعيل التي ضربت أروع المثال في الإيمان، والتقويض لله عز وجل، والرضا بقضائه، واليقين بمعيته وحفظه. يتجلى ذلك أولاً حينما أرادت أن تطمئن أن هذا الإحراء الشديد الأليم إنما كان بأمر من الله، فقالت: «الله الذي أمرك بهذا؛ «فلما أن أجاب «نعم» قالتُ

ثم نقفز قفزة زمنية طويلة نعبر السنين الطوال بعد ذلك، فإذا بإسماعيل عليه السلام يتزوج بزوجه الأولى التي لا تصبر على ضيق العيش، ولا ترضى بما قسم الله لها، ولا تصبر مع زوجها على مصاعب الحياة، فتشتكي وتقول: «إنًا في جَهْد وَشِدُةِ»!!! فلا يرى خليل الرحمن أن مثل هذه المرأة ضعيفة الإيمان أهل لأن تكون في كنف نبي من الأنبياء، ألا وهو إسماعيل عليه السلام، فلا يجد بدًا من أن يأمره بفراقها، وما كان من الابن الصالح إلا أن يطيع أماه، ولو في مجرد الإشارة «فَهَلْ أَوْصَاك بِشَيْءٍ \* قَالَتْ: فَعَمْ، أَمْرَنِي أَنْ أَقْرَأَ عَلَيْكَ السَّلام، وَيَقُولُ: غَيَّرُ عَتَبة ناك»..

ثم يعوضه الله عز وجل خيرًا منها: امرأة مؤمنة، تحمد الله في السراء والضراء ولاتشكوه لأحد، بل تثني عليه بالذي هو أهله وهي قانعة النفس، فيكون جزاؤها رضا الله عنها ورضى نبيه الكريم خليل الرحمن «قَالَ: فَإِذَا جَاءَ زُوْجُكِ فَاقْرَئِي عَلَيْهِ السَّلامَ، وَمُرِيهِ يُثْبِتُ عَتْبَةَ دَاهِ»

ُ وما أحوج نساعنا في هذا الزمان إلى الاقتداء بهذا الخلق، فتفيض البركة ويعم السرور، ويثبت بذلك عتبة الباب، وتدوم المودة والتعاون على البر والخير..

ثم تختم القصة أحداثها بتشييد أول بيت وضع للناس في مكة المكرمة.. وكان في علم الله أنه سيكون قبلة خير أمة أخرجت للناس، تهوي إليه الأفئدة من كل حدب وصوب، ومن كل فج عميق؛ ليشهدوا منافع لهم ولأمتهم.. وكان اللائق بهذا الموقف المهيب أن يختم بالدعاء والثناء الذي لا تزال تردده الأمة على مدى القرون حتى يرث الله الأرض ومن عليها؛

وَإِذَ نُرْفَعُ الْمُواعِدُ مِنَ الْلَيْتِ وَالْسَعَيْدِ لُرُبَّنَا لَقَبَلُ مِنَا لَقَبَلُ مِنَا لَقَبَلُ مِنَا وَأَجْفَلْنَا مُسْلِمَةً لِللَّهِ مِنَا وَأَجْفَلْنَا مُسْلِمَةً لَكَ وَأَرِنَا مَنَاسِكَا وَلَهُ عَلَيْنَا أَيْكُ أَنَ اللَّهِ وَمِنْ ذُرْيَتِنَا أَمَّةً مُسْلِمَةً لَكَ وَأَرِنَا مَنَاسِكَا وَلَهُ عَلَيْنَا أَيْكُ أَنَ عَلَيْنَا أَيْكُ أَنَ الْعَرِينَ وَلِيْعِثُ فِيهِمْ رَسُولًا مِنْهُمْ مِنْلُولًا عَلَيْهِمْ اللَّهُ وَلَا مِنْهُمْ وَيَعْلُوا عَلَيْهِمْ اللَّهُ وَلَا مِنْهُمْ وَلِلْمُونَ وَلَيْعِثُ فِيهِمْ وَلَا مِنْهُمْ وَلِلْمُونَ وَلَا مِنْهُمْ وَلِلَا مِنْهُمْ وَلِلْمُونَ وَلِلْمُونَ وَلِلْمُونَ وَلِلْمُونَ وَلِمُونَ وَلِلْمُونَ وَلِلْمُونَ وَلِلْمُونَ وَلِلْمُونَ وَلِمُ وَلِلْمُونَ وَلِلْمُؤْنِ وَلِمُ وَلِمُونَ وَلِلْمُونَ وَلِلْمُؤْنِ وَلِمُ وَلِمُونَ وَلِمُونَ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُ لِمُنَالِقُونَ وَاللَّهُ وَلِمُ وَلَوْلُونَ وَلِمُونَ وَلِمُ وَلِمُونَ وَاللْمُونَ وَلِمُ مِنْ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُونِهُ وَلِمُوالِمُ وَلِمُوالِمُونِ وَلِمُ وَلِمُونِهُ وَلِمُونِ وَلِمُونِ وَلِمُوالْمُونِ وَلِمُونِ وَلِمُونِ وَلِمُونِ وَلِمُونِ وَلِمُونِ وَلِمُ وَلِمُونِ وَلِمُونِ وَلِمُونِ وَالْمُوالِمُونِ وَلِمُونِ وَالْع

والله نسال ان يستعملنا لدينه، ويشغلنا بطاعته، ويجعلنا جندًا من جنوده.. أمين.. وصلى الله وسلم وبارك على نبيه الأمين، سيدنا محمد وعلى اله وصحبه احمعن.

JUA

على البلاء

ويشلطاني والمساهدة والمساه

اعداد/ صلاح نجيب الدق

الحمد لله الذي هدانا إليه صراطاً مستقيماً، والصلاة والسلام على نبينا محمد، الذي بعثه ربه هادياً، ومشراً، ونذيراً، وداعيا إليه بإذنه وسراجاً منيراً، أما بعد: فإن الصبر على البلاء، ابتغاء مرضاة الله تعالى، له منزلة عظيمة عند الله. ومن أجل ذلك أحببت أن أذكر نفسي وإخواني الكرام بثمرات الصبر على البلاء، فأقول وبالله تعالى على البلاء، فأقول وبالله تعالى

التوفيق:

الصبر في اللغة: المنع والحبس. [لسان العرب لابن منظور ٢٣٩١/٤].

الصبر في الشرع: حبس النفس عن الجزع والتسخط، وحبس اللسان عن الشكوى، والجوارح عن لطم الخدود، وشق الثياب ونحوهما. [عدة الصابرين لابن القيم ص ١٥].

#### معنى البلاء:

الاختبار، ويكون بالخير والشر. ومنه قوله تعالى: ﴿ كُلُّ نَفْسِ ذَابِقَةٌ ٱلْمُوتِّ وَنَبُلُوكُمُ بِٱلشَّرِ وَلَئْكُر فِتُنَةً وَإِلْنَا تُرْجَعُونَ ﴿ ﴿ ﴾ [الانبياء: ٣٠] [لسان العرب لابن منظور ١/ ١٥٥].

أنواع الصبره

الصبر ثلاثة أنواع، هي:

(١) الصبر على طاعة الله تعالى.

(٢) الصبر عن المعاصي.

 (٣) الصبر على المصائب. وسوف نتحدث عن كل منها.

### أولاً: الصبر على طاعة الله تعالى:

يحتاج العبد إلى الصبر عليها؛ لأن النفس بطبعها تنفر عن العبودية. ثم من العبادات ما يُكره بسبب الكسل كالصلاة، ومنها ما يُكره بسببهما البخل كالزكاة، ومنها ما يُكره بسببها جميعا، كالحج والجهاد.

#### ثانيا: الصبر عن المعاصى:

ما أحوج العبد إلى ذلك. ثم إن كأن الفعل مما تيسر فعله، كمعاصي اللسان من الغيبة، والكذب والمراء ونحوه، كان الصبر عليه أثقل، فترى الإنسان إذا لبس حريراً استنكر ذلك، ويغتاب أكثر نهاره، فلا يستنكر ذلك. ومن لم يملك لسانه في المحاورات، ولم يقدر على الصبر، لم ينجه إلا العزلة.

#### ثالثًا: الصبر على المصائب:

مثل موت الأحبة، وهلاك الأموال، وعمى العين، وزوال الصحة، وسائر أنواع البلاء، فالصبر على ذلك من أعلى المقامات؛ لأن سنده اليقين.

عَن أَبِي هُرَيْرَةَ رضي الله عنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّهِ صَلَّى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: مَنْ يُرِدُ اللّهُ بِهِ خَيْرًا يُصِبُ مِنْهُ. [البخاري ٥٦٤٥].

ُ وَقُرِيبُ مَن هَذا القسم، الصبر على اذى الناس، كالذي يؤذى بقول أو فعل أو جناية على نفسه أو ماله، والصبر على ذلك يكون

بترك المكافات. والصبر على أذى الناس من أعلى المراتب. قال الله تعالى: « لَتُمَلُونَ فَيَ أَمُولِكُمْ وَأَنْفُسِكُمْ وَلَشَمُونَ مِن الدِّينَ الْوَينَ أُونُوا الْمُولِكُمْ وَأَنْفُسِكُمْ وَلَشَمُونَ مِن الدِّينَ الْوَينَ الْوَينَ الدِّينَ الْمُورِكُوا الْأَمُورِ كَثِينًا وَإِنْ قَصْرُوا وَتَمَعُّوا فَإِنَّ ذَلِكَ مِنْ عَرْمِ الْأَمُورِ اللهِ عَمْ اللهُ وَقَالَ سَبِحانه: «وَلَقَدُ تَعَلَّمُ اللهِ يَعْدُولُونَ إِنَّ فَقَالُ سَبِحانه: «وَلَقَدُ تَعَلَّمُ اللهِ عَمْ اللهُ وَلَقَدُ تَعَلَّمُ اللهِ عَمْ اللهُ وَلَقَدُ تَعَلَّمُ اللهِ عَمْ اللهُ وَلَقَدُ تَعَلَّمُ اللهُ عَمْدِ رَبِّكَ وَكُن أَلْكَ يَعْدُ وَلَكَ مِنْ عَلَيْكَ اللّهِ وَلَقَدُ تَعَلَّمُ اللهُ وَلَيْنَ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْكَ اللّهِ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْكُ اللّهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْكُ اللّهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ الل

#### أقوال السلف عن الصبر:

(۱) قال عمر بن الخطاب رضي الله عنه: أفضل عيش أدركناه بالصبر، ولو أن الصبر كان من الرجال كان كريمًا. [عدة الصابرين لابن القيم ص ٩٥].

(٢) قال علي بن أبي طالب رضي الله عنه: ألا إن الصبر من الإيمان بمنزلة الرأس من الجسد، فإذا قطع الرأس بار الجسم. ثم رفع صوته فقال: ألا إنه لا إيمان لمن لا صبر له. وقال: الصبر مطية لا تكبو. [عدة الصابرين لابن القيم ص ٩٥]

(٣) قال عبد الله بن مسعود رضي الله عنه: الصبر نصف الإيمان، واليقين الإيمان كله. [الزهد لوكيع بن الجراح ٤٥٦/٢]

(٤) قال الحسن البصري: الصبر كنز من كنوز الخير لا يعطيه الله إلا لعبد كريم عنده. [عدة الصابرين لابن القيم ص ٩٥].

(٥) قال عمر بن عبد العزيز: ما أنعم اللهُ على عبد نعمة فانتزعها منه، فُعَوَّضَهُ مكانها الصبر إلا كان ما عوضه خيرًا مما انتزعه. [عُدة الصابرين لابن القيم ص ٩٥].

(٦) قال أبو على الدقاق: فأز الصابرون بعز الدارين؛ لأنهم نالوا من الله معيته، فإن الله مع الصابرين. [مدارج السالكين لابن القيم [١٦٦/٢]

#### آداب الصبر:

(١) من آدابِ الصبر استعماله في أول صدمة؛ لقوله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «إِنَّمَا الصَّبْرُ عِنْدَ الصَّدْمَةِ الأُولَى» [البخاري ١٢٨٣، ومسلم ٩٢٦].

(٢) الاسترجاع عند المصيبة. وهو قول: «إِنَّا للهُ وَإِنَّا إِلَيْهُ رَاجِعُونَ».

عَنْ أُمُّ سَلِّمَةً رضي الله عنها أنَّهَا قَالَتْ:
 سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّه صلى الله عليه وسلم يقول:

ما منْ مُسْلِم تُصِيبُهُ مُصِيبَةٌ فَيَقُولُ مَا آمَرَهُ اللَّهُ: (إِنَّا لِلَّهُ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ) اللَّهُمَّ أَجُرْنِي فَي مُصِيبَةٍ فَيَقُولُ مَا آمَرَهُ فِي مُصِيبَةٍ، وَأَخْلِفُ لَي خَيْرًا مِنْهَا، إِلاَّ آخْلَفَ اللَّهُ لَهُ خُنْرًا مِنْهَا، إلاَّ آخْلَفَ اللَّهُ لَهُ خُنْرًا مِنْهَا مَاتَ آبُو سَلَمَةَ قُلْتُ: آيُّ النَّسْلِمِينَ خَيْرٌ مِنْ آبي سَلَمَةَ، أُولُ بَيْتِ هَاجَرَ إلى رَسُولِ اللَّه صلى الله عليه وسلم، ثمُّ عَليه وسلم، ثمُّ عليه وسلم، قَالَتْ: آرْسَلِ إلِيَّ رَسُولَ اللَّه صلى الله عليه وسلم، قَالَتْ: آرْسَلِ إلِيَّ رَسُولَ اللَّه صلى الله عليه وسلم مَ قَالَتْ: آرْسَلِ إلِيِّ رَسُولَ اللَّه صلى الله لَهُ، وَقُلْتُ: إِنَّ لِي بِنَتْقَعَةً بَخُطُبُنِي لَهُ مَنْ أَبِي بَلْتَعَةً بَخُطُبُنِي لَهُ مَنْ أَبِي بَلْتَعَةً بَخُطُبُنِي اللّهُ أَنْ يُغْنِيهَا عَنْهَا، وَآدْعُو اللّهُ أَنْ يُغْنِيهَا عَنْهَا، وَآدْعُو اللّهَ أَنْ يُغْنِيهَا عَنْهَا، وَآدُعُو اللّه أَنْ يُغْنِيهَا عَنْهَا، وَآدْعُو اللّه أَنْ يُغْنِيهَا عَنْهَا، وَآدُعُو اللّه أَنْ يُغْنِيهَا عَنْهَا، وَآدُعُو اللّه أَنْ يُغْنِيهَا عَنْهَا، وَآدُعُو اللّهُ أَنْ يُغْنِيهَا عَنْهَا، وَآدُعُو اللّهُ أَنْ يُغْنِيهَا عَنْهَا، وَآدُعُو اللّهَ أَنْ يَذْهُمَ بِاللّهُ أَنْ يُعْنِيهَا عَنْهَا، وَآدُعُو اللّهُ أَنْ يُعْنِيهَا عَنْهَا، وَآدُعُو اللّهَ أَنْ يُعْنِيهَا عَنْهَا، وَآدُعُو اللّه أَنْ يَعْنِهُا وَاللّهَ أَنْ يَعْنِهُا وَاللّهُ أَنْ يُعْنِهُا وَاللّهَ اللّهُ الْكِالْكُولُ اللّهُ أَنْ يَعْنِيهُا عَنْهَا، وَآدُعُولُ اللّهُ أَنْ يَنْهُا وَاللّهُ أَنْ يَعْنِهُا إِلَيْهُ اللّهُ الْكُولُ اللّهُ أَنْ يُعْنِيهُا وَاللّهُ أَنْ يُعْنِهُا وَاللّهَ أَنْ يَعْلُولُ اللّهُ أَنْ يُعْلَى اللّهُ أَنْ يُعْلِيهُا وَاللّهُ أَلْهُ أَلَاهُ إِلَى الْكُولُ اللّهُ أَنْ يُعْلُولُ اللّهُ أَنْ يُعْلِهُا وَاللّهُ أَنْ الْعَلَالَةُ الْكُولُ اللّهُ أَنْهُ اللّهُ أَنْ يُعْلِيهُا وَاللّهُ أَنْهُا وَاللّهُ أَلْهُ أَنْ الْكُولُ اللّهُ إِلَا اللّهُ أَنْ الْهُولُ اللّهُ إِلَا اللّهُ اللّهُ أَنْ الْكُولُ اللّهُ أَنْهُ اللّهُ الْعُلُولُ اللّهُ ا

 (٣) سكون الجوارح واللسان، فأما البكاء فجائز. قال بعض الحكماء: الجزع لا يرد الفائت، ولكن يَسُرُ الشامت.

(٤) مِن حُسْنِ الصبرِ أن لا يظهر أثر المصيبة على المصاب، كما فعلت أم سليم امرأة أبي طلحة لما مات ابنها. [مختصر منهاج القاصدين ص٣٤٧، ٣٤٨].

كراهية تمنى البلاء

عَنْ عَبْدِ اللّهِ بْنِ أَبِي أَوْفَى رضي الله عنه:

أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَى الله عليه وسلم قَالَ:

أَيُّهَا النَّاسُ لاَ تَمَنُّوْا لِقَاءَ الْعَدُوَّ، وَسَلُوا اللَّهَ الْغَافِيَةَ، فَإِذَا لَقِيتُمُوهُمْ فَاصْبِرُوا، وَاعْلَمُوا أَنَّ الْجَنَّةَ تَحْتُ ظِلاَلِ السُّيُوف. ثُمُّ قَالَ: اللَّهُمَّ مُنْزِلَ السُّيَوف. ثُمُّ قَالَ: اللَّهُمَّ مُنْزِلَ المُّتَوَاب، وَهَازِمَ الأَحْزَابِ المُّدَاب، وَهُجْرِيَ السَّحَاب، وَهَازِمَ الأَحْزَابِ الْهُزَمُهُمْ وَانْصُرَّنَا عَلَيْهِمْ. [البخاري٣٠٢٥].

قال أبنُ بطال: حكمة النهي أنَّ المرء لا يعلم ما يؤول إليه الأمر، وهو نظير سؤال العافية من الفتن. وقد قال أبو بكر الصديق رضي الله عنه: لأن أعافى فأشكر أحب إليَّ من أن أبتلى فأصبر. [فتح الباري لابن حجر العسقلاني آ

الصير على البلاء وصية ريانية:

(١) قال تعالى: « وَلَنْتَلُونَكُمْ مِثْنَى مِنْ مِنَ آلْمُوْفِ وَالْجُوعِ وَمَنَ ٱلْمُوْفِ وَالْجُوعِ وَنَقَصِ مِنَ ٱلْأَمْوَلِ وَٱلْأَنْفِي وَالْفَرَاتُ وَيَشَرِ الصَّارِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّذِينَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ وَرَحْمَةً وَأَوْلَتِكُ هُمُ ٱلْمُهْتَدُونَ ﴿ اللَّهِ وَرَحْمَةً وَأُوْلَتِكُ هُمُ ٱلْمُهْتَدُونَ ﴿ اللَّهِ وَرَحْمَةً وَأُوْلِتِكَ هُمُ ٱلْمُهْتَدُونَ ﴿ اللَّهِ وَرَحْمَةً وَأُولَتِكَ هُمُ ٱلْمُهْتَدُونَ ﴿ اللَّهِ وَرَحْمَةً وَأُولَتِكَ هُمُ ٱلْمُهْتَدُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ وَرَحْمَةً وَأُولَتِكَ هُمُ ٱلْمُهْتَدُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ وَرَحْمَةً وَأُولَتِكَ هُمُ ٱلْمُهْتَدُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ وَاللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّه

(٣) وقال جِلُ شانه: « تَتُبَاؤُنَ فِي أَمْوَلِكُمْ وَ أَمْوَلِكُمْ وَأَنْفُونَ فِي أَمْوَلِكُمْ وَأَنْفُونَ أَوْفُوا ٱلْكِتَبَ مِن وَلَقْمُونَ أَوْفُوا ٱلْكِتَبَ مِن وَلَقَمْدُوا وَمُن اللّذِينَ أَنْفَرَكُوا أَذَى كَشِيرًا وَإِن تَصْبَرُوا وَتَمَنَّفُوا فَإِنَّ ذَلِكَ مِن عَنْدِهِ ٱلْأُمُودِ (١٤٥ ]. [آل عمران 1٨٦].

#### الصبر على البلاء وصية نبينا إ

(١) عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رضي الله عنه عَنْ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: مَا يُصِيبُ الْمُسْلِمَ مَنْ نَصَب (تعب) وَلاَ وَصَب (وجع) وَلاَ هَمَّ وَلاَ جُرْنَ، وَلاَ أَذَى، وَلاَ غَمَّ حَتَّى الشَّوْكَةِ يُشَاكُهَا إِلاَّ كَفْرَ اللهُ بِهَا مِنْ خَطَايَاهُ. [البخاري ٦٤١، ومسلم ٢٥٥٧].

(Ŷ) عَنْ عَطَاء بْنِ أَبِي رَبَاحٍ قَالَ: قَالَ لِي ابْنُ عَبَّاسِ رضي الله عنهَما: أَلاَ أَرِيكَ امْرَأَةُ مَنْ الْنُ عَبَّاسِ رضي الله عنهَما: أَلاَ أَرِيكَ امْرَأَةُ مَنْ الْمُنْ الْحَدَّةِ وَلْتُ: بَلَى. قَالَ: هَذهِ الْمُزْأَةُ السَّوْدَاءُ السَّهُ النَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَقَالَتْ: إِنِي أَصْرِعُ وَإِنِّي اَتَكَشَّفُ، فَادْعُ الله لِي. قَالَ: إِنِ أَصْرِعُ وَإِنْ شِئْتِ دَعَوْتُ اللهُ شَتْت صَبَرْتِ وَلَكَ الْحَنَّةُ، وَإِنْ شِئْتِ دَعَوْتُ اللهُ أَنْ يُعَافِيكِ فَقَالَتْ: أَصْبِرُ. فَقَالَتْ: إِنِي أَتَكَشَفُ فَلَاعً اللهَ لِي أَنْ لاَ أَتَكَشَفُ هَدَعَا لَهَا. [البخاري فَادْعُ اللهُ لِي أَنْ لاَ أَتَكَشَفُ، فَدَعَا لَهَا. [البخاري 6707، ومسلم ٢٥٧٦].

(٣) عَنْ أَنْسِ مْنْ مَالِكُ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: مَرِّ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ بِامْرَأَةٍ تَبْحِي مَرِّ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ بِامْرَأَةٍ تَبْحِي عَنْدَ قَبْرٍ فَقَالَ: اتَقِي اللَّهُ وَاصْبِرِي. قَالَتُ: إِلَيْكُ عَنْي، قَالَتُ لَمْ تَصِّبْ بِمُصِيبَةَي. وَلَمْ تَعْرِفْهُ. فَقَيل لَهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ فَقَل اللَّهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ فَلَمْ فَأَتْتُ نَابَ النَّبِيُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ فَلَمْ فَأَتْتُ نَابَ النَّهِ عَلَيْه وَسَلَّمَ فَلَمْ تَجِدْ عَنْدُهُ بَوَّائِنٍ، فَقَالَتْ: لَمْ أَعْرِفْكَ. فَقَالَ: إِنَّمَا الصَّدْمَةِ الأُولَى. [البخاري ١٢٨٣]، ومسلم ٢٦٨].

(٤) عَنْ صُهَيْبِ رضِي الله عنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «عَجَبًا لأَمْرِ اللَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «عَجَبًا لأَمْرِ الْلُؤْمِنِ، إِنَّ أَمْرَهُ كُلُّهُ خَيْرٌ وَلَيْسَ ذَاكَ لأَحَدُ إِلاَّ للمُؤْمَنِ؛ إِنْ أَصَابَتْهُ سَرًاءُ شَكَرَ فَكَانَ خَيْرًا لَهُ، لِلمُؤْمَنِ؛ إِنْ أَصَابَتْهُ ضَرَّاءُ صَبَرَ فَكَانَ خَيْرًا لَهُ». [مسلم وَإِنْ أَصَابَتْهُ ضَرَّاءُ صَبَرَ فَكَانَ خَيْرًا لَهُ». [مسلم

(هُ) عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: سَمِعْتُ النَّبِيِّ صَلِّي اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ: إِنُّ اللَّهُ قَالَ: إِذَا ابْتَلَيْتُ عَبْدِيَ بِحَبِيبَتَيْهِ فَصَبَرَ عَوَّضْتُهُ مِنْهُمَا الْجَنْةَ. (يُرِيدُ عَيْنَيْهِ) [البخاري ٥٩٥٣].

### الصبر على البلاء من صفات الأنساء:

قال الله تعالى مخاطياً نبينا صلى الله عليه وسلم: ﴿ فَأَصِيرَ كُمَا صَبِرَ أَوْلُواْ ٱلْعَزْهِ مِنَ الرَّسُلِ وَلَا سَبَرَ أَوْلُواْ ٱلْعَزْهِ مِنَ الرَّسُلِ وَلَا سَتَعَجِلُ لَمُثُمَّ كُأَيَّةً بِيَّوْ يَرَوَنَ مَا يُوعَدُونَ كَا يُوعَدُونَ كُمُ يَلَقُواْ إِلَّا

سَاعَةً مِن نَهَارٍ بَلِنَغُ فَهَلَ يُهْلَكُ إِلَّا ٱلْقَوْمُ ٱلْفَسِفُونَ ( ) » [الاحقاف ٣٠]،

وقال سيحانه عن يعض الأنبياء: « وَإِسْتَعِيلَ وَإِدْرِيسَ وَذَا الْكِفْلِ حُلُّ مِنَ الصَّامِينَ (أَنَّ وَانَّخَلَنَهُمْ فِي وَانْخَلَنَهُمْ فِي وَانْخَلَنَهُمْ فِي وَانْخَلَنَهُمْ فِي وَانْخَلَنَهُمْ فِي الصَّلِحِينَ (أَنَّ ) [الإنبياء ٨٥ - ٨٨].

[الصافات ۱۰۰ - ۱۰۲].

(٤) وقال حَلَّ شَانه عن أيوب صلى الله عليه وسلم: « وَأَذَكَّ عَبْدُنَا أَوْبَ إِذَ نَادَيْ رَبَّهُ وَأَنِي مَسَنِي عليه وسلم: « وَأَذَكَّ عَبْدُنَا أَوْبُ إِذَ نَادَيْ رَبَّهُ وَأَنِي مَسَنِي الشَّيْطُلُنُ يُصَبِ وَعَذَابٍ (اللهُ أَرَكُسُ مِعِكَ هَلَا مُعْسَلًا بَارِدُ وَشَرَابُ (اللهُ وَهَمَا أَنَهُ أَوْلَهُ مَعْمُهُم رَحَمَةً مِنَا وَذِكْرَى لِأَوْلِي الْأَلْبَ (اللهُ عَنْدُ إِيدِكَ ضِغْنًا فَأَصْرِب بِهِ وَلَا عَنْدُ إِنَّا لَا عَنْدُ إِنَا لَا عَنْدُ إِنَّا لَا اللهُ الل

#### (٥) ابتلاء نبينا ﷺ:

لقد ابتلي نبينا صلى الله عليه وسلم وتحمل من الأدى من أجل نشر الإسلام ما لا يستطيع بشر أن يتحمله، ويمكن أن نذكر

١ – طلق عُتبةً بن أبي لهب رقية بنت رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وكذلك طلق أخوه عتيبة أم كلثوم بنت رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وذلك قبل الدخول بهما؛ بغضاً في رسول الله حين أنزل الله سورة المسد: «تَبَتْ يَدَا أَي الله حِن أَنزل الله سورة المسد: «تَبَتْ يَدَا أَي لَهَبٍ وَتَبُ لَا ذَاتَ لَهُبٍ لَى وَامْرَأْتُهُ, حَمَالَةُ الْحُطبِ لَي وَامْرَأَتُهُ, حَمَالَةُ الْحُطبِ لَي في جِيدِهَا حَبْلُ مِن سَيدٍ () والمسد ١- ٥]

[البداية والنهاية لابن كثير ٣ /٢٦٨].

٧- عن عُرُوةَ بَنِ الزَّبَيْرِ قَالَ: سَأَلْتُ ابْنَ عَمْرِو بْنِ الْعَاصِ آخْبِرْنِي بَأَشْدُ شَيْء صَنَعَهُ الْمُشْرِكُونَ بِالنَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ قَالَ: بَيْنَا النَّبِيُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ يُصلِّى في حَجْر الْكَعْبَة إِذْ أَقْبَلُ عُقْبَةُ بْنُ أَنِي مُعَيْطٍ، فَوَضَعَ تُوْبَهُ في عُنْقِه، فَخَنَقَهُ خَنْقًا شَدِيدًا فَأَقْبَلَ أَيُو بَكْر حَتَّى عَنْقِه، فَخَنَقَهُ خَنْقًا شَدِيدًا فَأَقْبَلَ أَيُو بَكْر حَتَّى أَنِي أَنِي أَنِي اللَّهُ عَلَيْه وَرَفَعَهُ عَنِ النَّبِي صَلِّى اللَّهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ قَالَ: «أَتَقَتُلُونَ رَجُلاً أَنْ يَقُولَ رَبِي اللَّهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ قَالَ: «أَتَقَتُلُونَ رَجُلاً أَنْ يَقُولَ رَبِي اللَّهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ قَالَ: «أَتَقَتُلُونَ رَجُلاً أَنْ يَقُولَ رَبِي اللَّهُ عَلَيْه [البخاري ٣٨٥٦].

٣- عَنْ عبدِ الله بْنِ مَسْعُودِ رضي الله عليه عنه قَالَ: بَيْنَمَا رَسُولُ الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يُصَلَّى عِنْدَ الْبَيْتِ وَأَبُو جَهْلِ وَأَصْحَابٌ لَهُ جُلُوسٌ، وَقَدْ نُحِرَتُ جَزُورٌ بِالْأَمْسِ، فَقَالُ أَبُو جَهْلِ: أَيُّكُمْ نَقُومُ إِلَى سَلاً حَزُورِ بَنِي فَلاَنِ، فَيَأَخُذُهُ فَيَضَعْهُ فَي كَتَفَيْ مُحَمَّدِ إِذَا فَلاَنِ، فَيَأَخُذُهُ فَيَضَعْهُ فَي كَتَفَيْ مُحَمَّدٍ إِذَا سَجَدًا فَانْبَعَثَ أَشْقَى الْقَوْمِ (عَقْبَةُ بْنُ أَبِي سَكَمَد النَّبِيُ صَلَّى مُعَيْطٍ ) فَأَخَذَهُ، فَلَمًا سَجَدَ النَّبِيُ صَلَّى صَلَّى مَلَى

اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَضَعَهُ يَبْنَ كَتِفَيْهِ، قَالَ: بَعْضٍ، وَأَنَا قَائِمُ أَنْظَرُ لَوْ كَانَتْ لِي مَنْعَةً طَرَجَّتُهُ عَنْ ظَهْرِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وَالنَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ سَاحِدُّ، مَا يَرْفَعُ رَأْسُهُ حَتَّى انْطَلَقَ إِنْسَانٌ فَأَخْبَرَ فَاطِمَةٍ فَجَاءَتُ، وَهِيَ جُوَيْرِيَّةٌ قُطَرَحَتْهُ عَنْهُۥٚ أَقْبَلَثٍ عَلَيْهِمْ تُشْتِمُهُمْ فَلَمَّا قَضَى إِلنَّبِيُّ صَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ صَلاَّتَهُ رَفَعَ صَوْتَهُ، ثُمُّ دُعًا عَلَيْهِمْ، وَكَانَ إِذَا دُعًا دُعًا ثَلَاثًا، وَإِذَا سَأَلُ سَأَلُ ثَلاَثًا، ثُمُّ قَالَ: اللَّهُمُّ عَلَيْكَ بِقُرَيْشِ ثَلاَثُ مَرَّات، فَلَمَّا سَمِعُوا صَوْتُهُ ذَهَبَ عَنْهُمْ الضَّحْكُ، وَخَافُوا دَعْوَتُهُ، ثُمَّ قال: اللهُمِّ عَلَيْكَ بِأَبِي جَهْلَ بْنِ هِشَامٍ وَعُتْبَةً بْنِ رَبِيعَةً، وَشَيْبَةُ بُنَ رَبِيعُةً، وَالْوَلِيدُ بْنِ عُقْبَةً، وَأَمَيُّةً نْنَ خُلْفَ، وَعُقْبُهُ بْنِ أَبِي مُغَيْطٍ، وَذَكَرَ السَّابِعِ وَلَمْ أَخُفَظُهُ، فَوَالَّذِي بَغُثَ مُحُمَّدًا صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ بِالْحَقِّ لِقَدْ رَأَيْتُ الَّذِينَ سَمَّى صَرْعَى يَوْمَ نَدْر، ثُمُّ سُحِبُوا إلى القلِيب قلِيب بَدْر. [البخاري ٥٢، ومسلم ١٧٩٤]. ٤- رُوى الترمذي عَنْ أنس رضى الله عنه

قَالَ: قَالَ رَسُولَ اللَّهُ صلَّى اللَّهُ عليهُ وسلِّم: لقَدُّ أَخِفْتُ فِي اللَّهِ وَمَا يُخَافَ أَحَدُ، وَلَقَدْ أُوذِيتُ فِي اللَّهِ وَمَا يُؤْذِي أَحَدُ، وَلقَدْ أَتَتْ عَلَى ثَلاَثُونَ مِنْ بَيْنِ يَوْمِ وَلَيْلَةِ وَمَا لِي وَلِبِلاَلِ طَعَامٌ يَأْكُلُهُ ذُو كُبِدُ إِلاَّ شَيْءٌ يُوَارِيهِ إِبْطُ بِلالِ». [صحيح الترمذي للألباني حديث٢٠١٢].

صور من ابتلاء الصحابة:

(١) روى ابن ماجه عَنْ عَنْد الله نن مُسْعُود رضى الله عنه قَالَ: كَانَ أَوُّلَ مَزَّ أَظْهَرُ إِسْلامَهُ سَنْعَةً: رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وَأَيُو بَكْرٍ، وَعَمَّارٌ، وَأَمَّهُ سُمَيَّةٍ، فَأُمَّا رَسُولٍ وَصَهَيْبٌ، وَبِلال، وَالمُقْدَادُ، اللهِ صَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَمَنْعَهُ اللَّهُ بِغَمُّهِ أَبِي طَالِبٍ، وَأَمَّا أَبُو بَكْرٍ فَمَنَعَهُ اللَّهُ بَقَوْمِه، ۖ وَأَمَّا ۗ سَائِرُهُمْ فَأَخَذَهُمُ المُشْرِكُونَ وَالْنَسُوهُمْ أَدْرَاعَ الْحَدِيدِ، وَصَهَرُوهُمْ الشَّمْسِ، فَمَا مِنْهُمْ مِنْ أَجَدِ إِلاَّ وَقَدْ وَاتَاهُمْ عَلَى مَا أَرَادُوا إِلَّا بِلالا، فَإِنَّهُ هَانْتُ عَلَيْهُ نَفْسُهُ في الله، وَهَانٌ عَلَى قُوْمِهِ فَأَخُذُوهُ فَأَعْطُوْهُ الْوِلْدَانَ فَجَعَلُوا يَطُوفُونَ بِهِ فِي شَعَابِ مَكَةً وَهُوَ يَقُولُ أَخَذَ أَخَدُ. [صحيح ابن ماجه للألباني حديث ٢٢]. -

(٢) قَالَ سَعِيدُ بْنُ جُبَيْرِ: قَلْتَ لِعَبْدِ اللهِ بْن عَبَاس رضى الله عنهما: أكَانَ المُشْرِكُونَ

يَبْلَغُونَ مِنْ أَصْحَاب رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مِنْ الْعَذَابِ مَا يُعْذَرُونَ بِهِ فِي تِرْكِ دِينِهِمْ؟ قال: نعَّمْ، وَاللَّهِ إِنْ كَانُوا ليَضْرِبُونَ إَحَدَهُمْ، وَيُجِيعُونَهُ، وَيُعَطَّشُونَهُ حَتَّى مَا يَقْدرُ أَنْ يَسْتَوَيَ جَالِسًا مِنْ شِدَّةِ الضر الذي نزل به حَتَّى يُعْطِيَهُمْ مَا سَأَلُوهُ مِنْ الْفِتْنَةِ، حَتَّى يَقُولُوا لَهُ: اللَّاتُ وَالْغُزَّى إِلَهُكَ مِنْ دُونِ اللَّهِ؟ فَيَقُولَ: نَعَمْ، حَتَّى إِنَّ الجِعَل ليَمْرُ بِهِمْ فَيَقُولُونَ لِهُ: أَهَذَا الْجَعَٰلُ إِلَهُكَ مِنْ دُونِ اللَّهِ؟ فَيَقُولَ: نَعَمْ؛ افْتِدَاءً مِنْهُمْ مِمَا يَبْلغون مِنْ جَهْدِهِ. [سيرة ابن هشام ۱/۳۲۰].

(٣) عثمان بن عفان: قال محمد بن إبراهيم بن حارث التيمى: لما أسلم عثمان بن عفان أخذه عمه الحكم بن أبي العاص بن أمية فأوثقه رباطا، وقال: أترغب عن ملة أبائك إلى دين محدث، والله لا أحلك أبدًا حتى تدع ما أنت عليه من هذا الدين، فقال عثمان: والله لا أدعه أيدًا ولا أفارقه، فلما رأى الحكم صلابته في دينه تركه، قالوا: فكان عثمان ممن هاجر من مكة إلى أرض الحبشة الهجرة الأولى والهجرة الثانية، ومعه فيهما جميعًا امرأته رقية بنت رسول الله صلى الله عليه وسلم، وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: إنهما لأول من هاجر إلى الله بعد لوط. [الطبقات الكبرى لابن سعد ٣/٤٠].

(٤) طلحة بين عبيد الله: قال مسعود بن حراش: بينما نحن نطوف بين الصفا والمروة إذ أناس كثيرون يتبعون فتى شاباً موثقاً بيده في عنقه. قلت: ما شأنه؟ قالوا: هذا طلحة بين عبيد الله صبأ (أسلم) وامرأة وراءه تسبه. قلت: من هذه؟ قالوا: الصعبة بنت الحضرمي أمه. [الإصابة لابن حجر العسقلاني . 44. /4

(٥) الزبير بن العوام: روى أبو نعيم عن أبي الأسود قال: أسلم الزبير بن العوام وهو ابن ثمانی سنین، وهاجر وهو ابن ثمان عشرة سنة، وكان عم الزيير يعلق الزبير في حصير ويدخن عليه النار، وهو يقول: ارجع إلى الكفر. فيقول الزبير: لا أكفر أبدًا. [حلبة الأولياء لأبي نعيم . [19/1

وفي هذا القدر كفاية ، والحمد لله رب العالمين.

## نتيجة مسابقة السنة النبوية

| المستوى الأول                                 |                                            |    |
|-----------------------------------------------|--------------------------------------------|----|
| العنوان العنوان                               | الاسم                                      | م  |
| قرية الشوبك - أهناسيا - بني سويف              | حفصة جبر عبد الحسن خليفة                   | 1  |
| بنى مجدول - كرداسة - 1 أُكتوبر                | أحمد جمعة محمد السيد                       | 1  |
| السويس - مساكن العمل                          | عبد الرحمن مصطفى حسن السيد                 | r  |
| العطف - العياط - جيزة                         | طارف فتحي سلامة عفيفي                      | 2  |
| القاهرة - عابدين                              | فريال أحمد عصمت محمد عبد المنعم            | ٥  |
| اسكر - الصف - جيزة                            | اسيدة عبد العال إبراهيم                    | 1  |
| القنايات - الزقاريق - شرقية                   | أنس محمد عبد النعم محمد الغنام             | ٧  |
| ديرب السبوق - ديرب نجم - شرقية                | رضام حمد عطية فرج                          | ٨  |
| العجميين - أيشواي - فيوم                      | امحمدعلي أحمدعبد الله                      | 9  |
| <ul> <li>النحاس - الزقازيق - شرقية</li> </ul> | ط ارق محمد صبری محمد                       | 1. |
| فرسکور - دمیاط                                | الحمد محمد حسين عسل                        | 11 |
| السويس - مساكن العمل                          | أسماء مصطفى حسن سيد                        | 15 |
| الماليك -اهناسيا-بني سويف                     | أسماء ربيع أنور توفيق                      | 11 |
| شوبك - إهناسيا - بني سويف                     | رم ضان عنترم حمد أحمد                      | 11 |
| دمرو سليمان - دسوق - كُفر الشيخ               | صلاح محمد رزق الحليسي                      | 10 |
| الأعصر - دمياط                                | عبد الرحمن سالم محمد خليفة                 | 17 |
| الشوبك - إهناسيا - بني سويف                   | آبــــة أحــــــــــــــــــــــــــــــــ | 17 |
| السنانية - دمياطً                             | فاطمة الزهراء عبد العليم عبد العليم        | 11 |
| سلونث - بلبيس - شرقية                         | أحمد سعيد السيد محمد قبطان                 | 19 |
| القاهرة - الرح - الشرفية                      | رقية إبراهيم عبد عبد البديع محمد           | ٢. |
| الشوبك - إهناسيا - بني سويف                   | ابهية محمود حسن محمود                      | 11 |
| ملامس - منيا القمح - شرقية                    | اخضرمحمدخضرمحمد                            | rr |

## المستوى الثاني

|                             |                                                 | _ |
|-----------------------------|-------------------------------------------------|---|
| اسكر - الصف - جيزة          | ا حمدية عبد الله حسين يوسف                      |   |
| منية دمياط - دمياط          | ا شيماءمحمودعرنسة                               |   |
| الشوبك - إمناسيا - بني سويف | ٣ سمراحمد محمد بدوي                             |   |
| قونة - قلين - كفر الشيخ     | ٤ محمد محمد يـ وسـف عـمـران                     |   |
| أبو دثقاش - أبشواي - فيوم   | ٥ أحمد صبري محمد جفيلة                          |   |
| مدينة الأمل - السويس        | ١ محمد إبراهيم على مرسي                         |   |
| ديرب جُم - شرقية            | ۷ زینب کامیل السید إمیابی                       |   |
| الشوبك - إمناسيا - بني سويف | ٨ صفية جبر عبد الحسن خليفة                      |   |
| إهناسيا - بني سويف          | ٩ بهاء جمال جاد عبد الجواد                      |   |
| كردايس - ديرب غُم - شرقية   | ١٠ انـــــصــار كــامــل الــســيــد إمـــابــي |   |
| الحمودية - بحيرة            | ١١ سعيدمحمدسعيديوسف                             |   |
| شبرا الخيمة - قليوبية       | ۱۲ عبدمحمدسیدعطیه                               |   |
| اسكر - الصف - جيزة          | ۱۳ عبیر أحمد كامل محمد                          |   |
| ميت حمل - بلبيس - شرقية     | الحصادة محمد محمد عوض                           |   |
| الشوبك إهناسيا - بني سويف   | ١٥ انهالة شامي وحيدة فراج                       |   |
| الشوبك إهناسيا - بني سويف   | ۱۱ آیے قرجے ب حسب ین رضوان                      |   |
| القاهرة - الرح              | ١٧ سعد الديان محمود عطية محمد                   |   |
| الشوبك - إهناسيا - بني سويف | ١٨ أيرن إسماعيل عياد إسماعيل                    |   |
| الشوبك - إهناسيا - بني سويف | ١٩ شــروق محمد جمعة عبد السلام                  |   |
| طوی- بیا - بنی سویف         | ١٠ عـ لاء سايهان محمد                           |   |

77

التوكيد

ذو الحجة ١٤٣٢ هـ

#### الستوى الثالث

أبو الغيط - القناطر الخيرية - قلويبة اسكر - الصف - حلوان العطف - العياط - جيزة الشيوبك - إهناسيا - بني سويف السيالة - دمياط شبرا النخلة - بلبيس - شرقية منشية البكاري - الهرم - جيزة كفر دبوس - ههيا - شرقية التيين - حلوان الشوبك - إهناسيا - بني سويف الشقر - الفشن - بني سويف كفر دبوس - ههيا - شرقية العجميين - أبشواي - فيوم الخضيري - ههيا - شرقية الشوبك - بني سويف سيدى سالم - كفر الشيخ بلبيس - شرقية الشوبك - إهناسيا - بني سويف

عبيد التوميات محمود عبيد الغني الزهراء عبد الصودود محمد على م دی حسب بن سید حسب ن سفيان محمد شحات محمود س م رع زد بشی زر نات السيد عبد العاطي درعث وانعلى محمد \_ و د ه نیر عام رمنیر فاطمة محمد محمود محمد اس لام رجب ربيع عبد الحميد محمدم ع وض ع الام محمد 11 محمود السيدمكرم 15 سعيد محمد عبد الله أحمد 14 أحمد طاهر عبد المتعال مصطفى 12 أحمد عبد الحميد ربيع عبد الحميد سرور صلاح أحمد يوسف عمرو السيد محمد عبد الله فاطمة الزهراء عبد العليم إبراهيم جاد

#### المستوى الرابع

مبت أشنا - أجا - دقهلية الحلوس - إسماعيلية دمياط السنباط - فيوم عين شمس الشرقية - القاهرة العجميين - أبشواي - فيوم العياط - جيزة بلبيس شرقية الصف - حلوان ىلىس - شرقية بلبيس - شرقية بلبيس - شرقية السعدية - بلبيس - شرقية بلبيس - شرقية الصف - حلوان الصف - حلوان أبو صير البدرشين جيزة العجميين - أبشواي - فيوم فاقوس - شرقية الصف - جيزة الفيوم العجميين - أبشواي - فيوم بلبيس - شرقية

العجميين - أبشواي - الفيوم

حسنى عبد المنعم إيراهيم عطية عبد الله حسين مسلم حسن ير رياض عبده السقا ب سيد حميدة السيد عبد الله محمد شلبي عبد الخالق مصطفى سعد على عجمي أسماء سعيد حسين ليلى محمد محمد الحمرداش امان سيد خليل إبراهيم ايان أحمد عبد الفتاح محمد على سماح إسماعيل عبد النعم السيد رضا السيد محمد السيد فاطمة بحدوح عبد الفتاح 14 نادية عليوة محمد أحمد 12 عاسدة فاسز عبيد رب النبي 10 سامية عبد الله سالمة سعود 17 إسراهيم سعيد محمد أبو غزال 14 أحمد رمضان ماشم أحمد امان السيد الهدي محمد مروة عبد الصودود محمد علي 1. شيماء السيد أحمد محمد 51 عبد الله محمد سعد سلومة FF معاذ زكريا حسيني محمد السيد Tr محمد رمضان هاشم أحمد محمد

سوف يتم توزيع الجوائر يوم الأحد ٢٠١١-١١-٢٠ الموافق ٢٤ من ذي الحجة ١٤٣٣هـ

العدد ١٨٠ السنة الأربعون

التوكيد



|                             |                                                                                   | السلام عليكم : التحرير                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|-----------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 17-1                        | . وخذوا من شهركم عبرة                                                             | تنبه الغافل؛ فالموت ياتي بغتة - عندما ينطق الرويبضة - سبيل المؤمنين - احداث<br>دعوتنا - من نختار - حتى لا تغرق السفينة - الجزاء من جنس العمل - اتقوا الله .<br>وعظة - صدق أو لا تصدق «حول أحداث سوريا» - سياسة الترقيع «حول كثر الاحت<br>الحرمان .                                                                               |
| S O WO                      |                                                                                   | الافتتاحية : الرئيس العام فضيلة الدكتور/ عبد الله شاكر                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 17-1                        | لسنة على منهاج النبوة<br>سرعية للخروج من الأزمة                                   | الاحتفال بيوم الغدير بدعة لا أصل لها – أمة الإسلام أمة مرحومة – العدل في الإسا<br>التحذير من الفتن – العلماء والمحافظة على الثوابت «١-٢» – يا دعاة الأمة الزموا ا<br>– أهل السنة وموقفهم من أخطاء العلماء – منح الرحمن في شهر القرآن – أصول شا<br>الحالية – الإسلام أهدى سبيلاً وأقوم طريقًا – ضياع الأمانة أمارة علي قرب الساعة |
|                             |                                                                                   | كلمة التحرير : رئيس التخرير أ / جمال سعد حاتم                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 7 - 1<br>A - 9              | لها من أصحاب الأهواء-                                                             | عام يُقبَل وصفحة تطوى – انصار السنة جماعة دعوة وليسوا طلاب سلطة – وقفات ونظر<br>انصار السنة والجماعة السلفية – زلزال البلدان والأمن في الأوطان – رحمة بمصر واه<br>تركيا بين الحنين لأحضان المسلمين والتطلع لرفاهية الغربيين – نهاية رمضان والتغيير                                                                               |
| PER                         | DOMESTIC AND STREET                                                               | القرآن الكريم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 1.7.2.7.8<br>1.<br>1.<br>7. | د . عبد العظيم بدوي<br>الإمام/محمد حامد الفقي<br>صلاح نجيب الدق<br>مصطفى البصراتي | تفسير سورة الصافات الحلقات «الثانية – الثالثة – الرابعة – الأخيرة»<br>تفسير سورة ( ص ) الحلقة الأولى<br>من روائع الماضي ( تفسير سورة الفاتحة )<br>الإعجاز العلمي في القرآن الكريم<br>دراسات قرائية ( العظمة في القرآن الكريم )                                                                                                   |
| He to                       | DESKINDER LE                                                                      | باب السنة ؛ الشيخ / زكريا حسيني محمد ٥                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 17-1                        | عتكاف – الكتاب والسنة                                                             | من علامات الساعة انتشار الزنا – من علامات الساعة : كثرة شرب الخمر واستحلاا<br>السُنَةَ عَيْ الصَّدَرِ الثَّانِي للتشريعِ « ١ – ٥ » –هدي النبي صلى الله عليه وسلم في الا<br>يجب أن تكونا مصدر القوانين في مصر – تغليظ تحريم دماء المسلمين وأعراضهم –                                                                              |
|                             |                                                                                   | الفقه الإسلامي وأصوله                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 17-1                        | د . حمدي طه                                                                       | التيمَّمِ حَمَّقَةُ التَّيْمَمِ - أَهَكَامُ الْحَيْضُ * ١- ٥ » - الصلاةُ وأَحْكَامُهَا - مواقيتُ الصلاةِ الحَي<br>الصلاةِ ١٠- ٢ - صيام شعبان - أحكام رمضانية سؤال وجواب ؟                                                                                                                                                        |

| 1 AIII                                |                                                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|---------------------------------------|--------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1                                     | المستثنار/احمد السيد                                               | إعلام المصلين والولاة بمن يقدمونه لإمامة الصلاة «الحلقة الأخيرة»<br>الرخص الشرعية المتعلقة بالصيام .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ٧, ٧, ١                               | أيمن دياب<br>حسين بن عبد العزيز ال الشيخ                           | اللُّمع ببعض سنن الجمع «١- ٢» - صفوف الصلاة فضائل وأحكام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 11-1·                                 | صلاح نجيب الدق<br>التحرير                                          | أحكام زكاة الفطر – أحكام الحج والعمرة .<br>الفتاوي .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| N-1.                                  | أقوال العلماء في ربا                                               | الاقتصاد الإسلامي: د . علي السالوس: حكم جوائز القروض – المصلحة ومقاد «۱- ٢» – من تاريخ البنوك وإيهام الاقتصاديين – الربا حرام، ولكن ما الربا ؟ الجاهلية «١- ٢» – أعمال البنوك والمصارف – الاستثمار أنواعة وأحكامة – الردع البنوك «١- ٢» .                                                                                                                                                                                               |
| N-1<br>17-1.                          | متولي البراجيلي<br>د/ محمد جبر الألفي                              | دراسات شرعية ( أثر السياق في فهم النص / دلالات الألفاظ «١- ٤» - طرق الدلالة «١- ٣»- المقاصد الشرعية «١- ٤» أثر قاعدة الضرورات تبيح المحظورات «١- ٢» .                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| THE STATE OF                          |                                                                    | - تعذير الداعية من القصص الواهية : على حشيش                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 1-3<br>17-7                           | الأصلاب – قصة المرأة<br>السلام – قصة الراكبين<br>صف من شعبان – قصة | قصة النهر الذي خرق من جنة الفردوس إلى صدر الغار – قصة شك عائشة عليها محمد صلى الله عليه وسلم – قصة انتقال النبي محمد صلى الله عليه وسلم إلى الحسناء وفتنة بعض الصحابة بها – قصة لقمان الحكيم مع نبي الله داود علي الأربعة والبراق في القيامة – قصة وصية النبي صلى الله عليه وسلم لعلي ليلة الذابي موسى والصيام في الصيف – قصة الكثيف الرباني لأبي موسى مولى أبي ذر خلق آدم ومبتدا الطواف – قصة اجتماع الخضر رابع أربعة في كل يوم عرفة . |
| N-1                                   | عبد الرزاق السيد عيد                                               | القصة في كتاب الله : أصحاب الأخدود «١- ٤» - أصحاب الكهف «١- ٥» -<br>أصحاب القرية «١-٢»                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 17-1                                  | سعيد عامر                                                          | من الآداب الإسلامية : آداب عيادة المريض «٢- ٨» – مفاهيم يجب أن تصحح – آداب حرية الرآي والتعبير «١- $3$ » – صلة الأرحام «١-٢» – الأدب مع الصحابة (٢-١».                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ | اسامة سليمان                                                       | الشيعة : نقض نصوص الإمامة عند الشيعة « £ » – التاويلات الفاسدة للشيعة حو الصحابة الأبرار «١ – ٦» – شبهات حول الصحابة (لأبرار «١ – ٦» – شبهات حول الصحابة ( موقعة الجمل ٢ – ٢ )                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                                       |                                                                    | دراسات اجتماعية وآداب و أخلاق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 7-0-4                                 | أيمن دياب                                                          | النصيحة احكام وأداب «١- ٣»                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 1<br>£<br>A<br>17                     | صلاح نجيب الدق                                                     | العفو عن الناس سبيل المحسنين .<br>موقف المسلم عند الفتن .<br>كيف يستثمر المسلم وقته .<br>ثمرات الصبر على البلاء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| £ 0 7                                 | عبده أحمد الأقرع                                                   | خطر يهدد البيوت والأسر / نبذة : حول الطلاق .<br>وقفات نحو تربية الأبناء .<br>الإصلاح بين الناس من عمل المرسلين .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ž<br>V                                | شوقي عبد الصادق                                                    | نعمة الأمن .<br>محمد صلى الله عليه وسلم والذين معه .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |

| وحيد رب العالمين هو سبب الأمن والتمكين .<br>كانز الشخصية المسلمة .                                                                                                                                                                             | د . عبد العظيم بدوي                                                                                                     | 0                            |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------|
| نهم فتية / نبذة : حول أهمية دور الشباب .<br>نهج السلف سبيل النجاة .<br>لعمل الجماعي فضله وآدابه .                                                                                                                                              | أحمد يوسف<br>معاوية محمد هيكل<br>د. أحمد نصر الله خير                                                                   | ٤<br>٦                       |
| اب الأسرة: هيبة المسلم عند الناس وعند أسرته – الأسر الفقيرة والأسر الغنية ودخول<br>لجنة – البيت المسلم يحمل هم الإسلام – الأسرة المسلمة واتباع الشرع – الشكوى<br>ين الجواز والمنع – عقبات في طريق السعادة الأسرية ( الهجر وضوابطه).            | جمال عبد الرحمن                                                                                                         | 1 . F .<br>V . A .<br>11 .71 |
| الزهد و الرقائق والطاعات                                                                                                                                                                                                                       |                                                                                                                         |                              |
| ن اطاعني دخل الجنة – الاستقامة طريقك إلى الجنة .<br>لموانع من إنفاذ الوعيد «١- ٣»<br>حياة القلوب وسلامتها – من أسباب المغفرة .<br>ضل المشي إلى المساجد وعمارتها .<br>قرآن الفجر .<br>يوت في الجنة<br>نبر الحرمين ( سبيل النجاة وطريق السعادة ) | جمال المراكبي<br>محمد رزق ساطور<br>جمال عبد الرحمن<br>عبد العزيز الشامي<br>أحمد يوسف<br>صلاح عبد الخالق<br>أسامة الخياط | Y-1<br>W-Y<br>1Y<br>V        |
| قضابا عقدية و فكرية                                                                                                                                                                                                                            | SHOW THE PARTY                                                                                                          | 10/2 17                      |
| اذا التوحيد «١- ٤» .                                                                                                                                                                                                                           | رشاد الشافعي                                                                                                            | A - 0                        |
| لأمن والأمان في الإسلام .<br>لقرآن الكريم هو المصدر الأول للتشريع .<br>لأمر بالمعروف والنهي عن المنكر وهدم الأضرحة .<br>لتحذير من مخالفة الشريعة .                                                                                             | د . عبد العظيم بدوي                                                                                                     | ٣<br>٤<br>٦                  |
| ترمة دماء غير المسلمين وأموالهم وأعراضهم .<br>ذكير الأحباب بالأخذ بالأسباب «١- ٣» .<br>قفات شرعية مع تطبيق الشريعة الإسلامية «١- ٣» .                                                                                                          | المستشار / أحمد السيد                                                                                                   | ۳<br>۷-0<br>۱۲-1،            |
| صور من الشرك الأصغر يجبُ الحذر منها .<br>لقول الجازم في الرقى والتمائم .<br>خلاق المسلمين الفاتحين وشهادات المنصفين .<br>قاصد الحكم الإسلامي وأثره على الفرد والمجتمع .<br>لوسطية عند أهل السنة والجماعة .                                     | معاوية محمد هيكل                                                                                                        | \<br>\<br>\<br>\             |
| تتى لا يتهم الإسلام .<br>لسلفية صمام أمان للأمة .                                                                                                                                                                                              | جمال عبد الرحمن                                                                                                         | ۳                            |
| فمس وثلاثون خاصية من خصائص الإسلام ملخص لبعض موضوعات<br>فطبة عرفة<br>أمنهم من خوف / نبذة : حفاظ الإسلام على أمن غير المسلمين .<br>دع الجنازات والماتم .<br>لطريق إلى الله واحد لا يتعدد<br>قي الدين الهلالي يرد على القبوريين                  | التحرير<br>أحمد يوسف<br>محمود شلتوت<br>أحمد صلاح رضوان<br>د/ تقي الدين الهلالي                                          | \<br>\<br>\<br>\<br>\        |
| واحة التوحيد - درر البحار من صحيح الأحاديث القصار                                                                                                                                                                                              | علاء خضر - على حشيش                                                                                                     | 17-1                         |

|          |                         | مناسبات دورية                                                                 |
|----------|-------------------------|-------------------------------------------------------------------------------|
| 9        | شوقى عبد الصادق         |                                                                               |
| La is    | عبده الأقرع             | اقبل رمضان فاروا الله من أنفسكم خيرا .                                        |
| 9        | معاوية محمد هيكل        | رمضان قد عاد اتوقن أن تعود إليه ؟ .<br>رمضان شهر القرآن .                     |
| 9        | محمد الصادق             |                                                                               |
| 9        | سامح احمد ابو           | طهروا قلوبكم ووحدوا صفوفكم .                                                  |
| 9        | الروس                   | رمضان « نصر من الله وفتح قريب » .                                             |
| 9        | صلاح عبد الخالق         | من علامات الصوم المقبول.                                                      |
| 9        | مصطفى البصراتي          | ما يستحب في رمضان .                                                           |
| 9        | محمد عبد العليم الدسوقي | إصلاح القلوب وصون الجوارح في رمضان.                                           |
|          | صلاح عبد المعبود        | برنامج رمضاني مقترح .                                                         |
| 9        | صلاح عبد المعبود        | منهج مقترح بعد رمضان .                                                        |
| 1.       | متولى البراجيلي         | أثر عبادة رمضان على الفرد والمجتمع .                                          |
| ٩        | أسامة سليمان            | كيف نستقبل شهر الطاعات .                                                      |
| 9        | عبد العزيز الشامي       | دروس تربوية من حج سلف الأمة .                                                 |
| 11       | عبده الأقرع             | صيانة الحج من الرفث والفسوق .                                                 |
| 11       | عبده الأقرع             | ماذا بعد الحج؟                                                                |
| 17       | د.أحمد نصرالله خير      | الحج مشهد يوم عظيم                                                            |
|          | Design to the second    | تخليلات شرعية للواقع المعاصر                                                  |
| 7        | سامح احمد أبو           | نافذة على أعجب العجائب                                                        |
| 7        | 5000                    | «أربعين سَنَةً» تاهوا أم يتيهون ؟!<br>«أربعين سَنَةً»                         |
| 4.       | الروس                   | المجاعة في القرن الأفريقي بين التآمر والتخابر - شر البلية تشيخ الصحفية        |
| ٤        | المستشار/أحمد السيد     | وقفات شرعية مع أحداث الثورة المصرية                                           |
| ٥        | د . جمال المراكبي       | أنصار السنة والانتخابات                                                       |
| ٧        | صلاح عبد المعبود        | الفتنة المقنعة / نبذة : فتن في الواقع المعاصر                                 |
| market H | the State of the        | حوارات وتحقيقات التوحيد                                                       |
| 1        | إبراهيم رفعت            | حوار مع فضيلة الشيخ عبد الله المدلج                                           |
| ٧        | جمال سعد حاتم –         | حوار مع عميد كلية اللغة العربية مبعوث رابطة العالم الإسلامي بالهند            |
| 11       | سامح أبوالروس           | تحقيقات التوحيد ( كيف تختار عضو مجلس الشعب القادم )                           |
| i land   |                         | أخبار وبيانات الجماعة                                                         |
|          | September 6             | بيان من مجلس إدارة الجماعة المركز العام بشأن ما أثير مؤخراً بوسائل الإعلام    |
| 7-7      | March Charles           | المختلفة مما نسب باطلاً إلى الجماعة – بيان أنصار السنة تجاه ما تمر به الأمة – |
| 11       | التحرير                 | بيان أنصار السنة وعلماء أهل السنة بمصر – وثيقة جمعية أنصار السنة المحمدية     |
|          | Editory total           | بمصر والمقدمة إلى الحكومة المصرية الجديدة – اجتماع فروع الجماعة بالمركز       |
|          |                         | العام - زيارة الرئيس العام لدولة الكويت - أنصار السنة المحمدية على شبكة       |
|          | · 自己                    | الإنترنت - من أخبار الجماعة - من أخبار الجماعة- من أخبار الجماعة.             |
|          |                         | المغازي والسير                                                                |
| 9        | د.أحمد نصر الله خير     | غزوة بدر الكبرى                                                               |
| 1.       | عدد العزيز الشيامي      | أويس القرني رؤية سلفية                                                        |
|          |                         | طلب العلم والدعوة                                                             |
| 7        | أبو بكر الحنبلي         | قواعد وأصول لطلب العم الشرعي                                                  |
| 0        | جمال عبد الرحمن         | دور العلماء والدعاة في الأزمات                                                |
| 11       | معاوية محمد هيكل        | المنهج القرآني في الدعوة إلى الله                                             |

# شرالبلية تَشَيَّخ الصَّحفية ( (

بسم الله، والحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وعلى اله وصحبه ومن والاه، أما بعد..

فلقد كان من كلام أهل العلم في سالف الزمان قولهم: «شر البلية تشيخ الصُحفَّية»، وذلك أن الناس كانوا يحبون العلم والمسيخة حتى صار ذلك فيهم شرفًا يدعيه من ليس من أهله، مما جعل بعض الناس يقبلون على القراءة في كتب العلم والشريعة دون عرض على أهل العلم ودون مدارسة، فظهر فيهم التصحيف؛ فالمُصحَف: هو الذي يخطئ في قراءة الصحف، فيحرّف الكلام بغير علم ولا دراية.

مثال ذلك ما قاله بعضهم يوماً: وقال الشافعي: ويُستَحَبّ في المؤذّن أن يكون «صَبياً»، فقيل له: ما العلة في ذلك؟ قال: ليكون قادراً على الصعود في درَج المئذنة، وإنما هو «صييتاً»، من الصوت. وقال بعض السلف: «من كان شيخُه كتابَه كان خطؤه أكثر من صوابه».

هذا هو التصحيف، وإذا كان حال هؤلاء الصُّحُفية الذين يُصحَفون فيحرّفون بعض الكلمات والأسماء دون علم ولا قصد؛ إذا كان هذا الحال جعله العلماء «شر البلية» فكيف إذا كان من يُصحّف يحرّف الكلام على هواه، ويتعمد ذلك.

فقد ظهر في زماننا هذا طبقة من المصحّفين أسموا أنفسهم بِالصُّحُفيين ليس نسبة إلى التصحيف والتحريف ولكن نسبة إلى الصُّحُف؛ فهم كُتَّابِ في الصحف، وهم مؤلفون ومفكرون وأدباء ونخبة، يكتبون غالبًا خارج تخصصاتهم ويخرقون نطاق عملهم، ويتجاوزون حدود علمهم، وعندما لاحظوا أن الناس يحبون العلم ويعظمون المشيخة، ذهبوا ليبحثوا في كتب العلم والشريعة عن أسباب الشهرة؛ لجذب الأنظار إليهم، دون تخصص ولا مدارسة مع أهل العلم من العلماء الربانيين، ولم يكن لهم نصيب حتى من الإنصاف، وإنما ذهبوا يبحثون في كتب العلماء عن الزلات والمآخذ والعيوب، فيأخذون منها بغير فهم، ثم يحرّفون ما لا يفهمون، فيلبسون على الناس دينهم، ولا يزيدهم ما سمعوه أو طالعوه في الكتب إلا كما قال الله تعالى: « وَإِذَا عَلِمَ مِنْ ءَايُنِنَا شَيْئًا ٱتَّخَذَهَا هُزُوّاً أُوْلَتِكَ هُمُ عَذَابُ مُهِينٌ (١٠)» [الجاثية: ٩]!!

فبعض ۗ هُوُّلاً عَ الصحفيينُ الذين يُملئون بكتاباتهم صحف البلاد، ويظهرون في الشاشات على العباد؛ ليس لهم هدف إلا الإثارة التي تقوم على التّهييج

### اعداد/ سامح أحمد أبو الروس

والمبالغة، فيتعالمون ويتشيخون ويُصَحِّفون على هواهم ما يشاؤون، ويتكلمون بغير علم في دين الله تبارك وتعالى، فهم يتصدرون للكلام في المسائل الكبار التي يهاب العلماء أن يتكلموا فيها، إلا أن تكون مجامع فقهية شديدة التخصص.

وسبحان الله! فلقد تشابهت الأسماء، وتطابقت الصفات، فالمصحفون المحرّفون لكلام أهل العلم، والصحفيون الذين يتكلمون فيما ليس لهم به علم كلهم شرّ على الأمة، ولا شك يصدق عليهم قول العلماء «شر البلية تشيخ الصحفية! « فَمَنْ أَظْلَمُ مِمَنِ أَفْرَىٰ عَلَى اللّهِ كَذِبًا لِيُصِلُ النّاسَ بِغَيْرٍ عِلْمٍ إِنَّ اللّهَ لَا يَهْدِى الْقَوْمَ الظّللِمِينَ اللهِ الأَلْعَامِ: 124.

وفي الآونة الأخيرة تجاوزت كتاباتهم حتى وصلت إلى المساس بقواعد الدين ومفاهيمه الكبرى، بجهل وعناد. وإذا كان بعض هؤلاء شغلوا بالطعن في أهل الإيمان لصد الناس عن ذكر الله، وعن اتباع شرعه، كما قال لصد الناس عن ذكر الله، وعن اتباع شرعه، كما قال تعالى: «إنّهُ، كَانَ فَرَقُ مِّنْ عِادِي بِقُولُوب رَبّناً ءَامَناً فَأَغَفْر لَنَا وَارَحْنَا وَأَنَ فَرَقُ مِنْ عِادِي بِقُولُوب رَبّناً ءَامَناً فَأَغَفْر لَنَا وَرَحْنَا وَأَنَ خَيْرُ الزَّمِينَ فَي فَلْ الله وعن اتباع شرعه، كما قال فَنَ وَرَدُن وَكُنْتُم مِنْهُمْ تَضْحَكُون فَ الْمُؤْمِن وَنَا المؤمنون:١١٩، ١١٩]. وإذا كان هذا حالهم وشغلهم، فلا يصح لمؤمن أن ينشغل بهم وبأقوالهم، فضلاً عن متابعتهم والتراشق معهم بالكلمات واللعنات والسباب. ولا يصح أن يقبل مؤمن سماع الكذب والإهانة والطعن في أهل الإيمان، وفي دينهم، بل ويقبل على متابعة ذلك والإنصات إليه، والتطوع بنشره، فهذه ظاهرة غريبة!!

فحريٌ بأهل التقوى والإيمان ألا يضيعوا أوقاتهم مع أقوام قال الله تعالى عنهم: « يَبْغُونَكُمُ الْفَتْنَةَ» ومنهم من يحرفون الكلم عن مواضعه، ومنهم من يحرفونه من بعد مواضعه، ومنهم من يجعلون رزقهم أنهم يكذبون، ذلك أن متابعتهم فتنة «وَفِيكُمْ سَمَّاعُونَ لَهُمْ».

فاللهم الجعلنا من الذين يستمعون القول فيتبعون أحسنه، وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

إلى الإسلاميين ..قبل أن تبدأ معركة الإنتخابات والسياسة

# لساسة الشرعية

## لرفع الوعى السياسي الشرعي لدي العاملين بالساحة الاسلامية

احرص على اقتناء مجموعة كتب السياسة الشرعية لنخبة من علماء الشريعة وفقهاء التأصيل الشرعى للأحداث بما يوافق الرؤية الاسلامية المعاصرة .. برسوخ علمي .. والتزام منهجي ..







لخيارات السياسية للنبارات السلفية

















المركز العربي

للدراسات الإنسانية

بادر عجز مجموعتك قبل نفاد الكمية للاتصال والحجز: ١٤٤٤١٦٦٨٨ عدد

**Upload by: altawhedmag.com**