

Upload by: altawhedmag.com

### فاعلم أنه لا اله الا الله

### صاميت االمتياز

جماعة أنصار السنة المحمدية السئة الأربعون العدد ٤٧٢ ربيع الأخر ١٤٣٢ هـ

### الشرف العام

د. عبدالعظيم بدوي

### اللجنة العلمية

زكريا حسيني محمد جمال عبدالرحمن معاوية محمد هيكل

#### اثمن النسخ

مصر ٢٠٠ قرشا، السعودية ٦ ريالات، الإمارات؟ دراهم، الكويت ٥٠٠ فلس، المقرب دولار أمريكي، الأردن ٥٠٠ فلس، قطر ٢ ريالات، عمان نصف ريال عمائي، أمريكا ٢ دولار، أوروبا ٢ يورو

#### الاشتراك السنوي

١. عِلَّ الدَاخُلِ ٢٠ جِنْيِهَا (بحوالة بريدية داخلية باسم مجلة التوحيد - على مكتب برید عابدین)۔

٢. علا الخارج ٢٥ دو لارا أو ١٠٠ ريال سعودي

ترسل القيمة بسويفت أو بحوالة بنكية أو شيك على بتك فيصل الإسلامي - فرع القاهرة - باسم مجلة التوحيد - أنصار السنة (حساب رقم / ١٩١٥٩٠).

### د. عبدالله شاكر الجنيدي

رئيس مجلس الإدارة

"السالم عليكم" وو أحداث قدرها رب العالمن وو

أحداث متسارعة تمريها أمة الإسلام هذه الأيام في أنحاء عديدة من دولها. منظاهرات وثورات، صدامات واعتصامات، تغيرات متسارعة، والأمر لا تستبعد عنه أياد تخطط في الخفاء، وتدبر بليل ما يقع في النهار، وها هو حال الأمة التي لا نُراد لها أن تهنأ، بل بُراد لها الخراب والدمار لشعوبها، ولأرضها، ولدنياها.

ولقد علمتنا الأحداث أن الدنيا لا تدوم على حال، ومن رام دوام الحال فقد تطلب المحال وأن الدهر دُول، والأمام تتقلب، فرب عزيز منيع غنى رفيع أمسى كذلك وأصبح ذليلاً فقيراً وضبعاً (وَتلْكَ ٱلأَبَّامُ نُدَاوِلُهَا بَنْنَ النَّاس) [آل عمران: ١٤٠]، فيوم علينا ويوم لنا، ويوم نُساء ويوم نُسر (وَلَوْلا دَفْعُ اللّه النّاسَ بَعْضَهُمْ بِبَعْض لَفَسَدَت الأَرْضُ وَلَكنَّ اللَّهَ ذُو فَضْل عَلَى العَالَمينَ) [العقرة: ٢٥١].

علمتنا الأحداث أن الفتنة قد تكون نائمة فإذا اشتعلت فإن إطفاءها ليس باليسير لأنها تخرج من سيطرة العقلاء. فاللهم حنينا الفتن ما ظهر منها وما بطن، اللهم احفظ علينا أمتنا وولى علينا خيارنا ولا تول علينا شرارنا اللهم أمين.

رئيس التحرير

مجلة التوحيد لا يستغنى عنها مسلم



المركز العام: هاتف: ٢٧٩١٥٥٧٦ - ٢٥١٥٤٩٢ WWW.ANSARALSONNA.COM

### مدير التحرير الفني

### جمال سعد حاتم

### حسين عطا القراط



# . معاهداالعدد.

|   | 7   | افتتاحية العدد: بقلم الرئيس العام             |
|---|-----|-----------------------------------------------|
| 1 | 0   | كلمة التحرير: بقلم رئيس التحرير               |
| 1 | 1.  | باب السنة: إعداد/ زكريا حسيني                 |
|   | 15  | نعمة الأمن: إعداد/ شوقى عبدالصادق             |
|   | 14  | باب الفقه: إعداد/ د. حمدي طه                  |
|   | 11  | درر البحار: إعداد/ على حشيش                   |
| 1 |     | القرآن هو المصدر الأول للتشريع:               |
|   | 44  | إعداد د. عبدالعظیم بدوی                       |
|   | YA  | موقف المسلم عند الفتن: إعداد/ صَّلاح الدق     |
|   | 44  | بيان أنصار السنة المحمدية:                    |
|   | 4.5 | إنَّهُمْ فَتَيَّةً: إعداد/ أحمد يتوسف         |
| 1 | 77  | واحة التوحيد: إعداد/ علاء خضر                 |
| 1 |     | وقفات شرعبة مع أحداث الثورة المصرية:          |
| 1 | ٣٨  | إعداد المستشار/ أحمد السبد                    |
| 1 | 24  | دراسًات شرعية: إعداد/ متّولي البراجيلي "      |
| 1 | 27  | من الأداب الإسلامية: إعداد/ سعيد عامر         |
| 1 | 29  | وثيقة أنصار السنَّة المحمدية:                 |
| 1 | 0.  | تات الأسرة المسلمة: إعداد/ حمال عبدالرحمن     |
| - | 04  | تُصَدِيرِ الْداعية: إعداد/ على صشيش           |
| 1 |     | شبهات الشبيعة حول الصحابة الأبرار:            |
|   | OV  | إعداد/ أسامة سلحمان                           |
| 1 |     | منبر الحرمين:                                 |
| 1 | 7.  | خطبة الشيخ/ حسين بن عبدالعزيز آل الشيخ        |
| 1 | 77  | باب الاقتصاد الإسلامي: إعداد د. على السالوس   |
| 1 |     | القصة في كتاب الله:                           |
| 1 |     | إعداد/ عبدالرازق السيد عيد ٩٥                 |
| 1 |     | خطر يهدد البيوت والأسر: إعداد/ عبده الأقرع ٦٨ |
| 1 |     | 16 11 . 3 1 11 1 . 11                         |

لا تخلوا منها مكتعة وبحتاج اليهاكل بيت



سكرتير التحرير

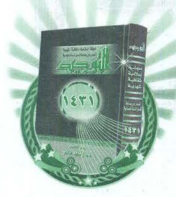
صطفى خليل أبو المعاطي

أحمد إبراهيم صوابي

البريد الإلكتروني

MGTAWHEED@HOTMAIL.COM رئيس التحرير:

GSHATEM@HOTMAIL.COM GSHATEM@HYAHOO.COM



الآن بالمركز العام المجلد الجديد لعام ١٢١١

التوزيع الداخلي: مؤسسة الأهرام وفروع أنصار السنة المحمدية مطابع الأهرام التجارية ـ قليوب ـ مصر

نقدم للقارئ كرتونة كاملة تحتوي على ٣٩ مجلداً من مجلدات مجلة التوحيد عن ٢٩ سنة كاملة ٧٢٥ جنيها للأفراد والهيئات والمؤسسات داخل مصر و ٢٦٠ دولارًا خارج مصر شاملة سعر الشحن الحمد لله، نحمده في السراء والضراء، وأشهد أن لا إله إلا الله الذي وسع سمعه الأصوات، وأشهد أن نبينا محمدًا عبدُ الله ورسوله صلى الله عليه وعلى الله وصحبه ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين.. وبعدُ:

فان الفتن خطرها عظيم وشرها مستطير، وهي انواع كثيرة، منها ما ظاهره خير، ومنها ما ظاهره شر، كما قال تعالى: ﴿ وَنَبْلُوكُمْ بِالشِّرِّ وَالْخَيْرِ فَتُنَّةً ﴾ [الإنبياء: ٢٥]، وأعظم الفتن ما كان في الدين، وهي من سنن الله في خلقه، قال تعالى: ﴿ أُحَسِبُ النَّاسُ أَنْ نُتْرَكُوا أَنْ نَقُولُوا آمَنًا وَهُمْ لاَ يُفْتَنُونَ (٢) وَلَقَدْ فَتَنَّا الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ فَلَيَعْلَمَنَّ اللَّهُ الَّذِينَ صَدَقُوا وَلَيعْلَمَنَّ الْكَادُونَ ﴾ [العنكبوت: ٢- ٣]، والمعنى: أن الناس لا نُتركون دون فتنة، أي ابتلاء واختبار، بل لا بد من ذلك؛ ليتبين الصادق في إيمانه من الكاذب، وهي واقعة على الجميع، قال تعالى: ﴿ لَتُبْلُونُ فِي أَمُوالكُمْ وَأَنْفُسكُمْ وَلَتَسْمَعُنَّ مِنَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكتَابَ مِنْ قَبْلِكُمْ وَمِنَ الَّذِينَ أَشْرَكُوا أَذًى كَثِيرًا وَإِنْ تَصْبِرُوا وَتَتَّقُوا فَإِنَّ ذَلِكَ مِنْ عَزْمِ الْأُمُورِ ﴾ [ال عمران: ١٨٦]، والآية تغيد أن الاستلاء واقع لا محالة، في المال بالجوائح والواجبات كالزكاة وغيرها، وفي النفس بالمرض والموت والتكاليف الشرعية، ومن أهل الكتاب بالسب والتحريش وغير ذلك، والمطلوب في مواجهة هذه الابتلاءات الصبر والتقوى: ﴿ وَإِنْ تَصْبِرُوا وَتَتَّقُوا فَإِنَّ ذَلكَ مِنْ عَزْمِ الْأُمُورِ ﴾ [ال عمران: ١٨٦].

وفي عصرنا أمواج من الفتن تترى، وقد مرّت مصرنا الحبيبة في الأيام الماضية بفتنة عظيمة؛ حيث خرج مئات الآلاف هنا وهناك رافعين شعارات مختلفة، وذلك لجمعها بين طوائف ومناهج متباينة، وبعضها لا صلة له بالإسلام، ولا يرغب في شريعة الرحمن، وقد اختلط فيها البر



بقام الرئيس العام المنيدي الله شاكر الجنيدي www.sonna\_banha.com

النوخيد العدد ٢٧٤ السنة الأربعون

بالفاجر، والصالح بالطالح، واختلط الرجال بالنساء، وقد انتهت هذه الأزمة بتخلي الرئيس عن الحكم، وتسلاط أمور البلاد للمجلس الأعلى للقوات المسلحة.

وأحب أن أقول بعد أن انتهت الأمور إلى ما انتهت إليه: يجب أن يعلم المسلم أن ما يقع به من العنت والمصائب هو بسبب ما اقترفت يداه، فقد قال الله تعالى لخير الناس بعد الأنبياء وهم الصحابة الكرام بعد غزوة أحد: ﴿ أَوْلَمًا أَصَابَتْكُمْ مُصِيبَةٌ قَدْ أَصَبْتُمْ مِثْلَيْهَا قُلْتُمْ أَنَى هَذَا قُلْ هُوَ مِنْ عِنْد أَنْفُسِكُمْ إِنَّ اللَّهَ عَلَى كُلَّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ [آل عمران: ١٦٥]، وقال لعموم الناس: ﴿ وَمَا أَصَابَكُمْ مِنْ مُصِيبَة قَبِما كَسَبَتْ أَيْدِيكُمْ وَيَعْفُو عَنْ كَثِيرٍ ﴾ [الشورى: ٣٠]، والآية تغيد أن كل مصيبة تصيب الإنسان، فهي بسبب ما اقترفت يداه، والله غفور، فلا يؤاخذ العبد بكل ذنب.

قال الحافظ ابن كثير رحمه الله في تفسيره للآية السابقة: «أي مهما أصابكم أيها الناس من المصائب، فإنما هي عن سيئات تقدمت لكم، ﴿ وَيَعْفُو عَنْ كَثِيرٍ ﴾ أي: من السيئات، فلا يجازيكم عليها، بل يعفو عنها». ﴿ وَلَوْ يُؤَاذَذُ اللَّهُ النَّاسَ بِمَا كَسَبُوا مَا تَرَكَ عَلَى ظَهْرهاً منْ دَابّة ﴾ [فاطر: ٤٥].

#### سلوك المسلم عند الفتن:

وبعد أن وقعت هذه المظاهرات، وخاض كثير من الناس فيها بكلام اشتمل على حق وباطل، أود أن أبين هنا واجب الأمة تجاه هذه الأحداث، وما الذي يجب على المسلم فعلُه أمام هذه النازلة، وأحدد ذلك في النقاط التالية:

#### أولاً: التوبة من المعاصى والذنوب والسيئات:

فالتوبة سبب في تفريج الكروب وغفران الذنوب ورفع العذاب، قال الله تعالى عن قوم يونس عليه السلام: ﴿ فَلَوْلاَ كَانَتْ قَرْيةٌ آمَنَتْ فَدَفَعَهَا إِيمَانُهَا إِلاَّ قَوْمَ يُونُسَ لَمًا آمَنُوا كَثَمَفْنَا عَنْهُمْ عَذَابَ الْخَزْي في الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَمَتَعْنَاهُمْ إِلَى حِين ﴾ [يونس: ٩٨]، وقد ذكر ابن كثير عن قتادة أنه قال: «لم ينفع قرية كفرت ثَم آمنت حين حضرها العذاب فتركت إلا قوم يونس، لما فقدوا نبيهم، وظنوا أن العذاب قد دنا منهم، قذف الله في قلوبهم التوبة، ولبسوا المسوح، وفرِّقوا بين كل بهيمة وولدها، ثم عجُوا إلى الله أربعين ليلة، فلما عرف الله منهم الصدق في قلوبهم، والتوبة والندامة على ما مضى منهم، كشف الله عنهم العذاب بعد أن تدلى عليهم». [تفسير ابن كثير ٢ / ٥٨٥].

وقال ابن القيم - رحمه الله-: «التوبة هي حقيقة دين الإسلام، والدين كله داخل في مسمى التوبة، وبهذا استحق التائب أن يكون حبيب الله، فإن الله يحب التوابين ويحب المتطهرين، ويدخل في مسماها الإسلام والإيمان والإحسان، وتتناول جميع المقامات، ولهذا كانت غايةً كل مؤمن، وبداية الأمر وخاتمته، وهي الغاية التي وُجد لاجلها الخلق والأمر، والتوحيد جزءً منها، بل هو جزؤها الأعظم الذي عليه بناؤها». [مدارج السالكين ١ / ٣٠٦].

#### ثانيًا: الاستعانة بالله عز وجل والفزع واللجوء إليه وحده:

فالنبي ﷺ كان إذا حَزَبه أمر فزع إلى الصلاة؛ لأن فيها لَجَوءًا وإظهارًا لضعف العبد وحاجته بين يدي ربه ومولاه، وبها يستمطر العبد فضل ربه ورحمته، ومن ضيّعها فهو لما سواها أضيع، وقد ذكر الله عن أصحاب الكهف أنهم لما فرُّوا بدينهم من قومهم خشية أن يفتنوهم طلبوا من ربهم صلاح أحوالهم ونجاتهم، فقالوا كما ذكر الله عنهم: ﴿إِذْ أَوَى الْفَتْيَةُ إِلَى الْكَهْفِ فَقَالُوا رَبِّنَا أَتِنَا مِنْ لَدُنْكَ رَحْمَةً وَهَيَّئٌ لَنَا مِنْ أَمْرِنَا رَشَدًا ﴾ [الكهف: ١٠].

#### ثالثًا: إصلاح النفس وتهذيبها:

وذلك بالإقبال على القرآن الكريم قراءة وتدبرًا وعملاً، قال الله تعالى: ﴿إِنَّ هَذَا الْقُرْآنَ يَهْدِي لِلَّتِي هِيَ أَقْوَمُ وَيُبُشِّرُ الْمُؤْمِنِينَ الَّذِينَ يَعْمَلُونَ الصَّالِحَاتَ أَنَّ لَهُمْ أَجْرًا كَبِيرًا ﴾ [الإسراء: ٩]، ومن اتبع هدى الله: كان في أمان من الضلال والشيقاء، والحيرة والإضطراب، قال تعالى: ﴿قَمَنِ اتَّبَعَ هُدَايَ قَلاَ يَضِلُّ وَلاَ يَشْقَى ﴾ [طه: ١٢٣]، والشيقاء مرتع وخيم للعبد، وهو ثمرة الضلال، كما أن النفس تهذب وتسعد بالأعمال الصالحة، وبها يقرب العبد من الله، وينال محبته ورضاه، ويمتلئ قناعة بما أعطاه، قال تعالى: ﴿ولَوْ آثُ كَتَبْنَا عَلَيْهِمْ أَنِ اقْتُلُوا أَنْفُسَكُمْ أَو اخْرُجُوا مِنْ دِيَارِكُمْ مَا فَعَلُوهُ إِلاَّ قَلِيلٌ مِنْهُمْ وَلَوْ أَنَّهُمْ فَعَلُوا مَا يُوعَظُونَ بِهِ لَكَانَ خَيْرًا لَهُمْ وَأَشَدَّ تَثْبِيتًا (٦٦) وَإِذَا لاَتَيْنَاهُمْ مِنْ دَيَارِكُمْ مَا فَعَلُوهُ إِلاَّ قَلِيلٌ مِنْهُمْ ولَوْ أَنَّهُمْ فَعَلُوا مَا يُوعَظُونَ بِهِ لَكَانَ خَيْرًا لَهُمْ وَأَشَدَّ تَثْبِيتًا (٦٦) وَإِذَا لاَتَيْنَاهُمْ مِنْ دَيَارِكُمْ مَا فَعَلُوهُ إِلاَّ قَلِيلٌ مِنْهُمْ ولَوْ أَنَّهُمْ فَعَلُوا مَا يُوعَظُونَ بِهِ لَكَانَ خَيْرًا لَهُمْ وَأَشَدَ تَثْبِيتًا (٦٦) وَإِذَا لاَتَيْنَاهُمْ مِنْ لَكُانَ خَيْرًا لَهُمْ وَأَشَدَ تَثْبِيتًا مَلَى مَنْ التَرْمُ مِنْ لَوْ الْتَعْمِلُ اللهُ عَلْهُمْ ولَوْ أَنْهُمْ فَعَلُوا مَا مُسْتَقِيمًا ﴾ [النساء: ٢٦- ٨٦]، وقد بينت هذه الآيات أن من الترم

لتكاليف الربانية، حصلت له أنواع من المنافع منها:

حصول النفع له في الدنيا والآخرة، ومنها: الثبات على الحق والاستمرار عليه، ومنها الحصول على الأجر العظيم من لدن رب العالمين، ومنها الهداية إلى الصراط المستقيم، وصدق الله إذ يقول: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اسْتَجِيبُوا لِلَّهِ وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُمْ لِمَا يُحْيِيكُمْ ﴾ [الانفال: ٢٤].

رابعًا: الرجوع إلى العلماء الربانيين:

وهذه مسألة مهمة للغاية، فإذا نزلت بالمسلمين نازلة أو حدث لهم أمر: فعلى جميع الأمة الرجوع إلى آهل العلم والفقه، ممن سلمت عقائدهم، وعُرفوا بالاتباع، فهم أعلم الناس بالحق، وأدرى الناس بالموازين الشرعية، وهم ورثة الأنبياء، وأفقه الناس بالواقع، والله تعالى قد أمر في كتابه بالرجوع إليهم، فقال سبحانه: ﴿ وَإِذَا جَاءَهُمْ أَمْرٌ مِنَ الأَمْنِ أَوِ الْخَوْفِ أَذَاعُوا بِهِ وَلَوْ رَدُّوهُ إِلَى الرَّسُولِ وَإِلَى أُولِي الأَمْرِ مِنْهُمْ لَعَلِمَهُ النَّيْنَ يَسْتُنْبِطُونَهُ مِنْهُمْ وَلَوْلاً فَضْلُ اللَّه عَلَيْكُمُ وَرَحْمَتُهُ لاَتَبَعْتُمُ الشَّيْطانَ إلاَّ قليلاً ﴾ [النساء: ٨٣].

وهذه الآية أصل عظيم في الاستنباط والاجتهاد، وقد أمرت عند حدوث ما يُوهم الاختلاف والقيل والقال بالرجوع إلى الرسول في وذلك في حياته، وإلى سنته بعد مماته في ثم إلى أولي الأمر، ويدخل فيهم العلماء؛ لأن العلماء إذا كانوا عالمين بأوامر الله ونواهيه، وكان يجب على غيرهم قبول قولهم لم يبعد أن يُسمَوُّا أولي الأمر من هذا الوجه، والذي يدل عليه قوله تعالى: ﴿لِيَتَقَقَّهُوا فِي الدِّينِ وَلِينُذْرُوا قَوْمُهُمْ إِذَا رَجَعُوا إليهمْ لَعَلَهُمْ يَعَلَهُمْ يَوَاللهِ المُعنى إطلاق اسم أولي يَحْذَرُونَ ﴾ [التوبة: ١٢٢]، فأوجب الحذر بإنذارهم، وألزم المنذرين قبول قولهم، فجاز لهذا المعنى إطلاق اسم أولي الأمر عليهم، وقد أفادت الآية: أن في أحكام الحوادث ما لا يُعرف بالنص، بل بالاستنباط، وأن الاستنباط الصحيح المبني على قواعد الشرع حجة، وأن على العامي تقليد العلماء في أحكام الحوادث، ووجوب التثبت في الأخبار، وعدم إشاعتها إلا بعد التدقيق والتحقيق، ومعرفة ما يمكن أن يقال وما لا يقال.

قال القاسمي - رحمه الله-: «في هذه الآية تأديب لكل من يحدّث بكل ما يسمع، وكفى به كذبًا، وخصوصًا عن مثل السرايا، والمناصبين الأعداء، والمقيمين في نحر العدو، وما أعظم المفسدة في لهج العامة بكل ما يسمعون من أخبارهم خيرًا أو غيره». [تفسير القاسمي ٥ / ١٤١٢].

وقد روى مسلم في صحيحه عن أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي ﷺ قال: «كفى بالمرء كذبًا أن يحدث بكل ما سمع» [مسلم ه].

شكر وتقدير:

وأرى أن الذي يلزم المسلم في ظل هذه الأحداث والفتن: الإخلاصُ في القول والعمل، والصبر والتعاون على البر والتقوى، وتفقُّد المحتاجين، ومساعدتهم، وتقديم العون لهم، وهنا أتوجه بكلمة شكر إلى اللجان الشعبية التي شُكّلت من المواطنين، وساهمت في المحافظة على الأمن ورعاية مصالح الناس.

وعلى الشباب المسلم الواعي: التعقل والاتزان، والبعد عن التهور، وألا يسير خلف رايات علمانية، أو دعوات ضالة مضلة، ونحن لا نرضى بغير الإسلام بديلاً، وندعو جميع المسلمين إلى القيام به والالتزام بأحكامه، وعلى الحكومة أن تحافظ على هذا الدين، وأن تسوس الأمة بالكتاب والسنة، وأن تعظم الشريعة الربانية، فهو الدستور الرسمي للدولة، ويجب تنفيذه في جميع السياسات، والإعراض عن جميع المناهج المخالفة والدساتير المستوردة، فإنها مهلكة ومضيعة.

أسال الله أن يحفظ علينا ديننا، وأن يسلمنا وبلادنا وبلاد المسلمين من كل مكروه وسوء، وأن ينشر الأمن والأمان والاستقرار في أوطاننا، وأن يرد الأمة إليه ردًا جميلاً، اللهم رب جبرائيل وميكائيل وإسرافيل، فاطر السماوات والأرض، عالم الغيب والشهادة، أنت تحكم بين عبادك فيما كانوا فيه يختلفون؛ اهدنا لما اختلف فيه من الحق بإذك، إنك تهدي من تشاء إلى صراط مستقيم، وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وعلى اله وصحبه أجمعين. والحمد لله رب العالمين.

النوحيد العدد ٢٧١ السنة الأربعون

الحمد لله وارث الأرض ومن عليها من الخلق، وباعث محمد رسوله بالهدى ودين الحق صلى الله عليه وسلم وآله وأصحابه وسلم تسليمًا كثيرًا وبعد:

يأتى هذا الملتقى فى ظروف بالغة الدقة والأهمية، حيث تمر الأمة بتحولات كبرى، تستوجب أن يكون للعلماء والحكماء فيها مشاركة فعالة، وتوجيه مؤثر، وريادة حقيقية لتحقيق وحدة الصف والكلمة على منهج وعقيدة أهل السنة والجماعة، ونصرة الإسلام عقدة وشريعة.

وفى يوم السبب 17 /٣/ ١٤٣٢/هـ الموافق النصار السنة المحمدية بالمركز العام، وفى فنيافة فضيلة الشيخ محمد حسين يعقوب، فنيافة فضيلة الشيخ محمد حسين يعقوب، وبحضور كوكبة من علماء ومشايخ أنصار السنة، والدعوة السلفية بالإسكندرية، ونخبة من علماء مصر ومشايخها، لمدارسة الوضع الراهن، وآليات العمل التي يجب أن تقدم إلى الأمة من خلال رؤية شرعية للواقع وضبط الأحكام الشرعية للنوازل من خلال اجتماع أهل العلم على ما يستجد من أحداث، وتقديم رؤية شرعية للشباب المسلم، ووضع آليات للعمل الدعوي بما يتناسب مع المرحلة المقبلة وتفعيل وتأثير في واقع الأمة.

وقد ناشد العلماء شباب الأمة أن يراجعوا العلماء الربانيين السائرين على منهاج النبوة في كل المستجدات على الساحة الإسلامية،

التوحيد ربيع الأخر ١٤٣٢ هـ 🛚 ٥



بقلم رئيس التحرير چمال سعد حائم

GSHATEM@HOTMAIL.COM GSHATEM@YAHOO.COM

وكيفية التعامل مع الواقع تعاملاً صحيحًا، مطالبين بضرورة إفساح الطريق

والسبل أمام الدعاة إلى الله حتى يقوموا بواجبهم تجاه الأمة. مناشدين الشباب وجميع العاملين في الهيئات والمصانع والشركات والنقابات العودة إلى أعمالهم، وأن يتقوا الله تعالى بالمحافظة على الممتلكات العامة والخاصة، والعمل على عودة الأمن والأمان إلى ربوع البلاد، ومن فعاليات اللقاء نقتطف فقرات مما جاء على السنة المشايخ والعلماء حيث عبر الجميع عن سعادتهم بهذا اللقاء وضرورة تفعيل ما يصدر عنه.

#### ٥٥ الرئيس العام في كلمة الافتتاح ٥٥

فقد بدأ الرئيس العام لجماعة أنصار السنة المحمدية اللقاء بالترحيب بالمشايخ والعلماء وأكد على الدعوة إلى التألف والتقارب والتراحم خاصة في مثل هذه النوازل التي تقع فيها الأمة، وأن هذا الملتقي ينعقد لتوجيه رسالة ربانية شرعية إلى الحكام والمحكومين بضرورة الائتلاف على منهاج النبوة؛ وهو الحق الذي أرسل به النبي محمد صلى الله عليه وسلم، حتى يعبد الناس ربهم في أرضه، وأن يعوا حيداً ما خلقهم الله سبحانه من أجله.

كما وجه فضيلته إلى ضرورة الحكم بالعدل، والنهي عن الظلم، وفتح أفاق جديدة للدعوة الإسلامية، مؤكدًا على ضرورة الاعتناء بالشباب المسلم – فهم عاماد الأمة وأمانة في أعناقنا، والسعي الجاد من خلال دراسة الواقع، لتقديم مقترحات وتصورات مناسبة لمعالجة أمراض

كما طلب في كلمته التي افتتح بها اللقاء

العمل على تأصيل مبدأ المرجعيات، وقراءة الواقع، وفتح قنوات الاتصال مع رجال الأزهر والأوقاف والدعاة والعلماء المشهود لهم. والقضاة وأصحاب الكلمة الصحيحة الصادقة، مشددًا على ضرورة إصلاح الجوانب الثقافية والفكرية والمنهجية في المؤسسات الرسمية، ووجوب الاجتماع وتنفيذ أمر الله تعالى بالاعتصام بحبله المتين من خلال القرآن والسنة بفهم سلف الأمة؛ قال تعالى: (واعتصموا بحبل الله جميعًا ولا تفرقوا) قال الإمام مالك رحمه الله تعالى «لا يصلح آخر هذه الأمة إلاً بما صلح به أولها». لذا وجب التفعيل العملى لما جاء في المنهج الرباني قرءانًا وسنة.

#### ١٥٥ الخروج برأي واحد ثبيته للأمة ١٥٥

وفى كلمته التى القاها فضيلة الأستاذ الدكتور على السالوس أستاذ الفقه والأصول، والنائب الأول لرئيس مجمع فقهاء الشريعة بأمريكا قال: «إننا نحتاج لتبادل الآراء، والخروج برأي واحد نتفق عليه، ونخبر الأمة به، وتأصيل ما وقع فى مصر تأصيلاً شرعيًا، يتفق عليه علماء الأمة، كما أعرب عن سعادته بعقد هذا اللقاء.

و نأتلف ونختلف ولكننا متفقون في الأصول و و و اكد الدكتور جمال المراكبي على كيفية التعامل مع ولي الأمر الجائر - وهي موجودة في كتب العقائد، وتصريم الخروج على ولي الأمر وإن جار وإن ظلم!!

وشدد على ضرورة التحلي بالصبر، وعدم الخروج على الحكام. وأننا نحتاج في هذه الأحداث السريعة إلى تدخل حاسم وسريع لما تقتضيه الضرورة، قائلاً: إن الناس يلجأون إلينا كدعاة.

التوحيد العدد ٤٧٢ السنة الأربعون

وأشار فضيلته في كلمته إلى أن هناك دعوة سلفية لتفعيل توقيعات مليونية منظمة للتأكيد على ضرورة تفعيل الشريعة بما تقتضيه المادة الثانية من الدستور مع ضرورة وجوب الحفاظ على هذه المادة في موضعها من الدستور وعدم المساس بها تحت أية ظروف.

وقال: إننا في ظل أحداث جسام قد ناتلف، وقد نختلف ولكننا بفضل الله متفقون في الأصول، ونحن في جماعة أنصار السنة لنا أصولنا العقدية والمنهجية التي تحكمنا، ونلتزم بها، متسائلاً: هل يناسب في هذه الفترة أن ندعو إلى أن يكون في جيب كل مواطن في أنحاء مصر بطاقة انتخابية كوسيلة من وسائل الضغط السلمي المشروع للوصول إلى الأهداف الشرعية – وتفعيل المادة الثانية تفعيلاً حقيقيًا بإرادة وقدرة، وإن الهدف في هذه المرحلة هدف إصلاحي، وإن كنا نامل في تطبيق كامل والموعظة الحسنة.

#### وجوب الإصلاح والتغيير في كل المؤسسات و وجوب الإصلاح والتغيير في كل المؤسسات و المناسسات و المناسسا

وفى الكلمة التى ألقاها فضيلة الشيخ محمد حسان أشار إلى أننا إن كنا قد تغيبنا فى الماضي فلا ينبغي أن نتغيب فى الحاضر واصفًا هذا التغيب بأنه سلبية، والمشاركة وإن كان فيها أخطاء فهي إيجابية. وشدد على ضرورة التحرك الإيجابي ولا حرج من الخطأ، فيجب أن نتحرك في المرحلة القادمة بصورة جماعية، وكلمات واضحة، وإلا فلن يكون لنا تأثير بذكر.

كما أكد على وجوب الإصلاح والتغيير فى كل المؤسسات؛ المؤسسة الأمنية، والتعليمية، والإعلامية والاقتصادية، والسياسية،

والدعـــوية... إلخ، ووجـــوب التعامل بجدية ومعرفة المرحلة وما تحتاجه حتى نصل إلى نتائج إيجابية مثمرة، ومعرفة ما يجب علينا تحاه أمتنا.

وقد اقترح عدة توصيات:

١- تفعيل المادة الثانية من الدستور.

٧- إعادة دور المسجد.

٣- استثمار القنوات الفضائية وبيان حرمة
 الاعتصامات والاحتجاجات لتأثيرها السلبي
 على اقتصاديات البلاد.

٤- تغليب المصالح العامة على المصالح
 الخاصة في وقت الأزمة.

٥- مراعاة سنن التغيير الكونية في التدرج.
 ١٤ والاجتماع يقل به الشر ١٥

وقد أكد الدكتور سعيد عبد العظيم – أحد رموز الدعوة السلفية بالأسكندرية على الوحدة وعدم الاختلاف قائلاً: «حسبنا الالتقاء، وأن مجرد الاجتماع في حد ذاته هو نجاحٌ كبير، وإن وجدت بعض الاختلافات في الفروع خاصة وأن ما يجمعنا هو الكثير؛ وأن ما بيننا منهج واحد ونجت مع في الأصول، وأن تسارع الأحداث وتقاربها جعل بعض العلماء والمشايخ يصدرون أراءٌ جانبهم فيها الصواب.

وأشار إلى أن الدعاة يجب أن ينتبهوا لفقه الخلاف في جتمعون بلا تفرق ولا تشردم فالاجتماع به يقل الشر.

واعتبر الشيخ أن هذا الاجتماع بداية لأجل التواصل. والتباحث فالطروحات كثيرة، والأمر يحتاج إلى سُبل للإصلاح. ولابد من تأصيل للأحداث التى وقعت، مطالبًا بضرورة تحديد الموعد الثانى لهذا الملتقى لاستمرار التواصل

التوحيد ربيع الأخر ١٤٣٢ هـ

التحرير

والتفاعل والتوافق.

و وجوب الاعتصام بالكتاب
والسنة و

وفى مشاركته أكد فضيلة الشيخ مصطفى العدوي المحدث والداعية الإسلامي على ضرورة الاجتماع، وعدم التفرق والحذر من الخلاف ووجوب الاعتصام بالكتاب والسنة بفهم سلف الأمة، وقد قدم مقترحات إلى الملتقى جاء فيها:

۱- وجوب إصدار بيان برغبتنا في أن نُحكم بكتاب الله وسنة نبيه صلى الله عليه وسلم.

٢- دوام الاعتصام بالكتاب والسئنة، وأن تدوم هذه الاجتماعات، وأن تشكل في كل محافظة مجالس أمناء من المتخصصين من ٤٠- عضوًا ثم يحدث منهم تصعيد على مستوى الدولة للتخاطب مع المسئولين والاتجاهات المعندة المختلفة.

٣- مجلس «الصلح خير» مجلس يجمع المسلمين على كلمة سواء، ويساعد أهل الإعلام، والقنوات الفضائية لتقويض الخلاف.

٤- عدم التعجل في إصدار الفتاوي في النوازل وتشكيل مجلس للباحثين، ومجلس لكبار العلماء وتقديم الأبحاث والنتائج لجميع الدعاة.

٥- ضرورة تفعيل وإرساء دور الأمن في
 مصرحسب الشرعية حتى يتحقق للناس
 أمنهم.

 ٦- الإضرار باقتصاد البلاد أمر عسير وخطير ويجب تداركه والحرص على بلادنا بالنصح الأمين للمسلمين.

و معرفة مسائل الخلاف السائفة و

وفي كلمته قدم الشيخ وحيد بالي الداعية الإسلامي عدة تصورات وتوصيات إلى المؤتمر:
١- تضافر وتعاون الجهود المختلفة.

٢- حصر الخلافات وبحثها ومراعاة الخلاف السائغ.

٣- معرفة مسائل الخلاف، وأنه يسعنا فيها
 ما وسع السلف، وتعليم ذلك للطلاب.

 إ- عقد لقاءات متكررة بين علماء أنصار السنة والدعوة السلفية والشرعية والمشايخ والعلماء لتوحيد الصف في المسائل المختلفة.

 الدكتور محمد يسرى المستشار بجامعة المدينة العالمية:

- إن ما حدث نازلة جديدة لا عهد لنا بها. فيجب اجتماع أهل العلم للتشاور، والاجتماع على كلمة سواء.

 العواطف مع الأحداث جياشة والقلوب متفتحة.

- يجب اجتماع قطاعات العمل السلفي لتكون مؤثرة: أنصار السنة، جماعة الدعوة السلفية، المشايخ وطلبتهم، الخطباء والدعاة.

يجب تدريس وتحديد معنى الحرية فإن
 لها إطلاقات فاسدة.

 أذهلتنا النتائج التي حدثت ولا عيب أن نتعلم منها.

 المستشار أحمد السيد علي، المستشار بهيئة قضايا الدولة:

تحدث عن التعديلات الدستورية المؤقتة الجرئية في بعض المواد: ٧٦، ١٧٩، ١٧٩، ١٨٩ ونبه إلى أمر خطير، وهو أنه قد توضع عدة مواد للاستفتاء عليها وضمنها المادة الثانية، فيوافق عليها كلها أو تُرفض كلها فيترتب على ذلك حذف المادة الثانية من الدستور، وهذا مكمن الخطر.

د. عبد العظیم بدوی المشرف العام علی
 مجلة التوحید:

تساعل فضيلته عما يجب فعله مع المسئولين

التوحيد العدد ٤٧٢ السنة الأربعون

الآن؟ وما هو المطلوب من المسئولين، وكيف يتم الوصول إليهم وإبلاغهم بوجهة نظر العلماء وجماعات الدعوة الموجودة على الساحة، وعلى رأسها فتح أبواب الدعوة إلى الله في جميع المناحي.

#### ● الشيخ مجدي عرفات : 🐭 🖖 🕒

طالب بالنزول إلى أرض الواقع قائلاً: إن العجلة تدور سريعاً ونحن لا نزال نتناظر نظرياً، وقد أن لنا أن نعمل على تكريس الجهود في الدعوة لعوام المسلمين، وتحريك الغيرة في قلوبهم تجاه دينهم قرآناً وسنة.

#### ● الشيخ أبو بكر الحنبلي:

وقد اقترح تشكيل لجنة في كل مصافظة للدعوة والتعبير عن مطالب الدعاة، وفتح الباب واسعاً للقيام بالدعوة، كما اقترح تشكيل لجنة للتوجه إلى المجلس الأعلى للقوات المسلحة لتقديم الشكر على ما قامت به وإسماعها صوت العلماء.

#### • د. إبراهيم الشربيني:

تساءل عن الفتنة التي وقعت، وما هي مرجعية هذه الأعمال؟ وهل الرجوع فيها يكون إلى أهل العلم والعقل؟ كما أنه ينبغي التنبيه على إيجابيات ما حدث من الشباب، وكذا ينبغى دعوتهم إلى الله.

# • د. مازن السرساوي:

أشار إلى ضرورة النظر المصلحي «فقه النوازل» والنظر إلى المصلحة الشرعية، وترتيب البيت الداخلي للتيار السلقي، ومراعاة مشاعر الحماهير.

فضيلة الشيخ محمد حسين يعقوب:
 قال في بداية كلمته إن محصلة ما جرى من

الأحداث يجعلنا نسبال بعض الأسئلة والأطروحات، فأنا لا أستطيع أن أسميها ثورة، ولا

أستطيع أن أسميها مظاهرات، فقد حدثت مكاسب وانفتاحات لا نستطيع إنكارها، ولكن يبقى السؤال المحدد الذي يحتاج إلى إجابة قاطعة: «هل كلما نزلت نازلة نحتاج إلى أن نراجع أصولنا؟!! ونغير منهجنا؟ ونغير فكرنا، أم أننا ثابتون على أصولنا؟!»

وطالب بضرورة العمل على تشكيل مجلس علمي يصبح نواة للعمل الإسلامي فإذا نزلت نازلة اجتمع هذا المجلس ليصدر حكماً شرعياً وضرورة توجيه رسالة إلى المسئولين وعلى رأسهم المجلس الأعلى للقوات المسلحة.

#### ● الشيخ شعبان درويش:

قال: نحن قوة مؤثرة فعلا بالآليات التي معنا، وينبغي ضرورة التنسيق مع المؤسسات الدينية وعلى رأسها الأزهر الشريف والأوقاف، وفتح قنوات اتصال عاجلة للمؤسسة الرسمية من خلال اليات الدعوة المتاحة على الساحة.

وانتهى اللقاء وسط جو من الحفاوة والسعادة بعقد اللقاء، وإصرار الحضور على عقد لقاءات متتالية لتنفيذ ما جاء في البيان الذي نشر على موقع جماعة أنصار السنة، والمواقع الأضرى، والذي نعيد نشره في هذا العدد.

ندعو الله العلي القدير أن يحفظ مصرنا بالأمن والأمان، وأن يقي البلاد والعباد من الشرور والأشرار، وأخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين!!

000 000 000

الحمد لله رب العالمين، الذي خلق فسوى، وقدر فيهدى، خلق الإنسان ويرزقه ويربيه بالنعم، وهو سبحانه أعلم بما يصلحه، وبما يسعده وشرع له فعل الخيرات وترك المنكرات، والصلاة والسلام على صاحب الرسالة، الذي أرسله ربه رحمة للعالمين، وهاديا ومبشراً ونذيراً، فبلغ رسالة ربه، وأدى ونصح، فصلوات الله وسلامه عليه وعلى آله وصحبه أجمعين.

#### وبعد

فالسنة الواردة عن رسول الله تبارك وتعالى هي الأصل الثاني للتشريع، بعد الأصل الأول وهو القرآن الكريم، ولنتناول السنة النبوية كمصدر من مصادر التشريع فنقول مستعينين بالله تعالى:

تعريف السنة:

السنة في اللغة هي الطريقة والسيرة سواء كانت محمودة أم مذمومة، وقد وردت بهذا المعنى في القرآن الكريم وفي السنة المطهرة:

ففى القرآن الكريم قول الحق تبارك وتعالى: (قل للذين كفروا إن ينتهوا يغفر لهم ما قد سلف وإن يعودوا فقد مضت سنة الأولين) (الأنفال: ٣٨). وقوله سبحانه: (سنة من قد أرسلنا قبلك من رسلنا ولا تجد لسنتنا تحويلا) (الإسراء: ٧٧). إلى غير ذلك من الآيات.

وفي السنة النبوية قول النبي في «لتتبعن سنن من كان قبلكم شبراً بشبر وذراعا بذراع، حتى لو سلكوا جحر ضب لسلكت موه» قلنا: يارسول الله اليهود والنصاري قال: «فمن» متفق عليه. وقال صلوات الله وسلامه عليه: «من سن في الإسلام سنة حسنة فله أجرها وأجر من عمل بها بعده من غير أن ينقص من أجورهم شيء، ومن سن في الإسلام سنة سيئة فعليه وزرها ووزر من عمل بها من بعده من غير أن ينقص من أوزارهم شيء» (مسلم: ١٠١٧).

والسنة في الإصطلاح الشرعي هي ما ثبت عن النبي ش من قول أو فعل أو تقرير أو صفة خُلُقية أو خُلُقية.

فالسنن القولية هي أحاديثه التي قالها في جميع المناسبات والأغراض، وذلك مثل قوله ﷺ: «إنما الأعمال بالنيات وإنما لكل امرىء ما نوى ...» متفق عليه. وقوله ﷺ: «لاضرر ولا ضرار» (أحمد وابن ماجه). وقوله صلوات الله وسلامه عليه: «لاينظر الرجل إلى عورة الرجل، ولا المرأة إلى عورة المرأة، ولا يفضي الرجل إلى الرجل إلى الرجل في الثوب الواحد، ولا المرأة إلى المرأة في الثوب



التوحيد العدد ٤٧٢ السنة الأربعون

الواحد» (رواه مسلم: ٣٣٨).

أما السنن الفعلية فهي أفعاله في العبادات مثل أدائه الصلوات الخمس بهيئاتها وأركانها، وأدائه مناسك الحج، وفي القضياء كقضائه بشباهد واحد ويمين المدعى. وفي عشرته مع الزوجات والأطفال والحبران ألخ في المحدد المحدد

والسنن التقريرية هي ما أقره الرسول ﷺ مما صدر عن بعض أصحابه من أقوال وأفعال بسكوته وعدم إنكاره، أو بموافقته وإظهار استحسانه، ومن

إقراره لهم على تلقيح النخل، وعلى تجاراتهم التي كانوا يتجرونها، قال الإمام ابن القيم في إعلام الموقعين: وهي على ثلاثة أنواع: تجارة الضبرب في الأرض، وتجارة الإدارة، وتجارة السلم. فلم ينكر عليهم منها تجارة واحدة. وإنما حرم عليهم فيها الربا الصريح ووسائله المفضية إليه والتوسل بتلك المتاجر إلى الحرام كبيع السلاح لمن يقاتل به المسلم، وبيع عصير العنب لمن يعصره خمراً وبيع الحرير لمن يلبسه من الرجال، ونحو ذلك مما هو معاونة على الإثم والعدوان. وكإقرارهم على صنائعهم المختلفة من نجارة وخياطة وصياغة وفلاحة، وإنما حرم عليهم الغش فيها والتوسل بها إلى المحرمات، وكإقرارهم على إنشاد الشبعر المباح وذكر أيام الجاهلية، وكإقرارهم على المهادنة في السفر وعلى الخيلاء في الحرب. إلخ.

#### وه وأما صفاته على الخلقية فمن أمثلتها وه

حديث ابن عباس رضى الله عنهما ـ كان النبي ﷺ أجود الناس، وكان أجود ما يكون في رمضان (متفق عليه) وحديث عبدالله بن عمرو بن العاص رضى الله عنهما: لم يكن النبي ﷺ فاحشا ولا متفحشا، وكان يقول: «إن من خياركم أحسنكم أخلاقا» (متفق عليه). وحديث أبي سعيد الخدري رضى الله عنه: كان النبي على أشد حياء من العذراء في خدرها (متفق عليه). وحديث أبي هريرة رضي الله عنه: ما عاب النبي ﷺ طعاما قط، إن اشتهاه أكله وإلا تركه. (متفق عليه).

وأما صفات رسول الله على الخلقية فمن أمثلتها: حديث أنس بن مالك رضي الله عنه: كان رسول الله ﷺ رَبْعـة من القـوم ليس بالطويل البائن ولا بالقصير، أزهر اللون، ليس بأبيض أمهق ولا آدم، ليس يجعد قطط، ولا سيط رَحل، ... (متفق عليه).

وحديث البراء بن عازب رضى الله عنهما: كان النبي ﷺ مربوعا بعيد ما بين المنكبين، له شعر يبلغ شحمة أذنيه، رأيته في حلة حمراء لم أر شيئاً قط

أحسن مذه. (متفق عليه).

وحديث: سئل البراء: أكان وجه النبي ﷺ مثل السيف؟ قال: لا، بل مثل القمر (البخاري ٣٥٢). 00 حجية السنة 00

لقد اتفق المسلمون على أن ما صدر عن النبي على من قول او فعل او تقرير في أي شان من شئون التشريع أو شئون الرئاسة والقضاء، ونقل إلينا بسند صحيح، يكون حجة على المسلمين ومصدراً من مصادر التشريع، يستنبط منه المجتهدون الأحكام الشرعية لأفعال المكلفين. فالسنة النبوية هي الأصل الثاني من أصول الأدلة الشرعية بعد المصدر الأول وهو القرآن الكريم، فمنزلتها تلى منزلة القرآن الكريم، ويجب اتباعها كما يجب اتباع القرآن الكريم.

وه الأدلة على حجية السنة وه

قد دل على حجية السنة النبوية أدلة كثيرة من كتاب الله تعالى، فقد أمر الله تعالى باتباع رسوله وطاعته فقال: «وما أتاكم الرسول فخذوه وما نهاكم عنه فانتهوا» وقال تعالى: «با أبها الذبن أمنوا أطبيعوا الله وأطبيعوا الرسبول» وقيال تعيالي: «وأطيعهوا الله ورسوله ولا تولوا عنه وأنتم تسمعون». وحذرنا ربنا سيحانه من مخالفة رسوله صلوات الله وسالامه عليه، فقال تعالى: «فليحذر الذين يضالفون عن أمره أن تصبيبهم فتنة أو بصيبهم عذاب اليم».

ولم يجعل الخيرة لنا أمام حكم رسول الله ﷺ، فـقـال: «ومـا كـان لمؤمن ولا مـؤمنة إذا قـضي الله ورسوله أمراً أن يكون لهم الخيرة من أمرهم».

وجعل رب العالمين التسليم لحكمه صلوات الله وسلامه عليه من أصول الإيمان، فقال حِل ثناؤه: «فلا وربك لا يؤمنون حتى يحكموك فيما شجر بينهم ثم لا يجدوا في أنفسهم حرجا مما قضيت ويسلموا تسليما». كما فرض ربنا جل جلاله على المؤمنين طاعة رسوله لأنها من طاعته سبحانه وتعالى: فقال سبحانه «من يطع الرسول فقد أطاع الله».

فهذه النصوص تدل دلالة قاطعة على أن الله تعالى أوجب اتباع رسوله فيما شرعه، وأن السنة مصدر تشريعي لأفعال المكلفين.

وكذلك هناك أدلة كثيرة من السنة على وجوب اتباع الرسول ﷺ، فمنها:

حديث المقدام بن معد يكرب رضى الله عنه أن رسول الله ﷺ قال: «ألا إنى أوتيت القرآن ومثله معه، ألا يوشك رجل شبعان متكىء على أريكته يقول: عليكم بهذا القرآن فما وجدتم فيه من حلال فأحلوه، وما وجدتم فيه من حرام فحرموه، ألا لايحل لكم الحمار الأهلي ولا كل ذي ناب من السباع، ولا لقطة معاهد، إلا أن يستغنى عنها صاحبها، ومن نزل

بقوم فعليهم أن يقروه، فإن لم يقروه فله أن يعقبهم بمثل قـراه» (أخـرجـه أحـمـد وأبو داود وصـحـحـه الألباني». ويعقبهم يعني من العقوبة.

وحديث العرباض بن سارية رضى الله عنه مرفوعا: «عليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين المهديين من بعدى عضوا عليها بالنواجذ» (رواه أبو داود والترمذي وقال: حديث حسن صحيح).

وأبضاً إحماع الصحابة وعملهم - رضوان الله عليهم - في حياته ﷺ وبعد وفاته، فقد كانوا يتبعون سنته في حياته ويمضونها ويمتثلون أوامره ونواهيه وتحليله وتحريمه، ولا يفرقون في وجوب الاتباع بين أن يكون الحكم نزل وحيا من عند الله في كتابه وبين أن يكون الحكم صدر عن الرسول ﷺ نفسه، فقد قال الله تعالى في شأن الرسول ﷺ : «وما ينطق عن الهوى إن هو إلا وحي يوحي» (النجم: ٣، ٤). ولهذا قال معاذ بن حيل رضى الله عنه: إن لم أجد في كتاب الله ما أقضى به قضيت بسنة رسول الله على، وكذلك بعد وفاته صلوات الله وسلامه عليه كانوا إذا لم يجدوا في كتاب الله حكم مانزل بهم رجعوا إلى سنة رسول الله على فهذا الصديق أبو بكر رضى الله عنه كان إذا لم بحفظ في الواقعة سنة عن رسول الله خرج فسأل المسلمين: هل فيكم من يحفظ في هذا الأمر سنة عن نبينا؟ وكذا كان يفعل عمر الفاروق رضى الله عنه، وغيره من الصحابة ممن تصدى للفتيا والقضاء، ومن سلك سبيلهم من تابعيهم وتابعي تابعيهم، بحيث لم يعلم أن احداً منهم خالف في أن سنة رسول الله على إذا صبح نقلها وجب اتباعها.

ومن البراهين الواضحة على الاحتجاج بالسنة أن الله تعالى فرض في كتابه فرائض مجملة يتوقف القيام بها وفعلها على بيان رسول الله على فقد ورد في القران الكريم نصوص مجملة كثيرة فرض الله تعالى فيها على الناس فرائض، ولم يبين القرآن كيفية أدائها كفرائض الصلاة والزكاة والصيام والحج، قال تعالى: «وأقيموا الصلاة وأتوا الزكاة» ، وقال تعالى: «يا أيها الذين أمنوا كتب عليكم الصيام كما كتب على الذين من قبلكم»، وقال سبحانه: «ولله على الناس حج البيت من استطاع إليه سبيلاً» وكذا في الحدود جاءت في القرآن نصوص مجملة كقوله تعالى: «والسارق والسارقة فاقطعوا أيديهما ..» وقال تعالى: «والسارة والزاني فاجلدوا كل واحد منهما مائة جلدة» وقال تعالى: «يا أبها الذين أمنوا ومنهما الذين أمنوا

كتب عليكم القصاص في القتلى».

وقد بين النبي هذا الإجمال بسنته القولية والعملية، ممتثلاً قول الله تبارك وتعالى: ﴿وأنزلنا والعملية، ممتثلاً قول الله تبارك وتعالى: ﴿وأنزلنا الك الذكر لتبين للناس ما نزل إليهم﴾؛ فبين صلوات الله وسلامه عليه الصلاة كيفيتها ومواقيتها وعدد ركعاتها وأركانها وشروطها، وكذا الزكاة بين مقاديرها ومواقيتها، وكذلك الصوم كيف يؤدى، والحج ومناسكه وأركانه وواجباته، وكذلك من أين تقطع اليد في السرقة ومقدار المسروق الذي يوجب القطع، وكذا كيفية الجلد وبأي أداة يكون إلى غير ذلك. فلو لم يكن هذا البيان من رسول الله حجة على المسلمين واجب الاتباع، ما أمكن تنفيذ فرائض الله العمل بأحكامه واتباع أوامره سبحانه.

وعلى ذلك فإن السنة التشريعية لرسول الله يشخون حجة واجبة الاتباع، وإذا كان وجوب اتباع الرسول يشخ باعتباره رسولاً، فإنه يجب اتباعه في جميع الأحكام التى ثبتت عنه؛ سواء كانت مبينة حكما في القرآن، أم منشئة حكما سكت عنه القرآن، لانها كلها مصدرها المعصوم الذى منحه الله تعالى حق التبين والتشريع.

#### ٥٥ منزلة السنة من القرآن الكريم ٥٥

قال الإمام ابن القيم في إعلام الموقعين:

والسنة مع القرآن على ثلاثة أوجه: أحدها أن تكون موافقة له من كل وجه؛ فيكون توارد القرآن والسنة على الحكم الواحد من باب توارد الأدلة وتضافرها. الثانى: أن تكون بيانا لما أريد بالقرآن وتفسيرًا له. الثالث: أن تكون موجبة حكما سكت القرآن عن إيجابه أو محرمة لما سكت القرآن عن تحريمه، ولا تخرج عن هذه الأقسام، فلا تعارض القرآن بوجه ما.

وقد جاء في «معالم أصول الفقه عند أهل السنة والجماعة» تحت هذا العنوان:

والمقصود بهذه المسألة الجواب على السؤال الآتى: «أيهما يقدم على الآخر؛ الكتاب أم السنة»، ويتضح هذا الجواب من خلال اعتبارات أربعة:

١- باعتبار المصدر: فلا شك أن القرآن والسنة في منزلة واحدة، إذ الكل وحي من الله تعالى، قال سبحانه: ﴿وما ينطق عن الهوى إن هو إلا وحي يوحى﴾. وقد ذهب بعض أهل العلم إلى أن الرسول ﷺ لم يسن سنة إلا بوحى، احتجاجا بهذه الآية.

وقيل: بل جعل الله لرسوله ﷺ بما افترض من طاعته أن يسن فيما ليس فيه نص من القرآن؛

والدليل على ذلك قوله تعالى: ﴿إِنَا أَنْزَلْنَا إَلِيكَ الكتاب بالحق لتحكم بين الناس بما أراك الله﴾ (سورة النساء الآية: ١٠٥)، فخصه الله تعالى بأن يحكم برأيه لأنه معصوم وأن معه التوفيق.

وقيل: ألقي في روعه ولا كل ما سنه؛ لقوله وان روح القدس نفث في روعي أن نفسا لن تموت حتى تستكمل أجلها وتستوعب رزقها، فاتقوا الله وأجملوا في الطلب، صححه الألباني في صحيح الجامع وعزاه لأبي نعيم في الحلية، وروى الشافعي في الرسالة: «إن الروح الأمين قد ألقى في روعي أنه لم تموت نفس حتى تستوفي رزقها فأجملوا في الطلب، ورجح الشيخ أحمد شاكر صحة إسناده.

وقيل: لم يسن شه سنة قط إلا ولها أصل في الكتاب، فجميع سنته بيان للكتاب، فما سنه من البيوع بيان لقوله تعالى: ﴿يا أيها الذين آمنوا لا تأكلوا أموالكم بينكم بالباطل﴾ وقوله سبحانه وتعالى: ﴿وأحل الله البيع وحرم الربا﴾. قال الإمام الشافعى بعد ذكر هذه الأقوال: (وأى هذا كان فقد بن الله تعالى أنه فرض فيه طاعة رسوله).

٢- باعتبار الحجية ووجوب الإتباع؛ فالقرآن
 والسنة في ذلك سواء.

وقد بوب الخطيب البغدادى (فى الكفاية) لذلك فقال: (باب ما جاء في التسوية بين حكم كتاب الله تعالى وحكم سنة رسول الله في في وجوب العمل ولزوم (التكليف) وذكر تحت ذلك قوله في: «ألا إني أوتيت القرآن ومثله معه» (أبو داود). وقوله وإن ما حرم رسول الله كما حرم الله» (الترمذي وابن ماجة).

٣- باعتبار أن القرآن دل على وجوب العمل
 بالسنة، وأن السنة إنما ثبتت حجيتها بالقرآن.

فالقرآن بهذا الاعتبار أصل للسنة؛ والأصل مقدم على الفرع.

٤- باعتبار البيان.

فإن السنة مبينة لما أجمل في القرآن، مخصصة لعامّه، مقيدة لمطلقه، والبيان والخاص والمقيد مقدم على المجمل والعام والمطلق، إذ العمل بهذه الثلاثة متوقف على تلك.

فصح بهذا الاعتبار تقديم السنة على الكتاب، إلا أن الإمام أحمد – رحمه الله – كره أن يقال: السنة تقضي على الكتاب؛ وقال: ما أجسر على هذا أن أقوله: إن السنة قاضية على الكتاب! إن السنة تفسر الكتاب وتبينه».

والمقصود: أن القرآن والسنة متالازمان لا

يفترقان، متفقات لا يختلفان. أ. هـ. بتصرف يسير. هـ و استقلال السنة بالتشريع هـ

هناك أحكام وتشريعات كثيرة لم يرد فيها نص قرآني، استقلت السنة بتشريعها؛ من ذلك:

 ١- تحريم الجمع بين المرأة وعمتها في النكاح،
 وكذا بين المرأة وخالتها، والتحريم بالرضاعة لكل ما يحرم من النسب.

٢- تحريم الصوم على الحائض والنفساء.

 ٣- وجوب الكفارة على من جامع في نهار ضان.

٤- إحداد المرأة المتوفى عنها زوجها زيادة على
 العدة.

٥- عدم التوارث بين المسلم والكافر، وفرض
 السدس لبنت الابن مع البنت.

٦- العمل بالشفعة، وكذا الرهن في الحضر.
 وقال ابن القيم بعد أن ساق ذلك وغيره:

والمتامل يرى في سنة رسول الله وشخمة وخصبة في بيان مجمل القرآن وتخصيص عمومه، وتقييد مطلقه، وتشريع أحكام لم يأت لها نص في القرآن الكريم، وهي مادة غزيرة تغذي الفقه الإسلامي، وتنمي أحكام التشريع، ومن قبل عن رسول الله وعن الله تعالى قبل، لأن الله افترض طاعة رسوله، ولا يحل لمسلم علم ما في الكتاب وما في السنة أن يقوم أو يقول بخلاف واحد منهما.

فعلى الأمة أن تعود إلى التشريع الإسلامي المبني على كتاب الله تعالى وعلى سنة رسوله ولي على كل شئون حياتها في عقيدتها وعبادتها، ومعاملاتها، وأخلاقها وسلوكها، وبذلك تتحقق لها السعادة والريادة، وتعود إلى مجدها وعزها بين الأمم كلها.

نسال الله أن يبرم لأمة الإسلام أمر رشد يعز فيه أهل طاعته، ويهدى فيه أهل معصيته، ويؤمر فيه بالمعروف وينهى فيه عن المنكر. إنه ولى ذلك والقادر عليه.

وصلى الله وسلم وبارك على عبده ورسوله نبينا محمد وآله وصحبه أجمعين والحمد لله رب العالمين.



الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على سيد أنبيائه وإمام أصفيائه، أما بعدُ:

فلا شك أن أمن الإنسان على نفسه ودينه وولده، وماله وعرِّضه من النعم العظيمة التي يهنا بها المؤمن في حياته، فيجد الراحة في نفسه، والسكينة والطمانينة فيمن حوله، فيحيا آمنًا مُؤَمِّنًا لغيره، ويفتقدها من ظلم نفسه بشرك أو ظلم، فيستشعر

المخاوف، ويتذوق آلام الحرمان والقلق. المؤمنون لهم الأمن في الدنيا وعند الموتوفي الأخرة،

المؤمن الموحد يركن إلى ركن شديد، فلا يخاف، فهو في أمن دائم، وهو الأحق بالأمن؛ لأنه يعلم أنه سوف يحصل على إحدى الحسنين: النصر أو الشبهادة، وهو لم يجعل لربه ندًا ولا شريكًا ولا شبيهًا ولا نظيرًا، قال تعالى: ﴿ الَّذِينَ آمَنُوا وَلَمْ شبيهًا ولا نظيرًا، قال تعالى: ﴿ الَّذِينَ آمَنُوا وَلَمْ مُهْتَدُونَ ﴾ [الأنعام: ٨٨]، وعن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال: لما نزلت الآية شقَّ ذلك على الناس، وقالوا: يا رسول الله، أينا لم يظلم نفسه؛ قال: «إنه ليس الذي تعنونه، ألم تسمعوا ما قال العبد الصالح: ﴿ يَا بُنيَ لا تُشْرِكْ بِاللّه إِنَّ الشَرْكَ الْمَعْدُمُ ، إنما هو الشرك». [البخاري 19۷۴].

فالمؤمن الموحد آمن من المخاوف والشقاء، مهتد إلى الصراط المستقيم.

والمؤمن وإن كان في أمن إلا أنه يسعى أيضًا في تحصيل أسبابه، ولا يفرط في هذه الأسباب، فعن عائشة رضي الله عنها قالت: كان رسول الله شهر سلما قدم المدينة قال: «لَيْت رجلاً من أصحابي صالحًا يحرسني الليلة» إذ سمعنا صوت سلاح، فقال: «من هذا؟» فقال: أنا سعد بن أبي وقاص جئت لأحْرُسك، ونام النبي ﷺ. [متفق عليه].

وكان النبي في يُحرَس حتى نزلت الآية في المائدة، فعن عائشة رضي الله عنها قالت: كان النبي في يُحرَس حتى نزلت هذه الآية: ﴿وَاللَّهُ يَعْصِمُكُ مِنَ

## إعداد/ شوقي عبدالصادق

النَّاسِ ﴾ [المائدة: ٦٧]، قالت: فأخرج النبي رأسه من القبة وقال: «يا أيها الناس، انصرفوا، فقد عصمني الله». [الصحيحة: ٥٤٨٩].

ومن الأخذ باسباب الأمن: دفع المخاطر وردها، والنجدة في ذلك والقيام به من شمائل الأخيار، فعن أنس بن مالك رضي الله عنه قال: كان النبي المحسن الناس، وأشجع الناس، ولقد فزع أهل المدينة ليلة فخرجوا نحو الصوت فاستقبلهم النبي وقد البندا الخبر، وهو على فرس لأبي طلحة عُرْي، وفي عنقه السيف، وهو يقول: «لم تُراعوا لم تراعوا»، ثم قال: «وجدناه بحراً أو قال: إنه لبحر». [متفق عليه].

ومعنى «غُرْي»: لا سرج عليه. و«لم تراعوا»: يعني لا تخافوا.

وفي الحديث قيام النبي في وهو أشجع الناس بدور النجدة؛ حيث سمع الصوت فأسرع ناحيته، وكان أول الذاهبين إلى ناحية الصوت، وتحقق الخبر، وعلم أنه لا خطر ولا شر ولا خوف على أهل المدينة، فرجع وهم مستقبلون له أو متوجهون ناحية الصوت، وهو يقول لهم: «لم» أو «لن تراعوا»، أي لا تخافوا.

وفي الحديثين المتقدمين للنبي مرة وهو محروس، ومرة وهو حارس، وفعل كل هذا للاستنان به وهو سيد المتوكلين على ربه، الرافلين في أمنه سبحانه وتعالى، فالمؤمن أمن ويؤمن إخوانه المؤمنين ما استطاع إلى ذلك سبيلاً، وهذا قول يوسف لإخوته: ﴿ الْخُلُوا مصْرَ إِنْ شَاءَ اللَّهُ آمنينَ ﴾ [يوسف: ٩٩] أي: أمنين من المكاره والقحط ومن السوء، وكان دخولهم مصر بركة لأهلها، وزاد من أمنها؛ قال ابن كثير: إن الله رفع عن أهل مصر بقية السنين المجببة ببركة قوم يعقوب عليهم، كما رفع السنين التي دعا بها رسول الله على أهل مكة حين قال: «اللهم أعني عليهم بسبع كسبع يوسف». [متفق عليه]، ثم لما تضرعوا إليه واستشفعوا لديه، وأرسلوا أبا سفيان تضرعوا إليه واستشفعوا لديه، وأرسلوا أبا سفيان

في ذلك فدعا لهم، فرُفع عنهم بقية ذلك ببركة دعائه عليه السلام. [ابن كثير: ٢ / ٦٦٠].

ومن واحات الأمن للمؤمنين بيت ربهم: ﴿ إِنَّ أُولًا بَيْتِ وُضِعَ للنَّاسِ لَلَّذِي بِبَكَّةَ مُبَارِكًا وَهُدًى للْعَالَمِينَ (٩٦) فيه أَيَاتُ بَيِّنَاتُ مَقَامُ إِبْرَاهِيمَ وَمَنْ دَخَلَهُ كَانَ آمنًا ﴾ [آل: ٩٦، ٩٧].

وتأمين الله وأمنه سابغ على المؤمن في دنياه وأخراه، فعندما يأمر ملائكته بقبض عبده المؤمن، أمرهم بأن يبشّروه بالأمن، وعدم الخوف والحزن، قال الله تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ قَالُوا رَبُّنَا اللَّهُ ثُمَّ اسْتَقَامُوا تَتَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ الْمُلاَئِكَةُ أَلاًّ تَخَافُوا وَلاَ تَحْزَنُوا وَأَبْشرُوا بِالْجَنَّةِ الَّتِي كُنْتُمْ تُوعَدُونَ ﴾ [فصلت: ٣٠]، قال ابن كثير: عند الموت يقولون الا تخافوا مما تقدمون عليه من أمر الآخرة، ولا تحزنوا على ما خلّفتموه من أمر الدنيا من ولد وأهل ومال، فإنا نخلفكم فيه كما في حديث البراء رضى الله عنه: «إن الملائكة تقول لروح المؤمن: اخرجي أيتها الروح الطيبة في الجسد الطيب كنت تعمرينه، اخرجي إلى روح وريحان ورب غير غضبان» [ابن ماجه ٢٦٦٢ وصححه الألباني]. وقيل: إن الملائكة تتنزل عليهم يوم خروجهم من قبورهم، وقال زيد بن أسلم: يبشرونه عند موته، وفي قبره، وحين يُبعث، وهو قول حَسَن. [ابن كثير: ٤ / ١٢٧].

ولأن الأمن من أعظم النعم عندما يفزع الخلق يؤمِّن الله سبحانه أولياءهُ؛ حيث قال تعالى: ﴿ يَوْمَ يُنْفَخُ في الصُّورِ فَفَرْعَ مَنْ فِي السَّمَاوَاتِ وَمَنْ فِي الأَرْضَ إِلاَّ مَنْ شَيَاءَ اللَّهُ ﴾ [النمل: ٨٧]. — ا

والذين شاء الله سبحانه لهم الأمن وإن فزعوا وأسبغ الله سبحانه عليهم أمنه هم الذين جاعوا بالحسنات، قال تعالى: ﴿ مَنْ جَاءَ بِالْحَسَنَةِ فَلَهُ خَيْرٌ منْهَا وَهُمْ مِنْ فَزَع يَوْمَئِذ آمِنُونَ ﴾ [النمل: ٨٩]، قال ابن كثير: قال ابن عباس رضى الله عنهما: من جاء بالإخلاص أو هي لا إله إلا الله؛ لقوله تعالى: ﴿ لاَ يَحْزُنُهُمُ الْفَرَعُ الْأَكْبَرُ ﴾ [الأنبياء: ١٠٣]، وقوله: ﴿ أَفَمَنْ يُلْقَى في النَّارِ خَيْرٌ أَمْ مَنْ يَأْتِي آمِنًا يَوْمَ الْقَيَامَةَ ﴾ [فصلت: ٤٠]. [ابن كثير: ٣ / ١٥٥].

وتبشرهم الملائكة بالأمن عند دخولهم الجنات، قَالَ تَعَالَى: ﴿ إِنَّ الْمُتَّقِينَ فِي جَنَّاتٍ وَعُيُونِ (٤٥) ادْخُلُوهَا بِسَلاَمُ آمنينَ ﴾ [الحجر: ٤٥، ٤٦] أي: أمنين من كل خوف وفزع، ولا تخافوا إخراجًا ولا انقطاعًا ولا فناءً، وبسلام أي سالمين من الآفات، مُسلّم عليكم من الملائكة، قال تعالى: ﴿ وَمَا أَمُّوالُكُمْ وَلاَ أَوْلاَدُكُمْ

بِالَّتِي تُقَرِّبُكُمْ عِنْدَنَا زُلْفَى إِلاَّ مَنْ آمَٰنَ وَعَمِلَ صَالِحًا فَأُولَئِكَ لَهُمْ جَزَاءُ الضِّعْف بِمَا عَملُوا وَهُمْ فِي الْغُرُفَاتِ آمنُونَ ﴾ [سدا: ٣٧] أي في المنازل العالية آمنون من كل بأس وخوف وأذى، ومن كل شير يحذر منه، وقوله: ﴿ إِنَّ المُتُّقينَ في مَقَامِ أمين ﴾ [الدخان: ٥١] أمنوا فيها من الموت، من كل هم وحزن، وجزع وتعب ونصب، ومن الشبياطين وكيدهم وسائر الآفات والمصائب: ﴿ يَدْعُونَ فيهَا بِكُلِّ فَاكِهَة آمنينَ ﴾ [الدخان: ٥٥].

لا يخافون انقطاع الثمار والفواكه مهما طلبوا أحضر لهم، أمنون من الموت وأخيه [أي النوم] ومن الهرم، وعن جابر بن عبد الله رضى الله عنهما سئل النبي ﷺ: أينام أهل الجنة؟ فقال: «النوم أخو الموت، وأهل الجنة لا ينامون». [الصحيحة: ٣ / ٧٧].

وعن أبى سعيد الخدري رضى الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «ينادي مناد إن لكم أن تصحوا فلا تسقموا أبدًا، وإن لكم أن تحيوا فلا تموتوا أبدًا، وإن لكم أن تشيئوا فلا تهرموا أبدًا، وإن لكم أن تنعموا فلا تباسوا أبدًا؛ فذلك قوله عز وجِل: ﴿وَنُودُوا أَنْ تَلْكُمُ الْجَنَّةُ أُورِثْتُمُوهَا بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ [الأعراف: ٣٤]. [مسلم ٢٨٣٧].

من كفربالله وعصاد فليس له أمن

قَالَ الله تعالى: ﴿ أَتُتَّرَّكُونَ فِي مَا هَاهُنَا آمِنِينَ (١٤٦) في جَنَّاتِ وَعُيُونِ (١٤٧) وَزُرُوعٍ وَنَخْلِ طَلْعُهَا هَضيمٌ (١٤٨) وَتَنْحَتُونَ مِنَ الْجِبَالِ بُيُوتًا فَارِهِينَ ﴾ [الشعراء: ١٤٦ – ١٤٩]، وقال تعالى: ﴿ وَكَانُوا يَنْحَتُونَ منَ الْجِبَالِ بُيُوتًا آمنينَ ﴾ [الحجر: ٨٢]، فهذه ثمود كانوا مطمئنين في ديارهم، وبلغت بهم الفراهة والحدُّقُ إلى أن نحتوا بيوتهم في الصمّ من الجبال، ثم لما لم يشكروا لله على هذه النعم التي أسبغها عليهم ومنها نعمة الأمن، ولم يطيعوا نبى الله صالح عليه السلام زال الأمن عنهم، وحل محله الفزع والخوف والهلع الذي أزهق الأرواح وجعل الأجساد نخلاً خاوية، ولم يدم أمنهم، وأبعدوا من رحمة الله، قال الله تعالى: ﴿ فَأَخَذَتْهُمُ الصَّيْحَةُ مُصِّبِحِينَ (٨٣) فَمَا أَغْنَى عَنْهُمْ مَا كَانُوا يَكْسِبُونَ ﴾ [الحجر: ٨٣، ٨٤]، وقال عز من قائل: ﴿ أَلاَ إِنَّ ثُمُودَ كَفَرُوا رَبُّهُمْ أَلاَ بُعْدًا لثَّمُودَ ﴾ [هود: ٦٨]، وكذلك سبأ أصحاب الحضارة اليمنية عاشوا في الأمن حيثًا من الدهر، ولكن بدلاً من شكر الله على نعمه وأمنه ليزيدهم، كفروا وعتوا وتمردوا، فزال أمنهم وتفرقوا، قال الله تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَا بَيْنَهُمْ وَبَيْنَ الْقُرَى الَّتِي بَارَكْنَا فِيهَا قُرِّي

ظَاهَرَةً وَقَدَّرْنَا فِيهَا السَّيْرَ سِيرُوا فِيهَا لَيَالِيَ وَأَيَّامًا المَّيْرَ سِيرُوا فِيهَا لَيَالِيَ وَأَيَّامًا المَّنِينَ (١٨) فَقَالُوا رَبَّنَا بَاعِدْ بَيْنَ أَسْفَارِنَا وَطُلَمُوا أَنْفُسَهُمْ فَجَعَلْنَاهُمْ أَحَادِيثَ وَمَزَقْنَاهُمْ كُلُّ مُمْزَقٍ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَايَاتِ لِكُلُّ صَبَّارٍ شَكُورٍ ﴾ [سبا: ١٨].

قال ابن كثير: يذكر تعالى ما كانوا فيه من العيش الهنيء الرغيد، والبلاد الرضية، والأماكن الآمنة، والقرى المتواصلة المتقاربة بعضها من بعض، مع كثرة اشجارها وزروعها وثمارها بحيث إن مسافرهم لا يحتاج إلى حمل زاد ولا ماء، بل حيث ينزل وجد ماء وثمراً، ويقيل في قرية ويبيت في أخرى، وأنهم كانوا يسيرون من اليمن إلى الشام في قرى ظاهرة متواصلة، وعن ابن عباس رضي الله عنهما أن القرى التي بُورك فيها هي بيت المقدس، ﴿ فَقَالُوا رَبّنا بَاعِدْ بِيْنَ أَسْفَارِناً ﴾، وقُرئت: (بَعَدْ بِين أسفارنا)، وذلك أنهم بطروا النعمة. [ابن كثير: ٣ / ٧١١].

قلت: قالوا هذا من باب البطر والأشر؛ لأن السفر إذا كان سبهلاً، قدر عليه الفقراء والأغنياء، ولكن إذا كان شباقًا لم يقدر عليه إلا الأغنياء، فطلبوا التباعد في كان شباقًا لم يقدر عليه إلا الأغنياء، فطلبوا التباعد في القرى، والصعوبة في السير والسفر؛ حتى يتميزوا عن الفقراء بالقوة والغنى، والقدرة على السفر، وأجابهم الله تعالى وفرق القرى المتوسطة في طريقهم من اليمن إلى بيت المقدس، والجزاء من جنس العمل، فكما بطروا نعمة الأمن والتجمع، وكان الأمن سابعًا عليهم بسبب القرى الظاهرة الكثيرة، فتفرقت القرى وتمزقت، وبُدلوا بعد الأمن خوفًا، وبعد الاجتماع فُرقة وتشرذمًا، ﴿ فَجَعَلْنَاهُمُ أَمَادِيثُ وَمَرُقْنَاهُمُ كُلُ مُمْرُقٍ ﴾ ويشرذمًا، ﴿ وَرَال أمنهم العارض بما قدمت أيديهم.

وكذلك مكة التي دعا لها خليل الله قبل أن تكون مكة، وبعد أن كانت، قال تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ رَبَّ الْجَعْلُ هَذَا بَلَدًا أَمِنًا وَارْزُقْ أَهْلَهُ مِنَ التَّمْرَاتِ ﴾ [البقرة: ١٢٦]، هذا هو الدعاء الأول، قال أبن كثير: أجعل هذه البقعة بلدًا آمنًا، وناسب هذا لأنه قبل بناء الكعبة، وقال تعالى في سورة إبراهيم: ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ رَبُ الْجُعْلُ هَذَا النَّبِلَدُ آمِنًا ﴾ [إبراهيم: ﴿ وَالْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ رَبُ هَنَاك، وكانه وقع دعاء في مرة ثانية بعد بناء البيت، واستقرار أهله به بعد مولد إسحاق الذي هو أصغر سنًا من إسماعيل. [ابن كثير أ / ٢٥١].

قلت: وإبراهيم عليه السلام قدم طلب الأمن للبقعة التي وضع فيها هاجر وإسماعيل قبل طلب الرزق؛ لأن الأمن مقدم على الرزق، وظلت مكة تنعم بالأمن ببركة دعوة الخليل حتى جاءها رسولنا على وهم على

شيركهم، والله يؤمِّنهم، ولما دعاهم الرسول ﷺ إلى الاسلام خافوا من اتباعه أن يفقدوا هذا الأمن، فعاب الله سيحانه وتعالى عليهم ذلك كيف يؤمنهم وهم على شركهم ولا يؤمنهم إذا اتبعوا رسوله ﷺ!! قال تعالى: ﴿وَقَالُوا إِنْ نَتَّبِعِ الْهُدَى مَعَكَ نُتَخَطُّفْ مِنْ أَرْضَنَا أَوَلَمْ نُمَكِّنْ لَهُمْ حَرَمًا آمنًا يُجْبَى إِلَيْهِ ثَمَرَاتُ كُلِّ شَيَّءُ رِزْقًا مِنْ لَدُنًا وَلَـكَنَّ أَكْثَرَهُمْ لاَ يَعْلَمُونَ ﴾ [القصص: ٥٧]، وأمرهم الله سيحانه أمرًا جازمًا بالتوحيد ومتابعة النبي ﷺ، وأن ذلك أقل ما يكون في مقابل نعمة الأمن التي يشعرون بها دون غيرهم من العرب، قال تعالى: ﴿ فَلْيَعْبُدُوا رَبِّ هَذَا الْبَيْتِ (٣) الَّذِي أَطْعَمَهُمْ مِنْ جُوعِ وَامَنَهُمْ مِنْ خَوْفٍ ﴾ [قريش: ٣، ٤]، ولما لم يسمعوا لرسول الله ﷺ ويطيعوا: بُدلُوا من بعد الإطعام جوعًا، ومن بعد الأمن خوفًا، وزال أمنهم، وصاروا بخافون العبيد والمستضعفين الذين بدخلون في الإسلام بومًا بعد يوم، وإن كانوا بملكونهم، قال تعالى: ﴿ وَضَرَبَ اللَّهُ مَثَلاً قَرْيَةً كَانَتْ -آمنَةً مُطْمَئنَةً يَأْتيهَا رِزْقُهَا رَغَدًا مِنْ كُلِّ مَكَانِ فَكَفَرَتٌ مأَنْعُم اللَّه فَأَذَاقَهَا اللَّهُ لِبَاسَ الْجُوعِ وَالْخَوْفِ بِمَا كَانُوا يَصْنَعُونَ ﴾ [النحل: ١١٢]، قال السعدي: هي مكة، وقال ابن كثير: هذا مَثَل أُريد به أهل مكة، جحدت آلاء الله عليها، وأعظمها بعثة محمد 👺 إليهم. قاله ابن عباس ومجاهد وقتادة وعبد الرحمن بن زيد بن أسلم. [ابن كثير: ٢ / ٧٩٥].

ودعا عليهم رسول الله ، فعن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال: فدعا عليهم رسول الله بسنين كسني يوسف، فأصابهم قحط وجهد، حتى أكلوا العظام، فجعل الرجل ينظر إلى السماء فيرى ما بينه وبينها كهيئة الدخان من الجهد، فأنزل الله: فأرتقبْ يَوْمَ تَأْتِي السَّمَاءُ بِدُخَانِ مُبِينِ (١٠) يَعْشَى النَّاسَ هَذَا عَذَابُ أليمُ ﴿ [الدخان؛ ١١]، فأتي رسول الله ، فقيل: يا رسول الله، استسق لمضر؛ فإنها قد الله ، فقيل: يا رسول الله، استسق لمضر؛ فإنها قد فنزلت: ﴿ إِنَّكُمْ عَائدُونَ ﴾ [الدخان: ١٥]، فلما أصابتهم فنزلت: ﴿ إِنَّكُمْ عَائدُونَ ﴾ [الدخان: ١٥]، فلما أصابتهم الرفاهية، فأنزل الله: ﴿ يَوْمُ نَبْطِشُ الْبُطْشَةَ الْكُبْرِي إِنَّا مُمْ نَبْعِشُ الْبُطْشَةَ الْكُبْرِي إِنَّا البخارى: ٤٨١]، قال: يعني يوم بدر.

نسبال الله تعالى أن يرفع عن بلادنا البلاء والوباء، وأن يؤمنا في بلادنا وديارنا، وأن يجعلنا من الأمنين يوم الفزع الأكبر، وأخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.



الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على اشرف الأنبياء والمرسلين، وعلى آله وصحبه أجمعين، وبعد:

فقد بدانا في العدد السابق الحديث عن الحكام الحيض، فعرفنا الحيض والنفاس والاستحاضة في اللغة والشرع، وبينا سبب الحيض، وألوان دم الحيض، وكيف تعرف المرأة الطهر، ونكمل حديثنا عن احكام الحيض:

ثانيًا: أقل سن الحيض وأقصاه:

دَهَبَ حُـهُ هُبُورُ الْـهُ قَـهَاء إِلَى أَنِّ أَقَلَ سنَ

تَحيضُ لَهُ الْمَرْأَةُ: تَسْعُ سنينَ قَمَرِيةً؛ لأَنْهُ لَمْ

يَثْبُتُ فِي الْوُجُود وَالْعَادة لِأَنْثَى حَيْضُ قَبَلَهَا،
ولأَنْ مَا وَرَدَ فِي الشَّرْع وَلاَ ضَابِطَ لَهُ شَرْعيًا ولاَ

لُغُويًا يُتُبَعُ فِيه الْوُجُودُ. [الموسوعة الفقهية الكوبيتية ١٨ / ٩٤٩].

قَالَ الإمام السيوطي: قال الْفُقْهَاءُ: كُلُّ مَا وَرَدَ لَهِ الشَّرْعُ مُطْلَقًا، وَلاَ ضَايطَ لَهُ فَيه، وَلاَ فِي اللَّغَة، يُرْجَعُ فِيه إلَى الْعُرْف. وَمَثْلُوهُ بِالْحَرْرُ فِي السَّرِقَة، وَالشَّوْقَة، وَالشَّوْقَة، وَالشَّوْقَة، وَالشَّفَةُ فِي السَّرِقَة، وَالشَّفَرُقَ فِي الْبَنِيْم، وَالْقَيْض، وَوَقْت الْحَيْضُ وَقَلَّتُ الْحَيْضُ وَقَلْتُ بِلاَء فِي الْخَصْب، وَالاحْتَقَاء فِي نَبَّة الصلاة بِالْمُقَارِئَة الْعُرْفَيَة، وَالاحْتَقْ مُنْ اللَّعُلُومُ يَعْدَدُ مُسَلَّتُ حَصْب اللَّهُ وَلَا اللَّهُ الْمُلْكُونُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُلِي الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْ

وَإِذَا مَا أَرِدِنَا أَنْ نَحِرِي القَاعِدَةِ التِي ذَكِرَهَا السيوطي على أقل سنُ تحيض فيه المرأة، نَجِد أن ما ذكره الفقهاء كان على ما وجدوه؛ لذلك قَالَتْ عَائِشَةُ رَضِي اللَّهُ عَنْهَا: إِذَا بِلَغْتِ الْجَارِيَةُ تَسْعُ سَنِينَ، فَهِي امْرَأَةً. وقال الشافعي: أَعْجَل مَنْ سَمَعْتُ مِنَ النِّسَاء تَحيضُ: نَسَاء تَهَامَةً، مَنْ سَمَعْتُ وَرَأَيْتُ جَدَةً لَهَا إِحْدِي وَعَشْرُونَ سَنَةً.

قُلت: وإذًا كنا قد قررنا أن الحيض هو

اعداد: د/ حمدي طه

استعداد متكرر للحمل، فالرحم يستعد كل شهر للحمل؛ فإن لم يحصل الحمل: تخلص الرحم من آثار استعداده للحمل، فينزل الدم وما معه من آغذية وغير ذلك. فإذا وُجدت امراة حملت في سن آقل من تسع سنين، وقد وقع ذلك فعلاً على ما ذكره الأطباء؛ فلازم ذلك نزول دم الحيض عليها قبل ذلك، فعلى ذلك تكون العبرة في معرفة آقل سن تحيض فيه المرأة هو الوجود، فإذا نزل عليها الدم قبل التاسعة، وقرر الأطباء أن هذا الدم دم حيض حكمنا

وقد ذكر الأطباء أن هذه السن تتحكم فيها عوامل عدة، من أهمها: البيئة التي تنشأ فيها المراة، فيقل سن الحيض في البلاد الحارة عنها في البلاد البلاد البلاد البلاد البلاد البلاد البلاد ألي عنها في البلاد البلاد ألي عنها في البلاد البلاد ألي قودت في كتبهم.

وقد اخْتَلُفَ الْفُقْهَاءُ فِي أَكْبَرِ سَنُ تَحيضُ فِيهِ الْمُرْأَةُ وَيُسَمَّى بِسِنَ الْإِياس، واختلفوا في تحديد سن البياس؛ لعدم النص فيه، ولاعتمادهم على الاستقراء والتتبع لأحوال النساء فذهب المُحنَفية والشافعية إلى أنهُ لا يحدُّ بِمُدَّة. فقال الحنفية: على المفتى به أو المختار، سن الإياس خمس وخمسون سنة، فإن رات بعده دما قويا أسود أو احمر قانيا، اعتبر حيضًا، وقدْ صَرْحَ الْحَنَفيةُ بأنَ الْمُرَّاةُ إِذَا رَأْتَ لَلْمُ الْمُدَّةُ فَإِنَّهُ حَيْض، وكذا للهُ وقال الشَّافعية فَإِنَّهُ حَيْض، وكذا للهُ الشَّافعية وَابْنُ تَلْكَ الْمُدَّةُ فَإِنَّهُ حَيْض، وكذا الشَّافعية وَابْنُ تَلْصَا وكانتُ عَادتُها كذلك. وقال الشَّافعية وَابْنُ تَدْمِيةً مَن الْحَنَابِلَةَ: لاَ حَدُّ لاَحْرُ السَّ الْمُدَّةُ وَابْنُ تَدْمِيةً مَن الْحَنَابِلَةَ: لاَ حَدُّ لاَحْرُ السَّ الْمُرَّاةُ اللهُ المَّدُّةُ عَادتُها كذلك. وقال الشَّافعية وَابْنُ تَدْمِيةً مَن الْحَنَابِلَةَ: لاَ حَدُّ لاَحْرُ

حَيَّةً. وَقَالَ الْمُحَامِلِيُّ: اَخْرُهُ سِتُّونَ سَنَةً.

قَالَ الرَّمْليُّ: وَكُلُّ مُنَافَاةَ بَيْنَ الْقَوْلُ بِأَنَّهُ لَاَ حَدُّ لِآخَدِهِ، وَالْقَوْلُ بِأَنَّهُ لاَ حَدُّ لِآخَرِهِ، وَالْقَوْلُ بِتَحْدِيدِه بِالْنْنَقَيْنَ وَسِتَّيِنَ سَنَةً؛ لأَنَّهُ بِاعْتِبارِ الْغَالِبِ كَتَّى انه لاَ يُعْتَبرُ النَّقُصُ عَنْهُ. اللَّقُصُ عَنْهُ.

وَعَدْدَ الْمَالِكِيَّة أَقُوالُ لَخَصِيَّهَا الْعَدَوِيُّ بِقُولُهِ: بِنْتُ سَبِّعَينَ سَنَةً لَيْسَ دَمُها بِحَيْضَ، وَبِنْتُ حَمْسِينَ بِسُنَّالُ النِّسَاءُ، فَإِنْ جَرَمْن بَانَّهُ حَيْضٌ أَوْ شَـكَكْنَ فَـهُ وَ حَيْضُ وَإِلاَّ فَلاَ، وَالْمُرَاهِقَةً وَمَا بَعْدَهَا لِلْخَمْسِينَ يُجْرَمُ بِأَنَّهُ حَيْضٌ وَلاَ سُؤَال، وَالْمَرْجِعُ فِي ذَلِكُ الْعُرْفُ وَالْعَادَةُ

وَذَهَبَ الْحَدَابِلَةُ إِلَى أَنَّ أَكُثُر سِنِ تُحيضُ فيه الْمَرْأَةُ خَمْسُونَ سَنَةً، لَقُولُ عَائَشَةً رَضِي اللَّهُ عَنْهَا: «إِذَا بَلَغَتِ الْمَرْأَةُ خَمْسِينَ سَتَةً اللَّهُ عَنْهَا: «إِذَا بَلَغَتِ الْمَرْأَةُ خَمْسِينَ سَتَةً خَرِجَتْ مِنْ حَدِّ الْحَيْضَ». وقَالَتْ أَيْضَا: «لَنْ تَرَى في بَطْنَهُا ولَدَا بِعْدَ الْخَمْسِينَ». وَجَاءَ في الْأَصِافَ نَقْلاً عَنِ الْمُعْنِي في الْعَدَد: وَإِنْ رَأَت الدُّمِ بَعْدَ الْخَمْسِينَ علَى الْعَادَةِ الْتِي كَانَتْ تَرَاهُ فيها، فَهُو حَيْضُ في الصَّدِيجِ. [الموسوعة الفقهية الكويتية ١٨ / ١٩٨، الفقة الإسلامي وأدلته: أد. وهُنَة الرَحْبُلِي ١ / ٢٩٥).

قلت: ما ذهب إليه الحنفية والشافعية وهو ما اختاره شيخ الإسلام ابن تيمية من أن سن اليأس لا حد له، وأن العبرة في ذلك للوجود، وما احتج به الحنابلة من قول عائشة رضي الله عنها يُحمل على ما رأته هي من عادة النساء في وقتها، أو أن هذا هو غالب حال النساء خاصة، وقد وجد في الواقع من تحيض وتلد بعد سن الخمسين.

#### ثانيا ، مدة الصف

١- أقل الحيض وأكثره:

أقل الحيض: لا يتقدر أقل الحيض ولا أكثره. ولم يات في تقدير مدته ما تقوم به الحجة. [فقه السنة ١/ ٩٢].

وقالُ شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: الأصل في هذا الكلام أن الأسماء التي عُلقت الأحكام بها في الشرع ثلاثة أقسام: أحدها ما بين حده، ومقداره بالشرع كأعداد الصلاة ومواقيتها، ونُصب الزكوات وفرائضها، وعدد الطوفات ونحو ذلك. وثانيها ما يُعلم حده ومقداره من جهة اللغة كالليل والنهار والبرد والسنة والشهر ونحو ذلك. وثالثها ما ليس له حد في الشرع ولا في اللغة فالرجوع فيه إلى ما يعرفه الناس ويعتادونه كالجود والقبض والتفرق ونحو ذلك، والحيض شبيه.

[شرح العمدة في الفقه ١ / ٣١٥].

وقد اختلف الفقهاء في أقل مدة الحيض فيرى الحنفية: أن أقل الحيض: ثلاثة أيام ولياليها، وما نقص عن ذلك، فليس بحيض، وإنما هو استحاضة. ودليلهم: حديث واثلة بن الأسقع رضي الله عنه أن النبي شي قال: «أقل الحيض ثلاثة أيام وأكثره عشرة» [رواه الدارقطني ١/ ٢١٩ وقال: ابنُ منهال مجهول، ومحمد بن أحمد بن أنس ضعيفً]، وما زاد على ذلك استحاضة؛ لأن تقدير الشرع يمنع إلحاق غيره به. [الفقه الإسلامي وأدلته: أد.

قلت: وقد ضعف علماء الحديث ما احتج به الحنفية، وعلى هذا فلا يصلح هذا الحديث دليلاً على ما ذهبوا إليه.

ويرى المالكية: أن لا حد لأقل الحيض بالنسبة للعبادات، فأقله دفقة أو دفعة في لحظة، وأما بالنسبة للعدة والاستبراء، فأقله يوم أو بعض يوم. وأما بالنسبة للاستبراء، فلا بدم أو بعضه. [الموسوعة الفقهية الكويتية ١٨ / ٢٩٨].

ويرى الشافعية والصنابلة: أن أقل زمن الحيض يوم وليلة: وهو أربع وعشرون ساعة، على الاتصال المعتاد في الحيض، ودليلهم: الاستقراء (السؤال والتتبع لأصوال بعض النساء في زمان ما) الذي قام به في زمانه الإمام الشافعي رضي الله عنه وغيره؛ إذ لا ضابط له لغة ولا شرعا، فرجع إلى المتعارف بالاستقراء، ويكون المعتمد فيه هو العرف والعادة، كما هو المقرر في القبض والإحراز، والتفرق بن المتبايعين في العقود.

ويـؤيدهم قـول عـلي: «أقل الحيض يـوم وليـلـة». وقـول عطاء: «رأيت من النساء من تحيض يـومًا»، قال النـووي في المنهاج: فإذا رأت المرأة الدم أقل من يـوم وليـلة أو بعد أكثر من مـدة الحـيض، كان دم اسـتحـاضـة، لا دم حـيض. [الـفقه الإسلامي وأدلـته: أ.د. وهـبـة الزحيلي ١ / ٣٩٥).].

وهذا ليس بدلي؛ لأن من النساء من لا تحيض أصلاً، ومنهن من تحيض ساعات ثم تطهر، يقول ابن حزم: ثم نظرنا في قول من قال: أقل الحيض يوم وليلة، فوجدناه أيضاً لا حجة لهم في شيء من النصوص، فان إدعى مُدّع إجماعًا في ذلك، فهذا خطا؛ لأن الأوزاعي يقول: إنه يعرف امرأة تطهر عشية وتحيض غدوة، وأيضاً فإن الأثار الصحاح كما ذكرنا عن

رسول الله ﷺ: «إذا جاءت الحيضة فدعي الصلاة، فإذا أدبرت فاغتسلي وصلي» [الحاكم ٦١٧ وصححه ووافقه الذهبي] دون تحديد وقت، وهذا هو قولنا، وقد ذكرنا من قبلباصح إسناد يكون- عن ابن عباس رضي الله عنهما أنه أفتى إذا رأت الدم البحراني أن تدع الصلاة، فإذا رأت الطهر ولو ساعة من نهار فلتغتسل وتصلى. [المحلى ٥ / ٢٨٥].

The Market Bolton Burger and States

فالراجح ما ذهب إليه المالكية، واختاره كثير من محققي الحنابلة أنه لا حدُّ لأقله. [انظر في ذلك الشرح الممتع ١ / ٢٦٧، شرح الزاد للحمد ٢٥ / ٢١٢].

أكثر مدة العيض

يرى الحنفية: أن أكثره عشرة أيام، وما زاد على ذلك استحاضة؛ لأن تقدير الشرع يمنع إلحاق غيره به. ودليلهم حديث واثلة بن الأسقع الذي سبق أن ذكرنا ضعفه.

الإسلاع الذي شبق ال للحراء المستقراء الذي قام عشر يوماً، ودليلهم أيضاً: الاستقراء الذي قام به في زمانه الإمام الشافعي رضي الله عنه وغيره؛ إذ لا ضابط له لغة ولا شرعًا، فرجع إلى المتعارف بالاستقراء، ويكون المعتمد فيه هو العرف والعادة، ويؤيدهم قول علي رضى الله عنه : «أقل الحيض يوم وليلة، وما زاد على من النساء من تحيض يوماً، وتحيض خمسة عشر استحاضة». وقول عطاء: «رأيت عشر». وأما المالكية فإن أكثره يختلف عندهم بوجود الحمل وعدمه. فأكثر الحيض خمسة بوجود الحمل وعدمه. فأكثر الحيش لغير المنالة هو دليلهم على هذه المسالة هو دليلهم على هذه المقادة وهو

والراجح أنه لا تحديد لأقله ولا أكثره، فلو حاضت ساعة فهو حيض، ولو حاضت أكثر من خمسة عشر يومًا فهو حيض ما لم يكن استحاضة. وهذا هو الأصل وأن الدم الذي يضرج من الرحم، وهو دم حيض، له أحكام الحيض، إلا أن يدل دليل على تحديده، ولا دليل على تحديد، ولا دليل على تحديدة، ولا دليل إطلاق الشارع فقد أطلقه، والحكم يدور مع علته وجودًا وعدمًا. [شرح الزاد للحمد ٢٥ / ٢١٣].

قلت: وقد روي عن الإمام أحمد: أن أكثره سبعة عشر يومًا؛ لما ذكره عبد الرحمن بن مهدي قال: أخبرتني امرأة ثقة من جيراني أنها تحيض سبعة عشر يومًا. وحكى أيضًا عن نساء الماجشون أنهن كن يحضن سبعة عشر يومًا، فإذا قلنا: إن العبرة في تحديد أكثر مدة

الحيض بالوقوع، وصح ما نقل عن عبدالرحمن بن مهدي، فالقول بأن أكثر مدة الحيض سبعة عشر يومًا يكون هو الأقرب للصواب، والله أعلم.

مسألة، هل تحيض الحامل؟

احْتَلَفَ الْفُقَهَاءُ في دَمِ الْحَامِلِ هَلِ هُوَ دَمُ حَنْضِ، أَوْ عَلَّة وَفَسَاد؟

فَذُّهُنَّ الْحَنُّفْيَّةُ وَالْحَنَابِلَةُ إِلَى أَنَّ دُمَ الْحَامِلَ دُمُّ علَّهُ وَفَسَادٌ، وَلَيْسَ بِحَيْضٌ؛ لحَديثُ أَبِي سَعِيدٍ رَضَىَ اللَّهُ عَنْهُ أَنَّ النَّبِيُّ ﷺ قَالَ فَي سَنْي أَوْطَاس: «لاَ تُوطَأُ حَاملُ حَتِّي تَضَعَ، وَلاَ غَيْرُ ذَاتِ حَمْلُ حَتِّي تَحيضٌ» [أبو داود ٢١٥٩ وصححهُ الْأَلْبَأْنِي]، فَجَعَلَ الْحَيْضُ عَلَّمًا عَلَى براءة الرُّحم. قالوا: فهذا الدليل يدل على أن الشارع قد جعل الحيض علامة على عدم الحمل، فإذا ثبت أنه علامة على عدم الحمل، فإن هذا بدل على أن الحامل لا تحيض. إذن: الشارع جعل استبراء غير ذوات الحمل بأن تحيض ليعلم أنها ليست بحامل. وَقَالَ ﷺ في حَقِّ انْنِ عُمْرَ- لَمًّا طَلُقَ زَوْجَتَهُ وَهِيَ حَائِضٌ-مُرْهُ فَلْدُرَاحِعْهَا ثُمُّ لِدُطَلَّقْهَا طَاهِرًا ۚ أَوْ حَاملاً. [مسلم ١٤٧١]. قالوا: فقد قال: (أو حاملاً) فدل على أن الحامل لا تحيض؛ لأنها لو كانت تحيض لاستثنى النبي ﷺ كونها غير حائض، فَجَعَلَ الْحَمْلِ عَلَمًا عَلَى عَدَمِ الْحَيْضِ كَالطُّهْرِ. [الموسوعة الفقهية الكويتية ١٨ / ٣١١، شرحً زاد المستقنع: الشيخ حمد بن عبد الله الحمد ۲ / ۲۱۰ بتصرف].

وَذَهَبُ المَالَكِيةُ والشَّافَعِيةَ إِلَى أَن الحَامِلُ تَحَيِضٌ، وهو اخْتيار شيخ الإسلام وتلميذه ابن القيم، وهو أن الحَامِلُ تحيض، فمتى ما وقع ذلك فإنه حيض؛ لعموم الأدلَّة، ولِخَبْر: دَمُ الْحَيْضُ أَسُودُ يُعْرَفُ، وَعَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ تَعْالَى عَنْهَا أَنَّها قَالَتْ في الْحَامِلِ تَرَى الدَّمَ: وَالْحَبْنُ الصَّلاَةَ، مِنْ غَيْرَ نَكِيرٍ، فَكَانَ إِحْمَاعًا. وَإِخْمَاعُ أَهُلُ المُعَدِيثَةِ عَلَيْهُ، وَلاَنَّهُ دَمُ مُتَرَدُدُ بِيْنَ وَإِخْمَاعُ أَهُلُ المُعَدِيثَةِ عَلَيْهُ، وَلاَنَّهُ دَمُ مُتَرَدُدُ بِيْنَ دَمِي الْحَلَّةِ، وَالْأَعْلَةُ مَنْ الْعَلَّةِ، وَالْأَنَّةُ دَمُ لاَ يَصَاعُ مَلَ الْسَلاَمَةُ مَنَ الْعَلَّةِ، وَلاَئِمُ بَلُ إِذَا وُجَدَ مَعَةُ وَلاَئِمُ دَمُ لاَ يَحْدَعُهُ الرَّضَاعُ، بَلِ إِذَا وُجَدَ مَعَةُ الرَّضَاعُ، بَلِ إِذَا وُجَدَ مَعَةُ الْحَيْثُ الْاَيْمُ الْمَلْمَةُ مَنَ الْعَلِيةِ الْحَيْثِيثَةُ الرَّضَاعُ، وَإِنْ نَدَرَ فَكَذَا لاَ يَصْفَعُهُ الْحَيْثُ أَنْ الْمَعْتَقِيْعِ الْحَوْيِتِيةِ الْمُعْلِيقِيقِيْهِ الْحَوْيِتِيةِ اللهِ اللهُ الْحَدِيثِ السَّائِيةُ وَالْعَلْمُ السَّلَامَةُ مِنْ الْعَيْمِ الْمُسْتِعُ حَمْد بن عبد الله الحمد ٢ / ٢١٠ بتصرف].

قلت: والقول الأول أظهر من أن الحامل لا تحيض، وعليه الأدلة الشرعية. ويؤيده ما قرره الأطباء من أن الحيض استعداد متكرر للحمل، فدل على أن المراة إذا حملت فقد انتفى عنها السبب في نزول دم الحيض.

قالته أقل الطهر وأكثرن مساسي

والمراد بالطهر: هو زمان نقاء المراة من دم الحيض والنفاس، وللطهر علامتان: جفاف الدم أو جفوفه، والقصّة البيضاء: وهي ماء أبيض رقيق ياتي في أخر الحيض. [الفقه الإسلامي وأدلته / ١٤٢].

أَجْمَعُ الْفُقْهَاءُ عَلَى أَنَّهُ لاَ حَدُّ لأَكْثَرِ الطُّهْرِ؛ لأَنَّ الْمَرْأَةَ قَدْ لاَ تَحِيضُ أَصْلاً. وقَدْ تَحَيِضٍ فِي السِّنَةَ مَرَّةُ وَاحَدَةً، حَكَى أَبُو الطَّيبِ مَنَ الشَّافِعِيَّةِ، أَنَّ امْرَأَةً فِي زَمَنه كَانَتْ تَحَيِضُ فَي

كُل سُنَّة بُوْمًا وَلَيْلَةً.

وَاخْتُلُفُوا فَي أَقُلِ الطُّهْرِ. فَذَهَبَ الْحَنَفِيَّةُ وَالْمَالِكِيَّةُ عَلَى الْمُشْتِهُورِ، وَالشَّافِعِيَّةُ إِلَى أَنَ أَقَلَ طُهْر بِيْنَ حَيْضَتَيْنَ خَمْسَةً عَشْر يَوْمَا بِلَيَالِيهَا؛ لأَنَّ الشُّهُرُ غَالِبًا لَا يَخْلُو مِنْ حَيْضٍ وَطُهُرٍ، وَإِذًا كَانَ أَكْثَرُ الْحَيْضِ خَمْسِةً عَشْرَ لَرْمَ أَنْ يَكُونَ أَقُل الطُّهُرِ كَذَلِكَ. و اسْتُدَلُّ الْحَنْقَيَّةُ عَلَى ذَلِكَ بِإِجْمَاعِ الصِّحَابَة. وَذَهُبَ الْحَنَابِلَةُ الِّي أَنَّ أَقُلَ الطُّهُرَّ بَيْنَ الْحَيْضَتَيْنَ ثَلَاثَةً عَشِرُ بَوْمًا؛ لَمَا رُوَيَ أَحْمَدُ وَاحْتُجُ بِهِ عَنْ عَلَى رَضِي اللَّهُ عَنْهُ «أَنَّ امْرِأَةُ جِاءَتُهُ- قَدْ طَلُقُهَا رُوْحُهَا- فَرَعُمَتْ أَنَّهَا حَاضَتْ فِي شُبُهْرِ ثُلاَثُ حَيْضٍ. فَقَالَ عَلَى رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ لَشُرَيْحِ: قُل فَيَهَا، فَقَالَ شُرَيْحُ: إِنَّ جَاءَتْ بِبِيَنَةَ مِنْ بِطَانَةَ أَهْلِهَا مِمِنْ يُرْجِي دِينَهُ وأَمَانَتُهُ فَشَهَدَتْ بِذَلِكَ، وَإِلاَّ فَهِي كَاذَبِهُ. فَقَال عَلَى رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: قَالُونَ - أَيْ حَيْدُ بِالرَّومِيَّةِ -قَالُوا: وَهَذَا لاَ يَقُولُهُ إِلاَ تُوقِيفًا، وَهُو قُولُ صَحَابِيُ اشْتُهُرَ، وَلَمْ يُعْلَمْ خَلاَفُهُ. وَوُجُودُ ثَلاَثُ حيِّض في شُبَهْر دَليلٌ عَلَى أَنَّ الثَّلاَثَةَ عَشَرَ طُهْرٌ صحيح يقينًا. [الموسوعة الفقهية الكويتية ١٨ / ٣١٠، الفقه الإسلامي وأدلته ١ / ٥٤٣].

وابعا: مدة الثقاس:

للنفاس مدة دنيا وقصوى.

أما المدة الدنيا فاتفق الفقهاء على أنه لا حد لاقل النفاس، فاي وقت رأت المراة الطهر اغتسلت، وهي طاهر؛ لانه لم يرد في الشرع تحديده، فيرجع فيه إلى الوجود الفعلي، وقد وجد قليلاً وكثيراً.. وقد تلد المراة ولا ترى الدم، روي أن امراة ولدت على عهد رسول الله هذا الإسلامي وادلته د. وهبة الزحيلي ١ / ٤٤٠]. الإسلامي وادلته د. وهبة الزحيلي ١ / ٤٤٠]. ولما روي من حديث أم سلمة لما سألت النبي ولما تحلس المراة إذا ولدت؟ قال: تجلس

أربعين إلا أن ترى الطهر قبل ذلك» [سنن الدارقطني ١ / ٢٢٣] ولم يفصل بين مدة طويلة أو قصيرة. [شرح العمدة في الفقه لشيخ الإسلام ابن تيمية ١ / ٣٥٣].

أما المدة القصوي فيرى المالكية والشافعية ان أكثره ستون يوماً، والمعتمد في ذلك هو الاستقراء، وحكى ابن عقيل عن أحمد بن حنبل رواية مثل قولهما؛ لأنه روي عن الأوزاعي أنه قال: عندنا امرأة ترى النفاس شهرين، وروي مثل ذلك عن عطاء أنه وجده، والمرجع في ذلك إلى الوجود. [الموسوعة الفقهية الكويتية ٢ /

وعند الحنفية والحنابلة: أربعون يومًا، وما زاد عن ذلك فهو استحاضة، بدليل قول أم سلمة: «كانت النفساء تجلس على عهد رسول الله على أربعين ليلة». لكن قال الشافعية: لا دلالة فيه على نغي الزيادة، أو محمول على الغالب أو على نسوة مخصوصات. [الفقه الإسلامي وأدلته ١/ /٥٠].

قال أبو عيسى الترمذي: أجمع أهل العلم من أصحاب رسول الله على ومن بعدهم على أن أسخاء تدع الصلاة أربعين يوما، إلا أن ترى الطهر قبل ذلك، فتغتسل وتصلي. وقال أبو عبيد: وعلى هذا جماعة الناس، وروي هذا عن عمر وابن عباس وعثمان بن أبي العاص وعبد الله بن عمر وأنس وأم سلمة رضي الله عنهم، وقال أسحاق هو السنة المجتمع عليها، وقال الطحاوي: لم يقل بالستين أحد من الصحابة، وإنما هو قول من بعدهم، وروى الحكم بن النبي عن مسة الأزدية عن «أم سلمة أنها سالت عتيبة عن مسة الأزدية عن «أم سلمة أنها سالت النبي عن يوما، إلا أن ترى الطهر قبل ذلك» الدارة طالة المدرة الدارة ا

قال ابن تيمية: وهذا يفسر الحديث الأول، ويبين أن ذلك امر من النبي ه إلا إن كان ذلك عادة النساء، فإنه يستحيل في العادة اتفاق عادة اهل بلدة في النفاس، ويكون ذلك بيان اقصى ما تجلسه، وبيان ما تجتنب فيه زوجها من الوطء. [شرح العمدة في النفقه لشيخ الإسلام ابن تيمية ١ / ٣٥٦].

قلت: وما ذهب إليه الحنفية والحنابلة أرجح؛ لقوة دليلهم، والله أعلم.

وللحديث بقية في العدد القادم، إن شباء الله تعالى.

النوحيد العدد ٧٧٤ السنة الأريعون

# و مشروع تيسير حفظ السنة ٥ من صحيح الأحاديث القصار



#### اعداد/ على حشيش

٢٥١٦) عَنْ حُمَيْدِ الْحَمْيَرِيِّ رضى الله عنه قَالَ: لَقِيتُ رَجُلاً صَحبَ النَّبِيِّ- قُرْبَعَ سنينَ كَمَا صَحَيَهُ أَيُو هُرَيْرَةَ قَالَ: نَهَى رَسُولُ اللَّه - ﷺ أَنْ تَغْتَسِلَ الْمَرْأَةُ بِفَضْلُ الرَّجُلُ، أَوْ يَغْتَسلَ الرَّجُلُ بِفَضْل الْمُرْأَة. (د ٨١)، وهَذَا حَدِيثُ صَحِيحُ.

٢٥١٧) عَنْ رَجُلٍ مِنْ أَسْلَمَ مِنْ أَصْحَابِ النَّبِيِّ - ﷺ - أَنَّهُمْ كَانُوا يُصَلُّونَ مَعَ نَبِيَّ اللّه - ﷺ - الْمَغْرِبَ ثُمُّ يَرْجِعُونَ إِلَى أَهَالِيهِمْ إِلَى أَقْصَى الْمَدِينَةِ يَرْمُونَ وَيُبْصِرُونَ مَوَاقِعَ سِهَامِهِمْ (ن ٢١٥)، وهَذَا حَدِيثٌ

٢٥١٨) عَنْ عُبَيْدِ اللَّه يْن عَيْدِ اللَّه يْن عُتْيَةَ يْن مَسْعُود، أَنَّ رَجُلاسٌ مَنْ أَصْحَاب رَسُول اللَّه- ﷺ حَدَّثَهُ، أَنَّهُ سَمَعَ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: «إِذَا كَانَ أَحَدُكُمْ فَي صَلَاتِه، فَلاَ يَرْفَعْ بَصَرَهُ إِلَى السَّمَاء أَنْ يُلْتَمَعَ يَصَرُّهُ» (حم ١٥٢٢٥)، وهَذَا حَديثُ صَحيحُ.

٢٥١٩) عَنْ عَمْرِو بْنِ شُرَحْبِيلَ عَنْ رَجُلِ مِنْ أَصْحَابِ النَّبِيِّ - عَلَى: قَالَ: «رَسُولُ اللَّه - عَلَى مَلْعَ عَمَّارٌ إِيمَانًا إِلَى مُشَاشِيهِ» (س ٥٠١٠)، وهَذَا حَديثٌ صَحِيحٌ. (والمشاش: هي العظام).

٢٥٢٠) عَنْ مُعَادَ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ الْجُهَنِيِّ أَنَّ رَجُلاً مِنْ جُهَيْنَةَ أَخْبَرَهُ أَنَّهُ سَمَعَ النَّبِيِّ عِيْدٍ يَقْرَأُ في الصُّبْحِ ﴿ إِذَا زُلْزِلَتُ الْأَرْضُ ﴾ في الرُّكْعَتَيْن كلْتَيْهِمَا، قَلاَ أَدْرِي أَنْسَيَ رَسُولُ اللَّه - ﷺ أَمْ قَرَأَ ذَلِكَ عَمْدًا. (د ٨١٦)، وهَذَا حَديثُ صَحيحٌ.

٢٥٢١) عَنْ أَبِي الْمَلِيحِ، عَنْ رَجُلِ، قَالَ: كُنْتُ رَديفَ النَّبِيِّ عَنْ أَبِي الْمَلِيحِ، عَنْ رَجُلِ، قَالَ: كُنْتُ رَديفَ النَّبِيَّ عَنْ الشَّيْطَانُ، فَقَالَ: «لاَ تَقُلْ تَعسَ الشَّنْيطَانُ، فَإِنُّكَ إِذَا قُلْتَ ذَلكَ: تَعَاظُمَ حَتَّى يَكُونَ مثْلَ الْبَيْت، وَيَقُولُ بِقُوتَى، وَلَكنْ قُلْ: بِسِيْمِ اللَّهِ، فَإِنَّكَ إِذَا قُلْتَ ذَلِكَ، تَصَاغَرَ حَتَّى يَكُونَ مثْلَ النُّبابِ» (د ٤٩٨٢)، وهَذَا حَديثُ صَحيحٌ.

٢٥٢٢) عَنْ عَطَاء، أَنَّ رَجُلاً أَخْبِرَهُ أَنَّهُ رَأَى النَّبِيِّ ﷺ - يَضُمُّ إِلَيْه حَسَنًا وَحُسَيْنًا، يَقُولُ: «اللَّهُمَّ إِنِّي أحيهُمَا فَأَحِيُّهُمَا» (حم ٢٢٦٢٢)، وهَذَا حَدِيثُ صَحِيحٌ.

٢٥٢٣) عَنْ رَجُلِ مِنَ الأَنْصَارِ مِنْ أَصْحَابِ النَّبِيِّ عِنْ النَّبِيِّ - عَن النَّبِيِّ - قَالَ: «حَقٌّ عَلَى كُلُّ مُسْلِم يَغْتَسلُ يَوْمَ الْجُمُعَة، يَتَسوَّكُ، وَيَمَسُّ منْ طيب إنْ كَانَ لأَهْله» (حم ١٥٩٦٣)، وهَذَا حَديثُ صَحيحٌ.

٢٥٢٤) عَنْ أَبِي عُمَيْرِ بْنِ أَنَسٍ، عَنْ عُمُومَةٍ لَهُ مِنْ أَصْحَابِ رَسُولِ اللَّهِ ﴿ أَنَّ رَكْبًا جَاءُوا إِلَى النُّبِيِّ ﴾ يَشْهَدُونَ أَنُّهُمْ رَأَوُا الْهِلاَلَ بِالأَمْسِ فَأَمْرَهُمْ أَنْ يُفْطِرُوا، وَإِذَا أَصْبَحُوا أَنْ يَغْدُوا إِلَى مُصِلاًهُمْ. (د ١١٥٧)، وهَذَا حَدِيثُ صَحِيحُ.

٢٥٢٥) عَنْ أَبِي الْعَالِيَة، قَالَ: أَخْبَرَنِي مَنْ سَمِعَ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ: «أَعْطُوا كُلُّ سُورَةٍ حَظَّهَا مِنَ الرُّكُوع وَ السُّحُود» (مسند ابن أبي شبيبة ٩٤٩)، وهَذَا حَدِيثُ صَحِيحٌ.

٢٥٢٦) عَنْ أَبِي الْبَخْتَرِيِّ الطَّائِيِّ، قَالَ: أَخْبَرَنِي مَنْ سَمِعَهُ مِنْ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ - أَنَّهُ قَالَ: «لَنْ يَهْلكَ النَّاسُ حَتَّى يُعْذرُوا منْ أَنْفُسهمْ» (حم ١٧٨٢٥)، وهَذَا حَديثُ صَحيحٌ.

٢٥٢٧) عَنْ مُعَاوِيَةَ بْنِ أَبِي سُفْيَانَ رضي الله عنه، أَنْهُ سَأَلَ أُخْتَهُ أُمَّ حَبِيبَةَ رضي اللَّهُ عنها زَوْجَ النِّبيِّ عِنْ - هَلْ كَانَ رَسُولُ اللَّه \_ عُنْ - بُصَلِّي في الثَّوْبِ الَّذِي يُجَامِعُهَا فيه؟ فَقَالَتْ: نَعَمْ، إذَا لَمْ يَرَ فيه

أذًى. (د ٣٦٦)، وهَذَا حَدِيثُ صَحِيحٌ.

٢٥٢٨) عَنْ عَائِشَةَ— رَضِي اللَّه عنها— أَنَّهَا قَالَتْ: إِنَّ النَّبِيِّ— قَالَ: «اللَّهُمَّ أَحْسَنْتَ خَلْقِي فَأَحْسَنِْ خُلُقى» (حم ٢٤٦٩٤)، وهَذَا حَديثُ صَحِيحٌ.

ُ ٢٥٢٩) عَنْ عَائِشَةَ -رضي الله عنها- قَالَت: قَالَ رَسُولُ اللَّه ﷺ مَنْ حُمِّلَ مِنْ أُمَّتِي دَيْنًا، ثُمَّ جَهِدَ فِي قَضَائه، فَمَاتَ، وَلَمْ يَقْضِه، فَأَنَا وَلَيْهُ» (حم ٢٣٩٣٣)، وهَذَا حَديثُ صَحيحٌ.

، ﴿ رَهُ مَا نَشَهُ رَضَى اللهُ عَنها أَنُّهَا سُئِلَتْ مَا كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ۖ ﷺ - يَعْمَلُ فِي بَيْتِهِ ۚ قَالَتْ: كَانَ يَخْطُ ثَوْيَهُ ، وَيَعْمَلُ مَا يَعْمَلُ الرَّجَالُ فِي بَيُوتِهِمْ. (حم ٢٤٣٨١)، وهَذَا حَدِيثٌ صَحِيحٌ.

يُّ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ -رضي الله عنها– قالت: مَنْ حَدَّثَكَ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ - بَالَ قَائِمًا، فَلاَ تُصنَّفُهُ، مَا بَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ – قَائِمًا، مُنْذُ أُنْزِلَ عَلَيْهِ الْقُرْانُ (حم ٢٥٠٦٧)، وهَذَا حَدِيثٌ صَحِيحٌ.

. ( Yow') عَنْ عَائِشِنَةَ –رضَي الله عنَها– أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ – رَخُصَ فِي زِيَارَةِ الْقُبُورِ (جه ١٥٧٠)، وهَذَا حَدِيثٌ صَحِيحٌ.

َ ٢٥٣٣) عَنْ عَائِشَةَ –رضي الله عنها–، قَالَتْ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عِنْ يَحِلُّ دَمُ امْرِئٍ مُسْلَم يَشْهَدُ أَنْ لاَ إِلهَ إِلاَّ اللَّهُ وَأَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللَّه إِلاَّ بإِحْدَى ثَلاَثْ: رَجُلٌ زَنَى بَعْدَ إِحْصَانَ، فَإِنَّهُ يُرْجَمُ، وَرَجُلُ خَرَجَ مُحَارِبًا لِلَّهُ وَرَسُولِهِ فَإِنَّهُ يُقْتَلُ بِهَا» (د ٤٣٥٣)، مُحَارِبًا لِلَّه وَرَسُولِهِ فَإِنَّهُ يُقْتَلُ بِهَا» (د ٤٣٥٣)، وهَذَا حَدِيثٌ صَحِيحٌ.

٣٥٣٤) عَنْ عَانَشَنَةً –رضي الله عنها– قَالَتْ: قُلْتُ يَا رَسُولَ اللّه ذَرَارِيُّ الْمُؤْمِنِينَ فَقَالَ: «هُمْ مِنْ آبَائِهِمْ» فَقُلْتُ: يَا رَسُولَ اللّه فَذَرَارِيُّ الْمُشْرِكِينَ، فَقُلْتُ: يَا رَسُولَ اللّه فَذَرَارِيُّ الْمُشْرِكِينَ، قَقْتُ: يَا رَسُولَ اللّه فَذَرَارِيُّ الْمُشْرِكِينَ، قَلْتُ: يَا رَسُولَ اللّه فَذَرَارِيُّ الْمُشْرِكِينَ، قَلْتُ: «مَنْ آبَائِهِمْ»، قُلْتُ: بِلاَ عَمَل، قَالَ: «اللّهُ أَعْلَمُ بِمَا كَانُوا عَامَلِينَ» (د ٢٧١٧)، وهَذَا حَدِيثٌ صَحِيحُ.

٢٥٣٥) عَنْ عَائِشَةَ -رَضِي الله عنها- قَالَتْ: قَالَ رَسُولُ اللَّه- صلي الله عليه وسلم-: «إِذَا تَمَنَّى أَحَدُكُمُ فَلْيَسْتَكُثْرْ، فَإِنَّمَا يَسْأَلُ رَبَّهُ» (مسند عبد بن حميد ١٤٩٦)، وهَذَا حَدِيثُ صَحيحٌ.

٢٥٣٦) عن قَيْسَ بن عوف قالَ: لَمَّا أَقْبَلَتْ عَائِشَةُ بَلَغَتْ مِيَاهُ بَنِي عَامِرَ لَيْلاً، نَبَحَتْ الْكلاَبُ، قَالَتْ: أَيُّ مَاءَ هَذَا؟ قَالُوا: مَاءُ الْحَوْءَب، قَالَتْ: مَا أَظُنْنِي إِلاَّ أَنِّي رَاجِعَةٌ، فَقَالَ بَعْضُ مَنْ كَانَ مَعَهَا: بَلْ تَقْدَمِينَ، فَيُرَاكُ الْمُسْلِمُونَ، فَيُصلْحُ اللَّهُ— عزَّ وجلً— ذَاتَ بَيْنَهِمْ، قَالَتْ: إِنَّ رَسُولَ اللَّه— صلى الله عليه وسلم— قَالَ: ﴿ وَمَلَّ الْمُسْلِمُونَ، فَيُصلِحُ اللَّهُ— عزَّ وجلً— ذَاتَ بَيْنَهِمْ، قَالَتْ: إِنَّ رَسُولَ اللَّه— صلى الله عليه وسلم— قَالَ: ﴿ لَا اللَّهُ عَلَيْهُا كَالْبُ الْحَوْءَبِ؟» (حم ٢٣٧٣٧)، وهَذَا حَدِيثُ صَحِيحُ.

٢٥٣٧) عَنْ عَائِشَةَ -رضي الله عنها- قَالَتْ: كَانَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ - لاَ يُصلَي فِي شُعُرِنَا أَوْ فِي لُحُفِنَا. (د ٣٦٧)، وهَذَا حَدَيثُ صَحِيحُ.

٢٥٣٨) عَنْ عَائشَةَ -رضي الله عنها- قَالَتْ: كَانَ النّبيُّ ﷺ - يَتَحَرّى صَوْمَ الاثْنَيْنِ وَالْخَمِيسِ. (ت ٥٤٧)، وهَذَا حَدِيثٌ صَحِيحٌ.

٢٥٣٩) عَنْ عَائشَةَ –رَضِي الله عنها– قَالَتْ: كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﴿ يَاٰكُلُ الْبِطِّيخَ بِالرُّطَبِ، فَيَقُولُ: «نَكْسِرُ حَرَّ هَذَا بِبَرَّدُ هَذَا، وَبَرْدُ هَذَا بِحَرَّ هَذَا» (د ٣٨٣٦)، وهَذَا حَدِيثٌ صَحِيحٌ.

ُ ٢٥٤ُ ) عَنْ عَائِشَةَ –رضي الله عنها– قَالَتْ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ– صلي الله عليه وسلم–: «لَقَنُوا مَوْتَاكُمْ قَوْلَ لا إِلَهَ إِلا اللَّهُ» (ن ١٨٢٨)، وهَذَا حَديثُ صَحيحُ.

٢٥٤١ ) عَنْ عَائِشَةَ رضي الله عنها – قَالَتْ: كَانَ رَسُولِ اللَّهِ ﴿ لَا يَتَوَضَّأُ بَعْدَ الْغُسُلِ. (ن ٤٣٠)، وهَذَا حَدِيثُ صَحِيحٌ.

٢٥٤٢ ) عَنْ عَاَنَشَّنَة قَالَتْ ذُكِرَ عِنْدَ النَّبِيِّ ﷺ هَالِكُ بِسُوءٍ فَقَالَ: «لاَ تَذْكُرُوا هَلْكَاكُمْ إِلاَّ بِخَيْرٍ» (ن ١٩٣٧)، وهَذَا حَدِيثُ صَحِيحٌ. الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وبعد:

قَالَ اللهُ تَعَالَى: ﴿ إِنَّا أَنْزَلْنَا التَّوْرَاةَ فَيِهَا هُدُى وَنُورٌ يَحْكُمُ بِهَا النَّبِيُّونَ الَّذِينَ أَسُلَمُوا للَّذِينَ هَادُوا وَالرَّبَّانِيُّونَ وَالأَحْبَارُ بِمَا اسْتُ مُعظُوا مِنْ كتَابِ اللهِ وَكَانُوا عَلَيْهِ شُهُدًاءَ فَالْ تَخْشُوا النَّاسَ وَاخْشُونَ وَلاَ تَشْتَرُوا بِآنِاتِي ثَمَنًا قَلِيلاً وَمَنْ لَمْ يَحْكُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ فَأُولَئِكَ هُمُ الْكَافِرُونَ (٤٤) وَكَتَبْنَا عَلَيْهِمْ فِيهَا أَنَّ النَّفْسَ بِالنَّفْسِ وَالْعَيْنَ بِالْعَيْنِ وَالْأَنْفَ بِالْأَنْفِ وَالْأَذُنَ بِالْأَذُنِ وَالسِّنِّ بالسِّنِّ وَالْجُرُوحَ قَصَاصٌ فَمَنْ تَصَدُقَ بِهِ فَهُوَ كَفَّارَةُ لَهُ وَمَنْ لَمْ يَحْكُمْ بِمَا أَنَّزَلَ اللَّهُ فَأُولَئِكَ هُمُ الظَّالِمُ وِنَ (٤٥) وَقَفُيْنَا عَلَى أَثَارِهِمْ بِعِيسَى ابْنِ مَرْيَمَ مُصَدِّقًا لَمَا يَعْنَ نَدَيْه مِنَ التُّوْرَاة وَاتَنْيَنَاهُ الإنْجِيلَ فِيهِ هُدًى وَنُورٌ وَمُصِدِّقًا لِمَا يَكُنَّ يَدَنَّهُ مِنَ التَّوْرَاة وَهُدًى وَمَوْعِظَةً لِلْمُتَّقِينَ (٤٦) وَلِيَحْكُمْ أَهْلُ الإنْجِيلِ بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ فِيهِ وَمَنْ لَمْ يَحْكُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ فَأُولَئِكَ هُمُ الْفَاسِقُونَ (٤٧) وَأَنْزَلْنَا اِلنَّكَ الْكِتَابَ بِالْحَقِّ مُصِدِّقًا لِمَا يَنْنَ يَدَنُّهُ مِنَ الْكتَابِ وَمُهَيْمِنًا عَلَيْهِ فَاحْكُمْ بَيْنَهُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللهُ وَلاَ تَتَّبعُ أَهُواءَهُمْ عَمًّا حَاءَكَ مِنَ الْحَقِّ لكُلُّ حَعَلْنَا مِنْكُمْ شِرْعَةً وَمِنْهَا حُا وَلَوْ شَاءَ اللهُ لَحَعَلَكُمْ أُمَّةً وَاحِدَةً وَلَكِنْ لِيَنْلُوكُمْ فِي مَا آتَاكُمْ فَاسْتَنِقُوا الْذَيْرَاتِ إِلَى اللهِ مَرْجِعُكُمْ جَمِيعًا فَنُنِئِئُكُمْ بِمَا كُنْتُمْ فِيهِ تَخْتَلِغُونَ (٤٨) وَأَن احْكُمْ بَيْنَا هُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ وَلاَ تَتَّبِعُ أَهُو اعَمُمُ وَاحْذَرُهُمُ أَنْ نَفْتَنُوكَ عَنْ بَعْض مَا أَنْزَلَ اللَّهُ إِلَيْكَ فَإِنْ تَوَلُّواْ فَاعْلَمْ أَنَّمَا يُرِيدُ اللهُ أَنْ يُصِيبَهُمْ يِنَعْضَ نُنُوبِهِمْ وَإِنَّ كَثِيرًا منَ النَّاسِ لَغَاسِقُونَ (٤٩) أَفَدُكُمُ الْحَامِلِيَّة يَبْغُونَ وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ اللهِ حُكْمًا لِقَوْمِ يُوقِنُونَ ﴾ [المائدة: - ٥٠].





النوحيد ربيع الأخر ١٤٣٧ هـ

#### العدل هو الغاية من تتزيل الكتب السماوية:

وَجُدُوا أُمَّةُ وَاحِدةً وَاحَدَةً ﴾ [البقرة: ٢١٣] «أي وُجِدُوا أُمَّةٌ واحدةً، تَتُحِدُ مقاصدُها ومطالبُها وَوَجْهَتُها لتُصْلحَ ولا تُقْسد، وتُحْسنَ ولا تُسيء، وَوَجْهَتُها لتُصْلحَ ولا تُقْسد، وتُحْسنَ ولا تُسيء، وتعدلَ ولا تَظْلم، أي: ما وُجِدُوا إلاَّ ليكونوا كذلك، ولكنَّهم اختلفوا، كما قال في الآية الأخرى: ﴿وَمَا كَانَ النَّاسُ إلاَّ أُمَّةٌ وَاحِدَةٌ فَاحْتَلَفُوا ﴾ [يونس: ١٩] أي الحُرفوا عن الاتَّحاد والاتَّفاق الَّذي يُتُمْرُ كلَّ خيْر لهم وسعادة، إلى الاختلاف والشَّقاق الله يُتُثبع للفساد وهلاك الحرث والنَّسُل، [محاسن التأويل ٢ / ١٨٨].

وعَنِ ابنِ عَبّاسٍ رضي الله عنهما قال: كان بيْنَ نوح وادمَ عشْرةُ قَرُونِ كلُهم على شريعة من الحق، فاختلفوا فبعث الله النبيين مُبشَرين ومُنْدرين فاختلفوا فبعث الله النبيين مُبشَرين ومُنْدرين لمنْ آتيسير الكريم المنان (٧ / ٣٠١).]. «أي مُبشَرّين لمنْ أمن واطاع، ومُنْدرين لمنْ كفر وعَصَى، ﴿وَاَنْزَلَ مَعَهُمُ الْكَتَابَ ﴾ [البقرة: ٢١٣] أي كلامة الجامع لما يحدَّتَاجُونَ إليه في بناب الدين على الاستقامة والهداية التّامة؛ لكَوْنه مُتلَبّسًا ﴿بالْحَقّ ﴾ منْ جَميع الوُجُوه ﴿ليحْكُم بَيْنَ النّاسِ فيما اخْتَلَفُوا فيه ﴾ منْ الاعتقادات والاعمال التي كانوا عليها قبل ذلك أمّة العادة».

وقال تعالى: ﴿لَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلْنَا بِالْبَدِّنَات وَأَنْزَلْنَا مَعَهُمُ الْكِتَابَ وَالْمِيزَانَ لِيَقُومَ النَّاسُ بِالْقِسُطِ ﴾ [الحديد: ٢٥]، قال السُّعْديُّ: «يقول تعالى: ﴿ لَقُدْ أَرْسَلْنَا رُسُلَنَا بِالْبَنِّا بِالْبَنِّاتِ ﴾، وهي الأدلَّةُ والشبواهدُ والعلاماتُ الدَّالةُ على صدَّق ما جاءوا به واحقيَّته، ﴿ وَأَنْزَلْنَا مَعَهُمُ الْكِتَابَ ﴾ وهو اسمُ جنْس يشمل سائر الكتُب التي أنزلها اللهُ لهداية الخلق وإرْشيادهم إلى ما ينْفعُهم في دينهم ودُنياهم، ﴿ وَالْمِيزَانَ ﴾ وهو العدُّلُ في الأقوال والأفعال. والدِّينُ الذي جاءت به الرُّسُلُ كلُّه عدلٌ وقسْطُ في الأوامـر والـنّـواهي، وفي مـعـاملات الخَـلْق، وفي الحنايات والقصاص والحدود والمواريث وغير ذلك، وذلك ﴿ لِدَقُومَ النَّاسُ بِالْقِسْطِ ﴾ قيامًا بدينَ الله، وتحصيلاً لمصالحهم التي لا يمكنُ حصرُها وعدُّها، وهذا دليلُ على أنَّ الرُّسُلُّ مُتَّفقُونِ في قاعدة الشَّرْع وهي القيامُ بالقسط، وإنْ اختلفتْ صُورُ العدل بحسب الأزَّمنَة والأحوال» [تيسير الكريم المنان ٧ / ٣٠١]، ولذا قال تعالى في أيات المائدة التي معنا: ﴿لِكُلِّ جَعَلْنَا مِنْكُمْ شِرْعَةً وَمِنْهَاجًا ﴾ فالدِّينُ واحد،

والشَّرِيعِةُ مُختلفةٌ باختلاف الأَرْمنَة والأَمْكنَة؛ تحقيقًا لمصالح الكلَّ، فقد يكونُ الشيءُ حلالاً فيحرمُ على قوْم، وقد يكونُ حرامًا فيحلُّ لقوم، والمقصودُ واحدُ هو إقامةُ الحقِّ والعدل.

هذا هو الهدفُ الأسْمَى من الكتُبِ السَّماويَّةِ كَلَّها ﴿ لِيقُومَ النَّاسُ بِالْقِسْطُ ﴾ ولَمَّا كَانت التُّوراةُ أَشرفُ الكتُبِ السَّابِقَةَ ، يليها الإنجيل، ثُمَّ كان القرآنُ الكريمُ أشرفُ الكتُب على الإطلاق، فقد خُصنَّ هذه الثَّلاثةُ وأهلُها بالِذَّكْرُ فِي آيات المائدة

حث اليهود على الحكم بالتوراة:

﴿ إِنَّا أَنْزَلْنَا التَّوْرَاةَ فِيهَا هُدًى وَنُورٌ ﴾ أي: إِنَّا نحنُ أنزلنا التُّوراةَ على موسى مشتملةً على هدِّي في العقائد والأحكام خرج بها بنو إسرائيل من وثنيَّة المصْرِبِّينَ وضلالهم، ﴿ يَحْكُمُ بِهَا النَّبِيُّونَ الَّذِينَ أَسْلَمُوا للَّذِينَ هَادُوا ﴾ أي أنزلناها قانونًا للأحكام، يحكم بها النَّبيُّون موسى ومَنْ بعده من أنْسِاءُ بني إسرائيلَ طائفةً من الزمان، انتهت بيعْثَة عيسى بن مريم عليه السلام، وهمُ الذين أسلموا وجوههم لله مخلصين له الدِّين على ملَّة إبراهيم، عليهم الصلاة والسلام، فالإسلامُ دينُ الجميع، وكُلُّ ما استحدثه اليهودُ والنصاري من أسباب التَّفرُّق في الدِّين فهو باطلٌ وضلالٌ مبين، وإنَّمَا يحكمون بالتوراة للَّذين هادوا أي النهود خاصة، ويحكم بها بعدَهم الرِّبانيُّون والأحبارُ وهم العلماءُ الرِّبانيُّون الُّذين يتعلُّمون ويعْمَلون ويُعلِّمون». [مختصر المنار .[.(1TA / Y)

وقوله تعالى: ﴿ بِمَا اسْتُحْفِظُوا مِنْ كِتَابِ الله ﴾ «أي بسبب الذي اسْتُودَعُوهُ من كتَابِ الله، بأنْ يحفظوه من التَّغْيير والتَّبْديلِ، وأنْ يقْضُوا باحكامه، ﴿ وَكَانُوا عَلَيْهِ شُهَدَاءَ ﴾ أي رُقباءَ يَحْمُونه من أنْ يحومَ حوْلَهُ التَّغييرُ والتَّبْديلُ بوجْه من الوجوه»

الرُسُلُ مَتَفِقُونَ في قاعدةِ الشَّرعُ وهي القيامُ بالقسط، وإنّ اختلفت صورُ العدل بحسب الأزمنة والأحوال [محاسن التاويل ٦ / ٢١١]، ولَكِنَّ الْخَلَفَ غَيْرُوا وَبَدَّلُوا، وَمِمَّا غيْرُوه حَدُّ الزَّانِي الْمُحْصَن، وهو الرَّجْمُ فحرفوه واصْطلَحوا فيما بَيْنَهُم على الْجَلْد مئة جلدة، والتَّحْميم والإركاب على حماريْن مقْلوَبيْن، ومما غيروه أيضًا القصاص، فإنَّه عندهم في نصَ التَّوْرُاة أنَّ النَّقْسَ بالنَّقْس، وهم يُخالفون ذلك عمْدُا وعنادًا، ويقيدون النَّصْرِيَّ من القُرَظي، ولا يقيدون القُرَظي من التَّرْطي، ولا يقيدون القَرَطي من التَّرْط عَنْ الدينة، فلما عيروا وبَدَلُوا، حَكَمَ اللهُ عليهم بالكفر والظلم، فقال تعالى: ﴿وَمَنْ لَمْ يَحْكُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللهُ فَأُولئكَ هُمُ النَّالُ اللهُ قَالِئَكُ هُمُ اللهُ قَالَ اللهُ قَالَ اللهُ قَالَ اللهُ قَالَ اللهُ قَالُولَكُ هُمُ النَّالُ اللهُ قَالُولَكُ هُمُ اللهُ قَالُولُكُ هُمُ اللهُ قَالُولُكُ هُمُ الظَّالِمُونَ ﴾.

قال أبنُ كشير: «وإنهما قال في الرَجْم ﴿ الْكَافِرُونَ ﴾؛ لأنهم جحدوا حكْمَ الله قصدًا منهم وعنادًا وعَمدًا، وقال في القصاص: ﴿ الظَّالِمُونَ ﴾ لأنهم لم يُنْصِفُوا المظلومَ من الظالم الذي آمر الله بالعدل والتسوية بين الجميع فيه، فخالفوا وظلموا وتعدوا بعضهم على بعض، (٢).

#### حث النصارى على الحكم بالانجيل:

ولَمًا ذكرَ اللهُ تعالى التُوراةُ وقَضْلُها وموقفَ المُتَاخَرِينَ مِن أهلها من الحكْم بها، ثنَى بِذكْر الإنجيلِ وقضْله، وما يجبُ على أهلِ الإنجيلِ نَحْوَهُ، فقال تعالى: ﴿وقَقَيْنًا عَلَى أَثَارِهُمْ ﴾ «أي اتْبَعْنَا انبياءَ بني إسرافيلَ ﴿يعيسَى ابْن مَرْيْمَ ﴾ بأنْ أرْسلناه عَقبَهم مُصَدَقًا لَمَا بَيْنَ يَنِيْهِ مِنَ التُوْرَاةِ ﴾ أي مؤمنًا بها الحق ﴿ومُصَدَقًا لِمَا بَيْنَ يَنِيْهِ مِنَ التُوْرَاةِ ﴾ أي مؤمنًا بها الحق ﴿ومُصَدَقًا لِمَا بَيْنَ يَنِيْهُ مِنَ التُورَاة ﴾ أي مؤمنًا بها يتينُه مِنَ التُورَاة ﴾ أي بيانُ للأحكام ﴿ومُصَدَقًا لِمَا بَيْنَ يَنِيْهِ مِنَ التَوْرَاة ﴾ أي لما فيها من الأحكام، وتكريرُ نلك لزيادة التقرير. ﴿ وَهُدًى وَمَوْعَظَةً ﴾ أي زاجرًا عن ارتكاب المحارم والماثم، ﴿ للْمُتُقِينَ ﴾ أي لما اتَّقى عن ارتكاب المحارم والماثم، ﴿ للْمُتُقِينَ ﴾ أي لما اتَّقى اللهَ وخاف وعيده وعقابَه، وتخصيصُ كونه هدًى

القرآن شاهد وحاكم على كل كتاب قبله، جعل الله هذا الكتاب العظيم الذي أفراله آخر الكتب وخاتمها وأشملها وأعظمها وأكملها؛ حيث جمع فيه معاسن ما قبله، وزاد دمن الكمالات ما ليس في غيره، فلهذا جعله شاهدا وأمينا وحاكما عليها كلها، وتكفل تعالى حفظه بنفسه الكريمة

وموعظة بالمتقين لأنهم المُهْتدون بهداه والمُنْتفعون بحدواه.

ثم أمر الله تعالى أهل الإنجيل بالحكم بما أنزل الله فيه فقال: ﴿ وَلْيَحْكُمْ أَهْلُ الإنْجِيلِ بِما أَنْزلَ الله فيه فقال: ﴿ وَلْيَحْكُمْ أَهْلُ الإنْجِيلِ بِما أَنْزلَ الله فيه ﴿ وَمِن جُملته دلائلُ رسالة النّبِي محمد ﷺ وَشُواهدُ نُبوتِه وَ قالَ بعض المحقّقين: وإنّما خص أَهلَ كالم يُنزَلّهُ اللهُ للأمم كافّة، وأن شريعته ليست باقية لكل زمان؛ لأنّ بعثته كافّة، وأن شريعته ليست باقية لكل زمان؛ لأنّ بعثته المخالفين الدين لا يحكمون بالإنجيل فقال تعالى: ﴿ وَمَنْ لَمْ يَحْدُكُمُ بِمَا أَنْزلَ اللهُ فَالُولَ لَكُ هُمُ الْفَالِونَ الْفَاسِقُونَ ﴾ أي الخارجون عن طاعة ربّهم، المائلون إلى الباطل التاركون للحق». [محاسن التاويل ٢ / الى الباطل التاويل ٢ / ٢٠ ١٩٢٩].

#### حث النبي الله على الحكم بالقرآن:

و «لَمَّا ذَكُرُ تعالى التَّوراةُ التي أنزُلَها على موسى كليمه ومُدَحَهَا وأثنى عليها وأمر باتِّباعها حيث كانت سائغة الاتباع، وذكر الإنجيلُ وَمَدَّحَه وَأَمَر أَهْلُهُ بإقامته واتَّباع ما فيه، شَرَعَ في ذكْر القرآن العظيم الذي أنزله على عبده ورسوله الكريم، فقال تعالى: ﴿ وَأَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الْكَتَابَ بِالْحَقِّ ﴾ أي بالصِّدْق الذي لا ريبَ فيه أنَّه من عند الله ﴿مُصَدِّقًا لَمَا بَيْنَ يَدِّيْهُ مِنْ الْكتَّابِ ﴾ أي من الكتب المتقدِّمة المتضمِّنة ذكْرُه ومَدْحَه، وأنَّه سينزلُ من عند الله على عيده ورسوله محمد ﷺ، فكان نزولُه كما أخبرتْ به ممَّا زادها صدْقًا عند حامليها من ذوى البصائر الذبن انقادوا لأمر الله، واتَّبعوا شرائعَ الله، وصدِّقوا رُسُلَ الله، كما قال تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ مِنْ قَبْلِهِ إِذَا يُتْلَى عَلَيْهِمْ يَحْرُونَ للأَنْقَانِ سُجِّدًا (١٠٧) وَيَقُولُونَ سُبْحَانَ رَبُّنَا إِنْ كَانَ وَعْدُ رَبُّنَا لَمُفْعُولاً ﴾ [الإسراء: ١٠٧ - ١٠٨]، أي إنْ كان ما وعدَنا اللهُ على الْسِنَة رُسلُه المتقدم من مجيء محمد على، لمفعولاً أي لكائنًا لا محالةً ولا بُدٍّ، وقولُه تعالى: ﴿ وَمُهَنَّمْنًا عَلَنَّه ﴾ أي شبهيدًا وحاكمًا، فالقرآنُ شباهدُ وحاكمُ على كلُّ كتاب قبلُه، جعل اللهُ هذا الكتابُ العظيمُ الذي أنزله أخرُ الكتُب وخاتمَها وأشملَها وأعظمَها وأكملَها؛ حيث جمع فيه محاسن ما قبله، وزاده من الكمالات ما لنْس في غيره، فلهذا جعله شاهدًا وأمينًا وحاكمًا عليها كلِّها، وتكفُّل تعالى حفظَه بنفسه الكريمة فقال

النوحيد ربيع الأخر ١٤٣٧ هـ

تعالى: ﴿ إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا الذَّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ ﴾ [الحجر: ٩]». [تفسير القرآن العظيم ٢ / ٦٥].

فلا يُمكن أبدًا أَنْ تنالَه الأيدي بالعَبث فيه بالتَّعْيير أو التَّبْديلِ أو التَّحْريف أو التصحيف؛ لأنَّ الله حافظُه، وقد أمر الله تعالى نبيه في الحُكم بما أنزل عليه في القرآن الكريم، ونهاه عن اتَباع أهْواء المغضوب عليه م والضالين، وكرر الأمر والنَّهْيَ تَلْعضوب عليهم والضالين، وكرر الأمر والنَّهْيَ تَلَكيدًا، وأمره أَنْ ياخُدُ حدْرَه منهم، فقال تعالى: ﴿ وَاَحدُمُ بَينَهُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللّهُ وَلاَ تَتَبِعْ أَهْواءَهُمْ عَمَّا جَبْكُمْ بُمَا أَنْزَلَ اللّهُ وَلاَ تَتَبِعْ أَهْواءَهُمْ عَمَّا بَيْنَهُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللّهُ وَلاَ تَتَبِعْ أَهْواءَهُمْ وَاحدُرُهُمْ أَنْ يَبْعَنُهُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللّهُ وَلاَ تَتُبعْ أَهْواءَهُمْ وَاحْذَرُهُمْ أَنْ يَبْعَنُهُمْ بَمَا أَنْزَلَ اللهُ إليْكَ ﴾.

#### التوكيد على الحكم بما أنزل الله:

وإِنَّ القارئَ لهذه الآية، والمُتدبِّرَ لها يتبيِّنُ له أَنَّ الأَمْرَ بالتَّحاكُم إلى ما أنزل الله أُكَّد بمؤكَّدات ثمانية:
الأُولُ: الأَمْرُ في قوله تعالى: ﴿وَأَنِ احْكُمْ بَيْنَهُمُّ بَيْنَهُمُّ بِينَهُمُّ بِينَهُمُّ

الثاني: أنْ لا تكونَ أهواءُ النَّاسِ ورَغَباتُهم مانعةً مِنْ الحُكم به بأيِّ حالٍ من الأحوال، وذلك في قوله ﴿ وَلاَ تَتَبِعُ أَهُواءَهُمْ ﴾.

الثالث: التَّحْذيرُ من عدَم تَحكيم شَرْع الله في القليل والكثير، والصَّغير والكبير؛ لقوله تعالى: ﴿ وَاحْذَرُهُمْ أَنْ يَقْتَفُوكَ عَنْ بَعْض مَا أَذْزَلَ اللهُ إَلَيْكَ ﴾.

الرابع: أنَّ التَّولِّي عن حُكْم الله، وعدمَ قبولِ شيء منه ذَنْبُ عظيمٌ موجبُ للعقاب الأليم: ﴿فَإِنْ تَولُوْا فَاعْلَمْ أَنَّمَا يُرِيدُ اللهُ أَنْ يُصِيبَهُمْ بِبَعْضِ ذُنُوبِهِمْ﴾.

الخامس: التُحْذيرُ من الاغْترارِ بكثْرة المُعْرضينَ عن حُكم الله، فإنَّ الشَّعُورُ من عباد الله قليل، يقولُ تعالى: ﴿وَإِنَّ كَثيرًا مِنَ النَّاسِ لَفَاسِقُونَ ﴾.

السادس: وصفُ الحُكم بُغَيْر مَا أَنْزَلَ اللهُ بَأَنَّهُ حُكُمُ الجاهليَّة، يقول سبحانه: ﴿ أَفَحُكُمَ الْجَاهِلِيَّةِ يَبْغُونَ ﴾.

السابع: تقريرُ المعنى العظيم بأنُّ حُكْمُ الله أحسنُ الأحكام وأعدلُها، يقول عزَّ وجلُّ: ﴿وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ الله حُكْمًا ﴾.

الثامن: إِنَّ مقتضى اليقينِ هو العلْمُ بِأَنَّ حُكْمَ اللهِ هو خَيْرُ الأحكام وأكملُها وأتمُّها وأعدلُها، وأنَّ الواجبَ الانقيادُ له مع الرضا والتُسليم، يقول سبحانه: ﴿وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ اللهِ حُكْمًا لِقَوْم يُوقِنُونَ ﴾.

ولذَلكَ أَجْمَعَ الْمُسْلِمُونَ على أنَّ الْقُرْآنَ الكريمَ هو الْمَصْدَّرُ الْأُوّلُ للتَّشْرِيعَ، والسَّئَّةَ هي الْمَصْدَرُ الثَّانِي. فوالدالعكم بماأنزل الله:

وهكذا تبينً لنا أنَّ الحكمَ بما أنزل الله من علامات اليقين بتشريع رب العالمين، وهذه فائدةُ من فوائد الحكم بما أنزل الله.

ومنها: أنَّه من صفة النَّبيِّين والصِّديقين.

ومنها: أنه يحقق العدل والخير والسعادة، بل والرضا والاطمئنان النفسي والراحة القلبية، ذلك أن العبد إذا علم أن الحكم الصادر في قضية يخاصم فيها، هو حكم الله الخالق العليم الخبير، قبل ورضي وسلم، حتى ولو كان الحكم خلاف ما يهوى ويريد، بخلاف ما إذا علم أن الحكم صادر من أناس بشر مثله، لهم أهواؤهم وشهواتهم، فإنه لا يرضى، ويستمر في المطالبة والمخاصمة، فلا ينقطع النزاع ويدوم الخلاف. [وجوب تحكيم شرع الله. ابن باز ص٠١ – 1٤].

#### أمثلة من عدل المسلمين مع غيرهم:

ولقد قامَ الْمُؤْمِنُونَ بِما أَمرَهُم اللهُ تَعالَى بِه من الحقّ والعدل، وأعطواْ كلّ ذي حقّ حقّه، ولم يفرّقوا

إنَّ مقتضى اليقين هو العِلمُ بأنَّ حُكَمُ الله هو خيرُ الأحكام وأكملها وأتمُّها وأعدلها، وأنَّ الواجبُ الانقيادُ له مع السرضا والستسسلسيم

بيْنَ النَّاسِ في ذلك لجنسٍ أو لوْنٍ أو دين:

عَنْ سَعَيد بْنِ الْمُسْيَّبُ أَنَّ عَمَّرُ بْنَ الْخَطابَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ اخْتَصَمَ إليْهِ مُسْلِمٌ ويَهُودِي، قَرَاى عَمَرُ أَنْ الحقَّ لليَهُودِي فقَضَى لَهُ. [اللوطا (١٣٩٨ / ١٠٩٨).].

وَعَنْ ابْنِ عَبّاس رَضِيَ اللهُ عَنْهُما أَنَ النّبِي عَلَيْ حِينَ افْتَتَحَ خَيْبَرَ اسْنَرَطَ عَلَيْهِمْ أَنَ لَهُ الأَرْضَ، وَكُلَّ حَيْبَرَ: وَبَيْضَاءَ، يَعْنِي الذَّهَبَ وَالْفَضَّةَ، وقَالَ لَهُ أَهْلُ خَيْبَرَ: نَحْنُ أَعْلَمُ بِالأَرْضِ، فَأَعْطِنَاهَا عَلَى أَنْ تَعْمَلَهَا وَيَكُونَ لَنَا نِصُفُ الثَّمَرة وَلَكُمْ نِصْفُهَا، فَزَعَمَ أَنَّهُ أَعْطَاهُمْ عَلَى ذَلكَ، فَلَمًا كَانَ حِينَ يُصْرَمُ النَّحْلُ بَعْثَ أَعْطَاهُمْ عَلَى ذَلكَ، فَلَمًا كَانَ حِينَ يُصْرَمُ النَّحْلُ بَعْثَ أَعْطًاهُمْ عَلَى ذَلكَ، فَلَمًا كَانَ حِينَ يُصْرَمُ النَّحْلُ بَعْثَ أَعْطًاهُمْ أَبْنَ رَوَاحَةَ فَحَرْرَ النَّخْلُ، وَهُو الذِي يَدْعُونِهُ أَلْالُوا: فَي ذَا كَذَا وَكَذَا، فَقَالُوا: أَكْثَرُتَ عَلَيْنَا يَا ابْنَ رَوَاحَةً، فَقَالُ الْ فَي ذَا كَذَا وَكَذَا، فَقَالُوا: وَكُثَرُ النَّحْلُ النَّحْلُ المَّدِينَ النَّ يَقُلُوا: قَدْ رَضِينَا أَنْ الْحَقْ وَبِهِ تَقُولُ السَّمَاءُ وَالأَرْضُ، فَقَالُوا: قَدْ رَضِينَا أَنْ نَاخُذُ اللَّحَقُ وَبِهِ لَلْكَيْ اللّهُ مَا أَنْ نَافًا لُوا: قَدْ رَضِينَا أَنْ نَافُحُنُ اللَّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَتُعُومُ اللّهُ اللّهُ الْمَانَ عَلَى اللّهُ الْوَقُ وَبِهُ اللّهُ اللّهُ الْمُنَاءُ وَالأَرْضُ، فَقَالُوا: قَدْ رَضِينَا أَنْ نَافُوا: قَدْ رَضِينَا أَنْ نَافُوا: اللّهُ مَا اللّهُ الْفَالُوا: قَدْ رَضِينَا أَنْ نَافُوا: قَدْ رَضِينَا أَنْ نَافُوا: فَلَالُوا يَقَدْ رَصِينَا أَنْ نَافُوا.

ورُويَ أَنَّ يهوديًا شكا عليًا إلى عمر في خلافته رضي الله عنهما فقال عمر لعلي: قف بجوار خصمك يا أبا الحسن، فوقف وقد علا وجهة الغضب، فبعد أنْ قضى الخليفة بينهما بالعدل قال: اغضبت يا علي أنْ قلت لك قف بجوار خصمك؟ قال: لا والله يا أمير المؤمني، ولكنْ من كونك كنَّيتني بابي الحسن، فخشيت من تعظيمك إياي أمام اليهودي أنْ يقول ضاع العدل بين المسلمين. [موارد الظمان ٢ / ٥٣٥].

هذه أمثلةً من قيام المسلمينَ بالحقّ والعدلِ مع غيْرِ المسلمين، «والأمثلةُ التي وعاها التَّاريخُ في هذا المجالِ كثيرةُ مستفيضة، تشهدُ كلُها بأنَّ هذه الوصايا والفرائضَ الربانية قد استحالتْ في حياة هذه الأمة منهجًا في عالم الواقع يُؤدِّى ببساطة، ويتمثَّلُ في يومياتِ الأمةِ المالوفة، إنَّها لم تكنْ مُثلاً

فليسع كل السلمين خكاما ومحكومين إلى الحكم بما أنزل الله ربا العالمين، وليحدروا كل الحدر من الذين يريدون أن يمتنوهم عن بصعض مساأنسزل السله

عُليا خياليَّة، ولا نماذجَ فرديَّة، إنِّمَا كانت طابعً الحياةِ الَّذي لا يرى النَّاسُ أنَّ هناك طريقًا آخرَ سواه». [في ظلال القرآن ٢ / ٦٦٨].

"وهكذا سبق الإسلام كل نظم العدالة الحديثة، حين جعل العدل فوق كل شيء، وأمر بالوزن بالقسطاس المستقيم بيْن الكافر والمسلم، والعدو والصديق، والموالي والمعاهد، فهو بذلك يستحق من جميع النّاس، أمنوا به أم لم يؤمنوا، نظرة صادقة منصفة» [الرسالة الخالدة (٨٤ و٥٨) باختصار وتصرف]، تجعلهم يعترفون بأن الإسلام دين السماحة والعدل، لا دين الإرهاب والجوّر، وأنّه لا يجوز الحكم على الإسلام بتصرف بعض الأفراد يجوز الحكم على الإسلام بتصرف بعض الأفراد الذين خالفوا شريعتَه، وشوهوا صورتَه.

#### عقوبة ترك الحكم بما أنزل الله:

قَلْيَسْعَ كُلُّ المسلمينَ حُكَّامًا ومَحْكومينَ إلى الحُكُمِ بما أنزلَ اللهُ ربُّ العالمين، ولْيَحْذَروا كُلُّ الحَذَرِ مِن الذين يُريدون أَنْ يقْتنوهم عن بعْضِ ما أنزل الله، ولْيَعْلموا أَنَّ عدَمَ الحُكْم بما أنزل اللهُ ذَنْبٌ وجُرُم عظيم يوجب العقوبة، كما قال تعالى: ﴿قَإِنْ تَوَلُّوْا ﴾ يعني عن الحُكْم بما أنزل الله ﴿قَاعْلُمْ أَنَّمَا يُرِيدُ اللهُ يُعني عن الحُكْم بما ذَنْولهم ﴾.

وعَنْ عَبْدُ الله بْنِ عُمْرَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا قَالَ: أَقْبِلُ عَلَيْنَا رَسُولُ اللهَ عَنَّ فَقَالَ: «يَا مَعْشَرَ الْمُهَاجِرِينَا خَمْسٌ: إِذَا ابْتُلِيتُمْ بِهِنَّ، وَأَعُودُ بِاللهِ أَنْ تُدْرِكُوهُنَّ، لَمْ تَظْهَرِ الْفَاحِشَةُ فِي قَوْمٍ قَطَّ حَتَّى يُعْلَدُوا بِهَا إِلاَّ فَشَا فيهمُ الطَّاعُونُ وَالأَوْجَاعُ النِّتِي لَمْ تَكُنْ مَضَتْ فِي أَسْلاَفِهِمِ النَّذِينَ مَضَوْا. وَلَمْ يَنْ قَصُوا اللَّمِحْيَالُ وَالْمِيزَانَ إِلاَّ أَحْدُوا بِالسَّنِينَ وَشَدُة الْمَثُونَة وَجُور السَّلْطَانِ عَلَيْهِمْ. وَلَمْ يَمْنَعُوا زَكَاةَ أَمُوالِهِمْ إِلاَّ مَنعُوا النَّقَطُر مِنَ السَّمَاء ولَولًا الْبَهَائِمُ لَمْ يُمْطَرُوا. وَلَمْ يَنْقُضُوا عَهْدَ الله وَعَهْدَ رَسُولِهِ إِلَّا سَلَّطَ اللهُ عَلَيْهِمْ يَنْقُضُوا عَهْدَ الله وَعَهْدَ رَسُولِهِ إِلَّا سَلَّطَ اللهُ عَلَيْهِمْ عَدُوا مِنْ عَيْرِهِمْ فَأَخَذُوا بَعْضَ مَا فِي أَيْدِيهِمْ. وَمَا لَمْ عَدُوا مِنْ عَيْرِهِمْ فَأَخَذُوا بَعْضَ مَا فِي أَيْدِيهِمْ. وَمَا لَمْ تَحْكُمُ أَتَمَتُهُمْ بَكِتَابِ الله وَيَتَخَيِّرُوا مِمًا آثَرُنَلَ اللهُ إِلاً جَعَلَ اللهُ بَاشَعَهُمْ بَيْنَهُمْ». [ابن ماجه ٤٠١٩ وحسنه الألباني].

نسال الله العظيم أن يوفقنا جميعًا لتحكيم الشرع في أنفسنا وأموالنا وبيوتنا ومجتمعاتنا، وأن ينعم علينا ببركاته، وأن يعز من والاه وأطاعه، ويهدي من عصاه، والحمد لله رب العالمين.

الحمدُ لله الذي جعلنا من خير أمة أخرجت للناس، تأمر بالمعروف وتنهى عن المنكر، وتؤمن بالله رب العالمين، والصادة والسادم على نبينًا محمد الذي بعثه ربه هاديًا ومبشرًا ونذيرًا وداعيًا إلى الله بإذنه وسراجًا منيرًا، أما بعد:

فإن الحياة الدنيا مملوءة بالفتن، وقد حذرنا الله تعالى في كتابه، وكذلك نبينا ﷺ في سُنته المباركة، من الفتن، من أجل ذلك أردت أن أُذَكَر نفسي وإخواني الكرام ببعض الأمور المهمة التي ينبغي للمسلم مراعاتها عند الفتن، فاقول وبالله تعالى التوفيق:

#### (١) الاعتصام بالقرآن والسُّنة:

إن اعتصام المسلمين بالقرآن والسنَّنة، والتاليف بين قلوبهم هو السبيل الأمثل للخروج من الفتنة بسلام.

قال الله تعالى: ﴿وَاعْتَصِمُوا بِحَبْلِ اللّهِ جَمِيعًا وَلاَّ تَقْرَقُوا وَاذْكُرُوا نَعْمَتَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ كُنْتُمْ أَعْدَاءً وَلاَ تَقْرَقُوا وَاذْكُرُوا نَعْمَتَ اللَّهَ عَلَيْكُمْ إِذْ كُنْتُمْ فَالْكُ بَيْنَ قُلُوكِمْ فَأَصَّبَحُتُمْ بِنعْمَتِه إِخْوَانًا وَكُنْتُمْ عَلَى شَفَا حُفْرَةَ مِنَ النَّارِ فَأَنْقَتَكُمْ مِنْهَا كَذَٰلِكَ يُبَيِّنُ اللَّهُ لَكُمْ آيَاتِهِ لَعَلَّكُمْ تَهْتُدُونَ ﴾ [آل عمران: ١٠٣].

عن أبي هريرة، رضي الله عنه، قال: قال رسول الله عنه، قال: قال رسول الله عنه، وإني قد تركت فيكم شيئين لن تضلوا بعدهما: كتاب الله وسنتي، ولن يتفرقا حتى يردا علي الحوض». [الحاكم ٢٦٨٨ وصححه ووافقه الذهبي].

وعَنْ الْعَرْبَاضِ بْنِ سَارِيَةَ رضي الله عنه قَالَ: وَعَظَنَا رَسُولُ اللّه عَنْهِ يَوْمًا بَعْدَ صَلاَة الْغَدَاة مَوْعِظَةً بَلِيثَةً ذَرَقَتْ مِنْهَا الْغُلُوبُ، فَقَالَ بَلِيثَةً ذَرَقَتْ مِنْهَا الْقُلُوبُ، فَقَالَ رَجُلُ: إِنَّ هَذِهَ مَوْعِظَةً مُودَع، فَمَاذَا تَعْهَدُ إِلَيْنَا يَا رَجُلُ: إِنَّ هَذِه مَوْعِظَةً مُودَع، فَمَاذَا تَعْهَدُ إِلَيْنَا يَا رَبِّهُ وَلَ اللّه وَالسَّمْعِ رَسُولَ اللّه وَالسَّمْعِ رَسُولَ اللّه وَالسَّمْعِ وَالطَّاعَة، وَإِنْ عَبْدُ حَبَشَيِّ، فَإِنَّهُ مَنْ يَعِشْ مَثْكُمْ يرَى اللّه وَالسَّمْعِ الْطُهُورِ، فَإِنَّهَا الْمُعُورِ، فَإِنَّهَا الْمُلُورَ، فَإِنَّهَا ضَلَالًا مَا كَثَيْرِا، وَإِيَّاكُمْ وَمُحْدَثَاتِ الْأَمُورِ، فَإِنَّهَا ضَلاَلَةً، فَمَنْ أَدْرِكَ ذَلكَ مِنْكُمْ فَعَلَيْه بِسُنَّتَى، وَسُئَةً ضَلَالًا اللّهُ وَالنَّوَاجِذِ».

[صحيح سنن الترمذي للألباني: ٢١٥٧].

#### (٢) استشارة علماء أهل السنة عند حدوث الفتن:

ينَبِغي للمسلم أن يسال علماء أهل السبُّنة عن موقف الشريعة الإسلامية من هذه الفتن.

قال الله تعالى: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ إِلاَّ رِجَالاً نُوحِي إِلَيْهِمْ فَاسْأَلُوا أَهْلَ الدَّكْرِ إِنْ كُنْتُمْ لاَ تَعْلَمُونَ ﴾ [النحل ٤٣].

وقال سبحانه: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولِي الأَمْرِ مَنْكُمْ فَإِنْ تَنَازَعْتُمْ فِي شَيْءَ فَرُدُّوهُ إِلَى اللَّه وَالرَّسُولِ إِنْ كُنْتُمْ تُوَّهْمُونَ بِاللَّه وَالْــيَــوْمِ الآخِــرِ ذَلِكَ خَــيْـرُ وَأَحْــسَنُ ثَــاْوِيلاً ﴾ [النساء:٥٩].

وقال عبد الله بن عباس: ﴿وَأُولِي الأَمْرِ مِنْكُمْ ﴾ يعني: أهل الفقه والدين. [تفسير ابن كثير ٤ / ١٣٦]. واعلم، أخي الكريم، أن أهل العلم هم ورثة نبينا محمد على وهم الذين يجب علينا أن نسالهم عند حدوث الفتنة.

عن أبي الدرداء رضي الله عنه أن النبي على قال: 

«إِنَّ الْعُلَمَاءَ وَرَتَّةُ الأَنْبِيَاءَ، وإِنَّ الأَنْبِيَاءَ لَمْ يُورَتُوا

دِينَارًا وَلاَ دَرْهَمًا، إِنَّمَا وَرُقُوا الْعُلْمَ، قَمَنْ أَخَذَ بِهِ أَخَذَ 
بِحَظَ وَافْرِ، [صحيح الترمذي الألباني ٢١٥٩].

#### (٣) التوبة الصادقة والاستغفار؛

من المعلوم أنه لا ينزل بلاءُ إلا بذنب، ولا يرفعه



وجوارح خاشعة، صادف إجابة كريمة من رب رحيم ودود.

حثنا الله تعالى على الدعاء في آيات كثيرة من كتابه العزيز: فقال تعالى: ﴿وَإِذَا سَأَلْكَ عَبَادي عَنَي فَإِنِّي قَرِيبٌ أُجِيبُ دَعْوَةَ الدَّاعِ إِذَا دَعَانِ فَلْيَسْتَجِيبُوا لى ولْيُؤْمِنُوا بِي لَعَلَّهُمْ يُرْشُدُونَ ﴾ [البقرة: ١٨٦].

وَّقَالَ سَبِحَاَّنه: ﴿ أَمْ مَنْ يُجِيبُ الْمُضْطَرَّ إِذَا دَعَاهُ وَيَكْشِفُ السُّوءَ وَيَجْعَلُكُمْ خُلُفَاءَ الأَرْضِ أَإِلَهُ مَعَ اللَّهِ قَلْعِلاً مَا تَذَكَّرُونَ ﴾ [النمل: ٦٢].

ُ وقال جَلُّ شَائه: ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ الْعُونِي أَسْتَجِبُ لَكُمُّ إِنَّ الَّذِينَ يَسْتَكْبُرُونَ عَنْ عِبَادَتِي سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمُ دَاخَرِينَ﴾ [غافر: ٦٠].

وَحثنا نبينا ﷺ على الدعاء في كثير من أحاديثه المباركة، وسوف نذكر بعضًا منها:

عَنْ سَلْمَانَ الفارسي رضي الله عنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله عَنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّه ﷺ: «إِنَّ رَبُكُمْ تَبَارَكُ وَتَعَالَى حَبِيٍّ كَرِيمٌ يَسْتَحْبِيَ مِنْ عَبْدِهِ إِذَا رَفَعَ يَدَيْهِ إِلَيْهِ أَنْ يَرُدُهُمَا صَفْرًا». [صحيح أبى داود للألباني ١٣٢٠].

عَنْ أَبِي هُرِّيْرَةَ رضي الله عنه قالَ: قَالَ رَسُولُ اللّه هَذْ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّه هَذْ «أَدْعُولَ بِالإِجَابَة، وَأَنْتُمْ مُوقِدُونَ بِالإِجَابَة، وَأَعْلَمُوا أَنَّ اللَّهُ لاَ يَسْتَجِيبُ دُعَاءً مِنْ قَلْبٍ غَافِلٍ لاَمٍ ». [صحبح الترمذي للألباني ٢٧٦٣].

#### شروط إجابة الدعاء

هناك شروط يجب توفرها حتى يكون الدعاء مستجابًا عند الله تعالى، ويمكن أن نوجزها فيما

الإخلاص في الدعاء.

المأكل والمشرب والملبس الحلال.

عدم الدعاء بإثم أو قطيعة رحم

أن يحسن العبد الظن بإجابة الله تعالى دعائه. أن يكون الدعاء بالأمور الجائزة شرعًا.

ومن السُّنةِ القنوت جهرًا في الركعة الأخيرة من

الله إلا بتوبة صادقة. روى الزبير بن بكار في كتابه (الأنساب) أن عمر بن الخطاب رضي الله عنه لما استسقى بالعباس بن عبد المطلب، قال العباس رضي الله عنه: «اللهم إنه لم ينزل بلاء إلا بذنب، ولم يكشف إلا بتوبة، وقد توجه القوم بي إليك؛ لمكاني من نبيك، وهذه أيدينا إليك بالذنوب، ونواصينا إليك بالتوبة، فاسقنا الغيث، فأرخت السماء مثل الجبال حتى أخصبت الأرض وعاش الناس. [التوسل للألباني ص٢٥].

وقال عز وجل عن نوح ﷺ: ﴿فَقُلْتُ اسْتَغْفَرُوا رَبُّكُمْ إِنّهُ كَانَ غَفَّارًا (١٠) يُرْسِلِ السّمَاءَ عَلَيْكُمْ مَدْرَارًا (١١) وَيُمْدَذَّكُمْ مِنْ السّمَاءَ عَلَيْكُمْ مَدَّرَارًا (١١) وَيُمْدَذَّكُمْ بِأَمْوَالِ وَبَنِينَ وَيَجْعَلْ لَكُمْ جَنَاتٍ وَيَجْعَلْ لَكُمْ جَنَاتٍ وَيَجْعَلْ لَكُمْ أَنْهَارًا ﴾ [نوح: ١٠-١٢].

وقال سبحانه عن هود ﷺ: ﴿وَيَا قَوْمِ اسْتَغْفِرُوا رَبِّكُمْ ثُمُّ تُوبُوا الْبِيهِ يُرْسِلِ السِّمَاءَ عَلَيْكُمْ مِدْرَارًا وَيَرِدْكُمْ قُورُةً إِلَى قُوتِكُمْ وَلاَ تَتَولُلُوا مُجْرِمِينَ ﴾ [هود:٥٢].

#### نبينا ﷺ يحثنا على النوية،

(١) عن عبد الله بْنِ عُمَرَ رضي الله عنهما قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهَ ﷺ: «يَا أَيُّهَا النَّاسُ، تُوبُوا إِلَى اللَّه، فَإِنِّى أَتُوبُ فِي الْيَوْمِ إِلَيْهِ مائَةً مَرَّةٍ». [مسلم: ٢٧٠٢].

#### (٤) اللجوء إلى الله بالدعاء والقنوت في الصلوات المفروضة:

الدعاء سلوى المحزونين، ونجوى المتقين، ودأب الصالحين، فإذا صدر عن قلب سليم، ونفس صافية،

الـصلـوات الخـمس المـفـروضـة أو في صلاتي المغرب والفجر فقط، عند نزول فتنة بالمسلمين، وذلك في جميع المساجد.

عُنْ عبد الله بْنِ عَبّاس رضي الله عنها قَالَ: قَنْتَ رَسُولُ الله عَنْ شَهُرًا مُتْتَابِعًا في الظُّهْرِ وَالْعَصْرِ وَالْمَغْرِبِ وَالْعَشَاء وَصَلاَة الصَبْحِ في دُبُرِ كُلِّ صَلاَة، إِذَا قَالَ: سَمعَ اللَّهُ لَمَنْ حَمدَهُ مَنْ اللَّهُ لَمَنْ حَمدَهُ مَنْ اللَّهُ لَمَنْ حَمَدَهُ مَنْ اللَّهُ لَمَا اللَّهُ اللَّهُ لَمَا اللَّهُ ال

عن الْبَرَاء بْنِ عَارْب رضي الله عنه أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ عَانَ يَقْنُتُ فِي الصَّبْحُ وَالْمَعْرِبِ. [مسلم ٦٧٨].

(٥) التحلي بالصبر والرفق في مواجهة الفتنة.

الصبر والرفق في التعامل مع الناس من أفضل السُّبل لمواجهة الفتن والتغلب عليها.

قال سبحانه: ﴿ وَلَنَبْلُونَكُمْ بِشَيْءٌ مِنَ الْخَوْفِ وَالْجُوعِ وَنَقْصَ مِنَ الْأَمْوَالِ وَالْأَنْفُسِ وَالثُّمَرَات وَيَشْرِّ الصَّابِرِينَ (١٥٥) النَّذِينَ إِذَا أَصَابَتْهُمْ مُصِيبةً قَالُوا إِنَّا لِللَّهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ (١٥٦) أُولَئكَ عَلَيْهُمْ صَلَوَاتُ مِنْ رَبَّهِمْ وَرَحْمَةٌ وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُهْتَدُونَ ﴾ [البقرة م٥٠-١٥٧].

عَنْ أَنَسَ بِنِ مِالك رضي الله عنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله قَنْ أَخُوْتُ فِي الله وَمَا يُخَافُ أَحَدُ، ولَقَدْ أُونِيَتُ فِي الله وَمَا يُخَافُ أَحَدُ، ولَقَدْ أُونِيَّتُ فِي الله وَمَا يُؤْذَى أَحَدُ، ولَقَدْ أَتَتْ عَلَيٍّ ثَلَاثُونَ مِنْ بَيْنِ يَوْم وَلَيْلَة وَمَا لِي وليلال طَعَامُ يَأْكُلُهُ دُو كَبِد إِلاَّ شَيْءٌ يُوارِيهِ إِبْطُ بِلالَ ، [صحيح الترمذي للألباني إلاَّ شَيْءٌ يُوارِيهِ إِبْطُ بِلالَ ، [صحيح الترمذي للألباني . [٢٠١٢].

وحثنا الله تعالى وكذلك نبينا على الرفق في التعامل مع الناس، خاصة في وقت الفتنة.

قال جَلَّ شانه: ﴿ ادْعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكَ بِالْحِكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَجَادِلْهُمْ بِالُّتِي هِيَ أَحْسَنُ﴾ َ [النحل: ١٢٥].

وقال سبحانه: ﴿فَيمَا رَحْمَة مِنَ اللَّه لِنْتَ لَهُمْ وَلَوْ كُنْتَ فَظُا عَلَيْطَ الْقَلْبِ لَأَنْفَضُوا مِنْ حَوْلِكَ فَاعْفُ عَنْهُمْ وَاسْتَغْفْرْ لَهُمْ وَشَاوِرْهُمْ فِي الأَمْرِ ﴾ [آل عمران: ١٥٩]. وعَنْ عَاشِمَةَ أَنَّ النَّبِيِّ قَالَ: ﴿إِنَّ الرَّفْقَ لَا يَكُونُ فِي شَيْءَ إِلاَّ شَانَهُ». فِي شَيْءً إِلاَّ شَانَهُ». [مَسلم ٣٠٩٣].

اعلم أخي المسلم الكريم: أن الرفق في الأمر

بالمعروف والنهي عن المنكر، كثيرًا ما يهدي القلوب الشاردة، ويؤلف القلوب النافرة، ويأتي بخير أفضل من التأنيب والتوبيخ.

#### (٦) التعاون بين السلمين على الير والتقوى:

ينبغي للمسلمين تكوين لجان شعبية، وذلك بالتنسيق مع الجهات الحكومية-إذا كانت موجودة-؛ لحماية الممتلكات العامة والخاصة من اللصوص والمجرمين، الذين يسعون في الأرض فسادًا. وعلى هذه اللجان الشعبية أيضًا مواساة المتضررين بالطعام والشراب والكساء والدواء والمأوى.

قال الله تعالى: ﴿ وَتَعَاوَنُوا عَلَى الْبِرِّ وَالتَّقُوَى وَلاَ تَعَاوِنُوا عَلَى الْلِهُ إِنَّ اللَّهُ إِنَّ اللَّهُ إِنَّ اللَّهُ إِنَّ اللَّهُ إِنَّ اللَّهُ إِنَّ اللَّهُ أَنِّ اللَّهُ إِنَّ اللَّهُ الْبُعَدُو، ٢].

عَنْ النَّعْمَانِ بْنِ بَشِيرِ رضي الله عنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَنْ وَرَرَاحُمِهِمْ وَتَرَاحُمِهِمْ وَتَرَاحُمِهِمْ وَتَرَاحُمهِمْ وَتَرَاحُمهِمْ وَتَرَاحُمهِمْ وَتَرَاحُمهِمْ وَتَعَاطُفهِمْ مَثَلُ الْجَسَدِ إِذَا اَشْتَكَى مِنْهُ عَضْوٌ تَدَاعَى لَهُ سَائِرُ الْجَسَدِ بِالسَّهُرِ وَالْحُمَّى». [البخاري ٢٠١١]. ومسلم: ٢٥٨٦].

#### (٧) ضبط الأقوال والأفعال بميران الإسلام:

يجب على المسلم أن يعرض أقواله على ميزان الشريعة الإسلامية، قبل أن يتكلم بها، وكذلك الأفعال، قبل أن يقوم على فعلها.

قَالَ تَعَالَى: ﴿ إِنَّ السَّمْعُ وَالْبَصَرَ وَالْفُؤَادَ كُلُّ أُولَئكُ كَانَ عَنْهُ مَسْئُولًا ﴾ [الإسراء: ٣].

عَنْ أَنِي هُرَيْرَةَ رضي الله عنه عَنْ النّبي الله قال: 

﴿ إِنَّ الْعَبْدُ لَيَتَكَلُّمُ بِالْكَلَمَةِ مِنْ رضْوَانِ اللّهِ لَا يُلْقِي لَهَا

بَالاً يَرْفَعُهُ اللّهُ بِهَا دَرَجَات، وَإِنَّ الْعَبْدُ لَيَتَكَلَّمُ بِالْكَلَمَةِ

مِنْ سَخَطَ اللّهُ لاَ يُلْقِي لَهَا بَالاَّ يَهْوِي بِهَا فِي جَهَنَّمَ.

والبخارى ١٤٧٨.

وليعلم كل مسلم أن لله ملائكة تكتب أقواله وأفعاله.

قال الله تعالى: ﴿ يَوْمُ تَجِدُ كُلُّ نَفْسٍ مَا عَمَلَتْ مِنْ خَيْرٍ مُحْضِرًا وَمَا عَملَتْ مِنْ سُوء تَوَدُّ لُوْ أَنَّ بَيْنَهَا وَبَيْنَهَا وَبَيْنَهَا وَبَيْنَهَا وَبَيْنَهُ أَمْدًا بَعِيدًا وَيُحَدِّرُكُمُ اللَّهُ نَفْسَهُ وَاللَّهُ رَوُّوفٌ بِالْعِبَادِ ﴾ [ال عمران: ٣٠].

وقال سبحانه: ﴿ أَمْ يَحْسَبُونَ أَنَّا لَا نَسْمَعُ سَرَّهُمُ وَنَجْوَاهُمْ بَلَى وَرُسُلُ نَا لَدَيْهِمْ يَكْتُبُونَ ﴾ وَنَبْدُونَ ﴾ [الزخرف: ٨٠].

وليعلم كل مسلم أيضًا أنه سوف يقف وحده للحساب بين يدي الله تعالى.

قال الله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ حِنَّتُمُونَا فُرَادَى كَمَا خُلَقْنَاكُمْ أَوْلُ مَرَّة وَتَرَكْتُمْ مَا خَوَلْنَاكُمْ وَرَاءَ ظُهُورِكُمْ وَمَا نَرَى مَعَكُمْ شُفَعَاءَكُمُ النَّذِينَ زَعَمْ تُمْ أَنَّهُمْ فَيِكُمْ شُركَاءُ لَقَدْ تَقَطَّعَ بَيْنَكُمْ وَضَلَّ عَنْكُمْ مَا كُنْتُمْ تَرْعُمُونَ ﴾ [الأنعام: ٩٤].

عَنْ عَديِّ بْن حَاتِم رضى الله عنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّه ﷺ: «مَا مَنْكُمْ أَحَدُ إِلاَّ سَيُكَلِّمُهُ رَبُّهُ لَيْسَ بَيْنَهُ وَبَيْنَهُ تُرْجُمَانُ، فَيَنْظُرُ أَيْمَنَ مِنْهُ فَلاَ يَرَى إِلاَّ مَا قَدَّمَ منْ عَمَله، وَيَنْظُرُ أَشْئَامَ مِنْهُ فَلاَ يَرَى إِلاَّ مَا قَدُّمَ، وَيَنْظُرُ بَيْنَ يَدَيْه فَلاَ يَرَى إِلاَّ النَّارَ تلْقَاءَ وَجْهه، فَاتَّقُوا النَّارَ وَلَوْ بِشُقَّ تَمْرَةٍ». [البخاري ٦٥٣٩، ومسلم ١٠١٦].

#### (A)عدم احتكار التجار لا يحتاجه الناس:

المقصود بالاحتكار هو شراء التاجر سلعة ما، وحبسها حتى يحتاج إليها عامة الناس، فيبيعها التاجر بسعر مرتفع، مستغلاً حاجة الناس إلى هذه السلعة مع قلتها في الأسواق. والاحتكارُ حرامٌ لأنه من أبواب أكُّل أموال الناس بالباطل. [المغنى لابن

عَنْ مَعْمَر بْن أبي مَعْمَر رضي الله عنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّه ﷺ: «مَنْ احْتَكَرَ فَهُو خَاطئٌ». أي: عاصٍ. [nula 0171].

قال الإمام النووي: هذا الحديث صريحٌ في تحريم الاحتكار.

وقال أيضًا: قَالُ الْعُلَمَاء: وَالْحَكْمَة في تَحْرِيم الاحْتِكَارِ: دَفْعِ الضَّرْرِ عَنْ عَامَّةِ النَّاسِ، كَمَا أَجْمَعَ الْعُلَمَاء عَلَى أَنَّهُ لَوْ كَانَ عِنْد إِنْسَانِ طَعَام، وَاضْطُرُّ النَّاسِ إِلَيْهِ وَلَمْ يَجِدُوا غَيْرِه، أَجْبِرَ عَلَى بَيْعِه دَفْعًا للضُّرُر عَنْ النَّاسِ. [مسلم بشرح النووي ٦ / ٤٩].

#### (٩) تحشر الناس من عاقبة الانقياد لدعاة الفنتة:

بحب على العلماء تحذير الناس، وخاصة الشباب، من المشاركة في الفتنة، والإنقياد لدعاة الفتنة؛ لما يترتب على ذلك، غالبًا، من إراقة الدماء، والاعتداء على الممتلكات العامة والخاصة، وترويع الأمنين في منازلهم وأماكن أعمالهم، وانتشار أعمال السلب والنهب، وتعطيل حميع مظاهر حياة الناس اليومية.

#### (١٠) اعترال الفنتة:

على المسلم أن يتجنب الفتن ويعتزلها؛ فرارًا بدينه، وذلك بالبقاء في بيته، أو مكان عمله، أو أي

مكان أخر، يامن فيه على

عَنْ أَبِي سَعِيدِ الْخُدُرِيِّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ أَنَّهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ «بُوشِكُ أَنْ يَكُونَ خَيْرَ مَالِ الْمُسْلِمِ غَنْمُ يِتَّبِعُ بِهَا شَعَفَ (رءوس) الْجِبَال وَمُوَاقِعُ الْقَطْرِ (المطر) يَفرُّ بدينه منْ الْفتَن». [البخاري ٧٠٨٨].

عَنْ أَبِّي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّه ﷺ «سَتَكُونُ فتَنَّ الْقَاعِدُ فيهَا خَيْرٌ منْ الْقَائِم، وَالْقَائِمُ فِيهَا خَيْرٌ مِنْ الْمَاشِي، وَالْمَاشِي فِيهَا خَيْرٌ مِنْ السَّاعِي، مَنْ تَشَرُّفَ لَهَا تَسْتَشْرُفْهُ، فَمَنْ وَجَدَ مِنْهَا مَلْجَأً أَوْ مَعَاذًا (ملجأ) فَلْيَعُذْ بِهِ». [البخاري٧٠٨١،

وعَنْ عَبْد اللَّه بْن عَمْرو بْن الْعَاص رضى الله عنهما قَالَ: «بَيْنَمَا نَحْنُ حَوْلَ رَسُولِ اللَّه ﷺ إِذْ ذَكَرَ الْفَتْنَةُ، فَقَالَ: إِذَا رَأَيْتُمْ النَّاسَ قَدْ مَرِجَتْ (اخْتَلَطَت) عُهُودُهُمْ، وَخَفَّتْ أَمَانَاتُهُمْ وَكَانُوا هَكُذَا، وَشَيْكَ يَنْنَ أَصَابِعِهِ قَالَ: فَقُمْتُ إِلَيْهِ فَقُلْتُ كَيْفَ أَفْعَلُ عِنْدَ ذَلِكَ جَعَلَني اللَّهُ فدَاكَ؟ قَالَ: الْزُمْ بَيْتَكَ، وَامْلكْ عَلَيْكَ لسَانَكَ، وَخُذُ بِمَا تَعْرِفُ، وَدَعْ مَا تُنْكِرُ، وَعَلَيْكَ بِأَمْرِ خُاصَّة نَفْسِكَ، وَدَعْ عَنْكَ أَمْرَ الْعَامَّة». [صحيح أبي داود للألباني ٣٦٤٩].

وعَنْ الْمِقْدَاد بْنِ الأسْوُد رضى الله عنه قَالَ: «وأَيْمُ اللَّه (أسلوب قَسَم) لَقَدْ سَمَعْتُ رَسُولَ اللَّه 🌉 يَقُولُ: «إِنَّ السُّعيدَ لَمَنْ جُنِّبَ الْفَتَنَ، إِنَّ السُّعيدَ لَمَنْ جُنِّبَ الْفَتَنَ، إِنَّ ٱلسُّعِيدَ لَمَنْ جُنِّبَ الْفَتَٰنَ، وَلَمَنْ ابْتُلَى فَصَبَرَ». [صحيح سنن أبي داود للألباني:٣٥٨٥].

#### اعتزال سلفنا الصالح للفتن:

لقد اعتزل كثير من أصحاب النبي ﷺ الفتنة التي حدثت بين المسلمين كموقعة الجمل وموقعة صفين وغيرهما. فمن شارك فيما حدث في مصر فله سلف، ومن اعتزل فله سلف، ولا ينبغي أن يعيب أحد الفريقين على الفريق الأخر، فضلاً عن أن يتهمه بالتقاعس أو بالخيانة، والله المستعان.

أسالُ اللهُ تعالى أن يجنبنا الفتن، ما ظهر منها وما بطن، إنه وليُّ ذلك والقادر عليه.

وآخرُ دعوانا أن الحمدُ لله ربِّ العالمين.

وصلى اللهُ وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه والتابعين لهم بإحسان إلى يوم الدين.

| 0 |                         | 0 |
|---|-------------------------|---|
| 0 | بيان أنصار السنة        | 0 |
| 9 | 32: 11 (A) -1-10 a      | 9 |
| 0 | وعلماء أهل السنة في مصر | 0 |

بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد الله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي يعدد.

ويعد

فقد عقدت جماعة النصار السنة المحمدية بمصر اجتماعًا ضمّ عداً من علمائها ومن الدعاة والعلماء والسناغيين بمصر: التدارس الأوضاع الراهنة؛ النطلاقًا من قول الحق تنبارك وتعالى: ﴿ وَاللَّهُ النَّالِيَا اللَّهُ حَمِيعًا وَلاَ تَغَرُّقُوا ﴾ [آآل عمران: ١٠٣]، وذلك التقديم رؤية شرعية اللامة من خلال العلماء.

هذا وقد تدارس المجتمعون الوضع الراهن، وأليات العمل التي يجب أن تُقدّم إلى الأمة، فيما رأوه محققًا لمصلحة الإسلام والمسلمين وسائر المواطنين، وذلك يتمثل فيما يلي:-

اَوْلاً: ضبط الأحكام الشرعية للنوازل من خلال اجتماع أهل العلم فيما يستجدّ من أحداث، وتقديم رؤية شرعية للشباب المسلم، ووضع آليات للعمل الدعوي بما يتناسب مع المرحلة المقبلة، وتفعيل ذلك بقوة؛ حتى يكون للعمل الإسلامي وجود وتأثير في واقع الأمة.

فانيًا؛ من المعلوم أن الشباب هم عماد الأمة، ومستقبلها، وسر نهضتها، غير أنهم بحكم قلة خبرتهم، والحماس والغيرة الشديدة، قد يندفع البعض منهم إلى الحكم على الواقع بما لا يتلاءم معه، ولذلك نناشد الشباب الرجوع إلى العلماء الربانيين السائرين على منهاج النبوة في كل المستجدات على الساحة الإسلامية، وكيفية التعامل مع الواقع تعاملاً صحيحًا، وعلى العلماء والدعاة إلى الله تعالى التواصل مع الشباب من خلال الوسائل المتاحة.

خَالِفًا: تمهيد الطريق، وإفساح السبل للدعاة إلى الله حتى يقوموا بواجباتهم تجاه الأمة؛ إذ بتعليم الناس دينهم يصلحون ويبتعدون عن الجريمة، ويتحقق الأمن والأمان.

والمقادأة بالإصلاح في جميع جوانب الحياة المختلفة (سياسيًا - تعليميًا - إعلاميًا - اجتماعيًا - والمنادأة بالإصلاح في جميع جوانب الحياة المختلفة (سياسيًا - تعليميًا - إعلاميًا - اجتماعيًا - اقتصاديًا)، وأهمية إسناد هذه الأمور لمن يخاف الله ويتقيه حتى يحكم بالعدل ويعمّ الخير، ويستتب الأمن؛ مصداقًا لقوله تعالى: ﴿ الّذِينَ إِنْ مَكّنًاهُمْ فِي الأَرْضِ أَقَامُوا الصَّلاَةَ وَآتَوُا الرَّكَاةَ وَأَمَرُوا بِالْمَعْرُوفِ وَنَهَوْا عَنَ الْمُنْكَرِ وَللّه عَاقبَةً الأُمُور ﴾ [الحج: ٤١].

أَنْ مَنْ نَطَالُب الْمُسْتُولِينَ بِضَرُورَة عقد لقاءات مع علماء الأمة؛ ليقوموا بواجب النصح والتذكير، وعليهم إن أرادوا الخير للبلاد أن يستجيبوا للحق، ويقدروا مكانة العلم والعلماء؛ فالعلماء ورثة الأنبياء.

ساليناً: على المؤسسات الدينية الرسمية - كالأزهر والأوقاف - رعاية طلاب العلم، ولاسيما من يعملون في حقل الدعوة، وتدعيمهم؛ ليقوموا بدورهم، وكذا المنتسبين إلى الجمعيات والهيئات الخاضعة لوزارة التضامن الاجتماعي.

سابط: سوف تعمل الجماعة - بإذن الله تعالى - على تشكيل مجلس من العلماء للنظر في المستحدات التي تظهر في المحتمع، وإصدار الفتاوي المناسبة لها.

فَامِنًا: ننصح الشياب، وجميع العاملين بالهيئات والمصانع والشركات، وكذا النقابات بالعودة إلى أعمالهم، وأن يتقوا الله تعالى بالمحافظة على الممتلكات العامة والخاصة، وألا يلجأوا إلى التخريب والتدمير، فهذه أعمال لا ترضى الله تبارك وتعالى، وتضر باقتصاد البلاد وكيانها، والله تعالى هو الرزاق ذو القوة المتن.

نسأل الله تعالى أن يجمع شمل المسلمين، وأن ينشر الأمن والإيمان والأمان في بلادهم، ويحفظهم من كيد الأعداء والمتربصين. كما ندعو الله عز وجل أن يجزي قواتنا المسلحة خير الجزاء على دورها العظيم، وأن يعين المجلس الأعلى للقوات المسلحة ويوفقه إلى ما فيه صلاح البلاد والعباد.

وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين، والحمد لله رب العالمين.

### وو أسماء الحاضرين وو

#### الوظيفة 184

الرئيس العام لجماعة أنصار السنة المحمدية يمصر ذائك رئيس حماعة انصار السنة المحميية والمشرف العام على مطة التوحيد يئيس مجلس علماء جماعة أنصار السنة المحمدية السقاذ الفقه والاصول والنائب الإول لرئيس محمع فقهاء الشريعة بادريكا الحدث، والداعدة الإسلامي و الإيسادوي المحسية والسيادي المستشار بجاهفة المدينة العالمية هديد لدابة التعليم والمعاهد يحماعة انصاد السينة المحمدية و الاسالادي مدير لدارة شنفون القرآن الكريم يحماعة انصبار السينة المحمدية فضيلة الشبخ/ معاوية محمد هيكل | مدير إدارة الأيقام بجماعة أنصار السنة المحمدية المستقيار بهرئة قضابا الجولة the Markey \_ الاسالامي الأمين العام لحماعة أنصار السنة المحمدية له الاسلامي \_\_ الاسالمي فضيلة الاستأذ / حمال سعد حاتم ارئيس تحرير محلة التوحيد الاسلامية

فضيلة الدكتور// عبد الله شاكر فضيلة الدكتور/ عبد العظيم بدوي فضيلة الدكتور/ جمال الراكبي فضيلة الدكتور/ على السالوس فضيلة الشيخ / مصطفى العدوي فضيلة الشيخ/ سعيد عبد العظيم ففيلة الشيغ/ محمد حسان فضيلة الشيخ/ محمد حسبن يعقوب فهدلة الشدق/ مجدي عرفات فضيلة الدكتور/ محمد يسرى إيراهيم فضيلة الشيخ/ زكريا الحسيني فضيلة الشيخ/ أبو بعر الحنبلي فضيلة الشيخ/ وحيد بالي فضيلة الشيخ/ جمال عبد الرحمن، فضيلة الستشار/ أحمد السيد على فضيلة الدكتور/ إيراهيم محمد يركات فضيلة الدكتور/ مازن السرساوي فضيلة الشيخ/ إيراهيم فتحي فضيلة الشيخ/ أحمد يوسف فضيلة الشيخ/ إيراهيم الشربيني فضيلة الشيخ/ محمد احمد حسانين فضيلة الشيخ/ أحمد سليمان أيوب فضبلة الشيخ/ محمد فتحي فضيلة الشيخ/ شعبان درويش

فتحدث القرآن عن الإنسان طفلاً وشابًا وشيخًا، بل واهتم به قبل خروجه إلى الدنيا، قال تعالى: همُو الَّذِي خَلَقَكُمْ مِنْ تُرَابٍ ثُمَّ مِنْ نُطْفَة ثُمَّ مِنْ عَلَقَة ثُمُّ يُخْرِجُكُمْ طِفْلاً ثُمَّ لِتَبْلُغُوا أَشْدُكُمْ ثُمُّ لِتَكُونُوا شُدُوخًا ﴾ [غافر: ٦٧].

وإن غفل كثيرٌ من الناس فأهملوا دور الشباب ومكانتهم، وانتبهوا فجاة لذلك، فمردُّ ذلك للبعد عن فهم القرآن الكريم الذي بين احتضان الشباب لدين الله، وحملهم لراية الدعوة، وحفاظهم على سلامة العقيدة، ففي قوله تعالى في سورة الكهف: ﴿ إِنَّهُمْ فَتْيَةٌ آمَنُوا بِربّهمْ ﴾ [الكهف: ٣]، قال الإمام البقاعي: ﴿ إِنّهم فتية: أي شباب، وقال الفخر الرازي: «كانوا جماعة من الشبان آمنوا بالله»، وقال ابن كثير رحمه الله: ﴿إنهم فتية – هم الشباب، وهم قبل للحق، وأهدى للسبيل من الشيوخ الذين قد عتوا في دين الباطل، ولهذا كان أكثر المستجيبين لله ولرسوله ﴿ شبابًا، وأما المشايخ من قريش فعامتهم بقوا على المشايخ من قريش فعامتهم بقوا على أخبر تعالى عن أصحاب الكهف أنهم لنهم

كانوا فتية شبابًا».

فلما سلمت عقيدتهم، وصحت نواياهم، ودعوا إلى توحيد الله وإفراده بالعبادة كان لطف الله بهم، قال تعالى: ﴿وَتَرَى الشَّمْسُ إِذَا طَلَعَتْ تَزَاوَرُ عَنْ كَهْفهمْ ذَاتَ النَّمَيْنُ وَإِذَا غَرَبَتْ تَقْرِضُهُمْ ذَاتَ الشَّمَالِ وَهُمْ في فَجْوَةً مِنْهُ ﴾، وقوله تعالى: ﴿وَتَحْسَبُهُمُّ

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا تبي بعده، وعلى أله وصحبه وسلم، وبعدُ: فإن الإسلام هو دين الله الذي أعمله وأتمه ورضيه لعباده، قال سبحانه: ﴿ الْيَوْمُ الْمُمَّلْتُ لَكُمُّ دَيَدُكُمُ وَالْمُمَّاتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُّ الإسْلاَمُ دِيثًا ﴾ [الماقدة: ٣]:

والإسلام هو الدين الصالح لكل زمان ومكان في عقيدته وعباداته ومعاملاته، ففي شرعه الهداية والرحمة في الدنيا والآخرة: ﴿ فَمَنِ اتَّبَعَ هُدَايَ فَلاَ يَضِلُّ وَلاَ يَشْقَى ﴾ [طه: ١٢٣].

وقد عُني الإسلام بكل جوانب الحياة، وأولى المتمامًا خاصًا للإنسان، قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ كَرُمْنَا ابْنِي آدَمَ وَحَمَلْنَاهُمْ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ وَرَزَقْنَاهُمْ مِنَ الْطَيْبَاتِ وَفَضَلْنَاهُمْ عَلَى كَثِيرٍ مِمِّنْ خَلَقْنَا تَقْضِيلاً ﴾ [الإسراء: ٧].

النوحيد العدد ٧٧٤ انستة الأربعون

أَيْقَاظاً وَهُمْ رُقُودٌ وَنُقَلَبُهُمْ ذَاتَ الْيَمِينِ وَذَاتَ الشَّمَالِ وَكَلْبُهُمْ بَاسِطُ ذَرَاعَيْهُ بَالْوَصِيدِ لَوَ اطَّلَعْتَ عَلَيْهِمْ لَوَلَيْتَ مِنْهُمْ رَعْبًا ﴾ [الكهف: ١٨]، كيف لا والشباب هم أساس المجتمع، فمنهم يكون كيف لا والشباب هم أساس المجتمع، فمنهم يكون القادة والعلماء، بصلاحهم يكون صلاح المجتمع، لذا أشار القرآن الكريم إلى ما كان من شأن خليل الرحمن إبراهيم عليه السلام في شبابه من غيرة على عبادة الله، ودعوته إلى توحيده سبحانه، حتى قام يحطّم أصنامهم، تاركًا كبيرهم؛ علّه يكون عبرة وعلى عدم قدرة هذه الأصنام على الدفاع عن نفسها، وعلى عدم قدرة هذه الأصنام على الدفاع عن نفسها، فضلاً عن غيرها، قال سبحانه: ﴿فَجَعَلَهُمْ جُذَاذًا إلاً فَيرًا لَهُمْ لَعَلَهُمُ إلَيْهِ يَرْجِعُونَ ﴾ [الأنبياء: ٨٥]، قال ابن عطية في تفسيره: فجعُلهم جذاذًا قطعًا صغارًا.

وقال صاحب اللباب في تفسيره: «ثُم إن إبراهيم عليه السلام دخل بيت الأصنام فوجد سبعين صنمًا مصطنعة، وعند الباب صنم عظيم من ذهب، مستقبلاً الباب، وفي عينه جوهرتان تضيئان بالليل، فكسرها كلها بفاس في يده حتى لم يبق إلا الكبير، علق الفاس في عنقه، فلما عادوا ووجدوا ما حلَّ بأصنامهم من الدمار ﴿قَالُوا مَنْ فَعَلَ هَذَا بِالهَتنَا إِنَّهُ لِمَنَ الظَّالِمِينَ (٩٩) قَالُوا سَمِعْنَا فَتَى يَذْكُرُهُمُ يَقَالُ لَهُ إِنَّراهِيمُ ﴾ [الأنبياء: ٦٠]. قال ابن كثير رحمه الله: سمعنا فتى أي شابًا.

هذه حكاية القرآن الكريم عن بعض مواقف الشباب الذين كان لهم دور بارز في تغيير المنكر، الا

ترى أيها الأخ الكريم إلى دور الشباب يوم هجرة النبي ، إن الذي نام في فراشه مُعرضًا نفسه فداء للنبي واحد من الشباب، وهو علي بن أبي طالب رضي الله عنه، الشاب الذي لم يتجاوز يومها العشرين من عمره، وكذا أول سفير للإسلام من الشباب، وهو مصعب بن عمير رضي الله عنه، وكذا صاحب أول دار احتضنت رسول الله ، ومن معه هي دار أحد الشباب وهو الأرقم بن أبي الأرقم.

كما أن أول من جهر بكتاب الله تعالى في المشركين، وهو يعلم ما الذي سيلحق به من أذى من جراء ذلك، هو الشاب عبد الله بن مسعود رضي الله عنه؛ لأجل هذا وتقديرًا لدور الشباب أسند رسول الله الله الله و راية جيش لأسامة بن زيد فيه كبار الصحابة رضوان الله عليهم، وكذا حرص الإسلام على الشباب، والحفاظ عليهم، وتوجيههم إلى مكارم الأخلاق، وتحذيرهم من مغبة الوقوع في الشهوات، ففي حديث عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قوله في حديث عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قوله فليتزوج، ومن لم يستطع فعليه بالصوم، فإنه له في وجاء» [متفق عليه].

وكما حرص الإسلام على الشباب وحدَّرهم ووجَّههم؛ فإنه بشَرهم كذلك إن ساروا في طاعة الله، ففي قوله هم من حديث أبي هريرة رضي الله عنه: «سبعة يظلهم الله في ظله يوم لا ظل إلا ظله». وذكر منهم: «شاب نشأ في طاعة الله». [البخاري ٦٦٠].

ولقد علم أعداء هذا الدين من شياطين الجن والإنس خطورة وأهمية مرحلة الشباب، فأوحى بعضهم إلى بعض وسائل كثيرة لإفساد الشباب، وإبعادهم عن دينهم رجالاً كانوا أو نساءً، بحجة الحرية أو غيرها، مما أوقع كثيراً من الشباب في شباك الرذيلة، وجعلهم يقلدون غير المسلمين، ويفخرون بهم، ويتخذونهم أسوة وقدوة، قال دلتبعن سنن من كان قبلكم شبراً بشبر وذراعاً بذراع، حتى لو دخلوا جُحْر ضباً خَرِب دخلتموه». قالوا: اليهود والنصارى؟ قال: «فمن». [البخاري

فاللهم احفظ شبابنا، ووفّقهم لما تحبه وترضاه، وجنّبهم الفتن ما ظهر منها وما بطن. وأخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

### من نوركتاب الله

#### لله في خلقه شنون

قال تعالى: ﴿ قُلِ اللَّهُمُّ مَالِكَ الْمُلُّكِ تُؤْتِي الْمُلُّكُ مَن تَشَاء وَتَنزعُ الْمُلُكَ مَمِّن تَشْنَاء وَتُعزُّ مَن تَشَاء وَتُذلُّ مَن تَشَاء بِيَدكَ الْخَيْرُ إِنُّكَ عَلَى ً كُلُّ شَيَّء قَدِيرٌ ﴾ [ال عمران: ٢٦]

# في هدي رسول الله

عن معقل بن يسار-رضى الله عنه-، قال: قال رسول الله- العبادة في الهراج كهجرة الله الهراج العبادة الع إلىّ» [مسلم ٢٩٤٨].

عن زيد بن اسلم قال: دخلت على أبى دجانة وهو مريض، وكان وجهه يتهلل. فقيل: ما لوجهك يتهلل؛ فقال: إما من عملي شيء اوثق عندي من أثنتين: أما إحداهما فكنت لا أتكلم فيما لا معندني، وأما الأخرى: فكان قلبي للبمسلمين سليمًا. [الطبقات الكبري لاين سعد ٢ / ١٥٥].

## من فضائل الصحابة

#### أبوهريرة بفضل طلب العلم على طلب المال

عن الأَعْرَج قال: أَخْبَرَنِي أَبُو هُرَيْرَةَ رضى الله عنه قَالَ: إِنَّكُمْ تُزُّعُمُونَ أَنَّ أَبَا هُرَيْرَةَ يُكْثُرُ الْحَديثُ عَلَى رَسُولِ اللَّهِ ﷺ، وَاللَّهُ الْمَوْعِدُ، إِنِّي كُنْتُ امْرَأَ مسْكينًا ٱلْزُمُ رَسُولَ اللَّه ﷺ عَلَى مِلْء بُطْني، وَكَانَ الْمُهَاحِرُونَ سَنْغَلُهُمْ الصَّفْقُ بِالْأَسْوَاقِ، وَكَانَتُ الْأَنْصَارُ يَشْغَلُهُمْ الْقَيَامُ عَلَى أَمْوَ الهمْ، فَشَنَهدْتُ مِنْ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ ذَاتَ يَوْم وَقَالَ: «مَنْ يَدْسُطُ رِدَاءَهُ حَتَّى أَقْضَى مَقَالَتَى ثُمَّ يَقْدِضْهُ فَلَنْ يَئْسَى شَيْئًا سَمَعُهُ منَّى، فَبِسَطْتُ بُرْدَةُ كَانَتْ عَلَى فُو الَّذِي بَعَثَهُ بِالْحَقِّ مَا نُسِيتُ شَيْئًا سُمِعْتُهُ مِنَّهُ. امتفق عليه].

التعوذمن

القان مطلب

شرعى

عن زيد بن ثابت رضى الله عنه قال: بينما النبي ﷺ في حائط لبني النجار على مغلة له. قال: «تَعَوِّذُوا ماللَّه منْ عَذَابِ الْقَنْرِ». قَالُوا: نَعُوذُ باللَّه منْ عَذَابِ الْقَبْرِ. قالَ: «تَعَوِّذُوا بِاللَّهِ مِنَ الْفَتَنِ مَا ظُهُرَ مِنْهَا وَمَا بِطَنِّ». قَالُوا: نَعُوذُ بِاللَّهِ مِنَ الْفَتَنِ مَا ظَهْرَ مَنْهَا وَمَا بَطَنَ، قَالَ: «تَعَوِّنُوا بِاللَّه مِنْ فَتُنْهَ الدَّجَّال». قَالُوا: نَعُوذُ بِاللَّه مِنْ فتْنَة الدُّحُالِ. [مسلم ٢٨٦٧].

من سير السلف

اللُّهُمُّ اسْتُرْ عَوْرَتِي ". وَقَالَ عُثْمَانُ: «عُوْرًاتِي وَآمِنْ رَوْعَاتَى، اللَّهُمُ احْفَظْنى مَنْ بَيْنِ يَدَيِّ وَمَنْ خَلْفَى وَعَنْ يَمِينَى وَعَنْ شمَالِي وَمنْ فَوْقي، وَأَعُوذُ بِعُظَمَتِكَ أَنْ أُغْتَالُ مِنْ تَحْتَى». قَالَ أَبُو دَاوُدَ: قَالَ وَكِيعُ: يَعْنِي الْخَسْفُ. [أبو داود ٤٧٤ه وصححه الألباني].

عن الن عُـمـر رضى الله عنهما قال: لَمْ يَكُنْ رَسُولُ اللَّه ﷺ يدعُ هَوُّلاء الدُّعَوات حينَ يُمْسى من جوامع وَحَينَ يُصْبِحُ: «اللَّهُمُّ إِنَّى أَسْأَلُكَ الْعَافِيَةَ فِي الدُّنْيَا وَالإَخْرَةِ، اللَّهُمُّ إِنِّي أَسْأَلُكَ الْعَفْوَ وَالْعَافِيَةَ فِي دَيِّنِي وَدُنْيِايَ وَأَهْلِي وَمَالِي،

النوحيد العدد ٢٧٢ السنة الأربعون

اللعاء

#### من أقوال السلف

سُئلُ عبد الله بن مسعود رضى الله عنه عن الجماعة؛ فقال: إنم الجماعة ما وافق طاعة الله، وإن كنت وحدك. [أخرجه ابن عساكر (٦٠٪ /

عن عبد الله بن مسعود رضى الله عنه قال: لا يزال الناس صالحين متماسكين ما اتاهم العلم من اصحاب محمد ﷺ ومن أكابرهم، فإذا اتاهم من أصاغرهم هلكوا» [مصنف عبد الرزاق ١١ / ٢٤٦].

### حكم ومواعظ

عن الحسن رحمه الله قال: المؤمن في الدنيا كالغريب لا ينافس في عزها، ولا يجزع منَّ ذلها، للناس حال وله حال، الناس منه في راحة، ونفسه منه في شغل. [مصنف ابن أبي شبيبة ٨

وعن عمر بن الخطاب رضى الله عنه قال: لا تنظروا إلى صلاة أحد ولا إلى صبامةً، ولكن انظروا إلى من إذا حدث صدق، وإذا أئتمن أدى، وإذا أشفَّى ورع. [شعب الإيمان ٦ / ٥١٢].

عن على بن أبي طالب رضي الله عنه قال: جزاء المعصية الوهن في العبادة، والضيق في المعشية، والنقص في اللذة، قيل: وما النقص في اللذة؛ قال: لا ينال شهوةُ حلالاً إلا جاءه ما بنغصه إباها. [تاريخ الخلفاء]

من اثار Auge!

## نصيحة للمسلمين وقت الفان

إذا ظهرت الفتن وتغيرت الأحوال، فالواجب على المسلم: الرفق والحلم والصبر، والأخذ بالآداب الشرعية زمن الفتن من التمسك بكتاب الله وسنة رسوله ﷺ، والالتفاف حول العلماء، والتثبت فيما يرد من أخبار، وتفقد المسلم إخوانه خوفاً عليهم من الزلل. واحذرواا إن الشيطان وحزبه ينشطون زمن الفتن للإفساد بين المؤمنين، وإيغار الصدور وتفريق أمة محمد صلى الله عليه، نسال الله أن يحفظنا ويحفظ جميع علمائنا والمسلمين من هذه الفتن ما ظهر منها وما بطن.

> (الأَثْرَة) في قُولُه ﷺ: (عَلَيْك السُّمْع وَالطَّاعَة في عُسْرِك وَيُسْرِك وَمَنْشَطِك وَمَكْرَهك وَأَثْرَة عَلَيْك) [مسلم ١٨٣٦] قال النووي رحمه الله: بقَتَّح الْهَمْزَة وَالثَّاء، وَيُقَال: بِضَمَّ الْهَمْزَة وَإِسْكَان الثَّاء، وَبِكَسْ الْهُمَّزَة وَإِسْكَانِ الثَّاء، ثُلَاثُ لُغَات حَكَاهُنُ فَي الْمَشْنَارِقِ وَغَيْرِه، وَهَيَ الاسْتَثْثَار وَالاخْتَصَاصِ بِأُمُورَ الدُّنْيَا عَلَيْكُمْ، أيْ: اسْمَعُوا وَأَطيعُوا وَإِنْ اخْتَصُ الْأَمْرَاء بِالدُّنْيَا، وَلَمْ يُوصلُوكُمْ حَقَّكُمْ ممَّا عنْدهمْ، , وَهَذَهِ الْأَخَادِيثَ فَي ٱلْحَثُ عَلَى السِّمْعِ وَالطَّاعَةِ في جَميعِ الأَحْوَالِ، وَسَبَبِهَا أَجْتَمَاع كَلَمَةَ الْمُسْلِمِينَ، بَإِنَّ ٱلَّخَلَافَ سَبَبَ لَفَسَادَ ٱحْوَالِهِمْ فِي دِينِهِمْ وَدُنَّيَاهُمْ، [شرح مسلم ١٢ / ٢٢٥].

عن حزام بن حكيم بل زَمَانُ قَلِيلٌ فُقَهَاؤُهُ، كَثِيرٌ خُطَبَاؤُهُ، كَثِيرُ سُؤَّالُهُ، قَلِيلٌ مُعْطُوهُ، الْعِلْمُ فيه خَيْرٌ منَ الْعَمَل». [الطبراني في الكنير ٣ / ٢٣٣]. كَثِيرِ مُعْطُوهُ، قُلِيلِ سُوَّالُهُ،

حزّام، عَنْ أبيه، عَن النّبيّ عَلَيْهُ، قُــالَ: «إنْــكُمْ قَــدْ أَصْبُحْتُمْ في زُمَان كَثير فَقُهَاؤُهُ، قُليل خُطِباؤُه،

ىن وصانا

من معانی

الأحاديث

النوحيد ربيع الآخر ١٤٣٢ هـ

الْعُمَلُ فَيِهُ خُيْرٌ مِنَ الْعُلْمِ، وَسَيَأْتِي

Upload by: altawhedmag.com



الحمد لله حمدًا لا ينفد، افضل ما ينبغي ان يُحمَد، وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى اله

وصحبه، أما بعد:

فقد مرت مصرنا الحبيبة باوقات عصيبة وأحداث متلاحقة كحبات عقد قد انفرط، بدءًا من الدعوة إلى التظاهر السلمي يوم ٢٥ يناير، ومرورًا بجمعة الغضب، والتي سُفكت فيها الدماء وانتُهكت فيها الأعراض، وسُلبت فيها الأموال، وانتهاء بتنحي رئيس الجمهورية عن حكم البلاد، وتسليم السلطة إلى المجلس الأعلى للقوات المسلحة، ولنا مع هذه الأحداث الوقفات التالية:

#### الوقفة الأولى: الأسباب التي أدت إلى تلك الفتنة:

هناك أسباب عديدة هيأت الأجواء لما حدث، ولكن أبرزها الآتي:

١- البعد عن الله عز وجل والانشغال بالدنيا:

والبعد عن الله عز وجل يشمل الحكام والمحكومين، قال كعب الأحبار: «مُثَل الإسلام والسلطان والناس مثل الفسطاط والعمود والأوتاد، فالفسطاط الإسلام، والعمود السلطان، والأوتاد الناس».

#### وقال بعضهم:

لاً يصلّح الناس فوضى لا سراة لهم
ولا سراة إذا جهالهم سادوا
والبيت لا يبتنى إلا له عمد
ولا عماد إذا لم تُرس أوتاد
وإن تجمع أوتاد واعمدة
يومًا فقد بلغوا الأمر الذي كادوا

فالكل - إلا من رحم الله - انشغل بالدنيا، وبعد عن الله عز وجل، فكانت تلك الفتنة، قال تعالى: ﴿ وَكَذَلِكَ نُولِّي بَعْضَ الظَّالِمِينَ بَعْضًا بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ ﴾ [الأنعام: ١٢٩]، وعن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما قال: «أقبل علينا رسول الله عقال: يا معشر المهاجرين، خمس إذا ابتليتم بهن، وأعوذ بالله أن تدركوهن: لم تظهر الفاحشة في قوم

قط حتى يعلنوا بها إلا فشا فيهم الطاعون والأوجاع التي لم تكن مضت في أسلافهم الذين مضوا، ولم ينقصوا المكيال والميزان إلا أخذوا بالسنين وشدة المؤونة، وجور السلطان عليهم، ولم يمنعوا زكاة أموالهم إلا منعوا القطر من السماء، ولولا البهائم لم يمطروا، ولم ينقضوا عهد الله وعهد رسوله، إلا سلط الله عليهم عدوًا من غيرهم، فاخذوا بعض ما في أيديهم، وما لم تحكم أئمتهم بكتاب الله ويتخيروا مما أنزل الله، إلا جعل الله باسهم بينهم». [رواه ابن ماجه ٤٠١٩، وحسنه الألباني].

وسُئل الأعمش عن تفسير قوله تعالى: ﴿ وَكَذَلِكَ نُولِي بَعْضَ الظَّالِمِينَ بَعْضًا ﴾، ما سمعتهم يقولون فيه وقال: سمعتهم يقولون: إذا فسد الناس أُمِّرَ عليهم شرارهم. وقال الإمام أبو بكر الطرطوشي المالكي في كتابه «سراج الملوك»: لم أزل أسمع الناس يقولون: أعمالُكم عُمّالكم، كما تكونوا يُولً عليكم. إلى أن ظفرت بهذا المعنى في القرآن، قال تعالى: ﴿ وَكَذَلِكَ نُولًي بَعْضَ الظَّالِمِينَ بَعْضًا ﴾، وقيل: ما أنكرت من زمانك فإنما أفسده علىك عملك.

وقد أخبرنا رسول الله تله بهذا فقال: «إذا تبايعتم بالعينة، وأخذتم أذناب البقر، ورضيتم بالزرع، وتركتم الجهاد: سلط الله عليكم ذُلاً لا ينزعه



حتى ترجعوا إلى دينكم». [رواه أبو داود ٣٤٦٢ وصححه الألباني].

#### ٧= كَثِرة الْحَيث

فمن أسباب هلاك الأمم: كثرة الفساد وكثرة الخبث، قال تعالى: ﴿ وَإِذَا أَرَدْنَا أَنْ نُهْلِكَ قَرْيَةً أَمَرْنَا مُتْرَفِيهَا فَفَسَقُوا فِيهَا فَحَقٌّ عَلَيْهَا الْقَوْلُ فَدَمَّرْنَاهَا تَدْميرًا ﴾ [الإسراء: ١٦]، فقد أمر الله من فيها يطاعة الله وتوحيده، فعصوه وكذبوا رسله، فعم الهلاكُ الجميع دون استثناء، كما جاء في سؤال زينب بنت جحش رضى الله عنها للنبي ﷺ: أنهلك وفينا الصالحون؟ قال: «نعم، إذا كثر الخبث». [متفق عليه]. وسئل عمر بن الخطاب رضى الله عنه: «أتوشك القرى أن تخرب وهي عامرة؟ قال: نعم، إذا علا فجَّارُها على أبرارها، وساد القبيلة منافقُوها».

#### الوقفة الثانية: المنح والآيات التي تمخضت عنها الأحداث:

١- الرحاط في تتنخل اللة:

فقد تشكلت مع بداية الأحداث يوم الجمعة ٢٨ / ١ / ٢٠١١م - مع تخلي الشرطة عن مواقعها وظهور جحافل اللصوص والمضربين- اللجان الشعبية والتى قامت بحراسة المصريين وغيرهم من الموجودين على أرض مصر، وقد أحيوا روح الرياط في سبيل الله، بما يحمله من منّح ربانية، فعن سهل بن سعد رضى الله عنهما أن رسول الله ﷺ قال: «رباط يوم في سبيل الله: خيرٌ من الدنيا وما عليها». [متفق عليه].

وعن سلمان رضى الله عنه قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول: «رباط يوم وليلة خير من صيام شهر وقيامه، وإن مات فيه جرى عليه عمله الذي كان يعمله، وأجرى عليه رزقه، وأمن الفتان». [مسلم ١٩١٣]. وفي رواية: «وبُعث يوم القيامة شهيدًا».

وعن ابن عباس رضى الله عنهما قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول: «عينان لا تمسهما النار: عن

# اعداد المستشار/ أحمد السيد على

بكت من خشية الله، وعين باتت تحرس في سبيل الله». [الترمذي ١٦٣٩ وصححه الألباني].

¥= عودة القالف والقعارف بين المسلمين:

جاءت تلك الأحداث لتعيد روح التآلف والتعارف بين المسلمين، فقد وقف أبناء المسكن الواحد والشارع معًا، الصغير والكبير، الشريف والوضيع، الغنى والفقير؛ فتعارفوا وتالفوا، فحق عليهم قوله رضير الأصحاب عند الله: خيرهم لصاحبه، وخير الجيران عند الله: خيرهم لجاره». [رواه الترمذي ١٩٤٤ وصححه الألباني].

٣- بعث روح التكافل الإحتماعي:

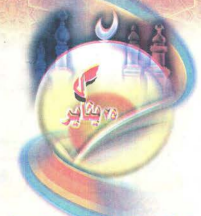
قال تعالى: ﴿ وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَاءُ بِعْضٍ ﴾ [التوبة: ٧١]، وقال: ﴿وَتَعَاوَنُوا عَلَى الْبِرِ وَالتَّقُّوي وَلاَ تَعَاوَنُوا عَلَى الإِثْمِ وَالْعُدُوانِ ﴾ [المائدة: ٢]، وقال ﷺ: «المؤمن للمؤمن كالبنان يشد بعضه بعضًا». [متفق عليه].

وقال ﷺ: «مثل المؤمنين في توادهم وتراحمهم وتعاطفهم مثل الجسد إذا اشتكى منه عضو تداعى له سائر الجسد بالسهر والحمى». [مسلم ٢٥٨٦].

وقد رأينا صورًا رائعة للتكافل الاجتماعي بين المصريين من إنفاق في سبيل الله، وإطعام الطعام، ووقوف الأغنياء مع الفقراء.

#### إستشعار نعم الله على العداد:

فقد جاءت تلك الأحداث ليستشعر الناس نعمة من نعم الله عز وجل عليهم، وهي نعمة الأمن، فلا بمكن لأحد أن يشعر بها إلا إذا فقدها، فيضدها تتميز الأشياء، قال تعالى: ﴿ وَضَرَبَ اللَّهُ مَثَلاً قَرْبَهُ كَانَتْ أَمِنَةً مُطْمَئِنَّةً يَاتيها رِزْقُها رَغَدًا مِنْ كُلِّ مَكَان فَكَفَرَتْ بِأَنْعُم اللَّهِ فَأَذَاقَهَا اللَّهُ لَبَاسَ الْجُوعِ وَالْخَوْف بِمَا كَانُوا بُصِنْغُونَ ﴾ [النحل: ١١٢].



الوقَّقَةَ الثَّالثَةَ، الباريا والرزايا التي انطوت عليها الأحداث؛

لقد انطوت هذه الأحداث على العديد من البلايا والرزايا منها:

١= سلب الأموال المحرمة:

لقد نهى ألله عز وجل عن سلب الأموال المعصومة بغير حق، فقال تعالى: ﴿وَلاَ تَأْكُلُوا المعصومة بغير حق، فقال تعالى: ﴿وَلاَ تَأْكُلُوا أَمْوَالَكُمْ بَيْنَكُمْ بِالْبَاطِلِ ﴾ [البقرة: ١٨٨]، وقال ﷺ: «لا يحل مال امرئ مسلم إلا بطيب نفس منه». [رواه البيهقي ١١٣٧٥ وصححه الألباني في صحيح الجامع ٧٦٦٧].

وقد رأينا اللصوص وأرباب السوابق، وللأسف بعض الغوغائيين، يقومون بتحطيم المحال وسرقة محتويات المصالح الحكومية وبعض المقرات الرسمية في صورة أدمت القلوب وأبكت العيون، وتساءل المرء ﴿ أَلاَ يَظُنُّ أُولَئِكُ أَنَّهُمْ مَبْعُوثُونَ (٤) ليَوْمَ عَظيم (٥) يَوْمَ يَقُومُ النَّاسُ لِرَبُ الْعَالَمِينَ ﴾ [المطففين: ٤- ٦].

¥- هتك الأعراض الصونة:

لقد نهى الله عز وجل عن الزنا، فقال تعالى: 

﴿ وَلاَ تَقْرَبُوا الزّنَا إِنّهُ كَانَ فَاحشَةُ وَسَاءَ سَبِيلاً ﴾

[الإسراء: ٣٣]، والنهي للتحريم فيحرم على المسلم أن يرني أو ياتي بمقدماته، وللأسف الشديد فقد طالعتنا وسائل الإعلام بقيام بعض الفسقة والمجرمين باغتصاب النساء والأطفال، وهؤلاء محاربون لله ورسوله داخلون تحت قوله تعالى: 
﴿ إِنّمَا جَزَاءُ الّذِينَ يُحَارِبُونَ اللّهَ وَرَسُولَهُ وَيَسْعُوْنَ فِي الأَرْضِ فَسَادًا أَنْ يُقَتّلُوا أَوْ يُصلَبُوا أَوْ تُقطّعَ أَيْدِيهِمْ وَأَرْجُلُهُمْ مِنْ خلاف أَوْ يُحكي عن وقت قضائه: 

[المائدة: ٣٣]، قال ابن العربي يحكي عن وقت قضائه: 
(رفع إلي قوم خرجوا محاربين إلى رفقة، فاخذوا المسلمين معه، فاحتملوها، ثم جد فيهم الطلب المسلمين معه، فاحتملوها، ثم جد فيهم الطلب الله به المله به المنات من كان ابتلاني الله به

من المفتين، فقالوا: ليسوا محاربين؛ لأن الحرابة إنما تكون في الأموال لا في الفروج، فقلت: إنا لله وإنا إليه راجعون، ألم تعلموا أن الحرابة في الفروج أفحش منها في الأموال؟! وإن الناس كلهم ليْرضوْن أن تذهب أموالهم وتحرب من بين أيديهم ولا يحرب المرء من زوجته وبنته، ولو كان فوق ما قال الله عقوبة لكانت لمن يسلب الفروج». انتهى.

وقد جمع النبي ﷺ هذه الثلاثة في قوله: «إن دماءكم وأموالكم وأعراضكم حرام عليكم كحرمة يومكم هذا في شهركم هذا، في بلدكم هذا». [متفق عليه].

٣- إضاعة الحقوق:

فمع قيام جماعات منظمة بحرق أقسام الشرطة والنيابات والمحاكم، فقد ضاعت حقوق كثير من الناس، فقد أخبرني أحد المحامين بأن موكلاً له كانت له قضية جنحة شيك، وقام المدين بالاتصال بالدائن قبل الجلسة (والتي كان محددًا لها شهر فبراير) للتصالح معه، ثم لما علم بحرق المحكمة اتصل عليه مرة ثانية قائلاً: «ليس لك عندي شيء».

£ = قروسم الأمضين:

فعن عبد الرحمن بن أبي ليلى قال: قال رسول الله ﷺ: «لا يحل لمسلم أن يروع مسلمًا». [رواه أبو داود ١٠٠٤ وصححه الألباني]. وقد خرج المسجونون والمجرمون في حملات منظمة لترويع الأمنين في ربوع مصر، وعاثوا في الأرض فسادًا.

٥- الاستغلال والاحتكار:

فعن معمر بن أبي معمر رضي الله عنه قال: قال رسول الله عنه «من احتكر فهو خاطئ». [مسلم ١٦٠٥].

وقد رأينا العديد من التجار يقومون برفع اسعار السلع الأساسية على المواطنين، مستغلين الأحداث التي مرت بها الملاد.

الوقَّفَةُ الرائعةُ: كَنفُنةُ التَعَامَلُ مَعْ هَدُوالاً حَدِاتُ؛

للتعامل مع الأحداث التي مرت بها البلاد لا بد من الآتي:

١= التوبة ويد المظالم إلى أهلها:

قال الله تعالى: ﴿وَتُوبُوا إِلَى اللهِ جَمِيعًا أَيُّهَا الْمُؤْمِثُونَ لَعَلَّكُمْ تُقْلِحُونَ ﴾ [النور: ٣١]، فما نزل بلاء إلا بذنب، ولا رُفع إلا بتوبة، ولا بد من رد المظالم إلى أهلها، فعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «من كانت عنده مظلمة لأخيه من عرضه أو من شيء، فليتحلله منه اليوم قبل أن لا يكون دينار ولا درهم، إن كان له عمل صالح أخذ منه بقدر مظلمته، وإن لم يكن له حسنات أخذ من سيئات

صاحبه فطرحت عليه». [البخاري ٢٥٣٤].

٢ - عدم نسيان فضل الله:

كثر الحديث في الآونة الأخسرة من كثير من الإعلاميين عن نسية الثورة إلى الشيباب وحدهم، وكان لا بد من تبيين أن الفضل بيد الله فهو القائل: ﴿ وَمَا النُّصْرُ إِلَّا مِنْ عِنْدِ اللَّهِ ﴾ [آل عمران: ١٢٦]، وقال: ﴿قُلْ هَلْ تُرَبِّصُونَ بُنَا إِلَّا إِحْدَى الْحُسْنَيَيْن وَنَحْنُ نَتَرَبُّصُ بِكُمْ أَنْ يُصِيبِكُمُ اللَّهُ بِعَذَابٍ مِنْ عِنْدِهِ أوْ بِأَيْدِينًا ﴾ [التوبة: ٥٢]، فنسبوا ذلك إلى الله سيحانه وتعالى ولم ينسبوه لأنفسهم.

٣- الرجوع إلى الكتاب والسنة:

قال الله تعالى: ﴿ وَاعْتُصِمُوا بِحَبْلِ اللَّهِ جَمِيعًا وَلاَ تَفَرِّقُوا ﴾ [أل عمران: ١٠٣]، وعن العرباض بن سارية رضى الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «... فعليكم بسنتى وسننة الخلفاء الراشدين المهديين عضوا عليها بالنواجذ». [رواه الترمذي ٢٦٧٦ وصححه الألباني]. والتمسك بهما يعنى العمل بما حاء يهما.

ع = القحصن بالعبادة والذكر:

قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ نَعْلُمُ أَنَّكَ يَضِيقُ صَدَّرُكَ بِمَا يَقُولُونَ (٩٧) فَسَيِّحٌ بِحَمْد رَبِّكُ وَكُنْ مِنَ السَّاجِدِينَ (٩٨) وَاعْبُدْ رَبِّكَ حَتَّى يَأْتيكَ الْيَقِينُ ﴾ [الحجر: ٩٧-٩٩]، وعن معقل بن يسار رضى الله عنه أن النبي 🍇 قال: «العبادة في الهرج كهجرة إلىُ». [مسلم ٢٩٤٨]. وقال تعالى: ﴿ يَا أَنُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا لُقِيتُمْ فئَةً فَاتْبُتُوا وَاذْكُرُوا اللَّهُ كَثِيرًا لَعَلَّكُمْ تُفْلَحُونَ ﴾ [الأنفال: ٥٤].

8= الحدر مما يُحاك للأهة:

قال الله تعالى: ﴿ اسْتَعِينُوا بِاللَّهِ وَاصْبِرُوا إِنَّ الأَرْضَ لِلَّهُ بُورِتُهَا مَنْ بَشَاءُ مِنْ عَبَادِهِ وَالْعَاقِيَةُ للْمُتَّقِينَ (١٢٨) قَالُوا أُوذِينَا مِنْ قَيْلِ أَنْ تَأْتِينَا وَمِنْ بِعْد مَا جِئْتَنَا قَالَ عَسَى رَبِّكُمْ أَنَّ بُهْلِكَ عَدُوِّكُمْ وَيَسْتَخْلِفُكُمْ فِي الأَرْضِ فَيَنْظُرُ كَيْفَ تَعْمَلُونَ ﴾ [الأعراف: ١٢٨، ١٢٩]، فهذا موسى عليه السلام يدين لبني إسرائيل أنه مع الصبر ستتحقق الغاية المرجوة من هلاك فرعون، ثم سينظر الله عز وجل لعملهم بعد هلاكه، وللأسف قابل بعض بني إسرائيل نعمة الله عز وجل بعيادة العجل، ونحن نحذر قومنا من مقابلة نعمة الله عز وجل بتنحية شرعه وبإزالة الهوية الإسلامية للبلاد عن طريق حذف المادة الثانية من الدستور «ميادئ الشريعة الإسلامية المصدر الرئيسي للتشريع»، يزعم قيام دولة مدندة ديمقر اطبة.



#### ٦- الحذر من نقل الشائعات

قال الله تعالى: ﴿ يُا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنْ جَاءَكُمْ فَاسِقٌ بِنَبًا فَتَبِيِّنُوا أَنْ تُصيبُوا قَوْمًا بِجَهَالَة فَتُصْبِحُوا عَلَى مَا فَعَلْتُمْ نَادِمِينَ ﴾ [الحجرات: ٦]، وعن حفص بن عاصم قال: قال رسول الله ﷺ: «كفي بالمرء كذبًا أن يحدث بكل ما سمع». [مسلم ٥].، فنقل الشائعات يفت في عضد الأمة، ويسرع بزوالها، فالحذر كل الحذر من نقل الشبائعات، فلا بد من التثبت منها، وعدم نقل ما يضر الأمة.

#### ٧= عدم الغفلة عن شروط التمكين:

فالذي حدث في مصر هو تغيير أنظمة والتمكين الحقيقي هو تمكين لشرع الله أن يسود، وشروط التمكين أربعة: ١- الإيمان بالله والعمل الصالح ٢-تحقيق العبادة ٣- محاربة الشيرك ٤- التقوى، قال تعالى: ﴿ وَعَدَ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَعَمِلُوا الصَّالحَاتِ لَيَسْتُخْلِفَتُهُمْ في الأَرْضِ كَمَا اسْتَخْلُفَ الَّذِينَ مَنْ قَبْلُهِمْ وَلَيُمَكِّنَنَّ لَهُمْ دينَهُمُ الَّذِي ارْتَضَى لَهُمُّ وَلَنُبَدِّلَنَّهُمْ مِنْ بَعْد خَوْفِهِمْ أَمْنًا بِعْبُدُونَنِي لاَ يُشْرِكُونَ بِي شَيْئًا وَمَنْ كَفَرَ بَعْدَ ذَلِكَ فَأُولَٰ تُكُ مُمُ الْفَاسِقُونَ (٥٥) وَأَقِيمُوا الصَّلاَةَ وَأَتُوا الزُّكَاةَ وَأَطيعُوا الرِّسُولَ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴾ [النور: ٥٥، ٥٦]، فعلى الجميع الأخذ بها حتى يمكِّن الله لنا في ارضه.

#### ٩= الإستعادة بالله من الفتن:

فعن زيد بن ثابت رضى الله عنه أن رسول الله على: «تعوذوا بالله من الفتن ما ظهر منها وما يطن». [مسلم ٢٨٦٧].

واخبرًا نحب أن نبين أن العلماء اختلفوا في هذه الفتنة ما بين مؤيد ومعارض، وذلك بالنظر إلى المصالح والمفاسد، وكلّ مأجور على اجتهاده من أصاب ومن أخطأ، وستدين الأيام القادمة من المصيب من الفريقين، فلا يجوز تخوين وشتم بعضنا لنعض، والله الموفق.



# دلالات الأنشاظ (١٤)

الحفد لله وحده؛ والصالة والسائم على من لا نبي بعده؛ ويعد:

نَعَرِنَا أَنَ أَقْسَامَ غَيْرِ وَاضْبَحَ الدَّلَالَةُ (خَفَي الْمُعْنَى) أَرْبِعُهُ أَقْسَامَ: الْخَفَي، الشَّعَلَ، الْجَمَلَ، الْمُشَابِهُ:

تَعَلَمُنَا عَنِ الْخَفِي، وَالْشَعَلِ، وَانتَهِينَا فِي الْجِمَلِ إِلَى أَسْبَابِ الْإَجْمَالِ، وَأَنْهَا آمور قَادُفَة، الأمر

الأول: اشتراك اللفظ بين عدة معان مع عدم القرينة التي يرجُّح بها أحد المعاني:

الأمر الثاني: غرابة اللفظ لغة، قاد يفهم الراد منه إلا ببيان من مصدره، ونستانف بإذن الله:

الأمر القالث: إرادة المشرع من اللفظ معنى خاصًا عبر معناه اللغوى:

مثال ذلك: لفظ «السجود»، فهو في اللغة بمعنى: التطامن والخضوع والتذلل. قال أبو عمرو: أُسُجد الرجل: طأطأ رأسه وانحنى، وأنشد: فقلن له: أسجد لليلى فأسجدا.

يعني البعير إذا طاطا راسه لتركبه. [المزهر في علوم اللغة ١ / ٣٢٦].

لَكنَ المُشرع أراد به معنى خاصًا وهو وضع الجبهة - أو بعضها - على الأرض، على هيئة مخصوصة، كما في قوله تعالى: ﴿وَاسْجُدُ وَاقْتَرِبُ ﴾ [العلق: ١٩].

ومن السنة في حديث «المسيء صلاته» ... إذا قمت إلى الصلاة فأسبغ الوضوء، ثم استقبل القبلة فكبر، ثم اقرأ بما تيسر معك من القرآن، ثم اركع حتى تستوي قائمًا، ثم ارفع حتى تستوي قائمًا، ثم اسجد حتى تطمئن ساجدًا... [متفق عليه].

مثال آخر: لفظ «الحج» في اللغة بمعنى القصد، وعن الخليل قال: الحج: كثرة القصد إلى من تعظمه، وأراد به المشرع معنى خاصًا وهو الحج المعروف بشعائره.

كما في قوله تعالى: ﴿ وَأَتِمُّوا الْحَجُّ وَالْعُمْرَةَ لللهُ ﴾ [البقرة: ١٩٦].

وأمثلة ذلك كثيرة، لألفاظ كانت العرب تستعملها بمعنى، ثم أراد منها المشرع معاني خاصة أخرى: كالكفر: ففي اللغة هو الغطاء والستر، ثم أراد منه المشرع الكفر بالله خاصة (الكفر العقدي).

 والفسق عند العرب كانوا يطلقونه على الرطب إذا خرج من قشره، فيقولون: فسقت الرطبة: إذا خرجت من قشرها.

وجاء الشرع بأن الفسق: الإفحاش في الخروج عن طاعة الله تعالى.

وكذلك «الصيام» أصله عند العرب الإمساك، ثم زادت الشريعة النية، وحظرت الأكل والمباشرة وغيرها من شرائع الصوم. [المزهر في علوم اللغة ١ / ٣٣٧ – ٢٣٣].

#### فائدة:

قد يكون النص مجملاً في بعض معناه بينًا في بعضه، فيُعمل بما كان بينًا منه، ويُطلب بيان الإجمال في سائره؛ كقوله تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَنْفِقُوا مِنْ طَيَبَاتِ مَا كَسَبْتُمْ وَمِمًّا أَخْرَجْنًا لَكُمْ مِنَ الأَرْضِ ﴾ [البقرة: ٢٦٧].

فهذا النص واضح في وجبوب الإنفاق من المكاسب وما تخرجه الأرض، مجمل في بيان مقدار الواجب، فيُطلب بيانه من غيره، وهذا ما بيّنته السنة من شروط الزكاة ومقاديرها، وغير ذلك.

#### القسم الرابع: المتشابه:

وهو ما خفي المراد منه من نفس اللفظ؛ بحيث لا يُرجى معرفته في الدنيا، لعدم وجود قرينة تدل عليه، ولم يرد عن الشارع بيانه.

ولهذا فإن المتشابه اشد أنواع الخفي خفاءً؛ إذ لا مجال ولا دور لأي قرينة سياقية في بيان معناه. [السياق وأثره ودلالات الألفاظ، د. عبد المجيد



السوسوة ص٧٧].

ولقد اختلفت تعريفات الأصوليين للمتشابه، مع أنهم جعلوه مقابلاً للمحكم، وهذه مقابلة صحيحة في كتاب الله تعالى، والقرآن يشهد لصحة التعريف المذكور، وذلك أن الله تعالى قال: ﴿هُوَ الّذِي أَنْزَلَ عَلَيْكَ الْكَتَابِ مَنْهُ آيَاتُ مُحْكَمَاتُ هُنَّ أُمُّ الْكَتَابِ وَأَخَرُ مُتَشَابِهَاتُ فَأَمًّا الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْغُ فَيَتَبِعُونَ مَا تَشَابِهُ مِنْهُ ابْتِغَاءَ الْفَتْنَةَ وَابْتَعَاءَ تَنُّويِلِه وَمَا يَعْلَمُ تَلُويِلَهُ إِلاَّ اللَّهُ وَالرَّاسِحُونَ فِي الْعِلْمِ يَقُولُونَ آمَنًا بِهِ كُلُّ مِنْ عَنْد رَبِّنَا ﴾ [آل عمران: ٧].

فجعل «المحكم» أم الكتاب، وأمُّ الشيء معظمُهُ وأكثرُه، وأما المتشابه فجاء فيه بلفظ يدل على التقليل، وهذا هو المناسب على ما أنزل الله تعالى القرآن الأجله، أن يكون أكثره واضحًا لا لبس فيه ولا إشكال، ما خَفَى منهُ على فرد عَلمهُ الآخرُ.

ثم إن الآية دلت على أن الله تعالى استاثر بعلمه (أي: المتشابه) لا يدرك حقيقته حتى العلماء، بل يقولون: ﴿ آمَنًا به كُلِّ مِنْ عِنْد رَبِّنَا ﴾، وما كان كذلك امتنع جزمًا أن يراد به التشريع للأمة؛ لأن الله تعالى لا يمكن أن يكلف العباد ما لا يُدركُ معناه خاصتُهم من أهل الذكر والعلم الذين هم المفزع لمعرفة الدين. [تيسير علم أصول الفقه للجديع ١ / ٣٠٨ – ٣٠٩].

وقد ثبت بالاستقراء والتتبع أن المتشابه بهذا المعنى لا يوجد في آيات الأحكام وأحاديث الأحكام، وإنما يوجد في مجالات أخرى.

مثال ذلك: نصوص صفات الله عز وجل، لا من جهة معانيها، فإنها الفاظ عربية مُدْركة المعاني، جهة معانيها، فإنها الفاظ عربية مُدْركة المعاني، كصفات الذات، مثل (اليد، والوجه، والعين)، أو صفات الفعل (كنفخ الروح، وإبداع الخلق، وإنزال الرزق)، فهذه بالفاظ عربية لا يخفى العلم بها، وإنما الاشتباه في إدراك كيفياتها وكُنْهها، فالله عز وجل مع تعرفه إلى خلقه بأسمائه وصفاته، إلا أنه احتجب عنهم بذاته، وحذرهم من أن يقيموا له صورة في الأذهان، فقال: ﴿لَيْسٌ كَمِثْلُهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾ [الشورى: ١١].

فُهو تعالى مع سمعه وبصره وسائر صفاته التي ندرك معانى الفاظها، ونعلم فوارق ما بينها في

# **إعداد/** متولي البراجيلي

دلالتها، إنه ليس كمثله شيء فيها، فليس سمعه كسمعنا، ولا بصره كبصرنا، والأمر كله على قاعدة الإمام مالك عندما سُئل عن كيفية استواء الله عز وجل على عرشه؛ فقال: الكيف غير معلوم، والاستواء غير مجهول (أي معلوم المعنى)، والإيمان به واجب، والسؤال عنه بدعة.

وفي الحديث عن عائشة رضي الله عنها قالت: تلا رسول الله : ﴿هُوَ الَّذِي أَنْزَلَ عَلَيْكَ الْكِتَابَ ﴾ الآية إلى أخرها [آل عمران: ٧]، قالت: قال رسول الله : «إذا رأيتم الذين يتبعون ما تشابه منه، فأولئك الذين سمًى الله، فاحذروهم». [متفق عليه].

وقد أدخل بعض أهل العلم الحروف المقطعة في أوائل بعض سور القرآن، مثل: «الم» «حم»، «عسق» في المتشابه، على اعتبار أنه لم يُدْرِكُ معناها، وخاض بعض العلماء فيها من غير فائدة، ولكنا نعلم يقينًا أن الأمة لم تُفَرِقٌ في الحروف المقطعة فرقًا، ولم تتبع ذلك ليضل فيه طوائف من الخلق، ولم يقع بها ضرب لنصوص الكتاب ببعضها، فأين الحروف المقطعة من قوله تعالى: ﴿ فَأَمُّا الّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْعٌ فَيَتُبِعُونَ مَا تَشَابَهَ مِنْهُ ابْتِغَاءَ الْفِيتُنَةِ وَابْتِغَاءَ الْفِيتُنَةِ وَابْتِغَاءَ الْفِيتُنَةِ وَابْتِغَاءَ الْفِيتُ إِلَى عمران: ٧].

وأين هي من تحذير الرسول ﷺ في الحديث السابق. [تيسير علم أصول الفقه بتصرف يسير ١ / ٣٠٨–٣١١].

#### حكم العمل بالمتشابه:

يجب الإيمان به كما ورد في قوله تعالى: ﴿وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ يَقُولُونَ آمَنًا بِهِ كُلُّ مِنْ عِنْدِ
رَبِّنَا وَمَا يَذُكُرُ إِلاَّ أُولُو الأَنْبَابِ﴾ [آل عمران: ٧]، ورده إلى المحكم.

#### مسالة: الفرق بين المتشابه في القرآن والمتشابه في الأحكام:

أما المتشابه في القرآن في قوله تعالى: ﴿ هُوَ النَّذِي أَنْزُلَ عَلَيْكَ الْكَتَابَ مَنْهُ آيَاتٌ مُحْكَمَاتٌ هُنُ أُمُّ الْكِتَابِ وَأَخْرُ مُتَشَابِهَاتٌ ﴾ [آل عمران: ٧].

وقد رأينا في حديث أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها تحذير النبي الله عنها تحذير النبي القرآن.

- بينما في حديث النعمان بن بشير رضي الله عنهما قال: سمعت رسول الله في يقول: «إن الحلال بين وإن الحرام بين، وبينهما مشتبهات لا يعلمهن كثير من الناس، فمن اتقى الشبهات استبرأ لدينه وعرضه، ومن وقع في الشبهات وقع في الحرام، كالراعي يرعى حول الحمى، يوشك أن يرتع فيه، ألا وإن حمى الله محارمه» [مسلم ١٥٩٩].

ففي الحديث أخبر النبي الله أن المتشابهات التي بين الحرام البين والحلال البين لا يعلمها كثيرٌ من الناس، فكان ذلك فضلاً لمن علمها، فايقنا أن الذي نهى عز وجل عن تتبعه في القرآن، غير المتشابه الذي مدح الله عالمه.

فإذا علمنا ذلك، وجب علينا طلب المتشابه الذي أمرنا بطلبه لنتفقه فيه، وأن نعرف أي الأشياء هو المتشابه الذي تُهينا عن تتبعه فنُمسك عن طلبه. [الإحكام في أصول الأحكام لابن حزم بتصرف ٤ / ١٧١- ١٧٤].

#### مراتب الخفاء

أساس التفاوت في مراتب الخفاء هو القدرة على إزالة الخفاء وعدمها، فما في دلالته خفاء، ولا سبيل إلى إزالة خفاء، ولا سبيل الله إزالة خفائه إلا بالرجوع إلى مصدره، وهو الشارع، أخفى مما في دلالته خفاء، والطريق ممهدة لإزالة خفائه بالبحث والاجتهاد. [علم أصول الفقه، لعبد الوهاب خلاف ص١٦٧].

ملاحظة: الجمهور يقسمون الدلالة إلى قسمين فقط، هما المجمل والمتشابه.

#### (طرق الدلالة)

إن دلالة اللفظ على المعنى قد تكون بعبارة اللفظ (دلالة العبارة)، وقد تكون بإشارته (دلالة الإشارة)، وقد تكون بدلالته (دلالة الدلالة)، وقد تكون بمقتضاه (دلالة الاقتضاء).

وهذا التقسيم بناء على تقسيم الحنفية - فهو أكثر تفصيلاً -، أما الجمهور فيقسمون طرق الدلالة إلى قسمين: دلالة المنطوق، ودلالة المفهوم.

ثم يقسمون المنطوق إلى قسمين: الصريح وغير الصريح، ويقسمون المفهوم إلى قسمين: مفهوم موافقة، ومفهوم مخالفة.

وإذا تتبعناً ما تنطوي عليه تقسيمات الفريقين نجدها تلتقي في نتيجتها، بحيث يصير الخلاف بينهما في التقسيم خلافًا لفظيًا، ما عدا الموقف من مفهوم المخالفة، فنجد بين الجمهور والحنفية خلافًا فيه من حيث حُجيته، فالجمهور يعدونه حُجة في كل

النصوص، سواءً ما كان منها نصوص وحي (قرآن وسنة)، أو نصوص التعامل البشري.

بينما الحنفية يقصرون حجية مفهوم المخالفة على نصوص التعامل بين الناس. [السياق وأثره، د. عبد المجيد السوسوة ص٧٩].

#### أولاً دلالة العبارة (عبارة النص):

وهي دلالة اللفظ على المعنى المتبادر فهمه من نفس صيغته، سواء كان المقصود من السياق أصالة أو تبعًا، ويسمى (المعنى الحرفي للنص)، فكل نص دل على حكم بلفظه دون حاجة إلى شيء آخر، ويكون مسوقًا لإفادته قصدًا فقط، فيكون هذا هو المقصود الأصلي إذا كان الحكم المستفاد منه لا يتوقف بيانه على حكم آخر، ويكون المقصود تبعًا إذا كان المقصود منه يتوقف على بيان حكم آخر مدلول – أيضًا – لهذا النص.

وأكثر أحكام الشريعة مستفادة من عبارات نصوص الكتاب والسنة، والعلة في ذلك أن الله تعالى أراد أن يكون قانونًا متبعًا، ولا يتهيا ذلك إلا إذا كان مفهومًا مدركًا للمكلف دالاً على المراد منه بنفس صيغة الخطاب.

مثال ذلك: قوله تعالى: ﴿ وَإِنْ خَفْتُمْ أَلاَ تُقْسِطُوا فِي الْيَتَامَى فَانْكَحُوا مَا طَابَ لَكُمْ مَنَ النَّسَاء مَثْنَى وَثُلاثُ وَرُبُاعَ فَإِنَّ خَفْتُمْ أَلاَّ تَعْدلُوا فَوَاحِدَةً أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ ﴾ [النساء: ٣]. فعبارة النص دلت بلفظها على أحكام ثلاثة هي:

١- إباحة النكاح.

٢- تحديد تعدد الزوجات باربع كحد اقصى.
 ٣- وجوب الاكتفاء بواحدة عند خوف الجور (عدم العدل) عند التعدد.

- غير أن هذه المعاني المذكورة ليست كلها على صعيد واحد من حيث السوق أصالة، فقصر عدد الزوجات على أربع، ووجوب الاقتصار على واحدة عند خوف الجور، هما المقصودان أصالة من السوق؛ لأن الآية نزلت في شأن الأوصياء الذين يتحرجون من الوصاية على اليتامى؛ خوفًا من ظلمهم والوقوع في أكل أموالهم، مع أنهم كانوا لا يتحرجون من ترك العدل بين الزوجات؛ حيث كان الواحد منهم يجمع في عصمته ما شاء منهم من غير حصر ولا يعدل بينهن.

فقال لهم سبحانه: إن خفتم الوقوع في ظلم اليتامى، فتحرجتم من الولاية عليهم، فخافوا – أيضنًا – الوقوع في ظلم النساء، والميل إلى بعض الزوجات دون بعض، وقللوا من عدد الزوجات، واقتصروا على أربع منهن؛ لأن من تحرج من ذنب، وهو مرتكب لمثله، فهو غير متحرج.

وإذن فحكم إباحة التعدد مع عدم الزيادة على

أربع، ووجوبَ الاقتصار على الواحدة عند خوف الجور مقصودان أصالة من سياق الآية.

وأما إباحة النكاح - وهو الحكم الأول المستفاد من عبارة النص - فمقصود تبعًا لا أصالة؛ حيث ذُكر ليتوصل به إلى إفادة المعنى المقصود أصالة.

ومعرفة سياق الكلام يُفهم من خلال القرائن المحيطة بالكلام، وغالبًا ما تكون قرائن حالية، كما في مثالنا هذا، وهي من أسباب نزول الآية، كما في مثالنا هذا، وهي من أسباب نزول الآية، كما في تفسير الطبري عن سعيد بن جبير قال: كان الناس على جاهليتهم، إلا أن يؤمروا بشيء أو ينهوا عنه، قال: فذكروا اليتامى، فنزلت: ﴿وَإِنْ خَفْتُمْ أَلاً تُقْسِطُوا فِي الْيَتَامَى قَائْكُحُوا مَا طَابَ لَكُمْ مَنَ النَّسَاء مَنْنَى وَثَلاَث وَرَبُاعَ قَإِنَّ خَفْتُمْ أَلاً تَعْدلُوا فَواحدةً أَوْ مَا مَلكَت أَيْمانُكُمْ ﴾ [النساء: ٣]، قال: فكما خفتم ألا تقسطوا في اليتامى، فكذلك فخافوا ألا تقسطوا في اليتامى، فكذلك فخافوا ألا تقسطوا في

مثال آخر: قوله تعالى: ﴿وَأَحَلُّ اللَّهُ الْبَيْعُ وَحَرَّمُ الرِّبَا ﴾ [البقرة: ٢٧٥].

هذا النص تدل صيغته دلالة منهما ظاهرة على معنيين، كلّ منها مقصود من سياقه، أحدهما: أن البيع ليس مثل الربا. وثانيهما: أن حكم البيع: الإحلال، وحكم الربا: التحريم.

فهما معنيان مفهومان من عبارة النص، ومقصودان من سياقه، ولكن الأول: مقصود من السياق أصالة؛ لأن الآية سيقت للرد على الذين قالوا: إنما التبع مثل الربا.

والثاني: مقصود من السياق تبعًا؛ لأن نفي المماثلة استتبع بيان حكم كل منهما حتى يؤخذ من الختلاف الحكمين أنهما ليسا مثلين، ولو اقتصر على المعنى المقصود من السياق أصالة، لقال: وليس البيع مثل الربا. [علم أصول الفقه، لعبد الوهاب خلاف ص١٤٤ – ١٤٥].

ملحوظة: دلالة العبارة عند الحنفية هي التي تُسمى بالمنطوق الصريح عند الجمهور، وهو ما وضع اللفظ له، فيدل اللفظ عليه بالمطابقة أو التضمن، أي أن المنطوق الصريح هو دلالة اللفظ على الحكم بطريق المطابقة أو التضمن؛ حيث إن اللفظ قد وضع له، وهذا ما يسميه الحنفية دلالة العبارة عبارة النص. [المهذب في علم أصول الفقه يتصرف ٤ / ١٧٧٢].

ثانياً: دلالة الأشارة (اشارة النص):

هي دلالة اللفظ على معنى ليس مقصودًا باللفظ في الأصل، ولكنه لازم للمقصود، فكانه مقصود بالتبع لا بالأصل، فالحكم هنا قد أخذناه من إشارة اللفظ، لا من اللفظ نفسه، فكما أن المتكلم قد يُفهم

بإشارته وحركته في اثناء كلامه ما لا يدل عليه نفس اللفظ، فيسمى إشارة، كذلك قد يتبع اللفظ ما لم نُقصد به وبُنني عليه.

ودلالة العبارة ودلالة الإشارة يشتركان في أنهما مستفادان من النص، وإنما الفرق بينهما أن مدلول العبارة سيق الكلام لأجله، ومدلول الإشارة لم يسق الكلام لأجله، ولكنه لازم للحكم، ومعرفة أن الكلام قد سيق لذلك المعني أو لم يسق له: يُعرف من خلال القرائن التي تحف بالكلام، وقد تكون قرائن لفظية وغالبًا ما تكون قرائن حالية.

مثال ذلك: قوله تعالى: ﴿مَا أَفَاءَ اللّهُ عَلَى رَسُولِهِ مِنْ أَهْلِ الْقُرْبَى وَالْيَتَامَى مِنْ أَهْلِ الْقُرْبَى وَالْيَتَامَى وَالْمَسَولِ وَلَذِي الْقُرْبَى وَالْيَتَامَى وَالْمَسَاكِينِ وَابَّنِ السَّبِيلِ كَيْ لاَ يَكُونَ دُولَةً بَيْنَ الأَعْنِيَاء مَنْكُمْ وَمَا أَتَاكُمُ الرَسُولُ فَخُدُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا وَاتَّقُوا اللّهَ إِنَّ اللّهَ شَدِيدُ الْعقابِ (٧) للله قَرنَاء الْمُهَاجِرِينَ النَّذِينَ أُخْرِجُوا مِنْ يَيارَهِمْ وَأَمْوَالِهِمْ يَبْتَغُونَ فَضَلًا مِنَ اللّهِ وَرضُواتًا وَيَنْصُرُونَ وَأَمْوَالِهِمْ يَبْتَغُونَ فَضَلًا مِنَ اللّهِ وَرضُواتًا وَيَنْصُرُونَ اللّهُ وَرَسُولَهُ أُولِئِكَ هُمُ الصَادِقُونَ ﴾ [الحشر: ٧- ٨].

- دلالة العبارة (عبارة النص) فالآيات: هي استحقاق الفقراء المهاجرين نصيبًا من الفيء؛ لأن الآية سيقت لبيان هذا الحكم، كما أرشد أول الآية 

هما أفاء الله على رسوله ﴾.

- دلالة الإشارة (إشارة النص): أن الذين هاجروا من مكة قد زالت عنهم ملكية أموالهم التي خلفوها بمكة لاستيلاء الكفار عليها، فإن الله تعالى سماهم فقراء، مع إضافة الديار والأموال إليهم، والفقير حقيقة هو من لا يملك المال، لا من بعدت يده عن المال وهذا حكم ثابت لصيغة الكلام من غير زيادة ولا نقصان، فعرفنا أنه ثابت بإشارة النص.

مثال آخر: قوله تعالى: ﴿وَحَمْلُهُ وَفَصَالُهُ ثَلَاثُونَ شَهْرًا ﴾ [الأحقاف: ١٥] مع قوله تعالى: ﴿وَفِصَالُهُ في عَامَيْن ﴾ [لقمان: ١٤]:

دلالة العبارة (عبارة النص) في الأيتين:

في الآية الأولى: حقّ الوالدة ومنا تقاسيه من الآلام في الحمل وفي الفصال.

وفي الآية الثانية: بيان أكثر مدة الفصال.

دُلالَة الإشارة من الآيتين أن أقل مدة الحمل ستة أشهر، فهذا الحكم غير مقصود من لفظ الآيتين، وإنما جاء تبعًا.

> والحمد لله رب العالمين. وللحديث بقية إن شاء الله.



الحاقة الثامنة

# ب زیارة المرایض

الحمد لله حمداً كثيراً طيبًا مباركا فيه، وأشهد أن لا إله إلا الله، لا ند له، ولا شبيه، والصلاة والسلام على نبي الهدى والرحمة..

فقد سبق في العدد قبل الماضي الحديث عن فضل رَيارة المريض، وفي هذا العدد نتحدث عن

أداب عيادة المريض.

#### ثالثًا: آداب عيادة المريض:

لقد أمرنا الإسلام العظيم بعيادة المريض.. لأن الأيام دُولُ: يوم لك.. ويوم عليك، فأنت في يوم صحيح.. وفي يوم عليل.. في يوم غني.. وفي يوم فقير، وهكذا لا يدوم الحال، وسبحان من له الدوام.

وينبغي لمن عاد مريضًا أن يتأدب بالآداب الإسلامية المتعلقة بذلك، ومنها:

#### ١- النبية الصالحة:

وذلك بأن ينوي بعيادة أخيه التماس الأجر من الله تعالى، والفوز بموعوده من الثواب، وأداء حق أخيه عليه؛ تطييبًا لقلبه، وترسيخًا للأخوة والمودة بينهما، ولا يتأخر في الذهاب لعيادته خصوصًا إذا طال مرضه، ولا ينشغل عنه حتى يشفى.

العيادة حتى ولو في مرض بسيط:
 فإن ذلك مما يؤثر في نفسه أبلغ الأثر، ويقوري

# إعداد/ سعيد عامر

أمين عام لجنة الفتوى بالأزهر الشريف

المحبة، ويُشعر باهتمام أخيه به، فعن زيد قال: عادني رسول الله ﷺ من وجع كان بعيني. [أبو داود ٣١٠٢ وحسنه الآلباني].

٣- الذهاب معه إلى الطبيب:

لا ينتهي أمر المسلم عند عيادة أخيه المريض فقط، بل قد تمتد صور المواساة إلى ما هو أبعد من ذلك كالذهاب معه إلى الأطباء، ومداومة السؤال عنه، والاطمئنان عليه، أو تحمل قيمة الكشف عنه، أو الدواء في بعض الأحيان عند الحاجة، أو تأتيه بهدية عند زيارتك، أو تمنحه مبلغًا من المال يتبلغ به في التماس الشفاء، وكذلك ترشده إلى طبيب ماهر، أو تشفع له عند صديق من الأطباء، فكلها من صور المواساة تُحمد عند أهل الفضل، وما يجحد ذلك إلا كل كفور.

٤- الأقتضل المشي في التعيادة، ولا باس بالركوب، ولاسيما إذا كان لحاجة.

والعيادة ماشيًا أولى ما لم يكن المكان بعيدًا بما يشق على زائر المريض، فعن جابر رضي الله عنه قال: «جاعني رسول الله على يعودني، ليس براكب بغل ولا برذون». [البخاري 3716] والبرذون: الحمار.

ولا شك أن ثواب المشي لعيادة المريض أعظم من ثواب الركوب إليها، ما لم يكن هناك عذر.

المنافق المريض في وقت لا يشق عليه:

النوحيد العاد ٢٧٣ السنة الأربعون

الأفضل الذهاب في الأوقات التي اعتاد الناس عيادة المرضى فيها، ويكون فيها المريض متهيئا لاستقبال زواره، فقد عاد الإمام أحمد بن حنبل رحمه الله رجلاً مريضًا في رمضان، فعاده ليلاً، وقال: في شبهر رمضان يُعاد بالليل، ولمّا قيل له: فلان مريض، وكان ذلك عند ارتفاع النهار في الصيف. قال: ليس هذا وقت عيادة.

ولكن بوجه عام تكون العيادة في الأوقات التي يتعارف الناس على أنها أوقات مناسبة لعيادة المريض ورُيارته.

٦- سؤال أهل المريض عنه وعن صحته:

فإن ذلك مما يجبر خاطرهم، ويسكِّن قلوبهم، فإنه لما خرج على رضى الله عنه من عند رسول الله ﷺ في وجعه، سأله الناس: يا أبا حسن، كيف أصبح رسول الله ﷺ؛ قال: أصبح بحمد الله بارثًا. [البخاري ٤٤٤٧].

٧- القعود عند رأس المريض:

من السنة أن يقعد الزائر عند رأس المريض، بمعنى الاقتراب منه، فإن النبي ﷺ لما عاد الغلام اليهودي الذي كان يخدمه «قعد عند رأسه...» [البخاري ١٣٥٦].

وهذا فيه إراحة للمريض وإيناس له، كما أنه بحعل العائد في وضع يسمح له بوضع يده على رأس المريض لرقيته أو ليمسك بيده.

ويسال المريض عن حاله، وهذا مما بطنَّ قلبه، وهذا من سنة النبي ﷺ، فإنه ﷺ عاد رجلاً من أصحابه فقال له: «كيف تجدك؟» قال: والله يا رسول الله أرجو الله وأخاف ذنوبي. فقال رسول الله ﷺ: «لا يجتمعان في قلب عبد في مثل هذا الموطن إلا أعطاه الله ما يرجو، وأمنه مما يخاف». [ابن ماجه ٢٦١، وصححه الألباني].

٨- تشير المريض بثواب المرض:

إن مما يهون على المريض مرضه أن تبشره بثواب المرض؛ فذلك يعينه على الرضا بقضاء الله، ويطيّب خاطره، ويرفع روحه المعنوية، وكذا التذكير بثواب الصبر على المرض، فعن أم العلاء رضى الله عنها أن النبي ﷺ ذهب يعودها فقال: «أبشري يا أم العلاء، فإن مرض المسلم يُذهب خطاباه؛ كما تذهب النار خبث الذهب والفضة».

[أبو داود ۳۰۹۲ وصححه الألعاني].

وعن أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي ﷺ قال لمريض وهو يعوده من الحمى: «أبشس، فإن الله يقول: هي نارى أسلطها على عبدي المؤمن في الدنيا لتكون حظه من النار في الأخرة». [ابن ماجه ٣٤٧٠ وصححه الألباني].

وينبغى كذلك تذكيره بحكمة الله في المرض، وأنه بُكفَر الخطايا، ففي الحديث قال رسول الله ﷺ: «ما يصيب المسلم من نصب ولا وصب، ولا هم ولا حزن ولا أذًى ولا غمّ حتى الشوكة بشاكها، إلا كفر الله بها من خطاياه» [متفق عليه].

وكذلك تذكيره بالصبر والرضا بالقضاء، وذلك من أعظم أسباب دخول الجنة، كما قال تعالى: ﴿ وَبَشِّر الصَّابِرِينَ ﴾ [البقرة: ١٥٥]، وقال عز وجل: ﴿ وَاللَّهُ يُحِبُّ الصَّابِرِينَ ﴾ [آل عمران: ١٤٦]، وعن أنس رضى الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «إن عظم الجزاء مع عظم البلاء، وإن الله تعالى إذا أحب قومًا التلاهم، فمن رضى فله الرضا، ومن سخط فله السخط». [الترمذي ٢٣٩٦ وصححه الألباني].

وقال ﷺ: «إن العبد إذا سبقت له من الله منزلة لم يبلغها بعمله؛ ابتلاه الله في جسده، أو في ماله، أو في ولده، ثم صبره على ذلك، حتى يبلُّغه المنزلة التي سبقت له من الله تعالى. [أبو داود ٣٠٩٠ وصححه الألباني].

وأيضًا نَهْيُ المريض عن التسخط وسب المرض، حتى لا يتسخط على القضاء، وحتى لا يسب المرض الذي أصابه، روى مسلم أن النبي 😅 عاد امرأة فقال لها: «ما لك يا أم السائب»، أو: «يا ثم يقول له: ما يطيب نفسه كأن يقول له: أنت بخير وعافية، الحمد لله، ثم دعو له.

عن أم سلمة رضي الله عنها، قالت: قال رسول الله ﷺ: «إذا حضرتم المريض، أو الميت فقولوا خيرًا، فإن الملائكة يؤمّنون على ما تقولون». [مسلم ٩١٩].

وعن عائشة رضي الله عنها أن رسول الله عنها أن رسول الله على الله الله الله الله أنه إلى الله الله أنه والسلام: «أَذْهَبِ الباسُ رَبُّ الناس، اشف وأنت الشافي، لا شفاء إلا شفاؤك شفاء لا يُغادر سقمًا». [متفق عليه].

وعن عائشة رضي الله عنها أن النبي الله عنها أن النبي الله عنها إذا اشتكى يقرأ على نفسه بالمعوذات وينفث، فلما اشتد وجعه كنت أقرأ عليه، وأمسح عنه بيده؛ رجاء بركتها. [متفق عليه].

وعن ابن عباس رضي الله عنهما عن النبي أنه قال: «ما من عبد مسلم يعودُ مريضًا لم يحضُر أجلُه، فيقولُ سبعُ مرات: أسالُ الله العظيم ربُّ العرشِ العظيم أن يشفيك؛ إلا عُوفي». [أبو داود ٣١٠٦ وصححه الألباني].

وعن ابن عمر، رضي الله عنهما: قال النبي ﴿ وَاللَّهُ الرَّجُلُ لِعُودُ مُرِيضًا فَلَيقَلَ: اللَّهُمُ الشَّفِ عبدك ينكأ لك عدوًا، أو يمشي لك إلى جنازة ﴾. [أبو داود ٣١٠٩ وصححه الألباني] قال أبو داود: وقال ابن السّرة: إلى الصلاة.

قال ابن أبي شيبة: «يُشْفَى». وقال زهير: «ليشفى سقيمنا». إلى غير ذلك من الأدعية النبوية وكلها فيها خير ويركة.

نسال الله أن يشفي مرضانا ومرضى المسلمين، وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وآله. أم المسيب، ترفزفين؛ قالت: الحمى. لا بارك الله فيها، فقال: «لا تسبي الحمى؛ فإنها تُذهب خطايا بني آدم، كما يذهب الكير خبث الحديد. [مسلم ٢٥٧٥].

وهذا التسخط لن يرد شيئًا من القضاء، ولن يستفيد منه المريض إلا ضياع الأجر.

التخفيف عن المريض بنكر سير الصالحين: من آداب عيادة المريض أن يُذكره بسير الأنبياء، وأهل الفضل والصلاح الذين ابتلاهم الله واشتد بلاؤهم، ولكنهم صبروا واحتسبوا ذلك عند الله.

وقد جعل الله أمر نبيه أيوب ذكرى للعابدين، قال تعالى: ﴿ وَأَيُّوبَ إِذْ نَادَى رَبُهُ أَنِّي مَسَّنِيَ الضَّرُّ وَأَنْتَ أَرْحُمُ الرَّاحِمِينَ ﴾ [الأنبياء: ٨٣].

وإذا اتتك مصيبة فاصبر لها

صبر الكريم؛ فإنه هو احزم وإذا شكوت إلى الخلائق إنما

تشكو الرحيم إلى الذي لا يرحم

فلا ينبغي للمريض أن يشكو الله إلى الخلق، والله أرحم به من نفسه، وأما إذا حكى المريض شيئًا مما أصابه، لا على سبيل الجزع والشكوى؛ فلا حرج، والأولى تركه.

١٠ - الدعاء للمريض ورقيته:

يستحب لعائد المريض أن يضع يده على المريض تأنيساً له واتباعاً لهدي الرسول ﷺ، فعن سعد رضي الله عنه أن النبي ﷺ وضع يده على جبهته ثم مسح يده على وجهه وبطنه، قال سعد: فما زلت أجد برده على كبدي فيما يخال إلي حتى الساعة. [متفق عليه]

النوحيد العدد ٢٧٢ السنة الأربعون

# العامية الجائمية المسائلة الخابائية المعارية ال

إنه بعد الأحداث التي مرت بها البلاد، وسلَّم الله مصر من الأخطار، وبدأت مرحلة مهمة تحتاج إلى تضافر كل الجهود للوصول بمصرنا الحبيبة إلى أقوم طريق وأفضل سبيل، كانت هذه الوثيقة من جمعية أنصار السنة المحمدية بمصر، تقدمها للقائمين على أمر البلاد؛ نصحًا للأمة، وإصلاحًا للأوضاع بما يكفل للبلاد الأمن والاستقرار:

أولاً: التأكيد على المحافظة على هوية مصر الإسلامية من خلال ما كان منصوصاً عليه في الدستور من قبل من أن الإسلام هو المصدر الرئيسي للتشريع.

ثانيًا: نظرًا لما تقوم به الجمعية من دور في خدمة هذا البلد في زمن الحريات، ففي ظل هذه الظروف يُرجى تفعيل جميع أنشطة الجمعية من خلال أهدافها المشروعة، والموافق عليها سلفًا من الجهات الرسمية المختصة بالدولة، وإطلاق الحريات للجمعية ولدعاتها في الدعوة إلى الله بالحكمة والموعظة الحسنة.

ثالثًا: استعادة المساجد الخاصة بالجمعية، والتي قامت وزارة الأوقاف بضمها إليها؛ لتمارس الجمعية الدعوة من خلالها.

رابعًا: تؤيد جمعية أنصار السنة المحمدية دعوة الحكومة المصرية جميع أبناء الشبعب بمصر إلى ضرورة العودة إلى أعمالهم؛ لضمان الهدوء والاستقرار في الشارع المصري، وكذا المحافظة على الممتلكات العامة والخاصة.

خامسًا: دعوة الحكومة وجماهير الأمة إلى استشارة العلماء المعتبرين عند حدوث الفتن؛ لضمان سلامة المجتمع من الأضرار والأخطار الناجمة عن الآراء الفردية.

سادسًا: مطالبة وسائل الإعلام على اختلاف صورها بالمحافظة على الصبغة الإسلامية، ونشر الفضيلة والأخلاق الحميدة بين أفراد المجتمع، وتجنّب الإساءة إلى ثوابت الشريعة ورجال الدعوة.

وفي الختام: ندعو الله تعالى أن يعين أولياء أمر هذا البلد على السير به قُدُمًا إلى كل رخاء ورفاهية، وأن يجنّب الله البلاد الشر والفساد.

والله من وراء القصد.

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وعلى اله وصحبه ومن تبع هداه... وبعدُ:

فقد قام الناس في مصر بثورة على الحكومة ونظام الحكم، وقد تمكنت هذه الثورة من إزاحة النظام الحاكم برُمته، ولولا لطف الله سبحانه وتعالى باهل هذه البلاد المصرية لحدث ما لا يرضي أحدًا، وما لا تُحمد عقباه، فالحمد لله العلى الأعلى، القوي المتين، الرحمن الرُّحيم.

ولقد بدأ الكثير من الناس يشعرون بنسائم الحرية، وراحة البال، بل ويحدوهم الأمل في أن تكون الحياة رغدة، والماكل والمشرب هنينًا.

وتهيئة لهذا الأمل، بدأت تطفو على سطح الواقع أنواع من الاعتصامات والإضرابات التي تصاول الضغط على الدولة «الجريحة» لتحقق لها أمالها «الآن»، مهما ترتب على تلك السلوكيات والممارسات من تعطيل العمل والإنتاج والمصالح، فكل يقول: نفسي نفسي، ويريد أن تتغير الرواتب والأجور إلى زيادة، وتتغير البطالة إلى وظائف ولو وهمية وشكلية، المهم أن يُحسب المرء في عداد الموظفين، وإن لم يكن له عمل حقيقي!!

ولو أنهم صبروا حتى تخرج إليهم أرزاقهم لكان خيراً لهم، ولكن حملهم استبطاء الرزق على أن يفعلوا ما فعلوا، فلم يتقوا الله في البلاد ومصالح العباد، ولم يُجملوا في الطلب، فكانت الصورة مشوهة وممجوجة تنم عن عدم تقدير المصلحة العليا للبلاد، وهي أننا نريد الإنقاذ لبلادنا لا الإجهاز عليها، حتى قام أصحاب الوظائف العليا، والرواتب الكبيرة يشاركون في النظاهر والإضرابات لينالوا من الكعكة النيئة التي لم تنضع بعد؛ لأنها فرصة، وربما لا تُعوض فيما بعد – كما يتخيلهن.

فأين الرحمة والعقل والصبريا عباد الله؛ وقد قال الله عز وجل: ﴿يَا أَيُّهَا النَّاسُ اذْكُرُوا نِعْمَةَ اللَّه عَلَيْكُمْ هَلْ مِنْ خَالِقٍ عَيْرُ اللَّه يَرْزُقُكُمْ مِنَ السَّمَاءِ وَالأَرْضِ ﴾ [فاطر: ٣]، وقال تعالى: ﴿فَابْتَغُوا عِنْدَ اللَّهِ الرِّزْقَ ﴾ [العنكبوت: ١٧]. فهل تغير فكر الناس - كما تغير النظام الحاكم - فقدموا مصلحة الدولة والجماعة على المصلحة الفردية والشخصية!!

وهل حافظ هؤلاء على الجسد الواحد الذي دعا الإسلام إلى الحفاظ عليه، كما ظهر ذلك في قول نبينا محمد ﷺ: «مثل المؤمنين في توادهم وتعاطفهم وتراحمهم كمثل الجسد الواحد،



إذا اشتكى منه عضو تداعى له سائر الحسد بالحمى والسهر». [مسلم ٢٥٨٦].

التفسر المروض

لا بد للناس أن يتعلموا ويتفقهوا حتى يحبوا الحياة الكريمة التي تقوم على المبادئ العظيمة التي أرشد إليها الشرع الشريف، حتى لا تكون الحياة مجرد شبهوة ومتعة، يتمتع فيها الناس ويأكلون، غير عابئين ولا مكترثين بما يجب عليهم

والله تعالى ضمن الرزق والحياة الرغدة لمن أمن به واتقاه، فقال جِل وعلا: ﴿ وَلَوْ أَنَّ أَهُلَ الْقُرَى أَمَنُوا وَاتَّقُواْ لَفَتَحْنَا عَلَيْهِمْ بَرَكَاتِ مِنَ السِّمَاء وَالْأَرْضِ ﴾ [الأعراف: ٩٦]، فعلينا أن نتغير أكثر إلى ما يرضى الله سبحانه وتعالى.

والتغيير نوعان: إما من شر إلى خير، وإما من خير إلى شر، وفي النوع الأول قال الله سبحانه وتعالى: ﴿ الَّذِينَ إِذَا ذُكرَ اللَّهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُليَتْ عَلَيْهِمْ آيَاتُهُ زَادَتْهُمْ إِيمَانًا وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتُوكُلُونَ ﴾ [الأنفال: ٢]، وفي النوع الثاني المذموم من التغيير قال الله سيحانه وتعالى: ﴿ وَإِذَا ذُكرَ اللَّهُ وَحْدَهُ اشْمَأَزَّتْ قُلُوبُ الَّذِينَ لاَ يُؤْمِنُونَ بِالآخِرَةِ وَإِذَا ذُكرَ الَّذِينَ مَنْ دُونِهِ إِذَا هُمْ يَسْتَبْشُرُونَ ﴾ [الزمر: ٥٤].

وقد جاء لفظ التغيير في كتاب الله سبحانه في قوله: ﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يُغَيِّرُ مَا بِقُومٌ حَتَّى يُغَيِّرُوا مَا بأَنْفُسهمْ ﴾ [الرعد: ١١].

ذكر ابن كثير في تفسير هذه الآبة قال: أوحى الله إلى نبى من أنبياء بنى إسرائيل أن قل لقومك: إنه ليس من أهل قرية ولا أهل بيت يكونون على طاعة الله فيتحولون منها إلى معصية الله، إلا تحول لهم مما يحبون إلى ما يكرهون، ثم قال: إن مصداق ذلك في كتاب الله: ﴿ إِنَّ اللَّهُ لَا يُغَيِّرُ مَا بِقُوْم حَتَّى يُغَيِّرُوا مَا بِأَنْفُسِهِمْ ﴾ [الرعد: ١١]، قال: وقد ورد في ذلك حديث مرفوع عن عمير بن عبد الله قال: خطبنا على بن أبى طالب رضي الله عنه على منبر الكوفة قال: كنت إذا سكت عن رسول الله ﷺ ابتداني، وإذا سألته عن الخبر أنبأني، وإنه حدثني عن ربه عن وجل قال: قال الرب:

وعزتي وحلالي وارتفاعي فوق عرشي، ما من أهل قربة ولا أهل بيت كانوا على منا كرهت من معصيتي، ثم تحولوا عنها إلى ما أحبيت من طاعتي، إلا تحولت لهم عما بكرهون من عذائي إلى ما يحبون من رحمتي». [ابن كثير (٢ / ٥٠٥) والحديث في كنز العمال ٤٤١٦٦].

قال السعدى رحمه الله: ﴿ إِنَّ اللَّهُ لاَ يُغَيِّرُ مَا بِقُوْمٍ ﴾ من النعمة والإحسان ورغد العيش: ﴿ حَتَّى يُغَيِّرُوا مَا بِأَنْفُسِهِمْ ﴾ بأن ينتقلوا من الإيمان إلى الكفر، ومن الطاعة إلى المعصية، أو من شكر نعم الله إلى البطر، فيسلبهم الله عند ذلك إياها.

وكذلك إذا غير العباد ما بأنفسهم من المعصية فانتقلوا إلى طاعة الله؛ غير الله عليهم ما كانوا فيه من الشقاء إلى الخير والسرور والغيطة والرحمة. [تفسير السعدى: ١ / ١٤٤].

فلا بد للعباد إن أرادوا أن يغير الله حالهم من الشقاء إلى الخير والسرور، أن يغيروا ما بأنفسهم من المعصية؛ لأنه ﴿إِذَا أَرَادَ اللَّهُ يَقُومُ سُلوءًا فَلاَ مَلِدُ لَهُ وَمَا لَلهُمْ مِنْ دُونِهِ مِنْ وَال ﴾ [الرعد: ١١]، وإذا أراد بهم عذابًا أو شدة وأمرًا يكرهونه، فإن إرادته لا بد أن تنفذ فيهم ولا أحد بمنعهم منه سيحانه، ولا أحد يتولى أمورهم فيجلب لهم المحيوب، ويدفع عنهم المكروه، فليحذروا من الإقامة على ما يكره الله خشية أن يحل يهم من العقاب ما لا يرد عن القوم المحرمين.

فعلى الناس أن يغيروا نظام حياتهم إلى ما يرضى ربهم، لا يد من تغيير أنظمة الاختلاط في الأسر إلى الحشمة والعفة، وتغيير نظام تربية النشء إلى التربية التي أرشد إليها الإسلام، وتغيير نظام البيوت في معاملة الأزواج والعشرة بالمعروف، وكذلك تغيير الغير بأمره بالمعروف ونهيه عن المنكر.

عاقبة عدم التغير إلى الخير

قال أبو بكر الصديق رضى الله عنه: سمعنا رسول الله ﷺ يقول: «إن الناس إذا رأوا المنكر ولا يغيرونه: أوشك أن يعمهم الله بعقابه» [ابن ماجه ٥٠٠٥ وصححه الألباني].

وعن جَرير قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّه ﷺ: «مَا منْ قَوْم يَعْمَلُونَ بِالْمَعَاصِي وَفيهِمْ رَجُلٌ أَعَزُّ مِنْهُمْ

وَأَمْنَعُ لَا يُغَيِّرُونَ، إِلاَّ عَمَّهُمْ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ بِعِقَابٍ أَوْ قَالَ أَصِنَابِهُمْ الْعَقَابُ». [أحمد ١٩١٩٢].

فعلى المرء أن يبذل ما في وسعه ويؤدي ما عليه أمرًا بالمعروف ونهيًا عن المنكر، لا يالوا في ذلك جهدًا، عن أبي سعيد الخدري رضى الله عنه قال: أخرج مروان المنبر في يوم عيد، فبدأ بالخطبة قبل الصلاة، فقام رجل فقال: يا مروان؛ خالفت السنة، أخرجت المنبر في يوم عيد ولم يكن يُخرج، وبدأت بالخطبة قبل الصلاة، فقال أبو سعيد: من هذا ؟ قالوا: فلان بن فلان، فقال: أما هذا فقد قضى ما عليه، سمعت رسول الله ﷺ يقول: «من رأى منكم منكرًا فإن استطاع أن يغيره بيده فليغيره بيده، فإن لم يستطع فبلسانه، فإن لم يستطع فبقلبه، وذلك أضعف الإيمان». [مسلم ٤٩].

إذا كان ثم تغيير في طريقة حياة الناس نتج عن تغيير أفراد كانوا بمثلون نظام حكم بائد، ونظام عمل سائد، ورأى الناس أنهم بذلك في طريقهم إلى تحصيل حقوقهم، فإن حق الله تعالى هو أوْلى بالتحصيل، وحقّ الله تعالى هو عبادته وحده وعدم الشيرك يه.

من أنواع التفسر

فعن معاذ بن جبل رضى الله عنه قَالَ: قَالَ النَّبِيُّ ﷺ «يَا مُعَاذُ أَتَدْرِي مَا حَقُّ اللَّه عَلَى الْعِنَاد؟ قَالَ: اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ. قَالَ: أَنْ يَعْبُدُوهُ وَلاَ يُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا. أَتَدْرِي مَا حَقُّهُمْ عَلَيْهِ؟ قَالَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ. قَالَ: أَنْ لاَ يُعَذِّبَهُمْ» [البخاري

ومن أنواع التغيير: إشاعة التراحم والتعاطف بين الناس، وتوقير أهل العلم.

كما جاء في حديث سيد الأنام ﷺ: «ليس منا من لم يرحم صغيرنا، ويوقر كبيرنا، ويعرف لعالمنا حقه» [أحمد ٢٢٧٥٥]. وفي رواية الترمذي قال 📚: «ليس منا من لم يرجم صغيرنا ويعرف شرف كبيرنا» [الترمذي ١٩٢٠ وصححه الألباني]. ومن التغيير أيضًا ترك السهر بلا فائدة، والنوم قبل الفجر فتضبع الفريضة.

وفي الحديث: «كان رسول الله ﷺ يكره النوم قبل العشاء والحديث بعدها» [الترمذي ١٦٨ وصححه الألباني].

ومن التغيير: ضبط العلاقات بين الشباب:

إناثًا وذكورًا، فلا اختلاط ولا صداقات؛ لقول الله تعالى: ﴿ وَلا مُتَّخذِي أَخْدَانَ ﴾ [المائدة: ٥] أي: صديقات، ولقوله سبحانه: ﴿ وَإِذَا سَأَلْتُمُوهُنَّ مَتَاعًا فَاسْأَلُوهُنَّ مَنْ وَرَاءِ حَجَابٍ ذَلِكُمْ أَطْهَرُ لقُلُوبِكُمْ وَقُلُوبِهِنَّ ﴾ [الأحزاب: ٥٣].

التغيير الذي يخشى منه

إن مما يُخشى منه على الأمة أن تُبسط عليهم زهرة الدنيا فيتنافسون عليها فتهلكهم، ويبغون في الأرض الفساد بالتوسعة عليهم، وقد قال الله تعالى العليم بخلقه: ﴿ وَلَوْ بَسَطَ اللَّهُ الرِّزْقَ لعباده لَبَغُواْ فِي الأَرْضِ وَلَكِنْ يُنَزِّلُ بِقَدَرِ مَا يَشَاءُ إِنَّهُ. بعبَاده خَبِيرٌ بَصِيرٌ ﴾ [الشورى: ٢٧].

وعن عمرو بن عوف الأنصاري رضى الله عنه، وكان شهد بدرًا، أن رسول الله ﷺ بعث أبا عبيدة بن الجراح إلى البحرين يأتي بجزيتها، فقدم أبو عبيدة بمال من البحرين، فسمعت الأنصار بقدوم أبى عبيدة، فوافت صلاة الصبح مع النبي على، فلما صلى بهم الفحر انصرف، فتعرضوا له، فتبسم لهم رسول الله ﷺ حين راهم وقال: «أظنكم قد سمعتم أن أبا عبيدة قد جاء بشيء؟» قالوا: أجل يا رسول الله، قال: «فأبشروا وأملُوا ما يسركم، فوالله ما الفقر أخشى عليكم، ولكن أخشي عليكم أن تبسط عليكم الدنيا كما بسطت على من كان قبلكم، فتتنافسوها كما تنافسوها، فتهلككم كما أهلكتهم». [متفق عليه].

فالمؤمن كيس فطن، والكيس من دان نفسه، وعمل لما بعد الموت، والعاجز من أتبع نفسه هواها وتمنى على الله الأماني.

وعلى المسلم أن يتقى الله في جميع أموره، ويعمل للمسلمين كما يحب أن يعملوا له، كما قال رُحْزُحُ عَنِ النَّارِ وَيَدْخُلُ الْحَنَّةُ الْحَنَّةُ الْحَنَّةُ الْحَنَّةُ الْحَنَّةُ الْحَنَّةُ فَلْتَأْتِهِ مَنْدِّتُهُ وَهُو يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَالْبَوْمِ الآخِرِ وَلْبَاْت إِلَى النَّاسِ الَّذِي يُحِبُّ أَنْ يُـؤْتَى إِلَـٰدِهِ» [مسلم

وفقنا الله إلى ما يحب ويرضى، والحمد لله رب العالمن. نواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم حتى يقف على حقيقة هذه القصة التي اشتهرت في كُتب التفسير، وكذلك في السنن والمسانيد، وتوهم البعض أنها سبب نـزول الآية الـرابعة والعشرين من سورة الحجر.

وإلى القارئ الكريم التخريج والتحقيق

لهذه القصة:

#### أولأءالتغريج

ا- أخرج هذه القصة الإمام ابن جرير الطبري في "تفسيره" (٧ / ٥٥٨ - الغد)، (حـدثـنو مي محمد بن موسى الحرسي قال: حدثـنا نوح بن قيس قال: حدثـنا نوح بن قيس قال: حدثـنا عمرو بن مالك عن أبي الجوزاء عن ابن عباس قال: «كانت تصلي خلف رسول الله عنهما: لا والله ما قال ابن عباس رضي الله عنهما: لا والله ما رأيت مثلها قط، فكان بعض المسلمين إذا صلوا استقدموا وبعض يستأخرون، فإذا سجدوا نظروا إليها من تحت أيديهم، فأنزل الله: ﴿ وَلَقَدْ عَلَمْنَا الْمُسْتَقُدُمِنَ ﴾ [الحجر: ٢٤].

وأخرجها أيضًا الطبراني (ح/١١٣٧) قال: حدثنا أبو كريب قال: حدثنا عبيد الله بن موسى قال: أخبرنا نوح بن قيس، وحدثنا آبو كريب قال: حدثنا مالك بن إسماعيل قال: حدثنا نوح بن قيس عن عمرو بن مالك عن أبي الجوزاء عن ابن عباس قال: «كانت تصلي خلف رسول الله عن أمراة حسناء من أحسن الناس، فكان بعض الناس يستقدم في الصف الأول لئلا يراها، ويستأخر بعضهم حتى يكون في الصف المؤخر، فإذا ركع نظر من تحت إبطيه في الصف، فأنزل الله في شانها: ﴿ وَلَقَدْ عَلَمْنَا الْمُسْتَقْدِمِينَ مَنْكُمْ وَلَقَدْ عَلَمْنَا الْمُسْتَقْدِمِينَ مَنْكُمْ وَلَقَدْ عَلَمْنَا الْمُسْتَقْدِمِينَ مَنْكُمْ وَلَقَدْ عَلَمْنَا الْمُسْتَقْدِمِينَ مَنْكُمْ

٢- وأخرج هذا الخبر الذي جاءت به هذه القصة أبو داود الطيالسي في «مسنده» (٤/ ٤٣٤) (ح٢٨٣٥) قال: حدثنا نوح بن قيس قال: حدثنى عمرو بن مالك النكري عن أبي الجوزاء



النوحيدربيع الأول ١٤٣٧ هـ ١٥٣

عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: كانت امرأة تصلي خلف النبي أجمل الناس، قال: فكان ناس يصلون في آخر صفوف الرجال لينظروا إليها، وكان أحدهم ينظر إليها من تحت إبطه، وكان أحدهم يتقدم إلى الصف الأول حتى لا يرونها، فأنزل الله هذه الآية: ﴿ولَقَدْ عَلَمْنَا الْمُسْتَقْدِمِينَ مِنْكُمْ ولَقَدْ عَلِمْنَا الْمُسْتَأْخِرِينَ﴾ [الحجر: ٤٤].

ملاحظة: حاولت أن أقف على ألفاظ متن القصة من هذه الطرق الثلاثة، ثم بعد ذلك أكتفي بذكر باقى طرق القصة سندًا.

٣- وأخرج هذا الخبر الذي جاءت به القصة الإمام أحمد في «المسند» (ح٢٧٨٤) قال: حدثنا سريج حدثنا نوح بن قيس به.

٤- واخرجه الترمذي (ح٣١٢٢)، والنسائي (ح٨٦٩)، وفي «الكبرى» (ح١١٢٧٣)، وابن ماجه (ح١٦٤٦)، وابن خــزيمــة (ح١٦٩٦)، (ح١٦٩٧)، والحاكم (٢ / ٣٥٣)، والبيهقي (٣ / ٩٨) من طرق عن نوح به.

٤- وأورد هذه القصة الإمام السيوطي في «لباب النقول في أسباب النزول» (ص١٣١) سورة الحجر قوله تعالى: ﴿ولَقَدْ عَلِمْنَا.. ﴾، الآمة.

- وأورد هذه القصة الإمام القرطبي في تفسيره «الجامع لأحكام القرآن» (٥/ ٣٨١) في تفسير قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ عَلَمْنَا الْمُسْتَقْدِمِينَ ﴾. وقال: فيه منْكُمْ وَلَقَدْ عَلَمْنَا الْمُسْتَقْدِمِينَ ﴾. وقال: فيه ثمانية تأويلات، وبعد أن ذكرها قال: «إلا أن القول الثامن هو سبب نزول الآية، لما رواه النسائي والترمذي عن أبي الجوزاء عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: كانت امرأة تصلي خلف رسول الله عنهما قال: كانت امرأة تصلي خلف رسول الله عنهما قال: كانت امرأة تصلي الناس...» القصة.

قُلْتُ: واغتر الكثير ممن لا دراية لهم بالصنعة الحديثية بكتب السنّنة الصحيحة التي أخرجت هذه القصة حتى اتخذ الروافض هذه القصة من كتب السنة سبباً للطعن في عدالة الصحابة رضى الله عنهم.

ويردون على أهل السنة من كتب السنة، ولا يدري هؤلاء أن هناك فرقًا بين التخريج وبين

التحقيق الذي به نستبين علل الحديث. ثانيا التحقيق

١- لقد أورد الإمام الحافظ ابن كثير حديث
 القصة، ثم قال: وقد ورد فيه حديث غريب جدًا:

قلت: قال الإمام الحافظ ابن رجب في «شرح على الترمذي» (١ / ٤٠٦):

أ- «وعن أبي يـوسف قال: من طلب غرائب
 الحديث كُذَّب». اهـ.

ب- وقال أحمد بن يحيى: سمعت أحمد غير
 مرة يقول: «لا تكتبوا هذه الأحاديث الغرائب؛
 فإنها مناكير، وعامتها عن الضعفاء». اهـ.

قلت: وهذه القصة التي تطعن في صحابة النبي في في أشد مواقف الخشوع خلف النبي في الصلاة، وتجعلهم لا يغضون أبصارهم، فصاذا يكون حالهم خارج الصلاة وفي الطرقات؟!! هذا ما تفعله الغرائب المنكرة.

فلم يرو هذه القصة عن ابن عباس رضي الله عنهما إلا أبو الجوزاء، ولا عن أبي الجوزاء إلا عمرو بن مالك النكري، ولا عن عمرو بن مالك إلا نوح بن قيس.

٢- أبو الجوزاء: هو أوس بن عبد الله الربعي البصري، روى له البخاري ومسلم وأصحاب السن الأربعة، كذا في «تهذيب الكمال» (٢ / ٣٥٧ / ٥٧١).

ولكن من الأمور المهمة لطالب هذا الفن أن البخاري لم يرو حديثًا واحدًا في صحيحه لأبي الجوزاء من طريق عمرو بن مالك عنه، وكذلك مسلم.

"- بل إن الإسام البخاري ضعف هذا الطريق، ولا تحل الرواية به؛ حيث قال في «التاريخ الكبير» (١ / ٢ / ١٦) (ت٠٤٥٠): «قال لنا مسدد عن جعفر بن سليمان عن عمرو بن مالك النكري عن أبي الجوزاء قال: أقمت مع ابن عباس وعائشة اثنتي عشرة سنة ليس من القرآن أية إلا سالتهم عنها، قال محمد: في إسناده نظر». اهـ.

قلت: ومحمد هو ابن إسماعيل البخاري، وقوله: (في إسناده نظر) يدل على الضعف الشديد للإسناد حتى في الرواة، فالإمام البخاري يطلق فيه نظر فيمن تركوا حديثه». كذا

في «التدريب» (١ / ٣٤٩).

٤- لـذلك قال الصافظ في «الـتـهـذيب» (١/ ٣٣٦): «وقول البخاري: (في إسناده نظر، وبختلفون فيه) إنما قاله عقب حديث رواه له – أي لأبي الجوزاء - في التاريخ من رواية عمرو بن مالك النكري، والنكري ضعيف عنده».

 ٥- وقال الحافظ ابن حجر في «التهذيب» (١ /٣٣٦) أيضاً: «قال ابن عدى حدث عنه - أي عن أبي الجوزاء - عمرو بن مالك قدر عشرة أحاديث غير محفوظة». اهـ.

قلت: كذا قاله ابن عدى في «الكامل في ضعفاء الرحال» (١ / ٤١١) (٣٢٥ / ٢٢٥): «أوس بن عبد الله أبو الجوزاء هذا يحدث عنه عمرو بن مالك النكري، والنكري بحدث عن أبي الحوزاء عن ابن عباس قدر عشرة أحاديث غير محفوظة».

قلت: ولقد خفيت هذه العلة التي بينها الإمام البخاري في كتابه «التاريخ» على كثير ممن أراد تحقيق حديث القصة الذي جاء من حديث عمرو بن مالك النكرى عن أبي الجوزاء، والبخاري كما قال تلميذه الإمام مسلم: «أستاذ الأستاذين، وسيد المحدثين، وطبيب الحديث في علله». كذا في «هدى السارى» (ص١٣٥).

 ٦- قال الحافظ ابن حجر في «التهذيب» (٨/ ٨٥): عمرو بن مالك النكري أبو يحيى ويقال أبو مالك البصري روى عن أبي الجوزاء يخطئ ويغرب. اهـ.

ثم بين في «التقريب» (٢ / ٧٧) أن النكري له أوهام.

#### ثالثًا: علة أخرى في حدث القصة ،

٧- ولقد أعله الإمام الترمذي بالإرسال، وأنه من كلام أبي الجوزاء؛ حيث قال الإمام الترمذي في «السنن» (٥ / ٢٧٧- شاكر): «ورُوى جعفر بن سليمان هذا الحديث عن عمرو بن مالك عن أبي الحوزاء نحوه، ولم يذكر فيه عن ابن عباس، وهذا أشبه أن يكون أصح من حديث نوح».

قلت: لذلك قال أبو خالد الدقاق في «سؤالاته ليحيى بن معين».

أ- رقم (٥١) سألت يحيى عن نوح بن قيس؟ قال: شويخ، صالح الحديث.

ب- رقم (۱۷۷) سالت بحيى عن جعفر بن سليمان الضبعي؟ قال: ثقة.

قلت: وبهذا بتبين صحة ترجيح الإمام الترمذي.

٨- وأقر الحافظ ابن كثير بيان هذه العلة؛ حيث قال في «تفسيره»: «فالظاهر أنه من كلام أبي الحوراء فقط، ليس فيه لابن عياس ذكَّر، وقد قال الترمذي هذا أشبه من رواية نوح بن قيس».

ثم قال حديث القصة: «حديث غريب جدًا، وفيه نكارة شيديدة».

#### رابعا طرق خرى للقصة

۱- قال الصافظ في «المستدرك» (۲ / ۳۵۳): وله أصل من حديث سفيان الثورى، أخبرنا أبو يكر الشافعي، حدثنا إسحاق بن الحسن، حدثنا أبو حذيفة، حدثنا سفيان عن رجل، عن أبي الحوزاء عن ابن عباس رضى الله عنه قال: (المستقدمين) الصفوف المقدمة، و(المستأخرين) الصفوف المؤخرة.

قلت: أ- وهذا سند تالف، فيه راو لم يُسمّ فهو عند علماء المصطلح من نوع المبهم لا يصلح للمتابعات ولا الشواهد.

ب- الماتن ليس له علاقة بقصة المرأة الحسناء ونظر الصحابة.

۲- قال الطبري في «تفسيره» (ح٢١١٣٤): حدثنا محمد بن عبد الأعلى قال: حدثنا المعتمر بن سليمان عن أبيه عن رجل، أخبرنا عن مروان ين الحكم أنه قال: كان أناس يستأخرون في الصفوف من أحل النساء، قال: فأنزل الله: ﴿ وَلَقَدْ عَلَمْنَا الْمُسْتَقْدَمِينَ مَنْكُمْ وَلَقَدْ عَلَمْنَا الْمُسْتَأْخُرِينَ ﴾. قلت: وهذا سند تالف، فيه أيضًا راو لم يُسم، فهو كما بينا أنفًا من نوع المبهم، وهذه الأسانيد الواهية تزيد القصة وهنا على

٣- أخرج ابن مردويه عن داود بن صالح قال: قال سهل بن حُنيف الأنصاري: أتدرون فيم أنزلت: ﴿ وَلَقَدْ عَلَمْنَا الْمُسْتَقْدَمِينَ مَنْكُمْ ﴾ الآية؟ قلت: لا، ولكنها في صفوف الصلاة. ذكره في «الدر المنثور» (٤ / ٩٧).

قلت: وهذا سند واه كما هو مبين، وداود بن صالح لم يسمع من سهل بن حُنيف، ولا يوجد

في الرواة الذين رووا عن سهل كما في «تهذيب الكمال» (٨ / ١٦٨ / ٢٥٩٣).

قلت: فهذه الطرق كلها مظلمة بما فيها من سقط في الإسناد ومجهولين، فتصبح القصة واهنة منكرة.

#### خامساءتكارة المان،

قال الإمام ابن القيم في «المنار المنيف» فصل (٦): «نحن ننبه على أمور كلية يُعرف بها كون الحديث موضوعًا».

منها رقم (١٩): «ما يقترن بالحديث من القرائن التي نُعلم بها أنه باطل».

أ- فالآية (٢٤: الحجر): ﴿ وَلَقَدْ عَلَمْنَا الْمُسْتَأْخِرِينَ ﴾ آية الْمُسْتَأْخِرِينَ ﴾ آية مكية، وصلاة الرجال صفوفًا مع النبي على النبي المهود النساء لها إنما كان بالمدينة.

ب- القول المنسوب بهتانًا إلى ابن عباس رضي الله عنهما: «كانت تصلي خلف رسول الله عنهما: «كانت تصلي خلف رسول الله مثلها قط...» ثم يقول: فأنزل الله الآية، وكما علمنا أن الآية مكية وابن عباس يقول الحافظ ابن حجر في «الإصابة في تمييز الصحابة» (٤/ ١٤١) ترجمة (٤/٨٤): ولد عبد الله بن عباس وبنو هاشم بالشعّب قبل الهجرة بثلاث، وهو الأثبت، فكيف يتأتى له الإدراك ولم يبلغ الثالثة من عمره يوم الهجرة، والآية مكية، وكيف يقول: «والله ما رأيت مثلها قط يعني المراة، فهذا يدل على نكارة القصة، ثم لم يكن في مكة مسجد يجتمع فيه الرجال والنساء».

#### سادسا: القول الصحيح في الأية:

الإمام الطبري في «تفسيره» (٧ / ٥٥٩) للآية (٢٤: الحجر) ذكر سباقها ثم ذكر لحاقها، ثم ربط السياق بالسباق واللحاق، قال الله تعالى: ﴿إِنَّا لَنَحْنُ نُحْيى وَنَمْيتُ وَنَحْنُ الْوَارِثُونَ ﴾ [الحجر: كنّ]، وقال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ عَلَمْنَا الْمُسْتَقْدَمِينَ مَنْكُمْ وَلَقَدْ عَلَمْنَا الْمُسْتَقْدَمِينَ وَقَال تعالى: ﴿ وَإِنْ رَبُكَ هُوَ يَحْشُرُهُمُ إِنَّهُ حَكِيمُ عَلِيمٌ ﴾ [الحجر: ٤٤]، وقال تعالى: ﴿ وَإِنْ رَبُكَ هُوَ يَحْشُرُهُمُ إِنَّهُ حَكِيمُ عَلِيمٌ ﴾ [الحجر: ٢٤]،

قال الإمام الطبري في تفسير قوله تعالى: ﴿وَلَقَدْ عَلَمْنَا ﴾ الآية: «وأوْلى الأقوال عندي في ذلك بالصحة قول من قال: معنى ذلك: ولقد

علمنا الأموات منكم يا بني آدم فتقدم موته، ولقد علمنا المستاخرين الذين استأخر موتهم ممن هـو حي، ومن هـو حيادث منكم ممن لم يحدث بعد؛ لدلالة ما قبله من الكلام، وهو قوله: ﴿ وَإِنَّا لَنَحْنُ نُحْيِي وَنُمِيتُ وَيَحْنُ الْوَارِثُونَ ﴾. ﴿ وَإِنَّ رَبُّكَ هُو يَحْشُرُهُمْ ﴾، وما بعده وهو قوله: ﴿ وَإِن رَبُّكَ هُو يَحْشُرُهُمْ ﴾، على أن ذلك كذلك إذ كان بين هذين الخبرين ولم يجر قبل ذلك من الكلام ما يدل على خلافه ولا جاء بعده». اهـ.

ومما يؤكد أولوية ما ذهب إليه الإمام الطبري من الأقوال بالصحة، وهو علم الله للمستقدمين وهو ممن تقدم موتهم والمستأخرين ممن استأخر موتهم ممن هو حي، وممن لم يحدث بعد، وهذا المعنى تؤكده السنة؛ فقد أخرج الإمام مسلم في «صحيحه» (ح٤٧٤) من حديث عائشة الطويل، وفيه أن جبريل اتى النبي في فقال: «إن ربك يأمرك أن تأتي أهل البقيع فتستغفر لهم ... قالت عائشة رضي الله عنها: قلت: كيف أقول لهم يا رسول الله ؟ قال: قولي: السلام على أهل الديار من المؤمنين والمستأخرين، وإنا إن شاء الله بكم للاحقون».

هذا ما وفقني الله سبحانه للردعلى الواهيات حول قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ عَلَمْنَا الْمُسْتَأْخُرِينَ ﴾ النواهيات حول قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ عَلَمْنَا الْمُسْتَأْخُرِينَ ﴾ الْمُسْتَأْخُرِينَ ﴾ [الحجر: ٤٢]، تبلك الواهيات التي تطعن في عدالة الصحابة رضي الله عنهم، وقد نهى النبي عن الطعن فيهم وسبهم؛ فقد اخرج مسلم في عن الطعن فيهم وسبهم؛ فقد اخرج مسلم في «صحيحه» (ح ٤٥٤٠)، وأبو داود في «السبن» (٢٨٦١)، وابن ماجه في «السبن» (١٦١) من حديث أبي هريرة ماجه في «السبن» (١٦١) من حديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسبول الله ﷺ: «لا تسبوا أصحابي، فوالذي نفسي بيده لو أن أحدكم أنفق مثل أحد ذهبًا، ما أدرك مد أحدهم ولا نصيفه». اهـ.

وهذا هو منهج أهل الحديث لتميين الطيب من الخبيث، والله وحده من وراء القصد. الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وبعدُ:

فإن من الشبهات التي روَّج لها أهل التشييع والرفض على الصحابة الأبرار: تلك الشبهات التي اتهموا بها ذا النورين عثمان بن عفان رضي الله عنه، وإليك بعض تلك الشبهات والرد عليها:

١-قالوا عنه إنه ولّى اقاربه من بني
 امعة:

وبالنظر إلى تلك الشبهة الواهية نجد أن عثمان رضي الله عنه ولّي ثمانية عشر واليّا، منهم خمسة فقط من بني أمية هم: معاوية، وعبد الله بن أبي السرح، والوليد بن عقبة، وسعيد بن العاص، وعيد الله بن عامر، فضلاً عن أن هؤلاء الولاة لم يكونوا مجتمعين في وقت واحد، بل إن عثمان رضى الله عنه عزل الوليد بن عقبة، وولى مكانه سعيد بن العاص، ثم عزل سعيد بن العاص قبل وفاته، أي: أنه تُـوفي عنُ ثلاثـة ولاة فـقط من بـني أمية، والسؤال لهؤلاء القوم ألم يعين رسولُ الله على ولاة من بنى أمية كانوا أكثر من غيرهم، وفي هذا يقول شيخ الإسلام في «منهاج السنة النبوية» (ج٨ / ١٩٢): «لا نعرف قبيلة من قبائل قريش فيها عمال للرسول على أكثر من بني أمية؛ لأنهم كانوا كثيرين وفيهم شرف وسؤدد».

ثم سؤال آخر وهو: هؤلاء الولاة الذين عينهم عثمان رضي الله عنه أكانوا أكفاءً لهذه الولاية أم لا وكذا لم يذكر هؤلاء القوم أن عليًا رضي الله عنه ولًى من أقاربه عبد الله بن العباس، وعبيد الله بن العباس، وقثم بن العباس، وتمام بن العباس، وربيبه محمد بن أبي بكر، فَلمَ لم تنقموا عليه كنقمتكم على عثمان!! ولننظر إلى قول أهل العلم في الذين ولاهم عثمان رضي الله عنه لنبين لهم أنهم

النوحيدرييع الأخر ١٤٣٢ هـ

OV

Upload by: altawhedmag.com

كانوا يستحقون الولاية، ولم يعينهم عثمان محاباة لهم. [راجع حقبة من التاريخ، لعثمان خميس ص٥٥- ٨٠].

#### ١- معاوية بن ابي سفيان:

كاتب وحي رسول الله ، ولاه عثمان على الشام التي كان محببًا لأهلها، وهو من خير الولاة، ولأجل ذلك عينه عمر رضي الله عنه على الشام قبل عثمان، وكل ما فعله عثمان أنه أبقاه في ولايته وزاده ولايات أخرى.

#### ٢- عبد الله بن أبى السرح:

الذي كان من خير الولاة بعد توبته وبيعته للنبي هي وذلك بعد لحاقه بمسيلمة الكذاب؛ حيث إن الرسول هي بايعه بعد ردته التي رجع منها، ويكفيه أن الله فتح على يده إفريقية في عهد عثمان رضي الله عنه، وكذا قال عنه الذهبي في «سير أعلام النبلاء»: لم يتعد ولم يفعل ما يُنقم عليه، وكان أحد عقلاء الرجال وأجوادهم، والفتوحات الكثيرة في إفريقية كانت على يده.

#### ٣- سعيد بن العاص:

كان من خيار الصحابة؛ حيث ولاه معاوية إمرة المدينة غير مرة، وولاه عثمان الكوفة، وغزا طبرستان وفتحها، وكان أميرًا شريفًا جوادًا ممدحًا حليمًا وقورًا ذا حزم وعقل يصلح للخلافة. [سير أعلام النبلاء للذهبي ٣/

#### ٤- عبد الله بن عامر:

فتح الله على يده بلاد كسرى، وخراسان، وسجستان وكرمان، وكان من أمراء العرب وشجعانهم وأجوادهم. [سير أعلام النبلاء ٣/

#### ٥- الوليد بن عقبة:

ذُكر بكثرة جهاده وفتوحاته، وقد مكث رضي الله عنه خمس سنين أميرًا للكوفة، ليس على بيته باب وهو أمير؛ حيث كان لا يحجب نفسه عن الناس، لذا أحبهم وأحبوه، وعندما شهد شاهدان عند عثمان بأن الوليد قد شرب

الخمر، عزله وأقام عليه الحد، مع أن هناك من العلماء من طعن في شبهادة الرجلين، فهل هذه منقبة أم مذمة لعثمان رضي الله عنه؟! ولكنه الهوى.

#### ثانيا انفى أبى ذر إلى الريذة

ويرد على هذه الشبهة ما رواه البخاري في صحيحه عن زيد بن وهب قال: مررت بالربذة، فإذا أنا بأبي ذر، قلت: ما أنزلك هذا المنزل؟ قال: كنت بالشام فاختلفت أنا ومعاوية في الذين يكنزون الذهب والفضة، فقال معاوية: نزلت في أهل الكتاب، وقلت أنا: نزلت فينا وفيهم، قال أبو ذر: وكان بيني وبينه في ذلك، فكتب إلى عثمان يشكو أني أتكلم في هذه المسائل وأثير الناس، فكتب إلي عثمان أن أقدم إلى المدينة فقدمتها، فكثر علي الناس حتى كأنهم لم يروني قبل ذلك، فذكرت ذلك لعثمان، فقال عثمان: إن شئت تنحيت فكنت قريبًا، فذاك الذي أنزلني شئت المنزل، ولو أمروا علي حبشيًا لسمعت إذن وأطعت. [البخاري 18٠٦].

فقولهم: إن عثمان طرد أبا ذر كذبٌ وافتراء كما يتضح ذلك من رواية البخاري السابقة. ثالثا: إحراق الماحف:

وتلك المذمة في حقيقتها منقبة لعثمان رضي الله عنه؛ حيث إن عثمان لما علم باختلاف القراء في الأمصار حتى كاد يقع بينهم ما لا يُحمد عقباه: جمعهم رضي الله عنه على حرف واحد، وهو لغة قريش وذلك في حالة اختلافها مع الأحرف الأخرى، يقول ابن العربي في العواصم من القواصم: «تلك حسنة عثمان العظمى، وخصلته الكبرى؛ فإنه حسم الخلاف، وحفظ الله القرآن على يديه»، بيد أن عين السخط الرضا عن كل عيب كليلة، لكن عين السخط تبدى المساويا.

#### رابعاً زيادة الأذان الثاني يوم الجمعة:

والمتأمل في تلك الشبهة يجد أن عثمان رضي الله عنه لم يأت بجديد؛ حيث إن هذا الأمر له أصل في الشرع، وهو الأذان الأول

النوحيد العدد ٢٧٢ السنة الأربعون

لصلاة الفجر الذي كان على عهد النبي الله عنه؛ لينبه حيث كان يؤذنه بلال رضي الله عنه؛ لينبه النائم، ويغتسل الجنب، ويذكر الناسي، ولذا لما امتدت رقعة المدينة أراد أن ينبه الناس في الأسواق لصلاة الجمعة بالأذان قبل الوقت، ووافقه جميع الصحابة الأبرار، واستمر العمل به حتى زمن علي ومعاوية رضي الله عنهما، وكذا في بني أمية وبني العباس فهي سنة بإجماع المسلمين، ولها أصل في سنة النبي

#### خامسا إتمام الصلاة في السفر:

حيث صلى رضي الله عنه في صدر خلافته في السفر ركعتين، ثم أتم بعد ذلك، وقد فعل ذلك رضى الله عنه لأسباب منها:

۱- أنه تزوج في مكة وأقام بها، ولذا رأى
 أن مكة صارت له دار إقامة، وله أن يُتم بها
 الصلاة.

٢- خشي أن تفتن الأعراب، ويرجعوا إلى
 بلادهم فيقصروا الصلاة في بلادهم.

٣- أنه تأول كما تأولت عائشة رضي الله
 عنها؛ حيث أتمت الصلاة في سفرها. [راجع
 حقية من التاريخ ص٨٣، ٥٨].

#### سادسا ضرب ابن مسعود حتى فتق أمعاءه، وضرب عماراً حتى كسر أضلاعه:

وهذه الشبهة من كذب الرافضة وإفكهم، فكيف عاش ابن مسعود بعد فتق أمعائه، وكذا لم يثبت أن عمارًا كُسرت أضلاعه، ولكنه تلفيق الرافضة لذم الصحابة الأبرار.

#### سابعا زادهي الحميء

ويقصد بالحمى المحمية التي كانت في زمن الرسول بن عيث قال عليه الصلاة والسلام: «إنما الحمى حمى الله ورسوله» وكذا في عهد عمر رضي الله عنه كانت هناك حمى لإبل الصدقة لا يرعى فيها إلا تلك الإبل حتى تسمن وينتفع بها الناس، وفي عهد عثمان رضي الله عنه كثرت الصدقات فوسع تلك الحمى، فنقموا عليه ذلك الفعل، فقال لهم: إن عمر حمى الحمى

قبلي لإبل الصدقة، فلما وليت زادت إبل الصدقة، فزدت الحمى. [الحاكم في المستدرك ٣٣٠٠ وصححه على شرط مسلم ووافقه الذهبي].

#### المنالم يحضر عزوة بدر. وفريوم أحد، ولم يحضر بيعة الرضوان:

وهذه الشبهة أجاب عنها عبد الله بن عمر رضي الله عنهما؛ حيث قال للمنصري الذي ساله عن تلك الشبهة: أما فرار عثمان يوم أحد، فاشهد أن الله عفا عنه وغفر له، كما قال سبحانه: ﴿إِنَّ الدِينَ تَوْلُواْ مَنْكُمْ يَوْمُ الْتَقَى سبحانه: ﴿إِنَّ الدِينَ تَوْلُواْ مَنْكُمْ يَوْمُ الْتَقَى الْجَمْعَانِ إِنَّمَا اسْتَزَلُهُمُ الشَّيْطَانُ بِبَعْضِ مَا كَسَبُوا وَلَقَدْ عَفَا اللَّهُ عَنْهُمْ إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ حَلِيمٌ ﴾ الْجَمْعَانِ إِنَّمَا استَزَلُهُمُ الشَّيْطَانُ بِبَعْضِ مَا كَسَبُوا وَلَقَدْ عَفَا اللَّهُ عَنْهُمْ إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ حَلِيمٌ ﴾ [آل عمران: ١٥٥]، وأما تغيبه عن بدر فكان تحته بنت رسول الله ﷺ وكانت مريضة، ولذك أعطاه النبي ﷺ الغزوة مع الغزاة؛ لأنه تغيب بأمره ﷺ، وأما الغزوة مع الغزاة؛ لأنه تغيب بأمره ﷺ، وأما بعثه إلى قريش ليحاورهم، ولو كان هناك أغز منه ببطن مكة لبعثه رسول الله ﷺ إليهم. منه ببطن مكة لبعثه رسول الله ﷺ إليهم.

### تاسعاً رد الحكم والدمروان ورسول الله عن كان قد نفاه،

ويُرد على الشبهة من وجوه منها:

١- أن الحكم ليس من سكان المدينة، فكيف ينفيه النبي على منها؛ حيث إنه من مسلمة الفتح الذين كان مسكنهم بمكة، ولم يعيشوا في المدينة أبدًا.

٢- إن هذه الرواية لم يصح لها سند عند
 علماء الحديث، ولم تُعرف بسند صحيح.

3- ولو فرضنا صحة السند في هذه القصة وأن عثمان رده بعد نفي دام زمن النبي عشر والصديق وعمر، أي بما يقرب خمس عشرة سنة فهل يوجد نفي مدى الحياة في شريعتنا؟! والله من وراء القصد.

النوحيد ربيع الأخر ١٤٣٧ هـ



لفضيلة الشيخ حسين بن عبد العزيز آل الشيخ إمام المسجد التبوي

الحمد لله وحده، وأشبهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريكَ له، وأشهد أنَّ سيِّدنا ونبيُّنا محمِّدًا عبده ورسوله، اللَّهِمُ صلِّ وسلِّم وبارك عليه وعلى آله وصحبه... وبعدُ:

فمنَ الأصولِ العُظمَى في هذا الدين: وجوبُ أداء الأمانة بشتَّى صورَها، ومن القواعد الكُبرى: تحرِّيمُ الخيانةُ بمختَلَف أشكالها، قال تعالى ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَخُونُوا اللَّهَ وَالرَّسُولَ وَتَخُونُوا أَمَانَاتِكُمْ وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ [الأنفال: ٢٧]، ويقول الله عن وكلَّكُم راع، وكلَّكم مستولٌ عن رعيَّته، والإمامُ راع ومستولٌ عن عن الله عن ا رعبته» [متفق عليه].

ومن هنا فأعظم أسباب كوارث الأمة وفساد أوضاعها السياسية والاقتصادية والاجتماعية وغيرها: الإخلال بهذه الأصول العُظمى والقواعد الكُبري، فكم وقَع من المصائب في الأبدان، والآلام في البلدان والكوارث في المُقدِّرات بسبب تضييع الأمانة والوقوع في الخيانة!!!

وإنَّ أعظمَ الأمانات: أمانةُ الولايَّة بمختلف مستوياتها، وتنوُّع مراتبها من الولاية العَظمَى إلى الولايات الصغرى؛ ولهذا جاء التشديدُ على أهمية الولاية والعناية العظيمة في الإسلام، عن أبي ذرّ رضى الله عنه قال: قلتُ: يا رُسَولُ الله، ألا تستَعملُني؟ فضربُ بيده على منكبي، ثم قال: «يا أبا نرّ، إنَّك ضعيف، وإنها أمانة، وإنَّها يوم القيامة خرى وندامة، إلا من أخذها بحقَّها وأدَّى الذي عليه

وإنَّ من هذه السِّداحات أنَّ الإسلام أوجب على صاحب الولاية -حاكمًا كان أو غَيره- العُدلُ التّام في جميع مسئوليات ولايته، فقال تبارك وتعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهَ يَاْمُرُكُمْ أَنْ تُؤَدُّوا الْأَمَانَاتِ إِلِّي أَهْلَهُا وَإِذَا حَكَمْتُمْ بَيْنَ النَّاسِ أَنْ تَحْكُمُوا بِالْعَدْلِ ﴾ [النساء: ٥٨]، وقد مدَحُ النبيُّ ﷺ العادلَ في ولايته القائمَ بالقسط في منصبه، فقد ذكر ﷺ في السبعة الذين يُظلُّهم الله في ظلُّه دوم لا ظلُّ إلا ظلُّه: «إمامٌ عادل» [متفق عليه]، وفي حديث عبيد الله بن عمرو بن العاص رضى الله عنه وعن أبيه قال: قال رسول الله ﷺ: «إنَّ المُقسطين عندَ الله على منابر من نور؛ الذين يعدلون في حُكمهم وأهليهم وما وَلُوا» [مسلم

للْمُتَّقِينَ ﴾ [القصص: ٨٣].

فيها» [مسلم ١٨٢٥]، وعن أبي هريرةُ رضى الله عنه قال: قالَ رسولُ الله ﷺ: «إنَّكم ستَّ حرصون على الإمارة، وستكون ندامَة يُومُ القيامَة» [البخاريُ

ومن هذا المنطلق أحاط الشرعُ العظيم جميع الولايات وكافة المناصب بسياجات من الأوامر والنواهي التي متى رُوعيت أُدِّيت الأمانة على أكمل وجهها، وتحقّقت بهذه الولايّة المصالحُ المتنوعة، واندرأت بها المفاسد المختلفة، فكانت العاقبة حميدة والسيرة طيية والنتائج مرضيّةً، وصدق الله ﴿ تلْكَ الدَّارُ الآخرَةُ نَجْعَلُهَا للَّذِينَ لاَ يُرِيدُونَ عُلُوا في الأرْضِ وَلاَ فَسَادًا وَالْعَاقِبَةُ

ومن الأصول التي جاء بها الشرعُ في باب الولاية: التحذيرُ من الظّلم بشتى صوره، ففي الحديث القدسي فيما يرويه ﷺ عن ربِّه أنَّه قال: «يا عبادي، إنى حرَّمتُ الطُّلَّمَ على نفسي، وجعلتُه بينُكم مُحرِّمًا، فلا تُطَالُموا» [مسلم ٢٥٧٧]، وفي توجيه النبيُّ 👺 لمعاذ رضى الله عنه حين بعَثُه إلى أهل اليمن قال: «واتُق دعوةُ المظلوم؛ فإنّه ليس بينها وبين الله حجابٌ» [متفق

٦٠ النوحيد العدد ٢٧١ السنة الأربعون

علده].

ويُوجِّهُ الرسولُ ﷺ التَّحذيرَ لمن تولَّى للمسلمين عملاً ححَّاماً كانوا أم غيرهم- أن ينهجوا أيَّ صورة من صور الظلم في ولايتهم، فيقول ﷺ: «إنَّ اللهَ ليُملِي للظَّالم حتى إذا أخَذَه لم يُقلِتْه» ثم قرأ: ﴿وَكَذَلِكَ أَخْذُ رَبِّكَ إِذَا أَخَذَ الْقُرَى وَهِيَ ظَالمَةٌ إِنَّ أَخْذَهُ أَلِيمٌ شَعَدِيدٌ ﴾ [هود: ١٠٢] [متفق عليه].

ومن السباحات أنَّ الشريعة فرضَت على كلِّ من تولًى أيُّ ولاية للمسلمين أن ينصَحَ لهم ويُخلصَ في خدمتهم، وأن يُصدُق في رعاية حاجاتهم، قال ﷺ: «ما من عبد يسترعيه الله رعية يموت يوم يموت وهو عاش لرُعيته إلا حَرَّم الله عليه الجنَّة»، وفي رواية: «فلم يُحطُّها بنصحه لم يجدُّ رائحة الجنة» [متفق عليه]، وفي رواية لمسلم: «ما من أمير يلي أمور عليه]، وفي رواية لمسلم: «ما من أمير يلي أمور المسلمين ثم لا يجهدُ لهم وينصحُ لهم إلا لم يدخل الجنة معهم» [مسلم ١٤٢].

ومن السّياجات التي جاء بها الإسلام في هذا الجانب: وجوب الرفق بالرعية والشفقة عليهم والرحمة بهم، عن عائشة رضي الله عنها قالت: والرحمة بهم، عن عائشة رضي الله عنها قالت: سمعت رسول الله فلا يقول في بيتي هذا: «اللهم من ولي من أمر أمّتي شيئًا فشقً عليهم، فاشقُق عليه، ومن ولي من أمر أمّتي شيئًا فشقً عليهم، فاشقُق عليه، [مسلم ١٨٢٨]، وعن عائذ بن عمرو رضي الله عنه أنه يخل على عبيد الله بن زياد فقال له: أيْ بُني، إني سمعت رسول الله في يقول: «إن شر الرّعاء الحُطَمة» فإياك أن تكون منهم. [متفق عليه]. والحُطَمة، هو العنيفُ القاسي الذي يظلمُ رعيّته، ولا يرق لهم ولا برحهم.

وإنَّ من التوجيهات الإسلاميَّة لمن تولَّى للمسلمين ولايةً أنه يجب عليه أن يسمَع لحاجاتهم، وأن يحرص على البحث عن شئونهم، والتحرِّي عن كلَّ ما يُصلحُ أوضاعهم، وأن لا يجعل بينه وبينهم ما يحجبُه عن أحوالهم ومعرفة أوضاعهم، فعن أبي مريم الأزدي رضى الله عنه أنه قال لمعاوية رضى الله عنه: سمعت رسول الله عنه أنه قال لمعاوية رضى الله عنه: سمعت المسلمين فاحتجب دون حاجاتهم وخلتهم وفقرهم، المسلمين فاحتجب دون حاجاتهم وفقره يوم القيامة " فجعل معاوية رضي الله عنه رجلاً على حوائج فجعل معاوية رضي الله عنه رجلاً على حوائج الناس. [رواه الترمذي ١٣٣٢ وصححه الالباني].

ومِنُ التوجيهات في الإسلام لأهل الولآيات أنه أوجب عليهم أن يحرصوا على تقريب أهل الخير والهدى وذوي الصلاح والتقوى، وأن يبعدوا عن أهل الشر والفساد والهوى، روى البخاري عن أبي هريرة وأبي سعيد رضي الله عنهما أن رسول الله على قال:

«مَا بِعَثَ اللهُ مِن نبِيٍّ ولا استَخلَفَ مِن خليفة إلا كانت له بطانتان: بطانة تأمره بالمعروف وتحضه عليه، وبطانة تأمره بالمسرّ وتحضه عليه، والمعصوم من عصمه الله [البخاري ٢٦١١]، وعن عائشة رضي الله عنها وعن أبيها قالت: قال رسول الله عنها والله بالأمير خيرًا جعل له وزير صدق؛ إن نسيّ ذكّره، وإن ذكر أعانه، وإذا أراد به غير ذلك جعل له وزير سوء؛ إن نسيّ لم يُذكّره، وإن ذكر لم يُعنه» [أبوً ين نسيّ لم يُذكّره، وإن ذكر لم يُعنه» [أبوً داود ٢٩٣٢، وصححه الإلباني].

ومن أصول الشريعة في باب الولاية:

انُ الإسلام حرَّم اشْدُ التَّ حريم أن يستغلُّ صاحبُ الولاية - أيًا كانَت مرتبتُه - هذا المنصبَ لتحقيق مصالحه الشخصية ومنافعه الذاتية، قال ﷺ: ﴿إِنَّ رِجالاً يتخوُضون في مال الله بغير حقً ، فَلَهم الذَّارُ يومَ القيامة ، [البخاري ٣١١٨].

فمن أخَذ مالاً من الأموال العامّة مُستغلاً منصبه مُتوصّلاً بولايته إلى ما لا مُستغلاً منصبه مُتوصّلاً بولايته إلى ما لا يحلُّ له: فليستَمع إلى الرجر الشديد والوعيد الأكيد من سيد الثَّقَلَيْن ﷺ حينماً قال: «من استَعمَلناه منكم على عمَل فكتَمنا مخيطاً -أي: إبرةً - فما فوقه، كانَ عُلولاً ينتى به يوم القيامة» [مسلم ١٨٣٣].

ومن أصول التشريع في هذا الجانب:

أنَّ صَاحَبُ التولاية يتجب عليه أن يسمع لصوت الحوار الصادق المُخلص،

الحوار الهادف المُنبِقِّق من ثوابت الشريعة ومنابع الإصلاح، فالله جلُّ وعلا يقول لسيد الحُكَّامَ: ﴿ وَشَاوِرُهُمُ فَي الأَمْرِ ﴾ [آل عمران: ١٥٩].

على ولى أمر المسلمين أن يتقى الله في اختيار بطائته

فعلى من تقلّد للمسلمين ولاية أن يتَقي الله جلً وعلا في اختيار عُمَّاله ومّوظَفيه الذين تحت ولايته، فيحرص على اختيار الاكفاء دُوي القوَّة والأمانة الذين يُختَّارُونِ لكفَاءتهم وعدالتهم وأمانتهم، دون نظر لمصوبية مقيتة، ولا اعتبار لمصالح شخصية أو عرقية، فالله جلّ وعلا يقول: ﴿ إِنَّ خَيْرَ مَنِ اسْتَأْجُرُتُ الْقَوِيُّ الامِينُ ﴾ [القصص: ٢٦]، وفي الخبر: «من ولّى على عصابة وفيهم من هو أرضى لله منه فقد خان الله ورسوله والمؤمنين، [الحاكم وصححه وسكت عنه الذهبي].

ثم إنَّ الله جلُّ وعلا أمرَنا بالصَّلاة والتَّسليم على النبي الكريم، صلى الله عليه وعلى آله وصحبه



الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله،

وعلى آله وصحبه ومن والاه، وبعد:

فلقد نشأت البنوك نشأة يهودية ربوية، وظل هذا الطابع مسيطرًا عليها حتى عصرنا الحاضر، وصور لنا الاقتصاديون أن الاقتصاد لا يقوم بغير للبنوك، وأن البنوك لا تقوم بغير نظام الفائدة المتبع، أي النظام الربوي.

وانقسم علماؤنا أنذاك: فمنهم من بحث بحث بحث بحثا علميًا مجردًا، وانتهى إلى أن فوائد البنوك وما شابهها هي من الربا المحرم، ومنهم من حاول تبريرها؛ رغبةً في تحليل عقود المسلمين، فحسنت نياتهم، وسمت مقاصدهم، إلا أنهم وقعوا فيما رأيناه من الأخطاء، وعذرهم نُبُلُ الغايات مع عدم وجود البديل الشرعي.

ومشكلات العصر لا تُحلّ باجتهاد فردي، وهذه حقيقة يسهل إدراكها، فرآيُ الجماعة غير رأي الفرد، ولهذا عندما سئل الرسول عن الأمر يحدث ليس في كتاب ولا سنة قال: «فينظر فيه العابدون من المؤمنين» [الدارمي ١٦٧ وضعفه الألباني]. وتأمل من الذي ينظر؛ فليس مجرد العلم يكفي للنظر!

وكان هذا منهج سلفنا الصالح رضوان الله تعالى عليهم، فكما يروي المسيب بن رافع: «كانوا إذا نزلت بهم قضية ليس فيها من رسول الله ﷺ أثر،

## إعداد: د/ علي أحمد السالوس

أستاذ فخري في المعاملات المالية والاقتصاد الإسلامي بجامعة قطر

اجتمعوا لها وأجمعوا، فالحق فيما رأوا، فالحق فيما رأوا» [الدارمي ١١٥ وقال محققه: إسناده ضعيف].

وكان أبو بكر رضي الله عنه إن أعياه أن يجد في أمر ما سنةٌ عن رسول الله ﷺ، جمع رءوس الناس وخيارهم فاستشارهم، فإذا اجتمع رأيهم على أمر: قضى به.

جهود الإمام شلتوت ومجمع البحوث الإسلامية وهنا نذكر ونشكر المجهود الذي بذله الشيخ شلتوت لإنشاء مجمع البحوث الإسلامية، وتحقق ما سعى إليه، ولكنه لم ير ثمرة غرسه، وعُقد المؤتمر الأول للمجمع سنة ١٣٨٣هـ (١٩٦٤م)، وكان من قراراته وتوصياته: إن السبيل لمراعاة المصالح، ومواجهة الحوادث المتجددة، هي أن يُتخير من أحكام المذاهب الفقهية ما يفي بذلك، فإن لم يكن في أحكامها ما يفي به فالاجتهاد الجماعي المذهبي، فإن لم يف كان الاجتهاد الجماعي المذهبي، فإن

وينظم المجمع وسائل الوصول إلى الاجتهاد الجماعي بنوعيه ليؤخذ به عند الحاجة.

وعقد المؤتمر الثاني لمجمع البحوث في شهر المحرم سنة ١٣٨٥هـ (مايو سنة ١٩٦٥م)، فكان هذا المؤتمر نقطة تحول في مسار فكرنا الاقتصادي الإسلامي من الناحية النظرية؛ حيث صدرت الفتوى الجماعية بتحريم فوائد البنوك، ونقلت نصها فيما سبق.

وبعد صدور هذه الفتوى حُسم الأمر، وأصبحنا في غنّى عن أيّ رأي فردي.

وإلى جانب هذه الفتوى انتهى المؤتمر إلى التوصية التالية: «ولما كان للنظام المصرفي أثر واضح في النشاط الاقتصادي المعاصر، ولما كان الإسلام حريضًا على الاحتفاظ بالنافع من كل مستحدُّث، مع اتقاء أوزاره وأثامه، فإن مجمع المحوث الاسلامية بصدد دراسة بدبل إسلامي للنظام المصرفي الحالى، ويدعو علماء المسلمين ورجال المال والاقتصاد، إلى أن يتقدموا إليه بمقترحاتهم في هذا الصدد».

ثم كان التحول في هذا المسار من الناحية العلمية التى دعا إليها المؤتمر بظهور البنوك الإسلامية، فظهر التطبيق العملي، وأثبت البديل الإسلامي إمكان قيام بنوك بدون تعامل بالفوائد الربوية، ويذلك حُسم الجانبان النظري والعملي معاً، وبدت الجهود الإسلامية المخلصة تتجه إلى تحسين هذا البديل، ودعمه، ومصاولة إزالة العقبات من

وعندما عقد المؤتمر العالمي الأول للاقتصاد الإسلامي سنة (١٣٩٦هـ- ١٩٧٦م) حضره الكثرة الكاثرة من فقهاء الشريعة ورجال الاقتصاد والقانون وغيرهم، لم يثر أي خلاف حول اعتبار فوائد البنوك الربوية من الربا المحرم؛ كلهم أجمعوا على أن هذه النفوائد من البربا الذي حبرَمه الإسلام، ثم كانت الخطوة الأضرى نحو دعم البديل الإسلامي وتحسينه، ولهذا جاء في المقترحات والتوصيات ما

١- دعوة الحكومات الإسلامية إلى دعم البنوك الإسلامية القائمة في الوقت الحاضر، والعمل على نشر فكرتها، وتوسيع نطاقها.

٢- العناية يتدريب العاملين في البنوك الإسلامية لتحقيق المستوى اللائق لكفايتهم العملية. وعقدت مؤتمرات أخرى أجمع المشاركون فيها على ما أجمع عليه هذان المؤتمران، ومن أهمها مؤتمر لمجمع الفقه بمنظمة المؤتمر الإسلامي، وأخر لمجمع الفقه التابع لرابطة العالم الإسلامي، وكل من المؤتمرين كان في سنة ١٤٠٦هـ، وسنذكر – إن شاء الله تعالى - فتوى كل من المجمعين، فمن أفتى قبل هذا الإجماع فهو معذور مأجور مغفور له، إن شاء الله، ومن أراد أن نُرِدُ على أعقابِنا خاسرين ونعود القهقري، ونخالف الإجماع، فلا عذر له، ونخشى أن بكون خاطئًا أثمًا غير مغفور له.

عجب فريد:

وإن تعجب فعجب ما ذهب إليه السيد كاتب المقال الدكتور أحمد شلبي مدرس التاريخ؛ حيث ذكر فتوى حل فوائد دفتر توفير البريد لينتهي إلى حل فوائد البنوك، وهي التي حرمها الشيخ شلتوت نفسه في فتواه المتسقة، ولم يشير إليها السيد الكاتب، وكان البحث العلمي المجرد يقتضي غير هذا المسلك.

ونعود بعد هذا للسير مع الأستاذ كاتب المقال الذي أشرنا إليه في العدد السابق.

عرض السيد الدكتور أستاذ التاريخ جزءًا من تاريخ فكرنا الاقتصادي، غير أنه لم يعرضه كتاريخ، وإنما عرضه كفتاوي يحتجُ بها، ولم يشر إلى أي شيء مما ذكرناه عن المؤتمرات والإجماع! والفتاوي التي تخالف رايه، ولم يكن دقيقًا في عرضه.

ثم انتقل بعد ذلك إلى الإجابة عن سؤال سأله

#### لاذاحرمالاسلامالريا؟

ونقل شيئًا من تفسير الفخر الرازي، ثم قال: «هذه بعض الجوانب في حكمة تحريم الربا، ويذكر المفكرون المحدِّثون حوانب أخرى ذات بال..» ونقل كلامًا لأبي الأعلى المودودي، ثم قال: «فهل توجد هذه العيوب في شهادات الاستثمار والإيداع بالبنوك

ثم ختم كلامه هنا بقوله: «وهناك قاعدة فقهية تقول: إن الحكم يدور مع العلة وجودًا وعدمًا». ولا أستطيع أن أكتب ما يجول بخاطري وأنا أقرأ ما

> مشكلات العصر لاتحل باجتهاد فردى، وهذه حقيقة يسهل إدراكها، فرأى الجماعة غير رأى الفرد، ولهذا عندما سئل الرسول عن الأمريحدث ليسفى كتابولا سنةقال: فينظرفيه العابدون من المؤمنين

كتبه السيد الدكتور، الذي قد يُعذر بأن تخصصه بعيد عن الأصول والفقه، فلم يعرف الفرق بن الحكمة والعلة، ولكنه هنا يفتى ويخالف إجماع مئات بل آلاف الفقهاء.

والسيد أبو الأعلى المودودي الذي نقل عنه ما نقل من الحكمة هو نفسه يرى أن فوائد البنوك من الربا المحرم. والفخر الرازي لم يشهد عصرنا الربوي حتى نعرف رأيه في هذه الفوائد، غير أننا قد نستطيع أن نستشف رأيه مما قال في تفسيره: «إن ربا النسيئة هو الذي كان مشهورًا في الجاهلية؛ لأن الواحد منهم كان يدفع ماله لغيره إلى أجل، على أن يأخذ منه كل شهر قدرًا معينًا ورأس المال باق

سبحان الله! أليس ربا النسيئة هذا هو ما نراه في صورة مستحدثة أعلنت عنها بعض البنوك الربوية؛ حيث جعلت راتبًا شهريًا لمن يودع لديها مبلغًا معينًا؛ إن الصورة الجاهلية التي ذكرها الفخر الرازي، وبيِّن حرمتها؛ هي الصورة نفسها (طبق الأصل) في ودائع البنوك ذات العائد الشهري، فلو أنَ الفخر الرازي رُزئَ بما رُزئْنَا به، أفيمكن أن يحرّم تلك ويحل هذه؟ أما وقد ضاق الصدر.. فلنترك هذا الموضع حتى لا يشتط القلم.

#### لقاءمع الشيخ سيد سادق:

عجبت للتناقض الذي وقع فيه الإمام الأكبر الشبيخ محمود شلتوت رحمه الله؛ حيث أفتى بحل فوائد دفتر توفير البريد، مع تحريمه لها من قبل أو

من الخطأ أن يحتج بقول أحد يخالف ما ثبت عن رسول الله ﷺ، وهوالبين عن الله سبحانه وتعالى،أو بخالف ما أجمع عليه الصحابة الكرام، والأمة كلها.

من بعد، وتحريمه لفوائد البنوك والسندات الحكومية ونحوها؛ فذكرت هذا لأستاذنا فضيلة الشيخ سيد سابق - رحمه الله - الذي بين - كما أشرت من قبل عند الحديث عن فتاوى الشبيخ شلتوت - أن السبب هو المعلومات الخاطئة المضللة التي تخالف الواقع العملي لهيئة البريد.

كما عجبت أشد العجب من قول الشيخ عيد الوهاب خلاف رحمه الله في المضاربة، ومخالفته للسنة والإجماع؛ ليمرر أعمال المنوك، فذكرت هذا أيضًا لفضيلته، فقال: لم يكن الشيخ عبد الوهاب خلاف رحمه الله يعرف طبيعة عمل البنوك، وأفهموه أن البنوك تقوم باستثمارات نافعة لايمكن الاستغناء عنه، وأنها تُستثمر بطريقة دقيقة محسوبة، أمكن معها معرفة الربح منذ البداية، وبذلك استطاعت أن تحدد نصيب المودعين، وأفهموه أيضًا أن البنوك لا تستطيع أن تغير من طريقتها، ولذلك كان الشيخ خلاف إذا ناقشه أحد ليبين له بطلان فتواه، وخطأ ما انتهى إليه، كان يقول: إذن أغلقوا البنوك!

ثم أضاف الشبيخ سيد سابق رحمه الله: نحن لا نريد إغلاق البنوك، وإنما نريد أن تعدل مسارها، وتغيّر من أعمالها لتتفق مع شرع الله عز وجل، وقد استأذنت فضيلته في نشر ما قاله فأذن، جزاه الله خيرًا، ونفعنا بعلمه، ورحمه الله رحمة واسعة.

وبعد هذا أقول: إذا كان الشيخ عيد الوهاب خلاف رحمه الله قد أخطأ، وربما كان له عُذره، فإن الخطأ الأكبر أن يُردِّد قوله بعد أن اتضحت طبيعة أعمال البنوك، وظهر البديل الإسلامي في التطبيق العملي.

والأكبر من هذا كله، بل من الكبائر، أن يحتج بقول الشيخ خلاف الذي اتضح أنه يخالف ما ثبت عن رسول الله على، وهو المبين عن الله سبحانه وتعالى، ويخالف ما أجمع عليه الصحابة الكرام، والأمة كلها، أخذًا عن رسول الله على.

روى الإمام الشافعي يومًا حديثًا وقال بصحته، فقال له قائل: أتقول به يا أبا عبد الله؛ فاضطرب وقال: يا هذا أرأيتني خارجًا من كنسية؟ أرأيت في وسطى رُنارًا؟ أروى حديثًا عن رسول الله ﷺ ولا أقول يه!

والبقية في العدد القادم إن شياء الله، والحمد لله رب العالمان.

# حقائق إيمانية وقِواعد علمية

الحمد لله المبدئ المعبد الذي هو على كل شيء شهيد، والصلاةُ والسلام على صاحب اللواء المعقود والحوض المورود يوم الوعيد،

فقد أن أوان استخلاص الحقائق الإيمانية والفوائد العلمية والعبر التي فيها موعظة ورحمة، ونستعين بالله على إبرادها في نقاط فىما ىلى:

أما بعد:

١- إن النصر في أعلى صوره هو انتصار العقيدة على الألم، وانتصار الإيمان على الفتنة، وهذا الذي رأيناه واضحًا في قصة أصحاب

٢- إن الناس جميعًا يموتون وتختلف أسباب الموت، لكن القليل الذين يرتفعون هذا الارتفاع ويسمون هذا السمو؛ لقد اختار الله هذه الفئة الكريمة من المؤمنين لتنفرد بهذا المجد في الملأ الأعلى، ومن كان على شاكلتها من المؤمنين في كل زمان ومكان.

٣- ليس من الضروري أن يشهد المؤمن ثمرة انتصاره في الدنيا، يكفيه أن يؤدي واجبه ويذهب، فواجبه أن يستعلى بالإيمان على الفتنة، وأن يصدق الله في النية والعمل، ثم يفعل الله به وبأعدائه ما يشاء، كما يفعل بدينه ودعوته ما بشاء.

٤- لله الحكمة البالغة وراء كل حدث، فهو -سيحانه - لا تخفي عليه خافية في الأرض ولا

في السماء، وقد يكشف لعباده عن الحكمة في حينها، وقد ندركها بعد وقت يطول أو يقصر ونحن نستسلم لقُدَر الله ولحكمته، فهو سبحانه يفعل ما يشاء ويختار.

٥- إن المعركة المستمرة بين المسلمين وبين أعدائهم في كل زمان ومكان هي معركة عقيدة في المقام الأول، ﴿ وَمَا نَقَمُوا مِنْهُمْ إِلاَّ أَنْ يُؤْمِنُوا باللَّه الْعَزيز الْحَميد ﴾ [البروج: ٨]، ألم تر إلى مشركي مكة كيف عرضوا على رسول الله ﷺ المال والحكم والمتاع في مقابل شيء واحد أن يدع معركة العقيدة، ولو أجابهم إلى ما طلبوا: ما بقيت بينه وبينهم معركة على الإطلاق.

٦- قد يحاول أعداء الإسلام أن يرفعوا شعارات أخرى اقتصادية أو أمنية أو سياسية أو ديمقراطية أو تحريرية: للتمويه، لكن يظهر في فلتات السنتهم ما تُخفي صدورهم، بل نحن أصبحنا في زمن لا يقيم الأعداءُ فيه وزنًا للمسلمين، وصاروا يصرِّحون جهارًا نهارًا بأهدافهم وعدائهم، وقد صرح بعضهم بضرورة هدم الكعية، وضرب مكة بالقنابل النووية!!

٧- إن المتأمل في القصة كما جاءت في الحديث يرى أن الغلام انتصر بعقيدته ومنهجه، وكذلك الراهب الذي ثبت من أجل أن تبقى عقيدته، ولا بأس من أن يُشْنَقُ بالمنشار نصفين، وتصعد روحه إلى بارئها؛ لكنها ستكون راضية

أما الأعمى فقد انتصر مرتين، انتصر حين تخلى عن مكانته عند الملك، وانتصر عندما قدّم

تفسه لله؛ انتصارًا لعقيدته.

٨- لقد كان الغلام ذكيًا ألمعيًا، وحين سنحت له فرصة عظيمة في تبليغ رسالة ربه فاغتنمها ولا بأس من التضحية بنفسه في هذا الموضع إذا كانت تضحيته ستكون سببًا في دخول أمة بأسرها في دين الله، وهنا يكون قد حقق معنىً عظيمًا من معاني الانتصار، وقد كان له ما أراد بتوفيق الله.

 9- إن الطغيان والجحود يُعمي صاحبه، وهذا الذي وقع من الملك حينما انساق وراء رغبته في الانتقام من الغلام بقتله بأي سبيل ولم يدرك عاقبة فعلته إلا بعد فوات الأوان.

١٠- إن تضحية الغلام بنفسه كانت لغاية نبيلة وشرف عظيم من أجل إسلام أمة بكاملها، وهذا نبوع من الجهاد في سبيل الله، هذا بخلاف من ينتحر أو يُهلك نفسه من أجل أمر تافه من أمور الدنيا القانية.

ير، حروات وراد اليوم ير، حروات والله يسمونه كذبًا وزورًا علمًا، ولذلك يلجأون اليوم إلى تثبيت عروش ملكهم عن طريق سحر العيون والمعقول عن طريق الإعلام المرئي والمسموع والمكتوب، والسينما والمسرح، والأندية الاجتماعية والرياضية، وتحت مسميات شتى، فالحكام قديمًا وحديثًا – إلا من رحم ربي – يبنون ملكهم على الكذب والخداع، كما رسم لهم أستاذهم ميكيافلي وغيره، ولا حول ولا قوة إلا

١٢ - في كل زمان ومكان يهيئ الله لدينه من يقوم بنصره في الأرض، كما هيأ الراهب والغلام فكانا سببًا في إسلام امة.

17- ليست العبرة بكثرة العمل ولا بطول العمر، فهذا الغلام على صغر سنه وحداثة عهده بإيمان، تمكن الإيمان من قلبه، ورزقه الله الحكمة والتوفيق وحسن الفهم والتدبير، ففعل في أيام معدودات ما لم تفعله جيوش جرارة من الدعاة في سنوات عديدة.

١٤ - إذا أراد الله أمرًا هيًا أسبابه، فها هو الملك اختار الغلام على عينه ليكون عوثًا له، ولكن الله أراد أمرًا آخر، وفي هذا شبه قريب من قصة موسى عليه السلام في قصر فرعون.

١٥- قد يجري الله على يد بعض أولسائه كرامات سؤيدهم سها ويثبّتهم، وتكون عونًا لهم على نشر دين الله، كما حدث لهذا الغلام، وللمرأة التي تكلم وليدُها في المهد، وقد أجرى الله كشيرا من هذه الكرامات على بد نىيەمحمد وكثير من أصحابه – رضى الله عنهم -فكانت للنبي على معجزات ولصحبه كرامات، وكرامات الأولساء حُق، لا سنكرها إلا محادل بالباطل.

17 - هذا الملك المغرور الطاغية المتالي على الله ظهر عجزه وضعفه أمام هذا الغلام الصغير، وهذه من حكمة الله في إذلال الطغاة، وأخيرًا اعترف بعجزه وضعفه، ولم يستطع قتل الغلام إلا بما أرشده إليه الغلام، فيا عجز هذا الطاغية! حيث أوتى من مكمنه.

١٧- في قصلة الغلام رد واضح على من يزعمون أن الإصلاح لا يأتي إلا من قمة الهرم (من أعلى)، ويستهينون بالدعوة من القاعدة، فهذا الغلام بدأ دعوته من أفراد معدودين دعاهم إلى الله وتمت دعوته بفضل الله، وانتشرت حتى

بلغت القمة بإسلام القرية.

1/- الله سبحانه وتعالى يسمع ويرى، ويجيب دعاء عبده إذا دعاه، وهذا من أوضح الوضوح في قصة الغلام، فقد تكرر منه الدعاء، وتكررت من الله الاستجابة، وهكذا يقول الحق تبارك وتعالى: ﴿وَقَالَ رَبُّكُمُ الْاعُونِي أَسْتَجِبْ لَكُمْ ﴾ [غافر: ٦٠]، وقال سبحانه: ﴿وَإِذَا سَأَلُكَ عِبَادِي عَنِي قَالِتَي قَرِيبٌ أُجِيبُ دَعْوةَ الدَّاعِ إِذَا دَعَانِ ﴾ [الدقرة: ١٨٦].

أ - «العلم في الصغر كالنقش في الحجر»،
 ولهذا اختار الساحر غلامًا شابًا يتميز

الشباب وحسن الفهم يُؤْتي العلم أُوْتي العلم أُكُله بإذن الله، إذا وُجد المربي الفاضل مثل السراهب، فللنسوصًا بالتربية، وخصوصًا في أوساط الشباب.

بالفطانة وسرعة الفهم، فإذا اجتمع

سؤال وجواب:

هل يــجب عــلى المسلم إذا عُدُّب واشتد المعذاب عليه أن يصبر؟ أم يجوز له أن يقول كلمة الكفر إذا كان قلبه مطمئنًا بالايمان؟

و الحواب فيه تفصيل:

أ- إذا كان الأمر يتعلق به هو: فهو مخير إن شاء صبر، كما فعل بلال - رضي الله عنه - وإن شاء قال كلمة الكفر؛ دفعًا للإكراه مع طمأنينة القلب بالإيمان، كما فعل عمارً بنُ ياسر، رضي الله عنهما.

ب- اما إذا كان الأمر متعلقًا بالناس خلفه ينتظرون كلمته، وستكون لها كبير الأثر في نفوسهم؛ في ثباتهم على الحق أو فتنتهم عنه: تعين في حقه الصبر والاحتساب، وإن عُذّب أو قُـتل، وهذا الذي فعله الراهب، وكذلك الأعمى والغلام.

وهذا ما فعله الإمام أحمد بن حنبل - رحمه

الله – في فتنة خلق القرآن في زمنه في العصر العباسي، فمع ما تعرض له من إيذاء: لم يتراجع عن الحق الذي يعلمه، وهو السنة: أن القرآن كلام الله ليس بمخلوق؛ لأن الناس كانت تنتظر كلمة الإمام أحمد؛ فلهذا ثبت ولم يداهن في الحق، ولم يجامل؛ فثبت الله الأمة بشباته، والحمد لله رب العالمين.

٢٠ وختامًا ذكر الشيخ ابن عثيمين رحمه الله كلامًا طيبًا في معنى «الحميد» من خلال شرحه لقوله تعالى: ﴿ إِلاَ أَنْ يُؤْمِنُوا بِاللَّهِ الْعُزِيزِ الْحَميد ﴾ [البروج: ٨]، نحب أن نورده

مختصراً هنا، ونختم به، قال رحمه الله: «الحميد: المحمود، فالله على كل حال، وكان من على كل حال، وكان من هدي النبي هذي النبي أنه إذا جاءه ما يُسرُ به قال: الحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات. وإذا جاءه خلاف ذلك قال: الحمد لله على كل حال. [صحيح الجامع: ٢٦٤٠].

وهذه هي السُّنَة، أما إذا قلت كما يقول البعض: الذي لا يُحمد على مكروه سواه. فكانك تعلن انك كاره ما قدَّر الله عليك، وهذا لا ينبغي، بل الواجب أن يصبر المسلمُ على ما قدَّره الله عليه مما يسوءه أو يسره، أو لا يتسخط وليعلم أن «النصر مع الصبر، وأن الفرج مع الكرب، وأن مع العسريسرا». [أحمد ٢٨٠٤ وصححه الألباني]».

هذا ما يسر الله لنا من الفوائد والعبر والدروس والحقائق العلمية والإيمانية من قصة أصحاب الأخدود، نفعنا الله بها، ونفعنا بالقرآن الكريم، وبسنة خاتم النبيين، والحمد لله رب العالمين، وإلى لقاء جديد مع قصة جديدة، والله ولى التوفيق.

الحمد لله يهدي إلى الطبيب من القول ويهدي إلى صراط الحميد.

أحمده سبحانه وأشكره، وأشهد ألا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أنَّ محمدًا عبده ورسوله أدبَّه ربُّه فأحسن تأديبه صلى الله عليه وعلى آله وصحبه، والتابعين ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين.

اما بعد:

فلقد كثر الطلاق في هذه الأزمنة، وفشا فشوا رهيباً، مما ينذرُ باشد الخطر على البيوت والأسر، وشاع انتهاجه شيوعًا عظيماً، وتساهل فئام من الناس بالتلفظ به؛ حتى لاتفه الأسباب، ولاكته كثير من الألسنة بسبب وبلا سبب، وإن تعجبوا فعجب صنيع أقوام بهذه القضية، حتى حولوها إلى ممازحات والاعيب، وتحديات، وأعاجيب حتى عم الخطب، ودوّت نداءات الخطر، وصيحات الإندار، وارتفعت إحصاءات الطلاق في المجتمع، وعلت نسبه وأرقامه، بشكل بنذر بعواقب

وخيمة على المجتمع بأسره، ولم تزل هذه القضية مصدر قلق لكثير من الناس، فإذا اكتوى أحدهم بنارها، واصطلى بلظاها، هرع إلى المفتين والقضاة، يسالهم مخرجًا، حتى إن بعضهم ليلجا إلى حيل واكاذيب في سبيل الوصول إلى بُغيته، حتى شُغُل العلماء عن قضاياهم الأهم، وأثقلت كواهل القضاة في المحاكم بجموع غفيرة، ومعاملات كثيرة في هذه القضادا.

عن أبي الدرداء رضي الله عنه قال: قال رسول الله الله عنه أبي الدرداء رضي الله عنه قال: قال رسول الله الطبراني وصححه الألباني في صحيح الجامع: ٦٥٣٠]. وعن أبي هريرة رضى الله عنه قال: قال رسول الله

وعن أبي هريرة رضي ألله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «ثلاثُ جِدُّهن جِدُ وهـزلـهن جِد: الـنـكـاح، والـطلاق، والرجعة». [أبو داود ٢١٩٤ وحسنه الألباني].

فأساسُ العلاقة الزوجية: الصحبةُ والاقترانُ القائمان على الودِّ والأنس والتالف، وقد أوصى الإسلام أن تسود بيت الزوجية علاقاتُ المودة والرحمة، وأن ترفرف عليه رايات الحنان والإشفاق، وتلوح عليه أعلامُ الإحسان والوفاق.

قال الله تعالى: ﴿وَمِنْ اَيَاتِهِ أَنْ خَلَقَ لَكُمْ مِنْ أَنْفُسِكُمْ أَزْوَاجًا لِتَسْكُنُوا إِلَيْهَا وَجَعَلَ بَيْنَكُمْ مَوَدُّةُ وَرَحْمَةً إِنَّ فَي ذَلِكَ لَايَاتٍ لِقَوْمٍ يَتَفَكَّرُونَ ﴾ [الروم: ٢١].

وفي قوله سبحانه وتعالى: ﴿لِتَسْكُنُوا إِلَيْهَا ﴾ يؤكدُ معنى الاستقرار في السلوك، والهدوء في الشعور، ويحققُ الراحة والطمأنينة بأسمى معانيهما، فكل من الزوجين يجد في صاحبه الهدوء عند القلق، والبشاشة عند الضيق، فالعلاقة الزوجية عميقةُ الجذور، بعيدةُ الإماد.

قَالَ الله تعالى: ﴿ هُنَّ لِبَاسٌ لَكُمْ وَأَنْتُمْ لِبَاسٌ لَهُنَّ ﴾





إعداد/ عبده الأقرع

النوحيد العدد ٢٧٢ السنة الأربعون

[العقرة: ١٨٧].

وإنّ مما يحفظُ هذه العلاقة ويحافظ عليها: المعاشرة بالمعروف، ولا يتحققُ ذلك إلا بمعرفة كل طرف ما له وما عليه، وإنّ نُشدان الكمال في البيت وأهل البيت أمرٌ متعذرٌ، والأملُ في استكمال كل الصفات فيهم أو في غيرهم شيءٌ بعيدُ المنال في الطبع البشريِّ، ومن رجاحة العقل ونضج التفكير: توطينَ النفس على قبول بعض المضايقات، والغض عن بعض المنفصات، والرجل وهو رب الأسرة مطالَب بتبصير نفسه أكثر من المرأة، وقد عَلمَ أنها ضعيفة في خَلقها وخُلقها، إذا حُوسبت على كل شيء، عجزت عن كل شيء، والمبالغة في تقويمها يقودُ إلى كسرها، وكسرُها طلاقُها.

عن أبي هريرة رضى الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «استوصوا بالنساء خيرًا، فإن المرأة خُلقت من ضلع، وإن أعوج شيء في النصلع أعلاه، فإن ذهبت تقيمه كسرته، وإن تركته لم يزل أعوج، فاستوصوا بالنساء». [متفق عليه: البخاري: ٣٣٣١، ومسلم: ١٤٦٨].

فالاعوجاجُ في المراة من أصل الخلقة، فلا بدُّ من مسايرته، والصبر عليه، فعلى الرجل ألا يسترسل مع ما قد يظهر من مشاعر الضيق من أهله، وليصرف النظر عن بعض جوانب النقص فيهم، وفي مثل هذا يقول الرسول ﷺ: «لا يفرك مؤمن مؤمنة، إن كره منها خُلقًا رَضَى منها آخر». [مسلم: ١٤٦٩].

معنى: «يفرك»: يُبغض. وليتأنّ في ذلك كثيرًا، فلئن رأى بعض ما يكره، فهو لا يدرى أين أسبابُ الخير ومواردُ الصلاح.

وقد بين رسول الله ﷺ أن من مظاهر أكتمال الخُلق ونمو الإيمان أن يكون المرء رفيقًا رقيقًا مع أهله، قال ﷺ: «أكمل المؤمنين إيمانًا أحسنهم خُلقًا، وخياركم خياركم لأهله». [رواه الترمذي وصححه الألباني في صحيح الجامع: ١٢٣٢].

وقال ﷺ: «خيركم خيركم لأهله، وأنا خيركم لأهلى». [رواه الترمذي وابن ماجه وصححه الألباني في صحيح الجامع: ٣٣١٤].

وكانت سيرته ﷺ مع أزواجه: حسنَ المعاشرة، وحسنَ الخُلق. فعن أم المؤمنين عائشة رضى الله عنها قالت: خرجتُ مع النبي ﷺ في بعض أسفاره وأنا جاريةً لم أحمل اللحم ولم أبْدُن، فقال للناس: «تقدموا». فتقدموا، ثم قال لي: «تعالى حتى أسابقك». فسابقته فسبقتُه، فسكت عنى حتى إذا حملت اللحم وبدنت ونسيت، خرجت معه في بعض أسفاره، فقال للناس: «تقدموا» فتقدموا، ثم قال لي: «تعالى حتى

أسابقك». فسابقته فسيتقنى، فجعل بضحك، وهو يقول: «هذه يتلك». [أحمد في المسند: ٦ / ٢٦٤، وصححه الألباني في صحيح الجامع: ٧٠٠٧].

وكان ﷺ يقول لعائشة رضى الله عنها: «يا عائشُ: هذا جبريل يُقرئك السلام». [مختصر مسلم:

وعنها رضى الله عنها قالت: «كنت أغتسل أنا ورسول الله ﷺ من إناء واحد من الجنابة». [متفق عليه: البخاري: ۲۷۲، ومسلم: ۳۲۱].

ونفى ﷺ الخير عن الذين يضربون النساء عدوانًا وظلمًا، فقال ﷺ: «لا تضربوا إماءَ الله». فجاء عمر رضى الله عنه إلى رسول الله ﷺ، فقال: ذَئرْنَ النساءُ على أزواجهن فرخُص في ضربهن، فأطاف بأل رسول الله ﷺ نساءً كثيرٌ يشكون أزواجهن، فقال رسول الله ﷺ: «لقد طاف بأل محمد نساءً كثيرً يشكون أزواجهن، ليس أولئك بخياركم». [أبو داود: ١١٦٢، وبنحوه في صحيح الجامع: ١٣٧٥].

وكان ﷺ يُرغُب في إطعام الزوجة وسقياها، وبهذا يؤجر الزوج ويُثاب، قال ﷺ: «وإنك لن تنفق نفقةً تعتفى بها وجه الله إلا أجرت بها، حتى ما تجعل في في امرأتك». [متفق عليه: البخاري: ٥٣٦٩، ومسلم: ١٠٠١]. معنى: «في في»: أي: في فمها.

أما المرأةُ المسلمةُ فلتعلم أن السعادة والمودة والرحمة لا تتم إلا حين تكون ذات عفة ودين، تعرف ما لها؛ فلا تتجاوزه ولا تتعداه، تستجيبُ لزوجها؛ فهو الذي له القوامة عليها، يصبونها ويحفظها، وينفق عليها، فتجب طاعته وحفظه في نفسها وماله، تتقن عملها وتقوم به، وتعتنى بنفسها وبيتها، فهي زوجةً صالحةً، وأم شفيقة، راعية في بيت زوجها، مسئولة عن رعيتها، تعترف بجميل زوجها، ولا تنكر الفضل والعشرة الحسنة، فإنَّ النبي ﷺ بحذر من هذا التنكر، قال رسول الله على: «أريتُ النار، فإذا أكثر أهلها النساء يكفرن. قيل: أيكفرن بالله؛ قال: لا، يكفرن العشير، لو أحسنت إلى إحداهن الدهر ثم رأت منك شبيئًا قالت: ما رأيت منك خبرًا قط». [البخاري ٢٩ واللفظ له، وينحوه مسلم: ٧٩].

وعن ابن أبي أوفي قال: لما قدم معاذ بن جبل من الشيام سجد للنبي ﷺ، فقال رسول الله ﷺ: «ما هذا؟» قال: با رسول الله، قدمت الشيام فوحدتهم يسجدون ليطارقتهم وأساقفتهم، فأردت أن أفعل ذلك بك. قال: «فلا تفعل، فإنى لو أمرت شيئًا أن يسجد لشيء، لأمرت المرأة أن تسجد لزوجها، والذي نفسي

بيده لا تؤدي المراة حق ربها حتى تؤدي حق زوجها». [صحيح الترغيب: ١٩٣٨].

وعن عبد الرحمن بن عوف رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: ﴿إِذَا صَلَتَ الْمُرَاةَ خَمَسَهَا، وصامت شهرها، وحفظت فرجها، وأطاعت زوجها، قيل لها: الخلي الجنة من أي أبواب الجنة شئت». [صحيح الجامع: ٦٦٠، ٢٦٠].

وعن معاذ بن جبل رضي الله عنه أن رسول الله قال: «لا تؤذي امرأة زوجها في الدنيا، إلا قالت زوجته من الحور العين: لا تؤذيه قاتلك الله، فإنما هو عندك دخيل يوشك أن يفارقك إلينا». [صحيح الجامع: ١٩٤٥]. معنى: «يوشك» أي: يقرب ويسرع ويكاد.

وعن ابن عمر رضي الله عنهما قال: قال رسول الله ﷺ: «اثنان لا تُجَاوِز صلاتهما رءوسهما: عبد أبق من مواليه حتى يرجع إليهم، وامراة عصت زوجها حتى ترجع». [صحيح الترغيب: ١٩٤٨]. فهل ترضى مؤمنة عاقلة شريفة حرة عفيفة بذلك وما أكثر اللاتى هذه حالهن، والعباذ بالله.

إن العادقة بين الزوجين ليست علاقة دنيوية مادية، ولا شهوانية بهيمية، إنها علاقة روحية كريمة، ويقويها: الاجتهاد في الطاعة والعبادة، والحرص عليها، والتواصي بها بين الزوجين.

تاملوا قول النبي ﷺ: «رحم الله رجلاً قام من الليل فصلى، وأيقظ امرأته فصلت، فإن أبت نُضَحُ في وجهها الماء، ورحم الله امراةً قامت من الليل فصلت، وأيقظت زوجها، فإن أبى نضحت في وجهه الماء». [صحيح الترغيب: ٦٢٥].

إنه بحصول الوئام تتوفّر السعادةُ، ويتهيأ الجوُّ الصالح للتربية، وتنشا الناشئةُ في بيت كريم مليء بالمودة عامر بالتفاهم، بين حنان الأموَّمة وحدب المودة بعيد عن صخب المنازعات والاختلاف، وتطاول كل واحد على الآخر، فلا شقاق ولا نزاع، ولا إساءة إلى قريب أو بعيد.

وحينما تصح هذه العلاقة وتصدق هذه الصلة، فإنها تمتد إلى الحياة الآخرة بعد الممات، قال الله تعالى: ﴿ النَّذِينَ اَمَنُوا بِآيَاتِنَا وَكَانُوا مُسْلِمِينَ (٦٩) الْخُلُوا الْجَنَّة أَنْتُمْ وَأَزْوَاجُكُمْ تُحْبَرُونَ (٧٠) يُطَافُ عَنَيْهِمْ بصحاف مِنْ ذَهَبِ وَأَكُوابِ وَفِيهَا مَا تَشْتَهِيهِ الأَنْفُسُ وَتَلَدُّ الْأَعْيُنُ وَأَنْقُمْ فِيهَا خُالِدُونَ ﴾ [الزخرف: الأَنْفُسُ وَتَلَدُّ الْأَعْيُنُ وَأَنْقُمْ فِيهَا خُالِدُونَ ﴾ [الزخرف: ٢٥] -١٧].

لكن السؤال الذي يطرح نفسه: هل عمل الزوجان بمنهج الإسلام وتعاليم الدين إذا حصل النزاع؟ وإذا استحكم النزاع واستدام، فقد شرع الإسلام التدخل للإصلاح بتحكيم الحكمين، ويتأكد ذلك على أهل

الزوجين، قال الله تعالى: ﴿وَإِنْ خَفْتُمْ شَقَاقَ بَيْنَهُمَا فَابْعَثُوا حَكَمًا مِنْ أَهْلِهِ وَحَكَمًا مِنْ أَهْلَهَا إِنْ يُرِيدَا إِصْلاَحًا يُوفُقِ اللَّهُ بَيْنَهُمَا إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَيمًا خَبِيرًا ﴾ [الخساء: ٣٥]، ولكن إذا تعذّر الوفاق، وتحولت الحياة إلى جحيم لا يُطاق، ولم تعمل أسباب العلاج ووسائل الإصلاح عملها في القلوب، فقد قال الله تعالى: ﴿وَإِنْ يَتَفَرُقَا يُغْنِ اللَّهُ كُلاً مِنْ سَعَتِهِ وَكَانَ اللَّهُ وَاسِعًا حَكِيمًا ﴾ [النساء: ١٣٠].

فالطلاق إذًا لم يكن لأسباب شرعية، فهو عبثٌ لا يقرُّهُ الدين، وتخريب لا تعمر به الحياةُ، فأين الذين يفكرون في العواقب؟ ما ذنبُ الأولاد والأطفال؟ وما جريرةُ الضعفاء والضعيفات، والأبرياء والبريئات؟

فليعلم كلِّ من أقدم على الطلاق أو فكر فيه، أن الطلاق من الأمور العظيمة التي يفرح لها الشيطان، ويبعث من أجلها جنوده، وكفى بذلك تحذيرًا منه وتنفيرًا.

عن جابر رضي الله عنه قال: إن النبي ها قال: «إن إبليس يضع عرشه على الماء ثم يبعث سراياهُ، فأدناهم منه منزلة أعظمهم فتنه، يجيء أحدهم فيقول: فعلت كذا وكذا، فيقول: ما صنعت شيئًا، ثم يجيء أحدهم فيقول: ما تركته حتى فرقت بينه وبين امراته، فيدنيه منه، ويقول: نعم أنت». [مسلم:

ومما يغفل عنه البعض أنَّ المرأة إذا طُلُقت طلاقًا رجعيًا، فعليها أن تبقى في بيت الزوج لا تَخرُج ولا تُخرُج ولا تُخرَج، بل إن الله جعله بيتًا لها، قال الله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُ إِذَا طَلَقْتُمُ النَّسَاءَ فَطَلَقُوهُنُ لِعدَّتِهِنَ وَاحْصُوا الْعَدَّة وَاتَّقُوا اللَّهَ رَبِّكُمْ لاَ تُخْرِجُوهُنُ مَنْ بَيُوتِهِنَ وَلاَ يَخُوتِهِنَ اللَّهَ وَبَلْكَ أَنْ يَأْتِينَ بِفَاحِشَة مَبْيَنَة وَتَلْكَ خُدُودَ اللَّهُ فَقَدْ ظُلُمَ نَقْسَةً لاَ تَدْرى لَعَلَّ اللَّهَ وَمَنْ يَتَعَدُّ حُدُودَ اللَّهُ فَقَدْ ظُلُمَ نَقْسَةً لاَ تَدْرى لَعَلَّ اللَّهَ بُحْدَدُ ذَلكَ أَمْرًا ﴾ [الطلاق: ١].

فيا أيها الأزواج والزوجات، اتقوا الله في أنه أنفسكم، ويا أيتها الزوجات اتقين الله في أزواجكن، ولا تكن إحداكن سببا في استفزاز زوجها، وإثارة غضبه، قُمْن بحقوق الأزواج والبيوت والأولاد، فالمرأة الموفقة هي التي تكسب زوجها، وتمتص غضبه، وتعرف حقوقه، لا من تُشعل النار، وتزيد الطين بلةً.

وليتق الله الأزواج، وليصونوا علاقاتهم عن الخلافات والمنازعات إن كانوا يريدون سعادتهم في دنياهم وأخراهم.

﴿ رَبِّنَا هُبْ لَنَا مِنْ أَزْوَاجِنَا وَذُرَيَّاتِنَا قُرُّةً أَعْيُنٍ وَاجْعَلْنَا لِلْمُتَّقِينَ إِمَامًا ﴾ [الفرقان: ٧٤]. والحمد لله رب العالمين.



عقد بالمركز العام لجماعة أنصار السنة المحمدية

اجتماع لغروع الجماعة بمصر وذلك يوم الأحد الموافق المتماع لغروع الجماعة بمصر وذلك يوم الأحد الموافق المرازع من أنحاء مصر حيث أوضح الرئيس العام لممثلي الفروع الموقف الشرعي من الأحداث الجارية، ودور الفروع في مثل تلك المواقف. كما عرض فضيلته ما قامت به إدارة المركز العام سواء من لقاءات، وإصدار بيانات تعريفًا بالموقف الشرعي

#### اسنا أصحاب أحزاب ولا تكتلات =

للحماعة من تلك الأحداث.

وفي كلمت، لمثلي الفروع قال الرئيس العام تعلمون ما حدث لبلدنا من مظاهرات وأحداث وليس المجال سرد، وإنما هو أمر واقع لم نشارك فيه ولم ندع إليه، وهذا أمر واضح وأصل لمنهج أهل السنة والجماعة، وقد دعونا لهذا الاجتماع لنواجه الواقع ولنبدأ في العمل الدعوي إلى الله تبارك وتعالى.

وقال الرئيس العام: لا شك أن هذا الأمر كان له إيجابيات كثيرة فقد صار الباب مفتوحًا للدعوة إلى الله تعالى، وهناك أيضًا سلبيات من أهمها من يعيبون على منهج السلف ومواقف بعض العلماء من هذه الأحداث، وأقول لهؤلاء: هذه نازلة وقد اجتهد فيها العلماء ولا ينبغي أن يتناول بعضنا بعضًا بالتجريح واللوم وقد تكلم كثير من أهل العلم في هذه المسألة، والذي أرى أننا الأن ندع ما فات ونتواصى بالحق ونجمع كلمة الأمة تحت راية واحدة ونجتمع جميعًا لنستقبل المرحلة الجديدة بأهداف واضحة وبروح حماعية قوية.

وقد أكد فضيلته على أمور يجب أن نتابعها في المرحلة الراهنة فقال نحن في البداية لسنا أصحاب أحزاب ولا تكتلات وإنما منهجنا أصيل قائم على الكتاب والسنة، وقد ظهرت فتاوى متضاربة بعد هذه الأحداث والذي يجب علينا أن نتناصح ولذلك دعونا إلى هذه الحلسة.

وقد اجتمعنا مع بعض رصور العمل الإسلامي وأكدنا على الالترام بالاعتصام بحبل الله وعلى التمسك بالمنهج السلفي، فيمكن أن نجلس مع الآخرين ونتحاور في كثير من الأمور لكن الأمر مشروط بصحة المنهج وموافقته لكتاب الله وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم.

والمؤتمرات العامة قد لا تؤتي أكلها، وقد يكون لها بعض الآثار السلبية ولذلك صدر بيان عن الجماعة عبر موقعها الإلكتروني بينا فيه موقف الجماعة من الأحداث.



من أخبار الجماعة



فروع

الجماعة

بالمركز

العام

تغطية رئيس التحرير / جمال سعد حاتم سامح أبو الروس







أكد الرئيس العام على أن الجماعـة تسـيـر في إطارين:

في الإطار الأول جمع أهل العلم والتواصل معهم ومناقشتهم وقد نتقدم معًا وبصورة جماعية للمسئولين في الدولة بمطالبنا في المناهج الإسلامية والإصلاحات المختلفة بلا شنوذ في الآراء وبلا إفراط ولا غلو في المواقف وإنما بوسطية في المنهج. ونحن نطالب بإصلاح عام عبر الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر.

الإطار الثانى: الإصلاح من الداخل من خلال الإطار الفروع إصلاحا شاملا في الإدارة وأن نحيي دور المسجد وأن نعمل بروح الفريق.

و مطالبة وزارة الأوقاف بعودة مساجد الجماعة و و اشار إلى أن الجماعة طالبت وزارة الأوقاف قبل الأحداث وبعدها بعودة المساجد التي أخذت منا فنحن جمعية رسمية مشهرة.

ونوه الرئيس العام إلى خطر الخروج على الأصة وعلى أهمية الحذر من المساعدة على الانفلات، وأشار إلى أن موقف الجماعة واضح بضرورة الآلفة وعودة التماسك المجتمعي والترابط بين الشعب والشرطة، والحرص على الالتزام بالعمل وترك المطالبات الفئوية.

وقال بأن الجمعية لا تسعى إلى سلطة ولا تعمل بالسياسة، وإن كان يهمها الإصلاح في جميع مجالات الحياة.

وأشار إلى ضرورة الصبر والمصابرة وسلوك الطرق السليمة في رد المساجد عبر مخاطبة وزارة الأوقاف بالأوراق السليمة وإن رفضت نقوم برفع قضية أمام مجلس الدولة، ولابد أن يكون الهدف الاسمي إحياء دور المساجد، وحلق العلم، والأسابيع الثقافية على أن نقدم للناس الكتاب والسنة بفهم سلف الأمة.

وطلب الرئيس العام من القائمين على الفروع إعادة تفعيل معاهد إعداد الدعاة بصبر وتؤدة مع الالتزام بالمناهج الموضوعة التى تخرج معلمًا وداعية جيدًا، وإحياء حلقات تعليم القرآن الكريم حفظا وتلاوة ونبه إلى أهمية تحسين العلاقة مع أفراد المجتمع بكافة فئاتهم وأطيافهم من مثقفين وحرفيين وعمال وطلاب وغيرهم.

وأشار إلى أهمية إعداد الكوادر الدعوية كصفً ثان من الشباب القادر على حمل المسئولية بأمانة وقوةً على منهج أهل السنة مع أهمية البنل والعطاء فى سبيل الله وأن نكون على أخالق الفضادء عندما نتعامل مع الآخرين وأن ندعوهم بالحكمة والموعظة الحسنة.

#### 👊 أنصار السنة لن تكون حزبا !! 👊

وختم الرئيس العام كلمته بأن موقف الجماعة من الانتخابات القادمة واضح، فنحن لن نكون حزبًا ولا تجمعًا ولا ينبغي للدعاة الفضالاء أن يدخلوا هذا المعترك، ولكن الجماعة قد تؤيد الفضلاء الانقياء إن

قرروا الترشح في المجالس النيابية ليصدعوا بالحق ونحن إنما نريد لهذا البلد صبغة دينية شرعية.

ونحن على موقفنا من الحرص على وحدة الصف والالتزام بمنهج أهل السنة وندعو إلى الله ونرشد الشباب، ونسأل الله أن يصلح حال أمتنا.

وفي كلمته في الجلسة قال الدكتور عبد العظيم بدوي المشرف العام على المجلة ونائب الرئيس العام:

إننا نعيش في زمن الفتن فيجب على كل إنسان ان يتثبت ولايدفعه الحماس ولا الانفعال للخوض في أي أمر بغير حق ولا اتباع للمنهج الصحيح.

وأشار إلى أن الدعاة إلى الله يجب عليهم أن يعرضوا كلامهم على القرآن والسنة بفهم سلف الأمة؛ لأن بعض الناس قد يتكلم في مسائل كبيرة وليس له مستند إلا كلام فلان، ونحن لسنا مقلدين بل نحن متبعون، وفرق كبير بين التقليد والاتباع، والاتباع أن تقول قولاً تعرف دليله، فلا ينبغي لنا أن نتكلم بسهولة في مسائل لو حدثت في عهد الفاروق عمر لجمع لها أهل يدر.

ونوه نائب الرئيس العام إلى أن الكلام في مصير الأمم لا ينبغي أن يؤخذ من الأفراد، وإنما كبار الأئمة وجمهورهم وإجماع السلف إن وجد، وإلا ففي رأي الجمهور قوة وهو خير من رأي الأفراد إن شاء الله.

ودعا للإكثار من الإجتماعات الدورية للعلماء وأئمة الفروع لتقريب الأرواح والأبدان وجمع الفروع على ما يحبه الله ويرضاه.

وفي مشاركته أثناء الجلسة الشيخ/ أسامة سليمان أشار إلى خطورة استخدام الديمقراطية لتحصيل مصلحة شرعية، وأكد على أهمية ضبط الحرية بميزان الشرع لا بميزان الأهواء، كما نوّه إلى أن ما حدث كشف النفاق والخداع في مجالات كثيرة في المحتمع.

وخُتم كلامه بالتنبيه على ضرورة التمسك بالمنهج السلفي الوسطى.

وقال الشيخ/ محمد رزق ساطور مؤكدًا على التزام المنهج القويم منهج أهل السنة والجماعة، واحترام القواعد في الحصول على المساجد وإحياء دورها، وأهمية القرب من الشباب وتوجيههم والعمل على غرس المبادئ السمحة في نفوسهم.

في كلمة مدير إدارة الدعون الشيخ/ علي حشيش طالب بالنظر إلى الإرادة الكونية والإرادة الشرعية، ونبه إلى أهمية احتواء الشباب وتعليمه، ورغب في تكوين رابطة لشباب أهل السنة كما لغيرهم وعدم ترك الشباب للضباع والفساد.

هذا والله نسال أن يحمي البلاد والعباد ويوفق الجميع لما يحبه ويرضاه. والحمد لله رب العالمين

# مجلة التوحيد - ميراث الأنساء





- و تعلق مجلة التوحيد عن وجود مجلدات التوحيد للبيع وقد تقرر أن يكون؛ سعر المجلد لأي سنة داخل مصر ثالأ فراد والهيئات والمؤسسات ودور النشر ٢٥ جنيها مصريا، وفروع أنصار السنة ٢٢جنيها مصريا.
- ويتم البيع للأفراد خارج مصر بسعر ١٥ دولارًا أمريكياً. والهيئات والمؤسسات ودور النشر ١٠ دولارات أمريكية.
- لأول مرة نقدم للقارئ كرتونة كاملة تحتوي على ٢٩ مجلداً من مجلة التوحيد عن ٢٩ سنة كاملة.
  - 🛚 ٧٣٥ جِنْيِهِ لِلكِرتِونَةَ لِلأَفِرادِ والهِيئَاتِ والمُؤسساتِ داخِلِ مِص ٢٦٠ دولار شاملة سعر الشحِنْ لِنْ يطلبها خارج مصر.



# श्रीमस्त्रो। दृष्टमा भिष्यु। द्रविदे

# تأسست عام ١٣٤٥ هـ - ١٩٢٦ م

## ومن أهدافهاء

١- الدعوة إلى التوحيد الخالص المطهر من جميع الشوائب. وإلى حبد الله تعالى حبًّا صحيحًا صادفًا يتمثل في طاعته وتقواه، وحب رسول الله صلى الله عليه وسلم حبًّا صحيحًا صادفًا يتمثل في الاقتداء به واتخاذه أسوة حسنة.



الدعوة إلى أخذ إلدين من نبعياء الصافيين : القرآن
 والسنة الصحيحة، ومجانبة البدع والخرافات ومحدثات
 الأمور.



 الدعوة إلى ربط الدنيا بالدين بأوثق رباط: عقيدة وعملاً وخلقا.



الدعوة إلى إقامة المجتمع المسلم، والحكم بما أنزل الله ، فكل مشرع غيره - في أي شأن من شنون الحياة - معتد عليه سبحانه، منازع إياه في حقوقه.

را تفلو منها مكتبة - ويمتاع إليها كل بيت