

### المراكه الأخاركما

#### حسّا الإصابال صنأ بملدلة المتياز صاعب المتياز

جماعة أنصار السنة المحمدية السنة التاسعة والثلاثون العدد 1873 ذو القعدة 1871 هـ

#### رئيس مجلس الإدارة

د. عبدالله شاكر

#### المشرف العام

د. عبدالعظيم بدوي

#### اللجنة العلمية

زگريا حسيني محمد جمال عبدالرحمن معاوية محمد هيكل

#### المركز العام

هاتف: ۲۳۹۱۵۵۷۳ - ۲۳۹۱۵۵۷۳ موقع الركز العام: WWW.FLSONNA.COM

#### 📉 ثمــن النسخـة

مصر ۱۵۰ قرشاً، السعودية ٢ ريالات، الإمارات ٢ دراهم، الكويت ٥٠٠ فلس، المغرب دولار أمريكي، الأردن ٥٠٠ فلس، قطر ٦ ريالات، عمان نصف ريال عماني، أمريكا ٢ دولار، أوروبا ٢ يورو

#### الاشتراك السنوي

 قالداخل ٢٥ جنيها (بحوالة بريدية داخلية باسم مجلة التوحيد - على مكتب بريد عابدين).

 ٢. ي الخارج ٢٠ دولارا أو ٧٥ ريالا سعوديا أو ما يعادلهما.

ترسل القيمة بسويفت أو بحوالة بنكية أو شيك على بنك فيصل الإسلامي - فرع القاهرة - باسم مجلة التوحيد - أنصار السنة (حساب رقم / ١٩١٥٩٠).

م. دار الجمهورية للصحافة

#### "السرام عليكم"

#### وو الفشل الذريع وو

إذا اعتدى طفلٌ صغيرٌ على رجلٍ قوي عملاق كبير؛ لا يستطيع ذلك الطفل فعل شيء أكثر من أن يسبّه ويشتمه، أو أن يرميه بطوبة أو حجر، ثم بولى مدررًا ولا نُعَقّب.

وماذا عسى أن تُحدِث رمية طفل لحجر، في عملاق قوي من خطر؟!!

ذلك لأن الطفل ضعيفٌ هزيل، لا حول له ولا قوة، ولا برهان له ولا حُجَّة.

هذا ما يفعله الغربيون مع الإسلام؛ ففي الوقت الذي استطاعوا فيه أن يُبْدعوا في أدق وأشق الصناعات، وأن يحرزوا في ذلك سبقًا عظيمًا وتقدمًا هائلاً؛ لم يستطيعوا أن يأتوا ببرهان أو حجة يقاومون بها أقصر سورة من سور القرآن العظيم الذي أنزله الله تعالى على الرسول الكريم فراحوا كالأطفال يسبُّون الأبطال، ويسعون إلى إحراق دين قوي عملاق، ليطفئوا بالأقواه نورًا أراده الله.

﴿ وَيَاْبَى اللَّهُ إِلاَّ أَنْ يُسَتِمَّ نُسُورَهُ وَلَسَوْ كَسِرِهَ \_ الْكَافِرُونَ ﴾ [التوبة: ٣٢].





#### رئيس التحرير

#### جمال سعد حاتم

#### مدير التحرير الفني

#### حسبن عطا القراط

#### سكرتير التحرير

مصطفى خليل أبو المعاطي

#### التنفيثالفني

أحمد إبراهيم صوابي



نقدم القارئ كرتونة كاملة تحتوي على ٢٨ مجلدا من مجلدات مجلة التوحيد عن ٢٨ سنة كاملة ٧٠٠ جنيها للأفراد والهيئات والمؤسسات داخل مصر و ۲۵۰ دولارا خارج مصر شاملية سعير الشجن

#### البريد الالكتروني

MGTAWHEED@HOTMAIL.COM رئيس التحريره

GSHATEM@HOTMAIL.COM التوزيع والاشتر اكات

SEE2070@HOTMAIL.COM موقع المجلة على الإنترنت،

WWW.ALTAWHED.COM

#### التحرس

٨ شارع قولة - عابدين - القا لرة ב: ۱۰۲۲۲۲۰ - פוציים: דרריו איז

قسم التوزيع والاشتر اكات -: FO301PTT

Mary Bush Bush Salas Cal

مؤسسة الأهرام وفروع أنصار السنة الحمدية

#### "فواهذا العدد"

the me to one had not all a should a

har Wine of a throughout park to our

افتتاحية العدد: بقلم/ الرئيس العام ٢ كلمة التحرير: يقلم/ رئيس التحرير هل حي فاطمة يستوحب كره عائشة رضي الله عنهما؟!: إعداد/ زكريا حسيني محمد باب الفقه: إعداد. د/ حمدي طه دراسات شرعية: إعداد/ متولى البراجيلي درر العصار: إعداد/ على حشيش لف العدد: خائل العبات الحارام وبرك اعداد. د/ع بدال عظیم بدوی دروس تربوبة من فريضة الحج: إعداد/ معاوية محمدهد كل ٢٨ سين الحج: إعداد/ صلاح نجيب الدق واحمة المتوصيد: إعداد/ علاء خضر ٢٦ أخطاء يقع فيها الحجيج: إعداد/ أيمن دياب كيف حج رسول الله 🍔 ؟: إعداد/ سعيد عامر 👚 😘 كيف بيؤدي الحياج منتاسك الحج والتعتميرة؟: ` إعداد المستشار/ احمد السيد على ١٠٠٠ ١٦٤ المرأة في الحج: إعداد/ جمال عبدالرحمن تحديث العاعية من القاصص الواهية: إعداد/على حشيش الاستعانة بالصبر والصلاة: إعداد. د/ جمال المركبي ٧٥ عصمة الأئمة عند الشبعة : أسامة سلحمان ٢٢ من تسراث السشديخ/ عسبدالسرحسان السوكدل: اعداد: فتحى أمين عثمان الاقتصاد الإسلامي: إعداد. د/ على المسالوس القصة في كتاب الله: عبد الرزاق السيد عيد 19 الخروف بالمساو الجالمات اعالية ٢٧





كالمراعي عدرمة وأدن عداس أذيدنا فالا فزلت في

فسياء الطبي ﴿ خَاصَةَ إِلَى أَنْ قَالَ: ﴿ لَا يَكُولُ لِي الْأَمِي لاَ فِكُنَّ اللَّهِ لِللَّهِ لاَ فِكُنَّا



لا تخلو منها مكتبة ويحتاج إليها كل بيت

- او الله بعيدة الشعبة واستطاقي مهدة العن

Upload by: altawhedmag.com

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على أشرف الأنبياء والمرسلين، وعلى آله وصحبه الطبيين الطاهرين ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين.. أما بعدُ:

فإن أهل السنة والجماعة يعرفون قدر الصحابة ومنزلتهم، وفضل آل البيت وعلو مكانتهم دون غلو أو جفاء في ذلك، وزوجات النبي ألله تعالى: أمهات المؤمنين من آل بيته، قال الله تعالى: هِيَا نَسِاءَ النَّبِيِّ لَسُتُنُ كَأَحَد مِنَ النِّسَاء إِن اتَّقَيْتُنُ فَي نَسَاءَ النَّبِيِّ لَسُتُنُ كَأَحَد مِنَ النِّسَاء إِن اتَّقَيْتُنُ فَلَا تَخْضَعْنَ بِالْقَوْلِ فَيَطْمَعَ النِّنِي فِي قَلْبِهِ مَرَضُ وَقُلْنَ قَوْلًا مَعْرُوفًا (٣٧) وَقَرْنَ فِي بُيُوتِكُنُّ وَلَا تَبَرَّجْنَ تَبَرُّجْ الْجَاهليَّةِ الأُولَى وَأَقَمِّنَ الصَّلاَة وَاتِينَ النَّهُ لِيُدُهبَ اللَّهُ لِيُذْهبَ عَلَى عَنْكُمُ الرَّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِرَكُمْ تَطْهِيرًا ﴾ عَنْكُمُ الرَّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهّرَكُمْ تَطْهِيرًا ﴾ عَنْكُمُ الرَّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهّرَكُمْ تَطْهِيرًا ﴾

[الأحزاب: ٢٢، ٢٣].

وقد استدل أهل العلم بهذه الآيات على أن أزواج النبي قد من آله وهذا هو الصحيح. قال ابن كثير رحمه الله -: «وهذا نص في دخول أزواج النبي قد في أهل البيت ههنا؛ لأنهن سبب نزول هذه الآية، وسبب النزول داخل فيه قولاً واحداً، إما وحده على قول، أو مع غيره على الصحيح».

ثم ذكر عن عكرمة وابن عباس انهما قالا: نزلت في نساء النبي في خاصة، إلى أن قال: «ثم الذي لا يشك فيه من تدبر القرآن أن نساء النبي شد داخلات في قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُدْهِبَ عَنْكُمُ الرَّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرُكُمْ تَطْهِيرًا ﴾، فإن سياق الكلام معهن، ولهذا قال تعالى بعد هذا كله: ﴿وَاذْكُرْنَ مَا يُتُلّى فِي بُيُوتِكُنُ مِنْ آياتِ اللَّهُ وَالْحِكْمَةِ ﴾ أي: اعملن بما ينزل الله تبارك وتعالى على رسوله في بيوتكن من الكتاب والسنة...

وعائشة الصديقة بنت الصديق - رضي الله عنهما - أولاهن بهذه النعمة واحظاهن بهذه الغنيمة،



وأخصهن من هذه الرحمة العميمة، فإنه لم ينزل على رسول الله 😻 الوحيُّ في فراش امراة سواها، كما نص على ذلك صلوات الله وسلامه عليه.

قال بعض العلماء: لأنه لم يتزوج بكرًا سواها، ولم ينم معها رجل في فراشها سواه، فناسب أن تخصص بهذه المزية، وأن تفرد بهذه المرتبة العلية». [تفسير ابن كثير جـ٣ / ٦٥٣ – ٦٥٧].

وقال أبو السعود – رحمه الله – في تفسيره: «وهذه كما نرى أية بينة وحجة نيرة على كون نساء النبي في من أهل بيته، وهي قاضية ببطلان رأي الشيعة في تخصيصهم أهلية البيت بفاطمة وعلى وابنيهما – رضوان الله عليهم –، وأما ما تمسكوا به من حديث الكساء وتلاوته في الآية بعده، فإنما يدل على كونهم من أهل البيت، لا على أن من عداهم ليسوا كذلك. فزوجاته إذا في من آل بيته، ولذلك حرمت عليهن الصدقة، ويدل لذلك ما رواه ابن أبي شيبة بإسناد صحيح عن ابن أبي مليكة: «أن خالد بن سعيد بعث إلى عائشة ببقرة من الصدقة فردتها وقالت: إنا آل محمد لا تحل لنا الصدقة».

قال ابن القيم: «وإنما دخل الأزواج في الآل وخصوصاً أزواج النبي في تشبيهاً لذلك بالنسب، لأن اتصالهن بالنبي في غير مرتفع، وهن محرمات على غيره في حياته وبعد مماته، وهن زوجاته في الدنيا والآخرة، فالسبب الذي لهن بالنبي في قائم مقام النسب، وقد نص النبي في على الصلاة عليهن، ولهذا كان القول الصحيح - وهو منصوص الإمام أحمد رحمه الله، أن الصدقة تحرم عليهن؛ لانها أوساخ الناس، وقد صان سبحانه ذلك الجناب الرفيع وآله من كل أوساخ بني أدم». [جلاء الأفهام ص٣١٠].

وقد أورد الشيخ الألباني - رحمه الله - في السلسلة الصحيحة تحت رقم (٢٠٣٦) حديث: «كل سبب ونسب منقطع يوم القيامة إلا سببي ونسبي»، وعزاه إلى ابن عباس وعمر وابن عمر والمسور بن مخرمة - رضي الله عنهم -، وذكر من خرجة عنهم، وقال: وجملة القول: إن الحديث بمجموع هذه الطرق صحيح، والله اعلم».

ولقد درج المسلمون على تبجيل امهات المؤمنين ومعرفة قدرهن ومكانتهن، ويعتقدون انهن امهات للمؤمنين؛ أخذًا من قوله تعالى: ﴿ النَّبِيُّ أَوْلَى بِالْمُؤْمِنِينَ مِنْ انْفُسِهِمْ وَاَزْوَاجُهُ أُمُهَاتُهُمْ ﴾ [الأحزاب: ٦]، غير أن الرافضة خالفوا كلام الله، وأذوا بعض أزواجه ﷺ، وتناولوهم بالثلب والطعن كما فعلوا مع كثير من الصحابة.

ومن أمهات المؤمنين اللاتي تناولها الرافضة بالتنقص والسبّ أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها الصديقة بنت الصديق الأكبر، حبيبة رسول الله ، والعجب كل العجب من قوم يزعمون محبة النبي ، ثم يطعنون ويقذفون بعضًا من أهله!!

اليس في ذلك طعن وإيذاء للنبي الله عنه الدين الله عنها الدين الله عنها بذكر قبيح من الله رضي الله عنها بذكر قبيح من الفاحشة، فقال الحسن: يا غلام، اضرب عنقه، فقال له العلويون: هذا رجل من شيعتنا، فقال: معاذ الله، هذا رجل طعن على النبي الله قال الله تعالى: ﴿ الْخَبِيثَاتُ لِلْخَبِيثِينَ وَالْخَبِيثُونَ لِلْخَبِيثَاتِ ﴾، فإن كانت عائشة خبيثة فالنبي خبيث، فهو كافر، فاضربوا عنقه، فضرب عنقه. [الصارم المسلول ص٥٦٥].

قال ابن تيمية - رحمه الله -: «لما كان رَمْي أمهات المؤمنين أذّى للنبي ي بُعنَ صاحبه في الدنيا والآخرة...، ومما يدل على أن قذفهن أذّى للنبي ... ما خرجاه في الصحيحين في حديث الإفك عن عائشة قالت: «فقام رسول الله في فاستعذر من عبد الله بن أبي بن سلول، وقال: يا معشر المسلمين، من يعذرني من رجل قد بلغني أذاه في أهل بيتي، فوالله ما علمت على أهلي إلا خيرًا، ولقد ذكروا رجلاً ما علمت عليه إلا خيرًا، وما كان يدخل على أهلي إلا معي». [الحديث متفق عليه وانظر مجموع الفتاه ي ١٥ / ٣٦٢].

وقال الحافظ ابن كثير في معرض كلامه على حادثة الإفك: «هذه العشر الآيات كلها نزلت في شان

عائشة أم المؤمنين - رضى الله عنها - حين رماها أهل الإفك والبهتان من المنافقين بما قالوه من الكذب البحت، والفرية التي غار الله تعالى لها ولنبيه صلوات الله وسلامه عليه، فأنزل الله براءتها؛ صيانة لعرض رسول الله 🐉 ... ، وقد أجمع العلماء – رحمهم الله – قاطبة على أن من سبَّها بعد هذا ورماها بما رماها به بعد هذا الذي ذُكر في هذه الآية، وهي: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَرْمُونَ الْمُحْصِنَاتِ الْغَافاذَت الْمُؤْمِنَاتِ لُعِنُوا في الدُّنْيَا وَالآخِرَة ﴾ فإنه كافر؛ لأنه معاند للقرآن». [تفسير ابن كثير ٣/ ٣٦٩ - ٣٧٩]. فيا ويل من سبِّ أو طعن على أم المؤمنين عائشة، وهل يُعدُّ مثل هذا من المؤمنين؟!

وعائشة أم المؤمنين أفقه نساء الأمة على الإطلاق، وهي ممن ولد في الإسلام، وكان تزويجه بها 🥞 إثر وفاة خديجة، فتزوج بها وبسودة في وقت واحد، ثم دخل بسودة، فتفرد بها ثلاثة أعوام حتى بنى بعائشة في شوال بعد وقعة بدر، وما تزوج بكراً سواها، وأحبها حبًا شديدًا كان يتظاهر به، بحيث إن عمرو بن العاص رضي الله عنه - وهو ممن أسلم سنة ثمان من الهجرة - سأل النبي 🗯: أي الناس أحب إليك يا رسول الله؟ قال: عائشة. قال: فمن الرجال؟ قال: أبوها». [البخاري: ۲۲۲۲، مسلم: ۲۲۲۲].

قَالَ الذَّهبِي - رحمه الله - بعد سياقه لهذا الحديث: «وهذا خبر ثابت على رغم أنوف الرواقض، وما كان عليه السلام ليحب إلا طبيًا، وقد قال: «ولو كنت متخذًا خليلاً من هذه الأمة؛ لاتخذت أبا بكر خليلاً، ولكن أخوة الإسلام أفضل» [متفق عليه]، فاحبُ أفضل رجل من أمته، وأفضل امرأة من امته، فمن أبغض حَبيبيُّ رسول الله ﷺ فهو حرى أن يكون بغيضًا إلى رسول الله ﷺ، [سير

أعلام النبلاء ٢ / ١٤٢].

وقد عقد البخاري - رحمه الله - بابًا في الصحيح قال فيه: «باب من أهدي إلى صاحبه، وتحري بعض نسائه دون بعض»، ثم ذكر حديث عائشة، وفيه: كان المسلمون قد علموا حب رسول الله 🐉 عائشة، فإذا كانت عند أحدهم هدية يريد أن يهديها إلى رسول الله 🍇 أخْرها، حتى إذا كان في بيت عائشة بعث صاحب الهدية إلى رسول الله ﷺ في بيت عائشة، فأرسلن بعض زوجاته أم سلمة إليه الوحى لم يأتني وأنا في ثوب أمرأة إلا عائشة»، ولما كلمته فاطمة أبنته قال لها: «يا بنية، ألا تحدين ما أحب؟» قالت: بلي، ولما جاءت زينب بنت جحش ورفعت صوتها ونالت من عائشة، حتى نظر رسول الله 👛 إلى عائشة هل تكلم، فتكلمت عائشة ترد على زينب حتى أسكتتها، فنظر النبي 🐉 إلى عائشة، وقال: «إنها بنت أبي بكر». والحديث بتمامه في الصحيحين وغيرهما.

قال عطاء بن أبي رباح: كانت عائشة أفقه الناس، وأحسن الناس رأيًا في العامة.

وقال الزهري: لو جُمع علم عائشة إلى علم جميع النساء؛ لكان علم عائشة أفضل. [سير أعلام النباذء للنهبي ٢/ ١٨٠]. رضي قام الله الرجل عالمة وضي ١٨٠ / ٢ وبنه للعالم الرجل عالمة وضي ١٨٠ / ١٨٠].

وفضلها ومناقبها كثيرة جدًا ذكر بعضها ابن القيم في جلاء الأفهام وملخصه: «أنها كانت أحب الناس إلى رسول الله ﷺ، وأنه لما نزلت عليه أية التخيير بدأ بها فخيرها، فاختارت الله ورسوله، واستن بها بقية أزواجه، وأن الله برأها مما رماها به أهل الإفك، وأنزل في عذرها وبراءتها وحيًّا يُتلى في محاريب المسلمين وصلواتهم إلى يوم القيامة، وشبهد لها بأنها من الطيبات، ووعدها المغفرة والرزق الكريم، وأن أكابر الصحابة - رضى الله عنهم - كانوا إذا أشكل عليهم الأمر من الدين استفتوها، فيجدون علمه عندها، وأن رسول الله 🐉 تُوفي في بيتها وفي يومها، وبين سَحّرها ونَحْرها، ودفن في بيتها، وأن الملك أرى صورتها للنبي 🌞 قبل أن يتزوجها في سُرُقة حرير، فقال: «إن يكن هذا من عند الله يمضه». [البخاري ٥٠٧٨].

هذا بعض ما ذكره أهل العلم في فضلها ومكانتها، وإنا نشهد الله على حبها وحب نبينا 🌉 وجميع زوجاته وأل ببته وصحابته وكل مؤمن تقي، وأسأل الله أن يجمعنا بهذا الحب مع هؤلاء الإبرار الإطهار في جنته ودار كرامته. وأخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين. ﴿ يَمَا عَمَالِهَا إِنَّا فِي

الحمد لله الذي أثنى في كتابه على أم المؤمنين وبراً ها بقوله: ﴿ إِنَّ اللَّذِينَ حَامُوا بِالأَوْكَ عُصِيْبَةً مَنْكُمْ لَا يَحْمُ لَا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَلَى الْمُو خَيْرٌ لَكُمْ لَكُلَّ امْرِي مَنْهُمْ مَا لَكُتْسَبُ مِنَ الاِثْمِ وَالَّذِي تَوَلِّى كَثْرُهُ مَنْهُمْ لَهُ عَذَابٌ عَظيمُ (١١) لَوْلًا أَنْ سَبَعِعْتُ مُوهُ ظَنَّ الْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ لِللَّهُ وَالْمُؤْمِنَاتُ لَلهُ النَّورِ: ١١ - ١٢] بَانُفُونِ وَالْمُؤْمِنَاتُ لَا النَّورِ: ١١ - ١٢] ومَعَنَا

فإن العين لتدمع، وإن القلب ليحزن، والفؤاد يكتوي ونحن نتلقى الضربات والطعنات في أعز ما نملك، وأحب ما يُحبُ في ريننا بوصية نبينا، تُطْعَنُ في رسولنا واحباتُه، في زوجاته أمهات المؤمنين، ابنة الصديق الأمن، في ثوابت الدين، في اعراضنا تُنتهك، في ديننا نُبتلي، وأمتنا قد اعتراها الصمت والوهن والهزال والسكوت والخنوع،

إن قلبي يتالم، وأنفاسي تضيق، مما نرى ونسمع وما نزال صامتين، أم المؤمنين تُرسى بسبهام الغدر وتُطعنُ بابشع الطعنات، والسهام تُصوبُ تجاه من فضلها الأمين رسول رب العالمين في على سائر نسائه حين قال: «فضل عائشة على النساء كفضل الثريد على سائر الطعام». [متفق علي].

وعندما سُئل ﷺ عن: اي الناس أحبُّ البك يا رسول الله؟ فقال: «عائشة». قبل: فمن الرجال؛ قال: «أبوها». [متفق عليه].

ومارقون مُدَّعُون يهددون بحرق قرآننا، والله تعالى حافظ ومارقون مُدَّعُون يهددون بحرق قرآننا، والله تعالى حافظ قرآننا، ويزعمون آثمون ممن يعيشون بيننا يُشكَكُون في قرآننا، ويزعمون حاقدين واهمين أنه قد وقع فيه التحريف، والله تعالى حافظ دينه من مزاعم الحاقدين على الإسلام، بل على البشر أجمعين، ممن يريدون تضليلهم، والتغرير بهم ليحرموهم من نور الحق الذي جاء به الإسلام، وما يحمله من خير للبشرية أجمع، محاولين إشعال نار الفتنة والعداوة بينهم وبين المسلمين !!

وتطاول جديد من زعيم ما يسمى بالقرائيين من خلال تشكيكه في احد رواة صحيح سنة نبينا ، وزعمه ان كتاب «صحيح البخاري» يتناقض مع الإسلام، ويمتلئ بالعداء لله ولسوله الله وإنا إليه راجعون، وحسينا الله ونعم

#### 😑 عائشة أم المؤمنين... والله راذ كيد المنافقين 11 👓 📥

لقد اكتوت اكباد المسلمين بنار مَن أعمى الحقد أبصارهم، وراحوا يصببون نار كيدهم، فهم الضالون المضلون، راحوا يسبون الرسول في وصحابته وآل بيته، أعمى الله أبصارهم عن الحق فراحوا يسبون أم المؤمنين، ووصل الضلال بهذا المارق المدعو «ياسر حبيب» أن يقيم الاحتفالات السنوية فرحا بذكرى موت السيدة عائشة رضى الله عنها، بل وصل حد السفه من ياسر حبيب (وما هو بحبيب) إلى الزعم (قطع الله لسانه) إلى أن السيدة عائشة بنت أبي بكر في النار، بل هي في قعر جهنم ونحن نعوذ بالله من هذا البهتان – قائلاً، «إن هذا الشعار الذي ترونه ليس مكتوبا من فراغ، هذا الشعار «عائشة في النار» مبني على أدلة من الكتاب والسنّة، والحق أن الكتاب



النبي ﷺ بأم عبد الله، وهي لم تلد له، فعَنْ عَائشَهُ رضى الله عنها قَالَتْ: أَتَيْتُ النَّبِيِّ عِنْ بِابْنِ الزُّبَيْرِ فَحَنْكُهُ بِتَمْرَةٍ، وَقَالَ: هَذَا عَبْدُ اللَّهِ وَأَنْتَ أُمُّ عَبْدِ اللَّهِ. [احمد ٢٤٦٦٣ وصححه ابن حبان وغيره].

□ أمنا عائشة رضى الله عنها مُنحت زكاءً وحفظًا ثاقبًا. قال ابن كثير: لم يكن في الأمم مثل عائشة في حفظها وعلمها وفصاحتها وعقلها. ويقول الذهبي: أفقه نساء الأمة على الإطلاق، ولا أعلم في أمة محمد 🐲 ولا في النساء مطلقًا امرأة أعلم منها.

□ تجاوز عدد الاحاديث التي روتها الفين ومائة حديث، يقول عروة بن الزبير: ما رابت احدًا أعلم بفقه ولا بطب ولا بشعر من عائشة رضى الله عنها.

□ كانت رضوان الله عليها مرجعًا لكبار الصحابة، وكانت تفتى في عهد عمر وعثمان، رضي الله عنهما، واستمرت تفتى من بعدهما، إلى أن ماتت رحمها الله ورضى عنها، وقد عاشت بعد النبي ﷺ قرابة خمسين

□ كانت أمنا عائشة -أم عبد الله رضوان الله عليها- قوية في دين الله تعالى، تأمر بالمعروف وتنهى عن المنكر، وتغضب لله عز وجل، قالت بنت أبي علقمة: رأيت حفصة بنت عيد الرحمن بن أبي بكر دخلت على عائشة وعليها خمار رقيق يَشْفُ عن حنييها، فشيقته عائشة عليها، وقالت: أما تعلمين ما أنزل الله في سورة النور؟! ثم دعت بخمار فكستها.

□ أمنا عائشة رضى الله عنها وعن أبيها، كان الوحى ينزل على رسول الله 🎥 وهو في لحافها، وقبض رسول الله 🎂 وهو بين سَحْرها ونحرها، ودُفنَ في حجرتها.

□ نُصَرَت دين الله، فكانت تساعد أختها أسماء ذات النطاقين في تجهيز الطعام للنبي 👛 وابيها وهما في الغار عند الهجرة.

□ أمنا أم عبد الله عائشة رضى الله عنها تعرضت لبلاء عظيم ومحنة شديدة وآلام مُوجعة، حيث قذفها المنافقون والسماعون لهم بعرضها، واتهموها بشرفها، وكعادة قالة السوء من المنافقين، وأعداء الله راحوا ينشرون الخبر، وينسجون حوله الاتهامات والافتراءات، والتي تداعت إلى أذن رسول الله على، وأثّرت في نفسه، وكان وقعها شديدًا على أبيها أبي بكر وأمها أم رومان، بل والمسلمين جميعًا، وبكت أمنا بكاءً وأيّ بكاء، لا يرقأ لها دمع، ولا تكتحل بنوم حتى ظن أبواها أن البكاء فالق كبدها، وخُرُتْ مغشياً عليها فما استفاقت إلا وعليها حمى بنافض [اضطراب الحسد من شدة الحمى]، فالقت عليها أمها كل ثوب في البيت وغطتها، وقد مكث النبي 🦥 شهرًا لم يوح إليه شيء في شبان عائشية، وبعد مُضيُّ شهر من هذا البلاء



والسنة منهم يراءاا

وراح يوجه حقده الدفين تجاه أم المؤمنين، وليس ذلك بجديد على تلك الفئة، رد الله كيدهم، وأعمى بالحق أبصارهم!!

#### 🗯 عائشة. النزلة العالية والتبرئة الربانية 🗓 💬

إن من أصول أهل السنة والجماعة: محدة صحابة رسول الله ﷺ، ومعرفة ما لهم من فضائل وسابقة في الإسلام، وأهل السنة يتولون أزواج النبي 👛، ويؤمنون بأنهن أمهات المؤمنين بنص كتاب رب العالمين، ويؤمنون بأنهن أزواجه في الآخرة، ومن أعظم زوجات النبي 🐲 قدرًا وأعلاهن مكانة وأرفعهن شرفًا: الصديقة بنت الصديق، أمنا عائشة بنت أبي بكر الصديق، حبيبة حبيب الله، الحَصَان الرزان، الزوجة الصبورة الوفية، العالمة الخُلُوقة، فكم لها من الفضائل الجمة، وكم لها من المنازل العظيمة التي يعجز المؤرخون والمدونون عن وصفهااليا المدار ومدايا

□ اختارها الله لنبيه؛ حيث رأها في المنام كما جاء في الصحيحين: عَنْ عَائِشُةَ، رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا، أَنَّ النَّبِيُّ صَّ قَالَ لَهَا: «أُريتُك في الْمَنَامِ مَرَّتَيْنِ أَرَى أَنَّك في سَرَقَة منْ حَرِيرٍ، وَيَقُولُ: هَذه امْرأَتُكَ، فَاكْشَفْ عَنْهَا فَإِذَا هي أَنْت، فَأَقُولُ: إِنْ يَكُ هَذَا مِنْ عِنْد الله يُمْضِه، [متفق عليه]. □ وقد كانت نعم الزوجة لخير الأزواج، أعطيت حُسن خَلْق وخُلق، وفصاحة في اللسان، ورجاحة عقل، ورصانة رأي، وتحبُّب إلى بعل!

□ إن غضبت لم يُخرجها غضبها عن وقارها وأدبها، وإنما تهجر اسم النبي 👛 بلسانها، وقد كثَّاها

العظيم نزل الوجي، فلما سُرِّي عن رسول الله ﷺ؛ سُرِّيَ عنه وهو يضحك، فكان أول كلمة تكلم بها: «با عائشة، احمدي الله فقد برأك، وأنزل الله عز وجل: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ جَاعُوا بِالإقْك عُصْبَةً مِنْكُمْ لاَ تَحْسَبُوهُ شَرًّا لَكُمْ بَلْ هُوَ خَيْرٌ لَكُمْ لِكُلِّ امْرِئ مِنْهُمْ مَا اكْتَسَتَ مِنَ الاِثْمِ وَالَّذِي تَوَلِّي كَبْرَهُ مِنْهُمْ لَهُ عَذَابٌ عَظِيمٌ (١١) لَوْلاً إِذْ سَمَعْتُمُوهُ ظَنَّ الْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بِأَنْفُسِهِمْ خَيْرًا وَقَالُوا هَذَا إِفْكُ مُسِنُّ (١٢) لَوْلاً جَاعُوا عَلَيْهِ بِأَرْبَعَة شُهُدَاءَ فَإِذْ لَمْ بَأْتُوا بِالشُّهَدَاء فَأُولَئِكَ عِنْدَ اللَّهِ هُمُ الْكَانِدُونَ (١٣) وَلَوْ لاَ فَصْلُ اللَّهُ عَلَىْكُمْ وَرَحْمَتُهُ فَي الدُّنْيَا وَالآخْرَة لَمَسَكُمْ فِي مَا أَفَضْتُمْ فِيهِ عَذَابٌ عَظْيَمٌ (١٤) إِذْ تَلَقُّوْنَهُ بِٱلْسِنَتِكُمْ وَتَقُولُونَ بِأَفْوَاهِكُمْ مَا لَيْسَ لَكُمْ بِهِ عِلْمُ وُتَحْسَبُونَهُ هَبُّنَا وَهُو عَنْدَ اللَّهُ عَظِيمٌ (١٥) وَلَوْلاَ إِذْ سَمَعْتُمُوهُ قُلْتُمْ مَا يَكُونُ لَنَا أَنْ نَتَكَلُّمَ بِهَذَا سُبُحَانَكَ هَذَا بُهْتَانُ عَظِيمُ (١٦) يَعظُكُمُ اللَّهُ أَنْ تَعُوبُوا لِمثَّلَهُ أَبَدًا إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ (١٧) وَيُبِيِّنُ اللَّهُ لَكُمُ الآيَاتِ وَاللَّهُ عَليمٌ حَكِيمٌ (١٨) إِنَّ الَّذِينَ يُحِبُّونَ أَنْ تَشْبِعُ الْفَاحِشَةُ فَي الْذَينَ آمَنُوا لَهُمْ عَذَابُ أَلْبِمُ في النَّئْيَا وَالآخَرَةِ وَاللَّهُ مَعْلَمُ وَٱنْتُمْ لاَ تَعْلَمُونَ (١٩) وَلَوْلاَ فَضْلُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ وَأَنَّ اللَّهُ رَعُوفٌ رَحِيمٌ ﴾ [النور: ١٠ - ٢٠]. قال ابن كثير: «فغار الله لها، وأنزل براعتها في عشر آيات تُتلى على مر الزمان، فسمَّا ذكرُها، وعلا شانُّها، وشهد الله لها أنها من الطبيات، ووعدها بمغفرة ورزق كريم».

ومع هذه المنزلة العالية، والتبرئة الربانية تتواضع وتقول: "وَلَشَنَّني في نَفْسي كَانَ أَحْقَرَ مِنْ أَنْ يَتَكَلُمُ اللَّهُ في بَامْر يُثْنَى، وَلَكَنِّى كُنْتُ أَرْجُو أَنْ يَرَى رَسُولُ اللَّهُ في النَّوْم رُوْيًا يُبَرَّئني اللَّهُ بِهَا، فَأَنْزَلَ اللَّهُ تَعَالَى ﴿ إِنْ الْبَيْنَ جَاءُوا بِالإقْك ﴾ الْعَشْرُ الإيَاتِ» [البخاري ٧٥٠٧]!! ورجع المنافقون بالخزي والعار، وانكشف كذبهم وبهتانهم، فالله من ورائهم محيط، ويمكرون ويمكر الله والله خير الماكرين، وهو جل وعلا لدينه حافظ ولرسوله عاصم، وللمؤمنين والمؤمنات ولي وناصر!!

استانن النبي في نساءه في مرض موته أن يكون حيث شاء، وهو يريدها رضي الله عنها، وكان أخر زاده في من الدنيا أن جمع الله بين ريقه وريقها في سواك أخذته له من أخيها ولينته له، وقبض بين سحرها ونحرها، ودفن في حجرتها،

إن مرض النفاق لا يزال ينخر في جسد أمة الإسلام، وها هم ورثة النفاق في عصرنا الحالي يجاهرون بقذف أمنا عائشة، بل الادهى والأمر أنهم أقاموا احتفالاً ومؤتمراً في ذكرى وفاة أمنا عائشة؛ فرحًا بموتها، وإعلانًا لشتمها وقذفها. شُلُتْ أيديهم وقطعَتْ السنتهم واعناقهم.

فما أشد فرية الشبيعة الرافضة على الطيبة المطيبة

و شأن النفاق والمنافقين لا يزال بن خرفي جسد الأمة يزال بن خرفي جسد الأمة الاسلامية، وها هم ورثة النفاق في عصرنا الحالي يجاهرون في مقاف أمنا عائشة، فهل يتعظ يقاف أمنا عائشة، فهل يتعظ وعاة التقريب، ويبتعلون عن الله ي في ريب؟ إ

المبرأة من فوق سبع سماوات، وقد أجمع علماء الأمة قاطبة على أن من سبً عائشة رضي الله عنها ورماها بما برّأها الله منه: أنه كافر، وعن مالك بن أنس، إمام دار الهجرة – رحمه الله – قال: من سبً أبا بكر وعمر؛ جُلد، ومن سبً عائشة قُتل، قبل له: لمَ يُقْتَلُ في عائشة؟ قال مالك: فمن رماها فقد خالف القرآن، ومن خالف القرآن، ومن خالف القرآن،

وقال الإمام النووي: براءة عائشة رضي الله عنها من الإفك براءة قطعية بنص القرآن الكريم، فلو تشكك فيها إنسان والعياذ بالله صار مرتداً بإجماع المسلمين.

وقال ابن القيم: واتفقت الأمة على كفر قانفها.

#### ت مجمع البحوث الإسلامية: مصر دولة إسلامية 👊

والهجمة مستمرة على الإسلام والمسلمين، والطعنات تكالُ من كلِّ أعداء الإسلام، والأزهر الشريف يرفض تصريحات بيشوي الرجل الثاني في الكنيسة المصرية وبطالب بالعودة عنها.

فقد أعلن مجمع البحوث الإسلامية بالأزهر الشريف عن صدمته لما نُشر مؤخرًا منسوبًا إلى أحد

كبار رجال الكنيسة الأرثوذكية بمصر، من طعنٍ في القرآن الكريم، وتدليس على علماء المسلمين.

وأكد المجمع في بيانٍ أصدره عقب اجتماعه برئاسة شيخ الأزهر الدكتور أحمد الطيب: أن هذه التصريحات قد أثارت غضب ملايين المسلمين في مصر والعالم الإسلامي؛ إذ إنها تهدد في المقام الأول الوحدة الوطنية، وطالب المجمع من أصدر هذه التصريحات بمراجعتها والعودة عنها، مؤكداً على أن العقائد الدينية للمصريين (خطّ أحمر لا يجوز المساس بها).

وقد أكد المجمع على حقيقة أن مصر دولة إسلامية بنص دستورها الذي يمثل العقد الاجتماعي بين أهلها، وقال: «ومن هنا فإن حقوق المواطنة التي علمنا إياها رسول الله على في عهده لنصاري نجران، والذي قرر فيه أن لهم ما للمسلمين، وعليهم ما على المسلمين، وأن هذه الشروط مشروطة باحترام الهوية الإسلامية وحقوق المواطنة التي نصُّ عليها الدستور».

ومن جانبه، أكد مفتى مصر الدكتور على جمعة تأييده الكامل لبيان مجمع البحوث الإسلامية بالأزهر الشريف، مؤكداً أن هذا الموقف إنما يتبع أساساً من حرص الأزهر على أمن مصر بمسلميها ومسيحييها، ولحماية الوحدة الوطنية، والتصدي لأي فتنة يمكن أن تهدد استقرار الوطن.

وقد حذر المفتى من أي مساس بالعقيدة الدينية للمصريين جميعًا.

وكان بيشوي قد تساءل في محاضرة له وُزعت ضمن الكتيب الرسمي لمؤتمر تثبيت العقيدة عما إذا كانت بعض أيات القرآن الكريم قد قيلت وقتما «قال نبي الإسلام القرآن، أم أضيفت فيما بعد في عهد عثمان»!! وفق كلامه المارق!

ودعا بيشوي إلى مراجعة القرآن الكريم، وقال بزعمه: «الحوار والشرح والتفاهم يجعل الشخص المقابل لك يبحث داخل ذهنه ويفتش حتى يلغي آية تتهمنا بالكفر».

وتعد تصريحات بيشوي لعبًا بالنّار، ومحاولة لضرب ثوابت الدين ممن يعيشون معنا على آرضنا، ومن المعروف تاريخيًا أن الرومان قد احتلوا مصر قرابة عشرة قرون، وكانوا يعتبرونها سلة غذاء للدولة الرومانية؛ لما فيها من موارد زراعية ضخمة، وفوق هذا العدانوا يضطهدون أهلها أشد الاضطهاد، بعد اعتناق ملك روما الكاثوليكية، بينما كان أهل مصر المسمون بالقبط يدينون بالارتودكسية، ورفضوا المسحول إلى مذهب الملك، فقمعهم وأضطهدهم، فهربوا التحول إلى مذهب الملك، فقمعهم وأضطهدهم، فهربوا بدينهم إلى الصحاري والجبال والمناطق النائية، وسقط منهم الآلاف على يد الدولة الرومانية المسيحية، وسقط منهم الآلاف على يد الدولة الرومانية المسيحية، وقد استمر هذا الاضطهاد قرونًا، ولم يخلص اقباط

مصر من جرائمه إلا الفتحُ الإسلامي لمصر، الذي أزاح الرومان وأخرجهم من مصر بلا رجعة، وأعاد لأهلها حقوقهم وحريتهم وكرامتهم، ورد إليهم كنائسهم.

كل هذه الوقائع التاريخية ثابتة ومسجلة ومعروفة لا ينكرها إلا جاهل أو مكابر، فالذين يظنون أن مصر كان فيها دولة قبطية قائمة قبل الإسلام واهمون؛ لأن مصر كانت ترزح تحت الاحتلال الرماني قبل الفتح الإسلامي.

#### عد محاور الشرقتحالف للثيل من دوابت الدين عد

وإن من يدافع عن البخاري بغير علم ولا هدى ولا كتاب منير، لن يرضى أن يقال عن أبيه ما يقوله البخاري عن محمد في ولكنه يرضى بطعن البخاري في خاتم النبيين، بل ويدافع عن البخاري، وقال: إن البخاري ظلّم خاتم النبيين في وافترى عليه وطعن في شخصيته وفي أخلاقياته، وفي تبليغه للدعوة، وأن البخاري قد جمع كتابه بعد وفاة النبي في بقرنين من الزمان، مشيرا إلى أنه أتبع منهجاً في بعثرة تلك الزمان، وتكرارها بصورة مختلفة تدل على مكر هائل كمن يخلط السم بالعسل.

وقد اجمع العلماء والفقهاء على أن صحيح البخاري هو أصح كتاب بعد كتاب الله، وأن على من ينتقد صحيح البخاري أن يذكر حيثيات هذا النقد ومقدماته واستنتاجه، ولا يمكن القبول لأمثال هذا المارق المدعى لينتقد البخاري، ليتصيد حديثًا للقول بأنه يتعارض مع القرآن، وأن أي محاولة للطعن في صحيح البخاري هي طعن في السنة ثم في القرآن، وأن من يقوم بالطعن كأنما يقول: إن علماء السلمين غفلوا أكثر من أربعة عشر قرنًا عما فيها، وأن الهجوم على صحيح البخاري إنما ياتي بعدما فشلت مخططات أعداء الإسلام في الطعن فيه، وفي الطعن في رسولنا الكريم ﷺ، والأمر نفسه مع صحابته رضوان الله عليهم اجمعين؛ ولأن حيلهم الخبيثة لا تنتهى كان التطاول على من نقل لنا سنة نبينا 👙 حتى تعاد الكرة، فالتشكيك في صحة ما نقله الرواة يتبعه تشكيك في السنة، ويتبعه تشكيك في القرآن الكريم، والعياذ بالله.

فاللهم انصر دينك وكتابك وسنة نبيك، وحسبنا الله ونعم الوكيل.

وأخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

الحمد لله رب العالمين، سبحانه اختار لنا الإسلام دينًا، وجعل لنا القران هاديًا وبليادً، والسنة منارًا وسبيادً، نحمده حمد الشاكرين، ونشكره شكر المقرين له بالنعمة، ونصلي ونسلم على خبر خلقه وصفوة عباده محمد بن عبد الله نبي الهدى والرحمة، صلوات الله وسلامه عليه وعلى آله وصحبه احمدين والتابعين ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين، أما بعدً:

فإن الله تعالى جعل لكل نبي اصحابًا وحواريين يؤهدون به ويتبعونه، ويذاصرونه ويؤازرونه، ويحملون الرسالة ليبلغوها الناس من بعده، وقد اختار الله عز وجل محمدًا فجعله خاتم أنبيائه ورسله، وجعل رسالته خاتمة الرسالات وذلك لأنه سبحانه اطلع على قلوب العباد فوجد قلب محمد عليه المخاره لرسالته، ثم نظر في قلوب العباد بعد قلب محمد صلوات الله وسلامه عليه فوجد خيرها قلوب الفئة التي صحبته وأمنت به واتبعت النور الذي جاء به، وهؤلاء الأصحاب منهم من كان من أقربائه، ومنهم من كان من أقربائه، ومنهم من كان من وأدبهم فاحسن تربيتهم، وأدبهم فاحسن تربيتهم، وأدبهم فاحسن تربيتهم، والهدى القويم، فرضى الله عنهم أجمعين.

وهؤلاء الأصحاب منهم من أمن به في مكة بمجرد بعثته 🛎 ، فلما هاجر؛ هاجروا معه، وتركوا بيارهم وأموالهم، ومنهم من ترك أهله وأولاده في سبيل هذا الدين، ومنهم من أمن به في المديدة، واستقبله فيها هو وأصحابه من المهاجرين، فأثنى الله تعالى على الفئتين جميعًا، وزكاهم أعظم تزكية، ورفعهم مكانًا عليًا، فقال تعالى: ﴿ وَالسَّابِقُونَ الأوُّلُونَ مِنَ الْمُهَاجِرِينَ وَالأَنْصَارِ وَالَّذِينَ اتَّبِعُوهُمْ بِإِحْسَانِ رَضَى اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ وَأَعَدُّ لَهُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي تَحْتَهَا الأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا أَبِدًا ذَلِكَ الْفُوْزُ الْعَظِيمُ ﴾ [التوبة: ١٠٠]، وقال تعالى في سورة الحشير في قَسْم الفيء: ﴿ لِلْفُقَرَاء الْمُهَاجِرِينَ الَّذِينَ أَخْرِجُوا مِنْ دِيارِهِمْ وَأَمْوَالِهِمْ بَيْتَغُونَ فَضَالاً مِنَ اللَّهِ وَرِضْوَانًا وَيَنْصُرُونَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ أُولَئِكُ هُمُ الصَّادِقُونَ (٨) وَالنَّذِينَ تَبَوُّعُوا الدَّارَ وَالإِيمَانَ مِنْ قَبْلِهِمْ يُحبُّونَ مَنْ هَاجَر النَّهُمْ وَلاَ يَجِدُونَ في صُدُورِهِمْ حَاجَةً مِمَّا أُوتُوا وَيُؤْثِرُونَ عَلَى أَنْفُسِهِمْ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ وَمَنْ يُوقَ شُحُ نَفْسِهِ فَأُولَئْكُ هُمُ الْمُقْلَحُونَ ﴾ [الحشر: ٨، ٩]. وأثنى الله تعالى على من تبع الصحابة بإحسان ويستغفرون لهم، فقال حل نكره: ﴿ وَالَّذِينَ جَاعُوا مِنْ بَعْدِهِمْ يَقُولُونَ رَبِّنَا اغْفِرْ لَنَا وَلِإِخْوَانِنَا الَّذِينَ سَيَقُونَا بِالإِيمَانِ وَلا تَجْعَلْ في قُلُوبِنَا غلاَّ للَّذِينَ آمَنُوا رَبُّنَا إِنَّكَ رَعُوفُ رَحِيمٌ ﴾ [الحشر: ١٠].

وُوعد اللهُ تَبَارِكُ وَتَعَالَى الْحَسْنَى جَمِيعَ أَصَحَابِ النَّبِي وَقَالَ، وَمِنْ أَنْفَقَ مِنْ بِهِ الْفَتَحِ وَقَاتَلَ، وَمِنْ أَنْفَقَ مِنْ بِعِد الفَتَحِ؛ فَقَالَ جَلِ تُنَاؤُهُ: ﴿ لاَ يَسْنُوي مِنْكُمُ مَنْ أَنْفَقَ مِنْ قَبْلِ الْفَتَحِ؛ فَقَالَ جَلِ ثَنَاؤُهُ: ﴿ لاَ يَسْنُوي مِنْكُمُ مَنْ أَنْفَقَ مِنْ قَبْلِ الْفَتَحِ وَقَاتَلُ أُولَٰئِكَ أَعْظَمُ مَرَجَةً مِنَ الْدَيْنَ أَنْ فَقُوا مِنْ بَعْدُ



وَقَاتَلُوا وَكُلاً وَعَدَ اللّهُ الْحُسْنَى وَاللّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴾ [الحديد: ١٠]، وزكى سبحانه اهل بدر، واهل بيعة الرضوان، وبين سبحانه أنه أثنى على أصحاب محمد في ورضي الله عنهم في الكتب السابقة، فذكرهم بالإحسان في التوراة والإنجيل وغيرهما من كتب الله المنزلة على رسله.

#### و بين الصحابة وأهل البيت و

إن أهل السنة يحبون أصحاب النبي ورضي الله عنهم – كلهم-؛ سواء منهم من كان من أقارب النبي في أو من غير أقاربه، لا يبغضون أحدًا منهم، ويعرفون لكل قدره ومنزلته التي أنزله الله تعالى إياها، فكما أن النصوص جاءت عامة فيهم كلهم؛ فنحن نحبهم كلهم، ولا نبغض أحدًا منهم، شان أهل الإسلام في الإيمان برسل الله تعالى جميعًا لا يفرقون بين أحد منهم، بخلاف أهل الأديان والملل الأخرى، فإنهم لا يؤمنون إلا برسلهم فقط.

فكذلك أهل السنة يؤمنون بأن الله تعالى اختار صحبة نبيه، وجعلهم خير البشر بعد الأنبياء، فنحبهم جميعًا، ونوقرهم ونعرف فضلهم، بخلاف الرافضة النين احبوا قرابته وسبوا صحابته، والحق أنهم لم يحبوا قرابته جميعًا، بل فرقوا بينهم فلم يحبوا إلا عليا وفاطمة والحسن والحسين رضي الله عنهم أجمعين، وخرج من أهل البيت عندهم زوجات رسول ورضي الله عنهن، وهن أمهات المؤمنين بنص رب العالمين، فقد بين في كتابه أنها الرسالة وأنها لا تورث، وأن أزواج النبي في أمهات المؤمنين، فقال سبحانه وتعالى: ﴿مَا كَانَ مُحَمَّدُ أَبًا أَحَد منْ رِجَالِكُمْ ولَكنْ رَسُولَ الله وَخَاتُمُ النَّبِيِّ وَكَانَ اللَّهُ بِكُلُّ شَيْءً عليمًا ﴾ رالاحزاب ٤٠]، وقال تعالى: ﴿ النبي ً أَوْلَى بِالْمُؤْمَنِينَ مِنْ الْحَرابِ ٤٠]، وقال تعالى: ﴿ النبي يُّ أُولَى بِالْمُؤْمَنِينَ مِنْ اللَّهُ مِكْرُ والمُدارِة ٤٠]

بل خرج من أهل البيت عندهم العباس عم النبي وذريته، بل وذرية جعفر بن أبي طالب، بل لا يذكرون واحدة من بنات رسول الله وغير فاطمة، وجعلوا كل الصحابة والقرابة ما عدا عليًا وفاطمة والحسن والحسين أعداءً لأهل البيت عندهم، بل لا يذكرون الحسن بن علي رضي الله عنه، فانحصر الأمر عندهم في ذرية الحسين رضي الله عنه، وهذا من أعجب العجب.

#### عدين فاطمة وعائشة رضي الله عنهما عن عدد المعنى الله عنهما عن المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى ا أولاً ، بعض ما ورد في كل منهما من الأحاديث:

ا- بعض ما ورد في فضائل فاطمة بنت رسول الله عنه، ورضى الله عنها:

١- عن المسور بن مخرمة رضى الله عنه أنه سمع

رسول الله ﷺ على المنبر وهو يقول: «إن بني هاشم بن المغيرة استاننوني أن يُنكحوا ابنتهم عليً بنَ أبي طالب، فلا أنن لهم، ثم لا أنن لهم، ثم لا أنن لهم، ثم لا أنن لهم، ألا أن يحب ابن أبي طالب أن يطلق ابنتي وينكح ابنتهم، فإنما ابنتي بَضْعة مني، يريبني ما رابها، ويؤذيني ما اذاها». [اخرجه مسلم برقم: ٢٤٤٩].

٢- عن عائشة رضى الله عنها قالت: كن أزواج النبي ﷺ عنده، لم يغادر منهن واحدة، فأقدلت فاطمة تمشي – ما تخطئ مشيئها من مشية رسول الله 👺 شيئًا. فلما رأها رحب بها. فقال: «مرحبًا بابنتي». ثم أجلسها عن يمينه أو عن شماله، ثم سارُّها فبكت بكاءً شديدًا، فلما رأى جزعها سارها الثانية فضحكت. فقلت لها: خصك رسول الله 👛 من بين نسائه بالسرار. ثم أنت تبكين؟ فلما قام رسول الله 👺 سألتها: ما قال لك رسول الله 🥞 ؟ قالت: ما كنت لأفشى على رسول الله 雄 سُرَه. قالت: فلما توفي رسول الله 👛 قلت: عرمتُ عليك بما لي عليك من الحق، لما حدثتني ما قال لك رسول الله ﷺ ؟ فقالت: أما الأن فنعم، أما حين سارني في المرة الأولى، فأخبرني أن جبريل كان يعارضه القرآن في كل سنة مرة أو مرتين، وإنه عارضه الأن مرتين، وإنى لا أرى الأجل إلا قد اقترب. «فاتقى الله واصبرى؛ فإنه نعم السلف أنا لك». قالت: فبكيت بكائي الذي رأيت. فلما رأى جزعى سارني الثانية، فقال: «يا فاطمة، أما ترضين أن تكوني سيدة نساء المؤمنين، أو سيدة نساء هذه الأمة " قالت: فضحكت ضحكي الذي رأيت. [متفق عليه].

٤- عن أنس رضي الله عنه أن النبي قال: «حسبك من نساء العالمين مريم ابنة عمران، وخديجة بنت خويلد، وفاطمة بنت محمد، وأسية امرأة فرعون». [احمد في المسند ٣/١٣٠، وفي فضائل الصحابة، والترمذي وابن حبان والحاكم].

ب- بعض ما ورد في فضائل أم المؤمنين عائشة زوج النبي ﷺ:

١- عن عائشة رضي الله عنها قالت: قال رسول الله عنها قالت: قال رسول الله عنها قالت: قال رسول الله عنه: «أُرِيْتُكُ في المنام ثلاث ليال، جاعني بك الملك في سرقة من حرير، فيقول: هذه امراتك. فاكشف عن وجهك، فإذا أنت هي، فاقول: إن يك هذا من عند الله يُمْضه».

٧- عن عائشة رضي الله عنها قالت: قال رسول الله 🎏: «إني لأعلم إذا كنت عني راضية، وإذا كنت عليًّ غُضْيى». قالت: فقلت: ومن أبن تعرف ذلك؟ قال على: أما إذا كنت عنى راضية فإنك تقولين: لا، ورب محمد، وإذا كنت غضيي قلت: لا، ورب إسراهيم. قالت: قلت: أحل، والله ما رسول الله ما أهجر إلا اسمك. [متفق عليه].

٣- عن عائشة زوج النبي 🎏 ورضى الله عنها قالت: أرسل أزواج النبي 🌞 فاطمة بنت رسول الله 👑 إلى رسول الله 👺 ، فاستاننت عليه وهو مضطحع معى في مرَّطي، فأذن لها، فقالت: با رسول الله، إن أزواجك أرسلنني إليك يسالنك العدل في ابنة أبي قحافة، وأنا ساكتة. قالت: فقال لها رسول الله ﷺ: «أي بنية، الست تحيين ما أحب؟ قالت: بلي. قال: فأحيى هذه». قالت: فقامت فاطمة حين سمعت ذلك من رسول الله 🐲 فرجعت إلى أزواج النبي 🐲 فأخبرتهن بالذي قالت، وبالذي قال لها رسول الله ﷺ، فقلن لها: ما نراك أغنيت عنا من شيء، فارجعي إلى رسول الله 👛 فقولي له: إن أزواجك ينشدنك العدل في ابنة أبي قحافة. فقالت فاطمة: والله لا أكلمه فنها أندًا...... الحديث». [مسلم

٤- عن أنس بن مالك وأبي موسى الأشعري رضى الله عنهما قال: سمعت رسول الله 🕮 يقول: «فضل عائشية على النسباء كفضل الثريد على سائر الطعام». [متفق عليه]. منطقة عليه المسلم عليه المسلم

٥- عن عائشية زوج النبي ﷺ أن رسول الله ﷺ كان يسال في مرضه الذي مات فيه يقول: أين أنا غداً، أبن أنا غدًا ؟ بريد يوم عائشية، فأذن له أزواحه يكون حيث شاء، فكان في بيت عائشة حتى مات عندها، قالت عائشة: فمات في الدوم الذي كان يدور علي فيه في بيتى، فقيضه الله وإن رأسه لبين نُحْري وسحري، 

- ٦- عن عائشة رضى الله عنها أن النبي ﷺ قال: «يا عائشُ، هذا حبريل يقرأ عليك السلام،، قالت: فقلت: وعليه السلام ورحمة الله. قالت: وهو برى ما لا أرى. [متفق عليه]. يسال إلى المحمد الله المحمد الله

٧- عن هشام بن عروة عن أبيه قال: كان الناس يتحرون بهداياهم يوم عائشة، قالت عائشة رضي الله عنها: فاجتمع صواحبي إلى أم سلمة رضى الله عنها، فقلن: يا أم سلمة، والله إن الناس يتحرون بهداياهم يوم عائشة، وإنا نريد الخير كما تريده عائشة، فمري رسول الله ﷺ أن يأمر الناس أن يهدوا إليه حيث كان، أو حدث ما دار، قالت: فذكرتْ ذلك أم سلمة للنبي 🦥، قالت: فأعرض عنى، فلما عاد إلى نكرتُ له ذلك، فأعرض

عنى، فلما كان في الثالثة ذكرتُ له، فقال: «ما أم سلمة، لا تؤذيني في عائشة، فإنه والله ما نزل عليَّ الوحي وأنا في لحاف امرأة منكن غيرها». [البخاري: ٣٧٧٥]

٨-عن عمرو بن العاص رضي الله عنه أن النبي 🍇 بعثه على حيش ذات السلال، قال: فاتبته فقلت: أيُّ الناس أحبُّ إليك ؟ قال: «عائشة». فقلت: من الرحال، قال: «أبوها». قلت: ثم من؟ قال: «عمر»، فعد رحالاً، [متفق عليه]. ٩- عن عمرو من غالب أن رحلاً نال من عائشة عند عمار بن باسر، فقال: اغْرُبُ مقدوحًا مندوحًا، اتؤذى حبيبة رسول الله 🍇 ؟! [الترمذي: ٣٨٨٨ وصححه]. ثانيا بعض ماورد في كتب تراجم الصحابة في كل من فاطمة وعائشة رضي

#### أ-فاطمة بنت رسول الله ﷺ : 🚅 فاطمة بنت رسول الله عَنْ الله عَلَيْ الله عَلِيْ الله عَلَيْ الله عَلْ عَلَيْ الله عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ اللهُ عَلِيْ اللهُ عَلَيْ عَلِي عَلِي عَلِيْ الله عَلَيْ اللهِ عَلَيْ عَلِيْ اللهِ عَلَيْ عَلَيْ ع

قال أبو عمر بن عبد البر في الاستبعاب: فاطمة بنت رسول الله ﷺ سيدة نساء العالمين على أبيها وعليها السلام، كانت هي وأختها أم كلثوم أصغر بنات. رسول الله ﷺ، واختُلف في الصغرى منهما، إلى أن قال: وقد اضطرب مصعب والزبير في بنات النبي 🕮 أبتهن أكبر وأصغر، اضطرابًا بوجب الا يُلتفت إليه، قال: والذي تسكن إليه النفس على ما تواترت به الأخبار في ترتيب بنات رسول الله ﷺ: أن زينب الأولى، ثم رقية الثانية، ثم الثالثة أم كلثوم، ثم الرابعة فاطمة الزهراء. والله أعلم.

وقال: قال على رضى الله عنه لأمه فاطمة بنت أسد: اكفى بنت رسول الله 🐉 الخدمة خارجًا وسقاية الماء الصاج، وتكفيك العمل في البيت؛ العجن والخبز

قال أبو عمر: فولدت له الحسن والحسين وأم كلثوم وزينب، ولم يتزوج على عليها غيرها حتى ماتت.

وتوفيت بعد رسول الله 🛎 بيسير؛ قيل بستة اشهر، وقيل: بثلاثة أشهر، وروى بثمانية أشهر، وقيل: عاشت بعد أبيها سبعين يومًا.

وساق عن ابن السراج بسنده إلى أبي تعلبة الخشيني قال: كان رسول الله 🍇 إذا قدم من غزو أو سفر بدا بالمسجد فصلى فيه ركعتين ثم ياتي فاطمة، ثم باتى أزواجه.

وذكر عن الدراوردي بسنده إلى ابن عباس رضى الله عنهما قال: قال رسول الله ﷺ: «سيدة نساء أهل الجنة مريم، ثم فاطمة بنت محمد، ثم أسية امراة

وساق ابن السراج بسنده عن عائشة أم المؤمنين رضى الله عنها أنها قالت: ما رأيت أحدًا كان أشبه كلامًا وحديثًا برسول الله ﷺ من فاطمة، وكانت إذا

نخلت عليه؛ قام إليها فقبُّلها ورحُّب بها، كما كانت تصنع هي به ﷺ.

وروى بسنده إلى فاطمة رضى الله عنها انها قالت لأسماء بنت عميس رضى الله عنها: يا أسماء، إنى قد استقبحت ما بُصنع بالنسباء، إنه بُطرح على المراة الثوب فيصفها، فقالت أسماء: يا بنت رسول الله، ألا أربك شيئًا رايته بأرض الحبشة ا فدعت بجرائد رطبة فَحَنَتْها ثم طرحت عليها ثويًا، فقالت فاطمة: ما أحسن هذا وأجمله، تُعرّف به المرأة من الرجال، فإذا أنا مت فاغسليني أنت وعلى، ولا تُدخلي على احدًا، فلما توفيت جاءت عائشة رضى الله عنها تدخل، فقالت أسماء: لا تدخلي. فشكت إلى أبي بكر، فقالت: إن هذه الخَتْعَمِيةَ تَحُولُ بِينَنَّا وَبِينَ بِنْتُ رَسُولُ الله عَلَّمُ، وقد حعلت لها مثل هودج العروس، فجاء أبو بكر فوقف على البياب، فقال: يا أسماء، ما حملك على أن منعت ازواج النبي ﷺ أن يدخلن على بنت رسول الله ﷺ ؟ وجعلت لها مثل هودج العروس ؟ قالت: أمرتني ألا يدخل عليها أحد، وأريتها هذا الذي صنعت، وهي حية، فامرتنى أن أصنع لها ذلك، قال أبو بكر رضى الله عنه: فاصنعي ما أمرتك ثم انصرف، فغسلها على وأسماء، ودفنت ليلأ كما أوصت زوجها عليا رضى الله عنهما بخلك والمحالفة المالك لد المالك مرافعة

قال أبو عمر: فاطمة رضي الله عنها أول من غُطّي نعشها من النساء في الإسلام على الصفة المنكورة، ثم بعدها زينب بنت جحش رضي الله عنها، صُنع ذلك بها أيضًا.

وتوفيت فاطمة بنت رسول الله ﷺ يوم الثلاثاء لثلاث خلون من رمضان، وقد قيل: إنه صلى عليها العباس بن عبد المطلب رضي الله عنه، ودخل قبرها هو وعلى والفضل رضي الله عنهم وعن الصحابة والقرابة اجمعين. ونكتفي جما جاء في الاستيعاب لابن عبد البر؛ خوف الإطالة.

#### ب-عائشة أم المؤمنين رضي الله عنها،

قال أبو عمر: عائشة بنت أبي بكر الصديق رضي الله عنها وعن أبيها، زوج النبي ، تزوجها رسول الله عنها وعن أبيها، زوج النبي ، هذا قول أبي عبيدة، وقال غيره: بثلاث سنين، وهي بنت ست سنين وقيل سبع، وابتنى بها بالمدينة، وهي أبنة تسع، لا أعلمهم اختلفوا في ذلك.

قال أبو عمر: كان نكاحه ﷺ عائشة رضي الله عنها في شوال، وابتناؤه بها في شوال، وكانت تحب أن تُدخل النساء من أهلها وأحبتها على أزواجهن في شوال، وتقول: هل كان في نسائه عنده أحظى منى، وقد

نكحني في شوال وابتنى بي في شوال، وتوفي عنها رسبول الله ﷺ وهي بنت ثماني عشرة سنة، وكان مُكثها معه تسع سنين.

قال: لم ينكح رسول الله و بكرًا غيرها، واستاذنت رسول الله في الكنية، فقال لها: «اكتني بابنك عبد الله بن الزبير» يعني ابن أختها، وكان مسروق إذا حدث عنها قال: حدثتني الصديقة ابنة الصديق البرية المبرأة بكذا وكذا، وقال أبو الضحى عن مسروق: رأيت مشيخة من أصحاب النبي في الكابر يسالونها عن الفرائض. وقال عطاء بن أبي رباح: كانت عائشة أفقه الناس، وأعلم الناس، وأحسن الناس رأيًا في العامة. وقال هشام بن عروة عن أبيه: ما رأيت أحدًا أعلم بفقه ولا بطب ولا يشعر من عائشة رضي الله عنها. وقال الزهري: لو جُمع علم عائشة إلى علم جميع أزواج النبي الزهري: لو جُمع علم عائشة إلى علم جميع أزواج النبي

وقال خليفة بن خياط وقد قيل: إنها توفيت سنة ثمان وخمسين ليلة الثلاثاء لسبع عشرة ليلة خلت من رمضان، أمرت أن تدفن ليلاً، فلُفنت بعد الوتر بالبقيع، وصلى عليها أبو هريرة، ونزل في قبرها خمسة: عبد الله وعروة ابنا الزبير، والقاسم بن محمد وعبد الله بن محمد بن أبي بكر، وعبد الله بن عبد الرحمن بن أبي بكر،

رضى الله عن فاطمة بنت رسول الله ﷺ وعن سائر بناته، ورضى الله عن عائشة أم المؤمنين وعن سائر أمهات المؤمنين، ونسأل الله تعالى بحبنا ال بيت النبي ومنهم أزواجه بل هن على رأس أهل السيت بنص القرآن الكريم، وبحبنا جميع أصحابه أن يحشرنا معهم في جنته ودار كرامته، وأن يهدى أهل الضلالة الذين اتخذوا الصحابة أعداءً، وزعموا أن أصحاب النبي 🐲 كانوا أعداء لقرابته فأكذبهم الله ورسوله، وكذا الواقع والتاريخ ببين أن الصحابة والقرابة كانوا متحابين متوادين، وإنما كانت عداوتهم لأعداء الله ورسوله، فعدوُّ آل البيت من يفتري عليهم الكذب، ويزعم أنهم كانوا يكرهون الصحابة ويعادونهم ويقاتلونهم، فهذا ضلال مبين، وإن فئة تزعم حبها لأل البيت تقيم الماتم والحرزن لوفاة أي من أهل بيت العبي 🌉، ويـ قيم احتفالات وأفراحًا لوفاة أمهات المؤمنين، بل ويعظمون قبر قاتل أمير المؤمنين عمر بن الخطاب ليُقيمُونَ دينًا غير دين الإسلام، وينتحلون ملة غير ملة الإسلام، فنسأل الله عز وجل أن يعاملهم بما يستحقون، وأن يكفي أهل السنة شرورهم، إنه ولي ذلك والقادر عليه.

وصلى الله وسلم وبارك على عبده ورسوله محمد وآله وصحبه أجمعين، والحمد لله رب العالمين.

الحمد ليله، والصلاة والسيلام على رسول الله، وعلى أله وصحبه ومن والاه، وبعد:

فقد بدانا في الحلقة السابقة بالحديث عن أحكام الغسل، وقد تكلمنا عن موجدات الغسل، وفي هذه الحلقة نتحدث عن صفة

غسل النبي عليه، وكذلك الأغسال المستحية.

#### وه أولاً: صفة الفسل وه

المتأمل في كتب أهل العلم الذين وصفوا غسل النبي على يجد أن كلمتهم قد اتفقت على أن هذاك صفتين للغسيل: في المساد الما

١- صفة مجزئة لا يتم الغسل إلا بها، و يُطْلِق عليه الفقهاء الغسلُ الواحب.

٧- صفة مسنونة، وهي تشمل واحيات وسنن الغسل، ويُطلق عليها الفقهاء الغسل الكامل. قال الشيخ ابن عثيمين: والضابط أن ما اشتمل عليه الواجب فقط فهو صفة إجراء، وما اشتمل عليه الواجب والمسنون فهو صفة كمال. [الشرح المتع]، 📑 منظ و عليه وعدالة

ونبدأ بالحديث عن الغسل الواجب: وهو أن بيدا بنية الغسل، فالنية هي التي تتمين بها العبادات بعضها عن بعض، وكذلك تتميز بها العبادة عن العادة، وهي شيرط في كل عبادة على الراجح من أقوال أهل العلم؛ لقراله رِيْدُمُ الْأَعْمَالُ بِالنَّيَّاتِ، وَإِنَّمَا لَكُلُّ امْرِئُ اللَّهِ: «إِنَّمَا لَكُلُّ امْرِئُ ما نوى...» [البخاري: ١].

ثم يعمم بدنه بالماء؛ لقوله تعالى: ﴿ وَإِنَّ كُنْتُمْ جُنُبًا فَاطُّهُرُوا ﴾. قال الحافظ في الفتح: «قال الشافعي رحمه الله في الأم: فرض الله تعالى الغسل مطلقًا لم يذكر فيه شيئًا بيدا به قبل شيء، فكيفما جاء به المغتسل أجزأه إذا أتى بغسل حميع بدنه». [فتح الباري ٤ / ١٠٣]

وكذلك حديث حبيرين مطعم رضي الله عنه قال: «تَذَاكُرْنَا غُسْلَ الْجَنَابَةِ عَنْدَ الذِّيُّ رُسُولُ الله ﷺ: أَمَّا أَنَا فَاخُذُ ملَّءَ كَفِّي ثَلَاثًا، فَأَصُبُّ عَلَى رَأْسِي، ثُمَّ أُفيضُهُ بَعْدُ عَلَى سَائِر جُسَدي». [احمد ١٦٧٩٥ وصححه

والإراج والمنافق المنافق والمنافق والمن اعداد: د/ حمدي طه and the spirit should be the the way and the state of the state of the same of Carlotte de pue à time l'a tant يلام المشالد الما أن المحالة الما المحالة من معام المعالم manger of the second

النوحيد ذو القعدة ١٤٣١ هـ

الإلباني] من الصالة طلبا بلوها!

وحديث أم سلمة رضي الله عنها قالت: إن رسول الله في قال: «إنما يكفيك أن تحثي على رأسك ثلاث حثيات، ثم تفيضين عليك الماء متطهرين». [مسلم ٣٠٠]. قال الشوكاني: قال المصنف رحمه الله: وفيه مستدل لمن لم يوجب الدلك ولا المضمضة والاستنشاق. [نيل الإوطار ١ / ٣١٠].

فأبان ﷺ أن المجزئ في الغسل أن يصب المرءُ على رأسه من غير مضمضة ولا استنشاق، ثم يفيض على سائر جسده من غير دَلْك.

وقد ورد لفظ الإفاضة في حديث عائشة رضي الله عنه وسياتي بتمامه. قال الشوكاني: الإفاضة الإسالة. [نيل الأوطار: ١/ ٣٠٦].

٢- الغسل الكامل (الصفة المسنونة)، وهو الذي اشتمل على الواجبات والسنن، واعلم أن الأصل في بيان الغسل الكامل حديثان: الأول: حديث عائشة رضي الله عنها أن النبي 👑 كَانَ إِذَا اغْتَسَلَ مِنْ الْجِنَابِةِ بِدَأَ فَغَسَلَ يَدَيْهِ، ثُمُّ يِتَوَضَّأُ كُمَا بِتُوضِّاً للصِّلاة، ثُمُّ بُدْخلُ أَصَّابِعَهُ في الْمَاء فَيُخَلِّلُ بِهَا أُصُولَ شَعَرِه ثُمَّ يَصُبُّ عَلَى رَأْسه ثَلاثَ غُرُف بِيدَيْه، ثُمُّ يُغيضُ الْمَاءَ عَلَى جِلْده كُلُّه. [متفق عليه]. والثاني حديث ميمونة رضي الله عنها قالت: وضعت للنبي ﷺ ماء يغتسل به، فأفرغ على يديه فغسلهما مرتين أو ثلاثًا، ثم أفرغ بيمينه على شماله فغسل مذاكيره، ثم دلك يده بالأرض ثم مضمض واستنشق، ثم غسل وجهه ويديه، ثم غسل رأسه ثلاثًا، ثم أفرغ على جسده، ثم تنحى من مقامه فغسل قدميه، قالت: فأتيته بخرقة فلم اردها وجعل ينفض الماء بيده. [متفق عليه] وسنذكر الما نحتاج إليه من الفاظهما عند ذكر كل سنة من سنن الغسل، وهي كالأتي:

النية؛ وحكمها كما سبق في بيان صفة الغسل الواحب.

ب- التسمية: وهي سنة عند جمهور العلماء؛ عموم حديث: كل أمر ذي بال لا يُبدأ فيه ببسم الله الرحمن الرحيم فهو أقطع». [الموسوعة الفقهية الكويتية: ٣١ / ٢١٢].

ج- غسل اليدين: ويغسل كفيه ثلاثًا؛ لحديث عائشة رضي الله عنها وفيه: يبدأ فيغسل يديه.. الحديث.

والمقصود بالبدين هذا الكفان، وبيدأ بالكفين

الْفُوحِيد العدد ٤٦٧ السنة التاسعة والثلاثون

لأنهما أداة غرف الماء، فينبغي طهارتهما. [إيقاظ الأفهام في شرح عمدة الأحكام، لسليمان بن محمد اللهيميد ٤ /٣٥].

ويسن غسلهما ثلاثًا؛ لحديث ميمونة: «فافرغ على يديه فغسلهما مرتين أو ثلاثًا».

د- غسل محل الجنابة (الفرج): وكيفيته ان يفرغ بيمينه على شماله؛ فيغسل فرجه وما حوله مما قد يصله ماء الجنابة؛ لحديث عائشة: «ثم يفرغ بيمينه على شماله فيغسل فرجه». وفي رواية ميمونة: «فغسل مذاكيره».

#### ه- غسل البدين بمنظف:

يسن للمغتسل دلك يده بالأرض، أو غسلهما بمنظف عقب الانتهاء من غسل فرجه؛ لحديث ميمونة رضي الله عنها: ثم دلك يده بالأرض. قال الشوكاني: فيه أنه يستحب للمستنجي بالماء إذا فرغ أن يغسل يده بتراب أو اشنان، أو يدلكهما بالتراب أو بالحائط؛ ليُذْهِبَ الاستقذارَ منها. [نيل الوطار ١ / ٢٠٩].

س- الوضوء: ذهب جمهور الفقهاء إلى أنه يسن في الغسل: الوضوء كاملاً؛ لحديث عائشة رضي الله عنها: ثم توضأ وضوءه للصلاة. وفي رواية ميمونة رضي الله عنها: ثم دلك يده بالأرض ثم مضمض واستنشق، ثم غسل وجهه ويديه، ثم غسل رأسه ثلاثاً. قال الحافظ ابن حجر: يحتمل أن يكون الإبتداء بالوضوء قبل الغسل سنة مستقلة؛ بحيث يجب غسل أعضاء الوضوء مع بقية الجسد، ويحتمل أن يكتفي بغسلها في الوضوء عن إعادته، وعلى هذا فيحتاج إلى نية غسل الجنابة في أول عضو، وإنما قدم غسل أعضاء الوضوء تشريفاً لها؛ لتحصل له صورة الطهارتين الصغرى والكبرى. [فتح الباري].

واختلف الفقهاء في محل غسل الرجلين، هل يغسلهما في وضوئه أو في آخر غسله؟

والسبب في اختلافهم: اختلاف وصف الغسل الوارد في حديثي عائشة وميمونة رضي الله عنها: «ثم عنهما، ففي رواية عائشة رضي الله عنها: «ثم يتوضأ وضوءه للصلاة»؛ ثم أفاض على جسده ثم غسل رجليه. وقد وقع التصريح بتأخير الرجلين في رواية البخاري بلفظ «وضوء الصلاة غير رجليه» وهو مخالف لظاهر رواية عائشة، وفي رواية ميمونة ثم مضمض واستنشق ثم غسل

وجهه ويديه، ثم غسل رأسه، ثم أفرغ على جسده ثم تنحى من مقامه فغسل قدميه.

قال الحافظ ابن حجر: ويمكن الجمع بينهما إما بحمل رواية عائشة - أي التي جاء فيها ثم يتوضا وضوءه للصلاة - على المجان، وإما بحملها على حالة اخرى، ويحسب اختلاف هاتين الحالتين اختلفت أنظار العلماء. [فتح الباري].

ص- غسل شعر الرأس وتخليله: يسن للمغتسل تخليل شعر الرأس بيده؛ لحديث عائشة رضى الله عنها: ثم يأخذ الماء ويدخل أصابعه في اصول الشعر حتى إذا راى انه قد استبرا حثى على رأسه ثلاث حشيات. وفي رواية أخرى: ثم بخلل بعديه شعره حتى إذا ظن أنه قد أروى بشرته؛ أفاض عليه الماء ثلاث مرات.

وحقيقة التخليل: إدخال الأصابع فيما بين أجزاء الشعر، وفائدة التخليل تسهيل إيصال الماء إلى الشعر والبشرة، ومباشرة الشعر باليد للحصل تعميمه. [إيقاظ الأفهام ٤ / ٥٤].

قال الشبيخ ابن عثيمين: وظاهره - أي حديث عائشة - أن يصب الماء أولاً ويخلله، ثم يفيض عليه بعد ذلك ثلاث مرات، وقال بعض العلماء: إن قولها: «ثلاث مرات» لا يعم جميع الرأس، بل مرة للجانب الأيمن، ومرة للأيسر، ومرة للوسط كما يدل على ذلك صنيعه 🌞 حينما أتى بشيء نحو الحلاب في حديث عائشة رضي الله عنها قالت: كان رسول الله صلى إذا اغتسل من الجنابة دعا بشيء نحو الحلاب، فأخذ بكفه فبدأ بشق رأسه الأيمن، ثم الأيسر، ثم أخذ بكفيه فقال بهما على

ف التثليث: ذهب الحنفية والشافعية والحنابلة إلى أن تثليث غسل الأعضاء في الغسل سنة؛ لحديث ميمونة: ثم أفرغ على رأسه ثلاث حفنات. وفي حديث عائشة: حتى إذا رأى أن قد استبرا، حثى على راسه ثلاث حثيات. وأما باقى الحسد فقياسًا على الوضوء. [الموسوعة الفقهية ٣٢/

قال الإمام النووي: قال إمام الحرمين: فحوى كلام الأصحاب استحباب إيصال الماء إلى كل موضع ثلاثًا، فإنا إذا رأينا ذلك في الوضوء ومبناه على التخفيف فالغسل أولى. [المجموع شرح المهذب ٢ / ١٨٥].

وذهب المالكية -وهو اختيار شيخ الإسلام ابن تيمية- إلى ندب تثليث غسل الرأس فقط؛ لظاهر حديثي عائشة وميمونة؛ حيث ورد ذكر غسل الرأس مقيدًا بالعدد وهو ثلاث، وورد ذكر الغسل و الإفاضة لسائر الحسد مطلقًا.

ع- البيدء باليمين (التيامن): اتفق الفقهاء على أن البدء بالدمين مستحب عند غسل الجسد؛ لحديث عائشة رضى الله عنها: كان النبي 🐉 بعجبه التيامن في طهوره. [احمد ٢٥٦٦٤] الحديث، ولا شك أن الغسل من الطهور، ولما ورد في حديث عائشة السابق: ثم بدأ بشق رأسه الأيمن ثم الأنس سنا جمو عالمألا بلاز إما يمو المسر

م- البدء بأعلى البدن: ذهب العلماء إلى أنه سُسن أن بعدا المغتسل بغسل أعلى البدن؛ لحديثي عائشة وميمونة رضى الله عنهما، وفيهما: ثم أفاض على سائر جسده، ثم أفرغ على جسده، وكلا اللفظين يدل على أن الغسل يكون من أعلى الے أسفل.

#### وه يعض السائل المتعلقة بالفسل وه ....

١ - هل تنقض المرأة ضفائر شعرها للغسل؟

ذهب الحنفية والمالكية والشافعية إلى أنه لا يجب نقض الضفائر في الغسل، إذا كان الماء يصل إلى أصولها، والأصل في ذلك حديث أم سلمة رضى الله عنها قالت: قلت: يا رسول الله، إنى امراة أشد ضفر راسي أفانقضه لغسل الجنابة؟ قال: لا، إنما يكفيك أن تحثى على رأسك ثلاث حثيات، ثم تفيضين عليك الماء فتطهرين».

وثبت عَنْ عُبَيْدِ بْنِ عُمَيْرِ قَالَ بِلَغَ عَائشَةَ أَنْ عَبْدَ اللَّه بْنَ عَمْرِو يَأْمُرُ النِّسَاءَ إِذَا اغْتَسَلْنَ أَنْ يَنْقُضُرْ رُغُوسَهُنَّ، فَقَالَتْ: يَا عَجَبًا لابْن عَمْرِو هَذَا يَأْمُرُ النِّسَاءَ إِذَا اغْتَسَلْنَ أَنْ يَنْقُضْنْ رُءُوسَهُنَّ، أَفَلاَ يَاْمُرُهُنَّ أَنْ يَحْلَقْنَ رُعُوسَهُنَّ، لَقَدْ كُنْتُ أَغْتَسلُ أَنَا وَرَسُولُ اللَّه ﷺ منْ إنَّاءٍ وَاحِدٍ وَلاَ أَزِيدُ عَلَى أَنْ أَقْرِغَ عَلَى رَأْسِي ثَلاَثَ إِفْرَاغَاتِ. [مسلم ٣٣١].

ووافق الحنابلة الجمهور في ذلك في غسل الجنابة، وخالفوهم في غسل الحيض والنفاس حيث قالوا بوجوب النقض، ودليل ذلك حديث عائشة رضى الله عنها أن النبي على قال لها: «انقضى شعرك وامتشطى». ولا يكون المشط إلا في شعر غير مضفور؛ ولأن الأصل وجوب نقض

الشعر لتحقق وصول الماء إلى منا يجب غسله، فعفي عنه في غسل الجنابة، لأنه يكثر، فشق ذلك فيه، والحيض بخلافه. [الموسوعة الفقهية ٢١/ ٢١]. والجاب الجمهور عن حديث عائشة بانه ليس في محل النزاع؛ لأنه لم يكن لرفع الحدث، وقال الشوكاني: وأجيب بأن الخبر ورد في مندوبنات الإحرام، والخسل في تلك الحال المتنظيف لا للصلاة، والنزاع في غسل الصلاة.

وقال ابن قدامة وهو شيخ المذهب عند الحنابلة: قال بعض اصحابنا: هذا مستحب غير واجب، وهو قول أكثر الفقهاء، وهو الصحيح إن شاء الله؛ لأن في بعض الفاظ حديث أم سلمة أنها قالت للنبي عن: إني امرأة أشد ضفر رأسي فانقضه للحيضة والجنابة؛ فقال: إنما يكفيك أن تحثي على رأسك ثلاث حثيات، ثم تفيضين عليك الماء فتطهرين». [مسلم ٣٠٠]. وهذا صريح في نفي الوجوب. [المغنى ١/ ٢٧٢].

#### ٢- تتبع أثر الدم من الحيض والنفاس:

يُسن للمرأة أن تتبع أثر الدم المتبقى من الحيض والنفاس عند الغسل، وأن يكون ذلك بشيء فيه طيب؛ لحديث عائشة رضى الله عنها قَالَتْ سَأَلَت امْرَأَةُ النَّبِي ﷺ كَنْفَ تَغْتَسلُ مِنْ حَيْضَتَهَا؟ قَالَ: فَذَكَرَتْ أَنَّهُ عَلَّمَهَا كَيْفَ تَغْثَسِلُ، ثُمُّ تَأْخُذُ فَرْصَةً مَنْ مِسْكُ فَتَطَهِّرُ بِهَا. قَالَتْ كَيْفَ أَتَطَهِّرُ بِهَا؟ قَالَ: «تَطَهُري بِهَا. سُبْحَانَ اللَّه»، واسْتَتَرَ -وَأَشَارَ لَنَا سُفْيَانُ بُنُ عُينِنَةَ بِيَدِه عَلَى وَجُهِه - قَالَ: قَالَتْ عَائِشَةُ: وَاجْتَذَبْتُهَا إِلَيَّ وَعَرَفْتُ مَا أَرَادَ النَّبِيُّ فَقُلْتُ: تَتَبُعى بِهَا أَثُرُ الدُّم. وقالَ ابْنُ أبي عُمْرَ نى روايته: فَقُلْتُ: تَتَبّعى بِهَا آثَارَ الدُّم. [متفق بليه]. قال الإمام النووي رحمه الله: وقد اختلف العلماء في الحكمة في استعمال المسك، والمختار الذي قال الجماهير: أن المقصود من استعمال المسك تطييب المحل ودفع الرائحة الكريهة. [المجموع]. ٢٧١/ ولد إلى المات، ومعلم ١٧١١] [ومعمل]

فالحديث فيه الدلالة على التنظيف والمبالغة في إذهاب أثر الدم.

فائدة: هذا الحديث اشتمل على جملة من الفوائد ينبغي الانتباه لها، أحبيث أن أنقلها كما نكرها الحافظ ابن حجر العسقلاني عند شرح هذا الحديث، حيث قال: في هذا الحديث من الفوائد:

التسبيح عند التعجب ومعناه هنا كيف يخفى هذا الظاهر الذي لا يحتاج في فهمه إلى فكر؟ وفيه استحصاب الكتابات فيما يتعلق بالعورات، وفيه سَوَّالُ الرَّاةُ العالمُ عَنْ آحوالها التي يُحتثب منها، ولهذا كانت عائشة رضى الله عنها تقول في تساء الأنصار: «لم يمنعهن الحياء أن بتفقهن في الدين». وفيه الاكتفاء بالتعريض والإشارة في الأمور المستهجنة، وتكرار الجواب لإفهام السائل، وإنما كررم مع كونها لم تفهمه أولاً؛ لأن الجواب به يؤخذ من إعراضه بوجهه عند قوله: «تطهري» أي في المحل الذي يستحيى من مواجهة المراة بالتصريح به، فاكتفى بلسان الحال عن لسان المقال، وفهمت عائشة ذلك فتولت تعليمها، وفيه الأخذ عن المفضول بحضرة الفاضل إلى أن قال: وفيه حسن خلقه 🐉 وعظيم حلمه وحيائه، زاده الله شرفًا. [فتح الباري ١ / ٤٩٠].

#### ٣- قدر الماء المستعمل في الغسل:

اتفق الفقهاء على أن قدر الماء المستعمل في الغسل المجزئ غير مقدر بمقدار معين، قال الإمام ابن عابدين: نقل غير واحد إجماع المسلمين على أن ما يجزئ في الوضوء والغسل غير مقدر بمقدار. [حاشية ابن عابدين].

إلا أنهم استحبوا ألا يزيد قدر الماء المستعمل في الغسل عن الصاع؛ لحديث أنس بن مالك رضي الله عنه: أنه عنه كان يغتسل بالصاع إلى خمسة أمداد ويتوضأ بالمد. [متفق عليه]. قال الشيخ الألباني رحمه الله: والصاع يعادل ٧٠٠ جرام في تقدير الشيخ بهجة البيطار. [الثمر المستطاب ١ / ٢٨].

وقال الشوكاني: والحديث يدل على كراهية الإسراف في الماء في الغسل والوضوء واستحباب الاقتصاد، وقد أجمع العلماء على النهي عن الإسراف في الماء ولو كان على شاطئ النهر. [نيل الاوطار ٢ / ١٤٨].

قلت: ما أحوجنا إلى هذا التوجيه في تلك الأيام التي يعاني فيها بلاد المسلمين من الصراع حول المياه والتي قد تصل إلى حد الكارثة.

نسال الله العقو والعافية، وأخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.



<u> کاعداد/ متولی البراجیایی</u>

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، أما بعد: ١ - ١١٠٠ الله مع الله

نكرنا أن المشتركُ هو اللفظ الموضوع للدلالة على معندين أو أكثر، ورأينا وقوعه في اللغة العربية،

وأقسامه، ونستانف البحث إن شاء الله تعالى فنقول: ١١ عاد صديا المدين المحد عدد عاد عاليه

الأصل في الألفاظ عدم الاشتراك، لكن إذا تحقق الاشتراك، وجاء اللفظ بعدة معان، فالذي يحدُّد

المعنى المقصود هو قرائن السياق.

فإذا تحقق الاشتراك في نص من نصوص الأحكام، فإننا نكون بإزاء حالتين:

الحالة الأولى: أن يكون اللفظ المسترك الوارد في نص شرعي مشتركًا بين معنى لغوي ومعنى اصطلاحي شرعي، فهنا يتعين حمل اللفظ على معناه الشيرعي، وذلك كالفاظ الصيلاة والتزكاة والصيام والحج والطلاق، وما إلى ذلك، الواردة في الكتاب والسنة؛ فإن لكل واحد من هذه الألفاظ

#### الماس و والمثال الأول: لفظ الصلاة و و المنا

فالصلاة لغة بمعنى الدعاء، وقيل: الدعاء بخير، واصطلاحًا: هي أقوال وأفعال مخصوصة مفتتحة بالتكبير ومختتمة بالتسليم بشرائط مخصوصة. المعام المادا والموصة

فإننا نحمل لفظ الصلاة في النصوص الشرعية على المعنى الاصطلاحي، ولا يُصرف عنه إلى المعنى اللغوي إلا إذا وُجدت قرينة تصرف اللفظ عن معناه الاصطلاحي؛ «لأن القرآن نزل لبيان الشرع - وكذلك السنة - لا لبيان اللغة، إلا أن يكون هناك دليل يترجح به المعنى اللغوي فَنُؤَخَذَ بِهِ». [تفسير ابن عثيمين ١ / ٢٤].

كما في قوله تعالى: ﴿ خُدُّ مِنْ أَمُوالِهِمْ صَدَقَةً تُطَهِّرُهُمْ وَتُزْكِيهِمْ بِهَا وَصَلَّ عَلَيْهِمْ إِنَّ صَلاَتُكَ سَكَنُّ لَهُمْ وَاللَّهُ سَمِعَ عَلِيمٌ ﴾ [التوية: ١٠٣]، أي: أدع لهم

واستغفر لهم، كما رواه مسلم في صحيحه عن عبد الله بن أبي أوفي رضى الله عنه قال: كان رسول الله ﷺ إذا أتى بصدقة قوم صلَّى عليهم، فأتاه أبي بصدقته، فقال: «اللهم صلِّ على أل أبي أوفى». [متفق عليه]. إيسال الله المحد يد طاا معد

اخرى مستعدة، برجع النها في مطالها

وكذلك في سنن أبي داود وغيره: أن اصرأة قالت: يا رسول الله، صلُّ على وعلى زوجي، فقال: «صلِّي الله عليك، وعلى زوجك». [أبو داود ١٥٣٥ وصححه الألباني] إلى يقو عملت ولحدة بغلال إع

فالقرينة الصارفة هنا للفظ الصلاة من المعنى الاصطلاحي إلى المعنى اللغوى قرينة لفظية منفصلة كما بالحديثين.

وكان النبي ﷺ بمتثل قوله تعالى: ﴿وَصَلَّ عَلَيْهِمْ إِنَّ صَلَاتُكَ سَكُنَّ لَهُمْ ﴾ أي إذا دعوت لهم حين يأتون بصدقاتهم سكن ذلك قلوبهم وفرحوا ده. [تفسير القرطبي ٨ / ٢٥٠].

- كما أنه توجد قرينة متصلة في الآية، وهي قوله تعالى: ﴿وَصَلَّ عَلَيْهِمْ ﴾، والصلاة «عليهم» تكون للأموات لا للأحياء، ولما كانت الآية في أخذ الصدقات من الأحياء؛ علمنا أنه لا يُراد بها الصلاة الشرعية، إنما الدعاء والاستغفار.

وكذلك في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهُ وَمَلَائِكُتُهُ

يُصَلُّونَ عَلَى النَّبِيِّ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا صَلُّوا عَلَيْهِ وَسَلَّمُوا تَسْلِيمًا ﴾ [الإحزاب: ٥٠].

ففي الآية أيضًا نحمل لفظ الصلاة على المعنى اللغوي لا المعنى الشرعي، فالقرينة اللفظية في النص دلت على أن المقصود هو المعنى اللغوي.

- وكما بالبخارى: قال أبو العالية: صلاة الله:

ثناؤه عليه عند الملائكة، وصلاة الملائكة: الدعاء. وقال ابن عباس: يصلون: يُبركون. [صحيح البخاري]. – أما صلاة المؤمنين، وهي الدعاء ايضًا، كما ورد عن كعب بن عجرة رضي الله عنه قلنا: يا رسول الله، قد عرفنا التسليم عليك فكيف الصلاة عليك فقال: قولوا: «اللهم صلً على محمد وعلى آل محمد، كما صليت على آل إبراهيم إنك حميد مجيد، وبارك على محمد وعلى آل محمد كما باركت على آل

آفائدة: كيفية الصلاة على النبي ﷺ لها صيغ أخرى صحيحة، يرجع إليها في مظانها].

إبراهيم إنك حميد مجيد. [متفق عليه].

- بِينَمَا فِي قُولِهُ تَعَالَى: ﴿ وَلَا تُصَلِّ عَلَى أَحَدُ مِنْهُمْ مَاتَ أَبَدًا وَلَا تَقْمُ عَلَى قَبْرِهِ إِنَّهُمْ كَفَرُوا بِاللَّهُ وَرَسُولِهِ وَمَاثُوا وَهُمُ فَاسِقُونَ ﴾ [التوبة: ٨٤]:

#### وه الثال الثاني: لفظ الوضوء 😅 💮 💮

فالوضوء لغة هو الحسن والنظافة، واصطلاحًا: نظافة مخصوصة باستعمال الماء في أعضاء مخصوصة، وهي الوجه، واليدان، والراس، والرجلان، بكيفية مخصوصة.

فنحمل لفظ الوضوء في النصوص الشرعية

على المعنى الاصطلاحي إلا إذا وجدت قرينة تصرفه إلى المعنى اللغوي.

- مثال ذلك: ما جاء عن جابر بن سمرة رضي الله عنه أن رجلاً سال النبي ﷺ: أأتوضاً من لحوم الغنم؟ قال: «إن شئت فلا توضاً، وإن شئت فلا توضاً». قال: أتوضاً من لحوم الإبل؟ قال: «نعم، فتوضاً من لحوم الإبل؟. [مسلم٣٦].

فلفظ الوضوء في الحديث مشترك بين معناه اللغوي وهو غسل اليدين، وبين معناه الشرعي، كما سبق.

ونحمله في الحديث على المعنى الشرعي؛ لأن السائل يستفصل عن حكم شرعي يريد أن يتعلمه، ويترتب عليه عمل، بينما غسل اليدين لا يترتب عليه عمل.

- وأما حديث سلمان رضي الله عنه عن النبي الله عنه عن النبي الله وبعده». [رواه ابو داود والترمذي وهو حديث ضعيف].

ومع أن الحديث في سنده ضعف، لكني أوردته لأبين منه استخدام كلمة الوضوء لغة بمعنى غسل اليدين قبل الأكل وبعده؛ لأن الأكل من العادات فلا يحتاج إلى الوضوء الشرعي لا قبله ولا بعده.

وقد اختلف اهل العلم في مسالة غسل اليدين عند الطعام، ذكر ابن القيم أن فيها قولين: احدهما يستحب غسل اليدين عند الطعام، والثاني لا يستحب، وهما في مذهب احمد وغيره، والصحيح انه لا يستحب.

ثم ذكر أن الإمام أحمد سنكل عن حديث سلمان فقال بضعفه، ومع ذلك قال أبو بكر المروزي: رأيت أبا عبد الله يغسل يديه قبل الطعام وبعده وإن كان على وضوء، وكذا يحيى بن معين قال: ما أحسن الوضوء قبل الطعام وبعده. [عون المعبود ١٠ / ١٦٠].

قلت: وهي من باب النظافة التي حث عليها الشرع في نصوص عامة أخرى.

الحالة الثانية: أن يكون اللفظ المسترك الوارد في النص الشرعي مشتركا بين معنيين أو عدة معان، وليس للشارع عرف خاص يعين واحدًا من بين تلك المعاني، ففي هذه الحالة يبرز دور أهمية القرائن السياقية بمختلف أنواعها لتعيين المعنى المراد في ذلك النص.

- ومن أمثلة ذلك: المشترك الذي حُدُّد معناه

بقرينة لفظية: في قول الله تعالى: ﴿ وَالْمُطَلُقَاتُ يَتَرَبُصْنُ بِأَنْفُسِهِنُ قَلَاثَةً قُرُوءَ ﴾ [البقرة: ٢٢٨]، فإن لفظ «القرء» من المشترك، فهو له معنيان لغويان: الحيض، والطهر، لذا ذهب الشافعية والمالكية إلى أن معنى القرء هو الطهر، وذهب الحنفية والحنابلة إلى أن معنى القرء في الآية هو الحيض.

وقد سبق - في مقال سابق - مناقشة أدلة الفريقين، ولكن موضع الشاهد في المثال هو إبراز دور قرائن السياق في ترجيح المعنى المراد، وذلك في حديث النبي ﷺ لما أمر أم حبيبة رضي الله عنها - وكانت تُستحاض - أن تترك الصلاة قدر أقرائها. [صحيح سن النسائي ١١٠].

المشال الشاني: في قبوله تعالى: ﴿ وَإِنْ طَلَقْتُمُوهُنُ مِنْ قَبْلِ أَنْ تَمَسُّوهُنُ وَقَدْ فَرَضْنَمُ لَهُنَ طَلَقْتُمُوهُنُ مِنْ قَبْلِ أَنْ تَمَسُّوهُنَ وَقَدْ فَرَضْنَمُ لَهُنَ فَرِيضَةً فَنِصْفُ مَا فَرَضْنَمُ إِلاَّ أَنْ يَعْفُون أَوْ يَعْفُو الَّذِي بِيدِهِ عَقْدَةُ النَّكَاحِ ﴾ [البقرة: ١٣٧]، فالاشتراك هنا ناتج عن تركيب الجملة وليس من اللفظة المفردة، فعلام يعود الضمير في قوله تعالى: ﴿ أَوْ يَعْفُو الذِي يَعفو عن نصف الصداق المستحق له بالنص فيعطيها الصداق كاملاً، أم يعود على ولى الزوجة الذي يتنازل عن نصف صداق موليته الزوجة الذي يتنازل عن نصف صداق موليته الختلف أهل العلم في ذلك، وورد أثر عن الرسول الخيام في ذلك، وورد أثر عن الرسول ولكن أهل العلم ضعفوه.

قال الشيخ الألباني: والصحيح في هذا الحديث: الوقف على علي رضي الله عنه. أخرجه ابن أبي شيبة وابن جرير والبيهقي عن شريح، قال: سالني علي رضي الله عنه عن الذي بيده عقدة النكاح؟ قال: قلت: هو الولي، قال: لا، بل هو الزوج. وإسناده صحيح. وهذا المعنى هو الراجح في تفسير الآية، على ما هو مبين في تفسير ابن جرير. [إرواء الغليل ٢ / ٣٥٥].

قلت: أورد الطبري في تفسيره أقوال الفريقين في المسألة، ثم رجّح فقال: وأولى القولين في ذلك بالصواب قول من قال: المُعْنيُ بقوله: ﴿ الّذِي بِيدِهِ عُقْدَةُ النِّكَاحِ ﴾ الزوجُ، وذلك الإجماع الجميع على أن ولي الجارية بكرًا أو ثيبًا، صبية صغيرة كانت أو مدركة كبيرة، لو أبرأ زوجها من مهرها قبل طلاقه إياها، أو وهبه له أو عفا له عنه – أن إبراءه

ذلك وعفوه له عنه باطل، وأن صداقها عليه ثابت ثبوته قبل إبرائه إياه منه. فكان سبيل ما أبرأه من ذلك بعد طلاقه إياها، سبيل ما أبرأه منه قبل طلاقه إياها. [نفسير الطبري ٥ / ١٥٨]

- ومن أمثلة المسترك الذي حُدد معناه بقرينة حالية عالية المفاه المفاه المعالى: ﴿ وَيَسْأَلُونَكَ عَنِ الْمُحيضِ قُلْ هُوَ أَذًى فَاعْتَزِلُوا النَّسَاءَ في الْمُحيضِ ﴾ [البقرة: ٢٢٧].

ف «المُحيضَ» لفظ يُطلق على الزمان والمكان، فهو اسم زمان واسم مكان، وهو من الفعل حاض يحيض،

فهو من باب المشترك، والله تعالى أجمل في الأبة فأمر باعتزال النساء في المحيض، فأشكل ذلك على الصحابة رضي الله عنهم، خاصة أن اليهود وهم أهل الكتاب، وكذلك أهل الجاهلية، كانوا بعتزلون المرأة إذا حاضت تمامًا.

فسالوا النبي كما في الحديث عن أنس رضي الله عنه: أن اليهود كانوا إذا حاضت المرأة منهم لم يؤاكلوها ولم يجامعوهن في البيوت، فسال أصحاب النبي النبي النبي أنه فانزل الله تعالى: ﴿وَيُسْأَلُونَكُ عَنِ الْمُحيضِ فَلُ هُوَ أَذًى فَاعْتُرْلُوا النّساءَ في الْمُحيضِ الآية. فبلغ ذلك أمرنا شيئا إلا خالفنا فيه، فجاء أسيد بن حضير وعباد بن بشر فقالا: يا رسول الله، إن اليهود تقول كذا وكذا، أفلا نجامعهن فتغير وجه رسول الله حتى ظننا أنه قد وجد عليهما. فخرجا في أشارهما فسقاهما، فعرفا أنه لم يجد عليهما.

وكذلك أورد الطبري بسنده عن قتادة أن أهل الجاهلية كانوا لا تساكنهم حائض في بيت، ولا تؤاكلهم في إناء، فأنزل الله تعالى ذكره في ذلك، فحرَّم فرجها ما دامت حائضًا، وجوز ما سوى ذلك. [تفسر الطبري ٤ / ٣٧٣].

المثال الثاني: في قول الله تعالى: ﴿ أَلَمْ ثَرَ أَنَّ اللهُ يَسْجُدُ لَهُ مَنْ في السَّمَاوَات وَمَنْ في الأَرْضِ وَالشَّمْسُ وَالْقَمَلُ وَالشَّجَرُ وَالشَّجَرُ وَالشَّجَرُ وَالشَّجَرُ وَالْجَبَالُ وَالشَّجَرُ وَالدَّوَابُ وَكَثِيرٌ مَنَ النَّاسِ وَكَثِيرٌ حَقَّ عَلَيْهِ الْعَدَابُ ﴾ [الحج: ١٨].

السجود لغة: بمعنى الانقياد والذل

والخضوع، وفي الشرع: وضع الجبهة على الأرض لله تعالى. فهل سجود ما سمّى الله من الآية يتفق مع سجود الناس بوضع الجباه على الأرض؟!

من أهل العلم من قال: إن الآية عامة، والسجود بمعنى الانقياد والخضوع، فالكل منقاد وخاضع للله تعالى، والمراد بسجود كثير من الناس المسلمين - يسجدون طوعًا لله لما يريد منهم، وكثير من الناس المشركين - لا يتقادون طوعًا لما أراد الله منهم، وإن انقادوا وخضعوا كرهًا لمشيئة الله الكونية، كما قال الله تعالى: ﴿وَللّهُ يَسْجُدُ مَنْ فِي السّمَوات وَالأَرْض طَوْعًا وكَرْهًا وظلالُهُمْ في السّمَاوات والأَرْض طَوْعًا وكَرْهًا وظلالُهُمْ وَالْمَالِ ﴾ [الرعد: ١٥].

فالطوع لمن ياتي بالسجود والخضوع اختيارًا كالمؤمنين، والكره لمن يستكبر عن عبادة ربه، وحاله وفطرته تكذّبه في ذلك، ﴿وظلاَلُهُمْ بِالْعُدُوَّ وَالاَصَال ﴾ أي: ويسجد له ظلال المخلوقات أول النهار وأخره، وسجود كل شيء بحسب حاله، كما قال تعالى: ﴿ وَإِنْ مَنْ شَيْءٍ إِلاَّ يُسَبِّحُ بِحَمْدِهِ ولكنْ لا تَفْقَهُونَ تَسْبِحِهُمْ ﴾ [تفسير السعدى: ١/ ٥/٤].

ومن أهل العلم من قال بان السجود في الآية شرعي وليس لغويًا، فالسجود حقيقي، والله تعالى قادر على أن يخلق لها إدراكًا تدرك به، وتسجد لله سجودًا حقيقيًا. [أضواء البيان ٢ / ٢٣٨]. وأبًا ما كان فإن سجود الناس يختلف عن

وايا ما كان فإن سجود الناس يختلف عن سجود غيرهم من جهة رؤيتنا وإيصارنا.

فائدة: خصَّ الله تعالى: ﴿ وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرُ وَالنُّجُومَ ﴾ بعد أن عمَّ كل من في السموات والأرض؛ لأنها عُبدت من دون الله، فبين أنها تسجد لخالقها، وأنها مربوبة مسخَّرة ف ﴿ لاَ تَسْجُدُوا لِلشَّمْسِ وَلاَ لِلْقَمَرِ وَاسْجُدُوا لِللهِ الَّذِي خَلَقَهُنَّ إِنْ كُنْتُمْ إِيَّاهُ تَعْبُدُونَ ﴾ [فصلت: ٣٧].

وعن أبي ذر رضي الله عنه عن رسول الله هذه الله قال حين غربت الشيمس: «اتدري أين تذهب هذه؟» قلت: الله ورسوله أعلم قال: «فإنها تذهب حتى تسجد تحت العرش، فتستأذن فيؤذن لها، ويوشك أن تسجد فلا يقبل منها، وتستأذن فلا يؤذن لها، فيقال لها: ارجعي من حيث جئت؛ فتطلع من مغربها، وذلك قوله تعالى: ﴿ وَالشَّمْسُ تَجْرِي لِمُسْتَقَرُّ لَهَا ذَلِكَ تَقْدِيرُ الْعَزِيزِ الْعَلِيمِ ﴾،

المثال الثالث: في طريق الهجرة من مكة إلى

المدينة، وكان أبو بكر معروفًا لأهل المدينة؛ لكثرة تجارته إلى الشام، وكان النبي الله لا يعرفه الناس. فيلقى الرجل أبا بكر، فيقول: يا أبا بكر، من هذا الرجل الذي بين يديك؛ فيقول: هذا الرجل يهديني السبيل. قال: فيحسب الحاسب أنه إنما يعني سبيل الخير. [البخاري يعني الطريق، وإنما يعني سبيل الخير. [البخاري].

فلفظ «يهديني» من المشترك؛ إذ إنه يُستخدم بمعنين: بمعنى الهداية في الدين، وبمعنى الدلالة على الطريق، فكان أبو بكر رضي الله عنه يعني باجابته هداية الدين، والسائل يعلم من قرينة الحال لمن يمشى في الصحراء أنها هداية الطريق.

والسبب في قول أبي بكر رضي الله عنه هذا: ما ذكره أبن سعد في رواية له: أن النبي في قال لأبي بكر أله الناس عني، فكان إذا سنُئل من أنت؟ قال: باغي حاجة، فإذا قيل من هذا؟ قال: هاد يهديني، يريد الهداية في الدين. [عددة القاري ح١٩٦١، مع / ١٤٢].

فمما سبق تبين لنا أهمية قرائن السياق في تحديد معنى المشترك المراد، وقد لخصها صاحب البحر المحيط تحت عنوان: «دور القرينة في تحديد معنى المشترك المراد، فقال: وهو على أربعة أضرب (أنواع):

١- أن توجب تلك القرينة اعتبار واحد معين،
 مثل: «إني رايت عينًا باصرة» فيتعين حمل ذلك
 اللفظ على معنى واحد وهو العين قطعًا.

٢- أن توجب اعتبار أكثر من واحد، فيتعين ذلك عند من يجوز إعمال المشترك في معنيين،
 كقوله: رأيت عينًا صافية، والصفاء مشترك بين الجارية (الماء) والباصرة (العين) والشمس.

٣- أن توجب تلك القريضة إلغاء البعض، فينحصر المراد في الباقي، نحو: (دَعِي الصلاة أيام أقرائك) [أبو داود وصححة الألباني].

إلغاء الكل، فيُحمل على مجازه بحسب تلك الحقائق. [البحر المحيط ٢ / ٣١١ بتصرف يسير]. في عدد الحال على ما يسير].

وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمن.

# مشروع تيسير حفظ السنة من صحيح الأحاديث القصار



#### الم الماد/ على حشيش

٣٣٧٣ عَنْ زِيَاد بْنِ صَبِيحِ الْحَنَفِيِّ، قَالَ: صَلَيْتُ إِلَى جَنْبِ ابْنِ عُمْرَ، فَوَضَعْتُ يَدَيُّ عَلَى خَاصِرَتَيُّ، فَلَمَّا صَلَّى، قَالَ: «هَذَا الصَّلْبُ في الصَّلَاةِ، وَكَانَ رَسُولُ اللَّه ﷺ يَنْهَى عَنْهُ».

د (۹۰۳)، ن (۱۹۸۱)، حم (۸۰۲)، وهذا حديث صحيح

٢٣٧٤ عَنْ ابْن عُمْرٌ رضي الله عنهما، قَالَ: نَهَى النَّبِيُّ ﷺ: «أَنْ يَئْتَعِلَ الرَّجُلُ قَائِمًا».

جه (٣٦١٩)، وهذا حديث صحيح.

٧٣٧٥ – عَنْ ابْنِ عُمَنَّ رضي الله عنهما رَفَعَهُ، قَالَ: «إِنَّ الْيُدَيْنِ تَسْجُدَانِ كَمَا يَسْجُدُ الْوَجْهُ، فَإِذَا وَضَعَ أَحَدُكُمْ وَجْهَهُ فَلْيَضَعُ يَدَيْهِ، وَإِذَا رَفَعَ فَلْيَرْفُعُهُمَا». د(٨٩٢)، ن (٦٨٣)، حم (٤٤٨٧)، وهذا حديث صحيح.

٢٣٧٦ - عَن ابْنَ عُمَّرَ رضي الله عنهما، قَالَ: سَمَعْتُ رَسُولَ اللّه ﷺ يَقُولُ: «الْمُسْالَةُ كُدُوحٌ في وَجْه صَاحِبِهَا يَوْمَ الْقَيَامَة، فَمَنْ شَاء فَلْيَسْتَبْقِ عَلَى وَجْهِه، وَآهْوَنُ الْمَسْأَلَةِ مَسْأَلَةُ ذِي الرَّحِمِ، تَسْأَلُهُ فِي حَاجَةً، وَخَيْرُ الْمَسْأَلَةِ الْمُسْأَلَةُ عَنْ ظَهْرٍ غِنْي، وَابْدَأْ بِمَنْ تَعُولُ». حَم (٧٦٤٠)، وهذا حديث صحيح.

٧٣٧٧ – عَنْ ابْنْ عُمَرَ رضي الله عنهما، قَالَ: دَخَلَ عُمَرُ عَلَى حَفْصَةَ وَهِيَ تَبْكِي، فَقَالَ: مَا يُبْكِيكِ ؟ لَعَلَّ رَسُولَ اللَّه ﷺ طَلُقَك، إِنَّهُ قَدْ كَانَ طَلُقَكِ، ثُمُّ رَاجُعَكِ مِنْ أَجْلِي، فَايْمُ اللَّهِ لَئَنْ كَانَ طَلُقَكِ لاَ كَلَمْتُكِ كَلَمْةُ أَبَدًا...

حب (٤٢٧٦)، وهذا حديث صحيح.

٣٣٧٨- عَنِ ابْنِ عُمَنَ رضي الله عنهما، قَالَ: سَمعْتُ رَسُولَ اللّه ﷺ، يَقُولُ: «مَنْ حَالَتُّ شَفَاعَتُهُ دُونَ حَدًّ مِنْ حُدُود اللَّهُ فَقَدْ ضَادً اللَّهُ، وَمَنْ خَاصَمَ في بَاطل وَهُوَ يَعْلَمُهُ لَمْ يَزَلْ فِي سَخَطِ اللَّهِ حَتَّى يَنْزِعَ عَنْهُ، وَمَنْ قَالَ فِي مُؤْمنَ مَا لَيْسَ فِيهِ أَسْكَنَهُ اللَّهُ رَدْعَةَ الْخَبَالِ، حَتَّى يَخْرُجَ مِمًّا قَالَ». د(٣٥٩٧)، حَد(٣٦٦٣ه)، وهذا حديث صحيح.

ُ ٢٣٧٩ ـ عَنْ أَيْنَ عُمَرَ رضي الله عنهما، قَالَ: «كَانَ إِذَا كَانَ بِمَكُةً فَصَلَّى الْجُمُّعَةَ تَقَدَّمَ فَصَلَّى رَكْعَتَيْنِ، ثُمُّ تَقَدَّمَ فَصَلَّى أَرْبُعًا، وَإِذَا كَانَ بِالْمَدِينَةِ صَلَّى الْجُمُّعَةَ، ثُمُّ رَجِّعَ إِلَى بَيْتِهِ فَصَلَّى رَكْعَتَيْنِ وَلَمْ يُصِلَّ فِي الْمَسْجِدِ، فَقِيلَ لَهُ: فَقَالَ: كَانَ رَسُولُ اللَّهُ ﷺ يَفْعَلُ ذَلَكَ.. د (١١٣٠)، وهذا حديث صحيح.

٧٣٨٠ عَنِ ابْنِ عُمَرَ رضي الله عَنهما، أَنُّ النَّبِيُّ ﷺ بَعَثَ سَعْدَ بْنَ عُبَادَةَ مُصَدَّقًا، وَقَالَ: ﴿إِيَّاكَ يَا سَعْدُ أَنْ تَجِيءَ يَوْمَ الْقَيَامَةَ بِبَعِيرٍ لَهُ رُغَاءً»، فَقَالَ: لا أَجِدُهُ وَلا أَجِيءُ بِهِ، فَأَعْفَاهُ. حِبِ (٣٢٧٠)، وهذا حديث صحيح

ُ ٣٣٨١ - عَنِ مُغَيَثَ بْنُ سُمَيَّ، قَالَ: صَلَيْتُ مَعَ عَبْدِاللَّه بْنَ الزَّبَيْرِ الصَّبْحَ بِغَلَس، فَلَمَّا سَلَمَ أَقْبَلْتُ عَلَى ابْنِ عُمَرَ رضي الله عنهما، فَقُلْتُ: مَا هَذِه الصَّلاَةُ ؟ قَالَ: «هَذِه صَلاَتُنَا كَانَتْ مَعَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ، وَأَبِي بَكْرٍ، وَعُمَرَ، ا فَلَمَّا طُعِنَ عُمَرُ أَسِفْرَ بِهَا عُثْمَانُ». جِهَ (٦٧١)، وهذا حديث صحيح.

٣٨٨٧ – عَنِ ابْنِ عُمَّرَ رضي الله عنهما، عَنِ النَّبِيِّ ﷺ أَنَّهُ قَالَ فِي الْقَبْضَتَيْنِ: هَؤُلاءِ لِهَذِهِ، وَهُؤُلاءِ لِهَذِهِ قَالَ: فَتَقَرُّقَ النَّاسُ وَهُمْ لا يَحْتَلَفُونَ فِي الْقَدَرِ». البزار (٩٨٣٣)، طص (١٣٠)، حل (١٠٠٠٣)، وهذا حديث صحيح

٣٣٨٣ - عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَمْرُوّ بْنِ الْعَاصِ رضي الله عنهما، يَبْلُغُ بِهِ النَّبِيِّ ﷺ، قَالَ: «مَنْ لَمْ يَرْحَمْ صَغِيرِنَا، وَيَعْرِفْ حَقّ كَبِيرِنَا، فَلَيْسَ مِثًا». خد (٣٥٤)، حم (٧٠٣٣)، د (٤٩٤٣)، وهذا حديث صحيح.

٣٨٨٤ – عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَمْرِو رضي الله عنهما: «أَنَّ النَّبِيِّ ﷺ كَانَ يَتَعَوَّدُ مِنْ أَرْبَعٍ: مِنْ عِلْمٍ لاَ يَنْفَعُ، وَمِنْ – قَلْبِ لاَ يَخْشَعُ، وَدُعَاءٍ لاَ يُسْمَعُ، وُنَفْسٍ لاَ تَشْبَعُ». ن (٤٤٢ه)، وهذا حديث صحيح.

ُ مُ٣٨٥ - عَنْ عَدْد اللّهِ بْنِ عَمْرِو رضّي الله عنهما «أنّهُ ذَبَحَ شَاةٌ، فَقَالَ: أَهْدَيْتُمْ لِجَارِي الْيَهُودِيَّ، فَإِنّي سَمِعْتُ رَسُولَ اللّهِ هِنْ عَدْد (١٩٤٣)، حم(١٩٤٣)، ت(١٩٤٣)، حم(١٩٤٣)، حم(١٩٤٣)، و(١٩٤٣)، وهذا حديث صحيح.

- ٢٣٨٦ - عَنْ عَبْد اللّه بْنِ عَمْرِو رضي الله عنهما، قَالَ: صَلَيْنَا مَعَ رَسُولِ اللّه ﷺ الْمَغْرِبَ، فَعَقْبَ مَنْ عَقْبَ،
 وَرَجَعَ مَنْ رَجَعَ، فَجَاءَ ﷺ وَقَدْ كَادُ يَحْسِرُ ثِيَابَهُ عَنْ رُكْبْتَيْهِ، فَقَالَ: «أَبْشِرُوا مَعْشَرَ الْمُسْلِمِينَ، هَذَا رَبُّكُمْ قَدْ فَتُحَ

بَابًا مِنْ أَبْوَابٍ السَّمَاءِ، يُبَاهِي بِكُمْ الْمَلَائِكَةَ، يَقُولُ: هَوُّلاَءٍ عِبَادِي قَضَوْا فَرِيضَةً، وَهُمْ يَنْتَظِرُونَ أُخْرَى». حم (٦٧١١)، جه (٨٠١)، وهذا حَدِيث صَحيحُ.

٧٣٨٧ - عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَمْرُو رضي الله عنهما، قَالَ: نَهَى رَسُولُ اللَّهِ 🍇 «عَنْ ثَمَنِ الْكَلْبِ، وَمَهْرِ الْبَغِيَّ، وَأَجْرِ الْكَاهِنِ، وَكَسْبِ الْحَجُّامِ». كُ (٢ / ٣٣)، وهذا حديث صحيح.

٣٣٨٨ - عَنْ أَبِي مُوسَى رضي الله عنه، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّهِ ﷺ: «إِنَّ اللّهَ خَلَقَ آدَمَ مِنْ قَبْضِهَ قَبُضَهَا مِنْ جَميع الأَرْضِ، فَجَاءَ بَثُو آدَمَ عَلَى قَدْرِ الأَرْضِ جَاءَ، مِنْهُمُ الأَحْمَرُ، وَالأَبْيَضُ، وَالأَسْوَدُ وَبَيْنَ ذَلِكُ وَالسَّهْلُ، وَالْحَزْنُ، وَالْخَبِيثُ، وَالطَّبِّهُ. د(٤٦٩٣)، ت(٢٩٥٩)، وهذا حديث صحيح.

٧٣٨٩ - عَنْ أَبِي مُوسَى رضي الله عنه، أنَّ النَّبِيِّ 🍰، قَالُ: «لاَ نِكَاحَ إِلاَّ بِولِيَّ». د(٢٠٨٥)، ع(٧٢٧٧)، ك(٢ / ١٦). وهذا حديث صحيح.

٣٣٩- عَنْ أَبِي مُوسَى رضي الله عنه، قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله ﷺ: «تُسْتَاْمَرُ الْيَتِيمَةُ فِي نَفْسِهَا، فَإِنْ سَكَتَتْ،
 قَقَدُ أَنْنِتُ، وَإِنْ أَبَتْ، لَمْ تُكُرْهُ». حم (١٩٠٢)، ع(٧٣٧٧)، دي (٩١٨٥)، وَهَذا حديث صحيح.

٣٩٩١ – عَنْ أَبِي مُوسَى رضي الله عنه، قَالَ: «كَانَتْ الْيَهُودُ تَعَاطُسُ عِنْدَ النَّبِيِّ ﷺ رَجَاءَ أَنْ يَقُولَ لَهَا: يَرْحَمُكُمُ اللَّهُ، فَكَانَ يَقُولُ: يَهْدِيكُمُ اللَّهُ، وَيُصَلِّحُ بَالْكُمْ». د(٢٠٣٨)، ت(٢٧٣٩)، ك(٤٪/ ٢٦)، وهذا حديث صحيح.

٣٣٩٢ – عَنْ عَبْدِ اللَّهُ بْنِ مَسْعُودِ رِضِي اللَّه عنه، قَالَ: قَالَ رُسُولُ اللَّهِ ﷺ: «إِنَّ الْمُؤْمِنَ لَيْسَ بِاللَّعَّانِ وَلاَ الطُّعَّانِ، وَلاَ الْفَاحِشِ وَلاَ الْبَذِيءِ». حم (٣٩٣٨)، وهذا حديث صحيح.

٣٣٩٣ - عَنْ ابْنِ مَسْعُود رَضّي الله عنه، عَنِ النَّبِيِّ ﷺ قَالَ: «مَا أَحَدُ أَكْثَرَ مِنَ الرَّبَا إِلاَّ كَانَ عَاقِبَةُ أَمْرِهِ إِلَى قلَّة». جه (٢٢٧٩)، وهذا حديث صحيح.

َ ٣٣٩٤ – عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ مَسْغُودِ رضي الله عنه، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «أَجِيبُوا الدَّاعِيَ، وَلاَ تَرُدُّوا الْهَدِيَّةَ، وَلاَ تَضْرِبُوا الْمُسْلِمِينَ». حم(٣٨٢٨)، حُب (٣٠٢٠)، وهذا حديث صحيح.

٣٣٩٥– عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ مَسْعُود رضي الله عنه، أَنَ رَسُولُ اللَّهِ ﴿ قَالَ: ﴿إِذَا كَانَ ثُلُثُ اللَّيْلِ الْبَاقِي، يَهْبِطُ اللَّهُ إِلَى السَّمَاءِ الدُّنْيَا، ثُمَّ تُفْتَحُ أَبْوَابُ السَّمَاء، ثُمَّ يَبْسُطُ يَدَهُ، فَيَقُولُ: هَلْ مِنْ سَائِلٍ يُعْطَى سَنُوْلُهُ ؟ فَلاَ يَزَالُ كَذَلِكَ، حَتَّى يَطْلُعُ الْفَجْرُ». حم (٣٦٦٤)، وهذا حديث صحيح.

٣٩٩٦ - عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ مَسْعُودِ رضي الله عنه، أَنَّ قَوْمًا أَتَوْا النَّبِيِّ ﷺ، فَقَالُوا: صَاحِبُ لَنَا يَشْتَكِي، أَنْكُوبِهِ ؟ قَالَ: فَسَكَتَ، ثُمُّ قَالُوا: أَنْكُوبِهِ ؟ فَسَكَتَ، ثُمُّ قَالَ: «اكْوُوهُ وَارْضْفُوهُ رَضْفًا». حم (٣٦٩٣)، وهذا حديث صحيح.

٢٣٩٧ - عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ مَسْعُودِ رضي الله عنه، قَالَ: «كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يَثَامُ فِي سُجُودِهِ، فَمَا يُعْرَفُ نَوْمُهُ إلا ينَقْحِهِ، ثُمَّ يَقُومُ فِي صَلاتِهِ». ع( ٣٧٠)، ش (١٤٢٤)، وهذا حديث صحيح.

٣٩٨٨ – عَنْ عَبْدِ اللَّه بْنِ مَسْعُود رضي الله عنه، أَنَّهُ قَالَ: «طَلاَقُ السُّنَّة تَطْليقَةٌ وَهِيَ طَاهِرٌ فِي غَيْرِ جِمَاعٍ، فَإِذَا حَاضَتْ وَطَهُرَتْ طُلُقَهَا أُخْرَى، فَإِذَا حَاضَتْ وَطَهُرَتْ طَلُقَهَا أُخْرَى، ثُمَّ تَعْتَدُّ بَعْدَ ذَلِكَ بِحَيْضَةٍ». ن(٣٣٩٤)، جهُ (٢٠٢١)، وهذا حديث صحيح.

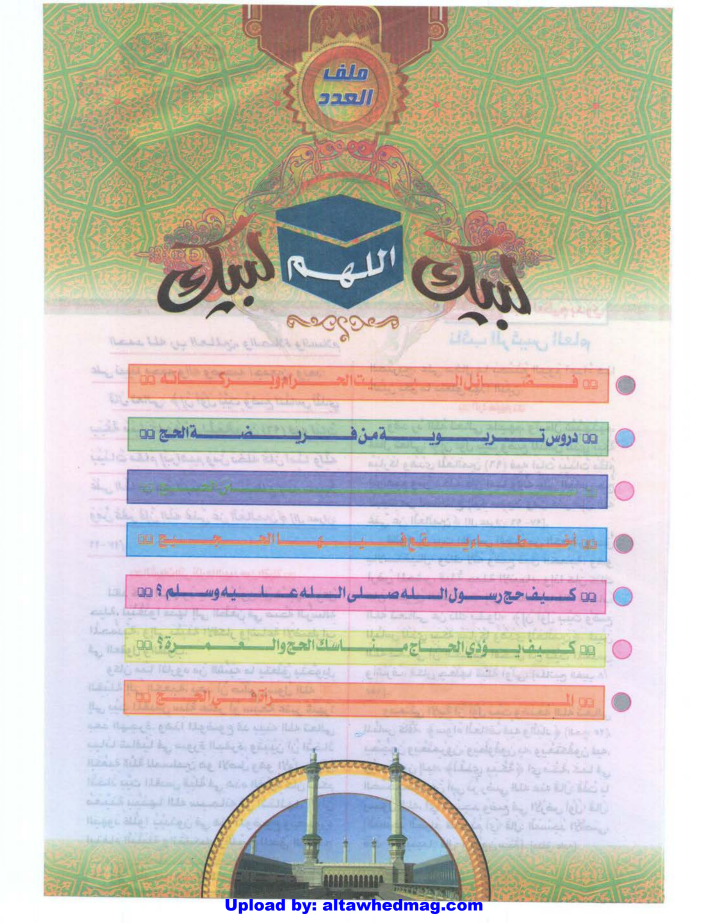
٧٣٩٩ عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ مَسْعُود رضي الله عنه، أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ: كَانَ «يَقْرَأُ فِي صَلَاةٍ الفَجْرِ يَوْمَ الْجُمُعَةِ: «الم تَتْزيلُ»، و «هَلْ أَتَى عَلَى الإِنْسَانُ ». جه(٨٢٤)، وهذا حديث صحيح.

٧٤٠٠ عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ مُغَفِّلُ رضي اللَّه عنه، أنْ رَسُولَ اللَّه ﷺ، قَالَ: «إِنَّ اللَّهَ رَفِيقٌ يُحِبُّ الرَّفْقَ، وَيُعْطِي عَلَيْهِ مَا لاَ يُعْطِي عَلَى الْعُنْف». د(٤٨٠٧)، حم(١٦٣٦٠)، ش(٢٥٦٩٩)، وهذا حديث صحيح.

٢٤٠١ - عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ مُغَفَّلُ رضي الله عنه، أَنْ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ «نَهَى عَنِ الصَّلَاةِ فِي أَعْطَانِ الإِبلِ». ن (٧٣٠)، جه (٧١٩)، وهذا حديث صحيح.

٢٤٠٢ عَنْ عَبْد اللّه الْخَطْمِيِّ رضي الله عنه، قَالُ: كَانَ النّبِيُّ إِذَا أَرَادَ أَنْ يَسْتَوْدِعَ الْجَيْشُ، قَالَ: «أَسْتَوْدِعُ اللّهَ دينِكُمْ وَأَمَانَتَكُمْ وَخَوَاتِيمَ أَعْمَالِكُمْ». د(٢٠٠١)، لد(٢ / ٩٧)، وهذا حديث صحيح.

٣٤٠٣ عَنِ ابْنِ أُمِّ مَكْثُوم رضي الله عنه، أَنَ رَسُولَ الله ﷺ أَتَى الْمَسْجِدَ، فَرَأَى فِي الْقَوْمِ رِقَّةً، فَقَالَ: «إِنِّي لَأَهُمُّ أَنْ أَجْعَلَ لِلنَّاسِ إِمَامًا، ثُمَّ أَخْرُجُ فَلاَ أَقْدِرُ عَلَى إِنْسَانِ يَتَخَلُّفُ عَنِ الصَّلاَةِ فِي بَيْتِه، إِلاَّ أَحْرُقْتُهُ عَلَيْه، فَقَالَ ابْنُ أُمْ مَكْثُومٍ: يَا رَسُولَ اللَّه، إِنَّ بَيْنِي وَبَيْنَ الْمَسْجِدِ نَخْلاً وَشَجَرًا، وَلاَ أَقْدِرُ عَلَى قَائِدَ كُلُّ سَاعَةٍ، أَيَسَعُنِي أَنْ أُمْ مَكْتُومٍ: يَا رَسُولَ اللَّه، إِنَّ بَيْنِي وَبَيْنَ الْمَسْجِدِ نَخْلاً وَشَجَرًا، وَلاَ أَقْدِرُ عَلَى قَائِدَ كُلُّ سَاعَةٍ، أَيَسَعُنِي أَنْ أُمْ مَكْتُومٍ: قَالَ: «أَتَسْمَعُ الإِقَامَةَ»، قَالَ: «قَالَة هَا». حَمْ (١٠٥٠٥)، وهذا حديث صَحْيح.





# 

ما اعداد: د/ عبدالعظیم بدوي

#### نائب الرئيس العام

الصُريح، على مثال ما يَصْنَعُ اليومَ أعداءُ هذا الدّينِ بكلّ ما يتعلق بهذا الدّين.

#### ٥٥ الردعليهم ٥٥

وقد ردُّ اللهُ تعالى عليهم، وأبطلَ شُبُهتَهم، فقال تعالى: ﴿إِنَّ أَوْلَ بَيْتَ وُضِعَ للنَّاسِ لِلَّذِي بِيكُةُ مُبَارِكًا وَهُدًى للْعَالَمِينَ (٩٦) فِيه آيَاتُ بِيَّنَاتُ مُقَامُ إِبْرَاهِيمَ وَمَنْ دَخَلَهُ كَانَ آمنًا وَلَكَّه عَلَى النَّاسِ حِجُّ الْبَيْتَ مَن اسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلاً وَمَنْ كَفَرَ فَإِنَّ اللَّهَ عَنى الْعَالَمِينَ ﴾ [آل عمران: ٩٦-٩٥].

قالوا: إنَّ بيتَ المقدسِ أفضلُ من الكعبة، وأحقُّ بالاستقبال؛ وذلك لأنَّهُ وُضعَ قبلَ الكعبة، وهو أرضُ المحشر، قبلة جملة الأنبياء، وإذا كان كذلك كانَ تَحْويلُ القَبْلَة منه إلى الكعبة باطلاً، فأجابَ اللهُ تعالى عن ذلك بقوله: ﴿إنَّ أُولُ بَيْت وُضعَ للنَّاسِ للَّذِي ببكة مُبَاركًا وَهُدِي للْعَالَمينَ ﴾، فبينَ المقدسِ الله تعالى أنَّ الكعبة أفضلُ مَنْ بَيْت المقدسِ وأشرْفُ، فكان جَعْلُها قَبْلَةً أَوْلَى. [مفاتيح الغيب ٨/].

ومعنى الآية أنَّ أَوْلُ بَيْت وَضَعَهُ اللهُ تعالى للنَّاسِ كَافُة، ﴿ سَوَاءً الْعَاكِفُ فَيِه وَالْبَاد ﴾ [الحج: ٢٥]، يحُجُّونَ ويعْتَمرُونَ، ويَطُوفُونَ بَه، ويَعْتَكفُون فيه، ويعُتمرُونَ، ويَطُوفُونَ بَه، ويَعْتَكفُون فيه، ويُصلُّون إليه، ﴿لَلْذِي بِبَكَةٌ ﴾ أي مَكُةً، كَمَا في الصَّحيحَيْنِ عَنْ أَبِي نَرَّ رَضِي الله عنه قال: قُلتُ يَا رَسُولَ الله، أَيُّ مَسْجِد وُضِعَ في الأَرْضِ أَولُ؛ قالَ: [الْمَسْجِدُ الْحُورَامُ، قُلتُ: ثُمُّ أَيُّ؟ قالَ: الْمَسْجِدُ الْأَقْصَى، قُلْتُ: ثُمُّ أَيُّ؟ قالَ: [متفق عَليه].

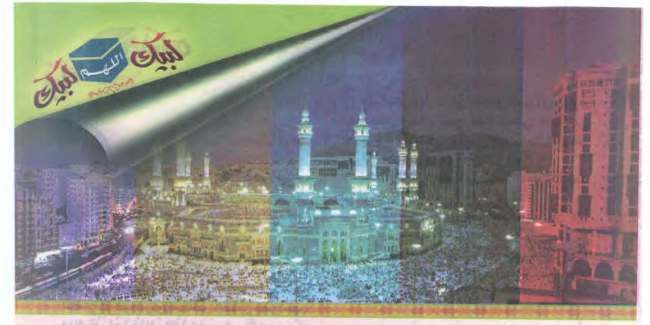
الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام

على نبينا محمد واله وصحبه اجمعين، وبعد:
قَالَ تعالى: ﴿ إِنْ أَوْلُ بَيْتِ وُضِعَ لِلنَّاسِ لِلَّذِي
بِبَكُةً مُبَارَكًا وَهُدُى لِلْعَالَمِينَ (٩٦) فِيهِ آيَاتُ
بَيْنَاتُ مُقَامُ إِبْرَاهِيمَ وَمَنْ دَخَلَهُ كَانَ امِنًا وَلِلْهِ
عَلَى النَّاسِ حِجُّ الْبَيْتِ مِن اسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلاً
وَمَنْ كَفَرَ قَانُ اللَّهُ غَنيٌ عَنِ الْعَالَمِينَ ﴾ [ال عمران ومَنْ كَفَرَ قَانُ اللَّهُ غَنيٌ عَنِ الْعَالَمِينَ ﴾ [ال عمران ٩٦-١٤].

#### وه الشبهات التي أثارها اليهود حول القبلة وه

لقد كان اليهودُ يتصيدُونَ كلَّ شُبْهة، وكلُّ حيلة، ليَنْفُدُوا منها إلى الطُّعْنِ في صحَّة الرُّسالة المُحمَّديَّة، وإلى بَلْبَلَة الأفكارِ وإشاعة الأضطرابِ في العقولِ والقلوب.

وكان ممًا أثاروه من الشُبه ما يتعلَّقُ بتَحُويلِ القَبْلَةِ إلى الكعبة، بعد أنْ صَلَّى رسولُ الله على القَبْلَةِ إلى الكعبة، بعد أنْ صَلَّى رسولُ الله على إلى بيْت المقدس ستَة عشر أوْ سبْعة عشبر شهرًا بعد الهجرة. وهذا الموضوع قد بينه الله تعالى بيانًا شافيًا في سورة البقرة، وتَبِينُ أنُ اتَّخاذَ بيانًا شافيًا في سورة البقرة، وتَبِينُ أنُ اتَّخاذَ التَّخاذَ بيْت المقدس قبلةً في هذه الفَتْرة كان لحكم اتخاذ بيْت المقدس قبلةً في هذه الفَتْرة كان لحكم معينة بيَنْها الله سبحانه في اثنائها، إلاَّ أنُّ اليهود ظلُوا يُبدئونَ في هذا الموضوع ويعيدُون؛ البنهود ظلُوا يُبدئونَ في هذا الموضوع ويعيدُون؛ البنين للحق الواضح



ثُمُّ ذكرَ اللهُ تعالى بَعْضَ فَضَائل هذا البَنْت، فقال: ﴿مُدَارِكًا وَهُدًى لِلْعَالَمِينَ (٩٦) فِيهِ آيَاتُ نَنَّنَاتُ مَقَامُ إِنْرَاهِيمَ وَمَنْ دَخَلَهُ كَانَ آمنًا ﴾:

وبرِكةُ البَيْتِ نَوْعَانِ: حِسْيَّةُ ومَعْنَويَهُ.

فأمًّا الحسِّدُّةُ فمنها: ما ذكرَهُ اللهُ تعالى في قولِه: ﴿ إِنْ نَتُّبِعِ الْهُدَى مَعَكَ نُتَخَطُّفْ مِنْ أَرْضِيًّا أُولَمْ نُمَكِّنْ لَهُمْ حَرَمًا آمنًا يُحْنَى إِلَيْه ثُمَّرَاتُ كُلِّ شَىيْء رِزْقًا مِنْ لَدُنَّا وَلَكِنَّ أَكْثَرَهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ [القصص: ٥٧]، وكانت هذه البَركة ببَرَكة دُعاء الخليل إبراهيم عليه السلام حيثُ قال: ﴿رَبُّنَا إِنِّي أَسْكَنْتُ مِنْ ذُرِّئتي بواد غَيْر ذي زَرْع عِنْدَ بَيْتِكَ الْمُحَرِّم رَبُّنَا لِيُقِيمُوا الصَّلاَةُ فَاجْعَلْ أَفْتَدَةً مِنَ النَّاسِ تَهْوِي إِلَيْهِمْ وَارْزُقُهُمْ مِنَ الثَّمَرَاتِ لَعَلَّهُمْ يَشْكُرُونَ ﴾ [إبراهيم: ٢٧]، وكلُّ مَنْ زَارَ ذلكَ البَعْثَ شَاهِدَ هذه البِّركةُ، فَالأَقْواتُ والثِّمَارُ فيه أكثرُ وأَجْوَدُ وأقلُّ ثُمَنًا مِنْ كثير مِنْ البِلادِ التِي تُحْبَى

وأمَّا النَّرِكةُ المُعْنُويَّةُ فَهِي مَا يَحْصُلُ مَنَ الأَجْرِ الْكِثِيرِ والثَّوابِ العظيمِ لِمَ حَجَّهُ واعْتَمرَهُ، وطافَ يه، واعْتَكَفَ فيه، وصلَّى، عَنْ أبي هُرَيْرَةَ رضي الله عنه أنَّ رَسُولَ الله 👛 قَالَ: [الْعُمْرَةُ إِلَى الْعُمْرَة كَفَّارَةُ لِمَا بَيْنُهُمَا، وَالْحَجُّ الْمَبْرُورُ لَيْسَ لَهُ جَزَّاءٌ إِلاًّ الْحَنَّةُ ]. [متفق عليه]. 🕒 💮 💮

وَعَنْهُ رضي الله عنه قَالَ: سَمِعْتُ النُّبِيُّ 👺 يَقُولُ: [مَنْ حَجُّ لله فَلَمْ يَرْقُثْ وَلَمْ يَفْسُقُ رَجَعَ كَيَوْم ولَدَتْهُ أُمُّهُ]. [متفق عليه].

وَعَنْ عَبْد الله بْن مَسْعُود رضى الله عنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله ﷺ: [تَابِعُوا بَيْنَ الْحَجُّ وَالْعُمْرَة؛ فَإِنَّهُمَا يَنْفَيَانِ الْفَقْرَ وَالذُّنُوبَ كَمَا يَنْفَى الْكَيرُ خَبَثُ الْحَديد وَالذُّهُم وَالْفَضَّة]. [الترمذي ٨١٠ وصححه

وَعَنْ عَبْدِ الله بْن عُمر رضى الله عنهما قَالَ: سَمَعْتُ رَسُولُ الله 🐉 يَقُولُ: [مَنْ طَافَ بِالْبَيْتِ لَمْ يَرْفَعْ قَدَمًا وَلَمْ يَضِعْ أُخْرَى إِلاَّ كَتَّبَ اللَّهُ لَهُ بِهَا حَسَنَةً، وَحَطُّ عَنْهُ خَطيئَةً، وَرَفَعَ لَهُ بِهَا دَرَجَةً]. [صحيح ابن خزيمة ٢٧٥٣ وصححه الإلباني].

وَعَنِ ابْنِ عَبَّاسِ رضي الله عنهما قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله 🥮 في الْحَجَر: [وَالله لَيَبْعَثَنَّهُ اللهُ يَوْمَ الْقيَامَة لَهُ عَيْنَان يُبْصِرُ بِهِمَا وَلَسَانٌ يَنْطِقُ بِهِ، يَشْهُدُ عَلَى مَن اسْتَلَمَهُ بِحَقٍّ]. [الترمذي ٩٦١ وصححه

وَعَنْ جَابِرِ رضي الله عنه أنَّ رَسُولَ الله ﷺ قَالَ: [صَلاَةٌ في مَسْجِدي أَفْضَلُ مِنْ أَلْف صَلاَة فيما سواهُ إِلَّا الْمُسْجِدَ الْحَرَامَ، وَصَلَاةٌ فَي الْمُسْجِد الْحَرَامِ أَفْضَلُ مِنْ مَائَةِ ٱلْفِ صَلاَةِ فِيمَا سُواهُ]. [ابن ماجه ١٤٠٦ وصححه الألباني].

وأمًّا كونَّهُ ﴿ هُدِّي لِلْعَالَمِينَ ﴾ فقيلَ: المعنى أنَّهُ قَبْلَةُ للعالمينَ يَهْتُدُونَ بِهِ إلى جِهَة صَلاتهم. وقيل: ﴿هُدِّي لِلْعَالَمِينَ ﴾ أي دلالةُ على وجود الخالق جل حلاله، وصدُّق محمد ﷺ في النُّبُوَّة. وقيل: ﴿هُدِّي لِلْعَالَمِينَ ﴾ إلى الجَنَّة؛ لأنَّ مَنْ أدًّى الصلوات الواحِيةَ إليها استوجبُ الحَنَّةِ. [مفاتيح الغيب يتصرف ٨ / ١٦٣].



#### عد وجوب حج البيت عد

ولَمَّا ذَكرَ اللهُ تعالَى فَضَائُلُ البَيْتِ وَمَناقِبَهُ، أُردفَهُ بذكرٍ إيجابِ الحَجَّ، فقال تعالى: ﴿لِلَهُ عَلَى النَّاسِ حَجُّ الْبَيْتِ مَنِ اسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلاً وَمَنَّ كَفَرَ فَإِنَّ اللَّهَ غَنىً عَن الْعَالَمِينَ ﴾:

ُ فالحجُ فَّرضُ واجبُّ، وَقدْ عدَّهُ النَّبِيُّ ﴿ الْحَدَّ أركان الإسلام.

عَنْ عَبْدِ اللّه بْنِ عُمَر رضي الله عنهما قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله عَنهما قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله ﷺ [بُنيَ الْإِسْلَامُ عَلَى خَمْس: شَهَادَة أَنْ لاَ إِلَهُ إِلاَّ اللهُ، وَأَنَّ مُحَمِّدًا عَبْدُهُ ورَسُولُهُ، وَإِقَامَ الصَّلَاة، وَإِيتَاء الرُّكَاةِ، وَحَجَّ الْبَيْتِ، وَصَوْمُ رَمَضَانَ). [متفق عليه].

#### و على من يجب الحج؟ وو

وهو واجبٌ على كلِّ مسلمٍ، بالغٍ، عاقلٍ، حرًّ، مستطيعٍ.

والأستطاعة تتحقق بالصعة وملك ما يُكفيه لذَهَابِه وإيابِه، فاضلاً عن حاجته وَحاجَة مَنْ تلزمُهُ نفقتُه، وبأمْنَ الطريق. ويشترطُ في حقّ المراة أنْ تجد زَوْجًا أوْ مَحْرمًا يحجُّ معها، فإنْ لم تجد فليستُ مستطيعة:

عَنْ عَبْدِ الله بْنِ عَبْاس رضي الله عنهما قالَ: سَمَعْتُ النَّبِيُّ عَنْ يَخْطُبُ يَقُولُ: [لاَ يَخْلُونُ رَجُلُ بِامْرَأَةَ إِلاَّ وَمُعَهَا دُو مَحْرَم، وَلاَ تُسَافِرِ الْمَرْأَةُ إِلاُ مَعَ ذِي مُحْرَم، فَقَامُ رَجُلُ فَقَالَ: يَا رَسُولَ الله إِنْ امْرَأَتِي خَرَجَتْ حَاجُهُ، وَإِنِّي اكْتُتبْتُ فِي عَزُوةَ كَذَا وكَذَا، قَالَ: انْطَلَقْ فَحُجُ مَعَ امْرَأَتَكَ]. [متفق عليه].

#### المع واجب على الفور وو

ومتى تَحَقَّقتِ الأسْتطاعةُ؛ وجبت المُبادَرةُ بالحجُّ في نفس العام، لقوله ﴿ [مَنْ أَرَادَ الْحَجُ فَلْيَتَعَجُلْ، فَإِنَّهُ قَدْ يَمْرَضُ الْمَرَيضُ، وَتَضلُّ الضَّالَةُ وتَعْرِضُ الْحَاجَةُ}. [ابن ماجه ٣٨٨٣ وحسنه الآلباني]. والحجُّ يجبُ مَرَّةً واحدةً في العُمر:

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةٌ رَضِي الله عنه قُالَ: خَطَبَنَا رَسُولُ الله عنه قُالَ: خَطَبَنَا رَسُولُ الله على فَقَالَ: [أَيُهَا النَّاسُ قَدْ فَرَضَ اللهُ عَلَيْكُمُ الْحَجَّ فَحَجُّوا، فَقَالَ رَجُلُ: أَكُلُ عَامٍ يَا رَسُولَ الله عَنْ الله فَاسَكَتَ حَتَّى قَالَهَا قَلَاثًا، فَقَالَ رَسُولُ الله عَنْ لَوْ قُلْتُ نَعَمْ لَوَجَبَتْ وَلَمَا اسْتَطَعْتُمْ، ثُمَّ قَالَ: ذَرُونِي مَا تَرَكْتُكُمْ، فَانِمًا هَلَكُ مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ يِكَثْرَة سُؤَالهِمْ وَاخْتَلاَفُهِمْ عَلَى أَنْدِيَاتُهِمْ، فَإِذَا أَمُرْتُكُمْ بِشَيَّى عَقْاتُوا مَنْ عَنْ شَيَّى عَقْدَا وَالْمَا اسْتَطَعْتُمْ، وَإِذَا نَهَيْتُكُمْ عَنْ شَيَّع قَدَعُومً]. مِنْهُ مَا اسْتَطَعْتُمْ، وَإِذَا نَهَيْتُكُمْ عَنْ شَيَّع قَدَعُومً].

#### وه الأيات البيئات في البيت الحرام ون

ومِنْ فضائلِ البَيْت: كونُهُ ﴿ فِيهِ اَيَـاتُ بَيِّـنَـاتُ ﴾ أي دلالاتُ واضحاتُ علَى حُرْمَته وفَريد فَضْلهِ، منهنُ ﴿مَقَامُ إِبْرَاهِيمَ وَمَنْ دَخَلَهُ كَأَنْ آمَنًا ﴾:

قال ابنُ عَطَيَة - رحمه الله -: جَعَلَ المُقَامُ وأَمْنُ الدُّاخِلِ مِثَالاً مِمَّا في الحَرَم مِنَ الآيات، وخُصًا بالدُّكر لَعَظَمِهِماً، وأَنْهُما تقومُ بهما الحَجُهُ على الكَفار؛ إذَّ هم مُدْرِكُونَ لهاتيْنِ الآيتَيْن بحواسهم، وذلك أَمْرٌ لمْ تَحْتَلَفْ كَافَةُ العَربِ في نَقَّلِهِ وصحتُه إلى أَنْ أَذِلَهُ اللهُ في كتابه.

ومِنْ آياته: كَفُّ الجَبَايِرَة عنهُ على وَجُه الدُّهرِ. ومنها: الحَجَرُ الأسُّودُ الذي نزلَ مِنَ الجَنَّة، وما أُشْرِبَتْ قلوبُ العالم مِنْ تَعْظيمه قبلَ الإسلام.

ومن أياته: حَجَرُ الْمُقَام، وذلكَ أَنُهُ قَامَ عليه إبراهيمَ عليه السلام وقْتَ رَفْعه القواعدَ من البيت، لما طالَ البناءُ، فكلَّما علا الجدارُ ارتفع الحجرُ به في السواء، فما زال يبني وهو قائمٌ عليه وإسماعيلُ يناوله الحجارة والطينَ حتى أكملَ الجدار، ثُمَّ إِنَّ اللهَ تعالى لَمَّا أرادَ إبقاءَ ذلك آيةً للعالمين لَيْنَ الحجرَ فَغَرِقَتْ فيه قَدَما إبراهيمَ عليه السلام كَأَنُها في الطُينِ، فذلك الأثرُ العظيمُ باق في الصّير، فذلك الأثرُ العظيمُ باق في الحَجَر إلى اليوم.

ومَن آياتِهِ البَينَاتِ: زَمْزَمُ، آنبِعَهَا لهاجِرَ بهمز جبريلَ عليه السلام الأرضَ بعقبه. ومنها: نفعُ زَمْزَمَ لِمَا شُرِبَ له، وآئهُ يَعْظمُ ماؤُهَا في الموسم، ويكثرُ كثرةً خارقةً للعادة في الإبار.

ومنها: الأمنة الثابتة فيه على قديم الدهر، وأن العرب كانت تغير بعضها على بعض، ويتخطف العرب كانت تغير بعضها على بعض، ويتخطف الناس بالقتل وأخذ الأموال وأنواع الظلم إلا في الحرم، وتركب على هذا أمن الحيوان فيه، وسلامة السجر، وذلك كلّه للبركة التي خصته الله بها، والدعوة من الخليل عليه السلام في قوله: ﴿ربّ اجْعَلْ هَذَا بَلَدًا أَمِنًا ﴾ [البقرة: ١٢٦]، وإذعان تُفُوس العرب وغيرهم قاطبة لتوقير هذه النُقْعة دون ناه، ولا زاجر، أية عُظْمَى تقوم به الحُجة. [المحرر الوجيز المحرد المحرد الوجيز المحرد الوجيز المحرد المحرد الوجيز المحرد الوجيز المحرد المحرد الوجيز المحرد المحرد المحرد المحرد المحرد المحرد المحرد الوجيز المحرد المحرد

Still Sul Still

ويُسنَّحَبُ التَّطوعُ بالحجِّ، لقوله تعالى: ﴿إِنَّ الصَّفَا وَالْمَرْوَةَ مِنْ شَعَائِرِ اللَّهِ فَمَنْ حَجُّ الْبَيْتَ أَوِ الْمَّتَمَرَ فَلاَ جُنَاحَ عَلَيْهِ أَنْ يَطُوفَ بِهِمَا وَمَنْ تَطَوعُ خَيْرًا قَإِنَّ اللَّهُ شَاكِرٌ عَلِيمٍ ﴾ [البقرة: ١٥٨]، ولقوله عَيْرًا قَإِنَّ اللَّهُ شَاكِرٌ عَلِيمٍ ﴾ [البقرة: ١٥٨]، ولقوله عَيْرًا قَإِنَّ لِمُعَا يَنْفِيانَ فَعَيْرَ وَالْغُمْرَةِ فَإِنَّهُمَا يَنْفِيانَ الْمَقَوْرَ وَالذُّنُوبَ كَمَا يَنْفِي الْحَيرُ خَبَثَ الْحَديد وَالدَّهُبِ وَالْفُضُةً ] [الترمذي ٨١٠ وصححه الالباني].

ويُسنَّتُحبُّ أَنُّ لاَ يغيبُ المسلمُ عن الحجِّ أكثرُ منْ خَمْس سنين؛ لقوله ﷺ: [يَقُولُ اللهُ تَعَالَى: إِنَّ عَبْدًا أَصْحَحْتُ لَهُ جِسْمَهُ، وَوَسَعْتُ عَلَيْهِ فِي المَعيشة، تَمْضي عَلَيْهِ خَمْسنَةُ أَعْوَامٍ لاَ يَقدُ إِلَيَّ لَمَحْرُوم]. [أبوَ يعلى ١٠٦٣] والبيهقي وغيرهما وصححه الالباني].

و التحدير الشبيد من التخلف عن الجج و

ولَمُ البِيْتِ خَتَمَ اللّهُ على النّاسِ حِجُ البِيْتِ خَتَمَ الْآية بما يدلُّ على اَنَّهُ غَنيُ عَنْ خَلْقَهِ، وَاَنَّ كُفْرَ مَنْ كَفَرَ منهم لا يَضُرُّهُ شيئًا، فقال تعالى: ﴿وَمَنْ كَفَرَ منهم لا يَضُرُّهُ شيئًا، فقال تعالى: ﴿وَمَنْ كَفَرَ مَوْاضَعَ مُتَعَدِّدَة، منها قَولُهُ تعالى: ﴿إِنْ تَكْفُرُوا فَإِنْ اللّهُ عَنيُ عَنْكُمْ وَلا يَرْضَى لعبَادِه الْكُفْرُ وَالزَمِ: ٧]، وقولُهُ تعالى: ﴿وقالَ مُوسَى إِنْ تَكْفُرُوا أَنْتُمْ وَمَنْ فِي الأَرْضِ جَمِيعًا فَإِنَّ اللّهُ لَغَنيُ حَميدُ ﴾ [الراهيم: ٨]، وقولُهُ تعالى: ﴿ وَقَالَ مُوسَى إِنْ تَكُفُرُوا وَتَوَلُوا وَتُولُوا وَتَوَلُوا وَسُولُوا وَسُولُوا وَسُولُوا وَسُولُوا وَسُولُوا وَسُولُوا وَسُولُوا وَسُولُوا عَيْرٍ ذلك من الآيات.

قاللهُ تباركُ وتعالى يامرُ الْخَلْقَ وينْهاهم، لا لأَتُهُ تَضُرُهُ مَعْصِيتُهم وتنفعهُ طَاعتُهم، بل نَفْعُ طاعتُهم، بل نَفْعُ طاعتهم لهم، وضررُ معصيتهم عليهم، قال طاعتهم لهم، وضررُ معصيتهم عليهم، قال تعالى: ﴿إِنْ أَحْسَنْتُمْ أَحْسَنْتُمْ لأَنْفُسِكُمْ وَإِنْ أَسْتُلْتُمْ فَلَهَا ﴾ [الإسراء: ٧]، وقال تعالى: ﴿مَنْ عَمَلَ صَالِحًا مِنْ نَكَرِ أَوْ أُنْتَى وَهُوَ مُؤْمِنُ فَلَنُحْبِينَّهُ حَيَاةً طَيْبَةً وَلَنَجْزِينَهُمْ أَجْرَهُمْ بِأَحْسَنِ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ [النحان ٩٩]، وقال تعالى: ﴿يَا أَيْهَا النّاسُ أَنْتُمُ الْفُقَرَاءُ إِلَى اللّهِ وَاللّهُ هُوَ النّغَنِيُّ الْحَمِيدُ ﴾ [فاطر: ١٥].

عَنْ أَبِي ذَرُّ رضي الله عنه عَن النَّبِيِّ فيماً رُوَى عَنِ النَّبِيِّ فيماً رَوَى عَنِ النَّبِيِّ الله تَبَاركَ وَتَعَالَى أَنَّهُ قَالَ: [.. لَوْ أَنَّ أَوْلَكُمْ وَاخْرَكُمْ وَإِنْسَكُمْ وَجِنَّكُمْ كَانُوا عَلَى أَفْجَرِ وَلْبَيْكُمْ وَجَنَّكُمْ كَانُوا عَلَى أَفْجَرِ وَلْبِينَ مَنْ مُلْكَي شَيْئًا، يَا

عبَادي لَوْ أَنْ أَوْلَكُمْ وَاَخْرَكُمْ وَإِنْسَكُمْ وَجِنَّكُمْ قَامُوا في صَعيد وَاحد فَسَأَلُونِي فَاعْطَيْتُ كُلُّ إِنْسَانٌ مَسْأَلَتُهُ مَا نَقَصَ ذَلكَ مَمَّا عَنْدي إِلاَّ كَمَا يَنْقُصُ الْمُخْيطُ إِذَا أُنْخَلَ الْبَحْرَ، يَا عَبَادي إِنَّمَا هِيَ أَعْمَالُكُمْ أَحْصِيهَا لَكُمْ ثُمَّ أُوفَيكُمْ إِيَّاهَا

قُمَنْ وَجَدَ خَيْرًا فَلْيَحْمَدِ اللهَ، وَمَنْ وَجَدَ غَيْرَ ذَلِكَ فَلاَ يَلُومَنُ إِلاَّ نَفْسَهُ]. [مسلم ٢٥٧٧]. وقد اختلف العلماءُ في المُراد بالكُفْرِ في قولِهِ تعالى: ﴿ وَمَنْ كَفَرَ فَإِنَّ اللَّهُ غَنيٌ عَنَ الْعَالَمينَ ﴾: تعالى: ﴿ وَمَنْ كَفَرَ فَإِنَّ اللَّهُ غَنيٌ عَنَ الْعَالَمينَ ﴾:

تعالى: ﴿ وَمَنْ عَفِرُ قَالِ اللَّهُ عَلَيْ عَلَى الْعَالَمَيْنِ ﴾ . فقال ابنُ عبُاسِ ومجاهدُ وغيرُ واحدَّ أي: مَنْ جَحَدُ فريضةَ الحجُ فُقد كفر.

وذهبَ بعضُهم إلى أَنَّ المرادَ: ومن لم يَحُجُّ مع الاستطاعة فقد كفر، وذلك على سبيل التُغليظ البالغ في الزَّجر الشديد، كما في قوله ﷺ: [سبابُ الْمُسلَّم فُسوُق، وقتالُهُ كُفْرً ] [متفق عليه]، وقوله ﷺ [لاَ تَرْجعُوا بَعْدي كُفُّارًا يَضْربُ بَعْضُكُمْ رَقَابَ بَعْضُكُمْ رَقَابَ بَعْضًا إِ [متفق عليه، وراجع اضواء البيان ١ / ٣٤٤ - ٣٤٥].

وفي هذا الكلام أنواعُ مِنَ التَّوْكيدِ والتَّشديدِ: منها قولُهُ: ﴿ وَلِلَّهِ عَلَى النَّاسِ حَجُّ الْبَيْتَ ﴾، يعني أَنَّهُ حقُّ واجبٌ للهِ في رقابِ النَّاسِ، لا يَنْفَكُونَ عَنْ أدائه والخروج منْ عُهْدَته.

ومنها: أَنَّهُ ذَكرَ النَّاسَ ثُمُّ أَبَدلَ عنه ﴿مَنِ السُّطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلاً ﴾، وفيه ضربان من التَّاكيد:
احدُهما: أَنَّ الإبدالَ تثنيةٌ للمراد وتكريرُ لهُ، والتَّاني: أَنَّ الإبدالَ تثنيةٌ للمراد وتكريرُ لهُ، والتَّفصيلَ والتَّاني: أَنَّ الإيضاحَ بعدَ الإبهام، والتَّفصيلَ بعدَ الإجمالِ إيرادُ لهُ في صورتيْن مختلفتيْن. ومنها قوله: ﴿وَمَنْ كَفَر ﴾، مكانَ (ومنْ لمْ يحجُ ) تغليظًا على تارك الحجُ.

ومنها: ذكْرُ الْإسْتغناءِ عَنْهُ، وذلك مِمًّا يدلُّ على المُقْت والسَّخَط والخُدُّلانِ.

وَمنها قوله: ﴿عَنِ الْعَالَمِينَ ﴾ وإنْ لمْ يقلْ عَنْهُ؛ لأَنَّهُ إذا استغنى عن العالمينَ تناولهُ الاستغناءُ لا محالةً، ولأنَّهُ يدلُّ على الاستعناء الكاملِ فكان أدلً على عظم السخط الذي وقع عبارةً عنه. و الحمد لله رب العالمين.



Okil Sul Qui

شعار التوحيد وكلمته، يردده الحجاج منذ إحرامهم، وسائر أيامهم.

الثالث: الإعمال: كل أعمال الحج تجري لله تعالى، ليس لأحد حظ فيها، من البدء إلى الختام: من الإحرام، إلى المبيت بمنى، إلى الوقوف بعرفة، ثم المبيت بمزدلفة، ثم الطواف والسعي ورمي الحمار.

الرابع: الدعاء: الأدعية الماثورة في أعمال الحج أدعية خالصة لله تعالى، منها التوحيد ونفي الشريك، كدعاء الصفا والمروة، كما قال الله تعالى: ﴿ فَإِذَا قَضَيْتُمْ مَنَاسِكَكُمْ فَاذْكُرُوا اللّهُ كَذَكْرِكُمْ أَبَاءَكُمْ أَوْ أَشَدَ نَكْراً ﴾ [البقرة: ٢٠٠]، قال القَرطَبي: «قال ابن عباس رضي الله عنهما وعطاء والضحاك والربيع: انكروا الله كذكر الأطفال أباءهم، أي فاستغيثوا والجئوا إليه، كما كنتم تفعلون حال صغركم بابائكم، وقال طائفة: معنى الإية: انكروا الله، كما كنتم وادمغوا من أراد الشرك في دينه ومشاعره، كما تذكرون أباءكم بالخير إذا غض أحد منهم، وتحمون جوانبهم وتذبون عنهم».

الخامس: لاحظ للمخلوق فيه: ليس في الحج تبرك بمشاهد، أو أضرحة، أو قبور، أو أشخاص، وليس فيه دعاء غير الله تعالى، أو الاستغاثة به، أو التوسل؛ بل ليس للمخلوق منه إلا الإحسان، بدعاء وعون.

فيُشْرع في الحج: الحج عن ميت، أو عاجز، أو عون ضعيف أو محتاج، فكل حظ للمخلوق في الحج فبالإحسان إليه، وليس فيه أدنى شيء يدل أو يحث على التبرك به، أو التوجه إليه، وقد كان المسركون في حجهم يتفاخرون بأبائهم، ويذكرونهم، فأمر الله تعالى المؤمنين بقوله: ﴿فَإِذَا وَيَذَكُرُوا اللّهُ كَذَكْرِكُمْ أَبَاعَكُمْ أَوْ أَسْدَ ذَكْرا ﴾ [البقرة: ٢٠٠]، فأمرهم الله تعالى بذكره أشد من ذكر الآباء، ليعلمهم أن هذا موضع يعظم فيه الله سبحانه وحده دون غيره، وهذا قول أخر في تفسير الأبة.

فسفي الحج يتعلم المرء التوحيد خالصًا، ليرجع بعده فيكون كذلك في باقي أيامه، كما كان في حجه.

و ثانيا التسليم المطلق لرب العالمين 😊

ومن هذه الدروس المساركة التي بتبغي أن يتربى عليها كل مسلم، وتستقر في قلب كل مؤمن ذلك التسليم المطلق والتفويض العظيم لأمر الله ورسوله من خلال قصة أم إسماعيل، كما ثبت في صحيح البخاري عن سعيد بن جبير عن ابن عياس رضي الله عنهما: أن إبراهيم جاء يها وبابنها إسماعيل وهي ترضعه، حتى وضعهما عند البيت عند دوحة فوق زمزم في أعلى المسجد، وليس بمكة يومئذ أحد، وليس بها ماء فوضعهما هنالك، ووضع عندهما جرابًا فيه تمر، وسقاءً فيه ماء، ثم قفَّى إبراهيم منطلقًا، فتبعثه أم إسماعيل، فقالت: يا إبراهيم، أين تذهب وتتركنا بهذا الوادي الذي ليس فيه إنس ولا شيء؟ فقالت له ذلك مراراً، وجعل لا يلتفت إليها، فقالت له: «ألله أمرك بهذا؟ قال: نعم، قالت: إذن لا بضيعنا، ثم رجعت». [البخاري ١٥٨٩].

إنه المنهج العظيم في التسليم للنصوص، ونبذ الرأي، وهو الأصل الأصيل والركن الركين الذي يقوم عليه المعتقد السلفي الصحيح وعليه إجماع السلف، وبتركه وقع أهل الأهواء والبدع في التبديل والبدعة، من أجل ذلك اشتد نكير سلف هذه الأمة على من ترك الآثار ورد النصوص.

قال الإمام البربهاري: إذا سمعت الرجل يطعن على الآثار أو يرد الآثار أو يريد غير الآثار؛ فاتهمه على الإسلام ولا تشك أنه صاحب هـوًى مـبـتدع. [شرح السنة: ١٥].

وقال إبراهيم النخعي: لو أن أصحاب محم<mark>د</mark> مسحوا على ظفر لما غسلته؛ التماس الفضل في اتباعهم. [الإبانة الكبرى: ١/ ٣١٦].

إننا نجد في قصة أم إسماعيل وأمثالها الجلال والقدوة الطيبة والأسوة العطرة، ونحن نقلب أبصارنا بين البيت وزمزم، والصفا والمروة؛ نجد البركة ماثلة أمام أعيننا من خلال عبادة التسليم لأمر الله وعظيم ثوابه وجزيل عطائه لمن



تعبد الله بذلك، فقد نالت أم إسماعيل الذكر الحسن والثناء الجميل إلى يوم الدين؛ جزاء تسليمها وتفويضها الأمر لله، ولا يزال الملايين من البشر يخطون على خطاها، ويتخذون من طريقها بين الصفا والمروة عبادة وشعيرة ونسكًا، ويا لها من منزلة نالتها باعتصامها وتوكلها على خالقها؛

وأعظم وأجل من قصة أم إسماعيل قصة أبي إسماعيل قصة أبي إسماعيل إبراهيم عليه السلام؛ إذ أمر بذبح ابنه كما ثبت في صحيح البخاري عن سفيان عن عمرو عن عبيد بن عمير أن رؤيا الأنبياء وحي». ثم تلا هذه الآية: ﴿ فَلَمَّا بَلَغَ مَعَهُ السَّعْيُ قَالَ يَا بُنَيُّ إِنِّي أَرِي فَي الْمَثَامِ أَنِي أَذْبَحُكُ فَانْظُرْ مَاذَا تَرَى قَالَ يَا بُنَي أَرْبَكُ أَرْبَكُ فَانْظُرْ مَاذَا تَرَى قَالَ يَا بُنَي أَرْبَكُ أَبْتُ الْعَلْمُ مَا تُوْمَرُ سَتَجِدُنِي إِنْ شَاءَ اللَّهُ مِنَ الصَّابِرِينَ ﴾ [الصافات: ١٠٢].

قماً كأن من إبراهيم عليه السلام إلا الإذعان والاستسلام والامتثال لأمر الله، ولبى نداء ربه في التضحية الكبرى ولم يضن بابنه، ولم يتأخر في البنل، ولذا قال الله تعالى عنه: ﴿وَإِبْرَاهِيمَ الّذِي وَفَى ﴾ [النجم: ٣٧]، وعلى نفس المنهج سار إسماعيل عليه السلام؛ إذعانًا وامتثالاً لأمر الله، إنها الأسرة للباركة التي تربت على التوحيد وعاشته عمليًا في واقع الحياة، ﴿رَحْمَةُ اللّهِ وَبَرَكَاتُهُ عَلَيْكُمْ أَهْلَ الْبِيْتَ إِنَّهُ حَمِيدُ مُجِيدٌ ﴾.

فما أحوج الأمة اليوم وهي تمر بتحديات كثيرة أن تأخذ وتستقي من هذه المواقف الدروس والعبر فتتأسى بهذه الصفات الطيبة من العلم بالله والدعوة إليه وتوحيده، ونبذ الشركيات التي عرقلت مسيرة الدعوة إلى الله تعالى.

وكذلك الصبر على البلاء، ومفارقة الأوطان، والتضحية في سبيل نشر هذا الدين العظيم في العالمين، والدفاع عن سنة النبي الأمين، والتحذير من تبديل المبدلين، وتضليل المضلين الذين فارقوا منهج السلف الكريم، ولم يعتصموا بعروة التسليم.

#### و ثالثًا اعلان البراءة من الشرك وأهله وو

من أعظم الدروس المست فادة من الحج ومناسكه ما ثبت من حديث ابن عباس رضي الله عنهما قال: قدم رسول الله ﷺ وأصحابه مكة وقد

وهنتهم حمى يثرب، قال المشركون: إنه يقدم عليكم غدًا قومٌ قد وهنتهم الحمى، ولقوا منها شدة، فجلسوا مما يلي الحجر، وأمرهم النبي أن يرملوا ثلاثة أشواط، ويمشوا ما بين الركنين ليرى المشركون: هؤلاء الذين زعمتم أن الحمى وهنتهم؟! هؤلاء أجلد من كذا وكذا. [مسلم ٢٢٦].

قال ابن القيم رحمه الله: لا شيء احب إلى الله من مراغمة وليه لعدوه، وإغاظته له، وقد أشار الله سبحانه وتعالى إلى هذه العبودية في مواضع من كتابه، بل جعلها رحمه الله من أسباب تحصيل الصديقية، فقال: «فمن تعبد لله بمراغمة عدوه، فقد أخذ من الصديقية بسهم وافر، وعلى قدر محبة العبد لربه وموالاته، ومعاداته لعدوه يكون نصيبه من هذه المراغمة». [مدارج السالكين ١ / ٤١٤].

وقال الشيخ محمد بن عبد الوهاب رحمه الله: إنه لا يستقيم للإنسان إسلام ولو وحد الله وترك الشرك إلا بعداوة المشركين والتصريح لهم بالعداوة والبغض. [مجموعة التوحيد: ص٢٥].

ويقول ابن القيم رحمه الله: وهذا باب من العبودية لا يعرفه إلا القليل من الناس، ومن ذاق طعمه ولذته؛ بكى على أيامه الأول، وهذا يقوله ابن القيم في زمانه، فماذا لو أدرك هذا الزمان وما اختل فيه من القيم؛ حتى آل الأمر عند المنهزمين والمبدلين لشرع الله في عصرنا إلى تنكيس أعلام هذه الشعيرة، ورفعوا مكانها رايات الإخاء الديني والتسامح الحضاري واحترام الآخر وحوار الحضارات، فذابت بذلك شعيرة الولاء والبراء تحت شعار نبذ التطرف والإرهاب والعنصرية والكراهية.

والمتامل في شعيرة الحج ومناسكه يجد رعاية النبي والمدة الشعيرة المباركة حتى كانت خطبته في حجة الوداع تأكيدًا لذلك فقال: «كل شيء من أمر الجاهلية تحت قدمي موضوع». [متفق عليه]، وذلك تحقيرًا للجاهلية وتنفيرًا منها وترفعًا عنها وعن أصحابها.

وقد ربى النبي وصحابته على هذا المبدأ الإيماني الأصيل كما ثبت في صحيح البخاري من حديث عمرو بن ميمون قال: شهدت عمر رضي الله عنه صلى بجمع، ثم وقف فقال: إن المشركين كانوا لا يفيضون حتى تطلع الشمس، ويقولون: أشرق شبير، وأن النبي في خالفهم ثم أفاض قبل أن تطلع الشمس. [البخاري ١٦٨٤].

فليتذكر المسلمون اليوم وهم يؤمون البيت



## وو تربية أفراد الأمة على الوحلة با

لقد اهتم النبي ﷺ بهذا الأمر، وأولاه عناية خاصة، وقد تجلى ذلك في مظاهر شتى من أهمها: تسويته 👛 بين أفراد الأمة، وعدم تمييزه بينهم إلا بالتقوى؛ إذ يقول 👺 : «إن ربكم و احد، وأباكم واحد، ألا لا فضل لعربي على عجمي ولا لعجمي على عربي، ولا لأسود على أحمر، ولا لأحمر على أسود إلا بالتقوى». [اخرجه احمد: ٢٣٥٣٦، وصححه الألباني].

ومنها أمره ﷺ بالسمع والطاعة لمن يقيم كتاب الله عز وجل ولزوم الجماعة والنصح للأئمة؛ حيث قال: «إن أمر عليكم عيد محدع أسود يقودكم بكتاب الله عز وجل فاسمعوا له وأطيعوا». [مسلم ١٨٣٨].

وقال 👛 بالخيف من منى: «ثلاث لا يغل عليهن قلب مؤمن: إخلاص العمل لله، والنصيحة لولاة المسلمين، ولزوم حماعتهم، فإن دعوتهم تحيط من ورائهم». [ابن ماجه ٢٤٨٠ وصححه الإلباني].

ومنها تحذيره 🐉 من الاستجابة لتحريش الشيطان، حيث قال ﷺ: «إن الشيطان قد أيس أن يعبده المصلون في جزيرة العرب، ولكن في التحريش بينهم» [مسلم ٢٨١٢]. معالما

ومنها نهيه عما يسبب الفُرْقة ويؤدي إلى الفتنة في المجتمع، كالاستهانة بدماء الآخرين وأموالهم وأعراضهم حيث قال: «فإن دماءكم وأموالكم وأعراضكم بينكم حرام، كحرمة يومكم هذا، في شهركم هذا، في بلدكم هذا». [متفق عليه]. وقال أيضًا: «لا ترجعوا بعدى كفارًا يضرب ىعضكم رقاب بعض». [متفق عليه].

فما أحوجنا أن نترسم هذه الدروس والعبر مع موسم الحج، حتى تكون حياتنا مستقيمة على الشرع الأغر المعظم، ونسأل الله أن يختم لنا بخاتمة السعادة، وأن يلحقنا بسلفنا الصالح في عافية في الدين وحسن يقين، والحمد لله رب العالمن.

الحرام والمشاعر المباركة صراع الحق مع الباطل، وظهور الحق ويقاءه ظاهرًا عاليًا، وليتذكر كذلك فضل إظهار شبعائر الإسلام وصولته، وأن الصراع مع الكفر والبدعة والفجور باق ما بقيت أمم تحارب الله وشرعه وسنة نبيه 👺.

فمهما بلغ عتو الكفر وتحيره؛ فإن النصر للمؤمنين الموحدين الصادقين، قال الله تعالى: ﴿ إِنَّا لَنَنْصُرُ رُسُلُنَا وَالَّذِينَ آمَنُوا فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَيَوْمَ يَقُومُ الأَشْهَادُ (٥١) يَوْمَ لاَ يَنْفَعُ الظَّالِمِينَ مَعْذَرَتُهُمْ وَلَهُمُ اللَّعْنَةُ وَلَهُمْ سُوءُ الدَّارِ ﴾ [غافر: ٥١ ، ١٥].

وقال 👛: «لا تزال طائفة من أمتى ظاهرين على الحق لا يضرهم من خذلهم حتى يأتي أمر الله وهم كذلك». [مسلم ١٩٢٠].

#### و التربية على الاتباع وتوحيد مصدر التلقى وه

الإسلام هو الخضوع والذل لله وحده والإذعان لما حاء به رسوله 👺 ، ولا تثبت قدم أحد فيه ما لم يسلم لنصوص الوحى وينقد إليها، والحج أية في الانقياد ومدرسة في التسليم ربي النبي 👺 فيه أصحابه رضى الله عنهم على توحيد متابعته وغرس في نفوسهم ضرورة التأسى به، يقول جابر رضى الله عنه واصفًا الحال: «ورسول الله 🥮 بين أظهرنا، وعليه القرآن ينزل، وهو يعرف تأويله، وما عمل من شيء؛ علمنا به ، فأثمرت تلك التربية ثمرات يانعة مباركة.

وتتجلى مظاهر التربية على الاتباع في صور كثيرة منها:

مطالبته 🐉 الحجيج في مواقف عدة خلال الحج بالتاسي به، وتحفيزه إباهم على ذلك بذكر احتمال أن تكون هذه الحجة أخر حجة له؛ إذ قال 🥮 مرارًا: «لتأخذوا عنى مناسككم، فإنى لا أدري لعلى لا أحج بعد حجتى هذه». [مسلم: ١٢٩٧].

ومنها حثه ﷺ في خطبته يوم عرفة على الاعتصام بالتنزيل والتمسك به، لأن ذلك طريق الوقاية من الانحراف والضلال؛ حيث قال: «وقد تركت فيكم ما لن تضلوا بعدى إن اعتصتم به: كتاب الله»، ومنها تحذيره 👺 أمته من اتباع الأهواء والابتداع في الدين، إذ قال وهو على ناقته في عرفات: «ألا وإني فرطكم على الحوض، وأكاثر مكم الأمم، فلا تسودوا وجهى، ألا وإنى مستنقذ أناسًا ومستنقَّذُ منى أناس فأقول: يا رب أصحابي، فيقول: إنك لا تدري ما أحدثوا بعدك». [رواه ابن ماجه (٢٤٨١)، وصححه الألباني].



#### إعداد/ صالح نجيب اللق

الحمْدُ لله الذي أكمل لنا الدين، واتم علينا نعمته، ورضى لنا الإسلام دينًا، والصلاة والسلام على نبينا محمد، الذي بعثه ربه هاديًا، ومشيرًا ونذيرًا، وداعيًا إليه بإذنه وسراحًا منبرًا، أما بعد: فان الحج هو أحد أركان الإسلام الخمسة، لذا أحببت أن أذَكَّر نفسي وإخواني الكرام بسُّنن الحج، فاقول

#### وبالله تعالى التوفيق: ١٨٨٦ عليها بهينيا بالربيطا

#### ووأولا سن الاحرام وو وو (١) الأغنسال وو

يُسنُ للمحرم قبل الإحرام أن يقلم أظفاره، ويحف شاريه، ويحلق عانته، وينتف إيطه؛ لأن هذه من سنُّن الفطرة ثم يغتسل. عَنْ زَيْد بْن ثَابِت رضي الله عنه أَنَّهُ رَأَى النَّبِيِّ ﷺ تَجَرَّدُ لِإِهْلاَلِهِ وَاغْتَسُلَ. [صحيح الترمذي للألباني حديث ٦٦٤].

#### الأعلى و و و (۲) التطيب وول المحمد ال

يُسنُ للمُحرم [الرجال فقط]. أن يضع الطيب على بدنه قبل الإحرام. لـ السع مقمدا العالم

عَنْ عَائِشُةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا زَوْجِ النَّبِيِّ ﷺ قَالَتْ: كُنْتُ أُطْيِّبُ رَسُولَ اللَّه ﷺ لإحْرَامه حينَ يُحْرِمُ وَلِحِلَهِ قَبْلَ أَنْ يَطُوفَ بِالْبَيْتِ. [متفق عليه].

📭 (٣) ليس إزار ورداء أييضين 😋

من السُّنة أن يلبس المحرم إزارًا ورداءً أبيضين. عَنْ عَبْد اللَّه بْن عَبَّاس رَضي اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: انْطَلَقَ النَّبِيُّ ﷺ مَنْ الْمَدينَة بَعْدَ مَا تَرَجُّلُ وَادُّهُنَ وَلَبِسَ إِزَارَهُ وَرِدَاءَهُ هُو وَأَصْحَابُهُ. [البخاري حديث

وعَنْ ابْنِ عَبَّاسِ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: الْبَسُوا مِنْ ثِيَابِكُمْ الْبَيَاضَ فَإِنَّهَا مِنْ خَيْرِ ثِيَابِكُمْ وَكَفَّنُوا فيهًا مُوْتَاكُمْ. [حديث صحيح، صحيح أبي داود للألماني حديث ٢٨٤٤].

#### وو (٤)الإحرام عقب الصلاة وو

من السُّنة أن يكون الإحرام عقب صلاة، سواء كانت فريضة أو نافلة.

عن جابر رضى الله عنه قال: صلِّي رَسُولُ اللَّه ﷺ في الْمُسْتَجِد ثُمُّ رَكبَ الْقَصْوَاءَ [نَاقَته]. فَأَهُلُّ



ثانيا ، ساڻ يوم التروية (الثامن من ذي (Asst)

بتجه الصاح في وقت الضحي إلى منى، ويبيت فيها، ويصلى فيها الظهر والعصر والمغرب والعشباء، والفحر، كل صلاة في وقتها مع مراعاة أن تُصلى الصلاة الرباعية قصرًا أي يصلى ركعتين فقط، أما المغرب فتُصلى ثلاث ركعات كما (١) مثال المداد مني الله

مع الإكثار من التلبية والاستغفار والدعاء في الأوقات والأحوال المختلفة. [مسلم حديث ١٢١٨]. الثارسان الوقوف بعرفة (التاسع من ذي الحجة):

الوقوف بعرفة هو ركن الحج الأعظم. والمقصود بالوقوف هو وحود الحاج داخل حدود أرض عرفة.

عن عَبْد الرَّحْمَن بْن يَعْمَرَ الدِّيليُّ رضى الله عنه قال: شُهَدْتُ رَسُولَ اللَّه ﷺ وَهُوَ وَاقْفٌ بِعَرَفَةً، وَأَتَاهُ نَاسٌ مِنْ أَهْلِ نَجْدٍ، فَقَالُوا يَا رَسُولَ اللَّهُ كَيْفَ الْحَجَّ؛ فَقَالَ: الْحَجُّ عَرَفَةُ، فَمَنْ جَاءَ قَبْلَ صِلاَة الْفَحْرِ مِنْ لَبِلَّة جَمْع؛ فَقَدْ تُمُّ حَجُّهُ أَيَّامُ مِنَّى ثَلَاثَةُ أَيَّامٍ ﴿فَمَنْ تَعَجُّلُ فِي يُوْمَيْنِ فَلاَ إِثْمَ عَلَيْهِ وَمَنْ تَأَخِّرَ فَلاَ إِثْمَ عَلَيْهِ ﴾. ثُمِّ أَرْدُفَ رَجُلاً خَلْفَهُ فَجَعَلَ يُنَادِي بِهِنَّ. [مسند احمد ٣١/ ٦٤ وصححه الألباني].

يبدأ الوقوف بعرفة من بعد ظهر يوم التاسع من ذي الحجة إلى طلوع فجر يوم العاشر، ويكفى الوقوف في أي جزء من هذا الوقت المحدد ليلاً أو نهارًا مع مراعاة أن المحرم بالحج إذا وقف بالنهار؛ وجب عليه أن ينتظر إلى ما بعد غروب الشمس، وأما إذا وقف بالليل فقط، فلا شيء عليه.

المارية المارية الوقوف بعرفة هي:

(١) إذا طلعت شمس يوم عرفة يتجه الحاج من منى إلى عرفة.

(٢) يتقى الحاج في نُمرة (مكان قريب من عرفة) إلى وقت الظهر، ثم يصلي الظهر والعصر جمعا وقصرًا في المسجد مع الإمام.

(٣) الوقوف متطهرًا عند الصخرات الموجودة أسفل جبل الرحمة إن تيسر له ذلك، وإلا في أي مكان

(٤) الإكثار من الذكر والدعاء والاستغفار، مع مراعاة استقبال القبلة حتى تغرب الشمس.

(٥) أن تكون الإفاضة من عرفة بالسكينة وعدم الإسراع ومزاحمة الناس.

بِالتُّوْجِيدِ: لَيَنْكَ اللُّهُمُّ لَيِّنْكَ، لَيِّنْكَ لاَ شَرِيكَ لَكَ لَيِّنْكَ إِنُّ الْحَمْدُ وَالنَّعْمَةَ لَكَ وَالْمُلْكَ لاَ شَرِيكَ لَكَ. [مسلم ١٢١٨]. وينبغى للمسلم أن يعلم أن الإحرام ليس له صلاة خاصة به. [مجموع فتاوي ابن تيمية ٢٦ / ١٠٩].

🚌 (۵) رفع الصوت بالتلبية 🚌

بعد أن يُحرم المسلم بالنسك الذي بريده، يرفع صوته بالتلبية وهي قول: [لبيك اللهم لبيك]. وصبغة

عَنْ عَنَّد اللَّه بْن عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا أَنَّ تَلْبِيةً رَسُولِ اللَّهِ ﷺ: لَجُّيْكَ اللَّهُمُّ لَجِّيْكَ، لَجِّيْكَ لاَ شَرِيكَ لَكَ لَدُّنْكُ، إِنَّ الْحَمْدُ وَالنَّعْمَةُ لَكَ وَالْمُلُّكَ لَا شَرِيكَ لَكَ.

ويرفع الرجال بالتلبية أصواتهم مع الإكثار من تكرارها، والمرأة ترفع صوتها بقدر ما تسمع نفسها ورفيقاتها. [المغنى لابن قدامة ٥ / ١٦٠].

وتنقطع التلبية في العمرة عند بداية الطواف حول الكعبة، وتنقطع في الحج عند رمي جمرة العقبة الكبرى بوم النحر.

عن السَّائِب بن خلاد الأنْصَارِيِّ أنْ رَسُولَ اللَّه وَمَنْ مَعِي أَنْ يَرْفَعُوا أَصْوَاتَهُمْ بِالإهْلاَل أَوْ قَالَ بالتُّلْسَةِ، بُرِيدُ أَحَدُهُمَا. [حديث صحيح، صحيح ابي داود للألعاني حديث ١٥٩٩].

وعَنْ أَبِي بَكْرِ الصِّدِّيقِ رضي الله عنه أَنَّ النَّبِيُّ اللهُ عَمْ اللهُ أَيُّ الْحَجُّ أَفْضَلُ ؟ قَالَ: الْعُجُّ وَالثُّجُّ. [صحيح الترمذي للألباني حديث ٦٦١]. والعج: رفع الصوت بالتلبية، والثج: نحر البُدُن.

(٦) الاشتراط:

من السِّنة لمن خاف أن يمنعه عائق من عدو أو مرض او ذهاب نفقة او نحو ذلك، من إتمام العمرة أو الحج أن يشترط فيقول بعد إحرامه: [وإن حبسني حابس فمحلى حيث حبستني]..ا

فائدة الاشتراط:

أن المحرم إذا منعه شيء من إتمام نسكه، حل من إحرامه حيث كان ولا هدي عليه ولا صوم، وأما من لم بشترط عند الإحرام ومنع من إتمام نسكه؛ حلّ من إحرامه ووجب عليه الهدى. [المغنى لابن قدامة ٥ / ٩٢ - ٩٤]. لقولْه تعالى: ﴿ وَأَتَمُّوا الْدَجُّ وَالْعُمْرَةَ لِلَّهِ فَإِنْ

أُحْصِرْتُمُ فَمَا اسْتَيْسِرَ مِنَ الْهَدْي ﴾ [البقرة: ١٩٦].

وعَنْ عَائِشَةَ رَضَىَ اللَّهُ عَنْهَا قَالَتْ: دَخَلَ النَّهِ عَلَى ضُبُاعَةَ بِنْتَ الزُّبِيْرِ بْن عَبْد الْمُطلب فَقَالَتْ: يًا رَسُولَ اللَّه إِنِّي أُرِيدُ الْحَجُّ وَأَنَّا شَاكِيَةٌ ۚ فَقَالَ النَّبِيُّ 🐉: حُجِّى وَاشْنْتَرطَى أَنُّ مَحلِّى حَيْثُ حَبَسْتَنى. [مسلم ١٠٥].



#### الأضطباع والمالية الموصال

المقصود بالاضطباع هو كشف الكتف الأيمن، ولا يُسنَ هذا الاضطباع إلا في طواف القدوم أو طواف العمرة فقط، ويكون في جميع الأشواط. (٢) استلام الحجر الأسود وتقبيله:

من السنّنة لمن يريد الطواف حول الكعبة أن يمسح الحجر الأسود بيده اليمنى ويقبله إن استطاع، وإن لم يستطع تقبيل الحجر؛ مسحه بيده وقبّلها وإلا أشار إليه فقط ويحرم إيذاء أحد من الناس من أجل تقبيل الحجر الأسود.

عَنْ أَبِي الطُّفَيْلُ رضي الله عنه قَالَ: رَأَيْتُ رَسُولَ الله فَ يَطُوفُ بِالْبَيْتِ وَيَسْتَلَمُ الرُكْنَ مِمَحُجْنَ (عصا) مَعَهُ وَيُقَبِّلُ الْمُحْدَنَ. [مسلم ١٧٧٥].

وعَنْ عُمَّرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ أَنَّهُ جَاءَ إِلَى الْحَجَرِ
الْأَسْوَدِ فَقَبِّلُهُ فَقَالَ: إِنِّي أَعْلَمُ أَنَّكَ حَجَرٌ لاَ تَضُرُّ وَلاَ تَضُرُّ وَلاَ تَضُرُّ وَلاَ تَضُرُّ وَلاَ تَنْفَعُ، وَلَوْلاَ أَنِّي رَأَيْتُ النَّبِيِّ عَلَيْ يُلْتُكَ مَا قَبُلْتُكَ.
[متفق عليه].

ويُسنُ عند بداية كل شوط أن يُقال: [بسم الله والله أكبر]..

روى عبد الرزاق عن نافع أن أبن عمر كان إذا استلم الركن (الحجر الأسود) قال: بسم الله والله اكبر. [إسناده صحيح، مصنف عبد الرزاق ه / ٣٣].

الرمل هو الإسراع في المشي مع تقارب الخطى، والرَّمَلُ سِنِّنَةُ للرجالِ فقط دونَ النساء في الثلاثة اشتواط الأول من طواف القدوم أو طواف العمرة فقط

عن جَادِ رَضِيَ اللّهُ عَنْهُ قَالَ: حَتَّى إِذَا أَتَيْنَا النّبَيْتَ مَعَهُ (أَي النّبي ﷺ النّبيّ أَلَّ السّتَلَمَ الرّكُنْ فَرَمَلَ ثَلَاثًا وَمَسَلَمُ الرّكُنْ فَرَمَلَ ثَلَاثًا وَمَسَلَمُ الرّكُنْ فَرَمَلَ ثَلَاثًا .

#### (٤) استار مالركن اليماني، عدن المعالى

من السُّنة أيضًا لمن يريد الطواف حول الكعبة أن يستلم [يمسح]. الركن اليماني بدون تقبيل.

عن عَبِّدِ اللهِ بن عمر رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا قَالَ: لَمْ أَرَ النَّبِيُّ ﷺ يَسْتَلَمُ مِنْ الْمَيْتِ إِلاَّ الرُّكْنَيْنِ الْيَمَانِيَيْنِ. [متفق عليه].

#### 

من السِّنة أيضًا عند الطواف حول البيث، الدعاء بين الحَجَر الأسود والركن اليماني بقوله تعالى: ﴿رَبُنَا آتِنَا فِي النُّنْيَا حَسَنَةً وَفِي الأَخْرَةِ حَسَنَةً وَقِنَا عَذَابَ النَّارِ ﴾.

عَنْ عَبْدِ اللّهُ بْنِ السَّائِبِ رضي الله عنه قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللّهَ ﴿ يَقُولُ مَا بَيْنَ الرُّكْنَيْنِ: ﴿ رَبُنَا اَتِنَا فِي الدُّنْيَا حَسَنَةً وَفِي الآخرة حَسنَةً وَقَنَا عَذَابَ (٦) أن يكون الواقف بعرفة مفطرًا؛ لأنه أعون له على الدعاء. [مسلم حديث ١٢١٨]. رايعاً:سن البيت بالزدلفة.

(١) عندما يصل الحاج إلى مزدلفة؛ فإنه يصلي المغرب والعشاء جمعًا وقصرًا باذان واحد وإقامتين، ولا يصلى شيئًا من السنن بين الصلاتين.

(٢) ينام الحاج حتى الفجر.

 (٣) يؤدي الحاج صلاة الفجر جماعة في مسجد مزدلفة.

(٤) يقف الحاج عند المشعر الحرام (اسم جبل بمزدلفة، يُقالُ له قرح) إن أمكنه ذلك، وإلا فقي اي مكان من مزدلفة.

ويستقبل القبلة، ويكثر من الدعاء والاستغفار وتسبيح الله وتحميده وتكبيره وتهليله حتى يشتد ضوء النهار قبل شروق الشمس.

 (٥) يخرج الحاج من مزدلفة إلى منى قبل طلوع الشمس مع الإكثار من التليية.

#### خامسًا: سأن يوم النحر (العاشر من ذي الحجة).

يقوم الصاح يـوم العيد بأربعة أمور، وهي بالترتيب:

- (١) يرمى جمرة العقبة الكبرى.
- (٢) يذبح الهدي،إن كان عليه هدي.
- ال (٣) يحلق أو يقصر شعر رأسه.

(٤) يطوف طواف الإفاضة، ويسعى بين الصفا والمروة، إن كان عليه سعي.

ومن السنّنة أن تكون هذه الأعمال بهذا الترتيب السابق؛ فمن ترك هذا الترتيب وقدم شيئًا على آخر فلا شيء عليه، ولا حرج في ذلك.

#### سادسا سنن رمي جمرة العقبة الكبرى يوم النحر ...

(١) يذهب الحاج يوم النصر لرمي جمرة العقبة الكبرى بعد شروق الشمس.

(٢)عندما يصل الحاج إلى جمرة العقبة الكبرى يقطع التلبية برمي الجمرة بسبع حصيات، مثل حبة الفول، ويقول: (الله أكبر) عند رمي كل حصاة، ويتأكد من سقوط الحصاة في الحوض.

(٣)الانصراف مباشرة بعد رمي جمرة العقبة الكبرى بدون دعاء. [مسلم ٢٢١٨].

#### سابعًا: سَنْ الطواف حول الكعية .

للطواف حول الكعبة سنُّن ينبغي مراعاتها وهي:

Original Chil

النَّارِ ﴾ [صحيح ابي داود للالباني حديث ١٦٦٦]. (1) صلاة ركعتين خلف المقام:

عَن ابْنَ عُمْرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قال: قَدِمَ النَّبِيُّ ﷺ فَطَافَ بِالْبَيْتِ سَبْغًا وَصَلَّى خَلْفَ الْمَقَامِ رَكْعَتَيْنِ ثُمُّ خَرَجَ إِلَى الصَّفَّا. [البخارى ١٦٢٧].

ومَن السُّنة أيضًا عند الذهاب لصلاة ركعتين خلف مقام إبراهيم الله أن يقرأ: ﴿ وَاتَّخِذُوا مِنْ مَقَام إِبْراهيم الله الله الله عَلَى الله الركعة الأولى بعد الفاتحة سورة: ﴿ قُلْ يَا أَيُّهَا الْكَافِرُونَ ﴾. وفي الركعة الثانية سورة: ﴿ قُلْ هُوَ اللّهُ أَحَدٌ ﴾. [مسلم ١٢٨٨].

### (٧) الشرب من ماء زمزم:

بعد الانتهاء من ركعتي الطواف خلف مقام إبراهيم، يُسن الشرب من ماء زمزم كما فعل النبي في حجة الوداع. [مسلم ١٢١٨].

تامنا اسن السعى بين الصفا والمروة

السعي هو المشي من الصفا إلى المروة سبعة أشواط بنية التعبد لله تعالى، ويبدأ السعي من الصفا وينتهي عند المروة، والسعي من الصفا إلى المروة يعتبر شوطًا واحدًا، والعودة من المروة إلى الصفا تعتبر شوطًا ثانيًا وهكذا. والسعي ركن من أركان الحج والعمرة، لا يصحان إلا به.

خكم الطهارة عند السعى:

الطهارة من الحدث الأصغر أو الحدث الأكبر ليست شرطًا من شروط صحة السعي بين الصفا والمروة، ولكنها من السُن المستحبة؛ فيجوز للمسلم أن يسعى بغير وضوء، ويجوز للجنب والحائض والنقساء السعي؛ وذلك لأن الأصل أن المسعى خارج المسحد الحرام.

عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنَّهَا أَنَّهَا قَالَتْ: قَرَمْتُ مَكَّةً وَآنَا حَائِضُ وَلَمْ أَطُفُ بِالْبَيْتِ وَلَا بَيْنَ الْصَفَا وَالْمَرُوة قَالَتْ: فَشَكَوْتُ ذَلكَ إِلَى رَسُولِ اللَّهِ عَنَّ قَالَ: الْعَلَى كَمَا يَفْعَلُ الْحَاجُ غَيْرَ أَنْ لا تَطُوفِيَ بِالْبَيْتِ حَتَّى تَطْهُرُي. [البخاري ١٦٥].

ووستن السعي وو (١)استلام الحجر الأسود:

يُسنُ لمن يريد السعي بين الصفا والمروة أن يستلم الحجر الأسود بيده إن استطاع، أو يشير إليه بيده، ثم يتجه نحو الصفا. عن جابر رضي الله عنه قال: ثُمُّ رَجَعَ (أي النبي ﴿ ) إلى الرُّكْنِ فَاسْتَلَمَهُ ثُمُّ خَرَجَ مِنْ الْبَابِ إلى الصفا. [مسلم ١٢١٨].

Losis

يقتر<mark>ب المح</mark>رم من الصفا يُ<mark>سن له أن يقرآ قول</mark> الله تعالى: ﴿ إِنَّ الصَّفَّا وَالْمَرُّوَةَ مَنْ

شَعَائِرِ اللَّهِ فَمَنْ حَجُ الْبَيْتَ أَوِ اعْتَمَرَ فَلاَ جُنَاحَ عَلَيْهُ أَنْ يَطُوفُ بِهِمَا وَمَنْ تَطَوعَ حَيْرًا قَانًا اللَّهُ شَاكِرً عَلَيْهُ ﴿ اللَّهُ مَا لَا لَهُ اللّهِ بَهُ عَلَيْمٌ ﴾ [البقرة: ١٥٨]. ثم يقول: أبدأ بما بدأ الله به وعندما يصل إلى جبل الصفا يرتقي عليه ثم يستقبل الكعبة ويقول: (اللَّهُ أَكْبَرُ اللَّهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ لَهُ الْمُلْكُ وَلَهُ الْحَمْدُ وَهُو يَعْبُرُ اللّهُ وَحْدَهُ أَنْ اللّهُ وَحْدَهُ اللّهُ وَحْدَهُ اللّهُ ويصلى على النبي عا شاء ويكرر ذلك ثلاث مرات ثم يعشي متجهًا نحو المروة، وهو يذكر الله ويستغفره، ويصلي على النبي على ويدعو بما شاء، ويفعل نفس ويصلي على النبي على ويدعو بما شاء، ويفعل نفس الشيء عند المروة. [مسلم ١٢١٨].

عَنْ شَقِيقٍ، قَالَ: كَانَ عَبْدُ الله بن مسعود رضي الله عنه إذًا سُعَى في بَطْنِ الْوَادِي، قَالَ: رَبَّ اغْفرْ وَارْحَمْ إِنَّكَ أَنْتَ الأَعَزُّ الأَكْرَمُ. [إسناده صحيح، مصنف ابن ابي شيبة ه / ١٩٠].

(٣) الإسراعيين العلمين الأخضرين،

يُسنُ للرجل عندما يصل إلى العلم الأخضر الأول أن يسعى سعياً شديدًا حتى يصل إلى العلم الأخضر الثاني ثم يمشي بعد ذلك، وأما المرأة فلا يُسنُ لها السعي الشديد، بل تمشي.

تاسعا : سنن رمي الجمرات الثلاث أيام التشريق :

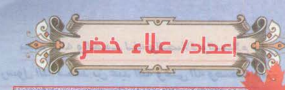
(۱) يبدأ الحاج في زمي الجمرة الصغرى بعد الظهر (وجوبًا) بسبع حصيات متعاقبات مع التكبير عند رمي كل حصاة، وبعد ذلك يتجه الحاج نحو القبلة ويدعو الله بما شاء من الخير له وللمسلمين.

(۲) يتجه الحاج بعد ذلك إلى الجمرة الوسطى، فيرميها بسبع حصيات متعاقبات مع التكبير مع كل حصاة. وبعد ذلك يستقبل القبلة ويدعو الله بما شاء من الخد .

(٣) يتجه الحاج بعد ذلك إلى جمرة العقبة الكبرى، فيرميها بسبع حصيات مُتعاقبات مع التكبير مع كل حصاة، ثم ينصرف بعد ذلك ولا يدعو بعدها. [مسلم ١٢١٨].

وآخرُ دعوانا أن الحمدُ لله ربِّ العالمين، وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.





### ा कां न्वाक्र विश्वक

عُرْ إِبِنَ عَمْرِ رَضِي الله عَنْهِما قال: كَانَ رَسُولُ الله ﷺ لا يُكَادُ يَقُومُ مِنْ مَجْلُس؛ إِلا دَعَا بِهِوَّلاء الدَّعُوات واللهمُّ اقْسَمْ لَنَا مِنْ خَشْدِتكَ مَا تَحُولُ به بَيْنَنَا وَبَيْنَ مَعَاصِيكَ، وَمِنْ طَاعَتْكَ مَا تَبُلُغُنَا به إِلَى رَحْمَتكَ، وَمِنْ الْبَقِينِ مَا تَبُهُونُ به عَنْشَا مَصَائِب الدُّنْيَا، وَمَتَّعْنَا بِأَسْمَاعِنَا وَاَبْصَارِنَا، وَاجْعَلُّ ذَلِكَ الْوَارِثُ مِنَا، وَالْصَارِنَا، وَاجْعَلُّ ذَلِكَ الْوَارِثُ مِنَا، وَلا تَجْعَلُ الدُّنْيَا أَكْبَرَ هَمَنَا وَلا مَبْلَغَ مُصَابِئَا وَلا مَبْلُغَ عَلَى مِنْ طَلَمَنَا، ولا مَبْلُغَ مُصَابِئَا وَلا مَبْلُغَ عَلَيْنَا مَنْ لا يَرْحَمَنَا،

[الترمذي ٣٥٠٢ وحسنه الألباني].

#### من أمثال العرب

مَشَرُ إِخْوَائِكَ مَنْ لاَ تُعَاتِبُ.. هذا كقولَهم: «معاتبة الأخ خيرٌ منْ فَقَّده»، أي لأن تعاتبه ليرجع إلى ما تحبُّ حَيْر من أن تقطعه فتفقده، وقوله: «مَنْ لا تعاتب» أي لا تعاتبه، ومن روى بالياء أراد من لا يعاتبك.

المجمع الأمثال]

### قواعد ذهبية في توحيد رب البرية

قال شيخ الإسلام ابن تيمية: «وكل من أحب شيئا دون الله لغير الله؛ فإن مضرته أكثر من منفعته، فصارت المخلوقات وبالأعليه، إلا ما كان لله وفي الله، فإنه كمال وجمال للعبد، وهذا معنى ما يروى عن النبي تلك أنه قال: « الدنيا ملعونة ملعون ما فيها، إلا ذكر الله وما والاه». [رواه الترمذي ٢٣٢٢ وحسنه الالباني]. [انتهى من مجموع الفتاوي].

### منغريب الحديث

َ (نَجِش) وقيه الحديث انه ﷺ نَهى عن السَّجَّش في البيع: هو ان يَمدَح السَّلِيَّة لَيَبِهُفَهَا ويُروَّجَها، أو يَزِيد في ثمنها وهو لا يريد شَرَاعَها؛ لِيقَع غيرُه فيها، وقيلُ النَّجَّشُ، تَنفيرُ الناس عن الشيء إلى غيره، والأصل قبه: تَنْفِر الوحش مَن مَكانَ إلى مَكَانَ [غَرِيب الحديث لابُ الاِترَا

أحاديث بإطلة لهاآثار سيئة

مكانه فصدقوا، وإذا سمعتم برجل

تغير عن خلقه فلا تصدقوا به، وإنه

يصير إلى ما جُبل عليه. (ضعيف).

الجبر، وأن المسلم لا يملك تحسين

خلقه؛ لأنه لا يملك تغييره. وقد ورد

في الأحاديث الثابتة أن النبي ﷺ

قال: «أنا زعيم بيت في أعلى الجنة

لمن حسن خلقه». وسنده صحيح. [السلسة الضعيفة للألباني].

من حكمة الشعر

الذي يجعل الإنسان في خضوع

لا تخضعن لخلوق على طمع

واسترزق الله مما في خزائنه

إن الذي أنتَ ترجوه وتأملهُ

ومذلة ومهانة:

قال الشاعر محذرًا من الطمع

فيان ذلك وهنَّ منك في الحدين

فإنما الأمر بين الكاف والنوز

من البرية مسكينُ ابن مسكين

وهذا الحديث يُشمّ منه رائحة

إذا سمعتم بجبل زال عن



Ship on Girl

الضلال والإضلال ما حصل، وأكثر الأخطاء من الحجاج ناتجة عن هذا -أعني عن الفتيا بغير علم- وعن تقليد العامة بعضهم بعضًا دون برهان.

ونحن نبين بعون الله تعالى السنّنة في بعض الأعمال التي يكثر فيها الخطأ مع التنبيه على الخطاء، سائلين الله أن يوفقنا، وأن ينفع بذلك إخواننا المسلمين، إنه جواد كريم. [انظر: اخطاء يرتكبها بعض الحجاج لابن عثيمين بتصرف].

(١) الإحرام:

عَنِ ابْنِ عَبَّاسِ رضى الله عنه أَنَّ رَسُولَ اللَّه وَ وَقُتْ لَأَهُلِ الشَّامِ الْجُحْفَة، وَلَأَهْلِ الشَّامِ الْجُحْفَة، وَلَأَهْلِ الشَّامِ الْجُحْفَة، وَلَأَهْلِ الشَّامِ الْجُحْفَة، وَلَأَهْلِ الْيَمَنِ يَلَمُلَمَ. وَقَالَ: وَلَأَهْلِ الْيَمَنِ يَلَمُلَمَ. وَقَالَ: «هُنَّ لَـهُمْ وَلَكُلِ اَتَ أَتَى عَلَيْهِنَّ مَنْ غَيْرِهِنَ مِمَّنْ أَرَادَ الْحَجِّ وَالْعُمْرَةَ» [متَّفق عليه]، ولقد سئل أمير المؤمنين عُمر رضي الله عنه عن مشقة الوصول للميقات، عُمر رضي الله عنه عن مشقة الوصول للميقات، فقال: «فَانْظُرُوا حَذْوَهَا مِنْ طَرِيقِكُمْ» [رواه البخاري المؤمنين مَيقات من لم يمر بالمؤمنين مَيقات من لم يمر بالمؤمنين ميقات من لم يمر بالمؤمنين المؤمنين مَيقات من لم يمر بالمؤمنين ولا فهو كمن حاذاه برأ ولا فرق.

فهذه المواقيت التي وقتها رسول الله على حدود شرعية توقيفية موروثة عن الشارع لا يحل لأحد تغييرها أو التعدي فيها، أو تجاوزها بدون إحرام لمن أراد الحج والعمرة، فإن هذا من تعدي حدود الله، وقد قال الله تعالى: ﴿ وَمَنْ يَتَعَدّ حُدُودَ اللّهُ فَأُولَئكُ هُمُ الطَّالِمُونَ ﴾ [البقرة: ٢٢٩] فالإحرام من هذه المواقيت واجب على من أراد الحج أو العمرة إذا مر بها أو حاداها، سواء أتى من طريق البر أو البحر أو الحو.

والخطأ الذي يرتكبه بعض الناس: أنهم يمرون فوق الميقات في الطائرة، ثم يؤخرون الإحرام حتى ينزلوا في مطار جدة، وهذا مخالف لأمر النبي وتعد لحدود الله تعالى.

فإذا وقع الإنسان في هذا الخطأ فنزل جدة قبل أن يحرم؛ فعليه أن يرجع إلى الميقات فيحرم منه، فإن لم يفعل وأحرم من جدة؛ فعليه عند أكثر العلماء فدية يذبحها في مكة، ويفرقها كلها على الفقراء فيها، ولا ياكل منها ولا يهدي منها لغني؛ لأنها بمنزلة الكفارة.

ثبت عن النبي إنه ابتدا الطواف من الحجر الاسود في الركن اليماني الشرقي من البيت، وأنه طاف بجميع البيت من وراء الحجر. وأنه رمل في الأسواط الثلاثة الأولى فقط في الطواف أول ما قدم

وأنه كان في طوافه يستلم الحَجر الأسود،

ويـقـبـله، واستلمه بيده وقبًلها،

واستلمه بمحجن كان معه وقبل المحجن وهو راكب على بعيره، وطاف على بعيره فجعل يشير إلى الركن يعني الحجر كلما مربه، وثبت عنه أنه كان يستلم الركن اليماني،

واختلاف الصفات في استلام الحَجِر إنما كان والله أعلم حسب السهولة، فما سهل عليه منها فعله، وكل ما فعله من الاستلام والتقبيل والإشارة إنما هو تعبُّد لله تعالى وتعظيم له، لا اعتقاه أن الحَجر ينفع أو يضر، ففي الصحيحين عَنْ عُمَرَ رضي الله عنه أنهُ جَاءَ إلى الْحَجَرِ الأَسْوَدِ فَقَبَلُهُ، وَقَالُ: ﴿إِنِّي أَعْلَمُ أَنْكُ حَجَرُ لا تَضُرُّ وَلاَ تُنْفَعُ، ولَوْلاً أَنْكَ حَجَرُ لا تَضُرُّ وَلاَ تُنْفَعُ، ولَوْلاً أَنْكَ مَجَرُ لا تَضُرُّ وَلاَ تُنْفَعُ، ولَوْلاً أَنْكَ رَائِكُ مَا قَبْلُكُ مَا قَبْلُكُ مَا قَبْلُكُ مَا قَبْلُكُ مَا قَبْلُكُ مَا وَمَقَ عليه].

والأخطاء التي تقع من بعض الحجاج في الطواف تنقسم إلى فعلية وقولية:

(أ) الأخطاء الفعلية،

ابتداء الطواف من قبل الحَجر، أي من بينه وبين الركن اليماني، وهذا من الغلو في الدين.

طوافهم عند الزحام من داخل الحجر، وهذا خطأ عظيم لا يصح الطواف بفعله؛ لأن فاعل ذلك في الحقيقة لم يطف بالبيت، وإنما طاف ببعضه.

الرمل في جميع الأشواط السبعة.

المزاحمة الشديدة للوصول إلى الحَجر لتقبيله، حتى إنه يـؤدي في بـعض الأحيان إلى المقاتلة والمشاتمة قال تعالى: ﴿الْحَجُّ أَشْهُرٌ مَعْلُومَاتُ فَمَنْ فَرضَ فِيهِنَ الْحَجُ قَلا رَفَثَ وَلا فُسُوقَ وَلا جِدَالَ فَي الْحَجَ ﴾ [البقرة: 187].

اعتقادهم أن الحَجر نافع بذاته، ولذلك تجدهم إذا استلموه مسحوا بأيديهم على بقية أجسامهم، أو مسحوا بها على أطفالهم الذين معهم، وكل هذا جهل وضلال، وقد سبق قول أمير المؤمنين عمر رضى الله عنه.

استلامهم -أعني بعض الحجاج- لجميع اركان الكعبة، وربما استلموا جميع جدران الكعبة وتمسحوا بها، وهذا جهل وضلال، فإن الاستلام عبادة وتعظيم لله عز وجل فيجب الوقوف فيها على ما ورد عن النبي ﷺ.

### والمراجع المراجع المرا

تخصيص كل شوط بدعاء معين لا يدعو فيه بغيره، ولم يرد عن النبي ﷺ في الطواف دعاء



مخصص

لكل شوط قال شيخ الإسلام ابن تيمية وحمه الله-: «وَلَيْسَ فيه- يعني الطواف- ذكْرُ مَحْدُودُ عَن النّبِي في لا بأمْره وَلا بقوْله، وَلا بتَعْليمه بَلْ يَدْعُو فيه بسَائر الأَدْعَية الشَّرْعَيَّة، وَمَا يَذْكُرُهُ كَثِيرُ مِن النَّاسَ مِنْ دُعَاء مُعَيِّن الشَّرْعَيَّة، وَمَا يَذْكُرُهُ كَثِيرُ مِن النَّاسَ مِنْ دُعَاء مُعَيِّن الشَّرْعَيَّة، وَمَا يَذْكُرُهُ كَثِيرُ مِن النَّاسَ مِنْ دُعَاء مُعَيِّن تَحْتَ الْمِيزَابِ وَنَحْوَ ذَلِكَ فَلا أَصْلَ لَهُ» [مجموع الفتاوى أَلَّا أَصْلَ لَهُ» [مجموع الفتاوى أَلَّهُ الْمَالِيَةُ الْمُعَلِقُ الْمُعَلِقُ الْمُعَلِقِيمَ الْمُعَلِقُ الْمُعَلِقِيمَ الْمُعْلِقِيمَ الْمُعِلِقِيمَ الْمُعْلِقِيمُ الْمُعَلِقِيمَ الْمُعْلِقِيمَ الْمُعِلِقِيمَ الْمُعِلِقِيمَ الْمُعْلِقِيمَ الْمُعِلَّقِيمَ الْمُعْلِقِيمَ الْمُعْلِقِيمَ الْمُعْلِقِيمِ الْمُعِلِقِيمَ الْمُعْلِقِيمِ الْمُعْلِقِيمَ الْمُعِلَّقِيمُ الْمُعِلَّةُ الْمُعْلِقِيمُ الْمُعْلِقِيمُ الْمُعْلِقِيمِ الْمُعْلِعِيمُ الْمُعْلِقِيمُ الْمُعْلِقِيمُ الْمُعْلِقِيمُ الْمُعْلِقِيمُ الْمُعْلِقِيمُ الْمُعْلِقِيمُ الْمُعْلِقِيمِ الْمُعْلِقِيمُ الْمُعْلِقِيمُ الْمُعْلِقِيمُ الْمُعْلِقِيمُ الْمُعْلِقِيمُ الْمُعْلِقِيمُ الْمُعْلِقِيمِ الْمُعْلِقِيمُ الْمُعْلِقِيمُ الْمُعْلِقِيمُ الْمُعْلِقِيمُ الْمُعْلِقِيمُ الْمُعْلِقِيمُ الْمُعْلِقِيمُ

وعلى هذا فيدعو الطائف بما أحب من خيري الدنيا والآخرة، ويذكر الله تعالى بأي ذكر مشروع من تسبيح أو تحميد أو تهليل، أو تكبير، أو قراءة قرآن.

أن يجتمع جماعة على قائد يطوف بهم ويلقنهم الدعاء بصوت مرتفع، فيتبعه الجماعة بصوت واحد؛ فتعلو الأصوات وتحصل الفوضى، ويتشوش بقية الطائفين فلا يدرون ما يقولون.

### (٣) الركعتان بعد الطواف:

ثبت عن النبي الله لما فرغ من الطواف تقدم الى مقام إبراهيم فقرا: ﴿وَاتَّخِذُوا مِنْ مُقَام إِبْرَاهِيمَ مُصَلّى ﴾ [البقرة: ١٦٥]. فصلى ركعتين والمقام بينه وبين الكعبة، وقرأ في الركعة الأولى الفاتحة و ﴿قُلْ مُوَ يَا أَيُّهَا الْكَافِرُونَ ﴾ وفي الثانية الفاتحة و ﴿قُلْ هُوَ اللهُ أَحَدُ ﴾. [مسلم ١٢١٨].

والخطأ الذي يفعله بعض الناس هنا:

- ظنهم أنه لا بد أن تكون صلاة الركعتين قريبًا من المقام، فيزدهمون على ذلك ويؤذون الطائفين، وهذا الظن خطأ، فالركعتان بعد الطواف تجزئان في أي مكان من المسجد.

- زيادة بعض الحجاج على الركعتين.

- جلوسهم للدعاء بعد أداء الركعتين، وهو لم يرد عن الرسول ﷺ ويسبب الضيق والزحام.
(٤) الصفاوالروة،

ثبت عن النبي ﷺ أنه حين دَنَا مِنْ الصَّفَا قَرَا ﴿ إِنَّ الصَّفَا وَالْمَرْوَةَ مِنْ شَعَائِرِ اللَّهِ ﴾ ثم رقي عَلَيْه حَتَّى رَأَى الْبَيْتَ فَاسْتَقْبَلَ الْقَبْلَةَ وَرَفَع يديه فجعل يحمد الله ويدعو ما شاء أن يدعو، فَوَحَدُ اللَّهَ وَكَبْرَهُ وَقَالَ: ﴿لَا إِلَهَ إِلَا اللَّهُ وَحُدَهُ لا شَرِيكَ لَهُ، لَهُ الْمُلْكُ وَلَهُ الْحَمْدُ وَهُوَ عَلَى كُلُّ شَيْء قدينُ، لا إِلَهَ إِلا اللَّهُ وَحْدَهُ الْحَمْدُ وَهُوَ عَلَى كُلُ شَيْء قدينُ، لا إِلَهَ إِلا اللَّهُ وَحْدَهُ الْحَمْدُ وَهُو عَلَى كُلُ شَيْء قدينُ، لا إِلَهَ إِلا اللَّهُ وَحْدَهُ الْحَمْدُ وَهُو عَلَى كُلُ شَيْء قدينُ الأَحْزَابِ وَحْدَهُ». ثُمُ أَنْجَزَ وَعْدَهُ وَنَصَرَ عَبْدَهُ وَهَرْمَ الأَحْزَابِ وَحْدَهُ». ثُمُ النَّحَرَ النِي اللَّهُ فَقَالَ مِثْلَ هَذَا ثَلاثَ مَرَاتٍ، ثُمُّ مَزَلَ إِلَى اللَّهُ لَكُونَ إِلَى اللَّهُ وَحُدَهُ اللَّهُ وَعُرْمَ الْحَرْزَابِ وَمُعْرَابً إِلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَعُرْمُ الْحُرْزُ اللَّهُ مَرْاتٍ، ثُمُّ مَزْلً إِلَى اللَّهُ لَهُ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ وَعُرَابًا اللَّهُ عَنْ اللَّهُ اللَّهُ الْ اللَّهُ وَعُرْمُ الْأَحْزَابِ وَمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَعُرْمُ الْمُثَلِّلُ اللَّهُ عَلَالَ مَثْلُ اللَّهُ مَرْاتٍ اللَّهُ الْمُعْلَى الللَّهُ وَعُمْ الْمُ اللَّهُ وَحُدُهُ اللَّهُ وَمُونَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلْكَ وَلَهُ الْمُلْلُهُ الْمُعْرَامُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَوْمَ عُلُهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُونُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُعْلَى اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْحُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُؤْلِلَ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْعُلْمُ الْمُنْ الْمُ

الْمَرْوَةِ -ماشيًا- حَتَّى إِذَا انْصَبَتْ قَدَمَاهُ فِي بَطْنِ الْمُرْوَةِ -ماشيًا- حَتَّى إِذَا انْصَبَتْ قَدَمَاهُ فِي بَطْنِ الْوَادِي- وهو ما بين العلَمين الأخضرين- سعَّى حَتَّى أَنَى الْمَرْوَةَ، إِذَا صَعَدَتًا -تجاوزهما- مَشَى حَتَّى أَتَى الْمَرْوَةَ، فَقَعَلَ عَلَى الصَّقَا. [مسلم ١٣١٨]. فَقَعَلَ عَلَى الصَّقَا. [مسلم ١٣١٨].

أنهم إذا صعدوا الصفا والمروة استقبلوا الكعبة فكبروا ثلاث تكبيرات يرفعون أيديهم ويُومئُون بها كما يفعلون في الصلاة ثم ينزلون، وهذا خلاف ما جاء به النبي على.

أنهم يستعون من الصفا إلى المروة، أعني أنهم يشتدون في المشي ما بين الصفا والمروة كله، وهذا خلاف السنفة، فإن السبعي ما بين العَلَمين فقط والمشي في بقية المسعى.

يسعى بعضهم وهو مضطبع، والسنة أن الاضطباع في طواف القدوم أو العمرة فقط.

### (٥)الوقوفبعرفة،

ثبت عن النبي الله مكث يوم عرفة بنمرة حتى زالت الشمس، ثم ركب ثم نزل فصلى الظهر والعصر ركعتين ركعتين جمع تقديم بأذان واحد وإقامتين، ثم ركب حتى أتى موقفه فوقف وقال: «وَقَفْتُ هَا هُنَا وَعَرَقَةُ كُلُهَا مَوْقِفَ» [مسلم ١٢١٨]. فلم يزل واقفا مستقبل القبلة رافعًا يديه يذكر الله ويدعوه حتى غربت الشمس وغاب قرصها فدفع إلى مزدلفة.

### والأخطاء التي يرتكبها بعض الحجاج في عرفة:

أنهم ينزلون خارج حدود عرفة، ويبقون في منازلهم حتى تغرب الشمس ثم ينصرفون منها إلى مزدلفة من غير أن يقفوا بعرفة، وهذا خطأ عظيم يفوت به الحج، فإن الوقوف بعرفة ركن لا يصح الحج إلا به، فمن لم يقف بعرفة في وقت الوقوف فلا حج له لقول النبي في: «الْحَجُّ عَرَفَةُ، مَنْ جَاءَ لَيْلَةَ جَمْعٌ قَبْلُ طُلُوعٍ الْفَجْرِ فَقَدْ أَدْرِكَ الْحَجُّ» [صحيح الجامع ٢١٧٣].

أنهم ينصرفون من عرفة قبل غروب الشمس؛ وهذا حرام لأنه خلاف سنة النبي في حيث وقف إلى أن غربت الشمس وغاب قرصها، ولأن الانصراف من عرفة قبل الغروب عمل أهل الجاهلية.

أنهم يستقبلون جبل عرفة عند الدعاء، ولو كانت القبلة خلف ظهورهم أو على أيمانهم أو شمائلهم، وهذا خلاف السنة؛ فإن السنة استقبال القبلة كما فعل النبي ﷺ.

### 

ثبت عن النبي ﷺ أنه رمى جمرة العقبة وهي الجمرة القصوى التي تلي مكة بسبع حصيات

٩- تهاونهم برمي الجمار بانفسهم فتراهم يوكلون من يرمى عنهم مع قدرتهم على الرمي.

### ٧) طواف الوداع:

ثبت في الصحيحين عَن ابْن عَبَّاس - رضى الله عنهما - قَالَ: «أُمرَ النَّاسُ أَنَّ بَكُونَ آخرُ عَهْدهمْ بِالْنَبْتِ، إِلاَّ أَنَّهُ خُفُفَ عَنِ الْحَائِضِ» [متفق عليه].

### والغطأ الذي يرتكيه بعض الحجاج هناء

نزولهم من منى يوم النفر قبل رمى الجمرات، فيطوفون للوداع، ثم يرجعون إلى منى فيرمون الجمرات، ثم يسافرون إلى بالدهم من هناك، وهذا لا بحوز؛ لأنه مخالف لأمر النبي ﷺ أن يكون آخر عهد الحجاج بالبيت.

مكثهم بمكة بعد طواف الوداع، فلا يكون آخر عهدهم بالبيت، وهذا خلاف ما أمر به النبي 🥮 وينُّنه لأمته يفعله. ﴿ وَيَنُّنَّهُ لأَمِنَّهُ يَفْعِلُهُ. ﴿ وَإِنَّا اللَّهُ الْمُنَّاهُ لِيَّالَّا

خروجهم من المسجد بعد طواف الوداع على اقفيتهم يزعمون بذلك تعظيم الكعبة، وهذا خلاف السنة بل هو من البدع.

التفاتهم إلى الكعبة عندياب المسجد بعد انتهائهم من طواف الوداع ودعاؤهم هناك كالمودعين للكعبة، وهذا من البدع. [انظر فتاوى ابن عثيمين (٢١/ ٣٢٥ و٣٢ / ٣٣- ١٩٧) بتصرف].

فالواجب على المؤمن بالله ورسوله أن يكون في عداداته متبعًا لما حاء عن رسول الله 🐲 فيها؛ لينال بذلك محية الله ومغفرته، كما قال تعالى: ﴿قُلْ إِنْ كُنْتُمْ تُحبُّونَ اللَّهُ فَاتَّبِعُونِي يُحْبِبْكُمُ اللَّهُ وَيَغْفَرْ لَكُمُّ ذُنُوبَكُمْ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ [ال عمران: ٣١]، واتباع النبي ﷺ كما يكون في مفعولاته يكون كذلك في متروكاته، فمتى وُجِد مقتضى الفعل في عهده ولم يفعله كان ذلك دليلاً على أن السنة والشريعة تركه، فلا بحوز إحداثه في دين الله تعالى ولو أحبه الإنسان وهُويَهُ، قال الله تعالى: ﴿ وَلُو اتَّبَعَ الْحَقُّ أَهْوَاءَهُمْ لَفَسَدَت السَّمَاوَاتُ وَالأَرْضُ وَمَنْ فيهِنَّ بَلْ أَتَيْنَاهُمْ بِذِكْرِهِمْ ﴾ [المؤمنون: ٧١].

نسأل الله أن يهدينا إلى صراطه المستقيم، والحمد لله رب العالمان.

ضحى بوم النحر، بكبر مع كل حصاة. كل حصاة منها مثل حصا الخذف أو فوق الحمص قليلاً، فعن الفضل بن العباس -رضي الله عنهما- وكان رديف الثبي 🎂 من مزدلفة إلى منى- قال: فهبط -يعنى النبي ﷺ مُحُسِّرًا فقَالَ: «عَلَيْكُمْ بحَصَى الْخَذْف الَّذي يُرْمَيْ بِهِ الْجَمْرَةُ». وَقَالَ: قَالَ النَّبِيُّ ﷺ يُشْبِيرُ بِيُدُه كَمَا يَخْذُفُ الانْسَانُ. [السلسلة الصحيحة ٢١٤٤]، ويقول: «يَا أَنُّهَا النَّاسُ لاَ يَقْتُلْ يَعْضَكُمْ يَعْضًا، إِذَا رَمَيْتُمُ الْحَمْرَةَ فَارْمُوهَا بِمِثْلُ حَصَى الْخَذْفِ» [السلسلة

وكَانَ نَرْمَى الْجَمْرَةَ الدُّنْبَ بِسَبْع حَصَيَات، ثُمَّ يُكَبِّرُ عَلَى إِنَّرِ كُلِّ حَصَاةٍ، ثُمُّ يَتَقَدُّمُ فَيُسْهِلُ، فَيَقُومُ مُسْتَقْبِلَ الْقَبْلَةِ قَبَامًا طُوبِالْ، فَيَدْعُو وَيَرْفَعُ يَدَيُّه، ثُمُّ بَرْمِي ٱلْحَمْرَةَ ٱلْوُسِنْطَى كَذَلكَ، فَيَأْخُذُ ذَاتَ الشِّمَال فَسُنَّهِلُ، وَنَقُومُ مُسْتَقْبِلَ الْقَبُّلَةِ قَيَامًا طَوِيلاً، فَيَدْعُو وَيَرْفَعُ بَدَنْه، ثُمُّ يَرْمي الْجَمْرَةَ ذَاتَ الْعَقَبَة منْ بَطْن الْوَادِي، وَلاَ يَقَفُ عَنْدَهَا. [البخاري ١٧٥١].

والأخطاء التي يفعلها بعض الحجاج في ذلك

١- اعتقادهم أنه لا بد من أخذ الحصا من مردلفة.

٧- غسلهم للحصى، وهذا من التنطع.

٣- اعتقادهم أنهم برميهم الجمار يرمون الشياطين.

٣- رميهم الحمرات بحصى كيار وبالنعال والأحذية والأخشاب، وهذا خطأ كسر مخالف لما شرعه النبي 🎥 لأمته.

٤- تقدمهم إلى الحمرات بعنف وشدة، لا يخشعون لله تعالى، ولا يرحمون عباد الله، فيحصل مفعلهم هذا من الأذية للمسلمين والإضرار بهم والمشاتمة والمضاربة ما يقلب هذه العبادة وهذا المشيعر الى مشبهد مشاتمة ومقاتلة.

٥- تركهم الوقوف للدعاء بعد رمى الجمرة الأولى والثانية في أيام التشريق، وقد علمت أن النبي 👺 كان يقف بعد رميهما مستقبل القبلة رافعًا يديه يدعو دعاءً طويلاً.

٣- رميهم الحصى جميعًا بكف واحدة، وهذا خطأ فاحش، وقد قال أهل العلم: إنه إذا رمى بكف واحدة أكثر من حصاة لم بحتسب له سوى حصاة واحدة.

٧- ظنهم أنه لا بد أن يرمى الشاخص (وهو قد وُضع للعلامة فقط)، وإنما القصد أن تقع الحصاة في

٨- زيادتهم دعوات عند الرمى لم ترد عن النبي



الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على نبينا محمد وآله وصحبه أجمعين، أما بعد: قإن الحج إلى بيت الله الحرام من أَجُلُّ ما فرضه الله عز وجل من الشعائر والعبادات، قال الله تعالى: ﴿ وَأَذَّنُّ في النَّاسِ بالْحَجُّ يَأْتُوكَ رِجَالاً وَعَلَى كُلِّ ضَامِر يَاْتِينَ مِنْ كُلِّ فَجُ عَمِيقِ (٢٧) ليَشْهُدُوا مَنَافِعَ لَهُمْ وَيَدْكُرُوا اسْمَ اللَّه في أيّام مَعْلُومَاتِ عَلَى مَا رَزَّقَهُمْ مِنْ بَهِيمَةَ الْأَنْعَامِ فَكُلُوا مِنْهَا وَأَطْعِمُوا الْبَائِسَ الْفَقِيرَ ﴾ [الحج: ٢٧-٢١].

والحج رحلة خالصة لله عز وجل؛ لانها طاعة لله، واستجابة لأمر الله، ولقصد تعظيم البيت وتعظيم حرمات

### الله عز وجل الم المالي والمالية ما المالية ما المالية

وحرصًا منا على أن يكون هذا المنسك موافقًا لهدي النبي 🥮 وصحابته الكرام، اعتمدنا في بيانه على حجة النبي 👛 الوحيدة، والتي تسمى بحجة الوداع، وقد ورد فيها حديث عظيم بشتمل على كثير من الفوائد والنفائس والقواعد الفقهية الجليلة، وهذا الحديث رواه الإمام مسلم يسنده عن جعفر بن محمد عن أبيه قال: دخلنا على حاير ابن عبد الله، فسأل عن القوم حتى انتهى إلى، فقلت: أنا محمد بن على بن حسين، فأهوى سده إلى رأسى فنزع زرِّي الأعلى، فقال: مرحبًا بك يا ابن أخي، سل عما شئت، فسالته، وهو أعمى، وحضر وقت الصلاة، فصلى بنا، فقلت: أخبرني عن حجة رسول الله 👛 ، فقال بيده، فُعَقد تسعًا، فقال: إن رسول الله 🐉 مكث تسع سنين لم يحج، ثم أذن في الناس في العاشرة، أن رسول الله 🐸 حاج. [مسلم ١٢١٨].

وقد استدل بعض الفقهاء بهذا على جواز التراخي في الحج؛ لأن رسول الله 👑 فُرض عليه الحج سنة تسع، وأخَّره إلى السنة العاشرة.

والصحيح أن الحج واجب على الفور، لن يسر الله له الاستطاعة، والنبي 👑 أخُره لعذر في العام التاسع، وذلك أن أهل الشيرك بحجون ويطوفون بالبيت وهم عُراة، فكره النبي ﷺ الاختلاط في الحج بأهل الشرك، إلى أن نزل قول

الله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنُّمَا الْمُشْرِكُونَ نُجِسٌ فَلاَ يَقْرَبُوا الْمُسْجِدَ الْحَرَامَ نَعْدَ عَامِهِمْ هَذَا ﴾ [التوبة: ٢٨].

قال ﷺ: «مَن أراد الحج فليتعجل، فإنه قد يمرض المريض، وتضل الضالة، وتعرض الحاجة». [ابن ماجه ٢٨٨٣ وحسنه الإلباني].

وفي رواية: «تعجلوا إلى الحج، يعني الفريضة، فإن أحدكم لا يدري ما يعرض له». [أحمد ٢٨٦٧، وصححه الألباني].

يقول جابر بن عبد الله رضى الله عنه: «قدم المدينة بشر كثير، كلهم يلتمس أن يأتم يرسول الله 🎉، ويعمل مثل عمله..» [مسلم ١٢١٨].

حج مع رسول الله 👺 حجة الوداع أكثر من مائة وثلاثين ألف مسلم، بعد أن كانوا في صلح الحديبية خمسة عشرة مائة على أكثر تقدس، وكانوا في فتح مكة نحو عشرة آلاف.

يقول جابر فخرجنا معه حتى أتينا ذا الحليفة. [مسلم ١٢١٨].

كان ذلك لخمس بقين من ذي القعدة أو لأربع ووصل النبي 🕮 مكة لخمس خلون من ذي

وذو الحليفة ميقات أهل المدينة والذي يسمى اليوم (أبيار على).

والمواقيت المكانية قال عنها عبد الله بن عباس



## 

اعداد/ سعید عامیر

### أمين عام لجنة الفتوى بالأزهر الشريف

اللَّه ﷺ نَتْنَ أَظْهُرِنَا، وعَلَيْه يَتْزِلُ الْقُرْآنُ، وَهُو يَعْرِفُ تَأْوِيلَهُ، وَمَا عَملَ بِهِ مِنْ شَيَّء عَملُنَا بِهِ؛ فَأَهَلُّ بِالتُّوْحِيدِ «لَبِّيْكَ اللَّهُمُّ لَبِّيْكَ، لَبَيْكَ لَا شَرِيكَ لَكَ لَتُنْكُ، إِنَّ الْحَمْدُ وَالنَّعْمَةُ لَكَ وَالْمُلْكُ لاَ شَرِيكَ لَكَ». وَأَهَلُ النَّاسُ بِهَذَا الَّذِي يُهلُّونَ بِهِ، فَلَمْ يَرُدُّ رَسُولُ اللَّه ﷺ عَلَىٰهُمْ شَنْئًا مِنْهُ وَلَرْمَ رَسُولُ اللَّه ﷺ تَلْدِيثَهُ» [مسلم ١٢١٨].

والتلبية هي شعار التوحيد الذي هو روح الحج ومقصده، بل هو روح العبادات كلها، وتتضمن التلبية من الخضوع والذل والمحبة والقرب ما تتحقق به العبودية لله عز وجل، كما أنها متضمنة للرد على كل مبطل في صفات الله عز وجل وتوحيده.. لأنها تثبت كل صفات الكمال والجلال لله رب العالمين.

ولقد ورد عن رسول الله 🐲 أحاديث كثيرة صحيحة أخبرنا فيها عن رؤيته 👑 أو رؤياه لكثير من الأنبياء والمرسلين وهم قاصدون بيت الله الحرام حاجين أو معتمرين يرفعون أصواتهم بالتلبية لله عز وجل، ومن هذه الأحاديث:

ما رواه ابْن عَبَّاس رضى الله عنهما أنَّ رَسُولَ اللَّه ﷺ مَرُّ بِوَادِي الأَزْرُقِ فَقَالَ: «أَيُّ وَاد هَذَا؟». فَقَالُوا: هَذَا وَادِي الأَزْرَقِ. قَالَ: «كَأَنِّي أَنْظُرُ إِلَى مُوسَى – عَلَيْه السُّلاَمُ – هَابِطًا مِنَ الثَّنيَّة وَلَهُ جُوَّارُ إِلَى اللَّه بِالتَّلْبِيَةِ». ثُمُّ أَتَى عَلَى ثَنيَّة هَرْشَى. فَقَالَ: «أَيُّ ثَنيَّة هَذه؟». قَالُوا: ثَنيُّةُ هَرْشَى. قَالَ: «كَأَنِّي أَنْظُرُ إِلَى بُونُسَ بْن مَتَّى - عَلَيْه السَّلاَمُ -عَلَى نَاقَة حَمْرًاءَ جَعْدَة عَلَيْه جُبَّةً مِنْ صُوفٍ، خطَامُ نَاقَتِه خُلْبُةٌ، وَهُوَ يُلَبِّي». [مسلم ١٦٦].

(قوله: «خلية» - بالضم -: هو ليف، ويطلق على الحبل المتخذ منه. [فتح الباري: ١ / ١١٣]).

وعن عَبْد اللَّه بْن عُمَر رُضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا أَنَّ رُسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: «أَرَانِي اللَّيْلَةَ عَنْدَ الْكَعْبَة فَرَأَيْتُ رَجُلاً آدَمُ -أسمر اللون-كأحْسَنَ مَا أَنْتَ رَاءَ رضى الله عنهما: إنَّ النَّبِيِّ 👺 وَقُتَ لَأَهُلِ الْمُدينَةِ ذًا الْحُلَنْفَة، وَلَأَهْلِ الشِّئْمِ الْجُحْفَة، وَلأَهْلِ نَجْد قَرْنَ الْمَنَازِلِ، وَلَأَهْلِ الْنَمَنِ نُلَمْلَمَ، هُنَّ لَهُنَّ وَلَمَنْ أَتَى عَلَيْهِنَّ مِنْ غَيْرِهِنَّ مِمِّنْ أَرَادَ الْحَجُّ وَالْعُمْرَةَ، وَمَنْ كَانَ دُونَ ذَكِنَ، فَمَنْ حَيْثُ أَنْشَا حَتَّى أَهْلُ مَكَّةً مِنْ مَكَّةً» [متفق عليه].

عَنْ عَائِشَةَ رضى الله عنها أنَّ رَسُّولَ اللَّه ﷺ وَقُتَ لِأَهْلِ الْعرَاقِ ذَاتَ عرْقِ. [أبو داود ١٧٤١ وصححه

فمن أزاد مكة لنسك فلا يجوز له أن يتجاوز هذه المواقيت حتى يحرم منها أو بمحاذاتها، ومن تجاوزها بدون إحرام فعليه أن يعود إلى ميقاته، فإن لم يفعل فعليه دم جبران، وهو قول جمهور

يقول جابر رضى الله عنه: «فَذَرُجْنَا مَعَهُ حَتَّى أَتَنْنَا ذَا الْحِلَنْفَة، فَولَدَتْ أَسْمَاءُ بِنْتُ عُمَيْسِ مُحَمَّدُ نْنَ أَنِي بَكْرٍ، فَأَرْسَلَتْ إِلَى رَسُولِ اللَّهِ ﷺ كَيْفَ أَصْنَعُ؟ قَالَ: «اغْتُسلى وَاسْتَثْفري بِثُوْبِ وَأَحْرِمي»

📗 والاستثفار هو أن تشد في وسطها شيئًا، وتأخذ خرقة عريضة تجعلها محل الدم وتشد طرفها من قدامها ومن ورائها في ذلك المشدود في

وهذا دليل على استحياب الغسل للحائض والنفساء، وفيه صحة إحرام الحائض والنفساء، وأن عليها أن تفعل كل ما يفعله الحاج، غير أنها لا تطوف بالبيت، وإن جاء الحيض بعد طواف الإفاضة والسبعي وقبل طواف الوداع سقط عنها طواف الوداع؛ لأن الحائض والنفساء ليس عليها طواف وداع.

قال جابر رضى الله عنه: «.. فَصَلِّى رَسُولُ اللَّه في الْمُسْجِد، ثُمُّ رَكبَ الْقَصْواءَ حَتَّى إِذَا اسْتُوَتْ به نَاقَتُهُ عَلَى الْنَبْدَاء نَظَرْتُ إِلَى مَدَّ بَصَرَي بَيْنَ يَدَيْه مِنْ رَاكِبٍ وَمَاشٍ، وَعَنْ يَمِينَه مِثْلَ ذَلِكَ، وَعَنْ مَسَارِهِ مثْلُ ذَلكَ، وَمِنْ خَلْفِهِ مثْلُ ذَلكَ، وَرَسُولُ



منْ أَدْم الرِّجَالِ لَهُ لمُّةُ كَأَحْسَنَ مَا أَنْتَ رَاء منْ اللِّمَم قَدْ رَجِّلَهَا فَهِيَ تَقْطُرُ مَاءً مُتُّكِئًا عَلَى رُجُلَيْن، أَوُّ عَلَى عُوَاتِق رُجُلَيْن، يَطُوفُ بِالْبَيْتِ، فَسَأَلْتُ مَنْ هَذَا؟ فَقِيلَ: الْمُسِيحُ ايْنُ مريم» [متفق عليه]. [مسلم ۱۲۱۸].

ولذلك فإن من السنة رفع الصوت بالتلبية لما ثبت عَنْ خَلاَّد بْنِ السَّائِبِ الْأَنْصَارِيِّ عَنْ أَبِيهِ أَنَّ رَسُولَ اللَّه 👺 قَالَ: «أَتَانَى جِبْرِيلُ 🥰 فَأَمَرَنَى أَنْ أَمُرَ أَصِيْحَابِي وَمَنْ مَعِي أَنْ يَرْفَعُوا أَصِيْوَاتَهُمْ بِالإِهْلاَلِ - أَوْ قَالَ - بِالتُّلْبِيَةِ». يُرِيدُ أَحَدَهُمَا. [أبو داود ١٨١٦ وصححه الألباني].

ولذا كان أصحاب النبي ﷺ يصرخون بها صراخًا، وكانوا إذا أحرموا لم يبلغوا الروحاء حتى تبح أصواتهم.

يقول جابر رضى الله عنه: «لَسُنَا نَنُوى إلاُّ الْحَجُّ، لَسْنَا نَعْرِفُ الْعُمْرَةَ، حَتَّى إِذَا أَتَيْنَا الْبَيْتُ مُعَهُ اسْتَلَمَ الرُّكْنَ..» [مسلم ١٣١٨] أي مسحه بيده، واستلام الحجر الأسود سنة في كل طواف لما صبح من حديث ابن عمر رضى الله عنهما قال: «رَأَيْتُ رُسُولَ اللَّه ﷺ حينَ يَقْدُمُ مَكَّةَ إِذَا اسْتَلَمَ الرِّكْنَ الأسود أول ما يطوف..» [متفق عليه].

وقد أحمعت الأمة على استحداب استلام الركفين وتقييل الحجر الأسود إن أمكن، لما ثبت عن عُمْرُ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ أَنَّهُ جَاءَ إِلَى الْحَجَرِ الأَسْوَد فَقَبُّلَهُ، فَقَالَ: ۚ إِنِّي أَعْلَمُ أَنَّكَ حَجَرٌّ لا تَضُرُّ وَلا تَنْفَعُۥ وَلُوْلا أَنِّي رَأَيْتُ النَّبِيِّ عِنْ يُقْبِلُكُ مَا قَبِلْتُكَ. [منفق

يقول جابر رضى الله عنه: «فَرَمَلُ ثَلَاثًا، وَمَشْنَى أَرْبُعًا» [مسلم ١٢١٨].

الرمل هو إسراع المشيي مع تقارب الخطا، وهو مستحب في الأشواط الثلاثة الأولى من الطواف الأول؛ لما صبح عن ابن عمر رضي الله عنهما قال: «إِنَّ رَسُولَ اللَّه ﷺ قَدمَ مَكَّةَ، فَقَالَ الْمُشْرِكُونَ: إِنَّ مُحَمِّدًا وَأَصْحَانَهُ لاَ يَسْتَطِيعُونَ أَنْ يَطُوفُوا بِالْبَئْتِ منَ الْهُزَالِ، وكَانُوا بَحْسُدُونَهُ. قَالَ: فَأَمْرَهُمُّ رَسُولُ اللَّه ﷺ أَنْ يَرْمُلُوا ثَلَاثًا، وَيَمْشُوا أَرْبَعًا، [مسلم

يقول جابر رضى الله عنه: «.. ثُمُّ نَفَذَ إِلَى مَقَام إِبْرَاهِيمَ - عَلَيْهِ السُّلاَّمُ - فَقَرَأَ ﴿ وَاتَّخذُوا مِنْ مَقَامِ إِنْرَاهِيمَ مُصِلِّي ﴾ فَحَعَلَ الْمُقَامِ بَنْنَهُ وَيَنْنَ الْبَنْتِ، فَكَانَ أَبِي يَقُولُ وَلاَ أَعْلَمُهُ ذَكَرَهُ إِلاًّ عَنِ النَّدِيِّ ۗ كَانَ يَقْرَأُ فَي الرِّكْعَتَيْنَ ﴿ قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدُ ﴾ وَ﴿ قُلْ يًا أَيُّهَا الْكَافِرُونَ ﴾، ثُمُّ رَحَعَ إِلَى الرُّكْنِ فَاسِنْتَلَمَهُ»

ومن سنن الطواف: صلاة ركعتين بعد الطواف خلف المقام، أو في أي مكان من الحرم «..فطاف بالبيت سبعًا، ثم صلى ركعتين يقرأ عند المقام قيل الصلاة ﴿ وَاتَّخَذُوا مِنْ مَقَامِ إِبْرَاهِيمَ مُصَلِّي ﴾، وأن يقرأ في الركعتين سورتي الكافرون والإخلاص.

ثم الشرب من ماء زمزم، وغسل الرأس به لحديث جابر أن النبي 😻 فعله.

بِقُولِ جَابِر رضي الله عنه: «ثُمَّ خُرِجَ مِنَ الْبَاب إِلَى الصَّفَا، فَلَمَّا دَنَا مِنَ الصَّفَا قُرِأً: ﴿ إِنَّ الصَّفَا وَالْمَرْوَةَ مِنْ شَعَاتِرِ اللَّهِ ﴾ «أَيْدَأُ بِمَا يَدَأُ اللَّهُ بِهِ». فَبَدَأَ بِالصِّفَا فَرَقِي عَلَيْه، حَتَّى رَأَى الْبَيْتَ فَاسْتَقَّبُلَ الْقَبْلَةَ فَوَحَّدَ اللَّهُ وَكَبِّرَهُ، وَقَالَ: «لاَ إِلَهُ إِلاَّ اللَّهُ وَحْدُهُ لاَ شَرِيكَ لَهُ، لَهُ الْمُلْكُ وَلَهُ الْحَمْدُ، وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْء قَدِيرٌ، لاَ إِلَهُ إِلاَّ اللَّهُ وَحْدَهُ أَنْجَزُ وَعْدَهُ، وَنَصَرَّ عَنْدَهُ، وَهَزَمَ الأَحْزَابَ وَحْدَهُ». ثُمُّ دَعَا بَنْنَ ذَلِكَ قَالَ مثْلَ هَذَا ثَلاَثَ مَرَّات، ثُمُّ نَزَلَ إِلَى الْمَرْوَة حَتَّى إِذَا انْصَبَّتْ قَدَمَاهُ في بَطْنِ الْوَادِي سَعَى حَتَّى إِذَا صَعدتًا مُشْنَى حَتَّى أَتَى الْمَرْوَةُ، فَفَعَلَ عَلَى الْمَرْوَةُ كُمَا فَعَلَ عَلَى الصُّفَا» [مسلم ١٢١٨].

قال جابر رضى الله عنه: «حَتَّى إِذَا كَانَ آخرُ طُوافه عَلَى الْمُرْوَة فَقَالَ: «لَوْ أَنِّي اسْتَقْبَلْتُ مِنْ أَمْرِي مَا اسْتَدْبَرْتُ لَمْ أَسُقِ الْهَدْيَ، وَجَعَلْتُهَا عُمْرَةً، فَمَنْ كَانَ مِنْكُمْ لَيْسَ مَعَهُ هَدْيٌ فَلْيَحِلُّ وَلْيَحْفُلْهَا عُمْرَةً». فَقَامَ سُرُاقَةُ بْنُ مَالِكَ بْن حُعْشُمُ، فَقَالَ: مَا رَسُولَ اللَّه أَلْعَامِنَا هَٰذَا أَمْ لأَبِدَ؛ فَشَبَكُ رَسُولُ اللَّهِ 🌞 أَصَابِعَهُ وَاحِدَةً فِي الْأَخْرَى، وَقَالَ: «دَخَلَت الْعُمْرَةُ فِي الْحَجِّ – مَرُّتَدِينَ - لاَ بِلْ لأَبِد أَبِد » [مسلم ١٢١٨].

ثم قال جابر رضى الله عنه: «فَحَلُّ النَّاسُ كُلُّهُمْ، وَقَصْرُوا إِلَّا النَّبِيِّ عِي وَمَنْ كَانَ مَعَهُ هَدْيُ، فَلَمَّا كَانَ يَوْمُ التَّرْوِيَةِ -اليوم الثامن من ذي الحجة- تُوجُّهُوا إِلَى منَّى فَأَهَلُوا بِالْحَجِّ». كان

Chip Can Chip

شُنَقَ لِلْقَصُّواءِ الرَّمَامَ حَتَّى إِنَّ رَاْسَهَا لَيُصِيبُ مَوْرِكَ رَحْلِهِ،

وَيُقُولُ بِيَده الْيُمْنَى: «أَيُّهَا النَّاسُ، السَّكِينَةَ السُّكِينَةَ... حُتُّى أَتَى الْمُزْدَلِقَةَ فَصِيلًى بِهَا الْمَغْرِبُ وَ الْعُشَاءَ بِأَذَانِ وَ احد وَ إِقَامَتُنْنِ، وَلَمْ نُسَنِّحٌ بَنْنَهُمَا شَيْئًا ثُمَّ اضْطَحَعَ رَسُولُ اللَّه ﷺ حَتَّى طَلَعَ الْفَحْرُ وَصَلَّى الْفَجْرَ - حِينَ تَبَيِّنَ لَهُ الصُّبْحُ - بِأَذَانِ وَإِقَامَة، ثُمُّ رُكِ الْقَصْوَاءَ حَتَّى أَتَى الْمُشْعُرُ الْحَرَامَ، فَاسْتَقْبَلَ الْقَبْلَةَ فَدَعَاهُ وَكَبِّرَهُ وَهَـلَّلَهُ وُوَحَّدَهُ، فَلَمْ يَزَلْ وَاقْفًا حَتَّى أَسْفَرَ جِدًا فَدَفَعَ قَبْلَ أَنْ تَطْلُعُ الشِّمْسُ... حَتَّى أَتَى الْجَمْرَةَ النَّتِي عَنْدَ الشُّجُرَة فَرَمَاهَا بِسَبْع حَصَيَات، يُكَبِّرُ مُعَ كُلِّ حَصَاة منْهَا مثل حَصَى الْخَذْف، رَمَى منْ يَطْن الْوَادِي، ثُمُّ انْصَرَفَ إِلَى الْمَنْحَرِ فَنَحَرَ ثَلَاثًا وَسَتِّينَ بِيَده، ثُمُّ أَعْطَى عَليًا فَنَحَرُ مَا غَبَرَ وَأَشْرُكُهُ في هَدْيه، ثُمَّ أَمَرَ مِنْ كُلِّ بِدَنَة بِيَضْعَة فَجُعلَتْ فِي قَدْر فَطُبِخُتْ فَأَكُلاَ مِنْ لَحْمِهَا وَشَرِبًا مِنْ مَرَقَهَا، ثُمَّ رُكْبَ رَسُولُ اللَّه ﷺ فَأَقَاضَ إِلَى الْبَيْتِ فَصَلِّى بِمَكَّةً الظّهرُ» [مسلم ١٢١٨].

وفي رواية «ثُمُّ رَجِعَ إِلَى مِثْى فَمَكَثُ بِهَا لَيَالِي أَيُّم التَّسْمُسُ كُلُّ أَيَّامِ التَّسْمُسُ كُلُّ جَمْرَةَ إِذَا زَالَتِ الشَّمْسُ كُلُّ جَمْرَةَ بِسَبْعٍ حَصَيَات، يُكبَرُ مَعَ كُلِّ حَصَاة، ويَقفُ عِنْدَ الأُولَى وَالثَّانِيَةُ؛ فَيُطِيلُ الْقَيَامُ وَيَتَضَرَّعُ وَيَرْمِى التَّالِثَةَ وَلَا يَقِفُ عِنْدَهَا » [ابو داود ١٩٧٥ وصححه الالباني].

وبعد انتهاء أيام التشريق عاد النبي في مرة أخرى إلى مكة ليطوف طواف الوداع وقال: «لا يَنْفِرنُ أحدُ حتى يكون آخرُ عَهْدهِ بالبيت» [مسلم ١٣٢٧].

ورخص رسول الله ﷺ للـحائض أن تنفر وتسافر دون طواف الوداع ما دامت قد طافت طواف الركن.

هذه الحجة الوحيدة التي حجها النبي ﷺ، وقال: «خذوا عني مناسككم» [مسلم ١٣٩٧]. وصلى الله وسلم على محمد وآله.

العرب قبل الإسلام يرون أن العمرة في أشهر الحج من أفجر الفجور في الأرض، فجاء الإسلام وغير ذلك وفتح باب العمرة في جميع أيام السنة بما في ذلك أيام الحج، فأصبح لها مع الحج حالات، وشاء النبي أن يعلمهم بمشروعية العمرة في أشهر الحج تدريجيًا، فقال أن الممرة في أشهر الحج تدريجيًا، فقال أن الممرة في أشهر الحج تدريجيًا، فقال أن الممرة في أشهر الحج تدريجيًا، فقال أو الممرة في ألم ألم أن يَجْعَلَها عُمْرة فليقعَل وَمَنْ كَان مَعْهُ الله وي فاحب أن يَجْعَلها عُمْرة فليقعَل على إحرامه بالحج، وإن شاء أدخل عليه العمرة، على إحرامه بالحج، وإن شاء أدخل عليه العمرة، وقال: لولا أني سقت الهدي لفسخت الحج وجعلته عمرة. ولو اسْتَقْبَلْتُ منْ أَمْرِي مَا اسْتُدْبَرْتُ مَا اسْتُدْبَرْتُ مَا الله المنادي ومفرد أهْدَيْتُ ولولا أن معي اللهدي لأمري ما استُدْبَرْتُ ما المدادي ومفرد ألم ألم المتمتعون فاحرموا بالحج يوم التروية.

قال جابر رضى الله عنه: «وَرَكَبُ رَسُولُ اللَّه 👑 فَصَلِّي بِهَا - أي بمني - الظُّهْرَ وَالْعَصْرُ وَالْمَغْرِبُ وَالْعِشَاءُ وَالْفَحْرَ، ثُمُّ مَكَثُ قَلِيلاً حَتَّى طَلَعَت الشَّمْسُ، وَأَمْرَ بِقُبِّة مِنْ شَعَرِ تُضْرَبُ لَهُ بِنَمِرَةً، فَسِنَارَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ وَلاَ تَشَكُّ قُرَيْشُ إِلاَّ أَنَّهُ وَاقَفٌ عِنْدَ الْمَشْعُرِ الْحَرَامِ كَمَا كَانَتْ قُرَيْشٌ تَصْنُعُ في الْحَاهِلِيَّة، فَأَحَارُ رَسُولُ اللَّه ﷺ حَتَّى أَتَى عَرَفَةُ فَوَحَدَ الْقُدَّةَ قَدْ ضُرِيتْ لَهُ ينْمَرَةَ، فَنَزْلَ بِهَا حَتَّى إِذَا زَاغَت الشُّمُسُ أَمَرَ بِالْقُصُواءِ فَرُحِلَتْ لَهُ فَأَتَى بَطْنَ الْوَادِي فَخَطَبَ النَّاسَ، وَقَالَ: «إِنَّ دِمَاءَكُمْ وَأَمْوَ الْكُمْ حُرَامُ عَلَيْكُمْ كَحُرْمُة يَوْمكُمْ هَذَا في شَهْركُمْ هَذَا في بِلَدِكُمْ هَذَا، أَلاَ كُلُّ شَيَّء مِنْ أَمْرِ الْجَاهِلِيَّة تَحْتَ قَدَمَىٌ مَوْضُوعٌ، وَدَمَاءُ الْجَاهِلِيَّةِ مَوْضُوعَةُ وَإِنَّ أُولُ دَم أَضْعُ مِنْ دَمَائِنًا دُمُ ابْن رَبِيعَةَ بْنِ الْحَارِث كَانَ مُسْتَرْضِعًا في بَني سَعْد فَقَتَلَتْهُ هُذَيْلٌ، وَرِبَا الْجَاهِلِيَّةِ مَوْضُوعٌ، وَأَوَّلُ رِبًا أَضَعُ رِبَانَا رِبَا عَبُاس نْن عَنْد الْمُطِّلُب؛ فَانَّهُ مُوْضُوعٌ كُلُّهُ، فَاتَّقُوا اللَّهَ في

ثُمُّ أَذَنَ ثُمُّ أَقَامَ فَصَلَّى الظُّهْرَ، ثُمُّ أَقَامَ فَصَلَّى الْعُصُرِّ وَلَمْ يُصَلِّ بَيْنَهُمَا شَيْئًا، ثُمَّ رَكِبَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَى الْمُوْقَفَ فَجَعَلَ بَطْنَ نَاقَته الْقَصْوَاءَ الْمَحْحَرَات، وَجَعَلَ جَبْلُ الْمُشَاةَ بَيْنَ يَدِيْهُ وَاسْتَقْبُلَ الْعُشَاةَ بَيْنَ يَدَيْهُ وَاسْتَقْبُلَ الْعُشَاةَ بَيْنَ يَدَيْهُ وَاسْتَقْبُلَ الْعُشَاقَ بَيْنَ عَرَبَتَ الصَّفْرَةُ قليلاً حَتَّى غَابَ الْقُرْصُ، وَوَهَعَ رَسُولُ اللَّهُ عَلَى الْمُشَاهَ فَيْ وَقَدْ



# كيث يؤدي الحاج

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وعلى اله وصحبه ومن والاه، وبعد:

قان الله عز وجل قد جعل الحج الركن الضامس من اركان الإسلام. واوجبه على المستطيع؛ فقال تعالى: ﴿ وَلَلُهُ عَلَى النَّاسِ حِجُّ الْبَيْتِ مَن اسْتُطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلاً ﴾ [العمران: ٩٧]، وحتى يقع الحج صحيحًا فلا بد أن يقعلم الحاج كيفية الحج، وما يجب عليه فعله، وما يحرم عليه فعله، وهو ما سنوضحه بمشيئة الله في هذه المقالة.

### الوقفة الأولى: أنواع النسنة

إذا أراد الحاج أداء الحج؛ فإنه يختار واحدًا من الأنساك الثلاثة وهي:

الأول: الإفراد بالحج: وهو أن ينوي مُريده الإحرام بالحج فقط: فيقول عند الإحرام من الميقات: «لبيك اللهم محج».

الثاني: القران بين الحج والعمرة: وهو أن ينوي الحاج الإحرام بالعمرة والحج معًا من المقات.

الثالث: التمتع بالعمرة إلى الحج: وهو أن يحرم الحاج بالعمرة من الميقات قائلاً: «لبيك اللهم بعمرة» أو يقول: «لبيك اللهم بعمرة اتمتع بها إلى الحج، فإذا أتى مكة أتى باعمال العمرة، ثم يتحلل منها، ويبقى على إحلاله إلى أن يحرم بالحج في اليوم الثامن من ذي الحجة يوم التروية».

#### الوقفة الثانية الواليت،

هي التي عينها النبي اليحرم منها من اراد الحج أو العمرة، ولا يجوز تجاوزها إلا بإحرام تعظيمًا لبيت الله، فقي حديث ابن عباس رضي الله عنهما: وقت رسول الله المدينة ذا الحليفة، ولأهل الشنام الجحفة، ولأهل نجد قرن المنازل، ولأهل اليمن يلملم، هن لهن ولمن أتى عليهن من غير اهلهن ممن أراد الحج أو العمرة، ومن كان دون ذلك؛ فمن حيث أنشا حتى أهل مكة من مكة. [متفق عليه].

### الوقفة الثالثة الإحرام ومعظوراته

إذا سافر الحاج بالطائرة متجهاً إلى جدة ثم مكة؛ فيستحب له الاغتسال في بيته، وأخذ ما يُشرع اخذه من الشعر كشعر الشارب والإبط والعانة، ويتطيب في بدنه بما تيسر من انواع الطيب، ويجب على الذكر أن يبت جرد من المخيط ويلبس ملابس الإحرام (إزار ورداء)، فعن زيد بن ثابت رضي الله عنه أنه رأى النبي على تجرد لإهلاله واغتسل. [رواه الترمذي وصححه اللباني].

وعن عائشة رضي الله عنها قالت: كنت اطيب رسول الله ﷺ لإحرامه قبل أن يحرم ولحله قبل أن يطوف بالبيت. [متفق عليه].

والاغتسال مستحب حتى للحائض والنفساء؛ لأن النبي المر اسماء بنت عميس زوجة أبي بكر رضي الله عنهما أن تغتسل وهي نفساء، [معام].

وامر عائشة رضي الله عنها أن تغتسل للإحرام بالحج وهي حائض. [متفق عليه].

ثم إذا حاذى المسافر بالطائرة الميقات؛ فإنه يحرم بعقد النية بالقلب مع التلبية بقوله: لبيك اللهم بعمرة وحج، أو حج أو عمرة بحسب النسك، فإذا سافر بالباخرة، فإنه يفعل ما سبق بالباخرة، ويحرم إذا حاذى الميقات، أما إذا كان مسافرا إلى المدينة؛ فإنه يتهيأ للإحرام بمسكنه بالمدينة أو بذي الحليفة، ثم يحرم منها، أما إن كان قادمًا من أي ميقات أخر فيحرم منه، فإذا أحرم فيستحب له رفع الصوت بالتلبية وهي: «لبيك اللهم لبيك، لبيك لا شريك لك لبيك، إن الحمد والنعمة لك وإلملك، لإ شريك لك لبيك، إن الحمد والنعمة لك وإلملك، لا شريك لك البيك، إن ويجب عليه أن بتجنب محظورات الإحرام وهي:

أ- الجماع: وهو أشد المحظورات إثماً واعظمها أشرًا، ويترتب عليه خمسة أمور، وهي: الإثم، فساد النسك، وجوب القضاء، وجوب القضاء، وجوب الفدية (وهي بدنة يذبحها ويوزعها على الفقراء).

 ٢- مقدمات الجماع: كالمباشرة بشهوة، والتقبيل والنظر بشهوة، والكلام فيما يختص بالجماع ومقدماته، وهذه لا تفسد النسك ولا تجب فيها فدية، ولكن فيها الإثم.

٣- اكتساب السيئات واقتراف المعاصى.

٤- المخاصمة مع الرفقاء والجدال بالباطل أو يغير علم، قال الله تعالى: ﴿ فَمَنْ فَرضَ فيهِنَ الْحَجُ فَالا رَفْقُ وَلا فَسُوقَ وَلا جدال في الْحَجُ ﴾ [البقرة: ١٩٧].

لبس المخيط للذكور، والمقصود بالمخيط ما
 فُصلُ على قدر العضو - حتى ولو لم يكن مخيطًا.

أما المرأة فلها أن تلبس كل ذلك، ولا يحرم عليها إلا لبس النقاب والقفازين وما مسه الطيب؛ وذلك لحديث ابن عمر رضي الله عنهما: «نهى النبي النبي النساء في إحرامهن عن القفازين والنقاب، وما مس الورس والزعفران من الثياب». [رواه أبو داود وصححه الاباني]

### مناسك الحج والعمرة ا

ويجوز للمحرم تبديل لباس الإحرام بأخر، سواء فعله لحاجة وضرورة، أو لغير حاجة وضرورة، ولا ماس بذلك.

٦- التطيب في الثوب أو البدن، للرجال والنساء، أما أثر الطيب الذي تطيب به عند الإحرام فلا باس به، ولا تجب إزالته؛ لقول عائشة رضي الله عنها: «كنت أنظر إلى وبيص المسك في مفارق رسول الله عنها. محرم». [متفق عليه].

٧- تقليم الأظفار وإزالة الشعر بالحلق أو القص أو النتف؛ لقوله تعالى: ﴿وَلاَ تَحْلَقُوا رُغُوسَكُمْ حَتَى يَبْلُغُ الْهَدْيُ مَحلَّهُ ﴾ [البقرة: ١٩٦]، وَيجوز للمحرم أن يحك جسده وأن يغسل رأسه ولو تساقط الشعر لا يضره، وإذا انكسر ظفره جاز له إزالته، ولا شيء عليه، وهو الصحيح من أقوال أهل العلم.

٨- عقد النكاح أو الخطبة لنفسه أو لغيره بولاية أو وكالة، ويقع العقد باطلاً، فعن عثمان بن عفان رضي الله عنه أن رسول الله قال «لا ينكح المحرم، ولا ينكح المحرم، ولا ينكح، ولا يخطب» [مسلم ١٤٠٩].

٩- التعرض لصيد البر: بقتل أو ذبح أو إشارة أو دلالة؛ لقوله تعالى: ﴿وَحُرُمْ عَلَيْكُمْ صَيْدُ الْبُرِّ مَا نُمُنْتُمْ حُرُمً ﴾ [المائدة: ٩٦]، وقوله تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا النّذِينَ أَمَّدُوا لاَ تَقْتُلُوا الصَيْدَ وَآنْتُمْ حُرُمُ ﴾ [المائدة: ٩٠]، والمقصود بالصيد هو الحيوان الحلال البري المتوحش مثل الظباء والأرانب والحمام والجراد.

١٠- الأكل من الصيد إذا صيد من أجله.

1- أن يفعل هذه المحظورات عالمًا ذاكرًا مختارًا؛ فعليه الإثم، وما يجب من الفدية من صيام ثلاثة أيام متوالية، أو إطعام ستة مساكين لكل مسكين نصف صاع مما يطعم من تمر أو بر أو غيرهما، أو نبح شاة، أو سبع بدنة أو سبع بقرة، ويوزع جميع اللحم على الفقراء، ولا ياكل منه شيئًا.

٢- أن يفعله متعمدًا عالمًا مختارًا لعذر؛ فهذا ليس
 عليه إثم، ولكن عليه الفدية مثل أن يضطر إلى حلق
 رأسه لأدنى.

"- أن يفعله ناسيًا أو جاهلاً أو مكرهًا؛ فلا شيء عليه إلا تُركُهُ إذا تذكر أو علم أو خير، ولا إثم عليه ولا فدية، أيًا كان المحظور، ولا يفسد نسكه، قال الله تعالى: ﴿ رَبَّنًا لاَ تُؤَاخَذْنًا إِنْ نَسينًا أَوْ أَخْطَأْنًا ﴾

### اعداد المستشار/ أحمد السيد على

[البقرة: ٢٨٦]، وقال: ﴿ لَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ فِيمَا أَخْطَأْتُمْ بِهِ وَلَكِنْ مَا تَعَمَّدَتْ قُلُوبُكُمْ ﴾ [الاحزاب: ٥]. الوقية الرابعة العمال الحجوالعمرة

إذا وصل الحاج أو المعتمر إلى مكة استحب له التوجه إلى المسجد الحرام، ثم يدخل من أي أبواب الحرم شاء، وإن دخل من باب بني شيبة «باب السلام»، فحسن؛ لدخول النبي هم منه، ثم يقصد الحجر الأسود فيقبله إن تيسر وإلا استلمه بيده؛ فإن لم يستطع أشار إليه، ولا يزاحم على الحجر، ثم يبدأ في الطواف (طواف القدوم للحاج المقرد والقارن، ولى الطهارة من الحدث الأصغر والاكبر ومن النجاسة في الثوب من الحدث الأصغر والاكبر ومن النجاسة في الثوب البيت – فلا يجوز أن يطوف من داخل الحجر، ويسن البيت – فلا يجوز أن يطوف من داخل الحجر، ويسن للحاج الاضطباع، وهو أن يجعل وسط ردائه تحت إبطه الأيمن ويرد طرفيه على منكبه الأيسر؛ فيكون النبي في طاف مضطبعًا. [ابن ماجه ٢٩٥٢ وحسنه الالبان ].

ويستر الحاج كتفيه بعد الفراغ من الطواف، ويستحب له الرمل في الأشواط الثلاثة الأول، وهو الإسراع في المشي، ويطوف سبعة أشوط يستلم الحجر الأسود في كل شوط أو يشير إليه، ويستلم الركن اليماني، وذلك لقول ابن عمر رضي الله عنهما: لم أر النبي عنه يمس من الأركان إلا الركنين اليمانيين. [منفق عليه].

ويستحب له الدعاء بين الركنين اليمانيين بقوله:

﴿رَبِّنَا آتَنَا فِي الدُّنْيَا حَسَنَةً وَفِي الآخِرَةِ حَسَنَةً وَقِنَا
عَذَابِ النَّارِ ﴾ [صحيح آبي داود للآلباني حديث ١٦٦٦]؛ فإذا
شك في عدد الأشواط بنى على ما استيقن وهو العدد
الاقل، ثم يستحب له صلاة ركعتين خلف مقام إبراهيم
بعد الطواف يقرأ فيهما بسورتي الكافرون
والإخلاص، ويقول عقب الطواف عند توجهه خلف
المقام: ﴿وَاتَّخَدُوا مِنْ مَقَامِ إِبْرَاهِيمَ مُصَلِّى﴾ [البقرة
المقام: ﴿ وَاتَّحَدُوا مِنْ مَقَامٍ إِبْرَاهِيمَ مُصلِّى﴾ [البقرة
في أي مكان من المسجد أو خارجه، ثم يشرب من ماء
زمزم ويغسل رأسه به؛ لحديث جابر بن عبد الله رضي



### أعمال بوم عرفة:

يستحب للحاج أن يدخل عرفات في وقت الوقوف بعد الزوال ويصلي الظهر والعصر مع الإمام بنمرة بعد سماع الخطبة مع القصر والتقديم؛ فإن لم يتيسر له الصلاة مع الإمام صلى بمفرده جمعًا وقصرًا بأذان واحد وإقامتين، ففي حديث جابر في حجة الوداع: «ثم أذن ثم أقام فصلى الظهر ثم أقام فصلى العصر، ولم يصل بينهما شيئًا، ثم ركب رسول الله على حتى أتى الموقف». [مسلم 1710].

ولا يجوز للحاج الانصراف من عرفات قبل غروب الشمس، فمن انصرف قبل الغروب وجب عليه الرجوع ليبقى فيها جزءًا من الليل، فإن لم يرجع وجب عليه دم لتركه الواجب، ووقت الوقوف بعرفة ممتد إلى طلوع فجر يوم النحر (العيد)، فمن طلع عليه الفجر يوم العيد ولم يقف بعرفة فقد فاته الحج؛ فإن كان قد اشترط في ابتداء إحرامه: «إن حبسني حابس فمحلي اشترط في ابتداء إحرامه: «إن حبسني حابس فمحلي لم يكن اشترط جعلها عمرة، فإذا كانت السنة التالية قضى الحج الذي فاته وأهدى هديًا.

### أعمال ليلة النحر:

إذا بخل الليل أفاض الحاج إلى المزدلفة ليصلي بها المغرب والعشاء جمع تأخير بأذان وإقامتين، ولا تشرع الصلاة قبل الوصول إليها؛ لأن النبي في نزل في الطريق إليها وبال وتوضأ وضوءًا خفيفًا، فقال له أسامة بن زيد رضي الله عنهما وكان رديفه: الصلاة يا رسول الله، فقال له النبي في: الصلاة أمامك. [متفق عله].

ومن السنة أن ينام الحاج بعد الصلاة حتى طلوع الفجر لفعل النبي ﷺ ذلك. [مسلم ١٢١٨].

والمبيت بالمزدلفة نسك بالإجماع، وهو واجب على غير المعذور وليس بركن، فلو تركه؛ صح حجه وعليه دم، وهذا المبيت يحصل بالحضور في مزدلفة في ساعة من النصف الثاني من الليل، فلو دفع من مزدلفة بعد نصف الليل اجزاه ولا دم عليه، ودليل الوجوب قوله تعالى: ﴿فَإِذَا أَفُصْتُمْ مِنْ عَرَفَاتٍ فَاذْكُرُوا اللهُ عِنْدَ الْمُشْعَرِ الْحَرَامِ ﴾ [البقرة: 180].

وقول النبي ﷺ: «من شبهد صلاتنا هذه ووقف معنا حتى ندفع وقد وقف بعرفة قبل ذلك ليلاً أو نهارًا فقد تم حجه وقضى تفقه». [أخرجه أبو داود وصححه الألباني].

ويستحب أن يبقى بالمزدلفة حتى يطلع الفجر؛ لقول جابر رضي الله عنه: ثم اضطجع رسول الله عنه حتى طلع الفجر حتى طلع الفجر وصلى الفجر حين تبين له الصبح باذان وإقامة، ثم ركب القصواء حتى أتى المشعر الحرام فاستقبل القبلة فدعاه وكبره وهلله ووحده فلم يزل واقفًا حتى أسفر جدًا فدفع قبل أن تطلع الشمس.

الله عنه أن النبي ﷺ فعله، [مسلم ١٢١٨].

ثم يخرج من باب الصفا إلى الصفا تالياً قوله تعالى: ﴿إِنَّ الصَّفَا

والْمُرُوةَ مِنْ شَعَائِرِ اللَّهِ فَمَنْ حَجَّ الْبَيْتَ أَو اُعْتَمَرُ فَلاَ جُنَاحَ عَلَيْهِ أَنْ يَطُوفَ بِهِما وَمَنْ تَطُوعَ خَيْرًا فَإِنَّ اللَّهُ شَاكِرُ عَلَيْمٌ فَلْ يَطُوفَ بِهِما وَمَنْ تَطُوعَ خَيْرًا فَإِنَّ اللَّهُ وَيِنتَهِي مِن الصفارة شَياكِرُ عَلَيْمٌ ﴿ [البقرة: ١٨/]، فيبدأ السعي من الصفارة ولا تشبترط الطهارة للسعي، ولكنها تستحب، ويستحب له استقبال الكعبة في كل شوط، وهو على الصفا أو المروة ويدعو، كما يستحب له السعي الشديد بين العلمين الأخضرين في يستحب له السعي الشديد بين العلمين الإخضرين في يستحب له السعي الشديد بين العلمين الإخضرين في يقصر شعره، ويستحب التقصير لترك شعر يحلقه يوم النحر، وأما النساء فيقصرن قيد أنملة من يعرم الشعر بعيدًا عن أعين الرجال الأجانب، فإذا يقعل ذلك المتمتع صار حلالاً تحل له النساء وكل شيء كان حرم عليه بالإحرام، أما الحاج المفرد والقارن فيظلان على إحرامهما إلى وقت خروجهم إلى منى.

أعمال بوم التروية:

إذا كان يوم التروية وهو اليوم الثامن من ذي الحجة (سمي بذلك لأن الناس كانوا يتروون بحمل الماء معهم من مكة إلى عرفات) أحرم الحاج المتمتع بالحج من مكة على الهيئة السابق ذكرها عند الكلام عن الإحرام؛ ويقول: «اللهم حجة لا رياء فيها ولا سمعة، وله أن يشترط أن يحل حيث يُحبس (أي يلبس المادية ويفعل ما حرم عليه من محظورات الإحرام)؛ لقول النبي الضباعة بنت الزبير رضي الله عنها: «حجي واشترطي وقولي: اللهم محلي حيث حبستني». [البخاري ٥٠٨٩]، فإذا حبس الحاج وتحلل؛ فلا شيء عليه.

والسنة أن يبيت الحاج بمنى ليلة التاسع، وهذا المبيت سنة، وليس بركن ولا واجب؛ فلو تركه فلا شيء عليه، ولكن فاتته الفضيلة ويصلي الحاج الظهر والعصر والمغرب والعشاء والفجر بمنى كل صلاة في وقتها ويقصر الظهر والعصر والعشاء؛ فيصلي الرباعية ركعتين، فإذا صلى الفجر مكث حتى تطلع الشمس، ثم سار متوجها إلى عرفات، فعن جابر بن عبد الله رضي الله عنهما قال: «فلما كان يوم التروية توجهوا إلى منى، فأهلوا بالحج، وركب رسول الله قصلى بها الظهر والعصر والمغرب والعشاء والفجر، ثم مكث قليلاً حتى طلعت الشمس وأمر بقبة من شعر تضرب له بنمرة» (موضع معروف بقرب عرفات خارج الحرم). [مسلم ١٢١٨].

[مسلم ۱۲۱۸].

ويباح للنساء وكبار السن الدفع بعد نصف الليل؛ لقول عبد الله بن عباس رضي الله عنهما: أرسلني رسول الله ﷺ في ضعفة أهله فصلينا الصبح بمنى ورمينا الجمرة. [رواه النسائي وصححه الالباني].

ويسن للضعفاء وغيرهم إذا وصلوا إلى منى قبل طلوع الفجر أن ينتظروا حتى تطلع الشمس ثم يرموا جمرة العقبة، أما من بقي بالمزلفة فيمكث بها حتى يصلي الفجر، ثم يقف بالمشعر الحرام يذكر الله حتى يسفر الصبح ثم يدفعون إلى منى.

أعمال بوم الثجرا

ا- رمي جمرة العقبة الكبرى، وهي الأبعد من مسجد الخيف والأقرب إلى مكة، يرميها بسبع حصيات صغيرة مثل حبة الفول يكبر عند الرمي فقط، فإذا نسي كم رمى، بنى على ما استيقن، وهو العدد الأقل، فإذا رمى بنفسه أو بوكيله إن كان غير مستطيع حل له كل شيء إلا النساء؛ لحديث عائشة رضي الله عنها قالت: طيبت رسول الله بيدي بذريرة لحجة الوداع للحل والإحرام حين أحرم وحين رمى جمرة العقبة يوم النحر قبل أن يطوف بالبيت. [احمد ٢٦٠٧٨] وقال الألباني: رواه احمد بسند صحيح على شرط الشيخين واصله عندهما].

٢- نبح الهدي: وذلك للمتمتع والقارن وهو واجب عليهما؛ لقوله تعالى: ﴿ فَمَنْ تَمَتَّعَ بِالْعُمْرَةِ إِلَى الْحَجُّ فَمَا اسْتَيْسَرَ مِنَ الْهُدْيِ فَمَنْ لَمْ يَحِدُ فَصِيامُ تُلاَثَةِ أَيَّامٍ في الْحَجَّ وسَبْعُة إِذَا رَجِعْتُمْ ﴾ [البقرة: ٩٦].

"- الحلق أو التقصير: والحلق افضل للرجال؛ لقوله تعالى: ﴿ مُحَلِّقِينَ رُءُوسِكُمْ وَ مُقَصِرِينَ ﴾ [الفتح: ٢٧]، ولدعوة النبي الله المحلقين ثلاثًا وللمقصرين مرة واحدة. [متفق عليه]، وللنساء التقصير فقط؛ لأن الحلق مثلة، فتقصر قدر أنملة من مجموع شعرها.

4- طواف الإفاضة: وهـ و ركن من أركان الحج بالإجماع ولا رمل فيه ولا اضطباع قال الله تعالى: ﴿ وَلْيُطُوفُوا بِالْبَيْتِ الْعَتِيقِ ﴾ [الحج: ٢٩]، ووقته من نصف ليلة النُحر، ويبقى إلى أخر العمر، ولا يزال محرمًا حتى ياتي به، ويكره تأخيره عن يوم النحر، وتأخيره عن أيام التشريق أشد كراهة، ومن لم يطف لا يحل له النساء وإن مضت عليه سنون.

السعي بين الصفا والمروة للمتمتع عن حجته بعد طواف الإفاضة، ولا يزال محرمًا حتى يسعى، ولا يحصل التحلل الثاني بدونه، واما من افرد أو قرن فيسعى إن لم يكن سعى بعد طواف القدوم؛ فإن كان سعى فلا سعى عليه، والمرأة الحائض إذا عجزت عن البقاء بمكة حتى تطهر وتطوف طواف الإفاضة؛ فإنها تغتسل وتستثفر – أي تشد على فرجها خرقة ونحوها – وتطوف وهي حائض ولا فدية عليها، وهذا ما رجحه شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله في مجموع رحمه شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله في مجموع

السفستساوى، وإن تسنساولت دواء لمسنع دم الحيض فهو أحسن لتطوف وهي طاهر.

### أعمال أيام التشريق:

إذا فرغ الحاج من طواف الإفاضة والسعى بعود إلى منى ليبيت بها ليلتين أو ثلاثًا، قال الله تعالى: ﴿ فَمَنْ تُعَجِّلُ فَي يَوْمَيْنِ فَالْ إِنَّمَ عَلَيْهِ وَمَنْ تَأَخَّرُ فَالْ إِنَّمَ عَلَيْهُ لَمَنَ اتَّقَى ﴾ [البقرة: ٢٠٣]، والأكمل أن يبيت بها كل لعلة، والواحب أن يعيث بها معظم الليل؛ فإن ترك مست لبالي التشريق الثلاث لزمه دم، وإن ترك إحدى الليالي الثلاث فعليه ثلث دم، ويجوز ترك المبت بمني لعذر، كمن له مال بخاف ضباعه لو بات، أو بخاف على نفسه أو كان به مرض بشق معه المبيت، أو له مريض يحتاج إلى تعهده، أو يطلب ضالة أو تائهًا، أو يشتغل بأمر آخر يخاف فوته، أو ضاقت عليهم مني مع شدة الزحام فلم يقدروا على دخولها، أو لم يجدوا لهم مكانًا للمبيت فيها، وذلك لما ثبت أن رسول الله 🥰 رخص لرعاء الإبل في البيتوتة برمون بوم النحر ثم يرمون الغد، ومن بعد الغد بيومين ويرمون بوم النحر. [رواه أبو داود وصححه الألباني].

وما ثبت من أن العباس استأذن رسول الله من أن يبيت بمكة أيام منى من أجل السقاية فرخص له. [متفق عليه].

فإذا زالت الشمس في اليوم الحادي عشر من ذي الحجة والثاني عشر (للمتعجل)، والثالث عشر (للمتعجل)، والثالث فيبتدئ برمي الحاج الجمرات الثلاث فيبتدئ برمي الجمرة الصغرى أولاً التي تلي مسجد الخيف بسبع حصيات، ثم جمرة العقبة الكبرى كذلك، ويجب رمي الجمرات واحدة واحدة؛ فإن رمي السبع مرة واحدة لم يجزئه على الراجح، والسنة أن يتوجه الحاج بعد رمي الجمرة الأولى والثانية بعيدا عن المرمى، ويقف مستقبل القبلة يدعو طويلاً رافعا يديه ولا يقف بعد رمي جمرة العقبة.

#### طواف الوداع

وهو واجب يلزم بتركه دم إلا الحائض للعذر، ووقته يكون بعد فراغ المرء من جميع أموره ومتعلقاته ليكون آخر عهده بالبيت، فإن طاف للوداع ثم اشتغل بتجارة أو إقامة فعليه إعادته؛ لأنه إن أقام بعده خرج عن كونه وداعًا.

فإن فعل الحاج ذلك فقد تم حجه وقضى نُسكه، ويستحب له زيارة المسجد النبوي، وليست الزيارة من أركان الحج ولا من واجباته ولا من سننه.

والله الموفق.



Ship a Chip

المراجلة على ١٠ - استثثان الزوج على المارية علاجه

يستحب للنوجة أن تستانن زوجها في حجة الفريضة، فإن أنن لها وإلا خرجت بغير إننه. ولا يجوز للرجل أن يمنع زوجته من حج الفريضية؛ إذا تمت شروطه وتيسر لها فعله؛ لأن الحج يجب على الفور ولا يجوز تأخيره مع القدرة.

أما في الحج النفل (أي التطوع) فللزوج أن يمنع زوجته من ذلك، ولا يجوز لها الحج تطوعًا إلا بإذنه.

وليس للوالد أو الأم منع ابنتهما من حج الفرض، وليس للبنت طاعة والديها في ترك فرض الحج؛ إذا تبسر لها وكان لها محرم.

١-السفرمعمحرم

من شروط وجوب الحج على المرآة وجود محرم لها؛ إذ يحرم على المرآة أن تسافر بدون محرم، يستوي في نلك المرأة الشابة والعجوز، والجميلة والشوهاء، وسواء كانت ستسافر في طائرة أم في سيارة؛ لحديث ابن عباس رضي الله عنهما أنه سمع الرسول على يقول: «ولا تسافر المرأة إلا مع ذي محرم» [متفق عليه].

تنبيه: المراة المعتدة لوفاة زوجها لا تخرج للحج؛ لأن الله تعالى نهى المعتدات عن الخروج من بيوتهن.

قال العلماء: الحج بدون مُحرَّم: مُحرَّم لحديث ابن عباس رضي الله عنهما قال: سمعت رسول الله عنه يقول وهو يخطب: «لا تسافر المراة إلا مع ذي محرم، فقام رجل فقال: يا رسول الله، إن امراتي خرجت حاجة، وإنني قد اكتبت في غزوة كذا وكذا، فقال النبي ق: انطلق فحج مع امرأتك» [متفق عليه].

فلا يجوز للمرأة السفر بدون محرم، والمحرم: من تحرم عليه المرأة على التابيد بنسب أو سبب مباح، ويشترط أن يكون بالغًا عاقلاً، وأما الصغير فلا يكون محرمًا، وغير العاقل لا يكون محرمًا أيضًا، والحكمة من وجود المحرم مع المرأة: حفظها وصيانتها، حتى لا تعبث بها أهواء من لا يخافون الله عز وجل ولا يرحمون عباد الله.

ولا فرق بين أن يكون معها نساء أو لا، أو تكون آمنة أو غير آمنة، حتى ولو ذهبت مع نساء من أهل بيتها وهي آمنة غاية الأمن، فإنه لا يجوز لها أن تسافر بدون محرم؛ وذلك لأن النبي الما أمر الرجل بالحج مع أمرأته لم يسأله ما إذا كان معها نساء وهل هي آمنة أم لا، فلما لم يستفسر عن ذلك؛ دل على أنه لا فرق، وهذا هو الصحيح.

وقد تساهل بعض الناس في وقتنا الحاضر، فسوعً أن تذهب المرأة في الطائرة بدون محرم، وهذا لا شك أنه خلاف النصوص العامة الظاهرة، والسفر في الطائرة كغيره تعتريه الأخطار؛ فإن المسافرة في الطائرة إذا شيعها محرمها في المطار؛ فإنه ينصرف بمجرد دخولها صالة الانتظار، وهي وحدها بدون محرم.

وعلى المسلمة الحاجَّة التوبة إلى الله تعالى والإخلاص فيها؛ لقول الله تعالى: فها النين أمنوا توبوا إلى الله توبة

نصوحا.. ﴾، وكذلك توصي وصيتها إن كان لها شيء توصي به لقول النبي ﷺ : «ما حق امرئ مسلم يبيت ليلتين، وله شيء يريد أن يوصي قيه، إلا ووصيته مكتوبة عند رأسه». قال ابن عمر رضي الله عنهما: «ما مرت عليً ليلة منذ سمعت رسول الله ﷺ قال ذلك، إلا وعندي وصيتي». [متفق عليه].

وعلى المرأة المحرمة أن تتجنب لبس النقاب والقفازين: لقوله ﷺ «لا تتنقب المحرمة، ولا تلبس القفازين» [البخاري ١٧٤١].

وليس المقصود من تجنب لبس النقاب: عدم ستر الوجه؛ إنما المقصود عدم وضع الساتر الملاصق للوجه كالبرقع وغيره؛ لقول عائشة رضي الله عنها: «كان الرحْبّان يمرون بنا ونحن مع رسول الله هم محرمات، فإذا حاذوا بنا سللت إحدانا جلبابها من رأسها على وجهها، فإذا جاوزونا كشفناه». [أبو داود ١٨٣٥ وصححه اللياني في مشكاة الماسيح ٢ / ١٠٠].

وكذلك عقد النكاح: فلا يجوز تزويج المحرمة؛ لقوله : «لا ينكح المحرم، ولا يُنكح ولا يخطب» [مسلم ١٤٠٩]. ومتى تزوج المحرم أو تزوجت المحرمة؛ فالنكاح باطل.

وكذلك الجماع ومقدماته من لمس بشهوة أو تقبيل أو غيره.. والجماع في الفرج قبل التحلل الأول يوجب فساد حج الرجل والمراة جميعاً.

فإذا ارتكبت المرأة المُحْرِمة شيئًا من هذه المحظورات فلها ثلاث حالات:

١- أن تكون ناسية أو جاهلة أو مكرهة أو نائمة، فلا شيء عليها: لا إثم ولا فدية ولا فساد نسك؛ لقوله تعالى: ﴿ رَبِّنَا لا تَوْاحُذْنَا إِن نِسينَا أو آخطانا ﴾ [البقرة: ٢٨٦]. لكن متى زال العنر فعلمت الجاهلة وثُكَّرت الناسية واستيقظت النائمة؛ وجب عليها التَجْلى عن المحظور.

٢- أن ترتكب المحظور متعمدة، ولكن لعنر؛ فعليها ما يترتب على ارتكاب المحظور ولا إثم عليها؛ لقوله تعالى: 
﴿ ولا تحلقوا رخوسكم حتى يبلغ الهدي محله فمن كان منكم مريضا أو به أذى من رأسه ففدية صيام أو صدقة أو نسك ﴾ [البقرة: ١٩٦].

 ٣- أن تفعل المحظور عمدًا بالا عنر يبيحه؛ فعليها ما يترتب على فعل المحظور مع الإثم.
 بيان المحظور مع الإثم.

قال ابن المنذر: أجمع كل من نحفظ عنه من أهل العلم على أن المرأة ممنوعة مما منع الرجال منه (يعني محظورات الإحرام) إلا لبس اللباس، وهذه بعض الأحكام



وهو للرجال فقط

وتجتهد المرأة أن يكون طوافها في الأوقات التي يقل فيها زحام الرجال ما استطاعت.

وعند سعي المراة لا يُشترط الطهارة لصحة السعي ولكن تستحب. ولا تركض المراة بين العلمين أو الميلين الأخضرين، وهو ما يسمى بالهرولة؛ لأنها مأمورة بالاستتار. وبعد الانتهاء من السعي تقصر المرأة شعرها قدر أنملة، وهي عقلة الأصبع، من جميع ضفائرها إن كان لها أكثر من ضفيرة، وبهذا تتحلل من عمرتها، وتحل لها جميع محظورات الإحرام.

ولا يجوز للمراة أن تكشف شعرها أمام الرجال الأجانب من أجل أن تقصر من شعرها، بل يجب أن تذهب إلى مكان لا براها فيه الرجال كي تقصر من شعرها.

وإذا كانت ليلة المبيت بمزدلفة؛ فإن ذلك مشروع في حق النساء كما هو مشروع في حق الرجال، ولكن رخص للمرأة الضعيفة والثقيلة والمسنة أن تخرج من مزدلفة بعد منتصف الليل إلى منى لترمي جمرة العقبة قبل الزحام، لحديث عائشة رضي الله عنها قالت: (استاننت سودة (أم المؤمنين) رسول الله على ليلة المزدلفة أن تدفع قبله – أي تخرج من مزدلفة قبل طلوع الفجر – وقبل حطمة الناس – أي زحمتهم – وكانت امرأة ثبطة فأنن لها) [متفق عليه] (ومعنى ثبطة: أي بطيئة الحركة لعظم جسمها).

ولا بأس بخروج محارم المراة معها وإن كانوا القوياء، وكذلك من معه ضعفة (كالصبية أو المرضى وكبار السن) من مزدلفة قبل طلوع الفجر لحديث ابن عباس رضي الله عنهما قال: «بعثني رسول الله في في الضعفة من جمع (أي مزدلفة) بليل» [مسلم ١٩٣٣].

بعد رمي جمرة العقبة يوم العيد تنحر هديها – إن تيسر.

ثم تقصر من شعرها، وبأدائها لهذا النسك يكون قد حل لها كل شيء من محظورات الإحرام إلا الجماع، وهذا يسمى بالتحلل الأول.

ثم تذهب إلى مكة فتطوف بالبيت طواف الإفاضة، وتصلي ركعتين خلف المقام وإلا ففي أي مكان من المسجد، وتسعى بعد ذلك سعى الحج.

فإن حاضت المرأة قبل طواف الإفاضة أو كانت حائضاً ولم تطهر؛ فإنها تنتظر حتى تطهر، لأنه لا يجوز للحائض أن تطوف بالبيت، فإن اضطرت للرجوع إلى بلدها، ولا تتمكن من البقاء والرجوع مرة أخرى إلى مكة؛ جاز لها أن تاخذ دواءً يرقع عنها الدم حتى تطوف وهي طاهر.

وبعد انتهاء أيام الرمي سواء للمتعجلة أو المتأخرة؛ يجب أن تأتي مكة فتطوف طواف الوداع عند إرادتها مغادرة مكة، إلا أنها إذا كانت حائضًا أو نفساء؛ سقط عنها طواف الوداع ولاشيء عليها.. فتنصرف راجعة الى بلدها.

والحمد لله رب العالمين.

التي تتعلق بلباس المراة المحرمة:
المرأة تحرم بما شاعت من المرأة تحرم بما شاعت من الثياب؛ إذ ليس للإحرام بالنسبة للمرأة ملابس مخصوصة كما تظن بعض النساء، ولكن يجب أن تتصف ثيابها بالصفات الشرعية: كان تكون فضفاضة غير ضيقة، وسميكة غير شفافة، والأفضل أن تكون غير لافتة للنظر، أي ليست بثياب زينة؛ منعًا للفتنة عندما تختلط بالرجال في بعض المناسك.

ويحرم على المرأة المحرمة لبس القفارين والنقاب، ولكن إن مر بها الرجال الأجانب وجب عليها تغطية وجهها بغطاء الرأس؛ لعموم الأدلة على وجوب ستر المرأة وجهها حال وجود الرجال الأجانب بالقرب منها كما كانت نساء السلف يفعلن.

كما يحرم على المرأة المحرمة لبس الثياب المطيبة، لما رواه البخاري عن عائشة رضي الله عنها قالت - وهي محرمة - «لا تلثم ولا تتبرقع ولا تلبس ثوبًا بورس ولا زعفران». [أورده البخاري معلقًا مجزومًا به].

وليس للون الأخضر مزية على غيره من الألوان. وللمرأة المحرمة أن تغير ثيابها التي أحرمت بها أو تستبدلها باخرى نظيفة. ومن تبرقعت في الإحرام جاهلة للحكم أو ناسية للإحرام؛ فلا شيء عليها وحجتها أو عمرتها صحيحة إنما الفدية على المتعمد العالم بالحكم الذاكر له. ويجوز للمرأة أن تلبس الجوارب وهي محرمة، بل هي أفضل للمرأة وأستر لقدميها.

تنبيه: يحدث أن بعض النساء تترك الإحرام من الميقات إذا مرت به حائضًا أو نفساء، وتدخل مكة بدون الميقات إذا مرت به حائضًا أو نفساء، وتدخل مكة بدون إحرام، وهذا خطأ بين، والصواب أن تحرم، ثم تدخل مكة محرمة، وتنتظر محرمة حتى تطهر فتغتسل وتكمل عمرتها أو حجها، ومن وقعت في هذا الخطأ؛ فعليها فدية إن لم ترجع إلى الميقات وتحرم منه كما سبق بيانه.

ويشترط لصحة الطواف الطهارة (الكبرى والصغرى)، فلا يجوز للمرأة أن تطوف بالبيت وهي حائض أو نفساء أو بغير وضوء، قال رسول الله تعليما وقد حاضت وهي في الحج «افعلي كما يفعل الحاج، غير أن لا تطوفي بالبيت حتى تطهري» [متفق عيه].

كما لا ترمل المرأة في الطواف، ولا تضطبع، ويُستحب لها أن لا تدنو من البيت حال طواف الرجال وازدحامهم ولا ينبغي لها أن تزاحم الرجال عند الحجر الأسود، ولا يجوز لها أن تكشف وجهها أمام الرجال الأجانب لتقبيل الحجر؛ لأن في ذلك مفسدة وفتنة كبيرة.

والرِّمُل هو الإسراع في الطواف مع تقارب الخطى، والاضطباع هو كشف الكتف الأيمن أثناء طواف القدوم

نواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم حتى نقف على حقيقة هذه القصة، خاصة في هذه الأيام التي اتخذ فيها الناس رؤوسا لا دراية لهم بالمستاعة الحديثية، فعندما سنالوا في بعض القنوات الفضائية والصحف عن حكم الصور والتماثيل؛ أفتوا باقتنائها على الإطلاق، بل قال أحدهم بالتبرك بصور الصالحين، وإن كانت كاملة، واتخذ من هذه القصة دليادُ على مشروعية تعظيم ذوى العبادة باقتناء صورهم ولا ريب أن هذا تُلْم في جانب توحيد الألوهية، وهذه القصة التي عكف علىها القدوريون، وفرح بها رؤوسهم لننسفتُها بالتخريج والتحقيق نسفًا، وإلى القارئ الكريم القصة، ثم التخريج، ثم

> التحقيق: أولاً بمثن القصة العيمة ا

يروى عن يسار المكي أبي نجيح والد عيد الله بن أبي نجيح قال: «جلس رجال من قريش في المسجد الحرام فيهم حويطت بن عبد العزي، ومخرمة بن نوفل، فتذاكروا بنيان قريش الكعبة، وما هاجهم على ذلك، وذكروا كيف كان بناؤها قبل ذلك في نحو مائة وعشرين سطرًا، إلى أن قال: وروقوا سقفها وحدرانها من بطنها ودعايمها، وجعلوا في دعايمها صور الأنبياء وصور الشجر، وصور الملائكة، فكان فيها صورة إبراهيم خليل الرحمن شيخ يستقسم بالأزلام، وصبورة عيسى ابن مريم وأمه 👺، فارسل الفضل بن العباس بن عبد المطلب فجاء بماء زمزم، ثم أمر بثوب وأمر بطمس تلك الصور فطُمست، قال: ووضع 🐉 كُفُيُّه على صورة عيسى ابن مريم وأمه عليهما



٥٣

النوحيد ذو القعدة ١٤٣١ هـ

السلام، وقال النبي ﷺ: «امحوا جميع الصور إلا ما تحت يدي، فرفع يُدَيْه عن عيسى ابن مريم وأمه...».

### ثانيا: التخريج:

هذه القصة أخرجها الأزرقي، وهو أبو الوليد محمد بن عبد الله بن أحمد بن محمد، ابن الأزرق، المتوفى نحو ٢٥٠ في كتابه «أخبار مكة وما جاء فيها من الآثار» (١ / ١٥٩) قال: حدثني جدي قال: حدثنا مسلم بن خالد الزنجي عن ابن أبي نجيح عن أبيه قال: جلس رجال من قريش في المسجد الحرام... القصة.

### دالثا التحقيق

هذه القصة واهية، والخبر الذي جاءت فيه القصة منكر، وعلته: مسلم بن خالد الزنجي المكي. ١- قال الإمام البخاري في كتابه «الضعفاء الصغير» ترجمة (٣٤٢): «مسلم بن خالد الزُنْجِيّ أبو خالد: منكر الحديث». اهـ.

٢- وكذلك قال الإمام البخاري في كتابه «التاريخ الكبير» (٧ / ٢٦٠ / ١٠٩٧): «مسلم بن خالد أبو خالد الزنجي منكر الحديث، قال علي: ليس بشيء المكي». اهـ.

٣- قال ابن أبي حاتم في كتابه «الجرح والتعديل» (٨ / ١٨٣ / ١٨٠): «سالت أبي عن مسلم ابن خالد الزندي، فقال: منكر الحديث، ولا يُحتج به».

إ- وقال ابن أبي حاتم أيضًا: «سمعت أبي يقول: قال علي بن المديني: مسلم بن خالد ليس بشيء». اهـ.

ه- وأورده الإمام الذهبي في «الميزان» (٤/ / ١٨٥٨)، وقال:

أ- «مسلم بن خالد الزنجي قال الساجي: كثير الخطا.

ب- وأقر قول الإمام البخاري: مسلم بن خالد: منكر الحديث.

ج- وكذلك قول الإمام أبي حاتم: مسلم بن خالد لا يُحتج به.

د- ثم قال: وضعفه أبو داود.

هـ - ثم نقل عن ابن المدينيّ قوله: ليس بشيء». ---

قلت: يتبين من اقوال أئمة الجرح والتعديل أنَّ مسلم بن خالد الزنجي المكي لا يُحتج به، وليس بشيء، وهو منكر الحديث.

وعلة أخرى:

وهو ابن أبي نجيح فهو مدلس: ١- فقد أورده الصافط ابن حـــــر في كــــــابـه

الذوكيد العدد ٤٦٧ السنة التاسعة والثلاثون

«طبقات المدلسين» في المرتبة الثالثة (١١).

قلت: ولقد بين الحافظ ابن حجر هذه الطبقة في «المقدمة»؛ حيث قال: «الشالشة: من أكثر التدليس، فلم يحتج الأئمة من أحاديثهم إلا بما صرحوا فيه بالسماع، ومنهم من رد حديثهم مطلقا»

وبالبحث في السند الذي جاء بالخبر والذي ذُكرت به القصة، نجد أن ابن أبي نجيح لم يصرّح فيه بالسماع وعنعن، وعليه فلم يقبل حديثه.

ولقد أورد الإمام السيوطي عبد الله بن أبي نجيح في كتابه «أسماء المدلسين من رجال الحديث» مرتبة على أحرف المعجم برقم (٣٠) قال: «عبد الله بن أبي نجيح ذكره النسائي في المدلسن».

قلت: وأورده الإمام الذهبي في «منظومته» في أهل التدليس؛ حيث قال في البيت الرابع:

ثمة ابنَ عبد الملك القطيعي في في المسكّم، وابنُ أبي نجيع المسكّم،

بهذا التحقيق يتبين أن القصة واهية، ولا تحل روايتها إلا على سبيل بيان أنها منكرة؛ لقول الإمام البخاري في مسلم بن خالد الزنجي، وهو العلة الاساسية في هذا الخبر، أنه «منكر الحديث»، وهذا القول من البخاري جَرْح شديد؛ حيث قال الحافظ ابن حجر في «هدي الساري» (ص٤٠٠): «وللبخاري في كلامه على الرجال توق زائد، وتحر بليغ يظهر لمن تأمل كلامه في الجرح والتعديل؛ فإن أكثر ما يقول: سكتوا عنه، فيه نظر، ونحو هذا...». اه.

قلّت: وبمعرفة مصطلحات البخاري في الجرح والتعديل يتبين أن للبخاري في كلامه على الرجال توقيًا زائدًا وتحرّبًا بليغًا.

فَلقد نبُه على ذلك الإمام السيوطي في «تدريب الراوي» (١/ ٣٤٩) فقال: «البخاري يطلق: (فيه نظر)، و(سكتوا عنه) فيمن تركوا حديثه، ويُطلق (منكر الحديث) على من لا تحل الرواية عنه». اه. رابعًا:طريق أخر للصه:

هذا طريق أخر للقصة لننسفنًه نسفًا حتى لا يتعلق به من لا دراية له بالصناعة الحديثية فيتوهم أنه يقوي الطريق الأول:

فقد أخرج أبو الوليد محمد بن عبد الله بن أحمد بن محمد، ابن الأزرق المشهور بالأزرقي في «أخبار مكة» (١ / ١٦٨) قال: «حدثني جدي عن سعيد بن سالم قال: حدثنا يزيد بن عياض بن جُعْدَبة عن ابن شهاب أن النبي ملا دخل الكعبة يوم الفتح وفيها صور الملائكة وغيرها، فرأى

صورة إبراهيم، فقال: قاتلهم الله، جعلوه شيخًا يستقسم بالأزلام، ثم رأى صورة مريم فوضع يده عليها، وقال: امحوا ما فيها من الصور إلا صورة مريم».

قال ابن شهاب: قالت أسماء بنت شقر: إن امرأة من غسان حجت في حاج العرب، فلما رأت صورة مريم في الكعبة قالت: بأبي وأمي، إنك لعربية، فأمر رسول الله ﷺ أن يمحوا تلك الصور إلا ما كان من صورة مريم وعيسى.

خامسا: التحقيق:

هذا الخبر مكذوب بالطعن في الراوي، والسقط في الإسناد.

العلة الأولى: الطعن في البراوي «يزيند بن عباض بن جُعْدُنة».

ا قال الإمام البخاري في «الضعفاء الصغير»
 (٤٠٦): «يزيد بن عياض بن جعدبة الليثي: منكر الحديث» حجازي.

قلت: ولقد بيننا أنفًا معنى هذا المصطلح عند البخاري.

٢- قبال الإمام النسائي في «النصعفاء والمتروكين» (٦٤٧): «يزيد بن عياض بن يزيد بن جعدبة متروك الحديث مدني».

قلت: وهذا المصطلح عند الإمام النسائي له معناه: حيث بينه الحافظ ابن حجر في «شرح النخبة» عند باب «مراتب الجرح» قال: «ولهذا كان مذهبِ النسائي ألا يترك حديث الرجل حتى بحتمع الحميع على تركه». اهد.

٣- وأورده الإمام الدارقط في كتابه «الضعفاء والمتروكين» (٥٨٨) وقال: «يزيد بن عياض بن جعدبة». اهـ.

قلت: قد يتوهم من لادراية له بالصناعة الحديثية أنه سكت عنه؛ لأن الاسم أثبته في كتابه هذا مجرداً من صبغ الجرح، ولكن يزول هذا الوهم ببيان مناهج المحدثين في الجرح والتعديل.

فكتاب «الضعفاء والمتروكين» للإمام الدارقطني، منهجه كما بينه الإمام البرقاني، حيث قال في مقدمته: «طالت محاورتي مع ابن حمكان لابي الحسن علي بن عمر الدارقطني عفا الله عني وعنهما في المتروكين من أصحاب الحديث، فتقرر بيننا وبينه على ترك من أثبته على حروف المعجم في هذه الورقات». اهـ.

قلت: بهذا يتبين اتفاق الأئمة الثلاثة على ترك من أثبت اسمه في هذا الكتاب، وعليه فيزيد بن عياض بن جعدبة ثبت اسمه في الكتاب، فقد تقرر عند الأئمة الثلاثة تركه، وهذا من الأمور المهمة

عند دراسة كتاب الدارقطني في «الضعفاء والمتروكين».

٤- وأورده الإمام أبن حبان في «المجروحين» (١٠٨/٣) قال: «يزيد بن عياض بن جعدبة... كان ممن ينفرد بالمناكير عن المشاهير، والمقلوبات عن الشقات، فلما كثر ذلك في روايته صار ساقط الاحتجاج به». أه...

- م آخرج ابن حبان في كتابه «المجروحين» قال: «سمعت محمد بن محمود يقول: سمعت الدارمي يقول: سالت يحيى بن معين عن يزيد بن عياض فقال: ليس بشيء». اه.

7- ثم رجعت إلى سؤالات عثمان بن سعيد الدارمي للإمام يحيى بن معين في تجريح الرواة وتعديلهم ص(١٩٩) السؤال (٨٧١) قال الدارمي: «وسالته عن يزيد بن عياض بن جعدبة فقال: ليس بشيء».

٧- وآورده الإصام الذهبي في «الميزان» (٤/ ٢٣٥ / ٩٧٤٠) وقال: «يزيد بن عياض بن يزيد بن جعدبة الليثي حجازي حدث بالبصرة عن ابن شهاب.

أ- واقر قول الإمام البخاري، والإمام النسائي، والإمام يحيى بن معين.

ب- وقال: ورماه مالك بالكذب.

جــ وروى يزيد بن الهيشم عن يحيى بن معين أنه كان يكذب.. اهـ.

٨- وأخرج الإمام العقيلي في «الضعفاء الكبير» (٤ / ٣٨٨ / ٢٠٠٤) قال: جدثنا معاوية بن صالح، قال: سمعت يحيى، قال: «يزيد بن عياض بن جعدية ليس بثقة». اهـ.

قلت: بهذا يتبين أن يزيد بن عياض بن جعدبة: ليس بثقة، منكر الحديث متروك، كذاب، ليس نشيء.

وهذه العلة وحدها كافية لجعل هذه القصة واهية من هذا الطريق، وهذا الطريق لا يزيد القصة إلا وهنا على وهن، كما هو مقرر عند علماء الصناعة الحديثية.

العلة الثانية: السقط في الإسناد؛ حيث إن ابن شهاب رفعها إلى النبي على، حيث جاء في السند: «عن يزيد بن عياض بن جعدبة عن ابن شهاب أن النبي على دخل الكعبة يوم القتح...».

قلت: وابن شهاب هو محمد بن مسلم بن عبيد الله بن عبد الله بن شهاب بن عبد الله بن الحارث بن زهرة بن كلاب القرشي الزهري.

قال الحافظ ابن حجر في «التقريب» (٢ / ٢٠٧): «من رءوس الرابعة». قلت: والرابعة: طبقة تلى

الطبقة الوسطى من التابعين، وبعدها الطبقة الصغرى من التابعين فهي طبقة بين الوسطي والصغرى، جُلُ روايتهم عن كبار التابعين، قال الحافظ في «مقدمة التقريب» كالزهري وقتادة. 🕝

وبهذا تصبح القصة فوق هذا الطعن الشديد في الراوي: مرسلة. في الله عند المله بالقلما

والمرسل في اصطلاح أهل الحديث (ما بعد تابع سقط)، أي ما سقط من أخر إسناده من بعد التابعي، وهو ضعيف مردود عند جمهور الدارمي مقول: سالت سمعي عن مدى عر ينشعما

خاصة وأن هذا هو مرسل الزهري قال الامام السيوطي في «تدريب الراوي» (١/ ٢٠٥): روي البيهقي عن يحتى بن سعيد قال: «مرسل الزهري شير من مرسل غيره؛ لأنه حافظ وكلما قدر أن يسمى سمي، وإنما يترك من لا يستحب أن

ثم قال: «مرسل الزهري: قال ابن معين ويحيي ابن سعيد القطان: ليس بشيء»، اهـ.

قلت: فهذا حكم المرسل عامة، وحكم مرسل الزهرى خاصة.

ويهذا تصبح القصة من هذا الطريق سندها تالف بالطعن في الراوي، والسقط في الإسناد كما هو مبين في التحقيق، ويصبح الخبر الذي جاءت به هذه القصة «موضوعًا».

والموضوع: هو الكذب المختلق المصنوع المتسوب إلى رسول الله 🕮 ، وهو شر الأحاديث الضعيفة وأقبحها، وأجمع العلماء على أنه لا تحلُّ روايته لأحد علم حاله في أي معني كان إلا مع سان وضعه.

ولهذا حكم البخاري على العلة في الطريق الأولى بأنه «منكر الحديث»، وعلى العلة في الطريق الثاني بأنه «منكر».

وكما بينا أنفًا أن الإمام البخاري: يطلق (منكر الحديث) على من لا تحل الرواية عنه.

وقد ظهر هذا المعنى لمصطلح المخاري بالقرائن من أقوال علماء الحرح والتعديل التي أتبعناها بمصطلح البخاري.

سادسا الدائل صحيحة تدل على أن هذه القصة منكرة:

۱- أخرج البخاري في «صحيحه» ح(٤٢٨٨) قال: حدثني إسحاق، حدثنا عبد الصمد قال: حدثني أبى حدثنا أيوب عن عكرمة عن ابن عباس رضي الله عنهما أن رسول الله 👛 لمّا قدم مكة أبي أن يدخل البيت، وفيه الآلهة، فأمر بها فأخرجت، فأخرج صورة إبراهيم وإسماعيل في

٥٦ الذو حدد العدد ٢٦٧ السنة التاسعة والثلاثون

أبديهما من الأزلام، فقال النبي ﷺ: «قاتلهم الله، لقد علموا ما استقسما بها قط». اهن المساورية

٢- وأخرج الإمام المخاري في «صحيحه» ح(٣٣٥٢) قال: حدثنا إبراهيم بن موسى، أخبونا هشام عن معمر عن أبوب عن عكرمة عن أبن عباس رضى الله عنهما أن النبي ﷺ لمَّا رأى الصور في البيت لم يدخل حتى أمريها فمُحيت، ورأى إبراهيم واستماعيل عليهما السيلام بأبدتهما الأزلام، فقال: «قاتلهم الله، والله إن استقسما بالأزلام قط». اه..

قال الحافظ ابن حجر في «الفتح» (٧ / ٦١٠): «وفي الحديث كراهية الصلاة في المكان الذي فيه صور؛ لكونها مظنة الشيرك، وكان غالب كفر الأمم من جهة الصور» إلى في المياا علما القال

 ٣- وأخسرج الإمام أبو داود في «السسان» ح(٤١٥٦) قال: حدثنا الحسن بن الصباح، أن إسماعيل بن عبد الكريم حدثهم قال: حدثني إبراهيم - يعني ابن عقيل - عن أبيه، عن وهب بن منبه عن جابر أن النبي الله أمر عمر بن الخطاب رضى الله عنه زمن الفتح وهو بالبطحاء أن يأتي الكعبة فيمحو كل صورة فيها، فلم يدخلها النبي 👑 حتى مُحيت كل صورة فيها». اهـ.

قلت: وهذا حديث صحيح، وانظر ما بعده.

٤- وأخرج الإمام أحمد في «المسند» (٣ / ٣٣٥) ح(١٤٥٣١) قال: حدثنا عبد الله بن الحارث عن ابن جريج، أخبرني أبو الزبير أنه سمع جابر بن عبد الله يزعم أن النبي ﷺ نهى عن الصور في البيت، ونهى الرجل أن يصنع ذلك، وأن النبي 🐲 أمر عمر بن الخطاب رضى الله عنه زمن الفتح وهو بالبطحاء أن يأتي الكعبة فيمحو كل صورة فيها، ولم يدخل البيت حتى مُحيت كل صورة فيه ...

قلت: وهذا حديث صحيح على شرط مسلم، كذا في «تحفة الأشراف» (٢ / ٣١٢)، و«تهذيب الكمال» (۱۰/ ۷۲ / ۳۱۹۷).

من هذه الأحاديث الصحيحة الثابتة بتبين أن النبي الله لم يدخل البيت حتى مُحيت كل صورة فيه، وأن قصة إيقاء النبي 🛎 لصورة عيسى ابن مريم وأمه في الكعبة قصة منكرة واهية بما فيها من كذابين ومتروكين، ومنكر الحديث، وتدليس، وإرسال وسلدو سالتما انشية بمساحبتا يد

هذا ما وفقني الله إليه، وهو وحده من وراء القصد. وهذا من الموردة تركه وهذا من الأمو. محقلا

حديث الشقر

### 

# لصبر والصلاة

وقد عن النبي في شهر وحضان غزوتين س

ما إعداد: د/ جمال المراكبي

رئيس مجلس علماء الجماعة

الحمد لله رب العالمان، والصلاة والسالام على خاتم النبيين، أما بعدُ:

قال الله تعالى: ﴿ وَاسْتَعِينُوا بِالصِّبْرِ وَالصَّلاَةِ وَإِنَّهَا لَكَبِيرَةٌ إِلَّا عَلَى الْخَاشِعِينَ (٤٥) الَّذِينَ يَظُنُّونَ

أَنَّهُمْ مُلاَقُو رَبِّهِمْ وَأَنَّهُمْ إِلَيْهِ رَاجِعُونَ ﴾ [البقرة: ١٥ - ٤٦].

Charles and all a solo in the

قال الشيخ السعدى رحمه الله: أمرهم الله أن يستعينوا في أمورهم كلها بالصبر بجميع أنواعه، وهو الصبر على طاعة الله حتى يؤديها، والصبر عن معصية الله حتى يتركها، والصبر على أقدار الله المؤلمة فلا يتسخطها، فبالصبر وحبس النفس على ما أمر الله بالصبر عليه معونة عظيمة على كل أمر من الأمور، ومن يتصبر يصمره الله، وكذلك الصلاة التي هي ميزان الإيمان، وتنهى عن الفحشاء والمنكر، يستعان بها على كل أمر من الأمور ﴿ وَإِنَّهَا ﴾ أي: الصلاة ﴿ لَكُبِيرَةً ﴾ أي: شاقة ﴿ إِلا عَلَى الْخَاشِعِينَ ﴾ فإنها سهلة عليهم خفيفة؛ لأن الخشوع، وخشية الله، ورجاء ما عنده يوجب له فعلها، منشرحًا صدره لترقبه للثواب، وخشيته من العقاب، بخلاف من لم يكن كذلك، فإنه لا داعي له بدعوه إليها، وإذا فعلها صارت من أثقل الأشياء عليه.

والخشوع هو: خضوع القلب وطمانينته، وسكونه لله تعالى، وانكساره بين يديه، ذلاً وافتقارًا، وإيمانًا به وبلقائه.

ولهذا قال: ﴿ الَّذِينَ يَظُنُّونَ ﴾ أي: يستيقنون ﴿ أَنَّهُمْ مُلاقُو رَبِّهُمْ ﴾ فيجازيهم بأعمالهم ﴿ وَأَنَّهُمْ

إِنَيْهِ رَاجِعُونَ ﴾ فهذا الذي خفَف عليهم العبادات وأوجب لهم التسلي في المصيبات، ونفس عنهم الكريات، وزجرهم عن فعل السيئات، فهؤلاء لهم النعيم المقيم في الغرفات العاليات، وأما من لم يؤمن بلقاء ربه، كانت الصلاة وغيرها من العدادات من أشق شيء عليه، [تفسير السعدي].

المراجي والمسائقة على مرضاة الله واعلمونا انها

وقال مقاتل بن حُيان في تفسير هذه الآية: استعينوا على طلب الآخرة بالصبر على الفرائض، والصلاة.

وقال مجاهد: الصبر في هذه الآية هو الصوم. ومنه قيل لرمضان: شهر الصبر، فجاء الصوم والصلاة على هذا القول في الآية متناسدين في أن الصيام يكسر الشهوة ويزهد في الدنيا، والصلاة تورث الخشوع وتنفي الكبر وترغب في الأخرة.

وقد صح عن النبي 🍪 أنه قال: (صوم شهر الصبر وثلاثة أيام من كل شهر). [رواه احمد والبيهقي وصححه الالباني].

ورمضان شهر الصبر؛ فإن الصائم يصبر فيه على الطاعة، ويصبر كذلك عن المعاصي، فيكُفُ نفسه عما كان يستمتع به من المباحات طاعة لله جل وعلا وتحقيقاً للتقوى، ويحبس نفسه عن

النوحيد ذو القعادة ١٤٣١ هـ

المعاصي، ويُلزمها بكثير من القربات من قيام وصدقة وصلة للأرحام وإطعام للطعام، ويصبر فيه على ألم الجوع والعطش.

وهو كذلك شهر الجهاد: والجهاد من الصبر، وقد غزا النبي في شهر رمضان غزوتين من أعظم غزواته جميعًا هما: غزوة بدر وغزوة الفتح، ولقد كان الصحابة يعرفون أن رمضان شهر الصبر، وكان صبرهم عظيمًا على أعباء الدعوة إلى الله، وعلى أعباء الجهاد، وعلى طاعة الله، وعن معصية الله، وعلى أقدار الله، فكان وأصحابه يبلغون من الصبر غايته في شهر رمضان الذي هو شهر الصبر.

وقيل: المراد بالصبر الكف عن المعاصي؛ ولهذا قرنه بأداء العبادات وأعلاها: فعل الصلاة.

عن عمر بن الخطاب، رضي الله عنه، قال: الصبر صبران: صبر عند المصيبة حسن، وأحسن منه الصبر عن محارم الله.

وقال أبو العالية في قوله: ﴿ وَاسْتَعِينُوا بِالصَبْرِ وَالصَّلَاةِ ﴾ على مرضاة الله، واعلمواً أنها من طاعة الله.

وأما قوله: ﴿ وَالصَّلَاةِ ﴾ فإن الصلاة من أكبر العون على الثبات في الأمر، كما قال تعالى: ﴿ اثْلُ مَا أُوحِيَ إِلَيْكَ مِنَ الْكِتَابِ وَأَقْمِ الصَّلَاةَ إِنَّ الصَّلَاةَ لَكُنَابُ وَأَقْمِ الصَّلَاةَ إِنَّ الصَّلَاةَ لَكُنَابُ ﴾ الآية تَنْهَى عُن الْفَحَسْنَاء وَالْمُنْكَر وَلَذِكْرُ اللَّهِ أَكْبُرُ ﴾ الآية [العنكوت: 18].

قال حذيفة رضي الله عنه: كان رسول الله ﷺ إذا حزبه أمر صلى. [رواه احمد وابو داود وصححه الالباني].

وقال علي رضي الله عنه: لقد رأيتنا ليلة بدر وما فينا إلا نائم، غير رسول الله ﷺ يصلي ويدعو حتى أصبح.

وعبد الله بن عباس رضي الله عنهما لما نُعي الله اخوه قُثْم وهو في سفر، فاسترجع، ثم تنحُى عن الطريق، فاناخ فصلى ركعتين اطال فيهما الجلوس، ثم قام يمشي إلى راحلته، وهو يقول: ﴿وَاسْتَعِيثُوا بِالصَّبْرِ وَالصَّلَاةِ وَإِنَّهَا لَكَبِيرَةُ إِلاَ عَلَى الْخَاشِعِينَ ﴾.

والضمير في قوله: ﴿ وَإِنَّهَا ﴾ عائد إلى الصلاة، نص عليه مجاهد، واختاره ابن جرير.

ويحتمل أن يكون عائدًا على ما يدل عليه الكلام، وهو الوصية بذلك، كقوله تعالى في قصة

قارون: ﴿ وَقَالَ الَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمُ وَيُلْكُمُ ثُوابُ اللَّه خَيْرٌ لَمَنْ أَمَنَ وَعُملَ صَالحًا وَلا يُلَقَّاهَا إلاّ النصَّابِرُونَ ﴾ [القصص: ٨٠]، وقال تعالى: ﴿وَلا تَسْتَوِيَ الْحَسَنَةُ وَلا السَّيِّئَةُ النَّفَعْ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ فَإِذَا الَّذِي بَيْنَكَ وَبَيْنَهُ عَدَاوَةٌ كَأَنَّهُ وَلَى حَمِيمٌ (٣٤) وَمَا يُلَقَّاهَا إِلَّا الَّذِينَ صَبَرُوا وَمَا يُلَقَّاهَا إِلَّا ذُو حَظًّ عُظيم ﴾ [فصلت: ٣٤ - ٣٥] أي: وما يلقى هذه الوصية إلا الذين صبروا ﴿ وَمَا يُلَقَّاهَا ﴾ أي: بؤتاها ويلهمها ﴿ إِلا ذُو حُظُ عُظيم ﴾، وعلى كل تقدير، فقوله تعالى: ﴿ وَإِنَّهَا لَكُبِيرَةً ﴾ أي: شاقة تقبلة إلا على الخاشعين. قال ابن أبي طلحة، عن ابن عباس: يعنى المصدقين بما أنزل الله. وقال محاهد: المؤمنين حقًا. وقال أبو العالية: إلا على الخاشيعين الخائفين، وقال مقاتل بن حيان: إلا على الخاشعين بعني به المتواضعين. وقال الضحاك: ﴿ وَإِنَّهَا لَكُبِيرَةً ﴾ قال: إنها لثقيلة إلا على الخاضعين لطاعته، الخائفين سطوته، المصدقين بوعده ووعيده.

وهذا يشبه ما جاء في الحديث: «لقد سالت عن عظيم، وإنه ليسير على من يسره الله عليه». [رواه أحمد والترمذي وصححه والنسائي وصححه الإلباني].

وعن حميد بن عبد الرحمن بن عوف عن أمه أم كلثوم بنت عقبة وكانت من المهاجرات الأول: في قول الله عز وجل: ﴿ استعينوا بالصبر والصلاة ﴾ قالت غشي على عبد الرحمن بن عوف غشية فظنوا أنه فاضت نفسه فيها؛ فخرجت امرأته أم كلثوم إلى المسجد تستعين بما أمرت به من الصبر والصلاة، فلما أفاق قال: اغشي علي أنفًا؟ قالوا: نعم. قال: صدقتم إنه جاءني ملكان فقالا: انطلق نحاكمك إلى العزيز الأمين. فقال ملك آخر: أرجعاه، فإن هذا ممن كتبت لهم السعادة وهم في بطون أمهاتهم ويستمتع به بنوه ما شاء الله، فعاش بعد نلك شهراً ثم مات. [رواه الحاكم وصححه ووافقه الذهبي].

وقال عمر رضي الله عنه: نعم العدّلان ونعم العلاوة ﴿ الذين إذا أصابتهم مصيبة قالوا إنا لله وإنا إليه راجعون (١٥٦) أولئك عليهم صلوات من ربهم ورحمة وأولئك هم المهتدون ﴾ [البقرة: ١٥٦ - ١٥٠]. (رواه البخاري في الصحيح).

والعدلان: المثلان، ومراده بهما الصلوات والرحمة لمن صبر واحتسب عند المصيبة.

والعلاوة: ثناء الله تعالى عليهم بالهداية، والعدلان في الأصل ما يوضع على شقي الدابة من الحمل، والعلاوة ما يوضع عليه بعد تمام الحمل كالزاد وغيره.

وعن عيادة بن محمد بن عبادة بن الصامت: قال لما حضرت عبادة الوفاة قال: أخرجوا فراشي إلى الصحن يعنى الدار، ثم قال اجمعوا إلى موالي وخدمي وجيراني ومن كان يدخل عليّ فحُمعوا له، فقال: إن يومي هذا لا أراه إلا آخر يوم بأتى على من الدنيا وأول ليلة من الآخرة، وإنى لا أدرى لعله قد فرط منى إليكم بيدي أو بلساني شيء وهو والذي نفسي بيده القصاص يوم القدامة، وأحرَّج على أحد منكم في نفسه شيء من ذلك إلا اقتص منى قبل أن تخرج نفسى. قال فقالوا: بل كنت والدُّا وكنت مؤدبًا. قال: وما قال لخادم سوءًا قط، فقال: أغفرتم لي ما كان من ذلك ؟ قالوا: نعم، قال: اللهم اشهد. فقال: أما لي فاحفظوا وصيتي، أحرِّج على إنسان منكم يبكي، فإذا اخرجت نفسى فوضؤوا وأحسنوا الوضوء ثم ليدخل كل إنسان منكم مسجده فيصلي ثم بستغفر لي ولنفسه؛ فإن الله تبارك وتعالى قال: ﴿ استعينوا بالصبر والصلاة ﴾ ثم أسرعوا بي إلى حفرتي ولا تتبعني نار ولا تضعوا تحتى أرجوانًا. [شبعب الإيمان]. والأرجوانُ: الشيابُ الحُمْرُ عن ابن الأعرابي، والأرْجُوان الأحْمَر، وقال الزحاج الأرجُوان صبغ أحمر شديد الحمرة [لسان

وقال السعدي: أمر الله تعالى المؤمنين، بالاستعانة على أمورهم الدينية والدنيوية فيالصبر هو: حبس النفس وكفها عما تكره، فهو ثلاثة أقسام: صدرها على طاعة الله حتى تؤديها، وعن معصية الله حتى تتركها، وعلى أقدار الله المؤلمة فلا تتسخطها، فالصبر هو المعونة العظيمة على كل أمر، فلا سبيل لغير الصابر أن يدرك مطلوبه، خصوصًا الطاعات الشاقة المستمرة، فإنها مفتقرة أشد الافتقار إلى تحمل الصبر؛ فعلمت أن الصبر الحواله، فلهذا أمر الله تعالى به، وأخبر أنه في مَعَ الصأبرين في أمن المعبر المعابرين هم من كان الصبر لهم خلقًا وصفة وملكة بمعونته وتوقيقه، وتسديده، فهانت وصفة وملكة بمعونته وتوقيقه، وتسديده، فهانت

عليهم بذلك المشاق والمحاره، وسهل عليهم كل عظيم، وزالت عنهم كل صعوبة، وهذه معية خاصة، تقتضي محبته ومعونته، ونصره وقربه، وهذه منقبة عظيمة للصابرين، فلو لم يكن للصابرين فضيلة إلا أنهم فازوا بهذه المعية من الله، لكفى بها فضلاً وشرفًا، وأما المعية العامة فهي معية العلم والقدرة، كما في قوله تعالى:

وأمر تعالى بالاستعانة بالصلاة؛ لأن الصلاة هي عماد الدين، ونور المؤمنين، وهي الصلة بين العبد وبين ربه، فإذا كانت صلاة العبد صلاة العبد وبين ربه، فإذا كانت صلاة العبد صلاة كاملة، مجتمعًا فيها ما يلزم فيها، وما يُسن، وحصل فيها حضور القلب، الذي هو لبها، فصار العبد إذا دخل فيها استشعر دخوله على ربه، موقف بين يديه، موقف العبد الخادم المتأدب، مستحضرًا لكل ما يقوله وما يفعله، مستغرقًا مستحضرًا لكل ما يقوله وما يفعله، مستغرقًا أكبر المعونة على جميع الأمور؛ فإن الصلاة من أكبر المعونة على جميع الأمور؛ فإن الصلاة تنهى عن الفحشاء والمنكر، ولأن هذا الحضور الذي يكون في الصلاة، يوجب للعبد في قلبه، وصفًا، وداعبًا يدعوه إلى امتثال أوامر ربه، واجتناب نواهيه، هذه هي الصلاة التي أمر الله أن نستعين نواهيه، هذه هي الصلاة التي أمر الله أن نستعين بها على كل شيء. [تفسير السعدي].

### الاستعانة على طاعة الله بأوقات النشاط

عن أبي هريرة - رضي الله عنه- عن النبي إن هذا الدين يسر، ولن يشاد الدين أحد إلا غلبه فسددوا وقاربوا وأبشروا، واستعينوا بالغدوة والروحة وشيء من الدّلجة. [رواه أحمد والبخاري والنسائي وغيرهم].

ومعنى (واستعينوا بالغدوة والروحة وشيء من الدلجة): استعينوا على مداومة العبادة بإيقاعها في الأوقات المنشطة كاول النهار وبعد الزوال وآخر الليل]

وعن عبد الله بن عمرو رضي الله عنهما عن النبي ﷺ قال: (لكل عامل فترة، ولكل فترة شرة؛ فمن كانت فترته إلى سنتى فقد أفلح).

والشيرة: الحرص، والشيره والشيرهان الحريص. [التمهيد لابن عبد البر]. والى لقاء قادم إن شاء الله تعالى.



### وو تحلل جثث الموتى وو

يسال سائل: ما مراحل تحلل جثث الموتى بعد دفنها في القبور، ومتى ينتهى تحلل الجثة؛

الجواب: تحلل جثث الموتى بعد الدفن يختلف من أرض إلى أرض، ومن طـــقس إلى طـــقس، فالبرودة أو الرطوبة، وكذا درجة الحرارة لها أثر في سرعة تحلل الجثة من عدمة، وكذلك الأراضي الصحراوية الجافة يمكن أن تبقى الجثث فيها فترة طويلة من الزمن، وكذلك العظام، أما الأراضي ذات التربة الرطبة فإنها ربما يسرع فيها التفتت

والفناء للعظام والأجساد.

ولا شك أن الميت بعد أن يُوضع في قبره ينتفخ جسده مع الوقت، ويغدو فيه الدود ويروح حتى ينفجر الجسد ويسيل ماؤه ودماؤه، حتى إذا أكله الدود بقيت العظام حتى تتحول بعد ذلك إلى رميم وتراب ليس لها أثر جثة أو شيء نسال الله السلامة والعافية في الدين والدنيا والآخرة، وأن يحسن خاتمتنا، ويرزقنا ميتة طيبة يرضاها.

L adein of the

EAST THE PARTY

### 👊 أسماء القرآن وصفاته 👊

يسال سائل: تريد معرفة اسماء القران صفاته؛

الحواب: ذكر بدر الدين الزركشي (المتوفى سنة ١٩٧٤) في كتابه البرهان في علوم القرآن في «النوع الخامس عشر»: معرفة أسماء القرآن واشتقاقاتها: أن الله تعالى سمى القرآن بخمسة وخمسين اسماً، وذكر كل آية ورد بها الاسم المذكور، ومن هذه الاسماء:

۱- كتاب ۲- قرآن ۳- كلام ٤- نور ٥- هدى
٢- رحمة ٧- فرقان ٨- شفاء ٩- موعظة ١٠ذكْر ١١- كريم ١٢- عَلِيّ ١٣- حكمة ١٤- حكيم
٥١- مهيمن ١٦- مبارك ١٧- حبل ١٨- صراط
مستقيم ١٩- قيم ٢٠- فصل ٢١- نبا عظيم ٢٢احسن الحديث ٢٣- تنزيل ٢٤ روح ٢٥- وحي
٢٢- مثانى ٢٧- عربى ٨٨- قول ٢٩- بصائر

٣٠- بيان ٣١- علم ٣٢- حق ٣٣- الهادي (يهدي) ٣٤- عجبًا ٣٥- تذكرة ٣٦- العروة الوثقى ٣٧-متشابه ٣٨- صدق ٣٩- عدل ٤٠- إيمان ٤١- (مر ٤٢- بشرى ٣٤- مجيد ٤٤- زبور ٤٥- مبين ٤٦-بشير ٤٧- ندير ٤٨- عزيز ٤٩- بلاغ ٥٠-قصص.

وسماه أربعة أسام في آية واحدة، فقال: ﴿ فِي صُنْحُفٍ مُكَرِّمَةٍ (١٣) مَرْفُوعَةٍ مُطَهِّرَةٍ ﴾. انتهى.

والمتامل في هذه الأسماء يجد أنها أيضًا صفات حميدة لهذا الكتاب العزيز.

وقد قيام المصنف رحيمه الله بشيرح هذه الأسماء؛ فليراجع ذلك في الجزء الأول ص٢٧٣ طبعة دار المعرفة - بيروت. والله أعلم.

المعالي شرقية: 900 حكمازالةشعر الوجه الحواب: العلماء

تسسال: ب. م. ج من تقول: ما هو الشعر الذي بحوز إزالته، والذي لا سحوز إزالته من حسم المرأة وما حكم التشقيري

بجعلون الشعر أقسامًا ثلاثة في الحسم.

القسم الأول: شعر أمر الشرع بإزالته أو تقصيره كحلق العانة ونتف الإبط، وقص الشارب، وفي العمرة أو الحج حلق وتقصير على التفصيل.

القسم الثاني: شعر بحرَّم الشرع إزالته كشعر الحاجب وهو المعروف بالنمص وهو ملعون فاعله والمفعول له، فقد لعن رسول الله ﷺ الواشمات والمستوشمات والمتنمصات والمتفلحات للحسن المغيرات لخلق الله. [سنن ابن ماجه: ١٩٨٩ وصححه

وكذا يحرم حلق اللحي للرجال، ويحرم حلق المراة لشعر راسها، أو التشبية بالرجال.

القسم الثالث: شعر سكت الشرع عنه كشعر الساقين والتدين والخدين والوجه إن وُجد، واختار

حمع من العلماء السكوت عنه أنضًا ويعفى عنه، أما نتف شعر الحواجب فهو حرام قولاً واحدًا ومن كبائر الذنوب، واختلفوا هل الحرمة تشمل الأخذ من الوحه؛ لاختلافهم في معنى النمص الذي يعنى عند البعض الأخذ من الوجه عموماً، وعند البعض الأخر الأخذ من شعر الحاجيين، والقول الأخير هو الأظهر.

أما التشقير وهو صبغ الحاجب بطوله من أعلاه واسفله بلون الحسم بحيث بيدو ويظهر كأنه رقيق؛ بغية التجمل والهروب من كثافة شبعر الحاجب، فهو فعل معاصر لم يستق قديمًا ولم تشير إليه التصوص بهذا الاسم، واستدل من منعه بأنه تغيير لخلق الله؛ لأن العلة من فعله تصل به إلى تغيير الخلقة الربانية للحاحيين، والحقيقة هو ليس تغييرًا لأصل الخلقة لبقاء الحاجب كاملاً دون نمص، وإن كان فيه شيء من التغيير فهو تغيير لون الخلقة وليس أصلها المراد من النصوص، فهو يشيه تغيير الشيب، كما منع البعض التشقير تحريفًا للخاطب لما فيه من الغش والتدليس. و الأولى للمراة تركه ما أمكن؛ خروجًا من الخلاف.

وإذا خرج من الحاجب شعر عن حد المالوف يؤذى العين أو لافت للنظر فللمرأة إزالته، والله تعالى أعلم.

ويسال: ل. ع. ع. ميت غمر دقهلية يقول:

الله فريد توضيح حكم الغش في الامتحانات، خصوصًا في الأزهر ومعاهد القراءات، وما حكم

العمل نهذه الشيهادات؟

. .

الغشفي

الامتحانات

- الحوات: حرَّم الله سيحانه وتعالى الغش على الراعي والرعية، فقال ﷺ: «ما من عبد تَسْتُرْعِيهِ اللَّهُ رَعِيُّةً يَمُوتُ يَوْمُ يَمُوتُ وَهُو غَاشٌ لَرَعِيَّتِهِ إِلاَّ حَرَّمُ اللَّهُ عَلَيْهِ الْحَنَّةِ».[مسلم ١٤٢].

وقال ﷺ انضًا؛ «من غش فلدس منا» [الترمذي ١٣١٥ وصححه الالباني]، كما أن الغش في الامتحانات فيه تزوين فيكون الغاش ناجحًا على الورق وهو في الحقيقة راسب، ويأخذ بغشه درجة علمية وهو في الحقيقة ليس كذلك، وهذا يضعف مستوى الأداء والخدمات والابتكار والاختراع، ويصبح المجتمع ضعيفًا هزيلًا؛ لأنه بحمل الشهادات الدنبوية ولا يفقه فيها شيئًا، ويتخرج المدرس والمهندس والطبيب، وهو لا يتقن مهنته، وريما احتال على المسلمين بأنه ذو خبرة وليس كذلك؛ مما يلحق الضرر بهم، ولن يبارك الله تعالى في أموال تحصلت من وراء الغش، فعلى كل مسلم أن يتقى الله تعالى ولا يلبس ثناب الزور بغش المسلمين وخداعهم.

### وه من حج وعليه ديون هه

يسال: خيري محمد إبراهيم ابو الروس - من سالا - كفر الشيخ يقول: هل يجوز للإنسان أن يحج بيت الله الحرام وغليه يبون للناس

الحوات: هذا الأمر فيه تقصيل؛ فإن كان الحج سيتكلف نفقة تستغرق الدُّنْن فلا ينقى معه ما يسدد به دَنْنه، وقد حلُّ موعد السداد فلا بحوز له أن يحج،

بل يسدد دَيْنه وجوياً، وإن كان الدِّيْن قد حل موعده لكن لوحج بهذا المال فإنه يستطيع السداد في موعد آخر؛ فلا بحوز له الحج إلا باستئذان صاحب الدِّين في التأخير، وإن كان الحج لا يعوق سداد الدين ولم يأت موعد السداد؛ فلا مانع من سفره للحج، ولا يحتاج إلى استئذان صاحب الدُنْن.

الله في القوان اكل المؤمدان ولم

# asimilais

### إعداد/ أسامة سليمان

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده... وبعدُ:

وضحنا في العدد السابق أن التطهير من الرجس في قول الله تعالى: ﴿ إِنَّمَا بُرِيدُ اللَّهُ لِيُذَّهِبَ عَنْكُمُ الرِّحْسَ أَهْلَ الْدَنْتِ وَيُطَهِرِكُمْ تَطْهِدِرًا ﴾ [الأحزاب: ٣٣]، لا تعنى إثنات العصمة للأثمة كما ترعم الرافضة؛ حيث لم يثبت في القرآن أن لفظ الرجس ورد بمعنى الذنوب: إنما ورد بمعان، منها العذاب والشيرك، والخيائث والنتن، والمحرمات من الأطعمة والمشروبات، من ذلك قوله تعالى: ﴿ فَاجْتَنبُوا الرِّجْسَ مِنَ الأَوْثَانِ وَاحْتَنبُوا قَوْلُ الزُّور ﴾ [الحج: ٣٠]، وقوله تعالى: ﴿ وَنَجُعْلُ الرَّحْسَ عَلَى الَّذِينَ لاَ يَعْقَلُونَ ﴾ [يونس: ١٠٠]، وقوله سيحانه: ﴿ إِنَّمَا الْخُمْرُ وَالْمَنْسِرُ وَالْأَنْصَابُ وَالْأَزْلَامُ رِحْسُ مِنْ عَمَلِ الشَّيْطَانِ فَاحْتَنبُوهُ لَعَلَّكُمْ تُقُلِّدُونَ ﴾ [المائدة: ٩٠]، وقوله جل في علاه: ﴿ قُلْ لاَ أَجِدُ فِي مَا أُوحِيَ إِلَيُّ مُحَرِّمًا عَلَى طَاعِم يَطْعَمُهُ إِلاَّ أَنْ يَكُونَ مَنْتَةً أَوْ دَمَّا مَسْفُوحًا أَوْ لَحْمَ خَنْزيرِ فَإِنَّهُ رِجْسٌ أَوْ فَسْقًا أَهْلَّ لغَيْرِ اللَّهِ ﴾ [الإنعام: ١٤٥]. قالاً عالم ال

وَكَذَا كَلَمَةُ التَّطْهِيرِ فَي قَوْلَهُ تَعَالَى: ﴿ يُطَهِّرُكُمْ 
تَطْهِيرًا ﴾ لا تعني إثبات العصمة، وإنما التطهير 
ورد في القرآن لكل المؤمنين، وليس لأهل البيت فقط 
في قوله تعالى: ﴿مَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُمْ مِنْ حَرَجٍ 
وَلَكِنْ يُرِيدُ لِيُطَهِّرَكُمْ وَلِيَتِمُ نِعْمَتَهُ عَلَيْكُمْ ﴾ [المائدة: ٦].

وفي قوله سبحانه: ﴿ خُدْ مِنْ أَمْوَالِهِمْ صَدَقَةً تُطَهِّرُهُمْ وَتُرْكِيهِمْ بِهَا ﴾ [التوبة: ١٠٣]، وقوله عز وجل: ﴿ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ النُّوَّابِينَ وَيُحِبُّ الْمُتَطَهِّرِينَ ﴾ [البقرة: ٢٢٢]، وقوله جل شانه: ﴿ فِيهِ رِجَالُ يُحِبُّونَ أَنْ يُتَطَهُرُوا وَاللَّهُ يُحِبُّ الْمُطَهِّرِينَ ﴾ [التوبة: ١٠٨].

فهل كل المؤمنين معصومون من الذنوب إذا أدوا

زكاة أموالهم، وهل كل أهل مسجد قباء الذين أثنى عليهم بقوله: ﴿ فِيهِ رِجَالُ يُحبُّونَ أَنْ يَتَطَهُرُوا ﴾ معصومون من الذنوب؛ هل يقول بذلك عاقل؛ أم أنه عمى البصيرة واتباع الهوى، وتحريف الكلم، وتزيين الشيطان، فضلاً عن قوله تعالى في أصحاب غزوة بدر الذين كانوا مع رسول الله ﴿ وَيُدُرِّلُ عَلَيْكُمُ مِنَ السَّمَاء مَاءً ليُطَهَركُمْ بِهِ وَيُدُهِبَ عَنْكُمْ رِجْزَ السَّيْطَانِ ﴾، فهل كان أهل بدر معصومين من الذنوب؛ لأن الله أشبت لهم الطهر في قبوله سبحانه؛ لأن الله أشبت لهم الطهر في قبوله سبحانه؛ وليطهركُمْ بِهِ »، وكذا أذهب عنهم رجز الشيطان في قوله جل وعلا: ﴿ وَيُدُهِبَ عَنْكُمْ رِجْزَ الشَيْطَانِ ﴾، فهل إذهاب الرجز الشيطان في إذهاب الرجز الشيطاني إثبات للعصمة؛ وما هو إذهاب الرجز الشيطاني أثبات للعصمة؛ وما هو المفرق بين الآيتين - آية الأنفال التي نزلت في أهل بدر - وآية الأحراب التي نزلت في حق أهل البيت؛

بيد أن علماء الرافضة يكفّرون معظم الذين نزلت فيهم آية الانفال، ويثبتون العصمة من الذنوب لمن نزلت في حقهم أية الأحزاب، مع اتفاق الآيتين في المنطوق والمفهوم، وصدق الله سبحانه: ﴿وَمَنْ لَمْ يَجُعُلُ اللّهُ لَهُ نُورًا فَمَا لَهُ مَنْ ثُورٍ ﴾ [النور: ٤٠].

وَهُنَا مَسَالَةَ مَهُمَّةً، وَرَدِتُ فَي نَصَ آيةَ الأَحْرَابُ في قوله سبحانه: ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُذْهِبَ عَنْكُمُ الرَّجْسُ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهَّرَكُمْ تَطْهِيرًا ﴾، فهل الإرادة في قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ ﴾ إرادة شرعية دينية أم إرادة كونية قدرية ؟

إن دعاء النبي تق عندما غطّى أهل بيته بالكساء، ثم دعا لهم بقوله: «اللهم إن هؤلاء أهل بيتي فأذهب عنهم الرجس». [رواه الترمذي: ٣٧٨٧ وصححه الالباني]. يبين بما لا يدع مجالاً للشك أن الإرادة في الآية إرادة شرعية دينية وليست كونية قدرية؛ فما فائدة الدعاء لو كانت كونية؟!

ولا شك أن الله استجاب لدعاء أشرف خلقه؛ فطهّر أهل بيته، وأذهب عنهم رجس الشيطان، كما طهر نساءه الطاهرات العفيفات بنص الآية.

واخيرًا: هل ثبتت الإمامة والعصمة لكل اصحاب الكساء، أم الثلاثة فقط هم علي والحسن والحسين دون التسعة الباقين الذين كانوا معهم كما تزعم الرافضة؟! إنه التناقض البين والنتيجة اللازمة لاتباع الهوى.

### ثانيًا؛ أدلة الرافضة العقلية على عصمة الأثمة:

يزعم الرافضة أن عصمة الإمام لازمة ليسدد الأمة ويحفظها من الضلال، إذ الثقة عندهم في الإمام وليس في الأمة، فالإمام هو الحافظ للشرع ولا اعتماد على الكتاب والسنة والإحماع إلا بدونه.

ومحل النزاع مع الرافضة في هذه المسالة هو: هل العصمة تثبت للإمام أم للأمة؟

الحق الذي عليه أهل السنة أن العصمة للأمة وليست للإمام، والحكمة من ذلك أنه لا نبي بعد النبي في حيث كانت الأمم السابقة إذا انحرفت عن منهج الله أرسل الله إليها الرسل؛ لتقويم الفكر المنحرف عن الصراط المستقيم، ولأن محمداً في هو خاتم الأنبياء؛ فإن عصمة أمته تقوم مقام النبوة، فلا تجتمع على ضلالة، فإذا ما زين الشيطان لاحد أن يبدلُ شيئا من الدين قام له من الأمة من يوضح كذبه، ويبين ضلاله، وفي هذا يقول الله سبحانه: ﴿ وَمَنْ يُشَاقِقَ الرَّسُولُ مَنْ بَعْد مَا تَبَيْنَ لَهُ الْهُدَى وَيَتَبِعْ غَيْرَ سَيلِ الْمُؤْمِنِينَ نُولُة مَا تَولَى ونَصْلهِ جَهَدَمْ وَسَاءَتْ مَصَيراً ﴾ [النساء: ١٥].

ففرُق سبحانه بين طاعة رسوله واتباع سبيل المؤمنين، والحاجة إلى معصوم تحققت ببعثة النبي ولذا فإن الله تعالى أمرنا برد الأمر إليه عند التنازع والخلاف، يقول جل شأنه: ﴿فَإِنْ تَنَازَعْتُمْ فِي شَيْء فَرُدُوهُ إِلَى اللّه وَالرَّسُولِ ﴾ [النساء: ٧]، والرد إلى الله يعني الرد إلى كتابه، والرد إلى الرسول على الرد إلى سنته في عياته وبعد موته، والأمة بالكتاب والسنة لا تضل ولا تنحرف، ولن يخلو زمان من التمسك بهما إلى قيام الساعة، فالبَشَرُ قامت عليه الحجة ببعثة الرسل، قال جل شانه: ﴿رُسُلا مُبَشَرِينَ وَمُنْنِينَ لِئُلاً يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى الله حُجَةً بَعْدَ الرُسُل ﴾ [النساء: ١٦٥].

فالخُلق ليسوا في حاجة إلى الأئمة لإقامة

الحجة عليهم، كما تزعم الرافضة هذا أولاً، وثانياً أين هو الإمام الذي يحقق الله به المصلحة واللطف للأمة الآن؟! إنه -عندهم- في سرداب سامراء، فهل يحقق المصلحة واللطف للأمة وهو في سردابه، أم أنه الوهم والتخبط والخيال؟! وكذا هل حقق أجداد المهدي المزعوم المصلحة واللطف للأمة في عصورهم؟

إن التاريخ يؤكد أن ما حدث في زمن الصديق وعمر وعثمان، رضي الله عنهم، من المصلحة والفتوحات واللطف أكبر بكثير مما حصل في عصر الإمام الأول عند الرافضة علي رضي الله عنه؛ فقد وقعت الفُرقة والاختلاف وكثيرُ من الفتن في عصره رضي الله عنه، ومات رحمه الله مقتولاً، وكذا ابنه الحسين رضي الله عنهما وعن أهل البيت، وحشرنا معهم في جنات النعيم.

وفي الختام نسال أصحاب العقول: هل أمرنا الله سبحانه برد الخلاف إلى كتابه وسنة نبيه والأئمة، وأمرنا بطاعته سبحانه وطاعة رسوله وأئمة الرافضة، ووعد سبحانه من يطيع الأئمة بان يحشره مع الصديقين والشهداء والصالحين وتوعد جل في علاه من عصى الأئمة بنار جهنم؟!!

والإجابة في تلك الآيات في كتاب ربنا الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه:

ا- يقول الله سبحانه: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولِي الأَمْرِ مِنْكُمْ فَإِنْ تَنَازَعْتُمْ فِي شَيْء فَرُدُّوهُ إِلَى اللَّه وَالرَّسُولِ ﴾ [النساء: ٩٥]، ولم يقل سبحانه: فردوه إلى الله والرسول والأئمة.

٧- يقول جل شانه: ﴿ وَمَنْ يُطِعِ اللّٰهُ وَالرَّسُولَ فَالْوَلَٰ عَلَيْ هِمْ مِنَ التَّبِيِّينَ فَأُولَـ فَأُولَـ فَكُ مِنَ التَّبِيِّينَ وَحَسُنَ أُولَـ فَكَ السَّمَ اللّهُ عَلَيْ هِمْ مِنَ التَّبِيِّينَ وَحَسُنَ أُولَـ فَكَ رَفِيقًا ﴾ [النساء: ٦٩]، ولم يقل سبحانه: ومن يطع الله والرسول والأئمة.

٣- يقول تباركت أسماؤه: ﴿ وَمَنْ يَعْصِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ فَإِنْ لَهُ نَارَ جَهَنَّمَ خَالدِينَ فِيهَا أَبَدًا ﴾ [الجن: ٢٣]. ولم يقل: ومن يعص الله والرسول والأئمة...

وختامًا: فإن القرآن يبيّن أن طريق السعادة يتحقق بطاعة الله ورسله، ولم يشترط طاعة لمعصوم أخر؛ حيث لا عصمة إلا للأنبياء والرسل، وهذا ما سنوضحه في المقالات اللاحقة، إن شاء الله تعالى. و الله من وراء القصد.

### من تراث الشيخ/

### عبد الرحمن الوكيل

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله وعلى اله وصحبه ومن والاه، أما بعد: فقد وقفتا في

المرة الماضية عند الكلام على أعوان القطب، ونكمل بحول الله فنقول: أعوان القطب هم:

النقباء: وعددهم ثلاثمائة، وقيل: خمسمائة، وقيل: أربعون، وهم الذين يستخرجون خبايا الأرض،

وقلوبهم على قلب أدم.

الضنا والذخائن بالنقباء تقفل الدائرة التي تبدأ بالقطب وتنتهي إليه أيضًا، وهناك غير هؤلاء ممن ليسوا من أهل هذه الدائرة، وهم عامة الأولياء، وهم طوائف كل طائفة لها عدد لا ينقص، فإذا مات الواحد منهم خلّفه غيره في مرتبته، ومنهم طائفة تسمى الضنا وعددهم أربعة آلاف، وأخرى تسمى الذخائر، وعددهم أيضًا أربعة آلاف، ومرتبة هاتين الطائفتين أنهم يعتقدون وجود الكون، ولا يرونه؛ لأنهم غرقى في بحار الالوهية.

اصحاب النوبة: وهم جماعة من الأولياء منبئون في الأرض لـقضاء مصالح الـناس وحفظ هم ورعايتهم، ولا يجوز لمن هو دونهم من الأولياء أن يتصرف في شيء إلا بعد أن يستأذنهم بقلبه، ومن خالفهم، أو عارضهم، أو تصرف بغير إذنهم قتلوه، كما حدث للخواص لما كثرت منه الشفاعات، فأغضب منه ذلك أصحاب النوبة بمصر، وكانوا عجمًا، فطعنوه بخنجر لم يتلقه عنه أحد من الأولياء سوى الشريف المجذوب، ولكنهم طعنوه مرة أخرى بخنجر في مشعره، فقضوا عليه، ويوجد في كل مدينة عبد منهم، وتحت إمرة كل واحد منهم عدد من الملائكة منهم، وتحت إمرة كل واحد منهم عدد من الملائكة يبلغ السبعين يعينونه في تصرفاته، وهؤلاء الملائكة للعينون لأهل التصرف

كما يقول الدباغ يكونون على هيئة بني أدم، فمنهم من يلقاك في صبورة خواجة، ومنهم من صورة فقير، ومنهم من يلقاك في يلقاك في علما المادة في يلقاك في يلقاك في يلقاك في يلقاك في يلقاك في يلقاك في علما المادة في ال

وهم منغمسون في الناس، ولكن الناس لا يشعرون. وأذكر قولاً أسطوريًا جامعًا لكل أطراف الا الأسطورة، فقد سُئُلِ ابن حجر الهيتمي عن عدة رجال الغيب، وعن الدليل على وجودهم، فأجاب:

رجال الغيب سُموا بذلك؛ لعدم معرفة أكثرهم، رأسهم القطب الغوث الفرد الجامع جعله الله دائرًا في الآفاق الأربعة أركان الدنيا كدوران الفلك في أفق السماء، وقد ستر الله أحواله عن الخاصة والعامة؛ غيرةً عليه، غير أنه يرى عالمًا كجاهل وأبله، وتاركًا أخذًا، قريبًا بعيدًا، سهلاً عسرًا، أمنًا حذرًا، ومكانته من الأولياء كالنقطة من الدائرة التي هي مركزها، به يقع صلاح العالم.

والأوتاد وهم أربعة لا يطلع عليهم إلا الخاصة: واحد باليمن، وواحد بالشام، وواحد بالمشرق، وواحد بالمغرب.

والأبدال وهم سبعة على الأصح، وقيل: ثلاثون، وقيل: أربعة عشر. وسياتي حديث أنهم أربعون، وحديث أنهم ثلاثون.

والنقباء وهم أربعون، والنجباء، وهم ثلاثمائة؛ فإذا مات القطب أبدل بخيار الأربعة أو آحدُ الأربعة أبدل بخيار السبعة أبدل بخيار السبعية، أو آحدُ السبعية، أبدل بخيار الثلاثمائة، أو أحدُ الثلاثمائة أبدل بخيار الصالحين، فإذا أراد الله قيام الساعة أماتهم أجمعين، وفي ذلك أن الله يدفع عن عباده البلاء بهم، وينزل بهم قطر السماء.

وروى بعضهم عن الخضر أنه قال: «ثلاثمائة هم الأولنياء، وسبعون هم النجباء، وأربعون هم أوتاد الأرض، وعشرة هم النقباء، وسبعة هم العرفاء، وثلاثة هم المختارون، وواحد هو الغوث».

### خرافة القطب (٣-٣)

### اعدها/ فتحي أمين عثمان

وجاء عن علي رضي الله عنه أنه قال: «الأبدال بالشام، والنجباء بمصر، والعصائب بالعراق، والنقباء بخراسان، والأوتاد بسائر الأرض، والخضر عليه السلام سيد القوم».

وفي حديث الإمام الرافعي أنه ﷺ قال: إن لله في الأرض ثلاثمائة قلوبهم على قلب آدم، وله أزبعون قلوبهم على قلب آدم، وله أزبعون قلوبهم على قلب إبراهيم، وله خمسة قلوبهم على قلب جبريل، وله ثلاثة قلوبهم على قلب ميكائيل، وواحد قلبه على قلب إسرافيل، فإذا مات الواحد أبدل الله مكانه من الثلاثة، وإذا مات من الثلاثة أبدل الله مكانه من الخمسة، وإذا مات من الخمسة أبدل الله مكانه من السبعة، وإذا مات من السبعة أبدل الله مكانه من الثلاثمائة أبدل الله مكانه من التلاثمائة، وإذا مات من السبعة أبدل الله مكانه من الثلاثمائة أبدل الله مكانه من الثلاثمائة أبدل الله مكانه من العامة يدفع الله بهم البلاء عن هذه الأمة. انتهى كلام الهيتمي بنصه.

ويقول الهيتمي في مكان أخر عن الخطيب البغدادي عن المكناسي أنه قال: «النقباء ثلاثمائة، والنجباء سبعون، والبدلاء أربعون، والأخيار سبعة، والغوث واحد، فمسكن النقباء المغرب، ومسكن النجباء مصر، ومسكن الأبدال الشام، والأخيار سياحون في الأرض، والعمد زوايا الأرض، ومسكن الغوث مكة، فإذا عرضت الحاجة من أمر العامة ابتهل فيها النقباء، ثم النجباء، ثم الأبدال ثم الأخيار، ثم العمد فإن أجيبوا، وإلا ابتهل الغوث، فلا يتم مسألته حتى تُجاب دعوته. ويقول: «وقد اتفقوا على أن الشافعي كان من الأوتاد»، وفي رواية: «أنه تقطب قبل موته».

منصدّ و رقبا مصرار بد قرأى الن تيمية عند ريادة الما و

يقول شيخ الإسلام رحمه الله: «وأما الأسماء الدائرة على السنة كثير من النساك والعامة مثل الغوث الذي يكون بمكة، والأوتاد الأربعة، والأقطاب السبعة، والإبدال الأربعين، والنجباء الثلاثمائة، فهذه الاسماء ليست مدرجة في كتاب الله، ولا هي ايضاً عن النبي على لا بإسناد صحيح، ولا ضعيف محتمل إلا يلفظ الأبدال، فقد روى فيهم حديث شامى

منقطع الإسناد عن على بن ابي طالب مرفوعًا إلى النبي ولا توجد هذه الأسماء في كلام السلف كما هي على هذا الترتيب، ولا هي ماثورة على هذا الترتيب والمعاني عن المشايخ المقبولين عند الأمة قبولاً عامًا، وإنما توجد على هذه الصورة عن بعض المتوسطين من المشايخ.

ثم قال: «وأما لفظ الغوث والغياث فلا يستحقه إلا الله تعالى؛ فهو غداث المستغيثين، لا يحوز لأحد الاستغاثة بغيره، لا يملك مقرِّب ولا نبي مرسل، ومن زعم أن أهل الأرض برفعون حوائحهم التي يطلبون بها كثيف الضر ونزول الرحمة بهم إلى الثلاثمائة، والثلاثمائة إلى السبعين، والسبعين إلى الأربعين، والأربعين إلى السبعة، والسبعة إلى الأربعة، والأربعة إلى الغوث، فهو كاذب ضالً مشرك، فقد كان المشركون كما أخبر الله عنهم بقوله: ﴿ وَإِذَا مُسَكِّمُ الضُّرُّ فِي الْنَحْرِ ضَلِّ مَنْ تَدْعُونَ إِلاَّ إِيَّاهُ ﴾ [الإسراء: ٦٧]، وقال: ﴿ أَمْ مَنْ يُحِيبُ الْمُضْطَرُّ إِذَا دَعَاهُ وَيَكْشُفُ السُّوءَ ﴾ [النمل: ٦٢]، فكيف يكون المؤمنون يرفعون إليه حوائدهم بعدة وسائط من الحُجَّات؟ وهو القَائِل تَعَالَى: ﴿ وَإِذَا سَأَلُكُ عَنَادِي عَنِّي فَإِنِّي قُرِيتٌ أجيبُ دَعْوَةُ الدَّاعِ إِذَا دَعَانِ فَلْيُسْتُجِيبُوا لي وَلْيُؤْمِنُوا بِي لَعَلَّهُمْ يَرْشُنُونَ ﴾ [البقرة: ١٨٦].

وإذا كنا قد أوردنا قول أكثر من صوفي عن أحوال القطب وعلاماته، ومقاماته وأعوانه، وغير ذلك مما يعتقده الصوفية في المملكة الباطنية؛ فإنما كان ذلك من التكرار في ذكر الأقوال؛ حتى يتبين لنا أن تلك الأسطورة من العقائد الثابتة عند الصوفية

كبيرهم وصغيرهم.

والحمد لله رب العالمين، وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وعلى آله أجمعين.



الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على نبينا محمد وآله وصحبه أجمعين، أما بعدُ:

فمازال الحديث متصادً عن أحكام التعامل مع البنوك الربوية، واليوم مع صورة جديدة من صور التعامل مع البنوك، ألا وهي شهادات الاستثمار، فتقول وبالله تعالى التوفيق:

### شهادات الاستثمار عقد قرض:

إذا تاملنا شهادات الاستثمار، وبحثنا عن جوهرها وطبيعتها؛ وجدناها لا تخرج عن عقد القرض، ولا تزيد عن كونها صورة من صور ودائع البنوك، فهي لا تختلف عن هذه الودائع من حيث إنها نقود، ولا تصلح للإجارة، وليست وديعة تُحفظ لدى البنك كامانة، وإنما تُستخدم هذه النقود في الاستثمارات الخاصة – الحلال منها والحرام – بعد التملك، وضمان رد المثل وزيادة، وهذا هو القرض الإنتاجي الربوي الذي كان شائعًا في الجاهلية، وحُرَّم بالكتاب والسنة، وأشرنا إلى الفرق بينه وبين شركة المضاربة التي أحلها الإسلام من قبل، وبين شركة المضاربة التي أحلها الإسلام من قبل، فما قيل عن ودائع البنوك يُقال عن شهادات الاستثمار بلا أدنى فرق في الجوهر.

والبنك الأهلي المصري نفسه عندما يعلن عن أوعيته الادخارية يذكر في بعض الإعلانات شهادات الاستثمار ضمن هذه الأوعية، فهي لا تختلف عن باقي أوعيته الادخارية التي أثبتنا أنها عقد ً قرضٍ شرعًا وقانونًا.

وإذا كان البنك الأهلي ياخذ أموال هذه الشهادات ليضمها إلى باقي أمواله؛ ليستخدمها في الإقراض الربوي كما رأينا، فهي مثل باقي الودائع والشبهادات التي يصدرها، كشبهادات إيداع البنك الأهلي المصري الثلاثية أو الخماسية، أو غيرها مما أشرنا إليه من قبل.

وإذا كان ياخذها نيابة عن الدولة، وتُضم الأموال إلى خزينة الدولة، وتتعهد هي برد الأصل، وبفع الفوائد، ففي هذه الحالة تُعتبر نوعًا من السندات الحكومية، أو ما يسمى بسندات الخزينة، وهي قروض ربوية، انتهت المؤتمرات المتعددة والمجامع الفقهية إلى بيان تحريمها، وخطت خطوة مباركة حيث بحثت عن البديل الإسلامي، ووضعت ضوابطه الشرعية، وخرج هذا البديل من النظرية



إلى التطبيق العملي كما سنوضح فيما بعد إن شاء الله تعالى المعالم بأن المارة والمرينا المعالمة المستراة

قال رئيس مجلس إدارة البنك الأهلي المصرى: «إن شهادات الاستثمار تُعتبر ودبعةً أذن صاحبُها باستثمار قيمتها، وليست قرضًا»، وبالطبع لا تُتصور أنه أراد بيان التكييف الشرعي، والحكم الشرعي، فليس هو من أهل هذا الشان، وليس الشرع هو الذي يحكم أعمال البنك، ويحدد حقوقه والتزاماته في واقعنا المؤلم بعد أن ابتعدنا عن منهج الله عز وجل، وإنما القانون الوضعي هو الذي يحكم هذه الأعمال، ويحدد هذه الحقوق والالتزامات، ومعنى هذا أن السيد رئيس مجلس الإدارة ببدن الوجهة القانونية لا الشرعية، ولا يمكن أن يُطالب

فهل سيادته لا يعرف أعمال البنك من الوجهة القانونية، أو علم وأبدى خلاف ما يعلم؟

الأمر الأول: غير مقبول من أي مسئول، فضلاً عن رئيس مجلس الإدارة.

الأمر الثاني: فهو حرام على كل مسلم. ولتوضيح عدم العلم، أو العلم مع عدم الصدق نذكر نص المادة (٧٢٦) من القانون المدنى، وهو: «إذا كانت الوديعة مبلغًا من النقود، أو أي شيء أخر مما يهلك بالاستعمال، وكان المودع عنده ماذونًا في استعماله، اعتُب العقد قرضًا». معد من على معه

والسندات من الوجهة القانونية عقد قرض عزرها - وقع اللقراني - الصلحة من حررت له النفوا

قال الدكتور السنهوري في الوسيط (٥ / ٤٣٧): «قد يتخذ القرض صورًا مختلفة أخرى غير الصورة المالوفة؛ من ذلك أن تصدر شركة أو شخص معنوى عام سندات، فهذه السندات قروض تعقدها الشركة أو الشخص المعنوي مع المقرضين، ومن اكتتب في هذه السندات؛ فهو مقرض للشركة أو الشخص المعنوى بقيمة ما اكتتب به». المعنوى بقيمة ما اكتتب به».

سوفى الفقه الإسلامي يُعتبر استعمال الوديعة من الخيانة كالحجود، ما دام يغير إذن المودع، أما إذا أذن فالعقد لا يكون وديعة. [انظر: المغنى ٧ / ٢٩١].

فإذا أذن على أن يكون الربح بينهما بنسبة متفق عليها، والخسارة من رأس المال، كان قراضًا؛ أي مضاربة وظر ترفي الراهد الليوض بالمنقبالك

الوإذا أذن في الاستعمال، على أن يكون الربح للمودع لديه، ويضمن رد المثل: كان قرضًا حسنًا.

أما إذا أذن المودعُ في استعمال الوديعة، مع ضمان المودع لديه في جميع الحالات، والترامه برد المثل، مع زيادة مشروطة متفق عليها، كان هذا قرضًا

ربويًا، وهذا ما ينطبق على شهادات الاستثمار، كما ينطبق على ودائع البنوك ذات الفوائد، ويبنت هذا من قبل تحت عنوان «ودائع البنوك عقد قرض شرعًا وقانونًا»، و«هل البنك فقير حتى نقرضه؟!».

### والمستعدد وأي لجنة الفتوي بالأزهر والمالية والمتعدد

رأى لحنة الفتوى بالأزهر الشريف بدين أن شبهادات الاستثمار حرام؛ لأن القانون رقم (٨) لسنة ١٩٦٥م ينص على أن الشهادات: أ، ب قرضُ بفائدة، والفائدة من الربا، والربا حرام.

### صور أخرى لعقد القرضي السعاد السيا

والداد فتر توفير البريد: معا المتعار حما الما

التعامل مع مكاتب البريد سهل ميسر؛ نظرًا لكثرتها، وانتشارها في حميع القرى وأحياء المدن.

لذا لجا كثير من الناس إلى الإيداع في هذه المكاتب عن طريق فتح دفتر توفير. علا المسلم الم

والإيداع هذا قد يكون لجرد حفظ المال لا للاستثمار، فيشبه الحساب الجاري في البنوك من حيث اعتباره قرضًا حسنًا، وقد يكون بفائدة، وعندئذ لا يختلف في شيء عن دفتر توفير البنوك، وسيأتي المزيد من البيان عند الحديث عن فتاوى الشيخ شلتوت.

### المناه صورة الترى من صور الإنتناء المنا - الأود

من وسائل الاقتراض التي تلجأ إليها البنوك والشركات والحكومات إصدار السندات، فيتعهد من يُصدر السند بأن بدفع لحامله - بعد مدة محددة -القيمة الاسمية للسند، كما يتعهد بدفع فائدة سنوية مقدرة تمثل نسبة مئوية من القيمة الاسمية.

فالسندات قروض ربوية مصدرها هو المقترض، والمشترى هو المقرض والقيمة الاسمية المدفوعة هي القرض، والفائدة الثابتة هي الزيادة الربوية....

وشراء السندات بعتبر المجال الأكبر فيما يسمى بالاستثمار عند البنوك الربوية، وهو بالطبع ليس استثمارًا، وإنما هو إقراض ربوي. على المالة الما

### الم ٢- فتح الاعتماد: والمتعلمان المعموم معالما

الصور المختلفة لودائع البنوك تبين شيطرًا من وظيفة هذه البنوك، وهو الاقتراض، والبنوك لم تقترض أصلاً إلا لتُقرض، فأعمالها إنما تقوم أساساً على القرض الربوي - وإن غيرت اسم الربا إلى فائدة أو عائد-، ومعظم كسب السنوك من هذه الفوائد؛ حيث تأخذ قروضًا بسعر أقل مما تقرض، وتلك حقيقة بعلمها كل من بلم بأعمال البنوك، وكل من بقرأ خطابات العنك التي تحمل كلمتي: دائن ومدين، وقد بينت هذا من قبل عند الحديث عن طبيعة عمل البنوك. ﴿ لِلْمَا إِنَّ مِنْ الْمُعَمَّا وَأَنْ مِنْ الْمُعْمَالِ الْمُعَالِينِ الْمُعْمَالِ الْمُعَالِ

 وهذه القروض قد تأخذ الصورة العادية المألوفة، أو ما يسمى القروض المسيطة، وقد تأخذ صورًا أخرى، أكثرها تداولاً ما يسمى فتح الاعتماد.

### الفرق بين القروض والاعتمادات؛ الما علم المالية الما

وتختلف القروض عن الاعتمادات المفتوحة في حصول المقترض على مبلغ القرض بمجرد الاتفاق، واحتسباب الفوائد عن المبلغ بأكمله، وعن المدة المتفق عليها كاملة، وقد يندمج القرض في حساب حار، فيضيف البنك مبلغ القرض إلى الحانب الدائن لحساب العميل بمحرد التعاقد.

أما فتح الاعتماد فعقد بلتزم البينك بمقتضاه بوضع مبلغ معين تحت تصرف عميله لمدة معمنة، فيكون للعميل الحق في سحب أي مبلغ يشاء في حدود الاعتماد، وفي غضون مدته، كما أن له إنداع ما يريد على الأرصدة المدينة من يوم سحيها. وطنتزم العميل أن يدفع للبنك عمولة معينة تُستحق - غالبًا - بمجرد إبرام عقد فتح الاعتماد، سواء استخدمه أم لم يستخدمه، وتبرر العمولة بانها مقابل ما يتحمله البنك ليكون مستعدًا لمواجهة وسياق المرب العمل عند الرابع عن المانتما

### أ- خصم الأوراق التجارية:

هذه صورة أخرى من صور الإقراض التي تقوم بها البغوك الربوية، فالأوراق التحارية صكوك تتضمن التراما بدفع مبلغ من النقود يستحق الوفاء عادة بعد وقت قصير، وتقبل التداول بطريق التظهير أو المناولة، ويقبلها العرف التجاري أداة لتسوية الديون، وتُقبل البيئة التجارية على التعامل بهذه الأوراق كاداة لتسوية الديوان؛ نظرًا لسهولة تحويلها إلى نقود قبل حلول أجل الوفاء للخصم لدى البنوكية بالشائديال به خليالنا عنالفاته بيقيلنا

ويُقصد بالخصم - أو القطع - دفع البنك لقيمة الورقة قبل مبعاد استحقاقها ببعد خصم مبلغ معين يمثل فائدة القيمة المذكورة عن المدة بين تاريخ الخصم وميعاد الاستحقاق، مضافًا إليها عمولة البنك ومصاريف التحصيل. ما تعلقها ومصار

ويلاحظ أنه كثيراً ما تُحرر السندات الإذنية التي تخصمها البنوك لأمر البنك الذي يقوم بعملية الخصم، بحيث لا يعدو الأمر أن يكون عملية تسليف متخذة صورة عملية خصم وتفضل البنوك هذا الوضع لاقتطاع الفوائد مقدما، والافادة من الضمانات القانونية التي يحبط بها قانون الأوراق المنازية المنازية المبار المراز والمنازع المنازع المنا

ومن هذا نرى أن خصم الأوراق التجارية عملية ربوية وأضحة، ولو أن البنك اكتفى بأخذ العمولة؛

لكان هذا أجرًا نظير قيامه بالتحصيل، وكان دفع القدمة قبل الموعد من باب القرض الحسن الذي لا تعرفه البنوك الربوية. القادان سلعت سيدار بالقا

أما الفائدة التي بأخذها البنك فهي نظير الإقراض، ولذلك تختلف تبعًا لقيمة الورقة التحارية وموعد الاستحقاق، فإن افترضنا أن الورقة التحارية قيمتها ألف جنبه، وموعد السداد بعد شهر، واحتاج صاحبها إلى قيمتها في الحال؛ فإن البنك بعطبه مثلأ تسعمائة وخمسين محتسبا فائدة قدرها خمسون جنيهًا، فكانه أقرضه تسعمائة وخمسن، ويسترد البيك دَثْنه بعد شهر مزيادة خمسين، وهي بلا شك زيادة ربوية محرمة، حسيا ن اغث يعدي هذه بعض أمثلة للقروض الربيونية، وقد ذي الدكتور عبد الرزاق السنهوري صورا مختلفة لعقد

القرض نثبتها هنا كما ذكرها في كتابه الوسيط (٥/

القانونية. أو علم واللي خلاف ما يعلم

### الماد الماد

(ETV

قال رحمه الله: «قد يتخذ القرض صورًا مختلفة أخرى غير الصورة المالوفة، من ذلك أن تصدر شركة أو شخص معنوي عام سندات، فهذه السندات قروض تعقدها الشركة أو الشخص المعنوي مع المقترضين، ومن اكتثب في هذه السندات فهو مقرض للشركة أو الشخص المعنوي بقيمة ما اكتتب به، ومن ذلك تحرير كمييالة أو سند تحت الأذن أو سند لحامله، فهذه أوراق قد تكون قروضًا يعقدها من حررها - وهو المقترض - لمصلحة من حررت له، وهوا المقرضُ \* السيسوال في ويونسنا والتعال ال

ومن ذلك فتح اعتماد في مصرف لعميل، فالعميل يكون مقترضًا من المصرف مبلغًا حده الأقصى هو الاعتماد المفتوح. وفي المسمال وموة متالمسروله

ومن ذلك إيداع نقود في مصرف، فالعميل الذي أودع النقود هو المقرض والمصرف هو المقترض، وقد قدمنا أن هذه وديعة ناقصة وتُعتبر قرضًا.

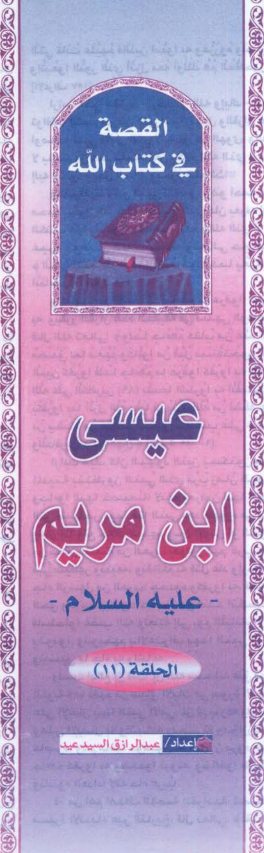
ومن ذلك تعجيل مصرف مبلغًا من النقود لعميل لقاء أوراق مالية مودعة في المصرف، فالمصرف يكون قد أقرض العميل هذا المبلغ الذي عجله في مقابل رهن، هو الأوراق المالية المودعة في المصرف.....

هذه هي الصبور التي ذكرها، وقد أشرنا لبعضها، وكل قرض من هذه القروض بأخذه البنك أو غيره على رأس المال؛ فهو من الربا المحرم، فإذا أردنا أن تزكو أموالنا وتطهر - لا أن تُمحق وتُسحق - فلنبحث عن الحل الإسلامي، فلا حل غيره ما دمنا منان للورم لاسا في صميع الخالات والدريملييم وأخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

الحمد لله الملك القدوس السيلام المؤمن المهدمن العزيز الحيار المتكبر، سيحان الله عما بشيركون، والصلاة والسلام على محمد خاتم النبس وإمام المرسلين، وبعد: أستطيع الأن أن أقول: لقد حططنا رحالنا بعد رحلة دامت عشرة شهور مع قصة عسبي 02(69) عليه السلام في عرض موحز لها، وإن كان تاريخ النصرانية ومراحلها بحتاج إلى بحوث ودراسات لسنا بصددها الآن، ويمكننا ونحن في هذه الاستراحة السيرة أن نستخلص أهم الدروس من عرضنا السابق على النحو الأتى: ١- أنزل الله القرآن الكريم على محمد النبيُّ الأمي الأمين مصدقًا لما في الكتب السابقة من حق، ومصححًا لما فيها من خطأ وباطل، قال الله تعالى: ﴿ وَأَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الْكِتَابَ بِالْحَقِّ مُصِيدُقًا لِمَا يَبْنَ يَدِّنُهُ منَ الْكِتَابِ وَمُهَيْمِنًا عَلَيْهِ فَاحْكُمْ بِيْنَهُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ 6 وَلاَ تُتَّبِعْ أَهُو اعْهُمْ عَمَّا جَاءَكَ مِنَ الْحَقِّ ﴾ [المائدة: ١٤]، فما في أيدي أهل الكتاب من الدين باطله أضعاف حقه، وحقه منسوخ بالقرآن المهيمن الذي يجب على كل من سمع به أن يؤمن به ويتبعه. قال يسوع (يعنى المسيح عيسي): «كل ما J(69) ينطبق على كتاب موسى فهو حقّ فاقبلوه؛ لأنه لما كان الله واحدًا؛ كان الحق واحدًا، فينتج من ذلك: أنّ التعليم واحد، وأن معنى التعليم واحد، فالإيمان إذن واحد، الحق أقول لكم: إنه لو سُمح الحقّ من CV(EE)/C كتاب موسى لما أعطى الله داود أبانًا الكتاب الثاني. ولو لم يفسد كتاب داود لم يعهد الله بإنجيله إلى ! لأن الرب إلهنا غير متغير، ولقد نَطُق رسالةً واحدة

لكل البشير، فمتى جاء رسول الله يجيء ليطُّهر كلُّ ما أفسد الفجار من كتابي». (برناما: ٥- ١٢). ألا يوافق هذا النصِّ الإنجيلي ما ذكرناه أنفًا؟

٢- هذا اعتراف من نبي الله عيسي بما أصاب الكتب السابقة من تحريف، ودعوته لضرورة اتباع الرسول الذي سيبعثه الله ليمحو عن الكتب السابقة ما ألحقه بها الفجار من تحريف، وذلك من خلال كتاب لا بأتبه الباطل من بين بديه و لا من خلفه، وهذا الرسول هو محمد ﷺ الذي بشريه عيسي، بل ويشتر به جميع الرسل بعد أن أخذ الله عليهم العهد والمبثاق بذلك، قال الله تعالى: ﴿ وَإِذْ أَخَذَ اللَّهُ مَعِثَاقَ النِّعِينَ لَمَا اتَّيْتُكُمْ مِنْ كِتَابٍ وَحَكْمَةً ثُمُّ صَاءَكُمْ رَسُولُ مُصِدَقٌ لَمَا مَعَكُمْ لَتُوَّمِّنُ بَهُ وَلَـتَنْصَرَنَّهُ قَالُ أَأْقُرِرْتُمْ وَأَخَذْتُمْ عَلَى ذَلَكُمْ إصْرِي قَـالُـوا أَقْـرَرْنَـا قَـالُ فَـاشْـهَـدُوا وَأَنَـا مَـعَـكُمْ مَنَ الشَّاهُدِينَ ﴾ [ال عمران: ٨١]. النَّا المادة



(C)(C)

٣- وجوب اتباع النبي الأمني:

لما كانت مهمة المسيح (عليه السلام) هي وصل ما سبق بما هو أت؛ كان على أتباعه الإيمانُ بالنبي الذي بشر به، وهو عليه السلام قد أخبر بني إسرائيل بذلك فيما حكاه القرآن الكريم على لسانه في قوله تعالى: ﴿يَا بَنِي إِسْرَائِيلَ إِنِّي رَسُولُ اللَّهُ إِلَيْكُمْ مُصَدُقًا لِما بَيْنَ يَدِي مَنَ التَّوْرَاة وَمُبَشَرًا لِيُكِمُ مُصَدُقًا لِما بَيْنَ يَدي مَنَ التَّوْرَاة وَمُبَشَرًا بِرَسُولِ يَأْتِي مِنْ بَعْدي اسْمَهُ أَحْمَدُ ﴾ [الصف: ٦]، يرسُول يأتي من بعدي السمة أحْمَدُ ﴾ [الصف: ٦]، فعيسى عليه السلام مهمته محصورة في أمرين: التصديق والبشارة، التصديق بما جاء به موسى من الحق، والتبشير بالنبي الخاتم الذي سيصحح اخطاء السابقين، ويقود الناس بالحق إلى رب العالمين، ولذا سُمِّي كتابُ عيسى بالإنجيل، اي البشارة، ونحن نلاحظ تأكيد الإنجيل بل الإناجيل على هذه البشارة كثيرًا، نذكر على سبيل المثال لا الحصر ما يلي:

قال المسيخ عليه السلام: «الفارقليط لا يجيئكم ما لم أذهب، وإذا جاء وبِّخ العالم على الخطيئة، ولا يقول من تلقاء نفسه، ولكنه مما يسمع ويكلمكم، ويسومكم بالحق، ويخبركم بالحوادث والغيوب». (يوحنا: ٢٥: ١٦).

ويقول (عليه السلام): «ابن البشر ذاهبُّ والفارقليط من بعده يجيء لكم بالأسرار ويفسر لكم كل شيء، وهو يشهد لي كما شهدت له؛ فإني أجيئكم بالأمثال، وهو يأتيكم بالتأويل». (يوحنا: ١٤: ١٦).

وقال (عليه السلام): «وأمًّا متى جاء ذاك روح الحق؛ فهو يرشدكم إلى جميع الحق لأنه لا يتكلم من نفسه، بل كل ما يسمع يتكلم به، ويخبركم بامور أتية». [يوحنا: ١٦: ١٣].

وإذا تناصلت هذه النصبوص التي جاءت في الإنجيل تتوافق تمامًا مع ما جاء في التوراة في سفر اشعيا:

«يُدفع الكتاب إلى من لا يعرف الكتابة، فيقال له اقرأ هذا، فيقول: لا أعرف الكتابة». وما جاء في سفر التثنية: «جاء الرب من سيناء، وأشرف لهم من ساعير، وتلألأ من جبل فاران». وإذا كانت ساعير إشارة إلى القدس وما حولها، وفاران هي جبال مكة، ألا يكون هذا النص مشيرًا إلى الترتيب الزمني لرسالة موسى ثم عيسى ثم محمد عليهم السلام!!

ثم ألا يوافق هذا ما جاء صريحًا في القرآن الكريم: ﴿ النَّذِينَ يَتَبِعُونَ الرُّسُولَ النَّبِيِّ الأُمِّيُّ الّذِي يَجِدُونَهُ مُخْتُوبًا عِنْدَهُمْ في التّوْرْاة وَالإنْجِيلِ يَاْمُرُهُمْ بِالْمَعْرُوف وَيَنْهَاهُمْ عَنِ الْمُنْكَرِ وَيُحِلُّ لَهُمُ الطّيبَاتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهُمُ الْخَبَائِثَ وَيضَعُ عَنْهُمْ إصْرَهُمْ وَالأَعْلالَ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهُمْ الْخَبَائِثَ وَيضَعُ عَنْهُمْ إصْرَهُمْ وَالأَعْلالَ

الَّتِي كَانَتْ عَلَيْهِمْ فَالَّذِينَ آمَنُوا بِهِ وَعَزَّرُوهُ وَنَصَرُوهُ وَاتَّبِعُوا النُّورِ الَّذِي أُنْزِلَ مَعَهُ أُولَٰئِكَ هُمُ الْمُقْلِحُونَ ﴾ [الأعراف: ١٥٧].

أرأيت أخي القارئ - رحمني الله وإياك - كيف توافقت النصوص من التوراة والإنجيل والقرآن على أوصاف النبي الأمي الذي لا ينطق عن الهوى، والذي لا يتكلم من عند نفسه، لكن يكلام الله الذي أوحاه إليه ينطق، ويحلُّ الحلال ويحرُّمُ الخيائث؟!!

والفارقليط وهو النبي المقدس، وهو احمد: هو محمد رسول الله خاتم النبيين الذي كان يعرفه أهلُ الكتاب كما يعرفون أبناءهم – نعم والله الذي لا إله غيره – وصدق الله سبحانه وتعالى حين قال: ﴿ النَّذِينَ آتَيْنَاهُمُ الْكِتَابَ يَعْرِفُونَهُ كَمَا يَعْرِفُونَ أَنْنَاهُمُ مُ الْكِتَابَ يَعْرِفُونَهُ كَمَا يَعْرِفُونَ أَنْنَاهُمُ الْكِتَابَ يَعْرِفُونَهُ كَمَا يَعْرِفُونَ أَنْنَاهُمُ الْكِتَابَ يَعْرِفُونَهُ كَمَا يَعْرِفُونَ أَنْنَاهُمُ الْكِتَابَ يَعْرِفُونَهُ كَمَا يَعْرِفُونَ أَنْنَاءُهُمْ ﴾ [البقرة: ١٤٦].

ولكنهم ومع الأسف لما جاءهم ما عرفوا؛ كفروا به، ويقرر القرآن هذه الحقيقة في منتهى الوضوح، قال الله تعالى: ﴿ وَلَمَّا جَاءَهُمْ كَتَابُ مَنْ عَنْدِ اللَّهُ مُصَدِّقٌ لَمَا مَعَهُمْ وَكَانُوا مِنْ قَبْلُ يَسْتَقْتَحُونَ عَلَى النَّذِينَ كَفَرُوا فَلَمًا جَاءَهُمْ مَا عَرقُوا كَفَرُوا بِهِ فَلَعْنَةُ اللَّهُ عَلَى الْكَافِرِينَ (٨٩) بِنْسَمَا اشْتَرُوا بِهِ أَنْفُسَهُمْ أَنْ يَكْفُرُوا بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ مَنْ فَضْله عَلَى مَنْ يَتَظُلُوا بِهَ أَنْ يَكُونُوا بِهَ أَنْفُسَهُمْ أَنْ يَكُفُرُوا بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ مَنْ فَضْله عَلَى مَنْ يَكُونُ اللَّهُ مَنْ فَضْله عَلَى مَنْ فَضَله عَلَى عَضْب عَلَى عَضْب وَلَكَافِرِينَ عَذَابُ مُهِينً ﴾ [البقرة: ٨٥- ٩٠].

أرأيت كيف كان اليهود الذين يسكنون حول المدينة ينتظرون النبي الذي قرب زمان ظهوره، وجاءوا إليها خصيصاً؛ لأنهم يعرفون انها القرية التي سيهاجر إليها هذا النبي بعد ظهوره في مكة، وكان إذا وقع خلاف بينهم وبين الأوس أو الخزرج من سكان المدينة من العرب يقولون لهم: قرب زمان نبي سيظهر ونتبعه، ونقتلكم به قتل عاد وإرم؛ فلما بعاء الرسول من العرب؛ جحدوه وكفروا به، فعرفوا الحق ولم يتبعوه؛ حسداً من عند أنفسهم، فاستحقوا غضب الله ولعنته إلى يوم القيامة، إلا أن يتوبوا، وتوبتهم بالاعتراف بهذا النبي الأمي، وتصديق ما جاء به وإتباعه.

ولست أبالغ إن قلت: إن الله سبحانه علّق قبول التوبة كما نفهم من سياق الآيات في سورة الإعراف على الإيمان بهذا النبي الأمي، لمن لم يدركه ولم يره، وعلى الإيمان به واتباعه ونصرته ومؤازرته لمن عاصره، وهم كانوا يؤمنون به قبل أن يروه، فلما جاءهم كفروا به وجحدوا نبوته، وخالفوا طريقته، ونابذوه العداء؛ لأنه جاء عربياً.

 ٤- من أهم أهداف القصة القرآنية: تصحيح مسيرة الأنبياء عبر التاريخ، قال تعالى: ﴿ لَقَدْ كَانَ

النَّهِ حَيْدَ العِدِمُ ٢٦٧ السنة التاسعة والثلاثون

في قَصَصهمْ عِبْرَةُ لأُولِي الأَلْبَابِ مَا كَانَ حَدِيثًا يُقْتَرَى وَلَكِنْ تَصَّدِيقَ الَّذِي بَيْنَ يَدَيْهُ وَتَقْصيلَ كُلُّ شَيْءٍ وَهُدًى وَرَحْمَةً لِقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ ﴾ [يوسف: ١١١].

فتصحيح مسيرة الأنبياء على مر التاريخ البشري، وإظهار الحقائق التي طمسها المحرفون من أهم أسباب سوق القصة القرآنية؛ لأنهم جميعًا رسل الله، والإساءة لأحدهم إساءة إلى الذي أرسلهم، لذا وجب تنزيههم والذب عنهم جميعًا، ومن عقيدتنا الانمان بهم جميعًا، وعدم الكفر بأحدهم.

أ- ومن ذلك تصحيح القول في عيسى بانه عبد الله ورسوله، وليس إلها ولا ابن الله ولا ثالث ثلاثة، وقد أشار القرآن الكريم إلى هذا بصراحة لا غموض فيها وبوضوح لا شك فيه، ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ لَقَدْ كَفَرَ النَّذِينَ قَالُوا إِنَّ اللَّهَ هُوَ الْمَسِيحُ ابْنُ مَرْدَمَ. ﴾ [المائدة: ٧٧].

وقال تعالى: ﴿ لَقَدْ كَفَرَ الَّذِينَ قَالُوا إِنَّ اللَّهُ ثَالثُ ثَلاَثَةَ وَمَا مِنْ إِلَهُ إِلَّا إِلَهُ وَاحِدٌ وَإِنْ لَمْ يَنْتَهُوا عَمَّا يَقُولُونَ لَيَمَسِّنُّ النَّذِينَ كَفَرُوا مِنْهُمْ عَذَابٌ اليمُ (٧٣) أَفَلاَ يَتُوبُونَ إِلَى اللَّهِ وَيَسِنْتَغُفِرُونَهُ وَاللَّهُ عَفُورُ رَحِيمُ ﴾ [المائدة: ٣٧ - ٧٤].

انظر إلى رحمة الله في ثنايا الآيات مع مقولتهم الشنيعة في المسيح والتي يستحق من مات عليها العذاب الآليم في جهنم، فإن الله الرحيم فتح لهم باب التوبة؛ فإن رجعوا عن ضلالهم قبل أن يموتوا قبل الله منهم، وغفر لهم؛ لأنه غفور رحيم.

والحقيقة التي يجب أن يسلِّم بها الجميع هي:

هُ مَا الْمَسِيِّحُ اَبْنُ مَرْيَمَ إِلاَّ رَسُولُ قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلهِ الرُّسُلُ وَأُمُّهُ صِدِيقَةٌ كَانَا يَاْكُلاَنِ الطُّعَامَ ﴾ قَبْله الرُّسُلُ وَأُمُّهُ صِدِيقَةٌ كَانَا يَاْكُلاَنِ الطُّعَامَ ﴾ [المائدَة: ٧٠].

وهـذا هـو الحق والـعدل الـوسط بـين إفراط النصارى وتفريط اليهود في عيسى عليه السلام وأمّه عليه السلام، ولذلك دعا القرآن أهل الكتاب جميعًا لترك الغلو والتفريط والدخول في دين الله الحق، قال تعالى: ﴿يَا أَهْلُ الْكِتَابِ لاَ تَغْلُوا في دين الله ولاَ تَقُولُوا عَلَى الله إلاَّ الْحَقُ إِنَّمَا الْمَسيحُ عيسَى البُنُ مَرْيَمَ رَسُولُ الله وَكَلمَتُهُ أَلْقَاهَا إِلَى مَرْيَمَ وَرُوحُ مِنْهُ فَآمِنُوا بِالله وَرَسُله ولاَ تَقُولُوا ثَلاَثَةُ النَّتَهُوا لَمُ مَنْ مَرْيَمَ وَرُوحُ مَنْ لَكُونَ الله وَرُسُله ولاَ تَقُولُوا ثَلاَثَةُ النَّتَهُوا لَهُ مَا في السِّمَاوَات وَمَا في الأرْض وكَفَى بِالله وَكِيلاً ﴾ [النساء: ٧١]، فهذا النص القرآني في غاية الوضوح إذا أخذ كاملاً، لكن الذين في قلوبهم مرض ياخذون بعض الكلمات منه، ويتركون بدايته ونهايته ووسطه، ﴿أَفَتُوْمِئُونَ بِبَعْضٍ الْكِتَابِ وَتَكُورُونَ بِبَعْضٍ ﴾؟

ب- وكما أوضح القرآن الحقيقة كاملة في المسيح، كذلك في أمّه هي واضحة، فمريم عليها السلام صديقة برق طاهرة، اصطفاها الله وطهرها، واصطفاها على نساء العالمين، وليست كما رماها اليهود بكل نقيصة، ولا كما غالى فيها النصارى، فهي كما وصفها الله على لسان ملائكته الكرام: ﴿وَإِذْ قَالَت الْمَلاَئِكَةُ يَا مَرْيُمُ إِنَّ اللَّهُ اصْطَفَاك وَطَهَّرك وَاصْطَفَاك عَلَى نساء الْعَالَمينَ (٤٢) يَا مَرْيُمُ اقْتُتي لِرَبِك وَاسْجُدِي وَارْكَعِي وَارْكَعِي وَارْكَعِي وَارْكَعِي وَارْكَعِي

هذا ما تيسر إيراده في هذه العجالة، والله -سبحانه - اسال أن يكون فيه تذكرة وعبرة لأولي الألباب، والله يقول الحق ويهدي السبيل. والحمد لله رب العالمين.

### 🐽 انا لله وانا البه راجعون 🐽

توفي الشبيخ محمد سيد شبهة، رئيس فرع الكونيسية بالجيزة، وعضو بمجلس إدارة المركزُ العام، سابقًا، وذلك غرة شوال١٤٣١هـ.

والشيخ محمد سيد شهبة - رحمه الله - من أوائل من التفوا حول مؤسسي الدعوة بالجيزة، وكان من دعاة الجماعة ومحبيها.

رحمه الله رحمة واسعة، وجزاه الله خير الجزاء.

الامين العام: احمد يوسف عبدالمجيد

### وه اشهار فروع وه

تم بحمد الله تعالى إشهار الفروع التالية:

فرع جماعة أنصار السنة المحمدية بوردان، تحت رقم (٣٦٨٢) بتاريخ ٢٨ / ٩ / ٢٠١٠م.

٧- فرع جماعة أنصار السنة المحمدية - الودي - الصف - حلوان، تحت رقم (٨٨٧) بتاريخ ٢٤ /

-27.1. / A

النوحيد ذو القعدة ١٤٣١ هـ

(G) (G)

### من أخبار الجماعة

### 

المد السياب سوق القصة القرائمة المدون والمدون المدون المدال المدون المدال المدال المدال المدون عيسي

### المومر ذلك تصحيح القول البرائد المناطقة "كُونْ عَلَيْهُ مَا يَعْمَا اللَّهُ فِي الْأَرْضِ وَعَلَى بِاللَّهُ الله ورسولة، وليس إلها ولا أبر الله ولا تأثير الأناف المربعة إلى المساور (لا) شهدا القبور الله أن أم أمامة

إن التعريف برسالة الإسلام، وما اشتملت عليه من الرحمة للعالمين، والتعريف بشخص النبي ، وإبراز جوانب الرحمة في سيرته، والدفاع عنه بالأسلوب الصحيح المرتكز على الدليل الشرعي والعقلي، وإبراز الجوانب المثالية في سيرته ، وتصحيح المفاهيم الخاطئة، والرد على الشبهات المثارة حوله ، أو حول دعوته، وكذلك معالم الرحمة في سيرة المصطفى ، وفي شريعته، ودراسة أراء الكتاب غير المسلمين فيه؛ بهدف تقويمها، والرد عليها، وبيان حقوقه ، ووسائل الدفاع عنه، بدون غلو ولا جفاء، وإظهار جهود السلف الصالح في الدفاع عنه، ووظيفة الإعلام والتقدم التقني في إبراز جوانب الرحمة في سيرته وشريعته.

كل ذلك من أهداف المؤتمر الدولي المنعقد حالياً حتى أثناء كتابة هذه السطور في المملكة العربية السعودية تحت عنوان: «نبي الرحمة محمد ﷺ» والذي تنظمه الجمعية العلمية السعودية للسنة وعلومها في جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية بالرياض، تحت رعاية خادم الحرمين الشريفين الملك عبدالله بن عبدالعزيز بن سعود.

ويأتي المؤتمر لمواجهة الباطل بالحق، وتوضيح سيرة الرسول الأمين محمد والعالم أجمع، فإن ذلك من أكد حقوق النبي والتعلم، وأعظم حق علينا هو الإيمان به والتعلم، وأن نقدم سنته وأن نعمل بها، وأن نقبل أوامره ونواهيه، وأن نحكم سنته ونتحاكم إليها، وأن ننشر سنته الفعلية والقولية، وأن ندافع عنه ونرد كيد الحاقدين.

هذا ويشارك في المؤتمر من علماء أنصار السنة المحمدية بمصر كلٌ من: الرئيس العام د. عبد الله شاكر الجنيدي، ونائبه د. عبدالعظيم بدوي، المشرف العام على مجلة التوحيد.

ويشارك الرئيس العام ببحث بعنوان: «معالم الرحمة في علاقة النبي ﷺ بأسرته»، وقد تم تحويل البحث إلى ورقة عمل في المؤتمر.

كما يشارك د. عبد العظيم بدوي ببحث بعنوان: «جهود أنصار السنة دفاعًا عن النبي ﷺ»، وذلك من منطلق التعريف بجهود المؤسسات والجمعيات الدعوية في الدفاع عن النبي ﷺ.

ومجلة التوحيد الناطقة بلسان جماعة أنصار السنة المحمدية تتمنى للمؤتمر والقائمين عليه النجاح والتوفيق، في الوصول الأهداف والغايات المثلى في الدفاع عن النبي وصحابته؛ تحقيقًا للغرض الذي يُعقد من أجله المؤتمر، وقُق الله الجميع إلى ما يحب ويرضى. ونسلم على المعوث رحمة للعالمن.

النوحيد العدد ٢٦٧ السنة التاسعة والثلاثون



بالمشاركة بجزء من مالك ومن الزكوات أو الصدقـات لنشـر التوحيد من خـلال المشاركة في الأعمال التالية:

> طُباعة كتيب يوزع مع مجلة التوحيد مجاناً و تتكلف النسخة خمسة وسبعين قرشاً.. يطبع من كل كتيب مائة وخمسون ألف نسخة.

تُشر تراث الجماعة من خلال طبع المجلة وتجليد أعداد السنة في مجلد واحد وذلك لعمل كرتونة كاملة ٣٨ سنة من المجلة.

دعم مشروع المليون نسخة من مجلة التوحيد - نسخة من المجلة لكل خطيب من خطباء الأوقاف والأزهر تصله على عنوانه.

فعن بانقطال كم .. يمكنكم المشاركة ودعم ذلك بعمل حوالة أو شيك مصرفي على بنك فيصل الإسلامي. .. فرع القاهرة حساب رقم ١٩١٥٩٠ باسم مجلة التوحيد.



Upload by: altawhedmag.com