

# 

# صّا ال صاال صا ملدان طامية االمتياز

حماعة أنصار السنة المحمدية السنة التاسعة والثلاثون العدد ٢٦٦ شيوال ١٤٣١ هـ

#### رئيس مجلس الإدارة

د. عبدالله شاکر

#### المشرف العسام

د. عبدالعظيم بدوي

#### اللجنة العلمية

زكريا حسيني محمد حمال عبدالرحمن معاوية محمد هيكل

# المركز العام

ماتف: ۲۷۹۱۰۲۲ - ۲۵۹۱۴۲۲ موقع المركز العام:

WWW.ELSONNA.COM

#### 🗾 ثمين النسخة

مصر ١٥٠ قرشاً، السعودية ٦ ريالات، الأمارات ٦ دراهم، الكويت ٥٠٠ فلس، المغرب دولار أمريكي، الأردن ٥٠٠ فلس، قطر ٦ ريالات، عمان نصف ريال عمانی، أمريكا ٢ دولار، أوروبا ٢ يورو

#### الاشتراك السنوي

١. في الداخل ٢٥ جنيها (بحوالة بريدية داخلية باسم مجلة التوحيد - على مكتب ىرىد عابدين).

١. ١ الخارج ٢٠ دولارا أو ٧٥ ريالا سعوديا أو ما يعادلهما.

ترسل القيمة بسويفت أو بحوالة بنكية أو شيك على بنك فيصل الإسلامي - فرع القاهرة - باسم مجلة التوحيد - أنصار السنة (حساب رقم / ١٩١٥٩٠).

م. دار الجمهورية للصحافة

# "السرام علاكم"

#### اذا لم يكن الأزهر سلفتا، فماذا يكون 19

يتميز المصربون في عمومهم بالطبية والعاطفة، فمن عاملهم بالمعروف وألان لهم الجانب، وخفض لهم الجناح؛ كسب ودُدُّهم، ونفذ إلى أعماق قلوسهم، وفاز يحيهم، إلا أن المصرى في نفس الوقت عنيد جدًا، خاصة إذا رأى من مستهن مه، في وقت هو مثقل فيه بالهموم وحرارة

وإذا كان رينا سيحانه وتعالى قد أمر بمحادلة أهل الكتاب - اليهود والنصاري - بالتي هي أحسن، فبالأوُّلي أن يكون أمْرُه بشئان المسلمين هو قوله: ﴿ وَاخْفضْ

جَنَاحَكَ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [الحجر: ٨٨].

وكل اختلاف سين المسلمين تسوده روح الأخوة، وبغمره خفض الحناح؛ ستكون ثمرته جمع الشمل وزيادة الألفة بينهم، ولو يقى الخلاف قائمًا.

أما أن يصور الإعلام المغرض أنه لا بد من اصطدام الأزهر – الـذي هـو مؤسسة سلفية كابرًا عن كابر – بالسلفيين ليستعيد الأزهر هيئة، فالهيئة لا تأتي بالعُنف والاصطدام، وإنما تأتى بالرفق والاحترام، والدعوة إلى الله بالحكمة والموعظة الحسنة والإحسان، وإلا فالخلاف لن بنتهي بحال، وستكون العاقبة إلى وسال، وسيكون دور الإعلاميين المغرضين في أحسن أحوالهم حينئذ؛ كدور من جاء ليكحلها فأعماها!!

التحصرين





#### رئيس التحرير

# جمال سعد حاتم

#### مديرالتحريرالفني

# حسن عطا القراط

#### سكرتير التحرير

مصطفى خليل أبو المعاطي

#### التنفيد الفني

أحمد إبراهيم صوابي



شقدم للقارئ كرتونة كاملة تحتوی علی ۳۸ مجلدا من مجلدات محلة التوحيد عن ٢٨ سنة كاملة ٧٠٠ جنيها للأفراد والهيشات والمؤسسات داخل مصر و ۲۵۰ دو لارا خارج مصر شاملة سعر الشحق

#### البريد الإلكشروني

MGTAWHEED@HOTMAIL.COM

رئيس التحرير

GSHATEM@HOTMAIL.COM التوزيع والاشتراكات

SEE2070@HOTMAIL.COM

موقع المجلة على الانترنت:

WWW.ALTAWHED.COM

٨ شارع قولة - عابدين - القاهرة TYAT-777: WSLD - TYATTOIV. J

فسم التوريع والاشتر اكات

- FOSO1 PTT

مؤسسة الأهرام

وفروع انصار السنة الحمدية

# فور هذا العدد"

the and the hallow offends and head

What Wine We will be to be a first

- افتتاحية العدد: بقلم الرئيس العام ٢ كلمة التحرير: بقلم رئيس التحرير صوى الاسلام: بقلم د. عبد العظيم بدوى ٩
- الاقت صناد الإشلامي: د. على السالوس ١٤
- زكاة الفطر: زكريا حسيني محمد ١٧
- درر البحار: على حشيش ٢١
- ساب الفقه: د. حمدي طه ۲۳
- الاستعانة بالله: د. جمال المركبي ٢٦
- دراسات شرعت: متولى السراحطي
- عصمة الأئمة عند الشبيعة : أسامة سليمان ٣٤
- واحدة التوحيد: علاء خضس ٣٦
- تقوى الله تنفع اصحابها صلاح نجيب الدق ٣٨
- الموانع من إنفاذ الوعيد: محمد رزق ساطور ٢٠ التلبينة واهمية الشعير لصحة الإنسان:
  - <u>سعدد محمد عامر</u>
- صيام الست من شوال احكام وفضائل: أيمن دياب ٤٦
- ساب الأسرة: جمال عبد السرحمن ٥٠
- تحذير الداعية من القصص الواهية: على حشيش ٥٣
- باب الفت الوى ٧٥
- سان أنصار السنة عن وقت صلاة الفجر ٦٠
- محسطات الأعمال: عدده أحمد الأقرع ٢٣
- وقفات مع رحيل رمضان: عبد العزيز مصطفى الشامي ٦٥ القصية في كتاب الله: عبد الرزاق السبيد عبد 19
- اخت ار الحدد ١٥ اعد ١٥ ٧٧
- HELLIAN HEN ROLL SO ME ! ( 1987) Later that the property of a limited of the property

القصي في عبراته الشاهي الخام الكامل في العصرة





لا تخلو منها مكتبة ويحتاج اليها كل بيت

Charles and the little factor for the little control of the little

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على الشرف الأنبياء والمرسلين، نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين، أما بعدُ:

فَلقد أشرت في اللقاء السابق أن الإسراء بالنبي إلى المسجد الأقصى كان بمثابة إعلان عام أمام الأنبياء والمرسلين أن المسجد الأقصى للمسلمين، وقد بشئر النبي في أمته في حياته بفتح بيت المقدس، كما في البخاري وغيره من حديث عوف بن مالك الأشجعي رضي الله عنه قال: «أتيتُ النبي في غزوة تبوك وهو في قبة من أدَم، فقال: اعْدُدُ ستًا بين يَدِي الساعة: مَوْتي، ثم فَتحُ بيت المقدس، ثم مُوْتَانُ يَاحُدُ فيكُم كَقُعَاصِ الغنم، ثم استَقاضَةُ الله حتى يُعطى الرجلُ مائةً دينار فَيَظلُ ساخطًا، ثم فتنة لا يبقى بيتُ من العرب إلا دخلته، ثم هدنة ثم فتتُ بينكم وبين بني الأصفر؛ فَيَعْدرُونَ، فياتونَكُم تحتَ تُمَانِينَ غايةً [أي راية]، تحتَ كُلُ غاية إثنا تحتَ كُلُ غاية إثنا

وقد ورد أن عوف بن مالك قال لمعاذ في طاعون عمواس: إن رسول الله ﷺ قال لي: اعدد ستًا بين يدي الساعة، فقد وقع منهن ثلاث؛ يعني موته ﷺ، وفتح

بيت المقدس، والطاعون، قال: وبقي ثلاث، فقال له معاذ: إن لهذا أهلاً». [فتح الباري لابن حجر ٦ / ٢٧٩].

عَشير الغًا». [البخاري: ح١٧٦].

وقد اهتم النبي في بفتح بلاد الشام، وفيها بيت المقدس، في حياته في ، ففي العام الثامن من الهجرة بعث النبي في جيشًا إلى بلاد الشام قوامه ثلاثة آلاف مقاتل في غزوة عُرفت بغزوة مؤتة، واستعمل على الجيش زيد بن حارثة، وقال: إن أصيب زيد فجعفر بن أبي طالب على الناس، فإن أصيب جعفر فعبد الله بن رواحة، وقد واجه هؤلاء القادة ومن معهم جيشًا جهزه هرقل قوامه مائة الف، وقد انضم إليهم مائة الف أخرى من قبائل لخم وجذام وبلقين وغيرهم، وقد دفع ذلك العدد الكبير أن يراجع المسلمين أمرهم، وقالوا: نكتب لرسول الله في نخبره بعدد عدونا، فإما أن يمدنا بالرجال، ويأمرنا بأمر فنمضي له، غير أن عبد الله بن



# و الإسراء بالنبي على إلى المسجد الأقصى كان بمثابة إعلان عام أمام الأنبياء والمرسلين أن المسجد الأقصى للمسلمين، وقد بشر النبي على أمسته في حسيساته بسفت حسيت المسلمين أن

رواحة رضي الله عنه شجُّعهم ورغَّبهم في خوض المعركة مشيرًا بانهم على خير في جميع أحوالهم، إما النصر وإما الشهادة، فانطلقوا واستشهد القادة الثلاثة رضي الله عنهم، وآلت القيادة إلى خالد بن الوليد رضي الله عنه، فانسحب بالجيش انسحابًا موفقًا. [البداية والنهاية لابن كثير ٤/ ٢٤٣].

وفي شهر رجب من العام التاسع للهجرة عزم رسول الله على قتال الروم في بالاد الشام وتحت أيديهم المسجد الأقصى، وهم أكبر قوة عسكرية ظهرت على وجه الأرض في ذلك الزمان، وقد تعرضوا للمسلمين بالأذى من غير مبرر، وقتلوا الحارث بن عمير الأزدي سفير رسول الله الله إلى عظيم بصرى، كما كانوا يعدون للقيام بغزوة حاسمة ضد المسلمين، وعندئذ قرر النبي ملاقاة هذا العدوان الظالم، وقتال الروم ليس صدامًا مع قبيلة محدودة العدد والعدّة، بل هو كفاح مرير مع دولة تملك موارد كثيرة من الرجال والأموال، وقد حث النبي المسلمين أن يتجهزوا للقتال، وأن يبذلوا الأموال في سبيل الله ففعلوا، وخرجوا في جمع كبير لم يسبق له نظير قط حيث كان عددهم ثلاثين ألف مقاتل، ولما وصل الجيش إلى تبوك لم يجدوا الإعدائهم أثرًا؛ لانهم لما سمعوا بزحف رسول الله المها أخذهم الرعب، فلم يجترئوا على التقدم واللقاء، بل تفرقوا في البلاد في داخل حدودهم، ورجع الجيش الإسلامي من تبوك في عزة ونصر، وكانت هذه الغزوة أخر غزواته ...

وبعد أن عاد النبي على من حجة الوداع أمر المسلمين بالتهيؤ مرة أخرى لغزو معاقل الروم في أرض الشام. وأمر على الجيش أسامة بن زيد حبّه وابن حبّه، وانطلق أسامة بالجيش وعسكر في ضواحي المدينة، وتوفي النبي والجيش هناك، ولما بويع للصديق - رضي الله عنه - بالخلافة أنفذ بعث أسامة، مع أنه قيل له: توجه هؤلاء إلى الروم وقد ارتدت العرب حول المدينة؛ فقال: والله الذي لا إله غيره لو ظننت أن السباع تخطفني لأنفذت بعث أسامة كما أمر رسول الله الله البداية والنهائة 1 / ٣٠٨ - ٣٠٩].

وكان خروج الجيش في ذلك الوقت من توفيق الله لأبي بكر رضي الله عنه، وكان فيه من المصالح الكثيرة للمسلمين، ويكفي أنهم كانوا لا يمرون بحي من أحياء العرب إلا أرعبوا منهم، وقالوا: ما خرج هؤلاء من قوم إلا وبهم مُنعة شديدة، واستمر الصديق رضي الله عنه في بعث الجيوش لبلاد الشام ليستنقذها من أعداء الله؛ اقتداء في ذلك برسول الله الذي جمع المسلمين في حياته لغزو الشاه.

قال ابن كثير رحمه الله في حوادث سنة ثلاث عشرة من الهجرة النبوية: «استهلت هذه السنة والصديق عازم على جمع الجنود ليبعثهم إلى الشام، وذلك بعد مرجعه من الحج عملاً بقوله تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا الدِّينَ آمَنُوا قَاتِلُوا الدِّينَ يَلُونَكُمْ مِنَ الْكُفَّارِ وَلْيَجِدُوا فِيكُمْ غَلْظَةً وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهُ مَعَ الْمُتَّقِينَ ﴾، وقد بعث أبو بكر رضي الله عنه عمرو بن العاص ومعه جند آخر إلى فلسطين، ومضى عمرو حتى نزل العرمات من أرض الشام. [البداية والنهاية لابن كثير ٧ / ٣].

وفي سنة خمس عشرة من الهجرة كتب عمر بن الخطاب رضي الله عنه إلى عمرو بن العاص بالمسير إلى إيليا (اسم مدينة بيت المقدس). [معجم البلدان ١ / ٢٣٣]، فسار إليها، وواجه أهلها، ووقعت

النوحيد شــوال ١٤٣١هـ

مواجهة قوية بين الفريقين، دفعت عمرو بن العاص إلى أن يكتب إلى أمير المؤمنين كتابًا يطلب منه فيه أن يمده بالجيوش، وقال له: «إني أعالج حربًا كؤودًا (شديدة صعبة) صدومًا، وبالادًا ادخرت لك، فرأيك. فلما وصل الكتاب إلى عمر علم أن عمرًا لم يقل ذلك إلا لأمر علمه، فعزم عمر على الدخول إلى الشام لفتح بيت المقدس». [المرجع السابق: ٧/ ٥٦].

كما حاصر أمين هذه الأمة أبو عبيدة بن الجراح فلسطين، وذكر ابن جرير ذلك فقال: إن أبا عبيدة لم فرغ من دمشق كتب إلى أهل إيليا يدعوهم إلى الله وإلى الإسلام، أو يبذلون الجزية أو يؤذنون بحرب، فأبوا أن يجيبوا إلى ما دعاهم إليه، فركب إليهم في جنوده واستخلف على دمشق سعيد بن زيد، ثم حاصر بيت المقدس وضيق عليهم حتى أجابوا إلى الصلح بشرط أن يقدم إليهم أمير المؤمنين عمر بن الخطاب، فكتب إليه أبو عبيدة بذلك فاستشار عمر الناس في ذلك، فأشار عثمان بن عفان بأن لا يركب إليهم ليكون أحقر لهم وأرغم لأنوفهم، وأشار على بن أبي طالب بالمسير إليهم ليكون أخف وطأة على المسلمين في حصارهم بينهم، فهوي ما قال على ولم يهو ما قال عثمان، وسار بالجيوش نحوهم، وأستخلف على بن أبى طالب على بن أبى طالب على بن أبى طالب على بن أبى طالب على المدينة.

ويذكر المؤرخون أن عمر رضي الله عنه ركب من المدينة على فرس ليسرع السير، وفي طريقه مرً على الجابية فنزل بها وخطب فيها خطبة طويلة بليغة منها: «أيها الناس، أصلحوا سرائركم تصلح علانيتكم، واعملوا الخرتكم تكفوا أمر دنياكم، واعلموا أن رجلاً ليس بينه وبين آدم أب حي ولا بينه وبين الله هوادة، فمن أراد لُحْبُ (طريق) وجه الجنة فليلزم الجماعة؛ فإن الشيطان مع الواحد وهو من الاثنين أبعد، ولا يخلون أحدكم بامراة فإن الشيطان ثالثهما، ومن سرته حسنته وساعته سيئته فهو مؤمن».

ثم سار بعد ذلك متوجها إلى بيت المقدس، وصالح النصارى هناك، واشترط عليهم إجلاء الروم إلى ثلاث، ثم دخلها من الباب الذي دخل منه رسول الله في ليلة الإسراء، ثم صلى تحية المسجد، وصلى بالمسلمين في صلاة الغداة من الغد، فقرأ في الأولى بسورة (ص)، وسجد فيها والمسلمون معه، وفي الثانية بسورة بني إسرائيل، وهكذا فتح الله بيت المقدس للمسلمين على يد أمير المؤمنين عمر بن الخطاب الذي سار إليه في موكب وهو في غاية التواضع لله، وحرر الإقصى من أعداء الله، ومن يومئذ حكم المسلمون هناك.

وشهدت أرض فلسطين كثيراً من الصحابة ممن أقاموا بها أو ماتوا بأرضها، أو مروا بها وهم من أعيان الأمة رضي الله عنهم، ومن هؤلاء: عمر بن الخطاب، وأبو الدرداء، وسعد بن أبي وقاص، وسعيد بن زيد، وعمرو بن العاص وابنه عبد الله، وعبد الله بن سلام، وخالد بن الوليد، ومعاوية بن أبي سفيان، وعبادة بن الصامت الذي مات ودفن بها، وأبو ريحانة مولى رسول الله ، سكن بيت المقدس، وكان يقضي في المسجد الأقصى، وتميم بن أوس الداري، وكان أميراً على بيت المقدس، وغير هؤلاء كثير.

وقد سعد ونعم بالفتح العمري لبيت المقدس المسلمون، وأصبحت هذه الديار ديار إسلام يُذكر فيها الله ويُعبد ويُوحد سبحانه وتعالى، إلى أن استحكمت الغفلة بالمسلمين وتملك أمرهم العبيديون، وكانوا أهل بدع وضلال وخيانة، فاستولى الكفرة على بيت المقدس – القبلة الأولى للمسلمين – وذلك في ضحى يوم الجمعة لسبع بقين من شبعان سنة ثنتين وتسعين وأربعمائة، ثم استعاده المسلمون مرة أخرى بعد أن أفاقوا من غفلتهم على يد صلاح الدين، واليوم تدنسه اليهود ويعبثون فيه، ويذيقون إخواننا في فلسطين ألوانًا متعددة من العذاب، فهل من عودة صادقة إلى الله حتى بعود الأقصى من جديد؟!

إن الأمة الإسلامية اليوم لديها القدرة على استعادة المسجد الأقصى، ولكن بقوة الإيمان واليقين، والاعتماد على الله عز وجل، وبذل النفس والمال في سبيله، ولا بد من جمع الكلمة على التوحيد لتوحد الصفوف، وصدق الله إذ يقول: ﴿إِنْ تُنْصُرُوا اللّهُ يَنْصُرُكُمْ وَيُثَبُّتُ أَقْدَامُكُمْ ﴾ [محمد: ٧].

وارجو من الله جل في علاه واتوسل إليه أن يوفق الأمة الإسلامية إلى فتح جديد للأقصى المبارك، وعندئذ سنفرح بنصر الله، وما ذلك على الله بعزيز. ﴿وَاللَّهُ غَالِبٌ عَلَى أَمْرِهِ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لاَ

وفي سنت شدس عابرة من الشجرة خلب عدر بن الشطاب رغبي الله عنه ١٥[٢١:فسوي] ﴿ نَوْمُلُعْدِ

والجمد الله ويلما (اسم مدينة بيت المقدس) (محجم الهلدان ١ / ٢٠٠) اسمار المزيد العالم بمكال

الحمد لله أعظمَ للمتقين أجورهم، وأفاض عليهم أيام صومهم وعيدهم، وشرح بالهدى والخيرات صدورهم، وقُق عباده المخلصين للطاعات وأعان، والصلاة والسلام على من علم أحكام الدين وأبان، أما

قالدنيا سريعة الزوال، وشنيكة الارتحال، وزوال بعضها مؤذنُ بزوال جميعها، ورمضان موسم للرجوع الله والندم على التقريط، وما مضى من سبئ الأعمال، والعزم على استدراك ما قات، فاحفظوا صومكم من الكذب والغيم على استدراك ما قات، فاحفظوا صومكم من الكذب والغيبة والرفث والقسوق، وطهروا قلوبكم من الحسد والحقد والضغائن، واجتهدوا في طاعة ربكم، واحذروا ضبياع ازمانكم في اللهو والمحرمات، فقد استروحنا في الأيام الماضية نسمات موسم من مواسم الخيرات، فهنيئًا للمحسن المفلح بالقبول والفوز والغفران، وحريً بالمسيء أن يُعزَّى على الحرمان، وعليه أن يتدارك ما قات قبل الممات: ﴿ يَوْمُ لاَ يَنْفَعُ مَالٌ وَلاَ بَنُونَ (٨٨) إلاَّ مَنْ أَتَى اللهُ يقلُب سَليم ﴾ [الشعراء: ٨٨ - ٩٨].

استقبال العيد... ووداع رمضان

ونحن نُودًع شهر رمضان الذي كان ميدانًا يتنافس فيه المتنافسون، ويتسابق فيه المتسابقون، ويحسن فيه المحسنون، تروضت فيه المنفوس على الفضيلة، وتربت فيه على الكرامة، وترفعت عن الرئيلة، وتعالت عن الخطيئة، واكتسبت فيه كل هدى ورشاد، فكسب من كسب، وفار من فاز، ومسكين ذاك الذي ادرك هذا الشهر ولم يظفر من مغانمه بشيء، ما حجبه إلاً الإهمال والكسل، والتسويف وعدم التوفيق وطول الأمل.

ترحل شهر الصبر والهفاه وانصرها واختص بالفور في الجنات من خدما وأصْبِحَ الغَافِلُ المَسْكِينُ مُئْكَسِرًا مثّلي، فَيَا وَيْحَه، يَا عَظَم ما حُرْمَا مَنْ فَاتَهُ النزرعُ في وقت البَنار قيما تراه بحصد إلاً الهم والنَّدَامَا

والعيد موسم الفرح والسرور، وأفراح المؤمنين وسرورهم في الدنيا إنما هو بمولاهم، إذا فازوا بإكمال طاعته، وحازوا ثواب أعمالهم بوثوقهم بوعْده لهم، قال تعالى: ﴿قُلْ بِفَضْلِ اللَّهِ وَبِرَحْمَتِهِ فَبِذَلِكَ فَلْيَفْرَحُوا هُو خَيْرٌ

ممَّا يَجْمَعُونَ ﴾ [يونس: ٥٨].

وثحن في انتظار عيد الفطر المبارك بعد أيام قلائل؛ قَانِنا إيدَانًا باستقبال العيد تُعرِّج على بعض أحكام هذا

ا معل المافية ابن حدر رحيا المالية ا ن اشتخطه الشرعتي ٢٤٥١ Salah Si Mandila Bay Da. رئس التحرب GSHATEM@YAHOO.COM

النوحيد شوال ١٤٣١هـ

والله أكبر، الله أكبر وأجل، الله أكبر على ما هدانا». [رواه البيهقي ١ / ٢٢٧ وصححه الإلباني].

ولقد خالف كثير من عامة المسلمين هذا الذكر الوارد عن السلف باذكار وزيادات وأشياء لا أصل لها، مما جعل الحافظ ابن حجر رحمه الله يقول: «وقد أحدث في هذا الزمان زيادةً في ذلك لا أصل لها».[فتح الباري ٣/ ٣٩١].

#### ثانيا: الفطرقبل الذهاب للمصلي:

فعن أنس رضي الله عنه قال: كان رسول الله ﷺ لا يغدو يوم الفطر حتى يأكل تمرات. [البخاري ٩٥٣].

وعن بُريدة رضي الله عنه قال: كان النبي الله يخرج يوم الفطر حتى يطعم، ويوم النحر لا يأكل حتى يرجع فيأكل من أضحيته. [الترمذي ٤٢٥ وابن ماجه وصححه الالباني].

#### ثالثًا:القسل قبل صلاة العيد:

فعن نافع: أن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما كان يغتسل يوم الفطر قبل أن يغدو إلى المصلى. [رواه ماك بإسناد صحيح].

وقال ابن قدامة: «يُستحب أن يتطهر بالغسل للعيد، وكان ابن عمر يغتسل يوم الفطر»، وروي ذلك عن علي رضي الله عنه، وبه قال علقمة وعروة وعطاء والشعبي وقتادة وغيرهم. وأما الذي رُويَ عن رسول الله ﷺ في ذلك فهو ضعيف.

#### رابعًا: حكم صلاة العيدين ووقتها:

وصلاة العيد لا يُصلَّى قبلها ولا بعدها، فعن ابن عباس: أن النبي ﷺ كان يصلي يوم الفطر ركعتين لم يصلُّ قبلهما ولا بعدهما. [مسلم ٨٨٤].

وقال ابن القيم: "ولم يكن النبي ولا أصحابه يصلون إذا انتهوا إلى المصلى قبل الصلاة ولا بعدها". [زاد المعاد 1 / ٤٢٥]. وقال الحافظ ابن حجر: "والحاصل أن صلاة العيد لم يثبت لها سُنَةٌ قبلها ولا بعدها، خلافًا لمن قاسها على الجمعة". [فتح الباري 1 / ٤١٨].



الغيد وأدابه مع التنبيه على بعض البدع والمخالفات التي تقع فيه؛ فنقول وبالله تعالى التوفيق: مسلما

#### و أحكام العيد وآدابه وو أولاً: التكبيريوم العيد:

يُشرع التكبير من غروب الشمس ليلة العيد إلى صلاة العيد إلى صلاة العيد، قال الله تعالى: ﴿ وَلَـتُكُمُ لُوا الْعَدَةُ وَلَتَكَبُرُوا اللّهُ عَلَى ما هَدَاكُمْ وَلَعَلَكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ ويُستحب للرجال رفع الصوت بالتكبير في الأسواق والدور، والطرق والمساجد، وأماكن تجمع الناس؛ إظهاراً لهذه الشعيرة، وإحياء لها، واقتداء بسلف هذه الأمة.

وقد ثبت أن النبي الله كان يخرج يوم الفطر؛ فيكبر حتى يأتي المصلى، وحتى يقضي الصلاة، فإذا قضى الصلاة قطع التكبير. [رواه ابن أبي شيبة ٢ / ٧٧ وصححه الالباني].

وفي الحديث دلالة على مشروعية ما جرى عليه عمل المسلمين من التكبير جهراً في الطريق إلى مصلًى العيد، وإن كان كثير منهم قد بدءوا يتساهلون في هذه السنة، ويغفلون عنها، حتى كادت تندثر وتختفي، ولا حول ولا قوة إلا الله.

والجهر بالتكبير لا يُشْرَع فيه الاجتماع عليه بصوت واحد كما يفعله البعض، وكذلك كل ذكر يُشْرَع فيه الاجتماع يُشْرَع فيه الاجتماع المذكور، ولنضع نصب أعيثنا دائمًا أن خير الهدي هدي محمد ، وكان ابن مسعود رضي الله عنه يقول: «الله أكبر، الله أكبر، الله أكبر، الله أكبر، لا إله إلا الله،

واقتصروا على بعظامية المحتقع السافي دون سافر

وقتها من ارتفاع الشمس قيد رمح إلى الزوال. وقال ابن القيم: «كان في يؤخر صلاة عيد الفطر، ويُعَجِّلُ صلاة الأضحى». [زاد المعاد ١ / ٤٢٥]. فيسن للإمام أن يؤخر الصلاة قليلا حتى يعطي الفرصة لمن لم يخرج زكاة الفطر أن يخرجها.

كان الله المسلم المسلم المسلم المد في الصلاة من غير أذان ولا إقامة ولا قول: الصلاة جامعة، والسنّة الا يُفعل شيء من ذلك. [زاد المعاد ١ / ٤٢٥]. لما ثبت عن جابر بن سمرة رضي الله عنه قال: «صليت مع رسول الله الله المعيدين غير مَرّة ولا مرتين بغير أذان ولا إقامة». [مسلم ٨٨٨].

وصلاة العيد ركعتان؛ لرواية عمر رضي الله عنه: صلاة السفر ركعتان، وصلاة الأضحى ركعتان، وصلاة الفطر ركعتان تمام غير قصر [ابن ماجه ١٠٦٣، وصححه الالباني].

وتبدأ الركعة الأولى في الصلاة كسائر الصلوات بتكبيرة الإحرام، ثم يُكبِّر فيها سبع تكبيرات، سوى تكبيرة الإحرام، وفي الركعة الثانية خمس تكبيرات، سوى تكبيرة الانتقال. وذلك لما ثبت عن عائشة رضي الله عنها أن رسول الله عنها أن رسول الله عنها أن وفي الثانية والأضحى في الأولى سبع تكبيرات، وفي الثانية خمساً سوى تكبيرتي الركوع. [أبو داود ١١٥١ وصححه الالباني].

ولم يصح عن النبي ﷺ أنه كان يرفع يديه مع تكبيرات العيد، لكن قال ابن القيم: «وكان ابن عمر مع تصريه للاتباع يرفع يديه مع كل تكبيرة» [زاد المعاد ١ / ٤٤٠]. وخير الهدى: هدى محمد ﷺ.

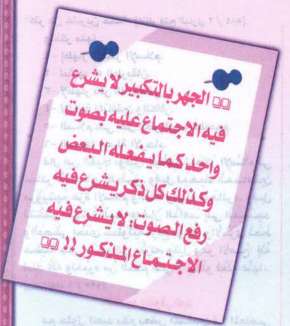
فإذا اتم التكبير أخذ في القراءة بفاتحة الكتاب، ثم يقرأ بعدها: ﴿ قَ وَالْقُرْآنِ الْمُجِيدِ ﴾ في إحدى الركعتين، وفي الأخرى: ﴿ اقْتَرَبَتِ السَّاعَةُ وَانْشَقَ الْقَمَرُ ﴾، وكان ربما قرأ فيهما ﴿ سَبِّحِ اسْمُ رَبَّكُ الْعُلْمَى، و ﴿ هُلْ أَتَاكَ حَدِيثُ الْغَاشِيةَ ﴾.

وصلاة العيد في بأقي هيئاتها كغيرها من الصلوات المعتادة، لا تختلف عنها شيئًا. ومن فاتته صلاة العيد جماعة يصلي ركعتين وحده.

سابعا: الخطبة بعد الصلاة:

والسنئة في الخطبة أن تكون بعد الصلاة، وبوب البخاري في صحيحه: باب الخطبة بعد الصلاة، وعن ابن عباس رضي الله عنهما قال: «شهدتُ العيد مع رسول الله وأبي بكر وعمر وعثمان، رضي الله عنهم، فكلهم كانوا يصلُون قبل الخُطبة».

وعن ابن عمر رضي الله عنهما قال: كان رسول



الله ﷺ، وأبو بكر، وعمر رضي الله عنهما يصلون العيدين قبل الخطية. [البخاري ٩٦٣].

والجلوس لاستماع الخطبة على التخيير؛ لقوله : «إنا نخطب، فمن أحب أن يجلس للخطبة فليجلس، ومن أحبً أن يذهب فليذهب». [أبو داود ١١٥٧ وصححه الإلباني].

#### ثامنا التهنئة بالعيد

ذكر ابن قدامة في «المغني» أن محمد بن زياد قال:
«كنتُ مع أبي أمامة الباهلي رضي الله عنه وغيره
من أصحاب النبي على فكانوا إذا رجعوا من العيد
يقول بعضهم لبعض: «تقبل الله منا ومنك». [رواه
البيهقي في السنن الكبرى ٣/ ٣١٩، وحسنه ابن حجر في
فتح الباري ٣ / ٣٧٢، وحسنه الالباني في تمام المنة ص

وقد سُدُل شيخ الإسلام ابن تيمية عن التهنئة، فأجاب: أما التهنئة يوم العيد بقول بعضهم لبعض إذا لقيه بعد صلاة العيد: «تقبل الله منا ومنكم»، و أحال الله عليكم»، ونحو ذلك، فهذا قد رُوي عن طائفة من الصحابة أنهم كانوا يفعلونه، ورخص فيه الأئمة. اهـ.

وأما قول عامة الناس بعضهم لبعض: «كل عام أنتم بخير» وما أشبهه!! فلا بأس به مع الإتيان بفعل السلف أولاً وعدم تركه.

#### تاسعاً: مخالفة الطريق:

روى جابر رضي الله عنه أن النبي ﷺ إذا كان يوم عيد خالف الطريق. [البخاري ٩٨٦]، وفعله ﷺ تلمس له العلماء حكمًا عديدة، جمع الحافظ منها

أكثر من عشرين حكمة. [انظر فتح الباري ٢ / ٥٨٤]. ونذكر منها:

- ١- إظهار شيعائر الإسلام.
  - ٢- ليشهد له الطريقان.
- ٣- لإظهار ذكر الله تعالى.
- ٤- لإغاظة المنافقين والكفار.
- ٥- السلام على أهل الطريقين وتعليمهم.
  - ٦- الصدقة وصلة الأرحام.

قال أبن القيم: «وُقيلُ: ليُظْهِرُ شَعَائِرُ الإسْلاَم في سَائِرِ الْفَجَاجِ وَالطِّرُقِ، وَقيلَ ليغيظُ الْمُنَافِقَينَ بِرُؤْيَّتَهُمْ عَرْةُ ٱلإِسْلاَم وَأَهْلَهُ، وقَيَامَ شَيْعَائِرِه، وُقيلُ لَتَكُثُرُ شُهَّادَةُ الْبِقَاعِ؛ فَإِنَ الذَّاهِبَ إِلَى الْمُسُجِد وَّالْمُصَلِّى إِحْدَى خُطُّوَتَيَّه تُرُّفَعُ دُرَجَةً، وَالأَخْرَى تَحُطُّ خُطِيئَةً حُتَّى يَرْجِعَ إِلَى مَنْزِلِهِ، وَقَيلَ وَهُوَ الأَصْبَحُ: إِنَّهُ لِذَلِكُ كُلَّهُ وَلِغَيْرِهِ مِنْ الْحُكُمِ ٱلَّتِي لَا يَخْلُو فِعْلُهُ عَنْهَا». [زاد المعاد ١ / ٢٥٥].

#### أخطاء وبدع تقعفي العيد

مع حلول العيد يقع بعض المسلمين في المعاصبي والبدع، وتناسى كثير من الناس أمور دينهم، فتراهم يفعلون المنكرات وهم يحسبون أنهم يحسنون صنعًا!!

ومن أجل ذلك نتعرض لذكر بعض المنكرات والبدع الَّتِي تُرتِّكِ في هذه المناسبة؛ تحذيرًا منها وتنفيرًا، ومن أهم هذه البدع والمخالفات ما بلي: المُّ

## ١- تخصيص يوم العيد لزيارة القبور:

فقد اعتاد كثير من المسلمين الخروج من مصلى العيد إلى المقابر، وتوزيع الحلوى والماكولات والجلوس على المقابر، والاختلاط، والنياحة على الأموات، وغير ذلك من المنكرات الظاهرة. المبيوقي في السام الكاولسكا وبين لا وحسده الل حجر

من المظاهر التي انتشرت في مثل هذه المناسبة: تبرج النساء، وخروجهن إلى الشوارع والمتنزهات وغيرها على صورة لا ترضي الله تعالى، والتبرج محرم في شريعة الله، قال تعالى: ﴿ وَقُرْنَ فِي بِيُوتِكُنُ وَلاَ تَبَرَّجْنَ تَبَرُّجَ الْجَاهِلِيَّةِ الأُولَى وَأَقَمُّنَّ الصَّلَاةَ وَآدِينَ الزُّكَاةَ وَأَطُّعْنَ اللَّهُ وَرَّسُولَهُ ﴾ [الاحزاب: ٣٣].

# من المساهدة المساهدة النبية الأجنبية المساهدة ال

وهذا مما عمت به البلوى، ولم ينج منه إلا من رحم ربى، ومصافحة المرأة الأجنبية محرم لقوله 👟: «لأن يُطعن في رأس أحدكم بمخيط من حديد؛ خير له من أن يمس امرأة لا تحل له» [الطبراني في الكبير ٢٠/ ٢٢١ وصححه الألباني].

# راد الله الما المادة في السجاد المادة في المادة

لقد اعتاد كشير من الناس ترك الصلاة في المسجد بعد رمضان ويوم العيد من غير عدر شرعي،

واقتصروا على صلاة العيد في المصلى دون سائر وقالها من ارتفاع التسسي فيد رمح الرتاعليا

# والمراكبين والمعطف على الفقراء والساكين والمراكبين والمراكبين

يُظهر كثير من الأغنياء وأبنائهم السرور والفرح والإسراف في النفقات، وياكلون المأكولات الشهية أمام الفقراء وأبنائهم، دون أدنى شعور بالعطف أو التعاون، أو مراعاة مشاعر الفقراء، مع أن رسولنا الكريم 🐲 يقول: «لا يؤمن أحدكم حتى يحب الخيه ما يحب لنفسه». [البخاري ١٣]. ساعًا الأون إما يصف علم

# لل والمرام / مسلم ٢- الدخول على النساوية المالي ١٢ هديا ع

وقد حذر رسولنا الكريم 🌞 من الدخول على النساء، فقال: ﴿إِيَّاكُمْ وَالدُّخُولَ عَلَى النِّسَاء، فَقَالَ رَجِلُ مِنْ الأَنْصَارِ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، أَقُرَأَيْتَ الْحَمْوُ، قَالَ: الْحُمُّوُ الْمُوْتُ». [متفق عليه]. المُحَمِّوُ المُموثة عليه].

وعَنْ أُمَيْمَةَ بِنْت رُقَيْقَةَ رضى الله عنها أنَّها قَالَتْ: أَنْيِتُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ في نسوَّةٍ نُبَايِعُهُ، فَقُلْنَا: يَا رَسُولَ اللَّه، نُبَايِعُكَ عَلَى أَنَّ لا نُشْرِكَ بِاللَّهُ شَيْئًا، وَلا نَسْرِقَ وَلا نَزْنَيَ، وَلا تَأْتَى بِبُهْتَانَ نَقْتَرِيه بَيْنَ أَيْدِينَا وَأَرْجُلُنَّا، وَلاَ نُعْصِيكَ فَي مَعْرُوفِ قَالَ: قَالَ فِيمَا اسْتُطَعْتُنُّ وَأَطَعْتُنُّ. قَالَتْ: فَقُلْنَا اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَرْحَمُ بِنَا مِنًا بِأَنْفُسِنَا، هَلُمْ ثُبَايِعِكَ يَا رُسُولَ اللَّهِ. قَالَ رَسُولُ اللَّهُ ﷺ: ۗ إِنِّي لا أُصَافِحُ النِّسَاءُ، إِنَّمَا قُولِي لمائلة أمْرَأَة كَقُولي لامْرَأَة وَاحِدَة» [احمد ٢٧٠٠٨ وصححه الإلباني].

#### أخلاق المسلم في العيد:

إنّ العيد يوم فرح وسرور، يظهر فيه العبد البشر والحبور، ويتجمل بأحسن الملابس مع التمتع بالحلال، والعيد مظهر من مظاهر العبودية لله سبحانه، ياتي تتويجًا لعبادة الصوم التي من أبرز مدلولاتها الولادة الجديدة للمسلم بلا أثام ولا خطايا، وليس من العيد والفرح المحمود التلذذ بالمعاصي والخروج على القيم، وليس من العيد كسر الموازين الاجتماعية والعبث

إن عيد المسلمين لابد أن يكون منضبطًا بقيم الشبرع وأخلاق الإسلام؛ كي لا تتحول الأعياد في مجتمعات المسلمين إلى سهرات محرمة، ورقصات ماجنة، وتضييع لأوقات الصلوات، فتمحو الذنوب اثر الصيام والقيام من النفوس. كحيا تعليه علما المالية

وينبغي للمسلم في هذا اليوم أن يحرص على بر الوالدين، وصلة الأرحام، وزيارة الجيران، وصلة الإحباب والخلان، وتطهير قلبه من الهموم والأحزان والغل، والحرص على سلامة القلب، والتضامن مع إخوانه المسلمين.

اللهم تقبل منا صيامنا، وركوعنا، وسجودنا، وكل عمل صالح نبتغي به وجهك الكريم، اللهم أمين، وصلاة وسلاماً على سيد المرسلين، والحمد لله رب العالمين.



اعداد: د/ عبدالعظیم بدوی

# نائب الرئيس العام

وهو دينُ الأنساء والمرسلين، قال تعالى: ﴿ وَ اثْلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ نُوحِ إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ بَا قَوْمِ إِنْ كَانَ كُبُرُ عَلَيْكُمْ مُقَامِي وَتُذْكيرِي بِآيَاتِ اللَّهِ فَعَلَى اللَّهِ تَوَكُّلْتُ فَأَحْمِعُوا أَمْرُكُمْ وَشُرُكَاءَكُمْ ثُمُّ لاَ يكُنْ أَمْرُكُمْ عَلَىْكُمْ غُمُّةً ثُمُّ اقْضُوا إِلَىُّ وَلاَ تُنْظِرُونِ (٧١) فَإِنْ تَوَلَّيْتُمْ فَمَا سَأَلْتُكُمْ مِنْ أَجْرِ إِنْ أَجْرِيَ إِلاًّ عَلَى اللَّه وَأُمرْتُ أَنْ أَكُونَ مِنَ الْمُسلَمِينَ ﴾ [يونس ٧١-٧٧].

فهذا نوحُ أُولُ رسول بعثه اللهُ إلى أهل الأرض، يُعلنُها صريحة ﴿ وَأُمرْتُ أَنَّ أُكُونَ منَ الْمُسْلِمِينَ ﴾.

وقال تعالى: ﴿وَإِذْ يَرْفَعُ إِيْرَاهِيمُ الْقُواعِدُ مِنَ الْدَيْتِ وَ إِسْمَاعِيلُ رَبُّنَا تَقَيِّلْ مِنَّا إِنَّكَ أَنْتُ السِّمِيعُ الْعَلِيمُ (١٢٧) رَبُّنَا وَاجْعَلْنَا مُسْلِمَيْن لَكَ وَمَنْ ذُرِّيُّتِنَا أُمُّةً مُسْلِمَةً لَكَ وَأَرِنَا مَنَاسِكَنَا وَتُبْ عَلَيْنَا إِنُّكَ أَنْتَ التَّوَّابُ الرَّحِيمُ ﴾ [البقرة: ١٢٧ – ١٢٨].

وهذا هو إبراهيم عليه السلام أيو الأنساء وابنه إسماعيل يعلنانها أيضًا صريحةً ﴿ رَبُّنَا وَاحْعَلْنَا مُسْلِمَنْ لَكَ ﴾ ويسألان الله أن يُعقى الإسلامُ في ذريتهما ﴿ وَمِنْ ذُرِّيَّتِنَا أُمَّةً مُسْلِمَةً لَكَ ﴾، ولذلك وصنّى به إسراهيمُ بنيه ليبقى فيهم، قال تعالى: ﴿ وَوَصَّى بِهَا إِبْرَاهِيمُ بِنِيهِ وَيَعْقُوبُ يَا بَنْيُّ إِنَّ اللَّهُ اصْطُفَى لَكُمُ الدِّينَ فَلاَ تَمُوتُنَّ إِلاَّ وَأَنْتُمْ مُسْلِمُونَ ﴾ [البقرة: ١٣٣]. السال الشهر إما والساسا

الحمد لله رب العالمان سيحانه وتعالى له الحمد الحسن والثناء الحمدل، والصلاة والسلام على المنعوث رحمة للعالمين وعلى آله وصحيه أحمعين، أما يعد:

عن أبي هريرة رضى الله عنه عن النبي 🏙 أنه قال: «إنَّ للإسلام صُوىٌ ومنارًا كَمَنَار الطُّريق، منْهَا أَنْ تُؤْمِنَ بِاللَّهِ وَلاَ تُشْرِكَ بِهِ شَيْئًا، وَ اقَامُ الصَّالَاقِ، وَ إِستَاءُ الـزكاةِ، وصنوْمُ رَمَضَانِ، وحَجُ الْسَنْتِ، والأمرُ بِالْمِعْرُوفِ، والنَّهْيُ عَن الْمِنْكُرِ، وَأَنْ تُسَلِّمُ عَلَى أَهُلكَ إِذَا دَخَلْتَ عَلَيْهِم، وأَنْ تُسَلِّمُ عُلَى الْقَوْمِ إِذًا مَرَرْتَ بِهُمْ، فَمَنْ تَرَكَ مِنْ ذَلِكُ شَيْدًا فَقَد تَرِكَ سَهُمًا مِنَ الإسْلاَم، ومَنْ تَرِكُهُنُّ كُلُّهِنَ فَقَدْ ولِّي الإسْلاَمَ ظَهْرَهِ» [السلسلة الصديدة للإلياني ١٣٣٣ علاه ليوعد ومعالسا وعو

الإسلامُ هو الدِّين الذي رضيه اللهُ لعباده، قال تعالى: ﴿ إِنَّ الدُّينَ عَنْدَ اللَّهُ الإسلامُ ﴾ [ال عمران: ١٩]، وقال: ﴿ الْنَبُومَ أَكُمُلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتْمَمُّتُ عَلَيْكُمْ نَعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الإسْلاَمَ دينًا ﴾ [المائدة: ٣].

وقال تعالى: ﴿وَقَالَ مُوسَى بَا قَوْم إِنْ كُنْتُمْ آمَنْتُمْ بِاللَّهِ فَعَلَيْهِ تَوَكُّلُوا إِنْ كُنْتُمْ مُسْلَمِينَ (٨٤) فَقَالُوا عَلَى اللَّه تَوكُّلْنَا ﴾ [يونس: ٨٤-٨٥]. وهكذا حققوا الشرط وهو الإسلام.

وقال تعالى: ﴿ فَلَمَّا أَحَسُّ عِيسِنَى مِنْهُمُ الْكُفْرَ قَالَ مَنْ أَنْصَارِي إِلَى اللَّه قَالَ الْحَوَارِيُّونَ نَحْنُ أَنْصَارُ اللَّهِ آمَنًا بِاللَّهِ وَاشْبُهَدْ بِأَنَّا مُسْلِمُونَ ﴾ [آل

فلما بعث الله محمدًا ﷺ أمره أيضًا أن يعلنها صريحة: ﴿ قُلْ إِنِّي نُهِيتُ أَنْ أَعْبُدُ الَّذِينَ تَدْعُونَ مَنْ دُونِ اللَّهِ لَـمًا جَاءَنيَ الْبَيِّنَاتُ مِنْ رَبِّي وَأُمِرْتُ أَنْ أُسْلُمُ لَرُبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ [غافر: ٦٦].

وهكذا اتفقت كلمةُ الأنبياء جميعًا من لدن نوح إلى محمد ﷺ على الإسلام لله رب العالمين،

وللإسلام حقيقة، وحقيقته قولٌ وعمل، والمراد بالعمل: عملُ القلب: كالمحية، والإنابة، والرغية والرهبة، وعملُ الحوارح الظاهرة، ويشمل القولُ كُلُّ طينًا من القول، ويشمل العملُ كلُّ صالح من

وقد ذكر النبيُّ ﷺ في الحديث جملةً من الأقوال والأعمال وجعلها أمارات الإسلام ودلائله، فقال ﷺ: «إن للإسلام صُوعي ومنارًا كمنار الطريق» والصُّوَّى جمعُ صُوَّة، وهي حجارةٌ تُنصب في الصحراء، يُستدل بها على طرقها ومعالمها. [لسان العرب ١٤ / ٤٧١].

فأراد ﷺ بهذا القول أن للإسلام أيضًا دلائل وأمارات تدل عليه، وأنها مجموع هذه التسع، فمن حمعها كلُّها فقد دخل في السِّلم كافة، ومن ترك منها شيئًا فقد ترك سهمًا من الإسلام، ومن تركهنُّ كلِّهن؛ فقد أدير وتولى عن الإسلام.

#### أولها: ان تؤمن بالله ولا تشرك به .:

وقد حلَّت هذه الحملةُ محلِّ: أن تشهد أن لا إله إلا الله، وأن محمدًا رسول الله، والمعنى أن يعتقد قلبُك، وينطق لسانك بهذه الكلمة الطبية: لا إله إلا الله، محمد رسول الله، فإنَّها أوَّلُ واحب على المكلُّف، وبها يدخلُ العبدُ في الإسلام، فهي مفتاح الاسلام ومنفساح دار السلام، وهي أول دعوة الرسل، وأول منازل السالكين، وهي أصل الدين

واستاسه، ورأس أميره وسياق شيجيرته، وعيمود فسطاطه، ويقية أركان الدين وفرائضه متشعبة منها، مكملات لها، مقيدة بالتزام معناها والعمل بمقتضاها» [معارج القبول ١ / ٣٠٢].

وبها تُفتح أبواب الجنة، كما في الحديث عن النبي ﷺ: «من توضأ فأحسن الوضوء، ثم قال: أشبهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأن محمدًا عيده ورسوله، فُتحت له أبواب الجنة الثمانية يدخل من أيها شياء». [مسلم ٢٣٤].

ويها يُحرِّم العيدُ على النار، كما قال ﷺ: «من شهد أن لا إله إلا الله وأن محمدًا رسول الله حرّم الله عليه النار، [مسلم ٢٩]. وإن دخل النارّ بذنويه أخرجتْه منها يومًا ما، كما في حديث الشفاعة: أنَّ النبيِّ ﷺ يقول: «يا رب ائذن لي فيمن قال لا إله إلا الله، فيقول الله سيحانه: لا، هذه ليست لك، ولكن وعظمتي وجبريائي، وعزّتي وكبريائي الخرجن منها من قال لا إله إلا الله» [متفق عليه].

#### والثاني: واقام الصلاقي:

وإنما ثنَّى بها؛ لأنَّها أوَّلُ ما فُرض من الفرائض، فرضَها اللهُ تعالى مخاطبةً منه لنبيُّه 👑 ليلة المعراج، وهي عمودُ الدين، كما قال 👑: «رأس الأمير الإسلام، وعيميوده التصلاة، وذروة سنامه الجهاد» [ابن ماجه ٣٩٧٣ وصححه الإلباني].

ولقد أمر اللهُ تعالى بالمحافظة عليها فقال: ﴿ حَافِظُوا عَلَى الصُّلُواتِ وَالصَّلاَةِ الْوُسُطِّي وَقُومُوا لِلَّهِ قَانِتِينَ ﴾ [العقرة: ٢٣٨]، ومدح سيحانه المحافظين عليها فقال: ﴿ وَالَّذِينَ هُمْ عَلَى صلواتهم يُحَافظون (٩) أُولئكَ هُمُ الْوَارِثُونَ (١٠) الَّذِينَ يَرِثُونَ الْفَرْدَوْسَ هُمْ فَيِهَا خَالِدُونَ ﴾ [المؤمنون: ٩-١١].

وذم السَّاهِ بن عنها والغافلين فقال: ﴿ فَوَيْلُ للمُصلَبِينَ (٤) الَّذينَ هُمْ عَنْ صَلاَتِهِمْ سَاهُونَ ﴾ [الماعون: ٤- ٥]. وقال: ﴿ فَخَلَفَ مِنْ بَعُدِهِمْ خَلْفٌ أَضَاعُوا الصَّلاَةُ وَاتَّبُعُوا الشَّهُوَاتِ فَسَوَّفَ يَلْقُونَ 

ولقد كان النعيُّ ﷺ يُرغِّب في الصلاة ببيان فضلها، فكان يقول «الصلوات الخمس، والجمعة إلى الحمعة، ورمضان إلى رمضان، مكفّرات لما

بينهن إذا اجتنبت الكبائر» [مسلم ٢٣٣]، ويقول:
«أرأيتم لو أن نهرًا بباب أحدكم يغتسل فيه كل يوم
خمس مرات، هل يبقى من درنه شيء؟ قالوا: لا
يبقى من درنه شيء، قال: فذلك مثل الصلوات
الخمس، يمحو الله بهنّ الخطايا» [متفق عليه]،
ويقول هذا وأن أول ما يُحاسب به العبد يوم
القيامة من عمله الصلاة، فإن صلحت فقد أفلح
وانجح، وإن فسدت فقد خاب وخسر» [الترمذي ٢١٣].
والمراد بإقام الصلاة: إسباغ وضوئها،
والحرص على أول وقتها، وشهودُ الجماعة فيها،

ويجمع هذه المعاني كلّها قولُ النبيِّ ﷺ: «ما من امرئ مسلم تحضره صلاةٌ مكتوبة، فيحسن وضوءَها، وخُسُوعَها، وركُوعَها، إلا كانت كفارةً لما قبلها من الذنوب، ما لم تؤت كبيرة، وذلك الدهر كله» [مسلم ٢٢٨].

#### والثالث: إيتاء الزكاة:

وهي اسمٌ لهذا الجزء من المال الذي يُعطيه الاغنياء الفقراء، وسُمُيَتْ بذلك لأنها تُنمَي المالَ وتزيده، وتُطهِّر النفسَ من البُخل والشُّح، قال تعالى: ﴿ خُذْ مِنْ أَمُوالهِمْ صَدَقَةٌ تُطَهِّرُهُمْ وَتُزكِّيهِمْ بِهَا وَصَلِّ عَلَيْهِمْ إِنَّ صَلَاتَكَ سَكَنُ لَهُمْ وَاللَّهُ سَمِيعُ عَليمٌ ﴾ [التوبة ١٠٣]. وهي ركن من أركان الإسلام، وفريضة من فرائضه: عن ابن عمر رضي الله عنهم قال: قال رسول الله ﷺ: «بُني الإسلام على خمس: شهادة أن لا إله إلا الله، وأن محمداً رسول الله، وإقام الصلاة، وإيتاء الزكاة، وصوم رمضان، وحج البيت» [منفق عليه].

وقد حثّ اللهُ ورسولُهُ على إيتائها، قال تعالى: 
﴿ وَمَا اتَيْتُمْ مِنْ رِبًا لِيَرْبُو فِي أَمْوَالِ النَّاسِ فَلا 
يَرْبُو عِنْدَ اللهُ وَمَا اَتَيْتُمْ مِنْ زَكَاة تُريدُونَ وَجْهَ الله 
فَأُولَئكَ هُمُ الْمُصْعُفُونَ ﴾ [الروم: ٣٦]. وقال ﷺ: «من 
تصدق بعدل تمرة من كسب طيب، ولا يقبل الله إلا 
الطيب، فإن الله يقبلها بيمينه، ثم يربيها 
لصاحبها، كما يربي أحدُكم فلوّه، حتى تكون مثل 
الجبل» [منفق عليه]. \*\*

تعالى: ﴿ وَلاَ يَحْسَبَنُ الَّذِينَ يَبْخَلُونَ بِمَا اتَاهُمُ اللَّهُ مِنْ قَضْلُهِ هُوَ خَيْرًا لَهُمْ بَلْ هُوَ شَرِّ لَهُمْ سَيُطُوقُونَ مَا بَخْلُوا بِهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَلِلَّهِ مِيرَاثُ السَّمَاواتِ وَالأَرْضَ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴾ [ال عمران: ١٨٠].

وقال ﷺ: «من آتاه الله مالاً فلم يؤد زكاته؛ مُثَلَ له يوم القيامة شجاعًا أقرع له زبيبتان، يُطوُقُهُ يَوْمُ القيامَة، يأخذ بلهْزمتية – أي شدقيه–ثم يقول: أنا مالك، أنا كنزك» [البخاري ١٤٠٣].

والزكاةُ واجبةُ على كل مسلم، حرَّ، مالك للنصاب، إذا حال الحولُ على ما يملك من المال، سوى الزروع، فإنها تجب فيه يوم حصاده إذا بلغ النصاب، لقوله تعالى: ﴿وَاتُوا حَقَّهُ يُوْمَ حَصَادِهِ ﴾ [الأنعام: 181].

#### والرابع: صوم رمضان:

وهو واجب بالكتاب والسنة وإجماع الأمة، قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُتبَ عَلَيْكُمُ الصَيْامُ كَمَا كُتبَ عَلَى الَّذِينَ مِنْ قَيْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ ﴾ كَمَا كُتبَ عَلَى الَّذِينَ مِنْ قَيْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ ﴾ [البقرة ١٨٣]، وهو من أركان الإسلام كما سبق في حديث ابن عمر. وأجمعت الأمة على وجوب صوم رمضان، وأنه أحدُ أركان الإسلام المعلومة من الدين بالضرورة، وأن منكره كافر، مرتد عن الاسلام.

وإنما يجب الصوم على كل مسلم، بالغ، عاقل، صحيح، مقيم، ويشترط أن تكون المرأة طاهرة من الحيض والنفاس.

والصوم فضله عظيم، عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله عنه «كل عمل ابن أدم يضاعف: الحسنة بعشر أمثالها إلى سبعمائة ضعف، قال الله تعالى: إلا الصوم فإنه لي وأنا أجزي به، يدع شهوته وطعامه من أجلي» [مسلم ١٨٥١].

وعن سهل بن سعد رضي الله عنه قال: قال رسول الله عنه قال: قال رسول الله عنه : إن في الجنة بابًا يُقال له الريان، يدخل منه الصائمون يوم القيامة، لا يدخل منه أحد غيرهم، يُقال أين الصائمون؛ فيقومون، لا يدخل منه أحد غيرهم، فإذا دخلوا أغلق، فلم يدخل منه أحد» [متفق عليه].

#### والم ما والما المن المن العم المن المن المن المنا

وهو قصدُ البيت الحرام لأداء المناسك، وهو واجبُ في العمر مرةً واحدة، على كل مسلم، بالغ، عاقل، حرّ، مستطيع، قال تعالى: ﴿ وَلِلَّهِ عَلَى النَّاسِ حِجُّ الْبَيْتِ مَنِ اسْتَطَاعَ إِلَيْهُ سَبِيلاً ﴾ [آل عمران: ٢٠]. وعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: خطب النبي ﷺ فقال: «يا أيها الناس إن الله قد فرض عليكم الحج فحجوا» [مسلم ١٣٣٧].

والاستطاعة التي يجب بها الحجُّ تتحقُّقُ بالصحة، وملْكُ ما يكفيه لذهابه وإيابه، فاضلاً عن حاجته وحاجة من تلزمه نفقته، وبأمن الطريق.

أما اشتراط الصحة: فلحديث ابن عباس رضي الله عنهم: «أنَّ امرأةً من ختْعم قالت: يا رسول الله: إنَّ أبي أدركته فريضة الله في الحج شيخًا كبيرًا لا يستطيع أن يستوي على الراحلة، أفاحج عنه وأمنف عليه].

وأما منكُ ما يكفيه فلقول الله تعالى: 
﴿ وَتَزُودُوا فَإِن حَيْرَ الزَّادِ التَّقُوكِ ﴾ [البقرة: ١٩٧]. وأما اشتراط أن يكون ما يملكه فاضلاً عن حاجته وحاجة من تلزمه نفقته، فلقول النبي ﷺ: «كفى بالمرء إثمًا أن يضييع من يقوت» [ابو داود ١٦٩٤ وحسنه الالباني].

واما اشتراط أمن الطريق فلأنَّ إيجابَ الحج مع عدم الأمن ضرر، والضرر منفيُ شرعًا، قال تعالى: ﴿ وَلاَ تُلقُوا بِأَيْدِيكُمْ إِلَى التَّهْلُكَةَ وَأَحْسِنُوا إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ المُحْسِنِينَ ﴾ [البقرة: ١٩٥].

ويُـرَادُ في حقَّ المُـراة اشـتـراطُ المحـرم الـذى يسافر معها؛ لقوله ﷺ: «لا تسافر المرأة إلا مع ذي محرم» [متفق عليه].

الفمتى تحلقُقُت الإستطاعةُ وجب التعجيلُ بالحجّ. مع معلمان شهيمة وعيد عد يهنما النابع جا

ولقد كان المحمرة إلى العمرة كفارة لما بينهما، فيقول: «العمرة إلى العمرة كفارة لما بينهما، والحج المبرور ليس له جزاء إلا الجنة»[متفق عليه]. ويقول المنابعوا بين الحج والعمرة؛ فإنهما ينفيان النوب والفقر كما ينفي الكير خبث الحديد والنهب والفضة، وليس لحجة مبرورة ثواب إلا الجنة» [الترمذي ٨٠٠ وصححه الالباني].

ويقول 😅: «من حج فلم يرفث ولم يفسق؛ رجع كيوم ولدته أمه» [منفق عليه].

#### السادس والسابع: الأمر بالمروف والنهي عن المنكر:

وهما الميزان الذي تُرفع به الأمم أو توضع، فقد وُضع بنو إسرائيل بعد رفعتهم، وأهينوا بعد كرامتهم، بتركهم الأمر كرامتهم، وأذلوا بعد عزّتهم، بتركهم الأمر بالمعروف والنَّهي عن المنكر، قال تعالى: ﴿ لُعِنَ المُذِينَ كَفَرُوا مِنْ بَنِي إِسْرَائِيلَ عَلَى لِسَانِ دَاوُدَ وَعِيسَى ابْنِ مَرْيَمَ ذَلِكَ بِمَا عَصَوْا وَكَانُوا يَعْتَدُونَ كَانُوا لِعَنْدُونَ كَانُوا لِقَعْلُوهُ لَيِسْ مَا كَانُوا يَقْعَلُوهُ لَيِسْ مَا كَانُوا يَقْعَلُونَ ﴾ [المائدة: ٧٨ - ٧٥].

والأمرُ بِالمعروف والنهي عن المنكر دليلُ الإيمان، والأمر بالمنكر والنهي عن المعروف عنوانُ النفاق والطغيان، قال تعالى: ﴿ الْمُنَافِقُونَ وَالْمُنَافِقُونَ بَعْضِ يَأْمُرُونَ بِالْمُنْكَرِ وَيَنْهَوْنَ أَيْدِيَهُمْ نَسُوا اللّهَ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُعْرُوفِ وَيَقْبِضُونَ أَيْدِيَهُمْ نَسُوا اللّهَ فَنَسْيَهُمْ إِنَّ الْمُنَافِقِينَ هُمُ الْفَاسِقُونَ (٧٧) وعَدَ اللّهُ الْمُنَافِقِينَ وَالْمُنَافِقِينَ هُمُ الْفَاسِقُونَ (٧٧) وعَدَ اللّهُ المُنَافِقِينَ وَالْمُنَافِقِينَ هُمُ النَّالَةُ وَلَهُمْ عَذَابٌ مُقِيمً فَيها هِي حَسنيهُمْ وَلَعَنْهُمُ اللّهُ وَلَهُمْ عَذَابٌ مُقِيمً وَالْمُؤْمِنَ وَالْمُؤْمِنَ عَنِ الْمُثَنِّكُرِ وَيُقِيمُونَ الصَّلاَةُ وَلَهُمْ وَلَعُنْهُمُ أَوْلَيَاءُ بَعْضِ يَامُرُونَ بِالْمُؤْمُونَ اللّهُ وَرَسُولَهُ أُولِيَاءً بَعْضَ يَامُرُونَ بِالْمُؤْرُوفَ وَيَنْهُونَ عَنِ الْمُثَنِّكُرِ وَيُقِيمُونَ الصَلاَةَ وَيُطِيعُونَ اللّهُ وَرَسُولَهُ أُولِيكاء بَعْضَ يَامُرُونَ وَيُقْتُونَ الرَّكَاةَ وَيُطِيعُونَ اللّهُ وَرَسُولَهُ أُولِيكاء مُعَدِيمٌ فَيَالُونَ عَنِ الْمُثَنِّكُو وَيُقِيمُونَ الصَلاقَ وَيُطِيعُونَ اللّهُ وَرَسُولَهُ أُولِكاء مُعَدِيمٌ هَاللّهُ أَلَّ اللّهُ وَرَسُولَهُ أُولَكِكَ مَاكُونَ اللّهُ وَرَسُولَهُ أُولِكاء مَكِيمٌ هِ [التوبة: ١٧].

والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر من اسباب النجاة في الدنيا إذا هلك الناس، وتركهما من اسباب الهلاك مع الهالكين: قال تعالى: ﴿وَإِذْ قَالَتْ أُمّةٌ مَنْهُمْ لَمَ تَعظُونَ قَوْمًا اللّهُ مُهْلكُهُمْ أَوْ مُعَذَّبُهُمْ عَذَابًا شَدِيدًا قَالُوا مَعْذَرَةً إِلَى رَبِّكُمْ وَلَعلَّهُمْ يَتَقُونَ عَذَابًا شَدِيدًا قَالُوا مَعْذَرَةً إِلَى رَبِّكُمْ وَلَعلَّهُمْ يَتَقُونَ عَذَابًا شَدِيدًا قَالُوا مَعْذَرَةً إِلَى رَبِّكُمْ وَلَعلَّهُمْ يَتَقُونَ عَنْ الدِينَ يَتْهُونَ عَنْ السُّوء وَأَخَذْنَا الدِينَ ظَلَمُوا بِعَذَاب بَتَيسٍ بِمَا كَانُوا يَقْسُقُونَ ﴾ [الاعراف: ١٦٤ - ١٦٥].

وقال النبيُّ ﷺ: «مثل القائم على حدود الله والواقع فيها، كمثل قوم استهموا على سفينة، فكان بعضهم أعلاها، وبعضهم أسفلها، فكان الذين في أسفلها إذا استقوا الماء مروا على من فوقهم، فقالوا: لو أنا خرقنا في نصيبنا خرقًا ولم نؤد من فوقنا، فإن تركوهم وما أرادوا هلكوا

حميعًا، وإن أخذوا على أبديهم نحوا، ونحوا حميعًا» [البخاري ٢٤٩٣].

فوجب على كل من رأى واحدًا متروكًا أن بأمر به، وعلى كل من رأى منكرًا أن ينهى عنه؛ لقوله نه: «من رأى منكم منكرًا؛ فليغيِّره بيده، فإن لم يستطع فيلسانه، فإن لم يستطع فيقلبه، وذلك أضعف الإيمان» [مسلم ٤٩].

والتُّغييرُ باليد يكون من كلِّ ذي سلطان في سلطانه، كالرحل في بيته، وكلُّ من ولي ولايةً؛ فهو سلطانٌ فيها، فإذا رأى منكرًا لا يُزال إلا بالبد أزاله بيده، أما غيرُ ذي السلطان: كأن يرى الرجلُ في الشارع منكرًا فليس له أن يغيره بيده، إلا إذا كان مفوضًا من السلطان؛ لأنَّ تغيير المنكر باليد في الشارع الدوم يؤدي إلى مفاسد ومضار كثيرة، والشبريعة إنما جاءت بجلب المنافع ودفع المضار، ولذلك كان من القواعد الأصولية المتفق عليها: «درء المفاسد مقدم على حلب المصالح»؛ وذلك لقوله ت لعائشة: «لولا أنَّ قومك حديثو عهد يشرك لهدمت الكعبة فألزقتها بالأرض، وجعلت لها باين: بانًا شرقيًا بدخل الناسُ منه، وبانًا غريبًا يخرجون منه، وزدتُ فيها سبعة أذرع من الحجر، فإنَّ قريشًا اقتصرتها حيث بنت الكعبة» [متفق

فهذا رسولُ الله 🐉 – وهو مَنْ هو – يعلم أنُّ الكعية لم تُنْ على قواعد إبراهيم، لقلَّة مال قريش وقتُ البناء، وأنُّ بابًا واحدًا لا يكفي النَّاس، ولا يتمكنون من الدخول مع ارتفاعه، فهو يرى أنَّ الأفضلُ والأرفقُ بالناس أنْ يُدْخلُ الحجُّر في الكعبة، وأنْ يُلزقها بالأرض، ويجعل لها باين، بابًا بدخلون منه، وبابًا بخرجون منه، ومع كلِّ هذه المصالح خاف أن ينفر قلب من كانوا حديثو عهد بشرك من هذا الفعل، فترك كل هذه المصالح من أحل ما خافه من هذه المفسدة.

فعلى الشباب أنْ يعلموا أنَّ من الخطأ الكسر تغيير المنكر باليد من غير ذي سلطان، وفي الأمر سُعَةً والحمد لله، فقد حعلَ ﷺ لتغيير المنكر مرتبَتْن بعد هذه، فقال: «فإن لم يستطع فيلسانه» شريطة أن يقول قولاً لينًا، يرفق وهدوء، لا يستُّ

ولا بشتمُ، ولا يعنُّف ولا يقيِّح؛ لأنَّ الله تعالى قال لموسى وهارون عليهما السلام: ﴿اذْهُبُ الْي فَرْعَوْنَ إِنَّهُ طَغَى (٤٣) فَقُولاً لَهُ قَوْلاً لَئِنَّا لَعَلَّهُ بَتَذَكُّرُ أَوْ يَخْشَنِي ﴾ [طه: ٤٣-٤٤].

«فإن لم يستطع» لخوفه من الكلام أن يفضي إلى مفسدة أيضًا فقد وسع اللهُ عليه، ورضي منه أن يغير المنكر «يقليه»، بأن يُشهد الله من قليه كراهدتُه لهذا المنكر وأهله، وتمنيّه زوالُه وهدايةً

#### الثامن والتاسع افشاء السلام داخل البيت وخارجه

فإذا دخلْتُ ببتك فسلّم عليهم، فالسلام اسمُ من أسماء الله، وبذكر الله تحلُّ الرحمةُ والبركةُ، وبعمُّ الخبر، وتهربُ الشياطين من البيت، كما قال النبي 🕸: «إذا دخل الرحلُ ببتَه، فذكر اللهَ تعالى عندً دخوله وعند طعامه، قال الشيطانُ لأصحابه: لا مبيتَ لكم ولا عشاء، وإذا دخل الرجلُ فلم يذكر الله عند دخوله؛ قال الشبطان: أدركتُم المبيت، وإذا لم يذكر الله عند طعامه، قال: أدركتم المبيت والعشياء» [أبو داود ٣٧٦٧ وصححه الألباني].

وإذا مرُّ الرجلُ بالقوم فليسلِّم عليهم، فإنَّ إفشاء السلام من منارات الإسلام وأماراته، وقد قال النبيُّ ﷺ: «لا تدخلون الجنة حتى تؤمنوا، ولا تؤمنوا حتى تحابوا، أو لا أدلكم على شيء إذا فعلتموه تحاسبتم؟ أفشوا السلام سنكم» [مسلم ١٥٤].

هذه هي صُوي الإسلام ومشاراته، فمن ترك منها شيئًا فقد ترك سهمًا من الإسلام، ومن تركهنُّ كلُّهنَّ فقد ولِّي الإسلام ظهره.

فاحرصوا - رحمكم الله - على جمعها كلها، وأن تكونوا من أهلها، ولا تضيّعوا منها شيئًا فينقص من إسلامكم بقدر ما تتركون منها، فإنُّ الإيمان بزيد وينقص، بزيد بالطاعة وينقص بالمعصية.

نسأل الله تعالى أن يزيدنا هدًى وتقى، وإيمانًا وإحسانًا، وأن يربط على قلوبنا ويثبُّت أقدامنا، اللهم يا ولي الإسلام وأهله مستكنا بالإسلام حتى نلقاك. أمين، والحمد لله رب العالمين. الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وعلى

ايها القارئ الكريم لقد اثبتنا في الأعداد الماضية بالادلة الشرعية والعقلية والقانونية ان ودائع البنوك عقد قرض، وقلنا بان هذه الودائع تاخذ صورًا مختلفة لا تخرج في جوهرها عن عقد القرض، وان البنك ليس فقيرًا حتى نقرضه.

وفي هذا العدد أضرب مثلاً بما يسمى بالحساب الجاري، فهو وديعة تحت الطلب، ومن حق المودع أن يأخذ رصيده - كله أو بعضه - دون قبود على السحب أو الإيداع، أو ارتباط بمدة معينة؛ فالبنك ملتزم بالسداد الفوري متى طلب المودع.

والحساب الجاري بهذا المفهوم يتفق مع عقد الوديعة في الفقه الإسلامي، من حيث إن الهدف هو حقظ المال، ومن حق المودع أخذ ما أودع متى شاء، غير أنه يختلف عن الوديعة في أشياء أخرى: فالمودع لديه ليس من حقه الانتفاع بالوديعة، وإذا ضاعت أو تلفت بغير تفريط فليس بضامن، والملكية لا تنتقل إليه.

أما الحساب الجاري فالبنك يستفيد من أرصدة هذه الحسابات ويستثمرها لنفسه؛ حيث تنتقل الملكية إليه، ويضمن رد المثل.

من هذا نرى أن الحسباب الجباري عقد قرض بين المودع والبنك، ومنا دام البنك لا يعطي فائدة على هذا النوع من القروض، فالقرض إذن هنا قرض حسن، وهو يخلو من الربا، ومع هذا قد لا يخلو من الحرمة!!

فالقرض الحسن إذا كان عوثًا على ارتكاب الحرام فهو حرام، ومن المعلوم أن البنك الربوي تاجر ديون مُراب، فمعظم نشاطه يقع في دائرة الحرام، وارصدة الحسابات الجارية يستعين بها في الإقراض بالربا، وغير ذلك من الأعمال المحرمة، غير أن المسلم عندما لا يجد إلا البنوك الربوية فقد تدفعه الضرورة إلى التعامل معها، ولا حرج في هذا ما دامت الضرورات تبيح المحظورات.

وقد يقول قائل: «أنا أريد حفظ مالي، ونيتي تتجه إلى هذا، لا إلى معاونة البنك الربوي، فإذا كان استخدامه الاستخدام السبئ فالإثم يقع عليه»..

وهذا القول صحيح ما دام لم يجد مكانًا أمينًا يحفظ فيه ماله، فلجاً إلى البنك، فالضرورة هي التي الجاته لهذا، والضرورة تقدر بقدرها، ويجب ألا يغيب عن أذهاننا أن هذا المال + من الناحية الواقعية - يدخل في أعمال البنك التي لا يبيحها الإسلام، بل إنه يقرض أضعاف ما لديه من ودائع، ويدرك هذا من يعرف أعمال البنوك، وطرق خلقها للنقود.

ومن قبل أشرت إلى عملية خلق البنوك للنقود، ثم



الفوحود العدد ٢٦٦ السنة التاسعة والثلاثون

قيامها بإقراض هذه النقود التي لا وجود لها في الواقع، وأخذها زيادة ربوية على هذه القروض، وبينت أن هذه الفوائد أسوا من ربا الجاهلية.

#### ٥٥ دفتر التوفير ٥٥

وهو صورة أخرى تشبه الحساب الجاري، من حيث عدم التقيد بمدة معينة للسحب من الرصيد، هذه الصورة هي الإيداع عن طريق فتح دفتر توفير، غير أن هذا الإيداع يخضع لقيود لا يخضع لها الحساب الجاري، ونسبة السحب من دفاتر التوفير أقل من الحسابات الجارية، ولذلك تستخدم البنوك من أرصدة هذه الدفاتر نسبة أكبر من الحسابات الجارية، وتدفع فوائد ربوية على هذه الأرصدة سروط معينة.

ومعنى هذا أن البنك تنتقل إليه ملكية الأرصدة، ويتصرف فيها، ويستفيد منها في عمليات الإقراض الربوي، ويتعهد برد المثل والفائدة للمودعين، وهو ضامن في جميع الحالات، وهذا هو عقد القرض الربوي.

#### وو الودائع لأجل وو

تمثل هذه الودائع أهم الأرصدة التي ترتكز عليها البنوك الربوية، فهي أكبر مصدر مالي يمد هذه البنوك الربوية، ويساعدها في مهمتها للقيام بالإقراض الربوي، ولذلك تتنافس البنوك الربوية للحصول على أكبر قدر من هذه الودائع ولإبقائها أكبر مدة ممكنة، وعادة ما تحدد الفوائد هنا بنسبة أعلى من النسنة التي تحدد لودائع دفتر التوفير.

وإلى جانب الصورة المالوقة للودائع والقوائد البتكرت البنوك صورًا أخرى للإغراء والجذب، من هذه الصور ما أعلنه البنك الأهلي المصري، حيث قال: إن لديه ستة عشير وعاء الخاريًا بالعملات المحلية والأحنيية، منها:

 ١- شبهادات البنك الأهلي المصري ذات الإيراد بالدولار الأمريكي.

 ٢- دفاتر التوفير ذات الجوائز بالدولار الأمريكي.

٣- الودائع لأجل بالعملات الأجنبية.

٤- شهادات البئك الأهلي المصري ذات الإيراد
 بالجنيه المصري.

٥- شهادات إيداع البنك الأهلي المصري الثلاثية.

٦- شهادات إيداع البنك المصري الخمسية.

٧- ودائع التوفير ذات الجوائن بالجنيه المصري.
 المصري.

ري ٨- شهادات البنك الأهلي المصري ذات الإيراد الشهري المشتركة في التأمين. مسالة المساركة في التأمين.

وقال البنك في إعلانه: «مؤكد ستجد ما

ناسىك».

ثم قال: «أمناء المدخرات المنتشرة على مستوى الجمهورية يساعدونك في اختيار ما يناسبك الاستثمار أموالك وتحويل مدخراتك».

وصور الودائع - أي القروض - التي أعلن عنها البنك تنوعت من حيث العملة ومدة القروض والفائدة الربوية، وطريقة صرفها.

والبنوك الأخرى الربوية في طلبها للقروض تحاول الإغراء بمثل هذا التنوع.

#### وه فوائد البنوك الريوية أسوأ من ريا الجاهلية وه

تحدثت من قبل عن المرحلة التي وصلت إليها البنوك وهي خلق النقود أو الائتمان؛ حيث أصبحت تقرض بالفائدة الربوية ما لا تملك، بل ما لا وجود له أصلاً، وأشرت إلى أن هذا من أسباب التضخم، وبينا ربا الجاهلية من قبل، وبالمقارنة بين الاثنين نجد ما يلى:

١- أن أهل الجاهلية كانوا يقرضون نقودًا فعلية سلعية، وهي الدنانير الذهبية والدراهم الفضية، أما البنوك فإنها إلى جانب إقراض ما لديها من ودائع تاخذ فوائد ربوية على ما خلقته من ائتمان أو نقود.

٢- الفائدة في الجاهلية كانت تحدد بالتراضي كما قال الجصاص: «على ما يتراضون به»، أما المقترض من البنوك فتفرض عليه الشروط فرضًا، ولا يملك تغييرها.

٣- كان أهل الجاهلية باخذون الفوائد في نهاية المدة، أو مقسطة على أقساط شهرية، أما البنوك فإنها تحسب الفائدة، وتخصمها من البداية قبل أن ياخذ المقترض القرض وينتفع به، فمثلاً إقراض مائة الف بفائدة ٢٠ في المائة، يخصم البنك الفائدة أولاً، ويعطي المقترض ثمانين الفا فقط، فالواقع أنه لم يقرض إلا الثمانين، بفائدة عشرين، أي أن الفائدة في الواقع ٢٠ في المائة فالبنك من الناحية العملية يأخذ أكبر من النسبة المعلنة.

القروض في الجاهلية كانت تستخدم في الاستثمار الفعلي، والتصدير والاستيراد، فالتجار (الدوليون) كانوا ياخذون القروض لرحلة الشتاء والصيف، إلى جانب القراض، أي المضاربة، ولذلك كان تمويل قافلة أبي سفيان من أهل مكة، وكان العباس يستثمر أمواله عن طريق القراض والإقراض لهؤلاء التجار، أما البنوك الربوية فإنها تقترض كما رأينا من طبيعة عملها، فهي لا تستثمر، ولا تقوم باي لون من ألوان التنمية، أو المشاركة في عمارة الكون، وجلب الخيرات للبلاد والعباد، وهي في الإقراض تنظر للضمانات فقط، ولا يعنبها النفع أو تنظر للشمانات فقط، ولا يعنبها النفع أو

ضرر.

من هذا نرى أن فوائد البنوك أسوا بكثير من ربا الجاهلية؛ حيث نلاحظ في ربا البنوك ما يلي:

ان الفائدة البنكية مركبة، أي أنها أضعاف مضاعفة من الربا.

٢- يحقّ للبنك الربوي زيادة معدل الفائدة دون شرط رضا المقترض.

٣- للبنك الربوي الحق في عمولة شهرية بنسبة مئوية تُحتسب على أعلى رصيد مدين، أي على القرض والفوائد المركبة، وهذا بالطبع إضافة إلى الفوائد التي فرضها البنك.

البنك الربوي بعد أن يأخذ الضمانات الكافية قبل الموافقة على الإقراض، يعطي نفسه - بعد هذا - الحق في أن يحتجز ما تصل إليه يده من أموال للمقترض، عن طريق المقترض نفسه أو عن طريق غيره؛ تأميناً لما سيستحق على المقترض، وليس لما استحق فعاد.

ألبنك يعطي نفسه أيضًا الحق في أن يطلب
 سداد مبلغ القرض قبل حلول أجله، مع الفوائد
 ه اللحقات.

آ- يعتبر البنك أن المبلغ وأجب الأداء قبل حلول الأجل، وإذا لم يقم المقترض بالسداد في الحال، تسحل عليه فائدة أخرى.

هذا أيها السادة ما نلحظه في صورة التعاقد في البنوك الربوية، وما كان أهل الجاهلية يستطيعون أن يضعوا مثل هذه الشروط، أو على الأقل بعض هذه الشروط، وهذا يؤكد ما انتهينا إليه من أن فوائد البنوك أسوا من ربا الجاهلية.

ويبقى هناسؤال مهم جدا وهو : من الذي يتحمل أثام هذا القرض الربوي؟

لا شك أن البنك يتحمل أوزار هذا الإقراض، ولكن: هل البنك وحده يتحمل هذه الأوزار؟

لو كانت أموال هذه القروض أموال البنك وحده، لقلنا في عدم وهو وحده يتحمل الأورار، ولكن من الدراسة السابقة لطبيعة عمل البنوك، ومن عرض ميزانية أحد البنوك، ظهر أن البنك يقرض كل الودائع التي ياخذها من المودعين بفائدة أعلى من الفائدة التي يدفعها، ووجدنا في تلك الدراسة أنه أعطى فوائد نسبتها هه في المائة من الفوائد التي حصلها.

معنى هذا أن المقترض هذا إنما يقترض أموال المودعين حقيقة، ولكن بواسطة البنك.

فالمرابي الجشع، الذي يناذن بحرب من الله ورسوله، ليس البنك وحده الذي يقوم بدور الوسيط بين أكل الربا وموكله، إلى جانب ما أخذه البنك من أموال الربا، وإنما المودع أخذ جزءا من الفائدة الربوية التي أخذها البنك من المقترض.

فالبنك أثم لأكله الربا، ووساطته الربوية.

المال مكان العداس بالبطا الكلم المال

والمقدرض أثم لإعطائه الربا، عما يادا و عما الله

لأن الرسول ﴿ لعن الربا واكله، وموكله، وكاتبه، وشاهديه، وقال: هم سواء [متفق عليه]. وفي حديث صحيح آخر: «فمن زاد أو استزاد فقد أربى، الأخذ والمعطي سواء» [مسلم ١٩٨٤].

وبعدُ: فلعل هذه الدراسة جعلت الصورة واضحة عليه أن المناعد على تراجع من افتى في هذا

الأمر بغير علم، أو أفتى نتيجة لمعلومات خاطئة، أو بيانات مضللة، وسيأتي معنا أن الإمام الأكبر الشيخ محمود شلتوت – رحمه الله – أفتى بحل فوائد دفتر توفير البريد نتيجة لمثل هذه المعلومات، فلما عرف الواقع بعد مناقشة مع الأستاذ الإمام محمد أبو زهرة رحمه الله، تراجع عن فتواه، وقد روى هذا الشيخ أبو زهرة نفسه.

#### و موهل صحيح أنه، لا ريايين الدولة وأينانها ؟ ١٥٠ صا

قول يردده بعض الناس؛ وهو أن البنوك بعد التاميم أصبحت ملكًا للدولة، ولا ربا بين الدولة وأبنائها، قياسًا على أنه لا ربا بين الوالد وولده.

ومعنى هذا أن المسلم إذا تعامل بالربا مع أحد بنوك القطاع الخاص، أو مع بنك لا تملكه دولته، فهذا حرام، أما إذا كان البنك مؤمماً، فهذا حلال !!

ونلاحظ هنا ما يأتي:

- القياس لا يكون إلا على اصل متفق عليه ثابت بالنص أو الإجماع، والمقيس عليه هنا ليس من هذا النوع، بل هو خلاف ما عليه الجمهور، وعموم النصوص بتحريم الربا، فلا يصح القياس.

٢- علاقة الدولة بالمواطنين ليست كعلاقة الاب بابنه، ويكفي أن ننظر مثلاً إلى الميراث ليتضح القرق الحلي، وكذلك الحديث الشريف: «أنت ومالك لابيك» [ابن ماجه ٢٩٩٢ وصححه الألباني]. والشخص وماله ليس للدولة إلا في النظام الماركسي الملحد.

فالقياس هنا عير صحيح حتى لو كان الأصل صحيحاً، كما أن بنوك الدولة تقرض المواطنين بربا اسوا من ربا الجاهلية كما أشرت من قبل، فكيف تكون كالأب الرحيم؟!

"- التعامل بالربا محرم على الجميع؛ على الأفراد، والجماعات، والدول والعالم كله، والاستثناء لا يكون إلا بنص ثابت، والشريعة عندما حرمت لم تستثن طائفة من دون الناس، اقيمكن أن تحابى شريعة الله - تعالى - بنوك القطاع العام، وتعادي بنوك القطاع العام، وتعادي منائ

٤- لا يبحل للدولة المسلمة أن تتعامل بالربا، ولا أن تشجع أبناءها على التعامل به، ولا أن تُكُونَ منهم طبقة من المرابين، بل على الدولة أن تجاربهم.

ولنستمع إلى ابن عباس - رضي الله عنهما -في حديثه عن قول الحق تبارك وتعالى في سورة البقرة: ﴿ يَا أَيُهَا الدِّينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهُ وَثَرُوا مَا بَقِي مِنَ الرِّبَا إِنْ كُنِّتُمْ مُؤَمِّنِينَ (٢٧٨) فَإِنْ لَمْ تَقْعَلُوا فَأَتْنُوا مِنَ الرِّبَا إِنْ كُنِّتُمْ مُؤَمِّنِينَ (٢٧٨) فَإِنْ لَمْ تَقْعَلُوا فَأَتْنُوا بِحَرْبِ مِنَ اللَّهُ وَرَسُولُه ﴾ [البقرة: ٢٨٨ ، ٢٨٨]. قال ابن عباس: «من كان مقيمًا على الربا لا ينزع عنه، فحق على إمام المسلمين أن يستتيبه، فإن نزع، وإلا ضرب عنقه». [راجع تفسير الطبري ٢ / ٢٥، والدر المنثور ١ / ٢٦٦].

ه- فتوى مجمع البحوث كانت صريحة قاطعة بالتحريم دون مثل هذا الاستثناء الذي لا مستند له من الشرع، بل يخالف ظاهر النصوص، وما أجمعت عليه.



اعداد/ زكريا حسيني محمد

برقم (١٦٦٣، ١٦٦٤، ١٦٦٥) وربة ليدا علية لا ويامة المسلمين، وأن يشبعر الكيشالداجة الفقير، وقد قال

الزكاة في اللغة: النماء، والزيادة، والصلاح، وصفوة الشيء، وما أَخْرَجْتَهُ من مالك لتطهّره به، ومن معانيها أيضًا: الطهارة والبركة والمدح.

الله والفطر: اسم مصدر للفعل: أفطر يفطر إفطارًا.

وأضيفت الزكاة إلى الفطر؛ لأنه سبب وجوبها، قال في لسبان العرب: وركاة المال طهرة للأموال، وزكاة الفطر طهرة للأبدان، وقال ابن قتيبة: المراد مصدقة الفطر زكاة النفوس، مأخوذة من الفطرة التي هي أصل الخلقة. أهـ. من فتح العاري.

قال الأمام الشووي في المجموع: يقال زكاة الفطر، وصدقة الفطر، وتقال للمُخْرَج: فطُرَة -بكسر الفاء - لا غيرُ، وهي لفظة مولدة لا عربية ولا معربة، بل اصطلاحية للفقهاء، وكأنها من الفطرة التي هي الخلقة، أي زكاة الخلقة. أهـ. وعلى هذا تكون حقيقة شرعية كالصلاة والزكاة. 🌯 🌡 🚾

وزكاة الفطر في الاصطلاح: صدقة تجب بالقطر من أصحاب طالك وإنانضم ثم ثم القطر

#### المستناع المحكمة مشروعية زكاة الفطر واحداد الم

شرعها الله سيحانه وتعالى رفقًا بالفقراء ورافة بهم، وذلك بإغنائهم عن السؤال في يوم العبد، وإدخال السرور عليهم في ذاك اليوم ليشاركوا المسلمين فرحتهم وسعادتهم بيوم العيد، وشرعت كذلك تطهيرا للصائم مما قد يحدث منه في شهر الصوم من اللغو والرفث، فعن ابن عباس رضى الله عنهما قال: «فرض رسول الله ﷺ زكاة الفطر طهرةُ للصائم من اللغو والرفث، وطُعُمة للمساكن، من أداها قبل الصلاة؛ فهي زكاة مقدولة، ومن أداها بعد الصلاة؛ فهي صدقة من

والكافر ليس من اهليا. قال صاحب المغنى: ولنا الحمد لله رب العالمين، الرحمن الرحيم، مالك سوم السدين، والتصالاة والسيلام على المبعوث رحمة للعالمين، نبي الهدى والرحمة إمام المتقين وسيد المرسلين، نسينا محمد واله وصحبه أجمعين، والتابعين وتابعيهم بإحسان إلى يوم الدين.

والضبغار والعيبيد، وأما العبد فلا يجب في إداء الركاة لانة لا عال له فكيف تحد عليه وقي لا

عن أبي سعيد الخدري رضى الله عنه: كنا نخرج زكاة الفطر صاعًا من طعام، أو صاعًا من شبعير، أو صباعًا من تمر، أو صباعًا من أقط، أو صاعا من زبيب. القيرة اختلف الفقياء في اللعني

هذا الحديث أخرجه الإمام البخاري في أبواب صدقة الفطر من صحيحه في بأب (صدقة الفطر صاع من طعام) برقم (١٥٠٦) وأطرافه في (١٥٠٥، ١٥٠٨، ١٥١٠)، وأخرجه الإمام مسلم في أبواب الزكاة من صحيحه تحت باب (زكاة الفطر على المسلمين من التمر والشعير) برقم (٩٨٥)، وأخرجه الإمام مالك في الموطأ في كتاب الزكاة باب مكيلة زكاة الفطر، وأخرجه الإمام أبو داود في الزكاة (١٦١٦، ١٦١٧، ١٦١٨) باب: كم يؤدي في صدقة الفطر، والإمام الترمذي في جامعه، في أبواب الزكاة، حديث (٦٧٣)، باب ما جاء في صدقة الفطر، والإمام النسائي في السنن في الزكاة باب التمر في زكاة الفطر، وباب الزبيب، وبات الشيعير، وبات الأقط (٢٥١٣، ٢٥١٤، ٢٥١٥، ٢٥١٦، ٢٥١٩، ٢٥٢٠)، والإمام ابن ماجه في الزكاة يات صدقة الفطر برقم (١٨٢٩)، والإمام أحمد في المسند (٣ / ٧٣)، والإمام الدارمي في زكاة الفطر



المس عند المس وها أن ا

> زكاة مال أم زكاة فطر أم صدقة

تطوع، لا شك أنها تؤدي إلى التكافل والتعاون بين المسلمين، وأن يشعر الغني بحاجة الفقير، وقد قال بعض أهل العلم: إن الله عز وجل ضمن الرزق لكل مخلوق يخلقه، فقال تعالى: ﴿وَمَا مِنْ دَابَة فِي الأَرْضِ إِلاَّ عَلَى الله رِزْقُهَا ﴾ [هود: ٦]، فلما تكفل الله عز وجل برزق الكل أوجب في مال الغني حقاً للفقير، فهو حق واجب على الغني وليس تفضلاً منه على الفقير، ولا منة له عليه، بل المنة لله وحده.

عَ بِلَمِغَالَ إِنَّهِ مُنْ مِمْ لِحِكُم زِكَاةِ الْفُطْرِة لَكِيَّ بِأَحْمَا الْمُقْتِيمِينَ

قال الإمام النووي في المجموع: قال البيهقي: وقد أجمع العلماء على وجوب صدقة الفطر، وكذا نقل الإجماع فيها ابن المنذر في «الأشراف»، وكذلك نقل كثير من الفقهاء قول ابن المنذر في كتبهم. قال صاحب المعني: قال ابن المنذر: أجمع كل من نحفظ عنه من أهل العلم أن صدقة الفطر فرض، وقال إسحاق: هو كالإجماع من أهل العلم.

وقال أيضًا: وزعم ابن عبد البير أن بعض المتأخرين من أصحاب مالك وداود يقولون: هي سنة مؤكدة. وسائر العلماء على أنها واجبة؛ لما فرى ابن عمر رضي الله عنهما أن رسول الله فرض زكاة الفطر من رمضيان صاعًا من تمر أو صاعًا من شعير على العبد والحر والذكر والأنثى والصغير والكبير من المسلمين، وأمر بها أن تُؤدَّى قبل خروج الناس إلى الصلاة. [متفق عليه]. والذي عليه العمل بين المسلمين هو الوجوب، ومن قال بغيره؛ فقوله شاذ لا يُعولُ عليه.

شروط وجوبها

يُشترط لوجوب صدقة الفطر ما يلي: أولا:الإسلام:

يرى جمهور الفقهاء أنها لا تجب إلا على المسلم، ويرى الشافعية وكذا الحنابلة - في قول عندهم - أنها تجب على الكافر، يؤديها عن أقاربه المسلمين. قال في المغني: فإن كان لكافر عبد مسلم، وهلُّ هلالُ شوال وهو في ملكه؛ فحُكي عن أحمد أن على الكافر إخراج صدقة الفطر عنه، واختاره القاضي. أه.

وقول الجمهور مبني على أن صدقة الفطر قرْبَة من القُرب وطهرة للصائم من الرفث واللغو، والكافر ليس من أهلها. قال صاحب المغني: ولنا أن العبد - أي المسلم - من أهل الطهرة؛ فوجب أن تؤدَّى عنه كما لو كان سيده مسلمًا. وقوله في الحديث: «من المسلمين» يَحْتَمَلُ أن يُراد به المُؤدَّى عنه، بدليل أنه لو كان للمسلم عبد كافر لم تجب فطرته.

#### ثانيا الحرية

وهذا الشرط فيمن يجب عليه أداؤها، فيؤدي عن نفسه وعمن تجب عليهم نفقته من الزوجة والصغار والعبيد، وأما العبد فلا يجب عليه أداء الزكاة؛ لأنه لا مال له؛ فكيف تجب عليه وهو لا بمكفا؟!

#### لسرج زكاة النظر مداليس ارفان فام أو صاعا من

بان يكون قادرًا على إخراج زكاة الفطر، وهذه القدرة اختلف الفقهاء في المعنى المراد بها، فعند الحنفية لا تجب إلا على من ملك نصاب زكاة المال (من أي أنواع المال، سواء كان من الذهب أم من الفضة، أم من السوائم من الإبل والبقر والغنم، أم من الروع والشمار، أم من عروض الشجارة)، ويرى المالكية والشافعية والحنابلة عدم اشتراط ملك النصاب في وجوب زكاة الفطر، بل إن من يملك قوت نفسه وقوت من يعولهم يوم العيد وبب عليه أن يؤديها، بل يرى المالكية أنه يجب وبب عليه أن يؤديها، بل يرى المالكية أنه يجب عليه أن يقترض لأداء زكاة الفطر إن كان قادرًا على قضاء الدين الذي يقترضه، وإن غلب على ظنه أنه قضاء الدين الذي يقترضه، وإن غلب على ظنه أنه ليخرجها:

وقد اتفق القائلون بعدم اشتراط ملك النصاب على أن المقدار الذي يملكه إن كان محتاجًا إليه؛ فلا تجب عليه زكاة الفطر؛ لأنه غير مستطيع. عمن تؤدّي زكاة الفطر

قال صاحب المغني: ويلزمه أن يخرج عن نفسه وعن عياله إذا كان عنده فضلٌ عن قوت يومه وليلته، قال: وعيال الإنسان من يعوله أي يَمُونُهُ؛ فيلزمه فطرة هم كما تلزمه مؤنتهم إذا وجد ما يؤدي عنهم، والذين يلزم الإنسان نفقتُهم وفطرتُهم ثلاثةُ أصناف: الزوجات، والعبيد، والأقارب، فأما الزوجات فعليه فطرة بوبهذا قال مالك والشافعي وإسحاق، وقال أبو حنيفة والثوري وابن المنذر: لا تجب عليه فطرة امرأته، وعلى المرأة فطرة نفسها؛ لقول النبي عن: «صدقة الفطر على كل ذكر وأنثى» [الدارقطني في سننه ٢/ ١٥٢ ح؛ تا وصححه الالباني]. ولأنها زكاة؛ فوجبت عليها كزكاة ماليها، ولنا الخبر - وقد سبق أن المراد في الحديث من تؤدًى عنهم - ولأن النكاح سبب لوحوب النفقة فوجبت به الفطرة.

قال: وإن نشرت المرأة في وقت الوجوب؛ ففطرتها على نفسها دُون زوجها؛ لأن نفقتها لا تلزمه، وكذا الزوجة غير المدخول بها؛ لا تلزمه نفقتها، فلا تلزمه فطرتها.

وأما العبيد فتلزمه نفقتهم، وعليه فتلزمه فطرتهم وكذا زوجة العبد إن كانت أمّة ففطرتها على سيد زوجها كثفقتها، وإن كانت حرة ففطرتها على نفسها.

وأما الأقارب فالمراد بهم أصوله وإن علوا إن كانوا ممن يُنفق عليهم كالآباء والأجداد والأمهات والجدات يُخرج عنهم فطرتهم، وكذا فروعه ذكوراً كانوا أم إنائاً وإن نزلوا بشرط أن يكونوا فقراء وهو يُنفق عليهم، فإن لم يجد ما يخرجه عن جميعهم بدأ بنفسه، ثم بزوجته ثم بأمه ثم بابيه، ثم الأقرب فالأقرب على حسب ترتيب الإرث.

مُلْ تَوْدَى رَكَاهُ المُطرِعَنِّ الْيَتِيمِ؟ يَخْرِجُها عَنْهُ وَلَيْهُ مِنْ مَالَهُ إِنْ كَانَ لَهُ مَالَ، فَإِنْ

يخرجها عنه وليه من ماله إن كان له مال، فإن لم يكن له مال؛ فلا تجب عليه. مقدار زكاة الفطر

بين حديث ابن عمر وأبي سغيد وأبن عمرو رضي الله عنهم أن مقدارها صاع، وهو أربعة أمداد، والمُد عبارة عن حفنة، بحفنة الرجل متوسط اليدين، وممن قال بأن الواجب صاع من أي جنس من الأجناس لا يجزئ أقل منه: مالك والشافعي وأحمد وإسحاق، وروي ذلك عن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه والحسن وأبي العالية.



خاصة، وهو مذهب

سعيد بن المسيب وعطاء وطاوس ومجاهد وعمر بن عبد العزيز وعروة بن الزبير وأبي سلمة بن عبد الرحمن وسعيد بن جبير وأصحاب الرأي واختلقت الرواية عن علي وابن عباس رضي الله عنهم والشعبي، فروي صاع، وروي نصف صاع.

والأرباداك الأنواع التي تخرج منها زكاة الفطر عااه والمدابة

اتفق الفقهاء على أنه يخرج من الأنواع المذكورة في حديث أبي سعيد الخدري رضي الله عنه قال: «كنا نخرج زكاة الفطر إذ كان فينا رسول الله على صباعًا من شعير، أو صباعًا من زبيب، أو صباعًا من أقط، فلا أزال أخرجه كما كنت أخرجه ما عشت».

وكذلك يجزئ من غالب قوت البلد مما يُقتات ا ويُدَّخر، والأقطُّلِين مجَّفف غير منزوع الدسم يقتاته أهل البادية؛ فإن أعطوه صاعًا أجزأ عن الواحد منهم إن كان قوتهم، كما قال ذلك صاحب المغنى.

اليدا عدا ودعد هل تجزئ القيمة من النقود، عدا ساع وال

اتفق الأئمة الثلاثة مالك والشافعي وأحمد على أنه إن أعطى قيمة الزكاة نقدًا، فإنه لا يجزئ ذلك، وهم في ذلك يرون أنه لا يجوز العدول عن نص رسول الله 3. المسلم المسلم الله 3. المسلم الله 3. المسلم المسلم الله 3. المسلم المسل

قال صاحب المغني: قال أبو داود: قيل لأحمد وأنا أسمع: أعطي دراهم - يعني في صدقة الفطر؟ قال: أضاف ألا يجزئه، خلاف سنة رسول الله ﷺ،



وقيل له: قوم يقولون: عمر بنعبدا العزيز كان يساخيد بالقيمة، قال: يدعون قول رسول الله المالية

ويقولون قال فلان اقال ابن عمر

رضى الله عنهما فرض رسول الله ﷺ ..، وقال الله تعالى: ﴿ أَطِيعُوا اللَّهُ وَأَطِيعُوا الرِّسُولَ ﴾ [النور: ٤٥]، وقال قوم: يردون السنن: قال فلان ! قال فلان!! ح وقال أبو حنيفة والثوري وعمر بن عبد العزيز والحسن والبخاري بجواز إخراج القيمة، ويرى الأحناف أن إخراج القيمة من النقود بجزئ وهو الأفضل والأولى؛ ليتيسر للفقير أن يشتري ما بريده في يوم العيد، ولأنه قد لا يكون محتاجًا إلى الحبوب، بل هو محتاج إلى ملابس أو غيرها، ا فإعطاؤه الحبوب يضطره أن يطوف بالطرقات لبحد من بشتري منه الحُب، وقد ببيعه بثمن بخس أقل من قيمته الحقيقية، هذا في حال وجودا الحبوب بكثرة في الأسواق، أما في حالة الشدة وقلة الحبوب في الأسواق؛ فدفع العين أولى من القيمة مراعاة لمصلحة الفقيرت والرسعية أيه لدليته

القطر فالا ازال اخرجه عيامين اخرجه ما عشق. للذين يتمسكون بالنصوص الواردة في زكاة الفطر بإخراجها عيثًا كما جاء في السنة، وكما قال أبو سعيد الخدري رضى الله عنه: أما أنا فلا أزال أخرجها كما كنت أخرجها على عهد رسول الله على ... أقول لأهل السنة المتمسكين بها: لا تتحرجوا من دفع الحبوب المقتاتة، ومن وجد حرجًا؛ فإن فروع ومساحد حماعة أنصار السنة تفتح أبوابها لتلقى الأموال وتحويلها إلى حبوب، فتنوب عنكم في إخراجها كما أمر رسول الله 🌞 🏎 🔐 ما

ن در المسمال في وقت إخراج زكاة الفطر علك منا عند والطلاة أما وقت وجوبها: ذهب الحنفية إلى أن وقت وجوب زكاة الفطر: طلوع فجر يوم العيد، وهو أحد قولين مصححين للمالكية، مستدلين بما رواه ابن عمر رضي الله عنهما قال: «أمر رسول الله 🎂

بزكاة الفطر أن تؤدي قبل خروج الناس إلى الصلاة». [متفق عليه]. من مند في اذا ماليد نده

وذهب الشافعية والحنائلية والقول الثاني للمالكية أنها تحب بغروب الشمس من أخر يوم رمضان؛ وذلك لقول ابن عباس رضي الله عنهما: «فرض رسول الله 👑 صدقة الفطر طهرة للصائم من اللغو والرفث، وطعمة للمساكين، فمن أداها قبل الصلاة فهي زكاة مقبولة، ومن أداها بعد الصلاة فهي صدقة من الصدقات». [اخرجه أبو داود: ١٦٠٩ وحسنه الالباني . الله وسال إعقا الرسف في الما

وعند جمهور الفقهاء يجوز تقديم إخراجها عن وقتها بيوم أو يومين، ولم يرد على ذلك المالكية والحناطة؛ لأنه لا يتحقق إغناء المساكين بها بوم العبد إلا إذا كانت على هذا النحو، وأجاز الشافعية إخراجها من أول رمضان، ووافقهم بعض الأحناف، وأما الأحناف فيرون جواز تقديمها طول العام. والحق أن الراجح هو القول الأول (قول المالكية والحنايلة)؛ لأنه لا يتحقق المقصود من صدقة الفطر وهو إغناء المساكين عن الطواف في يوم العيد إذا قُدمت من أول رمضان، أو طول السنة، وتخرج عن المقصود. والله أعلم. مكان اخراج صدقة الفطر

ينبغي أن تفرق زكاة الفطر في البلد الذي وجبت فيه على المكلف، سواء أكان ماله فيه أم لم يكن، وقد اختلف في نقل زكاة الفطر من البلد الذي وجبت فيه إلى غيره. فأجازه قوم ومنعه أخرون كما في زكاة المال. وما يلغ ولماء والما عدة

# مصارف زكاة القطر المناب المستعدم

ذهب جمهور الفقهاء إلى جواز قسمتها على الأصناف الثمانية التي تُصرف فيها زكاة المال، وذهب المالكية، وهي رواية عن أحمد واختارها ابن تبمية إلى تخصيص صرفها بالفقراء والمساكين، وذهب الشافعية إلى وجوب قسمتها على الأصناف الثمانية، أو من وُجد منهم.

نسأل الله تعالى أن يرزقنا الإخلاص في القول والعمل، وأن يرزقنا العلم النافع والعمل الصالح، وأن يتقيل منا أعمالنا، إنه نعم المولى ونعم من الإصفاس لا معزي الفل مناه مالك و الشريعينا

وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وآله وصحبه أجمعين، والحمد لله رب العالمين في الما



# ه مشروع تيسير حفظ السنة من صحيح الأحاديث القصار

#### ﴿إعداد/ عليي حشيش

٣٣٤٣ - عَنْ عُبَيْدُ اللَّهِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ الأَقْرُمُ الْخُزَاعِيُّ، عَنْ أَبِيهِ، قَالَ: كُنْتُ مَعَ أَبِي بِالْقَاعِ مِنْ ثَمِرَةَ فَمَرُتْ رَكَبَةً، فَإِذَا رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: ﴿قَائِمُ يُصَلِّي قَالَ: فَكُنْتُ أَنْظُرُ إِلَى عُفْرَتَيْ إِبْطَيْهِ إِذَا سَنَجَدَ وَأَرَى بَيَاضَهَ». ت (٢٧٤)، وهذا حديث صحيح.

٣٣٤٤ - عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ الْحَارِثِ بْنِ جَزْءِ رضي الله عنه، قَالَ: «مَا رَأَيْتُ أَحَدُا أَكْثَرَ تَبَسُمًا مِنْ رَسُولِ اللَّهِ ﴿ ». ت (٣٦٤١)، حم (١٧٢٥١، ١٧٢٦١)، وهذا حديث صحيح.

٣٣٤٥ - عَنْ عَبْدِ اللّهِ بْنِ الْحَارِثِ بْنِ جَزْءِ الزُّبَيْدِيِّ رضي الله عنه، قَالَ: «كُنَّا يَوْمًا عِنْدَ رَسُولِ اللّهِ فِي الصّفَّة، فَوُضَعَ لَنَا طَعَامُ، فَأَكْلُنَا، ثُمُّ أَقِيمَتُ الصّائَةُ، فَصَلْيُنَا وَلَمْ نَتَوَضَّاً، حم (١٧٢٥٢)، وهذا حَدِث صحيح.

٣٣٤٦ - عَنْ عَبْدِ اللَّهُ بْنِ حَوَالَـٰةَ رَضَي الله عنه، قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ ذَاتَ يَوْم: «تَهْجِمُونَ عَلَى رَجُلُ مُعْتَجِرٍ يُبَايِعُ النَّاسَ مِنْ أَهْلِ الْجِنَّةِ»، فَهَجَمْنَا عَلَى عُثْمَانَ بْنِ عَقَانَ وَهُوَ يُبَايِعُ النَّاسَ. السنة لابن ابي عاصم (١٢٩٢)، ك(٣ / ٩٨)، وهذا حديث صحيح.

٧٣٤٧ - عَنِ ابْنِ عَبُّاسِ رِضِي الله عنهما، قَالَ: «لَمَّا ثَرَلَ أَوْلُ الْمُزُمِّلَ، كَانُوا يَقُومُونَ نَحُوا مِنْ قيامِهِمْ فِي شَهَرٍ رَمَضَانَ حَتَّى ثَرَلَ آخَرُهَا، فَكَانَ بِيْنَ أَوْلُهَا وَآخَرِهَا قَرِيبٌ مِنْ سَنَةٍ، هِقَ (٢ / ٥٠)، وهذا حديث صحيح.

٧٣٤٨ عَنِ ابْنِ عَبُاسِ رضي الله عنهماءً قَالَ: «كَانَ رَجُلُ مَنَ الأَنْصَارِ أَسْلَمَ، ثُمُّ ارْتَدُّ وَلَحِقَ بِالشَّرْكِ، ثُمُّ تَنَدُّمَ، فَأَرْسَلَ إِلَى قَوْمِهِ سَلُوا لِي رَسُولَ الله ﷺ وَهُلَائًا قَدْ تَدمَ، فَقَالُوا: إِنْ قُلاَئًا قَدْ تَدمَ، وَإِنَّهُ آمَرَنَا أَنْ نَسْأَلَكَ هَلُّ لَهُ مِنْ تَوْبَةٍ ﴿ فَقَالُوا: إِنْ قُلاَئًا قَدْ تَدمَ، وَإِنَّهُ آمَرَنَا أَنْ نَسْأَلَكَ هَلُّ لَهُ مِنْ تَوْبَةٍ ﴿ فَقُلُوا يَهُ مِنْ تَوْبَةٍ ﴿ فَقُولُ رَحِيمٌ ﴾، وَإِنَّهُ آمَرَنَا أَنْ نَسْأَلَكَ هَلُّ لَهُ مِنْ تَوْبَةٍ ﴿ فَقُولُ رَحِيمٌ ﴾، فَقَالُوا: إِنْ قُلْكِ صَالِحَةٍ فَوْمُا كَفُرُوا بَعْدَ إِيمَانِهِمْ ﴾ إلى قَوْلِهِ ﴿ غَفُورُ رَحِيمٌ ﴾، فَقَالُوا: إِنْ قُلْكِ صَالِحَةً ﴿ فَاللّهُ قَوْمُا كَفُرُوا بَعْدَ إِيمَانِهِمْ ﴾ إلى قَوْلِهِ ﴿ غَفُورُ رَحِيمٌ ﴾، فَقَالُوا: إِنْ قُلْكِ مِنْ تَوْبُهِ فَاسْلَمَ، دَنْ (١٠٤٤) وهذا حديث صحيح.

٣٤٤٩ – عَنِ ابْنِ عَبّاس رضي الله عنهما، قالَ: خَطَّ رَسُولُ الله ﷺ في الأَرْضِ أَرْبَعَةَ خُطُوط، قالَ: «تَدُرُونَ مَا هَذَا؟»، فَقَالُوا: اللّهُ وَلَسُولُهُ أَعْلَمُ، فَقَالَ رَسُولُ الله ﷺ: «أَفْضَلُ نِسَاءَ أَهْلِ الْجَنَّةِ خَدِيجَةٌ بِنْتُ خُويَّلِه، وَفَاطمةُ بِنْتُ مُحَمِّدٍ، وَاسِيَةٌ بِنْتُ مُزَاحِمِ امْرَأَةُ فِرْعَوْنَ، وَمَرْيُمُ ابْنَةً عَمْرَانِ». حم (٢٦٦٣، ٢٨٩٦)، حب (٧٠١٠)، وهذا حَدِيث صَحيحُ. مَحَمَّد، واسِيَةٌ بِنْتُ مُزَاحِم امْرَأَةُ فِرْعَوْنَ، وَمَرْيُمُ ابْنَةً عَمْرَانِ». حم (٣٦٦٣، ٢٨٩٦)، حب (٧٠١٠)، وهذا حديث (٣٣٥٠ – عَن ابْن عَبْاس رضى الله عنهما، قال: قالَ رَسُولُ الله ﷺ: «يَدُ الله مَعَ الْجَمَاعَة». ت (٢١٦٦)، وهذا حديث الله مَعْ الْجَمَاعة ».

- ١٢٥٠ عن ابن عباس رضي الله عنهما، قال: قال رسول الله 🥗 : «يد اللهِ مع الجماعهِ». ت (٢١٦٦)، وهذا حديث سحيح.

لَكُرُخُرِفُدُهَا كَمَا زُخْرَفَتْ الْيَهُودُ وَالنَّصَارَى. د (٤٤٨)، وهذا حديث صحيح. لَتُرُخْرُفُدُهَا كَمَا زَخْرَفَتْ الْيَهُودُ وَالنَّصَارَى. د (٤٤٨)، وهذا حديث صحيح.

٧٣٥٧- عَنِ ابْنِ عَبُاسٍ رضي الله عنهما، أنَّ النَّبِيِّ ﷺ قَالَ: «لاَ يُبْغِضُ الأَنْصَارَ آحَدٌ يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ». تَّ (٣٩٠٦)، وهذا حديث صحيح.

٣٣٥٣ - عَنِ ابْنِ عَبَّاسِ رضي الله عنهما، قَالَ: نَهَى رَسُولُ اللَّهِ ﷺ عَنْ «مَهْرِ الْبَغِيِّ، وَثَمَنِ الْكَلْبِ، وَثَمَنِ الْخَمْرِ، حم (٢٠٩٥، ٣٣٣٤)، وهذا حديث صحيح.

٧٣٥٤ - عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رِضِي الله عنهما، قَالَ: عَجِبْتُ مَمِّنْ يَتَقَدُّمُ الشُهْرَ، وَقَدْ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «إِذَا رَأَيْتُمُ الْهِلاَلُ فَصُومُوا، وَإِذَا رَأَيْتُمُوهُ فَاقْطِرُوا، فَإِنْ عُمِّ عَلَيْكُمْ فَأَكْمِلُواَ الْعِرَّةِ ثَلَاثِينَ». ن (٢١٢٥)، وهذا حديث صحيح.

٣٣٥٥ - عَنِ ابْنِ عَبَّاسِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: ﴿لَيْسَ الْمُعَايِنُ كَالْمُخْبَرِ، آخْبُرَ اللَّهُ تَبَارِكَ وَتَعَالَى مُوسَى أَنُ قَوْمَهُ قَدْ فُتَدُوا، فَلَمْ يُلُقِ الْأَلُواحَ، فَلَمَّا رَاهُمْ ٱلْقَى الْأَلُواحَ». البزار ١٠ – ١٣ (١٥٥٥)، ك (٢ / ٣٨)، حب (٦٢١٤)، وهذا حديث صحيح.

\_ ٢٣٩٦ - عَنِ ابْنِ عَبُاسٍ رضي الله عنهما، قالَ: قالَ رَسُولُ اللّهِ ﷺ: «يَكُونُ قَوْمٌ يَخْضِبُونَ فِي آخِرِ الزّمَانِ بِالسُّوادِ كَحَوَاصِل الْحَمَامِ لاَ يَرِيحُونُ رَائِحَةَ الْجَنَّةِ». د (٤٢١٢)، وهذا حديث صحيح. ٧٣٥٧ - عَنِ ابْنِ عَبَّاسِ رضي الله عنهما، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ 👺: «مَنِ اقْتَبَسَ عِلْمًا مِنَ النُّجُومِ، اقْتَبَسَ شُعْبُةً مِنَ السّحْر زَادَ مَا زَاد». د(٣٩٠٥)، حم (٢٨٣٦)، جه (٣٧٢٦)، وهذا حديث صحيح.

٢٣٥٨ - عَنْ ابْنِ عَبَّاسٍ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «تَسْمَعُونَ، وَيُسْمَعُ مِنْكُمْ، وَيُسْمَعُ مِمُنْ سَمَعَ مَبْكُمْ». د(٣٦٥٩)،
 حم (٢٩٣٩)، حب (٦٢)، ك (١ / ٩٥)، وهذا حديث صحيح.

٣٣٥٩ - عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَبَّاس رضي الله عنهما، قَالَ: «كَانَ لِنَعْلِ النَّبِيِّ ﷺ، قَبَالاَنِ مَثْنِيُّ شِرَاكُهُمَا». جه (٣٦١٤)، وهذا حديث صحيح.

٢٣٦٠ - عَنِ ابْنِ عَبُّاسِ رضي الله عنهما، قَالَ: خَطَبَنَا رَسُولُ اللَّهِ ، فَقَالَ: «يَا آيُهَا النَّاسُ، كُتِبَ عَلَيْكُمْ الْحَجُّ»، قَالَ: فَقَامَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ الْحَجُّ الْمَعَلِي اللَّهُ وَقَالَ: «لَوْ قُلْتُهَا لَوَجَبَتْ، ولَوْ وَجَبَتْ لَمْ تَعْمَلُوا بِهَا، ولَمْ قَالَ: فَقَامَ اللَّهُ وَقَالَ: «لَوْ قُلْتُهَا لَوَجَبَتْ، ولَوْ وَجَبَتْ لَمْ تَعْمَلُوا بِهَا، ولَمْ قَالَ: فَهُو تَطُوعُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ إِلَّهُ عَلَيْ إِلَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ الْحَجُ مَرَّةً، فَمَنْ زَادَ فَهُو تَطَوعُ عُلَى اللَّهُ عَلَيْكُمْ الْحَجُ مَرَّةً، فَمَنْ زَادَ فَهُو تَطَوعُ عَلَى ١٣٥٤، ٢٩٣٧، ٢٩٣٧، ٢٥١٥) ن (٢٦٧٠)، ك (٢ / ٢٩)، وهذا حديث صحيح.

٢٣٦١ – عَنْ ابْنِ عَبَّاسٍ رضي الله عنهما، قَالَ: «قَلُتِ الإِبِلُ عَلَى عَهْدٍ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ، فَأَمَرَهُمْ أَنْ يَنْحَرُوا الْبَقَرَ». جه (٣١٣٤)، وهذا حديث صحيح.

٣٦٦٧ – عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رضي الله عنهما، أَنَّ النَّبِيُّ ﴾، قَالَ: «لاَ تَفْتَحْرُوا بِآبِائِكُمُ الَّذِينَ مَاتُوا فِي الْجَاهِلِيَّة، فَوَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِه، لَمَا يُدَهْدِهُ الْجُعَلُ بِمَنْخَرَيْه، خَيْرٌ مِنْ آبَائِكُمُ الَّذِينَ مَاتُوا فِي الْجَاهِلِيَّةِ». حمَّ (٢٧٣٤)، حَب (٥٧٧٥)، وهذَا حَدِيثَ صحيح.

٣٣٦٣ - عَنْ ابْنِ عُبَّاسٍ رضي الله عنهما، عَنْ رَسُولِ اللّهِ 🍪، قَالَ: ﴿إِنَّ اللَّهَ حَرَمُ عَلَيْكُمْ الْخَمْرِ، وَالْمَيْسِرِ، وَالْكُوبَةَ »، وَقَالَ: «كُلُّ مُسْكُر حَرَامٌ». حَم (٢٦٢٠، ٢٦٢٠)، وهذا حديث صحيح.

٣٣٦٤ - عَنْ ابْنِ عَبَّاسٍ رِضِي الله عنهما، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ النِّسَ عَلَى النَّسَاءِ حَلْقٌ، إِنَّمَا عَلَى النَّسَاءِ التَّقْصِيرُ». د(١٩٨٤)، دي(١٩٠٥)، قط (٢٦٤٠)، وهذا حديث صحيح.

٣٣٦٥ - عَنْ ابْنِ عَبَّاسٍ رضي الله عنهما، قَالَ: لَمَّا تَزَوَّجَ عَلِيٌ فَاطِمَةَ، قَالَ لَهُ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «أَعْطِهَا شَيْئًا»، قَالَ: مَا عِنْدي شَيْءٌ، قَالَ: «أَيْنَ دُرْعُكَ الْحُطَمِيَّةُ». د(٣١٢٩)، وهذا حديث صحيح.

٢٣٦٧ - عَنْ عَمَّارِ مَوْلَى الْحَارِثِ بْنِ نُوْفَل رضي الله عنهما، «أَنَّهُ شَهِدَ حِنَازَةَ أُمِّ كَلْثُوم وَابْنَهَا، فَجَعَلُ الْغُلامَ ممًا يلي الإمام، فَأَنْكُرْتُ ذُلِكَ وَفِي الْقَوْمَ ابْنُ عَبَّاسُ، وَأَبُو سَعِيدٍ، وَأَبُو قَتَادَةً، وَأَبُو هُرَيْرَةَ، فَقَالُوا: هَذِهِ السَّنَّةُ». هق (٤ / ٣٣)، هُذا حديث صحيح.

٣٣)، وهذا حديث صحيح. ٢٣٦٨ - عَنْ سَعِيدِ بْنِ جُبُيْرٍ، قَالَ: رَأَيْتُ ابْنَ عُمَرَ يَمْشَي بَيْنَ الصَّفَا وَالْمَرْوَةِ، ثُمُ قَالَ: ﴿إِنْ مَشَيْتُ فَقَدْ رَأَيْتُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَمْشَنِي، وَإِنْ سَعَيْتُ فَقَدُّ رَأَيْتُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَسْعَى». مسند عبد بن حميد (٨٠٠)، ن (٢٩٧٦)، وهذا حديث صحيح.

٣٣٦٩ - عَنِ ابْنِ عُمْرَ رضي الله عنهما، قَالَ: «كَانَ النَّبِيُّ ﷺ يَذْهَبُ لِحَاجَتِهِ إِلَى الْمُغَمِّسِ» قَالَ نَافِعُ: نَحْوَ مِيلَيْنِ عَنْ مَكَّةً. ع (٥٦٢٦)، وهذا حديث صحيح.

٢٣٧٠ - عَنِ ابْنِ عُمَر رضي الله عنهما، قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ الله ﷺ، يَقُولُ: «مَنْ تَعَظَمَ فِي نَفْسِهِ، أَوْ اخْتَالَ فِي مِثْنِيَتِهِ، لَقِي الله وَهُوَ عَلَيْهِ عَضْبَانُ». أحمد (٥٩٥٩)، خَد (٤٩٩)، وهذا حديث صحيح.

ُ ٢٣٧٦ - عَنْ عَطَاءِ بِنْ آبِي رَبَاحٍ، قَالَ: كَانَ رَجُلٌ يَمْدَحُ ابْنَ عُمْرَ، قَالَ: فَجَعَلَ ابْنُ عُمَرَ رضي الله عنهما يَقُولُ: هَكَذَا، يَحْتُو فِي وَجْهِهِ التُّرَابِ، قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ: «إِذَا رَأَيْتُمْ الْمَدَّاحِينَ، فَاحْتُوا فِي وُجُوهِهِمُ التُّرَابِ». حم (٥٦٥١)، وهذا حَدِيث صحيح.

٣٣٧٧ - عَنِ ابْنِ عُمَرَ رضي الله عنهما، قَالَ: «دَخَلَ النَّبِيُّ ﷺ مَسْجِدَ قُبَاءَ لِيُصَلِّيَ فِيهِ، قَدَخَلَ عَلَيْهِ رِجَالُ يُسَلِّمُونَ عَلَيْهِ، فَسَنَانْتُ صُهَيْبًا وَكَانَ مَعَهُ: كَيْفَ كَانَ النَّبِيُّ ﷺ يَصِنْنَعُ إِذَا سَلُمَ عَلَيْهِ؟ قَالَ: «كَانَ يُشْيِنُ بِيَدِهِ»، ن(١١٨٧)، جه (١٠١٧)، وهذا حديث صحيح.



وفي رواية أخرى أنها قالت: يا رسول الله، إن الله لا يستحيى من الحق، فهل على المرأة من غسل إذا احتلمت؟ فقال رسول الله 🎏: نعم، إذا رأت الماء.

وهناك بعض مسائل تتعلق بخروج المني، منها: ١- رؤية اللي من غير تذكر احتلام؛

لو استيقظ النائم ووجد المني ولم يذكر احتلامًا؛ فعليه الغسل، ومن احتلم ولم يجد منيًا، فلا غسل عليه، وهذا محل اتفاق بين أهل العلم. [الموسوعة الفقهية: ٣ /١٩٧]، وروفيا والموالية المالية

لحديث عائشة رضى الله عنها قالت: سُئل رسول الله ﷺ عن الرجل يجد البلل ولا يذكر احتلامًا، فقال: يغتسل. وعن الرجل برى أنه قد احتلم ولا بحد بللأ فقال: لا غسل عليه، فقالت أم سليم: المرأة ترى ذلك عليها الغسل؟ قال: نعم، إنما النساء شقائق الرجال. [رواه الخمسة]. والله المسلم ال

#### ب-خروج المتى بعد الفسل،

إذا اغتسل الرجل لخروج المني، ثم بعد الاغتسال خرج منه المني مرة أخرى فهل يجب عليه إعادة الغسل؟ اختلف الفقهاء في ذلك؛ فمنهم من قال: بلزمه الغسل ثانيًا، وهو قول الشافعية؛ لقوله ﷺ: «إنما الماء من الماء»؛ لأنه نوع حدث فنقض مطلقًا، وذهب الحنائلة إلى أنه لا يجب عليه الغسل ثانيًا؛ لما روي عن ابن عباس رضى الله عنهما أنه سنُثل عن الجنب يخرج منه الشيء بعد الغسل؟ قال: بتوضأ، وكذا ذكره عن على رضي الله عنه، ولأنه مني واحد فأوجب غسلاً واحدًا كما لو خرج دفعة واحدة، ولأنه خارج لغير شهوة، أشبه الخارج ليرد، ويه علل أحمد. [الموسوعة الفقهية ٣١ / ١٩٨]. وما ذهب إليه الحنابلة أرجح؛ لقوة دليلهم.

#### ج- اشتراط خروج المني بشهوة،

احْتلف الفقهاء في ذلك، فمنهم من اشترط خروج المنى بشبهوة ودفق، وهم جمهور الفقهاء من الحنفية والمالكية والحنابلة، ولم يشترط الشافعية ذلك، فقالوا بوجوب الغسل من خروج المني مطلقًا، قال الإمام النووي: ولا فرق عندنا بين خروجه بجماع أو احتلام أو استمناء أو نظر أو بغير سبب، فكل ذلك يوجب الغسل عندنا. [المجموع ٢ / ١٣٩]. لحديث أبي سعيد الخدري: «إنما الماء من الماء» [صحيح سيق تخريجه]

واحتج الجمهور لقولهم بحديث على بن أبي طالب رضى الله عنه قال: كُنْتُ رَحُلاً مَـذَاءُ، فَسَأَلْتُ

النِّديُّ ﷺ أَوْ سُئِلَ عَنْ ذَلِكَ فَقَالَ: «في الْمَذْي الْوُضُوءُ وَفِي الْمُنِيِّ الْغُسِيْلُ». [أحمد ٨٦٩، وقال شعب الأرناؤوط: صحيح]. وفي رواية قال: «إذا حذفت الماء فاغتسل من الجنابة، وإذا لم تكن حاذفًا فلا تغتسل». [احمد ٨٤٧ وحسنه الالباني].

فقوله: حذفت، الحذف أي الرمى، وهو لا يكون بهذه الصفة إلا لشهوة، وفيه تنبيه على أن ما يخرج لغير شبهوة إما لمرض أو برودة لا يوجب الغسل. [نيل الأوطار للشوكاني: ١ / ٢٧٤].

وعلى ذلك فلو صح حديث على؛ فإن ما ذهب إليه جمهور الفقهاء من الحنفية والمالكية والحنابلة يكون ارجح.

#### ١- الابلاج (التقاء الختانان):

اتفق فقهاء المذاهب الأربعة وغيرهم على أن التقاء الختانين موجب للغسل، قال الإمام النووي: «وقد أجمع على وجوب الغسل متى غايت الحشيفة في الفرج، وإنما كان الخلاف فيه ليعض الصحابة ومن بعدهم، ثم انعقد الإجماع على ما ذكرنا». [المجموع: ٢ / ١٣٠]. وقد نقل الشوكاني كالأمَّا قريبًا من هذا عن الإمام ابن عبد البر وابن العربي. [نيل الأوطار: ١ / ٢٧٦].

والمقصود بالتقاء الختانين: تغييب الحشفة في الفرج، ذلك أن ختان الرجل هو الجلد الذي يبقى بعد الختان، وختان المرأة جلدة عرف الديك فوق الفرج فيقطع منها في الختان، فإذا غابت الحشفة في الفرج حاذى ختانه ختانها، وإذا تحاذيا فقد التقيا، وليس المراد بالتقاء الختانين التصاقهما وضم أحدهما إلى الآخر، فإنه لو وضع موضع ختانه على موضع ختانها ولم يدخله في مدخل الذكر لم يجب الغسل. [الموسوعة الفقهية: ٣١ / ١٩٩].

والأصل في ذلك حديث عائشة رضى الله عنها أن النبي ﷺ قال: «إذا جلس بين شُعَبِها الأربع، ومس الختانُ الختانُ؛ فقد وجب الغسل». [مسلم ٣٤٩]، وفي رواية: «إذا التقى الختانان فقد وجب الغسل» [ابن ماجه ٢١١ وصححه الألباني].

وحديث أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي 👑 قال: «إذا حلس بن شعبها الأربع ثم حهدها؛ فقد وجب الغسل». [متفق عليه]. وفي رواية: «وإن لم يُنزل» [مسلم ٣٤٨]. قال الإمام ابن حجر في الفتح: «وهذا بدل على أن الجهد هذا كناية عن معالجة الإبلاج». [فتح العارى: ١ / ٣٩٥].

والشعب الأربع قيل يداها ورجلاها، وقيل: رجلاها وفخذاها، وقيل ساقاها وفخذاها، وقيل غير

ذلك، والكل كناية عن الجماع. [سبل السلام للصنعاني: .[YV0 / 1

وهذا الحديث استدل به الجمهور على نسخ مفهوم حديث: «إنما الماء من الماء». وأصبرح منه حديث أبى بن كعب رضى الله عنه قال: «إن الفتيا التي كانوا يقولون: إن الماء من الماء رخصة، كان رسول الله 🛎 رخُص بها في أول الإسلام، ثم أمر بالاغتسال بعدُ». [احمد ٢١١٠٠].

وقد ذكر الحازمي في كتابه «الاعتبار في الناسخ والمنسوخ» أثارًا تدل على النسخ، ولو فُرض عدم التأخر لم ينهض حديث: «الماء من الماء» لمعارضته حديث عائشة وأبى هريرة، لأنه مفهوم وهما منطوقان، والمنطوق أرجح من المفهوم.

٢- الحيص والنفاس:

اتفق الفقهاء على أن الحيض والنفاس من موحدات الغسل، نقل ابن المنذر وابن جرير الطبري وآخرون الإجماع عليه. [الموسوعة الفقهية: ٣ / ٢٠٤].

ودليل وحوب الغسل في الحيض قوله تعالى: ﴿ وَيَسْأَلُونَكَ عَنِ الْمُحِيضِ قُلْ هُوَ أَذًى فَاعْتَرَلُوا النِّسَاءَ في الْمَحيض وَلاَ تَقْرَبُوهُنَّ حَتَّى يَطْهُرْنَ ﴾ الآية. أي: اغتسلن، فمنع الزوج من وطئها قبل غسلها، فدل على وجوبه عليها، ولما روته عائشة رضي الله عنها: أن فاطمة بنت أبي حبيش كانت تُستحاض، فسألت النبي ﷺ، فقال: «إِنْمَا ذُلك عرْقً وَلَيْسَ بِالْحَيْضَةَ فَإِذَا أَقْبِلَتْ الْحَيْضَةُ فَاتَّرُكَى الصَّلاَةَ فَإِذَا ذَهَبَ قَدْرُهَا فَاغْسِلَى عَنْكَ الدُّمْ وَصِلِّي [البخاري ٢٠٦]، والحديث متفق عليه بلفظ: «فاغسلي عنك الدم الم يلك طالح شنعة الميسور الم

ودليل وجوب الغسل على النفساء الإجماع كما سبق ذكره، ولأنه دم حيض متجمع. [الفقه الإسلامي وادلته: ١ / ٨٥٤]. ا 3- 6- المعنى العلى العلى

بحب على المسلمين وحوب كفاية غسل الميت غير الشبهيد، وذلك باتفاق المذاهب الأربيعة، أي إذا مات المسلم وحب على المسلمين غسله. [الفقه الإسلامي وادلته: ١ / ٤٥٨]. واستدلوا على ذلك بقوله على فيمن وقصته ناقته بعرفة: «اغسلوه بما وسدر...» الحديث [متفق عليه]، والأصل في الأمر الوجوب، وأيضًا بحديث أم عطية حين ماتت ابنته عليه الصلاة والسلام وفيه: «اغسلنها ثلاثًا أو خمسًا». الحديث [متفق عليه]. [الشرح الممتع لابن عشيمين ١ /٢٠٣]. وسياتي مزيد بيان فيما يتعلق بأحكام غسل الميت عند الحديث عن أحكام الجنائز إن شاء الله تعالى.

#### ٦- اسلام الكافر:

ذهب المالكية والحنابلة إلى أن إسلام الكافر موجب للغسل، وذهب الحنفية والشافعية إلى استحباب الغسل للكافر إذا أسلم وهو غير جنب. [الموسوعة الفقهية ٣١ / ٢٠٦].

وإذا أسلم الكافر وهو جنب وجب عليه الغسل. قال الإمام النووي: «نص عليه الشافعي واتفق عليه جماهير الأصحاب». [المجموع: ٢ / ١٥٢].

وقال الكمال بن الهمام من أئمة الحنفية: الأصح وجوب الغسل عليه؛ لبقاء صفة الجنابة السابقة بعد الإسلام، فلا يمكنه أداء المشروط بروالها إلا به، وقيل: لا يحب لأنهم غير مخاطبين بالفروع ولم يوجد بعد الإسلام حناية. [فتح القدير: ١ / ٤٤].

واحتج القائلون بالوجوب بحديث قيس بن عاصم أنه أسلم، فأمره النبي 🐲 أن يغتسل بماء وسدر. رواه الخمسة إلا ابن ماجه. وبحديث أبي هريرة رضى الله عنه أن ثمامة أسلم، فقال النبي 🎂: «اذه سوا به إلى حائط بنى فلان فمروه أن ىغتسل». [احمد: ٨٠٣٧]. فهذان الحديثان أمر فيهما النبي 🎏 من أسلم بالغسل، والأمر يفيد الوجوب (ما لم تصرفه قرينة) كما هو مقرر في الأصول، وكذلك فإن الكافر إذا أسلم فقد طهُر باطنه من نجس الشرك، فمن الحكمة أن يطهر ظاهره بالغسل. [الشرح الممتع ١ / ٢٨٤].

واحتج من قال بعدم الوجوب بأن النبي 🛎 لم يامر كل من اسلم بالغسل، وقد أسلم أناس كثيرون ولو كان واحدًا لما خص به يعضًا دون يعض، فيكون ذلك قرينة تصرف الأمر إلى الندب. [نيل الاوطار للشوكاني ١/ ٢٨١].

وأحبب عن ذلك بأن أمر النبي 👺 وأحدًا من الأمة أمرُ للأمة حميعًا؛ إذ لا معنى لتخصيصه به؛ لأن أمر البعض قد وقع به التبليغ، ودعوى عدم الأمر لمن عداهم لا يصلح متمسكًا؛ لأن غاية ما فيها عدم العلم بذلك وهو ليس علمًا بالعدم. [المصدر السابق، الشرح الممتع ١ / ٢٨٥ بتصرف].

وما ذهب إليه المالكية والحنابلة من وجوب الغسل على الكافر إذا أسلم هو الأرجح؛ لقوة أدلتهم التي احتجوا بها.

هذا ما تيسر لنا جمعه فيما يتعلق بموجبات الغسل ونكمل بقية أحكام الغسل إن شاء الله تعالى في العدد القادم، والحمد لله رب العالمان.



مال المراكبي ﴿

رئيس مجلس علماء الجماعة

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على خاتم النبيين، أما بعد: ﴿ حَالِمُ الْعَالَمُ مِنْ الْعَالَمُ وَالْمَ

CACIN HAML SERVICE

Market Market Bally

فإن الإستعانية بالله من اعظم اسباب الوصول إلى تحقيق المامول، وقد سبق أن تكلمنا عن

الاستعانة بالله على طاعته في رمضان، وذكرنا قول النبي على: احرص على ما ينفعك واستعن بالله ولا

تعجز، باعتباره عنوانًا على منهاج المؤمن الكيس الفطن الساعي إلى مرضاة الله عز وجل، وبلوغ

الدرجات العاليات في الجنة.

#### لقدكان رسول الله ﷺ يقول في دعائه:

The Party Carlot of the state o

واحش الفلطون سالوجوب محددث قيس بي عصوات إستار بالفرد القيني عدان مقتسل ساء

ربُ اعني ولا تعن علي، وانصرني ولا تنصر علي، وامكر لي ولا تمكر علي، اللهم اجعلني لك علي، وامكر لي ولا تمكر علي، اللهم اجعلني لك شاكرًا، لك ذاكرًا، لك راهبًا، لك مطواعًا، إليك مخبتًا منيبًا، ربَ تقبل توبتي، واغسل حوبتي، وأجب دعوتي، وثبت حجّتي، وأهد قلبي، وسدد لساني، والسائل سخيمة قلبي، [رواه أحمد وأبو داود وابن ماجه والحاكم وقال: صحيح ووافقه الذهبي، وكذلك قال فيه الترمذي: حسن صحيح.

وأوصى ابن عمه عبد الله بن عباس رضي الله عنهما أن يستعين بالله وحده، فقال: «يا غلام، إنّي أعلَمك كلمات: احفظ الله يحفظك، احفظ الله تجده تجاهك، إذا سألت فاسأل الله، وإذا استعنت فاستعن بالله، واعلم أن الأمة لو اجتمعت على أن ينفعوك بشيء قد كتبه الله لك، ولو بشيء لم ينفعوك إلا بشيء قد كتبه الله لك، ولو اجتمعوا على أن يضروك بشيء؛ لم يضروك إلا

بشيء قد كتبه الله عليك، رفعت الأقلام، وجفت الصّحف. [رواه الترمذي وصححه الألباني].

فالتمال فيالا لتوتيها كالباز البلا المويمان

وإذا استعان العبد بالله على طاعته وعبادته؛ أعطاه الله ما سأل، فعن أبي هريرة - رضي الله عنه – قال: قال رسول الله ﷺ: «من صلى صلاة لم يقرأ فيها بأمّ القرآن فهي خداج (ثلاثًا) غير تمام. فقيل لأبي هريرة: إنّا نكون وراء الإمام. فقال: اقرأ بها في نفسك، فإنّي سمعت رسول الله ﷺ يقول: «قال الله تعالى: قسمت الصّلاة بيني وبين عبدي نصفين ولعبدي ما سأل، فإذا قال العبد: الحمد لله ربّ العالمين، قال الله تعالى: حمدني عبدي، وإذا قال: الرّحمن الرّحيم، قال الله تعالى: أثنى علي عبدي، وإذا قال: مالك يوم الدّين، قال: مجّدتي عبدي (وقال مرّة فوض إليّ عبدي)، فإذا قال: إيّاك نعبد وإيّاك نستعين، قال: هذا بيني وبين عبدي ولعبدي ما سأل، فإذا قال: المستقيم صراط الدّين فإذا قال: المستقيم صراط الدّين

أنعمت عليهم غير المغضوب عليهم ولا الضّالَيْ قال: هذا لعبدي ولعبدي ما سأل. [رواه أحمد ومسلم وابن خزيمة وابن حبان].

ولا شك أن أولى الناس بمعونة الله عز وجل من كانت غايته أشرف: فعن أبي هريرة - رضى الله عنه - قال: قال رسول الله عنه - قال: «ثلاثة حقّ على الله عونهم: المجاهد في سبيل الله، والمكاتب الذي يريد الأداء، والناكح الذي يريد العقاف،[رواه احمد والترمذي والنسائي وابن ماجه والحاكم وحسنه الالبائي].

فالمجاهد في سبيل الله غايته إعزاز دين الله، وطالب الزواج غايته العقة عن الحرام، والمكاتب غايته أن يكون حرًا من الانقياد للعبيد؛ فلا تكون عبوديته إلا لله وحده.

#### دعاء الاستخارة صورة من صور الاستعانة

لقد علمنا رسول الله 🍩 أن نستعين بالله في الأمور كلها، فنستخيره بعلمه، ونستقدره يقدرته، ونساله من فضله العظيم؛ فعن جابر بن عبد الله-رضى الله عنهما- قال: كان رسول الله 🥮 بعلَمنا الاستخارة في الأمور كلّها كما يعلّمنا السورة من القرآن، يقول: «إذا همّ أحدكم بالأمر فليركع ركعتين من غير الفريضة، ثمّ يقول: اللّهمّ إنّى أستخيرك بعلمك، وأستعبنك بقدرتك، وأسألك من فضلك العظيم، فإنك تقدر ولا أقدر، وتعلم ولا أعلم، وأنت علام الغيوب، اللَّهمّ إن كنت تعلم أنّ هذا الأمر خير لى في ديني ومعاشي وعاقبة أمري أو قال: في عاجل أمرى وأجله فاقدره لي، ويسره لي، ثمَّ بارك لي فيه، وإن كنت تعلم أنَّ هذا الأمر شرَّ لي في ديني ومعاشيي وعاقبة أمري أو قال: في عاجل أمري وأجله فاصرفه عني، واصرفني عنه، واقدر لي الخير حيث كان ثمُ أرضني به» قال: ويسمّى حاجته. [رواه البخاري وأبو داود والترمذي وغيرهم].

#### الله في عون العبد مادام في عون أخيه

ومن كان في عون إخوائه المسلمين كان الله دائمًا معينًا له: عن أبي هريرة – رضي الله عنه – قال: قال رسول الله ﷺ: «من نفس عن مؤمن كربة من كرب الدّنيا نفس الله عنه كربة من كرب يوم القيامة، ومن يسرّ على معسر، يسرّ الله عليه في الدّنيا والآخرة، ومن ستر مسلمًا ستره الله في الدّنيا والآخرة، والله في عون العبد ما كان العبد في عون أخبه، ومن سلك طربقًا بلتمس فيه علما، سهل الله له

به طريقًا إلى الجنّة، وما اجتمع قوم في بيت من بيوت الله يتلون كتاب الله ويتدارسونه بينهم، إلا نزلت عليهم السّكينة وغشيتهم الرّحمة وحفّتهم الملائكة، وذكرهم الله فيمن عنده، ومن بطا به عمله لم يسرع به نسبه» [رواه احمد ومسلم وأبو داود والترمذي وغيرهم].

قال ابن رجب رحمه الله تعالى -: «العبد محتاج إلى الاستعانة بالله في فعل المام ورات وترك المحظورات، والصبر على المقدورات كلها في الدنيا وعند الموت وبعده من أهوال البرزخ ويوم القيامة، ولا يقدر على الاعانة على ذلك إلا الله - عز وجل -.

فمن حقق الاستعانة بالله في ذلك كلّه أعانه الله، ومن ترك الاستعانة بالله واستغان بغيره وكله الله إلى من استعان به، فصار مخذولاً، وهو كذلك في أمور الدّنيا؛ لأنّه عاجز عن الاستقلال بجلب مصالحه ودفع مضارة، ولا معين له على مصالح دينه ودنياه جميعا إلا الله عزّ وجلّ-؛ فمن أعانه الله فهو المعنى ومن خذله الله فهو المخذول. وهذا هو تحقيق معنى قول العبد «لا حول ولا قوة إلا بالله». والمعنى أنّ العبد لا يتحول حاله من حال إلى حال ولا قوة له على ذلك إلا بالله – عزّ وجلّ-».

وكتب الحسن البصريّ إلى عمر بن عبد العزيز: «لا تستعن بغير اللّه فيكلك اللّه إليه».

وصدق القائل: ﴿ اللَّهُ اللَّهُ

من يتق الله يُحْمَد في عواقبه ويكفه شر من عزوا ومن هانوا من استعان بغير الله في طلب في أمان ناصره عبد وخدلان وي استعالة الأنبياء والصالحين بالله تعالى وي

فنيي الله يعقوب يستعين بالله على فقف يؤسف عليهما السادم

﴿ وَجَاءُوا عَلَى قَميصه بِدَم كَدْبِ قَالَ بَلْ سَوَلَتْ الْكُمْ اَنْفُسُكُمْ أَمْرُا فَصَبُّرُ جَمَيلُ وَاللَّهُ الْمُسْتَعَانُ عَلَى مَا تَصَفُونَ ﴾ [يوسف: ١٨].

اي: فصبري صبر جميل، وهو الذي لا شكوى فيه لأحد سوى الله - تعالى - ولا رجاء معه إلا منه - سبحانه -.

ثم اضاف إلى ذلك قوله: ﴿ وَاللَّهُ الْمُسْتَعَانَ عَلَى مَا تَصَفُّونَ ﴾ أي: والله - تعالى - هو الذي استعين به على احتمال ما تصفون من أن ابني يوسف قد أكله الذئب.

النوحيد شوال ١٤٣١ هـ

أو المعنى: والله - تعالى - وحده هو المطلوب عونه على إظهار حقيقة ما تصفون، وإثبات كونه كنبًا، وأن يوسف ما يزال حيًا، وأنه - سبحانه - سيجمعني به في الوقت الذي يشاؤه. [الوسيط للشيخ طنطاوي، ص ٢٢٨٦].

﴿ فَصَبْرٌ جَمِيلٌ وَاللّهُ الْمُسْتَعَانُ عَلَى مَا تَصِغُونَ ﴾ أي: أما أنا فوظيفتي التي أحرص على القيام بها، وهي أني أصبر على هذه المحنة صبرًا جميلاً سالًا من السخط والتَّشكِي إلى الخلق، واستعين بالله على ذلك، لا على حولي وقوتي، فوعد من نفسه هذا الأمر وشكا إلى خالقه في قوله: ﴿ إِنَّمَا أَشْكُو بَتِّي وَحُرْنِي إِلَى اللّهِ ﴾ لأن الشكوى إلى الخالق لا تنافى الصبر الجميل.

أدالومنين عائشة تستشهد بقول نبى اللم يعقوب

في سياق حادثة الإفك تقول أم المؤمنين عائشة رضى الله عنها: دُخُلُ رَسُولُ اللَّه ﷺ فَجَلَسَ وَلَمْ يَجْلُسُّ عَنْدى مِنْ يَوْمِ قِيلَ فِي مِا قِيلَ قَبْلَهَا، وَقَدْ مَكَثَ شَهْرًا لاَ يُوحَى إِلَيْهِ في شَانِي شَيْءٌ، قَالَتْ: فَتَشْبَهُدَ، ثُمُّ قَالَ بِا عَائِشَهُ، فَإِنَّهُ بِلَغَنِي عَنْكَ كَذَا وَكَذَا؛ فَإِنْ كُنْت بَرِيثَةً فَسَيُبَرِّئُكُ اللَّهُ، وَإِنْ كُنْتِ ٱلْمَمْتِ بِذَنْب فَاسْتَغْفري اللَّهَ وَتُوبِي إِلَيْهِ؛ فَإِنَّ الْعَبْدَ إِذَا اعْتَرَفَ بِذَنْبِهِ ثُمُّ تَابِ؛ تَابِ اللَّهُ عَلَيْهِ، فَلَمَّا قَضَى رَسُولُ اللَّه 🥸 مَقَالَتَهُ، قَلَصَ يَمْعي حَتَّى مَا أُحسُّ مِنْهُ قَطْرَةً وَقُلْتُ لَأَبِي أَجِبْ عَنِّي رَسُولَ اللَّهِ ﷺ. قَالَ: وَاللَّهِ مَا أَنْرِي مَا أَقُولُ لرَسُولِ اللَّهِ ﷺ . فَقُلْتُ لأُمِّي: أَجِيبِي عَنِّي رَسُولَ اللَّهِ ﷺ فيمَا قَالَ. قَالَتْ: وَاللَّهِ مَا أَدْرِي مَا أَقُولُ لرَسُولِ اللَّهِ ﷺ. قَالَتْ وَأَنَا حَارِيَةٌ حَدِيثَةُ السِّنِّ لاَ أَقْرَأُ كَثِيرًا مِنْ الْقُرْآنِ، فَقُلْتُ إِنِّي وَاللَّهِ لَقَدْ عَلَمْتُ أَنُّكُمْ سَمِعْتُمْ مَا يَتَحَدَّثُ بِهِ النَّاسُ وَوَقَرَ فِي أَنْفُسكُمْ وَصَدُقْتُمْ بِهِ، وَلَئِنْ قُلْتُ لَكُمْ إِنِّي بَرِيئَةٌ وَاللَّهُ يَعْلَمُ إِنِّي لَبُرِيئَةُ لاَ تُصِدِّقُونِي بِذَلكَ، وَلَئنُ اعْتَرَفْتُ لَكُمْ بِأَمْر وَاللَّهُ يَعْلَمُ أَنِّي بَرِيئَةُ لَتُصَدُّقُنِّي وَاللَّهِ مَا أَجِدُ لَي وَلَكُمْ مَثَلاً إِلاَّ أَبَا يُوسُفُ إِذْ قَالَ ﴿ فَصَبِّرٌ جَمِيلٌ وَاللَّهُ الْمُسْتَعَانُ عَلَى مَا تَصِفُونَ ﴾ ثُمُّ تَحَوِّلْتُ عَلَى فراشي وَأَنَا أَرْجُو أَنْ يُبِرَّئُنِي اللَّهُ، وَلَكَنْ وَاللَّهُ مَا ظَنَنْتُ أَنْ يُنْزِلَ فِي شَنَانِي وَحْيًا وَلأَنَا أَحْقَرُ فِي نَفْسِي مِنْ أَنْ يُتَكَلُّمَ بِالْقُرْآنِ فِي أَمْرِي، وَلَكَنِّي كُنْتُ أَرْجُو أَنْ يَرَى رَسُولُ اللَّه ﷺ في النُّوم رُؤْيًا يُبَرِّئُني اللَّهُ، فَوَاللَّه مَا رَامَ مَجْلُسُهُ وَلاَ خَرِجَ أَحَدُ مِنْ أَهْلِ الْبَيْتِ حَتَّى أُنْزِلَ عَلَيْهِ الْوَحْيُ فَأَخَذَهُ مَا كَانَ بِأَخُذُهُ مِنْ الْبُرِحَاء حَتَّى

إِنّهُ لَيَتَحَدُّرُ مِنْهُ مِثْلُ الْجُمَانِ مِنْ الْعَرَقِ فِي يَوْمِ شَاتٍ؛ فَلَمًا سُرِّيَ عَنْ رَسُولِ اللّهِ ﴿ وَهُو يَضْحِكُ فَكَانَ أَوْلُ كَلَمَهَ تَكَلَّمَ بِهَا أَنْ قَالَ لِي يَا عَائِشَةُ أَحْمِدِي اللّهُ فَقَدْ بَرَّآكُ اللّهُ فَقَالَتْ لِي أُمِّي قُومِي إِلَى رَسُولِ اللّهِ ﴿ فَقُلْتُ: لاَ وَاللّهُ لاَ أَقُومُ إِلَيْهِ وَلاَ أَحْمَدُ إِلاَّ اللّهُ فَأَنْزَلَ اللّهُ تَعَالَى ﴿ إِنَّ الدِينَ جَاءُوا بِالإَوْكِ عُصْبِةٌ مِنْكُمْ ﴾ [رواه البخاري وغيره]. …

#### الكليم يوصي قومه بالصبر على آذي فرعون

وقد يبتلى العبد بالمصيبة فلا يعينه على تحملها إلا الله، ومن يتصبر يصبره الله كما حدث لبنى إسرائيل مع موسى وفرعون.

قال الله تعالى: ﴿ وَقَالَ الْمُلاَ مِنْ قَوْمٍ فِرْعَوْنَ أَنَدُرُ مُوسَى وَقَوْمَهُ لِيُفْسِدُوا فِي الأَرْضِ وَيَذَرَكَ وَالِهَتَكَ قَالَ سنُقَتَّلُ أَبْنَاءَهُمْ وَنَسْتَحْيِي نِسَاءَهُمْ وَإِنَّا فَوْقَهُمْ سنُقَتَّلُ أَبْنَاءَهُمْ وَنَسْتَحْيِي نِسَاءَهُمْ وَإِنَّا فَوْقَهُمْ قَاهِرُونَ (١٢٧) قَالَ مُوسَى لَقَوْمَه اسْتَعينُوا بِاللَّه وَاصْبُرُوا إِنَّ الأَرْضَ للَّه يُورِثُهَا مَنْ يَشَاءُ مِنْ عَبَادِهِ وَالْعَاقِبَةُ لَلْمُتَّقِينَ (١٢٨) قَالُوا أُونِينَا مِنْ قَبْلُ أَنْ تَأْتِينَا وَمِنْ بَعْدِ مَا جِئْتَنَا قَالَ عَسَى رَبُكُمْ أَنْ يُهْلِكَ عَدُوكُمْ وَيَسْتَخْلُقِكُمْ فِي الأَرْضِ فَينْظُرَ كَيْفَ تَعْمَلُونَ ﴾ قَالُوا الْعَراف: ١٢٧ - ١٩٤].

#### الاستعانة بالله على أعباء الدعوة،

فقد أمر الله عز وجل نبيه والإعراض عن الله على ما يبديه قومه من الشرك والإعراض عن الله تعالى، فيقول له: ﴿قُلْ إِنْمَا يُوحَى إِلَيُّ أَنْمًا إِلَهُكُمْ إِلَهُ وَاحَدُ فَهَلَّ أَنْتُمُ مُسْلُمُونَ (١٠٨) فَإِنْ تَوَلُواْ فَقُلْ اَنَنْتُكُمْ عِلَى سَوَاء وَإِنْ أَنْدِي أَقَرِيبٌ أَمْ بَعِيدٌ مَا تُوعَدُونَ عَلَى سَوَاء وَإِنْ أَنْرِي أَقَرِيبٌ أَمْ بَعِيدٌ مَا تُوعَدُونَ (١٠٨) إِنَّهُ يَعْلَمُ مَا تَكْتُمُونَ الْقَوْلِ وَيَعْلَمُ مَا تَكْتُمُونَ (١١١) وَإِنْ أَنْرِي لَعْلَهُ فَتْنَةً لَكُمْ وَمَتَاعٌ إِلَى حِين (١١١) قَالَ رَبَّ أَحْكُمُ بِالْحَقِّ وَرَبُّنَا الرَّحْمَنُ الْمُسْتَعَانُ عَلَى مَا تَكْتُونَ عَلَى مَا تَكْتُمُونَ مَا تَكْتُمُونَ وَمَا تَكُنُونَ إِلَيْكِ عَلَى الْمَالُونَ وَالْمَالُ فَالْمُعْنَ الْمُسْتَعَانُ عَلَى مَا تَصَفُونَ ﴾ [الأنبياء: ١٠٨ – ١١٢].

﴿ وَرَبُّنَا الرّحْمَنُ الْمُسْتَعَانُ عَلَى مَا تَصِفُونَ ﴾
أي: نسال ربنا الرحمن، ونستعين به على ما تصفون، من قولكم سنظهر عليكم، وسيضمحل دينكم، فنحن في هذا لا نعجب بانفسنا، ولا نتكل على حولنا وقوتنا، وإنما نستعين بالرحمن، الذي ناصية كل مخلوق بيده، ونرجوه أن يتم ما استعناه به من رحمته، وقد فعل، ولله الحمد. [تفسير السعدي ص٣٥].

مير الومنين عثمان يستعين بالله على بلواه

عن أبي موسى أنه كان مع النبي 攀 في حائط

من حيطان المدينة وفي يد النبي على عود يضرب به بين الماء والطين، فجاء رجل يستفتح فقال النبي على: افتح له وبشره بالجنة، فذهبت فإذا أبو بكر رضي الله عنه ففتحت له وبشرته بالجنة، ثم استفتح رجل أخر فقال: افتح له وبشره بالجنة؛ فإذا عمر رضي الله عنه، ففتحت له وبشرته بالجنة، ثم استفتح رجل أخر، وكان متكنًا فجلس، وقال: افتح له وبشره بالجنة على بلوى تصيبه أو تكون، فذهبت فإذا عثمان ففتحت له فاخبرته بالذي قال؛ قال: الله المستعان. [متفق عليه].

وفي رواية أبي عُثْمان «فَحَمدَ اللَّه ثُمُّ قَالَ: اللَّهُ الْمُسْتَعَانُ وَفِي رواية عَنْد أَحْمَد «فَجَعَلَ يَقُول: اللَّهُمُ صَبْرًا، حَتَّى جَلَسَ» وَفَي رواية عَبْد الرَّحْمَن بْن حَرْمَة «فَدَخَلَ وَهُو يَحْمَدُ اللَّهُ وَيَقُول: اللَّهُمُ صَبْرًا».

وَأَشَارَ عَلَيْ بِالْبَلُوكَى الْمَذْكُورَة إِلَى مَا أَصَابَ عُتُمَانَ فِي آخَرَ خَالْقَته مِنْ الشَّهَادَة يَوْم الدَّار، وَقَدْ وَرَدَ عَنْهُ فَيْ أَصَابَ وَرَدَ عَنْهُ فَيْ أَصَابَ وَرَدَ عَنْهُ فَيْ أَصَدِ مِنْ هَذَا فَرَوَى أَحْمَد مِنْ طَرِيق كُلَيْبٍ بْنِ وَأَئِلِ عَنْ ابْنَ عُمَرَ قَالَ: «َذَكَرَ رَسُولَ اللَّهُ عَلَيْ لَيْنَ عُمَرَ قَالَ: «َذَكَرَ رَسُولَ اللَّهُ عَلَيْ فَيْهَا هَذَا يَوْمِئذَ ظُلْمًا، قَالَ فَيْهَا هَذَا يَوْمِئذَ ظُلْمًا، قَالَ فَيْمَانَّهُ. إِسْنَاده صَحَيِعٍ. [فتح فَنَظَرْت فَإِذَا هُو عُثْمَانِهُ. إِسْنَاده صَحَيِعٍ. [فتح الباري لابن حجر ١٠ / ٤٦٩].

عن عبد الله بن الزبير رضى الله عنهما قال: ١٨ وقف الزبير يوم الجمل دعاني فقمت إلى جنبه، فقال: يا بني إنه لا يُقتل اليوم إلا ظالم أو مظلوم، وإنى لا أراني إلا ساقتل اليوم مظلومًا، وإن من اكبر همي لَدَيْنِي، افترى يُبقى ديثُنا من مالنا شيئًا؟ فقال: يا بني، بع مالنا فاقض ديني، وأوصى بالثلث وثلثه لبنيه - يعنى بنى عبد الله بن الزبير - يقول ثلث الثلث؛ فإن فضل من مالنا فضل بعد قضاء الدين شيء فثلثه لولدك. قال هشام: وكان بعض ولد عبد الله قد وازى بعض بنى الزبير خبيب وعباد وله يومئذ تسعة بنين وتسع بنات. قال عبد الله فجعل يوصيني بدينه ويقول يا بني إن عجزت عنه في شيء فاستعن عليه مولاي. قال فوالله ما دريت ما أراد حتى قلت: يا أبت من مولاك؟ قال: الله. قال فوالله ما وقعت في كربة من دينه إلا قلت يا مولى الزبير اقض عنه دَيْنه، فيقضيه؛ فقتل الزبير رضى الله عنه ولم يدع دينارًا ولا درهمًا إلا أرضين منها الغابة وإحدى عشرة دارًا بالمدينة ودارين بالبصرة ودارًا بالكوفة ودارًا بمصر، قال: إنما كان دينه الذي

عليه أن الرجل كان يأتيه بالمال فيستودعه إياه، فيقول الزبير: لا، ولكنه سلف؛ فإني أخشى عليه الضيعة، وما ولي إمارة قط ولا جباية خراج، ولا شيئًا إلا أن يكون في غزوة مع النبي على أو مع أبي بكر وعمر وعثمان رضي الله عنهم.

قال عدد الله بن الزبير فحسبت ما عليه من الدين فوجدته الفي الف ومائتي الف، قال فلقي حكيم بن حزام عبد الله بن الزبير فقال يا ابن أخي كم على أخى من الدين؟ فكتمه فقال مائة ألف فقال حكيم: والله ما أرى أموالكم تسع لهذه، فقال له عبد الله أفرأيتك إن كانت ألفي ألف ومائتي ألف؟ قال ما أراكم تطيقون هذا؛ فإن عجزتم عن شيء منه فاستعينوا بي. قال: وكان الزبير اشترى الغابة بسبعين ومائة ألف فياعها عبد الله بألف ألف وستمائة ألف، ثم قام فقال: من كان له على الزبير حق فليوافنا بالغابة فأتاه عبد الله بن جعفر، وكان له على الزبير أربعمائة ألف، فقال لعبد الله: إن شئتم تركتها لكم. قال عبد الله: لا. قال: فإن شئتم جعلتموها فيما تؤخرون إن أخرتم، فقال عبد الله: لا. قال: فاقطعوا لى قطعة، فقال عبد الله لك من ها هذا إلى ها هذا قال: فياع منها فقضى دينه فأوفاه وبقي منها أربعة أسهم ونصف، فقدم على معاوية وعنده عمرو بن عثمان والمنذر بن الزبير وابن زمعة فقال له معاوية كم قومت الغابة؟ قال كل سهم مائة الف، قال: فكم بقي؟ قال: أربعة أسهم ونصف قال المنذر بن الربير: قد أخذت سهمًا بمائة ألف. قال عمرو بن عثمان: قد أخذت سهمًا بمائة ألف، وقال ابن زمعة قد أخذت سهمًا بمائة ألف، فقال معاوية كم بقي؟ فقال سهم ونصف قال أخذته بخمسين ومائة ألف. قال: وباع عبد الله بن جعفر نصيبه من معاوية بستمائة ألف فلما فرغ ابن الزبير من قضاء دينه. قال بنو الزبير: اقسم بيننا ميراثنا قال: لا والله لا اقسم بينكم حتى أتادي بالموسم أربع سنين، ألا من كان له على الزبير دين فليأتنا فلنقضه، قال فجعل كل سنة ينادي بالموسم، فلما مضى أربع سنين قسم بينهم قال: فكان للزبير أربع نسوة ورفع الثلث فأصاب كل امرأة الف الف ومائتا الف فجميع ماله خمسون الف ألف ومائتا الف. [رواه البخاري].

نسال الله الكريم رب العرش العظيم أن يعيننا على طاعته ومرضاته، وأن يبلغنا الدرجات العليا من الحنة بفضله ومنته وكرمه.



الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، أما بعد:

فإن قرائن السياق بقسميها (المتصلة والمنفصلة)، وبانواعها المتعددة، تقوم بدور في غاية الأهمية

في تحديد دلالة الشيترك، وهذا سيتضح لنا بعد الوقوف على ماهية الشيترك، وما يتعلق به من مباحث.

### أولاً؛ تعريف المشرك،

هو اللفظ الموضوع للدلالة على معنيين أو معان مختلفة بأوضاع متعددة المسام المسادة المسادة

وهو يكون في الاسم والفعل والحرف.

فمن أمثلة المشترك في الاسم:

القُرِء: يُطلق على الحيض والطهر.

الصريم: يطلق على بياض النهار، وظلمة الليل...

العين: تطلق على البعين البياصرة، وعلى عين الماء، وعلى الجاسوس، وعلى الذهب والفضة، إلى غير فيا و النها اللَّهِ عِنْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ

- ومن أمثلة المشترك في الفعل:

عسعس: بمعنى أقبل وأدبر.

- بان: بمعنى ظهر وانفصل، وبعُد.

عسى: للترجي والإشفاق.

- ومن أمثلة المشترك في الحرف: الباء، فهي للتبعيض، ولبيان الجنس، والاستعانة، والسببية ونحوها.

> الواو: تكون عاطفة واستئنافية. ثانيا وقوع المشترك

المشترك يقع في اللغة العربية، وقد وقع في القرآن والسنة، يقول الشوكاني:.. إن المشترك موجود في هذه اللغة العربية، لا ينكر ذلك إلا مكابر، كالقرء؛ فإنه مشترك بين الطهر والحيض، مستعملًا فيهما من غير ترجيح، وهو معنى الاشتراك، والعين فإنها مشتركة بين معانيها المعروفة، وكذا الحون مشترك بين الأبيض والأسود، وكذا عسعس مشترك بين أقبل وأدبر، وكما هـ و واقع في لـ فـ ة الـ عرب بالاستقراء فهو أيضًا واقع في الكتاب والسنة. [انظر إرشاد الفحول ١ / ٣٦ - ٤١]. ﴿ وَهُ مُعَلِّمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

#### ثالثًا: أقسام الشترك؛

المشترك قد يكون من ناحية اللفظ، أو من ناحية تركيب الكلام الماء ما الماء على الماء الماء الماء

١- المشترك من ناحية اللفظ، وهو على توعين: النوع الأول: لفظ مشترك واقع على معان مختلفة متضادة، ومن أمثلة ذلك:

المثال الأول: لفظة «القُرع» في قوله تعالى: ﴿ وَالْمُطَلِّقَاتُ بَثَرَبِّصِنْ بِأَنْفُسِهِنَّ ثَلاَثَةَ قُرُوء ﴾ ف «القُرء» عند العرب يطلق على الحيض كما يطلق على الطهر، فالعرب تقول: أقرأت المرأة إذا طهرت، وأقرأت إذا حاضت، وذلك أن القرء في كلام العرب معناه الوقت، فلذلك صلح للطهر والحيض معًا، لذا فقد اختلف أهل العلم في عدة المطلقة، هل تحسب بالطهر ارسي إلا ساقال اليوج مقللوس على والشيكاب وأ

فالنص هذا من قبيل المجمل بسبب الاشتراك، والترجيح يكون بقرائن السياق سواء المتصلة أو المنفصلة. حيث وخلا عنه حديث السا

- رأى الحجازيين من الفقهاء:

ذهب الحجازيون إلى أن القرء هو الطهر، واستخدموا عدة قرائن في ذلك، فاستخدموا القرينة المتصلة في الآية في قوله تعالى: ﴿ ثَلَاثُهُ قُرُوء ﴾، فقالوا: إن إثبات الهاء في ثلاثة دل على أن المراد هو الأطهار (وذلك لمضالفة العدد المعدود)، ولو قال الحيض، لقال ثلاث قروء؛ لأن الحيض مؤنث.

- واستخدموا قرائن أخرى منفصلة، منها: ما ورد عن عائشة رضى الله عنها أنها قالت: تدرون ما الأقراء؟ إنما الأقراء الأطهار. [رواه مالك في الموطأ، وقال الألباني في أداب الزفاف: سنده صحيح جدًا]. المعالية



#### - رأي العراقيين من الفقهاء:

ذهبوا إلى أن القرء هو الحيض، بقرينة حديث النبي ﷺ: عن عائشة رضي الله عنها أن أم حبيبة بنت جحش كانت تُستحاض سبع سنين، فسالت النبي ﷺ؛ فقال: ليس بالحيضة إنما هو عرق، فأمرها أن تترك الصلاة قدر أقرائها وحيضتها وتغتسل وتصلي، فكانت تغتسل عند كل صلاة.

- "وأجابوا عن تأنيث العدد في قوله: ﴿ ثَلاَثَةُ قُرُوء ﴾، مما يدل على أن المعدود مؤنث عملاً بقواعد اللغة العربية " بأن هذا لا حجة فيه، فقد يكون القرء لفظاً مذكراً يُعنى به المؤنث، ويكون تذكير ثلاثة حملاً على اللفظ دون المعنى، كما تقول العرب: جاء في ثلاثة أشخاص، وهم يعنون نساءً.

والعرب تحمل اللفظ تارة على اللفظ، وتارة على المعنى، فوقوع الأسماء على المسميات في كلام العرب ينقسم إلى أربعة أقسام:

أحدها: أن يُكون المسمى مذكراً واسمه مذكر، كرجل يسمى عمر.

الآخر: أن يكون المسمى مؤنشًا واسمه مؤنث، كامراة تسمى فاطمة.

الثالث: ان يكون المسمى مؤنثًا واسمه مذكر، كامراة تسمى جعفر.

يقول الشَّاعر مناديًّا امرأة:

يا جعفريا جعفريا جعفر إن اك تحداحًا فائت اقتصر او اك ذا شبيب فائت اكبر غرك سربال عليك احصر

الرابع: أن يكون المسمى مذكراً واسمه مؤنث، كرجل يسمى طلحة، وهذا كما يكون في الأسماء يكون أيضًا في الصفة والموصوف، فربما كان الموصوف مطابقًا لصفته في التذكير والتأنيث، كقولهم: هذا رجل قائم، وهذه امراة قائمة، وربما كان

مخالفًا لصفته في التذكير والتأنيث، كقولهم: رجل رَبْعة، وعلاَمة، وامرأة جاسر، وعاشق.

- فتبين أنه لا حجة في دخول الهاء في ثلاثة.
- ونقل في «نيل الأوطار» عن ابن القيم قوله: إن لفظ القرء لم يُستعمل في كلام الشارع إلا للحيض، ولم يجيء عنه في موضع واحد استعماله للطهر؛ فحمله في الآية على المعهود المعروف من خطاب الشارع أولى بل يتعين، ثم ذكر حديث النبي الله للمستحاضة. إنيل الأوطار ٧/ ٥٦].

المثال الثاني: في قوله تعالى: ﴿ فَأَصَبْبَحَتْ كَالصَّرِيمِ ﴾، فلفظة الصريم من المشترك الواقع على الشيء وضده، لذا قال بعض المفسرين: أصبحت كالنهار المضيء، بيضاء لاشيء فيها.

وقال الأخرون: كالليل المظلم، سوداء لا شيء فيها، وكلا القولين موجود في كلام العرب، فحجة من قال: الصريم: النهار المضيء، قول زهير:

#### بـكـرت عـلــيه غـدوة فــرايــته . قعـودًا لـديه بـالـصـريم عـواذله

(بالصريم: يعني بالصياح).

وحجة من قالوا: الصريم: هو الليل المظلم، قول الراجز: فهوى هوى أنجم الصريم (آي الليل).

النوع الثاني: لفظ مشترك واقع على معانٍ مختلفة غير متضادة، ومن أمثلة ذلك:

لفظة (أو) في قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا جَزَاءُ الَّذِينَ يُحَارِبُونَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَيَسْعَوْنَ فِي الأَرْضِ فَسَادًا أَنْ يُقَتَّلُوا أَوْ يُصَلِّبُوا أَوْ تُقَطِّعَ أَيْدِيهِمْ وَأَرْجُلُهُمْ مِنْ خَلاَف أَوْ يُنْفَوْا مِنَ الأَرْضِ ﴾ [المائدة: ٣٣]، ف «أو» هنا من المُشترك.

لذا ذهب قوم إلى أن «أو» هنا للتخيير، كالتي في قولك: جالسٌ زيدًا، أو عمرًا، فقالوا: إن ولي الأمر مخير في هذه العقوبات، يفعل بقاطع السبل أيها شاء، وهو قول الحسن البصري وعطاء، وبه قال مالك.

وذهب أخرون إلا أن «أو» هـنـا لـلـت فـصـيل والتبعيض، فمن حارب وقتل وأخذ المال صلب، ومن قتل ولم يـاخذ المال قلم ومن أخذ المال ولم يـقتل قطعت يده ورجله، وهو منقول عن ابن عباس رضي الله عنهما، وبه قال الشافعي وأبو حنيفة.

ولهم قرينة هي حديث النبي ﷺ: «لا يحل دم امرئ مسلم يشهد أن لا إله إلا الله وأني رسول الله إلا بإحدى ثلاث: الثيب الزاني، والنفس بالنفس، والتارك لدينه المفارق للجماعة». [متفق عليه].

ولهم قرينة أخرى من اللغة بأن العرب تستعمل «أو» للإفراد والتفصيل، فيقولون: اجتمع القوم فقالوا حاربوا أو صالحوا، أي قال بعضهم كذا، وبعضهم كذا.

- وأيضًا منه قوله تعالى: ﴿وَقَالُوا كُونُوا هُودًا أَوْ نَصَارَى تَهْتَدُوا ﴾ [البقرة: ٣٥]، فيكون المعنى أن بعضهم وهم اليهود قالوا: كونوا هودًا، وبعضهم وهم النصارى قالوا: كونوا نصارى.

المثال الثاني: حديث عائشة رضي الله عنها أن بعض أزواج النبي الله قلن للنبي ﷺ: أينا أسرع بك لحوقًا؟ قال: «أطولكن بدًا..» [متفق عليه].

فقوله ﷺ: «اطولكن يداً» من المشترك الذي له معانى غير متضادة.

لذا ففي بقية الحديث: فأخذوا (أي: أمهات المؤمنين) قصبة يذرعونها (يقيسون بها)، فكانت سودة اطولهن يدًا، فعلمنا بعدُ انما كانت طول يدها: الصدقة، وكانت اسرعنا لحوقًا به زينب، وكانت تحب الصدقة. [البخاري ٦٤٧٠].

- فالنبي الله عنه لم يرد الطول الذي هو ضد القصر، الذي ظنته سودة رضي الله عنها، فلما ماتت زينب رضي الله عنها أراد النبي الطول الذي هو الفضل والكرم؛ لأن زينب كانت أكثرهن صدقة، كما في رواية مسلم عن عائشة رضي الله عنها: فكانت أطولنا يدًا زينب؛ لأنها كانت تعمل بيدها وتتصدق. [مسلم ٢٤٥٢].

فالذي رجّع المعنى المراد من لفظة: «أطولكن»: قرينة منفصلة، وهي وفاة زينب رضي الله عنها بعد النبى ﷺ قبل أمهات المؤمنين.

يقول الشباعر:

# ولم يك أكثر الفتيان مالاً ولكن كان اطولهم ذراعًا

٢- المشترك من ناحية تركيب الكلام:
 وهو أيضًا على نوعين - كالمشترك من ناحية
 اللفظ -:

النوع الأول: التركيب الدال على معانٍ مختلفة متضادة، ومن أمثلة ذلك:

مثال: قوله تعالى: ﴿وَيَسْتَقْتُونَكَ فِي النِّسَاءِ قُلِ اللَّهُ يُقْتِيكُمْ فِيهِنُ وَمَا يُتُلَى عَلَيْكُمْ فِي الْكَتَابِ فِي يَتَامَى النِّسَاءَ اللَّاتِي لاَ تُؤْتُونَهُنَّ مَا كُتِبَ لَهُنَّ وَتَرْغَبُونَ أَنْ تَنْكِحُوهُنَ﴾ [النساء: ١٢٧].

- فهم المشترك: ﴿وَتَرْغَبُونَ أَنْ تَنْكِحُوهُنَ ﴾؛ فقال قوم: وترغبون في نكاحهن لمالهن، وقال آخرون: وترغبون عن نكاحهن؛ لقلة مالهن ودمامتهن. وهذا الخلاف لأن العرب تقول: رغبت عن الشيء؛ إذا زهدت فيه، ورغبت في الشيء، إذا حرصت عليه.

فلما جاءت في الأية بدون حرف جر؛ فقد احتملت التأويلين المتضادين. إلى أن تأتي قرينة ترجّح احد المعنيين على الآخر، ففي «تفسير ابن كثير»، ذكر عقب الآية حديثًا وعزاه إلى البخاري عن عائشة رضي الله عنها قالت: هو الرجل تكون عنده اليتيمة، هو وليها ووارثها قد شركته في ماله، حتى في العُدْق، فيرغب أن ينكحها ويكره أن يزوجها رجلاً فيشركه في ماله بما شركته فعضلها، فنزلت هذه الآية. [متفق عليه].

ثم ذكر عن عائشة رضي الله عنها أيضًا في قول الله عزُ وجلُ: ﴿ وَتَرْغَبُونَ أَنْ تَنْكِحُوهُنُ ﴾ رغبة أحدكم عن يتيمته التي تكون في حَجره حين تكون قليلة المال والجمال، فنُهُوا أن ينكحوا ما رغبوا في مالها وجمالها من يتامى النساء إلا بالقسط، من أجل رغبتهم عنهن. [وقال اصله ثابت في الصحيحين].

قلت: ولا مانع هنا من حمل المشترك على معنييه، إذا صح المعنيان، فإذا كانت جميلة وغنية رغب فيها، وإن كانت فقيرة ودميمة رغب عنها.

النوع الثاني: التركيب الدال على معان مختلفة غير متضادة، ومن أمثلة ذلك:

قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ امَّنُوا كُتِبَ عَلَيْكُمُ الصِّيّامُ كَمَا كُتِبَ عَلَى الَّذِينَ مِنَّ قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ﴾

[البقرة: ١٨٣]، فاختلفوا في هذا التشبيه في قوله تعالى: ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمُ ﴾ ﴿ كَمَا كُتِبٍ ﴾. ومن ابن وقع؟ فذهب قوم إلى أن التشبيه إنما وقع في عدد الأيام، واحتجوا لذلك بما روي أن النصارى كان فرض عليهم صوم ثلاثين يومًا كالتي فرضت علينا، وإن ملوكهم زادوا فيها تطوعًا حتى صيروها خمسين

- وقال أخرون: ﴿ كُمَّا كُتِبُ عَلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلكُمْ ﴾ أي: الصوم من العتمة إلى العتمة.

- وذهب أخرون - وهو الصحيح والله أعلم -إلى أن التشبيه وقع في الفرض لا في عدد الأيام، كما أن في قوله: ﴿ عَلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ ﴾ يشمل اليهود والنصاري وغيرهم من الأمم السابقة، ولكنه لا يلزم ان يكون كصيامنا في الوقت والمدة.

فائدة: يقول الشيخ ابن عثيمين: وهذا التشبيه فيه فائدتان:

الفائدة الأولى: التسلية لهذه الأمة حتى لا يقال: كُلُفنا بهذا العمل الشاق دون غيرنا؛ لقوله تعالى: ﴿ وَلَنْ يَنْفَعَكُمُ الْيَوْمَ إِذْ ظَلَمْتُمْ أَنَّكُمْ فَي الْعَذَابِ مُشْتُرِكُونَ ﴾ [الرخرف: ٣٩]، يعنى: لن يخفف عنكم العذاب اشتراككم فيه. كما هي الحال في الدنيا؛ فإن الإنسان إذا شياركه غيره في أمر شياق؛ هيان عليه، ولهذا قالت الخنساء ترثى أخاها صخرًا:

ولولا كشرة الباكين صولى على إذوانهن لقتلت نفسي 👚 📗 وما يحكون مثل أخى ولكن اسلًى النفس عنه بالتاسي

الفائدة الثانية: استكمال هذه الأمة للفضائل التي سبقت إليها الأمم السابقة، ولا ريب أن الصيام من أعظم الفضائل. [تفسير ابن عثيمين ٤ / ٢٥٨].

#### رابعا: المشترك من قبيل المجمل:

فيحب التوقف فيه حتى يتبين المراد، فإن تعين احد المعانى في المشترك والحكم بأنه هو المراد من اللفظ أو التركيب يحتاج إلى قرائن، سواء كانت متصلة أو منفصلة، آية أو حديث أو مقررات اللغة والنحو والعرف الاستعمالي، أو حكمة التشريع.

# خامسا: الأصل عدم الاشتراك:

والمراديه أن الاشتراك خلاف الأصل، فاللفظ إذا

دار بين الاشتراك وعدمه كان الأغلب على الظن عدمه، ولا بُلحا إلى حمل الكلام عليه إلا بقرينة، فيحكم بأنه منفرد، وذلك بالاستقراء، فإن معظم الألفاظ مفردة، وإلا لما حصل التفاهم في الخطاب دون الاستفسار؛ لأن الاشتراك يُخل بالفهم في حق السامع؛ لتردد الذهن بين مفهومات اللفظ أو التركيب، وقد يتعذر عليه الاستكشاف، إما لهيبة المتكلم أو للاستنكاف من السؤال، فيحمله على غير المراد؛ فيقع في الجهل، وريما ذكره لغيره فيصير بذلك سيئا لجهل جمع كثير، ومن هذا قيل: إن السبب الأعظم في وقوع الأغلاط حصول اللفظ المشترك.

#### سادساً؛ هل يمكن حمل المشترك على جميع معانيه؟

نعم يمكن إذا أمكن ذلك. يقول الشنقيطي: «مع أن التحقيق حواز حمل المشترك على معنييه، كما حققه الشيخ تقى الدين أبو العباس ابن تيمية رحمه الله في رسالته في علوم القرآن، وحرَّر أنه هو الصحيح في مذهب الأئمة الأربعة رحمهم الله». [اضواء السان ٢ / ١٥].

ولكن هذا بشرط ألا يوجد مانع يمنع الجمع بين معانى المشترك، كما هو الحال في استعمال لفظ القرء في الطهر والحيض، فلا يصح إرادة جميع المعانى؛ لأنه يفضى إلى الجمع بين النقيضين على عكس ﴿ فَأَصْبُحُتْ كَالصَّريم ﴾، فيجوز حملها على معنييها؛ لأن كلاً منهما يؤدي إلى المعنى المراد بأن الجنة صارت بلا زرع، سواءُ كانت كالليل المظلم، أو ييضاء لا شيء فيها.

#### الراجع الراجع

[التنبيه على الأسياب التي أوجبت الخلاف بين المسلمين في أرائهم ومذاهبهم، للبطليوسي ١ / ٥-٢، البحر المحيط ٢ / ٣٠٢ - ٣١٧، إرشاد الفحول ١ / ٣٦ - ٤١، الإبهاج للسبكي ١ / ٢٤٨، شرح الورقات للفوزان ١ / ٧٨، كشف الأسرار عن أصول الفخر الرازي ١ / ٦٠- ٦٠، موسوعة هل يستوى الذين يعلمون ١ / ٧٥ - ٧٦، اصول الفقه الذي لا يسع الفقيه جهله، معالم أصول الفقه ١ / ٣٥٦، شرح الكوكب المنير ١/ ١٣٩]. بي راء المالة المالية المدينة

وللحديث بقية، والحمد لله رب العالمين. الما

# Confillates Confillates

# إعداد/ أسامة سليمان

الحمد لله وحده، والصالة والسائم على من لا نبي بعده.. أما بعد:

قإن عصمة الأثمة الاثنى عشير شرطُمن شروط الإمامة عند الشبيعة، وهي من البديهيات في كيانهم

العقدي، وقد ثقل عن المفيد قوله: «إن الأئمة القائمين مقام الانسياء في تنفيذ الاحكام، وإقامة الحدود،

وحفظ الشرائع، وتاديب الإنام: معصومون كعصمة الإنبياء، وإنهم لا يجوز منهم كبيرة ولا صغيرة،

وإنه لا يجوز منهم سهو في شيء من الدين، ولا ينسون شيئًا من الأحكام، وعلى هذا منهب سائر

# الإمامية؛ إلا من شند منهم. [اوالل المقالات للمفيد ص ١٠٥].

وإلى هذا ذهب المجلسي في «بحار الأنوار» حيث قال: «اعلم أن الإمامية رضي الله عنهم، فلا يقع منهم ننب أصلاً، لا عمدًا ولا نسيانًا، ولا الخطأ في التاويل، ولا للإسهاء من الله سبحانه». [بحار الانوار ٩ / ٢٠٥].

ووضعوا لأجل هذا المعتقد الفاسد الأحاديث كذبًا وزورًا، فقد نسبوا إلى الصدوق بسنده إلى ابن عباس أنه قال: سمعت رسول الله على يقول: «أنا وعلى والحسن والحسين وتسعة من ولد الحسين معصومون». [إكمال الدين للصدوق ص٤٧٤].

بل يذهبون إلى أكثر من ذلك؛ فهم يقولون: إن من نفى العصمة عن الأئمة؛ فقد جهًا هم، ومن جهًا هم فهو كافر. [عقائد الإمامية للزنجاني ٢ / ١٥٧].

وإذا كانت دعوى العصمة للأئمة تعني مضاهاتهم للرسل؛ فإن نفي السهو عنهم فيه تاليه لهم؛ لأن الذي لا يسهو هو رب العالمين، ولذا تضارب القوم في هذا المعتقد، فقال بعضهم بعدم سهو الأئمة، وقال بعضهم بنفي ذلك؛ لأنه من الغلو، حتى كفَّر بعضهم بعضا، يقول محمد رضا المظفر: «ونعتقد أن الإمام كالنبي يجب أن يكون معصوماً من جميع الرذائل والفواحش ما ظهر منها وما بطن، من سن الطفولة إلى الموت عمداً وسهواً، كما يجب أن

يكون معصومًا من السهو والخطأ والنسيان». [عقائد الإمامية ص١٠٤].

وفي مقابل ذلك يذكر المجلسي في البحار: أنه قيل للرضا - إمام الشبيعة الثامن -: إن في الكوفة قوما يزعمون أن النبي الله لم يقع عليه السهو في صلاته، فقال: كذبوا لعنهم الله، إن الذي لا يسهو هو الله لا إله إلا هو». [البحار ٢٥ / ٣٥٠].

ولذا تعجب من تعارض القوم، فمتقدموهم يخالفون متأخريهم، ومتأخروهم يطعنون في متقدميهم بشأن نفي السهو عن الأئمة، فيرى عبد الله المقاني أحد أياتهم العظمى أن نفي السهو عن الأئمة من ضرورات المذهب الشيعي. [تنقيح المقال ٣ / ٢٤]. وكذا محسن الأمين في كف الارتياب (1 / ٣٨٨) إلا

وقدا محسل الأميل في عف الأربياب (١ / ١٨٨) إلا أن بعضهم يقر بأن الاعتقاد أن الأئمة يسهون هو مذهب جميع الشيعة. [الشيعة في الميزان، لمحمود جواد ص٢٧٧].

وترتب على دعوى العصمة آثار علمية خطيرة، منها اعتبار أن ما يصدر عن الأئمة كقول الله ورسوله، ولذا فإن سند الأحاديث ينتهي عادة إلى أحد الأئمة، وليس إلى رسول الله ﷺ!!

# استدلالهم على عصمة ألمتهم من القرآن والرد عليها:

مع أن القرآن ليس فيه ذكر للأئمة الاثنى عشر أصلاً، إلا أن الشيعة كعادتهم حرفوا النصوص تعريفهم لاية النطوير

ققد قاموا باقتطاعها من سياقها القرائي الذي جاءت فيه، والذي خاطب فيها رب العالمين نساء النبي ، وذلك بإغفال نساء النبي ، من الخطاب إضافة إلى حديث الكساء الذي رواه مسلم في صحيحه عن أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها قالت حَرَجَ النبي في غَدَاة وعَلَيْه مرْطٌ مُرحَلٌ مِنْ شَعْرِ المُسْوَدُ، فَجَاء الْحَسَنُ بُنُ علي فَانْخَلَهُ، ثُمُ جَاء الْحَسَنُ بُنُ علي فَانْخَلَهُ، ثُمُ جَاء الْحَسَنُ فَانْخَلَهُ، ثُمُ جَاء الْحَسَنُ فَالْخَلَهُ، ثُمُ جَاء علي فَاذَخَلَهُا، ثُمُ جَاء علي فَاذَخَلَهُا، ثُمُ جَاء علي فَادْخَلُهُ، ثُمُ جَاء علي فَادْخَلُهُا، ثُمُ عَلَيْهُ الرَّجْسِ

أَهْلُ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرُكُمُّ تَطْهِيرًا ﴾ [مسلم ٢٤٢٤]. وهذه الآنية فيها دلالة عند الشبيعة على عصمة

أصحاب الكساء من الخطايا والذنوب صغيرها وكبيرها، بل ومن الخطا والسهو.

واستدلال الشيعة بهذه النصوص يدل على تأويلهم الفاسد؛ حيث إن الروايات الأخرى تدل على أن النبي الخرى الله عنها بعد خروج اهل الكساء منه، وتعليل ذلك أنه لا يصح أن تدخل أم سلمة رضي الله عنها مع علي بن أبي طالب تحت كساء واحد، ولا شك أن قول النبي : «اللهم هؤلاء اهل بيتي وخاصتي، اذهب عنهم الرجس وطهرهم تطهيرًا» [الترمذي ٣٨٧١ وصححه الألباني].

يؤيد ذلك أن القرآن في كثير من مواقفه عبر عن الزوجة بالأهل، يقول سبحانه: ﴿وَاذْكُرْ فِي الْكَتَابِ إِسْمَاعِيلَ إِنَّهُ كَانَ صَادِقَ الْوَعْد وَكَانَ رَسُولاً نَبِياً (٤٠) وكَانَ يَأْمُرُ أَهْلَهُ بِالصَّلَاة وَالزُكَاة وَكَانَ عَنْدَ رَبِّه مَرْضَيًا ﴾. ويقول جل شانه: ﴿مَا جَزَاءُ مَنْ أَرَادَ بِأَهْلِكُ سُوءًا إِلاً أَنْ يُسْجَنَ أَوْ عَذَابٌ البِيمُ ﴾ [يوسف: ٢٥].

ويقول تعالى: ﴿قَالُوا أَتَعْجَبِينَ مِنْ أَمْرِ اللّهِ رَحْمَةُ اللّهِ وَبَرِكَاتُهُ عَلَيْكُمْ أَهُلَ الْبَيْتِ ﴾، والمخاطب بهذه الآية بالإجماع هي سارة زوجة إبراهيم عليه السلام، وفي هذا دليل على أن زوجة الرجل من أهل بيته، فلماذا أخرج الشيعة زوجات رسول الله على من أهل بيته؛ إنه الانحراف في الفهم وعمى البصيرة، والتأويل الفاسد واتباع الهوى.

وأخيرًا هل التطهير من الرجس يعني العصمة كما يدعي يهود هذه الأمة؟!

والله من وراء القصد، والحمد لله رب العالمين.

لتوافق معتقداتهم الفاسدة؛ من ذلك تحريفهم لقوله سبحانه: ﴿ وَإِذِ ابْتَلَى إِبْرَاهِيمَ رَبُّهُ بِكَلِمَاتٍ فَاتَمْهُنُ قَالَ إِنِّي جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَامًا قَالَ وَمَنْ ذُرِيْتِي قَالَ لاَ قَالَ إِنِّي جَاعِلُكَ للنَّاسِ إِمَامًا قَالَ وَمَنْ ذُرِيْتِي قَالَ لاَ يَنَالُ عَهْدي الظَّالِمِينَ ﴾، وهذه الآية يعتبرها الشيعة الأصل في عصمة الأثمة؛ حيث يقولون: إن الآية تنص على أن العهد الذي هو الإمامة لا يتولاه ظالم، ومن ليس بمعصوم يكون ظللًا لنفسه أو لغيره، حتى وإن لياب من ظلمة. [مجمع البيان للطبرسي ١ / ٢٠١].

ولا شك في فساد هذا الاستدلال عند أهل السنة، فالعهد هو النبوة - وهذا قول ابن عباس - وقال قتادة والنخعي وعطاء: لا ينال عهد الله في الآخرة الظالمين، فأما في الدنيا فقد نال الظالم فأمن به وعاش، وقال الربيع بن أنس والضحاك: عهد الله إلى عباده: دينه أن لا ينال دينه الظالمين، ألا ترى قول الله: ﴿وَبَارَكُنَا عَلَيْهِ وَعَلَى إِسْحَاقَ وَمِنْ نُرِيَّتِهِمَا

مُحْسنُ وَظَالمُ لنَفْسه مُبِينٌ ﴾ [الصافات: ١١٣].

فالاية ليس فيها دلالة على عصمة الأئمة، كما زعم الرافضة، وإن من فسر العهد بالإمامة قصد إمامة الرافضة، وإن من فسر العهد بالإمامة الرافضة، فضلاً عن ان نفي الظلم لا يعني العصمة، فليس من المعقول ان يُقال: إن غير الظالم معصوم من الخطأ والنسيان والسهو كما هو مفهوم العصمة عند الشيعة، فاين العقول إن كان لكم عقول؟!

وإن تعجب فعجب قولهم: «إن الظالم لا يُقبل له توبة، ولا يفك عنه وصف الظلم بعد توبته فاين هم من قوله سبحانه: ﴿قُلْ لِلَّذِينَ كَفَرُوا إِنْ يَنْتَهُوا يُغْفَرْ لَهُمْ مَا قَدْ سَلَفَ ﴾ [الانفال: ٣٨].

وهذا يعني أن المشرك لو أسلم فسيظل مشركًا؟ لأن الشرك هو أظلم الظلم، يقول سيحانه: ﴿إِنَّ الشُرُّكَ لَظُلْمٌ عَظِيمٌ﴾.

والشيعة بهذا الاعتقاد صاروا أشد من الخوارج الذين قالوا بأن نصوص الوعيد تجري في حق من لم يتب، بيد أن الشيعة قالوا بهذا القول؛ لأن مرادهم إبطال خلافة أبي بكر وعمر رضي الله عنهما! لأنهما أسلما بعد شرك، والشرك لم ينفك عنهما بعد إسلامهما، ولذا قال الكليني: هذه الآية أبطلت إمامة كل ظالم. [أصول الكافي: ١ / ١٩٩].

وقد أبطل أحد علماء الشيعة الزيدية هذا الاستدلال الفاسد، فقال: «احتج الرافضة بالآية على أن الإمامة لا يستحقها من ظلم مرة، وهذا لا يصح؛ لأن العهد إن حُمل على النبوة فلا حجة، وإن حُمل على النبوة فلا حجة، وإن حُمل على الأمامة؛ فمن تاب من الظلم فلا يوصف بانه ظالم، ولم يمنعه من نيل العهد إلا حال كونه ظالمًا». [الثمرات اليانعة، يوسف بن أحمد الزيدي ٢ / ٥٥٥ مخطه ط].





# من جوامع دعاء النبي ﷺ

عَنْ عَائِشَةَ - رضي الله عنها - قَالَتْ: فَقَدْتُ رَسُولَ اللهِ عَنْ عَائِشَةَ فَقَدْتُ رَسُولَ اللهِ عَنْها مؤ قَالَتْ: فَقَدْتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ ذَاتَ لَيْلَةَ، فَلَمَسْتُ الْمَسْجِدَ؛ فَإِذَا هُوَ سَاجِدُ وَقَدَمَاهُ مَنْصُودُ بِرِضَاكَ مَنْ سَخَطِكَ، وَأَعُوذُ بِكَ مَنْكَ، سَخَطِكَ، وَأَعُوذُ بِكَ مَنْكَ، لاَ أَحْصَي ثَنَاءً عَلَيْكَ، أَنْتَ كَمَا أَثْنَيْتَ عَلَى نَفْسِكََ». [ابو دود ۷۹۸ وصححه الالباني].

# فضل صيام ست من شوال

عن أبي أيوب الأنصاري رضي الله عنه أن النبي شقال: «من صام ومضان ثم أتبعه ستًا من شوال؛ كان وصام إداراً.

# قواعد ذهبية في توحيد رب البرية

قال شبيخ الإسلام ابن تبيمية رحمه الله: «إن المخلوق ليس عنده للعبد نفع ولا ضرر، ولا عطاء ولا منع، ولا شدى ولا ضلال، ولا نصبر ولا خذلان، ولا خفض ولا رفع، ولا عز ولا ذل، بل ربه هو الذي خلقه ورزقه، وبَصْرة وهداه، واسبغ عليه تعمه، فإذا مسه الله بضر فلا يكشفه عنه غيره، وإذا اصابه بنغمة لم يرفعها عنه سواه، وإما العبد فلا ينقعه ولا يضره إلا بإذن الله، [مجموع الغتاوي].

### التهنية بالعبد

عن محمد بن زياد قال: «كنتُ مع أبي أمامة الباهلي رضي الله عنه وغيره من أصحاب النبي ﷺ؛ فكانوا إذا رجعوا من العيد يقول بعضهم لبعض: «تقبل الله منا ومنك». [رواه البيهقي في السنن الكبرى ٣ / ٣١٩، وحسنه ابن حجر في فتح الباري ٣ / ٣٧٢، وحسنه الألباني في تمام للنة ص ٣٥٥].

حكم ومواعظ

الله عينه قال: «لا خير في

الحياة إلاَّ لأَحَد رَجُلَيْن:

مُنْصِتُ وَاع، ومُتكلمُ عَالم».

عن أبي السدرداء رضى

وقال مسروق: «لَلْمَرِء

حقيقٌ أن يكونَ له مجالسُ

يخلو فيها، فَيَذْكرُ ذُنُوبَه، فيستغفرُ الله» [سنن الدارمي].

أحاديث باطلة لها آثار سيئة إذا صبعد الخطيب المنبر فلا

صلاة ولا كلام. (باطل)، وهو يخالف

الحديث الذي في صحيح مسلم وهو حديث جابر أنه قال: جاء سليك الغطفاني ورسول الله ﷺ يُخطب، فقال له: يا سليك، قم فاركع ركعتين وتحوز فعيهما. ثم قال: إذا جاء

احدكم يوم الجمعة والإمام يخطب

فليركع ركعتين وليتجوز فيهما.

فهناك حديث صحيح بالنهى عن

ذلك. [السلسلة الضعيفة للألباني

اما الكلام أثناء خطبة الجمعة



الْحَمْدُ لله الَّذِي خُلَقَ كُلُّ شَيَّءٍ فَقَدَّرَهُ تَقْدِيرًا، والصلاة والسلام على نبينا محمد، الذي ارسله ربه هاديًا ومشِيرًا ونذيرًا، وداعيًا إلى الله بإذنه وسراجًا منيرًا، أما بعد:

فإن تقوى الله تعالى هي أساس الفلاح في الدنيا والآخرة، من أجل ذلك أردت أن أذكّر نـفسي وإخواني الكرام بفضل التقوى، فاقول وبالله تعالى التوفيق:

# معنى التقوى:

تقوى الله: تعني مخافة الله تعالى في السر والعلانية.

أصل التقوى أن يجعل العبد بينه وبين ما يخافه ويحذره وقاية تقيه منه ,فتقوى الله تعالى تعني أن يجعل المسلم بينه وبين غضب الله وسخطه وعقابه وقاية تقيه من ذلك ,وهو فعل طاعته واجتناب معاصيه. [جامع العلوم والحكم لابن رجد ٢ / ٤٦٨].

# تقوى الله وصية ريانية:

إن الكثير من آيات القرآن الكريم تأمرنا بتقوى الله تعالى في السر والعلانية، وسوف نذكر بعضًا منها:

(١) قال الله تعالى: ﴿ وَلَلَّهِ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ وَلَقَدْ وَصَنَّيْنَا الَّذِينَ أُوتُوا الْكتَابَ

منْ قَبْلِكُمْ وَإِيَّاكُمْ أَنِ اتَّقُوا اللَّهَ وَإِنْ تَكْفُرُوا فَإِنَّ لِلَّهِ مَا فَي السِّمَاوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ وَكَانَ اللَّهُ غَنيًا حَمَيدًا ﴾ [النساء:١٣١].

(٢) وَقالْ سَبِحانه: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا الَّذِينَ آمَنُوا الَّهُ وَأَنْتُمْ اللَّهُ حَقّ تُقَاتِهِ وَلاَ تَمُوتُنَّ إِلاَّ وَأَنْتُمْ مُسْلَمُونَ ﴾ [ال عمران:١٠٢].

(٣) وقال جل شانه: ﴿ الْحَجُّ أَشْهُرٌ مَعْلُومَاتُ فَمَنْ فَرَضَ فِيهِنَّ الْحَجُّ فَلاَ رَفَثَ وَلاَ فُسُوقَ وَلاَ فَمَنْ فَرَضَ فِيهِنَّ الْحَجُّ فَلاَ رَفَثَ وَلاَ فُسُوقَ وَلاَ جِدَالَ فِي الْحَجُّ وَمَا تَفْعَلُوا مِنْ خَيْرٍ يَعْلَمُهُ اللَّهُ وَتَزَوَّدُوا فَإِنَّ خَيْر الزَّادِ التَّقْوَى وَاتَقُوْنِ يَا أُولِي وَتَقُوْنِ يَا أُولِي اللَّيْكِابِ ﴾ [البقرة: ١٩٧].

(٤) وقال تبارك وتعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ اَمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَلْتَنْظُرْ نَفْسُ مَا قَدْمَتْ لَغَد وَاتَقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾ وَاتَّقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾ [الحشر:١٨].

عدها و معال وصفرتينا على أحداث مدال عدا

أمرنا نبينا محمد ( بتقوى الله تعالى في كثير من أحاديثه ,وسوف نذكر بعضًا منها:

(١) عَنْ بُرَيْدَةَ رضي الله عنه قَالَ: «كَانَ رَسُولُ اللَّه عَنه قَالَ: «كَانَ رَسُولُ اللَّه عَنْ جَيْش أَوْ سَرِيَّة أَوْصَاهُ في خَاصَّته بَتَقْوَى اللَّه وَمَنْ مُعَهُ مَنْ الْمُسُلمينَ خَيْرًا». [مسلم ١٧٧٦].

(٢) عَنْ أَبِي سَعِيد الْخُدْرِيِّ رَضِي الله عنه عَنْ النَّبِيِّ قَالَ: ﴿إِنَّ الدُّنْيَا حُلُوةٌ خَضِرَةٌ، وَإِنَّ اللهُ مَسْنَتَخْلُفُكُمْ فِيهَا فَيَنْظُرُ كَيْفَ تَعْمَلُونَ؟ فَاتُقُوا الدُّنْيَا، وَاتَّقُوا النِّسَاءَ، فَإِنَّ أَوْلُ فَتُنْةَ بَنِي النَّسَاءَ، فَإِنَّ أَوْلُ فَتُنْةَ بَنِي إِسْرَائِيلَ كَانَتْ في النَّسَاء». [مسلم ٢٧٤٢].

(٣) عَنْ الْعَرْبَاضِ بْنِ سَارِيةٌ رضي الله عنه قال: «وعَظَنَا رَسُولُ اللَّه ﷺ يَوْمًا بَعْدَ صَلاَةَ الْغَدَاة مَوْعَظَةً بَلِيغَةً، ذَرَفَتْ مِنْهَا الْغُيُونُ، وَوَجِلَتَ مَنْهَا الْغُيُونُ، وَوَجِلَتَ مَنْهَا الْغُيُونُ، وَوَجِلَتَ مَنْهَا الْغُيُونُ، مُودَع، فَمَاذَا تَعْهِدُ إلَيْنَا يَا رَسُولَ اللَّه، قَالَ: أوصيكُمْ بِتَقْوَى اللَّه وَالسَمْعِ وَالطَّاعَة، وَإِنْ عَبْدُ أوصيكُمْ بِتَقْوَى اللَّه وَالسَمْعِ وَالطَّاعَة، وَإِنْ عَبْدُ وَبِينَا يَا رَسُولَ اللَّه، فَالَ: وَإِينَا عَبْدُ مَنْ عَشْ مَنْكُمْ يَرَى اخْتَلَافًا كَثَيرًا، وَإِينَاكُمْ وَمُحْدَثَاتِ الْأَمُورِ، فَإِنَّهَا ضَلَالَةٌ، فَمَنْ أَدْرِكَ لَلْكَ مِنْكُمْ فَعَلَيْه بِسَنَّتِي وَسَنَّة الْخُلُفَاء الرَّاشِدِينَ الْمُهُرِينَ عَضُوا عَلَيْهَا بِالنَّواجِذِ». [صحيح الترمذي لللباني ١٤٥٧].

(٤) عَنْ أَبِي ذَرِّ الغفاري رضي الله عنه قَالَ: قَالَ لِي رَسُولُ اللَّه ﷺ وَيُثُمَا كُنْتَ، قَالَ لِي رَسُولُ اللَّه ﷺ وَاتَّقِ اللَّه مَيْثُما كُنْتَ، وَأَتْبِعُ السَّيِّئَةَ الْحَسَنَةَ تَمْحُهَا، وَحَالِقِ النَّاسَ بِخُلُقٌ حَسَنٍ». [صحيح الترمذي للالباني ١٦١٨].

أقوال السلف الصالح في التقوى والمتقين:

جاءت أقوالُ بليغة عن سلفنا الصالح في وصف التقوى والمتقين وسوف نذكر بعضًا منها:

(١) قال مُعادُ بنُ جبل رضي الله عنه: يُنادى يوم القيامة: أين المتقون؛ فيقومون في كَنَف من الرحمن لا يحتجبُ منهم ولا يستتر، قالواً له: مَنِ المتَّقون؛ قال: قومٌ اتَّقوا الشَّرَكَ وعبادةَ الأوثان، وأخلصوا لله بالعبادة.

(٢) قال عبد الله بن مسعود رضي الله عنه، في قوله تعالى: ﴿ اتَّقُوا اللهَ حَقَّ تُقَاتِه ﴾، قال: «أَنْ يُطاع فلا يُعصى، وأن يُذكر فلا ينسَى، وأن

يُشكر فلا يُكفر».

(٣) قال أبو الدرداء رضي الله عنه: «تمامُ التقوى أنْ يتقي الله العبدُ حتى يتقيه من مثقال ذرَّة، حتى يتركَ بعض ما يرى أنَّه حلالٌ؛ خشيةُ أنْ يكون حرامًا».

(٤) قال عبد الله بنُ عباس رضي الله عنهما: «اَلمَّقُون الذين يَحْنُرون من الله عقوبتَه في ترك ما يعرفون من الهدى، ويَرجون رحمَته في التصديق بما جاء به».

(°) قال الحسن البصري رحمه الله: «المتقون اتُقوا ما حُرِّم عليهم». وادُّوا ما افْتُرض عليهم». وقال الحسنُ أيضًا: «ما زالت التقوى بالمتقين حتَّى تركوا كثيرًا من الحلال؛ مخافة الحرام».

(٦) قال عُمرَ بن عبد العزيز رحمه الله: «ليس تقوى الله بصيام النهار، ولا بقيام الليل، والتخليط فيما بَيْنَ ذلك، ولكن تقوى الله تركُ ما حرَّم الله، وأداءُ ما افترضَ الله، فمن رُزِقَ بعد ذلك خيرًا، فهو خيرٌ إلى خير».

(٧) قال طلق بن حبيب رحمه الله: «التقوى أنْ تعمل بطاعة الله، على نور من الله، ترجو ثواب الله، وأنْ تترك معصية الله على نور من الله تخاف عقاب الله». [جامع العلوم والحكم لابن رجب الحنبلي ١ / ٧٠٤- ٧٠١].

# التقوى وصبية السلف الصالح:

كان سلفنا الصالح يوصي بعضهم بعضًا بتقوى الله تعالى في السر والعلانية ,وسوف نذكر بعضًا من هذه الوصايا المباركة:

(١) أبو بكر الصديق: كان أبو بكر الصديق - رضي الله عنه - يقول في خطبته: «أوصيكم بتقوى الله، وأنْ تُثنوا عليه بما هو أهله، وأنْ تُخلِطُوا الرغبة بالرهبة، وتجمعوا الإلحاف بالمسالة، ولمّا حضرته الوفاة، وعهد إلى عمر، دعاه، فوصاه بوصية، وأولُ ما قالَ له: اتّق الله يا عمر».

(٢) عمر بن الخطاب رضي الله عنه: كتب عُمْرُ إلى ابنه عبد الله: «أما بعد، فإني أوصيك بتقوى الله – عز وجل – فإنه من اتقاه وقاه، ومَنْ أقرضه جزاه، ومَنْ شكره زاده، فاجعل

التقوى نصب عينيك وجلاء قلبك». 🗻 🗤 🛌

(٣) علي بن أبي طالب رضي الله عنه: استعمل علي بن أبي طالب رجلاً على سريَّة، فقال له: «أُوصيك بتقوى الله الذي لا بُدُ لك من لقائه، ولا منتهى لك دونه، وهو يُملكُ الدنيا والآخرة».

(٤) عمر بن عبد العزيز رحمه الله: كتب عُمَرُ بنُ عبد العزيز إلى رجل: «أوصيك بتقوى الله – عز وجل – التي لا يقبلُ عَيرَها، ولا يَرْحَمُ إلاً أهلها، ولا يُثيبُ إلا عليها، فإنُ الواعظين بها كثير، والعاملين بها قليل، جعلنا الله وإياك من المتقن».

(٥) شعبة بن الحجاج رحمه الله: قال شعبة بن الحجاج: «كنتُ إذا أردتُ الخروجَ، قلتُ للحَكَمِ: الله حاجة، فقال أوصيك بما أوصى به النَّبيُ - قال معاذ بن جبل: «اتَّق الله حَيْثُمَا كُنْتَ، وَأَتْبِعُ السَّيِّئَةَ الْحَسَنَةَ تَمْحُهَا، وَخَالِقِ النَّاسَ بِخُلُق حَسَنَ».

(٦) يونس بن عبيد رحمه الله: قال رجل ليونس بن عبيد أوصيك بتقوى ليونس بن عبيد: أوصني، فقال: «أوصيك بتقوى الله والإحسان، فإنَّ الله مَعَ الذين اتُقُوا والدينَ هُمْ مُحسنُون». [جامع العلوم والحكم لابن رجب ٢/

# صفات عباد الله المتقين،

ذكر لنا الله تعالى صفات عباده المتقين في مواضع كثيرة من القرآن ,وسوف نذكر بعضها:

(١) قال الله تعالى: ﴿ وَسَارِعُوا إِلَى مَغْفِرَةُ مِنْ رَبِّكُمْ وَجَنَّةُ عَرْضُهَا السَّمَوَاتُ وَالأَرْضُ أُعِدُتُ مَنْ رَبِّكُمْ وَجَنَّةً عَرْضُهَا السَّمَوَاتُ وَالأَرْضُ أُعِدُتُ لِلْمُتَقِينَ فِي السَّرَاءِ وَالْكَاظِمِينَ الْغَيْظُ وَالْعَافِينَ عَنِ السَّاسِ وَالطَّهُ يُحبُ الْمُحْسَنِينَ (١٣٤) وَالدَّينَ إِذَا فَعَلُوا وَاللَّهُ يُحبُ المُحُسَنِينَ (١٣٤) وَالدَّينَ إِذَا فَعَلُوا لَا لَمُ فَاسْتَغْفَرُوا لَا لَهُ فَاسْتَغْفَرُوا لَلْهُ فَاسْتَغْفَرُوا لَلْهُ فَاسْتَغْفَرُوا عَلَى مَا فَعَلُوا وَهُمْ يَعْلَمُونَ (١٣٨) وَالدَّينَ إِذَا فَعَلُوا عَلَى مَا فَعَلُوا وَهُمْ يَعْلَمُونَ (١٣٨) وَالدَّينَ وَلَمْ يُصِرُوا عَلَى مَا فَعَلُوا وَهُمْ يَعْلَمُونَ (١٣٨) وَالنَّهُ وَلَمْ يُصِرُوا حَبَلَهُ مَا فَعَلُوا وَهُمْ يَعْلَمُونَ (١٣٨) وَالنَّهُ وَلَمْ يُصِرُوا حَبَلَاهُ وَلَمْ يُصِرُوا عَلَى مَا فَعَلُوا وَهُمْ يَعْلَمُونَ (١٣٨) وَالنَّهُ وَلَمْ يُصِرُوا حَبَلَاهُ وَلَمْ مُعْفِرُ الدُّنُونِ لِلاَ اللَّهُ وَلَمْ يُصِرُوا حَبَلَيْ وَلَمْ يُصَرُوا اللَّهُ وَلَمْ يُصِرُوا عَلَى مَا فَعَلُوا وَهُمْ يَعْلَمُونَ وَمِنْ يَعْفِرُ الدُّنُونِ وَلِمُ اللَّهُ وَلَمْ يُصَورُوا اللَّهُ وَلَمْ يَصَرُوا اللَّهُ وَلَمْ يُصَورُوا اللَّهُ وَلَمْ يُصَورُوا اللَّهُ وَلَمْ يُصَرُوا اللَّهُ وَلَمْ يُصَورُوا اللَّهُ وَلَمْ يَعْفِرُ الدُّنُونِ اللَّهُ وَلَمْ يَصَرُوا اللَّهُ وَلَمْ يَعْلَمُ وَمَنْ يَا الْأَنْهُمُ مَعْفِرَةً مِنْ رَبِهِمْ وَجَنَّاتُ تَجْرِي مِنْ اللَّهُ اللَّهُ وَلَمْ يَعْفَرُ الدَّنَاتُ اللَّهُ وَلَمْ الْمُعَلِي الْعَمْ الْأَنْهُمُ وَالْعَمْ الْمُنْ اللَّهُ الْمُعَلِي الْمُعْرِقِهُ الْمُنْ الْمُوانِ ١٩٤٥ وَلَمْ اللَّهُ وَلَمْ الْمُعَلِي الْمُعْرِقُولُوا اللَّهُ وَلَمْ الْمُنْ الْمُعْرِقِ الْمُعَلِي الْمُولِ الْمُعُونَ الْمُعَلِي الْمُنْ الْمُولَالِي الْمُعْمَلِي الْمُعْلِقَالَوا وَلَمْ الْمُعْلِقُوا الْمُعْلِقُولُوا الْمُعْلِقُولُوا الْمُعْلَى الْمُولَالِي الْمُعْلِقُولُوا الْمُعْلِقُولُوا الْمُعْلَقُولُوا الْمُعْلَقُولُوا اللَّهُ الْمُعْلِقُولُوا اللَّهُ الْمُعْلِقُولُوا الْمُعْلِقُولُوا الْمُعْلِقُولُولُوا الْمُعْلَقُولُوا الْمُعْلُ

(٢) وقال سبحانه: ﴿لَيْسَ الْبِرِّ أَنْ تُولُوا وَجُوهَكُمْ قَبِلَ الْمَشْرِقِ وَٱلْمَغْرِبِ وَلَكِنَّ الْبِرِّ مَنْ

أَمَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الأَخْرِ وَالْمَلاَئِكَةِ وَالْكَتَابِ
وَالنَّبِيِّينَ وَاتَّى الْمَالَ عَلَى حُبِّهِ ذَوَي الْقُرْبَى
وَالنَّبِيلَ وَالْمَسَاكِينَ وَابْنَ السَّبِيلِ وَالسَّائِلِينَ
وَالْيَتَامَى وَالْمَسَاكِينَ وَابْنَ السَّبِيلِ وَالسَّائِلِينَ
وَفِي السِرَقَابِ وَأَقَامَ السَّطِّلاَةَ وَاتَّى السَّزُكَاةَ
وَالْمُوفُونَ بِعَهْدِهِمْ إِذَا عَاهَدُوا وَالصَّابِرِينَ فِي
الْمُؤْسَاءِ وَالْضَّرَّاءِ وَحِينَ الْبَاْسِ أُولَئِكَ الدِّينَ
صَدَقُوا وَأُولَئِكَ هُمُ الْمَتُقُونَ ﴾ [البقرة: ١٧٧].

# تقوى الأباء تنفع الأبناء:

تظهر آثار التقوى على المسلم نفسه، وعلى ذريته من بعده ولأجيال عديدة. ومن الأمثلة على ذلك ما ورد في الشرع من أخبار نذكر منها:

(۱) أولاد صاحب الكنز؛

قال الله تعالى: ﴿وَأَمَّا الْحِدَارُ فَكَانَ لِغُلاَمَيْنِ يَتِيمَيْنِ فِي الْمَدِيثَةَ وَكَانَ تَحْتُهُ كَنْزُ لَهُمَّا وَكَانَ أَبُوهُمَا صَالِحًا فَأَرَادَ رَبُّكَ أَنْ يَبِّلُغَا أَشُدُهُمَا وَيَسْتَحْرِجَا كَنْزَهُمَا رَحْمَةُ مِنْ رَبِّكَ وَمَا فَعَلْتُهُ عَنْ أَمْرِي ذَلِكَ تَأْوِيلُ مَا لَمْ تَسْلُطِعْ عَلَيْهِ صَبْرًا ﴾ [الكهف:٨٨].

قال القرطبي: قوله تعالى (وَكَانَ أَبُوهُمَا صَالِحًا) فيه ما يدل على أن الله تعالى يحفظ المصالح في نفسه وفي ولده وإن بعدوا عنه، وعلى هذا يدل قوله تعالى: ﴿إِنَّ وَلَيْيِ اللَّهُ الَّذِي نَرُّلُ الْكِتَابَ وَهُو يَتَولُى الصَّالِحَينَ ﴾ [الاعراف نُرُّلُ الْكِتَابَ وَهُو يَتَولُى الصَّالِحَينَ ﴾ [الاعراف [197].

# (٢) أولاد عمرين عبد العزيز

دخل مُسْلُمهُ بن عبد الملك على عمر بن عبد العزيز رحمه الله وهو في سياق الموت؛ فقال: يا أمير المؤمنين: إنك أفقرت أفواه ولدك (وكانوا اثني عشر ولدًا) من هذا المال، وتركتهم عَيْلَة (فقراء) لا شيء لهم؛ فلو وصيت بهم إلي (وكان مسلمة أخا لفاطمة بنت عبد الملك زوجة عمر بن عبد العزيز) وإلى نُظرائي من أهل بيتك. فقال عمر بن عبد العزيز: أسندوني، ثم قال: أما قولك أني أفقرت أفواه ولدي من هذا المال؛ فوالله إني ما منعتهم حقاً هو لهم، ولم أعطهم ما ليس لهم، وأما قولك: لو أوصيت بهم فإن وصيي ووليي وأما قولك، لو أوصيت بهم فإن وصيي ووليي الصالحين.

إن بَنِيَ أحد رجلين: إما رجل يحتقي الله فسيجعل الله له مخرجًا، وإما رجل مُكبّ على

المعاصى؛ فإنى لم أكن أقويه على معاصى الله. ثم بعث إليهم وهم بضعة عشر ذكرًا ,فنظر إليهم فذرفت عيناه، ثم قال: أي بني، إن أباكم خُبرٌ بين أمرين: بين أن تستغنوا ويدخل أبوكم النار أو تفتقروا وبدخل أبوكم الحنة، فكان أن تفتقروا ويدخل الحنة أحب إليه من أن تستغنوا ويدخل النار، قوموا عصمكم الله. [صفة الصفوة لابن الجوزي

قال ابن كثير: قال بعض السلف: «لقد رأينا بعض أولاد عمر بن عبد العزيز يحمل على ثمانين فرسًّا في سبيل الله، وكان بعض أولاد سليمان بن عيد الملك - مع كثرة ما ترك لهم من الأموال - يتعاطى ويسال من أولاد عمر بن عبد العزيز؛ لأن عمر وكلِّ ولده إلى الله عز وجل، وسليمان وغيره إنما يكلون أولادهم إلى ما يدعون لهم، فيضيعون وتذهب أموالهم في شبهوات أولادهم». [البداية والنهاية لابن كثير ٩ / ٢١٨]. تقوى الله تتفع أصحابها:

قال تبارك وتعالى: ﴿ وَمَنْ يَتَّقِ اللَّهَ يَجْعَلْ لَهُ ۖ مَخْرَحًا وَبَرْزُقْهُ مِنْ حَبْثُ لا بَحْتَسِبُ وَمَنْ يَتُوكُلُ عَلَى اللَّه فَهُوَ حَسْبُهُ إِنَّ اللَّهَ بِالغُ أَمْرِه قَدْ جَعَلَ اللَّهُ لَكُلُّ شَنَّءَ قَدْرًا ﴾ [الطلاق ٢- ٣]. وقال جل شائه: ﴿ وَمَنْ يَتَّقَ اللَّهَ يَجْعَلْ لَهُ مِنْ أَمْرِهِ يُسْرًا ﴾

وقال سيحانه: ﴿إِنَّ اللَّهُ مَعَ الَّذِينَ اتَّقُواْ وَ الَّذِينَ هُمْ مُحْسِنُونَ ﴾ [النحل:١٢٨].

إن نُصْرَةَ الله تعالى وتأسده لعباده المتقن، وتوفير الأرزاق لهم حقيقة ثابتة ,وسوف نذكر بعضًا من مواقف سلفنا الصالح, والذين نحسبهم من الصالحين المتقين ,والله تعالى حسيبهم ,ولا تزكى على الله أحدًا من الناس.

عَنْ ابْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا عَنْ النَّدِيِّ ﷺ قَالَ: خَرَجَ ثَلاَثَةُ نَفَر يَمْشُونَ فَأَصَابَهُمْ الْمَطَرُ، فَدَخَلُوا فِي غَارِ فِي جَبِلِ، فَانْحَطُّتْ عَلَيْهِمْ صَحْرَةُ، قَالَ: فَقَالُ بَعْضُهُمٌ لبَعْض: ادْعُوا اللَّهُ بِأَفْضَلِ عَمَلٍ عَمِلْتُمُوهُ؛ فَقَالَ أَحَدُهُمَّ: اللَّهُمُّ إِنِّي كَانَ لَى أَبُوان شَيْخَان كَبِيرَان، فَكُنْتُ أَخْرُجُ فَأَرْعَى ثُمَّ أَجِيءُ فَأَحْلُبُ فَأَجِيءُ بِالْحِلَابِ، فَاتَى بِهِ أَبُويُ فَيَشُرْبَانِ ثُمُّ أَسْقَى الصَّبْيَةَ وَأَهْلَى

وَامْرَأْتِي، فَاحْتَىسْتُ لَـنْلَةً فَحِنْتُ فَإِذَا هُمَا نَائِمَانَ، قَالَ: فَكُرِهْتُ أَنْ أُوقِظُهُمَا وَالْصَّنْيَةُ يُتَضَاغُونَ عَنْدَ رَجْلًى، قَلَمْ يَزَلْ ذَلكَ دَأْبِي وَدَاْبَهُمَا حَتَّى طَلَعَ الْفَجْرُ، اللَّهُمُّ إِنْ كُنْتَ تَعْلَمُ أَنِّي فَعَلْتُ ذُلِكَ ابْتِغَاءَ وَجْهِكَ فَافْرُجُ عَنَّا فُرْجَةً نَرَى منْهَا السُمَّاءُ، قَالَ فَفُرِجَ عَنْهُمْ.

وَقَالَ الْأَخَرُ: اللَّهُمُّ إِنْ كُنْتَ تَعْلَمُ أَنِّي كُنْتُ أُحِبُّ امْرَأَةً مِنْ بِنَاتٍ عَمِّي كَأَشِدٌ مَا يُحِبُّ الرَّحِٰلُ النِّسَاءَ، فَقَالَتْ لاَ تَنَّالُ ذَلَكَ مِنْهَا حَتَّى تُعْطِيهَا مائَّةَ دَيِثَارِ فَسَعَيْتُ فِيهَا حَتَّى حَمَعْتُهَا، فُلَمَّا قُعَدْتُ بَيْنُ رِجْلَيْهَا قَالَتْ: اتُّق اللَّهُ، وَلاَ تَفُضُ الْخَاتَمَ إِلاَّ بِحَقُّه، فَقُمْتُ وَتَرَكْتُهَاۢ؛ فَإِنْ كُنْتَ تَعْلَمُ أَنِّي فَعَلْتُ ذَٰلِكَ ابْتِغَاءَ وَجُهِكَ فَافْرُجٌ عَنَّا فُرْحَةً، قَالَ فَفَرَجَ عَنْهُمْ الثُّلُثُيْنِ.

وَقَالَ الْأَخَرُ: اللَّهُمُّ إِنْ كُنْتَ تَعْلَمُ أَنِّي اسْتَأْجَرْتُ أَحِيرًا بِفَرَقِ مِنْ ذُرَةٍ فَأَعْطَيْتُهُ وَأَنِّي ذَاكَ أَنْ يَأْخُذَ فَعَمَدْتُ إِلَى ذَلَكَ الْفُرَقِ فَرْرَعْتُهُ حَتَّى اشْتَرَيْتُ مِنْهُ بَقَرًا وَرَاعِيهَا، ثُمُّ حِاءً فَقَالَ: يَا عَبْدُ اللَّه، أعْطني حَقِّي، فَقُلْتُ انْطَلقْ إِلَى تِلْكَ الْبِقَر وَرَاعِيهَا فَإِنَّهَا لَكَ، فَقَالَ: أَتُسْتَهُرْئُ بِي؟ قَالَ: فَقُلْتُ: مَا أَسْتَهُرْئُ بِكَ وَلَكِنَّهَا لَكَ. اللَّهُمُّ إِنْ كُنْتَ تَعْلَمُ أَنِّي فَعَلْتُ ذَلِكَ ابْتِغَاءَ وَجْهِكَ فَاقْرُجْ عَنَّا فَكُتْنِفَ عَنْهُمْ». [متفق عليه].

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رضى الله عنه عَنْ النَّبِيِّ عِنْ قَالَ: «لَمْ يَتَكَلُّمْ فَي الْمَهْدِ إِلاَّ ثَلَاثَةٌ: عيسَى، وَكَانَ في بني إسْرَائيلَ رَجُلُ يُقَالُ لَهُ جُرَيْجٌ كَانَ يُصَلِّي جَاءَتُهُ أُمُّهُ فَدَعَتْهُ، فَقَالَ أُجِيبُهَا أَوْ أُصِلِّي؛ فَقَالَتْ: اللُّهُمُّ لاَ تُمتُّهُ حَتَّى تُرِيَّهُ وُجُوهَ الْمُومسَاتِ، وَكَانَ جُرَيْحُ في صَوْمَعَته فَتَعَرَّضَتْ لَهُ امْرَأَةٌ وَكُلِّمَتْهُ فَأْنِي، فَأَتُتْ رَاعِيًا فَأَمْكَنَتْهُ مِنْ نَفْسِهَا فَوَلَدَتْ غُلْأَمًّا، فَقَالَتُ مِنْ جُرَيْجٍ، فَأَتَوْهُ فَكَسَرُوا صَوْمَعَتَهُ، وَأَنْزَلُوهُ وَسَبُّوهُ فَتَوَضَّا وَصَلَّى، ثُمُّ أَتِّي الْغُلَامَ، فَقَالَ: مَنْ أَبُوكَ بَا غُلاُّمُ؟ قَالَ: الرَّاعي، قَالُوا نَبْني صَوْمَعَتَكَ مِنْ ذَهَبٍ. قَالَ: لاَ إِلاَّ مِنْ طين» [البخاري ٣٤٣٦].

وفي هذا القدر كفاية، والحمد لله رب العالمين، وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى أله وصحبه والتابعين لهم بإحسان إلى يوم الدين.

# الثالث الحسنات الماحية المناف والما

يقول الله تعالى: ﴿إِنَّ الْحَسَفَاتِ يُذُهِبُنُ السَّيْئَاتِ ﴾ [هود: ١١٤] اي آن من الإعمال الصالحة ما يكفّر الذنوب، وكقوله ﷺ: «الصلوات الخمس، والجمعة إلى الجمعة، ورمضان إلى رمضان مكفرات لما بينهن إذا اجتنب الكبائر، [مسلم ٢٣٣]، وكقوله ﷺ: «أرأيتم لو أن نهرًا بباب أحدكم يغتسل منه خمس مرات. قال: فذلك مثل الصلوات الخمس، يمحو الله بهن الخطايا، [منفق عليه].

وعن أبي قتادة رضي الله عنه عن رسول الله قائه قام فيهم فذكر لهم أن الجهاد في سبيل الله والإيمان بالله أفضل الأعمال. فقام رجل فقال: يا رسول الله، أرايت إن قتلت في سبيل الله تكفر عني خطاياي؛ فقال له رسول الله قات صابر الله قات صابر مُحتسب مُقبلُ عَيْرُ مُنبر، ثم قال رسول الله قا: «كيف قلت؛» قال: أرايت إن قُتلت في سبيل الله أتُكفَرُ عني قلت؛ قيال: أرايت إن قُتلت في سبيل الله أتُكفَرُ عني خطاياي؛ فقال رسول الله قات صابر خطاياي؛ فقال رسول الله قات صابر مُحتسب مُقبلُ عَيْرُ مُنبر إلا المَيْنَ، فإن جبريل عليه السلام قال لي ذلك» [مسلم ١٨٨٥].

وعن أبي الأشعث الصنعاني أنه راح إلى مسجد دمشق، وهـ جُـر بـالرواح، فـلـقي شـداد بن أوس والصنابحي معه، فقلت: أين تريدان يرحمكما الله؟ قالا: نريد هاهنا إلى أخ لنا مريض نعوده، فانطلقت معهما حتى دخلا على ذلك الرجل، فقالا له: كيف أصبحت؟ قال: أصبحت بنعمة، فقال له شداد: أبشر بكفارات السيئات وحط الخطايا، فإني سمعت رسول الله عن يقول: إن الله عز وجل يقول: إني إذا ابتليت عبدًا من عبادي مؤمنًا فحمدني على ما ابتليته، فإنه يقوم من مضجعه ذلك كيوم ولدته أمه من الخطايا، يقوم من مضجعه ذلك كيوم ولدته أمه من الخطايا، فأجروا له كما كنتم تجرون له وهو صحيح» [أخرجه فحمد والطبراني في الكبير، وقال الإلباني: هذا إسناد حسن رجاله ثقات].

وعن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال: جاء رجل إلى النبي ، فقال: «إني عالجت امراة في أقصى المدينة، وإني أصبت منها ما دون أن أمسها، فأنا هذا فاقض في ما شئت، فقال له عمر: لقد سترك الله، لو سترت نفسك؛ فلم يرد عليه رسول الله شيئًا، فانطلق الرجل فأتبعه رسول الله ، رجلا دعاه، وتلا عليه: ﴿وَأَقْمِ الصَّلاَةَ طَرَفَي النَّهَارِ وَزُلُفًا مِنْ السَّيِّقَاتِ ذَلَكَ ذَكْرَى

الموانح من إنفاذ

الحلقة الثالثة

محمد رزق ساطور

الحجد لله رب الغالمين، والصلاة والسلام على رسطنا الأمريان محمد عن عبد الله الصادق الوعد الاصرة، وعلى آله وصحبه الطنيمين الطاهرين، ومن

قال الموانع من إنفاد الوعيد ثمانية؛ ثلاثة من المنب؛ وهي الشوية، والاستغفار، والحسنات المحية،

وَثَلَاثِةَ مِن غَيْرِهِ مِن الخَلَقَ: وهي نَعَاءَ المؤمنيّ، وَالسَّاءَ مَا شُرْعَ إِهْدَاؤُهِ مِن ثُولِتِ الْأَعْمَالِ، والشَّفَاعَة

ي عصاة الموحّدين.

واثنان من الله تعالى: وهما المصائب المكثرة في سننا والنبرزخ والأخرة، والعقو المحض بالا سبب في العباد، وتكرنا من الثلاثية الخاصة بالمنتب: عوبة، والاستفهار، وتكمل ما بداناه فنقول، وبالله

للذَّاكِرِينَ ﴾ فقال رحلٌ من القَوم: هذا له خاصة؟ قال: «يَلْ للنَّاسِ كَافَةً». [مسلم ٢٧٦٣]،

وعن حديفة رضي الله عنه قال: قال عمر أيكم بحفظ ما قال رسول الله 🍩 في الفتنة؛ فقال حذيفة: انا. قال حديفة: فتنة الرجل في أهله وماله وولده وحاره بكفرها الصلاة والصوم والصدقة، والأمر بالمعروف و النهى عن المنكر ..» [متفق عليه].

يل إن حسنة التوحيد، وحسنة التوية النصوح لا تُنْقي واحدة منها سبئةً إلا محتها وأذهبتها، قال الله تَعَالَى: ﴿ وَالَّذِينَ لَا يَدْعُونُ مَعَ اللَّهِ إِلَهًا آخَرَ وَلَا يَقْتُلُونَ النَّفْسَ الَّتِي حَرِّمَ اللَّهُ إِلاَّ بِالْحَقِّ وَلَا يَزْنُونَ وَمَن يَفْعَلْ ذَلكَ سَلْقَ أَثَامًا (٦٨) بُضَاعَفْ لَهُ الْعَذَابُ يَوْمَ الْقَيَامَة وَيَخْلُدُ فِيهِ مُهَانًا (٦٩) إِلاَّ مَن تَابَ وَأَمَنَ وَعَملَ عَمَلاً صَالحًا فَأُوْلَئِكَ بُنِدِّلُ اللَّهُ سَيِّئَاتِهِمْ حَسَنَاتٍ وَكَانَ اللَّهُ غَفُورًا رُحِيمًا (٧٠) وَمَن تَابَ وَعَمَلَ صَالحًا فَإِنَّهُ يَتُوبُ إِلَى اللَّهُ مَتَّابًا ﴾ [الفرقان: ٦٨-٧١].

وعن عمرو بن العاص رضى الله عنه أن النبي 🐉 قال له ـ لما جاءه بنايعه على الإسلام والهجرة -: «أما علمت أن الإسلامَ يَهْدُمُ ما كان قَبْلُهُ؟ وأن الهجرة تهدم ما كان قبلها؟ وأن الحَجُّ بَهْدمُ ما كان قبله؟».

## الرابع دعاء المُمثّن لا خوانهم بطهر الفيب:

يقول الله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ جَاؤُوا مِنْ بَعُدُهُمُّ نَـقُولُونَ رَبُّنَا اغْفَرْ لَنَا وَلاِحْوَانِنَا الَّذِينَ سَيَقُونَا بِالإِيمَانِ وَلاَ تَجْعَلْ فَي قُلُوبِنَا غِلاً لِلَّذِينَ آمَنُوا رَبُّنًا إِنَّكَ رَوُّوفُ رُحِيمٌ ﴾ [الحشر ١٠].

وعن أم الدرداء رضي الله عنها قالت: حدثني سيدي (تعنى زوجها أبا الدرداء) أنه سمع رسول الله 🍇 يقول: «من دعا لأخيه بظهر الغيب قال الملك الموكل يه: أمين، ولك بمثل» [مسلم ٢٧٣٢].

عن أسير بن جابر قال: لما أقبل أهل اليمن جعل عمر رضى الله عنه يستقري الرفاق فيقول هل فيكم أحد من قرن؟ حتى أتى عليه قرن، فقال: من أنتم؟ قالوا: قرن، فرفع عمر بزمام أو زمام أويس فناوله عمر فعرفه بالنعت فقال له عمر: ما اسمك؟ قال: أنا أويس. قال: هل كان لك والدة؛ قال: نعم. قال هل بك من البياض؟ قال: نعم دعوت الله تعالى فأذهبه عنى إلا موضع الدرهم من سرتى لأذكر به ربي. فقال له عمر: استغفر لي. قال: أنت أحق أن تستغفر لى أنت صاحب رسول الله 👛 ، فقال عمر: إني سمعت رسول الله 🌞 يقول: إن خير التابعين رجل يقال له أويس القرني، وله والدة، وكان به بياض فدعا ربه فأذهبه عنه إلا موضع الدرهم في سرته، قال: فاستغفر له، قال: ثم دخل في أغمار الناس... [رواه أحمد ومسلم والحاكم].

وعلُّم النبيُّ ﷺ أمته أن يدعو بعضهم ليعض كما في صلاة الجنازة، فيبدأ الدعاء بالحمد لله رب العالمين، ثم الصلاة على المبعوث رحمة للعالمين، ثم الدعاء للمنت ويخلص له في الدعاء، ثم يدعو لنفسه وللميت ولسائر المسلمين راجياً من الله تعالى القيول، فقد اخرج مسلم عن عوف بن مالك قال: صلى رسول الله 👑 على حنازة فحفظت من دعائه وهو يقول: اللَّهم اغفر له وارحمه، وعَافَه واعْفُ عنه، واكرم نُزلَهُ ووسع مُدْخَلَهُ، وَاغْسِلْهُ بِالمَاء والثلج و الْنُرَد، وَنَقُه من الخطابا كما نَقبت الثوبُ الأبيضُ من الدنُّس، وأبدلُهُ دَارًا خبرًا من داره، وأهلاً خبرًا من أهْله، ورُوحًا خَسرًا من رُوْحه، وأدخلُهُ الجنة، وأعده من عُذَاب القُدر، ومن عذاب النار. حتى تمنيت أن أكون أنا ذلك المنت». [رواه أحمد ومسلم والحاكم].

وعن سعيد المقدري عن أبيه أنه سأل أبا هريرة كيف تصلى على الحنازة؟ فقال أبو هريرة: أنا لعمرو الله أخبرك: أتبعها من أهلها؛ فإذا وضعت كبرت وحمدت الله، وصليت على نبيه، ثم أقول: اللهم إنه عبدك وابن عبدك وابن أمتك كان يشتهد أن لا إله إلا أنت وأن محمدًا عبدك ورسولك، وأنت أعلم به، اللهم إن كان محسنًا فزد في إحسانه، وإن كان مسيئًا فتحاوز عن سيئاته، اللهم لا تحرمنا أجره ولا تفتنا بعده» [موطأ مالك ٢/ ٢٢٠].

وعن بريدة رضى الله عنه قال: «كان رسول الله ريعلمهم إذا خرجوا إلى المقابر، كان قائلهم يقول: علمهم إذا خرجوا السلامُ عليكم أهل الديار من المؤمنينَ والمسلمينَ، وإنا إن شياء الله يكم لاحقون، نسأل الله لنا ولكم العافية». [ابن ماجه ١٥٤٧ وصححه الألباني].

وعن عائشة رضى الله عنها قالت: كنت سألت النبي ﷺ، كيف نقول في التسليم على القبور؟ فقال: قولى: السلامُ على أهل الدِّيار من المؤمنينَ والمسلمينَ، ويرحمُ اللهُ المستقدمينَ منا والمُسْتُأْخُرِينَ، وإنا إن شاءَ اللهُ بكُم للأحقُونَ». [مسلم ٩٧٤].

فدعاء المؤمنين لإخوانهم بظهر الغيب وبعد موتهم بقيله الله تعالى؛ لأنه دعاء لهم بالسنة لم يعصوا الله تعالى بها، نسأل الله تعالى أن يتقبل منا ومنكم صالح العمل وصالح الدعوات، ويشرح صدورنا للدعاء للمسلمين والمسلمات ﴿ رَبِّ اجْعَلْنَي مُقيمَ الصَّلاَة وَمِن نُرِّيَّتِي رَبِّنَا وَتَقَبَّلْ دُعَاء (٤٠) رَبُّنَا اغْفرْ لى وَلُو الدِّيُّ وَلَلْمُؤْمنينَ يَوْمَ يَقُومُ الْحسَابُ ﴾ [إبراهيم ٤٠ - ٤١]، وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وعلى آله وصحبه وذريته وآل بيته وأزواجه أمهات المؤمنين، وعلى كل من تبع هديهم بإحسان إلى يوم الدين، إنه على كل شيء قدير وبالإجابة جدير. وللحديث بقية إن شاء الله تعالى.



# والمهية الشمير لصحة الإنساق

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله وعلى الله وصحبه ومن والاه، وبعد:

فقد تحدثنا في الأعداد الماضية عن النوع الثاني من الدواء وهو الاستشفاء، ثم تحدثنا عن الحجامة واحكامها، وفي هذا العدد نقحدث عن العلاج بالتلينية:

## (التلسنة):

١- مفهوم التلبينة: هي الحساء الرقيق الذي هو
 في قوام اللبن، ومنه اشتق اسمه.

قال الهروي: سميت تلبينة لشبهها باللبن لبياضها ورقتها.

قال ابن القيم: وهذا الغذاء هو النافع للعليل، وهو الرقيق النضيج، لا الغليظ النيئ.

والحساء: متخذ من دقيق الشعير بنخالته.

وفي زاد المعاد لابن القيم: أن يؤخذ من الشعير الجيد المرضوض – رضض الشيء: أي فتته وجعله جريشًا – مقدار، ومن الماء الصافي العذب خمسة أمثاله، ويلقى في قدر نظيف، ويطبخ بنار معتدلة إلى أن يبقى منه خمساه ويصفى، ويُستعمل منه مقدار الحاجة مُحلَى.

# ٣- مشروعية العلاج بالتّلبينة:

صح عن عائشة رضي الله عنها أنها كانت إذا مات الميت من أهلها، واجتمع لذلك النساء ثم تفرقن إلى أهلهن، أمرت ببرمة من تلبينة فطُبِخَتْ، وصنعت ثريدًا، ثم صبت التلبينة عليه، ثم قالت: كلوا منها، فإني سمعت رسول الله على يقول: «التلبينة مجَمَّة لفؤاد المريض، تنهب ببعض الحزن». [متفق عليه].

ومن هذا الحديث يتضح لنا مشروعية العلاج بالتلبينة، وقد أخبرنا بها رسول الله الصادق الأمين الذي قال الله تعالى فيه: ﴿ وَمَا يَنْطِقُ عَنِ الْهَوَى (٣) إِنْ هُوَ إِلاَّ وَحْيُ يُوحَى ﴾ [النجم: ٣، ٤]، فالرسول الله عند أكثر من أربعة عشر قرنًا من الزمان يحدثنا عن يقيق الشعير بنخالته، ويطابق ما توصل إليه علماء في الجامعات أفنوا حياتهم في البحث والتدقيق العرفة الجامعات أفنوا حياتهم في البحث والتدقيق العرفة

# ماعداد/ سعید عامیر

# أمين عام لجنة الفتوى بالأزهر الشريف

خواص هذه المادة تطابقًا في غاية الدقة. إن الله سبحانه وتعالى هو الذي يطلع رسوله ه على ما شاء من خصائص مخلوقاته.

# المرابع المرابع

التلبينة مجَمَّة لفؤادٍ الْمُريض، تنهبُ بِبَعْضِ الحزن.

# التلبينة مجمَّة لفؤاد المريض:

«مجمة»: يروى بوجهين: بفتح الميم والجيم، وبضم الميم وكسر الجيم، والأول أشهر، ومعناه: أنها مريحة له، أي: تريحه وتسكنه من الإجمام وهو الراحة.

إن معرفة وجود التلبينة وأهميتها بالنسبة اقلب الإنسان وصحته ليس بالأمر السهل اليسير الهين، بل يحتاج لتقدم علمي كبير، وعقول مفكرة ومعامل مجهزة، وأجهزة حديثة، وأختبارات، وتجارب، وتحاليل معقدة، وتكاليف باهظة، وعمل شاق دائب مستمر، وجهود مضنية لعلماء كثيرين، كل ذلك لم يكن متوفرًا على عهد رسول الله ، ومع ذلك أخبر في الهمية الشعير وما له من قوائد صحية وعلاجية ونقسية، وصدق الله العظيم إذ يقول: ﴿وَمَا يُنْطَقُ عَنِ النَّهَوَى (٣) إِنْ هُوَ إِلاً وَحْيٌ يُوحَى ﴾ [النجم: ٣- ٤]. فالشعير يحتوي على بعض المركبات الكيميائية

التي تساعد على خفض نسبة الكوليسترول في الده. وتحتوي حبوب الشعير على مشابهات فيتامين «هـ»، والتي لها القدرة على تثبيط إنزيمات التخلق الحيوي (للكوليسترول)، لذلك فإن حبوب الشعير تعتبر علاجًا للقلب ومقوية له.

مُن الدّي أخبر الرسول ﷺ عن التحليل الكيميائي للشعير واحتوائه على (البيتاجلوكان) وأهميته، وكذلك مشابهات فيتامين «هـ»، وأهميته في

خفض نسبة الكوليسترول في الدم، وتقليل خطر إصابة القلب بالجلطة.

# محصول الشعير وحل الأزمة الاقتصادية للقمح

محصول الشعير هو أحد محاصيل الحبوب التي تلعب دورًا مهمًا في تغذية الشعوب؛ لأنها ما زالت وستظل مصيرية للشعوب؛ لأن إنتاج محاصيل الحبوب ضروري لوجود الإنسان واستمراره في الحياة.

# ومن خصائص الشعير الهمة:

- أنه أرخص من النّاحية الاقتصادية على مستوى العالم من القمح والذرة وياقي المحاصيل.
- كميات المياه اللازمة لإتمام الشعير دورة حياته من الإنبات حتى حصاد المحاصيل كمية قليلة بالنسبة لغيره.
- يتحمل الشعير انخفاض درجة الحرارة تحت صفر.
  - يتحمل نقص خصوبة الأرض.
  - يُعتبر من المحاصيل عالية المقاومة للملوحة.
- يُزرع الشعير في كثير من الأماكن غير الملائمة لـزراعة كثير من المحاصيل الأخرى؛ فيزرع في الأراضى التي لا تصلح لزراعة القمح.

والشَّعير هو أقدم مادة استعملها الإنسان لعذائه، ويقال: إنه أقدم نبات زُرع وعرفته حضارات العالم القديم، وكان الشعير حتى القرن السادس عشر المصدر الرئيس لدقيق خبر الإنسان، ولذا فهو أقدم غذاء للإنسان.

وترجع أهميته أيضًا إلى أنه غذاء لجميع طبقات الناس، لا يستغنون عنه في الوجبات الثلاث، ولكن باختلاف الكمية.

وبطبيعة الحال فإن الطبقة الفقيرة لها النصيب الأكبر من هذا الخبر؛ لرخص ثمنه وقلة ذات اليد، في حين أن الدقيق الأبيض الفاخر من القمح هو المسئول الأول عن السمنة وبالتالي أمراض القلب، وتصلب الشرايين والسكر وارتفاع ضغط الدم، فيجب علينا أن نعيد حساباتنا فيما ناكل من خبز.

فالخبر من دقيق الشعير غذاء ووقاية ودواء، والعرب خاصة البدو كانوا يعتمدون على رغيف الخبر من الشعير، وهو خبر صحي، يمنحهم القوة والنشاط، ويعينهم على تحمل ظروف الحياة الصعبة، ويحميهم من كثير من الأمراض.

إن المركبات الكيميائية والعناصر الغذائية والفيتامينات والمعادن الموجودة في دقيق الشعير كافية أن تجعل خبز الشعير أصح وأصلح من غيره.

لقد أهملنا الشعير الذي أوصانا به الرسول الله الذي هو أعلم بما يصلحنا ويداوينا، ﴿ وَعَلَّمُكَ مَا لَمْ تَكُنْ تَعْلَمُ وَكَانَ فَضْلُ اللّهُ عَلَيْكُ عَظِيمًا ﴾ [النساء:

1\17]، وللأسف اهتم به الغرب؛ لما عرفوه من أهميته العلاجية وفوائده الصحية، أما نحن فقد أهملنا هذا المحصول مع أمر رسول الله عليه به.

وفي مصر تنحصر قيمة الشعير في أنه محصول علف للحيوانات، مع أن محصول الشعير يمكن أن يدخل في صناعات عديدة، مثل صناعة النشا.. إلخ.

وكذلك يتميز الشعير بانخفاض سعره عن حبوب القمح، لذلك اهتمت دراسات عديدة بالاستفادة من جميع اجزاء حبة الشعير، فكان من هدي رسولنا على المام أحمد عن عروة عن عائشة رضي الله عنها قالت:.. ولا أكل خبزًا منخولاً منذ بعثه الله إلى أن قبض. [مسند احمد ٢٤٤٢].

وعن سليم بن عامر قال: سمعت أبا أمامة رضي الله عنه يقول: ما كان يَفْضُلُ عن أهل بيت رسول الله خُبْرُ الشَّعير. [الترمذي ٢٥٠٦ وصححه الالباني]. التلبيثة وأمراض ضغط الله:

التلبينة تحتوي على عنصر البوتاسيوم، وقد أكدت الأبحاث العلمية أن تناول الأطعمة التي تؤدي لزيادة عنصر البوتاسيوم تقي من الإصابة بارتفاع ضغط الدم؛ حيث إن البوتاسيوم يخلق توازئا بين الملح والمياه داخل الخلية، فما المانع من أخذ التلبينة لأنها تحتوي على الشعير حتى يزودنا بالبوتاسيوم، وكذلك يساعد على إدرار البول، فالتلبينة غذاء ودواء في نفس الوقت.

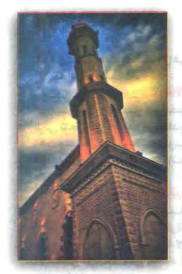
## لتلبينة تذهب ببعض الحزن:

أخبرنا الرسول ﷺ أن التلبينة تنهب ببعض الحزن: «التلبينة مجّمة لفؤاد المريض، تنهب ببعض الحزن». [صحيح سبق تخريجه].

ويثبت الطب الحديث أن هناك مواد لها تأثير في تخفيف الاحتئاب كالبوتاسيوم والماغنيسيوم، ومضادات الاكسدة وغيرها، وهذه المواد موجودة في الشعير، ففي حالة نقص البوتاسيوم يزداد شعور الإنسان بالاكتئاب والحزن، ويجعله سريع الغضب أن المعادن مثل البوتاسيوم والماغنيسوم تساعد على التخفيف من حالات الاكتئاب، وهذا ما نجده في حديث رسولنا وي «تذهب ببعض الحزن» فانظر إلى دقة تعيير رسول الله في الذي أوتى جوامع الكلم.

اليس هذا يستوجب الوقوف والتامل ومراجعة حساباتنا في حياتنا كلها، من غذاء ودواء ومعاملات وعبادات؛ لنتاسى برسول الله على ونقتدي بهديه ونعمل بالشرع الحنيف، نحل ما احل، ونحرم ما حرم، لننال سعادة الدارين؟!!

هكذا كنان هديه في أكل الخبيز والعلاج بالتلبينة، وهذا قليل من كثير في هدي رسول الله في وللحديث بقية إن شاء الله.



بسم الله والحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله محمد بن عبد الله، وعلى اله وصحبه ومن والإه اما بعد:

فيا أيها القارئ الكريم إنه وإن انْقَضَى شبهرُ رمضانَ؛ فإن عمل المؤمن لا ينقضي قبْلَ الموت. قال الله عزُ وجلُ: ﴿ وَاعْبُدُ رَبُكَ حَتَّى يَاْتِيكَ الْيَقِينُ ﴾ [الحجر: ٩٩]، وقال تعالى: ﴿ يَانِّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ اتَّقُواْ اللَّهَ حَقَّ تُقَاتِه وَلاَ تَمُوتُنُ إِلَّ وَأَنتُم مُسْلِمُونَ ﴾ [ال عمران: ١٠٢]، وقال النبي ﷺ: «إِذَا مَاتَ أَحَدُكُمُ انْقَطَعَ عَمَلُهُ..» [مسلم ٢٦٨٢]، فلم يَجْعل لانقطاع العمل غايةً إلاّ الموتَ، فلئن انقضى صيامُ شهر رمضانَ؛ فإن المؤمنَ لن ينقطعَ من عبادة الصيام بذلك، المبالح وبشال إنه الموريبات أرح وعرابته مضارات

فالصبيام لا يزالُ مشروعًا ولله الحمد في العام كلُّه.

الما روي الإنك المنه في غروة عن عاسمًا رسي الله

payment of the bill make his paint and الله عند بقول عال الأصلار عن القرابية وسول الت

BY BURN THE THE WEST THE

ففي حديث أبي أبوب الأنصاري رضي الله عنه أَنَّ النبيِّ 3 قال: «مَنْ صِنَّامَ رَمَضَانَ ثُمُّ أَتْبِعَهُ سِتًا مَنْ شُوَّالًا كَانَ كَصِيامِ الدُّهْرِ». [مسلم ١١٦٤].

وصيامُ ثلاثة أيام من كلِّ شهر قال فيها النبيُّ « شَلاَثٌ مِنْ كُلِّ شَهْرٍ، ورَمَضِّانُ إِلَى رَمَضَانَ؛ فَهَذَا صيامُ الدُّهْرِ كُلُّه» [مسلم ١١٦٢]. على قسمها عاد المعاد

وقال أبو هريرة رضى الله عنه: أوصاني خُليلي 攀 بثلاث، وذكر منها صيام ثلاثة أيام من كلُّ شهر.

والأوْلَى أن تكونَ أيامَ الْبيض، وهي الثالث عشر، والرابع عشر، والخامس عشر؛ لحديث أبي ذرّ رضي الله عنه أنَّ النبيُّ 🈻 قال: «يَا أَيَا ذُرٍّ إِذَا صُمُّتَ مِنْ الشُّـهُٰرِ ثَلَاثَةً أَيُّامٍ؛ فَصُمُ ثَلاَثُ عَشْرُةً وَأَرْبَعَ عَشْرٌةٌ وخمس عشرة». [صحيح الجامع ٦٧٣].

وهذه لمحة مختصرة عن أحكام صيام الست من شوال، أسأل الله أن ينفع بها الجميع، فأقول وبالله عجور لشال سخارة الدارمزيان

# many and any and selected by the selection of the strong

صيام السنة من شوال سنة؛ لما ثبت عَنْ أني أَيُوبِ الأَنْصَارِيِّ رضى الله عنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّه

 «مَنْ صَامَ رَمَضَانَ ثُمُّ أَثْنَعُهُ سِتًا مِنْ شَوَّالِ كَانَ كَصِيام الدُّهْرِ» [مسلم ١١٦٤].

عنام الكنيم وتخرر الشعفي عشي القرق المبادس

قلت: ذهب جمهور الفقهاء - المالكية، والشافعية، والحنابلة، ومتأخرو الحنفية - إلى أنه يُسن صوم ستة أيام من شوال بعد صوم رمضان... [الموسوعة الفقهية: ٢ / ٩٩٨٩].

وقال الإمام ابن قدامة -رحمه الله-: «صَوْمُ سِتُهُ أَيَّام مِنْ شَوَّال مُسْتَحَبُّ عَنْدَ كَثِيرٍ مِنْ أَهْلِ الْعِلْمِ، [المغنى: ٦ / ١٩٣].

### ر و الله ام فالنارانية السام السام السام السام

لقد بين النبي 🥰 أن من صام الست من شوال كان كصبيام الدهر كما في حديث أبي أيُوبُ الأَنْصَارِيِّ رضي الله عنه، وقد فسَّر ذلك النبي بقوله: «مَنْ صَامَ ستَّةَ أَيَّام بَعْدَ الْفَطْر كَانَ تَمَامَ السُّنَة ﴿ مَنْ جَاءَ بِالْحَسَنَةِ فَلَهُ عَشَيْرُ أَمْثَالِهَا ﴾ » [صحيح ابن

وفي رواية: «جعل الله الحسنة بعشر أمثالها: الشهر بعشرة أشهر، وصيام ستة أيام بعد الشهر تمام السنة» [صحيح الجامع ٣٠٩٤]، وفي رواية: «صيامُ شَهْر بِعَشْرَة أَشْهُر، وَسَتَّةُ أَيَّام بَعْدَهُ بِشَبَهْرِينَ، فَذَلكَ

تَمَامُ السُّنَّةَ» [صحيح الجامع ٣٨٥١].

قال الإمام النووي - رحمه الله -: قَالَ الْعُلَمَاء: «وَإِنَّمَا كَانَ ذَلِكَ كَصِيامِ الدِّهْرِ؛ لأَنَّ الْحَسَنَةُ بِعَشْرِ أَمْثَالِهَا، فَرَضَانُ بِعَشَرَة أَشْبُهُرٍ، وَالسَّتَّة بِشُبَهِّرَيْنٍ» [شرح النووي: ٤ / ١٨٦].

# ئالثاً،ثمراتها،

قال الحافظ ابن رجب الحنبلي - رحمه الله -: إن صيام ستة أيام من شوال بعد رمضان يستكمل بها أجر صيام الدهر كله؛ وذلك لأن:

١- صبيام شوال وشعبان كصلاة السنن الروات قبل الصلاة المفروضة وبعدها، فيكمل بذلك ما حصل في الفرض من خلل ونقص، فإن الفرائض تكمل بالنوافل يوم القيامة.. وأكثر الناس في صيامه للفرض نقص وخلل، فيحتاج إلى ما يجبره من الأعمال. في يبينه من علو ليند والمدورات

٢- إن معاودة الصيام بعد صيام رمضان علامة على قبول صوم رمضان، فإن الله تعالى إذا تقبل عمل عيد، وفقه لعمل صالح بعده، كما قال بعضهم: «ثواب الحسنة الحسنة بعدها، فمن عمل حسنة ثم أتبعها بحسنة بعدها؛ كان ذلك علامة على قبول الحسنة الأولى، كما أن من عمل حسنة ثم أتبعها بسيئة كان ذلك علامة رد الحسنة وعدم قبولها».

٣-إن صبيام رمضان يوجب مغفرة ما تقدم من الذنوب، كما سبق ذكره.

٤- أن الصائمين لرمضان يوفون أحورهم في يوم الفطر، وهو يوم الجوائز فيكون معاودة الصيام بعد الفطر شكرًا لهذه النعمة، فلا نعمة أعظم من مغفرة الذنوب، كان النبي ﷺ يقوم حَتِّي تَوَرِّمَتْ قَدَمَاهُ فَقِيلَ لَهُ غَفَرَ اللَّهُ لَكَ مَا تَقَدُّمُ مِنْ ذَنْبِكَ وَمَا تَأْخُرَ؟ قَالَ:«أَفَلاَ أَكُونُ عَبْدًا شَكُورًا» [متفق عليه]. وقد أمر الله - سيحانه وتعالى - عياده بشكر نعمة صيام رمضان بإظهار ذكره، وغير ذلك من أنواع شُعُرِه، فقال: ﴿ وَلَتُكُمْلُواْ الْعَدُّةُ وَلَتُكَبِّرُواْ اللَّهُ عَلَى مَا هُدَاكُمْ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ [البقرة: ١٨٥]، فمن جملة شكر العبد لربه على توفيقه لصيام رمضان، وإعانته عليه، ومغفرة ذنوبه أن يصوم له شكرًا عقيب ذلك.

كان بعض السلف -رحمهم الله- إذا وُفق لقيام ليلة من الليالي أصبح في نهارها صائمًا، ويجعل صدامه شكرًا للتوفيق للقيام.

وكان وهيب بن الورد -رحمه الله- تُسأل عن ثواب شيء من الأعمال كالطواف ونحوه، فيقول: «لا تَسألوا عن ثوابه، ولكن سلوا ما الذي على من وُفِّق لهذا العمل من الشكر، للتوفيق والإعانة عليه».

- كل نعمة على العبد من الله في دين أو دنيا يحتاج أن يشكر ربه عليها، ثم التوفيق للشكر عليها نعمة أخرى تحتاج إلى شكر ثان، ثم التوفيق للشكر الثاني نعمة أخرى يحتاج إلى شكر آخر، وهكذا أبدًا؛ فلا يقدر العباد على القيام بشكر النعم. وحقيقة الشكر الاعتراف بالعجز عن الشكر. [لطائف المعارف (٢ / ٣٥) بنصرف].

# رابعاً: مسائل متفرقة:

١- يُستحب بدء صيام الست بعد العيد مباشرة؛ لأن ذلك من باب المسارعة إلى الخير؛ قال تعالى: ﴿ وَسَارِعُواْ إِلَى مَغْفَرَة مِّن رَّبِّكُمْ وَجَنَّة عَرْضُهُا السُّمَاوَاتُ وَالأَرْضُ أُعدُّتُ لِلْمُتَّقِينَ ﴾ [آل عمران: ١٣٤]، وقال تبارك وتعالى: ﴿سَابِقُوا إِلَى مَغْفَرَة مِّن رُبِّكُمْ وَجَنْهُ عَرْضُهُا كَعَرْضِ السَّمَاءِ وَالأَرْضِ أُعَدَّتْ للُّذِينَ آمَنُوا بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ ذَلِكَ فَضْلُ اللَّهِ مُؤْتِيهِ مَن يَشْنَاء وَاللَّهُ ذُو الْفَضْل الْعَظيم ﴾ [الحديد: ٢١].

٢- يجوز تفريقها في شهر شوال كاملاً، ولا يلزم التتابع فيها؛ لأن الرسول 👛 أطلق صيامها ولم يذكر تتابعًا ولا تفريقًا؛ حيث قَالَ: «مَنْ صَامَ رَمَضَانَ ثُمُّ أَتْبِعَهُ سِتًا مِنْ شَبُوَّالِ كَانَ كَصِيَامِ الدَّهْرِ» [رواه

٣- من صامها في عام لا يلزمه أن يصومها في عام أخر، لكنه يستحب له ذلك؛ لقول النبي ﷺ: «أَحَبُّ الأَعْمَالِ إِلَى اللَّه تَعَالَى أَدْوَمُهَا وَإِنْ قَلَّ» [متفق

٤- يلزم في الست من شوال ونحوها من النفل المقيد من تبييت النية من الليل؛ لقول النبي ﷺ: «مَنْ لَمْ يُبِيِّت الصِّيامَ قَبْلُ الْفَجْرِ فَلاَ صيَّامَ لَهُ [صحيح الجامع ٢٥٣٤].

قلت: قال الإمام الشوكاني -رحمه الله-: «الْحُديثُ فيه دَليلٌ عَلَى وُجُوبِ تَبْيِتِ النَّيَّةِ، وَإِيقَاعِهَا في جُزْء منْ أَجْزَاء اللَّيْل، وَقَدْ ذَهَبَ إِلَى ذَلكَ ابْنُ عُمَرَ وَحَاسِرُ بْنُ يَزِيدَ مِن الصَّحَابَة، وَمَالكُ وَاللَّيْثُ وَابْنُ أَبِي ذَنُّب، وَلَمْ يُفَرِّقُوا بَيْنَ الْفُرْضِ وَالنَّفَلِ» [نيل الأوطار (٧ / ٣٠) ىتصرف].

وقال الإمام ابن حزم -رحمه الله-: مُسْأَلُهُ: «وَلا يُجْزِئُ صَوْمُ التَّطَوْعِ إِلا بِنِيَّةِ مِنْ اللَّيْلِ؛ لأَنَّ النَّصَّ وَرَدَ بِأَنْ لا صَوْمَ لَمَنْ لَمْ يُبَيِّثُهُ مَنْ اللَّيْلَ كَمَا قَدَّمْنَا، وَلَمْ يَخُصُّ النُّصُّ، وهُو قَوْلُ مَالك؛ وَأَبِي سُلَيْمَانَ وغُيْرهما» [المحلى (٤ / ٥١) بتصرف].

وقال الإمام الصنعاني -رحمه الله-: «وَالْحَاصِلُ أَنَّ الأَصْلُ عُمُومُ حَدِيثَ التَّبْيِيتِ وَعَدَمُ الْفَرْقِ بَنَّنَ الْفَرْض وَالنَّفَل وَالْقَضَاء وَالنَّذْرِ، وَلَمْ يَقُمْ مَا يَرْفَعُ

# هَدَيْنِ الأَصْلَيْنِ فَتَعَيِّنَ الْبَقَاءُ عَلَيْهِمَا» [سبل السلام: ٣ / ٣٠٨].

وقال العادمة ابن عثيمين -رحمه الله-: «إنه لا بد من تبييت النية من الليل في الصيام المعين، كالست من شوال، ويوم عرفة، ويوم العاشر من شهر الله المحرم، وغير ذلك من الصيام المعين؛ لأنه إذا صام من نصف النهار لا يصدق عليه أنه صام اليوم كله، فالنبي -عليه الصلاة والسلام- رتب الأجر على صيام الأيام الستة كلها.

وأيضًا لما ذكره جمع من العلماء بأن الأجر إنما يكون من حين النية، وحينئذ إذا كانت بداية الصوم ليست من أول اليوم - يعني من طلوع الفجر-فسيكون أجره ناقصًا، فلا ينال الأجر المرتب على صيام هذه السنة.

وعلى هذا إذا بدأ الصائم صومه من النهار فلا يصح صيامه على أنه نفل معين، وإنما يكون نفلاً مطلقًا، يعني له أجر صيام النفل المطلق، والله تعالى أعلم» [انظر الشرح الممتع (٦/ ٣٧٢/، وفتاوى الصيام ص١٨٥].

وقال العلاَمة ابن باز رحمه الله: «الست من شوال: لا يحصل له الفضل حتى يبدأ النية من الأول (أول اليوم») [الحلل الإبريزية ٢/ ١٣٥].

٥- لا يلزم إتمام الست من شوال، فمن استطاع الإتمام فقد أحسن، ومن لا؛ فلا حرج عليه، لقوله على «الصّائمُ الْمُتَطَوِّعُ أميرُ نَفْسه: إنْ شناءَ صنامَ وَإِنْ شناءَ أَفْطَرَ» [صحيح الجامع ١٣٨٤].

الأولى لمن عليه قضاء من رمضان أن يبدأ به؛
 لأنه أبرأ لذمته؛ ولأن الفرض مقدم على النافلة.

واختلف أهل العلم فيمن قدم الست من شوال على صيام الفرض على قولين:

القول الأول: أن فضيلة صيام الست من شوال لا تحصل إلا لمن قضى ما عليه من أيام رمضان التي أفطرها لعذر؛ لقوله ﷺ: «مَنْ صامَ رَمَضَان ثُمُّ أَتُبعَهُ سِتًا مِنْ شَنَوًّالٍ كَانَ كَصِيبًام الدُهُرِ» [رواه مسلم]. وإنما يتحقق وصف صيام رمضان لمن أكمل العدة.

قال الإمام الهيتمي رحمه الله: «لأنَّهَا مَعَ صنيَام رَمَضَانَ أَيُّ: جَمِيعه وَإِلاَّ لَمْ يَحْصِلُ الْفَضْلُ الآتِي وَإِنْ اَفْطَرَ لِعُدُّرِ» [تحفة المُحتاج: ٣ / ٤٥٧].

وقال الإمام ابن مفلح -رحمه الله-: «يَتُوجُهُ تَحْصِيلُ فَضِيلَتهَا لِمِنْ صَامَهَا وقَضَاء رَمَضَانَ وقَدْ أَفْطَرَهُ لِعُنْر، وَلَعَلَّهُ مُرَادُ الأصْحَاب، وَمَا ظَاهِرُهُ خَلاَفُهُ خَرَجَ عَلَى الْغَالِبِ الْمُعْتَادِ، وَاللَّهُ أَعْلَمُ، [انظر الفروع: ٣

وبهذا قال العلامة ابن باز، وابن عثيمين رحمهما الله، واللجنة الدائمة (١٠ / ٣٩٢).

القول الثاني: أن فضيلة صبيام الست من شوال تحصل لمن صامها قبل قضاء ما عليه من أيام رمضان التي أفطرها لعذر؛ لأن من أفطر أيامًا من رمضان لعذر يصدق عليه أنه صام رمضان؛ فإذا صام الست من شوال قبل القضاء حصل ما رتبه النبي هن الأجر على إتباع صيام رمضان ستًا من شوال.

وقد نقل البجيرمي في حاشيته على الخطيب (٢ / ٣٥٣): بعد ذكر القول بأن الثواب لا يحصل لمن قدم الست على القضاء محتجًا بقول النبي على: «ثُمُّ أَتْبَعَهُ سَتًا مِنْ شَوَّالٍ» عن بعض أهل العلم الجواب التالي: «وَقَدْ يُقَالُ التَّبُعِيُّةُ تَشْمُلُ التَّقْديرِيُّةً؛ إِذَا صَامَ رَمَضَانَ بَعْدَهَا وَقَعَ عَمًا قَبْلَهَا تَقْديرُا، أَوْ التَّبُعِيلُةً نَشْمُلُ المُثَانَجُرة كَمَا في نَقْلِ الْفَرَائِضَ التَّابِعِلَهُ لَسُمُ الْمُثَاخِرة كَمَا في نَقْلِ الْفَرَائِضَ التَّابِعِ لَهَا. اهْد.

فَيُسَنُّ صَوْمُهَا وَإِنْ أَفْطَرَ رَمَضَانَ، أَيْ بِعُدْرِ».

والذي يظهر أن ما قاله أصحاب القول الثّاني له وجه؛ لا سيما وأن المعنى الذي تدرك به الفضيلة ليس موقوقًا على الفراغ من القضاء قبل الست؛ فإن مقابلة صيام شهر رمضان لصيام عشرة أشهر حاصل بإكمال الفرض أداء وقضاء، وقد وسع الله في القضاء فقال: ﴿فَعَدُهُ مِنْ أَيَّام أُخَرَ يُرِيدُ اللّهُ يَكُمُ الْيُسْرُ وَلا يُرِيدُ اللّهُ يَكُمُ الْيُسْرُ وَلِتُكُملُوا الْعَدَةُ ﴾ [البقرة: الله تحمد من أما صيام الست من شوال في فضيلة تختص هذا الشهر تفوت بفواته لغير عدر. ومع هذا فإن البداءة بإبراء الذمة بصيام الفرض أولى من الاستعام الست لخالد الاستحارة الله اعلم. [حكم صيام الست لخالد المصلح بتصرف].

٧- استدل بعض أهل العلم بهذا الحديث على استحباب صيام الدهر، قَالُوا: وَلَوْ كَانَ صَوْم الدَّهْر مَكْرُوهًا لَمَا وَقَعَ التَّقْتُنِيهِ بِهِ، بَلْ هَذَا يَدُلُ عَلَى أَنَّهُ أَقْضَل الصَيِّام.

وأجاب عن ذلك الْحَافِظ شَمْس الدِّين ابْن الْقَيِّم -رَحِمه اللَّه- فقال: «هَذَا الاسْتَدْلاَل فَاسِد جِدًا مِنْ وُحُوه:

أُحَدَهَا: أَنُّ فِي الْحَدِيثِ نَفْسه أَنُّ وَجُه التَّشْدِيهِ
هُو أَنُّ الْحَسَنَة بِعَشْرِ أَمْثَالهَا، فَستَّة وَثَلاَتُونِ يَوْمُا
بِسنَة كَامِلَة، وَمَعْلُومٌ قَطْعًا أَنَّ صَوْم السنَّة الْكَامِلَة
حَرَام بِلاَ رَيْب، وَالتَّشْنِيه لاَ يَتَمَ إِلاَّ بدُخُولِ الْعِيدَيْنِ
وَأَيَّام التَّشْرِيق فِي السَّنَة، وَصَوْمَهَا حَرَام؛ فَعُلَم أَنَّ
التَّشْنِيه الْمَثْكُور لاَ يَدُلُ عَلَى جَوَارُ وُقُوع الْمُشْبَه بِهِ

فَضْلاً عَنْ اسِتْجِحْبَابِهِ، فَضْلاً عَنْ أَنْ يَكُونِ أَفْضَلَ مِنْ غَدْره.

نَظير هَذَا: ما صح عن أبي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: جَاءَ رَجُلٌ إِلَى رَسُولِ اللَّهِ عَنْهُ فَقَالَ: دُلُنِي عَلَى عَمَل عَمْل بَعْدُلُ إِلَى رَسُولِ اللَّهِ عَنِّهُ فَقَالَ: دُلُني عَلَى عَمَل يَعْدُلُ الْجَهَادَ. قَالَ: هَلْ تَسْتَطيعُ إِذَا خُرَجَ الْمُجَاهِدُ أَنْ تَدْخُلُ مَسْحِدَكَ فَتَقُومَ وَلاَ تَقْتُر وَلَا تُقْتُر مَسْحِدَك فَتَقُومَ وَلاَ تَقْتُر وَتَصُومَ وَلاَ تُقْطَر وَهَانَ قَمْن يَسْتَطيعُ ذَلِكَ [البخاري وَمَنْ يَسْتَطيعُ ذَلِك] [البخاري (٢٧٨٥]. ومَعْلُوم أَنْ هَذَا الْمُشَبَه بِهِ غَيْر مَقْدُور وَلاَ مَشْرُوع.

فَانْ قَيلَ: يُحْمَل قَوْله: "فَكَأَنُمَا صَامَ الدَّهْرِ، عَلَى مَا عَدَا الأَيْامِ الْمَنْهِيَ عَنْ صَوْمِهَا. قِيلَ: تَعْليلُهُ ﷺ حَكْمة هَذه الْمُقَابِلَةُ، وَذَكْره الْحَسَنَةَ بِعَشْرْ أَمْثَالهَا، وَتَوْزيع السَّنَة وَالثَّلَاثِينَ يَوْمًا عَلَى أَيًّام السَّنَة: يُبُطِل هَذَا الْحَمْل.

الثَّانِي: أَنَّ النَّبِيِّ ﷺ سَنُئِلَ عَمَّنْ صَنَامَ الدَّهْرِ، فَقَالَ: «لاَ صَنَامَ وَلاَ أَفْطَرَ» [مسلم ١١٦٢]، وَفِي لَفْظ: «لاَ ا صَنَامَ مَنْ صَنَامَ الأَبْد» [متفق عليه]؛ فَإِذَا كَانُ هَذَا حَال صَنَامَ الدَّهْرِ فَكَنِّف يَكُون أَفْضَلَ الصَّبَامِ؟

الثَّالثُّ: أَنُّ النَّبِيِّ ﴿ ثَيْتَ عَنْهُ فِي الصَّحِيحَيْنِ النَّهُ قَالَ «أَفْضَل الصَّيام صيام دَاوُد» [متفق عليه] وَفِي لَفُظ «لاَ أَفْضَل مِنْ صَوْم دَاوُدُ: كَانَ يَصُوم يَوْمًا وَيُقْطِ لِكُلُّ يَوْمًا»، فَهَذَا النَّصُ الصَّدِيح الصَّرِيح الرَّافِع لَكُلُّ يَوْمًا»، فَهَذَا النَّصُ الصَّدِيح الصَّرِيح الرَّافِع لَكُلُّ الْصَّدِيح الصَّرِيح الرَّافِع لَكُلُّ الصَّدِيم وَفَطْر يَوْم أَفْضَل مِنْ سَرْد الصَّوْم. مَعْ أَنْهُ أَكْثَر عَمَلاً، وَهَذَا يَدُلُ عَلَى أَنَّهُ مَكْرُوهُ؛ لَائِنَّهُ إِذَا كَانَ الْفِطْر آفِضَل مِنْهُ؛ لَمْ يُعْمَى أَنَّهُ مَكْرُوهُ؛ لِللَّهُ إِذَا كَانَ الْفِطْر آفْضَل مِنْهُ؛ لَمْ يُعْمَى أَنْ يُقَال لِللَّه الْحَمْد ، وَلَا الْعَبَارَة لَا تَكُون لَهُ لِللَّالِثِلْ الْكَلُ لِيكُلُ الْعَلَى وَلَهُ الْحَمْد ، وَلَهُ الْحَمْد ، وَلَوْد الْمَدْر اللَّهُ الْحَمْد ، وَلَهُ الْحَمْد ، وَلَكُ اللَّهُ الْحَمْد ، وَلِكُ الْحَمْد ، وَلَكُ اللَّهُ الْحَمْد ، وَلِكُ الْحَمْد ، وَلِكُ الْحَمْد ، وَلَكُ الْحَمْد ، وَلَكُ الْوَلَا عَلَى الْمُ لَكُلُ الْحَمْد ، وَلِلَهُ الْحَمْد ، وَلَكُ اللَّهُ الْحَمْد ، وَلَكُ اللَّهُ الْحَمْد ، وَلَكُ اللَّهُ الْحَمْد ، وَلَلْهُ الْحَمْد ، وَلَكُ اللَّهُ الْحَمْد ، وَلَكُ الْحَمْد ، وَلَلْهُ الْحَمْد ، وَلَكُ الْحَمْد ، وَلَكُ الْمُ لَكُلُ الْحَمْد ، وَلَكُ الْحَمْد ، وَلَكُ الْحَمْد ، وَلَكُ الْحَمْد ، وَلَكُ الْحَمْد ، وَلَا الْحَمْد ، وَلَكُ الْحَمْد ، وَلَكُ الْمُعْدُون مُذَا الْحَمْد ، وَلَكُ الْحَمْد ، وَلَا الْحَمْد ، وَلَكُ الْحَمْد ، وَلَا الْحَمْد ، وَلَالْمُ الْوَلْمُ الْحَمْد ، وَلَا الْحَمْد ، وَلَا الْحَمْد ، وَلَا

أ- هل يمكن أن تُصام هذه الست في غير شوال
 وتحصل نفس المزية؟

أجاب عن ذلك الْـحَافظ شَمْس الدِّين ابْن الْقَيّم -رَحمه الله-فقال: «اخْتَصَاص شَوَال فِيه طَرِيقَان:

أَحَدَهُمَا: أَنَّ الْمُرَّادَ بِهِ الرَّفْقِ بِالْمُكَلَّفَ؛ لِأَنَّهُ خُدِيثَ عَهْد بِالصِّوْم، فَيَكُونَ أَسَّهْلَ عَلَيْه، فَفِي ذَكْر شَوَّال تَنْبِيهُ عَلَى أَنَّ صَوْمَهَا فِي غَيْرِهِ أَقْضَل، هَذَا الَّذِي حَكَاهُ الْقَرَافِيِّ مِنْ الْمُالِكِيَّة، وَهُو غَرِيبِ عَجِيبِ.

الطَّرِيقَ الثَّانِي: أَنَّ الْمُقْصُودِ بِهُ الْمُبَادَرَةَ بِالْعَمَلِ، وَالْــتهازِ الْـُفُرْصَـة، خَشْية الْـفَـوَات. قَالَ تَعَالَى ﴿فَاسْتَبِقُوا الْخَيْرَاتِ ﴾ وقال: ﴿وَسَارِعُوا إِلَى مَغْفَرَة مِنْ رَبِكُمُ ﴾ وَهَذَا تَعْلِيلُ طَائفة مِنْ الشَّافعيَّة وَغَيْرِهمْ. قَالُوا: وَلاَ لَلْـذَهِ أَنَّ يُعْطَـ هَذَا الْفُحَمَّا لِمَنْ صَامَعًا

قَالُوا: وَلاَ يَلْزُمُ أَنَّ يُعُطَى هَذَا الْفَصْلُ لَمَنْ صَامَهَا " في غَيْره؛ لِقُوَاتِ مَصْلُلَحَة الْمُبَادُرة وَالْمُسَارَعَة الْمَحْبُوبة للَّه.

قَالُوا: وَظَاهِرِ الْحَدِيثِ مَعَ هَذَا الْقَوْلِ. وَمَنْ سَبَاعَدَهُ الطَّاهِرُ فَقَوْلُهُ أَوْلَى. وَلَا رَيْبِ أَنَّهُ لاَ يُمْكِنُ النَّارِهُ اللَّهُ عَلَيْكَنُ لِذَكْرِهِ فَالْدَهَ. إِلْاً لَمْ يَكُنُ لِذَكْرِهِ فَالْدَهَ.

وَقَالَ آخَرُونَ: لَمَّا كَانَ صَوْم رَمَضَانَ لَا بُدُ أَنْ يَقَع فِيهِ نَوْع تَقْصِير وَتَقْرِيط، وَهَضْم مِنْ حَقَّه وَوَاجِيه؛ فِيهِ نَوْع تَقْصِير وَتَقْرِيط، وَهَضْم مِنْ حَقَّه وَوَاجِيه؛ نَدَبُ إِلَى صَوْم سِتَّة أَيَّام مِنْ شَوَّال، جَابِرَة لَهُ، وَمُسَدِّدة لِحُلَل مَا عَسَاهُ أَنْ يَقَع فِيهٍ. فَجَرَتْ هَذه وَمُسَدِّدة لِحُلَل مَا عَسَاهُ أَنْ يَقَع فِيهٍ. فَجَرَتْ هَذه الأَيَّام مَجْرَى سُئَن الصِّلُوات التي يَتُنَقُّل بِهَا بَعْدها جَابِرة وَمُكَمَّلة، وَعَلَى هَذَا: تَطْهَر قَائِدَة اخْتَصاصِها بِشَوَّال، وَاللَّه أَعْلَم. [تهذیب سنن آبی داود ۱ / ۱۹۰ – ۱۹۶].

٩- لو لم يتمكن من صيام الأيام الستة في شوال لعذر كمرض أو قضاء رمضان كاملاً حتى خرج شوال، يقضيها ويكتب له أجرها كالفرض إذا أخره عن وقته لعذر، وكالراتبة إذا أخرها لعذر حتى خرج وقتها، فإنه يقضيها كما جاءت به السنة» [انظر الشرح المتع (٦/ ٣٧٧) بتصرف].

١٠ حره بعض العلماء صيام الأيام السنة كل عام مخافة أن يظن العامة أن صيامها فرض، وهذا أصل ضعيف غير مستقيم؛ لأنه لو قيل به؛ للزم كراهة الرواتب التابعة للمكتوبات أن تُصلى كل يوم، وهذا اللازم باطل، وبطلان اللازم يدل على بطلان الملزوم، والمحذور الذي يُخشى منه يزول بالبيان. [انظر الشرح المتع (٢/ ٣٧٢)].

11- هناك فرق بَيْن أَنْ يَقُول: «فَكَأَنُمَا قَدْ صَامَ الدَّهْرِ» هُو أَنُّ الدَّهْرِ» هُو أَنُّ الدَّهْرِ» هُو أَنُ الدَّهْرِ» هُو أَنُ المَقْصُود تَشْييه الصَيّام بالصّيّام. وَلَوْ قَالَ: فَكَأَنَّهُ قَدْ صَامَ الدَّهْر، لَكَانَ بَعِيدًا عَنْ الْمَقْصُود، فَإِنَّهُ حَينَئِذ يَكُونِ تَشْييها للصّائم بالصّائم. فَمَحلُ التَّشْييه هُوَ يَكُونِ تَشْييها للصّائم، ويَجيء الْقَاعِل لُزُومًا، وَلَوْ شَيّة الصّائم لَكَانَ هُو مَحَلُ التَّشْييه، ويَكُون مَجيء الصَوَّم للرُومًا، وَلَوْ شَيّة للرَّومًا، وَلَوْ شَيّة للرَّهُ وَأَحْسَن للرَّومًا، وَإِنْ مَعِيءَ الصَوْم الله وَعَظْمِه وَكَثْرة للرَّومًا، وَإِنْ مَعِيءَ السَامِع عَلَى قَدْر الْفِعْل وَعِظْمِه وَكَثْرة لَوَالِهِ، فَتَتَوَفَّرُ رَغْبَتَه فِيهِ. [تهذيبَ سنن أبي دَاود: ١ / ٢

فاجتهدُوا إخواني في فعل الطاعات، واجتنبُوا الخطايًا والسيئات؛ لتفوزُوا بالحياة الطبية في الخطايًا والسيئات؛ لتفوزُوا بالحياة الطبية في الدنيا والأجْرِ الكثير بعد المَمات، قال الله عزَّ وجَل: ﴿ مَنْ عَملَ صَالِحًا مِنْ ذَكَر أَوْ أُنْتَى وَهُو مَوْمِنُ فَلَنُحْدِينَةً حَيَاةً طَيْبَةً وَلَنَجْزِينَّهُمْ أَجْرَهُم بِأَحْسَنِ مَا كَانُواْ بَعْمَلُونَ ﴾ [النحل: ٤٧].

هذا والله من وراء القصد، وهو يهدي السبيل. والحمد لله رب العالمين. الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله،

ما بعد:

فإن الإسلام دين يدعو إلى مكارم الخصال، وينهى عن ردّائلها، ولكي يسلم للمرء دينه يجب عليه أن يجمع بين الأمرين، وإذا كان الكثير منا قد جمع بين خصال الخير في رمضان من صلاة وصيام وزكاة ونكر لله عز وجل، وغير نلك؛ فعليه أن يجتنب تلك الخصال المرذولة التي قد تنهب بتلك الخصال المرذولة التي قد تنهب بتلك الخصال المرذولة التي قد تنهب الشهر الكريم.

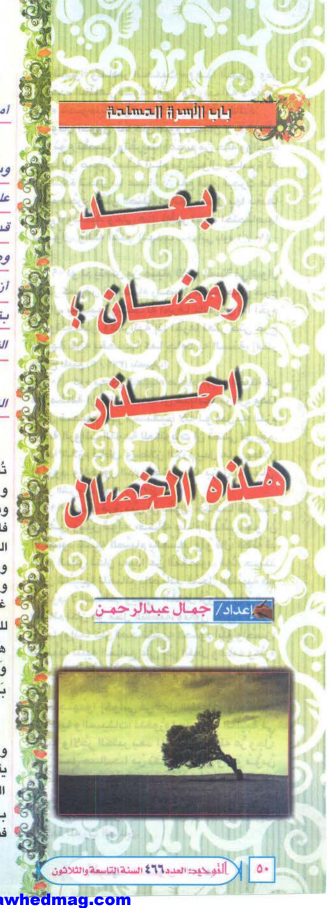
وفيما يلي نعرض بعضًا من هذه الخصال التي أعلن الإسلام براءته منها:

### ١-فساد العتقد:

نجد أن الكثير قديمًا وحديثًا قد اتخذوا الهة تُعبد من دون الله، فقديمًا جعلوا الشمس والقمر والحيوان والأصنام الهة يقدمون إليها القرابين، ويتوجهون إليها القرابين، في الهوى والعرف المزيف صارت الهة تُعبد من دون الله، فتجد من هؤلاء من يقدسون الموتى ويدعونهم ويستغيثون بهم، ويقدسون الجاه والسلطان والمرأة والمال، حتى إنهم يبذلون كل غال في سبيلها، سواء أكان ذلك مخالفًا أم موافقًا غال في سبيلها، سواء أكان ذلك مخالفًا أم موافقًا الشرع. والله تعالى يقول: ﴿ أَفَرَأَيْتَ مَنِ اتَّخَذَ إِلَهَهُ هَوَاهُ وَأَصَلَكُ اللَّهُ عَلَى علْمٍ وَحَتَمَ عَلَى سَمْعه وقلْبه وَجَعَلَ عَلَى بَصَره عَشَاوةً قَمَنْ يَهْديه مِنْ وَقَلْبه وَجَعَلَ عَلَى بَصَره عَشَاوةً قَمَنْ يَهْديه مِنْ بَعْد الله أَقَلاً تَذَكَّرُونَ ﴾ [الجائية: ٢٣].

### 18-1411-4

البدعة هي كل ما لا أصل له في الدين، والمبتدع يأتي في الدين بأمر مخترع لا أصل له، يقصد بالسلوك عليه التقرب إلى الله تعالى، لكن النبي في يخبر أن «ما عند الله لا يُنال إلا بطاعته»، وطاعة الله تعالى لن تتم ولن تكون إلا فيما أمر، والانتهاء عما نهى، وليس فيما اخترعه



العبد من بدع وفساد.

والبدع تتدرج من الكبائر إلى الصغائر، فكل بدعة في دين الله، لا أصل لها استحسنها الناس بأهوائهم، ضلالة تجب محاربتها والقضاء عليها؛ حتى لا تؤدي إلى ما هو أشر منها، وقد قال في: «وكل محدثة بدعة، وكل بدعة ضلالة، وكل ضلالة في النار». [أبو داود ٢٠٠٩ وصححه الالباني].

مما جعل غير المسلمين يتهمون الإسلام بأنه دين البدع والخرافات والموالد، والتمسح بالأضرحة، وطلب الحوائج من الأموات والصالحين.

ولذا فإن الإسلام يتبرأ من كل مبتدع يوهم نفسه أنه يتقرب إلى الله تعالى بما ليس من أصل الدين في شيء، فهذه التمائم والرقى والعرافة والكهانة، وادعاء معرفة الغيب، والتوسل بالأموات، والاستغاثة بالمقبورين من الأمور المحدثة المردودة، كما قال على «من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو رد». [متفق عليه].

٣- مخالفة الباطن للظاهر (الثقاق): الأصل في الشخصية المعتدلة السوية أن بكون ظاهرها وباطنها سواءً، بل بنبغي أن يكون الباطن أكثر طهرًا وصفاءً من الظاهر؛ لأنه محل نظر الله تعالى، فإن «الله لا ينظر إلى صوركم وأجسامكم، ولكن ينظر إلى قلوبكم» [مسلم ٢٠٠٨]، إلا أن هناك صنفًا من الناس اهتموا بالظاهر وتركوا قلوبهم خاوية، وهذا عجبٌ وغرورٌ من النفس، فهي مع الناس شخصية مرحوة صالحة، وإذا اختلى ينفسه كان ميارزًا لله بالمعاصى ولا يبالي، فالمهم ثناء الناس عليه والتحدث عنه بأحسن وأفضل الصفات، فهو ينفق ويجود من أجل أن يُقال عنه: جواد كريم، ويلبس زي أهل الصلاح من أجل أن يُشار إليه أنه من الصالحين، ويتحدث بالسنتهم من أجل أن يُقال إنسان محدّث وورع وفقيه، كما أنه دائم التقرب والتودد إلى كل ذي جاه وسلطان من أحل قضاء مصالحه، فهذه الشخصية تعمل ألف حساب للناس من أجل أن يتحدثوا عنها بكل أنواع المحامد، بل إنه برجو أن يكون هو قبلة الناس التي تتوجه إليها؛ حتى يعلو اسمه

ويكون صاحب شهرة، في حين أنه لو أعلن إخلاصه لله تعالى كان الله معه، بل كان سمعه وبصره ويده التي يبطش بها ورجْله التي يمشي بها، ومن كان الله معه؛ كان مقبولاً ومحبوباً من أهل السماوات والأرض.

# ٤- الإقبال على الدنياء

يـتبرأ الإسلام من تلك الأصناف التي استغرق كسب المال كل وقتها وجدها وفكرها، وصاروا مسخرين للمال ولعرض الدنيا الزائل، وإن كسب المال الحلال لا اعتراض عليه في حد ذاته، ولكن لا يكون هو أكبر الهم، ومبلغ العلم، فيحول بينهم وبين القيام بالواجبات الدعوية، وأداء حق الله من هذا المال.

ومكمن الخطر في تسرب حب المال وعرض الدنيا في استحوادهما على القلب حتى يكونا غاية لا وسيلة، بل يلهيان صاحبهما عن أداء الفرائض والنوافل، ويشتد طمعه في جمع المال إلى درجة لا يستطيع الفكاك منها إلى أن ينتزعه الموت.

فالمؤمن الصادق يعرف أن القليل الذي يكفي خبرُ من الكثير الذي يلهي، كما قال تقد «قد افلح من أسلم، ورزق كفافًا، وقَنَّعه الله بما أتاه» [مسم ٢٤٧٣].

ولذا فأن المال والدنيا فتنتان يجران إلى المفسدة، وإنهما من أسباب هلاك الأمم، والحذر منهما واجب، كما قال تعالى: ﴿قُلْ مُتَاعُ الدُّنْيَا قَلِيلٌ وَالأَخْرَةُ خَيْرٌ لِمَنِ اتَّقَى وَلاَ تُطْلَمُونَ فَتِيلاً ﴾ قليلٌ والأخرة خيرٌ لمن اتقى ولا تُطْلَمُونَ فتيلاً ﴾ [النساء: ٧٧]، وقال تنافسها مَنْ قبلكم؛ فتهلككم الدنيا ثن تنافسوها كما تنافسها مَنْ قبلكم؛ فتهلككم كما أهلكتهم، [متفق عليه].

٧- عدم الاهتمام بأمر المسلمين،

فهذا إنسان لا يهمه في الدنيا إلا نفسه ومصلحته وإن غرق الجميع، فالمهم أنه هو الذي ينجو وإن هلك الجميع، ولا يهتم بالآخرين في مشاكلهم والسؤال عليهم وصلتهم والتودد إليهم، بل لسان حاله يقول: «أنا ومن بعدي الطوفان»، وقد حذر الإسلام من هذا عندما قال المعصوم ذر من لم يهتم بأمر المسلمين فليس منهم» [الطبراني في الأوسط ٧٤٧٧ وضعفه الالباني].

مرابع والمحالم المحالم المحالم

أوصى الإسلام بحسن الجوار ليعم الأمن والسلام، قال ﷺ: «ما زال جبريل يوصيني بالجار حتى ظننت أنه سيورثه». [متفق عليه].

ولكن هناك يعض الناس لا يكفون أذاهم عن جيرانهم، سواء باليد أو اللسان أو السباب والشتائم وانتهاك الحرمات والسرقة، فعن المُعقْدَاد بْنِ الأَسْوَد رضي الله عنه قال: قَالَ رَسُولُ الله عنه قال: قَالَ قَالُوا: حَرَّمَهُ اللّهُ وَرَسُولُهُ، فَهُو حَرَامٌ إِلَى يَوْمُ قَالُوا: حَرَّمَهُ اللّهُ وَرَسُولُهُ، فَهُو حَرَامٌ إِلَى يَوْمُ الْقَيَامَة. قَالَ: فَقَالَ رَسُولُ اللّه عَلَى الْصُحَابِه: لَأَنْ الْقَيَامَة. قَالَ: فَقَالَ رَسُولُ اللّه عَلَى الْصُحَابِة: لَأَنْ يَرْنِيَ بِامْرَأَة جَارِه. قَالَ: فَقَالَ: مَا تَقُولُونَ فِي يَرْنِي بِامْرَاة جَارِه. قَالَ: فَقَالَ: مَا تَقُولُونَ فِي يَرْنِي بِامْرَاة جَارِه. قَالَ: فَقَالَ: مَا تَقُولُونَ فِي السَّرِقَة؛ قَالُوا: حَرَّمُهَا اللّهُ وَرَسُولُهُ، فَهِي حَرَامُ. السَّرِقَةُ وَلَى يَسْرُ وَالْمَدِينَ أَيْسُرُ عَشْرَة أَبْيَاتَ أَيْسَرُ عَشْرَة أَبْيَاتَ أَيْسَرُ عَشْرَة أَبْيَاتَ أَيْسَرُ وَصححه عَلَيْه مِنْ أَنْ يَسْرِقَ مِنْ جَارِهِ» [احمد ٢٢٨٥٤ وصححه الالله مَنْ أَنْ يُسْرِقَ مِنْ جَارِهِ» [احمد ٢٢٨٥٤ وصححه الالتَاهُ مَنْ أَنْ يُسْرِقَ مِنْ جَارِهِ» [احمد ٢٢٨٥٤ وسَححه الالله أَنْ يَسْرُقَ مَنْ أَنْ يُسْرِقَ مِنْ جَارِهِ» [احمد ٢٢٨٥٤ وصححه الالتَّهُ اللّهُ وَلَى اللّهُ اللّ

٩- عدم توقير الكبير والعطف على الصغير،

المسلم الذي سرت روح الإيمان في دمه تراه إنساني المواقف، رحيماً في المعاملة، رقيقاً في المعاشرة، يزن كل شيء بميزان الإسلام وإن لم يوافق تقاليده، يبتغي بعمله رضاً الله تعالى، مخالفاً في ذلك هواه ونفسه، يفيض رحمة على الضعيف والمسكين والمنكوب وكل ذي حاجة من خلق الله، يُجِلُ الكبير ويعرف حقه عليه، والإسلام يتبرأ من الإنسان المخالف لهذا، فقد قال على «ليس منا من لم يرحم صغيرنا، ويعرف شرف كبيرنا» [الترمذي ١٩٢٠ وصححه الإباني].

فاحرص أخي المسلم على صيانة دينك من هذه الخصائص المرذولة التي ذكرناها، ولا تكن كالتي نقضت غزلها من بعد قوة أنكاتًا، فتهدم ما بنيت من أفعال الخير في رمضان، أسال الله عز وجل أن يحفظ علينا ديننا؛ فهو نعم المولى ونعم النصير، وأن يقينا موجبات سخطه وعذابه، والحمد لله رب العالمين.

وكان النبي ﷺ لا يعظَم الدنيا ولا يقيم لها ورنًا، فيقول ﷺ عنها: «ما لي وللدنيا؟ ما أنا في الدنيا إلا كراكب استظل تحت شجرة ثم راح وتركها». [رواه الترمذي ٢٣٧٧ وصححه الالباني].

فما بال المغرورون بها يشمرون لها ويعكفون عليها، وكأنها دار البقاء وليست دار

٥- قسودًا تقلب،

وهناك صنف من الناس أصبحت قلوبهم قاسية كالحجارة بل أشد؛ وذلك لأنهم للمعاصي ملازمون، ولفعل السيئات مقترفون كبيرها وصغيرها، تلك التي تحرق القلوب، وتستوجب غضب الجبار، ومن غضب الله عليه؛ فقد خسر خسرانًا مبيئًا، قال الله تعالى: ﴿وَمَنْ يَحْلِلْ عَلَيْهِ عَضَبَى فَقَدْ هُوَى﴾ [طه: ٨].

ولذلك فَإِن الإنسان قاسي القلب يكون بعيدًا كل البعد عن تلك التعاليم الربانية السمحة فهو دادًا أن

١- لا يحب الخير للآخرين، بل يعمل جاهداً على نزع هذا الخير من أيديهم، مهما كلفه ذلك من الجهد والتعب، والإسلام يمنع ذلك ويرفضه، فـ «لا يؤمن أحدكم حتى يحب لأخيه ما يحب لنفسه». [البخاري ١٣].

٣- يتمنى زوال النعمة عن الغير، فهو حاسد لغيره لا يتمنى له الخير، بل قد شارك إبليس في تمنيه زوال الخير عن الآخرين.

 ٣- عدم مكافأة أهل المعروف بالشكر؛ فهو دائمًا لا يسدي الشكر لأهله.

١- سوء الظن بالأخرين، \_ \_ و ما يدا

وذلك بسبب هذا المرض القلبي الذي جعله يظن بالآخرين السوء دائماً، لا يعرف لاحد فضلاً أو خيراً أو صلاحًا، فكل الناس عنده من اصحاب الشرور، فهو لا يثني على أحد، حتى أقاربه وأرحامه؛ لأن فكره وعقيدته جعلت الآخرين كأنهم يقفون له بالمرصاد، فكل الناس عنده بمثابة أعداء، وقد حارب الإسلام سوء الظن ﴿ إِنَّ بَعْضَ الظَّنِ إِثْمُ ﴾ [الحجرات: ١٢] بحسن الظن ﴿ إِنَّ بَعْضَ الظَّنِ إِثْمُ ﴾ [الحجرات: ١٢] بحسن والمؤمناتُ بأنفسهمْ خَيْراً ﴾ [النور: ١٢]، وقال المديئ ﴿ أَيَاكُمُ وَالنظن، فإن النظن أكذب الحديث، ولا تحسسوا، ولا الحديث، ولا تحسسوا، ولا تجسسوا، ولا تحدكم على خطعة أخده». [متفق عليه].

وقد جعل الإسلام إحسان الظن من صفات المؤمنين الصادقين.



Leniu Releasi

الكذب المختلق المصنوع المركب على إسناد صحيح ليعلم المستشرقون وأتباعهم من أهل الإفك والافتراء أن مناهج المحدثين في الجرح والتعديل شملت الراوي ومروياته، بل حكموا على الراوي بأنه منكر الحديث من رواياته للمنكرات، وفرقوا بين منكر الحديث ومن له مناكبر.

"- لذلك كان من قواعد أهل الحديث في «الجرح والتعديل»، والتي أوردها الإمام السيوطي في «التدريب» (١ / ١٤٨) قال: «كثيرًا ما يكون الحديث ضعيفًا أو واهيًا، والإسناد صحيح مركب عليه». ثم أورد برهانًا على هذه القاعدة قصة خلق الورد وختمه بما نقله ابن عساكر: «هذا حديث موضوع وضعه من لا علم له وركبه على الإسناد الصحيح».

٤- هذه القاعدة طبقها جهابذة أهل الصنعة من استقرائهم لمرويات الراوي، وهي قاعدة من مناهج المحدثين في الجرح والتعديل.

فها هو الإمام ابن حبان في كتابه «المجروحين» (١ / ٢٠٠) قال: «الحكم بن ظُهَيْر الفَرَّاري الكوفي» يروي عن السدي وعاصم بن بهدلة له، روى عنه الكوفيون كان يشتم أصحاب النبي ﷺ، يروي عن الثقات الأشياء الموضوعات». اهـ.

قلت: انظر إلى قول الإمام ابن حبان: «يروي عن الثقات الأشياء الموضوعات».

لذلك قال الإمام البخاري في كتابه «الضعفاء الصغير» (ت٧٠): «الحكم بن ظهير الفزاري عن السدي وعاصم، تركوه؛ منكر الحديث».

قلت: وأقر ذلك الإمام الذهبي في «الميزان» (١ / ٥/ ٨ / ٢١٧٨) ثم قال: عاش إلى سنة ثمانين ومائة.

ولقد بدأ منهج المحدثين في «الجرح والتعديل» وتحقيق ثمرته مبكراً جداً، فقد أخرج الإمام مسلم في «مقدمة الصحيح» باب: «بيان أن الإسناد من الدين» (1 / ٨) حيث قال: حدثنا أبو جعفر محمد بن الصباح، حدثنا إسماعيل بن زكريا عن عاصم الأحول عن ابن سيرين قال: «لم يكونوا يسالون عن الإسناد؛ فلما وقعت الفتنة قالوا: سموا لنا رجالكم؛ فينظر إلى أهل السنة فيؤخذ حديثهم، وينظر إلى أهل الدع فلا بؤخذ حديثهم، وينظر إلى أهل الدع فلا بؤخذ حديثهم،

قلت: هذا دليل على أن هذا العلم علم مناهج المحدثين في الجرح والتعديل، نشأ في فترة متقدمة جدًا مرتبطة بوقوع الفتنة بمقتل ذي النورين عثمان بن عفان رضي الله عنه، بعد أن تحولت الثورة عليه إلى فتنة مسلحة أحاطت به وهو يقرأ القرآن في المصحف، حتى سال الدم عليه، وذلك في يوم الجمعة الشامن عشر من ذي الحجة سنة خمس وثلاثين

٣- وأصل الورد الأصفر هو عرق البراق.
 وكل هذا الخلق حدث ليلة المعراج.

قلت: وكان قبل ليلة المعراج لا يوجد على الأرض ورد أحمر ولا أبيض ولا أصفر!! وما علاقة خلايا الورد الأبيض بخلايا سيد ولد أدم يوم القيامة محمد المحد الأحمر بخلق جبريل الذي لا يعلم كيفيته إلا الله رب العالمين؟

بل ما علاقة خلايا الورد الأصفر بخلق البراق وهو دابة أبيض طويل، فوق الحمار ودون البغل، يضع حافره عند منتهى طرفه، كما هو متفق عليه واللفظ لمسلم (ح١٦٢) من حديث أنس.

١- قلت: لذلك بَيْن الإمام الذهبي في «الميزان» (١ / ٩٠٢ / ١٨٨١) علة حديث قصة خلق الورد؛ فقال: «الحسن بن عبد الواحد القَزْويني روى في خلق الورد خبرًا كذبًا وهو غير معروف، روى عنه مكي بن بندار وغيره». اهـ.

٢- قال ابن عساكر في «تاريخ دمشق» (ت١٣٦٢):
 ١- الحسن بن عبد الواحد القزويني سمع بدمشق هشام بن عمار، روى عنه مكي بن بُنْدار، وسعيد بن محمد بن نصر.

ب- ثم آخرج خبر قصة خلق الورد كما بيتًا آنقًا.
 ج- ثم قال بعد إخراجه اخبر القصة:

«قرأتُ بخط عبد العزيز الكتاني، قال لي أبو النجيب عبد الواحد بن عبد الله الأرموي: سعيد بن محمد، والحسن بن عبد الواحد مجهولان، وهذا حديث موضوع، وضعه من لا علم له، وركبه على هذا الإسناد الصحيح».

٣- وأقر ذلك الحافظ ابن حجر في «لسان الميزان» (٢/ ٣٢٣) (٣٢٣ / ٣٤٨٧) حيث قال: «الحسن بن عبد الواحد القزويني: روى في خلق الورد الأحمر خبراً كذبًا، وهو غير معروف روى عنه مكي بن بندار وغيره. انتهى كلام الذهبي في «الميزان» ثم أتبعه الحافظ في «لسان الميزان» فقال:

«رواه عن هشام بن عمار، عن مالك، عن الزهري، عن أنس رفعه: «خلق الورد الأحمر من عرق جبريل ليلة المعراج، وخلق الورد الأبيض من عرقي، وخلق الورد الأصغر من عرق البراق». قال أبو النجيب الأرموي: هذا حديث موضوع، وضعه من لا علم له، وركبه على هذا الاسناد الصحيح. اهـ.

حبه على هذا الإستاد الصحيح. أه... ثالثاً: مناهج الحدثين في النقد:

مما أوردناه أنفًا من تخريج وتحقيق قصة خلق الورد بتدين أن:

١- قصة خلق الورد موضوعة، والموضوع هو
 الكذب المختلق المصنوع المسوب إلى النبي ﷺ.

٧- علماء الصنعة الحديثية ما خفي عليهم هذا

هجرية، واشتدت الفتنة، وجاءت موقعة «الحمل» بين على رضى الله عنه والجماعة المطالبة بدم عثمان رضبي الله عنه في جمادي الآخرة سنة ست وثلاثين، وفي أول صفر سنة سبع وثلاثين هجرية اشتدت الفتنة ودارت الحرب في صفين، وظهرت فتنة الخوارج والشبيعة، واشتدت الفتن وقُتل في الفتنة أمير المؤمنين على رضى الله عنه في السابع عشر من رمضان سنة أربعون من الهجرة، ومن هنا نشأ علم الإسناد والبحث في الراوي والمروي وما يتعلق بذلك من جرح وتعديل وكيفية ضبط الرواية، وطرق تحملها، وأحكامها من القبول والرد.

بهذا يتبين أن مناهج المحدثين في النقد بدأت معكرة حدًا، وشملت الراوي والمروي، بل قد تبين من استقراء مرويات الراوي من يركّب الأخبار المكذوبة على الأسائيد الصحيحة؛ فيأتي الحكم على من يفعل ذلك بانه: «ممِّن بروي الموضوعات عن الأثبات، لا يحل الاحتجاج به». الدراغيث بصحيح البهاراهارافيان هو مده بريء

لعدم دراية الدكتور الفنجري بمناهج المحدثين في الجرح والتعديل سولت له نفسه أن يزعم أن المحدثين حصروا عنايتهم في السند دون المتن؛ وذلك لعدم تمكنهم من اللغة العربية وأسرارها فلم يتمكنوا من كشف الأحاديث المكذوبة لعدم تدخلهم في المعنى؛ لأن أكثرهم عجم. صح مدم الحم الله يهية

هذا الافتراء سوِّد به الدكتور الفنجري كتابه ص(١٩) حيث قال: «ولا ننسى أن معظم هؤلاء كانوا أعاجم ولم يكونوا عربًا، والمقصود بهذا أن التمكن من اللغة العربية وأسرارها كان ينقصهم في كثيف المكذوب.. فكانوا يعتمدون على صدق الراوي أكثر من اعتمادهم على معنى الحديث». اهـ.

قلت: بعد أن سولت للدكتور الفنجري نفسه بأن المحدثين معظمهم عجم، وأنه يقصد بذلك عدم تمكنهم من اللغة العربية، وأنه ينقصهم معرفة أسرار اللغة والتمييزين كلام النبي 🌉 وبين كلام الوضاعين الكذابين، راح الدكتور يبين من هؤلاء المحدثين العجم الذين لم يكونوا عربًا فسود كتابه بافتراءاته ص(٢٠) حيث قال: «جمع الحديث فريق من علماء الأعاجم وليسوا عربًا ولم يعاصروا الرسول ﷺ أو يشاهدوا معجزاته، فالإمام البخاري من بخارى، ومسلم من نيسابور، وأبو داود من سحستان، والترمذي من قرية (بوج) على نهر جيحوان، والنسائي من خراسان، وابن ماجه من قروين». اهـ. عمد الرواية عمد الهـ المارية

قلت: انظر كيف سولت للدكتور الفنجري نفسه ليفتري على أئمة الحديث، وركز افتراءاته على الأئمة

الستة، وأنهم عجم، ولم يكونوا عربًا وينقصهم فهم اللغة العربية فلم يفهموا معانى متون الأحاديث!!

وادعى الدكتور أن عدم فيهمهم لأسرار اللغة العربية أدى إلى عدم كشفهم للأحاديث المكذوبة والتى يلفقها الكذابون والوضاعون وينسبونها زورأ وبهتانًا إلى نبينا الكريم، ويدعى أن كتب الحديث قد روتها باسلوب العنعنة، ومنها الكتب الصحاح البخاري ومسلم.

ولقد بينت من قبل أن الدكتور لا دراية له بمناهج المحدثين في الجرح والتعديل، وإلا ما سولت للدكتور نفسه أن يفتري على المحدثين وعلى الإمام البخاري بأنهم حصروا عنايتهم في السند دون المتن، وأنهم كانوا لا يتدخلون في المعنى لأنهم عجم، وهذا بدل أبضًا كما بينا على عدم دراية الدكتور بمناهج المحدثين في التصنيف بل لا دراية له بصحيح الإمام البخاري، فقد نسب أحاديث مكنوبة إلى صحيح الإمام البخاري، وهي ليست فيه؛ كما بينا في وتحذير الداعية، رقم (١٢٠). ١٤ العديد الداعية الم

فإذا كان الدكتور لا دراية له بأحاديث صحيح البخاري، فكيف سولت له نفسه أن يتهم أمير المؤمنين في الحديث الإمام البخاري بأنه لا دراية له بمعانى متون الحديث؛ لأنه من العجم؟!! وهذا يدل على أن الدكتور لا دراية له بمبادئ علم الحديث لطالب مبتدئ؛ حيث يعرف الطالب المبتدئ ما يمين به منهج الإمام مسلم في صحيحه عن منهج شيخه الإمام البخاري في صحيحه، وإلى الدكتور بعض ما يعرف به منهج الإمام البخاري لعله يتذكر أو

قال الإمام السيوطي في «التدريب» (١ / ٩٥): «واختص مسلم بجمع طرق الحديث في مكان واحد بأسانيده المتعددة والفاظه المختلفة فسهل تتاوله، بخلاف البخاري فإنه قطعها في الأبواب بسبب استنباطه الأحكام منها، وأورد كثيرًا منها في مظنته». اهـ

ثم نقل الإمام السيوطي عن الحافظ ابن حجر أنه قال: «وإذا امتاز مسلم بهذا؛ فللبخاري في مقابلته من الفضل ما ضمُّنه في أبوابه من التراجم التي حيرت الأفكار». أهـ.

قلت: فمن مثل البخاري في فهمه لألفاظ حديث رسول الله 🐲 والتي استنبط منها الأحكام التي بسببها قطع الأحاديث على الأبواب، وما ضمنه في أبوابه من التراجم التي حيَّرت الجهابذة.

و فاجمع يا دكتور من استطعت، وقف أمام كتاب واحد من كتب صحيح البخاري، فإن كتب صحيح البخاري سبعة وتسعون كتابًا، فَقَفْ أمام كتاب التوحيد والرد على الجهمية، وهو الكتاب السابع والتسعون، تجد أبوابه ثمانية وخمسين بابًا، لكل باب ترجمة، وتحت كل ترجمة احاديث لا تستطيع أنت ولا من وراءك ممن سلك مسلك سبيل المستشرقين أن تفهم مناسبة الحديث لترجمة الباب، ولا مناسبة ترجمة الباب للكتاب؛ وذلك لما أثبتناه من عدم درايتك بمناهج المحدثين في الجرح والتعديل وعدم درايتك بمناهج المحدثين من المصنفين كذلك، وعدم درايتك بأصول الاعتقاد أتلفتك حتى أنكرت وعدم درايتك بأصول الاعتقاد أتلفتك حتى أنكرت الصحة كما سنبين إن شاء الله تعالى.

فيا دكتور: لم تجادل بغير علم وتدعي ان المحدثين لم يهتموا بمعنى الحديث وتطعن في الإمام البخاري بغير علم ومن يفهم المعنى إن لم يفهمه البخاري الله وهذه تراجم أبواب صحيحه كما هو مقرر عند علماء الصنعة شاهدة بدقيق فقه الإمام البخاري في استنباط الأحكام من الفاظ حديث النبي شهد لها ائمة الصنعة بأنها حيرت الأفكار.

يا دكتور إن عدم درايتك بعلوم الحديث كما البيتا، واتباعك سبيل المستشرقين قد جعل على بصرك غشاوة فافتريت على ائمة الحديث، وقد خاب من افترى، واتهمتهم بانهم عجم حصروا عنايتهم في السند دون معرفة بمعنى المتن، ولقد برهنا من هذه القصة التي أوردناها أنفًا بأن مناهج المحدثين في الجرح والتعديل شملت الراوي والمروي، ولكن الدكتور لا يحري ولا يحري بانه لا يحري، فإنا صابرون، وللدفاع عن سنة نبينا على مرابطون.

وإلى الدكتور البرهان فوق ما أوردناه أنفًا على عدم درايته بمناهج المحدثين بالجرح والتعديل:

ا – قال الإمام الحافظ شيخ الإسلام أبو محمد عبد الرحمن بن أبي حاتم محمد بن إدريس بن المنذر التمديمي الحنظلي الرازي المتوفى سنة سبع وعشرين وثلاثمائة في كتابه «الجرح والتعديل» (٢/ حدثنا عبد الملك بن أبي عبد الرحمن المقري، حدثنا عبد الرحمن يعني بن الحكم بن بشير، حدثنا أبي قال: سمعت عمرو بن قيس يقول: «ينبغي لصاحب الحديث أن يكون مثل الصيرفي الذي ينتقد الدرهم؛ فإن الدراهم فيها الزائف والبهرج وكذلك الحديث». اهـ.

- 17- قال الإمام ابن أبي حاتم: حدثنا أبي حدثني عبدة بن سليمان قال: قيل لابن المبارك: هذه الاحاديث المصنوعة؟ قال: «يعيش لها الجهابذة». اهـ.

٣- قال الإمام ابن أبي حاتم: حدثنا أحمد بن أبي الحواري قال: سمعت الوليد بن مسلم قال: سمعت الأوزاعي يقول: كنا نسمع الحديث فنعرضه على أصحابنا كما يعرض الدرهم الزيف على الصيارفة، فما عرفوا أخذنا، وما تركوا تركنا. اهـ.

قلت: وهناك تسع عشرة قاعدة لنقد المتن، جمعها الإمام ابن القيم من علماء الصنعة في كتابه «المنار المنيف في الصحيح والضعيف، يُعرف منها كون الحديث موضوعًا.

ولو كان عند الدكتور دراية بها لاستُحْيَى ان ينسب إلى الإمام البخاري في صحيحه قصة أحاديث النهي عن سب البراغيث، فقد بين الإمام ابن القيم في الحديث (٣٠٢) قال: «ومن ذلك أحاديث النهي عن سب البراغيث، قال العقيلي: لا يصح في البراغيث عن النبي الشيء». اهـ. ولكن الدكتور أصيب بلدغ براغيث المستشرقين فراح يلطخ دم البراغيث بصحيح البخاري الذي هو منه بريء.

علماء الصنعة عند التي أوردها الإمام ابن القيم عن علماء الصنعة عند التي تاجيد المعتال و يصال

الحدثين حصروا عناء(٨) منولقالسند دون اللتي وذلك

«أن يكون في الحديث تاريخ كذا وكذا مثل قوله: «إذا كان سنة كذا وكذا وقع كيت وكيت، وإذا كان شهر كذا وكذا وقع كيت وكيت».

كقول الكذاب الأشر: «إذا انكسف القمر في المحرم: كان الغلاء والقتال وشغل السلطان، وإذا انكسف في صفر كان كذا وكذا، واستمر الكذاب في الشهور كلها، وأحاديث هذا الباب كلها كذب مفترى».

إلى غير ذلك من القواعد التي نقد بها جهابذة الصناعة الحديثية المتون وعرفوا أنها منكرة.

قلت: وبذلك عرف أئمة الحديث من له مناكير، ومن هو منكر الحديث من براستهم لمتون الأحاديث.

وهذا هو استاذ الأستاذين وطبيب الحديث وعلله حكم في كتابه «الضعفاء الصغير» على تسعة وتسعين راويًا بانه «منكر الحديث».

هذا المصطلح لا يعرفه الدكتور ولا من وراءه، ولو كان يعرف معناه ما افترى على الإمام البخاري، وهذا هو الإمام السيوطي في «التدريب» ينبه على هذا المعنى؛ حيث قال: «البخاري يطلق: (فيه نظر، وسكتوا عنه) فيمن تركوا حديثه، ويطلق (منكر الحديث) على من لا تحل الرواية عنه».

وراء القصد الله الله الرد، والله وحده من



# 👊 اجتماع العيد والجمعة 👊

س: إذا وافق اول ايام العبد يوم جمعة فهل سيقط أداء الجمعة عمن صلى العبد؟

الجواب، روى أحمد وأبو داود وابن ماجه والنسائي أن زيد بن أرقم شهد مع الرسول عدين اجتمعا، فصلى العيد أول النهار ثم رخص في الجمعة، وقال: «من شاء أن يجمع فليجمع» وفي إسناده مجهول، فهو حديث ضعيف.

وفى رواية لأبي داود وابن ماجه عن أبي هريرة وفى رواية لابي داود وابن ماجه عن أبي هريرة أن النبي على قال: «قد اجتمع في يومكم هذا عبدان، فمن شاء أجزاه من الجمعة، وإنا مجمعون» وفي إسناده كلام، وصحح أحمد بن حنبل أنة مرسل، أي سقط منه الصحابي.

وروى ابو داود النسائي أنه اجتمع عيدان على عهد ابن الزبير، فأخُر الخروج حتى تعالى النهار، ثم خرج فخطب ثم نزل فصلى، ولم يصل للناس يوم الجمعة، أي لم يصل العيد، ولما ذكر ذلك لابن عباس قال: أصاب السنة.

بالحظ أنه صلى الجمعة بدليل تقديم الخطبة على صلاة.

وجاء في رواية لأبي داود أنه في عهد ابن الزبير اجتمع يوم الجمعة ويوم الفطر، فجمعهما جميعهما فصلاهما ركعتين بكرة، لم يزد عليهما حتى صلى العصر. ورجالهما رجال الصحيح.

إزاء هذه النصوص الخاصة باجتماع يوم الجمعة والعيد، قال الأحداف والمالكية: لا تجزئ صلاة منهما عن صلاة الأخرى، فكل منهما مطلوب، ولا تجزئ صلاة عن صلاة، بل لا يجوز الجمع بينهما. فالجمع رخصة خاصة بالظهر مع العصر، وبالغرب مع

والحنابلة يقولون: من صلى العيد سقطت عنه الجمعة، إلا الإمام فلا تسقط عنه إذا وجد العدد الكافي لانعقاد الجمعة، أما إذا لم يوجد فلا تجب صلاة الجمعة. وفي رواية عن أحمد أن الجمعة لو صليت

أول النهار قبل الزوال أغنت عن العيد، بناء على أن وقتها بدخل بدخول وقت صلاة العيد.

والشافعية قالوا: إن صلاة العيد تغني عن صلاة الجمعة لإهل القرى التي لا يوجد فيها عدد تنعقد بهم الجمعة، ويسمعون الأذان من البلد الذى تقام فيه الجمعة، فيذهبون لصلاتها، ودليلهم قول عثمان في خطبته: أيها الناس إنه قد اجتمع عيدان في يومكم، فمن أراد من أهل العالية – قال النووي: وهي قريبة من المدينة من جهة الشرق – أن يصلي معنا الجمعة فليصل، ومن أراد أن ينصرف فليفعل وجاء في فتاوى ابن تيمية أن أقوال الفقهاء في اجتماع يوم الجمعة وبوم العيد ثلاثة:

أحدها: أن الجمعة على من صلى العيد ومن لم يصله، كقول مالك وغيره.

الثاني: أن الجمعة سقطت عن السواد الخارج عن المصر، كما يروى ذلك عن عثمان بن عفان واتبع ذلك الشافعي

الثَّالَثُ: أن من صلى العيد سقطت عنه الجمعة، لكن ينبغي للإمام أن يقيم الجمعة ليشهدها من أحب، كما في السن عن النبي ﷺ. وعليه أحمد.

ثم قال: وهذا المنقول هو الثابت عن الرسول عض وخلفائه واصحابه، وهو قول من بلغه من الأثمة كاحمد وغيره، والذين خالفوه لم يبلغهم ما في ذلك من السنن والأثار.

فالموضوع خلافي، لكن القول بالاكتفاء بصلاة العيد عن صلاة الجمعة أقوى، ويستوي في ذلك أهل العرى والامصار، والإمام وغير الإمام، فالمقصود من الصلاتين قد حصل، وهو صلاة ركعتين مع الخطبة، اجتمع الناس لاداء صلاة الجماعة وسماع الموعظة، فباي من الصلاتين حصل ذلك كفي». [انظر: نيل الاوطار للشوكاني ج ٣ ص ٢٩٩ والفتاوى الإسلامية -المجلد الاول ص ٧١ وفتاوى ابن تيمية -المجلد ٢١٢]. [المفتى عطبة صقى مابو ١٩٩٧].

و من فتاوى السجنسة الدائمة و

س: اجتمع عيدان هذه السنة: يوم الجمعة وعيد الإضحى، فما الصواب: انصلي الظهر إذا لم نصل الجمعة، ام ان صلاة الظهر تسقط إذا لم نصل الجمعة،

الجواب من صلى العيد يوم الجمعة رُخص له في ترك الحضور لصلاة الجمعة ذلك اليوم إلا الإمام، في ترك الحضور لصلاة الجمعة ذلك اليوم إلا الإمام، فيجب عليه إقامتها بمن يحضر لصلاتها ممن قد صلى العيد، فإن لم يحضر إليه أحد سقط وجوبها عنه وصلى ظهرًا، واستدلوا بما رواه أبو داود في سننه عن إياس بن أبي رملة الشمامي قال: «شهدت معاوية بن أبي سفيان وهو يسال زيد بن أرقم قال: أشهدت مع رسول الله عن عيدين اجتمعا في يوم؟ قال: نعم، قال: فكيف صنع؟ قال: صلى العيد، ثم رخص في الجمعة، فقال: من

شاء أن يصلي فليصل، " [تحمد وابو داود وصححه الالباني]، وبما رواه أبو داود في سننه أيضًا عن أبي هريرة رضي الله عنه عن رسول الله الله الله قال: «قد اجتمع في يومكم هذا عيدان، فمن شاء أجزاه من الجمعة، وإنا مجمعون» [أبو داود وابن ماجه والحاكم وصححه الالباني]؛ فدل ذلك على الترخص في الجمعة لمن صلى العيد في ذلك اليوم، وعلم عدم الرخصة للإمام؛ لقوله في الحديث: «وإنا مجمعون» [ابو داود وابن ماجه والحاكم وصححه الالباني]، ولما رواه مسلم عن النعمان بن بشير رضي الله عنهما: «أن النبي قال كان يقرأ في صلاة الجمعة والعيد بسبح والغاشية، وربما اجتمعا في يوم فقرأ بهما فيهما».

ومن لم يحضر الجمعة من شهد صلاة العيد؛ ومن لم يحضر الجمعة ممن شهد صلاة العيد؛ وجب عليه أن يصلي الظهر عملاً بعموم الأدلة الدالة على وجوب صلاة الظهر على من لم يصل الجمعة. وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم. [الفتوى رقم: ٢٥٥٨].

# الم فتاوي المركز العام ال

نيتي: زكاة الأرض السكنية سأبقي

يسال سائل: عندي قطعة ارض اشتريتها منذ سبع سنوات، وطوال هذه السنوات تتغير ثيتي: فكانت الذية الأولى عند شرائها الحفاظ على المبلغ من الصرف، وإقامة ورشة نجارة لإبي عليها، وتعددت النيات مع ارتفاع سعر الأرض لأقوم ببيعها وشراء منزل أو قطعة آخرى لبناء منزل عليها، وأخيرًا قررت بناء ورشة النجارة عليها، وبدات فعلاً في البناء، ولكني لم استقر هل سأبقي على هذه الورشة أو سابيعها يومًا ما لشراء منزل للسكن، فكيف أؤدي زكاة هذه الأرض؟ وهل يجوز لي أن أقوم بتجهيز آختي للزواج من هذه الزكاة؛ لأنثي الأخ الأكبر مع ضعف

الجواب: الظاهر من حديثك عن نيتك في الأحوال الثلاثة أنك تريد أن تستخدم قطعة الأرض هذه للبناء (سواء اكن البناء منزلاً أم ورشة أم غيره)، وشراء قطعة أرض من أجل البناء عليها لا يوجب إخراج زكاة على هذه الأرض، ما دامت النية لم تتوجه إلى شرائها للادخار والتجارة، وعليه فلا زكاة على هذه الأرض، وعليه فإن تجهيز أختك للزواج ليس من هذه الأرض، وإنما تنفق عليها مما وسع الله عليك؛ حيث إنك أخوها الأكبر، ولا يكلف الله نفساً إلا وسعها.

# الطهارة لقراءة القرآن

يسال سائل: هل يجوز قراءة القرآن وإنا غير متوضئ

دخل الوالد، أفيدوني حزاكم الله خيرًا.

الجواب: لا شك أن قراءة القرآن على طهارة كاملة أولى وأفضل؛ لقول النبي الله عن وجل إلا على طهر، أو على طهارة». رواه احمد وأبو داود.

فيجوز للمسلم أن يقرأ القرآن عن ظهر قلب

(أي من حفظه) ولو على غير طهارة، وإنما اختلفوا في مس المصحف على غير طهارة، ولا يصح حديث في منع المحدث من قراءة القرآن، بل قد دل الدليل على خلاف ذلك، ففي صحيح مسلم من حديث عائشة رضي الله عنها قالت: كان النبي يذكر الله على كل أحيانه. وهذا عموم يدخل فيه أفضل الذكر وهو قراءة القرآن.

وعتقاء الرحمن من النارو

يسال سائل: هل عتقاء الرحمن من النار لم يعملوا خيرًا قطا وما هـو الخير الـذي لم يعملوه هل تركوا الصلاة والزكاة والصوم

وغير ذلك، أفيدونا؟

...

وقت أذان

الفجر

الجواب: قال ابن عبد البر في كتابه «الاستذكار»: في رواية أبي رافع عن أبي هريرة في هذا الحديث أنه قال: قال رجل لم يعمل خيرًا (إلا التوحيد)، وهذه اللفظة ترفع الإشكال في إيمان هذا الرجل، والأصول كلها تعضدها، والنظر يوجبها؛

لانه مُحال أن يغفر الله للذين يموتون وهم كفار؛ لأن الله عز وجل قد اخبر أنه لا يغفر أن يُشرك به؛ لقوله تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهُ لاَ يَغْفِرُ أَنْ يُشْرِكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلكَ لَمَنْ بَشْنَاءُ ﴾ [النساء: ٤٨]. انتهى.

وهذا الحديث رد على المرجئة؛ حيث يقولون: لا بدخلون النار.

وفي فتاوى اللجنة الدائمة؛ وقول النبي ﷺ: "إن قومًا يدخلون الجنة لم يعملوا خيرًا قط»، فليس هو عامًا لكل من ترك العمل وهو يقدر عليه، إنما هو خاص بأولئك لعذر منعهم من العمل، أو لغير ذلك من المعاني التي تلائم النصوص المحكمة، وما أجمع عليه السلف الصالح في هذا الباب. والله أعلم.

# ووالأكل من النذروو

يسال سائل: هل يجوز الأكل من الناور

الجواب إذا ندر الإنسان أن يذبح شاة مثلاً لفقراء، فإن كان أثناء ندره نوى أن يأكل منها؛ فله أن يأكل منها، فله أن يأكل منها، فله متعلقة ومنعقدة للفقراء، ويكون الندر للفقراء فلا الكل منها، بل يوزعها على الفقراء.

أَمَا الأَكُلُ مِنَ الْكَفَارَةُ فَلا يَجُورُ أَنْ يَاكُلُ مِنْهَا ؛ لَقُولُ الله تعالى: ﴿فَكَفَّارَتُهُ إِطْعَامُ عَشَرَةً مِسْاكِينَ ﴾ [المائدة: ٨٩]، إلا إذا كان فقيرًا جدًا لا يجد من هو أفقر منه، كالرجل الذي وقع على امراته في نهار رمضان، وكان قد وصل به الفقر حدًا بعيدًا، فأجاز له النبي ﷺ أن يُطعم الكفارة أهله لفقره وحاجته.

يستال عدد من النتاس عن صحة وقت اذان الفجر في مصر؛ لأن بعض الشيباب قد بياكل او بشرب بعد الإذان، معتقدًا إن وقت اذان الفجر غير صحيح

والجواب: أن وقت أذان الفجر صحيح، وهو الفجر الصادق، ومعلوم ذلك من النصوص التي تفيد أن النبي في قالت: إن كان رسول تفيد أن النبي في قالت: إن كان رسول الله في ليصلي الصبح فينصرف النساء متلفعات بمروطهن ما يُعرفن من الغلس. [اخرجه مسلم

في صحيحه ومالك في موطئه، والنسائي وابن ماجه]. ومعلوم أن رسول الله ﷺ كان يصلي الركعتين في بيته بعد الأذان، وقد يضطجع بعدهما، ثم

والمسجد فيقيم المؤذن، فيصلي فيطيل في صلاة الصبح ما لا يطيل في غيرها، فيقرأ ما بين الستين إلى المسجد فيقيم المؤذن، فيصلي فيطيل في صلاة الصبح ما لا يطيل في غيرها، فيقرأ ما بين الستين إلى المائة، ويقرأ بالسور الطوال ثم ينصرف، والنساء ما يُعرفن من الغلس، وهذا يوضح تبكير الرسول في بصلاة الصبح، وهذا الذي عليه جمهور الفقهاء، خلافًا للحنفية، والآثار عن الخليفتين الصديق والفاروق رضي الله عنهما أنهما كان يصليانها بغلس أيضًا، وقد قرأ أبو بكر في الركعتين بسورة البقرة، وقرأ عمر في إحدى الركعتين بسورة يوسف، ذكر ذلك ابن عبد البر في الاستذكار.

ثم لو فرض أنه يؤذن قبل الوقت، أليس من الواجب على المسلم الاحتياط لصنيامه؟ فكيف يأكل أو يشرب بعد الأذان؟!!

لادان؟!! نَسَالَ الله الهداية للجميع، وأحيل السائلين إلى بيان جماعة أنصار السنة الذي نشر في عدد ذي القعدة ١٤٧٠ه.

# بيان أنصار السنة عن

الإسلامية إلى تحقيق ما عزم عليه فضيلة الشيخ حاد الحق على حاد الحق، شبيخ الأزهير، رحمه الله تعالى، ونشرته مجلة الأزهر عدد ذي القعدة ١٤١٦هـ في الافتتاحية (من عزمه على أن معقد مؤتمرًا لجمع البحوث لينظر في مواقبت الصلاة والمكاسل والموازين المعمول

ونحن نرجو أن يتم تنفيذ هذا الاقتراح؛ لاتخاذ القرار المناسب في المسائل المذكورة. والله نسبأل أنّ بوفق المسلمين للعمل الصالح و العلم النافع.

وهذا هو نص قرار الافتاء في مواقبت الصيلاة:

الحمد لله الذي هدانا لهذا وما كنا نهتدى لولا أن هدانا الله، والصلاة والسلام على النبي الأكرم والرسول الأعظم محمد بن عبد الله الذي يعثه الله رحمة للعالمين بتلو

أياته ويزكيهم ويعلمهم الكتاب والحكمة وإن كانوا من قبل لفي ضالال مدين.

أما بعد: ( يعدد ما تلقل قياله يدم المعدد

فيناء على ما نشر بـ «مجلة الأزهر» في عددها الصادر في شوال سنة ١٤١٧هـ عن بحث الأستاذ عبد الملك على الكليب بعنوان «تصحيح وقت أذان الفجر»، هذا الموضوع كان محل يحث حاد منذ عام ١٩٨١م، وقد تشكلت لجنة أنذاك بأكاديمية البحث العلمي لتحقيق مواقيت الصلاة مُثَلَت فيها الجهات المتخصصة من الهدئة المصرية العامة للمساحة، وهي الجهة المسئولة عن حساب وإصدار مواقيت الصلاة طيقًا للقرار الجمهوري رقم (٧٢٧) لسنة ١٩٧٠م، والمعدل بالقرار الجمهوري رقم (٣٢٨) لسنة ١٩٨٣م، وكذا معهد الأرصاد الفلكية بحلوان، وقسم الفلك بكلية علوم القاهرة، وقسم المساحة والفلك بجامعة الأزهر، ودار الإفتاء ... فيلم هذا المه مسما

وقد كلفت اللجنة فريقًا من معهد الأرصاد ومندوبا شرعبا ممثلا لدار الافتاء بكون مسئولأ عن التحديد الشرعي لغياب الشفق الأحمر لتحديد وقت العشاء، وبدء ظهور الضوء الأبيض المنتشر عرضًا في الأفق لتحديد وقت الفجر.

وقد وافي القاضي الأستاذ / محمد حسن

سيسم الله الرحمن الرحيم الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله

إنه في يوم الاثنين ١٧ شيوال ١٤٢٠هـ الموافق ۲۶ بنابر سنة ۲۰۰۰م اجتمع کل من:

١- فضيلة الشيخ محمد صفوت نور الدين.

٧- فضيلة الشبيخ صفوت الشوادفي.

٣- فضيلة الشيخ محمد حسان.

٤- الدكتور عبد العظيم بدوى الخلفي.

٥- فضيلة الشيخ محمد حسين يعقوب.

٦- فضيلة الشيخ صالح عبد الحواد صالح. ٧- فضيلة الشيخ سمير عبد العزيز.

٩- فضيلة الشيخ عوض لطفى الجزار،

١٠- الدكتور إبراهيم عبد المنعم الشريبني. ١١- الدكتور محمد حسانين.

١٢- فضيلة الشيخ أحمد سليمان أيوب.

وذلك لمدارسة ما دار من أسئلة عديدة حول وقت صلاة الفجر، وبعد مراجعة الأبحاث المنشورة في ذلك، وتداول الأراء اتفق الحاضرون

أ- نشر قرار دار الإفتاء المصرية في مواقيت الصلاة ليعمل به الناس.

ب- يدعو الحاضرون مجمع البحوث

اللجنة بنتائج أرصاده التي أجراها بالعين المجردة في الفترة من أغسطس سنة ١٩٨٤م، وحتى مارس ١٩٨٥م، والتي تطابقت حسابيًا مع حسابات الهيئة المصربة العامة للمساحة في صلاتي العشاء والفجر.

كما قام بالرد على الناشر فضيلة الشبخ / جاد الحق على جاد الحق، مفتى الجمهورية -وقتئذ - بجريدة الأخبار في عددها الصادر ١٦ / ١١ / ١٩٨١م تحت مقال (حساب مواقيت الصلاة يتفق شرعيًا وفلكيًا مع رأى قدامي علماء الفلك قال الله تعالى: وو كذير من أهل (يتملسلا

ومما حاء فبه تحت عنوان صحة المواقبت

والمفتى إذ بدين ذلك للمواطنين جميعًا، إنما يؤكد لهم صحة المواقيت الحسابية للصلاة، وشرعية العمل بها، والالتزام والوقوف عندها في الصوم والصلاة، مع مراعاة الفروق الحسابية للمواقيت التي تختلف من مكان إلى مكان.

إذ بذلك تكون المواقيت الحسابية موافقة للمواقيت الشرعية التي نزل بها سيدنا جبريل على وسول الله 🍪 🌬 احدا تعديًّا رغاه ريندا ا

وقد قام بالرد أيضًا على هذا الموضوع في حينه فضيلة الدكتور محمد سيد طنطاوي في حريدة «النور» تحت مقال: (قبل أن يستفحل الخطر .. بحب مواحهة هذه البدعة).

- وكان لزامًا على دار الإفتاء المصرية - حرصًا منها على استتباب عقيدة المسلمين - الاتصال بالهبئة المصرية العامة للمساحة، والمعهد القومي للبحوث الفلكية والجيوفيزيقية، وقسم الفلك بكلية العلوم جامعة الأزهر لأخذ الراي في هذا عِمْ حسرة فم يغليون والذين كغرو إينانا

وعلى إثر ذلك اجتمعت اللجنة يوم الاثنين الموافق ٧ / ٤ / ١٩٩٧م الساعة العاشرة صباحًا يدار الافتاء المصرية مشكلة من السادة:

١- ا.د: نصر فريد واصل، مفتى جمهورية

٧- أ. د: عبد الفتاح عبد العال جلال، نائب رئيس المعهد التقومي للبيحوث الفلكية و الحيو فيريقية.

قسم الفلك، جامعة الأزهر. أنه مالت عام المستقد

أم يخلصون التي أن قال القفلة ممكانية + 3ون

ر ٥- ا.ن: محمد الليجي. تعريدي إلى الليدي

٦- أ.د: حسن مصيلحي.

ممثلون عن الهدئة المصرية العامة للمساحة. وبعد المناقشة المستغيضة توصلت اللحنة إلى

يصعب الأخذ بالنتيجة التي توصل إليها الأستاذ عبد الملك على الكليب في يحثه المنشور ب «مجلة الأزهر» عدد شوال ١٤١٧هـ.

حيث إن هذه النتيجة لا ترتكز على وفرة من أرصاد، بل على رصدة واحدة أجراها الباحث بالملكة العربية السعودية في شتاء ١٩٧٤م، ولم يرد في البحث ما يشير إلى كيفية الرصد، وهل أخذت الرصدة بالعين المجردة أم باستخدام جهاز معين، ومن المعروف علميًا: أن نتائج مثل هذه الأرصاد تختلف من موقع إلى أخر، وكذا من فصل لآخر، وبالتالي لا يمكن الأخذ بها أو تعميمها.

وهذا ما أكده المرصد الملكي البريطاني بجرينتش في رده على رسالة الباحث بتاريخ ٢٣ يناير سنة ١٩٧٤م. عن يو يما لمعمومه عود عمدا

وهذا الرد منشور في بحثه السالف الإشارة إليه، ونص ترجمته كالآتى: «لقد طلبت مئا الإجابة على استفسارك المؤرخ ٢٣ يناير سنة ١٩٧٤م بخصوص انخفاض الشمس تحت الأفق في بداية شفق الصباح، هذه الأسئلة لا تسمح بإجابة دقيقة؛ لأن الظروف أثناء الشفق تتوقف على الحالة التي يكون عليها الجو في مساحة كسرة؛ حيث إن الظروف المتوسطة بالقرب من مكان ما تختلف عن أي مكان أخر».

ونظرًا لأن العبادات لا تُبني على الشك، بل على اليقين، واليقين لا يرول بالشك.

وعلى ذلك: فبيقى الأمر بالنسبة لتحديد مواقيت الصلاة على ما هي عليه الآن؛ لأن هذا هو المؤكد والمعمول به، وما ذكر في مقالة الباحث ما زالت الدراسة مختلفة بشانه بناءً على التقارير العلمية الواردة إلى دار الإفتاء في هذا الخصوص.

ولا يمكن إزالة هذا البقين وتغييره إلا بيقين أخر مثله أو أقوى منه، وحتى يأتى ذلك من دراسة علمية متخصصة مؤكدة ومستفيضة ومجمع عليها، فيبقى الحال على ما هو عليه، الله والله سيحانه وتعالى أعلم. إلى و تسميا علم

# من مميطات الأعمال

الحمد لله، مَن تمسكُ بهدیه قرّبه وادناه، ومن خالف امره ابعده واقتصاه، احمدُه سبحانه لا یذلُ من والاه، واصلي واسلم علی من اجتباه ربه واصطفاه، ومن دعا بدعوته واهتدی بهداه، وبعد:

فما نزال مع سلسلة محبطات الأعمال الا واليوم مع محبط آخر من محبطات الأعمال الا وهو:

# البردة

قال الله تعالى: ﴿ وَلاَ يَزَالُونَ يُقَاتِلُونَكُمْ حَتَّى يَرُدُّوكُمْ عَنْ دِينِكُمْ اِنِ اسْتَطَاعُوا وَمَنْ يَرْتَدِدْ مَنْكُمْ عَنْ دِينِكُمْ أَنِ اسْتَطَاعُوا وَمَنْ يَرْتَدِدْ مَنْكُمْ عَنْ دِينِه فَيَمُتْ وَهُو كَافِرٌ فَأُولَئِكَ حَبِطَتْ أَعْمَالُهُمْ فِي الدُّنْيَا وَالآخَرَةِ وَأُولَئِكَ أَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فيها خَالدُونَ ﴾ [البقرة: ٢١٧].

الرِّدَّةُ لِغَةَ: هي الرجوع في الطريق الذي جاء منه، ومنه قوله تعالى في حق موسى وفتاه: ﴿ فَارْتَدًا عَلَى آثَارِهِمَا قَصَصًا ﴾ [الكهف: ٦٤].

قال الخطابي: الرّدةُ: اسم لغوي لكل من انصرف عن أمر كان مقبلاً عليه.

وسُمِّي المُرتدُّ بذلك؛ لأنه ردُّ نفسهَ إلى كفره. والردة في الأصطلاح: هي رجوع المسلم عن الإسلام إلى الكفر. [نضرة النعيم: ١٠ / ٤٠٣٢].

وفي هذه الآية يحذّر الله تعالى المسلمين المؤمنين من كيد الكافرين الذين يحسدونهم على ما أتاهم الله من فضله، ويسبعون جادين لإزالة هذه النعمة عن المؤمنين.

# إعداد/ عبده الأقرع

قال الله تعالى: ﴿ وَدَّ كَثِيرٌ مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ لَوْ يَرُدُّونَكُمْ مِنْ بَعْد إِيمَانكُمْ كُفَّارًا حَسَدًا مِنْ عَنْد يَرُدُّونَكُمْ مِنْ بَعْد مَا تَبَيَّنَ لَهُمُ الْحَقُ ﴾ [البقرة: ١٠٩].

اللجنة بدنائج ارصاده التي اجراها بالعن الجردة في الغذرة بن تؤسطس سنة ١٨٤١م.

وقال الله تعالى: ﴿إِنْ يَثْقَفُوكُمْ يَكُونُوا لَكُمْ أَعْدَاءُ وَيَبْسِطُوا إِلَيْكُمْ أَيْدِيَهُمْ وَأَلْسِنَتَهُمْ بِالسُّوءِ وَوَدُّوا لَوْ تَكْفُرُونَ ﴾ [المتحنة: ٢].

وقال تعالى: ﴿ وَلَنْ تَرْضَى عَنْكَ الْيَهُودُ وَلاَ النَّصَارَى حَتَّى اللَّهِ هُو َ النَّصَارَى حَتَّى تَتَبِعَ ملَّتَهُمْ قُلْ إِنَّ هُدَى اللَّهِ هُوَ الْهُدَى وَلَئِنِ التَّبَعْتَ أَهُ وَاءَهُمْ بَعْدَ النَّذِي جَاءَكَ مِنَ النَّهِ مِنْ وَلِي وَلاَ نَصِيرٍ ﴾ مِنَ النَّهِ مِنْ وَلِي وَلاَ نَصِيرٍ ﴾ [البقرة: ١٢٠].

وقد بينٌ سبحانه وتعالى أنهم يبذلُون جُهدهم وينفقون أموالَهم لهذه الغاية وما هم ببالغيها:

فقال سبحانه: ﴿إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا يُنْفِقُونَ أَمْوَالَهُمْ لِيَصُدُّوا عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ فَسَيِئْفِقُونَهَا ثُمُّ تَكُونُ عَلَيْهُمْ حَسْرَةً ثُمَّ يُغْلَبُونَ وَالَّذِينَ كَفَرُوا إِلَى جَهَنَّمَ يُحْشَرُونَ ﴾ [الانفال: ٣٦].

وقال تعالى: ﴿وَلاَ يَزَالُونَ يُقَاتِلُونَكُمْ حَتَّى يَرُدُّوكُمْ عَنْ دِينِكُمْ إِنِ اسْتَطَاعُوا ﴾ [البقرة: ٢١٧].

وهذا الشرطُ عنوان العجن، يعني: أنهم لن يستطيعوا أن يربوُكم عن دينكم وإن قاتلوكم؛ لأن الإيمان إذا خالطت بشاشتُه القلوبَ لا يرجع عنه صاحبُه سَخْطة له، كما قال هرقل لأبي سفيان وقد سأله عن أتباع النبي تَقْ: أيزيدون أم ينقصون؟ إلى أن قال له: فذكرت أنهم يزيدون، وكذلك أمر الإيمان حتى يتم، وسألتك: أيرتدُ أحدُ

سخطةً لدينه بعد أن يدخل فيه؟ فذكرت أن لا، وكذلك الإيمانُ حيث تخالط بشاشته القلوب. [منفق عليه]. عندان عن المعال عليه عليها.

ولذلك قال الله تعالى لرسوله ﷺ: ﴿ يَا أَيُهَا الرَّسُولُ لاَ يَحْزُنُكَ الَّذِينَ يُسْارِعُونَ فِي الْكُفْرِ مِنَ اللَّذِينَ قَالُوا أَمَنًا بِأَفْوَاهِ هِمْ وَلَمْ تُؤْمِنْ قُلُوبُهُمْ ﴾ النَّذِينَ قَالُوا آمَنًا بِأَفْوَاهِ هِمْ وَلَمْ تُؤْمِنْ قُلُوبُهُمْ ﴾ [المائدة: ٤١].

فلا يرجعُ عن دينه إلا من أمن بلسانه ولم يدخل الإيمانُ قلبه، وأولئك لا يستحقون الحزن عليهم، كما قال تعالى: ﴿ أُولَئكَ الَّذِينَ لَمْ يُرِدِ اللَّهُ أَنْ يُطَهَّرَ قُلُوبَهُمْ لَهُمْ فِي الدِّنْيَ خَزْيٌ وَلَهُمْ فِي الاَّنْيَا خَزْيٌ وَلَهُمْ فِي الاَّذِيدَ 13].

وقال تعالى: ﴿ وَلاَ يَحْزُنُكَ النَّذِينَ يُسَارِعُونَ فِي الْكُفْرِ إِنَّهُمْ لَنْ يَضُرُّوا اللَّهُ شَيْئًا يُرِيدُ اللَّهُ أَلاَّ يَجْعَلَ لَهُمْ حَظًا فِي الآخِرَةِ وَلَهُمْ عَدَابٌ عَظِيمٌ ﴾ يَجْعَلَ لَهُمْ حَظًا فِي الآخِرَةِ وَلَهُمْ عَدَابٌ عَظِيمٌ ﴾

وهذا التعبيرُ من اللطيف الخبير ﴿وَلاَ يَزَالُونَ ﴾ يكشفُ عن الإصرارِ الخبيث على الشرَّ وعلى فتنة المسلمين عن دينهم بوصفها الهدف الثابت المستقر لأعدائهم، وهو الهدفُ الذي لا يتغير لأعداء الجماعة المسلمة في كل أرض وفي كل حين.

وتتنوع وسائل قتال هؤلاء الأعداء للمسلمين وأدواته.

ولكن يظل الهدف ثابتًا أن يردُّوا المسلمين الصادقين عن دينهم إن استطاعوا، وكلما انكسر في أيديهم سلاحٌ انتضوا سلاحًا غيره، وكلما كلَّت في أيديهم أداةٌ شَحنوا أداةٌ غيرها، ﴿وَاللَّهُ مَنْ وَرَائهمْ مُحيطٌ﴾ [البروج: ٢٠].

وقال تعالى: ﴿وَيَمْكُرُونَ وَيَمْكُرُ اللَّهُ وَاللَّهُ خَيْرُ الْمَاكِرِينَ ﴾ [الانفال: ٣٠].

وقد نهى الله تعالى عباده المؤمنين عن طاعة الكافرين وحترهم من الركون إليهم، فقال تعالى: ﴿ وَقَالَ النَّذِينَ كَفَرُوا لِلَّذِينَ آمَنُوا اتَّبِعُوا سَبِيلَنَا وَلْنَحْمِلْ خَطَايَاكُمْ وَمَا هُمْ بِحَامِلِينَ مِنْ خَطَايَاهُمْ مِنْ شَيْء إِنَّهُمْ لَكَاذبُونَ (١٣) ولَيَحْمِلُنُ أَنْقَالَهُمْ

وَأَتْقَالاً مَعَ أَتْقَالِهِمْ وَلَيُسْأَلُنَّ يَوْمَ الْقِيامَةِ عَمَّا كَانُوا يَقْتَرُونَ ﴾ [العنكبوت: ١٦، ١٣]. متعلّا والدا

وقال تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنْ تُطيعُوا فَريقًا مِنَ الْذِينَ آمَنُوا إِنْ تُطيعُوا فَريقًا مِنَ الْذِينَ أُوتُوا الْكتَابَ يَرُدُّوكُمْ بَعْدَ إِيمَانكُمْ كَافِرِينَ (١٠٠) وَكَيْفَ تَكْفُرُونَ وَأَنْتُمْ تَتْلَى عَلَيْكُمْ آيَاتُ اللَّه وَفِيكُمْ رَسُولُهُ وَمَنْ يَعْتَصِمْ بِاللَّه فَقَدْ هُدِيَ إِلَى صَرِاطٍ مُسْتَقيمٍ ﴿ [ال عمران: باللَّه فَقَدْ هُدِيَ إِلَى صَرِاطٍ مُسْتَقيمٍ ﴿ [ال عمران: باللَّه فَقَدْ هُدِيَ إِلَى صَرِاطٍ مُسْتَقيمٍ ﴾ [ال عمران:

وقد أخبر الله تعالى أن من يرتد عن دينه؛ فلن يضرُّ الله شيئًا وإنما يضر نفسه.

قال الله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا مَنْ يَرْتَدَّ مِنْكُمْ عَنْ دِينِهِ فَسَوْفَ يَئْتِي اللَّهُ بِقَوْمٍ يَرْتَدَ مِنْكُمْ عَنْ دِينِهِ فَسَوْفَ يَئْتِي اللَّهُ بِقَوْمٍ يُحَبُّهُمْ ﴿ وَيُحِبُّونَهُ أَذِلَّةَ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ أَعِزَّةَ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ أَعِزَّةَ عَلَى اللَّهُ وَلاَ يَخَافُونَ النَّهَ وَلاَ يَخَافُونَ لَوْمَةَ لَائِمٍ ﴾ [المائدة: 16].

# ر الماري الماميكون المسلم مرتداً ؟ الماري الماري

إنَّ أحسن ما يُجاب به عن هذا السؤال هو قولُ الإمام الطحاوي رحمه الله: «ونُسمي أهل قبلتنا مسلمين مؤمنين؛ ما داموا بما جاء به النبي على معترفين، وله بكل ما قال وأخبر مصدقين، ولا نُكفَّر أحدًا من أهل القبلة بذنب ما لم يستحله، ولا يخرج العبد من الإيمان إلا بجحود ما أدخله فيه». [العقيدة الطحاوية: ٢٨- ٤٢].

فكل من شهد أن لا إله إلا الله، وأن محمدًا رسولُ الله خالصًا بها قلبه، ورضي بالله ربًا وبالإسلام دينًا وبمحمد على نبيًا ورسولاً، فهو مسلم مؤمن لا يخرج عن دينه ولا يصير مرتدًا إلا بجحود التوحيد أو النبوة، أو بصدور قول أو فعل منه يناقض ما يعلنه من الإسلام، كإنكار ما عُلمَ من الدين بالضرورة من أركان الإسلام والإيمان، أو استحلال الحرام، أو تحريم الحلال، أو سَبَّ الحدين والحربُ والعني، الحلال، أو سَبَّ الحدين والحربُ والعني، والاستهزاء بالكتاب والسنّنة أو شيء من الدين، أو انجاء النبوة ونحو ذلك. [فقه السنة: ٢ / ١٨٥].

فمن فعل من ذلك شبئًا وهو بالغ عاقل مختار

مؤثرًا الكفر على الإيمان صار مرتدًا، يستتيبه العلماء المعتبرون من قبل السلطان فإن تابً تابً الله عليه، فإن كان حُسن النية وتاب ظاهرًا وباطنًا عاد إلى إسلامه وعفا الله عنه؛ لقوله تعالى: ﴿ كَيْفَ يَهْدِي اللّهُ قَوْمًا كَفَرُوا بَعْدُ إِيمَانِهِمْ وَشَيهِدُوا أَنَّ الرَّسُلُولَ حَقَّ وَجَاءَهُمُ الْبَيْنَاتُ وَاللّهُ لا يَهْدِي اللّهُ قَوْمًا لا قَوْمًا كَفَرُوا بَعْدُ إِيمَانِهِمْ وَشَيهِدُوا أَنَّ الرَّسُلُولَ حَقَّ وَجَاءَهُمُ الْبَيْنَاتُ وَاللّهُ لا يَهْدِي النَّقَوْمَ الظَّالِمِينَ (٨٨) أُولَئِكَة وَالنَّاسِ أَجْمَعِينَ (٨٨) خَالدِينَ فيها لا يُحَقَّفُ وَالنَّاسِ أَجْمَعِينَ (٨٨) خَالدِينَ فيها لا يُحَقَّفُ عَنْهُمُ النَّعَدُابُ وَلاَ هُمْ يُنْظَرُونَ (٨٨) إلاَ النَّذِينَ عَنْهُمُ النَّهُ عَقُورُ تَالِينَ فيها لاَ يُحَقَقُلُ رَحِيمُ ﴾ [ال عمران: ٨٠ -٨٨].

استثنى الله من هذا الوعيد؛ التائبين من كفرهم وذنوبهم المصلحين لعيوبهم، فإن الله يغفر لهم ما قدموا، ويعفو عنهم ما اسلفوا.

وعن ابن عباس رضي الله عنه قال: كان رجلً من الأنصبار أسلم ثم ارتد ولحق بالشرك ثم تندم، فأرسل إلى قومه: سلوا لي رسول الله على الله على الله على من توبة؛ فجاء قومه إلى رسول الله على فقالوا: إن فلانًا قد ندم وإنه أمرنا أن نسالك: هل له من توبة؛ فنزلت: ﴿كَنْفَ يَهْدِي اللّهُ قَوْمًا كَفَرُوا بَعْدُ إِيمَانِهِمْ ﴾ إلى قوله: ﴿غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ فأرسل إليه فأسلم. [الشائي ٧/٧/ وصححه الألبائي في صحح النسائي: ١٠٧٤].

ولكن من كفر واصر على كفره، ولم يزدد إلا كفراً حتى مات على كفره، فهؤلاء هم الضالون عن طريق الهدى، السالكون لطريق الشقاء، وقد استحقوا بهذا العذاب الأليم، فليس لهم ناصر من عذاب الله، ولو بنلوا ملء الأرض ذهبا ليفتدوا به، لم ينفعهم شيء؛ قال الله تعالى: ﴿إِنَّ الدِّينَ كَفَرُوا بَعْدَ إِيمَانهمْ قُمَّ ازْدَادُوا كُفُّرًا لَنْ تُقْبَلَ تَوْبَئَكُمْ وَأُولَئِكَ هُمُّ الضَّالُونَ (٩٠) إِنَّ الدِّينَ كَفَرُوا وَمَاتُوا وَهُمْ كُفَّارٌ قَلَنْ يُقْبَلَ مِنْ الْحَدِينَ ﴾ [ال عمران لهم عَدَاب المهم وَمَا لَهُمْ مِنْ نَاصِرِينَ ﴾ [ال عمران بهم عَدَاب اليم وما لهم من ناصرين ﴾ [ال عمران بهم المهم عَدَاب المهم عَنْ المهم المهم

وقال تبارك وتعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ ارْتَدُّوا عَلَى
أَدْبَارِهِمْ مِنْ بَعْد مَا تَبَيْنَ لَهُمُ الْهُدَى الشَّيْطَانُ
سَوَّلَ لَهُمْ وَأَمْلَى لَهُمْ (٢٥) ذَلكَ بَانَهُمْ قَالُوا للَّذِينَ
كَرِهُوا مَا ثَرُّلَ اللَّهُ سَنَطيعُكُمْ في بَعْضِ الأَمْرِ
وَاللَّهُ يَعْلَمُ إِسْرَارَهُمْ (٢٦) فَكَيْفَ إِذَا تَوفَّتُهُمُ
الْمَلاَئِكَةُ يَضْربُونَ وُجُوهِهُمْ وَأَدْبَارَهُمْ (٢٧) ذَلكَ
بِأَنَّهُمُ اتَّبِعُوا مَا أَسْخَطَ اللَّهُ وَكَرِهُوا رِضْوانَهُ فَاكْتُهُمُ وَأَدْبَارَهُمْ (٢٧) ذَلكَ فَأَحْبَطَ أَعْمَالُهُمْ ﴿ [محد: ٢٠-٢٥].

والظاهر أنَّ الذين ارتدوا على أدبارهم من بعد ما تبين لهم الهدى: قوم كفروا بعد إيمانهم، وأنْ هؤلاء المرتدين على أدبارهم من بعد ما تبين لهم الهدى وقع لهم ذلك بسبب أن الشيطان سول لهم ذلك، أي: سهله لهم وزينه لهم وحسنه لهم، ومناهم بطول الأعمار؛ لأن طول الأمل من أعظم أسباب ارتكاب للعاصي، والمعاصى بريد الكفر.

فالارتداد جريمة من الجرائم التي تحبط ما كان من عمل صالح قبل الردة، وتستوجب العذاب الشديد في الآخرة، وقد قرر الإسلام عقوبة معجلة في الدنيا للمرتد، فضلاً عما توعده به من عذاب ينتظره في الآخرة، وهذه العقوبة هي القتل، قال رسول الله عن من بدل دينه فاقتلوه». [البخاري ٣٠١٧]:

وقال ﷺ: «لا يحل دم امرئ مسلم يشهد أن لا إله إلا الله، وأني رسول الله، إلا بإحدى ثلاث: التفس بالشفس، والثيب الزاني، والمارق من الدين التارك للجماعة». [متفق عليه].

من قال كلمة الكفر مكرها تحت ضرب أو تهديد وقلبه مطمئن بالإيمان فلا شيء عليه؛ لقوله تعالى: ﴿ إِلاَّ مَنْ أَكْرِهَ وَقَلْبُهُ مُطْمَئِنُ بِالْكُفْرِ صَدْرًا ﴾ [النحل: بالإيمان ولَكِنْ مَنْ شَرَحَ بِالْكُفْرِ صَدْرًا ﴾ [النحل: ١٠٨].

يا مُقلب القلوب ثبتْ قلبي على دينك. والحمد لله رب العالمين، وصلى الله على نبننا محمد وآله وصحيه أحمعان.

مالقيول فعن عاللية رضي الله The in all stone ! and land

﴿ عبدالعزيز مصطفى الشامي

لذلك فمن الأمور المهمة التي يتبغى أن يقف معها العبد مع رحيل رمضان وصية النبي 🐲 لعبد الله بن عمر رضي الله عنهما، فعَنْ عُبْد اللَّه بْن عُمْرَ رَضَى اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: أَخَذُ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ بِمَّنْكَبِي، فَقَالَ: كُنْ في الدُّنْيَا كَأَنْكَ غَرِيبُ أَوْ عَابِرُ سُبِيلَ. وَكَانَ ابْنُ عُمَرٌ يَقُولُ إِذَا أَمُسَيْتُ قَالَ تَنْتَظُرُ الصَّبَّاحَ، وَإِذَا أَصْبَحْتَ فَلاَ تُنْتَظِرْ الْمُسَاءَ، وَخُذْ منُّ صحَّتكُ لمرضك، ومنْ حياتكُ لموَّتكُ. [البخاري ٦٤١٦]. فالندي ﷺ يوصى عبد الله بن عمر وهو من آخر الصحابة موتًا، يوصى شابًا في العشرين من العمر يقصر الأمل والحذر من الدنيا.

إن من ملامح الختام أن يتذكر الإنسان خواتيم الأعمال وخواتيم الأعمار، وألا يغفل عما يحمل من الأثام والأوزار، فكل شيء عند الله بأجل مسمى ومقدار، والعاقل من انتبه وأخذ أهبته، واستعد لسفر طويل، وإقامة طويلة في القبور، فيعمل لهذا البوم ولا تشغله الدنيا بغرورها.

قال الحافظ ابن رجب الحنبلي رحمه الله معلقًا على وصية النبي ت لابن عمر: «هذا الحديث أصل في قصر الأمل في الدنيا، وأن المؤمن لا ينبغي له أن يتخذ الدنيا وطنًا ومسكنًا، فيطمئن فيها، ولكن ينبغي أن يكون فيها كأنه على حناح سفر: يهيئ جهازه للرحيل، قال تعالى: ﴿يَا قَوْم إِنَّمَا هَذهِ الْحَيَاةُ الدُّنْيَا مَتَاعٌ وَإِنَّ الآخَرَةَ هي دَارُ الْقَرَارِ ﴾ [غافر:٣٩]. وكان النبي ﷺ يقول: «ما لى وللدنيا! إنما مثلي ومثل الدنيا كمثل راكب قَالَ في ظل شجرة، ثم راح وتركها» [رواه احمد ١ / ٣٩١، والترمذي ٢٣٧٧، وقال: حسن صحيح]. لذ يعد عمله عمله

الحمد لله رب العالمان، سيحانه وتعالى له الحمد الحسن والثناء الجميل، والصلاة والسلام على المبعوث رحمة للعالمين وعلى آله وصحيه أحمعين، أما يعد:

فينبغى للعاقل أن يقف مع أيام الله تبارك وتعالى، وأن يعتبر بمرورها، فقد أمر ربنا تبارك وتعالى نبيه موسى عليه السلام أن يذكر قومه بايام الله؛ فقال تبارك وتعالى: ﴿ وَنَكُرْهُمْ بَايًامِ اللَّهِ إنَّ في ذَلِكَ لِآمَات لِكُلِّ صَمَّارِ شَكُورِ ﴾ [إبراهيم ٥].

والعبد له في أيام دهره نظرات، يتطلع فيها لرحمات الله تبارك وتعالى، وينتظر فيها فرجه ومدده وحسن عطائه لمن أطاعه، وصبر على أوامره، وابتعد عن نواهيه، أما الغافل قليل العلم والصبر ضعيف الطاعة والاتباع فهو متبع لهواه غير متفكر في آلاء الله ونعمه، ولا يُعمل حواسه في تدبر الكون وعظمته ليحصل اليقين في القلب؛ فتنقاد الجوارح للحق ويحسن حال البدن. ومع رحيل رمضان أنكر نفسي وإخوانى بهذه الوقفات السريعة والمهمة:

الوقفة الأولى؛ الانتباه للعمر والحذر من الدنيا:

إن عمر الإنسان هو كنزه الحقيقي ورأس ماله، وإن تضييعه والتفريط في ساعاته وأيامه لمن الغبن والخسار الذي يقع فيه كثير من الناس، وصدق رسول الله 👑 حيث قال: «نعْمَتَان مَغْبُونُ فيهمًا كَثْمِرٌ مِنْ النَّاسِ: الصِّحُّةُ وَالْفَرَاغُ» [البخاري الر تفسه في اعلى المرجات وارفع المدرعون

وكان علي بن أبي طالب رضي الله عنه يقول:
«إن الدنيا قد ارتحلت مدبرة، وإن الآخرة قد ارتحلت مقبلة، ولكل منهما بنون، فكونوا من أبناء الآخرة، ولا تكونوا من أبناء الدنيا، فإن اليوم عمل ولا حساب، وغدًا حساب ولا عمل».

وقال عمر بن عبد العزيز رحمه الله في خطبته: «إن الدنيا ليست بدار قراركم، كتب الله عليها الفناء، وكتب على أهلها منها الظعن، فأحسنوا - رحمكم الله - منها الرحلة بأحسن ما يحضركم من النقلة، وتزودوا فإن خير الزاد التقوى». [الحلية: ٥ / ٢٩٢].

# الوقفة الثانية: الجمع بين الإحسان والخوف:

إن من تأمل أحوال الأنبياء والصحابة والصحابة والصالحين وجدهم في غاية العمل مع غاية الخوف، فهم جمعوا بين الإحسان والخوف، ونحن جمعنا بين الإساءة والأمن، ولا حول ولا قوة إلا بالله. وقد كان السلف رحمهم الله تعالى يحسنون في أعمالهم، ويتقون الله ما استطاعوا وهم مع نلك لا يُعجبون بعمل ولا يُفتنون بثناء الناس ولا محمدة الخلق.

قال ابن القيم - رحمه الله- «إذا أراد الله تعالى بعبد خيرًا سلب رؤية اعماله الحسنة من قلبه، والإخبار بها من لسانه، وشغّله برؤية ذنبه؛ فلا يزال نصب عينيه حتى يدخل الجنة؛ فإن ما تُقبّل من الأعمال رُفع من القلب رؤيته، ومن اللسان ذكره.

وقال بعض السلف: إن العبد ليعمل الخطيئة فيدخل بها الجنة، ويعمل الحسنة فيدخل بها النار. قالوا: كيف؟ قال: يعمل الخطيئة، فلا تزال نصب عينيه، إذا ذكرها ندم واستقال وتضرع إلى الله، وبادر إلى محوها، وانكسر وذل لربه، وزال عنه عُجبه وكبره، ويعمل الحسنة فلا تزال نصب عينيه يراها ويمن بها ويعتد بها، ويتكبر بها حتى يدخل النار» [طريق الهجرتين ص٢٧٠].

فقد بين الحبيب النبي ﷺ أن العبد العاقل لا يرتكن على عمل ضعيف لا يدري أقبله الله منه أم لا، وإنما العبد الموفق من يعمل ويعبد ويجد ويعتمد بعد كل ذلك على الطمع فيما عند الله، فلا

يُدل بعمل ولا يستولي عليه العجب، بل يتواضع لربه لعله يقبل منه، ويخفض جناحه لعل الله يمُن بالقبول، فعن عَائشَة رضي الله عنها أن النبي على قال: سَدَدُوا وَقَارِبُوا، وَأَبْشَرُوا؛ فَإِنَّهُ لاَ يُدْخَلُ أَحَدًا الْجَنَّة عَمَلُهُ. قَالُوا: وَلاَ أَنْتَ يَا رَسُولَ الله؛ قَالُ: وَلاَ أَنْ الله بِمَعْفِرَة ورَحْمَة إلى الله؛ إلاَ أَنْ يَتَغَمَّدُنِي الله بِمَعْفِرَة ورَحْمَة إلى الله؛ إلاَ أَنْ يَتَغَمَّدُنِي الله بِمَعْفِرَة ورَحْمَة إلى البخاري

وثبت عن أم المؤمنين عَائشَهَ رضي الله عنه أنها قَالَتْ: قُلْتُ يَا رَسُولَ اللَّهَ ﴿ الَّذِينَ يُؤْتُونَ مَا اللَّهَ ﴿ الَّذِينَ يُؤْتُونَ مَا اللَّهَ ﴿ الَّذِينَ يُؤْتُونَ مَا الَّهَ ﴿ الَّذِينَ يُؤْتُونَ مَا الَّهَ ﴿ اللَّهُ لَا يَوْتُنَ اللَّهُ لَا يَكُر، أَوْ لاَ يَا بِنْتَ الصِّدِيقِ، وَلَكنَّهُ الرَّجُلُ يَصُنُومُ ويُنصلَي بِنْتَ الصَّدِيقِ، وَلَكنَّهُ الرَّجُلُ يَصُنُومُ ويُنصلَي وَيَتَصَدُّقُ وَهُو يَخَافُ أَنْ لاَ يُقْبَلَ مَنْهُ. [احمد والحاكم وصحه ووافقه الذهبي ٢٥٧٠ وحسنه الإلياني].

فهذه أم المؤمنين تظن أن الخائف ذا القلب الوجل هو إنسان أتى من الموبقات والكبائر ما يسخط الله عليه، ومثله يحق له الخوف، بل يجب، فصحح لها النبي في الفهم وأرشدها إلى أن المتقين من عباد الله يجمعون مع الإحسان خوف عدم القبول، وقد خاف إبراهيم الخليل عليه السلام ورجا وطمع في القبول، قال تعالى ﴿وَإِذْ يَرُفُعُ إِبْرَاهِيمُ الْقَوَاعِدَ مَنَ الْبَيْتِ وَإِسْمَاعِيلُ رَبِّنَا يَتُكُلُ مَنَّا إِنَّكُ أَنْتَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ ﴿ الْبَيْتِ وَإِسْمَاعِيلُ رَبِّنَا يَتُكُلُ مَنَّا إِنَّكُ أَنْتَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ ﴾ [البقرة: ١٢٠].

وهناك مثلاً آخر من تواضع السلف، فقد روى البخاري في صحيحه في سياق موت عمر بن الخطاب رضي الله عنه وهو حديث طويل وفيه «.. وكأنُ النَّاسَ لَمْ تُصِيْهُمْ مُصِيبَةُ قَبْلُ يَوْمُئذ فَقَائلُ يَقُولُ: لاَ بَأْسَ، وَقَائلُ يَقُولُ: أَخَافُ عَلَيْهُ، فَأَتَي يَقُولُ: لاَ بَأْسَ، وَقَائلُ يَقُولُ: أَخَافُ عَلَيْهُ، فَأَتَي بنين فَشَرِبهُ فَخَرَجَ مَنْ جَوْفه، ثُمُ أَتِي بنين فَشَرِبهُ فَخَرَجَ مَنْ جَوْفه، ثُمُ أَتِي بنين فَشَرَبهُ فَخَرَجَ مَنْ حَوْفه، ثُمُ أَتِي بنين فَشَربهُ وَجَاءَ النَّاسُ فَجَعَلُوا يَتُنْونَ عَلَيْه، وَجَاءَ رَجُلُ شَابُ فَعَلَمُوا أَنَّهُ مَيْتٌ، فَدَخَلْنَا عَلَيْهُ وَجَاءَ النَّاسُ فَجَعَلُوا يَتُنْونَ عَلَيْه، وَجَاءَ رَجُلُ شَابُ فَقَالَ: أَبْشَرُ يلِللهُ لكَ مَنْ صَعْدَبُ قَمْ شَهَادَةً. قَالُ: وَدُدْتُ أَنْ عَلَمْتُ ثُمْ شَهَادَةً. قَالُ: وَدُدْتُ أَنْ نَلِكَ كَفَافُ لاَ عَلَيْ وَلا لي...» [البخاري ٢٤٧٩].

فانظر رحمني الله وإياك إلى هذا الجيل جيل الصحابة، يُمدح عمر رضي الله عنه باعمال حقيقية عملها، وهو أولى بتلك البشارات في سكرات الموت ليحسن ظنه بربه، ولكنه يأبى في مثل عجيب، ويتمنى وهو الصادق البار أن يخرج منها كفافًا، وأحدنا الأن لصلاة ركعات وصيام أيام يظن نفسه في أعلى الدرجات وأرفع المنازل،

فتواضعوا يا أهل الخير وانظروا في صفحات أعمال السلف الصالح تعرفوا قيمة أنفسكم، وتصيروا إلى حال أحسن من حالكم بتوفيق الله تبارك وتعالى.

وهذا مثل آخر طيب فريد رواه الإمام البخاري في صحيحه عن ابن لعبد الرحمن بن عوف رضي الله عنه قال: «أَتِي عَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنُ عَوْف رضي الله عنه قال: «أَتِي عَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنُ عَوْف رضي الله عنه قال: «أَتِي عَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنُ عَوْف رضي الله مُصْعَبُ بْنُ عُمَيْر وَكَانَ خَيْرًا مِنِي، قَلَمْ يُوجَدْ لَهُ مَا يُكَفُّنُ فيه إلاَّ بُرْدُةً، وَقُتلَ حَمْزَةُ أَوْ رَجلُ آخَرُ خَيْرُ مني؛ فَلَمْ يُوجِدْ لَهُ مَا يُكَفَّنُ فيه إلاَّ بُرْدُةً، وَقُتلَ حَمْزَةُ أَوْ رَجلُ آخَرُ خَيْرُ مني؛ فَلَمْ يُوجِدْ لَهُ مَا يُكَفَّنُ فيه إلاَّ بُرْدَةً، لَقَدْ خَشيتُ أَنْ في حَياتنا لَحَمْ الله عَلَى الله تعالى ولحسن ظنه بهم صالحين سبقوه إلى الله تعالى ولحسن ظنه بهم فضلهم على نفسه.

وهذا صحابي جليل قد لا يعلم اسمه منا إلا القليل، سابع سبعة في الإسلام، روى الإمام مسلم في صحيحه عنْ خالد بْنِ عُمَيْر الْعَدَوى قَالَ: في صحيحه عنْ خالد بْنِ عُميْر الْعَدَوى قَالَ: خَطْبَنَا عُتْبَةُ بْنُ عُرُّواْنٍ، فَحَمد اللَّهُ وَأَنْنَى عَلَيْه ثُمُ قَالَ: أَمًا بَعْدُ فَإِنَّ الدُّنْيَا قَدْ آذَنَتْ بِصُرْم، وَوَلَتْ حَدُاء، وَلَمْ يَبْقَ مِنْهَا إلا صَبَابَةً كَصَبُابَةَ الإِنَاء حَدُاء، وَلَمْ يَبْقَ مِنْها إلا صَبَابَةً كَصَبُابَةَ الإِنَاء رَوَالَ لَهَا؛ فَانْتَقَلُوا بِخَيْر مَا بِحَضَّرتكُمْ... وَلَقَدْ رَايْتُنِي سَابِع سَبْعَة مَع رسُول الله - في - مَا لَنَا طَعْام إلا وَرَقُ الشَّجر، حَتَّى قرحَتْ أَشَدُافُنَا، فَانْتَقَلُوا بِخِيْر وَالِكُهُ وَالله عَلَيْ مِنْ مَالِك، فَالْتَقَلُوا بِخَيْر وَبِيْن سَعْد بْن مَالِك، فَاتَرَرْتُ بِنصَفْهَا؛ فَمَا أَصَبْحَ فَاتَرَرْتُ بِنصَفْهَا؛ فَمَا أَصَبْحَ اللّهُ وَاتَّزَرُ سَعْدُ بِنصَفْهَا؛ فَمَا أَصَبْحَ اللّهُ مَنْ رَبُونَ فِي نَقْسَي اللّه صَغْراً، [الله صَغْراً. [مسلم ٢٩٢٧].

يقول: وإني أعوذ بالله أن أكون في نفسي عظيمًا وعند الله صغيرًا، وهو سابع سبعة في الإسلام، رضي الله عن عتبة بن غزوان، ولنتعلم أن رؤية النفس والعجب بالعمل أصل كل بلية ومجمع الرزايا.

وهذا شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله مع عبادته ومكانته العلمية كان متواضعًا هاضمًا لنفسه، منكرًا لذاته، يقول ابن القيم: «كان كثيرًا ما يقول: ما لي شيء، ولا في شيء» وإن مدحه أحد في وجهه قال: «والله إني إلى الأن أجدد إسلامي كل وقت، وما أسلمت بعد إسلامًا جيدًا،. وكان ينشد:

انا المكدى وابن المكدي وبعدا فعموه

# ي وليمال وهكذا كان ابي وجدي ولسلقه

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية محذرًا من العجب بالعجب العجب العجب العجب العجب من باب فالرياء من باب الإشراك بالخلق، والعجب من باب الإشراك بالنفس، وهذا حال المستكبر». [مجموع الفتاوى ١٨/ ٢٧٧].

وقال ابن القيم – رحمه الله – موضحًا علاقة الصالحين مع ربهم: «والمقصود أن العبد يقوى إخلاصه لله وصدق معاملته، حتى لا يحب أن يطلع أحد من الخلق على حاله مع الله ومقامه معه؛ فهو يُخفي أحواله غيرةً عليها من أن تشوبها شائبة الأغيار، ويخفي أنفاسه خوفًا عليها من الداخلة، وكان بعضهم إذا غلبه البكاء وعجز عن دفعه يقول: لا إله إلا الله ما أمر الزكام!». [مدارج

وقال أيضا رحمه الله في وصف الصالحين وأعمالهم: «فإن العبد الصادق لا يرى نفسه إلا مقصراً، والموجب له لهذه الرؤية: استعظام مطلوبه، واستصغار نفسه ومعرفته بعيوبها، وقلة زاده في عينه، فمن عرف الله وعرف نفسه، لم ير نفسه إلا بعين النقصان». [مدارج السالكين ٢/

وقال عبد العزيز بن أبي روًاد: «أدركتهم يجتهدون في العمل الصالح فإذا فعلوه، وقع عليهم الهمُ أيقبل منهم أم لا» [لطائف المعارف:٣٧٥].

# مد لا و و الوقفة الثالثة: علامة القبول:

إن حاجة العبد لعبادة الله أكيدة، وهو لا يستغني عن ربه طرفة عين، قال الإمام ابن القيم رحمه الله تعالى: «في القلب فاقة عظيمة وضرورة تامة وحاجة شديدة لا يسدها إلا فوزه بحصول الغنى بحب الله الذي إن حصل للعبد؛ حصل له كل شيء، وإن فاته كل شيء، فكما أنه سبحانه الغني على الحقيقة، ولا غنى سواه، فالغنى به وبحبه هو الغنى في الحقيقة، ولا غنى سواه، بغيره البتة، فمن لم يستغن به عما سواه؛ تقطعت نفسه حسرات، ومن استغنى به زالت عنه كل حسرة وحضره كل سرور وفرح، والله المستعان.

وقال رحمه الله مبينًا حال الصالحين الصادقين المداومين على الطاعة: «ومن علامات الصادقين: التحبب إلى الله بالنوافل والإخلاص في نصيحة الأمة، والانس بالخلوة والصبر على

مقاساة الأحكام، والإيثار لأمر الله، والحياء من نظره، والتعرض لكل سبب يوصل إليه..» [مدارج السالكين ٢ / ٣٨٠].

وعليه فإن أبين علامة على القبول هي استمرارُ العبد على الخير والعمل الصالح بعد رمضان. قال بعضهم: «ثوابُ الحسنة الحسنة بعدها، فمن عمل حسنة ثم أتبعها بحسنة بعدها كان ذلك علامة على قبول الحسنة الأولى، كما أن من عمل حسنة ثم أتبعها بسيئة كأن ذلك علامة رد الحسنة وعدم قبولها».

ما أحسن الجسنة بعد السيئة تمجوها، وأحسنُ منها الحسنة بعد الحسنة تعقبها! وما أقبح السيئة تعقبها! وما أقبح السيئة بعد الحسنة تمحقها وتعفوها! فلا ترجع أخي إلى المعصية بعد رمضان، واصبر عن لذة الهوى بحلاوة الإيمان، واصبر لله تعالى يعوضك خيرًا، قال الله تعالى: ﴿إِن يَعْلَمُ اللهُ في قُلُوبِكُمْ خَيْرًا يُؤْتِكُمْ خَيْرًا مُمّا أُخِذَ مَنِكُمْ ويَغْفِرْ لَكُمْ والله عَفُورُ رَحِيمَ ﴾ [الانفال: ٧٠].

وتلك قاعدة سنّها رسول الله ﷺ بقوله: «أحب الأعمال إلى الله أدومها وإن قل» [متفق عليه]، قالت عائشة رضي الله عنها: «وكان أحب الدين إليه ما داوم عليه صاحبه» [البخاري: ٣٣].

إن استدامة الطاعة والمداومة على الأعمال الصالحة لهي في الحقيقة من عوامل الثبات على دين الله وشرعه، قال تعالى: ﴿إِنَّ النَّذِينَ قَالُوا رَبُنَا اللَّهُ ثُمُّ اسْ تَقَامُ وا فَلاَ خَوْفُ عَبلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ يَحْزُنُونَ ﴾ [الاحقاف: ١٣]. وإن ترك المحرمات والعمل بما يُوعَظ به المرء من قبل خالقه ومولاه لامر يحتاج إلى ترويض ومجاهدة من أجل الحصول على العاقبة الحميدة وحسن المغبة.

# الوقفة الرابعة: بماذا نختم شهرنا؟

أمر الله عباده أن يختموا أعمالهم العظيمة بالاستغفار والتوبة، فبعد كل صلاة استغفار، فعَنْ تُوْبَانَ رَضِي الله عنه قَالَ: كَانَ رَسُولُ اللَّه ﷺ إِذَا النَّصَرَفَ منْ صَلاَته اسْتَغْفَرَ ثَلاَثًا، وقَالَ: «اللَّهُمُّ أَنْتَ السَّلَّامُ، تَبَارَكْتَ ذَا الْجَلالِ وَالإحْرَام». قَالَ الْبوليدُ: فَقُلْتُ للأَوْزَاعيُ: كَيْفَ الإسْتَغْفَرُ اللَّهُ، أَسْتَغْفِرُ اللَّهُ، أَسْتَغْفِرُ اللَّهُ. أَسْتَغْفِرُ اللَّهُ، أَسْتَغْفِرُ اللَّهُ، أَسْتَغْفِرُ اللَّهُ، أَسْتَغْفِرُ اللَّهُ. أَسْتَغْفِرُ اللَّهُ. أَسْتَغْفِرُ اللَّهُ، أَسْتَغْفِرُ اللَّهُ، أَسْتَغْفِرُ اللَّهُ، أَسْتَغْفِرُ اللَّهُ.

والحاج بعد نزوله من عرفة بلزم الاستغفار، قال الله تعالى: ﴿ثُمَّ أَفْيضُوا مِنْ حَيْثُ أَفَاضَ، النَّاسُ وَاسْتَغْفِرُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ عَفُورُ. رَحِيمٌ ﴾

فلواضعها با اهل الخب والظروا في [١٩٩].

بل إن الله تبارك وتعالى أمر النبي في أن يختم عمره المبارك بالاستغفار، فقال جل وعلا: 

﴿إِذَا جَاءَ نَصْرُ اللّهِ وَالْفَتْحُ (١) وَرَأَيْتَ النَّاسَ 
يَدُّخُلُونَ فِي دِينَ اللّهُ أَقْوَاجًا (٢) فَسَبَحْ بِحَمْد رَبِكَ 
واسْتَغْفَرْهُ إِنَّهُ كَانَ تَوَابًا ﴾ [النصر: ١-٣]. وعَنْ 
عَائشَةَ رَضِي اللهُ عَنْهَا قَالَتْ: كَانَ النِّبِيُ فِي يَكْثُرُ 
وَيُحِدُدِهُ: سَيْحَانِكُ اللّهُمُّ رَبِّنَا 
وَبِحِمْدِكَ، اللّهُمُّ اغْفَرْ لِي. يَتَأَوَّلُ الْقُرْانَ. [متفق عليه].

وإن العبد ليتحسر على تفريطه، فبالأمس كنا نتتظر رمضان، وها نحن الآن نودعه، وهكذا تمضى الأعمار، وإنما العبد جملة من أيام، كلما ذهب يوم ذهب بعضه. هذا رمضان يمضي، كما كان بالأمس يأتي، فسبحان من قلب الليل والنهار، وأجرى الدهور والإعوام، وفي ذلك معتبر للمعتبرين، وموعظة للمتقنن.

هذا رمضان تطوى صحائفه بأعمال العباد، ولا تنشّر إلا يوم القيامة والحساب، ولا ندري أندرك رمضان القابل أم لا؛ فالله المستعان.

وكتب عمر بن عبد العزيز – رحمه الله تعالى – إلى الأمصار يأمرهم بختم شهر رمضان بالاستغفار والصدقة – صدقة الفطر – فإن صدقة الفطر طهرة للصائم من اللغو والرفث، والاستغفار يرقع ما تخرق من الصيام باللغو والرفث؛ ولهذا قال بعض المتقدمين: «إن صدقة الفطر للصائم كسجدتي السهو للصلاة».

وقال عمر بن عبد العزيز في كتابه: (قولوا كما قال أبوكم آدم: ﴿ رَبُّنَا طُلَمْنَا أَنفُسنَا وَإِن لُمْ تَغْفِرْ لَنَا وَتَرْحَمْنَا لَنَكُونَنَ مِنَ الْخَاسِرِينَ ﴾ [الاعراف: ٣٣]، لنَا وَتَرْحَمْنَا لَنكُونَنَ مِنَ الْخَاسِرِينَ ﴾ [الاعراف: ٣٣]، وقولوا وتَرْحَمْنِي أَكُن مِنَ الْخَاسِرِينَ ﴾ [هود: ٤٧]، وقولوا كما قال إبراهيم عليه السيلام: ﴿ وَالّذِي أَطْمَعُ أَن يَغْفِرُ لِي يَغْفِرَ لِي خَطيئَتِي يَوْمَ الدينِ ﴾ [الشعراء: ٨٣]، وقولوا كما قال موسى عليه السيلام: ﴿ رَبُّ إِنِّي ظَلَمْتُ نَفْسِي فَاغْفِرْ لِي ﴾ [القصص: ١٦] وقولوا كما قال ذو النّون عليه السيلام: ﴿ لا إِلهَ إِلاَ أَنتَ سَبْحَانَكَ إِنِّي كُنتُ مِنَ الطُّالِمِينَ ﴾ [الانجياء: ٨٧]. سَبْحَانَكَ إِنِّي كُنتُ مِنَ الطُّالِمِينَ ﴾ [الانجياء: ٨٧].

أسال الله العلي القدير أن يتقبلنا بقبول حسن وأن يصلح قلوبنا وأعمالنا، والحمد لله رب العالمين، وصلى الله على نبينا محمد وعلى أله وصحبه اجمعن، ومسلل والمستقلل المسال



تأكيد وقوعه مستقبلاً، لكن سياق الآيات ولحاقها يؤكد وقوع ذلك في عرصات القيامة على رعوس الأشهاد، فالآيات السابقة على الآيات التي معنا تبدأ من قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ يَجْمَعُ اللّهُ الرّسُلُ فَيَقُولُ مَاذَا أُجِبْتُمْ ﴾ [المائدة: ١٠٩]. أي: كيف استجابت لكم أممكم بالطاعة أم بالتكذيب؟ في جيبون ﴿ قَالُوا لاَ عَلْمَ لَنَا إِنَّكَ أَنْتَ عَلاّمُ لَخُدُوبٍ ﴾.

ثم يخص الله عيسى عليه السلام بهذا الحوار الطويل، ثم يعقب سبحانه في نهاية ذلك الحوار: ﴿هَذَا يَوْمُ يَنْفَعُ الصَّادَقِينَ صَدْقُهُمْ لَهُمْ جَنَّاتُ تَجْرِي مِنْ تَحْتَهَا الأَنْهَارُ خَالدِينَ فيهَا أَبَدًا رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ ذَلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ ﴾ [المائدة: ١١٩].

فيوم الجمع هو يوم القيامة، وهو اليوم الذي ينفع فيه الصادة بن صدقهم؛ إذن هذا الحوار سيكون إن شاء الله يوم القيامة، ونقله الله إلينا ليرفع عن عيسى ما الحقه به الكاذبون، وقد بشر عيسى بذلك، فقال: «.. لأن الله سيصعدني من الأرض، وسيغير منظر الخائن حتى يظنه كل أحد إياي، ومع ذلك فإنه لما يموت شرأ ميتة أمكث في ذلك العار زمنا طويلاً في العالم، ولكن متى جاء محمد رسول الله المقدس تزال عني هذه الوصمة..» [برنابا:

فعيسى عليه السلام يعتبر ما نُسب إليه زورًا وبهتانًا يعتبره وصمة عار يمكث فيها طويلاً حتى يبعث الله رسوله محمدًا في فيخلصه من هذا العار، ومن هذه الوصمة بذكر الحق الذي اختلف فيه الضالون.

أما لماذا خص الله عيسى بهذا الحوار من دون الرسل على رءوس الأشهاد؟

فالجواب: لما كانت الفرية التي ألحقت به من أعظم الفرى، وتناقلتها الأجيال بالكذب والبهتان إلى قيام الساعة، كان لا بد من فضيحة القائلين بها على رءوس الأشهاد يوم يقوم الناس لرب العالمين، فإنها من أبطل الباطل الذي لا دليل عليه من نقل صحيح ولا عقل سليم.

ثانيًا: معايشة ذلك الحوار العظيم:

قال ابن القيم - رحمه الله - في «مدارج السالكين»: قول الله تعالى ذكره ﴿ وَإِذْ قَالَ اللَّهُ نَا

عيسني اثنَ مَرْبَمَ أَأَنْتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ اتَّخذُوني وَأُمِّيَ إِلَهَيْنِ مِنْ دُونِ اللَّهِ... ﴾ قال المسيح عليه السلام: ﴿ إِنْ كُنْتُ قُلْتُهُ فَقَدْ عَلَمْتُهُ ﴾، ولم يقل: لم أقله، وفرق بين الجوابين في حقيقة الأدب، ثم أحال الأمر على علمه سيحانه بالحال وسرِّه. فقال: ﴿ تَعْلَمُ مَا في نَفْسي ﴾، ثم برأ نفسه عن علمه بغيب ربه وما يختص به سيحانه فقال: ﴿ وَلاَ أَعْلَمُ مَا فَي نَفْسكُ ﴾، ثمُّ أثنى على ربه ووصفه بتفرده بعلم الغيوب، فقال: ﴿ إِنَّكَ أَنَّتَ عَلاَّمُ الْغُيُوبِ ﴾، ثم نفي أن يكون قال لهم غير ما أمره ربه به - وهو محض التوحيد - فقال: ﴿ مَا قُلْتُ لَهُمْ إِلاَّ مَا أَمَرْتَنِي بِهِ أَنِ اعْبُدُوا اللَّهُ رَبِّي وربكُمْ ﴾، ثم أخبر عن شهادته عليهم مدة مقامه فيهم، وأنه بعد وفاته لا علم له يهم، والله سبحانه وحده هو المتفرد بالعلم والاطلاع عليهم، وشبهادته سبحانه فوق كل شبهادة وأعمُّ: ﴿ وَكُنْتُ عَلَيْهِمْ شَهِيدًا مَا دُمْتُ فيهمْ فَلَمًا تَوَفَّيْتَنِي كُنْتَ أَنْتَ الرِّقيبَ عَلَيْهِمْ وَأَنْتَ عَلَى كُلِّ شَىْء شُهِيدٌ ﴾، ثم قال: ﴿ إِنْ تُعَذَّبْهُمْ فَإِنَّهُمْ عبادك ﴾، وهذا من أبلغ الأدب مع الله في مثل هذا المقام، أي شأن السيد رحمة عييده والإحسان إليهم، وهؤلاء عبيدك ليسوا لغيرك، فلولا أنهم من أنجس العبيد وأعتاهم وأعصاهم لسيدهم لم تعذبهم، ثم قال: ﴿ وَإِنْ تَغْفُرْ لَهُمْ فَإِنَّكَ أَنْتَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴾، ولم يقل «الغفور الرحيم»؛ لأن المقام ليس مقام شفاعة لهم، بل مقام البراءة منهم». اهـ مع الاختصار.

فأنت تلاحظ معي أن عيسى عليه السلام يستحيل عليه أن يقول لقومه أو يدعوهم لغير ما أمره الله به، ألا وهو عبادته - سبحانه وتعالى - وحده لا شريك له، وهذه دعوة جميع الرسل، وقد نزه الله سبحانه وتعالى نبيه عيسى عليه السلام عن مثل ذلك في أكثر من موضع من كتابه الكريم؛ منها قوله تعالى: ﴿ لَنْ يَسُتُنْكُفُ الْمُسِيحُ أَنْ يَكُونَ عَبْدًا لِلّه وَلاَ الْمَلاَئِكَةُ الْمُقَرِبُونَ وَمَنْ يَسُتُنْكُفُ عَنْ عبَادتَه ويَسْتَكْبَرُ فَسَيَحْشُرُهُمْ إلَيْه بَيْ الله جميعًا ﴾ [النساء: ١٧٢]، بل قد نزه الله جميع رسله الذين أرسلهم عن مثل ذلك، فقال سبحانه:

الذوحيد العدد ٢٦٦ السنة التاسعة والثلاثون

﴿ مَا كَانَ لِبَشَرِ أَنْ يُؤْتِيهُ اللَّهُ الْكَتَابَ وَالْحَكُمُ وَالنُّبُوَّةَ ثُمَّ يَقُولُ لِلنَّاسِ كُونُوا عِبَادًا لِي مَنْ دُونِ اللَّه ولَكِنْ كُونُوا رَبًّانيِّينَ بِمَا كُنْتُمْ تُعَلَّمُونَ الْكَتَابَ وَبِمَا كُنْتُمْ تَدْرُسُونَ ﴾ [آل عمران: ٧٩].

وكما نزّه الله رسله عن دعوة أقوامهم إلى عبادة غير الله؛ أثبت لهم جميعًا دعوتهم لتوحيد عبادة غير الله؛ أثبت لهم جميعًا دعوتهم لتوحيد الله - سبحانه - وعبادته وحده؛ فقال تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسُلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَسُولٍ إِلاَّ نُوحِي إِلَيْهِ أَنَّهُ لاَ إِلَهَ إِلاَّ أَنَا فَاعْبُدُونٍ ﴾ [الانبياء: ٢٥]، وقال تبارك وتعالى: ﴿ وَلَقَدْ بَعَتْنَا فِي كُلِّ أُمَّة رَسُولاً أَنِ أُعْبُدُوا اللَّهُ وَاجْتَنبُوا الطَّاعُوتَ ﴾ [النحل: ٣٦].

# ثالثًا: هل دعت التوراة والإنجيل إلى التوحيد؟

نستطيع أن نؤكد ما يلي:

ا- إن الدعوة التي قامت عليها المسيحية الصحيحة، والتي نادى بها نبي الله عيسى عليه السلام؛ لم تكن إلا إلى توحيد الله سبحانه، وهناك نصوص وفيرة في التوراة والإنجيل تؤكد هذه الحقيقة مع ما أصابها من تحريف، نذكر منها على سبيل المثال لا الحصر ما يلي:

أ- ما جاء في التوراة في سفر الخروج (٣٤) / ١٤):

«احفظ ما أنا موصيك اليوم: لا تسجد لإله أخر..» وفي سفر (أشعياء: \$\$ / ٩١٦): «أنا الأول وأنا الأخر ولا إله غيري». وفي سفر التثنية إصحاح (٦)، فقرة (٤ / ٥): «اسمع يا إسرائيل، الرب إلهنا رب واحد، فتحب الرب إلهك من كل قلبك ومن كل نفس ومن كل قوتك».

اما في الأناجيل فإليك ما يلى:

- في إنجيل متى إصحاح (٣٣ / ٩): «لا تدعوا لكم أبًا في الأرض؛ لأن أباكم واحد الذي في السماوات».

- وفي متى إصحاح (٤): «قال يسوع: اذهب يا شيطان؛ لأنه مكتوب للرب إلهك تسجد، وإياه وحده تعدد».

- وفي إنجيل مرقص ياتي احد الكتبة إلى المسيح سائلاً: «أي وصية هي أول الكل؟ فأجابه يسوع (المسيح): إن أول كل الوصايا: اسمع يا إسرائيل الرب إلهنا رب واحد». فيقول الرجل مستحسنًا كلام المسيح: «جيدًا يا معلم بالحق قلت؛ لأن الله واحد وليس آخر سواه».

- وعند يوحنا إصحاح (٥ / ٤٤): يتحدث المسيح مع اليهود فيقول لهم: «كيف تقدرون أن

تؤمنوا وأنتم تقبلوا مجدًا بعضكم من بعض، والمجد الذي من الإله الواحد لستم تطلبونه».

0/(69)/6

CV(CE)/CO

0X(63)X0

0/69/60 0/69/60

(2)/C

0/68/CO 0/68/CO

0/(H)/O 0/(H)/O

0/60/60

جـ- المسيح إنسان وليس إلهًا، يقول المسيح
 عن نفسه كما جاء في إنجيل يوحنا:

۱- «أنا إنسان قد كلمكم بالحق الذي سمعه من الله».

۲- «إن ابن الإنسان ماض كما هـو مكتوب
 عنه».

- وجاء في قاموس الكتاب المقدس (ص١٧١) لبطرس عبد الملاك: «ويوجد في الأربعة الأناجيل ثمانية وسبعون مثلاً يستخدم فيها المسيح عبارة: «إن الإنسان» عن نفسه». هكذا عبارته بنصّها.

٢- وبهذا نستطيع أن نؤكد أن المسيحية في قرونها الثلاثة الأولى لم تعرف إلا التوحيد الخالص؛ فالمسيح لم يقل في حياته: إنه إله ولا ثالث ثلاثة، ولم يُسمع من حوارييه غير ذلك، وإنما هذا اختراع بولس الوثني والذي رُقِّي في عهد قسطنطين إلى درجة رسول؛ لأن قسطنطين الملك لما تنصّر أحسر الناس على النصرانية بالسيف غالب أحيانه، وبالعطاء أحيانًا، ونصر عقيدة بولس وأتباعه وتغيِّر وجه النصرانية من ذاك التاريخ وبالتحديد في مجمع نيقية (٣٢٥م) إلى النصرانية الجديدة، وهي المعروفة اليوم، وتم القضاء التام على أهل التوحيد، ومنهم من تفرُق في الأقاليم حتى جاء النور الساطع من جِبال فاران (مكة) وظهر النبي المنتظر الذي بشر به موسى وعيسى والذي دعا به إبراهيم وأوحى الله إليه: ﴿ أَنْ اتَّبِعْ مِلَّةَ إِنْرَاهِيمَ حَنْيِفًا وَمَا كَانَ منَ الْمُشْرِكِينَ ﴾ [النحل: ١٢٣]، فحمل لواء التوحيد مجددًا، وأظهر دعوة الأنبياء جميعًا، وورثت أمته الكتاب، واجتباهم الله وسماهم المسلمين، وحعلهم شبهداء على الأمم، وكان الرسول محمد شبهيدًا عليهم، والحمد لله رب العالمين.

النوحيد شيوال ١٤٣١ هـ

الك - سيحانه - وعمادته وحده؛ فقال تعالى 10 منافق 100

مالية ما مرده و مرد ماليا من المام م

عنادة غير الله الأبت عربا شبقا الاللا يبد الماليد

المدر الله واحتدوا الطاعوت والنحل ٢٧].

LA SA TANDA MANAGEMENT AND THE PARTY OF THE

السيسال لوعله عابت عليها السيسيا

تهنئ جماعة أنصار السنة المحمدية ابنة أحد أعلامها الشيخ الدكتور عبد الفتاح إبراهيم سلامة، وهي ابنته المصونة أمجاد؛ وذلك لحصولها على درجة الدكتوراه في علوم القرآن من كلية الآداب بجامعة طنطا، وكان عنوان الرسالة: «القراءات القرآنية.. دراسة دلالية». المارك و تمالي: ﴿ وَاللَّهُ مَعَلَمًا فَي كُلُّ أَمَا رَسُولًا أَنَّ

وقد تشكلت لجنة الحكم والمناقشة من كل من:

Marin at Elever Mare this make

١- الأستاذ الدكتور: محمود سليمان ياقوت، مشرفًا.

٧- الأستاذ الدكتور محمد أحمد العمروسي: عضواً خارجياً.

المثالص فالسند لم عقل في متناته: إنه اله وز

------

٣- الأستاذ الدكتور عبد الكريم جبل، عضوًا داخليًا.

وبعدما قامت اللحنة بمناقشة الطالبة؛ قررت منحها درحة الدكتوراه مع مرتبة الشرف الأولى. والله نسأل أن يوفقها لصالح الأعمال. التسومر وفسرة في الشوراة والانتمال

دد و منها على سبيل الثال لا الحصو ما يلي: ٢٥ ما المال الله ولم يسمع من حواريب غير ذلك

تم يحمد الله تعالى إشهار قرع جماعة أنصار السنة المحمدية - فرع عباس العقاد تحت رقم ١٤٢٩ بتاريخ ١٥ / ٦ / ٢٠١٠م ، وقد تم قيد لائحة نظامها الأساسي طبقًا لأحكام القانون رقم ٨٤ لسنة ٢٠٠٢م.

والما الأخر ولا إنه عبري، وفي من والعظم المرابع المنافقة على والعماء احباثًا، وتمبر

تحتسب جماعة أنصار السنة المحمدية عند الله تعالى رجلاً من أوائل من سارع باتباع دعوة التوحيد، وقام بنصرة الشبيخ محمد حامد الفقي، رحمهما الله تعالى، وهو لا يزال في ريعان الشباب، وباكورة الصبا.

تعرُّف الفقيد على أنصار السنة بغير تدبير سابق منه، فقد قُدْر أن اعترض على الصلاة التي كانت تؤدي في مسجد قريب من منزله لخالفتها للسنة، فدله أحد الذين سمعوا عن دعوة أنصار السنة على مسجد الهدارة؛ حيث كان الشيخ حامد الفقى يصلي بالناس، ويدعوهم إلى التوحيد واتباع السنة الصحيحة. 🔛 🛌 المدارية 🚅

وقد كان الشيخ أحمد طه خطيبًا مفوهًا، يدعو للتوحيد من على منابر مساجد جماعة أنصار السنة في أنحاء مصر، وظل الشبيخ أحمد طه يصلي بالناس صلاة الفجر في مسجد الهدارة، ثم في المركز العام قرابة ثلاثين عامًا، وكان رحمه الله صاحب صوت ندى وقراءة طبية.

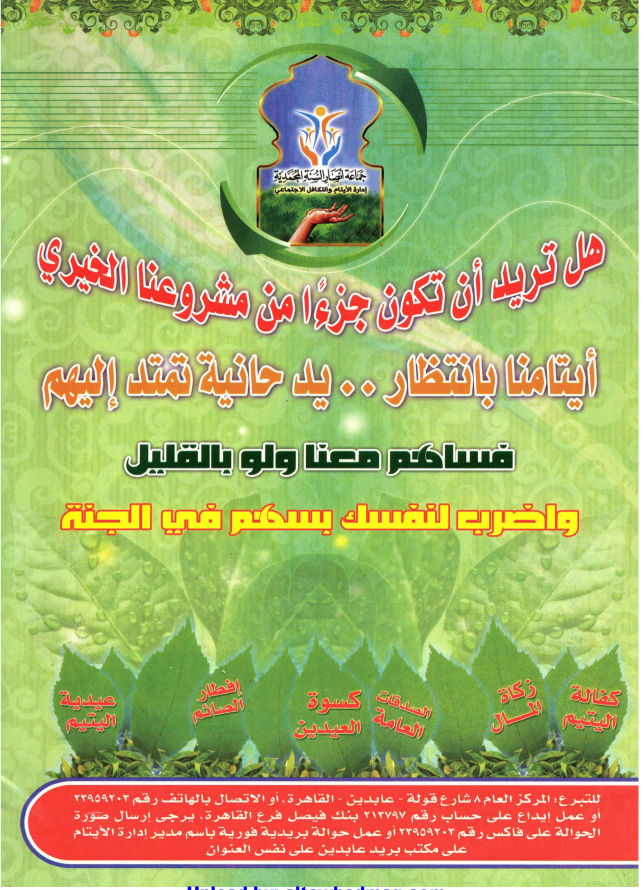
مارس الشبيخ أحمد طه الكتابة وهـو شاب، فكان بـوقّع مقالاته في مجلة الـهدى الـنبـوي باسم «الأدب،» كما كتب في مجلة التوحيد، والف مجموعة من المؤلفات زادت على اكثر من عشرة كتب منها «الرحمة»، و«أسماء الله الحسنى» و«الوقاية من السحر والحسد» و«الخلفاء الراشدون» وغير ذلك. ﴿ ﴿ إِنَّا الْمُعَالِّ الْمُعَالِيل

وكان للشيخ أحمد طه – رحمه الله – طريقة طبية في نشر العلم الصحيح خطابةً وكتابةً وتعليمًا، حتى استغل ما كان يتمتع به من خط جميل في كتابة مقالات كان ينشرها في الساحد دعوة للمسلمين.

رحم الله الشيخ أحمد طه، وأسكنه فسيح جناته، وحشره الله مع النبيين والصديقين والشهداء والصالحين، وحسن أولئك رفيقًا. there as the probability of the sample of the little



Upload by: altawhedmag.com



Upload by: altawhedmag.com