

Upload by: altawhedmag.com

# لهماللهاد هالبكما

# ضاعلم أنه لا إلى الله الاستان صاحبة المتناز

جماعة أنصار السنة المحمدية السنة التاسعة والثلاثون العدد 1370 مضان 1871 هـ

# رئيس مجلس الإدارة

د. عبدالله شاکر

# المشرف العام

د. عبدالعظيم بدوي

# اللجنية العلميية

وُكِّرِيا حسيني محمد جمال عبدالرحمن معاونة محمد هبكل

# المركز العام

ماتف: ۲۲۹۱۵۵۷٦ - ۲۵۱۵۱۲۲

# موقع المركز العام:

WWW.ELSONNA.COM

# 🧧 ثمــن النسخــة

مصر ۱۵۰ قرشا، السعودية ٢ ريالات. الإمارات ٢ دراهم، الكويت ٥٠٠ فلس. الغرب دولار أمريكي، الأردن ٥٠٠ فلس. قطر ٦ ريالات، عمان نصف ريال عماني، أمريكا ٢ دولار، أوروبا ٢ يورو

# الاشتراك السنوي

- ي الداخل ٢٥ جنيها (بحوالة بريدية داخلية باسم مجلة التوحيد - على مكتب بريد عابدين).
- ٢. يــ الخارج ٢٠ دولارا أو ٧٥ ريالا سعوديا او ما يعادلهما.
- ترسل القيمة بسويفت أو بحوالة بنكية أو شيك على بنك فيصل الإسلامي - فرع القاهرة - باسم مجلة التوحيد - أنصار السنة (حساب رقم / ١٩١٥٩٠).
  - م. دار الجمهورية للصحافة

# "السرام عليكم"

## وو احترام التخصص وو

من البديهيات عند كل البشر احترامُ التخصص؛ بمعنى أن المريض يسال طبيبًا ولا يسال نجارًا، وكذلك الذي يريد بناء بيت يسال أفضل أهل العمارة والإنشاء، ولا يسال المحامى أو المدرس.

ومخالفة هذه البديهيات فتنة وفساد كبير، والذي يخالف ذلك لا يكون عند البشر جميعًا إلا مجنوبًا أو أحمق، أو هـو في أضيق الأحـوال مـزور يـنـتـحل شخصية غيره للوصول إلى غرض، أو دنيا وعرض، وكل البشر أيضًا يرفضون شغل المجانين والحمقي، كما يرفضون التزوير وانتحال الشخصيات.

إذا كان ذلك مفهومًا ومعلومًا بالضرورة؛ فَمَنْ المسئول والمتخصص في أدق شيء وأعظمه وهو الدين؛ أهُم العلماء ورثة الأنبياء؛ أم مَن لا يملك إلا بذلةً فاخرةً، ومنصبًا رفيعًا، ولسانًا صحفيًا، وقلمًا سيالًا؛

أليس المسئول عن الدين هم العلماء الربانيون وأهل الفقه والحديث والفتوى، الذين هم ورثة الأنساء؛!

وعليه فلا يمكن لغير المتخصص في الدين أن يكون فقيهًا أو مفتيًا لبيبًا ؟ حتى يكون الحمار طبيبًا!!







# 🥊 رئيس التحرير

جمأل سعد حاتم

# 🧱 مدير التحرير الفني

حسين عطا القراط

# سكرتيرالتحرير

مصطفى خليل أبو المعاطي

# التنفيذالفنسي

أحمد إبراهيم صوابي



نقدم للقارئ كرتونة كاملة تعتوي على ٢٨ مجلدا من مجلدات مجلة التوحيد عن ٢٨ سنة كاملة ٢٠٠ جنيها للأفراد والهيئات والمؤسسات داخل مصرو ٢٥٠ دولارا خارج مصر شاملة سعر الشحن

# البريد الإلكتروني

MGTAWHEED@HOTMAIL.COM رئیس التحریر،

GSHATEM@HOTMAIL.COM GSHATEM@YAHOO.COM التوزيع والاشتراكات،

SEE2070@HOTMAIL.COM

WWW.ALTAWHED.COM

# التحرير

۸ شارع قولة - عابدين - القاهرة ت: ۲۳۹۳۰۵۱۷ - فاكس: ۲۳۹۳۰۵۱۷

قسم التوزيع والاشتر اكات

ت. ۲۵۱۵۱۹۲۲

التوزيع الداخلي،

مؤسسة الأهرام وقروع انصار السنة المحمدية

# "في هذا العدد"

- افتتاحية العدد: بقلم الرئيس العام ٢ كلمة التحرير: بقلم رئيس التحرير ٥
- حدث المنظرين بعثم رحوس المنظرين -
- الصيام وأثره في التربية: بقلم د. عبد العظيم بدوي ٩
- الصوم وحفظ الجوارج: زكريا حسيني محمد ١١
- الاعتكاف وأحكامه: مصطفى البصراتي ١٥
- الاستعانة بالله والتوكل عليه: د. جمال المركبي ١٧
- من ترث الشيخ حامد الفقي: إعداد : فتحي عثمان ٢١
- تاملات مع قدوم رمضان: متولي البراجيلي ٢٤
- رمضان شبهر التقوى: للشبيخ صفوت نور الدين ٢٨ ح
- وجاء شهر القرآن: معاوية محمد هيكل ٣٠
- الدعاء في رمضان: اسامة سليمان ٣٤ ح
  - واحــة الـــــوحــيــد: علاء خــضــر ٣٦
- عنوامل النصر على الأعداء: صلاح نجيب الدق ٣٨
- المرأة في رمضان: جمال عبد الرحمن ٢٤ فضائل الصوم واحكامه: عبده الاقرع ٤٦
- الصوم ودوره في الصيانة الربانية:
- محمود المراكبي
- وقفات مع مبطلات الصيام: المستشار أحمد السيد ٥٣
- باب الفتاوى: ٥٧
- أخطاء يقع فيها الصائمون: د/ حمدي طه ٦٥ فضائل العشرالاواخر من رمضان:
- أيمن ديـــاب القصة في كتاب الله: عبد الرزاق السيد عيد ٧٠







لا تخلو منها مكتبة ويحتاج إليها كل بيت

الحمد لله وحده، والصالة والسالام على من لا نبي بعده.. أما بعدُ:

قال ابن كثير - رحمه الله -: «بمحد تعالى نفسه، ويعظم شأنه لقدرته على ما لا يقدر عليه أحد سواه، فلا إله غيره، ولا رب سواه، ﴿ الَّذِي أَسْرَى بِعَبْده ﴾ يعنى محمدًا 🐲 ﴿ لَيْلاً ﴾ أي في جنح الليل. ﴿ منَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ ﴾، وهو مسجد مكة ﴿ إِلَى الْمَسْجِد الأَقْصَى ﴾، وهو بيت المقدس الذي بإيلياء، معدن الأنبياء من لدن إبراهيم الخليل - عليه السلام -، ولهذا جُمعوا له هناك كلهم، فأمُّهم في مُحلِّتهم ودارهم، فدل على أنه الإمام الأعظم، والرئيس المقدم - صلوات الله وسلامه عليه وعليهم أجمعين -». [تفسير ابن كثير ٣ / ٥]. وعنَ أبي هريرة رضي الله عنه قال: قَالَ رَسُولُ اللَّه ﷺ: «لَقَدْ رَأَيْتُنَى في الْحجْرِ وَقُرَيْشُ تَسْأَلُنَى عَنْ مَسْرَايَ فَسَالَتْنِي عَنْ أَشْنُاءَ مِنْ بَنْتِ الْمَقْدِسِ لَمْ أُتْبِتْهَا. فَكُرِيْتُ كُرْبَةً مَا كُرِيْتُ مِثْلَهُ قَطُّ، قَالَ: فَرَفَعَهُ اللَّهُ لَى أَنْظُرُ إِلَيْه، مَا يَسْأَلُونَى عَنْ شَيْء إِلاَّ أَنْسَأْتُهُمْ بِه، وُقَدْ رَأَيْتُنِي فِي جَمَاعَة مِنَ الْأَنْدِيَّاء؛ فَإِذَا مُوسِيِّي قَائَمٌ يُصلِّي، فَإِذًا رَجُلٌ ضَرْبٌ جَعْدٌ كَأَنَّهُ مَنْ رِجَالٍ شَنُوءَةً، وَإِذَا عِيسَى ابْنُ مَرْيَمَ - عَلَيْهِ السَّلاَمُ - قَائمٌ بُصَلِّي أَقْرَبُ النَّاسِ بِهِ شُبِهَا عُرْوَةً بْنُ مُسِعُودِ الثَّقَفِيُّ، وَإِذَا إِبْرَاهِيمُ - عَلَيْهُ السَّلَامُ - قَائِمٌ يُصلِّي أَشَّيهُ النَّاسِ يه صَاحِبُكُمْ - بِعْنِي نَفْسَهُ -، فَحَانَتِ الصَّالَةُ فَأَمَمْتُهُمْ، فَلَمَا فَرِغْتُ مِنَ الصَّلَاةِ قَالَ قَائِلٌ: بَا مُحَمَّدُ هَذَا مَالِكُ صاحبُ النَّارِ فَسَلَّمْ عَلَيْهِ. فَالْتَـفَتُ الَّيْهِ فَيَدَائِي بالسَّلام، [صحيح فسلم ١٧٢].



# و ومن فضائل المسجد الأقصى أنه أحد المساجد الثلاثة التي أذن الشرع في شد الرحال إليها، والصلاة في المسجد الأقصى تفضل الصلاة في غيره بهائتين وخمسين صلاة، والمسجد الأقصى هو ثانى مسجد بنى على الأرض و و

ويلاحظ في هذا الحديث أن النبي في ذكر صراحة تقدّمه على جميع المرسلين وأنه أمّهم، وصلاة المرسلين خلفه اعتراف منهم بمنزلته وفضله ومكانته، وأن رسالته نسخت جميع الرسالات السابقة عليه، فلا يُعمل بها ولا يُرجع إليها، وأن مسئولية المسجد الأقصى أصبحت مسئولية الرسالة الخاتمة التي ختمها الله بنبينا في الأن جميع الأنبياء والمرسلين قد سلّموا له بذلك، فالمسجد الأقصى للمسلمين إلى أن تقوم الساعة بشهادة جميع المرسلين، وقد اختلف العلماء في مكان هذه الصلاة ووقتها، والراجح أنها كانت ببيت المقدس بعد معراجه في.

قال ابن كثير رحمه الله: «... ثم هبط إلى بيت المقدس، وهبط معه الأنبياء، فصلى بهم فيه لما حانت الصلاة، ويحتمل أنها الصبح من يومئذ، ومن الناس من يزعم أنه أمهم في السماء، والذي تظاهرت به الروايات أنه ببيت المقدس، ولكن في بعضها أنه كان أول دخوله إليه، والظاهر أنه بعد رجوعه إليه؛ لأنه لما مر بهم في منازلهم جعل يسأل جبريل عنهم واحدًا واحدًا، وهو يخبره بهم، وهذا هو اللائق؛ لأنه كان أولاً مطلوبًا إلى الجناب العلوي ليفرض عليه وعلى أمته ما يشاء الله تعالى، ثم لما فرغ من الذي أريد به اجتمع هو وإخوانه من النبيين، ثم أظهر شرفه وفضله عليهم بتقديمه في الإمامة، وذلك عن إشارة جبريل عليه السلام له في ذلك، ثم خرج من بيت المقدس فركب البراق وعاد إلى مكة بغلس، والله سبحانه وتعالى أعلم». [تفسير ابن كثير ٣ / ٣].

كما رجح ذلك الشيخ الآلباني - رحمه الله - فقال: «والصحيح أنه إنما اجتمع بهم في السماوات، ثم نزل إلى بيت المقدس ثانيًا وهم معه، وصلى بهم فيه، ثم إنه ركب البراق، وكر راجعًا إلى مكة، واللهُ أعلم». [الإسراء والمعراج للآلباني: ص٩٣].

#### وو من فضائل المسجد الأقصى وو

ومن فضائل المسجد الأقصى أنه أحد المساجد الثلاثة التي أذن الشرع في شد الرحال إليها، كما ثبت عن قَرْعَةَ مَوْلَى زِيَاد قَالَ: سَمَعْتُ أَبَا سَعِيد الْخُدْرِيُّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ يُحَدَّتُ بِأَرْبَعِ عَنْ النَّبِيُّ عَنْ النَّبِيُّ قَاعْجَبْنَنِي وَانَقْنَنِي، قَالَ: «لاَ تُسَافَر الْمَرَّاةُ يَوْمَيْنِ إِلاَّ مَعَهَا رَوْجُهَا أَوْ دُو مَحْرَم، وَلاَ صَوْمُ في يَوْمَيْنِ الْفَطْرِ وَالْأَصْحَى، وَلاَ صَلْاَة بَعْدَ صَلاَتَيْنِ بَعْدَ الصَّبْحِ حَتَّى تَطْلُعَ الشَّمْسُ وَبَعْدُ الْعُصْرِ حَتَّى تَعْرُبَ، وَلاَ تَسْدُ الْمُعَصَرِ حَتَّى تَعْرُبَ، وَلاَ اللهَ قَلْدَة مَسَاجِد مَسْجِد الْخُوصِيّ وَمَسْجِدِي». [البخاري: ١٩٩٧].

وقد اشتمل هذا الحديث على أربعة أحكام: أحدها: سفر المرأة، وثانيها: منع صوم الفطر والأضحى، وثالثها: منع الصلاة بعد الصبح والعصر، ورابعها: منع شد الرحال إلى غير المساجد الثلاثة.

والصلاة في المسجد الأقصى تفضل الصلاة في غيره بمائتين وخمسين صلاة، كما في حديث أبي ذر رضي الله عنه قال: «تذاكرنا ونحن عند رسول الله في أيهما أفضل: مسجد رسول الله في، أو مسجد بيت المقدس، فقال رسول الله في: صلاة في مسجدي هذا أفضل من أربع صلوات فيه، ولنعم المصلى، وليوشكن أن لا يكون للرجل مثل شطن فرسه من الأرض حيث يرى منه بيت المقدس خير له من الدنيا جميعًا، أو قال: خير من الدنيا وما فيها». [أخرجه الحاكم، وصححه ووافقه الذهبي. المستدرك جـ٤ / ٥٠٩].

وقال الألباني - رحمه الله -: «صح أن الصلاة في بيت المقدس على الربع من الصلاة في المسجد

النبوي». رواه البيهقي. [تحذير الساجد ص١٣٥].

والمسجد الأقصى هو ثاني مسجد بُني على الأرض كما في البخاري عن أبي ذر رضي الله عنه قال: قلت: ثم أي؟ قال: قلت: يا رسول الله، أي مسجد وضع في الأرض أول؟ قال: «المسجد الحرام». قال: قلت: ثم أي؟ قال: المسجد الأقصى؟ قلت: كم بينهما؟ قال: «أربعون سنة، ثم أينما أدركتك الصلاة بعد فصل فإن الفضل فيه». [البخاري: ٣٣٦٦].

قال أبن حجر في الفتح: «وليس إبراهيم أول من بنى الكعبة، ولا سليمان أول من بنى بيت المقدس، فقد روينا أن أول من بنى الكعبة آدم، ثم انتشر ولده في الأرض، فجائز أن يكون بعضهم قد وضع بيت المقدس، ثم بنى إبراهيم الكعبة بنص القرآن، وكذا قال القرطبي: إن الحديث لا يدل على أن إبراهيم وسليمان لما بنيا المسجدين ابتدا وضعهما لهما، بل ذلك تجعيد لما أسسه غيرهما». [فتح البارى جـ٢ / ٤٠٨ - ٤٠٩].

وقد سأل سليمان – عليه السلام – ربه وهو يبني بيت المقدس أن يخرج من صلى فيه من خطيئته كيوم ولدته أمه، ففي مسند الإمام أحمد وغيره أن سليمان بن داود لما بني بيت المقدس سأل الله عز وجل خلالاً ثلاثة: «سأل الله حكمًا يصادف حكمه فأوتيه، وسأل الله ملكاً لا ينبغي لأحد من بعده فأوتيه، وسأل الله حين فرغ من بناء المسجد ألا ياتيه أحد لا ينهزه (أي لا يدفعه) إلا الصلاة فيه أن يخرج من خطيئته كيوم ولدته أمه، أما اثنتان فقد أعطيهما، وأرجو أن يكون أعطى الثالثة». والحديث صححه الألباني في صحيح الجامع (جـ١ / ٤٢٠). ونحن نرجو أن يُعطى الثالثة، وأن يكتب لنا الله الصلاة فعه وننال هذا الأحر والفضل.

#### وه أرض فلسطين هي مهاجر إبراهيم عليه السلام وه

وأرض فلسطين المباركة هي مهاجر إبراهيم ولوط - عليهما السلام - فالله - تبارك وتعالى - لما نجى إبراهيم ولوطاً - عليهما السلام - وجههما إلى فلسطين ليقيما عليها ويستقرا بها، وفيها توفي خليل الرحمن إبراهيم - عليه السلام - في البيت المقدس، ودفن في أرض فلسطين، وكان ملك داود وسليمان عليه السلام في البيت المقدس، كما عاش من اصطفاهم الله من آل عمران ببيت المقدس، وقد نذرت أم مريم ما في بطنها لخدمة بيت المقدس، وهذا يفيد مكانته عندهم. قال تعالى: ﴿إِذْ قَالَتُ امْرَاةُ عَمْرًانَ رَبِّ إِنِّي نَذَرْتُ لَكَ مَا في بطنها وسألت ربها أن يكون خالصًا مفرً عُا للعبادة ولخدمة عمران: ٣٥]، والمعنى أنها نذرت ما في بطنها وسألت ربها أن يكون خالصًا مفرً عُا للعبادة ولخدمة من الأرض المقدسة لشرفها وبركتها، كما في الصحيحين وغيرهما عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: من الأرض المقدسة لشرفها وبركتها، كما في الصحيحين وغيرهما عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: «أرسل ملك الموت إلى موسى عليه السلام، فلما جاءه صكه، فرجع إلى ربه، فقال: أرسلتني إلى عبد لا يريد الموت، فرد الله عليه عينه، وقال: ارجع فقل له يضع يده على متن ثور فله بكل ما غطت به يده بكل شعرة سنة. قال: أي رب، ثم ماذا؟ قال: ثم الموت. قال: فالآن. فسأل الله أن يدنيه من الأرض المقدسة رمية بحجر». قال رسول الله على: «فلو كنت ثم لأريتكم قبره إلى جانب الطريق عند الكثيب المقدسة رمية بحجر». قال رسول الله على: «فلو كنت ثم لأريتكم قبره إلى جانب الطريق عند الكثيب المقدسة. [البخاري: ١٣٦٩]، ومسلم ٢٣٧١].

وقد ترجم الإمام البخاري - رحمه الله - لهذا الحديث بقوله: «باب من أحب الدفن في الأرض المقدسة». [فتح الباري جـ٣/ ٢٠٦].

وقال النووي – رحمه الله –: «وأما سؤاله الإدناء من الأرض المقدسة؛ فلشرفها وفضيلة من فيها من المدفونين من الأنبياء وغيرهم. قال بعض العلماء: وإنما سأل الإدناء ولم يسأل نفس بيت المقدس؛ لأنه خاف أن يكون قبره مشهورًا عندهم فيفتتن به الناس». [شرح النووي على مسلم: جـ١٥٠ / ١٢٨].

ومن المعلوم أن الأصل في نجاة الإنسان عمله الصالح، غير أن الحديث دال على فضل بيت المقدس وأنه حفًا بقعة مباركة، وأن موسى عليه السلام حرص على أن يكون قبره قريبًا منه، والأقصى اليوم في أيدي ثلة من اليهود العابثين المجرمين، وعلى الأمة المسلمة أن تسعى لإرجاعه وضمه إليها، فهو مسرى رسولها في والدفاع عن الأقصى أمانة في عنق كل مسلم، وبذل الجهد في ذلك مطلوب وواجب، ونصرة إخواننا في فلسطين كذلك، أسأل الله بأسمائه الحسنى وصفاته العليا أن يرد المسجد الأقصى إلى ديار المسلمين، وأن يكتب لنا فيه صلاة قبل الممات، وأن يقهر الصهاينة المعتدين ومن على شاكلتهم من المجرمين، ويومئذ سنفرح بنصر الله العزيز الحكيم.

والحمد لله رب العالمين.

الحمد لله الكريم المنان، مجزل العطايا قديم الإحسان، أحمده سبحانه شرّف هذه الأمة وخصها بصيام شهر رمضان، وبعد:

بعد ساعات قليلة يطل علينا شهر عزيز على قلب كل مؤمن، شهر الخير والبركة، شهر القُرب والعبادة، شهر رمضان المبارك، فيه تُفتح خزائن الفضل والرحمة والإحسان، وتُقبل ليالي الجود والفضل والغفران، ساعات قلائل ويُهل علينا شهر يتهيأ المؤمنون فيه للعبادة المتواصلة، ويخلصون لله الطاعات، يمتحن المؤمنون امتحانًا شديدًا لما الطاعات، يمتحن المؤمنون امتحانًا شديدًا لما الإعلام أعدًت الفوازير والمسابقات والمساسلات والأغنيات وبرامج الطبخ والماكولات...

وشهر رمضان شاهدٌ يوم القيامة بالإحسان لمن أحسن، وبالإساءة لمن أساء، والعاقبة للمتقين، وطوبى للصائمين.

يُطلُّ علينا رمضان وما زال الضعف والهوان يتصدران صورة الأمة الضعيفة المتخاذلة أمام ضربات الأعداء في الداخل والخارج، والهجمة الشرسة من أعداء الدين على السنة المطهرة وأهلها، ودعوة خبيثة لضرورة تنقية السنة والطعن في صحيحي البخاري ومسلم، والتشكيك في بعض الأحاديث الواردة فيهما!! نستقبل شهر التوبة والغفران، والغرب مازال يؤجج حربه الشرسة على الإسلام والمسلمين في كل مكان، وإحدى الكنائس الأمريكية تدعو لتحويل ذكرى الحادي عشر من سبتمبر إلى يوم عالمي لحرق القرآن!! ودعوات مختلفة لضرب الحجاب والنقاب، وتجريم كل شعيرة إسلامية، ونتلقى الطعنات الواحدة تلو

رئىس التحرير GSHATEM@YAHOO.COM

النوحيد رمضان ١٤٣١ هـ

الأخرى، وإنا لله وإنا إليه راجعون.

# الكريم والأمة ما زالت في الكريم والأمة ما زالت في الكريم والأمة ما زالت في هوانها وضعفها، تتلقى الضريات والطعنات من الضريات والطعنات من المسلمين ا

# وورمضان شهرالفالح وو

فمن أراد الفلاح فليستبضع بضاعة المتقين، ومن أحب أن يكون الله ولية؛ فالله ولي المتقين، وأكرم الناس عند الله أتقاهم، والأخرة عند ربك للمتقين، والساعي لغير باب الله عاثر القدم، والشاكر لغير نعم الله مسلوب النّعم، العُمْرُ مَدْ سُوب، والعمل مكتوب، والوقت يمرُ مرَ السحاب، والموعد يوم الحساب، الناس في هممهم متفاوتون، وفي طبائعهم متمايزون، وفي رغباتهم وميولهم متنوعين، ﴿أَهُمُ يَقْسمُونَ رَحْمةَ رَبِّكَ نَحْنُ قَسَمْنَا بَيْنَهُمْ مُعيشَتَهُمْ في ررْجات ليتَحْدَ بَعْضَهُمْ بَعْضَا سُخْرِيًا وَرَحْمةً رَبِّكَ فَرْعًا وَرَحْمةً النَّرْدِيًا وَرَحْمةً رَبِّكَ فَرِيًا وَرَحْمةً رَبِّكَ مَا سُخْرِيًا وَرَحْمةً رَبِّكَ مَا يَحْمَعُونَ ﴾ [الزخرف: ٣٣].

فليتنافس المسلمون في شهر الفلاح وليعملوا، فإن الملائكة تحبّ صالحي بني آدم وتفرح بهم، فلتكن هممكم عالية، فإن ثمة أقوامًا يُدْعَوْن من كل أبواب الجنة تعظيمًا لهم وتكريمًا لصيامهم وصلاتهم وزكواتهم وأفعالهم الخيرة، فيخيرون ليدخلوا من أي أبواب الجنّة شاءوا، فلتكن الهمم عالية في المسابقة إلى الخيرات، والمنافسة في الأعمال الصالحة، وليَغتنم العبد ما فتح له من هذه الأبواب.

# ووحملات الغرب تزداد شراسة على الإسلام والسلمين وو

يُطل علينا الشهر الكريم والأمة مازالت في هوانها وضعفها تتلقى الضربات والطعنات والكيد للإسلام والمسلمين من أعداء الإسلام، وها هي الحملات الغربية، والطعنات الأمريكية تتوالى رغم تصريحات «أوباما» في خطابه الشبهير في جامعة القاهرة، والذي فُرِّغ من مضمونه تمامًا منذ جاء إلى مصر ليناشد - من القاهرة عاصمة دولة من أكبر الدول الإسلامية-المسلمين إلى بدء صفحة جديدة مع الغرب، وسط إشادته بالإسلام والمسلمين وبالأصول الإسلامية وحضارة المسلمين التي نهل منها العالم كله، ومن أوله الغرب الناقم على الإسلام والمسلمين، ومع ذلك بُعلن الغرب رفضه لكل المظاهر الإسلامية ويصدر عقويات على الحجاب والنقاب ومنع للمأذن، واتهامات بالعنف والإرهاب، في حملة حديدة من القوانين والإجراءات والتشريعات الظالمة بهدف محاربة أي منظهر إسلامي في هذه الدول، بدأتها سويسرا بإقرارها قانونًا يمنع إنشاء المآذن، وسيار على نفس الدرب الكشير من الدول الأوروبية التي اتخذت قوانين وإحراءات ضد النقاب والحجاب، ومنها فرنسا وبلجيكا اللتان حرمتا ارتداء النقاب، ولم تقتصر في عقوبة ارتدائه على الغرامة المالية، وإنما تم تشديدها لتصل إلى السجن لمدة عام وغرامة قدرها خمسة عشرة ألف بورو!!!

وتسير هولندا على نفس الدرب بمنع الحجاب؛ حيث سبق وتقدم نائب هولندي باقتراح تم طرحه للاستفتاء لمنع الحجاب في هولندا، ولم يقف الأمر على معارضة ارتداء الحجاب، بل تعداه إلى وصف الدين الإسلامي بالعنف والجهل ونمط الحياة القَبلي، وأنه غير متسامح وتمييزي وأنه يعادي النساء...، كما جاء على لسان النائبة الهولندية والتي تدعى «أيان جرسي»، حيث دعت الاتحاد الأوروبي والولايات المتحدة إلى فرض عقوبات على الدول الإسلامية بدلاً من تخصيص أموال لمساعدتها في المشروعات التنموية.

ويأتى رفض الغرب لأي مظهر إسلامي في دراسة أجريت في أسبانيا، وشيملت ١٥٠٠ شخص من ١٢ دولة عضوًا في الاتحاد الأوروبي هم: بلحيكاً، ويربطاننا، ويلغاريا، والدانمارك، وفرنسا، وألمانيا، واليونان، وإيطاليا، ويولندا، والبرتغال، وأسبانيا، والسويد، أظهرت نتائجها أن (٢,٦٥٪) يعارضون تمامًا ارتداء الحجاب في المدارس، وبلغت أعلى نسبة ٣, ٨٤٪ للمعارضين بالحجاب في بلغاريا، بينما وصلت النسبة في فرنسا إلى (٨,٨٪).

وتعود أهم أسياب هذا الرفض الغربي لكل مظاهر الإسلام إلى الرابط الدائم بينه وبين الإرهاب، إلا أن هذه القوانين والمواقف ليست بغريبة على تلك المجتمعات العنصرية؛ لأنها جاءت بسبب انتشار الدين الإسلامي في الغرب، وزيادة أعداء المسلمين به، وهذا ما دفع هذه الدول إلى إصدار قوانين لتضييق الخناق على المسلمين في تلك الدول!!

# والدعوة إلى تحويل (١١) سبتمبر إلى يوم عالى لحرق القرآن وه

ونحن نستقبل شهر رمضان الكريم.. وطعنات الغرب والأمريكان ما زالت تدوى عير تصريحاتهم النارية ممن يدّعون الحرية الزائفة، ففي أمريكا دعت إحدى الكنائس الإنجيلية إلى تحويل يوم (١١) سيتمير المقبل إلى «يوم عالمي لحرق القرآن» في ذكري ضحايا هجمات سيتمبر الإرهابية، قابلها رد مجلس العلاقات الأمريكية الإسلامية «كير» بالدعوة إلى تنظيم حملة لتوزيع المصاحف خلال شبهر رمضان، وطالب القس تيري جونز، راعي كنسية مركز اليمامة للتواصل العالمي في ولاية فلوريدا، ومؤلف كتاب «الإسلام من الشيطان» أتباعه بالتصدي لما سماه «شير الإسلام»؛ معتبرًا أن القرآن يقود الناس إلى الجحيم ولذا وضعه في مكانه.. في النار. ولكن الله حافظ لدينه، ناصر لكتابه..

﴿ فَاللَّهُ خُيْرٌ حَافِظًا وَهُو أَرْحُمُ الرَّاحِمِينَ ﴾. وه الهجمة الشرسة على السنة وأهلها 12 وه

ونحن على أعتاب شبهر كريم، وليس بالقريب

ولا بالجديد أن يكون لكل بضاعة كاسدة -كالهجوم على السنة - مواسم ترتفع فيها



أصوات مروجيها الزاعقة؛ لتحتفظ بها أسماع السابلة وأبصارهم، لاسيما وقد أضحت أسواق الفضائيات مفتحة الأبواب لكل باحث عن الإثارة والشبهرة، وفي صمم عند سماع صوت الحق، وفي ظل غيبة عن أصول العلم ومناهجه ويقينياته.

وقد أنزل الله تعالى على نبيه ﷺ أعظم كتاب، وأنزل عليه أعظم تفسير للقرآن، وهو السنة النبوية، وحفظ الله القرآن وأصول السنة الصحيحة من التغيير والتبديل، وحفظهما من فاسد الأراء والتأويل، وأقام الله الحجة على العالمين بسيد المرسلين، عليه أفضل الصلاة والتسليم، وهدى الله محمدًا ﷺ إلى أحسن الهدى، ويسره لأحسن السبل، وأسهل المناهج، قال الله تعالى لنبيه ﷺ: ﴿ وَنُيَسِّرُكَ لِلْيُسْرَى ﴾ [الاعلى: ٨]. وعن جابر رضى الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «وشر الأمور محدثاتها وكل ىدعة ضلالة». [متفق عليه].

إن الحال التي وصل إليها المسلمون يحزن لها قلب كل مؤمن، وتدمع لها العين، وتأسى لها النفس؛ فقد تكالب عليهم الأعداء، وساموهم سوء العداب، وانتهكوا أعراضهم في كثير من الأقطار، وأهانوا كرامتهم وأذلوهم، ومرقت



المسلمين التعصباتُ المذهبية، والمناهج الحربية والقوميات الجاهلية، والبدع المحدثة، وأضعف المسلمين تناحرُهم وتفرقهم، والأهواءُ الضالة واتباع الشهوات المحرمة، وليس ذلك الضعف والانحطاط والذلة لقلة عدد المسلمين، فهم من أكثر أهل الأديان عددًا، وإنما مصاب المسلمين بالتقصير في العمل بدينهم، قال الله تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهُ لَا يُعَيِّرُ مَا بِقَوْم حَتَّى يُغَيِّرُوا مَا بِأَنْفُسِهِمْ وَإِذَا أَرَادَ اللَّهُ بِقَوْم سُوءًا فَلاَ مَردً لَهُ وَمَا لَهُمْ مِنْ دُونِهِ مِنْ وَالْ ﴾ [الرعد: ١١].

وإن أدواء المسلمين ليس لها دواء إلا العمل بسنة رسول في إن اتباع سننة النبي في والتمسك بمنهج السلف الصالح علاج الأمراض، وزوال المكروهات، ونزول البركات والخيرات، والتمسك بالسنة هو الاجتماع، ونبذ الخلافات، وتواد القلوب واتفاق النيات، والتمسك بالسنة هو النصر على أعداء الحق وأهل الغي والشهوات.

وقد أكد الدكتور الأحمدي أبو النور وزير الأوقاف السابق وعضو مجمع البحوث الإسلامية أن كتابي البخاري ومسلم من أصح الكتب بعد كتاب الله عز وجل، ويستحيل أن يكون فيهما حديث ضعيف أو موضوع.

وقد نفى أبو النور – المرشح الأقوى لرئاسة اللجنة التي سيشكلها مركز السنة والسيرة النبوية بمجمع البحوث الإسلامية – أن يكون كتابا البخاري ومسلم في حاجة إلى تنقية أو تصحيح، قائلاً: صحيح البخاري ومسلم من الكتب المتواترة في النقل عن الصحابة وهناك إجماع على صحتها.

بيد أن نفرًا من الناس في كل عصر يمتلكون قدرة هائلة على المجازفة والجرأة فيهجمون على حرم السنة ببضاعة من العلم مزجاة.

وه وصينة قبل رمضان وه

إن العبد المؤمن يسير إلى الله تعالى بأحنحة ثلاثة؛ هي الحب، والخوف، والرجاء، فيحب الله لنعمه الجليلة، ويرجو عطائه الحزيل، ويضاف سوء الخاتمة، ويحذر وهو يسير من نزغات الشبيطان ووسياوسه وأخطار الطريق، وإضلال المضلين، ويضعُ نُصب عينيه الحرص على خاتمة الأعمال، ف «إنما الأعمال بالخواتيم»، فهو لا يدرى بما يُختم له، يخاف من تحوُّل الإيمان إلى كفر، ومن تبدل الاستقامة إلى انحراف، ويتمنى أن يثبته الله عز وجل على لزوم الطريق الحق والخير والرشاد، وسط أناس اختلفت أهواؤهم، وتغيرت أفكارهم، وتنوعت أراؤهم، فهم يومًا دعاة إلى الخير والصلاح، وأخر ينقضون ما ينوا، ويبدلون ما قالوا يسوء وأعمال سيئة، فهم المؤمن ورجاؤه العمل والحذر والخوف من تقلب القلوب، ﴿ يَا أَنُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اسْتَحِيثُوا لِلَّهِ وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُمْ لَمَا يُحْدِيكُمْ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ يَحُولُ بَيْنَ الْمَرْء وَقَلْمه وَأَنَّهُ إِلَيْه تُحْشَرُونَ ﴾ [الانفال: ٢٤].

ندعو الله العلي القدير أن يختم لنا بالصالحات من الأعمال، ونحن على أبواب هذا شهر عظيم، وأن يعيده علينا وقد تبدل حالنا وجفت دموعنا، وعاد إلينا الأقصى المبارك، وأن درد كند المعتدين، فهو حسينا ونعم الوكيل.

وصلى الله وسلم وبارك على عبده ورسوله نبينا محمد وآله وصحبه أجمعين.

الْغُوحِيد العدد 870 السنة التاسعة والثلاثون

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا

نبى بعده. أما بعد:

فإن شهر رمضان فرْصة عظيمة لتربية النَّفْسِ وتزكيثها؛ إذا جاهد الصائم نفسه على أَنْ يكونَ صيائم نفسه على أَنْ يكونَ صيامه كما أرادَ الله، ف «لَيْسَ الصَّيامُ مِنَ الأَكْلِ والشَّرْب، والنِّمَا الصَّيامُ مِنَ اللَّقْ و والرَّفَث» [ابن

خزيمة والحاكم وصححه وابن حبان، وصححه الالباني].

قال ابنُ القيم - رحمه الله تعالى -: «الصومُ هو لِجَام المتَقين، وجُنَّة المُحاربين، ورياضُ الأبرار والمُقربين، وهو لرب العالمينَ من بيْن سائر الأعمال، فإنَّ الصائمُ لا يفعلُ شيئًا، وإنَّمَا يترك شهوته وطعامة وشرابة من أجل معْبُوده، فهو تركُ مَحْبُوبات النَّفس وتلذُّذاتها، إيتَّارًا لمَحبَّة الله ومرْضاته، وهو سرّ بيْن العبْد وربّة، لا يطلع عليه سواه، والعبادُ قد يطلعُونَ منْه على ترك المُطرات الظاهرة، وأمًا كَوْنه ترك طعامة وشرابة وشهوته منْ أجْل معْبُوده فهو أمرٌ لا يطلعُ عليه بشر، وتلك منْ أجل معْبُوده فهو أمرٌ لا يطلعُ عليه بشر، وتلك حقيقة الصوم.

وللصَوْمْ تأثيرٌ عجيبٌ في حفظ الجوارح الظَّاهرة والقُوى الباطنة، وحمايتها منْ التَّخليط الجالبِ لها الموادُّ الفاسدة التي إذا استولَتْ عليها أفْسدتها، واستفراغ الموادُ الرَّديئة المانعة لها من صحتَها، فالصَوْمُ يحْفَظُ على القَلْبِ والجوارح صحتَها، ويُعيد إليها ما استلبتْه منها أيْدي الشَّهوات، فهو من أكْبر العَوْنِ على التَّقُوى، كما قال تعالى: ﴿لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ ﴾ [البقرة: 1/8].

وقال أبو حامد الغزالي – رحمه الله –: «إِنَّ اللهَ تعالى قد جعل الصَّوْمَ حصْناً لأوليائه وجُنَّة، وفتحَ لهم به أبوابَ الجنَّة، وعرَّفهم أَنْ وسيلةَ السَّيْطانِ الهم به أبوابَ الجنَّة، وعرَّفهم أَنْ وسيلةَ السَّيْطانِ إلى قلُوبهم السُّهُواتُ المستكنَّة، وأَنَّ بقَمْعها تُصْبحُ النَّفسُ المطمئنَةُ ظاهرةَ الشَّوْكة في قَصْم خَصْمها قويعة المنَّة، ثم هو متميزُ بخاصية النسبة إلى الله تعالى من بيْنِ سائر الأرْكان، إذ قال النبيُّ فَقَد: «كُلُّ عَمْلِ ابْنِ اَدَمَ يُضَاعَفُ الْحَسنَةُ عَشْرُ أَمْثَالِهَا إلَى سَبْعمائة ضعْف، قالَ اللهُ عَزْ وَجَلُ: إِلاَّ الصَّوْمُ فَإِنَّهُ اللهُ عَزْ وَجَلُ: إلاَّ الصَّوْمُ فَإِنَّهُ



النوخيد رمضان ١٤٣١ هـ

لِي وَأَنَا أَجْزِي بِهِ". [متفق عليه]. وإِنَّمَا كانَ الصَوْمُ له ومشرُفًا بالنَّسبة إليه، وإنْ كانت العباداتُ كلُها له، كما شرُف البيتَ بالنَّسبة إلى نَفْسه والأرْضُ كلُها له؛ لمعنيْين: أحدهما: أنَّ الصَوْمَ كَفُ وتَرْكُ، وهو نَفْسهُ سِرُ ليْس فيه عملُ يُشَاهد، وجميعُ أعمالِ الطَّاعات بمشْهد من الخلق ومرْاى، والصَوْمُ لا يراه إلاَ الله عزَّ وجلَّ، فإنَه عملُ في الباطن بالصَّر المجرد.

والثاني: أنّه قَهْرٌ لعدوّ الله عزُ وجلٌ، فإِنَّ وسيلة الشَّيْطانِ لعنه الله: الشَّهُواتُ وإِنَّمَا تقوى الشَّهُواتُ بالأَكْلِ والشُّرْب، فلَمَا كان الصَّوْمُ على الخُصُوصِ قَمْعًا للشَّيْطانِ وسدًا لمسالكه وتَضْييقًا لمجاريه، استحقُّ التَّخصيص بالنَّسَبة لله عزُّ وجلٌ» [إحياء علوم الدين ١ / ٢٣١ – ٢٣٢].

«والصَّوْمُ عَلَى ثلاث دَرجات: صوْمُ العَمُوم، وصوْمُ الخَصُوص، وصوْمُ خصُوص الخصُوص:

أمًّا صَوْمُ العُمومِ فهو كفُّ البَطْنِ والفَرْج عن الشَّهوات.

أَمًّا صَوْمُ الخَصُوص فَهُو كَفُّ السُّمُّع والبصر واللسان واليد والرَّجْل وسائر الجوارح عن الآثام.

وأمًّا صَوَّمُ خصُوصِ الخصُوصِ فهو صَوْمُ القَلْبِ عن الهمَم الدُنيَّةِ والأَقْكَارِ الدُّنْيويَّةِ وكفُّه عما سوى الله عزُّ وجلُّ بالكليَّة». [إحياء علوم

وعَنْ أَبِي هُرِيْرَةَ رضي الله عنه أَنَّ النَّبِيُ عَلَّ قَالَ:

«مَنْ لَمْ يَدَعْ قَوْلَ الزُّورِ وَالْعَمَلَ بِهِ فَلَيْسَ لِلله حَاجَةً

بأَنْ يَدَعَ طَعَامَهُ وَشَرَابَهُ» [البخاري ١٩٠٣]! لأَنَّه أَمرَ
بالصنيام ليروضَ نَفْسَه ويُدرِّبَها على تَرْك الزُّور قَوْلاً
وفعْلاً، حتى يتخلِّى عنه تماماً في غَيْرِ الصَيّام، فإذا
صَامَ ولم يتخلُ عما ثُهِى عنه فلا خيْرَ فيه؛ لأَنَّه لم
يُدْرِك الحكمة من الصيام وهي المُذكُورَة في قوله
تعالى: ﴿لَعَلَكُمْ تَتَقُونَ ﴾ [البقرة: ١٨٣].

وقد كَثُرت الآثارُ عن الصّحابة رضي اللهُ عنهم في تأكيد المعّاني السّابِقة:

فَعْن عَليَّ رضي الله عنه قال: «لَيْسَ الصِّيامُ مِنَ

الطُّعَامِ وَالشَرابِ، وَلَكِنْ مِنَ الكَذِبِ والبَاطِلِ وَاللُّغُوِ»، وَعَنْ أَبِي ذَرِّ رضي الله عنه قَالَ: «إِذَا صُمْتَ فَتَحَقُظَ مَا اسْتَطَعْتَ» [موسوعة نضرة النعيم (٧/ ٢٦٦١]).

وَعَنْ جَابِرِ رضي الله عنه قَالَ: «إِذَا صَمُّتَ فَلْيَصُمُّ سَمَعُكَ وَبَصَرُكَ وَلِسَائَكَ عَنْ الكَذِبِ، والْمَاثِم، وَلْيَكُنْ عَلَيْكَ وَقَارٌ وسَكِيثَةً يَوْمَ صِيَامِكَ، وَدَعْ أَذَى الخَادِم، وَلاَ تَجْعَلْ يَوْمَ صَيَامِكَ وَفَطْرِكَ سَوَّاءً» [مصنف ابن آبي شبية ٢ / ٤٢٢].

فمن وُفَقَ لذلك فهو الصَّائِمُ حَقَّا، وهو الحريُّ بحصُولٍ قَضْلِ الصَّيام له وهو مَغْفِرَةُ الذُّنوب، كما قال تعالى: ﴿إِنَّ الْمُسْلِمِينَ وَالْمُسْلِمَاتِ وَالْمُؤْمنِينَ وَالْمُسْلِمَاتِ وَالْمُؤْمنِينَ وَالْمُؤْمنِينَ وَالْمُؤْمنِينَ وَالْمُؤْمنِينَ وَالْمُؤْمنِينَ وَالْقَانِتَاتِ وَالصَّادَقَينَ وَالْقَانِتَاتِ وَالصَّادَقَينَ وَالصَّابِرِينَ وَالصَّابِرَاتِ وَالْحَاشَعِينَ

وَالْخَاشِعَاتِ وَالْمُ تَصَدُّقِينَ وَالْمُ تَصَدُّقَاتِ وَالصَّائِمِينَ وَالصَّائِمَاتِ وَالْحَافِظِينَ فُرُوجَهُمُّ وَالْحَافِظَاتِ وَالذَّاكِرِينَ اللَّهُ كَثَيرًا وَالدَّاكِرَاتِ أَعَدُ اللَّهُ لَهُمْ مَغْفِرةً وَالدَّاكِرَاتِ أَعَدُ اللَّهُ لَهُمْ مَغْفِرةً وَاجْرًا عَظیماً ﴾ [الاحزاب: ٣٠].

وَعَنْ أَبِي هُرِيْرَةَ عَنِ النَّبِيِّ ﷺ قَالُ: «مَنْ صَامَ رَمَضَانَ إِيمَانًا وَاحْتِسَابًا عُفْرَ لَهُ مَا تَقَدُمُ مِنْ ذَنْبه» [متفق عليه].

فيا عبادَ اللهِ صُومُوا شَهْرَكم، وقُومُوا لَيْلَكم، وخَالِفُوا عادَتكم، واعْلَمُوا أَنَّ رمضانَ

فُرْصَةٌ لِمَغْفِرة الذُّنوب «وَمَنْ أَدْرِكَ رَمَضَانَ فَلَمْ يُغُفَرْ لَهُ أَبْعَدَهُ الله» [البخاري في الادب المفرد ٦٤٦ وصححه الإلباني].

فلاً تضييعُوا نَهارَكم في السيَيجة والكوتشيئة والطَّاوَلة والضيَّمنو، ولاَ تُضيَّعوا لَيْلَكم في الأَقْلاَم والمسارح والمُسلسلات ولَعبَ الكُرة، وكُونُوا على حَدَرٍ من الشيُّطانِ أَنْ يُضلِّكم ضَلالاً بعيداً، ويحْرِمَكُم خَيْرَ هذا الشهر، فإنَّه لا يُحْرَمُ خَيْرَه إلاَ محْرُوم.

وصلى الله وسلم وبارك على عبده ورسوله نبينا محمد وآله وصحبه اجمعين. والحمد لله رب العالمن.

# الصوم وحفظ الجوارج

إعداد/ زكرياحسيني



الحمد لله رب العالمين، نحمده حمدًا كثيرًا طيبًا ملء السماوات وملء الأرض وملء ما بينهما وملء ما شاء ربنا من شيء بعد، ونصلي ونسلم على المبعوث رحمة للعالمين، وعلى آله وصحبه أجمعين، والتابعين ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين.. وبعدُ:

عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال النبي ﷺ: «مِن لَم يدع قول الزور والعمل به؛ فليس لله حاجة في أن يدع طعامه وشرابه».

هذا الحديث أخرجه الإمام البخاري في كتاب الصوم من صحيحه باب «من لم يدع قول الزور والعمل به في الصوم» برقم (١٩٠٣) وطرفه برقم (١٠٥٧) في كتاب الأدب باب (قول الله عز وجل: ﴿ وَاجْتَنبُوا قَوْلُ الزُّورِ ﴾ وأخرجه الإمام أبو داود في سننه في كتاب الصوم، باب «الغيبة المصائم» برقم (٢٣٦٢)، وكذا الإمام الترمذي في جامعه في كتاب الصيام برقم (٧٠٧) باب (التشديد في الغيبة)، وعزاه الإمام المزي في تحفة الاشراف للإمام النسائي في السنن الكبرى (٩٣ / ٢)، وأخرجه الإمام ابن ماحه في السنن الكبرى (٩٣ / ٢)، وأخرجه الإمام ابن ماحه في السنن في كتاب الصائم.

# وو شرح الحديث وو

لقد جاءت الشريعة الإسلامية بحفظ العبد في دينه وفي بدنه، وشرع الله تبارك وتعالى من العبادات ما يحقق ذلك، فهناك عبادات بدنية محضة، وعبادات مالية كذلك، وهناك من العبادات المشتركة بين البدن والمال، وكل العبادات مدارها على حفظ القلب والجوارح بتأثيرها عليها، وبين القرآن الكريم والسنة المطهرة أن القلب سيد الجوارح وقائدها، فإذا استقام القلب تبعته الجوارح في ذلك، وإذا اعوج القلب وانحرف وأصابه مرض من الأمراض التي تصيبه؛ فإن الجوارح تتبعه أيضًا في انحرافه، ولذا كان النبي على يقول: «التقوى هاهنا». ويشير إلى صدره، صلوات الله وسلامه عليه. [أحمد ٧٧٧٧ وصححه الالباني].

ومن هذه العبادات الصوم؛ فإنه يحفظ على الجوارح قوتها وصحتها، ويخلّصها من

الأخلاط البرديئة والمواد الفاسدة التي إذا استولت عليها أفسدتها، ويستفرغ المواد الرديئة المانعة لها من صحتها، فالصوم يحفظ على القلب والأعضاء صحتها، ويعيد لها ما استلبته منها أيدي الشهوات، فهو من أكبر العون على التقوى؛ لذا قال الله تعالى فيه: ﴿يَا الّذِينَ اَمَنُوا كُتبَ عَلَيْكُمُ الصَيِّامُ كَمَا كُتبَ عَلَى الدِّينَ مِنْ قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ﴾ [البقرة: ١٨٥]. وقال عنه ﷺ: «الصَوم جُنَّة» [منفق عليه].

وأمر به ه من اشتدت عليه شهوة النكاح، ولا قُدرة له عليه بالصيام، وجعله وجاءً لهذه الشهوة؛ فقال الشهوة؛ فقال الشهوة؛ فليتزوج، فإنه أغض البصر وأحصن للفرج، ومن لم يستطع؛ فعليه بالصوم فإنه له جاء». [متفق عليه].

قال ابن القيم في «الزاد»: لما كان المقصود من الصيام حبس النفس عن الشهوات وفطامها عن

المألوفات، وتعديل قوتها الشبهوانية؛ لتستعد لطلب ما فيه غاية سعادتها ونعيمها، وقبول ما تركو به مما فيه حياتها الأبدية، ويكسير الحوعُ والعطشُ من حدتها وسنوْرتها، ويذكِّرها بحال الأكباد الجائعة من المساكين، ويضيق محاري الشبيطان من العبد بتضييق مجاري الطعام والشراب، ويحيس قوى الأعضاء عن استرسالها لحكم الطبيعة فيما يضرها في معاشاتها ومعاداتها، ويسكِّن كل عضو منها وكل قوة عن جماحها، وتلحم بلحامه، فهو لحام المتقين، وحُنّة المحاربين، ورياضية الأبرار والمقربين، وهو لرب العالمين من بين سائر الأعمال كما حاء في الحديث القدسي: «قال الله عز وجل: كل عمل ابن أدم له إلا الصوم فإنه لي وأنا أجزى به». [متفق عليه]. قال: فإن الصائم لا يفعل شيئًا، وإنما يترك شبهوته وطعامه وشرابه من أجل معبوده، فهو ترك محبوبات النفس وتلذذاتها إيثارًا لمحدة الله ومرضاته، وهو سر بين العبد وربه لا بطلع عليه سواه، والعباد قد يطلعون منه على ترك المفطرات الظاهرة، وأما كونه ترك طعامه وشرابه وشبهوته من أحل معبوده، فهو أمر لا يطلع عليه بشر، وذلك حقيقة الصوم. وقد جاء في الحديث: «يترك طعامه وشرابه وشبهوته من أجلى، الصيام لى وأنا أجزى به، والحسنة بعشير أمثالها». [منفق عليه]. وقال ﷺ: «من صام رمضان إيمانًا واحتسابًا غُفر له ما تقدم من ذنيه» [متفق عليه].

# و حفظ الجوارح من الوقوع في الخطايا و و أو لاً: حفظ اللسان:

في هذا الحديث يقول: «من لم يدع قول الزور والعمل به». أي: يترك، قال الحافظ: زاد في نسخة الصغاني: «في الصوم». وزاد المصنف في الأدب: «والجهل».

وقول الزور هو الإفك والبهتان والكذب، وأما الجهل فهو السفه، والعمل به أي بمقتضاه، فالمسلم منهي عن الكذب، ومنهي عن السفه على كل حال، وكون ذلك في الصحيام أعظم؛ لأن الصائم يجب أن يحفظ صيامه مما يخدشه من المنهيات التي نهى عنها الشرع، فالكذب حرّمه

الله تعالى في كتابه وعلى لسان رسوله ﷺ، وبين أنه من أشنع الظلم وأعظم النفاق؛ قال الله تعالى: ﴿ فَمَنْ أَظْلُمُ مِمُّنِ افْتَرَى عَلَى اللَّه كَذِيًّا لنُضلُّ النَّاسَ بغَنْر علَّم ﴾ [الأنعام: ١٤٤]، وقال سُبِحَانِهُ: ﴿ وَمَنْ أَظْلُمُ مُمِّنَ افْتَرَى عَلَى اللَّهُ كَذَبًا أَوْ كَذَّبَ بِأَيَّاتِهِ إِنَّهُ لاَ يُفْلِحُ الظَّالِمُونَ ﴾ [هود: ١٨]، وقال جل ذكره: ﴿ إِنَّمَا يَفْتُرِى ٱلْكَذْبَ ٱلَّذِينَ لاَ يُؤْمِنُونَ بِآيَاتِ اللَّهِ وَأُولِئِكَ هُمُ الْكَاذِبُونَ ﴾ [النحل: ١٠٥]، وقال تبارك وتعالى: ﴿ لُوْ كَانَ عَرَضًا قَرِيبًا وَسَفَرًا قَاصِدًا لِأَتَّبِعُوكَ وَلَكِنْ بِعُدَّتْ عَلَيْهِمُ الشُّقَّةُ وَسَيَحْلِفُونَ بِاللَّهِ لَوِ اسْتَطَعْنَا لَخَرَجْنَا مَعَكُمْ يُهْلِكُونَ أَنْفُسَهُمْ وَاللَّهُ يَعْلَمُ إِنَّهُمْ لَكَاذِبُونَ (٤٢) عَفَا اللَّهُ عَنْكَ لَمَ أَذِنْتَ لَهُمْ حَتَّى يَتَيَيُّنَ لَكَ الَّذِينَ صَدَقُوا وَتَعْلَمَ الْكَاذِينَ ﴾ [التوبة: ٤٢-٤٣]، وقال حل ثناؤه: ﴿ وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لِلَّذِينَ آمَنُوا اتَّبِعُوا سَبِيلَنَا وَلْنَحْمَلْ خُطَابًاكُمْ وَمَا هُمْ بِحَامِلِينَ مِنْ خُطَابًاهُمْ مِنْ شَيُّء إِنَّهُمْ لَكَاذبُونَ ﴾، إلى غير ذلك من الآيات الكثيرة التي تتحدث عن المنافقين وكذبهم الذي بنوا عليه حياتهم.

وأما من السنة فقد بين النبي أن الكذب صفة من صفات المنافقين الملازمة لهم؛ فعن أبي هريرة رضي الله عنه مرفوعًا كما في الصحيحين: «آية المنافق ثلاث؛ إذا حدث كذب، وإذا وعد أخلف، وإذا ائتمن خان» [متفق عليه]، وفيهما أيضًا عن عبد الله بن عمرو بن العاص رضي الله عنهما أن النبي أله قال: «أربع من كن فيه كان منافقًا خالصًا، ومن كانت فيه خصلة من النفاق حتى يدعها؛ إذا ائتمن خان، وإذا حدث كذب، وإذا عاهد غدر، وإذا خاصم فجر». [متفق عليه].

وحذر النبي صلوات الله وسلامه عليه من الكذب حتى في المزاح، وبين أنه يضمن بيتًا في وسط الجنة لمن يترك الكذب وإن كان يمزح، فعن أبي أمامة رضي الله عنه قال: قال رسول الله في: «أنا زعيم بيت في ربض الجنة لمن ترك المراء وإن كان محقًا، وببيت في وسط الجنة لمن ترك الكذب وإن كان مازحًا، وببيت في أعلى الجنة لمن حسن خلقه». [أبو داود ٤٨٠٢ وحسنه الالباني].

وفي الصحيحين عن عبد الله بن مسعود رضى الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «عليكم

بالصدق؛ فإن الصدق يهدي إلى البرِّ، وإن البر يهدي إلى الجنة، وما يزال الرجل يصدق ويتحرى الصدق؛ حتى يُكتب عند الله صدّيقًا، وإباكم والكذب؛ فإن الكذب يهدى إلى الفجور، وإن الفجور يهدي إلى النار، وما يزال الرجل بكذب ويتحرى الكذب حتى بكتب عند الله كذابًا » [متفق عليه].

# حفظ اللسان من العبية

أخرج أصحاب السنن هذا الحديث: «من لم يدع قول الزور...» إلخ الحديث. مترجمين له بالغيبة والتشديد في الغيبة، وكأنهم فهموا أن الغيبة داخلة في قول الزور، ومما يحذر منه في الصيام الغيبة، والغيبة منهي عنها على كل حال وفي جميع الأوقات، وهي في الصيام أشد، وهي كبيرة من الكبائر، ومرض خطير وداء فتاك، ومعول هدام، وسلوك يفرّق بين الأحبة، وبهتان يغطّي محاسن الآخرين، وتنشر الشرور في المجتمع المسلم، وتقلب ميران العدل والإنصاف إلى كذب وحور.

ولا علاج للغيبة إلا بالعلم والعمل، فإذا عرف المغتاب أنه بغيبته تعرض لسخط ربه بإحباط عمله، وأن حسناته تُعطّى لمن يغتابه، أو يُوضع عليه من سيئاته، وربما طُرح في النار، وأنه قد بهاجمه من يغتابه في الدنيا، وقد يسلطه الله عليه، فإذا عرف ذلك وعمل بمقتضاه؛ فإنه حينيَّذ قد وفقه الله تعالى لمعالجة نفسه من هذا الداء الوييل.

وقد ورد النهي عن الغيبة صراحة في القرآن الكريم في موضع واحد وشبهها رب العالمين أشنع تشبيه وصورها في أبشع صورة، وهي أن يأكل الإنسان لحم أخيه ميتًا، وذلك في سورة الحجرات؛ حيث قال سبحانه: ﴿ وَلاَ يُغْتُبُ بَعْضُكُمْ بَعْضًا أَيُحِبُ أَحَدُكُمْ أَنْ يَأْكُلُ لَحْمَ أَخْيه مَيْتًا فَكَرِهْتُمُوهُ وَاتَّقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ تَوَّابٌ رَحيمٌ ﴾ أى: إذا كنتم تكرهون ذلك بطبعكم؛ فاكرهوا هذا من حيث الشرع الذي شرعه الله لكم.

وأما من السنة فقد وردت أحاديث كثيرة تبين ما هي الغيبة، وتحذّر منها، ومن الوقوع

فمن ذلك حديث أبي هويرة وضي الله عنه أن

رسول الله 👺 قال: «أتبدرون منا الغيبة؟» قالوا: الله ورسوله أعلم، قال: «ذكرك أخاك بما يكره». قيل: أرأيت إن

كان في أخي ما أقول؟ قال: «إن كان فيه ما تقول فقد اغتبته، وإن لم يكن فيه فقد بهَتُهُ» [مسلم

ومنه حديث حاير رضي الله عنه قال: «كنا مع النبي ﷺ فهاجت ريح منتنة، فقال رسول الله ﷺ: «أتدرون ما هذه الربح؛ هذه ربح الذين بغتابون المؤمنان». [احمد ١٤٧٨٤ وقال الألباني في صحيح الترغيب والترهيب: حسن لغيره].

ومن ذلك حديث أبى بكرة رضى الله عنه قال: مر النبي 🐉 بقبرين فقال: «إنهما ليعذبان، وما يعذبان في كبير؛ أما أحدهما فيعذب في البول، وأما الآخر فيعذب في الغيبة» [ابن ماجه ٣٤٩ وصححه الإلماني].

إلى غير ذلك من الأحاديث الواردة في الغيبة وما في معناها.

# و حفظ الجوارح في الصوم وو

عن أبي هريرة رضى الله عنه أن رسول الله 🕮 قال: «الصيام جُنة، فلا يرفث ولا يجهل، وإن امرؤ قاتله أو شاتمه فليقل إنى صائم (مرتين)، والذي نفسي بيده لَخلوف فم الصائم أطيب عند الله من ريح المسك، يترك طعامه وشرابه وشهوته من أجلى، الصيام لي وأنا أجزي به، والحسنة بعشر أمثالها». [البخاري: ١٨٩٤، ومسلم:

فقوله: «الصيام جنة» قال الحافظ: زاد سعيد بن منصور عن مغيرة بن عبد الرحمن عن أبي الزناد: «جنة من النار»، وللنسائي من حديث عائشة مثله، وله من حديث عثمان بن أبي العاص: «الصيام جنة كجنة أحدكم من القتال»، ولأحمد من طريق أبى يونس عن أبى هريرة: «حنة وحصن حصين من النار»، وله من حديث أبى عبيدة بن الجراح: «الصيام جنة ما لم يخرقها» زاد الدارمي «بالغيبة»، قال: وبذلك ترجم له هو وأبو داود، والجُنَّة معناها الوقاية والستر.

قال الحافظ: وقد تبين بهذه الروايات متعلق هذا الستر وأنه من النار، وبهذا جزم ابن عبد البر، وقال صاحب النهاية: معنى كونه جنة: أي

يقي صاحبه ما يؤذيه من الشهوات، وقال القرطبي: جنة: أي سترة، يعني بحسب مشروعيته، فينبغي للصائم أن يصونه مما يفسده وينقص ثوابه، وإليه الإشارة بقوله: «فإذا كان يوم صوم أحدكم فلا يرفث. إلخ». ويصح أن يكون ستره بحسب فائدته، وهو إضعاف شهوات النفس، وإليه الإشارة بقوله: «يدع شهواته.. إلخ»، ويصح أن يراد أنه سترة بحسب ما يحصل من الثواب وتضعيف الحسنات.

وقال عياض في «الإكمال»: معناه سترة من الأنام أو من النار أو من جميع ذلك.

وقال ابن العربي: إنما كان الصوم جُنة من النار؛ لأنه إمساك عن الشهوات، والنار محفوفة بالشهوات. فالحاصل أنه إذا كفَّ نفسه عن الشهوات في الدنيا كان ذلك ساترًا له عن النار في الآخرة.

وقوله: «فلا يرفث» أي: الصائم، وفي الموطأ:
«الصيام جنة، فإذا كان أحدكم صائمًا فلا
يرفث..» إلخ، والمراد بالرقّث هنا الكلام الفاحش،
وهو يطلق على هذا وعلى الجماع وعلى
مقدماته، وعلى ذكره مع النساء أو مطلقًا،
ويطلق أيضًا على ما هو أعم من ذلك، وهو كل
فعل وقول قبيح مسنتفحش، ولا شك أنه مطلوب
التحرز من ذلك كله في كل حين ولاسيما
للصائمين.

وقوله: «ولا يجهل» أي: لا يفعل شيئًا من أفعال أهل الجهل كالصيام والسفه ونحو ذلك. قال الحافظ: ولسعيد بن منصور من طريق سبهيل بن أبي صالح عن أبيه: «فلا يرفث ولا يجادل». فالمجادلة والمراء من أفعال أهل الجهل.

قال القرطبي: لا يفهم من هذا أن غير الصوم يباح فيه ما ذكر، وإنما المراد أن المنع من ذلك يتاكد بالصوم.

ولتأكيد صوم الجوارح عن ارتكاب ما يؤثر في الصوم جاء قوله في الصوم جاء قوله في «وإن امرؤ قاتله أو شاتمه». وفي رواية: «فإن سابه أحد أو قاتله». وفي رواية: إن شبتمه إنسان فلا يكلمه. وفي رواية: «فإن سابه أحد أو ماراه». أي: جادله، وفي رواية: «فإن سابك أحد فقل: إني صائم، وإن كنت قائماً فاجلس»، وفي رواية: «فإن جهل على

أحدكم جاهل وهو صائم». وفي حديث عائشة عند النسائي: «وإن امرؤ جهل عليه فلا يشتمه ولا يسبه».

واتفاق الروايات كلها على قوله: «إني صائم» يدل على أنه لا يعامل من سبّه أو شتمه أو قاتله بمثل عمله، بل يقتصر على قوله: إني صائم، ذلك ليبين لمقابله أنه صائم، والصائم لا ينبغي له أن يعامل الجاهل بمثل معاملته، فضلاً عن أن يكون هو بادئًا بشيء من ذلك، أو يقول في نفسه: إني صائم؛ فلا ينبغي لي مجاراة هذا السفيه أو الجاهل فيما يفعله، فيذكّر نفسه بذلك.

وقال النووي: إن جمع بينهما فهو حسن، وقال: القول باللسان أقوى، ولو جمعهما لكان حسنًا، ونقل ابن حجر عن الروياني التفصيل في ذلك، فإن كان رمضان فليقل بلسانه وإن غيره (إي كان صيام تطوع) فليقله في نفسه، وذلك أبعد عن الرياء، وأما تكرير قوله: «إني صائم» فليتأكد الإنزجار منه، وممن يخاطبه بذلك.

هذا، وقد وردت آثار للعلماء من السلف، ومن المفسرين في الصوم، منها: عن علي رضي الله عنه قال: «ليس الصيام من الطعام ومن الشراب، ولكن من الكذب، والباطل واللغو». [مصنف ابن آبي شيبة ٢ / ٤٢٢].

وقال جابر بن عبد الله رضي الله عنهما: «إذا صمت فليصم سمعك وبصرك ولسانك عن الكذب والماثم، ودع أذى الخادم، وليكن عليك وقار وسكينة يوم صيامك، ولا تجعل يوم صيامك ويوم فطرك سواءً». وعن أبي ذر رضي الله عنه قال: «إذا صمت فتَحَفَّظُ ما استطعت».

نسأل الله تعالى أن يوفقنا والمسلمين إلى صيام رمضان وقيامه، وأن يرزقنا حسن الخلق، ويباعد بيننا وبين سوء الخلق، وأن يعيننا على حفظ جوارحنا عند الصيام وفي سائر الأحوال والأيام، إنه ولي ذلك والقادر عليه، وصلى الله وسلم وبارك على عبده ورسوله نبينا محمد وآله وصحبه أجمعين.

والحمد لله رب العالمين.







# إعداد/ مصطفى البصراتي

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله 🏙 أما بعد:

فقد شرع الله أنواعًا من العبادات وأصنافًا من الطاعات من شأنها إذا قام بها العبد أن تربطه بخالقه وتصله يريه، ومن أجَلُ هذه العبادات وأعظمها: عبادة الاعتكاف؛ إذ بها يحيا القلب وتزكو النفس، ويتوجه بها العبد إلى الخير والإحسان، ويتذكر بها عقيدة الثواب والعقاب، ويكون في محاسبة لنفسه على أعماله وواجباته،

# ولها تأثيرها العظيم في إصلاح الفرد والمجتمع.

#### ٥٥ معنى الاعتكاف لفة ٥٥

مادة (عكف) تستعمل بمعنى: الإقامة والملازمة، والاحتياس والاستدارة والإقبال على الشيء. ومن استعمالها بمعنى الإقامة والملازمة. قوله تعالى: ﴿ وَلاَ تُدَاشِرُوهُنَّ وَأَنْتُمْ عَاكِفُونَ فِي الْمُسَاجِدِ ﴾ [سورة البقرة ١٨٧].

والاعتكاف من الشرائع القديمة كما قال تعالى: ﴿ وَعَهِدْنَا إِلَى إِبْرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ أَنْ طَهَرا بَيْتِي للطَّائفينَ وَالْعَاكفينَ وَالرِّكَّعِ السُّجُود ﴾ [البقرة: ١٢٥]، وقال تعالى: ﴿ فَاتَّخَذَتْ مِنْ دُونِهِمْ حِجَابًا ﴾ [مريم: ١٧]، وقال تعالى: ﴿ كُلُّمَا دُخُلُ عَلَيْهَا زُكُريًّا الْمحْرَابِ وَجَدَ عِنْدَهَا رِزْقًا ﴾ [آل عمران: ٣٧].

وهذا اعتكاف في المسجد واحتجاب فيه، ولحديث ابن عمر رضي الله عنهما في نذر عمر أن بعتكف ليلة في الجاهلية، فقال النبي ﷺ: «أوف ىندرك» [متفق عليه].

#### حكمة الاعتكاف:

قال ابن القيم في زاد المعاد «.. وشرع لعباده الاعتكاف الذي مقصوده وروحه عكوف القلب على الله تعالى، وجمعيته عليه، والخلوة به، والانقطاع عن الاشتغال بالخلق و الاشتغال به وحده سبحانه، بحيث يصير ذكره وحبه والإقبال عليه في محل هموم القلب وخطراته؛ فيستولى عليه بدلها ويصير الهم كله به، والخطرات كلها بذكره والتفكر في تحصيل مراضيه وما يقرب منه؛ فيصير أنسه بالله بدلاً من أنسه بالخلق، فبعده بذلك لأنسه به يوم الوحشية في القبور

حين لا أنيس له ولا ما يفرح به سواه، فهذا مقصود الاعتكاف الأعظم» [زاد المعاد: ٢ / ٨٢].

وأحكامه

#### ادلة مشروعيته:

الاعتكاف مشروع بالكتاب والسنة والإجماع، فالكتاب قوله تعالى: ﴿ وَعُهَدُّنَا إِلَى إِبْرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ أَنْ طَهِّرًا بِيْتِي لِلطَّائِفِينَ وَالْعَاكِفِينَ وَالرُّكَع السَّحُود ﴾ [البقرة: ١٢٥].

وقوله تعالى: ﴿ وَلاَ تُبَاشِرُوهُنَّ وَأَنْتُمْ عَاكِفُونَ فَي الْمُسَاجِد ﴾ [البقرة ١٨٧]، فإضافة الاعتكاف إلى المساحد المختصة بالقربات، وترك الوطء المباح لأجله دليل على أنه قربة.

وأما أدلة السنة فكثيرة منها، حديث عائشة رضى الله عنها قالت: «كان رسول الله 🛎 يعتكف العشير الأواخر حتى توفاه الله، ثم اعتكف أزواجه من بعده» [متفق عليه].

وأما الإحماع فنقله غير واحد من العلماء: قال ابن المنذر: «وأجمعوا على أن الاعتكاف سنة لا يجب على الناس فرضًا، إلا أن يوجبه المرء على نفسه نذرًا؛ فيحب عليه».

#### فكم الاعتكاف:

حكم الاعتكاف للرجال سنة، وقد حكى الإجماع؛ لأدلة مشروعية الاعتكاف المتقدمة، وأما بالنسية للمرأة فقد اختلف العلماء رحمهم الله في حكم اعتكافها على قولين، الأول: أنه يسن لها الاعتكاف كالرجل، وهو قول جمهور أهل العلم.

القول الثاني: أنه يكره للمرأة الشبابة، وبه قال القاضى من الحنابلة.



العلم. الثاني أنه سنة في رمضان حائز في غير

الثاني أنه سنة في رمضان جائز في غيره، وبه قال بعض المالكية.

رمن الاعتكاف السنون:

أقل زمن الاعتكاف يوم أو لميلة، ولعله يستأنس لهذا بإذنه والمعلم لعمر رضي الله عنه أن يعتكف ليلة في المسجد الحرام وفاء لغذره، ولما ورد عن الصحابة رضي الله عنهم والسلف الصالح في اشتراط الصوم أو عدم اشتراطه، والمصوم لا يكون أقل من يوم، وأيضًا لو شرع اعتكاف أقل من يوم لورد عن النبي واشتهر عنهم لتكرر مجيئهم إلى المسجد، ويترتب على هذا أنه لا يُشرع الاعتكاف لمن قصد المساجد مدة لبسه كما صرح به الشافعية والحنابلة.

أما أكثر الاعتكاف فلا حدله ما لم يتضمن محظوراً شرعيًا؛ لعموم قوله تعالى: ﴿وَلاَ تُبَاشِرُوهُنَّ وَالْنَدُمْ عَاكِفُونَ فِي الْمَشَاجِدِ ﴾ [البقرة: ١٨٧]، ولم يرد ما يدل على التخصيص، قال ابن الملقن: «فيه – أي حديث عائشة – أن رسول الله ﷺ كان يعتكف العشر الأواخر من رمضان حتى توفاه الله».

الاعتكاف لا يكره في وقت من الأوقات، وأجمع العلماء على أن لا حد لأكثره. [الإعلام بفوائد الأحكام].

وأما اقتصار النبي الله على اعتكاف العشر الأواخر فلا يدل على التخصيص، وإنما ذلك لسبب أخر وهو طلب ليلة القدر؛ إذ هي في تلك الليالي، ولهذا جاء في حديث أبى سعيد رضي الله عنه أنه اعتكف العشر الأوسط فأخبر أنها في العشر الأواخر طلبًا لها. [البخاري ٢٠١٨].

وعَنْ أَبِي هُرِيْرَةَ رَضِيَ اللّهُ عَنْهُ قَالَ: "حَانَ النّبِيُّ
يَعْتَكِفُ فِي كُلُّ رَمَضَانِ عَشْرَةَ أَيّام، قَلَمًا كَانَ الْعَامُ
الّذِي قُبِضَ فِيهِ اعْتَكَفَ عُشْرِينَ يَـوْمًا». [البتّخاري

فدل على أن غير العشر محل لشرعية الاعتكاف، فيشرع الاعتكاف كما تقدم كل وقت ولكن يتأكد في شهر رمضان، ويتأكد تأكداً آخر في العشر الأواخر منه؛ لما رواه البخاري من حديث عائشة رضي الله عنها قالت: «كان النبي هي يعتكف العشر الأواخر حتى توفاه الله» [متفق عليه] وذلك طلبًا لليلة القدر.

زمن دخول المعتكف وزمن الخروج منه:

اختلف أهل العلم رحمهم الله في الوقت المستحب لدخول المعتكف على قولين:

الأول: أنه من قبل غروب شمس ليلة الصادي

والعشرين، ويه قال جمهور أهل العلم.

الشاني: أنه من بعد صلاة الصبح من يوم الحادي والعشرين، وهو رواية عن الإمام أحمد، وبه قال الأوزاعي، ورواية عن الله يش، ومال إليه الصنعاني في سبل السلام.

أما زمن الخروج من المعتكف: فقد استحب كثير من العلماء أن يكون خروجه من معتكفه عند خروجه إلى صلاة العيد، وإن خرج قبل ذلك جاز، هذا هو القول الأول.

والقول الثاني: قول الأوزاعي وجماعة من أهل العلم: يخرج إذا غربت الشمس من آخر يوم من أيام العشر؛ لأن العشر تزول بزوال الشبهر، والشبهر يزول بغروب الشمس من ليلة الفطر.

#### من شروط صحة الاعتكاف:

1- الطهارة من الحيض والنفاس والجنابة: اختلف العلماء رحمهم الله في حكم اعتكاف الحائض والنفساء والجنب على قولين: الأول: الحرمة وعدم الصحة، وهو قول جمهور أهل العلم الثاني: صحة اعتكافهم في المسجد، وهو قول الظاهرية.

٢- الصوم: اختلف العلماء في اشتراط الصوم
 في صحة الاعتكاف على أقوال:

والراجح -والله أعلم- عدم اشتراط الصوم لصحة الإعتكاف؛ ولأن الأصل عدم اشتراط الصوم لصحة الاعتكاف.

#### شرط السحد:

يشترط المسجد لصحة الاعتكاف لقوله تعالى: ﴿ وَلاَ تُبَاشِرُوهُنُّ وَأَنْتُمْ عَاكِفُونَ فِي الْمُسَاجِدِ ﴾ [البقرة: ١٨٧] فلم ينه الله سبحانه وتعالى عن المباشرة إلا من اعتكف في المسجد، وتخصيصه بالذكر يقتضى أن ما عداه بخلافه، وتبقى مباشرة العاكف في غير المسجد على الإباحة، ولما لم يكن العاكف في غير المسجد منهيًا عن المباشرة علم أنه ليس باعتكاف شرعي؛ لأننا لا نعني بالاعتكاف الشرعي إلا ما تحرم معه المباشرة كما أننا لا نعني بالاعتكاف بالصوم الشرعي إلا ما حرم فيه الإكل والشرب.

# أفضل الساجد للاعتكاف:

أفضل المساجد للاعتكاف: المسجد الحرام، ثم المسجد النبوي، ثم المسجد الأقصى، لكونها أفضل المساجد.

#### مايياح للمعتكف

الأكل والشرب في المسجد – النوم في المسجد – لزوم بقعة بعينها – لبس الثياب الحسنة والطيب – الغسل والوضوء في المسجد – أخذ سنن الفطرة – عيادة المريض والصلاة على الجنازة – زيارة المعتكف – زواجه وتزويجه، وإصلاحه بين الناس. وأخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.



ما إعداد: د/ جمال المراكبي

اذا دخل العشر شد مئزره وأحيى ليله وأيقظ أهله» [متفق عليه].

وعن ابي سَعيد الْخُدْريِّ رضى الله عنه كان رسول الله ﷺ بُجَاوِرُ في رَمَضَانَ الْعُشْرُ التي في وَسَطُ الشِّهُرِ فَإِذَا كَانَ حَيْنَ يُمْسَى مِنْ عَشَّرِينَ لَيْلَةً تَمْضَى وَيَسْتُقْبِلُ إحْدَى وَعَشْرِينَ رَجِعَ إلى مَسْكنه، وَرُحِعَ مِن كَانَ يُجَاوِرُ مِعَهُ، وَأَنَّهُ أَقَامَ فِي شَبَهْرِ حَاوَرُ فِيهِ اللَّبْلَةَ التِّي كَانِ يَرْجِعُ فِيهَا فَخَطَبَ الناس فَأَمَرَهُمُ ما شَنَاءً الله، ثُمَّ قال: كنت أُجَاوِرُ هذه الْعَشْرُ، ثُمُّ قد بَدَا لِي أَنْ أُجَاوِرَ هذه الْعَشْرَ الأُوَاخِرَ، فَمَنْ كَانِ اعْتَكَفَ مُعِي فُلْيَثْبُتْ فِي مُغْتَكَفِه، وقد أُرِيتُ هذه اللَّبْلَةَ ثُمُّ أُنْسِيتُهَا فَابْتَغُوهَا في الْعُشْرُ الأَوَاخِرِ وَابْتَغُوهَا فِي كُلِ وَثْرٍ، وقد رَأَيْتُنِي أَسْجُدُ فِي مَاءَ وَطِينِ؛ فَاسْتَهَلَّتْ السِّمَاءُ فِي تلُّكُ اللَّنْلَة، فَأَمْطُرَتُ فُوكَفَ الْمَسْجِدُ في مُصَلِّي النبي اللَّهُ السُّلَةَ إِحْدًى وَعَشْرِينَ فَيَصُرُتْ عَيْنِي رَسُولَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّه ﷺ وَنَظَرْتُ إليه انْصَرَفَ من الصَّبْحِ وَوَجْهُهُ مُمْتَلِيٌّ طبِئًا وَمَاءً». [البخاري ٢٠١٨].

وعن عائشة رضى الله عنها زوج النبي على: أن النبي ﷺ كان يعتكف العشير الأواخر من رمضان حتى توفاه الله، ثم اعتكف أزواجه من معده. [متفق عليه].

ورمضان شبهر القرآن، قال تعالى: ﴿ شُهُرُ رَمَضَانَ الَّذِي أُنْزِلَ فيه الْقُرْآنُ هُدِّى للنَّاسِ وَبَيِّنَاتِ منَ الْهُدَى وَالْفُرْقَانِ ﴾ [البقرة: ١٨٥].

ولقد كان رسول الله ﷺ يعتنى بالقرآن تلاوة

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول

الله، وعلى آله وصحبه ومن والاه... أما بعدُ:

فإن رمضان شهر الخيرات والبركات، يسر

الله سيحانه فيه لعباده من الطاعات والقربات

ما لا تسسر في غيره من الشبهور والأيام؛

فرض الله علينا صيامه؛ فقال: ﴿ فَمَنْ شَبِهِدَ

منكمُ الشُّهُرُ فَلْنَصِمُهُ ﴾ [البقرة: ١٨٥].

وقال رسول الله ﷺ: «من صام رمضان إيمانًا واحتسابًا غُفر له ما تقدم من ذنبه». [متفق عليه]. وسن لذا رسول الله ﷺ قيام ليله فقال: «من قام رمضان إيمانًا واحتسابًا غُفر له ما تقدم من ذنيه». [متفق عليه].

وخصه الله تبارك وتعالى بليلة القدر، وليلة القدر خدر من ألف شهر، ليس فيها ليلة القدر، قال الله تبارك وتعالى: ﴿ لَيْلَةُ الْقَدْرِ خَيْرٌ مِنْ أَلْفَ شَهُرٍ (٣) تَنَزَّلُ الْمَلاَئِكَةُ وَالرُّوحُ فيهَا بِإِذْنِ رَبِّهِمْ مِنْ كُلِّ أَمْنِ (٤) سَلَامٌ هي حَتَّى مَطْلَع الْفَجْنِ ﴾ [القدر: ٣- ٥].

ومن قام هذه الليلة إيمانًا واحتسابًا غفر له ما تقدم من ذنبه، فعن أبي هريرة رضى الله عنه: أن رسول الله ﷺ قال: «من قام ليلة القدر إيمانًا واحتسابًا غُفر له ما تقدم من ذنبه» [متفق عليه].

ولقد كان رسول الله 🐉 يحرص على اعتكاف العشر الأواخر من رمضان يلتمس فيها ليلة القدر. عن عائشة رضى الله عنها قالت: «كان النبي

النوحيد رمضان ١٤٣١ هـ

ومدارسة في هذا الشبهر أكثر مما يفعله في غيره من شبهور العام، فعن عبد الله بن عباس رضى الله

عنهما قال: «كان رسول الله الجود النّاس، وكان أجود ما يكون في رمضان حين يلقاه جبريل، وكان يلقاه في كل ليلة من رمضان فيدارسه القرآن، فلرسول الله الله الجود بالخير من الربح المرسلة، [متفق عليه].

ولا شك أن الهمم تتوافر على قراءة القرآن بالليل والنهار، وعلى الإنفاق في وجوه الخير في رمضان، أكثر مما يكون في غيره، وهذا الذي تتنافس فيه الأنفس الزكية، ويكون فيه التحاسد المحمود، كما قال رسول الله ﷺ: «لا حسد إلا في اثنتين رجل أتاه الله الكتاب فقام به أناء الليل وأناء النهار، ومجل أعطاه الله مالاً فهو يتصدق به أناء الليل وأناء النهار» [متفق عليه].

والعمرة في رمضان تعدل ثواب الحج برفقة النبي ﷺ: «عُمْرَةً في رَمَضَانَ تَقْضى حَدُةً أَوْ حَدُةً مُعى» [البخارى ١٨٦٣].

وَعْن عطاء قال سمعْت ابن عباس رضي الله عنه ما يقول: قال رسول الله ه لامرأة من الأنصار سماها ابن عباس فنسيت اسمها «ما منعك أن تحجي معنا». قالت كان لنا ناضح فركبه أبو فلان وابنه لزوجها وابنها، وترك ناضحاً ننضح عليه قال: «فإذا كان رمضان اعتمري فيه، فإن عمرة في رمضان حجة» [البخاري ١٨٦٣].

وفي روآية عن ابن عباس: أن النبي الإمراة من الأنصار يقال لها أم سنان: «ما منعك أن تكوني حججت معنا؟» قالت: ناضحان كانا لأبي فلان (زوجها) حج هو وابنه على أحدهما، وكان الآخر يسقي غلامنا، قال: «فعمرة في رمضان تقضي حجة أو حجة معى». [مسلم ١٣٥٦].

ومن تمام تيسير الله عز وجل للمسلمين في هذا الشهر أن يفتح لهم أبواب السماء والرحمات والجنات، ويخلق أبواب النيران، ويصفد الشياطين ومردة الجان.

عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله عنه أن رسول الله عنه أبواب الجنة وغُلقت أبواب النار وصفدت الشياطين». [متفق عليه].

وفي رواية عند مسلم: «إذا كان رمضان فتحت أبواب الرحمة، وغلقت أبواب جهنم وسلسلت

الشيباطين». [مسلم ١٠٧٩].

ولا شك أن هذا التيسير من العزيز الكريم يكون للموفقين من عباده المؤمنين، وإلا فإن المبعدين المخذولين لا ينالون أدنى نصيب من هذه الرحمات، بل يبعدهم الله ولا يغفر لهم، ويكلهم إلى أنفسهم.

عن أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي على صعد المنبر فقال: (أمين أمين أمين) قيل: يا رسول الله إنك حين صعدت المنبر قلت: آمين أمين أمين أمين أمين قال: «إن جبريل أتاني فقال: من أدرك شهر رمضان ولم يغفر له فدخل النار فأبعده الله، قل: آمين فقلت: آمين، ومن أدرك أبويه أو أحدهما فلم يبرهما فمات فدخل النار فأبعده الله، قل: آمين، فقلت: آمين. ومن ذكرت عنده فلم يصل عليك فمات فدخل النار فأبعده الله، قل: آمين، فدخل النار فأبعده الله، قل: آمين،

# 🙃 احرص على ما ينفعك 👊 🛴 👢

سعادة الإنسان في حرصه على ما ينفعه في معاشه ومعاده، والحرص: هو بذل الجهد واستفراغ الوسع، فإذا صادف ما ينتفع به الحريص كان حرصه محمودًا، وكماله كله في مجموع هذين الأمرين أن يكون حريصًا، وأن يكون حرصه على ما لا حرصه على ما ينفعه بغير حرص، فاته من ينفعه أو فعل ما ينفعه بغير حرص، فاته من الكمال بحسب ما فاته من ذلك، فالخير كله في الحرص على ما ينفع.

قال رسول الله ﷺ: «احرص على ما ينفعك، واستعن بالله، ولا تعجز». [مسلم ٢٦٦٤].

من بركات شهر رمضان أن الهمم فيه تتوافر على قراءة القرآن بالليل والنهار، وعلى الإنفاق في وجوه الخير

ولما كان حرص الإنسان وفعله إنما هو بمعونة ليجتمع له مقام ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ﴾، فإن حرصه على ما ينفعه عبادة لله، ولا تتم إلا

وقوله ﷺ: «استعن بالله»، أي: اطلب الإعانة في حميع أمورك من الله لا من غيره، كما قال تعالى: ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ﴾، فإن العبد عاجز لا يقدر على شيء إن لم يعنه الله عليه، فلا معين له على مصالح دينه ودنداه إلا الله عزّ وحل، فمن أعانه اللّه فهو المعان، ومن خذله فهو المخذول، وقد كان النبي 👺 يقول في خطيته: «الحمد لله نستعينه ونستهديه». أي نطلب معونته وهدائته.

ومن دعاء القنوت: «اللهم إنا نستعينك». [رواه البيهقي وابن أبي شيبة وصححه الألباني في 14, pla 7 / 371].

وأمر معاذ بن جبل أن لا يدع في دبر كل صلاة أن يقول: «اللهم أعنى على ذكرك وشكرك وحسن عبادتك». [أبو داود ١٥٢٤ وصححه الالباني]. وكان من دعائه ﷺ: «اللهم أعـني ولا تـعن علي» [أبـو داود ١٥١٢ وصححه الألباني].

وإذا حقق العبد مقام الاستعانة وعمل به، كان مستعينًا باللَّه عزَّ وحل متوكلاً عليه، راغبًا وراهبًا إليه؛ فيُحَقِّقُ له مقام التوحيد، إن شباء الله تعالى.

وقوله 🐲: «ولا تعجز»، وهو بكسر الجيم وفتحها، أي استعمل الحرص والاحتهاد في تحصيل ما ينفعك من أمر دينك ودنياك التي

الله، ومشيئته، وتوفيقه، أمره أن يستعين به بمعونته. فأمره بأن يعيده ويستعين به.

خير الدارين. وقال ابن القيم: «العجز ينافي حرصه على ما ينفعه، وينافي استعانته باللَّه، فالحريص على ما ينفعه المستعين بالله ضد العاجز، فهذا إرشاد له قبل وقوع المقدور إلى ما هو من أعظم أسباب حصوله، وهو الحرص عليه مع الاستعانة بمن أَرْمُة الأمور بيده، ومصدرها منه، ومردها إليه».

متكلاً على القدر، أو متهاونًا بالأمر، فتُنسب للتقصير وتُلام على التفريط شرعًا وعقلاً مع إنهاء

الاجتهاد نهايته، وبالاغ الحرص غايته، فلا بد من

الاستعانة بالله والتوكل عليه والالتجاء في كل

الأمور إليه، فمن ملك هذين الطريقين حصل على

تستعين بها على صيانة دينك،

وصيانة عيالك، ومكارم أخلاقك، ولا

تفرط في طلب ذلك، ولا تتعاجز عنه

وقال ابن كثير: «الدين كله يرجع إلى العبادة والاستعانة، فالعبادة تبرؤ من الشرك، والاستعانة تبرؤ من الحول والقوة إلا بالله والتفويض إلى الله، وهذا المعنى في غير أية من القرآن كقوله تعالى: ﴿ فَاعْبُدُهُ وَتَوَكُّلْ عَلَيْهِ وَمَا رَبُّكَ بِغَافِل عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴾ وقوله تعالى: ﴿ قُلْ هُوَ الرَّحْمَٰنُ آمَنًا بِهِ وَعَلَيْهِ تُوكِّلُنَا ﴾ وقوله: ﴿ رَبُّ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ لاَ إِلَّهُ إِلَّا هُو فَاتَّخَذْهُ وَكِيلاً ﴾ وقوله: ﴿ وَمَا تَوْفيقي إِلاَّ بِاللَّهِ عَلَيْهِ تَوكَلُّتُ وَإِلَيْهِ أُنِيبُ ﴾»...

والناس في أمر العيادة والاستعانة على

أحلها وأفضلها أهل العبادة والاستعانة بالله عليها، فعبادة الله غاية مرادهم وطلبهم منه أن بعينهم عليها ويوفقهم للقيام بها، ولهذا كان من أفضل ما يُسأل الرب تبارك وتعالى الإعانة على مرضاته، وهو الذي علمه النبي لحبِّه معاذ بن جبل رضي الله عنه فقال: يا معاذ، والله إني لأحبك، فلا تدعن أن تقول دبر كل صلاة: اللهم أعنى على ذكرك وشكرك وحسن عبادتك» [صحيح سبق تخريجه].

فأنفع الدعاء طلب العون من الله تعالى على مرضاته، وأفضل المواهب إسعافه يهذا المطلوب، وجميع الأدعية المأثورة مدارها على هذا وعلى دفع ما يضاده وعلى تكميله وتيسير أسبابه

قال شيخ الإسلام ابن تيمية قدس الله روحه:

وو العبادة تبرؤمن الشرك، والاستعانة تبرؤمن الحول والقوة إلا بالله، والتفويض إلى الله، وعليه فالدين كله يرجع إلى العباة والاستعانة وو

«تأملت أنفع الدعاء، فإذا هو سؤال العون على مرضاته، ثم رأيته في الفاتحة في ﴿ إياك

نعبد وإياك نستعين ﴾».

القسم الثاني: وهم المعرضون عن عبادته والاستعانة به، فلا عبادة ولا استعانة بل إن ساله أحدهم واستعان به فعلى حظوظه وشهواته لا على مرضاة ربه وحقوقه؛ فإنه سبحانه يساله من في السموات والأرض، يساله أولياؤه واعداؤه ويمد هؤلاء وهؤلاء من عطائه وما كان عطاء ربك محظورا وأبغض خلقه عدوه إبليس، ومع هذا فقد ساله حاجة فاعطاه إياها ومتعه بها، ولكن لما لم تكن عبونا له على مرضاته كانت زيادة له في شقوته وبعده عن الله وطرده عنه، وهكذا كل من أستعان به على أمر وساله إياه ولم يكن عونا على طاعته كان مبعداً له عن مرضاته قاطعًا له عنه ولا

القسم الثالث: من له نوع عبادة بلا استعانة وهؤلاء نوعان:

أحدهما القدرية القائلون بأنه قد فعل بالعبد معميع مقدوره من الألطاف، وأنه لم يبق في مقدوره إعانة له على الفعل؛ فإنه قد أعانه بخلق الآلات وسلامتها، وتعريف الطريق وإرسال الرسل وتمكينه من الفعل؛ فلم يبق بعد هذا إعانة مقدورة يساله إياها بل قد ساوى بين أوليائه وأعدائه في الإعانة، فأعان هؤلاء كما أعان هؤلاء، ولكن أولياءه اختاروا المتقوسهم الكفر، من غير أن يكون الله سبحانه وقق هؤلاء بتوفيق زائد أوجب لهم الإيمان وخذل هؤلاء بامر آخر أوجب لهم الكفر.

فهؤلاء لهم نصيب منقوص من العبادة لا استعانة معه، فهم موكولون إلى انفسهم مسدود عليهم طريق الاستعانة والتوحيد.

النوع الثاني من لهم عبادات وأوراد، ولكن حظهم ناقص من التوكل والاستعانة لم تتسع قلوبهم لارتباط الأسباب بالقدر، فضعفت عزائمهم وقصرت هممهم؛ فقل نصيبهم من ﴿ إياك نستعين ﴾، ولم يجدوا ذوق التعبد بالتوكل والاستعانة، وإن وجدوا ذوقه بالأوراد والوظائف؛ فهؤلاء لهم نصيب من التوفيق والنفوذ والتأثير بحسب استعانتهم وتوكلهم ولهم من الخذلان والضعف والمهانة والعجز بحسب قلة استعانتهم

وتوكلهم، ولو توكل العبد على الله حق توكله في إزالة جبل عن مكانه لأزاله.

القسم الرابع: وهو من شهد تفرد الله بالنفع والضر وأنه ما شاء كان وما لم يشا لم يكن، ولم يدر مع ما يحبه ويرضاه، فتوكل عليه واستعان به على حظوظه وشهواته وأغراضه، وطلبها منه، وأنزلها به فقضيت له، وأسعف بها سواء كانت أموالاً أو رياسة أو جاهًا عند الخلق، ولكن لا عاقبة له؛ فإنها من جنس الملك الظاهر والأموال لا تستلزم الإسلام فضلاً عن الولاية والقرب من الله؛ فإن الملك والجاه والمال والحال معطاة للبر والفاحر والمؤمن والكافر.

ولا شك أننا نرى هذا النموذج في النجوم والمشاهير الذين يبذلون أقصى جهدهم في التميز في الفن والرياضة والسياسة وغيرها من المجالات ثم هم بعد ذلك أبعد ما يكونون عن الله عز وجل.

فمن استدل بشيء من ذلك على محبة الله لمن أتاه إياه ورضاه عنه، وأنه من أوليائه المقربين فهو من أجهل الجاهلين، وأبعدهم عن معرفة الله ومعرفة دينه، والتمييز بين ما يحبه ويرضاه ويكرهه ويسخطه؛ فالحاصل من الدنيا كالملك والمال إن أعان صاحبه على طاعة الله ومرضاته وتنفيذ أوامره؛ الحقه بالملوك العادلين البررة، وإلا فهو وبال على صاحبه ومبعد له عن الله وملحق له بالملوك الظلمة والأغنياء الفجرة.

فاللهم وفقنا لحسن الصيام وحسن القيام، وأعنا على ذكرك وشكرك وحسن عبادتك.

يا حي يا قيوم برحمتك نستغيث أصلح لنا شاننا كله في الدنيا والآخرة ,ولا تكلنا إلى انفسنا طرفة عين ,وعافنا اللهم في ديننا ودنيانا وآخرتنا وفي الأهل والمال والولد.

اللهم لك أسلمت وعليك توكلت وبك أمنت وإليك أنبت وبك خاصمت وإليك حاكمت فاغفر لي ما قدمت وما أخرت وما أسررت وما أعلنت أنت المقدم وأنت المؤخر لا إله إلا أنت.

وصلى الله على نبينا محمد وآله، والحمد لله رب العالمين.



# مَنْ تَرَاكُ الشَّيْخُ/ حَامَدَ الْفُتَّىِ



# الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من

لا نبى بعده.. أما بعدُ:

فإن الصوم منحة إلهية، تفضُّل الله تعالى بها على عباده، فالصيام في الحقيقة رحمة وتشريف، لا مشقة وتكليف، ولذلك جاء في الحديث القدسي عن الله عز وجل: «الصوم لي

وأنا أجزي به». [متفق عليه].

# 👊 الصيام التقليدي 👊

إذا كنت تريد فلاح الدنيا والآخرة؛ فاحذر التقليد الأعمى في أي عمل من أعمالك الدينية أو الدنيوية، فإن التقليد الأعمى هو الذي جعل العبادات صورًا آلية ميتة لا تهذّب النفوس ولا تزكّي القلوب، ولا تحيي ميت الأرواح، فأغلقت دونها أبواب قبول الرب سبحانه.

فكانت الصلاة حركات تقليدية باللسان والجوارح، لا تمس القلب ولا الأعمال والأخلاق، فلم تغسل القلب ولم تزكّ النفس، ولم تأمر بمعروف، ولم تنه عن منكر، ولم تدعُ إلى بر ولا إحسان.

وكان الصيام جوعًا وظمأً وتعذيبًا للصائم، وشقاء في المبدأ والغاية، فلم يتعلم الصائم ولم يستفد قوة عزيمة ولا سعة صدر، ولا جميل حلم، مما هو عُدة النجاح في الحياة يتقي بها ويدفع عن نفسه كل مكروه، وهو الذي دعا الله إليه بالصيام في قوله تعالى: ﴿لَعَلَّكُمُّ تَتَقُونَ﴾ أي: تكسبون بالمران في الصيام كل أسباب القوة على اتقاء ما تخافون في الدنيا والآخرة، لكن الصيام التقليدي لا يكسب شيئًا من ذلك،

# المحمد فتحي أمين عثمان

فلم ينه عن قول الزور والعمل به، بل دعا أكثر الصائمين إلى شغل أوقات الصيام باللهو واللعب، والخمول والكسل، والتعطل والفسوق والعصيان باسم تسلية رمضان.

# وو الشهروو

عن ابن عمر رضي الله عنهما قال: قال رسول الله ﷺ: «إنًا أمة أمية لا نكتب ولا نُحسبُ، الشهر هكذا، وهكذا»، وخَنْسَ سليمان – يعني ابن حرب – إصبعه في الثالثة: يعني تسعًا وعشرين وثلاثين. [منفق عليه].

قوله: «أمية» إنما قيل لمن لا يكتب ولا يقرأ «أمي»؛ لأنه منسوب إلى أمة العرب، وكانوا لا يكتبون ولا يقرعون، ويقال: إنما قيل له «أمي» على معنى أنه باق على الحال التي ولدته أمه عليها، لم يتعلم قراءة ولا كتابًا.

وقوله: «خنس إصبعه» أي أضجعها، فأخرجها عن مقام أخواتها، ويقال للرجل إذا كان مع أصحابه في مسير أو سفر فتخلف عنهم: قد خنس عن أصحابه.

وقوله: «الشهر هكذا» يريد أن الشهر قد يكون هكذا، أي تسعًا وعشرين، وليس يريد أن كل شهر تسعة وعشرون، وإنما احتاج إلى بيان ما كان موهومًا أن يخفى عليهم؛ لأن الشهر في العرف وغالب العادة ثلاثون يومًا، فوجب أن يكون البيان فيه مصروفًا إلى النادر دون المعروف منه، فلو أن رجلاً حلف أو نذر أن يصوم شهرًا بعينه؛ فصامه تسعًا وعشرين، كان

# 👊 إذا لم يتعلم الصائم ولم يستفد قوة وعزيمة ولا سعة صدرولا

# جميل حملم، كان صيامه جوعًا وظمًّا وتعذيبًا للنفس 👊

بارًا في يمينه ونذره، ولو حلف ليصومن شهرًا لا بعينه، فعليه إتمام العدة ثلاثين يومًا.

# وواذا أخطأ القوم الهلال وو

عن أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي ﷺ قال: «وَفَطْرُونَ، وَأَضْحَاكُمْ يَوْمَ يَوْمَ لَفُطِرُونَ، وَأَضْحَاكُمْ يَوْمَ لَتُضَحُونَ، وَكُلُّ مِنَى مَنْحَرُ، وَكُلُّ مِنَى مَنْحَرُ، وَكُلُّ مِنَى مَنْحَرُ، وَكُلُّ جَمْعٍ مَوْقِفٌ». [أبو داود ٢٣٢٦ وصححه الالباني].

يعني الحديث: أن الصوم والفطر مع الجماعة وعظم الناس، وأن الخطأ موضوع عن الناس فيما كان سبيله الاجتهاد، فلو أن قومًا اجتهدوا فلم يروا الهلال إلا بعد الثلاثين، فلم يفطروا حتى استوفوا العدد، ثم ثبت عندهم أن الشهر كان تسعًا وعشرين، فإن صومهم وفطرهم ماض ولا شيء عليهم من وزر أو عنت.

وكذلك في الحج إذا أخطئوا يوم عرفة؛ فإنه ليس عليهم إعادته، ويجزيهم أضحاهم كذلك، وإنما هذا تخفيف من الله سبحانه ورفق بعباده، ولو كلفوا إذا أخطئوا العدد أن يعيدوا؛ لم يأمنوا أن يخطأوا ثانيًا، وألا يسلموا من الخطأ ثالثًا ورابعًا، فإن ما كان سبيله الاجتهاد كان الخطأ غير مأمون فيه.

وقيل: فيه الإشارة إلى أن يوم الشك لا يُصام احتياطًا، إنما يصام يوم يصوم الناس.

# ٥٥ إذا رئى الهلال في بلد قبل الأخر بليلة ٥٥

عن كريب: أَنَّ أُمَّ الْفَضْلُ الْنَهَ الْحَارِثِ بَعَثَتْهُ إِلَى مُعَاوِيَةَ بِالشَّامِ قَالَ فَقَدَمْتُ الشَّامَ فَقَضَيْتُ حَاجَتَهَا فَاسْتُهِلُّ رَمَضَانٌ وَأَنَا بِالشَّامِ فَرَأَيْنَا

الْهِلْالَ لَيْلَةَ الْجُمُعَة، ثُمَّ قَدِمْتُ الْمَدِينَةَ فِي آخرِ الشَّهْر، فَسَأَلَنِي ابْنُ عَبَّاس، ثُمَّ ذَكَرَ الْهِلالَ فَقَالَ: الشَّهْر، فَسَأَلَنِي ابْنُ عَبَّاس، ثُمَّ ذَكَرَ الْهِلالَ فَقَالَ: مَتَى رَأَيْتُهُ لَيْلَةَ الْجُمُعَة. قَالَ: أَنْتُ رَأَيْتُهُ لَيْلَةَ الْجُمُعَة. قَالَ: أَنْتُ رَأَيْتُهُ النَّاسُ وَصَامُوا وَصَامَ مُعَاوِيةً. قَالَ لَكِنَّا رَأَيْنَاهُ لَيْلَةَ السَّبْتِ فَلاَ نَرَالُ نَصُومُهُ حَتَّى نُكُمْلَ التَّلاَثِينَ أَوْ نَرَاهُ. فَقَلْتُ نَرَالُ نَصُومُهُ حَتَّى نُكُمْلَ التَّلاَثِينَ أَوْ نَرَاهُ. فَقَلْتُ فَيْلاَ تَكْتَفِي بِرُوْيَة مُعَاوِيةً وَصِيامِهِ وَاللَّهُ اللَّهُ هَكَذَا وَمُنْ رَبُولُ اللَّه هَالَ: لاَ، هَكَذَا أَمْرَنَا رَسُولُ اللَّه ﷺ. [مسلم ١٠٨٧].

واختلف الناس في الهلال يستهله أهل بلد في ليلة، ثم يستهله أهل بلد آخر في ليلة قبلها أو بعدها – وقالوا: لكل قوم رؤيتهم.

وقال أكثر الفقهاء: إذا ثبت بخبر الناس أن أهل بلد من البلدان قد رأوه قبلهم؛ فعليهم قضاء ما أفطروه.

# ووالفييهة وو

وعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله هنه: «من لم يدع قول الزور والعمل به؛ فليس لله حاجة أن يَدَعَ طعامه وشرابه». [البخاري ١٩٠٣].

وعن أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي قصل الله عنه أن النبي قصل الله عنه أن أخدكم صائمًا فلا يَرْفُثُ ولا يَجْهَل؛ فإن امرؤٌ قاتله أو شاتمه فليقلْ: إني صائم، إني صائم». [البخاري ١٨٩٤].

قوله: «لا يرفث» يريد لا يفحش، والرفث: الخنا والفحش.

وقوله: «ليقل إني صائم». أي: ليقل ذلك لصاحبه، قطعًا باللسان، يرده بذلك عن نفسه أو يقول ذلك في نفسه، ليعلم أنه صائم، فلا

# و إذا أكل الصائم أو شرب شيئا فإنما هورزق

# ساقه الله إلىه ولاقتضاء عليه ولاكتفارة 👊

يخوض معه، ولا يكافئه على شتمه، لئلا يفسد صومه، ولا يحبط أجر عمله.

احرص أشد الحرص على... كف اللسان عن الكذب، والغيبة، والنميمة، والخصومة، والمراء، وغض البصر عما حرم الله، وصون السمع عن الإصغاء إلى بذيء القول، وقبيح الكلام، وحفظ كل جارحة عن التلطخ بالأثام والاعتدال، والقصد في الشراب والطعام.

إن الله تعالى أمرنا بصوم هذا الشهر؛ تطهيرًا لأرواحنا وقلوبنا، وأبداننا، وتزكية لنفوسنا، وتجديدًا لإيماننا.

# و الراة التبرجة وو

المرأة التي تخرج من بيتها حاسرة، عارية الذراعين، والساقين، مصبوغة الوجه والشفتين وتظن نفسها مع هذا التبرج صائمة؛ إنما تخدع نفسها بدعوى الصيام، بل إنها لتخدع نفسها بدعوى الإسلام، فهذه المتبرجة قد خسرت صومها وأغضبت ربها.

# ووالقبلة للصائم ووا

عن عائشة رضي الله عنها قالت: «كان رسول الله ﷺ يُقَبِّلُ وهو صائم، ويُباشر وهو صائم، ولكنه أملككم لإربه» [مسلم ١١٠٦].

ليصنع ذلك، فقال: يا رسول الله، قد غفر الله
 لك ما تقدم من ذنبك وما تأخر، فقال له رسول الله
 إنى لأتقاكم لله، وأخشاكم له» [مسلم ١١٠٨].

# وه من اصبح جنبا فليتم صومه وو

عن عائشة رضي الله عنها وأم سلمة زَوْجَي النبي هُ، أنهما قالتا: كان رسول الله عنه يصبح جُنْبًا، قال عبد الله الأذرحي في حديثه في رمضان: من جماع غير احتلام، ثم يصوم. [مسلم١١٠]. والمعنى: أن النبي هُ، كان يصبح حناً وهو صائم.

# وه من أكل ناسيا وه

عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: «جاء رجل إلى النبي عنه ، فقال: يا رسول الله، إني أكلت وشربت ناسيًا وأنا صائم؟ فقال: الله أطعمك وسقاك». [منفق عله].

والمعنى: أنه إذا أكل الصائم ناسيًا، أو شرب ناسيًا، فإنما هو رزق ساقه الله إليه، ولا قضاء عليه ولا كفارة.

# 🗯 الصوم في السفر 🖭

عن عائشة رضي الله عنها: أن حمزة الأسلمي، سأل النبي فقال: يا رسول الله، إني رجل أسردُ الصوم، أفاصوم في السفر؟ قال: صمّ إن شئت. [متفق عليه].

هذا نص في إثبات الخيار، للمسافر بين الصوم والإفطار.

والحمد لله رب العالمين، وصلى الله وسلم وبارك على عبده ونبيه محمد وعلى آله وصحبه أجمعين. يقول جل شانه: ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ ادْعُونِي أَسْتَجِبْ لَكُمْ إِنَّ الَّذِينَ يَسْتَكْبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِي سَيَدْخُلُونَ جَهَدَّمَ دَاخِرِينَ ﴾ [غافر: ٦٠]؛ ذَلك لأن رمضان شهر الصيام، وللصائم عند فطره دعوة لا تُرد، كما أخبر بذلك الذي لا ينطق عن الهوى ﷺ.

والدعاء من أقوى الأسباب في دفع المكروه وحصول المطلوب، ويكفي منه مع البر ما يكفي الطعام من الملح، كما قال أبو ذر رضي الله عنه، وهو مع البلاء يدافعه ويمنع نزوله ويرفعه أو يخفضه إذا نزل. [الداء والدواء لابن القيم، ص١٠].

وقد ذكر ابن القيم رحمه الله أن الدعاء له مع البلاء ثلاثة قامات:

١- أن يكون أقوى من البلاء فيدفعه.

 ٢- أن يكون أضعف من البلاء فيقوى عليه البلاء، ولكنه يخففه حتى وإن كان ضعيفًا.

٣- أن يتقاوما ويمنع كل واحد منهما الآخر.

والدعاء ينفع مما نزل ومما لم ينزل، وهو سلاح المؤمن وعماد الدين، ولا يهلك مع الدعاء أحد.

وللدعاء أداب يجب على الداعي أن يراعيها؛ فقد ورد عن أمير المؤمنين عمر رضي الله عنه أنه قال لجنوده: «أننا لا أحمل هُمّ الإجابة، ولكن همّ الدعاء؛ ذلك لأن رب العالمين قد وعد الداعين بإجابة دعائهم، وهو سبحانه لا يُخلف وعده، فهو أصدق القائلين، وليس هناك أصدق من الله قبلاً.

وفيما يلى بعض من هذه الآداب:

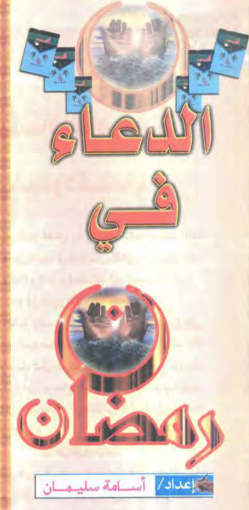
١- الإخلاص:

وهو من أهم الآداب وأوكدها؛ ذلك لأن الإجابة مشترطة بالإخلاص. [فتح الباري ١١ / ٩٥].

يقول سب تانه: ﴿ فَادْعُوا اللَّهُ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ ﴾ [غافر: ١٥]، ويقول جل سانه: ﴿ وَادْعُوهُ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ كَمَا بَدَأَكُمْ تَعُودُونَ ﴾ [الأعراف ٢٩]، والإخلاص في الدعاء يستوجب الاعتقاد بأن المدعو هو القادر وحده على قضاء الحاجات؛ حيث إن الوسائط في قبضته ومسخرة بتسخيره. [الجامع لأحكام القرآن ٢ / ٣١١].

# ٢- التوبة والرجوع إلى الله تعالى:

فإن المعاصي من أسباب منع قبول الدعاء، لذا ينبغي على الداعي أن يبادر بالتوبة والاستغفار قبل دعائه؛ ليكون مؤهلاً لقبول دعائه؛ ليكون مؤهلاً لقبول دعائه؛ فإن الأنبياء والرسل كانوا يحثون أقوامهم على التوبة والاستغفار؛ ذلك لأن الاستغفار والتوبة من أسباب نزول الغيث والإمداد بالأموال والبنين، قال نوح عليه السلام لقومه؛ ﴿ فَقُلْتُ اسْنَعْفُرُوا رَبُّكُمْ إِنّهُ كَانَ عَفَّارًا (١٠) يُرْسِل السَّمَاءَ عَلَيْكُمْ مدْرَارًا (١١) وَيَمْددْكُمْ بِأَمْوال وَبَنِينَ وَيَجْعَلْ لَكُمْ جَنَّات وَيَجْعَلْ لَكُمْ مدْرَارًا (١١) وَيُمَددْكُمْ بَأَوْال وَبَنِينَ وَيَجْعَلْ لَكُمْ جَنَّات وَيَجْعَلْ لَكُمْ مدْرَارًا ﴿ [مود: أَنَّهَارًا هود: السَّمَاءَ عَلَيْكُمْ مدْرَارًا ﴾ [مود: الشَّعْفُرُوا رَبُّكُمْ ثُمَّ تُوبُوا إلَيْهِ يُرْسِلِ السَّمَاءَ عَلَيْكُمْ مدْرَارًا ﴾ [مود: ٢٥]، وفي الأثر إن العبد ليحرم الرزق بالذنب يصيبه». [ابن ماجه ٤٠٢٧ وحسنه الاباني].



الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده.. أما بعدُ:

فإن آيام وليالي رمضان من الأزمنة الفاضلة التي فضّلها رب الغالمين سبحانه على سائر الأزمنة والأوقات، ﴿وَرَبُّكَ يَخْلُقُ مَا يَشَاءُ وَيَخْتَارُ ﴾ [القصص: ١٨]، فحري ويَخْتَارُ ﴾ [القصص: ١٨]، فحري بالمسلم أن يغتنم تلك الأوقات في الباقيات الصالحات لاسيما بالإكثار من الدعاء الذي هو العبادة. [أبو داود ١٤٤١)، وصححه الالباني]،

الْغُوكِيد المدد 370 السنة التاسعة والثلاثون



عند الشدائد والكرب؛ فليكثر الدعاء في الرضاء». [رواه الترمذي والحاكم وحسنه الألباني في صحيح الجامع ٦١٦٦].

### ٦- خفض الصوت بالدعاء:

فمن أداب الدعاء المخافتة به، والإسرار به، وعدم الجهر به، قال سبحانه: ﴿ ادْعُوا رَبِّكُمْ تَضَرُّعًا وَخُفْيَةً إِنَّهُ لاَ يُحِبُّ الْمُعْتَدِينَ ﴾ [الأعراف: ٥٥]، وفي الحديث عَنْ أَبِي مُوسَى الأَشْعَرِيِّ رَضَىَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: كُنَّا مَعَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ؛ فَكُنَّا إِذَا أَشْنُرَفْنَا عَلَى وَاد هَلَّانْنَا وَكَبِّرْنَا ارْتَفُعَتْ أَصْوَاتُنَّا؛ فَقَالَ النَّبِيُّ ﷺ: «بِيَا أَيُّهَا النَّاسُ، ارْبَعُوا عَلَى أَنْفُسكُمْ؛ فَإِنَّكُمْ لا تَدْعُونَ أَصَمُ وَلا غَائبًا، إِنَّهُ مَعَكُمْ إِنَّهُ سَمِيعٌ قَرِيبٌ تَبَارَكَ اسْمُهُ وَتَعَالَى حَدَّهُ» [البخاري: ۲۹۹۲].

وقال الإمام أحمد رحمه الله: ينبغي للعبد أن يُسر دعاءه؛ لقوله تعالى: ﴿ وَلاَ تَجْهَرْ بِصَلاَتِكَ وَلاَ تُخَافِتْ بِهَا ﴾. قال أحمد: هذا في الدعاء، حيث كانوا يكرهون أن يرفعوا أصواتهم بالدعاء». [غداء الالباب للسفاريني ١ / ١٠٤].

وفي دعاء نبي الله زكريا عليه السلام نادي ريه نداءً خفيًا، وقد وردت بعض الأثار تقول: «يفضل دعاء السر على دعاء العلانية سبعين ضعفًا». [أبو نعيم في الحلية ٣ / ٧٣].

وقد ذكر شبيخ الإسلام رحمه الله فوائد عدة لإخفاء الدعاء منها:

١- أنه أعظم إيمانًا؛ لأن صاحبه يعلم أن الله يسمع الدعاء الخفي.

٢- أنه أعظم في الأدب والتعظيم؛ لأن الملوك لا تُرفع الأصوات عندهم، ولله المثل الأعلى.

٣- أنه أبلغ في التضرع والخشوع الذي هو روح

٤- أنه ابلغ في الإخلاص.

٥- أنه أبلغ في جمعية القلب على الله في الدعاء.

٦- أنه دال على قرب صاحبه إلى من يدعوه.

٧- أنه أدعى إلى دوام الطلب والسؤال.

٨- أنه أبعد عن القواطع والمشوشات.

٩- أنه أبعد عن الحاسدين؛ لأن من أعظم النعم الإقبال على الله، ولكل نعمة حاسد.

١٠- أن الدعاء ذكر، وقد أمر سبحانه بإخفاء الذكر، فقال سيحانه: ﴿ وَاذْكُرْ رَبِّكَ فِي نَفْسِكَ تَضَرِّعًا وَحْدِفُهُ ﴾ [الأعراف: ٥٥] [مجموع الفتاوى: ١٥ / ١٠٥].

والحمد لله رب العالمين، وصلى الله وسلم وبارك على عيده ونبيه محمد وعلى آله وصحيه أحمعين.

# ٣- التضرع والخشوع والتذلل والرغبة والرهبة:

وهذا هو روح الدعاء وليه ومقصوده، فرب العالمين يحب عبده إذا ابتلاه؛ تضرع إليه وتملق له، وتذلل وخشع، يقول جل شانه: ﴿ ادْعُوا رَبِّكُمْ تَضَرُّعًا وَخُفْنَةُ إِنَّهُ لاَ بُحِبُّ الْمُعْتَدِينَ ﴾ [الإعراف ٥٥].

قال شبيخ الإسلام ابن تيمية - رحمه الله -: «وَمِنْ الْعُدُوانِ أَنْ يَدْعُوهُ غَنْرَ مُتَضَرِّعٍ؛ يَلْ دُعَاءُ هَذَا كَالْمُسْتَغْنَى الْمُدَلِّي عَلَى رَبِّه، وَهُذَا مِنْ أَعْظُم الاعْتَدَاء؛ لمُنْاقَاتِه لدُعَاء الذُّليلِ. فَمَنْ لَمْ يَسِنَّالُ مَسِنَّالَةً مسْكين مُتَضَرِّع خَائف فَهُوَ مُعْتَد. وَمن الاعْتداء أنْ يَعْبُدُهُ بِمَا لَمْ يَشْرَعْ وَيُثْنِيَ عَلَيْهِ بِمَا لَمْ يُثْنِ بِهِ عَلَى نَفْسِه وَلا أَذِنَ فِيهِ؛ فَإِنَّ هَذَا اعْتِدَاءٌ فِي دُعَائِهِ: الثُّنَّاءُ وَالْعَبَادَةُ، وَهُو نَظِيرُ الاعْتَدَاءَ في دُعَاء الْمُسْأَلَة و الطّلب». [الفتاوى: ١٥ / ٢٣].

# أ- الإلحاح والتكرار وعدم الضجر والملل:

ويتحقق الإلحاح بتكرار الدعاء مرتبن أو ثلاثًا؛ حيث كان من هدى النبي ﷺ أن يدعو ثلاثًا ويستغفر ثلاثًا؛ فعن عَبْد اللَّه رضي الله عنه أنَّ رَسُولَ اللَّه ﷺ كَانَ يُعْجِبُهُ أَنْ يَدْعُوَ ثَالَاثًا وَيَسْتَغْفَرَ تَلاَثًا.. [أبو داود ١٥٢٦ وضعفه الالباني].

وهذا بخالف حال المخلوق الذي كلما أكثرت سؤاله وكررت حوائجك إليه؛ تبرم منك وثقلت عليه، وهُنْتُ عنده؛ ولذا قال القائل:

# فالله بغضب إن تركت سؤاله وبنى أدم حين ينسال ينغضب ٥- الإكثار من الدعاء في الرخاء:

فالعبد الصالح من شائله أن يلازم الدعاء في حالة الرخاء والشدة، أما غير الصالح فإنه لا يلتجئ إلى الله إلا في وقت الشيدة ثم ينساه، وهذا شأن من غفل قلبه عن خالقه ورازقه، بقول حل شانه: ﴿ وَإِذَا مُسِّ الإنْسَانَ الضُّرُّ دَعَانَا لجَنْبِهِ أَوْ قَاعِدًا أَوْ قَائِمًا فَلَمَّا كَشَنَقْنَا عَنْهُ ضُرَّهُ مَرُّ كَأَنَّ لَمْ يَدْعُنَا إِلَى ضُرٍّ مَسنَّهُ ﴾ [يونس: ١٢]، وقال عـز من قائل: ﴿وَإِذَا مُسُّ الإنْسَانَ ضُرُّ دَعَا رَبُّهُ مُنبِياً إِلَيْهِ ثُمُّ إِذَا خَوِلَّهُ نَعْمَةً منْهُ نَسِيَ مَا كَانَ يَدْعُو إِلَيْهِ مِنْ قَبْلُ وَجَعَلَ للَّه أندادا ﴾ [الزمر: ٨].

وفي حديث ابن عياس رضي الله عنهما: «تعرُّف على الله في الرخاء؛ يعرفك في الشدة». [احمد (٢٨٠٣) وصححه الألباني].

ومن عامل الله بالتقوى والطاعة في حال رخائه؛ عامله الله باللطف والإعانة في حال شدته». [جامع العلوم والحكم: ص١٧٩].

وفي الحديث: «ومن سره أن يستجيب الله له

الفوحيد رمضان ١٤٣١ هـ



# أ مع قدوم رمضان تا صلالات

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وبعدُ:

عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال:
اضطجع النبي على حصير فأثّر في جلده،
فقلت: بأبي وأمي يا رسول الله، لو كنت أذنتنا
فقرشنا لك عليه شيئًا يقيك منه، فقال رسول الله
خذ «ما أنا والدنيا؟ إنما أنا والدنيا كراكب
استظل تحت شجرة ثم راح وتركها». [صحيح سنن

فالنبي الله عنه الدنيا كحال مع الدنيا كحال راكب مسافر، استظل تحت شجرة، ثم سارع راحلاً عنها تاركًا لها، فهي ليست بوطن ولا مستقر، فكيف نؤثرها على ما عند الله، وهو الدائم الأبدى؟!

فالحياة الدنيا مرحلة قصيرة مقارنة بمرحلتي البرزخ والحياة الآخرة، تُستهل ببكائنا عند الميلاد، وتُختم ببكاء علينا عند المعات.

قوامها المكابدة، قال الله تعالى: ﴿لَقَدُّ خَلَقْنَا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَالَى: ﴿لَقَدُّ خَلَقْنَا الإِنْسَانَ فِي كَبَدٍ﴾ [البلد: ٤].

وسنتها الابتلاء: ﴿ الَّذِي خَلَقَ الْمَوْتَ وَالْحَيَاةَ

# <u> المداد/</u> متولي البراجيلي

لِيَبْلُوكُمْ أَيُّكُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً وَهُو الْعَزِينُ الْغَفُورُ ﴾ [اللك: ٤].

ومع ذلك فنحن غارقون في وديانها وشعابها، نعبُ منها عبًا، قلما نستفيق من غفلتنا، شغلتنا أموالنا وأهلونا عن أن نقف ونتدبر ونتساءل: ما الذي أراده الله منا؟!!

وتمر الأيام والليالي، وهما رأس مالنا، نغبن أنفسنا فيهما، كما حدثنا النبي شفقال: «نعمتان مغبون فيهما كثير من الناس: الصحة والفراغ». [البناري ١٤١٢].

فما أحوجنا أن نتوقف ونتامل ونحاول أن نصحح مسارنا، فنسلك سبيل الله المستقيم، ونغتنم ما أمرنا باغتنامه من هذه الحياة الدنيا.

يقول النبي ﷺ: «اغتنم خمسًا قبل خمس: حياتك قبل موتك، وصحتك قبل سقمك، وفراغك قبل شغلك، وشبابك قبل هرمك، وغناك قبل فقرك». [الحاكم وابن أبي شيبة، وصححه الألباني في

صحيح الجامع ١٠٧٧].

وقدوم رمضان مرة كل عام، بنفحاته الإيمانية، والإقبال على طاعة الله تعالى صومًا وقيامًا وصدقة وقراءة قرآن، وغير ذلك من أعمال البريحبه المؤمنون الصادقون، ويجدون فيه حلاوة الإيمان، ولذة الطاعات، تقبل القلوب، ويكثر الخير، ويقل الشر، ويتسابق فيه الصادقون على فعل الطاعات.



بخرج فيه العيد عن مألوفاته طوال العام من مألوف تفكيرنا، وننظر بتدبر وتأمل لماهية الحياة

# وو التأمل الأول الزمن وو

نحن نعلم علم اليقين أن الإنسان في هذه الحياة الدنيا لن يخلُّد، قال الله تعالى: ﴿ كُلُّ نَفْس ذَائَقَةُ الْمُوْتِ ﴾ [آل عمران: ١٨٥]، وقال تعالى: ﴿ كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فأن ﴾ [الرحمن: ٢٦]، فالله تعالى خلق الإنسان من تراب، ومصيره إلى تراب، والساعات التي تمر بنا في هذه الحياة الدنيا كأنها لحظات، بل هي لحظات، لحظة تتلوها لحظة، وهكذا إلى أن يصل الإنسان إلى أخر نهايته، وهذا أمر يشعر به كل واحد منا.

لقد مضى على رمضان العام الماضي أحد عشر شهرًا، كلها مضت، وكأنها إحدى عشرة ساعة، وكأننا بالأمس القريب كنا نصلي التراويح.

فما أن يبدأ الشيء حتى ينتهي، فقس ذلك على أعمارنا، فما بقى منها سوف يزول بهذه السرعة أنضًا، وإن بدا لنا أنه سيطول بنا.

وصل اللهم على نبيك محمد الذي أراد أن يعلم أصحابه في أخر حياته أن جميع من على ظهر الأرض من خلق الله سوف يفني في غضون مائة عام - وهي فترة قصيرة بمقياس الزمن، ويخلق الله تعالى خلقًا جديدًا، ويتبدل وجه الأرض تمامًا.

فعن عبد الله بن عمر رضى الله عنهما قال: صَلَّى بِنَا رَسُولُ اللَّهِ ﷺ ذَاتَ لَيْلَة صَلَاةَ الْعَشَاء في آخر حَيَاتِهِ فَلَمَّا سِلَّمُ قَامَ؛ فَقَالَ: «أَرَأَيْتَكُمْ لَيْلَتَكُمْ هَذه فَإِنَّ عَلَى رَأْسِ مائَّة سَنَّة منْهَا لاَ يَبْقَى ممِّنْ هُوَ عَلَى ظَهْرِ الأَرْضِ أَحَدُ» [مسلم ٢٥٣٧].

# 👊 التأمل الثاني: لتركين طبقا عن طبق 👊

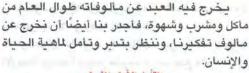
أى لتركبن حالاً بعد حال، ومنزلاً بعد منزل، وأمرًا بعد أمر، قال سعيد بن جبير: «لتكونن في الأخرة بعد الأولى، ولتصيرن

أغنياء بعد الفقر، وفقراء بعد

وقال عطاء: «شيدة بعد شيدة».

وفي صحيح البخاري عن ابن عداس رضى الله عنهما: ﴿ لَتُرْكُبُنُّ طُبُقًا عَنْ طُبُق ﴾ حالاً بعد حال. قال: هذا نبيكم على. [البخاري ٤٩٤٠]،

والجمهور على أن الآية عامة في المسلم والكافر، [تفسير القرطبي: .[12/1V



# يقول الشباعر:

# ويوم علينا ويوم لنا ويوم نساء ويوم نسر

وتغير الأحوال هذا، يشيمل تغير

الأول: أحوال الزمان ننتقل ﴿ وَتَلُّكُ

الأَنَّامُ نُدَاوِلُهَا بَنْنَ النَّاسِ ﴾ [آل عمران: ١٤٠]، فيوم فيه

السرور واندساط النفس، ويوم أخر يكون بالعكس،

والإنسان يشعر بهذا من غير أن يكون هناك سبب

أحوال الزمان، وأحوال المكان،

وأحوال الأبدان، وأحوال القلوب.

الثاني: الأمكنة: ننزل اليوم منزلاً، وغدًا ننزل منزلاً أخر، حتى ننزل القبور، وكلها منازل مؤقتة، ومرحلة تلو مرحلة.

لذا لما سمع أعرابي رجلاً يقرأ قول الله تعالى: ﴿ أَلَّهَاكُمُ التَّكَاثُرُ (١) حَتَّى زُرْثُمُ الْمَقَابِرَ ﴾ قال الأعرابي: «والله ما الزائر بمقيم». فعرف بفطرته أن وراء هذه القبور شبئًا أخر بكون المصير إليه.

الثالث: الأبدان، بركب الإنسان فيها طبقًا عن طبق، فأول أطباقه كونه نطفة ثم علقة ثم مضغة ثم حنينًا ثم مولودًا ثم رضيعًا، ثم فطيمًا ثم صحيحًا أو مريضًا، غنيًا أو فقيرًا، معافى أو مبتلى، إلى حميع أحوال الإنسان المختلفة عليه، إلى أن يموت ثم بيعث وقد جمع الله تعالى هذه الأطباق في قوله: ﴿ وَلَقُدْ خَلَقْنَا الاِنْسِانَ مِنْ سَلَالَة مِنْ طِينِ (١٢) ثُمُّ حِعَلْنَاهُ نُطْفَةً في قَرَار مَكِينِ (١٣) ثُمُّ خُلَقْنَا النُّطْفَةَ عَلَقَةً فَخَلَقْنَا ٱلُّعْلَقَةَ مُضْفَغَةً فَخَلَقْنَا الْمُصْفْفَة عظَامًا فَكُسَوْنَا الْعظَامَ لَحْمًا ثُمَّ أَنْشَأْنَاهُ خَلْقًا آخَرَ فَتَبَارِكَ اللَّهُ أَحْسَنُ الْخَالِقِينَ (١٤) ثُمَّ إِنَّكُمْ بِعْدَ ذَلِكَ لَمَيُّتُونَ (١٥) ثُمُّ إِنَّكُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ تُبْعَثُونَ ﴾ [المؤمنون: ١٢ - ١٦].

فالإنسان من شدة إلى شدة، ومن ابتلاء إلى ابتلاء، ومن تكليف إلى تكليف، فإذا أدرك سبع سنين يؤمر بالصلاة، ويضرب عليها لعشر، فإذا بلغ جرى عليه قلم التكليف وثبت له جميع أحكام الرجل أو المرأة، ثم يأخذ في بلوغ أشده: ﴿ حَتَّى إِذَا بَلَغَ أَشُدُهُ وَبَلَغَ أَرْبُعِينَ سَنَةً قَالَ رَبِّ أَوْزِعْنِي أَنْ أَشَّكُرَ نَعْمُتَكَ الُّتِي أَنْعُمْتُ عَلَى وَعَلَى وَالدِّي وَأَنْ أَعْمَلَ صَالحًا تَرْضَاهُ ﴾. قال الزهرى: الأشيد: من وقت بلوغ الإنسان مبلغ الرجال إلى أربعين سنة.

وقال الزجاج: الأشد من نحو سبع عشرة سنة إلى نحو الأربعان.

وما بعد التمام إلا النقصان، فبعد الأربعين يأخذ





في النقصان وضعف القوى على التدريج، كما أخذ في زيادتها على التدريج.

قال الله تعالى: ﴿ اللّٰهُ الّٰذِي خَلَقَكُمْ مَنْ ضَعْف ثُمَّ جَعَلَ مِنْ بَعْد ضَعْف قُوَّةَ ثُمُّ جَعَلَ مِنْ بَعْد قُوَّة ضَعْفًا وَسَيْبَةً يَخْلُقَ مَا يَشَاءُ وَهُوَ الْعَلِيمُ الْقَدِيرُ﴾ [الروم: 45].

فسبحان الله، فقوة الإنسان بين ضعفين، وحياته بين موتين. ثم ياخذ في الكهولة إلى الستين من عمره، وفي الحديث: «أعمار أمتي بين الستين إلى السبعين، وأقلهم من يجوز ذلك». [الترمذي ٢٣٣١ وصححه الإلباني].

فإذا ما بلغت هذا العمر، فلا عذر لك على معصية الله وعدم طاعته، كما أخبر النبي شفقال: «أعذر الله إلى امرئ أخر أجله حتى بلغ ستين سنة». [البخاري 1219].

- ثم يأخذ في الشيخوخة، فإذا أنحطت قواه فهو هرم، فإذا تغيرت أحواله وظهر نقصه فقد ردُ إلى أرذل العمر، فالموت أقرب إليه من اليد إلى الفم، قال الله تعالى: ﴿وَمَنْ نُعَمِّرُهُ نُنَكِّسُهُ فِي الْخَلْقِ أَفَلاً لَعْقَلُونَ ﴾.

وقد شبه بعض العلماء حال البدن بحال القمر، يبدو هلالاً ضعيفًا، ثم يكبر شيئًا فشيئًا حتى يمتلئ نورًا، ثم يعود ينقص شيئًا فشيئًا حتى يضحمل.

الرابع: حال القلوب: أحوال القلوب هي النعمة وهي النقمة، كل قلوب بني أدم بين أصبعين من أصابع الرحمن، كما قال رسول الله ﷺ: «إن قلوب بني أدم كلها بين أصبعين من أصابع الرحمن، كقلب واحد يصرفه حيث يشاء». [مسلم ٢٦٥٤].

وكان النبي ﷺ يدعو ربه تعالى: «يا مثبت القلوب ثبت قلوبنا على دينك...» [ابن ماجه ١٩٩ وصححه الآباني].

فالقلوب لها أحوال متغيرة، تارة يتعلق القلب بالدنيا، وتارة يتعلق بشيء من الدنيا، تارة يتعلق بالمال ويكون المال أكبر همه، وتارة يتعلق بالنساء وتكون النساء أكبر همه، وتارة بالدور والقصور، وتارة بالسيارات.

وتارة يكون مع الله عز وجل، يتعلق قلبه بربه سبحانه، ويرى أن الدنيا كلها وسيلة إلى عبادة الله وإلى طاعته، فيستخدمها ولا تستخدمه؛ لأنها خُلقت له، أما أصحاب الدنيا فهم الذين يخدمونها، ويتعبون في تحصيلها.

أما أصحاب الآخرة فقد استخدموا الدنيا، ولا

ياخذونها إلا عن طريق رضا الله تعالى، ولا يصرفونها إلا في رضا الله تعالى.

وأحوال القلوب، وأطباقها، هي أعظم الأحوال الأربعة، ولهذا يجب علينا أن نراجع قلوبنا كل ساعة، كل لحظة، أين صبرقت أيها القلب؛ وأين نهبت؛ ولماذا تنصرف عن طاعة الله تعالى؛ ولكن الشيطان يجري من ابن آدم مجرى الدم، وغلب على كثير من الناس، حتى إنه ليصرف الإنسان عن صلاته، التي هي رأس ماله بعد الشهادتين، فتجده إذا دخل في صلاته ذهب قلبه يميناً وشمالاً، حتى يخرج من صلاته ولم يعقل منها شيئاً.

كما قال المعصوم ﷺ: «إن العبد ليصلي الصلاة ما يكتب له منها إلا عشرها، ثمنها، سبعها، سدسها، خمسها، ربعها، ثلثها، نصفها». [احمد ١٨٨٩٤ وصححه الألباني].

# و التأمل الثالث القبرو

فإذا ما بلغ الإنسان أجله الذي قُدِّر له واستوفاه، جاءته رسل ربه عز وجل، فينقلونه من دار الفناء إلى دار البقاء، فجلسوا منه مد البصر، ثم دنا منه الملك الموكل بقبض الأرواح، فإن كانت روحًا طيبة، قال: اخرجي أيتها النفس الطيبة... فإذا وضع في قبره وتولى عنه أصحابه، ولم يبق معه منهم آحد، وسمع قرع نعالهم يأتيه الملكان فيسالان ويبشران، ويفسح له في قبره مد بصره، ويكون قبره روضة من رياض الحنة.

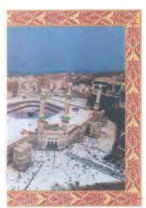
- وأما إن كانت روحه خبيشة شريرة، قال لها الملك الموكل بقبض الأرواح: اخرجي أيشها النفس الخبيشة... ويسأله الملكان في قبره فيتلجلج ويقول: لا أدري، ويضيق عليه قبره حتى تختلف أضلاعه، ثم يصير قبره حفرة من حفر النيران.

# عد التأمل الرابع البرزخ عد

المؤمن في البرزخ على حسب أعماله، ويعذب الفاحر فنه على حسب أعماله،

ويختص كل عضو بعذاب يليق بجناية ذلك العضو، فتُقْرض شفاه المغتابين الذين يمزقون لحوم الناس ويقعون في اعراضهم بمقاريض من نار.

وتسجّر بطون أكلة أموال اليتامى بالنار، ويُلقم أكلة الربا الحجارة ويسبحون في أنهار الدم كما سبحوا في الكسب الخبيث في الدنيا. وتُرضُ (تدق) رءوس



النائمين عن الصلاة المكتوبة بالحجر العظيم، ويشدخ شدق الكذاب بكلاليب الحديد، وتعلق النساء الزواني بثديهن، ويحبس الزناة والزواني في التنور المحمي عليه، فيعذبون بمحل المعصية منهم وهؤلاء الأسافل.

# وه التأمل الخامس: الحساب وه

وعندما ياذن الله تعالى بانقضاء أهل العالم، وطي الدنيا، فيخرج الناس من قبورهم، ويأمر الله تعالى «إسرافيل» فينفخ نفخة البعث، وهي الثالثة بعد نفختي الموت والفزع، فتنشق الأرض عنهم، فإذا هم قيام ينظرون. يقول المؤمن: الحمد لله الذي أحيانا بعد ما أماتنا وإليه النشور.

ويقول الفاجر: ﴿قَالُوا يَا وَيْلَنَا مَنْ بَعَثَنَا مِنْ مَرْقَدِنَا هَذَا مَا وَعَدَ الرَّحْمَنُ وَصَدَقَ الْمُرْسِلُونَ ﴾ [يس: ٥٣]، ويساقون إلى المحشر حفاة عراة غرلاً (بلا ختان)، مع كل نفس سائق يسوقها وشهيد يشهد عليها، وتنصب الموازين وتشهد الجوارح على أصحابها بما اكتسبوا في الدنيا، وتوفى كل نفس بما كسبت. يقول الله تعالى: ﴿فَمَنْ يَعْمَلُ مَثْقَالَ ذَرَةً شَرَا يَرهُ ﴾ خَيْرًا يَرهُ أَل وَمَنْ يَعْمَلُ مَثْقَالَ ذَرَةً شَرًا يَرهُ ﴾ أَللالذة: ٧، ٨].

وينصب الصراط على شفير جهنم، ولا يجوزه إلا مؤمن، ويتساقط الكفار والمنافقون والفاسقون، يقول الله تعالى: ﴿وَإِنْ مَنْكُمْ إِلاَّ وَارِدُهَا كَانَ عَلَى رَبِكَ حَتْمًا مَقْضِيًا ((٧) ثُمُّ نُنَجَى الَّذِينَ اتَّقَوْا وَنَذَرُ الظَّالِمِينَ فيها جثيًا ﴾ [مريم: ٧١، ٧٢].

فأنت من الورود على يقين، ومن النجاة على خطر، وبعدما يجتاز المؤمنون الصراط، يُحبسون على قنطرة بين الجنة والنار، فتُقتص مظالم الناس بعضهم من بعض في الحياة الدنيا، ثم يؤتى بالموت على هيئة كبش أملح فيذبح بين الجنة والنار، وينادى أهل الجنة غلود ولا موت، ويا

أهل النار: خلود ولا موت، وهذا أخر أطباق الإنسان الذي مبدؤه نطقة، وأخره مستقره في جنة أو نار، وما بين المبدأ والغاية أحوال وأطباق.

# وه التأمل السادس؛ تصحيح المساروه

خلقنا الله تعالى من أجل عبادته: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ الْجِنُ وَالإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾، والدنيا صائرة إلى زوال، وانت جزء منها، شئت أم أبيت، فانتهز فرصة وجودك في

هذه الدنيا واعمل للآخرة، والعجب أن الذي يعمل للآخرة ينال الدنيا والآخرة، والذي يعمل للدنيا يخسر الدنيا والآخرة، كما وعد الله تعالى في كالعزيز: ﴿مَنْ عَمِلَ صَالِحًا مِنْ ذَكَرِ أَوْ مُنْ عُمِلً صَالِحًا مِنْ ذَكَرِ أَوْ مُنْ عُمِلً صَالِحًا مِنْ ذَكَرِ أَوْ مُنْ عُمِلً صَالِحًا مِنْ ذَكَرِ أَوْ مَنْ عُمِلً صَالِحًا مِنْ ذَكَرِ أَوْ مَنْ عُمِلً صَالِحًا مِنْ ذَكَرِ أَوْ مَنْ عُمِلً صَالِحًا مِنْ دَكَرِ أَوْ مَنْ عُمِلً صَالِحًا مِنْ دَكَرِ أَوْ مَنْ عُمْلِ صَالِحًا مِنْ دَكَرِ أَوْ مَنْ عُمْلُ صَالِحًا مِنْ دَكَرِ أَوْ مَنْ عُمْلُ صَالِحًا مِنْ دَكَرِ أَوْ مَنْ عُمْلِ مَنْ عَمْلُ صَالِحًا مِنْ دَكَرِ أَوْ مَنْ عُمْلُ مَيْدَاةً مَنْ عَمْلُ صَالِحًا مِنْ دَكَرِ أَوْ مَنْ عُمْلُ مَنْ عُمْلُ مَا يَعْمَلُ مَنْ عُمْلُ مَنْ عُمْلُ مِنْ فَكَرِ أَوْ مَنْ عُمْلُ مَنْ عَمْلُ مَنْ عُمْلُ مَنْ عُمْلُ مَنْ عُمْلُ مَنْ عُمْلُ مَنْ عَمْلُ مَنْ عُمْلُ مَا عُمْلُ مَنْ عُمْلُ مَنْ عُمْلُ مَالْمَا فَا عَلَى عَمْلُ مَا عُمْلُ مَا عُلَيْ مَا عُمْلُ مَنْ عُمْلُ مَا عُمْلِكُمْ مُنْ عُمْلُ مَا عُمْلُ مَا عُمْلُ مَا عُمْلُ مَا عُمْلُ مُعْلِمَ عُمْلُ مَا عُمْلُ مَا عُمْلُ مُعْمِلًا مِعْمُ الْعَمْلُ مَا عُمْلُ مُعْلَمْ عُمْلُ مَا عُمْلُ مَا عُمْلُ مَا عُمْلُ مَا عُمْلُ مِنْ عُمْلُ مِنْ عُمْلُ مُعْلِمَا عُمْلُ مُعْلِمُ عُمْلُ عُمْلُ مُعْلِمُ عُمْلُ مِنْ عُمْلُ مِنْ عُمْلُ مُعْلِمٌ عُمْلُ عُمْلُ مُعْلِمُ عُمْلُ مِنْ عُمْلُ مِنْ عُمْلُ مُعْلِمُ مُعْمِلُ مُعْلِمُ عُمْلُ مُعْلِمُ عُمْلُ مُعْلِمُ عُمْلُ مُعْلِمُ عُمْلُ مُعْلِمُ عُمْلُ مُعْلِمُ مُعْلِمُ عُمْلُوا عُمْلُ مُعْلِمُ عُمْلُ مُعْلِمُ مُعْلِمُ مُعْلِمُ عُمْلُ مُعْلِمُ عُمْلُ مُعْلِمُ مُعْلِمُ عُمْلُ مُعْلِمُ مُعْلِمُ عُ

الدنيا والآخرة، كما وعد الله تعالى في كتابه العزيز: ﴿ مَنْ عَملَ صَالِحًا مِنْ ذَكَرِ أَوْ أُنْثَى وَهُوَ مُؤْمِنُ فَكَرِ أَوْ أُنْثَى وَهُوَ مُؤْمِنُ فَلَنُحْدِينَةُ مَيَاةً طَيْبَةً وَلَنَجْزِينَهُمُ أَجْرَهُمُ لِبَاحُسْنِ مَا كُانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ [النحل: ٩٧]. «الحياة الطيبة» في الدنيا، «ولنجزينهم أجرهم بأحسن ما كانوا يعملون» في الاخرة.

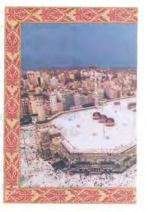
- وكما قال النبي ق: «من كانت الدنيا همه فرق الله عليه أمره، وجعل فقره بين عينيه، ولم يأته من الدنيا إلا ما كُتب له، ومن كانت الآخرة نيته، جمع الله له أمره، وجعل غناه في قلبه، وأتته الدنيا وهي راغمة». [بن ماجه ١٠٠٥ وصححه الالباني].

اما من كان كل مطلوبه: الدنيا وشهواتها، لا فرق عنده بين حلال أحله ربه، أو حرام حرمه ربه، لا يرفع رأسه وينظر في أوامر الله ونواهيه، بل هو يلهث خلف شهواته وملذاته، ومع باطله الظاهر للعيان، يظن أنه على خير، وهذا من عقوبة الله له، قال الله تعالى: ﴿قُلْ هَلْ نَنْبَنُّكُمْ بِالْأَحْسَرِينَ أَعْمَالاً وَمُمْ اللّهَ لِهُ النَّذِينَ ضَلَّ سَعْيُهُمْ فِي الْحَيَاةِ اللّهَلَيْ وَهُمْ يُحْسَبُونَ أَنْهُمْ يُحْسَبُونَ صَنْعًا ﴾ [الكهف: ١٠٣].

فأنت لا تدري ربما لا يأتي عليك رمضان القادم، وهذا مشاهد وواقع، فكم من أناس كانوا معك العام الماضي، أين هم الآن؛ في قبورهم، مرتهنون بأعمالهم، لا يملكون أن يزيدوا حسنة في حسناتهم، ولا أن ينقصوا سيئة من سيئاتهم، هذا الذي مر عليك العام، أو بعد عام أو أكثر، الله أعلم، لكنه قطعًا سيمر عليك.

فقف وتأمل مصححًا مسارك، وكفاك ما أضعت من سنوات فُقدت من بين يديك، عشْ طاعة الوقت، وكن حيث أمرك الله، ولا تكن حيث نَهاك.

والحمد لله رب العالمين.





الحمد لله الذي خص شهر رمضان بالفضل على سائر الشهور، وجعل صبيامه أحد أركان الإسلام، والصلاة والسلام على سيد الأنام، خير من صلى وقام.. أما بعد:

فدين الشهور والأيام تفاوت في الفضل، بقدر ما أودع الله بها من مزايا، وجعل فيها من نفحات وبركات، ولشبهر رمضان مزية على غيره من الشبهور؛ لما استجمع من الفضائل وجلائل الأعمال، وما حوى من ألوان الطاعات والقربات؛ فهو شهر لا تُحصى فضائله، ولا تُستقصى شمائله؛ فو الله ما أتى على المسلمين شهر خير لهم من رمضان، وإن من أعظم فضائل هذا الشبهر الكريم أن الله عز وجل جعله محلاً ومستودعًا لنزول القرآن الكريم، قال تعالى ﴿شَهْرُ رَمَضَانَ النَّذِي أُنزِلَ فيه الْقُرْآنُ هُدًى لَلنَّاسِ وَبَيْنَاتُ مِّنَ الْهُدَى وَالْفُرْقَانِ.. ﴾ [البقرة: ١٥] وقال تعالى: ﴿إِنَّا أَنزَلْنَاهُ في لَيْلَة الْقَدْرِ ﴾ [القدر: ١] وقال تعالى: ﴿إِنَّا أَنزَلْنَاهُ في لَيْلَة الْقَدْرِ ﴾ [القدر: ١] وقال تعالى: ﴿إِنَّا أَنزَلْنَاهُ في لَيْلَة الْقَدْرِ ﴾ [القدر: ١] وقال تعالى: ﴿إِنَّا أَنزَلْنَاهُ في لَيْلَة الْقَدْرِ ﴾ [القدر: ١] وقال تعالى: ﴿إِنَّا أَنزَلْنَاهُ في لَيْلَة الْقَدْرِ ﴾ [القدر: ١] وقال تعالى: ﴿إِنَّا أَنزَلْنَاهُ في لَيْلَة مُبَارَكَة إِنَّا كُنًا مُنذرينَ ﴾ [الدخان: ٣].

والقرآن هو كلام الله تعالى حقيقةً: لفظه ومعناه من الله، أنزله على عبده محمد بن عبد الله هو وحيًا، فهو كلام الله المنزل غير مخلوق، قال تعالى: ﴿ تَنزِيلُ الْكَتَابِ مِنَ اللّهِ الْعَزِيزِ الْحَكِيمِ ﴾ [الزمر: ١]، وقال تعالى: ﴿ قُلُ نَزلُكُ رُوحُ الْقُدُسِ مِن رَبّكَ بالْحَقَ ليُشَرّى للْمُسْلَمِينَ ﴾ ليُثبَتَ الدينَ أَمَنُواْ وَهُدًى وَبُسْرَى لَلْمُسْلَمِينَ ﴾ [النحل: ١٠٢]، وقال تبارك وتعالى: ﴿ وَقُرْانا فَرَقْنَاهُ لِنَقْرَاهُ عَلَى النّاسِ عَلَى مُكْثٍ وَنَزلُنْنَاهُ تَنزِيلاً ﴾ [الاسراء: ١٠٦].

وعلى هذا أجمع سلف هذه الأمة رحمهم الله جميعًا، وقد سمى الله عز وجل كتابه العظيم بأسماء كثيرة، ووصفه بصفات جليلة، وهذا يدل على شرف القرآن وعظمته ورفعة مكانته، وسمو منزلته؛ فهو القرآن، والفرقان، والكتاب، والهدى والنور، والشفاء، والبيان والموعظة، والرحمة، والبصائر، والبلاغ، وهو العربي والمبين، والكريم والعظيم، والمجيد والمبارك، والتنزيل، والصراط المستقيم، والتذكرة والبشرى، وهو حبل الله المتين، والذكر الحكيم، من عمل به أجر، ومن حكم به عدل، ومن دعى إليه هُدي إلى صراط مستقيم، لا يشبع منه العلماء، ولا تلتبس به الالسن، ولا يُخلّق على كثرة الرد، لا تنقضى عجائبه، ولا تغنى ولا يُخلّق على كثرة الرد، لا تنقضى عجائبه، ولا تغنى

عبَره، هو الذي لم تنته الجن إذ سمعته إذا قالوا: ﴿ إِنَّا سَمَعْنَا قُرْاَنًا عَجَبًا ﴾ [الجن: ١].

والذي يقرأ القرآن يجد الآيات الكثيرة التي فيها أسماء هذا الكتاب العظيم وصفاته، وهذا ينبئك عن عظيم فضل القرآن وجليل شرفه، وعلو شانه.. كيف لا والمتكلم به هو عالم الغيب والشهادة، الكبير المتعال؟! القائل ﴿ولَوْ أَنَّمَا فِي الأَرْضِ مِن شَجَرَةُ أَقْلامُ وَالبَّهِ مَن شَجَرَةً أَنْحُر مَا نَفِيتُ أَبْحُر مَا نَفِيتُ كَلُماتُ اللَّهُ إِنَّ اللَّهُ عَزِيرٌ حَكيمٌ ﴾ [لقمان ٧٧].

#### و القرآن محفوظ بحفظ الله له وو

وإن مما اختص به هذا القرآن العظيم أن الله سبحانه وتعالى تكفل بحفظه، ولم يكل حفظه إلى أحد من خلقه يقول سبحانه ﴿إِنَّا نَحْنُ نَزُلُنَا الذَّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَافظُونَ ﴾ [الحجر: ٩]، ويقول جل شانه ﴿بَلْ هُوَ قُرْآنٌ مُجِيدٌ (٢١) فِي لَوْحٍ مُحْفُوظٍ ﴾ [البروج: ٢١ – ٢٢].

قال ابن القيم رحمه الله: «فوصفه سبحانه وتعالى في قوله ﴿إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا الذُّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ ﴾، ووصف محله بالحفظ في هذه السورة، أي البروج، فالله سبحانه وتعالى حفظ محله، وحفظه من الزيادة والنقصان والتبديل، وحفظ

# 8

# there is employed the party

# نيا باغي الغير أقبل

معانيه من التحريف كما حفظ الفاظه من التبديل المعاوية محمد هيكل واقام له من يحفظ حروفه من الزيادة والنقصا ومعانيه من التحريف والتغيير» [التبيان ١ / ٦٢].

#### وواعجاز القرآن وو

فالقرآن الكريم هو الآية الكبرى والمعجزة العظمى التي أوتيها رسولنا عصد يقول: «ما من نبي من الأنبياء إلا أوتي من الأيات ما على مثله آمن البشر، وإنما الذي أوتيته وحيًا أوحاه الله إلي، فارجو أن أكون أكثرهم تابعًا يوم القيامة» [متفق عليه].

قالقرآن العظيم معجز في لفظه وبيانه قال تعالى: ﴿ وَإِن كُنتُمْ فِي رَيْبٍ مَمًا نَزُلْنَا عَلَى عَبْدنَا وَأَلْ مَسُورَة مَن مُثْلَهُ وَادْعُواْ شُهَدَاءَكُم مَن دُونِ اللَّهِ إِنْ كُنتُمُّ صَادَقُينَ ﴾ [البَقرة: ٢٢].

ومعجز في تيسير تلاوته وقراءته قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ يَسُرُّنَا الْقُرْانَ لَلذَّكْرِ هَهَلْ مِن مُدِّكرِ ﴾ [القمر: ١٧].

ومعجز فيما حواه من قصص الماضين ﴿ نَحْنُ لَعُصُ عَلَيْكَ الْكِيْكَ هَذَا الْقُصَّ عَلَيْكَ الْكِيْكَ هَذَا الْقُرْآنَ وَإِن كُنتَ مِن قَبْلِه لَمِنَ الْغَافِلِينَ ﴾ [يوسف: ٣]، ويقول سبحانه: ﴿ لَقَدْ كَانَ فِي قَصَصَهِمْ عَبْرَةُ لُأُولِي الْأُنْبَابِ مَا كَانَ حَدِيثًا يُقْتَرَى وَلَكِن تَصَدْيقَ الَّذِي بَيْنَ يَسَدَيْهُ وَتَقْصِيلًا كُلُ شَيْءٍ وَهُدَى وَرَحْمَةً لَقَوْمٍ يَتَمَّدُونَ ﴾ [يوسف: ١١١].

وهو معجز فيما حواه من عقائد وشرائع الدين قال تعالى: ﴿ الركتَابُ أَنزَلْنَاهُ إِلَيْكَ لَتُخْرِجَ النَّاسَ مَن الظُّلُمَات إِلَى النُّورِ بِإِنْ رَبَّهِمُّ إِلَى صَرَاط الْعَزِينِ الْحَميد ﴾ [براهيم: ١]، وقال جل وعلا: ﴿ وَيَوْمَ نَبْعَثُ فَي كُلِّ أُمُهُ شَهِيدًا عَلَيْهِم مَنْ أَنفُسهمْ وَجَنْنَا بِكَ شَهيدًا عَلَيْ هُوَيُومَ نَبْعَثُ شَهيدًا عَلَيْ هُوَيُومَ نَبْعَثُ شَهيدًا عَلَى هَوْلًا وَنَزَلْنَا عَلَيْكَ الْحَتَابَ تَبْيَانًا لَكُلُ شَهيدًا عَلَى هَوْلُكُمْ تُرَحُمُهُ وَبُشُرَى للْمُسْلَمِينَ ﴾ [النحل ٨٩]، وقال تعالى: ﴿ وَهَذَا كِتَابُ أَنزَلْنَاهُ مَبْارِكُ فَانَبِعُوهُ وَالتَّفُوا لَعَلَيْكُمْ تُرْحَمُونَ ﴾ [الإنعام: ١٥٥].

وهو معجز بما حواه من أخبار الغيب لنؤمن ونسلم، قال تعالى: ﴿ الم (١) ذَلِكَ الْكَتَابُ لاَ رَيْبَ فِيهِ هُدًى لَلْمُتَّقِينَ (٢) الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِالْغَيْبِ وَيُقِيمُونَ الصَّلاةَ وَمِمًّا رَزَقْنَاهُمْ يُنفقُونَ ﴾ [البقرة: ١-٣]، فهو

الآية الظاهرة والحجة الباهرة على
بعثة النبي ﴿ فقد تحدى الله به أفصح
الناس فلم يستطيعوا بل تحدى به الجن
والإنس مجتمعين فاعياهم ذلك، قال تعالى:
﴿ قُلْ لَئْنِ اجْتَمَعَتَ الإنسُ وَالْجِنُ عَلَى أَن يَأْتُواْ
بِمثْلُ هَذَا الْقُرْآنِ لاَ يَأْتُونَ بِمثْلُه وَلَوْ كَانَ بَعْضُهُمُ
لَبَعْضُ ظَهِيرًا ﴾ [الإسراء ٨٨]، فَهُوَ منة الله العظمى
على نبيه ﴾ قال تعالى ﴿ ولَقَدْ أتَيْنَاكَ سَبْعًا مَنَ

و تعارة لن تبور و

هذا وإن لتلاوة هذا القرآن الكريم آجرًا عظيمًا وفضلاً كبيرًا، قال تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَتْلُونَ كَتَابَ اللّهُ وَأَقْفَامُوا الصَّلاَةَ وَأَنْفَقُوا مِمًّا رَزَقْنَاهُمْ سَرًا وَعَلاَنيَةً يَرْجُونَ تَجَارَةً لَنْ تَبُورَ (٢٩) ليُوفَيهُمُ الْجُورَهُمْ وَيَزِيدَهُمْ مِنْ فَضْله إِنَّهُ عَقُورُ شَكُورٌ ﴾ [فاطر: ٢٩ - ٣]، وعن ابن عمر رضي الله عنهما أن النبي قال: «لا حسد إلا في اثنتين رجل أتاه الله القرآن فهو يقوم به آناء الليل وأناء النهار، ورجل أتاه الله مالاً فهو ينققه أناء الليل وأناء النهار، ورجل أتاه الله مالاً فهو ينققه أناء الليل وأناء النهار» [متفق عليه].

وعن أبن مسعود رضي الله عنه قال: قال رسول الله: «من قرأ حرفًا من كتاب الله فله به حسنة، والحسنة بعشر أمثالها، لا أقول: «الم» حرف، ولكن «ألف» حرف، و«ميم» حرف». [الترمذي ٢٩١٠ وصححه الالباني في صحيح الجامع برقم: ٦٤٦٩].

# و منزلة حامل القرآن الكريم في الدنيا والأخرة و

وصاحب القرآن هو المقدم في الدنيا والآخرة، وأهل القرآن هم أهل الإكرام والإجلال؛ فعن عمر بن الخطاب رضي الله عنه أن النبي الله سبحانه وتعالى يرفع بهذا الكتاب أقوامًا ويضع به أخرين، [مسلم ٨١٧].

وعن أبي مسعود الأنصاري رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ قال: (يؤم القوم أقرؤهم لكتاب الله...) [مسلم ٦٧٣].

وقال ابن عباس رضي الله عنهما: كان القراء



إن مما ينبغي العناية به لمن أراد تلاوة القرآن وحفظه ما يلي:

أولاً: وجوب الإخلاص في العمل لله عز وجل في تلاوة القرآن وحفظه، وآلا يكون مراده حظاً من حظوظ الدنيا، قال تعالى: ﴿مَن كَانَ يُرِيدُ الْحَيَاةَ الدُنْيَا وَزِينَتَهَا ثُوفَ النَّيْهِمْ أَغْمَالَهُمْ فِيهَا وَهُمْ فِيهَا لاَ يُبْخَسُونَ (١٥) أُولَئكَ الدَّنِينَ لَيْسَ لَهُمْ فِي الآخرة لا يُبْخَسُونَ (١٥) أُولَئكَ الدَّنِينَ لَيْسَ لَهُمْ فِي الآخرة إلاَّ النَّارُ وَحَبطَ مَا صَنَعُوا فيها وَبَاطلُ مَا كَانُوا يَعْملُونَ ﴾ [هود ١٥ - ١٦]، وقال تعالى: ﴿من كَانَ يُرِيدُ حَرْثُ الآخرة نَرْدُ لَهُ في حَرْثه وَمن كَانَ يُرِيدُ حَرْثُ الدَّنْيَا نَوْتِه مِنْها وَمَا لَهُ فِي الآخرة مِن نَصيب ﴾ [الشورى: ٢٠].

شانيا: على من يريد حفظ القرآن أن يتعهده بالتكرار والمراجعة؛ حتى لا يضيع منه، وليستعن على ذلك بالله عز وجل وبالصلاة؛ فإن من قام بحزبه من القرآن لم ينسه؛ فعن ابن عمر رضي الله عنهما قال: قال رسول الله ﷺ: «إنما مثل صاحب القرآن كمثل الإبل المعقلة؛ إن عاهد عليها أمسكها، وإن أطلقها ذهبت» [متفق عليه]. وزاد مسلم في رواية «وإذا قام صاحب القرآن فقرأه بالليل والنهار ذكره، وإذا لم يقم به نسبه». [مسلم ٩٨٧].

تالياً: مما يعين على حفظ القرآن: مدارسته؛ فقد كان جبريل عليه السلام يدارس النبي على القرآن في كل سنة مرة، إلا السنة التي قُبض فيها؛ فقد عارضه القرآن مرتين، ويقول النبي في فضل مدارسة القرآن: «ما اجتمع قوم في بيت من بيوت الله، يتلون كتاب الله ويتدارسونه بينهم إلا نزلت عليهم السكينة وغشيتهم الرحمة وحفتهم الملائكة، وذكرهم الله فيمن عنده» [أبو داود ١٤٥٧ وصححه الالباني].

رابعاً: يجب على من تعلم القرآن أن يعمل به؛ لأن العمل ثمرة العلم، وهو المقصود من إنزال الكتب وإرسال الرسل؛ فعلم بلا عمل لا ينفع صاحبه بل يضره. قال علي رضي الله عنه العلم: (يهتف العلم بالعمل؛ فإن أجابه وإلا ارتحل). قال تعالى: ﴿ النّينَ الّثِينَاهُمُ الْكَتَابَ يَتْلُونَهُ حَقَّ تلاوَته أُولَئكَ يُؤُمنُونَ بِهِ وَمَن يَكُفُرْ بِهُ فَأُولَئكَ هُمُ الْخَاسِرُونَ ﴾ [البقرة ١٢١]، أي يحلون حلاله ويحرمون حرامه، ولا يحرفونه عن مواضعه، كما قال ابن عباس رضى الله عنهما.

ومن لم يعمل بالقرآن في هذه الأمة؛ فإن القرآن يكون حجة عليه. وقد أخبر النبي على عن عبادة أقوام وكثرة صلاتهم وصيامهم وتلاوتهم ومع ذلك ألوا إلى أسوأ حال فقال على: «يخرج فيكم قوم تحقرون صلاتكم مع صلاتهم، وصيامكم مع

أصحاب مجلس عمر رضي الله عنه ومشورته كهولاً كانوا أم شبائاً.

وعن أبي مـــوسى
الأشعري رضي الله عنه قال:
قال رسول الله : «مثل المؤمن
الذي يقرأ القرأن مثل الأترجة،
ريحها طيب وطعمها مر، ومثل المؤمن
الذي لا يقرأ القرآن مثل المتمرة لا ريح
لها وطعمها حلو، ومثل المنافق الذي يقرأ
القرأن مثل الريحانة ريحها طيب وطعمها
طيب، ومثل المنافق الذي لا يقرأ القرآن كمثل
الحنظلة ليس لها ريح وطعمها مر» [متفق عليه].
هذا في الدنيا أما في الآخرة فثوابه أعظم،
فعن عائشة رضي الله عنها قالت: قال رسول :
البررة، والذي يقرأ القرآن وهو ماهر به مع السفرة الكرام
البررة، والذي يقرأ القرآن ويتتعتع فيه وهو عليه
شاق له أجران» [متفق عليه].

وعن أبي أمامة الباهلي رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول: «اقرؤوا القرآن فإنه يأتي يوم القيامة شفيعًا لأصحابه» [مسلم ٢٠٤].

وصاحب القرآن هو المقدم كذلك في القبر الذي هو أول منازل الآخرة، فعن جابر بن عبد الله رضي الله عنهما أن النبي المجمع بين الرجلين من قتلى أحد ثم يقول: «أيهما أكثر أخذًا للقرآن؟ فإن أشير إلى أحدهما قدمه في اللحد» [البخاري ١٣٤٣].

ولا يزال صاحب القرآن يترقى في منازل الجنة على قدر ما معه من القرآن؛ فعن أبي أمامة الباهلي رضي الله عنه أن النبي قال: «يقال لصاحب القرآن: اقرأ وارتق ورتل كما كنت ترتل في الدنيا؛ فإن منزلتك عند أخر أية تقرؤها» [أبو داود ١٤٦٦ وصححه الالباني].

ومما لا شك فيه أن العناية بحفظ القرآن الكريم وتلاوته من أَجَلُ ما تنصرف إليه الهمم؛ لما في ذلك من الخير العظيم والأجر الجزيل، وحفظ القرآن الكريم مشروع للمسلم والقدر الواجب عليه منه هو ما يحتاج إليه في تصحيح عبادته، قال شيخ الإسلام رحمه الله: «وأما حفظ جميع القرآن وفهم جميع معانيه ومعرفة جميع السنة، فلا يجب على كل أحد، ولكن يجب على العبد أن يحفظ من القرآن ويعلم معانيه ويعرف من السنة ما يحتاج إليه» ويعرف من السنة ما يحتاج إليه»

صيامهم، وعملكم مع عملهم، يقرعون القرآن لا يجاوز حناجرهم يمرقون من الدين كما يمرق السهم من الرمنة...» [البخارى ٥٠٥٨].

وقد كان سلف هذه الأمة أحرص الناس على العمل بما علموه من كتاب الله عز وجل، قال أبو عبد الرحمن السلمي رحمه الله: حدثنا الذين كانوا يقرئوننا القرأن: عثمان بن عفان وعبد الله بن مسعود رضي الله عنهما وغيرهما أنهم كانوا إذا تعلموا من النبي عشر أيات لم يتجاوزوها حتى يتعلموا ما فيها من العلم والعمل، قالوا: فتعلمنا القرأن والعلم والعمل جميعًا.

خامساً: أن يحذر المسلم من هجره للقرآن؛ فقد ذكر بن القيم رحمه الله أن أنواع هجر القرآن كثيرة، منها:

- (١) هجر سماعه والإيمان به والإصغاء إليه.
- (۲) هجر العمل به والوقوف عند حلاله وحرامه وإن قرأه وأمن به.
- (٣) هجر تحكيمه والتحاكم إليه في أصول الدين وفروعه.
- (٤) هجر تدبره وتفهمه ومعرفة ما أراد المتكلم به شه.
- (٥) هجر الاستشفاء والتداوي به في جميع أمراض القلوب وأدوائها فيطلب شفاء دائه من غيره ويهجر التداوي به، وكل هذا داخل في قوله تعالى: ﴿ وَقَالَ الرُّسُولُ يَا رَبُّ إِنَّ قَوْمِي اتَّخَذُوا هَذَا الْقُرْانَ مَهُجُورًا ﴾ [الفوقان: ٣٠]. [الفوائد لابن القيم ص٨٢].

#### ووخال السلف مع القرآن وو

لقد كان سلف هذه الأمة لهم عادات في ختم كتاب الله عز وجل، فمنهم من كان يختمه كل شهر مرة، ومنهم من كان يختمه كل شهر من كان يختم في كل شمان ليال، ومنهم من كان يختم في كل سبع ليال، ومنهم من كان يختم في أقل من ذلك، والأفضل ان يختم المسلم كل سبع، لفعل جمع من الصحابة حيث كانوا يحزبون القرآن إلى سبعة أحزاب، فعن أوس بن حذيفة قال: سالت أصحاب النبي الذي الكين (كيف تحزبون القرآن؟ قالوا: ثلاث وخمس وسبع وتسع واحد عشر وثلاثة عشر وحزب المفصل وحده). [أبو داود ۱۳۹۰ وضعفه الالباني].

وحزب المفصل من سورة «ق» إلى آخر القرآن الكريم؛ ولأن النبي على قال لعبد الله بن عمرو بن العاص رضي الله عنهما: «اقرأ القرآن في شهر. قلت إني أجد قوة... حتى قال: فاقرأه في سبع ولا تزد على ذلك» [متفق عليه].

وفي رواية عنْ عَبْد اللَّهِ بْنِ عَمْرِو أَنَّهُ قَالَ يَا

رَسُولَ اللَّهُ في كُمْ أَقْرَأُ اللَّهُ في كُمْ أَقْرَأُ اللَّقُرُانَ؟ كَمْ أَقْرَأُ اللَّقُرُانَ؟ قَالَ: إِنِّي القَّوَى مِنْ ذَلِكَ قَالَ: إِنِّي القُرْأَهُ فِي سَبِعْ». قَالَ: إِنِّي «الْفُرْأَهُ فِي سَبِعْ». قَالَ: إِنِّي أَقُوى مِنْ ذَلِكَ. قَالَ: إِنِّي أَقُوى مِنْ ذَلِكَ. قَالَ «لاَ يَفْقَهُ مَنْ قَرَرَاهُ فِي أَقَلُ مِنْ ثَلَاثٌ». [أبو داود قراد ومحده الألباني].

فالسنة ألا يختم القرآن في أقل من 
ثلاث حتى يفهم معناه، أما في الأزمنة 
الفاضلة كشهر رمضان فيقول ابن رجب 
رحمه الله: «إنما ورد النهي عن قراءة القرآن 
في أقل من ثلاث على المداومة، فأما في الأوقات 
المفضلة كشهر رمضان وخصوصًا الليالي التي 
يطلب فيها ليلة القدر أو في الأماكن المفضلة كمكة 
لمن دخلها من غير أهلها فيستحب الإكثار فيها من 
تلاوة القرآن؛ اغتنامًا لفضيلة الزمان والمكان وهو 
قول أحمد وإسحاق وغيرهما من الأئمة، وعليه يدل 
عمل غيرهم.

وفي الختام ينبغي لحامل القرآن أن يكون على أكمل الأحوال فيرفع نفسه على كل ما نهى القرآن؛ إجلالاً لكتاب الله عز وجل، وأن يترفع عن المكاسب الدنيئة وعن سفاسف الأمور، وأن يتواضع لعباد الله عز وجل.

وبالجملة أن يكون خُلقه القرآن، كما كان هدي لنبي ﷺ.

ومن الكلام الجامع الذي ينبغي أن يمتثله حامل القرآن ما قاله عبد الله بن مسعود رضي الله: 
«ينبغي لحامل القرآن أن يعرف بليله إذ الناس يندمون، وبنهاره إذ الناس مفطرون، وبحزنه إذ الناس يفرحون، وببكائه إذ الناس يضحكون، الناس يخوضون، وبخشوعه إذ الناس يختالون، وعليه أن يصون جوارحه ولسانه فلا يعتقد إلا الحق بدليله، ولا ينطق إلا بصدق، ولا يعمل إلا خيرًا، وليحرص على دفع الباطل عن نفسه من اعتقاد أو قول أو عمل، وأن يكف شره وأذاه عن الناس، قال تعالى: ﴿إِنَّ هَذَا الْقُرْأَنَ يَهْدِي للَّتِي هِيَ الناس، قال تعالى: ﴿إِنَّ هَذَا الْقُرْأَنَ يَهْدِي للَّتِي هِيَ الْمُؤْمِنِينَ الدِينَ يَعْمَلُونَ الصَّالِحَاتِ أَنْ لَهُمْ أَجْرًا كَمِيرًا ﴾ [الإسراء: ٩].

اللهم أجعل القرآن الكريم ربيع قلوبنا ونور صدورنا وجلاء همومنا وأحزاننا، ووفقنا جميعًا حكامًا ومحكومين للعمل بكتابك وسنة رسولك ...

والله تعالى من وراء القصد.



يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿يَا أَيُّهَا النَّبِينَ آمَنُوا كُتْبِ عَلَيْكُمُ الصَّيَامُ كَمَا كُتْبِ عَلَى الَّذِينَ مَنْ قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ﴾ [البقرة: ١٨٣].

فالصبيام من أكبر أسباب التقوى؛ لأن فيه امتثال أمر الله تعالى واجتناب نهيه، قمما اشتمل عليه من التقوى أن الصائم يترك ما حرم الله عليه من الأكل والشرب والجماع ونحوها التي تميل إليها نفسه متقربًا بنلك إلى الله راجيًا بتركها ثوابه، فهذا من التقوى.

ومنها أن الصائم يدرب نفسه على مراقبة الله تعالى فيترك ما تهوى نفسه مع قدرته عليه لعلمه باطلاع الله عليه.

ومنها أن الصيام يضيق مجاري الشيطان، فإنه يجري من ابن آدم مجرى الدم، فبالصيام يضعف نفوذ الشيطان عليه وتقل منه المعاصى.

ومنها أن الصائم - في الغالب - تكثر طاعته، والطاعات من خصال التقوى.

ومنها أن الغني إذا ذاق ألم الجوع أوجب له ذلك مواساة الفقير المعدم، وهذا من خصال التقوى.

فإذا كان الأمر بالصوم خاصًا بالمؤمنين مقارنًا ذلك بأن الله افترضه على الذين من قبلهم حتى ينافسوهم في الخيرات، فإن الله سبحانه يأمر الناس جميعًا بالأمر العام مكلفًا إياهم بالعبادة التي هي امتثال لأوامر الله سبحانه، واجتناب لنواهيه، وتصديق لخبر رسوله الذي بعثه، ويقول سبحانه: ﴿يَا أَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُوا رَبِّكُمُ الَّذِي حَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مَنْ قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ ﴾ [البقرة: ٢١]، ولذلك خلقهم : ﴿وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالإِنْسَ إِلاَّ لِيَعْبُدُونَ ﴾ [البقرة: ٢١]، ولذلك خلقهم : ﴿وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالإِنْسَ إِلاَّ لِيَعْبُدُونَ ﴾ [الناريات: ٥٠].

وهو ربهم الذي رباهم بأنواع النعم، فخلقهم بعد عدم، وأنعم عليهم بالنعم الظاهرة والباطنة، فجعل

لهم الأرض فراشًا يستقرون عليها ويبنون ويزرعون، وخلق لهم كل شيء، ثم علل ذلك بقوله: ﴿ لَعَلَّكُمُ تُتَّقُونَ ﴾.

وقد وردت التقوى بمادتها في القرآن الكريم في قرابة ثلاثمائة موضع من الكتاب الكريم، حتى يمكن أن يقال: إن الغاية من رسالة الإسلام، بل ومن جميع الأديان هي تحصيل التقوى.

حيث يقول القرآن الكريم على لسان نوح وهود ولوط وشعيب، كل نبي يخاطب قومه بقوله: ﴿فَاتَّقُوا اللَّهُ وَأَطِيعُونِ﴾ [ال عمران: ٥٠].

ولقد بينت آيات القرآن الكريم اثر التقوى؛ فمنها آثار يجعلها الله للعبد في الدنيا منها:

﴿ وَمَنْ يَتُقِ اللَّهَ يَجْعَلْ لَهُ مِنْ أَمْرِهِ يُسَّرًا ﴾ [الطلاق: ٤]، وقوله تعالى: ﴿ وَمَنْ يَتُقِ اللَّهُ يَجْعَلْ لَهُ مَخْرَجًا (٢) وَيَرْزُقُهُ مِنْ حَيْثُ لاَ يَحْتَسِبُ ﴾ [الطلاق: ٢ – ٣].

ومنها قوله عز وجل: ﴿وَاتَّقُوا اللَّهُ وَيُعَلَّمُكُمُ اللَّهُ ﴾ [البقرة: ٢٨٧].

وقوله سبحانه: ﴿ إِنَّ اللَّهَ مَعَ الَّذِينَ اتَّقَوَّا وَالَّذِينَ

#### هُمْ مُحْسِنُونِ ﴾ [النحل: ١٢٨].

ومنها ما يجعله الله للعبد في الآخرة، فبها تفتح أبواب الجنة: قال تعالى: ﴿وَسِيقَ الَّذِينَ اتَّقُواْ رَبُّهُمْ إِلَى الْجَنَّة زُمَرًا حَتَّى إِذَا جَاءُوهَا وَفُتحَتُّ أَبْوَابُهَا وَقَالَ لَهُمْ خَزَنَتُهَا سَلاَمٌ عَلَيْكُمْ طِيْتُمْ فَادْخُلُوهَا خالدين ﴾ [الزمر: ٧٣].

#### والتقوى تزيل الحوف وتجلب الأنس في الآخرة:

﴿ الأَخْلاَّءُ يَوْمُئَذَ بَعْضُهُمْ لَبَعْضَ عَدُوٌّ إِلَّا الْمُتَّقِينَ (٦٧) يَا عبَاد لاَ خَوْفُ عَلَيْكُمُ الْيَوْمَ وَلاَ أَنْتُمْ تَحْزَنُونَ (٦٨) الَّذِينَ آمَنُوا بِآيَاتِنَا وَكَانُوا مُسْلِمِينَ (٦٩) انْخُلُوا الْجَنَّةُ أَنْتُمْ وَأَزْوَاجِكُمْ تُحْبَرُونَ ﴾ [الزخرف: ٦٧ - ٧٠].

ويقول سيحانه: ﴿إِنَّ الْمُتَّقِينَ فِي حَنَّاتِ وَنَهَر (٤٥) في مَقْعَد صدْق عنْدَ مَليك مُقْتَدر ﴾ [القمر: ٥٤- ٥٥]. وتقوى الله عز وجل دافع للعبد أن يعمل الخير وأن يجتنب الشر؛ لذا كان النبي 🍇 يفتتح خطبه بالحث على التقوى بقوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ أَمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ حَقٌّ تُقَاته وَلاَ تَمُوتُنَّ إلاَّ وَأَنْتُمْ مُسْلِمُونَ ﴾ [ال عمران: ١٠٢]، ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبِّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِنْ نَفْسِ وَاحِدَة وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَيَثُ مِنْهُمَا رِجَالاً كَثِيرًا وَنسَاءً وَاتَّقُوا اللَّهَ الَّذِي تَسَاءَلُونَ بِهِ وَالْأَرْحَامَ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ﴾ [النساء: ١]، ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهُ وَقُولُوا قَوْلاً سَدِيدًا (٧٠) يُصْلِحْ لَكُمْ أَعْمَالَكُمْ وَيَغْفَرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَمَنْ يُطع اللَّهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظيماً ﴾ [الأحزاب: ٧٠ - ٧١].

فكانت تقدم هذه الآيات بين يدي الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر في الخطب، فتحث السامع على سرعة الإقدام للعمل بالصالحات واجتناب السيئات، وكذلك يذكر المولى سبحانه في اجتناب الشرور أن الدافع له تقوى الله سيحانه، كقوله تعالى: ﴿ وَلْيُمْلِلِ الَّذِي عَلَيْهِ الْحَقُّ وَلْيَتُّقِ اللَّهَ رَبُّهُ وَلاَ يَبْخَسُ منَّهُ شَيَنًّا ﴾ [البقرة: ٢٨٢].

وكقوله سبحانه: ﴿قَالَتْ إِنِّي أَعُوذُ بِالرَّحْمَنَ منْكَ إِنْ كُنْتَ تَقيًا ﴾ [مريم: ١٨].

وقوله سبحانه: ﴿ فَلْيُؤَدِّ الَّذِي اؤْتُمنَ أَمَانَتَهُ وَلْيَتُّقِ اللَّهَ رَبُّهُ ﴾ [البقرة: ٢٨٣].

فإن التقوى مانع من بخس الحق، أو إضاعة الأمانة، أو التعدى على حرمات النساء، بل إن الله سيحانه ليقول ذلك في قوله تعالى: ﴿ذَلِكَ وَمَنْ يُعَظِّمْ شَعَائِرَ اللَّه فَإِنَّهَا مِنْ تَقُوَى الْقُلُوبِ ﴾ [الحج: ٣٢].

وفى حديث الثلاثة الذين مالت صخرة فسدت عليهم فوهة الغار، تقول المرأة لاين عمها الذي تمكن منها: «اتق الله، ولا تفض الخاتم إلا بحقه. فقام عنها وتركها». [البخاري ٢٢١٥] .

ولذا كانت الوصية بها من الرسول 👑 لأصحابه لما قالوا: يا رسول الله، كأنها موعظة مودع فأوصنا، قال: «أوصيكم بتقوى الله والسمع والطاعة» [أبو داود ٤٦٠٩ وصححه الألباني].

هذا، وإن مفهوم التقوى في مفتتح سورة (البقرة)، يقول سبحانه: ﴿ الم (١) ذَلكَ الْكتَابُ لاَ رَيْبَ فيه هُدًى للْمُتَّقِينَ (٢) الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِالْغَيْبِ وَيُقِيمُونَ الصَّالَةَ وَممَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنْفقُونَ (٣) وَالَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِمَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنْزِلَ مِنْ قَبْلِكَ وَبِالْآخِرَة هُمْ يُوقِنُونَ (٤) أُولِئِكَ عَلَى هُدًى مِنْ رَبِّهِمْ وَأُولِئِكَ هُمُ الْمُفْلَحُونَ ﴾ [البقرة: ١ - ٥].

وبينها ربنا سيحانه وتعالى في قوله: ﴿ وَلَكِنَّ الْبِرُّ مَنْ آمَنَ بِاللَّهِ وَالْنُوْمِ الآخِرِ وَالْمَلائِكَةِ وَالْكِتَابِ وَالنَّبِيِّينَ وَاتَّى الْمَالُ عَلَى حُبِّه ذُوي الْقُرْبَى وَالْيَتَامَى وَالْمَسَاكِينَ وَابْنَ السَّبِيلِ وَالسَّائِلِينَ وَفي الرِّقَابِ وَأَقَامَ الصَّلاَةَ وَآتَى الزُّكَاةَ وَالْمُوفُونَ بِعَهْدِهُمْ إِذَا عَاهَدُوا وَالصَّابِرِينَ في الْبَأْسَاء وَالضَّرَّاء وَحِينَ الْبَأْسِ أُولَئِكَ الَّذِينَ صَدَقُوا وَأُولَئُكَ هُمُ الْمُتَّقُونِ ﴾ [البقرة: ١٧٧].

ويقول سبحانه بعد أيات الصيام معقبًا عليها، كَانِهِا نَتْبِجِهُ لَهَا: ﴿ وَلاَ تَأْكُلُوا ۚ أَمْوَالُكُمْ بَيْنَكُمْ بِالْبَاطِلِ وَتُدْلُوا بِهَا إِلَى الْحُكَّامِ لِتَأْكُلُوا فَرِيقًا مِنْ أَمْوَالِ النَّاسِ بِالإِثْمِ وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ١٨٨]، فمن ترك الطعام الحلال لله في نهار رمضان، تعلم التقوى، فلم يأكل أموال الناس بالباطل بالرشوة عطاءً أو أخذًا.

فهذا رمضان شهر معالجة أدواء النفوس، وجمع القلوب، ووحدة الصف، وهجران المعاصى ولزوم الطاعات، فليتق الله دعاة الباطل والشر، ولتنظر نفس ما قدمت لغد؛ فالنبي 🎂 بقول حاكيًا عن جبريل قوله: «بَعُد من أدرك رمضان ولم يُغفر له» [البخاري في الأدب المفرد ١٤٤ وصححه الألباني].

ذلك لواسع فضل الله سيحانه وعظيم عطائه ومغفرته في هذا الشبهر الكريم. فاللهم نسالك الجِنة وما قرب إليها من قول وعمل، ونعوذ بك من النار وما قرب إليها من قول وعمل.

والله من وراء القصد.



#### وو من هدي رسول الله ﷺ وو

وو الإكثار من العمادة وو

عَنْ ابْنِ عَبَّاسِ رضي الله عنهما قَالَ: «كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ أَجْوَدَ النَّاسِ، وَكَانَ أَجْوَدُ مَا يَكُونُ في رَمَضَانَ حِينَ يَلْقَاهُ جِبْرِيلُ، وَكَانَ يَلْقَاهُ في كُلِّ لَيْلَةً مِنْ رَمَضَانَ فَيُدَارِسُهُ الْقُرْآنَ؛ فَلَرَسُولُ اللَّهِ ﷺ لَيْلَةً مِنْ رَمَضَانَ فَيُدَارِسُهُ الْقُرْآنَ؛ فَلَرَسُولُ اللَّهِ ﷺ أَجْوَدُ بِالْخَيْرِ مِنْ الرَّيحِ الْمُرْسَلَةِ. [متفق عليه].

#### رمضان شهر التريية

عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «ليس الصيام من الأكل والشرب، إنما الصيام من اللغو والرفث؛ فإن سابك أحدٌ أو جَهلَ عليك؛ ققل: إني صائم إني صائم». [صحيح لبن خزيمة 1997 وصححه الإلياني].

#### و رمضان شهر العتق من الثاروو

عَن أَبِي هُرِيْرةَ رضي الله عنه، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّهِ

قَدْ: ﴿إِذَا كَانَ أُولُ لَيْلَةَ مِنْ رَمَضَانَ صُفَّدَتِ الشَّيَاطِينُ

وَمَرَدَةُ الْجِنّ، وَعُلِّقَتْ أَبُوابُ النَّارِ فَلَمْ يُفْتَحُ مِنْهَا بَابٌ،
وَفُتحَتْ أَبْوَابُ الْجِنَانِ فَلَمْ يُعْلَقْ مِنْهَا بَابٌ وَنَادَى مُنَاد:
يَا بَاعِيَ الشَّرِّ أَقْصِرْ، وَلِلَهُ عُتَقَاءُ
مِنَ النَّارِ. زَادَ فيه أَبُو كُرَيْبٍ، عَنْ أَبِي بَكْرِ بْنَ عَيَّاشٍ:
وَذَلِكَ عَنْدَ كُلِّ لَيْلَةٍ، [ابن ماجه ١٦٤٢ وصححه الالباني].

#### ٥٥ من نوركتاب الله ٥٥

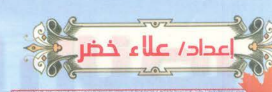
قال الله تعالى: ﴿ وَإِذَا سَالُكَ عِبَادِي عَنِّي فَإِنِّي قَرِيبُ أُجِيبُ دَعْوَةَ الدَّاعِ إِذَا دَعَانِ فَلْيَسُنْتَجِيبُواْ لِي وَلْـيُـوُّمِـنُـواْ بِي لَـعَلَّـهُمْ يَرْشُدُونَ ﴾ [البقرة: ١٨٦].

#### 00 صيام رمضان برؤية الهلال 00

عن مُحَمَّد بْن زِياد قَالَ:
سَمِعْتُ أَبَا هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ
عَنْهُ يَقُولُ: قَالَ النَّبِيُّ ﷺ أَوْ
قَالَ: قَالَ أَبُو الْقَاسِمِ ﷺ:
«صُومُوا لِرُؤْيَتِهِ، وأَفْطِرُوا
لِرُؤْيَتِهِ؛ فَإِنْ عُبِيً عَلَيْكُمْ
فَأَكُملُوا عِدَّةَ شَعْبَانَ ثَلَاثِينَ».

#### 😄 رمضان شهر الإنفاق 🚌

عَن زيد بن خالد الجهني قال: قال رسول الله ﷺ: «من فطّر صائمًا كان له مثل أجره، عُ أنه لا ينقص من أجر الصائم شيئًا. [الترمذي ٨٠٧ وصححه الالباني].



#### 00 تعجيل الإفطار من سن الأنبياء 00

عُرَّرِينِ عباس رضي الله عنهما أن رسول الله ﷺ قال: «إنا معشر الأنبياء أمرنا أن تُعجِّل إفطارنا، وتُؤخر سحورنا، ونضع ايماننا على شمائلنا في الصلاة. [الطبراني في الكبير ١١٤٨٥ وصححه الالباني].

#### ووحقيقة الصيام وو

عن الشعبي قال: قال عمر رضي الله عنه: «ليس الصيام من الطعام والشيراب وحده، ولكنه من الكذب والباطل واللغو والحلف. [مصنف ابن أبي شيبة ٢ / ٤٢٢].

#### وه من السنة الاجتهاد في العشر وه

عن عائشة رضي الله عنها قالت:

«كَانَ رَسُولُ اللّهِ - ﷺ - يَجْتَهِدُ فِي

الْعَشْرِ الأَوَاخِرِ مَا لاَ يَجْتَهِدُ فِي

فَيْرُه». [مسلم ١١٧٥].

#### و حكم من أكل أو شرب ناسيا وو

وه في السحوريركة وه

رضى الله عنه قَالَ: قَالَ

رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «السَّحُورُ أَكْلُهُ مَرَكَةً، فَلاَ تَدَعُوهُ وَلَوْ أَنْ

يَجْرَعَ أَحَدُكُمْ جُرْعَةً منْ مَاء؛

فَإِنَّ اللَّهُ عَنَّ وَجِلٌّ وَمَلاَئكَتَهُ

يُصَلُّونَ عَلَى الْمُتَسَحِّرِينَ» [مسند احمد ١١٠٨٦ وحسنه

الألباني].

عَنْ أَبِي سَعِيدِ الْخُدْرِيِّ

عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ قال: «من أكل أو شرب ناسياً؛ فلا يفطر، فإنما هو رزق رزقه الله». [الترمذي ٧٢١ وصححه الالباني].

#### وه لا تحرم نفسك المففرة وه

عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «رغم أنف رجل دخل عليه رمضان، ثم انسلخ قبل أن يُغفر له». [الترمذي ٣٥٤٥ وصححه الالباني].

#### وه الكتب السماوية نزلت في رمضان وه

عن واثلة رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ قال:

«أنزلت صحف إبراهيم أول ليلة من شهر رمضان،
وأنزلت التوراة لست مضت من رمضان، وأنزل
الإنجيل لثلاث عشرة مضت من رمضان، وأنزل الزبور
لشمان عشرة خلت من رمضان وانزل القرآن لأربع
عشرة خلت من رمضان». [الطبراني في الكبير ١٨٥٥
وحسنة الالباني].

#### و دعاء ليلة القدر وة

عن عَائِشَةَ رضي الله عنها أنها قالت: يا رَسُولَ اللَّه، أَرَأَيْتَ إِن وَافَقْتُ لَيْلَةَ الْقَدْرِ مَا إِنَّ الْعَفُو؟ قال: تَقُولِينَ: «اللهم إِنْكَ عَفُو تُحِبُّ الْعَفْوَ فَاعْفُ عَنِّي»

[احمد والنسائي وابن ماجه (٣٨٥٠) وصححه الألباني



# عوامل النصر على على الأعداد

الحمد لله، حمدًا طبيًا مباركًا فيه، كما ينبغي

لجادل وجهه وعظيم سلطانه، والصلاة والسلام على نبينا محمد، الذي بعثه الله هاديًا ومبشرًا ونذيرًا، وداعيًا إلي الله بإذنه وسراجًا منيرًا، أما بعد: فإن النصر على أعداء المسلمين له أسباب، يمكن أن نوجزها في الأمور التالية:

#### 🛥 (١) توحيد الله تعالى الخالص 🕾

قال الله تعالى: ﴿ وَعَدَ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمُ وَعَمَلُوا الصَّالِحَاتَ لَيَسْتَخْلُفَنَّهُمْ فِي الأَرْضَ كَمَا استَّخْلُفَ لَهُمْ دِينَهُمُ الَّذِي استَّخْلُفَ النَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ وَلَيُمَكِّنَنَّ لَهُمْ دِينَهُمُ الَّذِي الْتَضَى لَهُمْ وَلَينَمَكِنَنَّ لَهُمْ مِنْ بَعْد حَوْفَ هِمْ أَمْثُنَا يَعْبُدُونَنِي لاَ يُشْرِكُونَ بِي شَيْئًا وَمَنْ كَفَرَ بَعْدَ ذَلِكَ يَعْبُدُونَنِي لاَ يُشْرِكُونَ بِي شَيْئًا وَمَنْ كَفَرَ بَعْدَ ذَلِكَ يَعْبُدُونَنِي لاَ يُشْرِكُونَ بِي شَيْئًا وَمَنْ كَفَرَ بَعْدَ ذَلِكَ فَأُولَئِكَ هُمُ الْفَاسِقُونَ ﴾ [النور: ٥٥].

قال الإمام ابن كثير: رحمه الله: «هذا وعدٌ من الله لرسوله في بأنه سيجعل أمته خلفاء الأرض، أي: أئمة الناس والولاة عليهم، وبهم تصلح البلاد، وتخضع لهم العباد، وليبدلنهم بعد خوفهم من الناس أمنًا وحكمًا فيهم، وقد فعل تبارك وتعالى ذلك. وله الحمد والمنة، فإنه لم يمت رسول الله في حتى فتح الله عليه مكة وخيبر والبحرين، وسائر جزيرة العرب وأرض اليمن بكمالها. وأخذ الجزية من مَجُوس هَجَر، ومن بعض أطراف الشام، وهاداه هرقل ملك الروم وصاحب مصر والإسكندرية – وهو المقوقس، وملك عمان والنجاشي ملك الحبشة، رحمه الله وأكرمه.

ثم لما مات رسول الله ﷺ واختار الله له ما عنده من الكرامة، قام بالأمر بعده خليفته أبو بكر الصديق رضي الله عنه، قَلَمُ شَعَث ما وَهَى عند موته عليه الصلاة والسلام ,وأطد جزيرة العرب ومهدها، وبعث

#### إعداد/ صلاح نجيب الدق

الجيوش الإسلامية إلى بلاد فارس صحبة خالد بن الوليد، رضي الله عنه، ففتحوا طرفًا منها، وقتلوا خلقًا من أهلها. وجيشًا آخر صحبة أبي عبيدة، رضي الله عنه، ومن معه من الأمراء إلى أرض الشام، وثالثًا صحبة عمرو بن العاص، رضي الله عنه، إلى بلاد مصر، ففتح الله للجيش الشامي في أيامه بُصرى ودمشق ومَخَاليفهما من بلاد حوران وما والاها، وتوفاه الله عز وجل، واختار له ما عنده من الكرامة.

ومَن على الإسلام وأهله بأن ألهم الصديق أن استخلف عمر الفاروق رضي الله عنه، فقام في الأمر بعده قيامًا تامًا، لم يَدُر الفلك بعد الأنبياء عليهم السلام على مثله، في قوة سيرته وكمال عدله. وتم في أيامه فتح البلاد الشامية بكمالها، وديار مصر إلى أخرها، وأكثر إقليم فارس، وكَسُر الله كسرى وأهانه غاية الهوان، وتقهقر إلى أقصى مملكته، وقصر قيصر، وانتزع يده عن بلاد الشام فانحاز إلى قسطنطينة، وأنفق أموالهما في سبيل الله، كما أخبر بذلك ووعد به رسول الله، عليه من ربه أتم سلام وأزكى صلاة.

ثم لما كانت الدولة العثمانية، امتدت الممالك الإسلامية إلى أقصى مشارق الأرض ومغاربها، فقتحت بلاد المغرب إلى أقصى ما هنالك: الأندلس، وقبرص، وبلاد القيروان، وبلاد سنبتّة مما يلي البحر المحيط، ومن ناحية المشرق إلى أقصى بلاد الصين، وقتل كسرى، وباد ملكه بالكلية. وفتحت مدائن العراق، وخراسان، والأهواز، وقتل المسلمون من الترك مقتلة عظيمة جدًا، وخذل الله ملكهم الأعظم خاقان، وجبي الخراج من المشارق والمغارب إلى حضرة أمير وجبي الغران بن عفان، رضى الله عنه.

وذلك ببركة تلاوته ودراسته وجمعه الأمة على حفظ القرآن؛ ولهذا ثبت في الصحيح عن رسول الله وقد أنه قال: «إن الله زوى لي الأرض، فرايت مشارقها ومغاربها، وسيبلغ ملك أمتي ما زُوي لي منها» فها نحن نتقلب فيما وعدنا الله ورسوله، وصدق الله ورسوله، فنسئل الله الإيمان به، وبرسوله، والقيام بشكره على الوجه الذي يرضيه عنا. [تفسير ابن كثير

#### و (٢) قتال أعداء الإسلام لتكون كلمة الله هي العليا و

من اقوى أسباب النصر على أعداء المسلمين هو قتالهم لتكون كلمة الله هي العليا. قال الله تعالى: ﴿ وَلَيَنْصُرُنُ اللّهُ لَقُويُ عَزِينٌ (٤٠) النَّدِينَ إِنْ مَكَنَّاهُمْ فِي الأَرْضِ أَقَامُوا الصَّلَاةَ وَاتَوُا الرِّكَاةَ وَأَمَرُوا بِالْمَعْرُوفِ وَنَهُواْ عَنِ الْمُنْكَرِ وَلِلّهِ عَاقِيةٌ الْأُمُورِ ﴾ [الحج: ٤٠ - ٤].

عن أبي مُوسَى الأَشْعَرِيُّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ أَعْرَابِيُ لَلنَّهِ عَنْهُ قَالَ: قَالَ أَعْرَابِيُ لَلنَّجِي ﷺ : الرَّجُلُ يُقَاتِلُ للمَعْنَم، وَالرَّجُلُ يُقَاتِلُ للمُعْنَم، وَالرَّجُلُ يُقَاتِلُ لَيُرَى مَكَانَهُ، مَنْ في سَبيلِ اللَّه؛ فَقَالَ: «مَنْ قَاتَلَ لَتَكُونَ كَلَمَةُ اللَّه هِيَ الْعُلْيَا فَهُو في فَي سَبيلِ اللَّه» هي الْعُلْيَا فَهُو في سَبيلِ اللَّه». [البخاري ١٨٠٠، ومسلم ١٩٠٤].

#### 🖘 (٣) الرغية في ثواب الله تعالى يوم القيامة 😋

فَعَنْ أَنَسَ بْنِ مَالُكُ رَضِي اللّه عَنْه قَالَ: انْطَلَقَ رَسُولُ اللّه ﴿ وَأَصْحَابُهُ حَتَى سَبَقُوا الْمُشْرِكِينَ إِلَى بَدْر، وَجَاءَ الْمُشْرِكُونَ؛ فَقَالَ رَسُولُ اللّه ﴿ : ﴿ لاَ يَقَدَمَنُ اللّه شَيْء حَتَى سَبَقُوا الْمُشْرِكُونَ، فَدَنَا لَمُشْرِكُونَ، فَقَالَ رَسُولُ اللّه ﴿ : قُومُوا إِلَى جَنَّة الْمُشْرِكُونَ، فَقَالَ رَسُولُ اللّه ﴿ : قُومُوا إِلَى جَنَّة عَرْضُهُا السَّمَوَاتُ وَالأَرْضُ». قَالَ عُمَيْرُ بْنُ الْحُمَامُ وَالأَرْضُ، قَالَ عُمَيْرُ بْنُ الْحُمَامُ وَالأَرْضُ؛ قَالَ: بَحِ بَحْ، فَقَالَ رَسُولُ اللّه وَاللّه يَا السَّمَواتُ وَالأَرْضُ؛ قَالَ: بَحْ بَحْ، فَقَالَ رَسُولُ اللّه وَاللّه يَا السَّمَواتُ وَالْاَه يَا السَّمَواتُ وَالْاَهُ يَا اللّهُ وَاللّه يَا اللّه اللّه إلا رَجَاءَةَ أَنْ أَكُونَ مِنْ أَهْلِها. قَالَ: «فَإِنْكُ مِنْهُنَّ اللّهُ اللّهُ إِلّا رَجَاءَةَ أَنْ أَكُونَ مِنْ أَهْلِها. قَالَ: «فَإِنْكُ مِنْهُنَّ اللّهُ اللّهُ إِلّا رَجَاءَةَ أَنْ أَكُونَ مِنْ أَهْلِها. قَالَ: «فَإِنْكُ مَنْهُنَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللّهُ ال

#### 🚌 (٤) التوكل على الله والأخذ بالأسباب المشروعة 🚌

قال تعالى: ﴿ وَتَوكَلُ عَلَى الْحَيِّ الَّذِي لاَ يَمُوتُ وَسَبَّحْ بِحَمْدِهِ وَكَفَى بِهِ بِذُنُوبِ عِبَادِهِ خَبِيرًا ﴾ [الفرقان: ٥٨]. وقال سبحانه: ﴿ وَمَنْ يَتَوكَلُ عَلَى الله فَـهُو حَسْبُهُ ﴾ [الطلاق: ٢]. وقال جل شانه: ﴿ إِنْ يَنْصُرُكُمُ اللّهُ فَلاَ غَالِبَ لَكُمْ وَإِنْ يَخْذُلْكُمْ فَمَنْ ذَا الّذِي

يَنْصُرُكُمْ مِنْ بَعْدِهِ وَعَلَى اللَّهِ فَلْيَتَوَكُلِ الْمُـوْمِـئُـونَ ﴾ [آل عمران: ١٦٠]. وقال سبحانه وتعالى: ﴿ وَتَوَكُلُ عَلَى اللَّهِ وَكَفَى بِاللَّهِ وَكِيلاً ﴾ [الأحزاب: ٣].

ومن التوكل على الله تعالى الأخذ بالأسباب المشروعة للقاء أعداء المسلمين، ومن ذلك: إعداد السلاح المتاح، وتنظيم الجيش، وتدريبه على أحدث النظم العسكرية المتوفرة في القتال.

#### وه (٥) حسن اختيار القيادة العسكرية عد

من أسباب النصر على أعداء المسلمين حُسنْ المتيار ولي أمر المسلمين لقادة الجيوش من ذوي التقوى والصلاح والخبرة العسكرية بغض النظر عن السنّ.

إن التاريخ الإسلامي مملوء بالكثير من النماذج المشرقة من القادة العسكريين وخاصة الشباب منهم، فكان أمراء الرسول في في غزوة مؤتة زَيْد بُن حَارِثَة وَجَعْفَر بُن أبي طَالِب، وعبد الله بن رواحة، ثم أخذ الراية خالد بن الوليد رضي الله عنهم، وأرسل علي بن أبي طالب أميرًا على غزوة إلى اليمن، وأرسل أسامة بن زيد أميرًا على غزوة إلى الشام لملاقاة الروم، واختار الرسول على عرو بن العاص أميرًا على غزوة دات السلاسل وكان من جنوده أبو بكر الصديق وعمر بن الخطاب [سيرة اسيرة الميرة على أبي ابن هشام ٤ / ٢٦٣ – ٢٦٤].

#### 😄 (٦) مشاورة أهل الخيرة المسكرية 🚌

إن استشارة ولي أمر المسلمين مع أهل الخبرة بالشئون العسكرية والوصول إلى الرأي الصواب، له أثر كبير في تحقيق النصر على الأعداء، والشورى مبدأ إسلامي ووصية ربانية للنبي الشعون المسلمين.

قال الله تعالى: ﴿ فَدِمُا رَحْمَة مِنَ اللَّهِ لَنْتَ لَهُمُّ وَلَا فُكْتَ لَهُمُّ وَلَا فُكْتُ لَهُمُّ وَلَا فُكْتُ لَا لَالْفَافُ مَنْ حَوْلُكَ فَاعْفُ عَنْهُمْ وَاسْتَغْفِرُ لَهُمْ وَشَأُورِهُمُ فِي الأَمْرِ فَإِذَا عَزَمْتَ فَتَوَكُلُ عَلَى اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُثُوكِّلِينَ ﴾ [ال عمران: فَتَوَكُلُ عَلَى اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُثُوكِّلِينَ ﴾ [ال عمران: 109]. وقال سبحانه: ﴿ وَأَمْرُهُمْ شُنُورَى بَيْنَهُمْ ﴾ [الشورى: ٣٨].

قال الحسن: ما تشاور قوم قط إلا هُدوا لأرشد أمورهم. [تفسير القرطبي ٢٦ / ٣٦].

#### عندالاختلاف و (V) تعكيم القرآن والسنة بفهم سلفنا الصالح عندالاختلاف وه

الاختلاف في الآراء أمر طبيعي سببه اختلاف أفهام الناس، ولذا أمرنا الله تعالى بتحكيم القرآن

والسنِّنة عند الاختلاف في كل أمر من الأمور. قال الله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّينَ النَّهِ النَّينَ امْنُوا أَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولِي الأَمْرِ مَنْكُمْ فَإِنَّ تَنَازَعْتُمْ في شَيْء فَرُدُّوهُ إِلَى اللَّه وَالرَّسُولَ إِنَّ كُنْتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللَّه وَالْيَوْمُ الآخِرِ ذَلِكَ خَيْرٌ وَاَحْسَنَ تُولِيلًا ﴾ [النساء: ٩٥].

قال ابن كثير رحمه الله: «هذا أمر من الله، عز وجل، بأن كل شيء تنازع الناس فيه من أصول الدين وفروعه أن يُردَ التنازع في ذلك إلى الكتاب والسنة، كما قال تعالى: ﴿وَمَا اخْتَلَقْتُمْ فِيهِ مِنْ شَيْءٍ فَحُكُمُهُ إلّى الله ﴾ [الشورى: ١٠]، فما حكم به كتاب الله وسنة رسوله وشهدا له بالصحة فهو الحق، وماذا بعد الحق إلا الضلال.

#### 👊 (٨) الثقة الكاملة بنصر الله تعالى لعباده المؤمنين 👊

يجب على المسلمين أن يكونوا على ثقة بنصر الله تعالى: تعالى وتأييده لهم ضد أعداء الإسلام. قال الله تعالى: ﴿ إِنَّا لَنَنْصُرُ رُسُلُنَا وَالَّذِينَ آمَنُوا فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَيُوْمَ يَقُومُ الأَشْهَادُ (٥١) يَوْمَ لاَ يَنْفَعُ الطَّالِمِينَ مَعْذِرَتُهُمْ وَلَهُمُ اللَّعْنَةُ وَلَهُمُ سُوءً الدُّارِ ﴾ [غافر: ٥٥ – ٥٠].

وقال سبحانه: ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ رُسُلًا إِلَى قَوْمِهِمْ فَجَاءُوهُمْ بِالْبَيِّنَاتِ فَائْتَقَمْنَا مِنَ الْذَيِنَ أَجْرَمُوا وَكَانَ حَقًا عَلَيْنَا نَصْرُ الْمُؤَمِّنِينَ ﴾ [الروم: ٤٧].

وقال تعالى: ﴿وَمَا النَّصَّرُ إِلاَّ مِنْ عِنْدِ اللَّهُ الْعُزِيزِ الْحَكِيمِ ﴾ [ال عمران: ٢٧٦]، وقال تعالى: ﴿ كَمَّ مِنْ فَئَةً قَلِيلَةً غَلَبَتْ فَئَةً كَثِيرَةً بِإِذْنِ اللَّهِ وَاللَّهُ مَعَ الْصَّابِرِينَ ﴾ [البقرة: ٢٤٩].



الفوحيد العدد 30 السنة التاسعة والثلاثون

وتتجلى نصرة الله لأهل الإيمان في غزوة بدر بنزول المطر عليهم، وإلقاء النعاس عليهم، وتثبيتهم عند القتال، وإلقاء الرعب في قلوب المشركين، ونزول الملائكة وقتالهم في صف المسلمين.

والمؤمنون الموعودون بنصرة الله لهم هم الذين وصفهم الله تعالى بقوله: ﴿ إِنِّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ إِذَا ثُكِرَ اللَّهُ وَجَلَتْ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُكْيِتْ عَلَيْهُمْ آيَاتُهُ زَايَتُهُمْ إِيمَانًا وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ (٢) الَّذِينَ يُقيمُونَ السَلاَةَ وَمَمَّا رَزَقْ ضَاهُمْ يُتُوقِقُونَ (٣) الَّذِينَ يُقيمُونَ الصَّلاَةَ وَمَمَّا رَزَقْ ضَاهُمْ يُتُوقِقُونَ (٣) أُولَـ لِكَ هُمُ المُؤْمِنُونَ حَقًا ﴾ [الإنفال: ٢ - ٤].

#### وو (٩) الإكثار من الدعاء وذكر الله تعالى وو

قال الله تعالى: ﴿وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِي عَنِّي فَإِنِّي قَرِيبُ أُجِيبُ دَعْوَةَ الدَّاعِ إِذَا دَعَانِ فَلْيَسْتَجِيبُوا لِي وَلْيُؤْمِنُوا بِي لَعَلَهُمْ يَرْشُدُونَ ﴾ [البقرة: ١٨٦].

وقال سبحانه: ﴿ امَّنْ يُجِيبُ الْمُضْطَرُ إِذَا دَعَاهُ وَيَكْتُفُ السُّوءَ وَيَجْعَلُكُمْ خُلُقَاءَ الأَرْضِ أَإِلَهُ مَعَ اللَّهِ قَلْيلاً مَا تَذَكَّرُونَ ﴾ [النمل: ٦٢].

وقال سبحانه: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا لَقِيتُمُ فِئَةً فَاتْبُتُوا وَانْكُرُوا اللَّهَ كَثِيرًا لَعَلَّكُمْ تُقْلِحُونَ ﴾ [الانفان: ٤٥].

وعَنْ سَلْمَانَ رضي الله عنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّهِ إِنْ رَبُكُمْ تَبَارِكَ وَتَعَالَى حَبِيُ كَرِيمُ يَسْتَحْبِي مِنْ عَبْدهِ إِذَا رَفَعَ يَدَيْهِ إِلَيْهِ أَنْ يَرُدُّهُمَا صَفْرًا». [صحيح ابي داود للالباني حديث ١٣٣٣].

#### 🗅 (١٠) الحرص على طاعة الله تعالى واجتناب العاصى

طاعة الله تعالى، واتباع رسوله ه من أقوى أسباب انتصار المسلمين على أعدائهم. إن المعاصي هي سبيل الشيطان لإهلاك الإنسان في الدنيا والأخرة؛ فإذا اجتنب المسلمون الذنوب والمعاصي فقد انتصروا على أنفسهم وعلى الشيطان، فكان من السهل عليهم الانتصار على أعدائهم بفضل الله تعالى، ولذا كان الرسول و الخلفاء الراشدون من بعده يوصون جنودهم بتقوى الله تعالى في السر والعلانية.

#### 🖘 وصية عمرين الخطاب لجنود 🗪

كتب عمر بن الخطاب إلى سعد بن أبي وقاص رضي الله عنهما ومن معه من الأجناد: أما بعد، فإني أمرك ومن معك من الأجناد بتقوى الله على كل حال، فإن تقوى الله أفضل العدة على العدو، وأقوى المكيدة في الحرب. وآمرك ومن معك أن تكونوا أشد احتراسًا من المعاصي منكم من عدوكم، فإن ذنوب

الجيش أخوف عليهم من عدوهم. وإنما يُنصر المسلمون بمعصية عدوهم لله، ولولا ذلك لم تكن لنا بهم قوة؛ لأن عددنا ليس كعددهم، ولا عُدتنا كعدتهم، فإن استوينا في المعصية كان لهم الفضل علينا في القوة، وإلا ننصر عليهم بفضلنا لم نغلبهم بقوتنا. واعلموا أن عليكم في مسيركم حفظة من الله يعلمون ما تفعلون، فاستحيوا منهم، ولا تعملوا بمعاصي الله وأنتم في سبيل الله، ولا تقولوا إن عدونا شر منا فلن يسلط علينا وإن أسانا، فرب قوم قد سلط عليهم شر منهم كما سلط على بني إسرائيل، لما عملوا بمساخط الله، كفار المجوس فجاسوا خلال عملوا بمساخط الله، كفار المجوس فجاسوا خلال الديار وكان وعدًا مفعولاً. واسألوا الله العون على أنفسكم، كما تسألونه النصر على عدوكم. أسأل الله ذلك لنا ولكم. [العقد الغريد لابن عبد ربه ١/ ٩٢].

#### 😄 (١١) الصبروالثبات على الحق عند لقاء أعداء السلمين 😋

قال الله تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا النَّذِينَ آمَنُوا إِذَا لَقِيتُمْ فَتَةٌ فَاتْبُتُوا وَادْكُرُوا اللَّهَ كَثِيرًا لَعَلَّكُمْ تُقْلَحُونَ (٤٥) وَأَطِيعُوا اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَلاَ تَنَازَعُوا فَتَفُشَلُوا وَتَدْهُبَ رِيحُكُمْ وَاصْبِرُوا إِنَّ اللَّهَ مَعَ الصَّابِرِينَ ﴾ [الانفال: ٤٥ - ٤٤].

قال ابن كثير: «هذا تعليم الله عباده المؤمنين أداب اللقاء، وطريق الشجاعة عند مواجهة الأعداء، فقال ﴿ يَا أَيُّهَا النَّيْنَ آمَنُوا إِذَا لَقَيْتُمْ فَئَهُ فَاتَّبُتُوا ﴾».

وقال ابن كثير أيضًا: «أمر تعالى بالثبات عند قتال الإعداء، والصبر على مبارزتهم، فلا يفروا ولا ينكلوا ولا يجبنوا، وأن يذكروا الله في تلك الحال ولا ينسوه، بل يستعينوا به ويتكلوا عليه، ويسالوه النصر على أعدائهم، وأن يطيعوا الله ورسوله في حالهم ذلك. فما أمرهم الله تعالى به ائتمروا، وما نهاهم عنه انزجروا، ولا يتنازعوا فيما بينهم أيضًا فيختلفوا فيكون سببًا لتخاذلهم وفشلهم.

وقوله: ﴿وَتَذْهَبَ رِيحُكُمْ ﴾ أي: قوتكم وما كنتم فيه من الإقبال، ﴿وَاصْبِرُوا إِنَّ اللَّهُ مَعَ الصَّابِرِينَ ﴾ وقد كان للصحابة - رضي الله عنهم - في باب الشجاعة والائتمار بأمر الله، وامتثال ما أرشدهم إليه -ما لم يكن لأحد من الأمم والقرون قبلهم، ولا يكون لأحد ممن بعدهم؛ فإنهم ببركة الرسول، صلوات الله وسلامه عليه، وطاعته فيما أمرهم، فتحوا القلوب والاقاليم شرقًا وغربًا في المدة اليسيرة، مع قلة عَدهم بالنسبة إلى جيوش سائر الاقاليم، من الروم والفرس والترك والصقالية والبربر والحبُوش وأصناف السودان والقبْط،

وطوائف بني آدم، قهروا الجميع حتى عَلَتْ كلمة الله، وظهر دينه على سائر

الأديان، وامتدت الممالك الإسلامية في مشارق الأرض ومغاربها، في أقل من ثلاثين سنة، فرضي الله عنهم وأرضاهم أجمعين، وحشرنا في زمرتهم، إنه كريم وهاب. [تفسير ابن كثير ٧/ ٩٦ – ٩٨].

#### 😄 (١٢)عدم مخالفة الجنود الأوامر قيادتهم العسكرية 😳

إن اتباع الجنود وتنفيذهم للخطط العسكرية التي يضعها قادتهم من أسباب انتصارهم على أعداء الإسلام، وأما التهاون وإهمال أوامر قائد الجيش فيترتب عليه الهزيمة وما لا يحمد عقباه.

ويتضح ذلك جليًا في غزوة أحد؛ حيث أمر النبي الرماة أن لا يغادروا أماكنهم مهما كانت الظروف حتى يرسل إليهم، وعندما تغلب المسلمون على المشركين في بداية الأمر، وأخذوا في جمع الغنائم، ظن الرماة أن المعركة قد انتهت فتركوا أماكنهم مخالفين أوامر النبي في، وأخذوا يشاركون باقي الجنود في جمع الغنائم، فانتهز المشركون هذه الفرصة، وانقلب ميزان المعركة لصالح المشركين.

أسال الله تعالى أن يجعل هذا العمل خالصًا لوجهه الكريم. وأخر دعوانا أن الصمد لله رب العالمين.

وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه والتابعين لهم بإحسان إلى يوم الدين.



الحمد لله الذي مَنْ علينا بمواسم الخيرات، وخصَّ شهرَ رمضانَ بالغضل والتشريف والبركات، وحثُّ فيه على عمل الطاعات، والإكثار من القريات، أحمده سيحانه على نعمه الوافرة، وأشكره على آلائه المتكاثرة، والصلاة والسلام على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أحمعان. أما بعد:

فتمرُّ الأيام وتمضى الشبهورُ، ويحلُّ بنا هذا الموسمُّ الكريم، وهذا الشبهر العظيم، هذا الوافدُ الحبيث، والضيف العزيز، وذلك من فضل الله سيحانه على هذه الأمَّة؛ لما له من الخصائص والمزايا، ولما أعطيت فيه هذه الأمَّة من الهيات والعطايا، وخُصت فيه من الكرامات والهدايا، ألا وإن الصوم من أفضل العبادات، وأحلّ الطاعات، حاءت بفضله الآثارُ، ونُقلت فيه بين الناس الأخبار.

فمن فضائل الصوم: أنَّ الله كتبه على جميع الأمم، قال الله تعالى: ﴿ يَا أَنُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُتِبَ عَلَيْكُمُ الصِّبَامُ كَمَا كُتِبَ عَلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ لَعَلِّكُمْ تَتَّقُونَ ﴾ [البقرة: ١٨٣].

ولولا أنه عبادة عظيمةً لا غنى للخلق عن التعبُّد بها لله وعما يترتُّب عليها من ثواب ما فرضه الله على حميع الأمم.

ومن فضائل الصوم: أنه ركن من أركان الإسلام التي لا يكون الإنسانُ مسلمًا إلا بالإقرار بها، والتَّصديق بوجويها، وقد تضافرت النصوص القرآنية والنبويَّة معًا على هذا، فمن القرآن الكريم قوله تعالى: ﴿ فَمَنْ شَهِدَ مِنْكُمُ الشَّهُرَ فَلْبَصِمُهُ ﴾ [البقرة: ١٨٥]، ومن السِّنَّة النبوية قوله ﷺ: «بُنيَ الإسلامُ على خمس: شبهادة أن لا إله إلا الله، وأنّ محمدًا رسول الله، وإقام الصلاة، وإيتاء الزكاة، وحجّ البيت، وصوم رمضان». [متفق عليه: البخاري: ٨، ومسلم: ١٦].

ومن فضائل الصوم: أنَّه سبب لمغفرة الذنوب وتكفير السيئات: فعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «من صام رمضان إيمانًا واحتسابًا، غُفر له ما تقدم من ذنبه». [متفق عليه: البخاري ٣٨، ومسلم ٧٦٠].

ومن فضائل الصوم: أن ثوابه لا يتقيد بعدد مُعيّن، بل يُعْطى الصائمُ أجره بغير حساب، وللصائم فرحتان، وخُلُوف فم الصائم أطيب عند الله من ربح المسك. عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «قال الله عز وحل: كل عمل ابن أدم له إلا الصيام، فإنه لي وأنا أجزى به، والصيام حُنَّة فإذا كان يوم صوم أحدكم فلا يرفث ولا يصحب، فإن سانَّه أحدُّ



أو قاتله، فليقل: إني صائم. والذي نفس محمد بيده لخلوف فم الصّائم أطيب عند الله من ربح المسك، للصائم فرحتان يفرحهما: إذا أفطر فرح بفطره، وإذا لقي ربّه فرح بصومه». [متفق عليه: البخاري: ١٩٠٤، ومسلم: ١١٥١].

وهذا الحديثُ الجليلُ يدلُّ على فضيلة الصومِ من وجوم عديدة:

الأول: أنَّ الله اختصَّ لنفسه الصوم من بين سائر الأعمال؛ وذلك لشرفه عنده ومحبته له، وظهور الإخلاص له سبحانه فيه؛ لأنه سر بين العبد وربه لا يطلع عليه إلا الله، فإنَّ الصائم يكون في الموضع الخالي من الناس، متمكنًا من تناول ما حرم الله عليه بالصيام، فلا يتناولهُ لأنه يعلم أنَّ له ربًا يطلع عليه في خلوته، وقد حرَّم عليه ذلك فيتركه لله خوفًا من عقابه ورغبة في ثوابه، فمن أجل ذلك شكر الله له هذا الإخلاص واختص صيامه لنفسه من بين سائر أعماله.

الثاني: أنَّ الله قال في الصوم: «وأنا أجزي به»، فأضاف الجزاء إلى نفسه الكريمة لأنَّ الأعمالَ الصالحة يضاعفُ أجرها بالعدد، الحسنة بعشر أمثالها إلى سبعمائة ضعف إلى أضعاف كثيرة، أما الصوم فإن الله أضاف الجزاء عليه إلى نفسه من غير اعتبار وهو سبحانه أكرم الأكرمين وأجودُ الضائم الأجودين، والعطيَّة بقدر مُعْطيها فيكونُ آجرُ الصائم عظيمًا كثيرًا بلا حساب.

الثالث: أنَّ الصَّوم جُنَّةُ: أي: وقايةٌ وستريقي الصائم من اللغو والرُّفث.

الرابع: أنَّ خُلُوفَ فم الصائم أطيبُ عند الله من ربح المسك؛ لأنها من أثار الصيام فكانت طيبةً عند الله سبحانه ومحبُوبةً له، وهذا دليلُ على عظم شأن الصيام عند الله حتى إنَّ الشيء المكروه المُسْتُخْبَثَ عند الناس يكون محبوبًا عند الله وطيبًا لكونه نشا عن طاعته بالصيام.

الخامس: أنَّ للصائم فرحتين: فرحةً عند فطره، وفرحة عند لقاء ربه. أمَّا فَرحهُ عند فطره فيفرحُ بما أنعم الله عليه من القيام بعبادة الصيام الذي هُو من أفضل الأعمال الصالحة، وأمَّا فرحة عند لقاء ربه فيفرحُ بصومه حين يجدُ جزاءَه عند الله تعالى مُوفَّرُا كاملاً في وقت هو أحوجُ ما يكون إليه حين يقالُ: «أين الصائمونُ ليدخلوا الجنَّة من باب الرَّيَّان الذي لا يدخله أحدُ غيرهم».

وفي هذا الحديث إرشادٌ للصائم إذا سابعُهُ أحدٌ أو قاتله أن لا يُقابلهُ بالمثل، بل يخبره بأنّه صائمٌ إشارةٌ إلى انّه لن يُقابله بالمثل احترامًا للصّوم لا عجزًا عن الأخذ بالثأر. [بتصرف من: مجالس شهر رمضان،

للشيخ ابن عثيمين، ص٩-١٠].

#### ومن فحضائل التصنوم: انَّه يَـشُـفَع لصاحبه يوم القيامة:

عن ابن عمر رضي الله عنهما أنَّ النبي الله عنهما أنَّ النبي الله قال: «الصيام والقرآن بشفعان للعبد

يوم القيامة، يقول الصيام: أي رب منعته الطعام والشهوة فشفعني فيه، ويقول القرآن: منعته النوم بالليل فشفعني فيه، قال: فيشفعان». [أحمد وصححه الألباني في صحيح الجامع رقم: ٣٨٨٣].

#### ومن فضائل الصنوم أنه حُنَّة: أي: وقاية:

فقد أمر رسول الله و من اشتدت عليه شهوة النكاح ولم يستطع الزواج بالصيام، وجعله وجاء لهذه الشهوة، فعن ابن مسعود رضي الله عنه قال: قال لنا النبي و: «يا معشر الشباب، من استطاع منكم الباءة فليتزوج، فإنه أغض للبصر، وأحصن للفرج، ومن لم يستطع فعليه بالصوم، فإنه له وجاء». [متفق عليه: البخاري: ٥٠٦٦، ومسلم: ١٤٠٠].

وسبحان الله - فقد ثبت أنَّ الصيام له تأثير عجيب على حفظ الجوارح الظاهرة والقوى الباطنة.

ومن فضائل الصوم أنه من أسباب دخول الجنة: عن أبي أمامة رضي الله عنه قال: قلت: يا رسول الله، دُلُني على عمل أدخل به الجنّة، قال: «عليك بالصوم، فإنه لا مثل له». [صحيح الترغيب: ٩٨٦].

ومن فضائل الصوم أن من خُتم له به دخل الجنة:
فعن حذيفة رضي الله عنه قال: أسندتُ النبيُّ وَالله عنه على الله، خُتم له بها،
بكل الجنة، ومن صام يومًا ابتغاء وجه الله، خُتم له
به، دخل الجنة، ومن تصدق بصدقة ابتغاء وجه الله،
خُتم له بها، دخل الجنة، ومن الجنة، [صحيح الترغيب: ٩٨٥].

#### ومن فضائل الصنّوم: أنه من أسبباب الوقاية من النّار:

عن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «ما من عبد يصوم يومًا في سبيل الله إلا باعد الله بذلك اليوم وجهه عن النار سبعين خريفًا». [متفق عليه: البخاري: ٢٨٤٠، ومسلم: ١١٥٣].

#### ومن قضائل الصُّوم: أنه تكفير لقتنة الرجل:

عن حذيفة رضي الله عنه قال: قال رسول الله في «فتنة الرُجل في أهله وماله ونفسه وولده وجاره، يكفّرها الصيام، والصلاة، والصدقة، والأمرُ بالمعروف، والنهي عن المنكر». [متفق عليه: البخاري: ١٨٤٨، ومسلم: ١٤٤].

ومن فضائل الصوم: أن للصائم دعوة لا تُرد:



فعن أنس رضي الله عنه قبال: رسول الله ﷺ: «ثلاث دعوات لا تُردُّ: دعوةُ البوالد لولده، ودعوةُ البصائم، ودعوةُ المسافر». [صحيح الجامع رقم: ٣٠٣٣].

### ومن فضائل الصوم: أنَّ الصَّائم مع النبيين والصيعة والشهداء:

عن عمرو بن مرة الجهني رضي الله عنه قال: جاء رجلٌ إلى النبي على ، فقال: يا رسول الله، شهدتُ انْ لا إله إلا الله، وانك رسول الله، وصليت الخمس، وأديتُ زكاة مالي، وصُمْتُ رمضانَ، فقال النبي في: «مَن مات على هذا كان مع النبيين والصديقين والشُهداء يوم القيامة هكذا – ونصب أصبعيه – ما لم يَعُقُ والديه، [صحيح الترغيب رقم: ٢٥١٣].

#### ومن فضائل الصوّم: أنّ الصائم يدخل الجنة من ب الريان:

عن سهل بن سعد رضي الله عنه عن النبي الله عنه عن النبي القال: «إنَّ في الجنة بابًا يُقال له: الريان، يدخل منه الصائمون يوم القيامة، لا يدخل منه احدٌ غيرهم، يقال: أين الصائمون؟ فيقومون لا يدخل منه أحدٌ غيرهم، فإذا دخلوا أغلق فلم يدخل منه احدٌ». [منفق عليه: البخارى: ١٨٩٦، ومسلم: ١١٩٢].

#### ومن فضائل الصوم: أنَّ الصيام كفَّارة

ومما ينفرد به الصيام من فضائل، أنَّ الله جعله من كفارات حَلق الرأس في الإحرام لعذر من مرض أو اذى في الرأس. قبال الله تعالى: ﴿ وَأَتَمُوا الْحَجُ وَالْعُمْرَةَ لِللهُ فَإِنْ أُحْصِرْتُمْ فَمَا اسْتَبْسَرَ مِنَ الْهَدِّي وَلاَ تَحْلقُوا رَّعُوسَكُمْ حَتَى يَبْلُغَ الْهَدِّيُ مَحَلَّهُ فَمَنْ كَانَ مَنْ مَلِكُمْ مَرِيضًا أَوْ به أَذَى مِنْ رَأْسِهِ قَفِدْيَةً مِنْ صِيامِ أَوْ صَلَقَةً أَوْ نُسُكُ ﴾ [البقرة: ١٩٦].

ومُن كفَّاراَت عدم القدرة على الهدي، قال الله تعالى: ﴿ فَمَنْ تَمَثَّعُ بِالْعُمْرَةِ إِلَى الْحَجِّ فَمَا اسْتَيْسَرَ مِنَ الْهَدْي فَمَنْ لَمْ يَجَدْ فَصِينَامُ تَلاَثَةَ أَيَّامٍ فِي الْحَجَّ وَسَنْعَةَ إِذَا رَجَعْتُمْ تَلْكَ عَشَرَةً كَامِلَةٌ ذَلِكَ لَمُنَّ لَمْ يَكُنْ أَهُللهُ حَاضِي الْمَسْجُدِ الْحَرَامِ ﴾ [البقرة: ١٩٦].

ومن كَفَّارات قتلَ المُعَاهَدُ خطا: قال الله تعالى: ﴿ وَإِنْ كَانَ مِنْ قَوْمٍ بِيَّنَكُمْ وَبَيْنَهُمْ مِيثَاقٌ قَدِيةٌ مُسلَّمَةُ إِلَى أَهْله وَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنَةٍ فَمَنْ لَمْ يَجَدُ فَصِيامُ شَهْرَيْنَ مُتَتَابِعَيْنِ تَوْبُةً مِنَ اللَّهِ وَكَانَ اللَّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴾ [النساء: ٩٢].

ومن كفَّارات حنث اليمين: قال الله تعالى: ﴿ لاَ يُوَّاحَدُكُمُ اللَّهُ بِاللَّغُو فِي أَيْمَانِكُمْ وَلَكِنْ يُوَّاحَدُكُمْ بِمَا عَقَدْتُمُ الأَيْمَانَ فَكَفَّارَتُهُ إِطْعَامُ عَشَرَةَ مساَكِينَ مَنْ أَوْسَطُ مَا تُطْعِمُونَ أَهْليكُمْ أَوْ كَسُوتُهُمْ أَوْ تَحْرِيرُ رَقَبَةَ فَمَنْ لَمْ يَجِدْ فَصِينَامُ ثَلَاثَةَ أَيَّامَ ذَلكَ كَفَّارَةُ أَيْمَانَكُمْ إِذَا حَلَقَتُمْ وَاحَفَظُوا أَيْمَانِكُمْ كَذَلكَ يُبْلِينُ اللَّهُ لَكُمْ آيَاته حَلْكَ يُبْلِينُ اللَّهُ لَكُمْ آيَاته حَلَقْتُمْ وَاحْفَظُوا أَيْمَانِكُمْ كَذَلكَ يُبْلِينُ اللَّهُ لَكُمْ آيَاته حَلَقْتُمْ وَاحْفَظُوا أَيْمَانِكُمْ كَذَلكَ يُبْلِينُ اللَّهُ لَكُمْ آيَاته

لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ [المائدة: ٨٩].

ومن كفارات قتل الصيد في الإحرام: قال الله تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا النَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَقْتُلُوا الصَّيْدُ وَاَئْتُمُّ حُرُمُ وَمَنْ قَتَلَهُ مِنْكُمْ مُتَعَمِّدًا فَجَزَاءُ مِثْلُ مَا قَتَلَ مِنَ الشَّعَمِ يَحْكُمْ مَثْنُ مَثْلُ مَا قَتَلَ مِنْ الشَّعَمِ يَحْكُمُ مَثْنًا بَالِغَ الْكَعْبَةِ أَوْ كَفَّارَةٌ طَعَامُ مَسَاكِينَ أَوْ عُدْلُ ذَلكَ صيامًا ليذُوقَ وَبَالَ أَمْرِهِ عَقَا اللَّهُ عَمَّا سَلَفَ وَمَنْ عَادَ فَيَنْتَقَمُ اللَّهُ مِنْهُ وَاللَّهُ عَرْدُ ذُو انْتقام ﴾ [المائدة: ٩٥].

ومن كفَّارات الظَّهار: قال الله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ يُظَاهِرُونَ مِنْ نَسَائِهِمْ ثُمُّ يَعُودُونَ لِمَا قَالُوا فَتَحْرِيرُ لِكَاهَ مَنْ قَبْلِ أَنْ يَتَمَاسًا ذَلِكُمْ تُوعَظُونَ بِهِ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ جِهِ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ جِهِ فَصِيبًامُ شَهْرَيْنِ تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ (٣) فَمَنْ لَمْ يَجِدْ فَصِيبًامُ شَهْرَيْنِ مُتَابِعَيْنِ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَتَمَاسًا فَمَنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَإِطْعَامُ سَتَّيْنُ مِسْكِينًا ذَلِكَ لَتُؤْمِنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَتَلْكَ حُدُودُ اللَّهِ وَرَسُولِهِ وَتَلْكَ حُدُودُ اللَّهِ وَرَسُولِهِ وَتَلْكَ حُدُودُ اللَّهِ وَلِلْكَافَرِينَ عَذَابٌ الْيَهُ ﴾ [المَجَادلة: ٣ – ٤].

ومن كفارات من أتى أهله في نهار رمضان، فعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: بينما نحن جلوس عند النبي في إذ جاءه رجل فقال: يا رسول الله، هلكت ! قال: «ما لك؟» قال: وقعت على أمرأتي وأنا صائم، فقال رسول الله في: «هل تجدُ رقبة تُعتقها؟» قال: لا، قال: «فهل تستطيع أن تصوم شهرين متتابعين؟» قال: لا، فقال: «فهل تجد إطعام ستين مسكينًا؟» قال: لا، فقال: «فهل تجد إطعام ستين على ذلك أتي النبي في بعرق فيها تمرُ – والعَرق؛ على ذلك أتي النبي في بعرق فيها تمرُ – والعَرق؛ المكتلُ – قال: «أين السائل؟» فقال: أنا، قال: «خذ هذا فتصدق به». فقال الرجل: على أفقر مني يا رسول فتصدق به». فقال الرجل: على أفقر مني يا رسول بيت أفقرُ من أهل بيتي، فضحك النبيُ في حتى بدت أنقار، ثم قال: «أطعمه أهلك». [متفق عليه: البخاري: أنيا، ومسلم: ١١١١].

وبالجملة: ففي الصبيام تحقيق للتقوى، وامتثالًا لأمر الله، وقهر للهوى، وتقوية للإرادة، وتهيئة للمسلم لمواقف التضحية والقداء والشهادة، كما أنَّ به تتحقق الوحدة والمحبة والإخاء والألفة، فيه يشعر المسلم بشعور المحتاجين، ويُحسِّ بجوع الجائعين، الصيام مدرسة للبنل والجود والصلة، فهو حقا معين الإخلاق، ورافد الرحمة، من صام حقاً: صفت رُوحه، ورق قلبه، وصلحت نفسه، وجاشت مشاعره، وارهفت احاسيسه، ولانت عريكتة [العريكة: النفس، أي سيس خلقة وانقاد].

هذا ما نرجوهُ ونُؤْمَلُهُ، ونرجو أن نعيشُ بشائره، بتوفيق الله ومنَّهِ وعطائه، أقرَّ اللهُ أعيننا بصلاح أحوالِ المسلمين في كل مكانٍ، إنَّه جوادٌ كريمٌ. الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وعلى آله وصحبه ومن والاه... أما بعدُ:

فإن المرأة المسلمة ربَّةُ منزل، تصرف معظم وقتها في شهر رمضان المبارك في تلبية متطلبات أسرتها التي تزداد بشكل كبير في رمضان، ونتيجة لذلك فإنه يضيع عليها فرصة أداء الكثير من العبادات، وقد لا تشعر بروحانية هذا الشهر الكريم.

البيك أيتها المسلمة المضحية باوقاتك الثمينة في سبيل راحة اسرتك؛ نقدم المنهج اليومي لربَّة المنزل في رمضان، والذي نحاول من خلاله أن تتعلمي انت وأفراد أسرتك كيفية احتساب الأجر والثواب في عاداتكم اليومية المباحة وتحويلها إلى عبادة، وكذلك اغتنام الأوقات في فعل الطاعات.

فمثلاً يجب أن تعلمي أن أعمالك المنزلية التي تتكرر يوميًا، وعنايتك بزوجك وأطفالك، إذا احتسبت فيها الأجر والثواب، واستحضرت النية بأن ذلك ليس على سبيل العادة والواجب والإكرام، إنما طاعة لله ولرسوله؛ فإنها تصبح عبادة، وتاخذين أجرين بدل الأجر الواحد.

إن للاحتساب أهمية كبرى في حياة ربة المنزل للاستزادة من تحصيل الحسنات والأجر عند الله سبحانه وتعالى.

فإذا كنت من أهل اليقظة - نسال الله أن يجعلنا جميعًا منهم - كان لك من الاحتساب نصيب إن شاء الله بقدر تيقظك للآخرة، وتبصُّرك بحقوق الآخرين عليك، وبقدر تذكرك للموت وما بعده.

وما أجمل كلام ابن القيم رحمه الله حيث قال: «قال بعض العلماء: الأكياس عاداتهم عبادات، والحمقى عباداتهم عادات». [مفتاح دار السعادة 1 / ١٦٠].

#### 🖚 مع بدایة رمضان 🗠

وبعد قراءة اذكار المساء، وحث ربة البيت جميع افراد الأسرة على الالتزام بهذه الاذكار، وانتظر الجميع رؤية هلال رمضان بعد صلاة المغرب، وجاء الإعلان برؤية الهلال، وهنا المسلمون بعضهم بعضا بإدراك هذا الشهر المبارك، بعد أن قالوا الذكر المشروع عند رؤية الهلال؛ فقد كان النبي على يقول عند رؤيته الهلال: «اللهم اهله علينا بالأمن والإيمان، والسلامة والإسلام، ربي وربك الله». [الترمذي ٣٤٥١ وصححه الالباني].

بدأت الأسرة تستعد لأداء صلاة العشاء والتراويح بالمسجد (إن أمكن للنساء) بالوضوء ولبس الملابس النظيفة والتطيب (ويكون التطيب للرجال فقط)، ومع استشعار خطوات المشي إلى المسجد، فقد قال رسول الله ﷺ: «أيما امرأة استعطرت ثم





خرجت، فمرت على قوم ليجدوا ريحها فهي زانية». [أبو داود، وصححه الألباني في صحيح الجامع برقم: ٢٧٠١].

وقال أيضًا: «أيما أمرأة أصابت بخورًا فلا تشهد معنا العشاء الآخرة» أي صلاة العشاء. [مسلم ٤٤٤].

وقال ﷺ: «لا تمنعوا إماء الله مساجد الله، وليخرجن تفلات». أي: غير متطيبات. [أحمد وأبو داود وصححه الألباني في صحيح الجامع برقم: ٧٤٥٧].

وبعد رجوع الأسرة من المسجد فعلى ربة البيت أن تهيئ الأحوال ليرتاح الجميع بالنوم بعض الوقت لتستعد لإيقاظ الزوج والإبناء وحثهم على أداء صلاة التهجد، والاستغفار في وقت السحر؛ لقول الله تعالى: ﴿وَبِالأَسْحَارِ هُمْ يَسْتَغْفِرُونَ﴾ لقران ولو حزب واحد واحتساب الأجر والثواب أثناء تحضير السحور مع الإكثار من الدعاء والذكر والاستغفار.

وتحث ربة البيت الأسرة على السحور مع المتشعار نية التعبد لله تعالى وتادية السنة؛ لقوله ﷺ: «تسحروا فإن في السحور بركة». [متفق عليه].

وكذلك الجلوس للدعاء والاستغفار حتى أذان الفجر؛ لقول النبي نينزل ربنا تبارك وتعالى في كل ليلة إلى

السماء الدنيا حين يبقى ثلث الليل الآخر، فيقول: من يدعوني فاستجيب له، من يسالني فاعطيه، من يستغفرني فأغفر له». [مثفق عليه].

كما تحث ربة البيت أفراد الأسرة على أداء صلاة الضحى ولو ركعتين قبل الخروج من المنزل؛ لقوله ﴿ : «يصبح على كل سلامى من أحدكم صدقة، فكل تسبيحة صدقة، وكل تحميدة صدقة، وكل تهليلة

صدقة، وكل تكبيرة صدقة، وأمر بالمعروف صدقة، ونهي عن المنكر صدقة، ويجزئ من ذلك ركعتان يركعهما من الضحى». [مسلم ٧٢٠].

ثم تدعو ربة البيت أهل بيتها ليستريحوا بالنوم مع الاحتساب فيه،

إن لم يكن لهم أعمال أو مدارس، قال معاذ بن جبل رضي الله عنه: «وإني لأرجو في نومتي ما أرجو في قومتي». [أخرجه أبو داود وصححه الألباني].

حدث الأبناء على أداء صلاة الظهر والسن البراتبة لها، مع احتساب أجر وثواب ترغيبهم في أداء السنن وتعليمهم المحافظة على أداء الفروض، وتلاوة القرآن ولو حزب، كما قال رسول الله عن «من قرأ حرفًا من كتاب الله فله به حسنة، والحسنة بعشر أمثالها، لا أقول: «الم» حرف، ولكن «ألف» حرف، و«لام» حرف، و«ميم» حرف. [الترمذي ٢٩١٠].

وعليها توجيه الأبناء قريبًا من العصر لأخذ قسط من الراحة ليكونوا قادرين على أداء العبادات، وتعليمهم احتساب الأجر والثواب في نومهم.

ومع دخول وقت العصر ينبغي لها إيقاظ الأبناء للاستعداد لاداء صلاة العصر بترديد الأذان وإجابة المؤذن لصلاة العصر، وتوجيه الزوج والأبناء لأداء صلاة العصر في المسجد جماعة والاستماع إلى موعظة المسجد بعد الصلاة

وتلاوة القرآن.

عَنْ أَنِي أُمَامَةً رضي الله عنه، عَنِ النّبِيِّ ﷺ قَالَ: «مَنْ غَدَا إِلَى الْمَسْجِدِ لا يُرِيدُ إِلا أَنْ يَتَعَلَّمَ خَيْرًا أَوْ يُعَلَّمَهُ، كَانَ لَهُ كَأْجُرِ حَاجً ثَامًا حَجَّتُهُ». [الطبراني في الكبير ٣٣٤٦ وصححه الألباني].

كما على الأم أن تؤدي وبناتها صلاة العصر جماعة في المنزل، إن أمكن ذلك، ثم تلاوة القرآن ولو حزب واحد.

يأتي بعد ذلك من أعمال المرأة المسلمة في رمضان دخول المطبخ وإعداد الإفطار للصائمين، واحتساب الأجر والثواب من هذا العمل العظيم.

فعن أنس رضي الله عنه قال: كنا مع النبي قفي السفر، فمنا الصائم ومنا المفطر، قال: فنزلنا منزلاً في يوم حار، وأكثرنا ظلاً صاحب الكساء، ومنا من يتق الشمس بيده، قال: فسقط الصوام، وقام المفطرون فضربوا الأبنية وسقوا الركاب، فقال رسول الله قا: «ذهب المفطرون اليوم بالأجر». [متفق عليه].



والمعنى أن خادم الصائمين على عمل عظيم وأحر حليل.

والمهم هنا على المرأة استغلال الساعات التي تقضيها في المطبخ في الغنيمة الباردة وهي:

- كثرة الذكر والتسبيح والاستغفار

و الدعاء.

- الاستماع إلى القرآن أو المحاضرات من خلال جهاز التسجيل في المطبخ.

- الاستماع لإذاعة القرآن الكريم، قال الله تعالى: ﴿ أَلاَ بِدُكْرِ اللَّهِ تَطْمَئِنُّ الْقُلُوبُ ﴾ [الرعد: ٢٨].

جاء أعرابي إلى رسول الله 🥸 وقال: إن شرائع الإسلام كثرت على فأنبئني بشيء أتشبث به؟ فقال ع: «لا يزال لسانك رطبًا من ذكر الله». [الترمذي ٣٣٧٥ وصححه الألباني].

ومن المشروع أن تحتسب ربة المنزل الأجر والشواب في طاعة الله ورسوله 📚 من خلال

التزامها بعدم الإسراف في الماكل والمشرب، قال تعالى: ﴿ وَكُلُوا وَاشْرَبُوا وَلاَ تُسْرِفُوا إِنَّهُ لاَ يُحِدُ الْمُ سُرِفِينَ ﴾ [الأعراف: ٣١].

وقبيل المغرب تذكر الجميع بالإكثار من الدعاء والاستغفار في هذا الوقت وأثناء العمل. قال رسول الله ﷺ: «الدعاء هو العبادة». [ابو داود ١٤٨١ وصححه الإلباني].

وكذلك احتساب الأجر والثواب من خلال إرسال الإفطار للجيران والمحتاجين، وذلك بإدخال الفرح إلى قلوبهم، ولتعميق العلاقات بين الجيران وتقديم المساعدة لهم وتحصيل أجر إفطار الصائم.

قال 👛: «من فطر صائمًا كان له مثل أجره، غير أنه لا ينقص من أجر الصائم شبيئًا». [رواه الترمذي وابن ماجه وغيرهما، وصححه الألباني في صحيح الجامع برقم: ١٤١٥].

وثبت في الصحيحين أنه 👺 كان أجود الناس، وكان أجود ما يكون في رمضان حين يلقاه جبريل، وكان يلقاه في كل ليلة من رمضان فيدارسه القرآن، فلرسول الله 🛎 أجود بالخير من الربح المرسلة. [متفق عليه].

وبعد غروب الشمس ينبغي إجابة المؤذن لصلاة المغرب، وحث الأسرة على الإفطار على رطب أو تمر، ويكون وتراً، أو ماء وتعليمهم احتساب أجر اتباع

السنة مع ذكر دعاء الإفطار؛ فعن أنس رضى الله عنه قال: كان رسول الله 🐉 يفطر على رطبات قبل ان يصلى، فإن لم تكن رطبات فعلى تمرات، فإن لم تكن حسا حسوات من ماء. [أبو داود ٢٣٨٥ وقال الألباني: حسن صحيح].

وكان رسول الله 🐉 إذا أفطر قال: «ذهب الظما، وابتلت العروق، وثبت الأجر إن شاء الله». [أبو داود ٢٣٩٥ وصححه الألباني].

#### و أحكام تخص المراة في الصيام و

الحائض والنفساء ليستا من أهل الصيام؛ فإذا حاضت المرأة أو نفست فإنه بياح لها الفطر؛ ويحرم عليها الصوم، وعليها أن تقضى الأيام التي أفطرتها بسبب ذلك، وبما أنهما ليستا من أهل الصيام؛ فإنه يباح لهما الأكل والشرب في نهار رمضان لإفطارهما لعذر شرعى يمنع من الصوم؛ لكن ينبغي الا يكون ذلك على مرأى من الصبيان ومَن لا يعقل حتى لا يسبب ذلك شكًا وحرجًا.

- وإذا طهرت المرأة من حيض أو نفاس بعد طلوع القحر فإنه لا يلزمها أن تمسك بقية ذلك البوم؛ لأنه بوم لا يصح صومها فيه؛ لكونها كانت في أوله حائضًا ليست من أهل الصيام؛ وقد شرع الإفطار بعذر شرعي؛ وإذ لم يصح صوم ذلك البوم لم يبق للإمساك

فيه فائدة، وقد قال ابن مسعود رضي الله عنه: «من أكل أول النهار فليأكل آخر النهار». [مصنف ابن أبي . Ot / 4 deni

والمقصود أنه إذا حل له الإفطار أول النهار لعذر شرعى؛ فكذلك الحال في بقية اليوم، على أنها وإن أمسكت بقية ذلك اليوم؛ فإن الواجب عليها قضاء ذلك الدوم بعد رمضان.

يصح صوم المرأة الحائض والنفساء إذا طهرت قبل الفجر؛ ولو أخرت الاغتسال إلى طلوع الفجر، وكذلك من كانت عليه جنابة من الليل وقد أخَر الاغتسال إلى الفجر فإنه يصح صومه؛ لقول عائشة رضى الله عنها: «إن النبي 🎂 كان يصبح وهو جنب من جماع أهله فيغتسل ويصوم». [متفق عليه].

وهذا يدل على أنه ﷺ كان ريما لا بغتسل من الجنابة إلا بعد طلوع الفجر، والحائض والنفساء والجنب كلهم يشتركون في هذا الحكم.

وإذا طهرت النفساء قبل الأربعين فإنها تصلى

وتصوم؛ ويحل لزوجها وطؤها، فلو طهرت لعشرين أو ثلاثين يومًا فلها أحكام الطاهرات؛ فإذا رجع عليها الدم في الأربعين فإنها تعتبره نفاسًا، وما صلّته وصامته في أثناء طهارتها صحيح لا يُعاد منه شيء ما دام أنه وقع في حال الطهارة.

إذا أسقطت المراة جنينها وتبين فيه خلق إنسان؛ فإن الدم يكون دم نقاس تترك لأجله الصوم والصلاة؛ وإذا لم يتبين في الجنين خلق إنسان؛ فإنه يكون دم فساد لا دم نقاس، فلا يمنع الصوم ولا الصلاة، فالواجب عليها أن تصلي وتصوم، والمرأة الصائمة إذا غربت عليها شمس يوم الصيام وهي طاهر، فإن صيامها صحيح وإن حاضت بعد الغروب بقليل؛ لأن تمام اليوم يكون بغروب شمسه، وإذا احست المرأة بالم الحيض أو تحرك الحيض في بطنها؛ ولكنه لم يخرج إلا بعد غروب الشمس، فإن صومها ذلك اليوم صحيح؛ وليس عليها إعادته.

وإذا رأت الحائض علامة الطهر ثم رجعت لها

الكدرة بعد ذلك ولو في اليوم التالي فإنها تصوم؛ لقول أم عطية رضي الله عنها: «كنا لا نعد الصفرة والكدرة بعد الطهر شيئًا». [أبو داود وصححه الألباني].

وعلى هذا فيكون صيامها صحيحًا، وإذا كان لحيض المراة وقت محدد؛ ونزل عليها الدم في غير وقت دورتها

المعروف؛ فهذا دم استحاضة لا تترك من اجله الصوم ولا الصلاة، وأما إن نزل عليها دم أسود وليس لها دورة معروفة بوقت معين؛ وميزته بأنه حيض فتترك من أجله الصيام؛ ولا يجوز لها الصيام وهي حائض.

- ويجوز للمراة أن تستعمل حبوب منع الدورة؛ لما في ذلك من المصلحة للمرأة في صومها مع الناس؛ لكن يشترط ألا يؤدي ذلك إلى إلحاق الضرر بالمرأة؛ لأن بعض النساء يتضررن باستعمال الحبوب، وعلى من تريد فعل ذلك مراجعة الطبيبة المتخصصة، والأولى لها ترك ذلك.

الكحل لا يفطر الصائمة، وهكذا أدوات التجميل والأدهان التي توضع على جسد الصائمة؛ وكذلك الحناء والمكياج وأشباه ذلك؛ كل ذلك يجوز للصائم استعماله ولا يؤثر في الصوم، ولكن على المرأة أن تجتنب إظهار زينتها عند حضور الرجال الإجانب عنها؛ سداً لباب الفتنة والفساد.

- والمرأة الحامل والمرضع حكمهما حكم المريض؛

فإذا شق عليهما الصوم جاز لهما الفطر وعليهما القضاء عند القدرة على ذلك كالمريض والمسافر؛ قال دان الله وضع عن المسافر الصوم وشطر الصلاة؛ وعن الحبلي

والمرضع الصوم». [صححه الإلباني في صحيح ابن ماجه ح١٣٥٣].

وإن كان ابن عمر وابن عباس رضي الله عن الجميع يريان أنهما يفطران ويخرجان الفدية ولا قضاء عليهما إلحاقًا لهما بكبار السن، لكن الأحوط إلحاقهما بالمريض، وقد قال الله تعالى في المرضى: ﴿ فَمَنْ كَانَ مِنْكُمْ مَرِيضًا أَوْ عَلَى سَفَرٍ فَعَدَةٌ مِنْ أَيَامِ أَخْرَ ﴾ [البقرة: ١٨٤].

 لا يجوز للمرأة التي عليها قضاء أيام من رمضان أن تؤخره إلى رمضان الثاني بلا عذر؛ لقول عائشة رضي الله عنها: «كان يكون علي الصوم من رمضان فما أستطيع أن أقضيه إلا في شعبان؛ لمكان

النبي ﷺ، وهذا يدل على أنه لا يمكن تأخيره إلى ما بعد رمضان الثاني، إلا إذا داهمها حسل جديد أو إرضاع ولم تستطع معه الصوم الجديد، ولا قضاء القديم؛ فإنها تؤخر الجميع لحين القدرة، قال الله تعالى: ﴿فُمَنْ كَانَ مَنْكُمْ مَرِيضًا أَوْ عَلَى سَفَر قَعِدَةً مِنْ أَيًّامٍ أَخَرَ﴾ [المقرة: عُلاً].

وعند القدرة يجوز لها أن تصومها متفرقة أو متتابعة؛

كما يجوز لها أن تؤخرها متى شاءت بشرط أن تكون قبل رمضان التالي؛ كما يجوز لمن عليه قضاء أيام من رمضان أن يصوم النوافل مثل يوم عرفة ويوم عاشوراء وغيرها مما وردت به السنة؛ لأنه ما دام الوقت متسعًا لصيام القضاء إلى رمضان الآخر؛ فإنه يجوز له التنفل؛ مع التنبيه على أن الأولى أن يقضي ما عليه؛ لأن القضاء واجب فيُقدَّم على النوافل، وهو أفضل منها.

- البدء بصيام ست من شوال قبل قضاء رمضان صحيح على مذهب جمهور العلماء، وجائز بلا كراهة عند المدنفية والشافعية، والراجح أنه جائز بلا كراهة؛ لأن القضاء موسع يجوز فيه التراخي، وصيام الست قد يفوت فيفوت

نسال الله عز وجل أن يتقبل منا صيام الشهر المبارك، وأن يوفقنا لقيام ليله، والحمد لله رب العالمين.







ع ماد قودافون : .

خدمة زاد.. رسائل نصية وصوتية ومرئية بِإشِرافِ الشِيخ



المشرف العام على مجموعة زاد www.zadgroup.net



جوال زاد

خدمة زاد لنشر الخير والحلم النسافع، تدعوك للانضمام إليها لتصلك يومياً مجموعة من الأحكام والفوائد، المواعظ، الفتاوى، القصص، النصائح النافعة والأخبار المهمة..



رسوم الاشــــتراك

الرسائل النصية SMS 7 جنيه 30 قرش الرسائل الصوتية والفيديو 5 جنيه 50 قرش \* لـلاشتراك في الخدمة أرسـل كلمـة زاد أو zad إلى 9999 واتبـع التعـليمـات ..

\* لإلغ الخدمة والتعرف على الخدمات الأخرى اتصل بـ 9999 (1.50 جنيه للمكالمة)

www.jawalzad.com

# العبوم ودوره في العبائلة

8

أظهر العلم الحديث أن ما نراه من أشياء في الحياة الدنيا، هو مظاهر متباينة للطاقة،

وأن الحركة في الكون لا تنشأ إلا عن عملية احتراق، والاحتراق ظاهرة لا تحتاج إلى دليل، فكل ما في صفحة الكون في حال احتراق، فألْسنِّةُ اللهب تتطاير مئات الكيلو مترات من الشموس، وضوؤها يصل لنا فيبعث فينا الطاقة.

والطاقة ملازمة لموج البحار وحركة الرياح، حتى الشجر الأخضر وعملية التمثيل الغذائي (الكلوروفيللي) التي يقوم بها، ينتج عنها غاز الأكسجين الذي هو أساس عملية الاحتراق.

وصدق الله العظيم القائل في كتابه الكريم: ﴿ الّذي جَعَلَ لَكُمْ مِنَ الشَّجَرِ الأُحْضَرِ نَارًا فَإِذَا أَنْتُمْ مِنْهُ تُوقِدُونَ ﴾ [يس ٨٠]، ولا بد للإنسان من الطاقة وعملية الاحتراق حتى يسعى في الأرض، وقد عرف الإنسان منذ القدم الحاجة إلى الطعام، وقد اظهر السطب الحديث أن السطعام لا يمد الإنسسان بالفيتامينات والمعادن والأملاح فقط، وإنما يمده المضل بالسعرات الحرارية، وعندما درس العلماء صنوف الطعام والشراب، علموا مقدار الطاقة التي يقدمها كل منها، وبالتالي تحولت عملية هضم الطعام إلى احتراق يحول الطعام إلى سعرات حرارية، ويستخلص منه ما ينفع الجسم من الفيتامينات وغيرها.

ومن البديهي أن أهم المهام التي يتولاها مصممو الأجهزة والآلات والماكينات التي تتعامل مع الطاقة بأي صورة من صورها، أن يجعل لها أنظمة تبريد وتشحيم، سواء أثناء حركة الآلة نفسها أو في فترات الصيانة الدورية، وكلنا نعلم أن السيارات والطائرات والقطارات والسفن وغيرها تدفعها المحركات، ولا بد للأجزاء المتحركة من زيوت معينة، ونقاوة ولزوجة محددة، حتى تحافظ على معدلات أدائها، وأي خلل في عملية التبريد هذه تصيب الآلة بأعطال وخلل في أداء وظيفتها، وكل صانع يضع مواصفات أنظمة التبريد لما يبتكره من آلات.

فيا ترى ما التبريد الذي بحتاجه الإنسان حتى تكون حركته في الحياة الدنيا على أمثل صورة؟

إننا دائماً نتوجه بمثل هذا السؤال إلى علماء النفس أو الأطباء أو غيرهم، وهم من خلال علمهم وأبحاثهم بقدمون العديد من الاحابات، فهل فكرنا

في أن نطرح هذا السؤال على خالق الإنسان؟ إذا أردت أن تعرف الإجابة فعليك أن تتوقع وجود نظامين للصيانة والتبريد أحدهما ملازم لحركة الإنسان اليومية في الحياة، والثاني صيانة دورية سنوية تتجدد فيه أجهزة الاحتراق، لتعود إلى حالة التشغيل الأمثل، والضبط الشامل لكل الأجزاء.

#### 🗯 أولاً: الصيانة الماحبة للحركة اليومية 🐑

دعنا نتامل حديث عبد الله بن مسعود رضي الله عنه الذي يرويه عن النبي على حيث يقول: «تحترقون تحترقون، فإذا صليتم الفجر غسلتها، ثم تحترقون تحترقون، فإذا صليتم الظهر غسلتها، ثم تحترقون تحترقون، فإذا صليتم العصر غسلتها، ثم تحترقون تحترقون، فإذا صليتم المغرب غسلتها، ثم تحترقون فإذا صليتم العشاء غسلتها، ثم تنامون فلا يُكتب عليكم شيء حتى تستيقظوا». [قال الألباني في صحيح الترغيب (١/ ٨٠): رواه الطبراني في الصغير والأوسط وإسناده حسن].

إن تكرار كلمة أحتراق عشر مرات في الحديث ليست مصادفة، وإنما هو أسلوب تأكيد تعرفه العرب، فالاحتراق الأول منذ استيقاظ المسلم من نومه حتى صلاة الفجر، يغسله الوضوء الأول لصلاة الفجر، والمراد هنا التبريد، بمعناه المعاصر، والمراد هنا التبريد، بمعناه المعاصر، واحتراق المرء في حياته إما أن يثمر طاعة الله تعالى في قلبه، أو يثمر معصية ينكت في قلبه سواد على قدر ذلك الذنب، والوضوء لا يغسل الجوارح ويلطف من درجة حرارة الأعضاء فقط، وإنما يزيل سواد المعصية، ويستبدله بضياء المغفرة، فالأطباء وعلماء النفس وغيرهم يغفلون دور الشيطان في عملية الاحتراق ودورة التبريد

# الربائية لاحتراق البشرية

#### 🚖 إعداد: د/ محمود المراكبي

اللازمة لها، وعندما نرجع إلى الوحي يتبين لنا أمور جديدة، ففي الحديث عن رسُول الله ﷺ: «إن الغضب من الشيطان خُلقَ من نار، وإنما تطفأ النار بالماء، فإذا غضب أحدكم فليتوضا». [أبو داود (٤٧٨٦)، وضعفه الألباني].

ويحلل الأطباء ظاهرة الغضب أن سببًا ما آدى إلى ارتفاع ضغط الدم، ولا يدركون أن الشيطان الذي يجري من ابن آدم صجرى الدم في العروق، قد وسوس للغضبان في عقله ونفسه، ودفع طاقة زائدة في دمه، فظهرت أعراض ارتفاع ضغط الدم، وعلاج هذا العرض عند الأطباء حبوب تخفض الدم، وهذا جيد، ولكن الداء الحقيقي علاجه في الوضوء الذي يعادل الطاقة الزائدة ويحدث تبريدًا سريعًا، فيسبب انخفاضًا في درجة حرارة أعضاء الوضوء، ومن ثم تضيق الشُعيرات الدموية المعرضة لماء الوضوء، وبالتالي تقل الدماء التي تصلها، وتُطفئ ثورة الشيطان في عروق ابن آدم، وتضيق عليه مجرى العرق، فيقضى على الداء وأعراضه معًا.

فالوضوء إذن له دور مهم في عملية الاحتراق، وقد أخرج مسلم في صحيحه عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رَسُول الله قق قال: «إذا توضأ العبد المسلم، فغسل وجهه، خرج من وجهه كل خطيئة نظر إليها بعينيه مع آخر قطر الماء، فإذا غسل يديه، خرج من يديه كل خطيئة كان بطشتها يداه مع آخر قطر الماء، فإذا غسل رجليه خرجت كل خطيئة مشتها رجلاه مع آخر قطر الماء، حتى يخرج نقيًا من الذنوب». [مسلم ٢٤٤].

وإذا كان الوضوء هو الطهور الحقيقي للمثول بين يدي الله ومناجاته ففي الحديث الشريف: «الطهور شطر الإيمان» [مسلم ٢٢٣] فما بالك بالصلاة؛ وهي أشرف مناجاة بين العبد وربه، فرضها الله تعالى على نبيه من فوق سبع سماوات، ولهذا من أداها يتلقى خلالها نور الهداية والتوفيق من الله تعالى، فيضيء قلبه في الدنيا ويُحشر يوم القيامة ووجهه كالبدر يوم تمامه، أما من يحترق طوال يومه حائرًا بين المعاصي، ضائعًا في دروب النفس والشيطان والهوى، يتردى بين الكبر والخياء، والظلم والاستبداد والحسد والحقد والبغضاء، فإن قلبه في الدنيا مُغلف بسواد المعصية

ويُحشر يوم القيامة مع من قال فيهم الحق تبارك وتعالى: ﴿ وَيَوْمُ الْقَيَامَةَ تَرَى النَّذِينَ كَذَبُوا عَلَى اللَّهِ وَجُوهُمُ مُسُودُةٌ أَلَيْسَ فِي جَهَنَّمَ مَثْوًى لِلْمُتَكَبِّرِينَ ﴾ [الزمر: ٣٠].

وفي الحديث الشريف عن أبي هريرة رضي الله عنه، أن النبي على قال لبلال عند صلاة الفجر: «يا بلال، حدثني بأرجى عمل عملته في الإسلام؟ فإني سمعت دف نعليك بين يدي في الجنة»، قال: ما عملت عملاً أرجى عندي أني لم أتطهر طهوراً في ساعة من ليل أو نهار إلا صليت بذلك الطهور ما كتب لي أن أصلي». [البخاري ١١٤٩، ومسلم: ٢٤٥٨].

وعن أبي هريرة أيضاً أن رَسُول اللَّه وَ قَال: «ألا ألكم على ما يمحو الله به الخطايا، ويرفع به الدرجات؟ قالوا: بلى يا رَسُول اللَّه، قال: إسباغ الموضوء على المكاره، وكثرة الخطا إلى المساجد، وانتظار الصلاة بعد الصلاة، فذلكم الرباط». [مسلم ٢٥١] والمراد هنا الجهاد في سبيل الله، فجهاد النفس والشيطان يكون بدوام الطهارة وإسباغ النفس وحب الصلاة والمداومة عليها من أعظم الإيمان، فالصلاة عماد الدين، ومن أقامها أقام الدين واستعمل الأسلوب الرباني في صيانة الكيان الإنساني، وضمن أن يُبعث يوم القيامة ونوره يسعى بين يديه.

#### 🚌 ثانيا الصيانة السنوية للأنسان 🚌

كتب علينا الصيام كما كتب على الذين من قبلنا، فبدلت الأمم أحكام الصيام، وحافظ عليها المسلمون كما أداها النبي الله وأصحابه، وكانت معظم شعوب الدنيا، ترى أن الصيام هو الوسيلة الطبيعية للشفاء من كثير من الأمراض.

وقد انتبه الحكماء قديمًا وحديثًا لفوائد الصيام؛ فقد أوصت به مخطوطات حكماء الإغريق، ومنهم سقراط وافلاطون وأرسطو وجالينوس، وأكدوا أن الصوم هو الطريق الطبيعي للشفاء من الأمراض، والأطباء يجددون في العصر الحديث دعوتهم إلى الصيام بعدما رأوا النتائج المبهرة التي يقدمها هذا الصوم للإنسان في مواجهة مختلف الأمراض. حتى الصوم للإنسان في مواجهة مختلف الأمراض. حتى إننا نجد اليوم على شبكة الإنترنت مواقع ومجلات بأكملها خاصة بالصوم، مثلاً موقع الصوم بنكملها خاصة بالصوم، مثلاً موقع الصوم www.fasting.com

# وو مع الصوم الحقيقي الصحيح يعيش المسلم في رياض الذكر الحكيم ويصعد إلى منازل الشهداء والصديقين وو

أن الدواء لكثير من الأمراض موجود في داخل كل منا، فجميع الأطباء يؤكدون اليوم أن الصوم ضرورة حيوية لكل إنسان حتى ولو كان يبدو صحيح الجسم، فالسموم التي تتراكم خلال حياة الإنسان لا يمكن إزالتها إلا بالصيام والامتناع عن الطعام والشراب.

يقول أحد الأطباء: يدخل إلى جسم كل واحد منا في فترة حياته من الماء الذي يشربه فقط أكثر من مئتي كيلو جرام من المعادن والمواد السامة، كل واحد منا يستهلك في الهواء الذي يستنشقه عدة كيلو جرامات من المواد السامة والملوثة مثل أكاسيد الكربون والرصاص والكبريت. إن الحل الأمثل لاستئصال هذه المواد المتراكمة في خلايا الجسم هو استخدام سلاح الصوم الذي يقوم بصيانة وتنظيف هذه الخلايا بشكل فعال، وإن أفضل أنواع الصوم ما كان منتظمًا، ونحن عندما نصوم لله شهرًا في كل عام إنما نتبع نظامًا ميكانيكيًا جيدًا لتصريف مختلف أنواع السموم من اجسادنا.

الصوم اقوى سلاح ضد الاضطرابات النفسية: من أغرب الأشياء التي لفتت انتباهي في الصوم رته على علاج الاضطرابات النفسية القوية مثل

قدرته على علاج الإضطرابات النفسية القوية مثل الفصام!! حيث يقدم الصوم للدماغ وخلايا المخ استراحة حيدة، وبنفس الوقت يقوم بتطهير خلايا الجسم من السموم، وهذا ينعكس إيجابيًا على استقرار الوضع النفسي لدى الصائم.

حتى إن الدكتور يوري نيكولايف Dr. Yuri معهد موسكو Nikolayev مدير وحدة الصوم في معهد موسكو النفسي قد عالج اكثر من سبعة الاف مريض نفسي باستخدام الصوم؛ حيث استجاب هؤلاء المرضى لدواء الصوم فيما فشلت وسائل العلاج الأخرى، وكانت معظم النتائج مبهرة وناجحة! واعتبر أن الصوم هو الدواء الناجع لكثير من الأمراض النفسية المزمنة مثل مرض الفصام والاكتئاب والقلق والاحباط.

#### 🖘 الصوم، يخفض الشهوة الجنسية 🚌

إن إنتاج الهرمون الجنسي يكاد يكون معدومًا اثناء الصوم، وهذا ما حدثنا عنه الحبيب المصطفى صلوات الله وسلامه عليه بقوله: «فعليه بالصوم فإنه له وجاء» [متفق عليه]والوجاء هو رض عروق الخصيتين؛ فيكون شبيهًا بالخصاء، وفي هذه الكلمة إشارة قوية وعلمية لانخفاض شهية الصائم

الجنسية بسبب انخفاض هرمون الجنس عنده حتى الحدود الدنيا.

#### وو صيام المتقان وو

إن هدف الصوم كما حدده القرآن الكريم هو الوصول إلى مقام التقوى، فقد ختم أية التكليف بالصيام بقوله تعالى: ﴿كُتبَ عَلَيْكُمُ الصِّيَامُ كَمَا كُتبَ عَلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ﴾ [البقرة: ١٨٣]، وفي السننة المطهرة نجد للصوم دوره البارز في خفض تأثير الشيطان على ابن أدم، فشهر رمضان بمشابة معركة بين الإنسان وأعدائه اللالداء من الشبياطين وأعوانهم، فالصبام من العبادات القليلة التي لا مجال للرياء فيها، وكان إغلاق أبواب جهنم، وفتح أبواب الجنان، وتصفيد الشياطين، كل ذلك من عون الله تبارك وتعالى للعبد، وتيسيره له حتى يخلص في عبادته، ولا بد للمرء من جهد يبذله، وعمل صالح يقدمه، والصوم يحاصر الشيطان ويضيق عليه مجاري العروق، فيحد من تأثيره على أعضاء جسد الإنسان، ووسوسته الخبيثة على نفسه، فشهر رمضان يمثل حصارًا مستمرًا على الشيطان، ولو أداه ابن أدم كما ينبغي، ولم يمنع الطعام والشراب فقط، بل توقف عن الغيبة والنميمة، وأكل الربا، والخوض في الأعراض، وأكل السحت والمال المكتسب من الرشوة والحرام، وشبهادة الزور، وقول العاطل، والانسياق وراء المفاسد والشبهوات، وتجنب المنكرات، وسارع إلى الضيرات، بل لـو صاحب الصبيام، طول القيام، مع تلاوة خالصة للقرآن، يعيش خلالها في رياض الذكر الحكيم، وقصص أنبياء الله الصالحين القانتين، فسيشارف العبد على منازل الشهداء والصديقين.

إن الامتناع عن الطعام والشراب طوال شهر كامل يحقق صيانة سنوية للجهاز الهضمي مع التضييق على الشيطان وحركته في العروق، ويعرج بالروح إلى بلاد الأفراح، فتشتاق الأرواح إلى دار السعادة في مقعد صدق عند المليك المقتدر، فاللهم وفقنا لطاعتك في هذا الشهر الفضيل، وما بعده من أيام عمرنا، ومتعنا بأسماعنا وقوتنا أبدًا ما أبقيتنا، واجمعنا مع حبيبك ومصطفاك في الدنيا والآخرة، وصلى الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وسلم.

معند المستشار/ أحمد السيد علي في السيد علي في السيد علي السيد علي الله ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات

إن الحمد لله نحمده ونستعينه ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له، وأشبهد أن لا إله إلا الله، وأن محمدًا عبده ورسوله، وبعد:

فقد اقبل علينا شهر الخيرات بما يحويه من النفحات، فرحم الله المؤمنين والمؤمنات الذين أكثروا فيه من الطاعات، واجتنبوا ما يغضب ربهم من الخطايا والزلات، وتعلموا فقه الصيام وما يبطله من المفطرات، ولنا مع هذه المفطرات العديد من الوقفات.

#### 😄 الوقفة الأولى؛ حكم لعلم بهذه المفطرات 😋

أوجب الله تعالى الصيام على المسلمين؛ فقال تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُتبَ عَلَيْكُمُ الصَيَامُ كَمَا كُتبَ عَلَيْكُمُ الصَيَامُ كَمَا كُتبَ عَلَيْ كُمُ الصَيَامُ كَمَا كُتبَ عَلَى اللَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ لَعَلَكُمْ تَتَقُونَ ﴾ [البقرة: 100]، وجعله من أركان الإسلام الخمس، فقال رسول الله ﷺ: «بني الإسلام على خمس... وصوم رمضان». [متفق عليه].

عرفه العلماء بأنه التعبد لله سبحانه وتعالى بالإمساك عن الأكل والشرب وسائر المفطرات من طلوع الفجر إلى غروب الشمس، فلا يصح الصيام إلا باجتناب المفطرات، فكان العلم بها واجبًا؛ إذ ما لا يتم الواجب إلا به فهو واجب، وهو من الواجب العيني لا الكفائي، الذي يجب على كل مسلم ومسلمة أن يتعلمه ويأثم بتركه؛ لأن العلم به يؤدي إلى صحة الصيام.

#### an الوقفة الثانية · أقسام المضطرات وأنواعها an

تنقسم المفطرات إلى قسمين: الأول: يوجب القضاء والكفارة، وهو الجماع العمد من غير

إكراه، والأكل والشرب العمد بلا عذر مبيح، وذلك عند أبى حنيفة ومالك رحمهما الله.

الثأني: يوجب القضاء فقط دون الكفارة، وهي سائر المفطرات ما عدا الجماع عند جمهور أهل العلم.

#### أما أنواع المفطرات فهي: الأول: الأكل والشرب عمدًا:

إذا أكل المسلم أو شرب وهو ذاكر للصوم عالم بتحريمه مختار؛ بطل صومه؛ لأنه فعل ما ينافي الصوم من غير عذر، ودليله قوله تعالى: ﴿ وَكُلُوا وَاشْرَبُوا حَتَّى يَتَبُينُ لَكُمُ الْخَيْطُ الْأَبْيَضُ مَنَ الْفَجْرِ ثُمَّ أَتَمُوا الصَّيَامَ إِلَى الْخَيْطُ الأَسْوةِ مِنَ الْفَجْرِ ثُمَّ أَتَمُوا الصَّيَامَ إِلَى اللّيْلِ ﴾ [البقرة: ١٨٧]، فقد أباح الله الأكل والشرب إلى طلوع الفجر إلى غروب الشمس، والشرب من طلوع الفجر إلى غروب الشمس، والأكل والشرب هو إدخال الشيء إلى المعدة عن وليق الفم أو الأنف، وسواء كان الداخل تافعًا أم طريق الفم أو الأنف، وسواء كان الداخل تافعًا أم ضاراً، فيحرم على الصائم وغيره شرب الدخان، ضاراً، فيحرم على الصائم وغيره شرب الدخان،

وتعاطي المخدرات والمسكرات بأي صورة كانت.

جاء في الموسوعة الفقهية: «تفطير الصائم بشرب الدخان: اتفق الفقهاء على أن شرب الدخان المعروف أشناء الصوم يفسد الصيام؛ لأنه من المفطرات، كذلك يفسد الصوم لو أدخل الدخان من غير شرب، بل باستنشاق متعمد، أما إذا دخل إلى حلقه بدون قصد لأن كان يخالط من يشربه، فدخل الدخان حلقه دون قصد، فلا يفسد به الصوم؛ إذ لا يمكن الاحتراز من ذلك.

وإن تعمد ذلك عند الحنفية والمالكية فعليه القضاء والكفارة، وعند الشافعة والحنابلة عليه القضاء فقط إذ الكفارة عندهم تكون بالجماع فقط في نهار رمضان، وكذلك يفطر الصائم بمضغ الدخان أو الذي يمص بالعود، وهذا ما صرح به المالكية وقواعد المذاهب الأخرى لا تأناه». اهـ.

فأنظر أخي الحبيب إلى اتفاق العلماء على حرمة التدخين وإفساده للصوم، وما خرج به علينا أحد المتجرئين على دين الله عز وجل على شاشات الفضائيات من زعمه أن شرب الدخان لا حرج فيه ولا يفسد الصوم؛ فإفك وضلال لا ينتطح فيه عنزان!

#### الثاني: ما في حكم الأكل و الشرب:

ا- تناول السعوط: والسعوط: ما يصل إلى الجوف عن طريق الأنف؛ فإنه مفطر لأن الأنف منفذ يصل إلى المعدة، دليله قوله ﷺ للقيط بن صبرة: «وبالغ في الاستنشاق إلا أن تكون صائماً». [أبو داود ١٤٢ وصححه الألباني].

قال الشيخ ابن عثيمين رحمه الله: «وهذا يدل على أن الصائم لا يبالغ في الاستنشاق، ولا نعلم لهذا علة إلا أن المبالغة تكون سببًا لدخول الماء إلى المعدة، وهذا مُخل بالصوم، وعلى هذا فنقول: كل ما وصل إلى المعدة عن طريق الأنف فإنه مفطّر».

ومن ثم فإذا استعمل الصائم قطرة الأنف فوصلت إلى حلقه وجوفه؛ فقد فسد صومه، أما قطرة العس والأذن

فلا حسرج في استعمالها، فلو قطر في إذنه وهو صائم فوجد الطعم في حلقه في حلقه في حلقه في حلقه في حلقه في حلقه في خلده لا

٢- الحقن المغذية: التي تُعطى للمريض بدلاً
 من الطعام كالمحاليل وغيرها، اختلف فيها على
 رئين:

الأول: يرى أنها تغني المريض عن الطعام والشيراب وتقوم مقام الغذاء؛ وذلك لأنها إذا وصلت إلى الأمعاء؛ فإن البدن يمتصها عن طريق الأمعاء الدقيقة، وإذا امتصها انتفع منها، فكان ما يصل إلى هذه الأمعاء الدقيقة كالذي يصل إلى المعدة من حيث التغذية، ومن ثم فإنها تفطر الصائم.

الثاني: يرى أنها لا تفطر الصائم. قال الشيخ ابن عثيمين رحمه الله في الشرح الممتع: «إن العلة في تفطير الصائم بالأكل والشرب ليست مجرد المتغذية، وإنما هي التغذية مع التلذذ بالأكل والشرب، فتكون العلة مركبة من جزأين: أحدهما الأكل والشرب، والثاني: التلذذ بالأكل والشرب؛ لأن التلذذ بالأكل والشرب والثاني: التلذذ بالأكل والشرب والثاني على أن المريض إذا غُذِّي بالإبر لمدة يومين أو ثلاثة تجده في أشد ما يكون شوقًا إلى الطعام والشراب مع أنه متغذ، وبناء على هذا وليس هذا ببعيد أن نقول: إن الحقنة لا تفطر مطلقًا، ولو كان الجسم يتغذى بها عن طريق الأمعاء الدقيقة، فيكون القول الراجح في هذه المسألة قول شيخ الإسلام ابن تيمية مطلقًا، ولا التفات إلى ما قاله بعض المعاصرين». اهـ.

الراجح: هو الرأي الأول، فالأحوط في الإبر المغدية أنها تفطر المريض الصائم فيلزمه القضاء، قال الشيخ صالح الفوزان في الملخص الفقهي: «ومن ذلك أيضًا – مما يفطر الصائم – حقن الصائم بالإبر المغذية؛ لأنها تقوم مقام الطعام وذلك يفسد الصيام». اهه.

أما الحقن التي تؤخذ في العضل أو الوريد، وكذا الأقماع (اللبوس) الشرجية أو المهبلية؛ فلا تقطر على الراجح من أقوال أهل العلم، وذلك لأنها ليست طعامًا ولا في معناه، ولا تصل إلى المعدة ويحتاج إليها المريض، وعلى هذا أجابت اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء في الفتوى رقم (٥١٧٦) بقولها: «يجوز التداوي بالحقن في العضل والوريد للصائم في نهار رمضان، ولا يجوز للصائم تعاطي حقن التغذية في نهار رمضان؛ لأنه في حكم تناول الطعام والشراب، فتعاطي تلك الحقن يعتبر حيلة على الإفطار في

رمضان، وإذا تيسر تعاطى الحقن في العضل والوريد ليلاً؛ فهو أوّلي». اهـ.

٣- نقل الدم أو تغييره: وذلك لأن الدم هو غاية الأكل والشرب فكان بمعناهما. قال الشبيخ ابن باز رحمه الله في مجموع فتاوي ومقالات متنوعة: «وذلك عند سؤاله: ما حكم تغيير الدم لمريض الكلى وهو صائم هل بلزمه القضاء أم لا؟ فأحاب: يلزمه القضاء بسبب ما يؤيد به من الدم النقى؛ فإن زيد مع ذلك بمادة أخرى فهي مفطر آخر».

حكم الحجامة للصائم:

اختلف الفقهاء في حكمها للصائم على رأيين: الأول: يرى أنها لا تجوز للصائم وتؤدي إلى فطره، وهو قول على بن أبى طالب وأبى هريرة وعائشة والحسن البصري وابن سيرين وعطاء والأوزاعي وأحمد وإسحاق وابن المنذر وابن خزيمة، ودليله: عن شداد بن أوس: أتى رسول الله ﷺ على رحل بالبقيع وهو يحتجم وهو أخذ بيدى لثمان عشرة خلت به من رمضان فقال: «أفطر الصاحم والمحجوم». [أبو داود ٢٣٦٩ وصححه الألباني].

الثاني: يرى أنها تجوز للصائم ولا تؤدي إلى فطره، وهو قول ابن مسعود وابن عمر وابن عباس وأنس بن مالك وأبى سعيد الخدري وأم سلمة وسعيد بن المسيب ومالك والثوري وأبي حنيفة.

دليله: عن ابن عباس رضى الله عنهما: أن النبي ﷺ احتجم وهو محرم واحتجم وهو صائم. [البخاري ١٩٣٨].

وعن ثابت البناني قال: سئل أنس: أكنتم تكرهون الحجامة للصائم؟ قال: لا، إلا من أجل الضعف. [البخاري ١٩٤٠].

والراجح هو القول الشاني الذي يرى أن الحجامة لا تفطر الصائم؛ وذلك لأن حديث ابن عباس ناسخ لحديث شداد، قال الشافعي في الأم: «وابن عباس إنما صحب النبي ﷺ محرمًا في حجة الوداع سنة عشرة من الهجرة، ولم يصحبه محرمًا قبل ذلك، وكان الفتح سنة ثمان بلا شك، فحديث ابن عباس بعد حديث شداد بسنتين وزيادة، فحديث ابن عباس ناسخ». اه.

ومما يلحق بالحجامة ولا يؤدي إلى إفطار الصائم خروج الدم من الصائم كدم الرعاف والاستحاضة، وسحب الدم بغرض التحليل أو التبرع بالدم، والأحوط ترك ذلك بالنهار.

#### 👊 حكم الاكتحال ووضع الطيب أو شمه 👊

يجوز الاكتحال للصائم حتى ولو شعر بطعم الكحل في حلقه؛ وذلك لأن العين ليست منفذًا كما أن الكحل ليس في معنى الشراب والطعام، أما وضع الطيب أو شمه، فإن كان غير البخور فلا بأس به، أما البخور فإن شيمه من غير قصد فلا يقطر، وإن كان قاصدًا استنشاقه فقد ذهب بعض أهل العلم (الحنفية والمالكية) إلى أنه يفطر الصائم إن استنشقه عمدًا؛ لأنه يذهب إلى المخ والدماغ، وله سريان قوى.

قال العلامة ابن باز رحمه الله ردًا على سؤال: هل يجوز استعمال الطيب كدهن العود والكولونيا والبخور في رمضان؟ نعم يجوز استعماله بشرط ألا يستنشق البخور. اهـ.

#### 👊 حكم استعمال البخاخة والأقراص التي توضع تحت اللسان 👊

يجوز استعمال بخاخة القلب والربو؛ وذلك لأن الغاز الموجود بها والذي يساعد على فتح الشعب الهوائية ليقدر المريض على التنفس لا بنعقد حرَّمًا داخل الجوف، فلا يفسد الصوم، أما الأقراص التي توضع تحت اللسان فإن كانت تذوب في اللعاب وتنزل إلى المعدة فهي مفطرة، وإن كانت تذوب في الغشياء المخاطى المبطن للفم وتصل إلى الدم عن طريق الأوعية الدموية فلا تفطر الصائم.

#### 👊 حكم بلع الريق والنخامة 👊

بلع الريق لا يفطر، وذلك لمشقة الاحتراز منه، والراجح في بلع النخامة أنها لا تفطر، سواء كان مخاطًا نازلاً من الرأس أو بلغمًا صاعدًا من الباطن بالسعال أو التنخم؛ وذلك لمشقته ولعموم البلع به مع عدم وجود نص مع التفطير به.

#### الثالث: الإستقاءة المتعمدة:

عن أبي هريرة رضى الله عنه أن النبي على قال: «من ذرعه قيء وهو صائم فليس عليه قضاء وإن استقاء فليقض». [أبو داود ٢٣٨٢ وصححه الألباني].

وعن معدان بن طلحة أن أبا الدرداء حدثه أن رسول الله ﷺ قاء فأفطر، فلقيت ثويان مولى رسول الله ﷺ في مسجد دمشق، فقلت: إن أبا

الدرداء حدثني أن رسول الله ﷺ قاء فأفطر، قال: صدق، وأنا صببت له وضوءه السو

داود ٢٣٨٣ وصححه الألباني]. ومن ثَم فمن تعمد القيء وهو صائم أفطر، أما إن غلبته نفسه فخرج منه القيء قصد فلا شنيع عليه

دون قصد فلا شيء عليه. الرابع: خروج دم الحيض أو النفاس:

يفطر بإجماع أهل العلم، ولو نزل دم الحيض أو النفاس قبل غروب الشمس بلحظات لحديث أبي سعيد الخدري رضي الله عنه أن رسول الله قال: «أليس إذا حاضت لم تصل ولم تصم». [متفق عليه].

الخامس: الجماع وإنزال المنى في اليقظة عمدًا:

أما الحماع فلقوله عز وحل: ﴿ أَحِلُّ لَكُمْ لَعُلَّهُ الصَّيَام الرِّفَثُ إِلَى نسنائكُمْ هُنَّ لبَاسٌ لَكُمْ وَأَنْتُمْ لَّنَاسُ لَهُنَّ عَلَمَ الْلَّهُ أَنَّكُمْ كُنْتُمْ تَخْتَانُونَ أَنْفُسِكُمُّ فَتَابَ عَلَيْكُمْ وَعَفَا عَنْكُمْ فَالآنَ بَاشْرُوهُنَّ وَابْتَغُوا مَا كَتَبُ اللَّهُ لَكُمْ وَكُلُوا وَاشْرَبُوا حَتَّى يَتَبِيِّنَ لَكُمُ الْخَيْطُ الْأَبْيَضُ مِنَ الْخَيْطِ الأَسْوَدِ مِنَ الْفَجْرِ ثُمَّ أَتَمُّوا الصِّيَامَ إِلَى اللَّيْلِ ﴾ [البقرة: ١٨٧]، وعن أبي هريرة رضى الله عنه قال: بينما نحن جلوس عند النبي ﷺ، إذ جاءه رجل فقال: يا رسول الله، هلكت. قال: ما لك؟ قال: وقعت على امرأتي وأنا صائم. فقال رسول الله ﷺ: «هل تحد رقية تعتقها؟» قال: لا. قال: «فهل تستطيع أن تصوم شبهرين متتابعين؟». قال: لا. فقال: فهل تحد إطعام ستىن مسكدنًا؟ قال: لا. قال: فمكث النبي 👺، فبينما نحن على ذلك أتى النبي ﷺ بعرق فيها تمر، والعرق: المكتل، قال: أين السائل؟ فقال: أنا. قال: خذها فتصدق بها. فقال الرجل: أعلى أفقر منى يا رسول الله؟ فوالله ما بين لابتيها - بريد الحرتين - أهل بيت أفقر من أهل بيتى! فضحك النبي ﷺ حتى بدت أنبابه، ثم قال: «أطعمه أهلك». [متفق عليه]. ما أنا المطلع ال

فالجماع المتعمد يؤدي إلى فساد الصوم، ويوجب الكفارة على الترتيب الوارد بالحديث

السابق، وتجوز القُبلة والمباشرة للصائم، سواء كان شيخًا أو شابًا، بسسرط أن يمسلك يفسلك نفسه، فلا

شيء، ولا يقع في الجماع؛ لما في الصحيحين عن عائشة رضي الله عنها قالت: كان النبي على يقبل ويباشر وهو صائم وكان أملككم لإربه. وإربه: أي حاحته.

وأما إنزال المني فقد يكون بالاستمناء وهو محرم؛ لقوله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ هُمُ لِفُرُوجِهِمْ حَافِظُونَ (٥) إِلاَّ عَلَى أَزْوَاجِهِمْ أَوْ مَا مَلَكَتُ أَيْمَانُهُمْ فَيْرُ مَلُومِينَ (٦) فَمَنِ ابْتَغَى ورَاءَ ذَلِكَ فَأُولئك فَأُولئك هُمُ الْعَادُونَ ﴾ [المعارج: ٢٩ - ٣١]، ويوودي إلى فساد الصوم، وقد يكون بمس المراة بشهوة أو إدامة النظر إلى المراة فيؤدي إلى فساد صومه، أما الاحتلام فلا يفطر بالإجماع؛ لأنه مغلوب عليه، وكذا ضروح المني دون قصد لا يؤدي إلى فساد الصوم.

### وه الوقفة الثالثة: حكم من تلبّس بشيء من المُصْرات، وهو ناس أو مخطئ أو مكره وه

من تلبس بشيء من المفطرات؛ فإما أن يكون قد تلبس به ناسيًا أو مخطئًا أو مكرهًا، فإن كان ناسيًا فقد رفع الله عنه النسيان بقوله تعالى: ﴿رَبَّنَا لاَ تُؤَاخِذْنَا إِنْ نَسِينَا أَوْ أَخْطَأْنَا ﴾، وبقوله

إن الله تجاوز عن أمتي الخطأ والنسيان، وما استكرهوا عليه». [ابن ماجه ٢٠٤٥ وصححه الألباني]، ولقوله أيضًا: «من نسي وهو صائم فأكل أو شرب؛ فليتم صومه فإنما أطعمه الله وسقاه». [متفق عليه].

وإن كان جاهلاً بتحريم هذه المفطرات فيفرق بين حالتين: إن كان قريب عهد بإسلام أو نشا ببادية معينة بحيث يخفى عليه كون هذا مفطراً! لم يفطر، قياساً على الناسي يجامع رفع الإثم، وإن كان مخالطاً للمسلمين بحيث لا يخفي عليه تحريمه أفطر لأنه مقصر، وإن كان مكرها على الإتيان بهذه المفطرات أو بواحدة فلا فطر عليه؛ وذلك لقوله ﷺ: «من ذرعه القيء فلا يس عليه قضاء» [صحيح سبق تخريجه].

فدل على أن كل ما حصل بغير اختيار المرء لم يجب به القضاء، ولو أكل ظائًا غروب الشمس فبات طالعة أو ظائًا أن الفجر لم يطلع فبان طالعًا، فعليه القضاء إن لم يتحر لتقصيره، وإن تحرى وسال فلا شيء عليه؛ لأنه لم يقصر. والله الموفق.



#### و كيف ينوي السلم الصوم وو

#### كيف ينوي الإنسان صبيام زمضان؟ ومتى تجب النيَّة في الصبيام؟

الحمد لله، تكون النية بالعزم على الصيام. ولا بد من تبييت نية صيام رمضان ليلاً كل ليلة [فتاوى اللجنة الدائمة ج/ ١٠ ص/ ٢٤٦]. وذهب بعض أهل العلم: إلى أن ما يُشترط فيه التتابع تكفي النية في أوله ما لم يقطعه لعذر فيستأنف النية، وعلى هذا فإذا نوى الإنسان أول يوم من رمضان أنه صائم هذا الشهر كله فإنه يجزئه عن الشهر كلّه ما لم يحصل عذر ينقطع به التتابع، كما لو سافر في أثناء رمضان، فإنه إذا عاد يجب عليه أن يجدد النية للصوم.

وهذا هو الأصح، لأن المسلمين جميعاً لو سئاتهم لقال كل واحد منهم أنا نويت الصوم أول الشهر إلى أخره، فإذا لم تتحقق النيّة حقيقة فهي محقّقة حكماً، لأن الأصل عدم القطع، ولهذا قلنا إذا انقطع التتابع لسبب يبيحه، ثم عاد إلى الصوم فلا بد من تجديد النيّة، وهذا القول هو الذي تطمئن إليه النفس. [الشرح المنع لابن عثيمين 1 / ٣٦٩ -٣٧٠].

#### و الفطربالجماع تعريفه وكفارته و

#### الحماع، هو أعظم المفطرات وأكبرها إثمًا.

فمن جامع في نهار رمضان عامدا مختارا بان يلتقي الختانان، وتغيب الحشفة في أحد السبيلين، فقد أفسد صومه، أنزل أو لم يُنزل، وعليه التوبة، وإتمام ذلك اليوم، والقضاء والكفارة المغلظة، ودليل ذلك حديث أبي هُريُّرُة رضي الله عنه قال: جاء رجُلُ إلى النبي على فقال: هَلكُت يَا رَسُولَ الله. قال: وَمَا أَهْلَكَكَ وَقَالَ: هَلَكْت يَا رَسُولَ الله. قال: قَالَ: وَمَا أَهْلَكَكَ وَقَالَ: هَقَالَ: هَلَكْت يَا رَسُولَ الله. قالَ: قَالَ: قَالَ مَلْ تَسْتَطيع هَلْ تَصدُدُ مَا تُعْتق رقبة وقالَ: لا. قالَ: فَهلْ تَسْتَطيع أَنْ تَصُومَ شَهْرِيْن مُتَتَابِعيْن ؟ قالَ: لا. قالَ: فَهلْ تَسْتَطيع مَا تُطعمُ ستَينَ مسْكينًا ؟ قال: لا. الحديث رواه ما تشعاري (١٩٣١). ولا تجب الكفارة البخاري (١٩٣٦) ومسلم (١١١١). ولا تجب الكفارة بشيء من المفطرات إلا الجماء.

#### 👊 حكم الاستمناء في نهار رمضان 👊

من المفطرات: الاستمناء، وهو إنزال المني باليد أو نحوها.

والدليل على أن الاستمناء من المفطرات: قول الله تعالى في الحديث القدسي عن الصائم: (يَتْرُكُ طَعَامَهُ وَشَرَابَهُ وَشَبَهُوتَهُ مِنْ أَجْلِي) رواه البخاري طَعَامَهُ وَشَرابَهُ وَشَبَهُوتَهُ مِنْ أَجْلِي) رواه البخاري (١٨٩٤) ومسلم (١٨٩١). وإنزال المني من الشهوة التي يتركها الصائم. فمن استمنى في نهار رمضان وجب عليه أن يتوب إلى الله، وأن يُمسك بقية يومه، وأن يقضيه بعد ذلك. وإن شرع في الاستمناء ثم كف ولم يُنزل فعليه التوبة، وصيامه صحيح، وليس عليه قضاء لعدم الإنزال، وينبغي أن يبتعد الصائم عن كلّ ما هو مثير للشهوة وأن يطرد عن نفسه الخواطر الرديئة.

وأما خروج المذي فالراجح أنه لا يُفطّر.

تفطرون، والأضحى بوم تضحون).

#### و الصوم يوم تصومون، والفطريوم تفطرون و

#### هل يصوم مع بلده أو مع أي بلد رأى الهلال؟

الواجب على المسلمين أن يصوموا جميعاً إذا رأوا البهلال، ويفطروا برؤيته، لعموم قوله عليه الصلاة والسلام: (إذا رأيتم البهلال فصوموا، وإذا رأيتم البهلال فأفطروا، فإن غم عليكم فأكملوا العدة

ثلاثين)، فإذا اطمأن الجميع إلى صحة الرؤية وأنها حقيقية ثابتة فالواجب الصوم بها والإفطار بها. لكن إذا اختلف الناس في الواقع ولم يثق بعضهم

بيعض، فإن عليك أن

وثبت عن ابن عباس رضي الله عنهما أن كريباً لم أخبره أن أهل الشام قد صاموا يوم الجمعة قال ابن عباس: نحن رأيناه يوم السبت، فلا نزال نصوم حتى نرى الهلال، أو نكمل ثلاثين، ولم يعمل برؤية أهل الشام لبعد الشام عن المدينة، واختلاف المطالع بينهما، ورأى رضي الله عنهما أن هذا محل اجتهاد، فلك أسوة بابن عباس ومن قال بقوله من العلماء في الصوم مع أهل بلدك والفطر معهم، والله ولي التوفيق. انتهى.

تصوم مع المسلمين في بلدك، وعليك أن تفطر معهم،

عملاً بقوله ﷺ: (الصوم يوم تصومون، والفطر يوم

فضيلة الشيخ عبد العزيز بن باز رحمه الله. [مجموع فتاوى ومقالات متنوعة (١٥/ ١٠٠-١٠٢]).

الذوحيد العدد ٤٦٥ السنة التاسعة والثلاثون

#### 🚌 حكم الحقن في نهار رمضان 🚌

سئل الشبيخ ابن باز (١٥ / ٢٥٧) عن حكم من حقن حقنة في الوربيد والعضل اثناء النهار بشبهر رمضان وهو صائم واكمل صومه، هل فسد صومه ووجب قضاؤه أم لا ؟

فأجاب: صومه صحيح؛ لأن الحقنة في الوريد ليست من جنس الأكل والشرب، وهكذا الحقنة في العضل من باب أولى، لكن لو قضى من باب الاحتياط كان أحسن. وتأخيرها إلى الليل إذا دعت الحاجة إليها يكون أولى وأحوط؛ خروحا من الخلاف في ذلك. اهـ.

وسئل الشبيخ ابن عثيمين في فتاوي الصبيام (ص٢٢٠) عن حكم حقن الابر في العضل أو الوريد أو الورك؟ فأجاب: حقن الابر في الوريد والعضل والورك ليس به بأس، ولا يقطر به الصائم، لأن هذا ليس من المقطرات، وليس بمعنى المفطرات، فهو ليس باكل ولا شرب، ولا بمعنى الأكل والشرب، وقد سبق لنا بيان أن ذلك لا يؤثر، وإنما المؤثر حقن المريض بما يغني عن الأكل والشرب اهـ.

وسئلت اللجنة الدائمة (١٠ / ٢٥٢) عن حكم التداوي بالحقن في نهار رمضان سواء كانت للتغذية أم التداوي؟ فأجابت: يجوز التداوي بالحقن في العضل والوريد للصائم في نهار رمضان، ولا يجور للصائم تعاطى حقن التغذية في نهار رمضان، لأنه في حكم تناول الطعام والشراب فتعاطى تلك الحقن يعتبر حيلة على الإفطار في رمضان، وإن تيسر تعاطى الحقن في العضل والوريد ليلا فهو أولى اهـ.

#### 📖 حكم الحقية الشرجية 📺

#### س/ ما حكم الحقنة الشرجنية التي يحقن بها المريض وهو صائم؟

الحمد لله، الحقنة الشيرجية التي يحتقن به المرضى ضد الإمساك اختلف فيها أهل العلم، فذهب بعضهم إلى أنها مفطرة بناء على كل ما يصل إلى الحوف فهو مُقطِّر، وقال بعضهم: إنها ليست مفطرة، وممن قبال بذلك شييخ الإسلام ابن تيمية. يقول: إن هذا ليس أكلاً ولا شرباً ولا يمعني الأكل

والذي أرى: أن يُنظر إلى رأى الأطباء في ذلك، فإذا قالوا إن هذه كالآكل والشرب وجب إلحاقه به وصار مُفطراً، وإذا قالوا إنه لا يُعطى الحسم ما يعطى الأكل والشرب فإنه لا يكون مفطراً. [فتاوي الشيخ محمد بن صالح العثيمين ١ / ١٦٥].

#### 🐽 حكم التقيؤ عمدا في نهار رمضان 🚉

التقيؤ عمداً من المفطرات؛ لقول النبي على: (مَنْ ذَرَعَهُ الْقَيْءُ فَلَيْسَ عَلَيْه قَضَاءٌ، وَمَنْ اسْتَقَاءَ عَمْدًا فَلْنَقْض). رواه الترمذي (٧٢٠) صححه الألعاني في صحيح الترمذي (٥٧٧). ومعنى ذرعه أي غلبه.

وقَالَ ابْنُ الْمُنْذرِ: أَجْمَعَ أَهْلُ الْعَلْمِ عَلَى إِبْطَال صَوْم مَنْ اسْتَقَاءَ عَامدًا اهد المغنى (٤ / ٣٦٨).

فمن تقياً عمدا بوضع أصبعه في فمه، أو عصر بطنه، أو تعمد شمّ رائحة كربهة، أو داوم النظر إلى ما يتقيأ منه، فعليه القضاء. وإذا راجت معدته لم يلزمه منع القيء لأن ذلك يضره. [مجالس شهر رمضان، لابن عثيمين ص٧١].

#### وو سحب الدم من الجسم هل هو مقطر؟ وو

#### هل يعتبر سحب الدم من جسم الإنسان عن طريق الحقنة مفطرا أم لا ؟

الحمد لله «إذا كان الدم الذي أُخذ منه يسير أ عرفاً فلا يجب عليه قضاء ذلك اليوم، وإن كان كثيراً عرفاً فإنه يقضى ذلك البيوم خروجاً من الخلاف، وأخذاً بالاحتباط براءة للذمة». [فتاوى اللجنة الدائمة ١٠ / ٢٦٣].

وقد سئل الشيخ عبد العزيز بن باز رحمه الله عن سحب الدم في رمضان بغرض التحليل. فأجاب: مثل هذا التحليل لا تُفسد الصوم بل تُعفى عنه لأنه مما تدعو الحاجة إليه وليس من جنس المفطرات المعلومة من الشيرع المطهر. [فتاوى إسلامية ٢ / ١٣٣].

الكثير فإنه يبطل صومه قياساً على الحجامة وذلك أن سحتذب منه دم من العروق لإنقاذ مريض أو للاحتىفاظ بالدم للطوارئ، فأما إن كان قلىلاً فلا يفطر كالذي يــؤخــذ في الإبــر للتحليل والإختيار». [فتاوى إسلامية ٢ / ١٣٣].

وقال الشبيخ ابن جبرين: «إذا تبرع بالدم فأخذ منه

الفوحيد رمنضان ١٤٣١ هـ

#### و مشقة العمل هل تجيز الفطر؟ وو

سُئِلت اللَّجِنَة العلمية للإقتاء: عن رجل بعمل في مخبرَ ويواجه عطشاً شديداً وإرهاقاً في العمل هل يجوز له القطر ؟

فَأَجِأْبُوا: «لا يَجُورُ لذلك الرجل أن يَفْطَر، بل الواجب عليه الصيام، وكونه يخبرُ في نهار رمضانُ ليس عذراً للفطر، وعليه أن يعمل حسب استطاعته». انتهى. «فتاوى اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء» (١٠/ / ٢٣٨).

وسئل الشيخ ابن باز رحمه الله: أنا من عائلة متوسطة الدخل، وأشتغل في العطلة بعمل شاق جداً لاساعد عائلتي في مصاريفها، ويوافق عملي هذا صيام رمضان، ولا أستطيع التوفيق بين عملي والصيام. فهل يجوز لى أن أصوم في غير رمضان لاستمر في عملي؟ أفيدونا أفادكم الله.

الجواب: الحمد لله، «الواجب على المؤمن إذا جاء رمضان أن يصوم رمضان، وإذا كان في أعمال شاقة فلي خفف منها لأجل الصوم، وذلك بأن يعمل في الوقت الذي يناسبه في أول النهار، ثم يمسك عن العمل الذي يشق عليه حتى يكمل صيامه، فالله سبحانه وتعالى جعل ذلك الصيام فرضاً وركناً من أركان الإسلام الخمس.

قَالَ النبي ﷺ: (بُنيَ الإسْلاَمُ عَلَى خَمْسِ: شَهَادَةِ أَنْ لاَ إِلَهَ إِلاَّ اللَّهُ، وَأَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللَّه، وَإِقَامِ الصَّلاَة، وَإِيتَاء الزُّكَاة، وَصَوْمُ رَمُضَانَ، وَحَجُّ الْبَيْتِ مَنْ اسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلاً).

فَالُولَجُبُ عَلَى كُلُ مُسلِمٌ وُعلَى كُلُ مُسلِّمةٌ صُوم هذا الشَّهْرِ، وَيجُبُ الحذر مِن كُلُ مَا يعوق مِن ذلك، والأعمال لا تنتهي ولها أوقات كثيرة، فبإمكان المؤمن أن يجعل عمله بالليل أو أول النهار حتى لا يشق عليه العمل في وسط النهار.

والمقصود: أنه عليك أن تعمل الأسباب التي تعينك على الجمع بين الأمرين؛ بين الصيام والعمل على وجه لا يضرك، هذا هو الواجب عليك، أما الإفطار فلا يجوز لك». انتهى.

سماحة الشيخ عبد العزيز بن باز رحمه الله [،فتاوى نور على الدرب، (٣ / ١٢٣٣]).

#### وو الضابط في المفطرات التي تفطر الصائم وو

#### س/ من يطحن الحبوب إذا تطاير إلى حلقه شبيء من جرّاء ذلك وهو صائم هل يغطر؟

الحمد لله، إنه لا يجرح صومهم، وصومهم صحيح، لأن تطاير هذه الأشياء بغير اختيارهم، وليس لهم قصد في وصولها أجوافهم، وأحب بهذه المناسبة أن أبين أن المفطرات التي تُفطر الصائم من الجماع والأكل والشرب وغيرها لا يفطر بها الصائم إلا بثلاثة شروط

أولاً: أن يكون عالماً فإن لم يكن عالماً لم يُفطر.

لقول الله تعالى: (وليس عليكم جناح فيما أخطأتم به ولكن ما تعمدت قلوبكم) [الأحرزاب / ٥]، ولقوله: (ربنا لا تؤاخذنا إن نسينا أو تطأنا) [البقرة / ٢٨٦]

فقال الله: (قد فعلت). ولقول النبي ﷺ: (رفع عن أمتي الخطأ والنسيان وما استكرهوا عليه)، [ابن ماجه، وصححه الألباني].

والجاهل مخطئ، ولو كان عالماً ما فعل.

فإذا فعل شيئاً من المفطرات جاهلاً فلا شيء عليه وصومه تام وصحيح سواء كان جهله في الحكم أم بالوقت. مثال جهله بالحكم: أن يتناول شيئاً من المفطرات يظن أنه لا يفطر، كما لو احتجم يظن أن الحجامة لا تُفطر فنقول صومك صحيح ولا شيء عليك. إلى غير ذلك من الأمور التي تقع للمرء بغير اختياره، فإنه لا حرج عليه ولا يُفطر بذلك لما ذكرنا.

والخلاصة أن جميع المفطرات لا يفطر بها الانسان إلا بشروط ثلاثة:

أولاً: أن يكون عالماً.

ثانياً: أن يكون ذاكراً.

ثالثًا: أن يكون مختاراً. والله أعلم. [فتاوى الشيخ ابن عثيمين ١ / ٥٠٨].

الفوحيد العدد 70\$ السنة التاسعة والثلاثون

#### و الحيض والنفاس في نهار رمضان وه 👊 وحكم أخذ أدوية لتأخير الحيض 👊

حْروج دم الحيض والنَّفاس مبطل للصوم ومن المفطرات لقول النَّبِي ﷺ: (أَلَيْسَ إِذَا حَاضَتُ لَمْ تُصَلُّ وَلَمْ تَصِمُّ). رواه البخاري (٣٠٤).

فمتى رأت المرأة دم الحيض أو النفاس فسد صومها ولو كان قبل غروب الشمس بلحظة.

وإذا أحست المرأة بانتقال دم الحيض ولكنه لم يخرج إلا بعد غروب الشمس صح صومها، وأجزأها

والحائض أو النفساء إذا انقطع دمها ليلا فَنُوَت الصيام ثم طلع الفجر قبل اغتسالها فمذهب العلماء كافة صحة صومها. [الفتح ٤ / ١٤٨].

والأفضل للحائض أن تبقى على طبيعتها، وترضى بما كتب الله عليها، ولا تتعاطى ما تمنع به الدم، وتقبل ما قُبل الله منها من الفطر في الحيض والقضاء بعد ذلك، وهكذا كانت أمهات المؤمنين، ونساء السلف. [فتاوى اللجنة الدائمة ١٠ / ١٥١].

بالإضافة إلى أنه قد ثبت بالطبِّ ضرر كثير من هذه الموانع وابتليت كثير من النساء باضطراب الدورة بسبب ذلك، فإن فعلت المراة وتعاطت ما تقطع به الدم فارتفع وصارت نظيفة وصامت أجزاها ذلك.

#### و استعمال اللبوس لا يفسد الصيام و

. س القياليا أشعر بتعب وصداع في نهار رمضان فنصحني البعض باخذ اقماع (لبوس) وذلك للتخفيف من حدة الصداع، فهل هذا العلاج مفطر أم لا أفيدوني افادكم الله ؟.

الحمد لله، استعمال اللبوس في نهار رمضان لا يفطر، وكذلك لو احتاج الصائم إلى الحقنة الشرجية، فإنها لا تفطر؛ لأنه لا دليل على كون ذلك من المفطرات، ولأن ذلك ليس أكلاً ولا شرباً ولا هو بمعنى الأكل والشرب. قال شيخ الإسلام ابن تيمية في «الاختيارات» ص ١٩٣: ولا يفطر بالاكتحال والحقنة (يعنى: الحقنة الشرجية)... وهو قول بعض أهل العلم اهـ. وقال الشيخ ابن عثيمين في «الشيرح المصتع» (٦/ ٣٨١): والراجح في هذه المسالة قول شيخ الإسلام ابن تيمية اهـ يعنى: أن الحقية الشرجية لا تفطر، والله أعلم،

#### و حكم الحجامة في نهار رمضان وحكم التبرع بالدم والاصابة بالحروح الختلفة

تعمد إخراج الدم بالحجامة من المفطرات لقول النبي ﷺ: (أَفْطَرَ الْحَاجِمُ وَالْمَحْجُومُ) رواه أبو داود (٢٣٦٧) وصححه الألباني في صحيح أبي

وفي معنى إخراج الدم بالحجامة التبرع بالدم لأنه يؤثر على البدن كتأثير الحجامة.

وعلى هذا لا يجوز للصائم أن يتبرع بالدم إلا أن يوجد مضطر فيجوز التبرع له، ويفطر المتبرع، ويقضي ذلك اليوم. [ابن عثيمين «مجالس شهر رمضان» ص ۷۱ .

ومن اصابه نزيف فصيامه صحيح، لأنه يغير

وأما خروج الدم بقلع السن أو شق الجرح أو تحليل الدم ونحو ذلك فلا يفطر لأنه ليس بحجامة ولا بمعناها إذ لا يؤثر في البدن تأثير الحجامة. [فتاوى اللحنة الدائمة (١٠ / ٢٦٤]).

#### وه الأكل والشرب في نهار رمضان وه

الأكل أو الشرب من المفطرات، وهو أيصال الطعام أو الشراب إلى المعدة عن طريق الغم.

وكذلك لو أدخل إلى معدته شيئاً عن طريق الأنف فهو كالإكل والشرب.

ولهذا قال النبي ﷺ: (وَبَالغُ فِي الاسْتنْشَاقِ إِلا أَنْ تَكُونَ صَائمًا) رواه الترمذي (٧٨٨). وصححه الألباني في صحيح الترمذي (٦٣١).

فلولا أن دخول المَّاء إلى المعدة عن طريق الأنف يؤثِّر في الصوم لم يَنْهَ النبيُّ الصائم عن المبالغة في الاستنشاق.

#### وه من فتاوي الأزهر الشريف وه

#### واضع الكفارات وو

في سؤال موجه إلى لجنة الفتوى بالأزهر:

فى بعض الكتب نقراً عبارة: «من فعل كذا وجبت عليه كفارة» فما المواضع التي تكون فيها الكفارة؟

الجواب: أولاً الكفارة مأخوذة من الكفر وهو الستر، لأنها تستر الذنب، وهى نوعان مغلظة ومخففة، والمخففة تسمى فدي الذنب أي محوه من صحف الملائكة بناء على أن الكفارات جوابر للخلل الواقع كسجود السهو الجابر لخلل الصلاة، تفتقر إلى نية.

وقيل المراد بستر الذنب تخفيفه الإثم ومواراته عن الملائكة مع بقائه في صحفهم بناء على أن الكفارات زواجر عن العود لمثل الذنب كالحدود والتعازير، والذي انتهى إليه كلامهم أنها جوابر في حق المسلم زواجر في حق الكافر.

والكفّارات أربعة: كفارة الظهار وكفارة القتل وكفارة الجماع في نهار رمضان، الإفطار المتعمد في رمضان فيه هذه الكفارة المغلّطة حتى لو كان بغير الجماع عند الأحناف. والخصال في الثلاثة الأولى مرتبة، والرابعة مرتبة مخيرة، وذلك على النحو التالي:

الواجب في الكفارات الثلاثة (الظهار والقتل والجماع في نهار رمضان) إعتاق رقبة مؤمنة، قال تعالى في الطهار: ﴿ وَالَّذِينَ يُظَاهِرُ وَنَ مِنْ نِسَائِهِمْ ثُمَّ يَعُودُونَ لِمَا قَالُوا فَتَحْرِيرُ رَقَبَة مِنْ قَبْلِ أَنْ يَتَمَاسًا ذَلِكُمْ تُوعَظُونَ بِهِ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ (٣) فَمَنْ لَمْ يَجِدْ فَصِيامُ شَهْرَيْنِ مُتَتَابِعَيْنَ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَتَمَاسًا فَمَنْ لَمْ يَجِدْ فَصِيامُ شَهْرِينِ مَتَتَابِعَيْنَ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَتَمَاسًا فَمَنْ لَمْ يَعِدْ فَصِيامُ شَهْرِينِ مَتَتَابِعَيْنَ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَتَمَاسًا فَمَنْ لَمْ يَعِدْ فَوَال عَنْ فَي كفارة الجماع لرجل وقع منه ذلك: «هل تجد رقبة تُعتقها؛» قال: لا، قال: «فهل تستطيع أن تصوم شهرين متتابعين؟» قال: لا، فقال: «فهل تجد إطعام ستين مسكينًا؟» قال: لا، قال: فمكث النبي عَنْ، فبينا نحن على ذلك أتي النبي عَنْ بعرق فيها تمر والعَرقُ: المُكتلُ – قال: «أين السائل؛» فقال: أنا، قال: «خذ هذا فتصدق به». فقال الرجل: على أفقر مني يا رسول الله؛ فوالله ما بين لابتيها – يريد الحرّاني: " - أهل بيت أفقرُ من أهل بيتي، فضحك النبي عَنْ حتى رسول الله؛ فوالله ما بين لابتيها – يريد الحرّاني: المخارى: ٩٣٠١، ومسلم: ١١١١١.

فإن عجز عن إعتاق الرقبة وجب صيام شهرين متتابعين، بدليل الآيتين السابقتين، وينقطع النتابع بالإفطار ولو بعذر، كسفر ومرض فيجب الاستئناف ولو كان الإفطار في اليوم الأخير بحيض أو نفاس، وذلك في كفارة المرأة عن القتل لأنه هو الذي يتصور منها، بخلاف الظهار والجماع فلا كفارة فيهما عليها، فإن عجز عن صوم الشهرين وجب إطعام ستين مسكينا لكل مسكين مد، بدليل الآية والحديث السابقين ولا محوز ذلك في كفارة القتل، اقتصارا على الوارد فيه وهو العتق ثم الصوم.

والواجبُ في كفارة اليمين إطعام عشرة مساكين من غالب قوت البلد لكل منهم مدُّ، أو كسوتهم مما يعتاد لبسه، ومنه القميص والإزار والطرحة والفوطة التي يجفف بها، أو تحرير رقبة مؤمنة، فإن عجز عن نلك وجب صيام ثلاثة أيام ولو متفرقة. ولو عجز عن خصال الكفارة استقرت في ذمته.

#### 🙃 أشياء عامة لا تفطر الصائم 🐽

سُئُل الشيخ عطية صقر – رحمه الله –: انا مريض بمرض البواسير المزمن، ويستدعي ذلك وضع بعض أنواع الكريمات على هذا المكان.

فهل هذا يبطل الصوم؟ وسُـئل: مـرضت مرضًا استدعى عمل اشعة، ولزم لهذا عمل حقنة شرجية. فهل اخذ الحقنة الشرجية

يبطل الصوم؟ وسُئل ســؤالاً ثــالــثــا:

أتعاطى بعض الأدوية منها اللبوس الشرجي، ويستدعي ذلك أخذه مرتين في اليوم فهل أخذه في رمضان نفسد الصوم ؟

فاجاب الشيخ رحمة الله: معلوم أن الدبر منفذ مفتوح لو دخله شيء من دواء، أو غيره؛ بطل الصوم، والشحم كالحقنة الشرجية تماما وهي تبطل الصيام عند الجمهور.

ومالك لا يقول بالبطلان؛ إلا إذا وصل ذلك إلى المعدة، والشحم لا يصل، فلا بطلان على رأيه.

ولا مانع من الأخذ برأي مالك إن اضطر إلى وضعه نهارا، وكذلك اللبوس الشرجي له هذا الحكم تماما: يبطل الصوم عند الجمهور ولا يبطله عند مالك. والله أعلم.

الله جيد العدد 30 السنة التاسعة والثلاثون

#### وه صيام مريض القلب وه

#### السؤال: سُئل الشيخ جاد الحق على جاد الحق:

هل يصوم مريض القلب؟

الجواب: صوم شهر رمضان من أركان الإسلام.

ومع أوامر الله تعالى ونواهبه جاءت رحمته بعباده إذا طرأ على المسلم ما يعوقه عن تنفيذ عبادة من العبادات أو اضطر لمقارفة محرم من المحرمات فأباح ما حرم عند الضرورة قال تعالى: ﴿ فَمَنِ اضْطُرُ غَيْرٌ بَاغٍ وَلاَ عَادٍ فَلاَ إِنَّمَ عَلَيْهِ ﴾ [البقرة ١٧٣]، وفي عبادة صوم رمضان بعد أن أمر بصومه بقوله تعالى ﴿ فَمَنْ شَهِدَ مِنْكُمُ الشَّهْرُ فَلْيَصَمُّهُ ﴾ [البقرة ١٨٥]، أتبع هذا بالترخيص بالفطر الأصحاب الأعذار.

فقال جل شانه: ﴿ وَمَنْ كَانَ مَرِيضًا أَوْ عَلَى سَفَرٍ فَعِدُةُ مِنْ أَيَّامٍ أَخَرَ يُرِيدُ اللّهُ بِكُمُ الْيُسْرَ وَلاَ يُرِيدُ بِكُمُ الْعُسْرَ ﴾ [البقرة ١٨٥]، كما رخص للمتضرر من استعمال الماء فى الطهارة للصلاة بالتيمم بالتراب وللمريض فى صوم شهر رمضان حالتان - الأولى أنه يحرم عليه الصوم ويجب عليه الفطر إذا كان لا يطيق الصوم بحال أو غلب على ظنه الهلاك أو الضرر الشديد بسبب الصوم.

والحالة الأخرى أنه يستطيع الصوم لكن بضرر ومشقة شديدة، فإنه يجوز للمريض في هذه الحالة الفطر وهو مخير في هذا وفقا لأقوال فقهاء الحنفية والشافعية والمالكية.

وفي فقه أحمد بن حنبل أنه يسن له الفطر ويكره له الصوم.

وقال فقهاء الحنابلة إنه يسن له الفطر كالمريض فعلا ويكره له الصيام وقال فقهاء الحنفية إذا غلب على المسلم أن الصوم يمرضه يباح له الفطر.

أما فقهاء الشافعية فقد قالوا إذا كان الإنسان طبيعيا صحيح الجسم وظن بالصوم حصول المرض فلا يجوز له الفطر ما لم يشرع في الصوم فعلا ويتيقن من وقوع الضرر منه.

من هذا يتضح أن المريض مرخص له في الإفطار في رمضان بالمعاسير السابق سانها.

#### 👊 حكم الدين فيمن صام رمضان ولكنه لا يصلي 👊

سُئل الشبيخ عطية صقر رئيس لجنة الغتوى بالإزهر الشريف سابقًا:

ما حكم الدين فيمن صام رمضان ولكنه لا يصلى، فهل ذلك يفسد صيامه ولا ينال عليه أجرا ؟

الجواب: هناك فرق بين بطلان العبادة وعدم قبولها، فقد تكون صحيحة لا تجب إعادتها لأنها مستوفية الأركان والشروط ومع ذلك تكون غير مقبولة عند الله، كمن يصلًى رياء أو في ثياب مسروقة، والذي يصوم إن كان ممسكا عن المفطرات وهي الطعام والشراب والشهوة فصومه صحيح غير باطل حتى لو ارتكب بعض المعاصى كالكذب وكترك الصلاة، لكن مع صحة الصوم هل يكون مقبولا يؤجر عليه من الله ؟ إن الأحاديث صحت في حرمان هذا الصائم من قبول صومه مثل حديث «من لم يدع قول الزور والعمل به فليس لله حاجة في أن يدع طعامه الزور والعمل به فليس لله حاجة في أن يدع طعامه

وشرابه» رواه الحماعة إلا مسلما.

وبالمثل من يصوم ولا يصلي، صومه صحيح لا تجب إعادته لتركه الصلاة، أما قبوله فالحديث يدل على عدمه، وعلى فرض قبوله وأخذ ثواب عليه فإن عقاب تدرك الصلاة عقاب شديد، ويظهر ذلك في الميزان يوم القيامة إذا لم يكن عفو من الله تعالى. فلنضع أمام أعيننا وفي قلوبنا قول الله سبحانه فمن يعمل مثقال دُرُة خَيْراً

يَرَهُ (٧) وَمَنْ يَعْمَلْ مَثْقَالَ ذَرَةِ شَـــرُا يَــرَهُ ﴾ الزلزلة: ٧، ٨، وقوله: ﴿ مَنْ عَمِلَ صَالِحًا فَلَنَفْسِهِ وَمَنْ أَسَاءَ فَعَلَيْهَا وَمَا رَبُّكَ بِظَلاَمُ لِلْعَبِيدِ ﴾ [فصلت: ٤٦].



النوحيد رمضان ١٤٣١ هـ



# أخطاء يقع

# فيقا الطائوي

الحمد لله رب العالمنين، والصلاة والسلام

على أشرف الأنبياء والمرسلين، نبينا محمد وآلهِ وصحبه أجمعين.. وبعدُ:

فقد هَلُ علينا شهر كريم فيه من المنح والعطايا ما لا يعد ولا يحصى، وينبغي للمسلم أن يكون حريصًا على اغتنام هذا الشهر الكريم، فلا نضيعه باخطاء سانحة، فقد كان سلف الأمة. حريصين على معرفة الشرختى لا يقعوا فيه، فعن حديفة بن اليمان رضي الله عنه قال: «كان الناس يسألون رسول الله عنه عن الخير، وكنت أساله عن الشر؛ مخافة أن أقع فنه». [متفق عليه].

وكذلك بوب الإمام البخاري رحمه الله في صحيحه باب العلم قبل القول والعمل، ولذلك رأيت أن أذكر نفسي وإخواني ببعض الأخطاء الشائعة التي يقع فيها بعض الصائمين؛ حتى نكون على حذر منها، فيسلم لنا هذا الشهر الكريم بما فيه من خير وبركة، وقد ركزت على الأخطاء المتعلقة بأحكام الصيام، فبدأت أولاً بالأخطاء التي تقع قبل الصوم، ثم بعد ذلك الأخطاء التي تقع قبل الصوم ثم بالأخطاء التي تقع بعد الصوم ثم بالأخطاء التي تقع بعد الصوم.

و أولا الأخطاء الني تقع قبل الصوم ٥٥

١- عدم تبييت النية من الليل:

فالصحيح من أقوال أهل العلم أنه يجب تبييت نية الصوم في صيام الفريضة في كل ليلة، ولا يكفى نية واحدة لشهر رمضان؛ لما روت

#### اعداد: د جمدي طنه

حفصة رضي الله عنها أن النبي ﷺ قال: «من لم يُجمع الصيام قبل الفجر فلا صيام له». [رواه ابو داود والترمذي والنسائي وصححه الالباني].

ومعنى «من لم يجمع» أي: من لم يعزم أو لم ينو. وتصح النية في أي جزء من الليل؛ لقوله على: «قبل الفجر»، ومن دلائل النية قيام الإنسان للسحور وتهيؤه له، فمن أكل أو شرب بنية الصوم فقد أتى بالنية. [احاديث الصيام، احكام وأداب، عبد الله بن صالح الفوزان ص١٦].

# ٢- ترك صلاة التراويح في أول ليلة من رمضان:

وهُذا خطأ يقع فيه الكثير، فحين يعلن عن رؤية هلال رمضان يسرع كثير من الناس إلى قضاء حوائجهم من الأكل والشرب، ويتركون صلاة التراويح في تلك الليلة؛ ظنًا منهم أنها لا تبدأ إلا بعد أول يوم من رمضان، فيحرمون أنفسهم من ثواب تلك السنّة.

#### ٣- الجهل بمفسدات الصوم:

ومن الأخطاء جهل بعض الناس بمفطرات ومفسدات الصوم مما يقع فيه البعض، خاصة مع بداية رمضان، وهذا خطأ عظيم، فمن الواجب على المسلم أن يعرف قبيل رمضان مبطلات الصيام، حتى يتحرز من الوقوع فيها. [نقلاً عن أخطاء يقع فيها بعض الصائمين والصائمات].

#### ٤- تعجيل السحور:

وهذا من الأخطاء الشائعة التي يقع فيها الكثير من الناس؛ إما لعدم علمهم بالسنة في ذلك الأمر، وإما لعدم الاستيقاظ قبل الفجر،



الصيام لأنها مكلفة، فيمنعها أهله فيمنعها أهله أهله أهله أهله أن والدواجب على هؤلاء أن يكزموا بناتهم بالصوم؛ لأنها إذا بلغت المحيض أصبحت مكلفة حتى وإن كانت دون العاشرة.

### ٩- تناول بعض النساء أدوية تمنع الحيض:

فقد تتناول بعض النساء هذه الأدوية بنية إكمال الصوم والصلاة مع المسلمين، وقد أجاز العلماء هذا الأمر إذا لم يكن فيه ضرر بصحة المرأة، ولكن هذا الأمر خلاف الأولى، فإنها إن تركت نفسها لفطرتها كان أفضل وأولى.

ثانيا، الأخطاء التي تقع أثناء الصوم على المسافرين من المرضى و المسافرين من الإفطار:

والإصرار على الصيام خاصة مع وجود المشقة، وهذا خطأ؛ لأن الله عز وجل قد رخص للمرضى في الفطر في رمضان، ثم القضاء عند الشفاء، ومن القواعد المقررة شرعًا رفع الحرج ودفع المشقة، قال الله تعالى: ﴿ فَمَنْ شَهَدَ مَنْكُمُ الشَّهُرُ فَلْيَصُمُّهُ وَمَنْ كَانَ مَريضًا أَوْ عَلَى سَفَر فَعدَّةُ مَنْ أَيَّام أَخَرَ يُريدُ اللَّهُ بِكُمُ النَّيسُرَ ﴾ [البقرة: ١٨٥]، وإن الله عز وجل يحب أن تؤتى رُخصه كما يحب أن تؤتى عزائمه؛ لما صح عن ابن عُمر رضى الله عنهما، أنَّ النَّبِيُّ هَالَ: قال: «إنَّ اللهِ يُحبُ أَنْ تَوْتَى عَزائمهُ، كَما يُحبُ أَنْ تَوْتَى عَزَائمهُ، وإبن حبان ١٥٥ وصححه الإلبانيَ.

#### إلا أن المسافر بجب أن ينتبه إلى أمرين:

الأول: أنه لا يحق له الفطر بمجرد أن ينوي السفر، وإنما الصواب أن الصائم لا يجوز له أن يفطر إلا إذا سافر فعلاً؛ لقوله تعالى: ﴿ أَوْ عَلَى سنفر ﴾ أي: متمكن من السفر واقع فيه، أما مجرد النية فإنها لا تبيح للإنسان أن يترخص برخص السفر.

الثاني: أن المسافر ينبغي ألا يظهر فطره أمام من لا يعلم بحاله حتى لا يظن به سوءًا، فيحرمون أنفسهم من ثواب تلك السنّة، والثابت من سنة النبي: وسنة أصحابه أنهم كانوا يؤخرون السحور إلى قبيل الفجر، ولما روى أنس رضي الله عنه قال: قال رسول الله ديكروا بالإفطار وأخروا السحور». [الطبراني في الكبير وصححه الالباني في السلسلة الصحيحة ٤/ ٣٧٥].

و عدم إمساك من لم يعلم بدخول رمضان:
فقد يحدث في بعض الأحيان ألا يعلم
الإنسان بدخول شهر رمضان إلا في الصباح
لنومه قبل العلم برؤية الهلال، فيظن أنه يجب
عليه الإفطار، ولا يعلم أن الواجب عليه في تلك
الحالة أن يمسك عن الطعام والشراب ويتم
الصوم؛ وهذه حالة خاصة لم يشترط فيها
العلماء تبييت النية، فقد ثبت عَنْ سَلَمَةَ بْن
الأكْوَع رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ أَنَّ النَّبِيُّ عَنْ بَعْثَ رَجُلاً
يُنَادي في النَّاس يَوْمَ عَاشُوراء: «إِنَّ مَنْ أَكَلَ
فَلْيُتَمَّ أَوْ فَلْيَصَمُمْ، وَمَنْ لَمْ يَأْكُلْ فَلا يَاكُلْ».
[البخاري 197٤].

٦- امتناع بعض النساء عن الصيام إذا طهرت قبل.
 الفجر:

ولم تتمكن من الغسل لضيق الوقت، فإنها تمتنع عن الصيام بحجة أن الصبح أدركها وهي لم تغتسل من عادتها، والذي عليه أهل العلم أن المرأة إذا انقطع عنها الدم وقت طلوع الفجر أو قبله بقليل صح صومها وأجزأ عنها، ولو لم تغتسل إلا بعد أن أصبح الصبح.

٧- تحريج البعض من الصيام إذا أصبح
 عنبًا:

وذلك لظنه أنه يجب عليه أن يكون طاهراً قبل الفجر، فيظن أن صومه باطل وعليه القضاء، وهذا خطأ، والصحيح أن الرجل إذا أصبح جنبًا سواء كان من جماع أو احتلام؛ فلا حرج عليه في ذلك ويكفيه الاغتسال ويتم صومه؛ لقوله تعالى: ﴿ فَالأَن بَاشْرُوهُنُ وَابْتَغُوا مَا كَتَبَ اللّه لَكُمْ ﴾ [البقرة: ١٨٧] الآية، ولما روت عائشة رضي الله عنها أن النبي على كان يُصْبِحُ جُنبًا مَنْ غَيْر حلُم ثُمَّ يَصُومُ. [مسلم ١٠٠٩].

٨- إنكار البنعض عبلي بضائهم إذا اردن الصيام بحجة أنهن صغيرات:

وقد تكون الفتاة ممن بلغت المحيض؛ فتريد



وكذلك ينبغي لمن يسعسلم أن هسذا الشخص مسافر ورآه يأكل أو يشرب ألا ينكر عليه لك.

 ٢- بعض الناس إذا أكل أو شرب ناسيًا ظن أنه قد فسد صومه وعليه القضاء:

وهـذا خـطـأ، فـإن الأكل والـشـرب ناسيًا لا يفسد الصوم على الصحيح من أقـوال أهل الـعـلم؛ لـقـوله ﷺ: «إذا نـسي أحـدكم فـأكل وشـرب فـلـيـتم صـومه فـإنما أطعمه الله وسقاه». [متفق عليه].

٣- تحرِّج البعض من بلع الريق اثناء
 الصوم ظنًا منه أن هذا يفسد صومه:

وهذا خطأ، والصحيح أنه لا بأس ببلع الريق، ولو كثر ذلك لمشقة وتعذر الاحتراز منه، أما النخامة والبلغم فيجب لفظهما إذا وصلا إلى الفم؛ لإمكان التحرز منهما.

#### ٤- التحرج من استعمال السواك:

قد يتحرج البعض من استعمال السواك أثناء الصوم، خاصة وأن بعض أهل العلم كالإمام االشافعي قد كره استعماله بعد الزوال في رمضان، والصحيح أنه لا حرج في استعمال السواك طوال مدة الصيام؛ لقوله في: «لولا أن أشق على أمتي لأمرتهم بالسواك عند كل صلاة». [متفق عليه]. قال الإمام البخاري: ولم يخص النبي في الصائم من غيره.

وكذلك لا بأس باستعمال معجون الأسنان بشرط ألاً ينزل منه شيء إلى الحلق، ولا بأس بما تبقى من أشره في الفم؛ لأنه في معنى السواك.

#### ٥- المبالغة في الاستنشاق:

وهي وإن كانت سنة في الوضوء إلا أنه لا يستحب المبالغة فيها؛ لأنهما قد تؤدى إلى وصول الماء إلى الحلق؛ لقوله ﷺ: «وبالغ في الاستنشاق إلا أن تكون صائمًا». [أبو داود ١٤٢ وصححه الالباني].

 ٦- تحرُّج بعض النساء من تذوق الطعام أثناء الصوم:

فقد تمتنع بعض النساء عن تذوق الطعام

أثناء طهيه مخافة أن يفسد عليها صومها، وهذا خطأ، يقول الشيخ ابن جبرين رحمه الله: «لا بأس بتذوق الطعام للحاجة بأن تجعله على طرف اللسان ليعرف حلاوته وملوحته وضدها، ولكن لا تبتلع منه شيئًا، بل تمجه أو تخرجه من فمها ولا يفسد بذلك صومها». [فتاوى الصيام].

#### ٧- التحرج من وضع القطرة في العين أو قطرة الأذن أو الكحل أو غيرها:

والصحيح من أقوال أهل العلم أن هذه الأشياء لا تفطر؛ لأن العين والأذن ليستا منفذًا للمعدة، ولكن استعمال هذه الأشياء في الليل أفضل خروجًا من الخلاف.

#### ٨- سرعة الغضب والصخب والرفث أثناء الصوم:

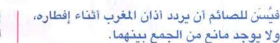
وهذه الأمور قد نهى عنها رسول الله بقوله: «الصوم جنة، فإذا كان يوم صوم أحدكم فلا يرفث ولا يصخب؛ فإن سابه أحد أو شاتمه فليقل: إني صائم». [متفق عليه]. فيجب على الصائم أن يمسك لسانه وجوارحه عن المعاصي كما يمسك نفسه عن الطعام والشهوة؛ لأن هذا مما يضيع عليه أجر صومه.

#### ٩- إهدار الأوقات في اللهو أثناء الصوم:

وهذا من أكثر الأخطاء شيوعًا بين الصائمين، فتجد الكثير يقضي أوقات صيامه أمام التلفاز في متابعة المسابقات والمسلسلات والأفلام، إلى غير ذلك، والبعض يقضي هذه الأوقات على المقاهي في اللعب واللهو، قال الله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ لاَ يَشْهَدُونَ الرَّورَ وَإِذَا مَرُوا لاَ عَلَى المُقاهِ وَالغناء». [تفسير ابن كثير ١٠ الحنفية: «الزور اللهو والغناء». [تفسير ابن كثير ١٠ المَنْ لَمْ يَدَعْ قُولُ الرَّورِ وَالْعَمَلُ به؛ فَلَيْسَ للله مَنْ لَمْ يَدَعْ قُولُ الرَّورِ وَالْعَمَلُ به؛ فَلَيْسَ للله حَاجَةٌ في أَنْ يَدَعَ طَعَامَةً وَشَرَابَهُ». [البخاري ١٩٠٣].

#### ١- الانشىغال بالإفطار عن ترديد الأذان:

وهذا خطا شائع؛ حيث ينشغل بعض الصائمين بالإفطار عن ترديد أذان المغرب، مع أن النبي الله قال: «إذا سمعتم النداء فقولوا مثل ما يقول المؤذن» [متفق عليه]، فأمرنا النبي الله بترديد الاذان دون تفرقة بين صائم وغيره، وعلى ذلك



#### ٧- الغفلة عن الدعاء عند الإفطار:

ولا يوجد مانع من الجمع بينهما.

فترى كثيراً من الصائمين يترك الدعاء عند فطره جهلاً أو نسيانًا، مع أن الدعاء عند الإفطار مستجاب، فعن أنس بن مالك رضى الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «ثلاث دعوات لا تُرد: دعوة الوالد، ودعوة الصائم، ودعوة المسافر». [أحمد والبيهقي ٦٦١٩ وصححه الإلباني].

وقد وردت بعض الأدعية الصحيحة في السنة التي يقولها الصائم عند فطره منها: حديث: «ذهب الظمأ، وابتلت العروق، وثبت الأجر إن شياء الله». [أبو داود ٢٣٩٥ وحسنه الالباني].

### ٣- غفلة بعض الصائمين عن الدعاء لمن قام

فقد بغفل بعض الصائمين عن الدعاء لمن قام بدعوته على الإفطار جهلاً منه بتلك السنة، وهذا خطأ، فمما ينبغي أن يحرص عليه الصائم أن يقوم بالدعاء لمن فطَّره أو دعاه للإفطار عنده؛ لما ثبت في السنة من دعائه 👑 حين يفطر عند قوم: «أَفْظُرُ عَنْدَكُمُ الصَّائِمُونَ، وَأَكَلَ طَعَامَكُمُ الأَنْرَارُ، وَصِلْتُ عَلَيْكُمُ الْمُلاَئِكَةُ» [أبو داود ٢٨٥٦ وصححه الألباني].

#### ٤- تاخير الإفطار:

فقد يؤخر يعض الصائمين إفطارهم، وهذا خطأ؛ لأن السنة تعجيل الإفطار؛ لما ثبت من حديث سهل بن سعد الساعدي رضي الله عنه أن رسول الله من قال: «لا يزال الناس بخير ما عجلوا الفطر». [متفق عليه]، فبين ﷺ أن تعجيل الفطر علامة على الخيرية، فيجب على الصائم أن يحرص على ذلك.

#### ٥- تطيب النساء عند الخروج لصلاة التراويح

وهذا خطأ، فإن كانت صلاة التراويح من السن المؤكدة في شهر رمضان، إلا أن على المرأة أن تحرص عند الخروج إلى المسجد على الالتزام بما أمرها الله تعالى به من الحجاب وعدم التطيب، فقد كانت نساء الصحابة يخرجن إلى الصلاة متلفعات بمروطهن لا يعرفن من الغلس. ولحديث خالد بن زيد الجهني رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «لا تمنعوا

إماء الله المساحد، ولىخرجن تفلات». [أحمد ٢١٦٧٤]، وقد قال أهل العلم عن قوله 🛎: «وليخرجن تفلات» أي: غير متطبيات. ولحديث زينب امرأة عبد الله بن مسعود أن النبي 👛 قال: «إذا شبهدت إحداكن المسجد فلا تمس طييا» [مسلم ٤٤٣]. قال المباركفوري: ويلحق بالطيب ما في معناه؛ لأن سبب المنع منه ما فيه من تحريك داعية الشبهوة كالملبس والحلى الذي يظهر والزينة، وكذا الاختلاط بالرجال. [تحفة الأحوذي بشرح الترمذي ٦ / ١٧٣].

## ٦- الإنشيفال في العشير الأواخر عن قيام

قد يشغل البعض نفسه وخاصة النساء في العشير الأواخر من رمضان بشيراء الملابس، وإعداد الكعك وغير ذلك، غافلين عما في هذه العشر من الفضل، وقد أخبر النبي ﷺ بتحري ليلة القدر في هذه العشر، فقال ﷺ: «التمسوها في العشير الأواخر من رمضان» [متفق عليه]. وقد كان 🐉 يجتهد في هذه العشر ما لا يجتهد في غيرها، فكان يقوم الليل كله، وكان يوقظ أهله للصلاة معه، وكان لا يقرب النساء، كما روت أم المؤمنين عائشة رضى الله عنها قالت: كَانَ رَسُولُ اللَّه ﷺ إِذَا دَخَلَ الْعَشْرُ أَحْيَا اللَّيْلَ وَأَيْقَظَ أَهْلَهُ وَجِدُ وَشَدُّ الْمَثْرَرَ». [مسلم ١١٧٤].

وقد سن لنا رسول الله 🛎 في هذه الأيام سنة الاعتكاف في المساجد، وقد داوم عليها 🐸 حتى موته، فعن عائشة رضى الله عنها أن النبي 🛎 كان يعتكف العشير الأواخر من رمضان حتى توفاه الله، ثم اعتكف أزواجه معده. [متفق عليه].

وبعد: فهذه أهم الأخطاء التي أردت أن أذكر بها نفسى وإخواني، وقد تركت بعض الأخطاء خشية الإطالة، وأسال الله أن يكون فيما ذكرت كفاية، وأن يتقبل منا ومنكم صيام رمضان وقيامه، فهو نعم المولى ونعم النصير، وأخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

# عَمَاكُل المشر الأواخر

بسم الله والحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله محمد بن عبد الله وعلى آله وصحبه ومن والاه، وبعدُ:

فيا أيها القارئ الكريم ها هو شبهر رمضان قد اصغرت شمسه، وأذنت بالغروب فلم يبق إلا ثلثه الأخير، فماذا

قدمت فيما مضي منه، وهل أحسنت فيه أو أسات، فيا أيها المحسن المجاهد فيه هل تحس الآن بتعب ما بناته من

الطاعة. ويا أيها المفرّط الكسول المنغمس في الشهوات هل تجد راحة الكسل والإضاعة، وهل بقي لك طعم الشهوة إلى

#### هذه الساعة ا

فلنستدرك ما مضى بما بقي، وما تبقى من ليال أقضل مما مضى، ولهذا كأن النبي في: «إِذَا نَخُلَ الْعَشْرُ شَدً عَلْدِهَ، وَأَحْيَا لَيْلَهُ، وَأَيْقَظَ أَهْلَهُ» [متفق عليه]. وفي رواية: «يَجْتَهدُ في عُيْرِه» [مسلم الأواخر ما لا يَجْتَهدُ في عُيْرِه» [مسلم الأواخر ما لا يَجْتَهدُ في عَيْرِه» [مسلم هذه العشر؛ لأنَّ النبيَ في كان يجتهدُ فيها أكثر مما يجتهدُ في غيرها، وهذا شياملُ للاجتهاد في جميع أنواع العبادة من صلاةً وقرآن ونكر وصدقة وغيرها.

وعليه فاغتنموا بقية شهركم فيما يقرّبكم إلى ربكم، وبالتزوّد لآخرتكم من خلال قيامكم بهذه الطاعات:

 الحرص على إدياء هذه الليالي القاضلة:

بالصلاة والذكر والقراءة وسائر القربات والطاعات؛ لأنَّ النبيُّ ﷺ كان يُحْيي ليلَه بالقيام والقراءة والذكر بقلبه ولسانه وجوارحه؛ لشَرَف هذه الليالي، وطلبًا لليلة الْقَدْر التي مَنْ قامها إيماناً واحتساباً عَفَرَ اللهُ له ما تقدم من ذنبه.

وظاهرُ الحديث: ﴿إِذَا نَخَلُ الْعُشْرُهُ شَدُّ مِنْزَرَهُ، وَأَحْيَى لَيْلَةً، وَأَيْقَظَ أَهْلَهُ»، أنَّه ﷺ يُحْيِي الليلَ كلَّه في عبادة ربه من الذكر والقراءة والصلاة والسحور وغيرها، وبهذا يحصلُ الجمع بَيْنَهَ وبينَ مَا ثبت عن عائشة - رضي الله عنها - قَالَتْ: «مَا رَأَنْتُ رَسُولَ اللَّه ﷺ

قَامَ لَيْلَةً حَتَّى الصَّبَاحِ» [مسلم ٧٤٦]؛ لأنَّ إحياءَ الليل التَّابِتَ في العشر يكونُ بالقيام وغيره منْ أنْواع العبادة، والَّذي نَقَتْه إحياءُ الليلِ بالقيامِ فَقَطْ والله أعلم.

(٢) إيـقُـاظ الأهل لـلـعـبـادة وشهود الخبر:

ومماً يدل على فضيلة العشر من هذه الأحاديث أنَّ النبي المسلاة كان يُوقظُ أهله فيها للصلاة والذكر؛ حَرْصاً على اغتنام هذه الليالي المباركة بما هي جديرة به من العبادة، فإنها فرصة العمر وغنيمة لمن وقته الله عزَّ وجلَّ، فلا ينبغي للمؤمن العاقل أنْ يُقوت ينبغي للمؤمن العاقل أنْ يُقوت وأهله فما هي إلاَّ ليال معدودة ربما يدركُ الإنسانُ فيها نفحة من وشمات المؤلى فتكونُ سعادة له في الدنيا والآخرة.



لأن النبي وقظ أهله الصلاة في ليالي العشر دون غيره من الليالي، قال الإمام سفيان الثوري رحمه السله -: «أحب إلي إذا دخل العشر الأواخر أن يتهجد بالليل، وينهض أهله وولده إلى الصلاة إن أطاقوا ذلك».

### (٣) الاجتهاد في تحري ليلة القدر في هذه العشر:

فقد قال الله تعالى: ﴿لَيْلَةُ الْقَدْرِ خَيْرٌ مِنْ أَلْفِ شَهْرٍ ﴾ [القدر:٣]. قال النخعي - رحمه الله -: العمل فيها خير من العمل في آلف شهر. [لطائف المعارف (٢ / ٨]).

وقال ﷺ: «مَنْ قَامَ لَيْلَةَ الْقَدْرِ إِيمَانًا وَاحْتَسَابًا عُفَرَ لَهُ مَا تَقَدُّمَ مِنْ ذَنْبِهِ» [متفق عليه]. فقوله: «إيمانًا واحتسابًا»



#### الماد/ أيمن دياب

يعني إيمانًا بالله وبما أعدُ اللهُ من الثواب للقائمينَ فيها، واحتسابًا للأجر وطلب الثواب، وهذه الليلة في العشر الأواخر كما قال ﴿ «تَحَرُوْا لَيْلَةَ الْقَدْرِ في الْعَشْرِ الأواخرِ مِنْ رَمُضَانَ» [متفق عليه]. وهي في الأوْتار أقْرب من الأشفاع؛ لقول النبي ﴿ تَحَرُوْا لَيْلَةَ الْقَدْرِ في الْوِتْرِ مِنَ الْعَشْرِ الأوَاخرِ مِنْ رَمَضَانَ» [البخاري لقوله ﴿ « الله المسبع الأواخر أقرب؛ للوَّاخر - يَعْني لَيْلَةَ الْقَدْر - فَالْ الأوَاخر - يَعْني لَيْلَةَ الْقَدْر - فَالْ فَعَفُ أَحَدُكُمْ أَوْ عَجَزَ فَلاَ يُعْلَبُنُ عَلَى السَّبْع النَوَاقي» [مسلم ١٦٥].

وُلاً تَخْتَصُّ لَيلةُ القدر بليلة معينة في جميع الأعوام، بل تُنتَقَلُ فتكُونُ في عام عام ليلة سبع وعشرينَ مثلاً، وفي عام آخرُ ليلة خمس وعشرينَ تبعًا لمشيئة الله وحكمته.

قال الصافظ ابن حجر- رحمه الله - عقب حكايته الأقوال في ليلة القدر: "وَأَرْجَحَهَا كُلّهَا أَنَّهَا فِي وِتُرْمِنْ الْعَشْرُ الأَخْبِرِ وَأَنَّهَا تَنْتَقل».

قَّالَ الْغُلُّمَّاء: الْحكْمَّة في إِخْفَاء لَيْلَة الْقَدْر ليَحْصُلُ الاجْتَهَاد في النَّيْلَة الْقَدْر ليَحْصُلُ الاجْتَهَاد في النَّمَاسَهَا، بِخَارَف مَا لَوْ عُيُنَتْ لَهَا لَيْلَة لَالْقَتْصِرَ عَلَيْهَا "[الفتح (٦ / ٣٠٦]). وعليه فاجتهد في قيام هذه العشر وعليه أو أكْثرْ من الأعمال الصالحة فيها وستظفر بها يقينًا بإذن الله عز وحل.

والأجر المرتب على قيامها حاصلٌ لمنْ علمْ بها ومنْ لم يعلَمْ؛ لأنْ النبي ﷺ لَمْ يَشْترط العلمَ بها في حصول هذا الأجر]. [مجالس شهر رمضان، ص ٢٢].

#### (٤) الاجتهاد في الدعاء:

عَنْ عَائَشُهُ -رضِّي الله عنها -قَالَتْ: قُلْتُ بِا رَسُولَ اللَّه أَرَأَيْتَ إِنْ عَلَمْتُ أَيُّ لَيُلَةً لَيْلَةً الْقَدْرِ مَا أَقُولُ فِيهَا \*

قَالَ: «قُولِي اللَّهُمُّ إِنَّكَ عَفُوٌ كَرِيمٌ تُحبُّ الْعَقَّوَ فَاعْفُ عَنِّي» [صحيح ابنَ ماجه ح(٣٨٥٠]).

وإنما أمر بسوال العفو في ليلة القدر بعد الاجتهاد في الأعمال فيها وفي ليالي العشر؛ لأن العارفين يجتهدون في الأعمال ثم لا يرون لأنفسهم عملاً صالحًا ولا حالاً ولا مقالاً، فيرجعون إلى سؤال العفو كحال المذنب المقصر.

والعَفُو من أسماء الله تعالى، وهو يتجاوز عن سيئات عباده، ويمحو آثارها عنهم، وهو يحب العفو فيحب أن يعفو عن عباده، عن بعض، فإذا عفا بعضهم عن بعض عاملهم بعفوه، وعفوه أحب إليه من عقوبته. [لطائف المعارف (٢ / ٢١)].

### (٥) الحرص على الاعتكاف في هذه العشر:

والاعتكاف: لزوم المسجد للتفرغ لطاعة الله تعالى. وهو من الأمور المشروعة. وقد فعله النبي فعن عدم، فعن عائشة - رضى الله عنها - زُوْج النبي النبي في الله عنها - رُوْج النبي في الله عنها من الله عنها الله

رَمَضَانَ حَتَّى تَوَفَّاهُ اللَّهُ، ثُمَّ اعْتُكُفَّ أَزْوَاحِهُ مِنْ بَعْدِهِ، [متفق عليه]. قال الإمامُ أحمدُ - رَحمه الله -: «لا أعْلَمُ عن أحد من العلماء خلافًا أنَّ الإعتكافَ مَسْنونُ». [الَفتح (٦/

و الأفضل اعتكاف العشر جميعًا كما كان النبي ﷺ يفعل، لكن لو اعتكف بومًا أو أقل أو أكثر حاز.

قال في الإنصاف: «أقَلُهُ إِذَا كَانَ تَطَوُعًا، أَوْ نَذُرًا مُطْلَقًا مَا يُسَمَّى بِهِ مُعْتَكِفًا لَائِثًا»

وقال العلامة ابن باز – رحمه الله -: «وليس لوقته حد محدود في اصح اقدوال أهل العلم». [انظر تحفة الإخوان].

وينبغي للمعتكف أن يشتغل بالذكر والاستغفار والقراءة والصلاة والعبادة، وأن يحاسب نفسه، وينظر فيما قدم لآخرته، وأن يجتنب ما لا يعنيه من حديث الدنيا، ويقلل من الخلطة بالخلق.

قال الحافظ ابن رجب - رحمه الله -: «ذهب الإمام أحمد إلى أن المعتكف لا يستحب له مخالطة الناس، حتى لتعلم علم، وإقراء قرآن، بل الأفضل له الإنفراد بنفسه، والتخلي بمناجاة ربه وذكره ودعائه، وهذا الاعتكاف هو الخلوة الشرعية. [لطائف المعارف (٢ / ٧)، بواسطة (وظائف المعشر) د / عبد الله بن

أخواني: اللَّيَالِي الْعَشْرِ يُقْتِح قَيها الْبَابِ، ويقرَّبُ قَيها الْاحْبَابُ، ويُسْمَع الْجَطابُ، ويَسْمَع الخطابُ، ويكْتَبُ للعاملينَ قيها عظيمُ الأجر والثواب، قيها ليلةُ القدر خيرُ من الف شهر، فاجتهدُوا رحمكم الله في طلبها، فهذا أوانُ الطلب، واحذروا الغفلة فَفي الغفلة العَطَب.

والله من وراء القصد وهو يهدي لسييل.

الحمد لله الذي ليس كمثله شيء وهو السميع البصير، والصلاة والسلام على النبي الأمي الصادق الأمين، وعلى إخوانه من الأنساء والمرسلين، أما بعد:

فما يزال الحديث متصالاً عن بطائن عقيدة الصلب، فنكمل – وبالله تعالى التوفيق – بالسؤال التالي: هل في التوراة والإناجيل ما يدل على بطلان الصلب ونجاة السبح S(B) S S (B) S S (B) S

C.(A)(C)

أقول: نعم. هذاك الكثير من نبوءات التوراة تبطل عقيدة الصلب، وتتنبأ بنجاة السيح عليه السلام، وأنا فقط سائكر هنا ارقام المزامير وعناوينها حتى لا بطول المقال، ومن أراد الإطادع عليها فليراجعها.

١- المزمور الثاني (نبوءة عن المؤامرة الفاشلة لصلب المسيح).

٢- المزمور السابع: (نبوءة عن عودة المؤامرة على

٣- المزمور العشرون: (نبوءة باستجابة الله، وتخليصه للمسيح وسقوط أعدائه)

٤. – المزمور الحادي والعشيرون: (نبوءة الفشل والمؤامرة وإجابة طلب المسيح).

٥- المزمور الثاني والعشرون: (نبوءة بصلب دودة العار، لا المسيح العظيم).

والمقصود بدودة العار هو يهوذا الاسخربوطي

وأكتفى بذكر هذا العدد من المزامير؛ لأن العدد يصل إلى ثلاثة عشر مزمورًا، كلها تنبئ بنجاة المسيح من

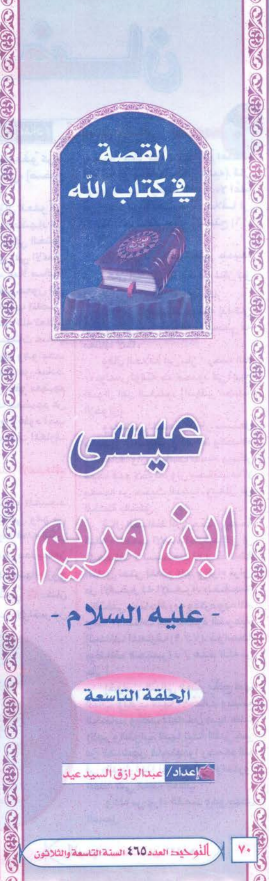
#### 🙃 تنبؤات الأناجيل بنجاة المسيح نختار منها ما يلي 😋

١- قال يسبوع لتلاميذه: «يا أولادي أنا معكم زمانًا قليلاً بعد، سيطلبونني وكما قلت لليهود: حيث أذهب أنا، لا تقدرون أن تأتوا أقول لكم أنتم الأن...» [يوحنا ١٣ / ٣٢\_

وفي لوقا (٢٢ / ٦٩): «من الأن يكون ابن الإنسان جالسًا عن يمين قوة الله».

وعند يوحنا أيضًا (٨ / ٩): «والذي أرسلني هو معي، ولم يستبركسني الأب وحسدي؛ لأني في كل حسن أفعل ما يرضيه». وهذا قليل من كثير في أناجيل يعترف بها النصاري ولست أدرى كيف غفلوا عنها؟

هذا وهناك مصادر أخرى لم يعترف بها النصاري ومنها إنجيل برنابا، وهو أحد حواري المسيح الاثنى عشر ومن تلاميذه المقربين، وقد جاء في الفصل الثاني عشير بعد المائة منه الفقرات من ١٣ / ١٩ ما نصه: «فاعلم يا برنابا أنه لأجل هذا يجب على التحفظ وسيبيعني أحد تلاميذي بثلاثين قطعة من نقود، وعليه فإنى على يقين من أنّ من يبيعني يقتل باسمى؛ لأنّ الله سيصعدني من الأرض، وسيغير منظر الخائن حتى يظنه كل أحد إياي، ومع ذلك فإنه لما يموت شرّ ميتة أمكث في ذلك العار زمنًا طويلاً في العالم، ولكن متى جاء محمد رسول الله المقدس تزال عنى هذه الوصمة، وسيفعل الله هذا لأني اعترفت بحقيقة مسيا الذي سيعطيني هذا الجزاء، أي أعرف أني



حى ويرىء من وصمة تلك الميتة».

هذا حوار صريح بين عيسي عليه السلام وتلميذه برنايا، وكانا جالسين وحدهما أسر المسمح بهذا القول لبرنابا، والذي يعترف في بدايته بعبوديته لله، وأنه ليس إلهًا كما يدعى الخراصون، ثم يصرِّح له ياسم النبى محمد ﷺ الذي سياتي بالحق ويكشف حقيقة الصلب الذي ادعاه اليهود، ووافق عليه النصاري، وسيظل هذا الأمر وصمة عار في حقه حتى يأتي هذا النبي الخاتم، ويعلن من خلال ما أوحى الله إليه أن عيسى لم يمت، وأن الله رفعه إليه، وأن المصلوب هو ذاك الخائن وليس عيسي، وقد بشير عيسي بهذا النبيِّ محمد والذي أيضًا اسمه (المسيا) أي النبي المقدس أو

ومن أجل هذا التصريح الذي لا يحتمل التأويل لم يعترف المجتمعون في مجمع ٣٢٥م بإنجيل برنابا ولا بسبعين إنجيلاً أخرى، وكان نصيبها الحرق؛ لأن هذا المجمع كان هدفه تقرير نصرانية جديدة قائمة على تحريفات بولس، ويحماية الحاكم الروماني قسطنطين؛ نصرانية تقوم على التثليث بدلاً من التوحيد، وعلى عقيدة الصلب والفداء وتوارث الخطيئة، وقد استشرى هذا الباطل وسخِّر الشبيطان من بدافع عنه من شباطين الإنس إلى أن يقضى الله أمرًا كان مفعو لأ.

ثالثًا: إذا كان القرآن يقرر في وضوح، وكذلك التوراة والإنجيل، نجاة عيسى من الصلب، فهل هذا بدرئ ساحة النهود من دمه؟

والإجابة لا. وألف لا، ويكفى اعترافهم وتبجحهم أنهم قتلوه وصلبوه، واعترافهم هذا جريمة في حد ذاته، وإن كان بخالف الحقيقة والواقع؛ لأن الله هو الذي حمى عبده ورسوله، والقي شبهه على غيره، وهم قتلوا وصلبوا معتقدين أنهم قتلوا المسيح عيسي فيلزمهم دمُه، ويلزم كل من وافقهم، أما ما أصدره الباباوات المتهوكون على عرش الفاتيكان من وثائق لتبرئة اليهود في الفترة من ١٩٦٣ حتى ١٩٦٥م؛ فهذه فتاوى صُنعت خصيصًا من أجل عيون إسرائيل المزعومة ومن خلفها أمريكا وأوريا، ولا حول ولا قوة

#### 👊 العقيدة الصحيحة في السيح عليه السلام 👊

وفيما سبق من القرآن والتوراة والأناجيل ما يؤكد بطلان عقيدة الصلب من أساسها، وكيف أن الله سيحانه وتعالى رفع عبده ورسوله عيسي إليه، ونجاه من كيد النهود، وأبطل تدييرهم السبيع، وأوقعهم في شيرً أعمالهم، والعاقل من الناس إن كان بأخذه العجب من الذين اعتقدوا صلب المسيح؛ فإن الأعدب هو تبريرهم لهذه العقيدة، وفلسفتهم لنظرية الفداء، ولما كان هذا الأمر يتعلق بموضوع صلب المسيح عليه السلام فلنشاقشه مع أن الموضوع من أساسه وأضح البطلان؛ لاننا إذا ابطلنا نظرية الصلب؛ فإن ما يترتب عليها باطل، لكن معذرة إلى ربنا؛ فهي كلمة حق نذبً بها عن دين الله الحق، وتدفع بها شيبهات الباطل المتراكمة كظلمات بعضها فوق بعض؛ لعلنا بذلك نفتح سافدة من شور الحق نسدد سها طليمات الساطل، لذلك

#### سيكون الكلام في عدة حوانب كالتالي: أولاً: شيء من العقل:

١- نقول للذين يؤمنون أن المسيح صلب، وهذا القول موجَّه للنصباري؛ فالمهود برون في عبسي أنه ساحر وكذاب، واتهموا أمه بالبهتان، واعترفوا أنهم لذلك صلبوه وقتلوه، وهؤلاء قد رددنا عليهم، لكن الشيان في الذين قالوا: إن عيسى هو الله، أو ابن الله أو ثالث ثلاثة، نقول لهم بشيء من العقل: كيف تظنون في إله لا يستطيع حماية نفسه من الصلب؛ وهل ترون أن الإله يمشى على الأرض، ويمشى في الأسواق، ويأكل الطعام وأنتم تعلمون نتيجة الطعام من حاجة للخلاء، ويقوم وينام ويولد من بطن امرأة؟!! أي إله هذا؟ تعالى الله عما يقولون علوًا كبيرًا.

ثم إذا سلمنا بقولكم: إنه صلب وقام بعد ثلاثة أيام، فمن الذي كان يحكم العالم في هذه الأيام الثلاثة التي مات فيها الإله؟ أإله مع الله تعالى؟ تعالى الله عما يشركون، وهل الإله يموت؟

سبحان الحي القيوم الذي لا تأخذه سنة ولا نوم فما بالك بالموت؛ سبحان الحي الذي لا بموت، والخلق جميعًا من الجن والإنس يموتون، وسبحان الباقي بعد فناء حميع خلقه.

٢- أما الذين يقولون: إن عيسى ابن الله، فنقول لهم: لقد جئتم شيئًا إدًا تكاد السماوات بتقطرن منه وتنشقُ الأرض وتخر الجبال هذا من هول هذا القول وشيناعته، وكيف يكون للرحمن ولد؟ وهل له زوجة؟ وهل هو سيحانه يحتاج للولد، وأهل السماوات والأرض عبيد له؛ ثم هل بترك الله ولده للصلب؛ أم هو. قد ضحى بالبريء من أجل العصاة؛ وما أصل المشكلة؛

#### ثانيا: أصل الشكلة؟

أصل المشكلة عندهم مرتبط بخطيئة آدم الأولى، ففي زعمهم: أن الله أراد برحمته أن يخلُّص الأرض من اللعنة التي أصابتها بسبب معصية أدم، لكن عدَّله بأبي إلا أن يعاقب أصحاب الذنب، فكيف المخرج للتوفيق بين العدل والرحمة؛ فلا يجدون إجابة إلا صلب المسيح البرىء نباية عن التشرية وإرثها الخطيئة والأرض الملعونة بسبب أدم.

وأنت تلاحظ ضحالة هذه الأفكار وتهافتها الشنبع وتناقضها الواضح مع العقل والنقل، وهذا مع الأسف يُظهر الله سيحانه عاجزًا عن فعل شيء، ولا يملك الرحمة ولا المغفرة، ولا يملك قراره، وأخيرًا بختار القرار الخطأ فيضحى بنفسه أو ولده فداءً لبشر ورثوا الخطيئة، وهل الخطيئة تورث ثم ما ذنب الأرض حتى تُلعن بخطيئة آدم؛ وما هذا التهويل لخطيئة أدم؟ ثم ما هو مصير الذين ماتوا قبل صلب المسيح؛ ولماذا تأخر كل هذه الأحقاب حتى كادت شمس الدنيا أن تأفل؛ وهل هو خلاص من جميع الخطايا أم من خطيئة أدم فقط وما الحل في ذنوب العالم اليوم؛ ولا تكاد لحظة تمر في الأرض إلا بخطيئة من أتباع المسيح ومن غيرهم.

إنها كما ترى أخى الكريم ظلمات بتولد بعضها من بعض، حتى بكاد الناظر أن يرى شبعاع الحقيقة المتواري خلف هذه الظلمات، ما مصدر هذه الظلمات

الفوحيد رمضان ١٤٣١ هـ

6

#### ثالثًا: متى تقررت عقيدة الفداء والخلاص؟

في مجمع نيقية المنعقد سنة ٣٢٥م حين صدر عن الأمانة التي يؤمن بها سائر النصارى وفيها: «الذي من أجلنا نحن البشر ومن أجل خلاصنا نزل وتجسد وتالم ومات، وقام أيضًا في اليوم الثالث».

#### رابعاء من أين جاءت وما مصدرها؟

ذكرنا من قبل أن هذا المجمع قام على تطبيق أفكار بولس وعقيدته في التثليث والفداء بقوة الإمبراطور الروماني أن ذاك قسطنطين، إذن عقيدة الفداء مصدرها بولس اليهودي، والذي دخل النصرانية ليفسدها والمولود في طرسوس، وكان أهل هذه القرية عقيدتهم كذلك يؤمنون بموت الآلهة فداء للبشر، وهي أيضًا عقيدة يونانية قديمة، إذن هي من الوثنيات القديمة نقلها بولس إلى المسيحية، وقد أجمع المؤرخون على خطورة دور بولس في تحريف النصرانية، ونقلها من التوحيد إلى الوثنية حتى عدم المؤرخون الرجل الثاني بعد عيسى من حيث التأثير حتى باتت تعرف بنصرانية بولس.

ولا أريد أن أطيل القول بذكر أقوال بولس ومعتقداته؛ فهي معروفة لمن أراد أن يرجع إليها، وعمومًا هذه عادة اليهود في إفساد الأديان، وقد حاولوا فعل ذلك في الإسلام عن طريق عبد الله بن سبا ولولا أن الله حفظ كتابه من التحريف وحفظ سنة رسوله لاستطاع ابن سبا أن يفعل كما فعل بولس تمامًا، ومع ذلك فقد أحدث ابن سبا واتباعه صدعًا كبيرًا وثلمة لم تُسد حتى اليوم متمثلة في هؤلاء الروافض الذين يَفتون في عضد الإسلام والمسلمين في كل يوم، ويمثلون حربًا على أولياء الله وسلِّمًا لإعدائه، ولا حول ولا قوة إلا بالله.

#### خامساً: براءة التوراة والإنجيل من عقيدة الفداء:

هذا المعتقد الممجوج عقلاً لا دليل عليه لا في التوراة ولا دليل عليه صريح في الأناجيل، بل يوجد ما ينقضه، وإليك بعض هذه النصوص:

١- بطلان توارث الخطيئة في التوراة:

«لا يـقـتل الآبـاء عن الأولاد، ولا يَـقـتل الأولاد عن الآباء، كل إنسان بخطيئته يُقتل». [التثنية ٢٤ / ١٦].

٢- «بلُ كل إنسان يموت بذنبه، كل إنسان يأكل الحصرم تضرس أسنانه». [إرمياء ٣٠ / ٣٠]. وهذه النصوص من التوراة وأمثالها كثيرة تنفي توارث الخطيئة، وهي توافق ما جاء في القرآن في قوله تعالى: ﴿كُلُّ نَفْسٍ بِمَا كَسَبَتْ رَهِينَةً ﴾ [المدثر: ٣٨]، وقوله تعالى: ﴿كُلُّ ٱمْرِئ بِمَا كَسَبَ رَهِينَ ﴾ [الطور: ٢١]، وقوله تعالى: ﴿وَلَا تَزِرُ وَأَزِرَةٌ وَزُر أَخْرَى ﴾ [الإسراء: ١٥].

#### و بطلان توارث الخطيئة في الأناجيل و

«الحق أقول لكم: إن ترجعوا وتصيروا مثل الأولاد، فلن تدخلوا ملكوت السماوات، فمن وضع نفسه مثل هذا الولد فهو الأعظم في ملكوت السماوات». [متى ۱۸ / ۳ - ٤].

وقال: «دعوا الأولاد ياتون إليّ ولا تمنعوهم، لأن لمثل هؤلاء ملكوت السماوات». [متى: ١٩ / ١٣ – ١٤]، فيُفهم من هذين النصين طهارة الأولاد من وراثة الذنب

الأول لآدم، والحقيقة أن عقيدة الفداء كعقيدة الصلب لا يقبلها عقل سليم، ولم يأت بها وحي معصوم، والتوراة والأناجيل – مع ما حدث فيها من تحريف – لا يوجد فيها دليل قاطع على صحة ما ذهب إليه بولس ومن حاء بعده.

والحقيقة التي لا جدال فيها أن المشكلة التي أقاموا الدنيا وأقعدوها من أجلها، وبرروا من أجلها الشرك والصلب والفداء لا أصل لها، إن عرضناها على الوحي المعصوم على القرآن الكريم فهيا بنا إلى مسك الختام: سادسا، معصية آدم في القرآن،

والحقيقة التي احب أن أشير إليها ابتداء أننا عندما نقارن قصة أدم في القرآن بما جاء في سفر التكوين من التوراة نجد الفرق واضحًا وهائلاً، وهو الفرق بين كلام الله وكلام البشر، فالقرآن كلام الله والتوراة التي بأيدي اليهود الآن من كلام البشر في أغلبها إن لم تكن كلها، وأنا هنا أنزه سمع وبصر القارئ عن ذكر نص القصص في التوراة.

وقد وردت قصة أدم ومعصيته في الجنة في عدة مواضع نلخصها فيما يلي: قال الله تعالى: ﴿ وَعَصَى ادْمُ رَبُّهُ فَقَابَ عَلَيْهُ وَهَدَى ﴾ [طه: ١٢١] ثُمُ اجْتَبَاهُ رَبُّهُ فَتَابَ عَلَيْهُ وَهَدَى ﴾ [طه: ١٢١- ١٢٣].

فكما تلاحظ أخي القصة في كلمتين وقع أدم في المعصية فاعترف وتاب فتاب الله عليه وانتهى الأمر، فلا مشكلة إذن ولا فداء ولا توارث خطيئة؛ لأن الله الغفور الرحيم قبل توبة أدم عندما توجه أدم إلى ربه هو وزوجه في ضراعة قائلين: ﴿رَبُنَا ظَلَمْنَا أَنْفُسَنَا وَرُحَمْنَا لَنَكُونَنَ مَنَ الْخَاسِرِينَ ﴿ وَإِنْ لَمْ تَغْفِرْ لَنَا وَتَرْحَمْنَا لَنَكُونَنَ مَنَ الْخَاسِرِينَ ﴿ وَإِنْ لَمْ تَغْفِرْ لَنَا وَتَرْحَمْنَا لَنَكُونَنَ مَنَ الْخَاسِرِينَ ﴿ وَيَعْدُ الله عليه؛ ولأن الله عليه؛ ولأن التوب، فتوجه إليه تائبًا فتاب الله عليه؛ ولأن أدم عندما أكل من الشجرة كان في لحظة ضعف بشري ونسيان فطري، قال الله تعالى: ﴿ ولَقَدْ عَهَدْنَا إِلَى آدَمَ مَنْ قَبْلُ فَنَسِي وَلَمْ نَجِدْ لَهُ عَزْمًا ﴾ [طه: ١١٥].

وهذه طبيعة الإنسان ينسى فيخطئ ويضعف أيضًا فيخطئ، ولولا رحمة الله لهلك، أما إبليس فلما كانت معصيته من قبيل الكبر والغرور فلم يتب وطرد من رحمة الله إلى يوم القيامة، فالتوراة لم تُشر إلى ذلك بل على العكس صورت الرب في صورة إنسان يمشي خلف أدم في الجنة، ولا يعلم أين أدم، بل وصورت أدم ندًا لله سبحانه وتعالى، أكل من شجرة المعرفة، وكاد ياكل من شجرة الحياة ليكون مثل الله فعندها طرده الله فسبحان الله عما يقولون علوًا كبيرًا.

وبعد أخي أرأيت الفرق بين الحق والباطل بين النور والظلام!! وإن كان هذا الموضوع يحتاج إلى مزيد بسط، لكن فيما ذكرناه كفاية لمن أراد الهداية، والله يقول الحق وبهدي السبيل.

وإلى لقاء. والحمد لله رب العالمين، وصلى الله وسلم وبارك على عبده ونبيه محمد، وعلى آله وصحبه احمعين.

الْفُوحِيد العدد ٤٦٥ السنة التاسعة والثلاثون





Upload by: altawhedmag.com