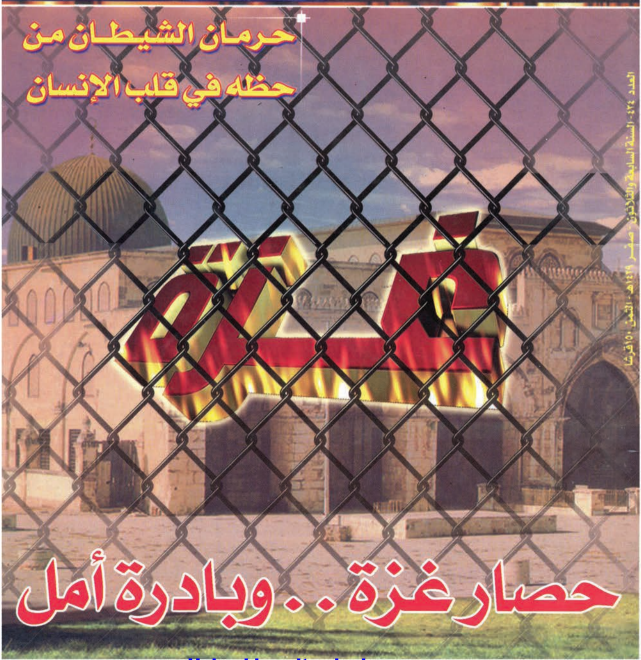
## الأمة الكلومة .. بين تآمر بوش وإجرام اليهود





Upload by: altawhedmag.com

### بسم الله الرحمن الرحيم فاعلم أنه لا إله إلا الله

مجلة التوجيد اسلامية - ثقافية - شهرية السنة السابعة والثلاثون العدد ٢٤٤هـ العدد ٢٤٤هـ

صاحبة الامتياز جماعة أنصار السنة المحمدية



#### وو تطور الضلال «من الحبة إلى القبة » وو

في عصر النبوة لم يكن هناك شيءٌ قط اسمه «التشيع»، ولا وضع الرسول في بذرة هذا كما يدعي الكذابون، ولم يظهر في عهد الصّدِيِّق ولا الفاروق عمر رضي الله عنهما هذه البدعة، وبعدهما كان التشيع مجرد تفضيل عليّ بن أبي طالب على عثمان بن عفان، رضي الله عنهما، وهذا مخالفُ لما عليه جمهور أهل السنة.

ثم كبرت البدعة كِبرًا منكرًا ؛ فقالوا: عليَّ افضل من أبي بكر وعمر ؛ حتى ضج منها عليَّ نفسه، فقال: لا يأتيني أحدُ يفضلني على أبي بكر وعمر إلا جلدته حد المفتري. أي ٨٠ جلدة.

ثم نُفخ في هذه البدعة فكبرت أكثر مما كانت عليه قبحًا وسوءًا، فبدءوا في سب الشيخين أبي بكر وعمر رضي الله عنهما، بدعوى أنهما كانا ظالمنْ حاهلنْ.

ثم تطور النفخ في البدعة حتى جعلوا المسلم كافرًا، والكافر مسلمًا، فالصحابة عندهم مرتدون، أمًّا أبو لؤلؤة المجوسي الكافر فرضي الله عنه وأرضاه! لأنه قتل عمر بن الخطاب، رضى الله عنه.

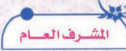
ثم ازدادت البدعة سوءًا وانحرافًا فصار اليهود والنصارى أحب إلى الشيعة من أهل السنة ؛ أتباع النبي ﷺ وصاحبيه أبى بكر وعمر.

ولا يزال الطريق مفتوحًا أمام باطل الشيعية وتطوره، ولكن كما قال الله تعالى: ﴿ إِنَّ الْبَاطِلَ كَانَ زُهُوقًا ﴾ [الإسراء: ٨١].

التصرير



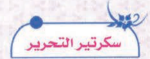
د. جمال المراكبي



د. عبدالله شاكر الجنيدي



د. عبدالعظيم بدوي زكسريا حسيني جمال عبدالرحمن معاوية محمد هيكل



<u>مصطفى خليل أبو المعاطي</u> التحرير

مشارع قولة - عابدين - القاهرة ت: ٢٣٩٣٦٦١٧ - فاكس: ٢٣٩٣٠٦٦٧ قسم التوزيع والاشتراكات ت: ٢٣٩١٥٤٥٦

المركز العام هاتف: ٢٣٩١٥٥٧٦ - ٢٣٩١٥٤٥٢

لأول مرة نقدم للقارئ كرتونة كاملة تحتوي على ٣٦مجلداً من مجلة التوحيد عن ٣٦سنة كاملة



التوزيع الداخلي: مؤسسة الأهرام وفروع أنصار السنة الحمدية



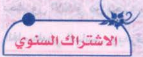
#### جمال سعد حاتم





ثمن النسخة

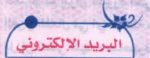
مصر ١٥٠قرشا ، السعودية اريالات ، الإمارات تدراهم ، الكويت ٥٠٠ فلس ، المغرب دولار أمريكي ، الأردن ٥٠٠ هلس ، قطر اريالات، عمان نصف ريال عمانی، امریکا ۲دولار، اوروبا ۲یورو



١- في الداخل ٢٠ جنيها (بحوالة بريدية داخلية باسم مجلة التوحيد - على مكتب بريد عابدين).

٢- في الخارج ٢٠دولارا أو ٧٥ريالا سعوديا أو ما يعادلهما.

ترسل القيمة بسويفت أو بحوالة بنكية أو شيك على بنك فيصل الإسلامي -فرع القاهرة - باسم مجلة التوحيد - أنصار السنة (حساب رقم / ١٩١٥٩٠).



الحلة MGTAWHEED@HOTMAIL.COM رئيس التحرير المسا

GSHATEM@HOTMAIL.COM التوزيع والاشتراكات: SEE2070@HOTMAIL.COM موقع الجلة على الإنترنت: WWW.ALTAWHED.COM

WWW.ELSONNA.COM

موقع المركز العام:

افتتاحية العدد: حصار غزة وبادرة أمل: الرئيس العام 📉 📉 كلمة التحرير: الأمة المكلومة بين تأمر بوش وإجرام اليهود: رئيس

يات التقسيسر: سيورة الطارق: د. عبيد العظيم بدوي

بات السنة: من السياوع المنهى عنها: زكريا حسايني ١٢٠ السلام تحبه الإسلام: سنعصيد عنامس أخطار تهدد الأسرة (٢): شوقى عبد الصادق خاتم الأنبياء والمرسلين رحمية من رب العالمين: إعداد: د. عبد الله شباكس

المنهج الإسلامي في وقاية المجتمعات من الفاحشة: متولي البراجيلي

دث في مصدل هذا الشه القصة في كتاب الله: عبد الرازق السيد عيد بان التراجم: فستسحى أمين عسشسه واحدالية التعلقا وحالي المعاددا ٢٦ الدعــوة إلى الله: مــعــاوية مــحــمــد هيكل

عاون على البر والتقوى: ايمن دياب الإيمان باليصوم الآخر: صلاح نجيب الدق الأسرة المسلمة: حرمان الشيطان من حظه في قلب الإنسان: جمال ب د الرحمن

تحذير الداعية من القصص الواهية: قصة الأوعال: الأمية تودع علمًا من أعالم الحديث ٥٨

التحريف عند البهود والرافضة الأثمة الأربعة وتعظيم الدليل: عيده أحمد الأقرع إعلام المصلين والولاة بمن يقدمونه لإمامة الصلاة : المستشار أحمد السيد على

٦٦٠ جنيها ثمن الكرتونة للأفراد والهيئات والمؤسسات داخل مصر ٢٢٠ دولارلن يطلبها خارج مصر شاملة سعر الشحن



مدار الأمهورية للصحافة



الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وعلى آله وصحبه ومن والاه، وبعد:

فإن غزة تحت الحصار، والمسجد الأقصى يئن وجدرانه تتصدع، وإخوان القردة والخنازير يحفرون الأنفاق من تحته يبحثون عن هيكلهم المزعوم ويقيمون الجدار العازل يعزلون به الشعب الفلسطيني الباسل، ويمزقون أرضه تمزيقاً، والمسلمون في شتى بقاع الأرض قد أثقلتهم الهموم فلبنان يبحث عن رئيس يجتمع عليه الفرقاء المتنازعون، والسودان يبحث عن الجنوب الضائع، ويئن في دارفور، وباكستان الدولة النووية تنتهي من كارثة قدرية بفعل الزلازل إلى كوارث إنسانية إلى قتل وعنف وتفجيرات واغتيالات.

وأفغانستان من الاحتلال الروسي إلى الاقتتال الداخلي ثم الاحتلال الأمريكي، وإندونسيا أكبر الدول المسلمة تغرق في الفيضانات، ودول الخليج تبحث عمن يحميها من أطماع جيرانها، عراق صدام، ثم إيران الثورة التي تسعى لتصدير مذهبها، والدول العربية لا تملك القدرة على اتضاد القرار الفعال في أي مشكلة من هذه المشكلات، وكلها تعاني المشكلات، ليست غزة وحدها محاصرة، بل إن أمتى كلها محاصرة، قد غلت يدها فهي عاجزة عن الحراك، ولكنها تئن وتتألم فأنينها وألامها هو الدليل الوحيد على بقائها على قيد الحياة، ليس هذا أول حصار، ولن يكون أخر حصار، لقد حوصر النبي 🥦 وأصحابه في مكة في شعب أبي طالب، وقد أجمع المشركون على أن يتعاقدوا على بني هاشم وبني المطلب وبني عبد مناف، وأن لا يبايعوهم ولا يناكحوهم ولا يكلموهم ولا يجالسوهم حتى يُسلموا إليهم محمداً 🎏، وكتبوا بذلك صحيفة وعلقوها في سقف الكعبة – مثلما تفعل أمريكا اليوم حين تفرض الحصار على أمة أو دولة فتستخرج من مجلس الأمن الدولي وثيقة الحصار - وقد دام حصار المسلمين الأوائل نحو ثلاث سنين حتى بلغ منهم الجهد مبلغه، ومع هذا بقوا صامدين صابرين، حتى قيض الله عز وجل لهذه الصحيفة الظالمة من ينقضها، ولهذا الحصار الشديد من يكسره، قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ اسْتَعِينُواْ بالصَّبْر وَالصَّلاَةِ إِنَّ اللَّهَ مَعَ الصَّابِرِينَ وَلاَ تَقُولُواْ لِنْ يُقْتَلُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَمْوَاتُ بَلْ أَحْبَاء وَلَكِن لاَ تَشْعُرُونَ وَلَنَبْلُونَكُمْ بِشَيْءٍ مِّنَ الخُوفْ وَالجُوعِ وَنَقْصِ مِّنَ الْأَمَوَالَ وَالْأَنفُسِ وَالثَّمْرَاتِ وَيَشِّر الصَّابِرِينَ الَّذِينَ إِذَا أَصَابَتْهُم مُّصِيبَةٌ قَالُواْ إِنَّا لِلَّهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ أُولَـئِكَ عَلَيْهِمْ صَلَوَاتُ مَّن رُبِّهِمْ وَرَحْمَةُ وَأُولَٰئِكَ هُمُ الْمُهْتَدُونَ ﴾ [البقرة: ١٥٣: ١٥٧].

3-63-6

3 -03-

Age to dillo

3 83

3101



و قال تعالى: ﴿ وَلَنَبْلُونَكُمْ حَتَّى نَعْلَمَ الْمُجَاهِدِينَ مِنكُمْ وَالصَّابِرِينَ وَنَبْلُو اَخْبَارَكُمْ ﴾ [محمد: ٣١]. 
ثم كان الحصار الشديد للمسلمين في المدينة حينما تمالات عليهم جنود الكفر والشرك وجاءوهم بما لا قبل لهم به، فوفق الله عز وجل نبيه ﴿ وأصحابه فحفروا خندقاً وتحصنوا به، وجاء المشركون فنزلوا غربي المدينة قريباً من جبل سلع، ونزلت طائفة منهم في أعالي أرض المدينة كما قال تعالى: ﴿ إِذْ جَاؤُوكُم مِّن فَوْقِكُمْ وَمِنْ أَسْفَلَ مِنكُمْ وَإِذْ زَاغَتُ الأَبْصَارُ وَبَلَغَتِ الْقُلُوبُ الحُنَاجِرَ وَتَطُنُونَ بِاللَّهِ الطُّنُونَ ﴾ [الاحزاب: ١٠].

وخرج رسول الله ﷺ ومن معه من المسلمين وأسندوا ظهورهم إلى جبل سلع، ووجوههم نحو العدو، والخندق يحول بينهم وبين عدوهم، ثم بلغهم أن يهود بني قريظة قد نقضوا عهدهم وتحالفوا مع المشركين على قتالهم فكان الأمر شديداً لولا أن تداركهم الله عز وجل برحمته فنصرهم ودحر عدوهم وأنزل في ذلك سورة تتلي إلى يوم القيامة وهي سورة الأحزاب وفيها: ﴿يَا أَيُّهَا الّذِينَ آمَنُوا اذْكُرُوا نِعْمَةَ الله عَلَيْكُمْ إِذْ جَاءَتْكُمْ جُنُودٌ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ ريحاً وَجُنُوداً لَمْ تَروها وَكَانَ اللّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيراً إِذْ جَاوُوكُم مِّن فَوْقِكُمْ وَمِنْ آسَنْفَلَ مِنكُمْ وَإِذْ زَاغَتْ الأَبْصَارُ وَبَلَغَتِ الْقُلُوبُ الطُّنُونَ بِاللّهِ الظُّنُونَ اللّهُ الظُّنُونَ اللّهُ الظُّنُونَ اللّهُ الطُّنُونَ اللّهُ الطُّنُونَ اللّهُ الطُّنُونَ وَزُلْزُلُوا زَلْزَالاً شَدِيداً ﴾

[الأحزاب: ٩-١١].

3-0-6

3-23-2

3-43-4

3-5 3-5

3-63-6

3-63-6

3-63-6

3-23-6

4 4 5 6

3-63-6

3-23-5

#### ووحصاروانتصاروه

ولكن ماذا فعل النبي و وصحابه في مثل هذا لحصار والخوف والجوع ونقص الأموال والنفس والثمرات واسترجعوا عند المصائب قائلين: «إنا لله وإنا إليه راجعون». فألقى الله عز وجل السكينة في قلوبهم، والقى الرعب في قلوب أعدائهم، وثبت الله المؤمنين وأيدهم بجند من عنده: ﴿ وَلًا رَأَى المُؤْمِنُونَ الأُحْرَابَ قَالُوا هَذَا مَا وَعَدَنَا اللّهُ وَرَسُولُهُ وَصَدَقَ اللّهُ وَرَسُولُهُ وَمَا عَنده أَلِا إِيمَاناً وَتَسْلِيماً مِنَ المُؤْمِنِينَ رِجَالٌ صَدَقُوا مَا عَاهَدُوا اللّهَ عَلَيْهِ فَمِنْهُم مَن يَنتَظِرُ وَمَا بَدَّلُوا تَبْدِيلاً لِيَجْزِيَ اللّهُ الصَّادِقِينَ بِصِدْقِهِمْ وَيُعَدِّبُ المُنَافِقِينَ إِن شَاء أَوْ يَتُوبَ عَلَيْهِمْ إِنَّ اللّهَ كَانَ عَفُوراً رَحِيماً وَرَدُ اللّهُ النَّذِينَ كَفَرُوا بِغَيْظِهِمْ لَمْ يَنَالُوا خَيْراً وكَفَى اللّهُ المُؤْمِنِينَ اللّهُ الْوَيْنَ كَفَرُوا بِغَيْظِهِمْ لَمْ يَنَالُوا خَيْراً وكَفَى اللّهُ المُؤمنِينَ اللّهُ الْوَيْنَ كَفَرُوا بِغَيْظِهِمْ لَمْ يَنَالُوا خَيْراً وكَفَى اللّهُ المُؤمنِينَ اللّهُ الْمُؤمِنَ اللّهُ قَوياً عَزِيزاً ﴾ [الاحزاب: ٢٢: ٢٥].

لقد زرع النبي ﷺ في نفوس أصحابه الثقة في الله ونصره وتأييده حتى قبل مجيء الأحزاب فكان يبشرهم وهم يحفرون الخندق بفتح بلاد كسرى وقيصر، فلما رجع الأحزاب خائبين وردهم الله عز وجل فلم ينالوا خيراً، قال النبي ﷺ الآن نغزوهم ولا يغزوننا.

فهل تعي الأمة اليوم هذا الدرس، وهل نتعلم من الحصار كيف يكون الثبات والصبر واليقين،

### 🖘 الدول العربية لا تملك القدرة على اتخاذ القرار الفعال في أي مشكلة من المشكلات، فليست غزة وحدها هي الحاصرة، بل الأمة كلها محاصرة، فقد غلَّت بدها واصب حتع احرة عن العراك (١

وكيف تكون الأخوة الإيمانية ﴿ إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ فَأَصْلِحُوا بَنْنَ أَخَوِبُكُمْ وَاتَّقُوا اللَّهَ لَعَلَّكُمْ تُرْحُمُونَ ﴾ [المجرار: ١٠]. • إلى المصلح أبي المدينة صيف أنما إن عليه (١٠: ١٠). • [١٠: تابحما المرابعة المرابع

إن الحصار يكشف خبايا القلوب، ففي الحصار تظهر معادن الرجال، ويتميز الأشرار من الأخيار، والذين في قلوبهم مرض والمرجفون، عن الرجال الصادقين المؤمنين الذين صدقوا ما عاهدوا الله عليه، وما بدلوا تبديلاً مُن أَوْلَهُ مِنْ أَسْتُمْ مِنْ أَسْتُمْ مِنْ أَوْلَا مِنْ اللَّهُ وَاللّ

لقد ابتلى الله سبحانه وتعالى إخواننا في غزة بالحصار ليميز الله الخبيث من الطيب، وابتلانا الله عز وجل في مشارق الأرض ومغاربها بهم لينظر ماذا نصنع لإخواننا، فماذا نحن فاعلون؟ هل نُسلم هؤلاء الضعفاء للخوف والجوع والظلام إلا من بريق القنابل والصواريخ، وضوء الحرائق التي تلتهم البيوت ؟ م ما أعرضه صلاا ناهة مواليَّة ربلد زعة بشار وم المقالحيَّة

هل نُسلم إخواننا وننسى قول نبينا ﷺ: «المسلم أخو المسلم لا يُسلمه ولا يظلمه، كل المسلم على المسلم حرام دمه وماله وعرضه». إلى وينت فلاتوات له فلانات مثلًا منف الإيكارا المنوا رُحمًا! المنا

ماذا نحن قائلون لربنا عز وجل، والأمة في ثبات عميق فمتى نفيق، وهل أصبحنا أمة لا تستشعر طعم النصر إلا في مباراة للكرة ينشغل بها أهل الفراغ الذين يهونون عظائم الأمور فلا يلقون لها بالاً، ويهولون من صغائر الأمور حتى تملأ القلوب والأسماع والأبصار، فمتى تفيق هذه الأمة من حال الغثائية، وتعلم أن الله عز وجل أراد لها أن تكون خير أمة أخرجت للناس.

لقد اعتدنا في نثل هذا البلاء أن يلقى كل واحد منا باللائمة على غيره، فتلقى الشعوب الغارقة في الوهم باللائمة على قادتها وحكوماتها، ويلقي الحكام والولاة باللائمة على الشعوب، فمتى ستعرف الأمة مصالحها ؟

لبست ثوب الرجسا والناس قسد رقسدوا

وبت أشكوا إلى مصولاي مصا أحصد

قلت یا املی فی کل ثائد است محمد الله المعالمة و العبا ال الما والعلام المالك المالم الم

ومن عليــه لكشف الضــر اعـــــــمــد

الله على المحكم المستوراً الله المستوراً الله المستوراً الله المستوراً الله المستوراً المستوراً المستوراً المستوراً المستوراً الله المستوراً المس

مسالي إلى حسملها صحبيرٌ ولا جَلَدُ النَّا المعالمات

بالعَمَّا في أشكو إليك هواناً عَمُّ أَهُلا بِي اللهُ عَلَيْ اللهِ عَلَيْهُ مَا اللهِ اللهُ ويَ الله

مماري زينانة بالعالا وعي لملك وعسكر الكفير من أرجيائها احتيشندوا عمامة بالعا

يب فون قلع جدور الدين من غدنا الله أيث إعاليه والأرام و الما

توليبال يبيحاله عالياته زيغيا فيحوا لمسلما يون بقيباغ الأرض قيليا رقصادوا الارساد المتالية

0-40-4

A ... 6/6 ... 6

2-0-4

1 - Ch

13-413-6

12 213

Re ARe

0.0

0101

1

12 2 2 2 3

### 👊 لقدابتلي الله سبحانه وتعالى إخواننا في غزة بالحصار ليميز الله الخبيث من الطيب، وابتلانا الله عز وجل في مشارق الأرض ومغاربها بهم لينظر اذا نصنع لإخـــواننا، فــمـاذا نحن فـاعلون؟

قد ضحوا الدين الذي به عروا

مها الله قبه المعمد بد مهما و الله واعدوا

وقد مددت يدي بالذل مبيتهالاً

مست اليك يا خصيص من مصدت إلي

حـــر حـــودك بروى كل من برد

واجسمع على الحق والإيمان أمستنا

ولا تردنا با فـــرد با صــ

فلا تلق أخي المسلم باللائمة على غيرك، وسل نفسك ماذا أنت قائل لربك غداً؟

وماذا أنت فاعلٌ لنصرة إخوانك ؟

ماذا أنت فاعلُ لنصرة دبن الله عز وحل ؟ 📁 💴

أبن أنت من دعوة صالحة تدعو بها لإخوانكم

أبن أنت من صدقة تواسى بها إخوانك

أين أنت من كلمة طيبة تناصح بها ولاة الأمور حتى يعلموا أن وراءهم شعوباً يقظة تعي دورها جيداً وتراقب وتحاسب.

لقد أحسن رئيس الجمهورية - حفظه الله - حين فتح الحدود أمام إخواننا ليتزودوا بالمؤن من طعام ودواء ووقود، فاستحاب لنداء الصالحين واستشعر نيض الأمة فكان على قدر المسئولية، ونحن ننتظر منه ومن إخوانه المزيد فشعوبنا عطشي.

فنسئال الله العظيم رب العرش الكريم أن يسند على طريق الحق خطاه، وأن يوفقه لما يحيه

واليوم وأنا أكتب هذه الكلمات بجلس السبيد الرئيس مع الفرقاء من فتح وحماس لتوحيد الكلمة ورأب الصدع وتوحيد الجهود، ففي أتون الحصار ينبغي أن تتوحد الجهود وأن ننسي الضغائن والأحقاد.

وأقول لإخواننا من المسلمين في كل مكان شعوباً وقادة: نريد دوراً فعالاً وتعاوناً بناءً عسى أن يرفع الله عنا ويدفع كيد أعدائنا، وتخرج أمتنا من دائرة الحصار.

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمن.

الحمد لله الذي فتح لأوليائه باب محيته، وأمد عقولهم بنوره، ليعاننوا عجائب قدرته، أحمده والحمد واحب لصفات حلاله وعظمته، وأرجوه؛ وكيف لا

أرجوه وهو الذي وسع كل شيء برحمته... وبعد:

فإن الواجب على أهل الإسلام كلما اشتدت بهم البلايا والرزايا أن يقوى تضافرهم، ويشتد تناصرهم؛ لنصرة دينهم وحماية بالدهم، وأن يكونوا صفًا واحدًا؛ متعاونين على السر والتقوى، متناهين عن الإثم والعدوان، نابذين العداء والنغضاء، حتى يفوتوا على العدو فرصته ويغيته في زرع بذور التمزق والتفرق في صفوف الأمة، قال الله تعالى: ﴿ وَلاَ تَنَازَعُوا فَتَفْشَلُوا وَتَذْهَبَ رِيحُكُمْ وَاصْبِرُوا إِنَّ اللَّهُ مَعَ الصَّابِرِينَ ﴾ [الأنفال: ٤٦].

وفي «صحيح مسلم» من حديث أبي هريرة رضى الله عنه أن رسول الله ﷺ قال: «إن الله يرضى لكم ثلاثًا، ويكره لكم ثلاثًا ؛ فيرضي لكم أن تعبدوه ولا تشيركوا به شيئًا، وأن تعتصموا بحيل الله جميعًا ولا تفرقوا، ويكره لكم قيل وقال، وكثرة السؤال، وإضاعة المال».

إن المجتمعات الإسلامية على اختلاف أجناسها وألوانها لتمثل بتعاونها بنبانًا واحدًا، وحسدًا واحدًا، إذا اشتكي منه عضو؛ تداعي له سائر الأعضاء بالسهر والحمى، لأن دين الله عز وجل هو الذي يجمعهم، قال رسول الله ﷺ: «من صلى صلاتنا، واستقبل قبلتنا، وأكل ذبيحتنا، فذلك المسلم الذي له ذمة الله وذمة رسوله ﷺ، فلا تخفروا الله في ذمته». [رواه البخاري ح٣٧٨].

#### ووامة مكلومة تنتفض من ثباتها وو

إن العالم الإسلامي اليوم ليمر بحالة عصيبة، وخطوب مدلهمة، والأمة المسلمة شباخصية بيصيرها ألمًا وحيرة وذهولاً، بل يزداد ألمها حيثما ترجع البصر كرات وكرات، ثم بنقلت إليها البصر خاستًا وهو حسير، فإذا بالضربات تتولى عليها وتتقاذف كححمم بركانية، وذلك لبعدها عن كتاب ربهامصدر عزها وقوتها

ومما لا شك فيه أن الابتلاء سنة ماضية في خلق الله، قَالَ تَعَالَى: ﴿ الْمِ(١) أُحَسِبُ النَّاسُ أَنْ نُتْرَكُوا أَنْ يَقُولُوا آمَنًا وَهُمْ لاَ يُفْتَنُونَ (٢) وَلَقَدْ فَتَنَا الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ فَلَيَعْلُمَنَّ اللَّهُ الَّذِينَ صِدَقُوا وَلَيَعْلَمَنَّ الْكَاذِيانَ ﴾ [العنكبوت: ١-٣].

وقال تعالى: ﴿ لَتُنْلُونَ فِي أَمْوَالِكُمْ وَأَنْفُسِكُمْ وَلَتَسِمْعُنَّ مِنَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ مِنْ قَبْلِكُمْ وَمِنَ الَّذِينَ أَشْبُرِكُوا أَذًى كَثِيرًا وَإِنْ تَصِيْرُوا وَتَتَّقُوا فَإِنَّ ذَلِكَ مِنْ عَزْمِ الْأُمُورِ ﴾

[ال عمران: ١٨٦].

إننا نعيش في زمن ابتليت فيه أمة الإسلام، وتكالب عليها الأعداء من كل حدث وصوب، ومع أن البشر جميعًا يقعون تحت طائلة الابتلاء دون فرق في الانتماء الديني،



بيد أن المسلمين وحدهم دون غيرهم إذا ابتلوا فإنهم يتقلبون بين جناحي خير وسكينة، إن هم اعتصموا بحبل الله عز وجل، وصبروا على أمره، وفهموا سنته في خلقه، فيكون أمرهم لهم خير، إن أصابتهم سراء شكروا فكان خيرًا لهم، وإن أصابتهم ضراء صبروا فكان خيرًا لهم ؛ لذلك قال الله تعالى: ﴿ أَفَنَجْعَلُ المُسْلَمِينَ كَالمُجْرِمِينَ (٣٥) مَا لَكُمْ كَيْفَ تَحْكُمُونَ ﴾ [القلم: ٣٥، ٣٦]. ﴿ أَمْ نَجْعَلُ النَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالحِاتِ كَالمُفْسِرِينَ فِي الأَرْضِ أَمْ نَجْعَلُ المُثْقِينَ كَالْفُجًار ﴾

[ص: ۲۸].

إن المسلمين في حاجة ماسة إلى التغيير حتى يغير الله ما بهم، فإن اقبلت هذه النفوس على الله عز وجل، واحتكمت إلى كتابه وسنة رسوله على ، فإن الله عز وجل يبدل حالها من ضعف إلى قوة، ومن ذل إلى عزة، فيتحقق لها النصر في كل الجبهات، قال تعالى: ﴿ ذَلِكَ بَأَنَّ اللَّهُ لَمْ يَكُ مُغَيِّرًا نِعْمَةُ أَنْعُمَهَا عَلَى قَوْم حَتَّى يُغَيِّرُوا مَا بَانْفُسِهِمْ وَأَنَّ اللَّهُ سَمَيعُ عليمٌ ﴾ [الانفان: ٥٢]، ويقول سبحانه: ﴿ إِنَّ اللَّهُ لَمْ يَكُ مُعَيِّرٌ مَا بِقَوْم حَتَّى يُغَيِّرُوا مَا بَأَنْفُسِهمْ ﴾ [الرعد: ١١].

😄 قائد الحروب الصليبية يبتُ سمومه قبل رحيله 😅

واستمرارًا للهجمة الشرسة على الإسلام والمسلمين، وتحت عناوين الوهم والحقد الدفين للإسلام وأهله، فإن دجال العصير «بوش» يأبي إلا أن يقوم برحلة إلى منطقة الشرق الأوسط ليبث سمومه ويُحسن صورته المشوهة وشيعييته المنهارة، معلنًا الويل والثبور لكل من يتخلف عن ركبه للإجهاز على فلسطين، واستمرارًا لعربدته في العراق، وتحسينًا لصورته، وتفتيتًا للدول الإسلامية التي جاء إليها يوزع صنوف الديمقراطية الزائفة، إن ما بصنعه «بوش» من خلال جولاته ومن قبل أثناء فترة رئاسته لهى سلسلة محكمة الحلقات للكيد للإسلام وأهله، وذلك من خلال نشس الأكاذيب والافتراءات حول تعالم الإسلام وبث الشبيهات حول رسيالته الغراء، وذلك من أجل تشويه صورته أمام الدنيا حتى يظهروه غير قادر على قيادة البشرية، إنه الغزو الفكري لعقول المسلمين توطئة لاحتلال بلادهم، والاستحواذ على خيراتها من خلال تنفيذ سياسة استعمارية، بشن حرب صليبية على المسلمين في كل مكان، بدأها من أفغانستان ثم العراق وتأمر مع اليهود بتنفيذ المذابح في فلسطين وفي السودان، وفي الصومال، وفي لبنان، وفي باكستان... وبوش يرور المنطقة قبل رحيله بشبهور مؤكدًا على ضرب كل يد تحاول النيل من الدولة اليهودية، زيارة أعادت إلى الأذهان زيارة أسلافه من رؤساء الولايات المتحدة إلى المنطقة قبل رحيلهم عن البيت الأبيض للتأكيد على وقوفهم مع العدو الصهيوني المجرم في حربه الشرسه على الفلسطينيين يوميًّا تحت سمع وبصير العالم الصيامت الأخرس، ولا حول ولا قوة إلا بالله العلى

وحين وقع حادث التحرش بين الزوارق الإيرانية والسفن الحربية الأمريكية في مياه الخليج قبل وقت قصير من زيارة بوش إلى المنطقة وقبل هبوط طائرته في تل أبيب، كانت هذه الحادثة المجهزة إعلاميًا هي الافتتاحية الاستهلالية للزيارة المنتظرة لمنطقة نجحت السياسات الأمريكية في تحويلها إلى مرتع للحروب والصراعات والانقسامات الدامية التي انبثقت من حرب العراق منذ عام ٢٠٠٣م حتى الأن!!

وقد كانت حصيلة زيارته الخبيثة للدول الغربية هي مساع مستميتة لعقد صفقات لبيع المزيد من الأسلحة لامتصاص عائدات البترول بعد زيادة اسعارها، وضغوطًا لإقناع الدول العربية، بأن إيران خطر عليهم، وضغوطًا على العرب لمزيد من التطبيع مع إسرائيل، والعمل على ضمان أمنها، وهي التي تمتلك ترسانة من

ووان ما يصنعه بوش « قـــائد الحسروب الصلب له ، من خلال جولاته في النطقة الاسلامية والعربية لهي سلسلة محكمة الحلقاتمن الكياد للإسالام وأهله تحت رعسالة الصهيونية العالية وو

الأسلحة النووية ولا تزال تنتج المزيد منها، وترفض التوقيع على معاهدة منع الانتشار النووي أو التفتيش على منشأتها النووية.

#### 👊 خريطة جديدة للشرق الأوسط... ترسمها اسرائيل وأمريكا 🛚 👊

والحديث عن مؤامرة صهيونية تسعى إلى تفكيك العالم العربي وتمزيقه إلى دويلات صغيرة ليست خيالاً أو جنونًا، والتحذير من خريطة جديدة يتم رسمها بأصابع إسرائيلية وأمريكية ليس مبالغة أو تهويلاً، ولعل أبرز ما بدعونا إلى التوقف والتحذير مما تنشره الصحف والمجلات الإسرائيلية والأمريكية، وأخره ما نشرته مجلة «كيغوينم» التي تصدر عن المنظمة الصهيونية العالمية في القدس تحت عنوان «خطط إسرائيل الاستراتيجية في الثمانينيات» للصحفي الإسرائيلي «عوديدبيتون» الذي يقول في مقاله: «لقد أصبحت مصر باعتبارها كبانًا مركزنًا مجرد جثة هامدة، لا سيما إذا أخذنا في الاعتبار المواجهات التي تزداد حدة بين المسلمين والمسيحيين، وينبغي أن يكون تقسيم مصر إلى دويلات منفصلة جغرافيًا هو هدفنا السياسي على الجبهة الغربية خلال سنوات التسعبنيات، قائلاً: «إنه بمجرد أن تتفكك أوصال مصر وتتلاشي سلطتها المركزية، سوف تتفكك بالمثل بلدان أخرى مثل ليبيا والسودان وغيرهما، ومن ثم فإن تشكيل دولة قبطية في صعيد مصر بالإضافة إلى كيانات إقليمية أصغر وأقل أهمية من شأنه أنه يفتح الباب لتطور تاريخي لا مناص من تحقيقه على المدى البعيد، وتعدُّ تجزئة لبنان إلى خمس دويلات... بمثابة نموذج لما سيحدث في العالم العربي بأسره، وينبغي أن يكون تقسيم كل من سوريا والعراق إلى مناطق منفصلة على أساس عرقي أو ديني أحد الأهداف الأساسية لإسرائيل على المدى البعيد». اه. .

إن الخريطة الجديدة ليست وهمًا، ولا تندرج تحت بند نظرية المؤامرة، والدليل على ذلك قائمة الدول الفاشلة التي نشرتها مجلة السياسة الخارجية التي تصدر بالتعاون مع صندوق السلام الأمريكي، حيث حددت ٦٠ دولة من أصل ٢٠٠ دولة في العالم مهددة بالتفكل والإنهيار، وقد وضعت المجلة دولاً عربية على رأس قائمة الدول المعرضة للتفكل والإنهيار باعتبارها دولاً فاشلة، وقد تصدرت العراق والسودان هذه القائمة في المرتبتين الأولى والثانية، واحتلت لبنان المرتبة (٢٨)، ثم جاء ذكر اليمن وسوريا وليبيا، واحتوت القائمة على مصر حيث جاء ترتيبها رقم (٣٨) كدولة فاشلة ومعرضة للتفكك والانهيار والتقسيم.

ويتطرق الكاتب الأمريكي «توماس فريدمان» والمعروف بتعاطفه مع اليهود على نفس الوتر، فمن جانبه يرى «فريدمان» أن التقسيم الجديد هدفه إيجاد حلول نهائية لظاهرة الدول العربية الفاشلة ذات الأوضاع غير المستقرة.

#### 👊 أمريكا تعتبر عمليات إسرائيل في غزة دفاعًا عن النفس 👊

وما أن وطأت أقدام بوش أرض المنطقة، حتى اشتدت الحملة اليهودية على الفلسطينيين في غزة والقطاع، والحصار الظالم لإخواننا الفلسطينيين في غزة، إن المتابع والمتأمل لما يجري للأحداث على أرض غزة يكاد قلبه ينفطر، ولسانه يتعثر، وقلمه ينكسر.. وهو يحاول التعبير عما يحدث هناك.. قتل وتشريد.. حصار ظالم، استهداف لقادة الفصائل وتصفيتهم.. انقطاع للكهرباء.. ونفاذ للوقود، إن الذي يجرى في غزة ليس حصارًا ؛ إنما هو حرب إبادة لشعب اختار العيش بكرامة، إنه عقاب جماعي لشعب اختار الإسلام فعاقبته أمريكا، إنه سجن كبير بلا وسيلة للحياة، الأطفال يموتون.. والجرحى ينزفون.. والآلاف من شعب فلسطين بلا مأوى جائعون، ولكن نقول: إن منعوا عنكم الغذاء.. والماء والدواء.. والكهرباء.. فلن يمنعوا مدد السماء، ولن يمنعوا باب الدعاء، ولن يوقفوا ناقذة الرجاء.. وإن تكالبت عليكم الدول الكافرة.. والأمم الفاجرة، فإن معكم القوي

وو إن الحصار الذيفرضه اليهودعلي إخواننا في غزة إنما هو حسرت إبادةوعيقاب جماعي لشعب اختارلنفسه العيشبكرامة وعــزة فــــي ظلعقيدة الإسكارم وو العزيز: ﴿ أُنْنَ لِلَّذِينَ يُقَاتَلُونَ بِأَنَّهُمْ ظُلُمُوا وَإِنَّ اللَّهَ عَلَى نَصْرِهِمْ لَقَدِيرٌ (٣٩) الَّذِينَ أُخْرِجُوا مِنْ دِيَارِهِمْ لِغَيْرِ حَقَّ إِلاَّ أَنْ يَقُولُوا رَبَّنَا اللَّهُ وَلَوْلاَ دَفْغُ اللَّهِ النَّاسَ بَعْضَهُمْ بِيَعْضِ لِهُدَّمَتْ صَوَامِغُ وَبِيعٌ وَصَلَوَاتٌ وَمَسَاجِدُ يُذْكَرُ فِيهَا اسْمُ اللَّهِ كَثِيرًا وَلَيْنُصُرُنُ اللَّهُ مَنْ يَنْصُرُهُ إِنَّ اللَّهُ لَقُويِ عَزِيزٌ ﴾ [الحج: ٣٩، ٤٠].

وقد كان لقرار القيادة المصرية بعد اشتداد الحصار المجرم على الفلسطينيين وإغلاق جميع معابر القطاع، وتكثيف الغارات الجوية، واستمرار عمليات التوغل، والقتل والتدمير، بفتح معبر رفح وفك الحصار عن الفلسطينيين كان له أثرًا عظيمًا أحيا في النفوس الدور الأخوي والتلاحم بين مصر وإخوانها من الفلسطينيين.. أحيا الأمال في نفوس المسلمين، ولا يسعنا إلاً أن تعبر عن سرورنا وبهجتنا بالتعامل الحكيم للقيادة المصرية حيال أزمة المعبر... وضرب الحصار اليهودي، مع الأخذ في الاعتبار الحفاظ على سيادة مصر، واحترام حدودها، وتنظيم دخول وخروج الآلاف من وإلى المعبر، فجزى الله قادة مصر خيرًا على ما فعلوا، داعين الله سبحانه أن يرفع الضر والباس عن أمتنا، وأن تنهض الأمة من كوتها.

ويأتي القرار التاريخي الحكيم للقيادة المصرية بفتح المعابر أمام أهل القطاع، وفك الحصار والحصول على احتياجاتهم من الجانب المصري، في الوقت الذي اعتبرت فيه الإدارة الأمريكية، أن ما تقوم به إسرائيل من مجازر في غزة هو دفاع عن النفس.. ووقوف المندوب الأمريكي حجر عثرة أمام إصدار قرار من مجلس الأمن ينتقد فيه المجازر الإسرائيلية في غزة، والحصار القاتل لأهلها!!

و غزة شريط ضيق يحاصره الاحتلال وو

وبنظرة فاحصه إلى خريطة الأراضي الفلسطينية المحتلة تكفي لإدراك المعضلة التي يواجهها قطاع غزة، والمتمثل في ذلك الشريط الغربي الضيق الممتد على مساحة حوالي ٣٦٠ كيلو مترًا مربعًا، إذ تحيطه صحراء النقب الذي تخضع للسيطرة الإسرائيلية والواقعة في أراضي ٤٨، شمالاً وشرقًا وجنوبًا، ويحده ساحل البحر الأبيض المتوسط على طول حدوده الغربية، بحيث لا يجد فلسطينيو القطاع متنفسًا بريًا يلوذون إليه بعيدًا عن سلطات الاحتلال، سوى الحدود الجنوبية الشرقية المحاذية للأراضي المصرية على امتداد ١٢ كيلو مترًا من ساحل البحر الأبيض المتوسط شمالاً، وحتى منفذ كرم أبو سالم.

والمعروف أنه بحرُ لا يسمح لحوالي ٣٥ ألف نسمة من سكان التجمعات الساحلية العاملين في مجال صيد الأسماك بتجاوز مسافات محددة داخل عمق البحر.

. أما جوًا فكان مطار غزة الدولي يمثل المنفذ الدولي الوحيد للأراضي الفلسطينية كلها قبل أن تقوم إسرائيل بتدميره.

ولم يتبق إذن لسكان القطاع سوى المعابر البرية والتي لا تتعدى ٧ منافذ على طول حدود القطاع تتحكم سلطات الاحتلال المجرمة في ست منها، ليبقى معبر رفح فقط هو الوحيد الخاضع للسيطرة المصرية من جهة الشطر الغربي المصري تحت مراقبة أوروبية.

إن ألف تصريح بالشجب، وألف تلويح بالاستنكار، ومليون دمعة حزن جرت على وجنات المتوجعين لما جرى ويجري لأهل غزة، كل ذلك ليتهاوى، ويتساقط أمام يد امتدت بكسرة خبر تسد جوعة طفل كاد الجوع يقتله، أو ملعقة دواء لمريض، وإن يدًا ضارعة تمتد في جوف الليل مبتهلة راجية ربها بأن يرفع الغمة عن أهل غزة لتعادل ألف رصاصة في صدر تلك الجرثومة... التي تفت في عضد الأمة المكلمية.

فاللهم ربنا إلى دينك ردًا جميلاً، وانصر إخواننا المستضعفين في كل مكان، وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

ووان أمسريكا تعتقد أن ما ر ج ری للفلسطينيين وما يحدثلهمن حصارفىغزة لهو بمثابة الدفياع عن النفس في الوقت الذىتقففيه حجرعثرةأمام إصدارقرارمن مجلسالأمن سدسن الجسازر اليهودية 👊

## سورة الطارق

قال الله تعالى: ﴿ وَالسِّمَاءِ وَالطَّارِقِ (١) وَمَا أَدْرَاكَ مَا الطَّارِقِ (٢) النَّجْمُ التَّاقِبُ (٣) إِنْ كُلُّ نَفْسٍ لِمًا عَلَيْهَا حَافِظُ (٤) فَلْيَنْظُرِ الإِنْسَانُ مِمَّ خُلِقَ (٥) خُلُقَ مِنْ مَاءٍ دَافِقٍ (٦) يَخْرُجُ مِنْ بَيْنِ الصُّلْبِ وَالتّرَائِبِ (٧) إِنَّهُ عَلَى رَجْعِهِ لَقَادِرُ (٨) مِنْ مَاءٍ دَافِقٍ (٦) يَخْرُجُ مِنْ بَيْنِ الصُّلْبِ وَالتّرَائِبِ (٧) إِنَّهُ عَلَى رَجْعِهِ لَقَادِرُ (٨) يَوْمَ تُبْلَى السِّرَائِرُ (٩) فَمَا لَهُ مِنْ قُوّةٍ وَلاَ نَاصِرٍ (١٠) وَالسِّمَاءِ ذَاتِ الرَّجْعِ (١١) وَالأَرْضِ ذَاتِ الصِّدْعِ (١١) إِنَّهُ لَقَوْلُ فَصَلُ (١٣) وَمَا هُو بِالْهَرْلِ (١٤) إِنَّهُمْ وَالأَرْضِ ذَاتِ الصَّدْعِ (١١) إِنَّهُ لَقَوْلُ فَصَلًا (١٣) وَمَا هُو بِالْهَرْلِ (١٤) إِنَّهُمْ يُعِيدُونَ كَيْدُا (١٥) وَأَكِيدُ كَيْدُا (١٦) فَمَهَلِ الْخَافِرِينَ أَمْهِلِّهُمْ رُويْدُا ﴾ [الطارق].

#### و بين يدى السورة وو

سورة مكية، وهي قسمان: الأول: يتحدث عن البعث وأدلته. والثاني: يتحدث عن القرآن وصدق النبي ﷺ .

#### وو تفسيرالآيات وو

يقول تعالى: ﴿ وَالسَّمَاءِ وَالطّارِقِ ﴾: هكذا استُفتحت السورةُ بالقسمِ من الله عز وجل بالسماء، وهي مُشناهدةُ، والطارق ماخوذ من الطرق، وأصله الضرب، ومنه سُميت مِطْرقةُ الصائغ الحدّاد؛ لأنه يطرقُ بها، أي يضربُ بها، وقد فسر اللهُ تعالى الطارق الذي أقسم به بقوله؛ ﴿ النَّجْمُ الثَّاقِبُ ﴾ أي: الذي يثقبُ الظلام بضوئه، وقيل: كلُّ نجم طارقٌ، لأن طلوعه بالليل، وكل ما أتى بالليل فهو طارق.

وقوله: ﴿ وَمَا أَدْرَاكَ مَا الطَّارِقُ ﴾: سؤالُ لتَفَخيم أمره، وتعظيم شانه، وجوابُ القسم: ﴿ إِنْ كُلُّ نَفْسٍ لِمُا عَلَيْهَا حَافِظُ ﴾، والحفظةُ نوعان: حَفَظةُ الأعمال، وحَفَظةُ الأبدان.

#### إعداد/ د. عبد العظيم بدوي

أما حفظةُ الأعمال فهم الذين قال اللهُ عنهم: 
﴿ وَإِنَّ عَلَيْكُمْ لَحَافِظِينَ (١٠) كِرَامًا كَاتِبِينَ (١١) 
يَعْلَمُونَ مَا تَفْعَلُونَ ﴾ [الانفطار: ١٠- ١٦]، وقال 
تعالى: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا الإِنْسَانَ وَنَعْلَمُ مَا تُوسُوسُ بِهِ 
نَفْسُهُ وَنَحْنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ الْوَرِيدِ (١٦) إِذْ يَتَلَقَّى 
المُتَلَقَّيَانِ عَنِ الْيُمِينِ وَعَنِ الشَّمَالِ قَعِيدٌ (١٧) مَا يَلْفِظُ 
مِنْ قَوْلُ إِلاَّ لَدَنْهُ رَقِيبٌ عَتِيدٌ ﴾ [ق: ١٦- ١٨].

وأما حفظة الأبدان فهم الذين قال اللهُ عنهم: ﴿لَهُ مُعُقَّبَاتُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ حُلْفِهِ يَحْفَظُونَهُ مِنْ أَمْرِ اللَّهِ ﴾ [الرعد: ١١]، وهذا مِنْ لُطْفِ اللهِ بعباده، وكلّ بهم حفظةً يحفظونهم من المصائب والآفات، فإذا جاء القدرُ تخلّوا عنهم ليصيبهم ما كُتِبَ لهم.

فانتَ يا عبدَ الله، تمشي بين أربعة أملاك: واحدُ عن يمينك، وواحدُ عن شمالك، وثالثُ أمَامَك، ورابعُ خَلْفك، ومع ذلك تفعلُ القبيحَ، وتقول السوء، ولا

تستحيي اولو علمت أنّ واحدًا من بني آدم يطلع عليك لذّبت خَجِلاً وحياءً اوملائكة ربك أولى بذلك الخجل والحياء.

Louis Callonia Callon

وقوله تعالى: ﴿ فَلْيَنْظُرُ الْإِنْسَانُ مِمْ خُلِقَ ﴾ «تنبيهُ للإنسان على ضعف أصله الذي خُلق منه، وإرشادُ له إلى الاعتراف بالمعاد، لأنَّ مَنْ قدرَ على البداءة فهو قادرُ على الإعادة بطريق الأولى، كما قال تعالى: ﴿ وَهُوَ الَّذِي يَبْدَأُ الخُلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ وَهُوَ أَهُونُ عَلَيْهِ ﴾. (تفسير ابن كثير).

وقوله تعالى: ﴿ خُلقَ مِنْ مَاءِ دَافِقِ (٦) يَخْرُجُ مِنْ بَيْنَ الصُّلُّبِ وَالتُّرَائِبِ ﴾ يعنى صلَّب الرَّجل، وترائب المراة، كما قال تعالى: ﴿ إِنَّا خَلَقْنَا الإِنْسَانَ مِنْ نُطْفَةً أَمْشَاجٍ ﴾ أي مختلطة، يعنى ماء الرجل وماء المرأة، فلما اختلطا صارا ماءً واحدًا، ولذا قال هنا: ﴿خُلِقَ مِنْ مَاءِ دَافِقٍ ﴾ وإنما هما ماءان، ماء الرجل وماء المرأة، لكن بعد الاتصاد صيارا كيالماء الواحد، هو النطفةُ الأمشاج، وقوله تعالى: ﴿ إِنَّهُ عَلَى رَجْعِهِ لَقَادِرٌ ﴾ يعنى أنّه تعالى قادرٌ على إعادة هذا الإنسان بعد موته، كما ابتدا خُلْقُه، وهذا واحدٌ من البراهين التي يستدلُّ بها على إمكان البعث، وقد كثر ذكرُه في القرآن الكريم، قال تعالى: ﴿ وَيَقُولُ الإِنْسَانُ أَنَّذَا مَا مِتُّ لَسَوْفَ أَخْرَجُ حَيًّا (٦٦) أَوْلاَ يَذْكُرُ الإنْسَانُ أَنَّا خَلَقْنَاهُ مِنْ قَبْلُ وَلَمْ بَكُ شَيْئًا ﴾ [مريم: ٦٦، ٦٧]، وقال تعالى: ﴿ أُولُمْ يَرَ الإنْسَانُ أَنَّا خَلَقْنَاهُ مِنْ نُطْفَةٍ فَإِذَا هُوَ خُصِيمٌ مُبِينٌ (٧٧) وَضَرَبَ لَنَا مَثَلاَّ وَنُسِيَ خَلْقَهُ قَالَ مَنْ يُحْيِي الْعِظَامَ وَهِيَ رَمِيمُ (٧٨) قُلْ يُحْيِيهَا الَّذِي أَنْشَاَهَا أُوَّلَ مَرَّةٍ وَهُوَ بِكُلِّ خَلْقٍ عَلِيمٌ ﴾

ىس: ٧٧ – ٧٩ ].

ومتى تكونُ الإعادة والمراجعة ؟ قال تعالى: ﴿ يُوْمَ تُبْلَى السَّرَائِرُ ﴾ وينكشفُ المكنونُ، ويحصَّلُ ما في الصدور، ويا لها من فضيحة ! نسال الله أن يجيرنا منها، وأن يسترنا بستره: ﴿ يَوْمَ تُبْلَى

السِّرَائِرُ ﴾.

وقوله تعالى: ﴿ فَمَا لَهُ مِنْ قُوَّةٍ وَلاَ نَاصِينٍ ﴾ أي: فما للإنسان من قوة من نفسه تدفعُ عنه عذابَ الله، وما له من ناصرٍ من أصدقائه وخلانِه، وأهله وحدرانه،

قولة تعالى: ﴿ وَالسِّمَاءِ ذَاتِ الرَّجْعِ ﴾ أي: ذاتِ المُطرِ الذي يرجع كلّ عام، ﴿ وَالأَرْضِ ذَاتِ الصَّدْعِ ﴾ أي: ذاتِ الملد الذي يرجع كلّ عام، ﴿ وَالأَرْضِ ذَاتِ الصّدْعُ هو أي: التي يصدعُها النباتُ، أي يشقُها، والصندُعُ هو الشّقُ في الشّيء الصلّب، وهاتان الآيتان كقوله تعالى: ﴿ فَلْيَنْظُرُ الإِنْسَانُ إِلَى طَعَامِهِ (٢٤) أَنَّا صَبَبْنَا اللّهُ عَنْا (٢٤) فَأَنْبَتْنَا الْأَرْضَ شَيَقًا (٢٦) فَأَنْبَتْنَا فِيهَا حَبًا (٢٧) وَعَنْبًا ﴾ الآيات.

وجوابُ القسم: ﴿ إِنَّهُ لَقُولٌ فَصُلُ (١٣) وَمَا هُوَ بِالْهُرُلِ ﴾ يعني أن القرآن هو القولُ الفصلُ، الذي يفصلُ في كل قضية، ويتكلم في كل خالاف، وهو لا يلتبسُ بالهزلِ أبدًا، ﴿ وَإِنَّهُ لَكِتَابُ عَزِيزٌ (٤١) لاَ يَأْتِيهِ البَّاطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلاَ مِنْ خَلْفِهِ تَتْزِيلُ مِنْ حَكِيمِ الْبَاطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلاَ مِنْ خَلْفِهِ تَتْزِيلُ مِنْ حَكِيمِ مَعِيدٍ ﴾ [فصلت: ٤١، ٤٢]، ﴿ كِتَابُ أُحْكِمَتْ آيَاتُهُ ثُمُ فَي مِنْ لَدُنْ حَكِيمٍ خَبِيرٍ ﴾، ولذلك أمر اللهُ تعالى بالرجوع عند الخالاف إلى كتابه، فقال: ﴿ وَمَا الْحَتَابُهُ ثُمُّ اللّهِ هِ [الشورى]، أي اللّهِ هُ [الشورى]، أي لقولُ قصلُ بينكم ويصلح الضمير في ﴿ إِنّهُ لَقُولٌ فَصلُ بينكم ويصلح الضمير في ﴿ إِنّهُ لَقُولٌ فَصلُ بينكم ويصلح الضمير في ﴿ إِنّهُ لَقُولٌ فَصلُ لَكُونَ آلمعنى: وهذا وَعْدُ حَقَّ، وقولُ فصل، لقال تعالى: ﴿ إِنّهُمْ يَكِيدُونَ آلمعنى: وهذا وَعْدُ حَقَّ، وقولُ فصل، ثم قال تعالى: ﴿ إِنّهُمْ يَكِيدُونَ كَيْدًا ﴾، كما قال الله تعالى: ﴿ وَيَمْكُرُونَ وَيَمْكُرُ اللّهُ وَاللّهُ خَيْرُ اللّهُ وَاللّهُ فَيْرُ اللّهُ وَاللّهُ خَيْرُ اللّهُ وَاللّهُ فَيْرُ اللّهُ وَاللّهُ فَيْرُكُونَ وَيَمْكُرُونَ وَيَمْكُرُ اللّهُ وَاللّهُ خَيْرُ اللّهُ وَاللّهُ خَيْرُ اللّهُ وَاللّهُ الله [الأنفال]،

﴿ فَمُهَلِ الْكَافِرِينَ ﴾ أي: انظرهم ولا تستعجل لهم، ﴿ أَمُهُلِّهُمْ رُوَيْدًا ﴾ أي: قليلاً، وسترى ما يحل بهم من العذاب، ولو أمهلهم الدنيا كلها لكانت قليلاً. نسال الله عز وجل العفو والعافية في الدنيا

والآخرة، والحمد لله رب العالمين.

الحمد لله رب العالمين، والعاقبة للمتقين، ولا عدوان إلا على الظالمين، والصلاة والسلام على خاتم النبيين، من أرسله ربه رحمه للعالمين، نبينا محمد وعلى آله وصحبه أحمعين، وبعد:

فلا يزال حديثنا موصولاً حول البيوع التي نهي عنها الشيارع، صلوات الله وسلامه عليه، فنقول مستعينين بالله تعالى وبه التوفيق والعصمة:

#### ٩- بيع الذهب بالذهب والفضة بالفضة نسبئة:

عن أبي سعيد الخدري رضى الله عنه أن رسول الله على قال: «لا تبيعوا الذهبَ بالذهبِ إلا مِثلاً بمِثل، ولا تُشيفُوا بِعُضْهَا على بَعْض، ولا تبيعوا الورق بالورق، إلا ميشلا بمثل، ولا تُشبِفُوا بَعْضَهَا على بعض، ولا تبيعوا منها غائبًا بنَاجِز».

هذا الحديث أخرجه الإمام البخاري رحمه الله في صحيحه في كتاب البيوع بالأرقام (٢١٧٦، ٢١٧٧، ٢١٧٨)، كما أخرجه الإمام مسلم في صحيحه في كتاب المساقاة باب الربا برقم (١٥٨٤)، وبرقم (١٥٩٦)، وأخرجه أيضًا الترمذي في البيوع باب ما جاء في الصرف برقم (١٢٤١)، وأخـرجـه النسـائي في السنن في كـتـاب البيوع باب بيع الذهب بالذهب برقمي (٤٥٧٤ – ٤٥٧٥٩). الما

#### وه و شرح الحديث وه و المعالمة المعالمة المعالمة المعالمة المعالمة المعالمة المعالمة المعالمة المعالمة المعالمة

في هذا الحديث نهي رسول الله ﷺ عن بيع الذهب بالذهب إلا مثلاً بمثل، وكذلك الورق- وهو الفضة- حكمها حكم الذهب لاتباع الفضة بالفضة إلا مشلاً بمثل، وقوله ﷺ: «ولا تُشبِفُوا بعضها على بعض» أي: لا تزيدوا بعضها على بعض، فإن الشُّفُّ هو الزيادة، وقد يطلق على النقصان فهو من ألفاظ الأضداد، والذي نهى عنه النبي ﷺ واقع الآن في مجتمعات المسلمين، فإن الشخص يذهب إلى تاجر الذهب، فيعطيه الذهب القديم ليزنهُ ثم يأخذ ذهبًا جديدًا مقابل القديم مساويًا لوزنه، ويدفع له فرق السعر، وهذا ربًا ظاهر، وذلك يتناول جميع أنواع الذهب جيده ورديئه، والصحيح منه والمكسور، وما كان حليًا أو تبرًا أو غير ذلك، وكذا يشمل الخالص والمخلوط، وكذا الحكم في الفضة سواءً ىسواء. التي الشاما أول مرة والله بنال ملق عليم ا

وللخروج من هذه الصورة الربوية المحرمة: يمكن أن يبيع الشخص ذهبه القديم للتاجر ويقبض الثمن فينهى هذه الصفقة، ثم إن أراد أن يشتري بثمنه ذهبًا جديدًا فليعقد صفقة جديدة.

وهذه الصورة هي التي أرشد إليها رسول الله ﷺ في قوله م لن اشترى له صاعًا من التمر الجيد بصاعين من تمر رديء: «بع الجمع بالدراهم ثم اشتر بالدراهم جنييًا» (متفق عليه).



قال الإمام النووي في شرح صحيح مسلم: وقوله 🐲: «لا تصعوا الذهب بالذهب ولا الورق بالورق إلا مثلا بمثل». قال العلماء: هذا بتناول حميع أنواع الذهب والورق من جيد وردىء، وصحيح ومكسور، وحلى وتبر وغير ذلك، وسواء الخالص والمخلوط بغيره، وهذا كله مجمع عليه.

وقال: قوله ﷺ: ﴿وَلا تَبِيعُوا مِنْهَا غَائِبًا بِنَاجِرْ﴾، المراد بالناجر الحاضر، وبالغائب المؤجل، وقد اجمع العلماء على تصريم بيع الذهب بالذهب أو بالفصة مؤجلاً، وكذلك الحنطة بالحنطة أو بالشعير، وكذلك كل شبيئين اشتركا في علة الربا، أما إذا باع دينارًا بدينار كلاهما في الذمة، ثم أخرج كل واحد الدينار، أو أرسل من أحضر له دينارًا من بيته، وتقابضا في المحلس فيحوز بالا خلاف عند أصحابنا، لأن الشرط الاً يتفرقا قبل أن يتقابضا وقد حصل، ولهذا قال 🦥 كما جاء في الرواية التي بعد هذه: «ولا تبيعوا شيئًا غائبًا منه بناجز إلا بدًا بيد». العلما الما يها إلى ها

وقال الحافظ في الفتح: وقوله: «ولا تبيعوا منها غائبًا بناجز،، والمراد بالغائب أعم من المؤجل، كالغائب عن المجلس مطلقًا مؤجلاً كان أم حالاً، والناحرُ الحاضر، قال ابن بطال: فيه حجة للشافعي في قبوله: من كان له على رجل دراهم والأخبر عليه دنانير لم يجز أن يُقَاصُ أحدهما الآخر بماله ؛ لأنه يدخل في معنى بيع الذهب بالورق دينًا، لأنه إذا لم بجز غائب بناجز فاحرى أنْ لا يجوز غائب بغائب، وأما الحديث الذي أخرجه أصحاب السنن عن ابن عمر رضى الله عنهما قال: كنت أبيع الإبل بالتقيع ؛ أبيع بالدنانير وآخذ الدراهم، وأبيع بالدراهم وأخذ الدنانيير. فسيالت رسبول الله 👛 عن ذلك فيقيال: «لا باس به إذا كان بسعر يومه ولم تفترقا وبينكما شيء». فـلا يدخل في بيع الذهب بالورق دينًا. واستدل يقوله: «مثلاً بمثل على بطلان البيع بقاعدة (مُدّ عجوة) وهو أن يبيع مُدّ عجوة ودينارًا بدينارين مثلاً، وأصرح من ذلك في الاستدلال على المنع حديث فضالة بن عبيد عند مسلم في رد البيع في القلادة التي فيها خَرَزُ وذَهَبُ حتى تفصل، وفي رواية أبي داود فقلت: إنما أردت الحجارة، فقال: «لا، حتى تميز

قال الحافظ في الفتح: وقد وقع لأبي سعيد مع

ابن عمر رضى الله عنهم في هذا الحديث قصة، ووقعت له فيه مع ابن عباس قصة أخرى، فأما قصته مع ابن عمر فانفرد بها البخاري من طريق سالم، 🕽 وأخرجها مسلم من طريق الليث عن نافع، ولفظه: «إن ابن عمر قال له رجل من بني ليث: إن أبا سعيد الخدرى باثر هذا عن رسول الله 🥮 ، قال نافع: فذهب عبد الله وأنا معه والليثي حتى بخل على أبي سعيد الخدري فقال: إن هذا أخبرني أنك تخبر أنُّ رسول الله ﷺ نهى عن بيع الورق بالورق إلا مشلاً بمثل». الحديث. فأشار أبو سعيد بإصبعيه إلى عينيه وأذنيه، فقال: أَبْصَرَتْ عيناي وسَمِعَتْ أَذَناي رسول الله 🥸 يقول: «لا تبيعوا الورق بالورق إلا مثلاً بمثل». الحديث. ولمسلم من طريق أبي نضرة في هذه القصة لابن عمر مع أبي سعيد أن ابن عمر نهي عن ذلك بعد أن كان أفتى به لما حدثه أبو سعيد بنهى الندي 🕮 .

وأما قصة أبي سعيد مع ابن عباس رضي الله عنهم فتستدين من الرواية الآتية لحديث أبي سعيد: عن عمرو بن دينار أن أبا صالح الزيات أخبره أنه سمع أنا سعيد الخدري يقول: الدينار بالدينار، والدرهم بالدرهم مشلاً بمثل من زاد أو ازداد فقد أربى. فقلت له: إن أبن عباس يقول غير هذا. فقال: لقد لقيت ابن عباس فقلت: أرأيت هذا الذي تقول اشيء سَمِعْتَهُ من رسول الله ﷺ أو وجدته في كتاب الله عز وحل؟ فقال: لم أسمعه من رسول الله 🐸 ولم أجده في كتاب الله. ولكن حدثني أسامة بن زيد أن النبي ﷺ قال: «الربا في النسيئة» هذا لفظ مسلم، وفي رواية البخاري فقال: كل ذلك لا أقول، وأنتم أعلم برسول الله ﷺ منى، ولكن أخبرني استامة...

بينه وبين حديث أسامة: ١٠ إكال الحاكا ال - قوله: «كلُّ ذلك لا أقول» هو في المعنى نظير قوله عليه الصلاة والسلام في حديث ذي اليدين: «كل ذلك لم يكن»، فالمنفى هو المجموع، وفي رواية لمسلم من طريق عطاء، وفيها: أما رسول الله فأنتم أعلم به منى، وأما كتاب الله فيلا أعلمه، أي: لا أعلم هذا الحكم فيه، وإنما قال لأبي سعيد: أنتم أعلم برسول 🥎 الله 👛 منى. لكون أبي سعيد وأنظاره كانوا أَسَنُّ

قال الحافظ في شرح هذا الحديث وفي الجمع

منه وأكثر ملازمة لرسول الله ﷺ.

قال: وفي السياق دليل على أن أبا سعيد وابن عباس متفقان على أن الأحكام الشرعية لا تطلب إلا من الكتاب والسنة.

وقوله: «لاريا إلا في النسيئة». هذه رواية البخاري، ولمسلم: «الربا في النسيئة». وفي رواية له: «إنما الربا في النسيئة». وفي رواية أخرى لمسلم: «ألا إنما الربا في النسيئة». قال الحافظ: وزاد في رواية طاووس عن ابن عباس: «لا ربا فيما كان يدًا بيد». وروى مسلم من طريق أبي نضرة قال: سالت ابن عباس عن الصرف فقال: أيدًا بيد، ققال: أو قال ذلك ؟ إنا فلا بأس، فأخبرت أبا سعيد، فقال: أو قال ذلك ؟ إنا سنكتب إليه فلا يُفْتِكُمُوهُ، وله من وجه أخر عن أبي نضرة: سألت ابن عمر وابن عباس عن الصرف فلم يريا به بأسًا، فإني لقاعد عند أبي سعيد فسألته عن الصرف فقال: ما زاد فهو ربا، فأنكرت ذلك لقولهما. فذكر الحديث. قال فحدثني أبو الصهباء أنه سأل ابن عباس عنه بمكة فكرهه.

قال الحافظ والصَّرْف: دفع ذهب واحد فضة وعكسه، وله شرطان ؛ منع النسيئة (التأجيل) مع اتفاق النوع واحتالفه وهو المجمع عليه، ومنع التفاضل في النوع الواحد منهما وهو قول الجمهور، وخالف فيه ابن عمر ثم رجع، وابن عباس واختلف في رجوعه.

قال: وقد روى الحاكم من طريق حيّان العدوي: سالت أبا مجلز عن الصرف فقال: كان ابن عباس لا يرى به بأسًا زمانًا من عمره ما كان منه عينًا بعين يدًا بيد، وكان يقول: إنما الربا في النسيئة، فلقيه أبو سعيد، فذكر القصة والحديث، فقال ابن عباس رضي الله عنهما: أستغفر الله وأتوب إليه، فكان ينهى عنه أشد النهى.

قال الحافظ واتفق العلماء على صحة حديث أسامة، واختلفوا في الجمع بينه وبين حديث أبي سعيد، فقيل: منسوخ، لكن النسخ لا يثبت بالاحتمال. وقيل: المعنى في قوله: «لا ربا». الربا الأغلظ الشديد التحريم المتوعد عليه بالعقاب الشديد، كما تقول العرب: لا عالم في البلد إلا زيد، مع أن فيها علماء غيره، وإنما القصد نفي الأكمل لا نفي الأصل. وأيضًا نفى تحريم ربا الفضل من حديث أسامة إنما هو

بالمفهوم، فيقدم عليه حديث أبي سعيد لأن دلالته بالمنطوق، ويحمل حديث أسامة على الربا الأكبر كما تقدم، والله أعلم.

#### ١٠- بيع الذهب بالفضة نسيئة (دَينًا)

ا- عن مالك بن أوس بن الحدثان أنه قال: أَقْبَلْتُ أَقُولُ: من يَصْطُرِفُ الدِّرَاهِمَ الْفَقال طلحة بن عبيد الله رضي الله عنه- وهو عند عمر بن الخطاب رضي الله عنه-: أَرِنَا ذهبك ثم اثتنا إذا جاء خادمنًا نعطك ورقك. فقال عمر بن الخطاب رضي الله عنه: كلاً، والله لتعطينه ورقّه أو لتردن اليه ذهبه. فإن رسول الله لتعطينه ورقّه أو لتردن الله الله عهم والبر الله على والبر والبر ربًا إلا هاء وهاء، والشعير بالشعير ربًا إلا هاء وهاء، والشعير بالشعير ربًا إلا هاء وهاء، والتمر بالتمر ربًا إلا هاء وهاء».

هذا الحديث متفق عليه، واللفظ لمسلم، فقد أخرجه البخاري في البيوع بالأرقام (٢١٣٤، ٢١٧٠، ٢١٧٠)، عما أخرجه مسلم في المساقاة برقم (١٥٨٦)، وأبو داود في البيوع برقم (٣٣٤٨)، والترمذي في البيوع (١٢٤٣)، والنسائي في البيوع برقم (٢٥٦١)، وابن ماجه في التجارات برقم (٢٧٥٣).

٢- وعن عبادة بن الصامت رضي الله عنه قال: قال رسول الله قة: «الذهب بالذهب، والفضة البالغضة، والبرعة بالنفضة، والبرعة بالبرعة والشعير بالشعير، والتمر بالتمر، والملح بالملح، مثلاً بمثل، سواء بسواء، يدًا بيد، فإن اختلفت هذه الأصناف فبيعوا كيف شئتم إذا كان يدًا بيد».

هذا الحديث أخرجه مسلم في المساقاة برقم (١٥٨٧)، وأبو داود في البيوع برقم (٣٣٤٩)، والترمذي في البيوع برقم (١٢٤٠)، والنسائي في البيوع برقم (٤٥٦٤)، وابن ماجه في التجارات برقم (٢٢٥٤).

#### وو شرح العديثين وو

أما الحديث الأول قفيه بيان بيع الذهب بالوَرِق وهو الفضة مع تأجيل دفع أحدهما وهو منهي عنه كما روى ذلك عمر بن الخطاب رضي الله عنه عن النبي في هذا الحديث. فيجب المقابضة في كل نوعين ربويين.

وأما حديث عبادة فبين فيه الستة الأصناف الربوية التي نص عليها رسول الله ﷺ.

قال الإمام النووي في شرح صحيح مسلم: وقد

أجمع المسلمون على تحريم الربا في الجملة، وإن اختلفوا في ضابطه وتفاريعه. قال الله تعالى: ﴿ وَأَحَلُّ اللَّهُ الْبَيْعَ وَحَرَّمَ الرِّبَا ﴾ [البقرة: ٢٧٥]، والأحاديث فيه كثيرة مشهورة، ونص النبي ﷺ في هذه الأحاديث على تصريم الربا في ستة أشبياء: «الذهب، والفضية، والبر، والشيعير، والتمر، والملح». فقال أهل الظاهر: لا ربا في غير هذه الستة بناءً على أصلهم في نفى القياس، وقال جميع العلماء سواهم: لا يختص بالستة بل يتعدى إلى ما في معناها، وهو بشاركها في العلة، واختلفوا في العلة التي هي سبب تحريم الربا في السنة، فقال الشافعي: العلة في الذهب والفضة كونهما جنس الأثمان (أصل النقود فتقاس عليهما جميع النقود سواء كانت ورقية أم معدينة)، فلا يتعدى الربا منهما إلى غيرهما من الموزونات وغيرها لعدم المشاركة، قال: والعلة في الأربعة الباقية كونها مطعومة، فيتعدى الربا منها إلى كل مطعوم، وأما مالك فقال في الذهب والفضية كقول الشيافعي رحمة الله عليهما، وقال في الأربعة الباقية كونها تدخر للقوت وتصلح له، فعداه إلى الزبيب؛ لأنه كالتمر، وإلى القُطْنيَّة (الحبوب التي تطبخ في البيت كالعدس وغيره) لأنها في معنى البر والشعير، وأما أبو حنيفة فقال: العلة في الذهب والفضية الوزن، وفي الأربعة الكيل، فيتعدى إلى كل موزون من نحاس وحديد وغيرهما، وإلى كل مكيل كالجص والأشنان (الجص من مواد البناء وهو الحيس، والأشنان نبات يستعمل في الغسيل كالصابون) وغيرهما، وقال سعيد بن المسيب والشافعي في القديم وأحمد رحمهم الله: العلة في الأربعة كونها مطعومة موزونة أو مكيلة بشرط الأمرين، فعلى هذا لا ربا في البطيخ والسفرجل ونحوهما مما لا يكال ولا يوزن. اهـ. كلام النووي.

أقول: ولكن البطيخ والسفرجل يوزن في زماننا. ثم قال النووي رحمه الله: وأجمع العلماء على جواز بيع الربوي بربوي لا يشاركه في العلة متفاضلاً ومؤجلاً، وذلك كبيع الذهب بالحنطة، وبيع الفضة بالشغير وغيره من المكيل، وأجمعوا على أنه لا يجوز بيع الربوي بجنسه وأحدهما مؤجل، وعلى أنه لا يجوز التفاضل إذا بيع بجنسه حالاً كالذهب بالذهب، وعلى أنه لا يجوز التقاض إذا ألم

باعه بجنسه أو بغير جنسه مما شاركه في العلة كالذهب بالفضة، والحنطة بالشعير، وأنه لا يجوز التفاضل عند أختلاف الجنس إذا كان يدًا بيد ؛ كصاع حنطة بصاعي شعير، ولا خلاف بين العلماء في شيء من هذا إلا ما ذكر عن ابن عباس رضي الله عنهما في تخصيص الربا بالنسيئة. قُلْتُ: وقد مر أنه تراجع عنه، ولله الحمد والمنة.

قال النووي: قال العلماء: إذا بيع الذهبُ بذهب، أو الفضةُ بفضة سميت مراطلة، وإذا بيعت الفضة بذهب (أو العكس) سمي صرفًا. قيل: سمي صرفًا لصرفه عن مقتضى البياعات من جواز التفاضل والتفرق قبل القبض والتأجيل، وقيل: من صريفهما، وهو تصويتهما في الميزان. والله أعلم.

وفيه أن النسيئة لا تجوز في بيع الذهب بالورق، وإذا لم يَجُزُّ فيهما مع تفاضلهما بالنسيئة فأحرى الا يجوز في الذهب وهو جنس واحد، (ولينتبه لهذا تجار الذهب، فإن كثيرًا منهم يقعون في هذا في زماننا هذا)، وكذا الورق بالورق، وقد نقل ابن عبد البر وغيره الإجماع على هذا الحكم، أي التسوية في المنع بين الذهب بالذهب وبين الذهب بالورق، والله أعلد.

نسال الله تعالى أن يرد المسلمين إلى دينهم ردًا جميلاً، وأن يوفقهم للعمل بأحكام الشريعة، إنه ولي ذلك والقادر عليه، وصلى الله وسلم وبارك على عبده ورسوله محمد وعلى آله وصحبه أجمعين، والحمد لله رب العالمين.

### من الأداب الإسلامية

## السلام: التحية المباركة الطيبة

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله وآله وصحبه ومن والاه، وبعد:

فنواصل حديثنا حول التحية المباركة:

#### ٧- السلام على المشغول:

#### أ- المصلي:

الصلاة علمود الدين، لا يقوم إلا به، روى الترمذي وابن ماجه، وقال الترمذي حسن صحيح، من حديث معاذ بن جبل رضي الله عنه قال رسول الله عنه درأس الأصر الإسلام، وعموده الصلاة، وذروة سنامه الجهاد في سبيل الله.

وهي آكد الفروض بعد الشهادتين، ولها مكانة عظيمة في الإسلام، وهي أول ما يحاسب به العبد، روى الترمذي من حديث أبي هريرة رضي الله عنه وحسنه: «أول ما يُحاسب عليه العبد يوم القيامة الصلاة، فإن صلحت فقد أفلح وأنْجَحَ، وإن فسدت فقد خاب وخسر».

وكانت قرة عين النبي في حياته، وهي آخر ما يفقد من الدين، فإن ضباعت ضباع الدين كله، دوى الإمام أحمد في مسنده والطبراني ورجالهما رجال الصحيح، وأورده الهيشمي في مجمع الزوائد من حديث أبي أمامة رضي الله عنه قال: قال رسول الله في: «لتنقضن عرى الإسلام عروة عروة، فكلما انتقضت عروة تشبث الناس بالتي عروة، فاولهن نقضًا الحكم، وأخرهن الصلاة».

وهي الفريضية التي تولئ الله عز وجل فرضيتها على رسول الله ﷺ بمخاطبته له ليلة المعراج.

وهي أكثر الفرائض ذكرًا في القرآن الكريم، وهي مناجاة لله عز وجل وخشروع له، وتذلل وخضوع.

المصلى فيها قائم بين يدي الله راكع ساجد له

ولسانه لهج بالتكبير والثناء والتمجيد والقراءة والتسبيح... إلخ.

المصلي عقله وفكره في تدبير لمعاني الصلاة وإحكام لأدائها وإيفاء لحقها، فهو غائب عن كل ما حوله ومن حوله، وحفاظًا على هذه الحالة السنية، واستجلابًا لها منع الشرع الحكيم من السلام على المصلي حتى لا يشغله عما هو فيه، وحتى لا يقطع تلذذه بالمناجاة والذكر والدعاء، وحتى لا يحرم لذة الخشوع والتذلل.

وفي بداية التشريع كان السلام ورده جائزًا، ثم نسخ، روى البخاري ومسلم من حديث عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال: كنا نُسَلَمُ على رسول الله عنه وهو في الصلاة فيرُدُّ علينا فلمًا رجعنا من عند النجاشيُّ سَلَمْنَا عليه فلم يردَ علينا، فقلنا: يا رسول الله كُنا نُسَلِّمُ عليك في الصلاة فتردُّ علينا، فقال: «إنْ في الصلاة شُغُلا».

فبين عبد الله بن مسعود رضي الله عنه أنهم كانوا قبل الهجرة إلى الحبشة إذا دخلوا على رسول الله وهو في الصلاة سلموا عليه، فكان يرد عليهم السلام، فلما رجعوا من هجرتهم إلى الحبشة من عند النجاشي دخلنا على رسول الله وهو في الصلاة فسلمنا عليه، فلم يرد علينا السلام، فلما انتهى من الصلاة، قلنا: يا رسول الله، كنا قبل هجرتنا إلى الحبشة نسلم عليك وأنت في الصلاة فترد علينا، فلما سلمنا عليك وأنت في الصلاة فترد علينا، فلما سلمنا عليك اليوم لم ترد علينا، فماذا حدث ؟

قال: إن الصلاة ينبغي أن يكون الاشتغال بها مانعًا من الاشتغال بغيرها، وإن الله قد أحدث من أمره أن لا نتكلم في الصلاة.

- وحديث زيد بن أرقم الأنصاري بين كذلك أنهم كانوا يتكلمون في الصلاة كلام البشر، يكلم الرجل منهم صاحبه الذي بجواره في أمورهما، حتى نزل قوله تعالى: ﴿ حَافظُوا عَلَى الصَّلُوَاتِ وَالصَّلَاقِ الْعُسْطَى وَقُومُوا لِلَّهِ قَانِتِينَ ﴾

[البقرة: ٢٣٨]

#### الحلقة الرابعة

## (السالام على المشفول)

أي: ساكنين خاشعين لا تتكلمون إلا بالتسبيح والتحميد والتكبير وقراءة القرآن، فأمرنا رسول الله ﷺ بالسكوت ونهانا عن الكلام في الصلاة.

روى مسلم وغيره من حديث زيد بن أرقم رضي الله عنه قال: كُنَّا نتكلم في الصالة يكلمُ الرجلُ صاحبة وهو إلى جنبه في الصلاة حتى نزلت: ﴿ وَقُومُوا لِلَّهِ قَانِتِينَ ﴾ فأمرنا بالسكوت، ونُهينا عن الكلامن.

وروى البخاري ومسلم من حديث جابر بن عبد الله رضي الله عنه قال: كُنَّا مع النبي في فبعثني في حاجة فرجعت وهو يصلي على راحلته ووجه على غير القبلة فسلمت عليه، فلم يرد علي فلما انصرف قال: "إنه لم يمنعني أن أرد إلا أني كنت أصلى".

وفي رواية قال جابر: إن رسول الله ت بعثني الحاجة ثم أدركتُهُ وهو يسير، (قال قتيبة: يصلي)، فسلمت عليه، فأشار إليُّ، فلمًّا فرغ دعاني، فقال: «إنك سلمت أنفًا وأنا أصلي، وهو موجَّه حينئذ قتل المشرق.

وظاهر رواية زيد بن أرقم: «كا نتكلم في الصلاة» أن تحريم الكلام في الصلاة كان بالمدينة بعد الهجرة ؛ لأن زيد بن أرقم مدني وهو يخبر أنهم كانوا يتكلمون خلف رسول الله في في الصلاة إلى أن نُهوا، ويؤيد ذلك أن قول الله تعالى: ﴿ وَقُومُوا لِلَّهِ قَانِتِينَ ﴾ [البقرة: ٢٣٨] نزلت بالمدنة.

ولكن هذا مشكل مع حديث ابن مسعود رضي الله عنه، وفيه انه لما رجع من الحبشة كان تحريم الكلام في الصلاة، وكان رجوعه من الحبشة قبل الهجرة إلى المدينة قطعًا.

وقد حاول العلماء رفع هذا الإشكال والتوفيق والجمع بين الحديثين بأجوبة متعددة منها:

قال ابن حبان: إن زيد بن أرقم كان من الأنصار الذين أسلموا وصلوا قبل الهجرة، وكانوا يصلون بالمدينة كما يصلي المسلمون بمكة في إباحة الكلام في الصلاة لهم، فلما نسخ ذلك بمكة نسخ

#### اعداد/سعيد عامر

بالمدينة، فحكى زيد ما كانوا عليه. منه علما

وروى بعض العلماء هذا القول بإيراد قول زيد في رواية الترمذي: «كنا نتكلم خلف رسول الله هي الصلاة» يدل على أن الكلام كان مباحًا بالمدينة إذ لم يصلُّ زيد خلف رسول الله هي إلا بالمدينة.

- أن حديث زيد رواه الجماعة إلا ابن ماجه، وحديث ابن مسعود متفق عليه، وليس من السهل أن يرد أحد الحديثين، وإذا تأملنا حديث ابن مسعود وجدناه لا يحمل نهيًا للصحابة عن الكلام وكل ما فيه أنه لم يرد، وأنه قال: «إن الصلاة تشغله في عن الكلام، وهذا غير صريح في نهي الأمة عن الكلام في الصلاة، بخلاف حديث زيد فإنه صريح بالنهي عن الكلام في الصلاة، بخلاف حديث زيد حيث زيد فإنه صريح بالنهي عن الكلام في الصلاة بالمدينة، فلا تعارض بين الحديثين، ونسخ ما كان من جواز الكلام في الصلاة كان بالمدينة،

وواضح من هذا أن السلام كان جائزًا على المصلي في أول الأصر ثم نسخ، ولا وجه لمن قال بإباحة الرد بعد ثبوت امتناعه على منه.

وجمهور العلماء على أن له أن يرد بالإشارة لحديث جابر السابق عندما بعثه في في حاجة قضاها، ثم عاد إليه فوجده يصلي فسلم عليه فأشار إليه، والإشارة خفيفة خلافًا لأبي حنيفة أنه لا يرد أصالاً لا باللفظ ولا بالإشارة، ذكر صاحب فتح القدير: أن رد المصلي السلام بالإشارة مكروه، وبالمصافحة مفسد، وحديث جابر يؤيد

ر الحنفية.

م الملكن الأفضل مطلقًا أن يرد بعد الصلاة لفظًا، وهذا مناهب الجمهور.

وعند المالكية: أن المصلي لا يرد السلام باللفظ، فإن رد عمدًا أو جهلاً بطل، ورده باللفظ سهوًا يقتضي سجود السهو، بل يجب عليه أن يرد السلام بالإشارة، خلافًا للشافعية القائلين بعدم وجوب الرد عليه.

وذهب الحنابلة إلى أن رد المصلي السلام بالكلام عمدًا يبطل الصلاة، ورد المصلي السلام بالإشارة مشروع عند الحنابلة.

(الموسوعة الفقهية: ١٦٣/٢٥، ١٦٤).

أما ابتداء السلام على المصلي، فعند المالكية السلام على المصلي سنة، والسلام على المصلي جائز عند الحنابلة، فقد سئئل أحمد رحمه الله عن الرجل يدخل على القوم وهم يصلون أيسلم عليهم ؟ قال: نعم. (المرجع السابق).

#### الكلام في الصلاة:

وأما حكم الكلام في الصلاة، فيمكن تقسيم كلام المصلي إلى ثلاثة اقسام:

احدها: أن يتكلم عامدًا لغير مصلحة الصلاة.
اتفق الفقهاء على أن الصلاة تبطل بالكلام
العمد، لحديث معاوية بن الحكم السلمي رضي
الله عنه عند مسلم وفيه قال له الرسول وان الناس،
هذه الصلاة لا يصلح فيها شيء من كلام الناس،
إنما هو التسبيح والتكبير وقراءة القرآن،
وحديث ابن مسعود السابق: «إن في الصلاة شغلاً»، وحديث جابر السابق.

الثاني: أن يتكلم عامدًا بكلام لمصلحة الصلاة. كأن يقوم الإمام إلى خامسة، فيقول المأموم: صليت أربعًا، أو نحو ذلك.

مذهب الشافعية وجمهور العلماء: أنها تبطل الصلاة.

قال الأوزاعي: لا تبطل الصلاة، وهي رواية عن مالك وأحمد، لحديث ذي البدين.

فقد حصل كالام بين الرسول ﷺ وبين ذي اليدين، وبنى رسول الله ﷺ على ما صلى واكمل النقص.

وقال ابن قدامة: إن تكلم بشيء مما تكمل به الصلاة أو شيء من شنان الصلاة، مثل كلام النبي

اللغني ٢/٢٤، ٤٧). تفسد صلاته. (المغنى ٢٦/٢، ٤٧).

وجمهور العلماء: أن الكلام العمد في الصلاة لمصلحة الصلاة يبطل الصلاة لعموم الأحاديث الصحيحة في النهي عن الكلام، ولحديث: «من نابه شيء في صلاته فليسبح الرجال وليصفق النساء». ولو كان الكلام لمصلحة الصلاة مباحًا لكان أسهل وأبين من التسبيح والتصفيق.

وأما حديث ذي اليدين، فإن ما وقع فيه من كلام كان خارج الصلاة، وبعد السلام ظائا أن الصلاة تمت.

الثالث: أن يتكلم ناسيًا ولا يطول كلامه.

مذهب الحنيفة ورواية عن أحمد، ببطلان الصلاة بالكلام ولو كان ناسيًا أو جاهلاً أو مُكرهًا.

ودليلهم عموم الأحاديث الواردة في ذلك، وأما حديث: «إن الله وضع عن أمتي الخطأ والنسان وما استكرهوا عليه». (ابن ماجه وصححه الحاكم ووافقه الذهبي)، فمحمول على رفع الإثم.

وجمهور العلماء على أن الصلاة لا تبطل، ففي حديث معاوية بن الحكم في قصة صلاته مع النبي 🐲 وكلام معاوية في الصلاة، فإن النبي 🕮 لم يبطل صلاته، ولم يأمره بالإعادة، لأنه كان جاهلاً بالحكم، روى مسلم عن معاوية بن الحكم رضي الله عنه قال: بينا أنا أصلى مع رسول الله ﷺ إذ عطس رجل من القوم، فقلت: يرحمك الله فرماني القومُ بأبصارهم، فقلت: واثَّكُلُّ أُمِّيَاهٌ مِا شِانكم تنظرون إلى فحملوا يضربون بايديهم على أفخاذهم فلما رأيتهم يُصمتونني لكني سكت، فلما صلى رسول الله ﷺ فبابي هو وأمي ما راتتُ مُعلمًا قبله ولا بعدهُ أحسن تعليمًا منه، فوالله ما كهرني ولا ضربني ولا شيتمني، قيال: «إن هذه الصلاة لا يصلحُ فيها شيء من كلام الناس، إنما هو التسبيح والتكبير وقراءة القرآن». والله أعلم، وللحديث يقية إن شياء الله.

# الحلقة الثانية الخطار تهاد الأسرة (سوء الاعتيار)

#### الماد/ شوقى عبدالصادق

الحمد لله الذي خلق الإنسان وعلمه البيان، وأشهد أن لا إله إلا الله، شهادة واجبة على الإنس والجان، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله، خبر من دعا إليه بإحسان... وبعد:

فقد تحدثنا في اللقاء السابق عن اختيار الزوجة، وأن يكون الدين أعظم وشيجة تربط بين الزوجين، والحرص على اختيار الدئين من الرجال والدئينة من النساء، وفي هذا اللقاء نقول وبالله تعالى التوفيق:

#### ثانيا ان تكون ولودا الماصي المحمد المحمد المحمد

لقوله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ يَقُولُونَ رَبُنَا هَبْ لَنَا مِنْ أَزُوا حِبّا وَذُرِيّاتِنَا قُرّةَ أَعْيُنِ وَاجْعَلْنَا لِلْمُتّقِينَ إِمَامًا ﴾ أَزْوَا جِبّا وَذُرِيّاتِنَا قُرّةَ أَعْيُنِ وَاجْعَلْنَا لِلْمُتّقِينَ إِمَامًا ﴾ [الفرقان: ٤٧].

ولأن حب الذرية أمر فطري لقوله تعالى: ﴿ رَبُّ اجْعَلْنِي مُقِيمَ الصَّلاَةِ وَمِنْ ذُرِّيَّتِي رَبُّنَا وَتَقَبَّلْ دُعَاءِ ﴾ [إبراهيم: ٤٠]،

وقوله: ﴿وَإِنِّي خِفْتُ الْمُوالِيَّ مِنْ وَرَائِي وَكَانَتِ
الْمُرَأَتِي عَاقِرًا فَهَبْ لِي مِنْ لَدُنْكَ وَلِيًا (٥) يُرِثُنِي وَيَرِثُ
مِنْ آلِ يَعْقُوبَ وَاجْعَلْهُ رَبِّ رَضِيًا ﴾ [مريم: ٥، ٦]، ولما
رواه معقل بن يسار رضي الله عنه قال: جاء رجل
إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال: إني
أصبت امراةً ذات حسب وجمال وإنها لا تلد
أفاتزوجها؟ قال: لا، ثم أتاه الثانية فنهاه، ثم أتاه

الثالثة، فقال: «تزوجوا الودود الولود فإني مكاثر بكم الأمم». [الحاكم ١٦٢/٢، وصححه ووافقه الذهبي، وذكره الألباني في الإرواء ١٨١١].

وتعرف الولود بالنظر إلى حالها من كمال جسمها وسلامة صحتها من الأمراض التي تمنع الحمل والولادة، وأنها من نساء يعرفن بكثرة الأولاد فإن كانت أمها وأختها وخالتها وعمتها والقريبات لها من النساء ولودات فالغالب والله أعلم أن تكون مثلهن.

#### ثالثًا:أن تكون بكراً: على الله والطبيعة الما والا

لما رواه الشيخان من حديث جابر بن عبد الله رضي الله عنهما قال: هلك أبي وترك سبع بنات - أو تسع بنات، فتزوجت امرأة ثيبًا، فقال لي رسول الله صلى الله عليه وسلم: «تزوجت يا جابر؟». فقلت: فعم. فقال: «بكرًا أم ثيبًا؟» قلت: بل ثيبًا. قال: «فهلا جارية تلاعبها وتلاعبك وتضاحكها وتضاحكك». فقلت له: إن عبد الله هلك وترك بنات وإني كرهت أن أجــيــئهن بمثلهن فـتـزوجت امرأة تقـوم عليهن وتصلحهن. فقال: «بارك الله» أو «خيرًا».

علام المرابع ا

وقال صاحب «عون المعبود» تعليقًا على الحديث: وفيه دليل على استحباب نكاح الأبكار إلا المقتضي لنكاح الثيب كما وقع لجابر، فجابر مات أبوه وترك له تسع أخوات يتيمات يحتجن منه إلى رعاية

وعطف وخدمة، فكان من الملائم له أن يتزوج ثيبًا تقوم على أمرهن وتعنى بشانهن».

[عون المعبود ٦/٤٤].

ولأن الثيب غالبًا ما تكون متعلقة القلب بالزوج الأول، فربما لا تكون محبتها لزوجها غير كاملة.

رابعًا:أن تكون ذات حسب:

لما سبق من حديث الصحيحين عن أبي هريرة رضي الله عنه: «تُنكح المُرأة لأربع»، وذكر الحسب، وحديث عائشة رضي الله عنها قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «تخيروا لنطفكم فانكحوا الأكفاء وأنكحوا إليهم». [الصحيحة برقم ١٠٦٧ وسنده صحيح].

وإذا تساوت المراة مع غيرها في الدين تقدم ذات الحسب، والحسب مأخوذ من عَدُّ وحساب مأثر الأباء ومناقبه وفضائله للأباء ومناقبه وفضائله لنو حسب.

#### خامساً: السلامة من العيوب المنفرة والأمراض السارية والعلل العدية:

لما رواه الشيخان من حديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم:

«لا يُورِدَن المُمْرِضُ علَى مُصحَّ». [اللؤلؤ والمرجان ١٤٣٦]، وعن عبادة بن الصامت رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «لا ضَررَ ولا ضِرارَ».

وقال ابن القيم رحمه الله: إن كل عيب ينفر أحد الزوجين من الآخر ولا يحصل به مقصود النكاح من الرحمة والمودة يوجب الخيار أي أن يمسكها الزوج أو يطلقها، وعن علي رضي الله عنه: أيما امراة نكحت وبها برَصُ أو جنون أو جذام أو قرن فزوجها بالخيار ما لم يمسها إن شاء أمسك وإن شاء طلق، وإن مسها فلها المهر بما استحل من فرجها. وقال أمير المؤمنين عمر رضي الله عنه لمن تزوج امرأة وهو لا يولد له أخيرها أنك عقيمٌ وخيرها.

[زاد المعاد ١٨٣-١٨٤ بتصرف].

#### سادساً: أن تكون من أهل الاحتشام والعفة:

فلا يعرف عنها سفور ولا تبرج، وأن يمنعها حياؤها عن إبراز مفاتن جسدها ؛ لما رواه أبو أذينة الصدفي رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «شر نسائكم المتبرجات المتخيلات وهن المنافقات لا يدخل الجنة منهن إلا مثل الغراب الأعصم». [الصحيحة برقم ١٨٤٦ وسنده صحيح].

#### سابعاً: ألا تكون مخطوبة للغير:

لما رواه البخاري أن ابن عمر رضي الله عنهما كان يقول: «نهى النبي صلى الله عليه وسلم أن يبيع بعض، ولا يخطب الرجل على خطبة أخيه حتى يترك الخاطب قبله أو يأذن له الخاطب». [فتح الباري ١٤٢/٩].

وقال ابن حجر: واستدل به على تحريم خطبة المرأة على خطبة امرأة أخرى إلحاقًا لحكم النساء بحكم الرجال، وصورته أن ترغب امرأة في رجل وتدعوه إلى تزويجها فيجيبها كما تقدم فتجيء امرأة أخرى فتدعوه وترغبه في نفسها وتزهده في التي قبلها، وقد صرحوا باستحباب خطبة أهل الفضل من الرجال، ولا يخفى أن محل هذا إذا كان المخطوب عزم ألا يتزوج إلا بواحدة، فأما إذا جمع بينهما فلا تحرم.

وإذا فاتك أيها الكريم الترام هذه الأسس عند بداية زواجك، فالزم طريق الهداية، فإن الله تعالى يزيد الذين اهتدوا هدى، وتمسك بالكتاب والسنة أنت وأهلك حتى يأتيك اليقين، وجاهد في الله تعالى نفسك وأهلك يهدك الله سبيل الرشاد، وصلى الله على نبينا محمد.

## مشروع تيسير حفظ السنة المناه المستروع تيسير حفظ السنة على حاليات القصار على حاليات القصار



الله عنه: ﴿ فَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحُ أَنْ عَلَيْكُمْ جُنَاحُ أَنْ عَلَيْكُمْ جُنَاحُ أَنْ عَلَيْكُمْ جُنَاحُ أَنْ تَقْصَرُوا مِنَ الصَّلَاةِ إِنْ خِفْتُمْ أَنْ يَفْتِنَكُمُ النَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ [النساء: ١٠١]، فَقَدْ أَمِنَ النَّاسُ فقال: عَجِبْتُ مما عَجِبْتَ منه. فسالتُ رسول الله ﷺ عَن ذَلِكَ فقال: «صَدَقَةُ تَصدُق اللَّهُ بِها عَليكم فاقبلُوا صَدقته».

م(٢٨٦)، حم (١٧٤)، د(١١٩٩)، ت (٣٠٣٤)، هـ(١٠٦٥)، حب (٢٧٣٩).

عن ابن عباسٍ رضي الله عنهما قال: فَرضَ اللَّهُ الصلاةَ على لِسانِ نبيكم 👛 في الحَضَرِ أَرْبَعًا، وفي السُّقَرِ ركعتَيْن، وفي الخَوْف ركعة». م(٢٨٧)، حم (٢١٢٤)، د(١٢٤٧)، هـ (١٠٦٨). حب (٢٨٦٨).

١٤١٨ عن يَحيى بن يَزيدِ الهُنَائي قال: سَأَلْتُ أنس بن مالكِ عن قَصْرِ الصَّلاةِ وقال: كان رسولُ اللهِ اللهِ إذا خَرَجَ مَسِيرة ثلاثةِ أَمْيَالٍ أو ثلاثةِ فزاسخَ صَلَّى ركعتيْن». م(١٩١١)، حم (١٢٠١)، حب (١٢٠١).

1819 – عن جابر رضي الله عنه قال: خَرَجْنًا معَ رسول اللهِ ﷺ في سَفَرٍ، فَمُطِرْنًا، فقَالَ: لِيُصِلِّ مَنْ شَاءَ مِنِكم في رَحُلِهِ». م(١٩٨٨)، حم (١٠٢٥)، د(١٠٦٩)، ت(٤٠٩)، حب (٢٠٨٧).

١٤٢٠ عن ابنِ عباسٍ رضي الله عنهما قال: صلًى رسولُ الله ﷺ الظُّهْرَ والعَصْرَ جَمِيعًا والمَعْرِبَ والعِشَاءَ
 جميعًا في غير خوف ولا سنفر. م(٥٠٧)، حم (١٩٥٣)، د (١٢١٠)، ت (١٨٥٠)، حب (١٥٩٦).

العُمَّر عن مُعاذ رضي الله عنه قال: خَرجْنًا مَع رسول الله ﷺ في غَزُورة تَبوك فَكَانَ يُصلّى الظهْرَ والعَصنْرَ جميعًا والمُغَرّبَ والعِشاءَ جَميعًا»، م(٧٠٦)، حم(١٢٠٦)، در (١٠٧١)، حب (١٠٧١).

عن البَراء رضي الله عنه قال: كُنًا إذا صلَّيْنَا خَلْفُ رسولِ الله ﷺ أحبَبْنَا أَنْ نكُونَ عَنْ يَمِينهِ، يُقْبِلُ علينا بِوَجْهِهِ، قال: فَسمعتُهُ يقولُ: «رَبَّ قني عَذَابِك يومَ تبعثُ أو تجمعُ عبادك».

م(۷۰۹)، حم (۲۸۷۳)، د (۲۱۵)، نس (۸۲)، هـ (۲۰۰۱).

127٢ عن أبي هُريرة رضِي الله عنه، عن النبيِّ ﷺ قال: «إِذَا أُقِيمتِ الصَّلَاةُ فَلاَ صَلاَةً إِلاَّ المكتوبةُ».

م(۷۱۰)، حم (۱۳۲۸)، د (۲۲۲۱)، هـ (۱۱۵۱)، حب (۲۱۹۳).

187٣ عن عبد اللهِ بن سيَرْجَسَ رضي الله عنه قال: دَخَلَ رَجلُ المسجدَ ورسولُ اللهِ ﷺ في صَلاقِ الغَدَاةِ، فَصَلَّى رِكْعَتَيْن في جانبِ المسجدِ، ثُمَّ دَخَلَ مَعَ رسُولِ اللهِ ﷺ ، فلما سَلَّم رسولِ الله ﷺ قال: «يا فُلاَنُ بايَ الصُّلاتين اعْتَدت ؟ أبصلاتَك وَحُدَك، أَمْ بصِلاتَكِ مَعَنا؟».

م(۷۱۲)، حم (۲۰۸۰۳)، د (۱۲۲۰)، نس (۸۲۷)، هـ (۱۱۵۲)، حب (۲۱۹۱).

1٤٧٤ عن أبي حُمَيْد رضي الله عنه قال: قَالَ رسولُ الله ﷺ : «إِذَا دَخَلَ أَحَدُكُمُ المسجدَ فَليقُل: اللَّهُم افتَحْ لي أبوابَ رحْمتَك، وإذا خَرَج فليقُل: اللهم إني أَسْتَأَلُكَ مِنْ فَضَلْكِ». م(٧١٣)، حم (١٠٠٧)، د(٤٦٥)، هـ (٧٧٧)، حب (٢٠٤٨).

١٤٢٥ عن أبي ذرَّ رضي الله عنه، عن النبيَ ﷺ أنه قال: «يُصْبحُ على كُلَّ سُلاَمَى مِنْ أحدِكُم صَدَقَةً، فَكُلُ تسبيحة صِنَدَقَةً، وكلُ تهليلة صَدَقَةً، وكلُ تكبيرة صَدَقةٌ وأمرٌ بالمعروف صَدَقَةٌ، ونَهيٌ عن المنكر صَدَقةٌ، ويُجْزئُ من ذَلِكَ ركعتان يركعهما مِن الصحى». م(٧٢٠)، د(١٢٨٥).

۱٤۲۱ – عن أبي الدَرْدَاءِ رضي الله عنه قال: أَوْصَانِي حَبِيبِي 👺 بِثَّلَاثٍ لَنْ أَدَعَهُنَّ مَا عِشْتُ: بِصِيام ثَلاثةِ آيام من كل شَهْرٍ، وَصَلاَةٍ الضُّمْـَى، وبان لا أنامَ حتَّى أُوتِرَ". ﴿(٧٢٧)، د(١٤٣٣).

١٤٢٧– عن عائشةَ رضي الله عنها عن النبيِّ ﷺ قال: «رَكْعَتَا الفَجْرِ خَيْرٌ مِنِ الدُّنْيَا وَمَا فيهَا».

م(٥٢٧)، حم (٢٤٢٩٦)، ت (٢١٤)، حب (٨٥٤٢).

١٤٣٨ عن أبي هُريرةَ رضي الله عنه أن رسولَ الله ﷺ قَرَأَ في رَكَّعَتَي الفَجْرِ: ﴿قُلْ يَا أَيُّهَا الْكَافِرُونَ ﴾،
 و ﴿قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدُ ﴾. ﴿ (٧٢٧)، و (١٧٤٨)، هـ (١١٤٨).

```
١٤٢٩ عن ابن عباس رضى الله عنهما أنَّ رسولَ اللَّهِ ﷺ كَانَ يَقِرأُ في ركعَتي الفَجِر، في الأُولَى مِنْهُمَا:
  ﴿ قُولُوا آمَنًا بِاللَّهِ وَمَا أُنْزِلَ إِلَيْنَا ﴾ [البقرة: ١٣٦] الآية التي في البقرة، وفي الآخرة مِنهُمَا: ﴿ آمَنًا بِاللَّهِ وَاشْهُدُ
                                                                                                                      بِأَنَّا مُسْلِمُونَ ﴾ [ال عمران: ٥٧]. م (٧٢٧)، د(١٢٥٩)، نس (١٠١٦).
  -١٤٣٠ عن أُم حبيبةَ رضى الله عنها قالَت: سَمِعْتُ رسولَ الله ﷺ يقولُ: «مَنْ صلَّى اثْنَقَىْ عَشْرُةَ ركْعَةً في
                           يوم وَلَيْلَةِ يُنيَ لَهُ بِهِنَّ يَنْتُ في الحَنَّةِ». قالَت أم حبيبةَ: فَمَا تركِتهُنَّ مِنذُ سَمِعتُهُنْ مِنْ رسول اللهِ ﷺ ».
  م (۲۲۸)، حم (۱۳۸۲۱)، د (۱۲۰۰)، هـ (۱۱۱۱).
  ─ 📉 🚣 عن حَفْصَتَةُ رضي الله عنها قَالَت: ما رَائتُ رسولَ الله 🎎 في سُبْحتَه قَاعدًا، حتى كانَ قبلَ وفاتِه
   بعام، فكانَ يُصلَى في سُبُّحَتِهِ قاعِدًا، وكانَ يَقَرأُ بِالسُّورَةِ فَيُرتَّلُها حتى تكونَ أطولَ مِن أطْولَ مِنها». كالسا
  م(۲۲۳)، حم (۲۲۵۰۳)، ت (۲۷۳)، حب (۲۰۰۸).
                                                                                                                           a(FAF)_{i} = a(AFI)_{i} = a(AFII)_{i} = a(AFII)_{i} = a(AFII)_{i} = a_{i}(AFII)_{i} = a_{i}(AFII)_{i
             👢 ١٤٣٧ عن سمِاك قال: أخبرني جابِرُ بن سَمُرَة أن النبيّ ﷺ لَمْ يَمُتْ حَتَّى صَلَّى قَاعِدًا». م(٧٣٤).
 - ١٤٣٣ عن عائشةَ رضى الله عنها، أنَّ رسولَ ﷺ كَانَ يُصَلِّي بِاللَّيْلِ إِحْدَى عَشْرَة رِكْعَةً، يُوترُ مِنها بُواحدة،
           (۱۲۲۱) معد (۲۲۱۱) مد (۲۲۱۱) مد (۲۲۱۱) مد (۲۲۱۷) مد (۲۲۱۷)، د (۲۲۱۱)، د (۲۲۱۱)، د (۲۲۲۱)، د (۲۲۲۷).
 🛂 🛂 عن عائشة رضي الله عنها قالت: كانَ رسولُ اللهِ 👑 يُصلِّي من الليل، فَإِذَا أَوْتَنَ قال: «قُومي فَأَوْتري
                     (-a(API), con(+ATRI), a(BI+I), co(I+I), con(IA+I).
                                                                                                                                                                               يا عائشية». م(٧٤٤)، حم (٢٥٢٣٩).
 🙌 🚅 عن عُمر بن الخطُّاب رضي الله عنه قال: قال رسولُ الله 🎂 : «مَنْ نَامَ عَنْ حَزِّيه، أَوْ عن شَيءٍ مِنه،
             فقر أه فيما بَيْن صلاَة الفحر وصلاة الظُّهْر، كُتِنَّ له كائمًا قَرَأَهُ مِنَ اللَّيلِ». 🎁 🐣 🛂 🐣 🐂 🖖 🖖
 م(۷۲۷)، د(۱۳۱۳)، ش(۸۱۱)، هـ (۳۱۶۳)، حب (۲۱۵۳)، د(۲۱۳۱)، د(۲۱۵۱) م
 ١٤٣٦ عن زيد بن أَرْقم رضي الله عنه قال: إنَّ رسولَ الله 😻 قال: «صَالاةُ الأَوَّاسِينَ حينَ تَرْمَضُ الفِصَالُ».
 م(۷٤٨)، حم (۱۹۲۸٤)، حب (۲۰۳۹).
                                                                                            1٤٣٧ عن ابن عُمر أن النبيَّ ﷺ قال: «بَادِرُوا الصُّبُحَ بِالوثْرِ». 🖳
 م(۷۵۰)، حم (۲۹۵۲)، د (۲۲۳۱)، ت (۲۲۷)، حب (۲۲۴۵).
                                                     ١٤٣٨ - عن أبي سعيدٍ رضي الله عنه أنَّ النبي 🐉 قال: «أَوْتَرُوا قَبْلُ أَنْ تُصبِحُوا». -
 م(۷۰٤)، حم(۱۱۰۹۷)، ت(۲۸۸)، نس(۱۲۸۲)، هـ(۱۱۸۹).
 ٣٩ ﴾ – عن جابر رضى الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ : «مَنْ خَافَ أَنْ لا يقوم من آخر الليل فَلْيُوتر أولُهُ،
                                                       ومَنْ طَمِعَ أَنْ يَقُومَ أَخْرَهُ فَلَيُوتِرْ آخَرَ الليل، فإنَّ صَلَاَّةَ آخَرِ اللَّيْلِ مَشْهُودة، وذلك أفضلُ».
 م(٥٥٥)، حم(٢٦٣٠)، ت(٥٥٥)، هـ(١١٨٧).
                                              🕔 -١٤٤٠ عن جَابِر رضى الله عنه قال: قال رسولُ الله ﷺ: «أَفْضَلُ الصَّالَةِ طُولُ القُنوت».
يا حتم ويلا والمن عصما والما الماء الله الماء الله الماء الله الماء الما
١٤٤١ عن جابر رضى الله عنه قال: سَمَّعتُ النبيِّ ﷺ يقولُ: «إنَّ في الليل لسَاعَةُ، لاَ يُوافقُهَا رجلٌ مُسلمُ
                            يَسَالُ اللهَ خيرًا مِنْ أَمْرِ الدُّنيا والآخرةِ، إلاَّ أعطاهُ إياهُ وذَلِكَ كُلُّ ليلةٍ». م(٧٥٧)، حم(١٤٣٦١)، حب (٢٥٦١).
١٤٤٧ عن أبي هُريرة رضى الله عنه عن النبيُّ ﷺ قال: ﴿إِذَا قَامَ أَحِدُكُمْ مِن اللَّيلِ فَلْيَفْتَتِح صَالاَتَهُ بركعتين
                                                                                                                                        خفیفتین» و (۲۲۸)، حم (۷۷۷۲)، د (۱۳۲۳)، حب (۲۲۰۲).
1217 عن جابِر رضي الله عنه قال: قال رسولُ الله 🎂 : «إِذَا قَضَى أَحَدَكُمُ الصَّلاةَ في مَسْجِدِه، فَلْيجَعَل
                                  لبيته نَصيبًا من صلاتِه، فإنَّ اللهَ جَاعلٌ في بيته من صَلاته خُيرًا». م(٧٧٨)، حم(١٤٤٠٢)، حب (٢٤٩٠).
١٤٤٤ – عن أبي هُرِيرة أنَّ رسولَ الله ﷺ قال: «لا تَجْعَلُوا بُنُوتَكُم مَقَايِرَ، إنَّ الشُّيْطَانَ يَنْفِرُ مِنَ البَيْتِ الذي
                                                                                                                                 تُقْرَأُ فيه سُورةُ البَقَرةِ». م(٧٨٠)، حم (٧٨٢٦)، حب (٧٨٣).
مُلِيرة رضى الله عنه قال: قال رسولُ الله ﷺ : «إذَا قَامَ أحدكُمُ مِن اللَّيْل، فاسْتَعْجَمَ القُرآنُ
```

على لِسَانِهِ، فَلَم يَدُر ما يَقُولُ، فَلْيَصْطَجِعْ، م(٧٨٧)، حم (٨٣٨)، د(١٣١١)، هـ(١٣٧٢)، حب (٢٥٨٥).

## خاتم الأنبياء والمرسلين رحمة من رب العالمين واجب الأمة نحو نبيها (عليه عليه الأعليم)

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على من بعثه ربه رحمة للعالمين، وهداية للناس

أجمعين، وعلى اله وصحبه ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين، وبعد:

فلقد تحدثت في اللقاء السابق عن بعض ما يجب للنبي ﷺ، وأواصل في هذا اللقاء الحديث عن

#### ذلك فأقول وبالله التوفيق:

#### ٣- وجوب محبته 🕮:

إن محبة النبي ﷺ أصل عظيم من أصول الإيمان، وقد روى الشيخان وغيرهما عن أنس رضي الله عنه عن النبي ﷺ قال: «لا يؤمن أحدكم حتى أكون أحب إليه من والده وولده والناس أجمعين»(١).

وهذه المحبة تابعة لمحبة الله تعالى ؛ إذ لا يوجد في الوجود من يستحق أن يُحب لذاته من كل وجه سوى الله تعالى، وكل من يحب سواه فمحبته تبع لحبه.

يقول ابن القيم - رحمه الله -: «وكل محبة وتعظيم للبشر فإنما تجوز تبعًا لمحبة الله وتعظيمه، كمحبة رسول الله ﷺ وتعظيمه، فإنها من تمام محبة مُرْسله وتعظيمه سبحانه، فإن أمته يحبونه لحب الله له، ويعظمونه ويجلونه لإجلال الله له، فهي محبة الله في موجبات محبة الله، (٢).

وقد أوجب الله محبته ومحبة رسوله 
وتقديمها على الأهل والمال، فقال: ﴿قُلْ إِنْ كَانَ آبَاؤُكُمْ
وَآئِنَاؤُكُمْ وَإِخْوَانُكُمْ وَآزُواجُكُمْ وَعَشِيرِتُكُمْ وَآمُوالُ
اقْتَرَفْتُمُوهَا وَتِجَارَةُ تَخْشَوْنَ كَسَادَهَا وَمَسَاكِنُ
تَرْضَوْنَهَا آحَبَ إِلْيُكُمْ مِنَ اللهِ وَرَسُولِهِ وَجَهَادِ فِي
سبيلهِ فَتَربَّصُوا حَتَّى يَأْتِيَ اللَّهُ بِأَمْرِهِ وَاللَّهُ لاَ يَهْدِي
الْقَوْمَ الْفَاسِقِينَ ﴾ [التوبة: ٢٤].

#### حب الصحابة - رضي الله عنهم - للنبي ﷺ

قال القاضي عياض- رحمه الله- في معنى هذه الآية: «فكفى بهذا حضًا وتنبيهًا ودلالة وحجة على الزام محبته في ووجوب فرضها، وعظم خطرها، واستحقاقه لها في، إذ قرَّع الله من كان ماله وأهله وولده أحب إليه من الله ورسوله، وتوعدهم بقوله تعالى: ﴿ فَتَرَبَّصُوا حَتَّى يَأْتِيَ اللَّهُ بِأَمْرِهِ ﴾، ثم فسقهم بتمام الآية، وأعلمهم أنهم ممن ضل ولم يهده الله (٣).

#### اعداد/ د. عبدالله شاکر

تائب الرئيس العام

وقد ضرب صحابة النبي أروع النماذج في صدق حبهم للنبي أو وكان الواحد منهم يضع ماله ونفسه بين يدي النبي كم حبًا لله ولرسوله أو ونفسه بين يدي النبي حبًا لله ولرسوله المخاري عن عبد الله بن هشام رضي الله عنه قال: البخاري عن عبد الله بن هشام رضي الله عنه قال: وهو أخذ بيد عمر بن الخطاب، فقال له عمر: يا رسول الله، لأنت أحبُ إليً من كل شيء إلا من نفسي، فقال النبي أو «لا والذي نفسي بيده، حتى أكون أحب إليك من نفسك». فقال له عمر: فإنه الأن، والله لأنت أحبُ إليً من نفسي، فقال النبي النبي الله عمر: فإنه الأن يا عمر، (٤).

قال الخطابي في معنى الُحديث: «حب الإنسان نفسه طبع، وحب غيره اختيار بتوسط الأسباب، وإنما أراد النبي ﷺ حب الأختيار إذ لا سبيل إلى قلب الطباع وتغييرها عما جبلت عليه».

وقال ابن حجر معقبًا على كلام الخطابي: "فعلى هذا فجواب عمر اولاً كان بحسب الطبع، ثم تأمل فعرف بالاستدلال أن النبي الله أحب إليه من نفسه لكونه السبب في نجاتها من المهلكات في الدنيا والآخرة، فأخبر بما اقتضاه الاختيار، ولذلك حصل الجواب بقوله: "الآن يا عمر»، أي: الآن عرفت فنطقت نما يجب»(٥).

وفي الحديث الذي رواه مسلم عن عـمـرو بن العـاص رضي الله عنه أنه قـال وهو في سـيـاقـة الموت(٦): "وما كان أحدٌ أحبٌ إليٌ من رسول الله ﷺ، ولا أجلٌ في عيني منه، وما كنت أطيق أن أملاً عيني

منه إجلالاً له، ولو سُئلت أن أصفه ما أطقت لأني لم أكن أملاً عيني منه،(٧).

وقد ذكر ابن رجب الحنبلي- رحمه الله- ان محبة رسول الله ﷺ على درجتين:

الدرجلة الأولى: فرض، وهي المحبة التي تقتضي قبول ما جاء به الرسول في من عند الله وتلقيه بالمحبة والرضا والتعظيم والتسليم، وعدم طلب الهدى من غير طريقه بالكلية، ثم حسن الاتباع له فيما بلغه عن ربه، من تصديقه في كل ما أخبر به، وطاعته فيما أمر به من الواجبات، والانتهاء عما نهى عنه من المحرمات، ونصرة دينه، والجهاد لمن خالفه بحسب القدرة، فهذا القدر لا بد منه، ولا يتم الإيمان بدونه.

والدرجة الثانية: فضل، وهي المحبة التي تقتضي حسن التأسي به، وتحقيق الاقتداء بسنته، وأخلاقه، وأدابه، ونوافله، وتطوعاته، وأكله وشربه، ولباسه وحسن معاشرته لأزواجه، وغير ذلك من أدابه الكاملة وأخلاقه الطاهرة ﴿ (٩).

#### ٤- وجوب الصلاة والسلام عليه 👑 :

وقد أمر الله أهل الإيمان بذلك، فقال: ﴿إِنَّ اللّهُ وَمَالْأَدُكُتُهُ يُصَلُّونَ عَلَى النّبِيِّ يَا أَيُّهَا الّذِينَ آمَنُوا صَلّوا عَلَيْهِ وَسَلّمُوا تَسْلِيمًا ﴾ [الاحزاب: ٥٦]، وهذه الآية مدنية، والمقصود منها أن الله تعالى أخبر عباده بمنزلة عبده ونبيه عنده في الملأ الأعلى، بأنه يثني عليه عند الملائكة المقربين، وأن الملائكة تصلي عليه، ثم أمر تعالى المؤمنين بالصلاة والتسليم عليه، ليجتمع الثناء عليه من أهل العالمين العلوي والسفلي جميعًا، وهذا التشريف الذي شرف الله تعالى به النبي في هذه الآية أتم وأجمع من تشريف أدم عليه السلام بأمر الملائكة له بالسجود، لأن الله تعالى أخبر بعد أخبر عن نفسه بالصلاة على النبي في ثم أخبر بعد نك من الملائكة وتشريف يصدر عن الله تعالى أبلغ من تشريف يختص به الملائكة من غير أن يكون الله من تشريف يختص به الملائكة من غير أن يكون الله تعالى من تشريف يختص به الملائكة من غير أن يكون الله تعالى من تشريف يختص به الملائكة من غير أن يكون الله تعالى معهم من تشريف يختص به الملائكة من غير أن يكون الله تعالى معهم من تشريف يختص به الملائكة من غير أن يكون الله تعالى معهم من تشريف يختص به الملائكة من غير أن يكون الله تعالى معهم على النبي عليه السلام بأمر الملائكة من غير أن يكون الله تعالى معهم عليه تعالى معهم عليه الله تعالى المها

وقد ذكر البخاري عن أبي العالية أن صلاة الله على نبيه ﷺ هي: ثناؤه عليه عند الملائكة، وصلاة الملائكة الدعاء، وقال ابن عباس رضي الله عنهما: يُصلون يُبركون. هكذا علقه البخاري عنهما(١١).

وقد رواه أبو جعفر الرازي عن الربيع بن أنس عن أبي العالية كذلك، وروى مثله عن الربيع أيضًا، وروى عليه عن الربيع أيضًا، وروى علي بن أبي طلحة عن ابن عباس كما قاله سواء رواهما ابن أبي حاتم(١٢). ومعنى قول ابن عباس: يُبُرُكُون أي يدعون له بالبركة، وهذا يوافق قول أبي العالية لكنه أخص منه(١٣).

وقد جاءت أحاديث كثيرة عن النبي الله فيها أمر بالصلاة عليه وكيفية هذه الصلاة، ومن ذلك ما رواه البخاري عن كعب بن عجرة رضي الله عنه قال: «قيل: يا رسول الله، أما السلام عليك فقد عرفناه، فكيف الصلاة عليك ؟ قال: قولوا اللهم صلَّ على محمد وعلى أل محمد، كما صليت على إبراهيم وعلى أل إبراهيم، إنك حميد مجيد، اللهم بارك على محمد وعلى أل محمد، كما باركت على إبراهيم وعلى أل إبراهيم، إنك حميد مجيد، اللهم بارك على محمد إبراهيم، إنك حميد مجيد، اللهم بارك على المحمد، كما باركت على إبراهيم وعلى أل

وفي مسلم عن أبي مسعود الأنصاري رضي الله عنه قال أتانا رسول الله في ونحن في مجلس سعد بن عبادة فقال له بشير بن سعد رضي الله عنه: أمرنا الله تعالى أن نصلي عليك يا رسول الله، فكيف نصلي عليك ؟ قال: فسكت رسول الله في حتى تمنينا أنه لم يساله، ثم قال رسول الله في: قولوا: اللهم صل على محمد وعلى أل محمد، كما صليت على أل إبراهيم، وبارك على محمد وعلى أل محمد، كما محمد كما باركت على أل إبراهيم في العالمين إنك حميد مجيد، والسلام كما قد علمتم (١٥).

ومعنى: «والسلام كما علمتم» يعني: في قولنا في التشهد: السلام عليك أيها النبي ورحمة الله وبركاته، ويطول المقام هنا عن ذكر ما ورد من صيغ كثيرة في الصلاة والسلام على النبي في ، وعلى العبد المسلم أن يتعلم الصحيح منها ومن أجمعها ما ذكرته أنفًا عن النبي في لأنه هو الذي علمه لاصحابه لما سألوه عن كيفية الصلاة عليه في .

#### 👊 فضل الصلاة على النبي على 👊

وأما عن فضل الصلاة عليه، فقد روى مسلم في صحيحه عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله الله عليه قال: «من صلى علي واحدة صلى الله عليه عشرًا (١٥).

ومن صلى على النبي ﷺ عقب الأذان وسئل الله له الشفاعة وجبت له كما في حديث عبد الله بن عمرو بن العاص رضي الله عنهما أنه سمع النبي

يقول: «إذا سمعتم المؤذن فقولوا مثل ما يقول، ثم صلوا عليً، فإنه من صلى عليً صلاة صلى الله عليه بها عشرًا، ثم سلوا الله لي الوسيلة، فإنها منزلة في الجنة لا تنبغي إلا لعبد من عباد الله وأرجو أن أكون أنا هو، فمن سأل لى الوسيلة حلّت له الشفاعة «١٦).

كما أن الصلاة على النبي و في أول الدعاء من أسباب الإجابة كما في حديث فضالة بن عبيد رضي الله عنه أن النبي و سمع رجلاً يدعو في الصلاة ولم يذكر الله عز وجل ولم يصل على النبي فقال رسول الله و: «عجل هذا». ثم دعاه فقال له ولغيره: «إذا صلى أحدكم فليبدأ بتحميد ربه والثناء عليه، ثم ليصل على النبي في ثم ليدع بعد بما شاء (١٧).

وليحذر المسلم من التقصير والتفريط في الصلاة والسلام على النبي عند ذكر اسمه ؛ لما ورد في ذلك من التحذير الشديد عنه في ، ومنه ما أخرجه الترمذي عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله في: «رَغُمَ أَنْفُ رجل ذُكِرْتَ عنده فلم يصل عليك». قال الترمذي: «ويروى عن بعض أهل العلم قال: إذا صلى الرجل على النبي في مرة في المجلس أجزأ عنه ما كان في ذلك المجلس (١٩).

ومعنى: «رغم أنف رجل» أي: لصق أنفه بالتراب كناية عن حصول الذل، وهذا هو الأصل في معنى الكلمة، ثم استعمل في الذل والعجز عن الانتصاف، والانقباد على كرم(٢٠).

والفاء في قوله: «فلم يصلّ عليّ» لقيل بأنها استبعادية، والمعنى: بعيد عن العاقل أن يتمكن من إجراء كلمات معدودة على لسانه فيفوز بها فلم يغتنمه، فحقيق أن يذله الله، وقيل: إنها للتعقيب فتفيد ذم التراخي عن الصلاة عليه عند ذكره

وعن علي بن أبي طالب رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «البخيل من ذكرت عنده فلم يصلً على (٢٢).

ومعنى: «البخيل» أي: الكامل البخل، وذلك لأنه بخل على نفسه حيث حرّمها صلاة الله عليه عشرًا إذا هو صلى واحدة، وقال القاري: «فمن لم يصل عليه فقد بخل ومنع نفسه من أن يكتال بالمكيال الأوفى، فلا يكون أحد أبخل منه (٢٣).

وعليه أقول لعموم المسلمين: أكثروا من الصلاة والسلام على النبي المتالوا بذلك الخير العميم والأجر الوفير، والفوائد الجمة العميمة، ومنها شفاعته الله فيه ويصلي على النبي المسلم مجلسًا فعليه أن يذكر رضى الله عنه: «ما جلس قوم مجلسًا لم يذكروا الله رضى الله عنه: «ما جلس قوم مجلسًا لم يذكروا الله

فيه، ولم يصلوا على نبيهم إلا كان عليهم ترة، فإن شاء عذبهم وإن شاء غفر لهم (٢٤).

ومـعنى كلمـة «ترة» الواردة في الحـديث: «النقص»، وعلى المسلم أن يلتـزم بالنصوص الواردة عنه في الصلاة عليه، لأنها عبادة، والعبادات توقيفية، وعليه فلا يُلْتفتُ إلى كتب الأذكار البدعية التي اشتملت على أذكار ليس لهـا أصل في السنة، وذلك ككتـاب «دلائل الخيرات»، وغير ذلك من الكتب التي لا يلتزم فيها أصحابها بالوارد عن النبي في .

وبناءً على ذلك أقول: إنه لا يجوز إضافة لفظ «سيدنا» في الأذان والتشهد وغير ذلك مما ورد فيه نص عنه على اتباعًا للفظ المأثور، ووقوفًا عند الخبر الصحيح. وللحديث صلة إن شاء الله تعالى.

الهماميش

١- اخرجه البخاري في كتاب الإيمان باب ٨ ج١/٨٥،
 ومسلم في كتاب الإيمان باب ١٦ جـ ١٦٧٦.

٢- جلاء الأفهام لابن القيم جـ١٨٧/١.

٣- الشفا بتعريف حقوق المصطفى ﷺ جـ٧٧/٢ .

٤- صحيح البخاري كتاب الإيمان والنذور باب ٣
 ١٥ - ١٠٠٠ .

٥- فتح الباري شرح صحيح البخاري جـ١ ١/٨٢٥ .

٦- اي حال حضور الموت .

٧- صحيح مسلم، كتاب الأيمان، باب ٤٥ جـ ١١٢/١ .

٨- صحيح البخاري، كتاب الشروط، باب ١٥ جـ٥/٣٣٠ .

٩- استنشاق نسيم الأنس من نفحات رياض القدس لابن
 رجب ص٣٤، ٣٥ .

- ١٠- انظر القول البديع في الصلاة على الحبيب الشفيع الشفاع السخاوي ص٣٦ .

١١- انظر صحيح البخاري، كتاب التفسير باب ١٠ جـ ٥٣٢/٨.

١٢- انظر تفسير ابن كثير ج٥/٤٤٧ .

١٣ - انظر فتح الباري جـ١٨/٥٣٣ .

١٤- صحيح البخاري، كتاب التفسير، باب ١٠ جـ١٨٥٠

١٥- صحيح مسلم كتاب الصلاة باب ١٧ جـ ١٠٥/١٠.

17 - المرجع السابق جـ ٣٠٦/١٠، كــمــا رواه أبو داود والترمذي والنسائي .

١٧ - صحيح مسلم كتاب الصلاة، باب ٧ جـ ١ /٢٨٨، ٢٨٩

1. أخرجه أحمد في مسنده جـ 1./١، والترمذي في سننه وقال الألباني: صحيح، وانظر صحيح سنن الترمذي حـ 174/٢.

19- انظر صحيح سنن الترمذي جـ١٧٧/٣ .

٠٠- النهاية في غريب الحديث والأثر جـ٢٨/٢٠ .

٢١- انظر تحفة الأحوذي بشرح جامع الترمذي جـ٩٠/٩٥

۲۲- صحيح سنن الترمذي جـ۱۷۷/۳ .

٣٠- انظر تحفة الأحوذي جـ٩/٥٣٠ .

٢٤- أخرجه الترمذي، صحيح سنن الترمذي ج٣/١٤٠،
 والحاكم في المستدرك جـ ٤٩٦/١٤٠



الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على أشرف المرسلين، وبعد:

أغلق الله تعالى كل أبواب الفاحشة والوسائل التي قد تؤدي إليها بتعاليم في غاية الإتقان

والإحكام- كما رأينًا- وفتح بأبًا وأحدًا فقط للعلاقة بين الرجل والمرأة، ألا وهو النكاح.

وجعل أساس الاختيار فيه هو الدين، الرجل يختار الدَّيِّنَة، وولي المرأة يختار الدَّيِّن، ليقوم البيت على تقوى الله تعالى. ﴿ وَمِنْ آيَاتِهِ عَلَى عَبَادَه: ﴿ وَمِنْ آيَاتِهِ اللَّهِ مَنْ آيَاتُهُ اللَّهِ مَعَالَى اللَّهُ تَعَالَى الزواج آية مِنْ آيَاتِهِ اللَّهِ عَلَى عَبَادَه: ﴿ وَمِنْ آيَاتِهِ الْمَا عَلَى عَبَادَه: ﴿ وَمِنْ آيَاتٍ لِقَوْمُ أَنَ خُلَقَ لَكُمْ مِنْ آنَفُسِكُمْ أَزُواجًا لِتَسْكُنُوا إِلَيْهَا وَجَعَلَ بَيْنَكُمْ مَوَدَّةً وَرَحْمَةً إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتٍ لِقَوْمُ

#### يَتَفَكَّرُونَ ﴾ [الروم: ٢١].

فالزواج هو الأساس في وقاية المجتمع المسلم من الفاحشة، فإذا حدث وانحرفت الزوجة وضيعت شرفها ولوثت عفتها، ففي الشرع ينبغي للرجل- ككل من اتهم امراة بالزنا- أن يأتي بشهود أربعة يشهدون معه على زوجته، وهذا هو الأصل ؛ وإلا حُدُّ الزوج حـدُّ القـذف، ولكن لأن الإسـلام دين الفطرة السوية يراعى مشاعر الناس وأحوالهم المتعددة، فكان من الصعب على الزوج أن يترك زوجته في زناها ثم يذهب يلتمس أربعة رجال برون ويشهدون معه على زوجته، وهو الذي فقد توازنه من جراء خيانة من وثق بها وأعطته العهود على طهرها، ماذا يفعل الزوج في هذه الحالة، ولم بر زنا امرأته الا عيناه فقط، فلو كانت الزانية غير زوجته لكان مأمورًا شرعًا بالسكوت، طالما أنه ليس معه أربعة شهداء، وإلاً تعرض للعقوبات التي ذكرها الله تعالى في قوله: ﴿ وَالَّذِينَ يَرْمُونَ الْمُحْصَنَاتِ ثُمُّ لَمْ يَأْتُوا بِأَرْبَعَةِ شُهُدَاءَ فَاجْلِدُوهُمْ ثَمَانِينَ جَلْدُةً وَلاَ تَقْبِلُوا لَهُمْ شَهَادَةً أَبِدًا وَأُولَئِكَ هُمُ الْقَاسِقُونَ ﴾ [النور: ٤].

بالإضافة لعقوبة أخرى في قوله تعالى: ﴿ لَوْلاً جَاءُوا عَلَيْهِ بِأَرْبَعَةِ شُنُهَدَاءَ فَإِذْ لَمْ يَأْتُوا بِالسَّهُدَاءِ فَأُولَئِكَ عَنْدُ اللَّهِ هُمُ الْكَاذِبُونَ ﴾ [النور: ١٣].

لكن الرجل إذا رأى الفاحشة في زوجته، فلا يتمكن من السكوت، كما لو رأه من الأجنبية ؛ لأن هذا

عار عليه وفضيحة له، وانتهاك لحرمته.

ولا يقدم على قذف زوجته إلا من تحقق إلا إذا كان خبيث النفس سيئ الأخلاق دنيء السجايا - لأنه لن يقدم على هذا إلا بدافع من الغيرة الشديدة، إذ أن العار واقع عليه، فيكون هذا مقويًا لصحة دعواه.

ولأن الشرع يدور مع مصالح الناس المعتبرة حيثما دارت، فكان لابد من تشريع خاص لهذه الحالة التي زلزلت بناء الاسرة واتت عليها من أصلها، فلو كان الرجل صادقًا في دعواه على زوجته بالزنى أو كان كانبًا واتهمها وهي بريئة فإن الحياة الزوجية لا تصلح بينهما لخبث أحدهما، فكانت المصلحة هي في التفريق بينهما.

#### 📭 الشرع ومراعاة أحوال الناس 📭

فالرجل السوي رجل غيور - والغيرة صفة مدح -فكيف يرى الباطل في أهله ويسكت عليه، وشرع الله يدور مع المصلحة حيثما دارت.

فانظر إلى سعد بن عبادة - رضي الله عنه - قبل نزول آيات اللعان، ماذا قال للنبي ﷺ، وما قال ذلك إلاً لشدة غيرته.

فقد سأل سعد رضي الله عنه النبي ﷺ، قال: يا رسول الله، أرأيت الرجل يجد مع امرأته رجلاً أيقتله ؟ قال رسول الله ﷺ: «لا»، قال سعد: بلى والذي أكرمك بالحق. فقال رسول الله ﷺ: «اسمعوا إلى ما

يقول سيدكم».

وفي الرواية الأخرى: كلا والذي بعثك بالحق إن كنت لأعاجله بالسيف.

وفي رواية قال: يا رسول الله، إن وجدتُ على امرأتي رجلاً أأمهله حتى آتي بأربعة شهداء ُ قال نعم.

وفي رواية: قال سعد: يا رسول الله، لو وجدت مع أهلي رجالاً لم أمسته حتى أتي بأربعة شبهداء ؟ قال رسول الله ﷺ: «نعم». قال: كلا والذي بعثك بالحق إن كنت لأعاجله بالسيف قبل ذلك. قال رسول الله ﷺ: «اسمعوا إلى ما يقول سيدكم، إنه لغيور، وأنا أغيرُ منه، والله أغيرُ منه».

وفي رواية قال رسول الله ﷺ: «أتعجبون من غيرة سعد ؟ فوالله لأنا أغيرُ منه، والله أغيرُ مني، من أجل غيرة الله حرم الفواحش ما ظهر منها وما بطن...». (هذه الروايات جميعها في صحيح مسلم).

وفي تفسير البغوي: روى عكرمة عن ابن عباس رضي الله عنه ما قال: لما نزلت: ﴿ وَالَّذِينَ يَرْمُ ونَ الْمُحْصَنَاتِ ﴾ الآية.

قال سعد بن عبادة: لو أتيت لكاع وقد تفخذها رجل لم يكن لي أن أهيجه حتى أتي باربعة شهداء، فوالله ما كنت لأتي باربعة شهداء حاجته ويذهب، وإن قلت ما رأيت إن في ظهري لشمانين جلدة، فقال رسول الله في: «يا معشر الإنصار، ألا تسمعون ما يقول سيدكم ؟» قالوا: لا فإنه رجل غيور، ما تزوج امرأة قط إلا بكرًا، ولا طلق امرأة له فاجتراً رجل منا أن يتزوجها، فقال سعد: يا رسول الله، بابي أنت وأمي، والله إني لاعرف أنها من الله وأنها حق ولكن عجبت من ذلك لما أخبرتك.

قال الماوردي وغيره: ليس قوله: «قول سعد» ردًا لقول النبي ه ، ولا مخالفة من سعد بن عبادة لأمره ه ، وإنما معناه الإخبار عن حالة الإنسان عند رؤيته الرجل عند امرأته واستيلاء الغضب عليه.

وقال العلماء: الغيرة: أصلها المنع، والرجل غيور على أهله ؛ أي: يمنعهم من التعلق بأجنبي بنظر أو

MUNICAL MUNICAL MUNICAL MANAGER

#### إعداد/متولى البراجيلي

حديث أو غيره، والغيرة صفة كمال، فأخبر في بأن سعداً غيور، وأنه أغيرُ منه، وأن الله أغيرُ منه في وأنه من أجل ذلك حرم الفواحش، فهذا تفسير لمعنى غيرة الله تعالى؛ أي أنها منعه سبحانه وتعالى الناس من الفواحش، «فغيرة الله— ككل صفات اللهليست كغيرة الخلق، فغيرة الناس يقارنها تغير حال الإنسان وانزعاجه، وهذا مستحيل على الله تعالى».

#### وو اللعكان وو

- لغة: هو حصول التلاعن بين شخصين.
- اصطلاحًا: شهادات مؤكدات بالأيمان من الزوج والزوجة مقرونة بلعن من الزوج، وغضب من الزوحة.
- وسببه: أن يقذف الرجل زوجته بالزنى، سواء قذفها بشخص معين أو غير معين، أو نفى نسب ولدها منه، وليس لديه شهود على هذا القذف، ولم تقر هي على ما قذفها به، فشرع في حقه اللعان.
- عن ابن عباس رضي الله عنهما: أن هلال بن أمية قذف امرأته عند النبي ﷺ بشريك بن سحماء، فقال النبي ﷺ فهرك». فقال: يا رسول الله، إذا رأى أحدنا على امرأته رجلاً ينطلق يلتمس البينة ؟
- فجعل النبي في يقول: «البينة وإلا حدًّ في ظهرك». فقال هلال: والذي بعثك بالحق إني لصادق وليُنزلنُ الله ما يبرئ ظهري من الحدّ.
- فنزل جبريل- عليه السلام- وأنزل عليه: ﴿ وَالنَّذِينَ يَرْمُونَ أَزْوَاجَهُمْ ﴾ فقرا حتى بلغ: ﴿ إِنْ كَانَ مِنَ الصَّادِقِينَ ﴾ [النور: ٩]، فانصرف النبي ﷺ فارسل إليها، فجاء هلال فشهد والنبي ﷺ يقول: «إن الله يعلم أن أحدكما كاذب، فهل منكما من تائب»، ثم قامت فشهدت، فلما كانت عند الخامسة وقفوها وقالوا: إنها مُوجِبة، قال ابن عباس: فتلكات ونكصت حتى

ظننا أنها ترجع. ثم قالت: لا أفضح قومي سائر اليوم، فمضت، فقال النبي السائر والمصروها، فإن جاءت به أكحل العنيين، سابغ الأليتين، خَدلُج الساقين، فهو لشريك بن سحماء».

فجاءت به كذلك، فقال النبي 🎏 : «لولا ما مضى من كتاب الله لكان لي ولها شأن». [رواه البخاري].

وثبت في البخاري ومسلم أن عويمر العَجْلاني تلاعن هو وزوجته عند رسول الله في ؛ ففي البخاري بسنده عن ابن شهاب أنَّ سهل بن سعد الساعدي أخبره أن عويمرًا العجلاني جاء إلى عاصم بن عدي الأنصاري فقال له: يا عاصم، أرأيت رجلاً وجد مع امرأته رجلاً أيقتله فتقتلونه أم كيف يفعل ؟ سل يا عاصم عن ذلك رسول الله في ، فسأل عاصمُ رسول الله في عن ذلك، فكره رسول الله المسائل السائل عامم من رسول الله في عن ذلك على عاصم ما سمع من رسول

فاقبل عويمر حتى جاء رسول الله وسط الناس، فقال: يا رسول الله، أرأيت رجلاً وجد مع امرأته رجلاً أيقتله فتقتلونه، أم كيف يفعل؛ فقال رسول الله في صاحبتك فأذهب فأت بها». قال سهل: فتلاعنا وأنا مع الناس عند رسول الله .

فلما فرغا من تلاعنهما قال عويمر: كذبتُ عليها يا رسول الله إن أمسكتها. فطلقها ثلاثًا، قبل أن يأمره رسول الله . قال أبن شهاب: فكانت سنة المتلاعنين.

وفي الحديث أن النبي كل كره سؤال عاصه. وسبب كراهة ذلك ما قال الشافعي: كانت المسائل فيما لم ينزل فيه حكم زمن نزول الوحي ممنوعة ؛ لئلا ينزل الوحي بالتحريم فيما لم يكن قبل ذلك محرمًا فيحرمً، ويشهد له الحديث المخرج في الصحيح: «أعظم الناس جرمًا من سأل عن شيء لم يُحرم فحرمً من أجل مسائته».

وقال النووي: المراد كراهة المسائل التي لا يحتاج إليها، لا سيما ما كان فيه هتك ستر مسلم أو إشاعة فاحشة أو شناعة عليه، وليس المراد المسائل المحتاج إليها إذا وقعت- وكما بالحديث أن هلال بن أمية أول من لاعن، فهذا يدل على أن الآدة نزلت

بسبب هلال- وهذا ما قاله جمهور العلماء.

and with with with with with with with

ولا مانع أن يكون هلال سأل أولاً ثم سأل عويمر فنزلت في شانهما معًا.

أو سأل عاصم قبل النزول ثم جاء هلال بعده فنزلت عند سؤاله، فجاء عويمر في المرة الثانية التي قال فيها: إن الذي سألتك عنه قد ابتليت به، فوجد الآية نزلت في شأن هلال.

لكن ثبت أن أول من لاعن في الإسلام هو هلال بن أمية أمية، كما بحديث أنس بن مالك:... إن هلال بن أمية قذف امرأته بشريك بن سحماء، وكان أخا البراء بن مالك لأمه، وكان أول رجل لاعن في الإسلام.

[رواه مسلم].

واللعان مأخود من اللعن ؛ لأن الملاعن يقول:
«لعنة الله عليه إن كان من الكاذبين». واختير لفظ
اللعن دون الغضب في التسمية ؛ لأنه قول الرجل،
وهو الذي بدئ به في الآية، وهو أيضًا يبدأ به...
وقيل: سمي لعانًا لأن اللعن الطرد والإبعاد وهو
مشترك بينهما.

- وهلال بن أمية أحد الثلاثة الذين تاب الله عليهم لتخلفهم عن غزوة تبوك، وفي قصته أن امرأته استأذنت له النبي أن تخدمه فأذن لها بشرط ألا يقربها، فقالت: إنه لا حراك به. فأعلمه النبي بانها نزلت في كل من وقع له ذلك. (فتح الباري بتصرف بسير).

#### وو مسائل في اللعان وو

اختلف العلماء فيمن قتل رجلاً وزعم أنه وجده قد زنى بامرأته، فقال جمهورهم: لا يقبل قوله، بل يلزمه القصاص إلاً أن تقوم بذلك بينة أو يعترف به ورثة القتيل، والبينة أربعة من عدول الرجال يشهدون على نفس الزنا، ويكون القتيل محصنًا، وأمًا فيما بينه وبين الله تعالى فإن كان صادقًا فلا شيء عليه.

٢- هل تحدث الفرقة باللعان أم بالطلاق بعد اللعان؟

اختلف العلماء في الفرقة باللعان، فقال مالك والشافعي والجمهور: تقع بين الزوجين بنفس التلاعن ويحرم عليه نكاحها على التأبيد، وقال الجمهور: ولا تفتقر (لا تحتاج) إلى قضاء القاضي ؛ لقوله في بعض الروايات: «لا سبيل لك عليها أي: لا ملك لك عليها فلا يقع طلاقك.

٣- يجوز لعان الحامل كما بالحديث ؛ لقول سهل (في حديث تلاعن عويمر العجلاني مع زوجته)، فكانت حاملاً فكان ابنها يُدعى إلى آمّه، ثم جرت

السنة أن يرثها وترث منه ما فرض الله لها.

فهنا انتفى نسب الولد إلى أبيه ويدعى إلى أمه، لكن إن كان حملها سابقًا لما رماها به، فالولد يكون نسبه له ؛ لقول النبي ﷺ: «الولد للفراش».

[رواه مسلم].

A SUNCTION OF THE PROPERTY OF

٤- يبدأ اللعبان بالزوج كما في الآيات، ونقل القاضى عياض وغيره إجماع المسلمين على الابتداء بالزوج، وألفاظ اللعان أيضنًا مجمع عليها، وهي قوله: «أشهد- أربع مرات- بالله إنّه لمن الصادقين والخامسة أن لعنة الله عليه إن كان من الكاذبين».

٥- لا يسقط منهر المرأة بالتلاعن ؛ لقول النبي 🕸 للملاعن لما سال: يا رسول الله، ما لي ! قال (الرسول ﷺ): «لا مال لك إن كنت صدقت عليها فهو بما استحللت من فرجها، وإن كنت كذبت عليها فذاك أبعد لك منها».

وفي هذا دليل على استقرار المهر بالدخول، وعلى ثبوت مهر الملاعنة المدخول بها، والمسألتان مجمع عليهما، وفيه أنه لو صدقته وأقرَّت بالزنا لم

٥- إذا استطاع الرجل ان يتملك غضبه إن رأى زوجته تزنى فستر عليها واكتفى بطلاقها فإن ذلك انم کی رسول الله 💴 ایو براه عامر بن ماپیعتسه

٦- يرى جمهور الفقهاء أنه ليس للملاعنة نفقة ولا سكنى أثناء العدة ؛ لما رواه ابن عباس- رضى الله عنهما- في قصة الملاعنة أن النبي 👑 قضى ألا قوت لها ولا سكنى: من أجل أنهما يتفرقان من غير طلاق ولا وفاة الزوج عنها. (رواه أبو داود).

٧- لا يجوز لأحد أن يرمى المرأة الملاعنة بالزنا، فمن رماها به جلد حد القذف ؛ لأن الزنا لم يثبت عليها بالبينة المؤكدة، وهي بالملاعنة قد اندفع عنها الحد، ولم يزل عنها وصف الإحصان.

وأبضًا من قذف ولدها بحب حدِّه أيضًا.

٨- إن لم يلاعن الزوج (بعد قذف زوجته بالزني) أقدم عليه حد القذف؛ لأن اللعان من الزوج تُعد له براءة تمامًا، كالشهود الأربعة للأجنبي، فإن لم بأت الأحنبي بأربعة شهداء حُدَّ، فكذلك الزوج إن لم

٩- اللعان لا يكون إلا بصريح الزنا، ولا يكون بمقدماته كالتقبيل والاستمتاع من غير وطء فهذا لا يثبت به اللعان، لأنه لا يثبت به القذف.

١٠ - ويشترط للعان أن تكذب الزوجة زوجها فيما رماها به، وإلا لو اعترفت أقيم عليها حد الزني، وكذلك إن سكتت فلم تنكر ما اتهمت به.

١١- باللعان يسقط الحد عن الزوحين فلا تقام

حد القذف على الزوج ولا حد الزنا على الزوجة.

١٢- إذا نكل الزوج (تراجع) عن اللعان أقيم عليه حد القذف، وإن نكلت الزوجة أقيم عليها حد الزنا عند الإمامين مالك والشافعي، وعند أبي حنيفة وأحمد: لا يُقام عليها حد الزني، ولكن تُحبس حتى تلاعن، وتقر بالزنا، فإن أقرَّت أقيم عليها الحد.

١٣ - اللعان يكون أمام الحاكم أو من ينوب عنه (القضاء)، وبمجرد اللعان تثبت الفرقة بين الزوجين وتحرم عليه زوجته تحريمًا مؤبدًا، حتى لو تزوجت رحلاً غيره، فإنها لا تحل له ثانية.

١٤- إذا قذف الرجل زوجته بالزنى برجل بعينه، وتلاعنا، سقط حدُّ القذف عنه بالنسبة للزوجة ولمن

وأمًّا إذا لم يتلاعنا فإنه يُقام عليه حد القذف، واختلف أهل العلم هل يُقام عليه حد واحد فقط للزوجة ولمن رماها به أم يُقام عليه حدّان.

والنبي ﷺ كما بالحديث قال لهلال بن أمية: «البينة أو حدٌ في ظهرك». فرجموا به أن يُحدُّ حدًا واحدًا ؛ لأن النبي ﷺ لم يقل: حدّان.

أمًّا لو رمى امرأة أجنبية غير زوجته برجل بعينه ولم يأت بالشبهود، فهنا يحدُّ حدان ؛ حدَّ للمرأة، وحدّ للرجل.

١٥- إذا طلِّق زوجته طلقة رجعية فله أن يلاعنها ما دامت في عدَّتها، وهذا هو الراجح- والله أعلم-لأن المطلقة طلاقًا رجعتًا تعتسر زوجته ما دامت لم تنته عدتها، فهي ترثه، وهو يرثها إن مات أحدهما في أثناء العدة الرجعية.

١٦- إن قال لزوجته: أنت طالق ثلاثًا ؛ يا زانية، فإنه بلاعن، قال الإمام أحمد: فهذا بلاعن لأنه قذفها قبل الحكم ببينوتها فأشبه قذف الرجعية.

١٧- وإذا قذف زوجته ثم مات قبل لعانهما، أو قبل إتمام لعانه، سقط اللعان ولحقه الولد، وورثته في قول الجميع؛ لأن اللعان لم يوجد فلم يثبت حكمه، وإن مات بعد أن أكمل لعانه وقبل لعانها فكذلك (أي يسقط اللعان)، وقال الشافعي: تبين بلعانه ويسقط التوارث وينتفي الولد وبلزمها الحد إلا أن تلتعن (بعد موته).

١٨- ويستحب أن يكون اللعان بمحضر جماعة من المسلمين ؛ حتى يكون رادعًا وزاجرًا إذا شهده الناس، فيتعظ الناس ويتقون أن يقعوا في الفاحشية، وأن يفتضح أمرهم هكذا أمام الناس بعد أن كان قائمًا بينهم على الستر والمودة والرحمة.

وللحديث بقية إن شاء الله رب العالمين.

## حدث في مثل هذا الشهر

أذن لرسول الله في في القتال الثنتي عشرة ليلة خلت من شهر صفر في السنة الثانية من الهجرة، وقد مكث النبي في يدعو كفار قريش ثلاث عشرة سنة إلى نبذ عبادة الأصنام وعبادة الله الواحد بغير قتال صابرا على شدة أذى العرب، فهم لم يزدادوا إلا تعنتا وتعسفا، واضطهدوا النبي في وأصحابه اضطهادا شديدا، والجاوهم إلى هجر بلادهم، وترك أموالهم، وكان الصحابة رضي الله عنهم يأتون إليه منهم المضروب ومنهم المشجوح، فيقول: لهم اصبروا فاني لم أومر بقتالهم، وقال جماعة من الصحابة منهم عبد الرحمن بن عوف والمقداد بن الأسود وقدامة بن مظعون (وهو أخو عثمان بن مظعون) وسعد بن أبي وقاص: يا رسول الله كنا في عز ونحن مشركون فلما أمنا صرنا أذلة فائذن لنا في قتال هؤلاء. فقال: كفوا أيديكم عنهم فاني لم أومر بقتالهم». (محمد رسول الله ١/٩٥).

#### وو قتل سرية القراء في بئر معونة سنة ٤ هجرية وو

- وتسمى هذه السرية سرية المنذر بن عمرو الخزرجي، وتسمى أيضا بسرية القراء كانت هذه السرية في شهر صفر من السنة الرابعة من الهجرة (مايو سنة ١٧٥ م) على رأس أربعة أشهر من أحد. وكان من أمرها كما قاله ابن إسحاق عن شيوخه: إنه قدم على رسول الله وأبو براء عامر بن مالك بن جعفر العامري، ويعرف بملاعب الأسنة، فعرض النبي في عليه الإسلام فلم يسلم، ولم يبعد، وقال له: يا محمد إني أرى أمرك هذا حسنا شريفا وقومي خلفي فلو أنك بعثت معي نفرا من أصحابك لرجوت أن يتبعوا أمرك فإنهم إن اتبعوك فما أعز أمرك، فقال: إني أخشى أهل نجد عليهم، فقال أنا لهم جار فبعث المنذر بن عمرو ومعه القراء وهم سبعون. فلما وصلوا بئر معونة بعثوا حرام بن ملحان أخا أم سليم خال أنس بن مالك رضي الله عنه بكتابه والى عامر بن الطفيل بن مالك بن جعفر الكلابي العامري، وهو ابن أخي أبي براء فلم ينظر في الكتاب بل وثب على حرام فقتله واستصرخ بني عامر قومه فأبوا وقالوا لا يخفر جوار أبي براء (٢) فاستصرخ عليهم قبائل من سليم عصية ورعلا فأحاطوا بهم فكاثروهم فتقاتلوا فقتل أصحاب رسول الله وجاء رسول الله في خبر أهل بئر معونة، فقال هذا سببه عمل أبي براء حيث أخذهم في جواره. قد كنت لهذا كارها متخوفا.

قديما يأن الرسل لا تقتل. فيلغ ذلك أبا البراء فمات عقب ومن حملة القراء الذين ذلك أسفا على ما صنع ابن قتلوا بيئر معونة عامرين أخيه عامر بن الطفيل فهيرة مولى أبى بكر رضى ومات عامر بن الطفيل. الله عنه وهو الذي عـــذب ولم يجد رسول الله في الله فاشتراه أبو بكر 🛎 على قتلى ما وجد الله فاعتقه واستشهد في هذه على قتلى بئر معويا 📆 الموقعة وهو ابن أربعين لكونه لم يرسلهم لقتال إنما هم مبلغون رسالته سياس وقد جرت عادة العرب (محمد رسول الله ١/٣١٥).

(Ga) Prince

التوجيج العدد ٤٣٤ السنة السابعة والثلاثون

و معركة الولجةبين المسلمين والفرسفي خلافةأبيبكر الصديقسنة

- اضطرب البلاط الملكي في فارس من جراء انتصارات العرب، وتحدثوا فيما بينهم بآنه يجب محاربة العرب بعرب مثلهم يعرفون خططهم الحربية. فجند الملك جيشا عظيما من قبيلة بكر والقبائل الأخرى الموالية له تحت قيادة قائد مشهور منهم يدعى الأندرزغر، وكان فارسيا من مولدي السواد. وأرسل بُهُمَنْ جانويه في اثره ليقود جيوش الملك، وحشد الإندرزغر من الحيرة وكسكر ومن عرب الضاحية، وتقدمت الجيوش المتحدة نحو الولجة بالقرب من ملتقى النهرين، أما جيش المسلمين بقيادة خالد بن الوليد فقد ترك فرقة لحراسة الأراضي التي غزاها في الدلتا وسار للقاء العدو فاشتبك الجيشان في الولجة في قتال طويل عنيف، وقد انتصر المسلمون فيه بفضل الله ثم تدابير قائدهم الذي باغت العدو وأجهده بكمين ألوالون لهم بعد أن قتل وأسر منهم عدد عظيم، ومضى الأندرزغر منهزما فمات الموالون لهم بعد أن قتل وأسر منهم عدد عظيم، ومضى الأندرزغر منهزما فمات عطشا في الفلاة، وبذل خالد الإمان للفلاحين؛ فعادوا وصاروا ذمة وسبى الذراري

#### و وقعة النهروان سنة ٣٨ هجرية وو

وفيها سارت الخوارج لحرب على فكانت بينهم وقعة النهروان، وكان على الخوارج عبد الله بن وهب السبائي، فهزمهم علي، وقتل أكثرهم، وقتل ابن وهب. وقُتلَ من أصحاب علي اثنا عشر رجلا، وقيل في تسميتهم الحرورية؛ لأنهم خرجوا على علي من الكوفة، وعسكروا بقرية قريبة من الكوفة يقال لها حروراء، واستحل علي قتلهم لما فعلوا بابن خباب وزوجته. وكان الخوارج قد لقوا عبد الله بن خباب بن الأرت ومعه امراته فقالوا: من انت فانتسب لهم فسألوه عن ابي بكر وعمر وعثمان وعلي فاثنى عليهم كلهم فنبحوه وقتلوا امراته وكانت حبلى فبقروا بطنها، وكان من سادات أبناء الصحابة وكانت الوقعة في شعبان سنة ثمان وقيل: في صفر. (تاريخ الإسلام للنهبي ٤٧٦/١).

ومن عجيب فكرهم الضال أنهم لما لقوا عبد الله بن خياب فأخذوه مر بعضهم على تمرة ساقطة من نخلة، فأخذها فالقاها في فيه، فقال بعضهم: تمرة معاهد فيم استحللتها؟ فألقاها من فيه، ثم مروا على خنزير فنفخه بعضهم بسيفة، فقال بعضهم: خنزير معاهد فيم استحللته؟ فقال عبد الله ألا أنلكم على ما هو أعظم عليكم حرمة من هذا؟ قالوا: نعم، قال أنا فقدموه فضربوا عنقه، فأرسل إليهم على: أن أقيدونا بعبد الله بن خباب، فأرسلوا إليه: وكيف نقيدك وكلنا قتله، قال: أوكلكم قتله؟ قالوا: نعم، فقال: الله أكبر، ثم أمر أصحابه أن يسطوا عليهم، قال: اطلبوا قال والله لا يقتل منكم عشرة ولا يفلت منهم عشرة قال فقتلوهم. (مصنف ابن أبي شيبة ج٧-٣٧٨٩٣).

#### ووفتن رافضیهٔ سنه ه ۳۱۳ هجریهٔ وو

قال أبن الجوري: في صفر منها بلغ الخليفة المقتدر أن جماعة من الرافضة يجتمعون في مسجد برائي فينالون من الصحابة، ولا يُضلون الجمعة، ويكاتبون القرامطة، ويدعون إلى محمد بن إسماعيل الذي ظهر بين الكوفة وبغداد، ويدعون أنه المهدي ويتبرأون من المقتدر وممن تبعه فامر بالإحتياط عليهم، واستفتى العلماء بالمسجد فافتوا بأنه مسجد ضرار، فضرب من قدر عليه منهم الضرب المبرح، ونودي عليهم، وأمر بهدم ذلك المسجد المذكور فهدم، وأمر الوزير الخاقاني فجعل مكانه مقبرة فدفن فيها جماعة من الموالى. (البداية والنهاية ١٨/١٥١).

#### و غالاء مدمر بمصر سنة 190 هجرية وو

وفي مستهل هذه السنة كان الغلاء والفناء بديار مصر شديدًا جدًا، وقد تفانى الناس إلا القليل وكانوا يحفرون الحفيرة فيدفنون فيها الفئام من الناس، والأسعار في غاية الغلاء والأقوات في غاية القلة والغلاء، والموت عمّال، فمات بها في شهر صفر مائة الف ونحو من ثلاثين الفا.

(البداية والنهاية ٣٤٣/٣).

### القصة في كتاب الله

## واتل عليهم نبأ الذي أتيناه أباتنا فانسلخ منها العلقة الأولي

الحمد لله الذي علَّم بالقلم علم الإنسان ما لم يعلم، والصلاة والسلام على سيدنا محمد الذي علمه الله ما لم يكن يعلم وكان فضله عليه عظيمًا.

أما بعد: فيقول ربنا تبارك وتعالى في محكم التنزيل: ﴿ وَاتْلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ الَّذِي آتَيْنَاهُ آيَاتِنَا فَانْسَلَخَ مِنْهَا فَٱتْبَعَهُ الشَّيْطَانُ فَكَانَ مِنَ الْغَاوِينَ (١٧٥) وَلَوْ شَبُّنَا لَرَفَعْنَاهُ بِهَا وَلَكِنَّهُ أَخْلُدَ إِلَى الأَرْضِ وَاتَّنَعَ هَوَاهُ فَمَثَلُهُ كَمَثَل الْكُلُب إِنْ تَحْمِلْ عَلَيْهِ بِلْهَثْ أَوْ تَتُّرِكُهُ بِلْهَثْ ذَلِكَ مَثَلُ الْقَوْمِ الَّذِينَ كَذِّيُوا بِأَنَاتِنَا فَأَقْصِيُصِ الْقُصِيصِ لَعَلِّهُمْ بِتَفَكِّرُونَ ﴾ [الإعراف: ١٧٥، ١٧٥].

> أولاً: قبل الشروع في الحديث عن الآيتين السابقتين لابد من هذه التوطئة، فلقد اختلفت نقول المفسرين وأصحاب السير حول هذه القصة اختلافًا كثيرًا، واختلفت أراؤهم تبعًا لذلك في صاحب القصة سلفًا وخلفًا.

> ولقد أخطأ بعض المتأخرين في النقل عن المتقدمين أو نقول: جَانَبُ الدقة في النقل عن ابن كثير رحمه الله، فقد نقل تصحيح ابن كثير رواية عبد الله بن عمرو بن العاص في أنَّ الرجل هو (أمية بن الصلت)، وغفل عن تعليق ابن كشير على هذا القول وهو الأهم، وسنجتهد في بيان الأقرب إلى الصواب من ذلك، فإن أصبنا فمن الله، وإن أخطأنا فمن أنفسنا ومن الشيطان، ونسأل الله الغفران.

ومما وقع فيه الاختلاف زمن القصة هل وقعت في بني إسرائيل؟ أم هي مثل ضربه الله للعظة والاعتبار؟ وهل بين الأمرين تناقض؟

ثانيًا: نقول ابتداءً إن القصة مما وقع في بني

#### اعداد/ عبدالرازق السيدعيد

إسرائيل، وبدل على ذلك سوق الآيتين عقب الحديث عَن بني إسرائيل أو في سياقه؛ لأن الآيات السابقة تتحدث عن رفع الجبل فوق بنى إسرائيل ليأخذوا بِأحكام التوراة: ﴿ وَإِذْ نَتَقْنَا الجُّبِلَ فَوْقَهُمْ كَأَنَّهُ طُلَّةٌ وَظَنُّوا أَنَّهُ وَاقِعُ بِهِمْ خُذُوا مَا اَتَيْنَاكُمْ بِقُوِّةٍ وَاذْكُرُوا مَا فِيهِ لَعَلُّكُمْ تَتَّقُونَ ﴾ [الأعراف: ١٧١]، ثم بعد قليل جاءت هذه القصة في الآيتين (١٧٥، ١٧٦) مباشرة، وقد أحسن صاحب فتح القدير إذ قال في تفسير قوله تعالى: ﴿ وَاتْلُ عَلَيْهِمْ ﴾ أي: ذكر بنى إسرائيل بأمر أخر وقع لبعض أسلافهم حين ترك أمر الله لهوى نفسه كيف صنع الله به. اهـ.

وأخذ يذكر الأدلة والآثار على صحة ما ذهب

ثالثًا: ونحن نستأذن صاحب فتح القدير لنذهب

وناخذ هذه الأدلة من عند ابن كثير، وقد ذكر اقوالأ كثيرة لكنه لم يصحح منها إلا قولين وحديثًا، وسنذكر القولين والحديث.

أما القول الأول الذي قدمه ابن كثير فهو عن ابن مسعود رضي الله عنه في قوله تعالى: ﴿وَاتْلُ عَلَيْهِمْ نَبَا الّذِي اَتَيْنَاهُ اَيَاتِنَا فَانْسَلَخَ مِنْهَا ﴾ الآية. قال: هو رجل من بني إسسرائيل يقال له: بلعم بن أبر. وكذا رواه شعبة وغير واحد عن منصور به.

أما القول الثاني: فهو عن نافع بن عاصم عن عبد الله بن عمرو رضى الله عنهما في قوله: ﴿ وَاتَّلُ عَلَيْهِمْ نَبًا الَّذِي آتَيْنَاهُ آيَاتِنَا ﴾ قال: هو صاحبكم أمية بن الصلت. وتأمل تعليق ابن كثير على الرواية للأهمية. قال ابن كثير: «وقد روى من غير وجه عنه، وهو صحيح إليه، وكأنه إنما أراد أن أمية بن أبي الصلت يشبهه فإنه كان قد اتصل إليه علم كثير من علم الرائع المتقدمة، ولكنه لم ينتفع بعلمه، فإنه أدرك زمان رسول الله ﷺ وبلغت أعلامه وأياته ومعجزاته، وظهرت لكل من له بصدرة، ومع هذا اجتمع به ولم يتبعه وصبار إلى موالاة المشركين ومناصرتهم وامتداحهم، ورثى أهل بدر من المشركين بمرثاة بليغة- قبحه الله تعالى-، وقد جاء في بعض الأحاديث: «أنه ممن أمن لسانه، ولم يؤمن قلبه»، ذلك لأن له أشعارًا ربانية وحكمًا وفصاحة ولكن لم يشرح الله صدره للإسلام». اهـ. وهذا التعليق من ابن كثير- رحمه الله كاف شاف.

وقد أخذ البعض منه جزئية تصحيحه لخبر عبد الله بن عمرو رضي الله عنهما وترك الباقي وهو الأهم، ويشير فيه إلى ما يلى:

١- تشبيه أمية بن الصلت ببلغم بن أبر في انسلاخه عن الإيمان.

٧- وهذا يتفق مع أصول التفسير، فالعبرة ليست بخصوص السبب، وإنما بعموم اللفظ، فقد يأتي كثيرون من أمثال بلعم بن أبر أو بلعام بن باعوراء في كل زمان ومكان، وهذا الذي وقع من اليهود المخاطبين بذلك أصلاً - يهود المدينة - وقع

كذلك من مشركي العرب ويقع في أزمنة مختلفة إلى يومنا هذا وبعد يومنا هذا، وفي ذلك موطن العبرة وهو المقصود من سوق القصة وغيرها، ولذلك عقب ابن كثير بعدها بحديث يؤيد ما ذهب إليه، والحديث رواه الحافظ أبو يعلى الموصلي من حديث الصلت بن بهرام حدثنا الحسن، حدثنا جندب البجلي في هذا المسجد، أن حذيفة - يعني ابن اليمان - رضي الله عنه حدثه قال: قال رسول الله عنه: "إن مما أتخوف عليكم رجلاً قرأ القرآن حتى إذا رُؤيت بهجته الله عنيه، وكان ردء الإسلام اعتزاه إلى ما شاء الله انسلخ منه ونبذه وراء ظهره، وسعى على جاره بالسيف، ورماه بالشرك». قال: قُلْتُ: يا نبي الله، أيه ما أولى بالشيرك المرمي أو الرامي؟ قال: «بل الرامي».

وقال ابن كثير: هذا إسناد جيد، والصلت بن بهرام من ثقات الكوفين ولم يرم بشيء سوى الإرجاء، وقد وثقه الإمام أحمد ويحيى بن معين وغيرهما.

هذا، وقد سَكَتُ عن آثار كثيرة نقلها ابن كثير وغيره في هذه القصة، وكان سكوتي متعمدًا؛ أولاً: لعدم الإطالة. وثانيًا: لأن أسانيدها لا ترتقي لأسانيد ما ذكرت، وثالثًا: لأن في آلفاظها نكارة وغرابة، رابعًا: قد يكون هناك سبب شكلي يؤكد وقوع القصة في عداد ما أخبر الله به رسوله هي من أنباء ما قد سبق آلا وهو ورودها بصيغة مشابهة في مثل قوله تعالى: ﴿وَاتْلُ عَلَيْهِمْ نَبَا ابْنَيْ أَدَمَ ﴾، وقوله: ﴿وَاتْلُ عَلَيْهِمْ نَبَا أَبْنَيْ أَدَمَ ﴾، وقوله: ﴿وَاتْلُ عَلَيْهِمْ نَبَا أَبُوحٍ ﴾، وقوله تعالى: ﴿وَاتُلُ عَلَيْهِمْ نَبَا فَحْلَى عن أصحاب الكهف: ﴿نَحْنُ وَيُعْنَى مَنْ وَتُولِهُ تَعالَى بعد قصة مريم وزكريا ويوسف: ﴿ذَلِكَ مِنْ آئبًاءِ الْغَيْبِ نُوحِيهِ مِريم وزكريا ويوسف: ﴿ذَلِكَ مِنْ آئبًاءِ الْغَيْبِ نُوحِيهِ وَلِلهُ أَلْكُولُهُ مِنْ أَنْبًاءِ الْغَيْبِ نُوحِيهِ مِريم وزكريا ويوسف: ﴿ذَلِكَ مِنْ آئبًاءِ الْغَيْبِ نُوحِيهِ إِلْكَهُمْ والله أعلم.

ونكتفي بما تقدم في تقرير ما ذهبنا إليه، ولنذهب إلى المقصود الأسمى من القصص عمومًا ومن هذه القصة في لقاء قادم بإذن الله تعالى.

## <del>باب</del> النراجم

# عبدالحيمن

أبو السهام ثاني اثنين من أئمة الحرم المكي من آل أبي السمح

إعداد/ فتحي أمين عثمان

الدين الفقيه أبو السمح، وهو أخو الشيخ عبد الظاهر أبو السمح.

مولده: ولد عام ١٣٠٧هـ الموافق المرافق المرافق المرافق المرافق المرافق المرافق المرافق المرافق المرافق المرافقة المرافقة

تعليمه: حفظ القرآن الكريم ونشأ في البيئة الطيبة حيث كان والده صاحب كتاب ومحفظًا للقرآن الكريم، ولم يبلغ العاشرة إلا وقد قرأ وجود القرآن بروايتي شعبة وحفص عن عاصم.

التوحيك العدد ٤٣٤ السنة السابعة والثلاثون

-التحق بالأزهر وتلقى علومه على أيدي كبار علمائه فتلقى القرآن والتفسير والفقه والحديث واللغة.

وقد كان من شيوخه الشيخ محمد عبده، والشيخ الزنكلوني والشيخ الشرشابي.

-كان- رحمه الله- بدينًا، طويل القامة، أبيض اللون، ذا لحية بيضاء، لينًا في حديثه، سديد الرأي، كما كان حسن الصوت في تلاوته للقرآن الكريم، ولعل هذه السمة متوفرة في آل أبي السمح، إنه كان قوي الصوت جدًا، وقد قيل: الشحريف يوم أن لم يكن هناك المكرات للصوت.

كما كان الناس يبكون من حوله أثناء تلاوته للقرآن، وهنا أذكر أمرًا رواه لي ابن الشيخ عبيد الرزاق عفيفي رحمه الله- يقول: دخلت أنا وأبي ومعنا سعودي آخر على الشيخ عبد المهيمن وكان نائمًا، فتنبه الشيخ عبد الرزاق عفيفي إلى أن الشيخ يقرأ القرآن وهو نائم، فسبحان الله، يقول: فلم نوقظه حتى استيقظ من تلقاء نفسه.

-كان خطيبًا بليغًا يعالج قضايا الناس، ويرشدهم إلى سبل الكسب الصحيح، ويكثر في خطبه من الاستدلال بالنصوص الشرعية.

وكان الشيخ عبد المهيمن مدرسًا بارعًا لا يمل من أسئلة طلابه وكان يدعو لهم بالهداية والتوفيق.

أعماله: في مصر اتصل بالشيخ محمد حامد الفقي رحمه الله مؤسس أنصار السنة المحمدية وشارك في تأسيس أنصار السنة المحمدية.

- قام بفتح مدرسة لتحفيظ

القرآن الكريم يحوار إدارة جماعة أنصبار السنة المحمدية بعايدين بالقاهرة.

# قدومه إلى مكة ومشاركته في بعض الأعمال العلمية بالملكة السعودية

استدعاه الملك عبد العزيز رحمه الله في عام ١٣٦٩ه ليقوم بإمامة المصلين في المسجد الحرام فقام بالإمامة والخطابة بالمسجد خير قيام حتى عام ١٣٨٨هـ.

-عمل مديرًا للمعهد السعودي في عنيزة، وكان أول من تولى إدارته وذلك بناءً على طلب من الملك عبد العزيز رحمه الله.

عمل مدرسنًا في وزارة المعارف، وفي دار الحديث بمكة والتي أسسها أخوه الشيخ عبد الظاهر أبو السمح بتوجيه من الملك عبد العزيز في صفر ١٣٥٢هـ، وقد درس فيها القرآن والتفسير والحديث.

-أنده الملك فيصل رحمه الله في إنشاء رابطة العالم الإسلامي، وقد كان حريصًا على حضور جلساتها.

- عاصر الشيخ عبد المهيمن من علماء السعودية الأفذاذ سماحة المفتى الأسيق العلامة محمد بن إبراهيم، والشيخ عبد الملك بن إبراهيم، والشيخ عبد الله بن همس، والشبيخ محمد على الحركان، وغيرهم، وقد قام بدوره معهم في نشر عقيدة التوحيد وتطهير الاعتقاد من أدران الإلحاد.

ولقد قضى الشيخ حياته في أيام شبابه يدعو إلى الله ويحض الناس على التمسك بكتاب الله وسنة رسوله، كما قام بدوره في مصر والسعودية في مصاربة البدع والخرافات والترهات ودعا الناس إلى عدم دعاء الأموات والمقبورين وعدم التبرك بالأضرحة أو الاستعانة بها ويساكنيها أو النذر لها أو الطواف حولها أو وضع القناديل والشموع عليها، أو الحلف بها.

وكما يقول الشيخ عبد المحسن الصاعدي في ترحمة حياة الشيخ إن دعوته كانت تتميز ىأمرىن:

أولهما: الدعوة إلى العقيدة الصحيحة الخالية من الشوائب الشركية والبدعية.

ثانيهما: غرس مفاهيم الدين الصحيحة في نفوس الشباب وبث روح الدراسة والتحقيق والتمحيص والتدقيق في هذا الشيأن.

# ثناء العلماء عليه وعلى أخيه عبد الظاهر أبي السمح

يصور لنا الشيخ عبد المحسن- رحمه الله- في قصيدة يقدم بها سيرة الشيخين فيقول عنهما:

دعاة إلى الدين الحنيف وقادة بهم يقتدى من رام مجدًا وسؤددًا فسل مكة الغراء عنهم فإنها تسجل في تاريخها الفضل مسندًا وسل عنهم البيت الحرام فكم إلى دروسهم منْ حوله حسّ منشدًا

لقد خصهم مولاهم بجواره

ففازوا بتضعيف المثوبة سرمدا أما مدير حامعة أم القرى الأستاذ الدكتور ناصر بن عبد الله الصالح فإنه يقول في مقدمة سيرة الشيخين (عبد الظاهر أبي السمح، وعبد المهيمن أبي السمح): وها نحن نقدم بسيرة فضيلة الشيخ محمد عبد الظاهر أبى السمح وأخيه فضيلة الشيخ عبد المهيمن أبى السمح اللذين توليا الإمامة والخطابة في المسجد الحرام في الفترة من ١٣٤٥هـ- إلى عام ١٣٨٨هـ بالتعاقب بناءً على طلب الملك عبد العزيز رحمه الله.

وأيضنًا ما قاما به من جهود علمية وتربوية وإسهامات في تأسيس وإدارة بعض الصروح العلمية القائمة حتى الآن.

وفاته: توفى الشيخ عبد المهيمن في ٢٧ رمضان ١٣٩٩هـ عن عمر يناهز ٩٢ عامًا ودفن يمكة المكرمة.

وقد ترك- رحمه الله- خلفه ذرية صالحة عبارة عن ثلاثة أبناء هم: محمد نور الدين، وعسد القدوس، ورشاد، وأربع من البنات، فحراه الله خيرًا وألحقه بالصالحين.





# وه من نوركتاب الله وه

\_ 00

النسوة وو

# عن عبد الرحمن بن هرمز عن أبي هريرة رضي الله عنه عن رسول الله الله قال: «إذا سمعتم صياح الديكة من الليل فإنها رأت ملكًا فسلوا الله من فضله، وإذا سمعتم نهاق الحمير فإنها رأت شيطانًا فتعوذوا بالله

ا 🛒 من هدى وسول الله 👑 🕬

من الشيطان». [مسند احمد].

# وصفه بيت القدس ولم يرهُ من قبل 👓

عن جابر رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ قال: «لما كذبتني قريش حين السري بي إلى بيت المقدس قمت في الحجر فجلى الله لي بيت المقدس فطفقت أخبرهم عن آياته وأنا أنظر إليه». [رواه البخاري].

# رن من فسفسائل المستعساية 👊

عن أبي بردة رضي الله عنه، عن أبيه أن النبي ﷺ قال: «النجوم أمنة للسماء، فإذا ذهبت النجوم أتى السماء ما توعد، وأنا أمنة لأصحابي فإذا ذهبْت أتى أصحابي ما يوعدون، وأصحابي أمنة لأمتي، فإذا ذهب أصحابي أتى أمتي ما يوعدون». [رواه مسلم].

# و من جوامع الدعاء وو

عن ابن عمر رضي الله عنهما أن رسول الله عنهما أن رسول الله كان يقول: «اللهم اقسم لنا من خشيتك ما تحول به بيننا وبين معاصيك، ومن طاعتك ما تبلغنا به جنتك، ومن اليقين ما تهون علينا مصائب الدنيا، ومتعنا باسماعنا وأبصارنا وقوتنا ما أحييتنا، واجعله الوارث منا، واجعل ثارنا على من ظلمنا، وانصرنا على من عادانا، ولا تجعل مصيبتنا في ديننا، ولا تجعل الدنيا أكبر همنا، ولا مبلغ علمنا، ولا تسلط علينا من لا يرحمنا،

# ووحكم ومسواعظ وو

عن عشمان رضي الله عنه قال: لو طهرت قلوبكم ما شبعتم من كلام الله عز وحل.

قال الدقاق: من أكثر من ذكر الموت أكرم بثلاثة أشياء: تعجيل التوبة و قناعة القلب، و نشاط العبادة. و من نسي الموت عوقب بشلاثة أشياء: تسويف التوبة، و ترك الرضى بالكفاف، و التكاسل في العبادة. [التذكرة].

[رواه الترمذي].



# ووالختان سنة عن الصحابة وو

عن عمرو أن بكيرًا حدثه أن أم علقمة أخبرته أن بنات أخى عائشة خُتن فقيل لعائشية: ألا ندعو لهن من يلهيهن؟ قالت: بلي، فأرسلت إلى عدي فأتاهن فمرت عائشة في البيت فرأته بتغنى ويحبرك رأسيه طربا وكان ذا شيعر كثير، فقالت: أف شبيطان أخرجوه أخرجوه [الأدب المفرد].

اداب

اسلامية

00

عن جابر رضى الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «إن إبليس يضع عرشه على الماء، ثم يبعث سراياه فادناهم منه منزلة أعظمهم فتنة، يجيء أحدهم فيقول: فعلت كذا وكذا فيقول ما صنعت شيئًا. قال: ثم يجيء أحدهم فيقول: ما تركته حتى فرقت بينه وبين امراته. قال: فيدنيه منه ويقول: نعم أنت». [رواه مسلم].

عن سعيد المقبري قال: مررت على ابن عمر ومعه رجل يتحدث فقمت إليهما، فلطم في صدري فقال: إذا وجدت اثنين يتحدثان فلا ثقم معهما ولا تجلس معهما حتى تستاذنهما، فقلت: أصلحك الله يا أبا عبد الرحمن إنما رجوت أن أسمع منكما خيرا. [الأدب المفرد].

# انحالسلف ن

عن ابن عون قال: ارض بقضاء الله على ما كان من عسر و يبسر، فإن ذلك أقل لغمك، و أبلغ فيما تطلب من أمر أخرتك، واعلم أن العبد لن يصبيب حقيقة الرضا حتى يكون رضاه عند الفقر والبلاء كرضاه عند الغني و الرخاء [تسلية المصاب].

# ووأخطاء لغوية شائعية وو

بقول بعض الناس: أذخذ الشبيء عُنُوةً- نضم العين- وهذا خطأ، والصحيح: عَنْوَةً- بفتح العين. يقبول بعض الناس: كلُسةُ و الكلُّنتان- و الفَشَلُّ الكُلُّويُّ، وهذا خطأ. والصحيح في ذلك كله ضمُّ الكاف، فتقول: كُلْنةُ، والكُلْيتان، والجمع كُلِّي، ويُقال أيضًا: الفَشَلُّ

# وه من حكمة الشعر وه

إياك تنسى حقير الذئب تُعْظِمُهُ من القــراريط باتى كُلُّ قنطار وقمْ بوسعك في كسب الحلال وكن في صرفه بين تبذير وإقسار [امثال عربية]. رَمَاهُ بِثَالِثَةِ الأثافِي. يريد قطعة

من الجبل يجعل إلى جنبها أثفيتان وتكون هي الثالثة. يضرب لمن يرمى غيره بالمعضلات.

# اتبعوا ولا تبتدعوا الله

الحمد لله رب العالمين القائل في كتابه العزيز: ﴿ وَلْتَكُنْ مِنْكُمْ أُمَّةُ يَدْعُونَ إِلَى الخُيْرِ وَيَاْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهُوْنَ عَنِ المُنْكَرِ ﴾ [ال عمران: ١٠٤]، والصلاة والسلام على عبده ورسوله نبينا محمد خير من دعا إلى الله وبشر وأنذر، وعلى آله وأصحابه الذين قاموا بنشر هذا الدين بالدعوة إلى الله والجهاد في سبيله، حتى تحقق وعد الله بقوله: ﴿ هُوَ الَّذِي أَرْسَلَ رَسُولُهُ بِالْهُدَى وَدِينِ الحُقِّ لِيُطْهِرَهُ عَلَى الدِّينَ كُلُهِ وَلُوْ كَرَهَ اللهُ بُرُونَ ﴾ [التوبة: ٣٣].

وبعد: فهذه سلسلة مقالات في الدعوة إلى الله، نتناول فيها جملة من المسائل المتعلقة بهذا الواجب العظيم. من ذلك:

أهمية الدعوة ومكانتها في الإسلام، وكيفية الدعوة ومجالاتها، والصفات التي يجب أن يتحلى بها الداعية إلى الله، وثمرة الدعوة إلى الله ونتائجها. إلى غير ذلك من المسائل.

# 🙃 أولاً: تعريف الدعوة إلى الله 🐽 🔹

الدعوة لغـة: الطلب. والدعـاء إلى الشيء: الحث على قصده.

والدعوة إلى الله ؛ هي طلب الإيمان به وعبادته وحده لا شريك له والعمل بطاعته وترك معصيته، فإن الله سبحانه خلق الخلق لعبادته، كما قال تعالى: ﴿وَمَا خُلَقْتُ الْجَنُّ وَالْإِنْسَ إِلاَّ لِيَعْبُدُونِ (٥٦) مَا أُرِيدُ مِنْهُمْ مِنْ رِزْقِ وَمَا أُرِيدُ أَنْ يُطْعِمُونَ (٧٥) إِنَّ اللهَ هُوَ الرَّرُاقُ دُو الْقُوَّةِ المُتِينَ ﴾ [الذاريات: ٥٠–٨٥].

وهذا مقتضى العقول، والفِطَر السليمة، فإن العبادة لا يستحقها إلا الذي يقدر على الخلق والرزق، كما قال تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ يَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللّهِ لاَ يَخْلُقُونَ ﴾ [التحل: ٢٠]، وقال تعالى: ﴿ إِنَّ الدِينَ تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللّهِ لاَ يَعْلُكُونَ لَكُمْ رِزْقًا ...﴾ [العنكبوت: ١٧].

ولما كانت الفطر قد تتغير فينحرف بعض المخلوقين إلى عبادة غير الله بحكم التربية السيئة أو البيئة الفاسدة أو بسبب دعاة السوء من شياطين الإنس والجن، كما قال ﷺ: «ما من مولود إلا يولد على الفطرة، فابواه يهاودانه، وينصارانه، ويمجسانه» (رواه مسلم).

وقال ﷺ فيما يرويه عن ربه عز وجل انه قال: «خلقت عبادي حنفاء كلهم، وإنهم اتتهم الشياطين فاجتالتهم عن دينهم». [رواه مسلم].

وقد أمر الله بالهجرة من بلاد الكفر إلى بلاد

الإسلام من أجل مفارقة البيئة الفاسدة.

لما كانت هذه العوامل هي سبب ضلال الخلق مع تأثير النفوس الأمارة بالسوء - أمر الله بالدعوة إلى الله لرد الشاردين وتعليم الجاهلين وتذكير الغافلين، فأنزل كتبه وأرسل رسله من أجل الدعوة إليه، ودعا عباده إلى الرجوع إليه، كما قال تعالى: ﴿وَاللّهُ يَدْعُو إلى الجُنْةَ وَالمُّعْ فِرَةَ بِإِذْنِهِ ﴾ [البقرة: ٢٦١]، ﴿ وَاللّهُ يَدْعُو إِلَى دَارِ السَّلاَمِ ﴾ [يونس: ٢٥]، ﴿ يَدْعُوكُمْ لِيَغْفِرَ لَكُمْ مِنْ ذُنُوبِكُمْ وَيُؤخّركُمْ إلى أَجَلٍ مُسْمَى ﴾

[إبراهيم: ١٠]،

وجاءت النداءات المتكررة منه سبحانه في كتابه الكريم: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ ﴾، ﴿ يَا عَبَادِي ﴾ يدعوهم إلى الخير وينهاهم عن الشر.

# وو ثَانيا: أهمية الدعوة ومكانتها في الإسلام وو

لقد حصل الانحراف في البشرية عن عقيدة التوحيد - منذ قوم نوح - فأرسل الله سبحانه الرسل لدعوة الخلق إلى التوحيد والإيمان، كما قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةً رَسُولاً أَنِ اعْبُدُوا اللَّهَ وَالقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةً رَسُولاً أَنِ اعْبُدُوا اللَّهَ وَاجْتَنِبُوا الطَّاغُوتَ ﴾ [النحل: ٣٦]، وبين مهمتهم في قوله تعالى: ﴿ رُسُلاً مُبَشَرِينَ وَمُنْذِرِينَ لِتَالاً يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللَّه حُجَّةً بَعْدَ الرُسلُ ﴾ [النساء: ١٦٥]، ﴿ يُنَزِّلُ الْمُلاَئِكَةَ بِالرُّوحِ مِنْ أَمْرِهِ عَلَى مَنْ يَشَاءُ مِنْ عَبَادِهِ أَنْ أَنْدُرُوا أَنَّهُ لاَ إِلَهَ إِلاَّ أَنَا فَاتَّقُونِ ﴾ [النحل: ٢]. ويئات هذه الأمة المحمدية وارثة الرسالات والكتب السماوية بما جعل الله نبيها خاتم الرسل

التوجيح العدد ٤٣٤ السنة السابعة والثلاثون

# أحمية ومكانك

ومبعوثًا للناس كافة وجعل كتابها المهيمن على الكتب وجعلها وارثة هذا الكتاب العظيم، كما قال تعالى: ﴿ ثُمُّ أَوْرَثْنَا الْكِتَابِ النَّذِينَ اصْطَفَيْنَا مِنْ عَلَى عَبَادِنَا ﴾ [فاط: ٣٢]، فإنها يجب عليها نحو البشرية أكثر مما يجب على غيرها ممن سبقها من الأمم لما أعطاها الله من الإمكانات العظيمة التي لم تعطها أمة غيرها، بل هي المسئولة الوحيدة عن القيام بدعوة البشرية وتبليغها دعوة الله، لمن يقبل هدى الله أو الجهاد لمن صد عن سبيل الله، كما قال تعالى: ﴿ كُنْتُمْ خَيْرَ أُمَّة أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِاللَّه ﴾ بالمُعرُوف وَتَنْهُونَ عَن المُنْكَر وَتُؤْمِنُونَ بِاللَّه ﴾ بالمُعرُوف وَتَنْهُونَ عَن المُنْكَر وتُؤْمِنُونَ بِاللَّه ﴾

[أل عمران: ١١٠]،

وقــال تعــالى: ﴿ وَكَــذَلِكَ جَـعُلْنَاكُمْ أُمَّـةً وَسَطًا لِتَكُونُوا شُـهَـدَاءَ عَلَى النَّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا ﴾ [البقرة: ١٤٣].

# وه الدعوة تشريف وتكليف وه

وقد كلُف الله رسول هذه الأمة محمدًا وقد بدعوة البشرية كلها، قال تعالى: ﴿تَبَارَكُ الَّذِي نَزُلُ الْفُرْقَانَ عَلَى عَبْدِهِ لِيَكُونَ لِلْعَالَمِينُ نَذِيرًا ﴾ [الفرقان: ١]، وقال تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ إِنَّا أَرْسَلْنَاكَ شَاهِدًا وَمُبَشَرًا وَمُبَشَرًا وَمُبَشَرًا

[الأحزاب: ٥٤، ٢٤]،

وقــال تعــالى: ﴿ وَمَـا أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا كَـَافَـةُ لِلنَّاسِ بَشْيِرًا ﴾ [سبا: ٢٨].

وقد كُنَّفت هذه الأمة بما كُلَف به رسولها من القيام بدعوة البشرية إلى الله عز وجل، قال تعالى: ﴿قُلْ هُذِهِ سَيَيلِي أَدْعُو إِلَى اللَّهِ عَلَى بُصِيرَةٍ أَنَا وَمَنِ الثَّهِ عَلَى بُصِيرَةٍ أَنَا وَمَنِ الثَّهِ عَلَى بُصِيرَةٍ أَنَا وَمَنِ الثَّهِ عَلَى بُصِيرَةٍ أَنَا وَمَنِ

قال الحافظ ابن كثير رحمه الله: يقول تعالى لرسوله و إلى الثقاين الإنس والجن أمرًا له أن يخبر الناس: أن هذه سبيله، أي: طريقته ومسلكه وسنته، وهي الدعوة إلى شهادة أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، ويدعو إلى الله بها على بصيرة من ذلك ويقين وبرهان هو وكل من اتبعه يدعو إلى ما دعا إليه رسول الله على بصيرة ويقين وبرهان عقلى وشرعي. اهه.

وبراطي والمنطقة الله تعالى واجبة على هذه الأمة فالدعوة إلى الله تعالى واجبة على هذه الأمة وحق للبشرية عليها، وهذا الوجوب يكون فرض

كفاية، إذا قام به من يكفي من الأمة سقط الإثم عن الباقين، وإن لم يقم به أحد أو قام به من لا تحصل به الكفاية، أثم كل أفراد الأمة ممن عنده الاستطاعة، قال تعالى: ﴿ وَلْتَكُنْ مِنْكُمْ أُمَّةً يَدْعُونَ إِلَى الخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِالْمُعْرُونَ إِلَى الخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِالْمُعْرُونَ إِلَى الحَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِالْمُعْرُونَ إِلَى الحَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِالْمُعْرُونَ عَنِ المُنْكَرِ ﴾ [آل عمران: ١٠٤].

قال الإمام ابن كثير رحمه الله: والمقصود من هذه الآية أن تكون فرقة من هذه الأمة متصدية لهذا الشأن، وإن كان ذلك واجبًا على كل فرد من الأمة بحسبه، كما ثبت في «صحيح مسلم» عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله : «من رأى منكم منكرًا فليغيره بيده، فإن لم يستطع فبلسانه، فإن لم يستطع فبلسانه، فإن لم يستطع فبلسانه،

[رواه مسلم ٤٩].

وفي رواية: «وليس وراء ذلك من الإيمان حبة خردل». [رواه مسلم ٥٠]. انتهى.

وأخبر سبحانه وتعالى أن الدعاة إلى الله هم أحسن الناس قولاً، قال تعالى: ﴿وَمَنْ أَحْسَنُ قَوْلاً مِمَنْ دَعَا إِلَى اللّهِ وَعَمِلَ صَالحًا وَقَالَ إِنّنِي مِنَ اللّهِ لَهُ وَعَمِلَ صَالحًا وَقَالَ إِنّنِي مِنَ اللّهِ اللّهِ وَعَمِلَ صَالحًا وَقَالَ إِنّنِي مِنَ اللّهُ اللّه

قال الحافظ ابن جرير رحمه الله: يقول تعالى ذكره: ومن أحسن أيها الناس ممن قال: ربنا الله ثم استقام على الإيمان به والانتهاء إلى أمره ونهيه ودعا عباد الله إلى ما قال وعمل به من ذلك.

وقال الشوكاني: والأولى حمل الآية على العموم وكما يقتضيه اللفظ فكل من جمع بين دعوة العباد إلى ما شرعه الله وعمل عملاً صالحًا وهو تادية ما فرض الله عليه من اجتناب ما حرمه الله عليه وكان من المسلمين ديئًا لا من غيرهم فلا شيء أحسن منه ولا أوضح من طريقته ولا أكثر ثوابًا من عمله. اهـ.

# وه مكانة الدعوة إلى الله وه

إن الدعوة إلى الله لها مكانة عظيمة في الإسلام، فهي أعظم المهمات التي بعث من أجلها الرسول ، فهي أعظم المهمات التي بعث من أجلها الرسول ، وكلف بها هو وأتباعه، قال تعالى: ﴿قُلْ هَذِهِ سَبِيلِي اَدْعُو إِلَى اللّهِ عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَنِ اتَّبَعْنِي ﴾ [يوسُف: ١٠٨]، والدعوة إلى الله تسبق القتال في سبيل الله، فقد كان النبي ، يدعو الكفار إلى الله قبل أن يقاتلهم، وكان يوصي قواده وجيوشه وسراياه أن يبدأوا عدوهم بالدعوة قبل القتال، فإن استجابوا قبلوا منهم وإلاً قاتلوهم.

a حاجة الناس إلى الدعوة a

إن الدعوة إلى الله في هذا الزمان تشتد الحاجة إليها بسبب كثرة التضليل والإلحاد ونشاط دعاة الشر والفساد والإباحية واستخدامهم مختلف الوسائل، فها هم دعاة التنصير في العالم ويُلِجُون في الأدغال النائية،

ينتشرون في العالم ويَلِجُون في الأدغال النائية، ويستغلون جهل الشعوب وفقرها لبثّ شرهم، وها هي أحكام القرآن تُنحى وتجعل بديلاً عنها الأحكام الوضعية في غالب الدول الإسلامية، ووسائل الإعلام في أغلب دول العالم تبث سمومها مستخدمة هذه الوسائل المرئية والمسموعة والمقروءة.

وأخطر من ذلك نشاط الفرق الضالة التي تتسمى بالإسلام، وهي تكيد له من داخله بالتشكيك في أصوله ومعاداة السنن وأهلها ونشر البدع والخرافات وبغض الصحابة والابتعاد عن عقيدة السلف، فاصبح المسلم ون مهددين من الداخل والخارج مما يتطلب من الدعاة المخلصين ومن علماء المسلمين مضاعفة الجهود لمقاومة هذه الجيوش الزاحفة على الإسلام وأهله ؛ لرد كيدهم في نحورهم، وتبصير المسلمين بدينهم، وبيان كيد عدوهم، ويوم يتنبه دعاة الإسلام لصد هذا الهجوم فإن النصر وتبصير الملمين خليفهم فإن معهم الحق، والله بغن الله سيكون حليفهم فإن معهم الحق، والله تعالى يقول: ﴿ بُلُ نَقْذِفُ بِالحُقِ عَلَى الْبَاطِلِ فَيَدْمَعُهُ فَإِذَا هُو زَاهِقٌ ﴾ [الانبياء: ١٨]، ويقول تعالى: ﴿ وَقُلْ جَاءَ الحُقُ وَزَهَقَ الْبَاطِلِ أَنْ الْبَاطِلِ كَانَ زَهُوقًا ﴾ [الاسباء: ١٨]،

ويكفينا قدوة ما قام به رسول الله هُ لما بعثه الله رسولاً لمقاومة جمافل الشرك والكفر والطغيان، فقد كان الشرك والكفر حين بغثته يعم وجه الأرض حتى جللت الأصنام الكعبة المشرفة فكان فوقها ثلاث مائة وستون صنمًا والصور تكسو حيطانها من الداخل، فما زال الرسول في يدعو إلى الله ويجاهد المسركين إلى أن دخل مكة عام الفتح واتجه إلى الكعبة، فأزال ما عليها وما حولها من الأصنام وجعل يطعن فيها بالقضيب وهي تتهاوى على وجوهها، وهو يقول: ﴿جَاءَ الحُقُّ وَرَهُقَ الْبَاطِلُ إِنَّ الْبَاطِلُ كَانَ رَهُوقًا ﴾ [الإسراء: ٨].

إن في هذا درسًا للدعاة اليوم وهم يواجهون تحديات الكفر والإلحاد في أن يضاعفوا الجهود في دعوتهم ويصبروا ويصابروا والنصر قريب بإذن الله تعالى: ﴿إِنْ تَنْصُرُوا اللَّهَ يَنْصُرُكُمْ وَيُثَنِّتُ أَقْدَامَكُمْ ﴾ [محمد: ٧]، وقال تعالى: ﴿لَتُنْلُونُ فِي اَمْوَالِكُمْ

وَأَنْفُسِكُمْ وَلَتَسْمَعُنَّ مِنَ الْدِينَ أُوثُوا الْكِتَابَ مَنَّ قَبْلِكُمْ وَمِنَ الَّذِينَ أَشْرُكُوا أَذَى كَثِيرًا وَإِنْ تَصْبِرُوا وَتَتَّقُوا فَإِنَّ ذَلِكَ مِنْ عَزْمِ الْأُمُورِ ﴾ [آل عمران: ١٨٦]. وَن ثَالِثاً : كَاضِة الدعوة وه

١- أما عن كيفية الدعوة فيجب على من يقوم بالدعوة إلى الله أن يصلح نفسه أولاً ومحيطه من أهل بيته وأقاربه، ثم يتجه إلى دعوة الناس، قال تعالى عن نبيه شعب عليه السلام: ﴿وَمَا أُرِيدُ أَنْ أُخَالِفَكُمْ إِلَى مَا أَنْهَاكُمْ عَنْهُ إِنْ أُرِيدُ إِلاَّ الإصْلاَحَ مَا اسْتَطَعْتُ ﴾ [هود: ٨٨]، وقال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا قُوا أَنْفُ سَكُمْ وَأَهْلِيكُمْ نَارًا وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْحَجَارَةُ ﴾ [التحريم: ٦]، وقال تعالى لنسه ﷺ: ﴿ وَأَنْذِرْ عَشْبِرِتُكَ الْأَقْرَبِينَ ﴾ [الشعراء: ٢١٤]، قال الإمام العلامة ابن القيم رحمه الله في «زاد المعاد» (١٥٨/٣): «أول ما أوحى إليه ربه تبارك وتعالى أن يقرأ باسم ربه الذي خلق، وذلك أول نبوته، فأمره أن يقرأ في نفسه ولم يأمره إذ ذاك بتبليغ، ثم أنزل عليه: ﴿ يَا أَيُّهَا الْمُدُّثُرُ (١) قُمْ فَأَنْذِرْ ﴾ [المدر: ١، ٢]، فنبأه بقوله: «اقرأ»، وأرسله بقوله: ﴿يَا أَيُّهَا اللَّدُّثُرُ ﴾، ثم أمره أن ينذر عشيرته الأقربين، ثم أنذر قومه، ثم أنذر من حولهم من العرب، ثم أنذر العرب قاطية، ثم أنذر العالمين». اهـ.

ومن هنا نعلم أن الدعاة الذين يتجاوزون بلادهم ومن حولهم، بل يتجاوزون أهل بيوتهم وأقاربهم وهم على الشيرك والكفر أو المعاصي ويذهبون في محيط بعيد عنهم أنهم مخالفون لهدي النبي تقفي في الدعوة.

# وه التوحيد أولاً وه

وعلى الداعية أن يبدأ بالأمور المهمة، فيبدأ أولاً بإصلاح العقيدة ؛ لأنها هي الأساس الذي تنبني عليه سائر الأعمال، فالأعمال مهما بلغت إذا لم تكن مبنية على عقيدة صحيحة خالية من الشرك فإنها لا قيمة لها ولا فائدة منها، قال تعالى: ﴿وَلَقَدْ أُوحِيَ إِلَيْكَ وَإِلَى الذِينَ مِنْ قَبْكِ لَئِنْ أَشْرِكْتَ لَيَحْبُطَنُ عَمَلُكَ وَإِلَى الذِينَ مِنْ قَبْكِ لَئِنْ أَشْرِكْتَ لَيَحْبُطَنُ عَمَلُكَ وَلِنَى مَنْ الخاسرينَ ﴾ [الزمر: ٦٥].

ومن هنا كانت دُعوات الأنبياء عليهم الصلاة والسلام أول ما تتجه إلى إصلاح العقيدة بالدعوة إلى التوحيد وترك الشرك، قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةً رَسَّ ولاً أَنِ اعْ بُدُوا اللَّهُ وَاجْ تَنِبُوا الطَّعُوتَ ﴾ [النحل: ٣٦]، وكل نبي يقول لقومه أول ما يدعوهم: ﴿ يَا قَوْمِ إِعْبُدُوا اللَّهُ مَا لَكُمْ مِنْ إِلَهٍ ﴾ يدعوهم: ﴿ يَا قَوْمِ إِعْبُدُوا اللَّهُ مَا لَكُمْ مِنْ إِلَهٍ ﴾ [الأعراف: ٥٩]،

وقال خاتمهم ﷺ: «أيها الناس، قولوا: لا إله إلا الله تفلحوا».

وهكذا كانت دعوة نبينا محمد ﷺ، فقد لبث ثلاثَ عشْرةَ سنةُ في مكة قبل الهجرة يدعوهم إلى التوحيد وينهاهم عن الشرك قبل أن يأمرهم بصلاة أو زكاة أو صيام أو حج؛ مما يدل على أن منهج الأنساء عليهم الصيلاة والسيلام في الدعوة منهج واحد، وهو البداءة بالدعوة إلى التوحيد والنهى عن الشرك، ثم إلى بقية الأحكام، وحتى لو كان المجتمع مسلمًا فإنه لا يخلو من وجود أنواع من الشرك في بعض الناس وبعض البلاد، يسبب الجهل، فقد انتشر الكثير والكثير من أنواع الشرك الأكبر المتمثل في عبادة الأضرحة في كثير من البلاد الإسلامية، ولم يتجه إلى إنكاره إلا قليلٌ من الدعاة على كثرتهم وهذا خلل عظيم في منهج الدعوة.

ووالتحذير من البدع وو ثم على الدعاة كذلك أن يهتموا بإنكار البدع المحدثة في العبادات وبتعليم الناس السنن الصحيحة ؛ لأن البدع من أعظم ما يفسد الدين بعد الشرك، فالمبتدع يشرع في الدين ما لم يأذن به الله، والبدع كلها مرفوضة مردودة على أصحابها مهما أتعبوا أنفسهم وأنفقوا أموالهم وضيعوا أوقاتهم في إقامتها، قال ﷺ: «من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد». وقال ﷺ: «وإياكم ومحدثات الأمور، فإن كل محدثة بدعة، وكل بدعة ضلالة».

ولهذا يجب على الدعاة أن يحذروا المسلمين من الشيرك، ويأمروهم بالتوحيد والسنة، فعلى هذا الأصل قامت الدعوة إلى الله تعالى، وبهذا السبيل استحقت الأمة الخيرية، وأن تكون أفضل الأمم، قال تعالى: ﴿ كُنْتُمْ خَيْرَ أُمُّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْصُرُونَ بِالْمُعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكَرِ وَتُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ ﴾

[آل عمران: ١١٠].

وقد حذر النبي ﷺ أصحابه فمن بعدهم أهل زمانهم من البدع ومحدثات الأمور، وأمروهم بالاتباع الذي فيه النجاة من كل محذور، قال تعالى: ﴿ وَأَنَّ هَذَا صِرَاطِي مُسْتَقِيمًا فَاتَّبِعُوهُ وَلاَ تَتَّبِعُوا السُّبُلَ فَتَفَرِّقَ بِكُمْ عَنْ سَبِيلِهِ ذَلِكُمْ وَصَاكُمْ بِهِ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ﴾ [الأنعام: ١٥٣].

ومعنى: ﴿ وَلاَ تُتَّبِعُوا السُّبُلُ ﴾: قال أبو الحجاج المكي: البدع والشبهات. وقال العزبن عبد السلام: «طوبي لمن تولي شيئًا من أمور المسلمين، فأعان على إماتة البدع وإحياء السنن».

ثم بعد ذلك يتجه الدعاة إلى الدعوة إلى أداء الفرائض وترك المعاصى والمحرمات وتصحيح المعاملات ؛ لأن المعاصى سنب لهلاك العداد والعلاد،

قال تعالى: ﴿ ظَهَرَ الْفُسِادُ فِي الْبَرِّ وَالْمَحْرِ بِمَا كُسَيَتْ أَيْدِي النَّاس لِدُ ذَبِقَ هُمْ مَعْضَ الَّذِي عَمِلُوا لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴾ [الروم: ٤١]، ووجود الدعاة والمصلحين أمان من العذاب والهلاك، قال تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ رَبُّكَ لِيُهْلِكَ الْقُرَى بظُّلْم وَأَهْلُهَا مُصْلِحُونَ ﴾ [هود: ١١٧]، وعدم وجود الدعاة والمصلحين سبب الهلاك.

# وو مراعاة أحوال المدعوين وو

وعلى الدعاة أن يراعوا أحوال المدعوين، فالجاهل له معاملة في دعوته والعالم له معاملة والمعاند له معاملة، فيعاملوا كلاً بما يليق به، قال تعالى: ﴿ ادْعُ إِلَى سَبِيلَ رَبُّكَ بِالحَكْمَةِ وَالْمُوْعِظَةِ الحُسنَنَةِ وَجَادِلْهُمْ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ ﴾

[النحل: ١٢٥٥]،

وذلك أن المدعو له حالات يعامل في كل حال بما ىناسىها:

الحالة الأولى: أن يكون جاهلاً بالحق ولو بيِّن له لأخذ به فهذا يدعى بالحكمة واللين واللطف والرافة. الحالة الثانية: من إذا بُيِّن له الحق اعترف به ولكن لم يسرع لقبوله والعمل به، بل يكون عنده كسل وفتور فهذا يحتاج مع البيان إلى موعظة بأن يُخُونُ ويُبَيِّن له ثوابُ المطيعين وعقاب العاصين.

الحالة الثالثة: من إذا بُيِّن له الحق لم يقبله وحاول رده بالشبهات، فهذا يجادلُ بالتي هي أحسن لكشف شبهاته وبيان خطئه. قال شبيخ الإسلام ابن تيمية في «مجموع الفتاوي» (٤٥/٢): الناس ثلاثة أقسام: إما أن يعترف بالحق ويتبعه فهذا صاحب الحكمة. وإما أن يعترف به لكن لا يعمل به فهذا يوعظ حتى يعمل. وإما الأيعترف به فهذا يجادل بالتي هي أحسن ؛ لأن الجدال فيه مظنة الإغضاب فإذا كان بالتي هي أحسن حصلت منفعته بغاية الإمكان كدفع الصائل. انتهى.

وقال الإمام ابن القيم في «مفتاح دار السعادة»: جعل الله مراتب الدعوة بحسب مراتب الخلق، فالستجيب القابل الذكي الذي لا يعاند الحق ولا يأباه يدعى بطريق الحكمة، والقابل الذي عنده نوع غفلة وتأخّر يدعى بالموعظة الحسنة، وهي الأمر والنهى المقرون بالترغيب والترهيب، والمعاند الحاحد يُجَادَلُ بِالتِي هِي أحسن. انتهي. وهذا لأن الداعية كالطبيب يراعي حال المريض في علاجه له.

والهداية أولاً وأخرًا مِن الله تعالى وحده، والله الموفق، والحديث موصول بمشيئة تعالى.

# التاريخ في الماريخ الم

# الر والثقوي

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وبعد:

فقد جاء الإسلام بالأمر بالتعاون على البر والتقوى والنهي عن التعاون على الإثم والعدوان قال الله تعالى: ﴿وَتَعَاوَنُوا عَلَى الْبِرِّ وَالتَّقُوى وَلاَ تَعَاوَنُوا عَلَى الْإِثْم وَالْعُنُوانِ وَاتَّقُوا اللَّهُ إِنَّ اللَّهُ شَدِيدُ الله تعالى: ﴿وَتَعَاوَنُوا عَلَى الْبِرِّ وَالتَّقُولَ اللّهُ إِنَّ اللَّهُ شَدِيدُ الْعِقَابِ﴾ [سورة المائدة: ٢]، وما أحوجنا في هذا الزمان الذي انحسر فيه الخير وقل المعينون عليه أن نحيي هذه الشعيرة العظيمة، وندعو إليها ونحثُ عليها، لما فيها من الخير العظيم والنفع العميم. من إقامة أمر الدين وتقوية المصلحين، وكسر الشرُّ ومحاصرة المفسدين.

معنى التعاون: قال العلامة السعدي - رحمه الله -: «الإعانة هي: الإتيان بكل خصلة من خصال الخير المأمور بفعلها، والامتناع عن كل خصلة من خصال الشر المأمور بتركها، فإن العبد مأمور بفعلها بنفسه، وبمعاونة غيره عليها من إخوانه المسلمين، بكل قول يبعث عليها، وبكل فعل كذلك».

وسئل الإمام سفيان بن عيينة ـ رحمه الله ـ عن قوله تعالى: ﴿وَتَعَاوِنُوا عَلَى الْبِرِّ وَالتَّقُوَى ﴾ فقال: «هو أن تعمل به وتدعو إليه وتعين فيه وتدل عليه»

المعادي المعد المعادي عادي الحديثة الأولياء ٧/ ٢٨٤].

ويقول الإمام القرطبي و رحمه الله و في «تفسيره»: «وتعاونوا على البر والتقوى: هو أمر لجميع الخلق بالتعاون على البر والتقوى ؛ أي ليُعنِ بعضكم بعضا، وتحاثوا على أمر الله تعالى واعملوا به، وانتهوا عما نهى الله عنه وامتنعوا منه، وهذا موافق لما روي عن النبي الله قال: «الدّالُ عَلَى الخيْر كَفَاعِلِه» [الجامع لأحكام القرآن 1/ 23].

وقال الإسام ابن القيم - رحمه الله ـ في قوله تعالى: ﴿ وَتَعَاوِنُوا عَلَى الْبِرُ وَالتَّقُونَى ﴾.. الآية:

«اشتملت هذه الآية على جميع مصالح العباد في معاشهم ومعادهم فيما بين بعضهم وبعض، وفيما بينهم وبين ربهم، فإن كل

# إعداد/ أيمن دياب

عبد لا ينفك عن هاتين الصالتين وهذين الواجبين: واجب بينه وبين الله وواجب بينه وبين الخلق، فأما ما بينه وبين الخلق من المعاشرة والمعاونة والصحبة فالواجب عليه فيها أن يكون اجتماعه بهم وصحبته لهم تعاونا على مرضاة الله وطاعته التي هي غاية سعادة العبد وفلاحه ولا سعادة له إلا بها وهي البر والتقوى اللذان هما جماع الدين كله)

ثم بين - رحمه الله - أهمية التعاون على البر والتقوى وأنه من مقاصد اجتماع الناس فقال: «والمقصود من اجتماع الناس وتعاشرهم هو التعاون على البر والتقوى، فيعين كل واحد صاحبه على ذلك علما وعملا، فإن العبد وحده لا يستقلُّ بعلم ذلك ولا بالقدرة عليه ؛ فاقتضت حكمة الرب سبحانه أن جعل النوع الإنساني قائما بعضه ببعضه معينا بعضه لبعضه ، [الرسالة التبوكية ١٠]

الفرق بين البر والتقوى، والإثم والعدوان: قيل البر والتقوى لفظان بمعنى واحد، وكل بر تقوى، وكل تقوى بر. وقيل: البر يتناول الواجب والمندوب إليه، والتقوى رعاية الواجب، والذلك نَدَبَ اللّهُ تَعَالَى

إِلَى التَّعَاوُنِ بِهِ وَقَرَنَهُ بِالتَّقْوَى لَهُ فَقَالَ: ﴿ وَتَعَاوَنُوا عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى الْبِرِّ وَالتَّقْوَى رِضَى اللَّهِ تَعَالَى، وَفِي الْتَّقْوَى رِضَى اللَّهِ تَعَالَى، وَفِي الْبِرِّ رِضَى النَّاسِ.

وَمَنْ جَـَمَعَ بَيْنَ رِضَى اللَّهِ تَعَـالَى وَرِضَى النَّاسِ فَقَدْ تَمُتْ سَعَادَتُهُ وَعَمُتْ نِعْمَتُهُ.

و«البرّ هو اسم جامع لكل ما يحبه الله ويرضاه، من الأعمال الظاهرة والباطنة، من حقوق الله، وحقوق الله، وحقوق الآدميين، والتقوى في هذه الآية: اسم جامع، لترك كل ما يكرهه الله ورسوله، من الأعمال الظاهرة والباطنة.

وقال الإمام ابن القيم - رحمه الله - مفرقا بينهما: وأما عند اقتران أحدهما بالآخر كقوله تعالى: ﴿ وَتَعَاوِنُوا عَلَى الْبِرِّ وَالتَّقْوَى ﴾ فالفرق بين السبب المقصود لغيره والغاية المقصودة لنفسها، فإن البرّ مطلوب لذاته، إذ هو كمال العبد وصلاحه الذي لا صلاح له بدونه كما تقدم.

وأما التقوى فهي الطريق الموصل إلى البسر والوسيلة إليه». [الرسالة التبوكية ص٨]

أما الفرق بين الإثم والعدوان فقد قال شيخ المفسرين الإمام الطبري - رحمه الله .: «الإثم: ترك ما أمر الله بفعله، والعدوان: مجاوزة ما حد الله في دينكم، ومجاوزة ما فرض عليكم في انفسكم وفي غيركم». [تفسير الطبري 4 / ٤٩٠]

وقال العلامة السعدي - رحمه الله -: ﴿ وَلاَ تَعَاوَنُوا عَلَى المعاصي التي تَعَاوَنُوا عَلَى المعاصي التي ياثم صاحبها، ويُحرج. ﴿ وَالْعُدُوانِ ﴾ وهو التعدي على الخَلْق في دمائهم وأموالهم وأعراضهم، فكل معصية وظلم يجب على العبد كف نفسه عنه، ثم إعانة غيره على تركه».

ا ومن القواعد المؤكّدة في التعاون: أن المعاونة على البرّ: برّ.

قال الإصام البيهقي- رحمه الله-: «باب في التعاون على البر والتقوى قال الله عز وجل ﴿ وَتَعَاوِنُوا عَلَى الْبِرِّ وَالتَّقْوَى وَلاَ تَعَاوِنُوا عَلَى الْإِثْمِ وَالتَّقْوَى وَلاَ تَعَاوِنُوا عَلَى الإِثْمِ وَالنَّقْوَى وَلاَ تَعاوِنُه على البرن بالنه إذا عدمت مع وجود الحاجة إليه لم يوجد البر وإذا وجدت وجد البر فبان بأنها في نفسها بر

ثم رجح هذا البر على البر الذي ينفرد به الواحد بما فيه من حصول بر كثير مع موافقة أهل الدين والتشبه بما بني عليه اكثر الطاعات من الاشتراك فيها وأدائها بالجماعة». [شعب الايمان ٢ / ١١٠]

التعاون بين البشر من فطرة الله التي فطر الناس عليها: قال ابن مسكويه - رحمه الله - في «تهذيب الأخلاق» «المقالة الخامسة (التعاون والاتحاد) قد سبق القول في حاجة بعض الناس إلى بعض وتبين أن كل واحد منهم يجد تمامه عند صاحبه وأن الضرورة داعية إلى استعانة بعضهم ببعض لأن الناس مطبوعون على النقصانات ومضطرون إلى تماماتها ولا سبيل فالحاجة صادقة والضرورة داعية إلى حال تجمع وتؤلف بين أشتات الأشخاص ليصيروا بالاتفاق والإئتلاف كالشخص الواحد الذي تجتمع أعضاؤه كلها على الفعل الواحد النافع له».

(وَإِنْ كَانَ النَّاسُ لَحُمَةً لاَ يَسْتَغْنُونَ عَنْ التَّعَاوُنَ وَلاَ يَسْتَغْنُونَ عَنْ التَّعَاوُنُ وَلاَ يَسْتَغْنُونَ عَنْ اللَّسَاعِدِ وَالمُظَافِرِ، فَإِنَّمَا ذَلِكَ تَعَاوُنُ الْتَلَافِ يَتَكَافَ ثُلُونَ وَرُبُّمَا كَانَ اللَّبْتَعِينُ فِيهِ مُفْضَلًا، وَالمُعِينُ مُسْتَفْضِلًا كَاسْتِعَانَةِ السُّلْطَانِ بِجُنْدِهِ وَالمُزَارِعِ بِأَكَرَتِهِ فَلَيْسَ مِنْ هَذَا بُدُّ وَلاَ السُّلْطَانِ بِجُنْدِهِ وَالمُزَارِعِ بِأَكَرَتِهِ فَلَيْسَ مِنْ هَذَا بُدُّ وَلاَ السَّلْطَانِ بِجُنْدِهِ وَالمُزَارِعِ بِأَكَرَتِهِ فَلَيْسَ مِنْ هَذَا بُدُّ وَلاَ السَّلْطَانِ بِجُنْدِهِ وَالمُزَارِعِ بِأَكَرَتِهِ فَلَيْسَ مِنْ هَذَا بُدُّ وَلاَ السَّلْطَانِ فِجُنْدِهِ وَالمُزَارِعِ بِأَكَرَتِهِ فَلَيْسَ مِنْ هَذَا بُدُ وَلاَ اللَّذَي يَتَصَونُ عَنْ أَنْ يَسْتَعِينُوا لِثَلًا يَكُونَ لَهُمْ يَكُنَ لَكُونَ لَهُمْ يَكُنُ مَا النَّذِي يَتَصَونُ عَنْ أَنْ يَسْتَعِينُوا لِثَلًا يَكُونَ عَنْ أَنْ يَسْتَعِينُوا لِثَلًا يَكُونَ عَنْ أَنْ يَسْتَعِينُوا لَهُمْ يَدُى وَلِهُمْ يَكُنَ لَهُمْ مِنْ الْمَنْ يَكُونَ لَهُمْ مِنْ الْمُنْ يَكُونَ لَهُمْ مِنْ اللَّهُ فَيَا لَهُونَ لَكُونَ لَهُمْ مِنْ الْمُنْ يَكُونَ لَهُمْ مِنْ اللَّهُ مِنْ الْمُنْ يَكُونَ لَهُمْ مِنْ الْمُلُولُ مَنْ الْتُعْلِقُ اللْمُتَعِلَقُونُ الْمُنْ مَنْ أَنْ يُعَلِينُوا لِلْا يَكُونَ لَهُمْ مِيلًا مِنْ مَنْ اللَّهُ لَا عَلَيْهُمْ مِنْ أَنْ يُعْلِقُونَ الْمُنْ مَالِهُ الْمُنْ مِنْ اللَّهُ الْمُؤْمِنَ الْمُنْ مَلْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ أَنْ مُعْلِقُولًا لِلْمُلِالِ اللْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُنْ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمِثْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُسْتُعُونَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِلُونَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنَا الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَا

الأسباب الدافعة لدى المسلم للتعاون على البرّ والتقوى والمشاركة في الخير عدّة ومنها:

١- تحصيل ثواب استثال الأمر الوارد في قوله
 تعالى: ﴿ وَتَعَاوِنُوا عَلَى الْبِرِّ وَالتَّقْوَى ﴾.

٢- زيادة الأجر والمضاعفة: قال ابن القيم - رحمه الله : «فإن العبد بإيمانه وطاعته لله ورسوله قد سعى في انتفاعه بعمل إخوانه المؤمنين مع عمله كما ينت فع بعملهم في الحياة مع عمله، فإن المؤمنين ينت فع بعضهم بعمل بعض في الأعمال التي يشتركون فيها كالصلاة في جماعة ؛ فإن كل واحد منهم تضاعف صلاته إلى سبعة وعشرين ضعفا لشاركة غيره له في الصلاة، فعمل غيره كان سببالزيادة أجره كما أن عمله سبب لزيادة أجر الأخر بل قد قيل إن الصلاة يضاعف

ثوابها بعدد المصلين، وكذلك اشتراكهم في الجهاد والحج والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر والتعاون على البر والتقوى، وقد قال النبي هُ الْمُؤْمِنُ لِلْمُؤْمِنِ كَالْبُنْيَانِ يَشْدُ بُعْضُهُ النبي مُشَدِّبُ بَعْنَ أَصَابِعِهِ»، [متفق عليه].

[الروح لابن القيم ١ / ١٢٨]

لحاجة: فإن كثيرا من الأصور الدنيوية والشرعية لا يُمكن تحقيقها فرديا، ولهذا قيل: لا يعجز القوم إذا تعاونوا.

 هـ إتقان العمل وسهولة القيام به يكون أبلغ مع التعاون وذلك أن الاشتراك في العمل مع آخرين يجعله أخف مشقة وأسهل لتوزع الحمل على الجميع.

والتعاون المامور به في الآية: قال شيخ الإسلام ابن تيمية ـ رحمه الله ـ: «تَعَاوُنُ عَلَى الْبِرُ وَالتَّقُوَى: مِنْ الجَهَادِ وَإِقَامَةِ الحُدُودِ وَاسْتِيفَاءِ الحُقُوقِ وَإِعْطَاءِ المُّقُونَ ؛ فَهَذَا مِمَّا أَمَرَ اللَّهُ بِهِ وَرَسُولُهُ » . [الفتاوى ٢ / ٣٧٦]

وقال ـ رحمه الله ـ: «التَّعَاوُنُ عَلَى الْبِرِّ وَالتَّقْوَى، بِحَيْثُ تَجْمَعُهُمَا طَاعَةُ اللَّهِ، وتُقُرِّقُ بَيْنَهُمَا مَعْصِيَةُ اللَّهِ، كَمَا يَقُولُونَ؛ تَجْمَعُنَا السِّئَةُ، وَتُفَرِّقُنَا الْبِدْعَةُ».

والفتاوي ٩ / ٢١١]

وقال الإمام القرطبي - رحمه الله : «والتعاون على البر والتقوى يكون بوجوه، فواجب على العالم أن يعين الناس بعلمه في علمهم، ويعينهم الغني بماله، والشجاع بشجاعته في سبيل الله، وأن يكون المسلمون متظاهرين كاليد الواحدة «المُوْمِثُونَ تَكَافَأُ دِمَاؤُهُمْ وَهُمْ يَدُ علَى مَنْ سبواهُمْ وَيَسْعَى بنِمُتِهِمْ لَرُعُونَ أَنْنَاهُمْ» [صحيح الجامع ٢٦٦٦] ويجب الإعراض عن المتعدي، وترك النصرة له ورده عما

إلى الشَّعَامُ لَهِ وَالْرِبُّ اللَّهُ فِي لَا اللَّهُ ﴿ ﴿ وَعِلْكُ فِهِ

والتعاون المنهي عنه في الآية:قال شيخ الإسلام ابن، تيمية ـ رحمه الله ـ: «تَعَاوُنُ عَلَى الإثْم وَالْعُدُوانِ كَالإَعَانَة عَلَى دَم مَعْصُوم أَوْ أَخْذِ مَالٍ مَعْصُوم أَوْ ضَرْبِ مَنْ لاَ يَسْتُحِقُ الضَّرُّبُ وَنَحْوَ ذَلِكَ فَهَذَا اللَّذِي حَرَّمُهُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ». [الفتاوى 7/ ٣٧٦]

وليُعلم أن المعاونة تكون بالجاه والبدن والنفس والمال والقول والرأي.

اولاً: التعاون في الدعوة ونصرة الدين: قال الحافظ ابن كثير - رحمه الله : «حرض الله تعالى عباده المؤمنين على نصرة دينه وأوليائه، ونصرة نبيه ومؤازرته ومعاونته على إقامة الدين ونشر الدعوة بشتى الوسائل المشروعة، فقال عز وجل: ﴿يَا الدِّينَ آمَنُوا كُونُوا أَنْصَارَ اللَّهِ كَمَا قَالَ عِيسَى البُنُ مَـرْيَمَ لِلْحَـوارِيِّينَ مَنْ أَنْصَـارِي إِلَى اللَّهِ ﴾ البُنُ مَـرْيَمَ لِلْحَـوارِيِّينَ مَنْ أَنْصَـارِي إِلَى اللَّهِ ﴾ [الصف: ١٤].

أي يسلاعدني في الدعسوة إلى الله».

ثانيا:التعاون على إقامة العبادات: قال الإمام أحمد وحمه الله في رسالة «الصلاة»: «فانظروا رحمكم الله واعقلوا وأحكموا الصلاة واتقوا الله فيها وتعاونوا عليها وتناصحوا فيها بالتعليم من بعضكم لبعض والتذكير من بعضكم لبعض من الغفلة والنسيان فإن الله عز وجل قد أمركم أن تعاونوا على البر والتقوى والصلاة أفضل البر».

[طبقات الحنابلة ١ / ٣٥٤]

قالقا: التعاون على بناء المساجد وعمارتها: أورد الإمام البخاري في «صحيحة» بابا في (التعاون في بناء المساجد)، قال الله تعالى: ﴿ مَا كَانَ لِلْمُسْرِكِينَ أَنْ يَعْمُرُوا مَسَاجِدَ اللَّهِ شَاهِدِينَ عَلَى أَنْفُسِهِمْ بِالْكُفْرِ وَمَا كَانَ لِلْمُسْرِكِينَ أَنْ يَعْمُرُوا مَسَاجِدَ اللَّهِ شَاهِدِينَ عَلَى أَنْفُسِهِمْ بِالْكُفْرِ وَأَقَامَ أُولَئِكَ حَبِطَتْ أَعْمَالُهُمْ وَفِي النَّارِ هُمْ خَالِدُونَ إِنَّمَا يَعْمُرُ مَسَاجِدَ اللَّهِ مَنْ أَمَنَ بِاللَّهِ وَالْيُومُ الأُخِرِ وَأَقَامَ الصَّلَاةَ وَاَتَى الزِّكَاةَ وَلَمْ يَحْشَى إِلاَّ اللَّهَ فَعَسَى أُولَئِكَ أَنْ يَكُونُوا مِنْ المُّهْتَدِينَ ﴾ [التوبة ١٧: ١٨]، وساق فيه أخاديث تبين بوضوح مدى التعاون بين النبي النبي وأصحابه رضي الله عنهم في بناء المسجد النبوي وأصحابه رضي الله عنهم في بناء المسجد النبوي فعن أبي ستعيد في ذِكْر بِنَاء المُسْجِد قَالَ «كُنَّا نَحْمِلُ لَبِنَةً لِبِنَةً وَعَمَّارُ لُبِنَتَيْنِ لَبِنَتَ يْنِ فَرَاهُ النَّبِيُ الْمِنَةُ وَعَمَّارُ لَبِنَتَ يُنِ لَبِنَتَ يْنِ فَرَاهُ النَّبِي مُنْ اللهِ عَلَيْ لَبِينَةً يُنِ فَرَاهُ النَّبِي عَنْ

فَيَنْفُضُ التُّرَابَ عَنْهُ وَيَقُولُ وَيْحَ عَمَّارِ تَقْتُلُهُ الْفِئَةُ الْبَاغِيةُ يَدْعُوهُمْ إِلَى الجُنَّةِ وَيَدْعُونَهُ إِلَى النَّارِ قَالَ تَقُولُ عَمَّارُ أَعُوذُ بِاللَّهِ مِنْ الْفِتَنِ». [البخاري ٢٨٨]

رابعا: التعاون في طلب العلم: وهذا باب من التعاون يكفي في معرفته مطالعة كتب السير الغاصة بالآثار التي بلغت من التعاون أوجه، فهذا عمر رضي الله عنه يقول: «كُنْتُ وَجَارٌ لِي مِنْ الأَنْصَار في بَنِي أُمَيَة بْنِ زَيْدٍ وَهِيَ مِنْ عَوَالِي اللَّهِينَةِ وَكُنَا نَتَنَاوَبُ النِّزُولَ عَلَى النَّبِيَ فِي فَي يَنْزِلُ يَوْمُا وَاَنْزِلُ يَوْمُا وَاَنْزِلُ يَوْمُا وَاَنْزِلُ يَوْمُا وَاَنْزِلُ يَوْمُا وَاَنْزِلُ يَوْمُا وَاَنْزِلُ وَعَي مِنْ خَبَرِ ذَلِكَ الْيَوْمِ مِنْ الأَمْرِ وَعَيْرِمِ وَإِذَا نَزَلُ قَعَلَ مِثْلُ ذَلِكَ. الحديث». [البخاري وَعَيْرِمِ وَإِذَا نَزَلَ فَعَلَ مِثْلُ ذَلِكَ.. الحديث». [البخاري

وفِي روّايَة «إِذَا غَابَ وَشَهِدْت أَتَيْته بِمَا يَكُون مِنْ رَسُول اللّه ﷺ » وَفِي روّايَة الطّيَ السِبِيِّ «يَحْضُر رَسُول اللّه ﷺ إِذَا غَيْت وَاَحْضُرهُ إِذَا غَابَ وَيُخْرِنِي وَأَخْسِرهُ». وَفِي روّايَة «لا يَسْمَع شَيْئًا إلا حَدَّثَهُ بِهِ وَلاَ سَسْمَعُ عُمْر رضي الله عنه شَيْئًا إلا حَدَّثَهُ بِهِ».

[فتح الباري ١٤ / ٤٨٢]

وقد تعرض لطالب العلم ضيائقة خلال طلبه فيهبّ إخوانه لمعاونته: قال عمر بن حفص الاشقر . رحمه الله . «كنا مع محمد بن إسماعيل . رحمه الله . (وهو الإمام البخاري) بالبصرة نكتب الحديث ففقدناه أياما فطلبناه فوجدناه في بيت وهو عريان وقد نَفِدَ ما عنده ولم يبق معه شيء، فاجتمعنا وجمعنا له الدراهم حتى اشترينا له ثوبا وكسوناه ثم اندفع معنا في كتابة الحديث».

[تاریخ بغداد ۱ / ۱۹۷]

خامسا: التعاون في الدعوة إلى الله تعالى:قال شيخ الإسلام ابن تيمية - رحمه الله : «إِنَّ اللَّهُ وَرَسُولَهُ أَمَرَا بِالجُمَاعَةِ والائتلاف وَنَهَيَا عَنْ التَّقْرِقَةِ وَالإِخْتَلاف وَنَهَيَا عَنْ التَّقْرِقَةِ وَالإِخْتَالُاف وَنَهَيَا عَنْ التَّقْوَى وَنَهَيَا عَنْ التَّعْاوُن عَلَى الْبِرِّ وَالتَّقُوى وَنَهَيَا عَنْ التَّعَاوُن عَلَى الإِثْم وَالْعُدُوانِ. وَفِي الصَّحِيحَيْنِ عَنْ التَّعَاوُن عَلَى الإِثْم وَالْعُدُوانِ. وَفِي الصَّحِيحَيْنِ عَنْ التَّعَاوُن عَلَى الْإِثْم وَالْعُدُوانِ. وَفِي الصَّحِيحَيْنِ عَنْ التَّعَاوُن عَلَى الْإِثْم وَالْعُدُوانِ. وَفِي الصَّحِيحَيْنِ عَنْ التَّعْرَ فِي تَوَادُهُمْ

وَتَرَاحُمِهِمْ وَتَعَاطُفِهِمْ كَمَثَلِ الجُسَدِ إِذَا اشْتَكَى مِنْهُ عُضْوٌ تَدَاعَى لَهُ سَائِرُ الجُسَدِ بالحُمَّى وَالسَّهَرِ). [متفق عليه].

وَفِي الصِّتَحِيْحَيْنِ عَنْهُ ﷺ أَنَّهُ قَالَ:(الْمُؤْمِنُ لِلْمُؤْمِنِ كَالْبُنْدَانِ يَشْدُ بَعْضُهُ بَعْضُا) شَبْكَ بَيْنَ أَصَابِعِهِ. وَفِي الصَّحَدِيحِ عَنْهُ ﷺ أَنَّهُ قَالَ:(الْسُنْلِمُ أَخُو الْسُنْلِمِ لاَ يُسْلِمُ وَ لَا يَحْدُلُهُ) [رواه مسلم 130] .

وَفِي الصَّحِيحِ عَنْهُ ﷺ أَنَّهُ قَالَ: (أَنْصُرُ أَخَاكَ ظَالِمًا أَوْ مَظْلُومًا قِيلَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ أَنْصُرُهُ مَظْلُومًا فَكَيْفَ أَنْصُرُهُ ظَالِمًا قَالَ: تَمْنَعُهُ مِنْ الظُّلْمِ ؛ فَذَلِكَ نَصْرُك إِيَّاهُ) [البخارى ١٤٣٨].

وَفِي الصَّحِيحِ عَنْهُ ﷺ آنَّهُ قَالَ: (خَـمْسُ تَجِبُ لِلْمُسْلِمِ عَلَى الْمُسْلِمِ: يُسَلِّمُ عَلَيْهِ إِذَا لَقِيهُ ؛ وَيَعُودُهُ إِذَا مَرِضَ وَيُشْمَتُهُ إِذَا عَطَسَ ؛ وَيُجِيبُهُ إِذَا دَعَاهُ. وَيُشْيَعُهُ إِذًا مَاتَ)[مسلم ٤٠٢٢].

وَفِي الصَّحِيحِ عَنْهُ ﷺ أَنَّهُ قَـالَ:(وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ لاَ يُؤْمِنُ أَحَدُكُمْ حَتَّى يُحِبُّ لِإِخِيهِ مِنْ الخُيْرِ مَا يُحِبُّ لِنَفْسِهِ) [البخاري ح17] .

فَهَذِهِ الأَحَادِيثُ وَأَمْثَالُهَا فِيهَا أَمْرُ اللَّهِ وَرَسُولِهِ بِمَا أَمْرُ اللَّهِ وَرَسُولِهِ بِمَا أَمْرُ اللَّهِ وَرَسُولِهِ بِمَا أَمَرَ بِهِ مِنْ حُقُوقِ المُوْمِنِينَ بَعْضِهِمْ عَلَى بَعْضِ وَفِي الصَّحِيحَيْنِ عَنْ النَّبِيِّ فَي أَنَّهُ قَالَ: (لاَ تَبَاعَضُوا وَلاَ تَدَابَرُوا وَكُونُوا عِبَادَ اللَّهِ إِخْوَانًا) ولاَ تَدَابَرُوا وَكُونُوا عِبَادَ اللَّهِ إِخْوَانًا) مِتْفَقَ عليه [رَقَقَ عليه].

وَفِي الصَّحَدِح عَنْهُ ﷺ أَنَّهُ قَالَ: (إِنَّ اللَّهَ يَرْضَى لَكُمْ ثَلَاقًا: أَنْ تَعْبُدُوهُ وَلاَ تُشْرِكُوا بِهِ شَنِيْ طًا وَأَنْ تَعْتَصِمُوا بِحَبْلِ اللَّهِ جَمِيعُا وَلاَ تَفَرُّقُوا ؛ وَأَنْ تُنَاصِحُوا مَنْ وَلاَّهُ اللَّهُ أَمْرَكُمْ).

[مسلم ح٣٣٦].

وَفِي السُّنَٰنِ عَنْهُ ﴿ أَنَّهُ قَالَ: (أَلاَ أُنَبَّئُكُمْ بِأَفْضَلَ مِنْ دَرَجَةِ الصَّلَاةِ وَالصَّيَّامِ وَالصَّدَقَةِ وَالأُمْرِ بِالْمُعْرُوفِ وَالنَّهْي عَنْ الْمُنْكَرِ ؟ قَالُواً: بَلَى يَا رَسَنُ ولَ اللَّهِ قَالَ: صَلَاحُ ذَاتِ الْبَيْنِ هِيَ الحَّالِقَةُ لاَ صَلَاحُ ذَاتِ الْبَيْنِ هِيَ الحَّالِقَةُ لاَ أَقُولُ تَحْلِقُ الدَّيْنِ هِيَ الحَّالِقَةُ لاَ أَقُولُ تَحْلِقُ الدَّيْنِ).

[جامع الترمدي ٢٥٠٩].

فَهَذِهِ الْأُمُورُ مِمَّا نَهَى اللَّهُ وَرَسُولُهُ عَنَّهَا ».

[مجموع الفتاوي ٢ / ٤٦٦]

وللحديث بقية بإذن الله، وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين .

# 

الحمد لله، والصلاة والسلام على نبينا محمد، المبعوث رحمة للعالمين، أما بعد:

فإن الإيمان باليوم الآخر هو أحد أركان الإيمان الستة، والتي يجب على كل مسلم أن يؤمن بها، من أجل ذلك

أحببت أن أذكر نفسي وإخواني الكرام ببعض الأمور الهامة التي تتعلق باليوم الآخر، فأقول وبالله التوفيق:

إن الله تعالى خلق الإنسان وقدر عليه أن يمر بأربعة مراحل من الحياة، وهي:

# إعداد/ صالح نجيب اللق

يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا غُدُوًا وَعَشِينًا وَيَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ أَدْخِلُوا آلَ فَرْعَوْنَ أَشَدُ الْعَدَابِ ﴾ [غافر: ٤٩، ٤٤].

عن ابن عباس رضي الله عنهما قا: مر النبي بقبرين، فقال: إنهما ليعذبان وما يعذبان في كبير، أما أحدهما فكان لا يستتر من البول، وأما الآخر فكان يمشي بالنميمة، ثم أخذ جريدة رطبة فشقها نصفين فغرز في كل قبر واحدةً، قالوا: يا رسول الله، لم فعلت هذا ؟ قال: لعله يُخففُ عنهما ما لم يبيسا. (البخاري ١٨٨).

# المرحلة الرابعة: حياته في الأخرة

بعد حياة الإنسان في البرزخ تقوم الساعة، ويبعث الله الناس من قبورهم في حاسبهم على أعمالهم، قال تعالى: ﴿ يُوْمَ يَأْتُ لاَ تَكَلَّمُ نَفْسُ إِلاَّ بِإِنْنِهِ فَمِنْهُمْ شَقِيُّ وَسَعِيدٌ (١٠٥) فَأَمَّا النَّذِينَ شَقُوا فَفِي النَّارِ لَهُمْ فِيهَا رَفِينُ وَسِهِيقُ (١٠٦) خَالِدِينَ فِيهَا مَا لَنَّ السَّمَوَاتُ وَالأَرْضُ إِلاَّ مَا شَاءَ رَبُّكُ إِنِّ رَبِكَ فَعَالُ لِمَا يُرِيدُ وَقَعِي الجَنَّةِ خَالِدِينَ فَيهَا مَا يُرِيدُ (١٠٧) وَأَمَّا النَّذِينَ سُعِدُوا فَقِي الجَنَّةِ خَالِدِينَ فَيهَا مَا عَطَاءً فَي الجَنَّةِ خَالِدِينَ عَلَيْهُ أَلَاثِينَ سُعِدُوا فَقِي الجَنَّةِ خَالِدِينَ عَلَيْهُ أَلَاثُونَ أَلِاً مَا شَاءَ رَبُكَ إِنَّ مَعْدُودَ وَهُمْ إِلاَّ مَا شَاءَ رَبُكَ عَلْرَ مَحْدُودَ فَي الجَنَّة خَالِدِينَ عَلَيْهُ أَلْوَنُ إِلاَّ مَا شَاءَ رَبُكَ إِلَّا مَا شَاءَ رَبُكَ

## و الإيمان باليوم الأخر من أركان الإيمان و و

قال تعالى: ﴿ وَالنَّذِينَ يُوْمِنُونَ بِمَا أَنْزِلَ إِلَيْكُ وَمَا أَنْزِلَ إِلَيْكُ وَمَا أَنْزِلَ إِلَيْكُ وَمَا أَنْزِلَ مِنْ قَبْلِكَ وَبِالآخِرَةِ هُمْ يُوقِتُونَ ﴾ [البقرة: ٤]، وقال سبحانه: ﴿ يَسْ الْبِرِّ أَنْ تُولُوا وُجُوهِكُمْ قِبَلَ الْشَرْقِ وَالْمُوْمِ الآخِرِ وَالنَّبِيِّينَ وَاتَى الْمُالَ وَالْمُومِ الآخِرِ وَالنَّبِيِّينَ وَاتَى الْمُالَ عَلَى حَبِّهُ ذَوي الْقُرْبَى وَالْمُتَامَى وَالْمُسْاكِينَ وَابْنَ السنبيل وَالسناطِينَ وَفِي الرَّقَابِ وَالْمُلَاقِينَ وَابْنَ السنبيل وَالسناطِينَ وَفِي الرَّقَابِ وَاقَامَ الصَالاَةَ وَاتَى الرَّكَاةَ وَالْمُوفُونَ وَفِي الرَّقَابِ وَآقَامَ الصَالِرينَ فِي الْبُنْسَاءِ وَالضَّرُاءِ وَالصَّابِرِينَ فِي الْبُنْسَاءِ وَالضَّرُاءِ وَحَبْنَ النَّذِينَ صَحَدَقُوا وَأَلْطَلَاهُ مُنْ الْمَنْ مَصَدَقُوا وَأُولَئِكَ هُمُ

## المرحلة الأولى؛ حياته وهو جنين؛

الجنين في بطن أمه كائن حي، يحس ويتحرك ويتالم وينمو ويمرض ويصبحُّ حتى يقضي في رحم أمه المدة التي قدرُها له الله تعالى، قال سبحانه: 
﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا الإنْسَانَ مِنْ سُللَة مِنْ طِين (١٢) ثُمُّ جَلَقْنَا أَللْطَفَةَ فِي قَرَار مَكِين (١٣) ثُمُّ خَلَقْنَا النُّطْفَةَ عَظَامًا عَلَقَةً فَحَلَقْنَا المُصْعَةَ عَظَامًا فَكَسَوْنَا الْعُطَقَةَ مُضُعْفَةً فَحَلَقْنَا المُصْعَةَ عَظَامًا فَكَسَوْنَا الْعُطَقَةَ المُضْعَةَ أَنْشَانْنَاهُ خَلَقْنَا الْمُصْعَةَ عَظَامًا لَكُمْ الخَلقِينَ الْعُلقَةَ المُصْوَنَةِ اللّهُ أَحْسَنُ الخَلقِينَ ﴾ [المؤمنون: ١٧- ١٤].

فهذه سبع أحوال ذكرها الله في هذه الآية لخلق الإنسان قبل نفخ الرو<mark>ح</mark> فيه.

(جامع العلوم والحكم ص٥٩).

وبعد نفخ الروح ينمو حتى يخرج من رحم أمه طفلاً ضعيفًا كما نراه في حياتنا الدنيا، قال تعالى: ﴿ وَنُقِرَّ فِي الأَرْحَامِ مَا نَشَاءُ إِلَى أَجَلٍ مُسَمَّى ثُمُّ لِنُحْرِجُكُمْ طِفْلاً ﴾ [الحج: ٥].

### المرحلة الثانية: حياته في الدنيا:

ينتقل الإنسان من ضيق الرحم إلى هذه الدنيا الفسيحة، فيحيا فيها حياة تختلف عن حياته في رحم أمه، فقد أصبح يتغذى من فمه ويبصر بعينيه ويسمع باذنيه ويبطش ويمشي على رجليه، وقد منحه الله عقالاً وأتاه علمًا ليفكر في هذا الكون الفسيح ويعمره بما يخدم حياته في الدنيا والآخرة.

### الرحلة الثالثة: حياته في البرزخ:

إذا مات الإنسان انتقل من حياته الدنيوية إلى حياة برزخية في قبره، تختلف عن حياته في الدنيا، ولا يستطيع أحد من البشر أن يعرف حقيقة هذه الحياة إلا بما ثبت في القرآن الكريم وسنة النبي في وهذه الحياة البرزخية في القبر لا ينكرها إلا جاحد بالقرآن والسنة، وهي أول منازل الآخرة، قال تعالى: ﴿وَحَاقَ بَال فَرْعَوْنَ سُوعُ الْعَذَابِ (٤٥) الثّارُ

التُتُقُونَ ﴾ [البقرة: ١٧٧]، وقال تعالى: ﴿يَا أَيُهَا الَّذِينَ اَمَنُوا اللّهِ وَرَسُولِهِ وَالْكِتَابِ الَّذِي نَزُلُ عَلَى رَسُولِهِ وَالْكِتَابِ الَّذِي نَزُلُ عَلَى رَسُولِهِ وَالْكِتَابِ الَّذِي نَزُلُ عَلَى وَمَا لَكِتَابِ الَّذِي نَزُلُ عَلَى وَمَا لَكِتَابِ النَّذِي نَزُلُ عَلَى وَمَا لَكِتَ وَوَالَّ وَمَنْ يَكْفُرُ بِاللّهِ وَمَالَّكِتَهِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ فَقَدْ ضَلَّ ضَالَالاً بَعِيدًا ﴾ [النساء: ١٣٦]، وقال جل شانه: ﴿إِنَّ الَّذِينَ اَمَنُ اَمَنُ اَمَنُ اَمَنُ اَمَنُ اَمَنُ اَمَنَ اَمَنَ اَمَنَ اَمَنَ اللّهُ وَالْمَوْمِ الآخِرِ وَعَمِلَ صَالَحِا فَلَهُمْ أَجْرُهُمْ عِيْدَ رَبِّهِمْ وَلاَ هُمْ يَحْزُنُونَ ﴾ [المائدة: ١٦]، وقال سبحانه: ﴿إِنَّ اللّهِ مَا يَحْمُرُ مَسَاحِدِ اللّهِ مَنْ آمَنَ بِاللّهِ وَالْمَوْمِ الآخِرِ وَعَمِلَ مَسَاحِدِ اللّهُ مَنْ آمَنَ بِاللّهِ وَالْمُومِ الآخِرِ وَآقَامَ الصَالَاةَ وَآتَى الرَّكَاةَ وَلَمْ يَحْشَ وَالْمُومِ الْخَرِ وَآقَامَ الصَالَاةَ وَآتَى الرَّكَاةَ وَلَمْ يَحْشَ أَجُعَلْتُمْ سِقَايَةَ الحَاجُ وَعِمَارَةَ الْمُسْجِدِ الحُرامِ كَمَنْ أَمَنَ بِاللّهِ وَالْمَالِي وَالْمَالِةِ وَاللّهُ لَا يَهْدِي الْقَوْمُ الطَّالِينَ اللّهُ لِا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ لاَ يَهْدِي الْقَوْمُ الطَّالِينَ ﴾ [التوبة: ١٨] وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ لاَ يَهْدِي الْقَوْمُ الطَّالمِينَ ﴿ اللّهُ لاَ يَهْدِي الْقَوْمُ الطَّالمِينَ ﴾ [التوبة: ١٨] [التوبة: ١٨] [التوبة: ١٨] [المَالِيةُ لاَ يَهْدِي الْقَوْمُ الطَّالمِينَ ﴾ [المَالة اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ لاَ يَهْدِي الْقُومُ الْمَالِيَةُ اللّهُ وَاللّهُ لاَ اللّهُ لاَ اللّهُ لاَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ لاَ اللّهُ لاَ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ لاَ اللّهُ وَاللّهُ لاَ اللّهُ لا اللّهُ لاَ الللهُ لاَ اللّهُ لاَ اللّهُ لاَ اللّهُ لاَ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ لاَ اللّهُ لاَ اللّهُ لاَ اللّهُ لاَ اللّهُ لاَ اللّهُ لاَ اللهُ اللّهُ ل

عن عمر بن الخطاب- في حديث سؤال جبريل-حيث قال للنبي ﷺ: «فأخبرني عن الإيمان، قال: أن تؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر، وتؤمن بالقدر خبره وشره، قال: صدقت».

(مسلم حديث ١).

## 👓 متى تقوم الساعة ؟ 👓

وفي حُديث عمر بن الخطاب رضي الله عنه في حديث سؤال جبريل، قال: «فاخبرني عن الساعة قال: ما المسئول عنها باعلم من السائل، قال: فاخبرني عن أماراتها قال: أن تلد الأمة ربتها، وأن ترى الحفاة العراة العالة رعاء الشاء يتطاولون في البنيان». (مسلم حديث ١).

# و اقتراب يوم القيامة وو

لقد تحدث القرآن الكريم عن قرب الساعة في كشير من آياته، فقال تعالى: ﴿ أَتَى أَمْرُ اللَّهِ فَالْأَ تَسْتَعْجِلُوهُ سُنُحَانَهُ وَتَعَالَى عَمًّا يُشْرِكُونَ ﴾

[النحل: ١].

وقال جل شانه: ﴿ اقْتَرَبَ لِلنَّاسِ حِسَابُهُمْ وَهُمْ فِي غَفْلَةً مُعْرِضُونَ﴾ [الانبياء: ١]، وقال سبحانه: ﴿ اقْتَرَبَتُ السَّاعَةُ وَانْشَقُ الْقَمَرُ ﴾ [القمر: ١]، وقال سبحانه: ﴿ قُلْ كُونُوا حِجَارَةً أَوْ حَدِيدًا (٥٠) أَوْ خَلْقًا مِمًا يَكْبُرُ فِي صَدُورِكُمْ فَسَيَقُولُونَ مَنْ يُعِيدُنَا قُلِ الَّذِي مَمًّا يَكْبُرُ فِي صَدُورِكُمْ فَسَيَقُولُونَ مَنْ يُعِيدُنَا قُلِ الَّذِي مَتَى هُو قُلْ عَسَى أَنْ يَكُونَ قَرِيبًا ﴾ [الإسراء: ٥٠، ١٥]، مَتَى هُو قُلْ عَسَى أَنْ يَكُونَ قَرِيبًا ﴾ [الإسراء: ٥٠، ١٥]، وقال سبحانه: ﴿يَسِنْ أَلُكَ النَّاسُ عَنِ السَّاعَةِ قُلُ إِنَّمَا عِنْدَ اللَّهِ وَمَا يُدْرِيكَ لَعَلُ السَّاعَةَ تَكُونُ قَرِيبًا ﴾ [الإحزاب: ٢٦]،

وقال سبحانه عن اقتراب يوم القيامة: ﴿ إِنَّهُمْ يَرُونْكُ بَعِيدًا (٢) وَنَرَاهُ قَرِيبًا (٧) يَوْمَ تَكُونُ السَّمَاءُ كَالُّعُهْنِ (٩) وَلَا يَسْئَلُ حَمِيمٌ كَالْعُهْنِ (٩) وَلَا يَسْئَلُ حَمِيمٌ حَمِيمًا (١٠) يُبَصِّرُونَهُمْ يَوَدُّ اللَّجْرِمُ لَوْ يَقْ تَدِي مِنْ عَذَابِ يَوْمِئِذِ بِبَنِيهِ (١١) وَصَاحِبَتِهِ وَأَخِيهِ (١٢) يَخْدِيهِ (١٤) وَمَنْ فِي الْأَرْضِ جَمِيعًا ثُمُّ يُنْجِيهِ (١٤) وَمَنْ فِي الْأَرْضِ جَمِيعًا ثُمُّ يُنْجِيهِ (١٤) كَلاً إِنَّهَا لَظَى (١٥) فَرَعَهُ فَأَوْعَي ﴾ تَدْعُو مَنْ أَدْبِرَ وَتَوَلِّى (١٧) وَجَمَعَ فَأَوْعَي ﴾

[المعارج: ٦-١٨].

# وو الحكمة من تقديم علامات الساعة وو

الحكمة من تقديم أشراط الساعة ودلالة الناس عليها تنبيه الناس من رقدتهم وحثهم على الاحتياط لانفسهم بالتوبة ؛ كي لا يتباغتوا بالحيلولة بينهم وبين تدارك ما فاتهم من أعمال صالحة، فينبغي للناس أن يكونوا بعد ظهور أشراط الساعة، قد نظروا لأنفسهم وانقطعوا عن الدنيا واستعدوا للساعة الموعود بها.

# ووعلامات اقتراب الساعة وو

لاقتراب يوم القيامة علامات صغرى وعلامات

.6.

فمن العلامات الصغرى:

١- بعثة النبي 🍪:

عن سهل بن سعد أن النبي ﷺ قال: «بُعثتُ أنا والساعـةُ كـهذه من هذه، أو: كـهـاتـين، وقـرن بين السبابة والوسطى». (البخاري ٦٥٠٣).

٢- قتال اليهود والانتصار عليهم:

عن أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي الله قال: «تُقاتلون اليهود، حتى يختبئ أحدهم وراء الحجر فيقول: يا عبد الله، هذا يهودي ورائي فاقتله». (البخاري ١٩٢٥).

 موت النبي ﷺ وفتح بيت المقدس وكثرة المال وفتنة عظيمة تدخل كل بيت وهدنة مع الروم:

عن عـوف بن مالك رضي الله عنه قال: أتيت

النبي ﷺ في غزوة تبوك وهو في قبة من أدم، فقال:
«اعدد ستًا بين يدي الساعة: موتي، ثم فتح بيت
المقدس، ثم موتان (كثرة الموت)، يأخذ فيكم كقعاص
الغنم (داء يأخذ الدواب فيسيل من أنوفها شيء
فتموت فجأة)، ثم استفاضة المال حتى يعطى الرجل
مائة دينار فيظل ساخطًا، ثم فتنة لا يبقى بيت من
العرب إلا دخلته، ثم هدنة تكون بينكم وبين بني
الأصفر (الروم) فيغدرون فياتونكم تحت ثمانين غاية
(راية) تحت كل غاية اثنا عشر الفا». (البخاري حديث

◄ قلة العلم وكثرة النساء: العلم وكثرة النساء: العلم وكثرة النساء: العلم العلم

عن أنس رضي الله عنه أن النبي ﷺ قال: «من أشراط الساعة أن يقل العلم، ويظهر الجهل، ويظهر الزنا، وتكثر النساء، ويقل الرجال، حتى يكون لخمسين امرأة القيم الواحد».

(البخاري ۸۱).

اتباع المسلمين لليهود والنصاري: ١١ المسلمين

عن أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي الله قال: «لا تقوم الساعة حتى تأخذ أمتي بأخذ القرون قبلها شبرًا بشبر، وذراعًا بذراع، فقيل: يا رسول الله، كفارس والروم، فقال: ومن الناس إلا أولئك». (البخاري ١٣١٩).

- إلقاء السلام على المعارف فقط:

عن ابن مسعود رضي الله عنه أن النبي ﷺ قال: «إن من أشراط الساعة أن يُسلِّم الرجل على الرجل لا يُسلم إلا للمعرفة».

(مسند أحمد ٢٩٨/٦ ح١٩٨٨).

- خروج نار عظیمة بالمدینة تضيء اعناق الإبل ببصری:

عن أبي هريرة رضي الله عنه: أن رسول الله عنه قال: «لا تقوم الساعة حتى تخرج نار من أرض الحجاز تضيء اعناق الإبل ببصرى». (البخاري ١٩٠٧). ومسلم ٢٩٠٢).

وقد وقعت هذه العالامة في المدينة عام ٦٥٤ واستمرت خمسة أيام. (فتح الباري ٨٥/١٣).

عن أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي ﷺ قال: «لا تقوم الساعة حتى يقتتل فئتان عظيمتان يكون بينهما مقتلة عظيمة دعوتهما واحدة».

(العذاري حديث ٧١٢١).

قال ابن حجر: المراد بالفئتين (علي رضي الله عنه ومن معه)، و(معاوية رضي الله عنه ومن معه). (فتح الباري ٩٢/١٣)،

وقد حدثت المقتلة في موقعة صفين. (فتح الباري ٧١٣/٦).

انحسار نهر الفرات عن جبل من ذهب:

عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله تقال: «لا تقوم الساعة حتى يحسر الفرات عن جبل من ذهب يقتل الناس عليه فيقتل من كل مائة تسعة وتسعون، ويقول كل رجل منهم لعلي أكون أنا الذي أنجو». (مسلم حديث ٢٨٩٤).

١٠- ظهور الدحالين الذين يدّعون النبوة:

عن أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي الله قال:
«لا تقوم الساعة حتى يبعث بجالون كذابون قريب
من ثلاثين كلهم يزعم أنه رسول الله». (البخاري حديث

١١- انتشار المزارع والأنهار في الجزيرة العربية:

(مسلم حدیث ۲۰).

١٢ ضياع الأمانة:

عن أبي هريرة رضي الله عنه أن أعرابيًا سأل النبي و : «إذا ضُيعت الساعة ؟ فقال و : «إذا ضُيعت الأمانة فانتظر الساعة». قال: كيف إضاعتها ؟ قال: «إذا وُسنَد الأمر إلى غير أهله فانتظر الساعة». (البخاري حديث ٥٩).

- ١٣- التفاخر بزخرفة المساجد:

عن أنس بن مالك رضي الله عنه أن رسول الله و الله عنه أن الله الناس أي قال: «لا تقوم الساعة حتى يتباهى الناس أي المساحد».

(صحيح أبي داود للألباني حديث ٤٣٣).

قال صاحب كتاب عون المعبود: قوله ﷺ: «حتى يتباهى الناس في المساجد». أي: يتفاخر في شانها أو بنائها، يعني يتفاخر كل أحد بمسجده، ويقول: مس جدي أرفع أو أزين أو أوسع أو أحسن ؛ رياء وسمعة اجتلابًا للمدح.

(عون المعبود ١/٨٣/).

# وو علامات الساعة الكبرى وو

عن حذيفة بن أسيد الغفاري قال: «اطلع النبي علينا ونحن نتذاكر فقال: «ما تذكرون؟» قالوا: نذكر الساعة. قال: إنها لن تقوم حتى تروا قبلها عشر أيات، فذكر الدخان والدجال والدابة وطلوع الشمس

من مغربها، ونزول عيسى ابن مريم ، وياجوج وماجوج، وثلاث خسوف ؛ خسف بالمشرق، وخسف بالمغرب، وأخر ذلك نارٌ تخرج من اليمن تطرد الناس إلى محشرهم.

(مسلم ۱/۶ ۲۹۰۱).

### تتابع أشراط الساعة

عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ قال: «خروج الآيات بعضها على بعض يتتابعن كما تتابع الخرز».

(صحیح ابن حبان ۱۸۸۲/۲).

### أسماء يوم القيامة

إن ليوم القيامة أسماءً كثيرة ؛ منها: «يوم القيامة، يوم الحسرة، يوم الزلزلة، يوم الواقعة، يوم القارعة، يوم الخاشية، يوم الراجفة، يوم الطامة، يوم الصاخة، يوم السلاق، يوم التناد، يوم الحشر، يوم النشور، يوم الجزاء، يوم الوعيد، يوم العرض، يوم الفصل، يوم الدين، يوم الأزفة، يوم الصاعقة، اليوم الموعود، يوم الفرار، يوم الحق، يوم الوزن، يوم القضاء، يوم الرادفة، يوم الجمع، يوم البعث، يوم القصاص، يوم اليقين، يوم الفزع الإكبر، يوم لا تفس لنفس شيئًا، يوم يقوم الناس لرب العالمين، يوم ينفخ في الصور».

(النهاية في الفتن والملاحم لابن كثير ص١٩١). النفخ في الصور

هناك نفختان عظيمتان ينفخهما الملك الموكل بالنفخ في الصور، وهو إسرافيل:

النفخة الأولى: يُصعق بها جميع الخلائق إلا ما شاء الله.

النفخة الثانية: يقوم بها الناس من قبورهم للحساب والعرض على الله، قال تعالى: ﴿ وَنُفْخَ فِي الصَّورِ فَصَعِقِ مَنْ فِي السَّمَوَاتِ وَمَنْ فِي الأَرْضِ إِلاَّ مَنْ شَـَاءَ اللَّهُ ثُمَّ تُفِخَ فِيهِ إِلَّا مُنْ شَـَاءَ اللَّهُ ثُمَّ تُفِخَ فِيهِ أَخْرَى فَإِذَا هُمْ قِيلَامُ مِنْ شَلَاوُنَ ﴾ [الزمر: ٦٨].

### المدةيين النفختين:

عن أبي هريرة أن رسول الله ق قال: «ما بين النفختين أربعون». قال: أربعون يومًا، قال: أبيت، قال أربعون سنة، قال: أبيت.

(البخاري حديث ٤٨١٤، ومسلم حديث ٢٩٥٥). صفة أرض الحشر •

قال تعالى: ﴿وَيَسْأَلُونَكَ عَنِ الجَبَالِ فَقُلْ يَنْسَفُهَا رَبِّي نَسْفًا (١٠٦) لاَ تَرَى فَيهَا عِوْجًا وَلاَ أَمْتًا ﴾ [طه: ١٠٧، ١٠٥].

وقال سبحانه: ﴿ يَوْمَ تُبَدِّلُ الأَرْضُ غَيْرَ الأَرْضِ وَالسَّمُوَاتُ وَبَرَزُوا لِلَّهِ الْوَاحِدِ الْقَهَّارِ ﴾

[إبراهيم: ٤٨].

عن سهل بن سعد أن رسول الله ﷺ قال: «يُحشر الناس يوم القيامة على أرض بيضاء عفراء (بياض إلى حمرة) كقُرصة النقيِّ (الدقيق)، ليس فيها علم لأحد» (ليس فيها سكن أو بناء ولا أثر).

(البخاري ٢٥٢١، ومسلم حديث ٢٧٩٠).

قال عمرو بن ميمون: «أرض بيضاء لم يسفك عليها دم ولم يعمل عليها خطيئة».

(این کثیر ۵۹۳/۲).

عن عائشة رضي الله عنها قالت: سالت رسول الله عنها قالت: سالت رسول الله عنه عن قوله عز وجل: ﴿ يَوْمُ تُبَدِّلُ الأَرْضُ غَيْرَ الأَرْضُ وَالسُّمَوَاتُ ﴾ فأين يكون الناس يومئذ يا رسول الله ؟ فقال: «على الصراط». (مسلم ٢٧٩١).

كيف يخشر الله الناس ؟

قال تعالى: ﴿ يَوْمُ نَحْشُرُ الْمُتَّقِينَ إِلَى الرَّحْمَنِ وَقُدًا (٨٥) وَنَسُوقُ الْمُجْرِمِينَ إِلَى جَهَنَّمُ ورُدًّا ﴾

[مريم: ٨٥، ٨٦].

عن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي الله قال:

«يُحـشـر الناس على ثلاث طرائق راغـبين راهبين،
واثنان على بعير، وثلاثة على بعير، وأربعة على
بعير، وعشرة على بعير، ويَحْشُرُ بقيتَهُمُ النار تقيل
معهم حيث قالوا: وتبيت معهم حيث باتوا، وتصبح
معهم حيث أصبحوا، وتمسي معهم حث أمسوا».

(البخارى حدث ٢٥٢٢، ومسلم ٢٨٢١)

صفة ميزان الأعمال

قَال تعالى: ﴿ وَنَضَعُ الْمُوَازِينَ الْقِسْطَ لِيَـوْم الْقِيَامَةِ فَلاَ تُطْلَمُ نَفْسُ شَيْئًا وَإِنْ كَانَ مِثْقَالَ حَبَّةٍ مِنْ خُرْدَلَ أَتَيْنَا بِهَا وَكَفَى بِنَا حَاسِدِينَ ﴾ [الانبياء: ٤٧].

وقال سحبانه: ﴿وَالْوَزْنُ يَوْمَثِنْ الحُقُّ فَمَنْ ثَقُلَتْ مَوَازِينُهُ فَأُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ (٨) وَمَنْ خَفَتْ مَوَازِينُهُ فَأُولَئِكَ الَّذِينَ خَسِرُوا أَنْفُسَهُمْ بِمَا كَانُوا بِآياَتِنَا يَظْلِمُونَ ﴾ [الاعراف: ٨، ٩].

# الميزان له كفتان حقيقيتان:

وذلك بدليل حديث البطاقة الذي يرويه عبد الله بن عمرو بن العاص أن رسول الله ﷺ قال: «فتوضع السبجلات في كفة فطاشت السبجلات وثقلت البطاقة فلا يشقل مع اسم الله شيء». (أحمد ٢١٣/٢)، وصحيح الترمذي حديث ١٩٧٠).

# حرمان الشيطان من

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وبعد:

فإن الله تعالى خلق الإنسان وجعل له عدوا هو الشيطان، وجعل لهذا الشيطان قدرة على أن يقذف في قلوب الناس أشياء مثل سوء الظن، والكيد، وغيره، لكن الله تعالى جعل كيده ضعيفًا لمن عاداه واستعاذ بالله منه، وإنما يؤثر كيده فيمن تولاه واتبع خطواته، ومن هنا عصم الله تعالى نبيه على من

جميع مكر الشيطان ووسوسته.

عن أنس بن مالك رضي الله عنه: «أن رسول الله و أتاه جبريل عليه السلام، وهو يلعب مع الغلمان، فأخذه فصرعه، فشق عن قلبه، فاستخرج القلب، فاستخرج منه علقة، فقال: هذا حظ الشيطان منك، ثم غسله في طست من ذهب بماء زمزم، ثم لأمه، ثم أعاده في مكانه، وجاء الغلمان يسعون إلى أمه المعني ظئره، فقالوا: إن محمدًا قد قُتل، فاستقبلوه وهو منتقع اللون. قال أنس: وقد كنت أرى اثر ذلك المخبط في صدره». [رواه مسلم].

وفي رواية لمسلم أيضنًا عن أنس أيضنًا قال: «كان أبو ذر يحدث أن رسول الله ﷺ قال: فُرج سقف بيتي وأنا بمكة، فنزل جبريل عليه السلام، ففرج صدري، ثم غسله من ماء زمزم، ثم جاء بطست من ذهب ممتلئ حكمة وإيمانًا فأفرغها في صدري ثم أطبقه».

أنس رضي الله عنه الشباب الصغير هو أول خادم لرسول الله ، يقول: قدم رسول الله ، المدينة وليس له خادم، فأخذ أبو طلحة بيدي، فانطلق بي حتى أدخلني على النبي ، فقال: يا نبي الله ؛ إن أنسنا غلام كيس لبيب فليخدمك، قال: فخدمته في السفر والحضر مَقْدِمه المدينة حتى توفي ، ما قال لي عن شيء صنعته: لِمَ صنعت هذا هكذا ، ولا قال لي لشيء لم أصنعه: الا صنعت هذا هكذا ، ولا قال لي لشيء لم أصنعه: الا صنعت هذا هكذا ،

ولقرب أنس من رسول الله ﷺ ولخدمته إياه رأى أثر المخطفي صدر رسول الله ﷺبعد ما تجاوز النبي ﷺ سن الخمسين.

حدث شق الصدر هذا عند رضاع النبي في بني سعد، وكان هذا بداية إكمال أحوال العصمة- والرواية الثانية تشير إلى شق صدره في بيته بمكة، وقد وقع ذلك عند البعث زيادة في إكرامه ليتلقى ما يوحى إليه بقلب قوى في أكمل الأحوال من التطهير-

# وي خطا ما مع العلام عبداد عسما مع خطيفا

ثم وقع شق الصدر عند العروج إلى السماء ليتاهب للمناجاة.

"وغسله بطست ذهب»: لأن الذهب أعلى أنواع الأواني الحسية وأصفاها، ولأن فيه خواص ليست لغيره، وهو من أواني الجنة، ولا تأكله النار ولا التراب، ولا يلحقه الصدأ، وهو أثقل الجواهر، فيناسب ثقل الوحي، ثم إن جبريل عليه السلام جاء بطست من ذهب، «مملوءة حكمة وإيمانًا»: والملء هذا لا مانع أن يكون على حقيقته، وتجسيد المعاني جائز، كما تأتي سورة البقرة كانها ظلة، والموت في صورة كبش، وغسل قلب النبي على . «بماء زمزم» فيه فضيلة ماء زمزم على جميع المياه.

وقد جرت العادة على أن من شُق بطنه يموت لا محالة، ومع ذلك لم يؤثر ذلك في النبي صلى الله عليه وسلم ضررًا ولا وجعًا.

قال العلماء: والحكمة من فعل ذلك وكان يمكن أن يُمادُ قلبه بدون شق، أن رؤيته في الشق وعدم تأثره بذلك زيادة في الميقين، فأمن من جميع المخاوف العادية، ولذلك كان أشبجع الناس وأعلاهم حالاً ومقالاً، في.

ر «فاستخرج منه علقة فقال: هذا حظ الشيطان منك».

وإذا كانت هذه التنقية والتطهير والتصفية للداعية الأول المعصوم رسول الله في فماذا على الدعة والأثباع بعده ؟ الذين قال الله فيهم: ﴿ قُلُ هَذِهِ سَبِيلِي أَدْعُو إِلَى اللَّهِ عَلَى بَصِيرَةِ أَنَا وَمَنِ التَّبَعَنِي ﴾ [يوسف: ١٠٨].

لا شك أن عليهم عبئًا ثقيلاً في مجاهدة الشيطان

# حظه في قلب الإنسان

واستخراج حظه وحظ النفس، فالمطلوب مجاهدة الشيطان، واستخراج حظه كما جاء في الأثر: وما تصدقت رياءً وسمعة فذلك حظ الشيطان.

وحظه في القلب كشيـر وهو الذي يتـمــثل في إساءة الظن، الحسد، البغضاء، الكراهية، إلخ.

كلها من أعمال الشيطان في القلب وحظه منه، والنبي ﷺ وسلم يقول: «إن الشيطان يجري من ابن أنم مجرى الدم، فخشيت أن يقذف في قلوبكما شيئًا».

[متفق عليه].

وهذا يعتي أن له وصولاً وتأثيرًا في القلب، ويستطيع أن يقذف فيه من مكره وكيده ووسوسته، إلا لمن أفاق وتيقظ ونفعه إيمانه، فإن كيد الشيطان لا يضره: ﴿إِنَّهُ لَيْسَ لَهُ سُلُّطَانُ عَلَى الَّذِينَ آمَنُوا وَعَلَى رَبِّهُمْ يَتَوَكَّلُونَ ﴾ [النحل: ٩٩].

# وه مواضع حظ الشيطان في حياتنا وه

أخي المربي، أحتى المربية، لنعلم جميعًا أن للشيطان تدخلات سخيفة ملحة في سائر حياتنا ودنيانا من أول لحظة عند الولادة إلى أخر لحظة عند الاحتضار، والواجب تعويذ الأولاد من الشيطان وغيره، كما كان رسول الله على يعوذ الحسن والحسين فيقول: «أعيذكما بكلمات الله التامة من كل شيطان وهامة، ومن كل عبن لامة».

ولنذكر الآن بعض المواضع التي يقحم الشبيطان فيها نفسه لإفساد بني أدم وعملهم.

 ١- في الصلاة: ففي الحديث: «لا يجعل احدكم للشيطان حظًا من صلاته». [رواه البخاري].

وقال ﷺ: «أقيموا الصفوف وحاذوا بين المناكب وسدوا الخلل ولا تذروا فرجات للشيطان».

[رواه أبو داود].

 ٢- في الطعام، قال ﷺ: «إذا وقعت لقمة أحدكم فليأخذها... وليأكلها ولا يدعها للشيطان».

[رواه مسلم].

٣- في الفراش: قال النبي قل لجابر بن عبد الله
 رضي الله عنهـما: «فراش للرجل وفراش لامرأته
 وفراش للضيف والرابع للشيطان». [رواه مسلم].

وأرجو أن يسمع هذا الكلام المتزوجون الجدد الذين يشترطون في جهاز العروس غرفة للضيوف وغرفة للأولاد وغرفة للاستقبال وغرفة للطعام (السفرة)، فالبيت ملىء بالمتاع، والقلب خاو من

الصلة بالله سبحانه، إلا من رحم الله.

 ٤- بين الرجل وزوجته: قال 3: «إذا أتى أحدكم أهله قال: اللهم جنبنا الشيطان وجنب الشيطان ما رزقتنا، فإن قدر بينهما ولد لم يضره الشيطان أبدًا».

ه- في النوم: قال ﷺ: «لا يخبر أحدكم بتلعب الشيطان به في المنام». [رواه مسلم].

٦- في التحريش بين الناس: ولذلك قال ﷺ: «لا تكونوا عونًا للشيطان على أخيكم». [رواه أحمد].

وفي الحديث الآخر: «إن الشيطان قد أيس أن يعبده المصلون في جزيرة العرب، ولكن في التحريش بينهم» أي: يسعى في التحريش بينهم بالخصومات والشحناء والحروب والفتن. [صحيح مسلم].

٧- في طعامك والمبيت معك: قال ﷺ: «إذا دخل الرجل بيته فذكر الله عند دخوله وعند طعامه قال الشيطان: لا مبيت لكم ولا عشاء، وإذا دخل فلم يذكر الله عند دخوله قال الشيطان: أدركتم المبيت، وإذا لم يذكر الله عند طعامه قال: أدركتم المبيت والعشاء».

🚜 - ٨- في النظرة المصرمة: قال 🐲 : «النظر سهم مسموم من سهام إبليس».

9- في الخيل: قال : «الخيل ثلاثة، فرس
 للرحمن، وفرس للإنسان، وفرس للشيطان... وأما
 فرس الشيطان فالذي يقامر ويراهن عليه».

[رواه أحمد، وصححه الالباني].

 ١٠- في الندر: قال ﷺ: «النذر نذران؛ فما كان لله فكفارته الوفاء به، وما كان للشيطان فلا وفاء وعليه كفارة يمين».

[أخرجه البيهقي وقال الألباني: صحيح عن ابن عباس].

١١ - عند النوم (عُقَدُ): قال ﷺ: «يعقد الشيطان على قافية رأس أحدكم إذا نام ثلاث عقد بكل عقدة يضرب عليه ليلاً طويل فإذا استيقظ ذكر الله انحلت عقدة، فإذا توضا انحلت عقدة، فإن صلى انحلت عقدة، فأصبح نشيطًا طيب النفس، وإلا أصبح خبيث النفس كسلان». [متفق عليه].

ا ۱۲ - في التعشاؤب: قال ﷺ: «التشاؤب من الشيطان، فإذا تثاءب أحدكم فليرده ما استطاع فإن أحدكم إذا قال: ها، ضحك الشيطان».

[البخاري في صحيحه].

١٣ عند النوم الطويل: عن ابن مسعو رضي الله
 عنه قال: «نُكر رجل عند النبي ﷺ، فقيل: ما زال

نائمًا حتى أصبح ما قام إلى الصالاة، السرة المسلمة فقال: «بال الشيطان في أذنه». [البخاري في صحيحه]. ١٤- في الصحية عند السفر

وحده: قال ﷺ: «الراكب شيطان...». [رواه أبو داود والترمذي].

بعني بحمله على فعل ذلك الشيطان.

١٥- وهو ذئب الإنسان يفترسه ويستحوذ عليه: قال 👛: «ما من ثلاثة في قربة ولا بدو لا تقام فيهم الصلاة إلا وقد استحوذ عليهم الشيطان، فعليك بالحماعة فإنما بأكل الذئب من الغنم القاصية».

الما المالية المالية المالية وحسنه الألباني]. وهذه يعض المواقف للميرأة المسلمة كمربية وراعية في بيت زوجها، يظهر فيها تغلبها على الشيطان، وتنازلها عن حظ النفس:

وه المسلمة المربية تتغلب على كيد الشيطان وتقابل السنة بالحسنة وو

العفو والصفح أهل كظموا غيظهم وعفوا عمن أساء المهم، والله بحب المحسنين، ومن هؤلاء أم المؤمنين عائشية- رضى الله عنها- فقد بلغها أن عبد الله بن الزيير (وهو ابن أختها أسماء)، كان في دار لها فياعتها، فتسخُّط عبد الله على بيع تلك الدار، فقال: أما والله لتنتهن عائشة عن سع رباعها (أي منازلها) أو لأحجرن عليها، فقالت عائشة رضى الله عنها: أو قال ذلك؛ قالوا: قد كان ذلك. قالت: لله عليَّ ألا أكلمـه حـتى بفرق بيني وبينه الموت، فطالت هجرتها إياه، فشق عليه ذلك، فاستشفع بكثيرين لكي تكلمه، فأبت أن تكلمه، فلما طال ذلك ؛ كلم المسور بن مخرمة، وعيد الرحمن بن الأسود أن يستأذنا على خالته عائشة رضي الله عنها وهو معهما، فإن أذنت لهما قالا: كلنا ؟ وذلك حتى بدخلوا كلهم، فقالت: نعم كلكم فليدخل، ولم تشيعر أن معهما عبد الله بن الزيير، فدخل فكشف الستر- وهي خالته- فاعتنقها وبكي، وبكت عائشة رضى الله عنها بكاءً كشيرًا، ونشدها عبد الله بن الزيسر الله والرحم، ونشدها مسور وعيد الرحمن بالله والرحم وذكرا لها قول النبي ﷺ : «لا يحل لمسلم أن يهجر أخاه فوق ثلاث». فلما أكثروا عليها كلمته بعدما خشى ألا تكلمه، ثم كَفَرت عن نذرها ذلك بعتق أربعين رقبة، قال عوف راوى الحديث: ثم سمعتها بعد ذلك تذكر نذرها ذلك فتبكى حتى تبل خمارها. المسلمان الله والس

[أبو نعيم في «الحلية» (٤٩/٢) بتصرف]. نعم، فإن عبد الله بن الزبير رضى الله عنهما بشر يصيب ويخطئ، وعائشة رضى الله عنها بشر

تصيب وتخطئ، لكنهم إذا ذُكِّروا تذكروا: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ اتَّقَوْا إِذَا مَسِنَّهُمْ طَائِفُ مِنَ الشَّيْطَانِ تَذَكَّرُوا فَإِذَا هُمْ مُنْصِرُونَ ﴾ [الأعراف: ٢٠١].

وقد تمثلت عائشة في فعلها ذلك بحديث النبي 👛 فعن عقبة بن عامر رضى الله عنه عن رسول الله

👑 قال: «كفارة النذر كفارة اليمن».

[صحيح الجامع ح١٤٨٨].

بعنى أن من نذر فعل طاعة ثم عجز عن الوفاء، أو نذر نذرًا محرمًا فلا يفعل المحرم وعليه كفارة يمين، وهذا الذي فعلته أم المؤمنين رضى الله عنها.

موقف آخر

أنضنًا فإن صفية بنت حُنينُ رضى الله عنها زوج النبي ﷺ وكانت معروفة بأنها «شريفة عاقلة، ذات حسب وجمال ودين»، وأبوها حُييَيْ بن أخطب من زعماء البهود (بني قريظة)، أسلمت وتزوجها النبي صلى الله عليه وسلم، قال ابن عبد البر: روينا أن حارية لصفية أتت عمرين الخطاب في خلافته-فقالت له: إن صفية تحب السبت (يوم السبت يعظمه اليهود كما يعظم المسلمون يوم الجمعة)، وتصل البهود، فبعث عمر رضى الله عنه بسألها، فقالت: أما السبت فلم أحيه منذ أبدلني الله به الجمعة، وأما اليهود فإن لي فيهم رحمًا فأنا أصلها، ثم قالت للحاربة؛ ما حملك على ما صنعت ؟ قالت: الشيطان، قالت: فاذهبي فأنت حرة. سيحان الله! من سمع أن النمام يُعْطَى أعز جائزة (عتق رقبته)؟! وانظري أبتها المربعة إلى ثمرة الصدق وحزائه. وكثيرًا ما تُظْلَم صفية رضي الله عنها وهي بريئة صادقة.

قال الحافظ ابن حجر: أخرج ابن سعد بسند حسن عن زيد بن أسلم قال: اجتمع نساء النبي 🐉 في مرضه الذي توفي فيه، فقالت صفية بنت حيى: إنى والله يا نبي الله لوددت أن الذي بك بي ! فغمزن أزواحه بيصرهن، فقال: «مضمضن». فقلن: من أي شيء ؟ فقال: «من تغامزكن بها، والله إنها لصادقة».

فانظرى أختى المسلمة إلى عفو أم المؤمنين عائشة رضى الله عنها عن عبد الله بن الزبير، وكيف تغلبت على وسوسة الشيطان الرجيم بالمسارعة والصلح مع عبد الله بن الزبير رضى الله عنهما، كذلك صفية بنت حيى رضى الله عنها تعفو عن الحاربة مع عظم ما فعلته، فلم تقم بتعذيبها وطردها كما يفعل السفهاء.

فكونى أبتها المسلمة كأمهات المؤمنين ؛ تكونين من الناحين من عذاب رب العالمين.

# تحذيرالداعية من القصص الواهية

الجافية الواحدة والتسعوق

نواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم حتى يقف على حقيقة هذه القصة التي اشتهرت على الألسنة، وغرهم انتشارها في كُتب السنة، وزادهم غرورًا عدم تحقيق هذه الكتب، للوقوف على درجة هذه القصية، ولم يدر هؤلاء أن أصحاب هذه الكتب الأصلية أخرجوا هذه القصة بأسانيدها، ومن أسند فقال أحال.

# أولا دالمن

رُويَ عن العباس بن عبد المطلب رضي الله عنه قال: كنت بالبطحاء في عصابة، وفيهم رسول الله هذه ؟» قالوا: السحاب. قال: «والمُزْن». قالوا: والمزن. قال: «والعَنَّان». قالوا: والعنان. قال: «كم ترون بينكم وبين السيماء ؟» قالوا: لا ندري. قال: «فإن بينكم وبينها إما واحدًا أو اثنين أو ثلاثًا وسبعين سنة. والسماء فوقها كذلك». حتى عَدّ سبع سموات. «ثم فوق السماء السابعة بحر، بين أعلاه وأسفله كما بين سماء إلى سماء، ثم فوق ذلك ثمانية أوعال بين أظلافهن وركبهن كما بين سماء إلى سماء، ثم على ظهورهن العرش، بين أعلاه وأسفله كما بين سماء إلى سماء، ثم الله فوق ذلك، تبارك وتعالى». 🕟 🔻

# ثانيا التخريج

۱- أخسرجسه أبو داود في «السنن» (۲۳۱/٤) (ح٤٧٢٣) قال: حدثنا محمد بن الصباح البزاز، ثنا الوليد بن أبي ثور، عن سماك، عن عبيد الله بن

# اعداد/على حشيش

عميرة، عن الأحنف بن قيس، عن العباس بن عبد المطلب قال: القصية.

 ٢- وأخسرجه أبو داود في «السنن» (٢٣١/٤) (ح٤٧٢٤) قال: حدثنا أحمد بن أبي سريج، أخبرنا عبدالرحمن بن عبد الله بن سعد ومحمد بن سعيد، قالا: أخبرنا عمرو بن أبي قيس، عن سماك، بإسناده ومعناه.

٣- وأخسرجه أبو داود في «السنن» (٢٣٢/٤) (ح٤٧٢٥) قال: حدثنا أحمد بن حفص، قال: حدثني أبى، ثنا إبراهيم بن طهمان، عن سماك، بإسناده ومعنى هذا الحديث الطويل.

٤- وأخرجه الترمذي في «السنن» (٣٩٥/٥) (ح ۳۳۲) قال: حدثنا عبد بن حميد، حدثنا عبدالرحمن بن سعد عن عمرو بن أبي قيس عن سماك بن حرب بإسناده ومعنى هذا الحديث الطويل الذي حاءت به القصة.

٥- وأخرجه ابن ماجه في «السنن» (١٩/١) (ح۱۹۳) قال: حدثنا محمد بن يحيى، ثنا محمد بن الصباح، ثنا الوليد بن أبي ثور الهمداني، عن سماك بإسناده، ومعنى هذا الحديث الطويل الذي جاءت به

٦- وأخرجه أبن أبي عاصم في «السنة» (٢٥٣/١) (ح٥٧٧) قال: حدثنا أبو عمرو عثمان بن سعيد، ثنا عبد الرحمن بن عبد الله بن سعد الرازي، ثنا عمرو بن أبى قيس، عن سيماك بإسناده ومعنى هذا الحديث الطويل الذي جاءت به القصة. - \_

٧- وأخرجه ابن خزيمة في «التوحيد» (٢٣٤/١) (ح١٤٤) قال: حدثنا أحمد بن نصر قال: أخبرنا الدشتكي عبد الرحمن بن عبد الله الرازي، قال: ثنا عمرو بن أبي قيس عن سماك بإسناده ومعنى هذا

الحديث الطويل الذي حاءت به القصة.

٨- وأخرجه أبو الشبيخ في «العظمية» (ح٢٠٦) ... قال: حدثنا محمد بن العباس بن أبوب قال: سمعت أبا مسعود أحمد بن الفرات بقول: حدثنا عبد الرحمن بن عبد بن سعد، حدثنا عمرو بن أبي قيس عن سيماك بإسناده ومعنى الحديث الطويل الذي جاءت به القصة. شهر علم العالمة

٩- وأخرجه عثمان بن سعيد الدارمي في «الرد على بشير المريسي» (ص٩١) بتحقيق الإمام محمد حامد الفقي مؤسس حماعة أنصار السنة سنة ١٣٥٨هـ. قال الدارمي: حدثنا محمد بن الصباح، حدثنا الوليد بن أبي ثور عن سماك بإسناده ومعنى الحديث الطويل الذي جاءت به القصة.

۱۰ - وأخرجه الأجرى في «الشبريعية» (٧٢/٢) (ح٧٠٦) قال: حدثنا أبو حفص عمر بن أيوب السقطي، قال: نا محمد بن سليمان لُويْن، قال: نا الوليد بن أبي ثور، عن سيماك بإسناده، ومعنى الحديث الطويل الذي حاءت به القصية.

المريعة» (٧٢/٢) - 11 وأخرجه الأجري في «الشبريعة» (٧٢/٢) (ح٧٠٧) قال: وحدثنا أبو بكر بن أبي داود، قال: نا عباد بن يعقوب الراوجيي، قال: أنا الوليد بن أبي ثور، عن سماك بإسناده، ومعنى الحديث الطويل الذي جاءيت به القصة.

 ١٢ − وأخرجه اللالكائي في «شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة» (٣١/٣) (ح٦٥٠) قال: نا أبو زرعة، وعبد الملك بن أبي عبد الرحمن، وكثير بن شبهاب، قالوا: حدثنا محمد بن سعيد بن سابق، قال: ثنا عمرو، عن سماك بإسناده ومعناه. الشار السا

۱۳ – وأخرجه اللالكائي في «شيرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة» (٣٣/٣) (ح٢٥١) قال: وأخبرنا أحمد بن عبيد، قال: أخبرنا على بن عبد الله بن مبشر قال: حدثني جابر بن كردي قال: حدثنا محمد بن الصبياح الدولاني، قيال: ثنا الوليد بن أبي ثور الهمداني عن سماك بإسناده ومعناه.

16 - وأخرجه الصاكم في «المستدرك» (١/٢) قال: أخبرنا أبو زكريا العنبري ثنا محمد بن عبد السلام ثنا إسحاق أنبا عبد الرزاق ثنا يحيى بن العلاء عن عمه شعيب بن خالد قال: حدثني سماك بإسناده ومعناه. المراسية المسايد والمعالمة عصوب

10- وأخرجه البيهقي في «الأسماء والصفات» (ص٧٦م) قال أخبرنا أبو الحسن محمد بن الحسين بن داود العلوى أنا أبو حامد أحمد بن محمد بن يحتى بن بلال البزار ثنا أحمد بن حفص بن عبد الله حدثني إبراهيم بن طهمان عن سماك بن حرب بإسناده ومعناه.

۱۱- وأخرجه أحمد في «المسند» (۲۰۲/۱) (ح١٧٧٠) قال: ثنا عبد الرزاق أنبأنا بحبي بن العلاء عن عمه شعيب بن خالد حدثني سماك بن حرب عن عبد الله بن عميرة عن عياس بن عبد المطلب قال: القصية.

۱۷ - وأخرجه أحمد في «المسند» (۲۰۷/۱) (ح١٧٧١) قال: حدثنا محمد بن الصباح البزار ومحمد بن بكار قيالا: ثنا الوليد بن أبي ثور عن سماك بن حرب عن عبد الله بن عميرة عن الأحنف بن قيس عن العباس بن عبد المطلب. القصة.

1۸ - وأخرجه العقيلي في «الضعفاء الكبير» (٨٥٢ ، ٢٨٤/٢) قال: حدثنا محمد بن إسماعيل، قال: حدثنا محمد بن الصباح قال: حدثنا الوليد بن أبي ثور، عن سماك بإسناده ومعناه.

۱۹ - وأخرجه ابن عدى في «الكامل» (۲۰۰/۷) (٢١٠٤/٥١) قال: ثنا العلاء الكوفي وأبو تعلى قالا: ثنا إسرائيل المروزي، ثنا عبد الرزاق، أخبرنا يحيى بن العلاء عن عمه شعب بن خالد عن سماك بن حرب، عن عبد الله بن عميرة، عن العباس بن عبد المطلب قال: القصية.

· ٢- وأخرجه أبن الجوزي في «العلل المتناهية» (٢٣/١) (ح٥) قال: أخدرنا ابن الحصين قال: أنا ابن المذهب قال: أخبرنا أحمد بن جعفر قال: أنا عبد الله بن أحمد قال: حدثني أبي قال: نا عبد الرزاق قال: أخبرني بحيى بن العلاء عن عمه شعب بن خالد قال: حدثني سماك بن حرب عن عبد الله بن عميرة، عن عباس بن عبد المطلب قال: القصة.

 ٢١ - وأخرجه ابن الجوزي في «العلل المتناهية» (٢٤/١) (ح٦) قال: أخبرنا ابن الحصين قال: نا أبو طالب ابن غيلان قال: أنا أبو بكر محمد بن عبد الله الشافعي قال: أنا موسى بن إبراهيم وعبد الله بن محمد بن ناجية قالا: نا لوين قال: أنا الوليد بن أبي ثور عن سماك عن عبد الله بن عميرة عن الأحنف بن

قيس عن العباس: القصة. ثالثًا: التحقيق

هذه القصبة (قصبة الأوعال) واهية، والأوعال مفردها: «وَعُل»، وهو تَيْس الحِيل، وهو جنس من المعز الجبلية له قرنان قويان منحنيان كسيفين أحدين، كذا في «المعجم الوجيز» (ص٥٧٥ - مجمع اللغة العربية)، وكذا لسان العرب (٧٣٠/١١)، هذه التيوس لها أظلاف والظلف للبقر والغنم كالحافر للفرس وهذه التدوس الثمانية كما في هذه القصية بين أظلافهن وركيهن كما بين سماء وسماء وتحمل العرش على ظهورها.

قُلْتُ: مما أوردناه أنفًا من تخريج القصة يتبين أن هناك أكثر من عشرين طريقًا تدور كلها على سماك بن حرب عن عبد الله بن عميرة عن الأحنف بن قيس، عن العباس بن عبد المطلب، ويهذا يصبح حديث القصة غريبًا به علل الله مدى والما العادا

العلة الأولى: تفرد سماك بروايته ولا يحتج بسماك عند الإنفراد، حيث قال الإمام النسائي: «كانّ ريما لقن فإذا انفرد بأصل لم يكن حجة لأنه كان يلقن فيتلقن». أه. نقله الحافظ أبن حجر في «التهذيب»

قُلْتُ: وهذا الجرح من الإمام النسائي في عدم الاحتجاج بسماك واضح تمام الوضوح، حيث انفرد سماك بحديث الأوعال.

ونقله الحافظ في «التهذيب» (٣٠١/٥) عن الإمام مسلم أنه قال في «الوحدان»: «تفرد سماك بالرواية عنه أي عن عبد الله بن عميرة».

العلة الثانية: عبد الله بن عميرة:

أورده الإمام الذهبي في «الميزان» (٤٤٩٢/٤٦٩/٢) وقال: «عبد الله بن عُميرة فيه جهالة». أهـ. وقال الذهبي أيضًا في «العلو» (ص٤٩، ٥٠): «تفرد به سماك عن عبد الله، وعبد الله فيه جهالة». اهـ.

العلة الثالثة: عدم سماع عبد الله بن عميرة من الأحنف بن قيس:

قال أمير المؤمنين في الحديث الإمام البخاري في «التاريخ الكبير» (٤٩٤/١٥٩/٥): «عبد الله بن عميرة عن الأحنف بن قيس عن العباس، ولا نعلم لعبد الله بن عميرة سماعًا من الأحنف». اهـ.

ولقد أقر ذلك الإمام العقيلي في «الضعفاء الكسر» (٨٥٢/٢٨٤/٢) حيث قال: «عبد الله بن عميرة عن الأحنف بن قيس، حدثني أدم بن موسى قال: سمعت البخاري يقول: «عبد الله بن عبد الله بن عميرة عن الأحنف بن قيس عن العباس بن عبد المطلب ولا نعلم له سماعًا من الأحنف». اهـ. ثم أورد له حديث القصة وجعله من مناكيره. حملا معالم

قُلْتُ: هذه العلة التي بينها الإمام البخاري وهي عدم سماع عبد الله بن عميرة عن الأحنف بن قيس، والبخاري كما قال الإمام مسلم (هو طبيب الحديث في علله)، كذا في «هدي الساري» (ص٥١٣)، ولكن حاول بعض الوضاعين أن يطمس هذه العلة التي بينها الإمام البخاري في سند هذه القصبة الواهبة، فأسقط الأحنف بن قيس من السند.

وجعله السند عن عبد الله بن عميرة عن العباس بن عبد المطلب. و علم قال الله إلى المعلما الله

وهذا الاسقاط من فعل بحسى بن العلاء حيث جعل السند عنه عن عمه شعب بن خالد، قال: حدثني سماك بن حرب عن عبد الله بن عميرة عن العباس بن عبد المطلب كما هو مبين في «التخريج» الذي أوردناه أنفًا حيث كان الإسقاط في ثلاث روايات من بين إحدى وعشرين رواية، وهذا الإسقاط في الروايات الثلاثة من فعل يحيى بن العلاء الذي أورده الإمام الذهبي في «الميـزان» (١/٣٩٧/٤) حيث نقل أقوال أئمة الجرح والتعديل فيه:

قال أحمد بن حنبل: يحيى بن العلاء كذاب يضع الحديث، وقال الدارقطني: متروك، وقال يحيى بن معين: ليس يثقة.

وأورده الإمام ابن عدى في «الكامل في ضعفاء الرحال» (١٩٨/٧) (٢١٠٤/٥١)، وقال: حدثنا الحنيدي حدثنا البخاري قال: يحيى بن العلاء الرازي متروك الحديث، وأخرج قصة الأوعال من طريقه وضعف القصية ويين أن حديثها غير محفوظ، حيث قال بعد

«والذي ذكرت مع ما لم أذكر مما لا بتابع عليه وكلها غير محفوظة». اهـ.

وبهذا بتبين أن هذا الكذاب لا يعتد بما أسقطه. لذلك قيال الإميام ابن حبيان في «المجروحين» (١١٥/٣): يحيى بن العلاء الرازي البجلي بروي عن

شعيب بن خالد، وعنه عبد الرزاق، كان ممن ينفرد عن الثقات بالأشياء المقلوبات التي إذا سمعها مَنْ الحديث صناعته سبق إلى قلبه أنه كان المتعمد لذلك لا يجوز الاحتجاج به». اهـ.

### رابعاً:أوهام نتيجة الغفلة عن هذه العلل الثلاث

طن البعض أن علة حديث القصة هو الوليد بن أبي ثور المذكور في رواية أبي داود وابن ماجه والأجري وعشمان بن سعيد الدارمي واللالكائي وأحمد وابن الجوزي كما هو مبين أنفًا في التخريج.

والوليد بن أبي ثور أورده الذهبي في «الميزان» (٩٣٧٧/٣٤٠/٤) ونقل أقوال أئمة الجرح والتعديل فيه:

قال محمد بن عبد الله بن نمير: ليس بشيء كذاب، وقال ابن معين: ليس بشيء، وقال أبو زُرْعَة: منكر الحديث يهم كثيرًا في حديثه وهاء.

فظن البعض أن علة القصة هي تفرد الوليد بن أبي ثور عن سماك، وحاول أن يدفع هذا التفرد برواية غيره من الثقات عن سماك مثل إبراهيم بن طهمان كما في رواية الأجري واليبهقي كما بينا في التخريج أنفا، ولا يدري أن العلة ليست فيما هو دون سماك، ولكن العلل في سماك نفسه ومن فوقه كما هو مبين في العلل الثلاث التي أوردناها أنفًا: من سقط في الإسناد وطعن في الراوي، وتفرد لا يحتج به.

# خامسًا: تفسير الآية (١٧) من سورة الحاقة بهذه القصة الواهية

وإن تعجب فعجب أن يفسر قول الله تعالى: 

﴿ وَيَحْمِلُ عَرْشَ رَبُكَ فَوْقَهُمْ يَوْمَئْذِ مُمَانِيَةً ﴾ [الحاقة: 
١٧] بالتيوس الثمانية التي في القصة والمسافة 
بين أظلافهم إلى ركبهم، كما بين سماء وسماء، أو 
مسيرة ثلاث وستين سنة، أو ثلاث وسبعين سنة، 
وتحمل العرش.

فقد أخرج الإمام الحاكم عفا الله عنا وعنه في «المستدرك» (٢٠٠/٣) كتاب التفسير باب «تفسير سورة الحاقة» حيث قال: أخبرنا أبو الحسين محمد بن علي الميداني، حدثنا الحسين بن الفضل، حدثنا أبو غسان النهدي، حدثنا شريك عن سماك بن حرب عن عبد الله بن عميرة عن الأحنف بن قيس عن العباس بن عبد المطلب رضي الله عنه في قوله عز وجل: ﴿ وَيَحْمَلُ عَرْشَ رَبَكَ فَوْقَهُمْ يَوْمَئِذِ ثَمَانِيَةً ﴾

قال: ثمانية أملاك على صورة الأوعال بين أظلافهم إلى ركبهم مسيرة ثلاث وستين سنة».

# الردعلى هذه الفرية المرابا المرابا المرابا المرابا

١- الحديث الذي جاءت به هذه القصة لتفسير
 الآية (١٧: الحاقة) حديث تالف، وقصية الأوعال
 واهية، وهو نفس سند القصة.

سماك بن حرب عن عبد الله بن عميرة عن الأحنف بن قيس عن العباس بن عبد المطلب والسند تالف بالعلل الثلاث التي بيناها أنفًا.

فوق هذه العلل الثلاثة علة رابعة هي أن شريكًا مدلس، فقد نقل الحافظ ابن حجر في «تهذيب التهذيب» (٢٩٦/٤) عن أئمة الجرج والتعديل هذا التدليس، قال عبد الحق الأشبيلي: «كان مدلسًا»، وقد وقال ابن القطان: «وكان مشهورًا بالتدليس»، وقد عنعن ولم يصرح بالسماع عن سماك.

٢- قول الحاكم- رحمه الله- عن هذا الحديث:
 «هذا حديثُ صحيح على شرط مسلم ولم يخرجاه».
 اهـ. ناس المسلم المسلم والم يخرجاه».

قلت: هذا قول فيه نظر.

 السند من طريق شريك عن سماك بن حرب عن عبد الله بن عميرة عن الأحنف بن قيس عن العباس بن عبد المطلب موقوف، وهذا سند تالف بالعلل الأربع التي بيناها أنفًا.

ب- عبد الله بن عميرة لم يخرج له مسلم، وهو لم يكن من رجال صحيح مسلم كما هو مبين في كتاب «رجال صحيح مسلم» لابن منجويه كما هو مبين في تراجم من اسمه عبد الله ممن روى له الإمام مسلم من الترجمة (۷۲۷) إلى الترجمة (۸۸۸).

ج- والبحث في هذا السند الواهي الذي جعلوه
 تفسيرًا لآية الحاقة بل جعلوه على شرط مسلم:

ا - لم نجد عند مسلم في صحيحه حديثًا واحدًا من طريق شريك عن سماك بن حرب عن عبد الله بن عميرة عن الأحنف بن قيس عن العباس بن عبد المطلب حتى يقال حديث صحيح على شرط مسلم ولم يخرجاه.

٢- بل لم نجد عند مسلم في صحيحه حديثًا واحدًا من طريق سماك عن عبد الله بن عميرة عن الأحنف بن قيس عن العباس بن عبد المطلب.

٣- يل لم نحد عند مسلم في صحيحه حديثًا واحدًا من طريق عبد الله بن عميرة بن الأحنف بن قيس عن العباس بن عبد المطلب.

٤- بل بالبحث في «تحفة الأشيراف» للإمام المزي (۲۲٤/٤) (ح۱۲٤) في «مسند العباس» بن عبد المطلب مسند (٢٦٧) في حديث الأحنف بن قيس التميمي البصري عن العباس بن عبد المطلب لم نجد حديثًا واحدًا عند مسلم من طريق الأحنف بن قيس عن العداس بن عبد المطلب.

وبهذا يتبين أن هذا الحديث الذي يجعل حملة العرش تيوسئا قصته واهية وسنده تالف مسلسل بالعلل كما بينا أنفًا.

قاعدة هامة حدًا: نقل محدث وادى النيل الشيخ أحمد شباكر- رحمه الله- في «شيرح اختصار علوم الحديث» لابن كشير ص(٢١) عن ابن الصلاح في «شيرح مسلم» قال: «من حكم لشخص بمجرد رواية مسلم عنه في صحيحه بأنه من شرط الصحيح فقد غفل وأخطأ، بل ذلك متوقف على النظر في كيفية رواية مسلم عنه، وعلى أي وجه اعتمد».

## سادسا ذكرمن ضغف هذه القصة

١- الإمام ابن الحبوري في «العل المتناهية في الأحاديث الواهية» (١/٢٤) (ح٥)، (ح٦).

٧- الإمام ابن عدي في «الكامل في ضعفاء الرحال» (۱۹۸/۷، ۱۰٤/۵۱).

 ٣- الإمام العقيلي في «الضعفاء الكبير» (Y/3AY/YOA).

٤- وضعف هذه القصة الشيخ الألباني رحمه الله في «الضعيفة» (٣٩٨/٣) (ح١٢٤٧)، وفي «ضعيف سنن أبي داود» (ح١٠١٤)، وفي «ضعيف سنن الترمذي» (ح٦٥٤)، وفي «ضعيف سنن ابن ماجه» (٣٤٦).

### رابعاً: بدائل صحيحة

تذكر هذه القصة الواهية في كتب العقيدة لإثبات صفة العلو والفوقية:

١- صفة العلو والفوقية صفة ذاتية ثابتة لله عز وحل بالكتاب والسنة الصحيحة، وليست في حاجة إلى قصة الأوعال الواهية لإثباتها.

٢- العلو ثلاثة أقسام:

ا- علو قهر. ب- علو شان. ح- علو ذات.

أ- علو قهر: أي فلا مغالب له ولا منازع، بل كل شيء تحت سلطان قهره ومن الأدلة على ذلك قوله عز وجل: ﴿ قُلُ اِنَّمَا أَنَا مُنْذِرٌ وَمَا مِنْ إِلَهِ إِلَّا اللَّهُ الْوَاحِدُ الْقَهَارُ ﴾ [ص: ٦٥].

ب- «علو الشبأن»: فتعالى عن النقائص والعيوب المنافية لإلهيته وربوبيته وأسمائه الحسني وصفاته العلى، وعلى سبيل المثال: تعالى في كمال حياته عن الموت، ومن الأدلة على ذلك قول الله تعالى: ﴿ وَتُوكُّلُ عَلَى الدِّيِّ الَّذِي لاَ يَصُوتُ ﴾ [الفرقان: ٥٨]، فنفى الموت لاثبات كمال الحياة، وهذا بالنسية لجميع الصفات الثبوتية عندما تذكر معها الصفات السليبة.

ح- علو الذات (علو الفوقية):

وأهل السنة والحماعة يعتقدون أن الله عز وجل فوق جميع مخلوقاته مُستتو على عرشه عال على خلقه بائنٌ منهم بعلم أعمالهم ويسمع أقوالهم ويرى حركاتهم وسكناتهم لا تخفي عليه خافية.

والأدلة الصحيحة على سبيل المثال لا الحصر

\* لعلو الذات:

١- فمن ذلك أسماؤه الحسني الدالة على ثبوت جميع معانى العلو له تبارك وتعالى كاسمه الأعلى واسمه العلى واسمه المتعالى واسمه الظاهر.

 ٢- قال رسول الله ﷺ: «اللهم أنت الأول فليس قبلك شيء، وأنت الأخر فليس بعدك شيء، وأنت الظاهر فليس فوقك شيء، وأنت الباطن فليس دونك

حديث صحيح أخرجه مسلم (ح٢٧١٣)، وأحمد (٨٩٦٩)، وأبو داود (٥٠٥١)، والترمذي (ح٢٤٠٠)، (٣٤٨١)، والنسائي في «اليوم والليلة» (ح٧٩٥)، وابن السنى في «اليـوم والليلة» (ح٧١٥)، وابن مـاجـه (ح٣٨٧٣) من حديث أبي هريرة.

وفي هذا الحديث تصريح بفوقية الله، وأنه تعالى الظاهر فليس فوقه شيء والأدلة على صفة العلو كثيرة، وهذا على سبيل المثال من الكتاب والسنة الصحيحة.

هذا ما وفقني الله إليه، وهو وحده من وراء

ودعت الأمـة عَلمًا مِن أعلام الحديث ؛ من المشتغلين به، الحافظين له؛ ألا وهو الشيخ محمد عمرو بن عبد اللطيف، والذي ترجع أصوله إلى شنقيط، حيث حضر بعض أجداده إلى مصر واستقروا بها. والمسال الماه

# طلبه للعلم:

وقد ابتدأ- رحمه الله- طلب العلم في مقتبل شبابه، فكان يحفظ «صحيح الجامع»، أثناء دراسته في كلية التجارة، وبعد أن تخرج بها عُين موظفًا بمديرية القوى العاملة؛ إلا أنه لم يستمر في هذه الوظيفة سوى شهرين فقط؛ لما في ذلك العمل من اختالط بين الرحال و النساء.

كأن الشيخ- رحمه الله- معروفًا بشغفه للعلم، وخاصة علم الحديث، وقد لازم الشيخ المطيعي- رحمه الله- حتى أجازه في «صحيح البخاري» و«تكملة المجموع» للنووي، وقد عكف الشبيخ على دراسة كتب الشبيخ الألباني رحمه الله، وقد كان لها محبًا معظمًا.

# حلقات الشيخ ودروسه:

دَرِّسَ الشيخ كثيرًا من الكُتب، وخاصة في علوم الصديث مثل: «نزهة النظر »، و«علل الترمذي» وغيرهما، وكان- رحمه الله- بحقق

ويشرح ويتوسع في دروسه؛ حتى تخرج على يديه الكثير من طلبة العلم.

# تواضعه وزهده: من التاليج العالم عبدالا

مُ الله حَانَ الشبيخ - رحمه الله - زاهدًا خلوقًا ورعًا في كل أحواله، فقد كان شديد التواضع؛ خافض الجناح لإخوانه، ومع ذلك كان شديد الصراحة، قويًا في الحق، لا تأخذه في الله لومة لائم، فمن رأه لأول مرة لا يُصدق أبدًا أن هذا هو الشيخ محمد عمرو؛ من شدة بساطته في ملبسه ورقة طباعه مع إخوانه.

وأما عن حُسن خُلقه، وطيب قليه، وصفاء نفسه؛ فحدث ولا حرج، فكان سمحًا طيب القلب، حسن السيرة، لا يحمل بغضًا لأحد ولو أساء إليه.

وكان رحمه الله مستمسكًا بمنهج السلف الصالح في صحة الاعتقاد، وسلامة المنهج، وحب أهل الحديث والالتزام بمنهجهم.

# مساهماته في مجلة التوحيد:

كان للشيخ- رحمه الله- إسهامات علمية في مناح متعددة، منها مجلة التوحيد، حيث كان يُجِيبِ على الأسئلة الحديثية في باب «أسئلة القراءة عن الأحاديث» بداية من عدد جمادي الآخرة عام ١٤١٣هـ.

# مؤلفاته:

كان للشبيخ رحمه الله مؤلفات عديدة نذكر منها:

١- أخذ الجنة بحسن حديث الرتع في رياض الجنة، ومعه الأذكار الصحاح والحسان في الصباح والمساء وبعد الصلاة.

٢- القسطاس في تصحيح حديث الأكتاس.

٣- أداب حملة القرآن للآجري.

٤- البدائل المستحسنة لضعيف ما اشتهر
 على الألسنة، الجزء الأول.

 - تخريج أحاديث الحقوق (حقوق دعت إليها الفطرة وقررتها الشريعة للشيخ ابن عثيمن).

٤- تبييض الصحيفة بأصول الأحاديث الضعيفة (جزاءن، في كل جزء ٥٠ حديثًا).

٥- تكميل النفع بما لم يثبت به وقف ولإ رفع (جزء واحد فيه ٢٥ حديثًا).

٦- تخريج أحاديث كتاب: «الذل والإنكسار للعزيز الجبار» لابن رجب الحنبلي، اشترك في تحقيقه مع حسين الجمل.

٧- تعليقات على كتاب: «إماطة الجهل بحال حديثي: «ما خير للنساء»، و«عقدة الحدل».

٨- أحاديث ومرويات في الميزان، فيه حديث «قلب القرآن يس» في الميزان- وقد طبع مفردًا قبل ذلك- وحديث: «ما من عبد مؤمن إلا وله ذنب يعتاده الفيئة بعد الفيئة...» في الميزان.

المؤلفات التي لم تُطبع:

أكثرها متفرقات، لم تكتمل، منها:

١- تكميل النفع بما لم يثبت به وقف ولا رفع (الجزء الثاني).

٢- أحاديث وروايات فاتت أئمة وسادات.

٣- جزء في تخريج حديث: «ما السماوات السعه...».

و 3- جزء في تخريج حديث: «ثلاث جدهن حد..».

٥- الدراري الفادة في الأحاديث المُعلَة والمتون الشادة (متفرقات).

٦- حديث: «لا يدخل الجنة عـجـوز» في الميزان.

٧- جزء فيه زيادة: «ونستهديه» في خطبة
 الحاجة.

٨- مختصر فضل ذي الجلال بتقييد ما
 فات العلامة الألباني من الرجال.

٩- الهجر الجميل لأوهام المؤمّل بن إسماعيل أو (المعجم المعلل لشيوخ العدوي مؤمّل).

# وفاته:

توفي رحمه الله تعالى يوم الثلاثاء ١٣ من المحرم ١٤٢٨هـ، الموافق ٢٠٠٨/١/٢٢م.

وجماعة أنصار السنة وأسرة تحرير مجلة التوحيد تسال الله سبحانه وتعالى أن يأجرنا في مصيبتنا، وأن يخلفنا خيرًا منها، فاللهم لا تحرمنا أجره، ولا تفتنا بعده، واغفر لنا وله، وتسال الله لآله الصبر الجميل، وإنا

لله وإنا إليه راجعون

**Upload by: altawhedmag.com** 

التوحيد صف ١٤٢٩ هـ



# و أنصار السنة تودع ابن الشيخ بخاري وو

توفي في شبهر المحرم الحالي الآبن الأكبر للشيخ بخاري أحمد عبده، بعد وفاة أخيه بشهر واحد.

نسال الله تعالى للفقيدين ووالدهما المغفرة والرحمة، وأن يلهم الهم الصبر، وأن يخلف أنصار السنة بالإسكندرية خاصة وبمصر عامة خيرًا.

كما توفي الشيخ مجدي القاضي، رئيس فرع بني سويف.

واسرة مجلة التوحيد تدعو الله العلى القدير أن يغفر له، وأن يرحمه رحمة واسعة.

# ووو بيان حول مسابقة السنة النبوية ووو

نظرًا لوصول الكتاب المقرر بالمسابقة متأخرًا؛ فإنه تقرر تأجيل موعد إجراء المسابقة لتصبح على النحو التالى:

المستوى الأول: ٢٨ ربيع الأول الموافق ٥/١٠٠٨/٤م.

المستوى الثاني: ٢٩ من ربيع الثاني الموافق ٢٠٠٨/٤/٦م.

المستوى الثالث: ١ ربيع الآخر الموافق ٢٠٠٨/٤/٧م.

المستوى الرابع: ٢ ربيع الأخر الموافق ٢٠٠٨/٤/٨م.

علمًا بأن الكتاب متوفر بمقر المجلة بالدور السابع بالمركز العام، وبفرع بلبيس مجمع التوحيد، (ويباع الكتاب بسعر رمزي قيمته خمسة حندهات).

# 🚥 مع تمنياتنا بالتوفيق للجميع 🚥

# وواشهار وو

تم بحمد الله تعالى وتوفيقه إشهار جماعة أنصار السنة المحمدية بدمرو سركن المحلة الكبسرى، وذلك طبقًا لأحكام القانون ٨٤ لسنة ٢٠٠٢م.

# س٢: ماحكم حلق اللحسيسة؟

ج: قال الشيخ على محفوظ رحمه الله: في كتابه القيم: «الإبداع في مضار الابتداع» (٤٠٨-٤١٠): ومن العادات: ما اعتاده الناس البوم من حلق اللحية وتوفير الشيارب، وقد سرت هذه البدعية إلى المصريين من مضالطة الأجانب واستحسان عوائدهم، حتى استقبحوا محاسن دينهم، وهجروا سنة نبيهم محمد عليه الصلاة والسلام. فعن ابن عمر رضى الله عنهما عن النبي ﷺ قال:«خالفوا المشيركين، وفروا اللحي وأحفوا الشيوارب» رواه البخاري، وروى مسلم عن ابن عمر رضى الله عنهما أيضًا عن النبي صلى الله عليه وسلم قال:«أحفوا الشوارب وأعـفوا اللحي، وروي أيضا عن أبي هريرة رضى الله عنه قال: قال رسبول الله ﷺ: «حزوا الشوارب وأرخوا اللحي،وخالفوا المحوس» والأحاديث في ذلك كثيرة،وكلها نص في وجوب توفير اللحية،وحرمة حلقها والأخذ منها وهي دون القيضة. وعلى ذلك اتفقت المذاهب الأربعة، أما مذهب الحنفية فقد قال في «الدر المختار»: ويحرم على الرجل قطع لحيته. وأما الأخذ منها وهي دون القيضة فلم يبحه أحد، وأما مذهب المالكية فهو حرمة حلق اللحية وكذا قصبها إذا كان يحصل به مثلة. كما يؤخذ من شرح الرسالة لأبي الحسن وحاشيته للعلامة العدوي. وأما مذهب الشافعية فقد قال في شرح العباب: قال الشيخان: يكره حلق اللحية. واعترضه ابن الرفعة بأن الشافعي نص في الأم على التحريم. وقال الأزر عي: الصواب تحريم حلقها جملة لغير علة بها أ. هـ. ومثله في حاشية ابن قاسم على الكتاب المذكور. وأما مذهب الحنابلة فهو تحريم حلق اللحية فمنهم من صرح بأن المعتمد حرمة حلقها، ومنهم من صرح بالحرمة ولم يحك خلافا ,كصاحب الإنصاف ,كما يعلم ذلك للوقوف على شرح المنتهى وشبرح منظومة الأداب وغيرهما.



### س١: ما حكم الإسبال إذا كان لفير خيلاء؟

ج: المراد بالإسبال أن يرسل الرجل ثوبه أسفل من كعبيه ,وهو كبيرة من الكيائر ,لقوله ﷺ «ثلاثة لا يكلمهم الله ولا ينظر إليهم يوم القيامة ولا يزكيهم ولهم عنذاب اليم. المسبل ,والمنان ,والمنفق على سلعته بالحلف الكاذب» (م ١٠٦). وقوله ﷺ «لا ينظر الله يوم القيامة إلى من جر إزاره بطرا» (خ ٧٨٨ه) قال الصافظ في «الفتح» (٢٦٣و ١٠/٢٦٤): في هذه الأحاديث أن إسبال الإزار للخيلاء كبيرة، وأما الاستنال لغيير الخبيلاء فظاهر الأصاديث تحريمه أيضا. وقد يتجه المنع فيه من جهة الإسراف فينتهي إلى التحريم، وقد يتجه المنع فيه من جهة التشبيه بالنساء، فقد صحح الحاكم من حديث أبي هريرة «أن رسول الله 👛 لعن الرجل يلبس لبسنة المراة، وقد يتجه المنع فيه من جهة أن لابسه لا يأمن من تعلق النجاسة به. قال ابن العربي: «لا يجوز للرجل أن يجاوز بثوبه كعبه، ويقول لا أجره خيلاء، لأن النهي قد تناوله لفظا، ولا يجوز لمن تناوله اللفظ حكما أنّ يقول: لا أمتثله لأن تلك العلة ليست في أفإنها دعوى غير مسلمة، بل إطالته ذيله دال على تكبره [عارضه الأحوذي ٤/١٧٥] قال الحافظ: و حاصله أن الإسمال يستلزم جر الثوب،وجر الثوب يستلزم الخيلاء ولو لم تقصد اللابس الخيلاء، وتؤيده ما أخرجه أحمد بن منبع من وجه آخر عن ابن عمر في أثناء حديث رفعه: «وإباك وجر الإزار،فإن جر الإزار من المضيلة»

أما إذا كان الإزار فوق الكعبين فسقط حتى مس الأرض، أو سحبه عليها من غير قصد فليس عليه في الأرض، أو سحبه عليها من غير قصد فليس عليه في ذلك حرج، وهذا معنى قول النبي الله لأبي بكر:لست ممن يصنعه خيلاء. ذكره ابن العربي في العارضة. ومن الجدير بالذكر أن الإسبال يكون في كل شيء: في الإزار، والسروال، والبنطلون، والقميص، والعباءة، ونحوها.

# س٣.ماحكم رفع اليدين بالدعاء بعد كل فريضة؟

ج: قال ابن القيم رحمه الله في (زاد المعاد) (۲۰۷و۲۰۸):

و أما الدعاء بعد السلام من الصلاة مستقيل القبلة أو المأمومين فلم يكن ذلك من هدي النبي 🎏 أصلا ,ولا روي عنه بإسناد صحيح ولا حسن. وأما تخصيص ذلك بصلاتي الفحر والعصر فلم يفعل ذلك هو ولا أحد من خلفائه ولا أرشد إليه أمته ,وإنما هو استحسان رأه من رأه عوضنا من السنة بعدهما ,والله أعلم. وعامة الأدعية المتعلقة بالصلاة إنما فعلها فيها الرسول ﷺ ,وأمر بها فيها ,وهذا هو اللائق بحال المصلى ,فإنه مقبل على ربه بناحيه ما دام في الصلاة ,فإذا سلم منها انقطعت تلك المناجاة وزال ذلك الموقف بين يديه والقرب منه فكيف يترك سؤاله في حالة مناحاته والقرب منه والإقبال عليه ,ثم يساله إذا انصرف عنه ا ولا ربب أن عكس هذا الحسال هو الأولى بالمصلى اهـ قا حوالا المالية

# سهٔ امسن تسرك الصلاة سنين تسم تساب هل يقضى تلك الصلاة أم لا ؟

ج: الصلاة عمود الدين بوهي أهم أركان الإسلام , أمر الله تعالى بالمحافظة عليها فقال في حَافِظُوا عَلَى الصَّلُوَاتِ وَالصَّلَاقِ الْوُسْطَى وَقُومُ وا لِلَّهِ قَانِتِينَ ﴾ , ووعد على المحافظة عليها بالجنة , فقال (والذين هم على صلواتهم يحافظون. أولئك هم الوارثون. الذين هم يرثون الفردوس هم فيها خالدون) وتوعد الذين لا يحافظون عليها فقال (فويل للمصلين. الذين عن صلاتهم ساهون) فالواجب على كل مسلم أن عن صلاتهم ساهون) فالواجب على كل مسلم أن يحافظ على الصلاة , وأن يحذر كل الحذر من

التوحيك العدد ٤٣٤ السنة السابعة والثلاثون

تركها ,فقد قال ﷺ: «العهد الذي بيننا وبينهم الصلاة فمن تركها فقد كفر» (صحيح ابن ماجة ٨٨٤٠) ومن تركها ثم تاب إلى الله وحافظ عليها فليس عليه قضاء ما ترك ,كما قال ابن حرم - رحمه الله - في «المحلي» (٣/٢٣٥): إن الله تعالى جعل لكل صلاة فرض وقتا محدود الطرفين ,يدخل في حين محدود ,وسطل في وقت محدود ,فلا فرق بين من صلاها قبل وقتها وبين من صلاها بعد وقتها ,لأن كليهما صلى في غير الوقت. وأيضا فإن القضاء إيجاب شرع و الشرع لا يجوز لغير الله تعالى على لسان رسبول الله ﷺ ,ولو كان القضاء واجبا على العامد لترك الصلاة حتى بخرج وقتها لما أغفل الله تعالى ولا رسوله ﷺ ذلك ,ولا نسياه , ﴿ وَمَا كَانَ رَبُّكَ نُسِيًّا ﴾ وكل شريعة لم يأت بها القـــران والسنة فــهي باطل. أهـ.

> س٥:إذا كنافي أرض مكشوفة والجو صحو ورأينا الشمس قد غريت فهل لناأن نفطر أم لابدأن نسمع الأذان؟ وهال نفطر عند سماع الأذان أم ننتظر حاتى يقول الشاعدة بن؟

ج: من كان في أرض مكشوفة , والجو صحو , ورأي الشمس قد غربت , فله الفطر ولا يلزمه انتظار سماع الأذان , ومن كان في أرض غير مكشوفة ,أو في بيته ,لا يرى غروب الشمس واعتمد على الأذان , فله أن يفطر بمجرد قول المؤذن الله أكبر ولا يلزمه أن ينتظر حتى يتشهد فإن من السنة التعجيل بالفطر كما في الحديث عن سهل بن سعد أن رسول الله على قال: «لا يزال الناس بخير ما عجلوا الفطر»

(متفق عليه)

س: ماحكم صياميوم السبت منفردا ؟ وماحكم صيامه إذا وافق يـوم عــــرفــــة أوعـــاشـــوراء ؟

ج: صح في النهي عن صيام يوم السبت حديث رواه أصحاب السنن عن عبد الله بن بسر السلمي عن أخته الصماء أن النبي ﷺ قال: «لا تصوموا يوم السبت ,إلا فيما افترض عليكم ,وإن لم يحد أحدكم إلا لحاء عنب أو عود شحرة فليمضغه» قال أبن القيم في تهذيب السنن (٢٩٧-٢٠١١): وقد أشكل هذا الحديث على الناس قديما وحديثًا ,فمنهم من صححه ,ومنهم من ضعفه ,ومنهم من قال محكم , ويحتمع الأثرم ببنه ويتن النصبوص الدالة على صومه بما إذا صامه مع غيره ,وحمل النهي على صومه وحده ,وعلى هذا تتفق النصوص، وقال بن القيم: وعندي أن معنى قوله ﷺ «لا تصوموا يوم السبت» أي لا تقصدوا صومه بعينه إلا في الفرض , فإن الرحل يقصد صومه يعينه , بحيث لو لم يجب عليه إلا صوم يوم السبت ,كمن أسلم ولم يبق من الشهر إلا يوم السبت , فإنه يصومه وحده. وأيضا فقصده بعينه في الفرض لا يكره ,بخلاف قصده تعيينه في النفل فإنه يكره , ولا تزول الكراهية إلا يضم غيره إليه ,أو مو افقته عادة ,فالمزيل للكراهية في الفرض محرد كونه فرضا ,لا المقارنة ببنه وبين غيره. و أما في النفل فالمزيل للكراهية ضم غيره إليه ,أو موافقته عادة ,ونحو ذلك. أ هـ وعليه فإذا وافق السبت يوم عرفة أو عاشوراء ,فإنه يصام فإن صام يومًا قيله فيهذا أفضل. والله أعلم.

س٧: ما حكم إقامة السرادقات للعزاء والجلوس في مكان واسع لاسته مكان واسع لاسته بسال المسنوين؟

ج: جاء في فقه السنة (١/ ٤٧٦) ما نصه:

السنة أن يعزي أهل الميت وأقاربه ثم ينصرف كل في حوائجه، دون أن يجلس أحد، سواء أكان معزى أو معريا. وهذا هو هدي السلف الصالح. قال الشافعي في «الأم»: أكره المأتم، وهي الجماعة وإن لم يكن لهم بكاء، فإن ذلك يجدد الحزن، ويكلف المؤنة. قال النووي: قال الشافعي وأصحابه: يكره الجلوس للتعزية، قالوا ويعني بالجلوس أن يجتمع أهل الميت في بيت ليقصدهم من أراد التعزية بل ينبغي أن ينصرفوا في حوائجهم. وما يفعله بعض الناس اليوم من الإجتماع وإقامة السرادقات وفرش البسط وصرف الأمول الطائلة من أجل المباهاة والمفاخرة هو من الأمور المحدثة والبدع المنكرة التي يجب علي المسلمان اجتنابها ويحرم عليهم فعلها. أه.

س٨: أقمنا مسجدا صغيرا لنقيم فيه السنة. وذلك على بعد أمتار من السجد الجامع بالقرية فهل يجوز لنا أن نقيم الحسم عسة في مسسحد 11 ؟

ج: جاء في «المغني» (٣٣٤و٣٣٥) ما نصه: وإذا كان البلد كبيرا يحتاج إلي جوامع فصلاة الجمعة في جميعها جائزة، فأما مع عدم الحاجة فلا يجوز في أكثر من واحد، وإن حصل الغنى باثنين لم تجز الثالثة، وكذلك ما زاد، لا نعلم في هذا مخالفا إلا إن عطاء قبل له: إن أهل

البصرة لا يسعهم المسجد الأكبر. قال: لكل قوم مسجد يجمعون فيه ويجزي ذلك عن التجمع في المسجد الأكبر، لكن ما عليه الجمهور أولى إذ لم يتقل عن النبي وخلفائه أنهم جمعوا أكثر من جمعة إذ لم تدع الحاحة إلى ذلك. أهـ.

وعليه فلا يجوز لكم أن تقيموا الجمعة في مسجدكم هذا. فلينتبه المسلمون إلي ذلك وليحرصوا علي الاجتماع في المساجد الكبيرة علي حسب الحاجة وأن يغلقوا الزوايا والمساجد الصغيرة يوم الجمعة، و نرجو الله أن يوفق السيد وزير الأوقاف لتطبيق هذه السنة سنة الإجتماع يوم الجمعة في المساحد الحامعة.

سه، اشتــریت شــاة تلاضحیــة فظهـرانهـا عشـــراء. فاعطیتها ترجـل پریهـاشـرکـه بینی وییـنه فــمـاذا افـعل فــها وفی مـوتودها ؟

 ج: هذا رزق ساقه الله إليك ولك مطلق التصرف فيها وفي مولودها.

> س ۱۰ ، حصلت زوجتي علي شهادة استثمار قيمتها عشرة جنيهات من مسابقة وقوج ثنا باخطار من البنك أن الشهادة كسبت خمسين جنيها فأخذناها وتصرفنا بها فهل بجوز لنا أن نتركها في البنك ونتصدق بمكسبها ؟

قال ﷺ «إن الله تعالى طيب لا يقبل إلا طيبا» فلا تترك هذه الشهادة في البنك واسحبها فورا.

س١١٠،م احكمالة دخين؟

لم يعد يخفي علي أحد مضار التدخين وما يسببه من أمراض خبيثة ولذلك فهو حرام لقول الله تعالى «ولا تقتلوا أنفسكم» ولقول النبي التهلكة» وقوله تعالى: ضرار» فعلى المبتلين بهذه العادة السيئة أن يتقوا الله في أنفسهم وأهليهم وأموالهم ووطنهم؛ فإن التدخين يضرهم ويضر كل من ابتلى بمجالستهم من

التوجيد صف ١٤٢٩هـ ٦٣

أهل وولد وغيرهم، ويضر باقتصاد الوطن، وليعلموا أن الله تعالى قال «ولا تسرفوا إن الله لا يحب المسرفين» وقال «ولا تبذيرا، إن المبذرين كانوا إخوان الشياطين. وكان الشيطان لربه كفورا» وليعلموا أيضا أنهم مسؤلون يوم القيامة عن هذه الأموال.

س١٦٠، مــا حكم الذين يسهــرون على لعب الضــمنو والكوتشينة والشطرنج إلى الساعة الثالثة صباحا ؟

ج: هؤلاء لم يعرفوا وظيفة الليل وهي التي قال الله عنها «إن المتقين في جنات وعيون آخذين ما أتاهم ربهم. إنهم كانوا قبل ذلك محسنين. كانوا قليلا من الليل ما يه جعون. وبالأسحار هم يستغفرون». ولم يعرفوا قيمة الوقت الذي هو رأس مالهم في التجارة مع الله عز وجل ولم يعرفوا أن هذه الألعاب من الميسر الذي يصد عن ذكر الله وعن الصلاة، ومثل هؤلاء لا يمكن أن يقوموا لصلاة الفجر، والسهر في الطاعة إذا أدى لضياع صلاة الفجر كان محرما، فكيف بهؤلاء ؟ فعليهم أن يتقوا الله في أنفسهم، وأن يعلموا أن النبي كان يكره النوم قبل صلاة العشاء والسهر بعدها، فعليهم أن يتلعوا مما هم عليه، وأن يقضوا أوقاتهم فيما ينفعهم.

س۱۲: هـــل حــديث، توفــا واغـــل مـذاكيــرك، محمول على ازالة نجاسة المذى كالاستنجاء أما أنه رفع للحـدث بالوضوء؟

ج: في هذا الحديث أن الذي نجس يجب غسل الذكر منه كما يغسل من البول، وأن المذي من نواقض الوضوء، فمن أمذى فعليه الوضوء إذا أراد الصلاة. فإذا أمذى فعليه غسل ذكره كالاستنجاء، ومتى أراد القيام للصلاة فعليه الوضوء.

سادكم الصور الفوتوغرافية التي المائط؟

ج: قـــال الإمـــام النووي في«شــرح مـــسلم» (١٤/٨١)ما نصه:

قال أصحابنا وغيرهم من العلماء: تصوير صورة الحيوان حرام شديد الحرمة وهو من الكبائر؛ لأنه متوعد عليه بهذا الوعيد الشديد المذكور في الأحاديث، وسواء صنعه بما يمكن أو بغيره فصنعته حرام بكل حالة لأن فيه مضاهاة لخلق الله تعالى، وسواء ما كان في ثوب أو بساط أو درهم أو دينار أو فلس أو إناء أو حائط أو غيرها، وأما اتخاذ

التوحيرة العدد ٤٣٤ السنة السابعة والثلاثون

المصور فيه صورة حيوان فإن كان معلقا على حائط أوثوبا ملبوسا أو عمامة ونحو ذلك فهو حرام، وإن كان في بساط يداس ومخدة ووسادة ونحوها مما يُمْتَهَنُ فليس حرامًا. وقد جاء في الحديث «لا تدخل الملائكة بيتا فيه كلب أو صورة، فيجب على كل مسلم أن يطهر بيته من هذه التصاوير ولو كانت في جريدة أو مجلة، وعليه أن يتخلص منها. والله أعلم.

# س١٥٠:ماحكم التسبيح بالسبحة

ج: قال الألباني -رحمه الله- في السلسلة الضعيفة (/١٠ ٨٣ - ١١٧ – ١) السيحة بدعة لم تكن في عهد النبي ﷺ إنما حدثت بعده كما روى ابن وضياح القرطبي في «البيدع والنهي عنها» (ص١٢): عن الصلت بن بهرام قال: «مر ابن مسعود رضى الله عنه بامرأة معها تسبيح تسبح به فقطعه وألقاه، ثم مر برجل يسبح بحصا فضربه برجله ,ثم قال: لقد سيقتم! ركبتم بدعة ظلما ! ولقد غلبتم أصحاب النبي 🚟 علما !.. وفي التسبيح بالسبحة مخالفة لهدي النبي ﷺ، لما صح عن عبد الله بن عمرو رضى الله عنهما قال: «رأيت رسول الله 👺 بعقد التسبيح بيمينه» بل هو مخالفة لأمره ﷺ حيث قال لبعض النسوة: «عليكن بالتسبيح والتهليل والتقديس ,ولا تغفلن فتنسين التوحيد ,واعقدن بالأنامل، فإنهن مسؤولات ومستنطقات».

فإن قيل: قد جاء في بعض الأحاديث التسبيح بالحصى وأنه ﷺ أقره ,فلا فرق حينئذ بينه وبين التسبيح بالسبحة ؟ قلت: هذا قد يسلم لو أن الأحاديث في ذلك صحيحة وليس كذلك. فإن قيل: إن العدّ بالأصابع كما ورد في السنة لا يمكن أن يضبط به العدد إذا كان كثيرا ؟ قلت: إنما جاء هذا الإشكال من بدعة أخرى وهي ذكر الله في عدد محصور لم يأت به الشيارع الحكيم ,فتطلبت هذه البيدعية بدعيه أخرى وهي السبحة، فإن أكثر ما حاء من العدد في السنة الصحيحة فيما أذكر الآن مائه وهذا يمكن ضبطه بالأصابع يستهولة لمن كان ذلك عادته، ولو لم يكن في السبحة إلا سيئة واحدة وهي أنها قضت على سنة العدد بالأصابع أو كادت مع اتفاقهم على أنها أفضل لكفي. اه. وللشبيخ بكر أبو زيد حفظه الله - رسالة قيمه في أصل السبحة فراحعها إن شئت.



الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:

فإن تحريف كلام الله سبحانه من اقبح الذنوب وابشعها، ذلك لما فيه من تغيير للحقائق والمفاهيم، وتبديل للحق بالباطل، وفي هذا يقول سبحانه: ﴿ فَوَيْلُ لِلَّذِينَ يَكْتُبُونَ الْكَتِّابَ بِأَيْدِيهِمْ ثُمَّ يَقُولُونَ هَذَا مِنْ عِنْدِ اللّهِ لِيَسْتُرُوا بِهِ ثَمَنَا قَلِيلاً فَوَيْلُ لَهُمْ مِمًا كَتَبَتُ أَيْدِيهِمْ وَوَيْلُ لَهُمْ مِمًا يَكْسِبُونَ ﴾ [البقرة: ٧٩]، وتحريف كلام الله سبحانه من سمات بني إسرائيل الذين غضب الله عليهم والبسهم لباس الخزي في الحياة الدنيا، بل إن نزع الإيمان من قلوبهم القاسية التي هي كالحجارة بل اشد منها قسوة جزاءً لتحريفهم كلام ربهم مع علمهم وإصرارهم، يقول جل شانه: ﴿ أَفَتَطْمَعُونَ أَنْ يُؤْمِنُوا لَكُمْ وَقَدْ كَانَ فَرِيقٌ مِنْهُمْ يَسْمَعُونَ كَلاَمَ اللّهِ ثُمَّ يُحرَّقُونَهُ مِنْ اللّهِ ثُمْ يُحرِّقُونَهُ قَاسِيةً يُحرَّقُونَ اللّه بَعْدَ مَا عَقَلُوهُ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾، ويقول سبحانه: ﴿ فَهُم الْعَلْمُ عَنْ مَوْاضَعِه وَبَسُوا كُمْ وَجَعَلْنَا قُلُوبِهُمْ قَاسِيةً يُحرَّقُونَ اللّهِ اللّهِ الْمَا يُحْرَقُونَ اللّهِ اللّه عَلَيْهُمْ مَيثَاقَهُمْ لَعَنَاهُمْ وَجَعَلْنَا قُلُوبِهُمْ قَاسِيَةً يُحرَّقُونَ اللّه اللّهُ عَنْ مَوْاضَعِه وَنَسُوا حَظًا مِمّا ذُكُرُوا بِه ﴾.

وفي هذا البحث نبين:

١- تحريف اليهود للعهد القديم.

٢- تحريف الرافضة لبعض أيات القرآن الكريم.

٣- أوجه الشبه بين المعتقدين.

٤- إبطال معتقد الفريقين في مسالة التحريف.
 أولاً: تحريف اليهود للعهد القديم:

يُعد العهد القديم كتاب اليهود المقدس وهو يتالف من تسعة وثلاثين سفرًا، الخمسة الأولى منها بزعمهم هي التوراة المنزلة على موسى عليه السلام، ومع إيماننا الجازم بالتوراة المنزلة على موسى عليه السلام، والتي قال فيها جل وعلا: ﴿إِنَّا أَنْرَلْنَا اللّهُ وَرَرَّةَ فِيهِ هَا هُدُى وَنُورٌ ﴾ [المائدة: ٤٤]، وقال التُورّاة في وصفها: ﴿ثُمَّ أَتَيْنَا مُوسَى الْكِتَابَ تَمَامًا عَلَى الّذِي أَحْسَنَ وَتَقْصِيلاً لِكُلُّ شَيْء وَهُدُى وَرَحْمَة لَعَلَيهُمْ بِلقَاء ربّهمْ يُوْمَنُونَ ﴾، وقال جل شانه: ﴿ وَكَالَ شَيْء مَالَ جل شانه: وَتَقْصِيلاً لِكُلُّ شَيْء مَال جل شانه: وَتَقْصِيلاً لِكُلُّ شَيْء مَال جل شانه: وَتَقْصِيلاً لِكُلُّ شَيْء وَهُدُى وَرَحْمَة وَتَقْصِيلاً لِكُلُّ شَيْء وَهُدُى وَرَحْمَة وَتَقْصِيلاً لِكُلُّ شَيْء وَهُدُى وَرَحْمَة وَتَقْصِيلاً لِكُلُّ شَيْء مَال جل شانه: وَتَقْصِيلاً لِكُلُّ شَيْء مَا اللّه في الأَلْواح مِنْ كُلُّ شَيْء مَا وَعَلَة وَتَقَالِ اللّه وَرَاه مَا في المَدي اليهود لم يسلم من التحريف والتبديل حيث المدي اليهود لم يسلم من التحريف والتبديل حيث المتدت أيديهم إلى توراة موسى عليه السلام لتزاول امتدت أيديهم إلى توراة موسى عليه السلام لتزاول

# اعداد/ أسامة سليمان

صفتها وعملها التي وصفهم الله بها في قوله سبحانه: ﴿ يُحَرِّفُونَ الْكَلِمَ عَنْ مَوَاضِعِهِ ﴾، أما باقي أسفار العهد القديم فالأمر فيها إلى رب العالمين، من حيث النسبة والثبوت مع التسليم بحتمية مزاولة التحريف والتبديل فيها، لما ورد فيها من افتراءات على الله ورسله.

وإليك آخي في الله بعضًا من الأدلة التي تثبت تحريفهم للعهد القديم بجملته:

١- أخبرنا المولى عنز وجل أن اليهود عند كتابتهم للتوراة أخفوا كثيرًا مما أنزله الله على رسولة موسى عليه السلام، يقول جل شائه: ﴿ وَمَا قَدْرُوا اللّهُ حَقَّ قَدْرهِ إِذْ قَالُوا مَا أَنْزَلَ اللّهُ عَلَى بَشْرَ مِنْ شَيْء قُلْ مَنْ أَنْزَلَ الْكَتَابِ الدِّي جَاء به مُوسى نُورًا وهُدى للنَّاسِ تَجْعلُونَهُ قَرَاطِيسَ تُبْدُونَهَا وَتُخْفُونَ كَثِيرًا وَعُلَمْتُمْ مَا لَمْ تَعْلَمُوا أَنْتُمْ وَلاَ أَبَاؤُكُمْ قُل اللّهُ ثُمَّ ذَرْهُمْ فِي خَوْضِهِمْ يَلْعَبُونَ﴾.

٢- بالإضافة إلى تحريفهم وتبديلهم لبعض نصوص التوراة فإنهم نسوا حظا مما ذكروا به الإهمالهم وتفريطهم في كلام الله سبحانه الذي المتمنهم ربهم عليه، يقول عز وجل: ﴿ مَثَلُ الَّذِينَ حُملُوا التُوْرَاةَ ثُمُّ لَمْ يَحْملُوهَا كَمَثلُ الحَمَارِ يَحْملُ الشَعْارَا ﴾، ويقول جل شانه: ﴿ فَيمَا نَقْضهمْ مَيثَاقهُمْ لَعَنَاهُمْ وَجَعَلْنَا قُلُوبَهُمْ قَاسِينَةً يُحَرِّفُونَ الْكَلِمَ عَنْ مَوَاضِعِهِ وَنَسُوا حَطًا مِمًا ذُكُرُوا به ﴾.

"- الميل باللسان الخراج الكلام عن المقصود وتحريف المراد عن رب العالمين من صفاتهم البينة في كتاب رب العالمين، يقول عز وجل: ﴿وَإِنْ مِنْهُمْ لَقَرِيقًا يَلُونُونَ أَلْسِنَتَهُمْ بِالْكِتَابِ لِتَحْسَنُوهُ مِنَ الْكِتَابِ وَيَقُولُونَ هُوَ مِنْ عَنْدِ اللهِ وَمَا هُوَ مِنْ عَنْدِ اللهِ وَمَا هُوَ مِنْ عَنْدِ اللهِ وَيَقُولُونَ هُوَ مِنْ عَنْدِ اللهِ وَمَا هُوَ مِنْ عَنْدِ اللهِ وَيَقَدُ وَمَا هُوَ مِنْ عَنْدِ اللهِ وَيَقُولُونَ هُوَ مِنْ عَنْدِ اللهِ وَيَقُولُونَ هُو مِنْ عَنْدِ اللهِ وَيَقُولُونَ عَلَى اللهِ الْكَذِبَ وَهُمْ مِنْ عَنْدِ اللهِ الْكَذِبَ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾، بالإضافة إلى خلطهم بين الحق والباطل لترييف المعاني وتمويه الحقائق ليصبح الحق باطلاً والباطل حقّاً، يقول جل وعلا: ﴿وَلاَ تَلْبِسُوا الحُقُ وَائْتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾.

4- ورد في سفر التثنية الإصحاح الرابع والثلاثين أن موسى عليه السلام كتب خبر موته ودفنه وبكاء بني إسرائيل عليه وأن أحدًا لم يعرف قبره بعد موته، فهل من عاقل يصدق أن موسى عليه السلام أخبر بذلك قبل موته، وإليك- أخي- جزءًا من هذا السفر: "ولم يعرف إنسان قبره إلى هذا اليوم، وكان موسى ابن مائة وعشرين سنة حين مات، ولم تكل عيناه ولا ذهبت نضارته، فبكى بنو إسرائيل في عربات موآب ثلاثين يومًا فكملت أيام بكاء مناحة موسى».

ه- ورد في سفر التكوين الإصحاح الرابع عشر أن موسى عليه السلام ذكر اسم قرية دان- دان هو ابن يعقوب عليه السلام- مع أن قرية دان لم تكن في عهد موسى عليه السلام تعرف بهذا الاسم، بل كان السمها لايش، وهذه القرية لم تفتح في زمن موسى عليه السلام، بل فتحت في عصير قضاة بني عليه السلام، بل فتحت في عصير قضاة بني السرائيل، فهل يمكن لعاقل أن يصدق أن موسى عليه السلام ذكر اسم قرية لم تكن في عهده بهذا الاسم.

"- تكرر في توراتهم- المبدلة والمحرفة-: «وكلم الرب موسى بضمير الغائب، فهل يعبر موسى بقوله: وكلمني ربي، إذا كان هو المحدث أم يتحدث عن نفسه بضمير الغائب عادة، مما يؤكد أن هناك من كتب ذلك بعد موت موسى بزمن طويل. (انظر سفر الخروج الإصحاح الرابع والسادس والثاني عشر، وسفر اللاويين الإصحاح الأول والرابع).

٧- حجم التوراة المنزلة على موسى عليه السلام

بإقرار بني إسرائيل صغير جدًا تكتب على اثني عشر حجرًا بخط واضح فهل يتسق هذا أمام الأسفار الخمسة التي في العهد القديم والتي تقع في (٣٣٦) صفحة في الصفحة الواحدة ٢١ سطرًا وفي السطر الواحد ما يقرب من ١٢ كلمة، وإليك ما ورد بهذا المعنى في سفر التثنية: «واوصى موسى وجميع شيوخ إسرائيل الشعب قائلاً: تقيم لنفسك حجارة كبيرة وتشيدها بالشيد وتكتب عليها جميع كلمات هذا الناموس».

٨- هل يصدق من له مسحة عقل أن الله سبحانه يقول لموسى عليه السلام: أنا اجعلتك إلهًا لفرعون؟ فيهل يعقل أن رب العالمين الذي تنزه عن الشريك والأنداد يقول ذلك لموسى عليه السالم؟ أم أنه التحريف البين والتبديل الساطع. (راجع سفر الخروج الإصحاح السابع والعشرين).

٩- التناقض الواضح بين التوراة العبرانية والتوراة السامرية الذي وقع في كثير من نصوصها؛ من ذلك على سبيل المثال لا الحصر، جاء في العبرانية أن الله فرغ من عمله في اليوم السابع ثم استراح، وفي السامرية أن الله كمل من صناعته في اليوم السادس، فأي النصين المحرفين أصدق يا أصحاب العقول؛

وفي العبرانية: «نزل الرب ينظر المدينة والبرج»، وفي السامرية: «فانحدر مالك الله لينظر المدينة والبرج»، وفي العبرانية عاش عمران سبعًا وثلاثين ومائة. وفي السامرية عاش عمرام (ستًا وثلاثين ومائة)، وفي العبرانية ولدت زوجة عمرام هارون وموسى. وفي السامرية: ولدت زوجة عمران هارون وموسى ومريم (لاحظ عمرام وعمران).

١٠ الاختلافات والتناقضات بين نصوص العهد القديم يبرز التحريف ويظهر التبديل بلا شك لمن له عقل، ومن ذلك ما ورد بشأن أبناء بنيامين، فتارة هم ثلاثة، وتارة هم خمسة، وأخرى هم عشرة. (راجع سفر التكوين الإصحاح ٤٦ فقرة ١) لتعلم نعمة الله على أمة الإسلام بحفظ كتابها من التحريف والتبديل.

هذا قليلٌ من كشير من جملة التناقضات الواضحة بين نصوص العهد القديم، والتي تبرهن على ما صنعته أيديهم، وتبين أن من كتب هذه النصوص بشرٌ ناقص ضعيف، ليس إلها حكيمًا له صفات الكمال، وصدق الله سبحانه: ﴿ولَوْ كَانَ مِنْ عِنْدِ غَيْرِ اللّهِ لَوَجَدُوا فِيهِ اخْتِلاَفًا كثيرًا﴾ [النساء:

وللحديث بقية، إن شياء الله، والله من وراء لقصد. الحمد لله الموصوف بصفات الجلال والكمال، من تمسك بكتابه عزّ وساد، وأصلي وأسلم على سيدنا محمد خير من هدى إلى سبيل الرشاد، وبعد:

فالذين اشتهروا في الفقه كثيرون، ومن أشهرهم الأئمة الأربعة، وهم: الإمام أبو حنيفة النعمان بن ثابت المتوفى سنة (١٥٠هـ)، والإمام مالك بن أنس المتوفى سنة (١٧٩هـ)، والإمام محمد بن إدريس الشافعي المتوفى سنة (٢٠٤هـ)، والإمام أحمد بن حنيل المتوفى سنة (٢٤١هـ)، وحقيقة القول في الأئمة- رحمهم الله-أنهم من خيار المسلمين، وأنهم ليسوا معصومين، فكل ما احتهدوا فيه فهم مأجورون على كل حال، لا يلحقهم ذم ولا عيب ولا نقص في ذلك، ولكن كتاب الله وسنة نبيه ﷺ حاكمان عليهم وعلى أقوالهم، فكتاب الله عز وجل وسنة رسوله 🐉 هما الينبوعان الصافيان النقيان، وهما مصدر كل خير وأساس كل صلاح وفلاح، ومنهما تستنبط الأحكام في الأصول والفروع، فإذا وُجِد نص فيهما على مسألة من المسائل تعيّن المصير إليه والأخذيه، وقد جاء عن الأئمة الأربعة- رحمهم الله-نصوص فيها وصاياهم لغيرهم بأن يأخذوا بما دلت عليه الأدلة ويتركوا أقوالهم، منها قول الإمام أبي حنيفة: إذا قلت قولاً وكتاب الله يخالفه، فاتركوا قولي لكتاب الله، فقيل: إذا كان خبر رسول الله 🐉 يخالفه 🤋 قال: اتركوا قولى لخبر رسول الله ﷺ، فقيل: إذا كان قول الصحابة بخالفه ؟ قال: اتركوا قولي لقول الصحابة، وقوله: لا يحل لأحد أن يأخذ بقولنا ما لم بعرف مأخذه من الكتاب والسنة أو إجماع الأمة أو القياس الجلى في المسألة، وقوله: «إذا صح الحديث فهو

ومنها قول الإمام مالك: «إنما أنا بشر أخطئ وأصيب، فانظروا في رأيي، فكل ما وافق الكتاب والسنة فخذوه، وكل ما لم يوافق الكتاب والسنة فاتركوه، وقوله: «كلِّ يؤخذ من قوله ويرد إلا صاحب هذا القبر». يشير إلى قبر رسول الله ﷺ.



التوجيح صف ر١٤٢٩ هـ

فهو مذهبي». في جمال مقال علام مهيلة والمعالم ال

تقلدني، ولا تقلد مالكًا معيها بود ولم عقو مد المهال

قال الإمام ابن القيم فى كستسابه «الروح» (ص٩٩٥–٣٩٦): «فسمن عرض أقوال العلماء على النصوص ووزنها بها وخالف منها ما خالف النص لم يُهدر أقوالهم ولم يهضم جانبهم، بل اقتدى بهم، فإنهم كلهم أمروا بذلك، فمتبعهم حقًا من

ومنها قول الإمام الشافعي: «ما من أحد إلاً وتذهب عليه سنةً رسول الله ﷺ وتعرب عنه، فمهما قلت من قول أو أصلت من أصل فيه عن رسول الله ﷺ خلاف ما قلت، فالقول ما قاله 🔰 أقوالهم». اهـ. رسول الله ﷺ وهو قولي، وقوله: إذا وجدتم في كتابي خلاف سنة رسول الله ﷺ، فخذوا سنة رسول الله 🐉 ودعوا ما قلت، وقوله: أجمع 🛮 الناس على أنَّ من استبانت له سنة رسول الله الله أن يدعها لقول أحد، وقوله: كل مسألة صحّ فيها الخبر عن رسول الله ﷺ عند أهل النقل بخلاف ما قلت، فأنا راجع عنها في حياتي وبعد مماتي، وقوله: إذا صح الحديث

> ومنها قول الإمام أحمد وقد قيل له: الأوزاعي هو أتبع أم مالك؛ قال: لا تقلد دينك أحدًا من هؤلاء، ما جاء عن النبيِّ ﷺ وأصحابه فخذ به، ثمُّ التابعين بعدُ الرجلُ فيهم مخير، وقوله: لا

> > ولا الشافعي ولا الثوري، وخُذ من حيث أخذوا» م ياله عدالم عدالم

امتثل ما أوصوا به لا

من خالفهم، فخلافهم في القول الذي جاء النص بخلافه أسهل من مخالفتهم في القاعدة الكلية التي أمروا ودعوا إليها وهي تقديم النص على

وهذه الوصايا المذكورة في كلام الأئمة الأربعة تدل على فضلهم ونبلهم واتباعهم للسنة ودعوة غيرهم إلى اتباعها وألاً بصار إلى أقوالهم وأقوال غيرهم إذا وُجد سنة عن رسول الله ﷺ بخلافها، ومن وُجد له من الأئمة الأربعة وغيرهم قول قد جاء حديث صحيح بخلافه، فإنَّ لهم في ذلك أعذارًا أوضحها العلماء، ومنهم شيخ الإسلام ابن تيمية فقد ألف في ذلك رسالة خاصية وهي «رفع الملام عن الأئمة الأعلام»، قال فيها: «وليُعلم أنه ليس أحد من الأئمة المقبولين قبولاً عامًا بتعمد مخالفة رسول الله ﷺ في شيء من سنته، دقيق ولا جليل، فإنهم متفقون اتفاقًا يقينيًا على وجوب اتباع الرسول، وعلى

أنّ كل أحد من الناس يؤخذ من قوله ويُترك إلاً رسول الله علي، ولكن إذا وحد لواحد منهم قول قد جاء حديث صحيح بخلافه، فلابد له من عدر في تركه». اه.

فرحم الله أئمة الإسلام ومن أقام المعاذير للأئمة، وعلم أنّ سعيهم إنما هو إلى الحق والهدي.

والحمد لله رب العالمان.



# إعلام اللصلين والولاة الصلاة بمن يقدمونه لإمامة الصلاة

الحمد لله حمدًا لا ينفد، أفضل ما ينبغي أن يُحمد، وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى آله

وصحبه ومن تبعه، وبعد:

فإن الناظر إلى مساجد المسلمين الأن يجد العجب العجاب ؛ من تقديم من لا يصلح لإمامة الصلاة

التي هي الركن الثاني من أركان الإسلام؛ لذا رأيت من الواجب بسط ما قاله أهل العلم فيمن يقدم

# للإمامة، فنقول وبالله التوفيق:

# وو أولاً: من يقدم للإمامة وو

آخرج مسلم في صحيحه عن أبي مسعود البدري رضي الله عنه قال: قال رسول الله في: «يؤم القوم اقرؤهم لكتاب الله، فإن كانوا في القراءة سواءً فأعلمهم بالسنة، فإن كانوا في السنة سواءً فأقدمهم هجرة، فإن كانوا في الهجرة سواءً فأقدمهم سناً، أو قال: سلمًا».

فلابد من تقديم الأقرأ لكتاب الله للإمامة:

حكم اجتماع القارئ غير الفقيه بأحكام الصلاة مع الأقل منه قراءة وأكثر منه فقهًا.

# اختلف العلماء في تقديم أيهما على قولين: ١١٥ ال

القول الأول: تقديم القارئ وهو مذهب الإمام أحمد، وبه قال ابن سيرين والثوري وأصحاب الرأي. القول الثاني: تقديم الأفقه إذا كان يقرأ ما يكفي في الصلاة وهو مذهب عطاء ومالك والأوزاعي والشافعي وأبي ثور.

# ادلة القول الأول:

١- حديث أبى مسعود البدري سالف الذكر.

٢- عن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه أن النبي ق قال: «إذا اجتمع ثلاثة فليؤمهم أحدهم وأحقهم للإمامة أقرؤهم». [رواه مسلم].

٣- عن ابن عمر رضي الله عنهما قال: «لما قدم المهاجرون الأولون الغصية موضع بقياء كان يؤمهم سالم مولى أبي حذيفة وكان أكثرهم قرائا».

# إعداد: المستشار/

# أحمدالسيدعلي

[رواه البخاري].

4- ما جاء بحدیث عمرو بن سلمة رضي الله عنه وفیه أن النبي قصص قصلة فلیؤذن احدیم ولیؤمکم أکثرکم قرآناً». [رواه البخاري]. وفي روایة لابی داود: «آکثرکم جمعًا للقرآن».

 ه- لأن القراءة ركن في الصلاة فكان القادر عليها أولى كالقادر على القيام مع العاجز عنه.

# دليل القول الثاني:

لأن الإمام قد ينوبه في الصلاة ما لا يدري ما يفعل فيه إلا بالفقه، فيكون أولى ؛ كالإمامة الكبرى والحكم.

مناقشة كلّ من الفريقين الأول والأخر:

اعترض أصحاب القول الثاني على أدلة القول الأول بالآتي:

قالوا: إنما أمر النبي الله بتقديم القارئ ؛ لأن أصحابه كان أقرؤهم أفقههم، فإنهم كانوا إذا تعلموا القرآن تعلموا معه أحكامه، قال ابن مسعود رضي الله عنه: «كنا لا نجاوز عشر آيات حتى نعرف أمرها ونهيها وأحكامها»

اعترض أصحاب القول الأول على ما ذهب إليه

أصحاب القول الثاني بالأتي:

الألفاظ الواردة في الأحاديث تدل على تقديم
 الأقرأ سواء كان أفقه أم لا، فالفاظها عامة، والعام
 يبقى على عمومه ما لم بأت ما يخصصه.

٢- في حديث أبي مسعود البدري ما يبطل تأويل أصحاب القول الثاني، فإن النبي قق قال: «فإن استووا فأعلمهم بالسنة». ففاضل بينهم في العلم بالسنة مع تساويهم في القراءة، ولو قدم القارئ لزيادة علم ما نقلهم عند التساوي إلى الأعلم بالسنة.

٣- لو كان العلم بالفقه مساويًا القراءة للزم من التساوي في القراءة التساوي في الفقه، وقد قال النبي ﷺ: «اقرؤكم أبي، وأقضاكم عليّ، وأعلمكم بالحلال والحرام معاذ بن جبل، وأفرضكم زيد بن ثابت». (رواه الترمذي وصححه الإلباني).

فقد فضل النبي ﷺ معادًا بالفقه على من سواه مع أنه مفضول بالقراءة بأبي بن كعب.

٤- قيل لأبي عبد الله (أحمد بن حنبل) حديث النبي ﷺ: «مروا أبا بكر يصلي بالناس أهو خلاف حديث أبي مسعود ؟ قال: لا، إنما قوله لأبي بكر عندي يصلي بالناس للخلافة، يعني أن الخليفة أحق بالإمامة، وإن كان غيره أقرأ منه، فأمر النبي ﷺ أبا بكر بالصلاة يدل على أنه أراد استخلافه». اهـ.

الرأي الراجح:

هو الرأي الثاني فقد قال الشيخ ابن عثيمين رحمه الله: «إذا اجتمع شخصان أحدهما أجود قراءة والثاني قارئ دونه في الإجادة واعلم منه بفقه أحكام الصلاة أي في ما يتعلق بالصلاة دون المعاملات أو الأنكحة أو المواريث، فلا شك أن الثاني أقوى في الصلاة من الأول: أقوى في أداء العمل الأن ذلك الأقرا ربما يسرع في الركوع أو في القيام بعد الركوع، وربما يطرأ عليه سهو ولا يدري كيف يتصرف، والعالم فقة صلاته فيدرك هذا كله، غاية ما يتمرف، وانعالم فقة صلاته فيدرك هذا كله، غاية ما فيه أنه أدنى جودة، وهذا هو القول الراجح». اه.

والحق أن ما ذهب إليه الشيخ ابن عثيمين رحمه الله من ترجيح القول الثاني هو الأولى بالقبول وهو قول جمهور الفقهاء، سيما في هذا العصر الذي نعيش فيه حيث كثر الجهل وقل العلم وتصدر للإمامة كثير من الناس منهم من لا يعرف شروط الصلاة وأركانها وواجباتها وسننها ومبطلاتها، فإذا ما ترك شيئا من الصلاة ربما لا يستطيع أن

يتصرف فتبطل صلاته وصلاة من خلفه، فكم من إمام ترك ركنين من أركان الصلاة كسجود مثلاً أو ركوع ولم يأت به وسجد سجدتين للسهو فقط ظنا منه أن هذا يجرئ وانصرف من المسجد هو والمصلون دون أن يأتوا بالركن المتروك، ويسال بعض المصلين بعد ذلك ربما بأيام عن حكم ما فعل الإمام فيفتيهم أهل العلم بوجوب إعادة الصلاة، فلهذا نقول بتقديم القارئ الفقيه على الإقرأ منه غير الفقيه.

# وو الحكم في حالة الاستواء في فقه الصلاة وو

يقدم الأكثر قرانًا لقول النبي . اليؤمكم اكثركم قرانًا »، فإذا استويا في قدر ما يحفظ كل واحد منهما قدم الأجود منهما أي الذي يجيد قراءة القرآن بأن يعرف مخارج الحروف ولا يلحن فيها، ويطبق قواعد القراءة، فإذا اجتمع اثنان أحدهما أكثر حفظً وأقل تجويدًا والآخر أقل حفظً وأجود قراءة، فمن العلماء من ذهب إلى تقديم الأكثر حفظً للحديث السابق ومنهم من ذهب إلى تقديم الأجود لقوله . يؤم القوم أقرؤهم لكتاب الله »، فالأقرأ هنا الأجود، وكذا حديث: «الذي يقرأ القرآن وهو ماهر به مع السفرة الكرام البررة والذي يقرؤه وهو عليه شاق فله أجران». (رواه الترمذي وصححه الألباني).

# وو التقديم بالأسبقية في الهجرة وو المدروا

إذا استوى اثنان في القراءة والفقه يقدم أسبقهما هجرة من دار الحرب إلى دار الإسلام، وذلك إذا كان الاثنان يقيمان في دار الحرب وهاجرا إلى دار الإسلام، وذلك لأن الهجرة قربة وطاعة فيقدم السابق إليها لسبقه إلى الطاعة.

# 🗝 👊 التقديم بكبر السن 👊

وذلك إذا استويا في القراءة والفقه والهجرة، بأن هاجرا معًا أو انعدمت هجرتهما لوجودهما بدار الإسلام فأسنهم، وذلك للآتى:

 ١- قول النبي ﷺ لمالك بن الحويرث وصاحبه ليؤمكما أكبركما. متفق عليه.

٢- قول النبي ﷺ لعبد الرحمن بن سهل لما تكلم
 في حضرة أخيه: «كبر كبر». (أخرجه البخاري
 ومسلم). أي: الإكبر يتقدم.

٣- لأن الأسن أحق بالتوقير والتقديم. وه العامة الصبي وه

قد يكون أقرأ القوم صبينًا فهل يجوز أن يؤمهم أم لا وهل يجوز هذا في الفرض والنفل أم لا ؟

وللإجابة نقول: حكم إمامة الصبي للبالغين في فرض:

### اختلف العلماء في هذه المسألة على قولين:

القول الأول: ذهب إلى عدم صحة إمامة الصبي للبالغين وهو قول أحمد بن حنبل وقول ابن مسعود وابن عباس وبه قال عطاء ومجاهد والشعبي ومالك والثوري والأوزاعي وأبو حنيفة.

### ادلة هذا القول:

١- عن علي رضي الله عنه أن النبي الله قال: «رُفع القلم عن ثلاثة: عن الصبي حتى يبلغ، وعن النائم حتى يستيقظ، وعن المجنون حتى يفيق». (رواه أبو داود وصححه الألباني).

٧- عن ابن عباس رضي الله عنهما مرفوعًا: «لا يؤم غلام حتى يحتلم، وليؤذن لكم خياركم». (أخرجه عبد الرزاق والدارقطني، وقال الألباني في الإرواء (٣١٣/٢): لم أقف على إسناده).

٣- ولأنه غير مكلف فأشيه المجنون.

٤- لأن الإمامة حال كمال، والصبي ليس من أهل
 الكمال فلا يؤم الرجال كالمرأة.

 ه- ولأنه لا يؤمن من الصبي الإخلال بشرط من شروط الصلاة أو القراءة حال الإسرار.

القول الثاني: ذهب إلى صحة إمامة الصبي للبالغين: وهو قول الحسن والشافعي وإسحاق وابن المنذر.

### ادلة هذا القول:

1- أخرج البخاري عن أبي قلابة عن عمرو بن سلمة قال: قال لي أبو قلابة: ألا تلقاه فتسأله ؟ قال: فلقيته فسألته، فقال: كنا بماء ممر الناس، وكان يمر بنا الركبان فنسألهم ما للناس، ما للناس ؟ ما هذا الرجل ؟ فيقولون: يزعم أن الله أرسله، أوحى إليه، أو أوحى الله بكذا، فكنت أحفظ ذلك الكلام، فكأنما يقر في صدري، وكانت العرب تلوم بإسلامهم الفتح فيقولون: اتركوه وقومه، فإنه إن ظهر عليهم فهو نبي صادق، فلما كانت وقعة أهل الفتح بادر كل قوم بإسلامهم، وبدر أبي قومي بإسلامهم، فلما قدم قال جئتكم من عند النبي في حقّا، فقال: صلوا صلاة كذا في حين كذا، وصلوا صلاة كذا في حين كذا، وصلوا صلاة كذا في حين كذا، وصلوا صلاة كذا في حين كذا، فإذا حيد الكثر قرائًا مذي لما كنت قرائًا، فنظروا فلم يكن احد اكثر قرائًا مذي لما كنت

اتلقى من الركبان، فقدموني بين أبديهم وأنا أبن ست او سبع سنين، وكانت علي بردة كنت إذا سجدت تقلصت عني، فقالت أمرأة من الحي: ألا تغطون عنا إست قارئكم، فاشتروا فقطعوا لي قميصًا، فما فرحت بشيء فرحي بذلك القميص. [ح١٠٥].

قالوا: هذا الحديث نص في المسألة فلا يجوز العدول عنه، مل بجب العمل به.

١- عن أبي مسعود البدري رضي الله عنه قال:
 قال رسول الله ﷺ: «يؤم القوم أقرؤهم لكتاب الله»،
 والصبى داخل في عموم الحديث إذا كان أقرأ القوم.

٣- ولأنه يؤذن للرجال فجاز أن يؤمهم كالبالغ.

٤- ولأن من جازت إمامته في النفل جازت في الفرض كالبالغ.

# اعتراضات والرد عليها:

اعترض أصحاب الرأي الأول على أصحاب الرأي الثاني بالآتي:

ا- قالوا ليس في حديث عمرو بن سلمة حجة لأنه لم يثبت علم النبي الإمامته لقومه، قال الخطابي: كان أحمد يضعف أمر عمرو بن سلمة وقال مرة: دعه ليس بشيء بين، وقال أبو داود: قيل لأحمد: حديث عمرو بن سلمة. قال: لا أدري أي شيء هذا ؟ ولعله إنما توقف عنه لأنه لم يتحقق بلوغ الأمر إلى النبي في فإنه كان بالبادية في حي من العرب بعيدًا عن المدينة. وقوى هذا الاحتمال قوله في الحديث: وكنت إذا سجدت خرجت إستي، وهذا غير سائغ. اهـ.

الرد على هذا الاعتراض: قالوا: إما أن يكون النبي على علم بإمامة عمرو ومن ثم فلم ينكر ذلك فإمامته صحيحة، وإما أنه لم يعلم فنقول إن الله قد علم، وإقرار الله للشيء في زمن نزول الوحي دليل على جوازه وأنه ليس بمنكر، لأنه لو كان منكرًا لأنكره الله، وإن كان الرسول على لم يعلم به ودليل

قـوله تعـالى: ﴿ يَسُّتُ خُ فُـونَ مِنَ النَّاسِ وَلاَ يَسُتَخُفُونَ مِنَ النَّاسِ وَلاَ يَسْتَخُفُونَ مِنَ اللَّهِ وَهُوَ مَعَهُمْ إِذْ يُبَيَّتُونَ مَا لاَ يَرْضَى مِنَ النَّهُ بِمَا يَعْمَلُونَ مُحِيطًا ﴾ [النساء: مِنَ الْقُولِ وَكَانَ اللَّهُ بِمَا يَعْمَلُونَ مُحِيطًا ﴾ [النساء: لا يعلمون به، لانهم إنما بيتوا أمرًا منكرًا قدل هذا على أن الأقر المنكر لا يمكن أن يدعه الله وإن كان الناس لا تعلمون به،

٢- الصحابة استدلوا بجواز العزل «بأنهم كانوا

يعزلون والقرآن ينزل (متفق عليه) أي أن العزل أمر خفي لا يعلمه إلا الرجل وزوجه ولا يطلع عليه أحد حتى النبي في لم يكن يعلم به فلو كان حرامًا لنزل به شيء من القرآن.

اعترض أصحاب الرأي الثاني على أصحاب الرأي الأول بالآتي:

 ١- حديث عمرو بن سلمة نص في المسألة فلا يجوز مخالفته بالرأي.

٢- أجابوا عن حديث رفع القلم بأن المراد رفع التكليف والإيجاب لا نفي صحة الصلاة، والدليل عليه حديث ابن عباس في الصحيحين: «أنه صلى مع النبي ﷺ»، وحديث أنس في الصحيحين: «أنه صلى هو واليتيم خلف النبي ﷺ».

٣- حديث ابن عباس رضي الله عنهما: «لا يؤم غلام حتى يحتلم». قالوا: لا يصح وإن صح فمعارض بالمروي عن عائشة رضي الله عنها من صحة إمامة الصبيان وإذا اختلف الصحابة لم يحتج ببعضهم.

إلقياس على المجنون قياس مع الفارق لأن
 المجنون لا تصح طهارته ولا يعقل الصلاة.

الرأي الراجح: هو الرأي الثناني آلذي ذهب إلى صحة إمامة الصبي للبالغين في الفرض وذلك لقوة الدلتهم ولسلامتهم عن المعارض حيث وجد النص على إمنامته بفعل عمرو بن سلمة فلا يعارض بالرأي، والله أعلم.

# و حكم إمامة الصبي للبالغين في النفل و و الختلف الفقهاء في هذه المسالة على رايين:

الرأي الأول: ذهب إلى عدم صحة إمامته للبالغين في النفل مثل الفرض.

أدلته: نفس أدلة الرأي الأول في مسالة الإمامة في الفرض.

الرآي الثاني: ذهب إلى صحة إمامته للبالغين في النفل. و والمسينة المسينة المسينة المسينة المسينة

أدلته:

١- نفس الأدلة السابقة التي تجيز إمامته في الفرض.

٧- ولأنه متنفل يؤم متنفلين.

٣ - ولأن النافلة يدخلها التخفيف ولذلك تنعقد
 الجماعة به فيها إذا كان مأمومًا.

الرأي الراجح: هو الرأي الثاني وذلك لأن صلاة النافلة يسمح فيها بما لا يسمح في الفريضة مثل القعود وترك التوجه إلى القبلة، فإذا جازت إمامته

في الفرض جازت في النفل من باب أولى، والله أعلم.

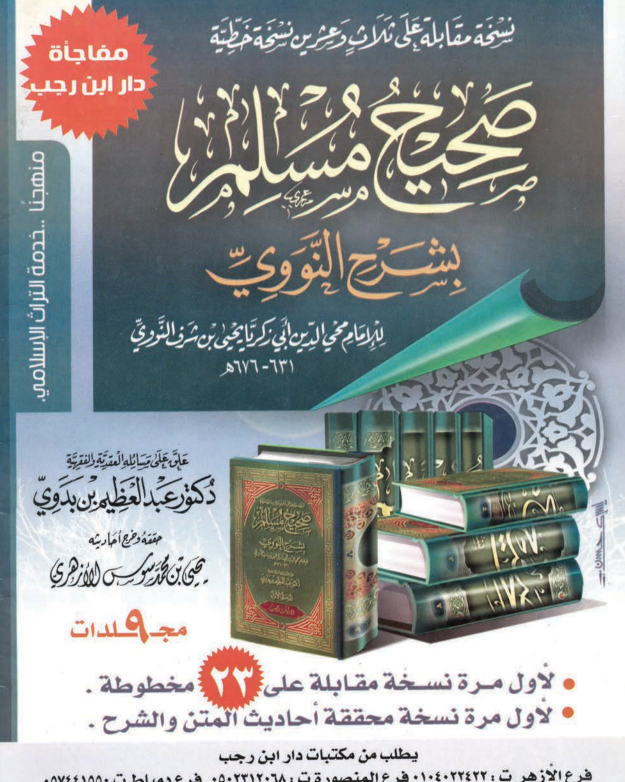
باستعراض أدلة الفريقين وترجيح إمامة الصبي في الفرض والنفل يتضح خطأ بعض المصلين حينما دخل إلى المسجد فوجد صبيبًا يؤم الناس في الجماعة الثانية للمغرب- بعد انتهاء الجماعة الأولى وانصراف المصلين- فهاج وماج وأنكر على المصلين وعلى الصبي وأبطل صلاتهم جميعًا، كما يتضح أيضنًا خطأ كثير من المصلين الذين يقدمون كبار السن للإمامة حتى ولو كانوا غير مؤهلين لها، ففي إحدى القرى غاب الإمام فقدموا رجلاً كبيرًا في السن فقرأ الفاتحة، ثم بدأ في القراءة: «طلع البدر علينا من ثنيات الوداع» بعد الفاتحة ظنًا منه أنها من سور القرآن وآياته !!

بل هناك من يقدم رئيسه في العمل أو صاحب العمل أو أي شخص ذا سمت صالح بقف بين المصلين ويترك من هو أهل للإمامة لخلاف معه أو لاستخفافه به أو لوضاعة مكانته عند الناس، مما يؤدي لوقوع المصلين في حرج عظيم، وربما بطلان صلاتهم، فهذا تقدم للإمامة وفي القوم من هو أصلح منه، ثم بعد أن فرغ من صلاته: سأل عن حكم الصلاة وقد تذكر وهو في الصلاة أنه قد أحدث ودخل الخلاء وشك في الطهارة، فأخبر بأنه كان يجب عليه أن يخرج من الصلاة ويستخلف من يؤم الناس لأن القاعدة: من تيقن الطهارة وشك في الحدث، أو تيقن الحدث وشك في الطهارة، عمل بما تيقن، فمن تيقن الحدث وشك في الطهارة فهو محدث ولا تقبل صلاة المحدث ؛ لقوله ﷺ: «لا يقبل الله صلاة أحدكم إذا أحدث حتى يتوضا». [متفق عليه]. وقوله: «لا يقبل الله صلاة بغير طهور». 

رواه مسلم]

وللحديث بقية إن شاء الله.





فرع الأزهر ت: ١٠٤٠٢٢٤٢٢ فرع المنصورة ت: ٥٠٠٣٦٢٠٦٨ فرع دمياط ت ٥٧٤٤١٥٥٠ الأزهر ت: ١٠٤٠٣٣٨٤٠٩ فرع المنصورة ت: ٥٠٠٣٣١٢٠٦٨ فرع الإسكندرية : دار البصيرة ت ٥٠٠٣٣٨٤٠٩ طنطا دار الصحابة ت ٥٠٠٣٣٨٤٠٩ بور سعيد : مكتبة الإمام البخاري ٥٠٣٣٢٤٥١ كفر الشيخ : مكتبة الإمام البخاري ١٠٩٣٣٢٤٥١ أسوان : مكتبة الخلفاء الراشدين ٥٧٢٣١٥٠٢٤

**Upload by: altawhedmag.com**