

ين النوالجز الجير

وصاحبة الامتيازه

المالية العالمة

رئيس مجلس الإدارة

د. جمال المراكبي

المشرف العام

د.عبدالله شاكرالجنيدي

اللجنة العلمية

د. عبد العظيم بدوي زكرياحسيني جمال عبد الرحمن معاوية محمد هيكل

سكرتيرالتحرير مصطفى خليل أبو المعاطي

التحرير

۸شارع قوله\_عابدين القاهرة ت: ٣٩٣٦٦١٧ - فاكس : ٣٩٣٦٥١٧ قسم التوزيع والاشتراكات ت: ٣٩١٥٤٥٦

المركز العام هاتف: ٣٩١٥٤٧٦ ـ ٣٩١٥٤٥٦

السنة الخامسة والثلاثون

العدد ١٩٤ ذو القعدة ١٤٢٧ هـ



### شهادة غربية لرسول البشرية 🕮

يقول الكاتب الإنجليزي المعروف توماس كارلايل (١٧٩٥ - ١٨٨١) وهو غير مسلم في شبهادة شبهدها للنبي ﷺ:

"لقد كان في فؤاد ذلك الرجل الكبير [ ] الذي نشأ في الصحاري والقفار، العظيم النفس، المملوء رحمة وخيراً وحنانًا وبرًا وحكمة وحجًى ونُهى؛ أفكار غير الطمع الدنيوي، ونوايا خلاف طلب السلطة والجاه. وكيف لا وتلك نفس صامتة كبيرة، ورجل من الذين لا يمكنهم إلا أن يكونوا مخلصين جادين؛ فبينما نرى آخرين يرضون بالاصطلاحات الكاذبة، ويسيرون طبق اعتبارات باطلة؛ إذ نرى محمدًا [ ] لم يرض أن يلتفع بالأكاذيب والأباطيل. لقد كان منفردًا بنفسه العظيمة وبحقائق الأمور والكائنات، لقد كان سرّ الوجود يسطع لعينيه بأهواله ومخاوفه ومباهره، ولم يك هنالك من الأباطيل ما يحجب ذلك وما كلمة مثل هذا الرجل إلا صوت خارج من صميم وكل المقلوب واعية، وكل كلام ما عدا ذلك هباء، وكل القلوب واعية، وكل كلام ما عدا ذلك هباء،

التحرير



Upload by: altawhedmag.com

## رئيس التحرير

## جمالسعدحاتم

## حسين عطا القراط

#### ثمن النسخة

مصر ١٥٠ قرشا ، السعودية ٦ ريالات ، الإمارات ودراهم ، الكويت ٥٠٠ فلس، المفرب دولار أمريكي، الأردن ٥٠٠ فلس، قطر ٦ ريالات، عـمان نصف ريال عماني، أمريكا ٢ دولار، اوروبا ۲ يورو۔

#### الاشتراك السنوي:

١- في الداخل ٢٠ جنيها (بحوالة بريدية داخلية باسم مجلة التوحيد - على مكتب برید عابدین)۔

٢ \_ في الخارج ٢٠ دولارا أو ٧٥ ريالا سعوديا أو

ترسل القيمة بسويفت أو بحوالة بنكية أو شيك على بنك فيصل الاسلامي فرع القاهرة \_ باسم مجلة التوحيد \_ انصار السنة (حساب رقم / ۱۹۱۵۹۰).

Mgtawheed@hotmail.com 2\_ رنيس التحرير Gshatem@hotmail.com See2070@hotmail.com التوزيع والاشتبراكيات www.altawhed.com موقع الجلة على الإنشرنت www.ELsonna.com مسوقع المركسر العسام

التوزيع الداخلي مؤسس ــ الأهـــرام وفروع أنصار السنة المحمدية

مطابع الأهرام التجارية قليوب مصر

صورة الفلاف



| X   | د. جمال المراكبي         | الإفتتاحية: «أدب الإختلاف»            |
|-----|--------------------------|---------------------------------------|
| 7   | رئيس التحرير             | كلمة التحرير:                         |
| 1.  | د. عبد العظيم بدوي       | باب التفسير: «سورة المرسلات (١)»      |
|     | ين على ذي النورين عثمان  | باب السنة: «رد شبه الروافض الحاقد،    |
| 14  | زكريا حسيني              | بن عفان أمير المؤمنين،                |
| 14  | صالح بن عبد الله بن حميد | المنهج الأمثل لخطبة الجمعة (٦)        |
| 4.1 | ار (۳۵) علی حشیش         | درر البحار من صحيح الأحاديث القصا     |
|     |                          | خاتم الأنبياء والمرسلين رحمة من رب اا |
| **  | د. عبد الله شاكر         | ARAD ACADAM HAR ARA                   |
| 77  | ﷺ، سعود الشريم           | منبر الحرمين: «وقفات مع حجة النبي     |
| 44  | يوسف بن عبد الله         | تنبيهات لكل حاج ومعتمر                |
| 44  | أحمد السيد على إبراهيم   | أحكام الحرمين الشيريفين               |
| 177 | علاء خضر                 | الواحة                                |
| **  |                          | الفتاوي                               |
| 24  | _ التحرير                | حدث في مثل هذا الشهر                  |
|     | مراة المسلمة             | من رواتع الماضي: الحجاب الشرعي لله    |
| ££  | صفوت نور الدين رحمه الله |                                       |

لطائف المعارف القرانية

التحرير ٨٤

حمال عبد الرحمن الأسرة المسلمة في ظلال التوحيد ایمن دیاب ۵۳ الرؤيا في شريعتنا الغراء

تذكير الأبرار بغضائل الصحابة الأخيار معاوية محمد هيكل ٧٠ على حشيش ١١ تحذير الداعية من القصص الواهية

محمد رزق ساطور م الصحابة هم خير القرون اختلاف الصحابة والسلف الصالح لم يصل إلى التنازع والافتراق

د. ناصر العقل ٦٩

اسامة سليمان ٧١ المؤامرة على الحجاب

ooregraph a Beautiful Survey and the second of the second

Upload by: altawhedmag.com

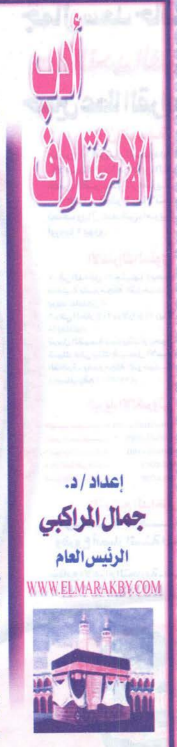
الحـمـد لله رب العـالمين، وأشـهـد أن لا إله إلا الله ولي الصالحين، وأشبهد أن محمدًا عبده ورسوله الصادق الوعد الأمين، صلوات ربي وسلامه عليه وعلى آله وصحبه أجمعين، ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين.

أما بعد.. فقد تلقيت دعوة كريمة من الأستاذ الدكتور محمد المختار المهدي الرئيس العام للجمعيات الشرعية لتعاون العاملين بالكتاب والسنة المحمدية للمشاركة في ندوة بعنوان أدب الاختلاف، وقد رحبت بهذه الدعوة وحرصت على المشاركة ليعلم الذين يسعون للوقيعة بين العاملين في حقل الدعوة أن بيننا مساحة كبيرة للاتفاق والالتقاء، وأن الاختلاف بين العاملين في هذا المجال قد يكون سائعًا مقبولاً، وقد يكون من جنس الخطأ والصواب، وقد يكون من جنس الحق والباطل، والسنة والبدعة، وأن الالتقاء بين العاملين في حقل الدعوة يذيب جبال الجليد، ويقرب وجهات النظر، خاصة بين من يتفقون في جال الجليد، ويقرب وجهات النظر، خاصة بين من يتفقون في محاور أهمها:

### مساحة الاتفاق يسع الجميع

مساحة الالتقاء والاتفاق بين جمعية انصار السنة المحمدية والجمعية الشرعية لتعاون العاملين بالكتاب والسنة المحمدية، والذي يظهر من عنوان الجمعيتين واسمهما، وحرصهما منذ النشأة الأولى على إحياء منهج التعاون على البر والتقوى ورد المسلمين إلى النبع الصافي الذي تؤخذ منه أحكام الدين وهو كتاب الله عز وجل، وسنة النبي محمد وسنة الخلفاء الراشدين المهديين من بعده، عملاً بقول نبينا : «إنه من يعش منكم بعدي فسيرى اختلافًا كثيرًا فعليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين من بعدي عضوا عليها بالنواجذ وإياكم ومحدثات الأمور، فإن كل محدثة بدعة».

ولا شك أن هذه النشاة التي ترجع إلى ما يقرب من قرن من الزمان عاش فيها المسلمون في ظروف حالكة بعد قيام تركيا العلمانية وإلغاء رسم الخلافة العثمانية واسمها، وسيطرة المحتل الغربي على بلاد المسلمين في مشارق الأرض ومغاربها فكريًا وعسكريًا واقتصاديًا، وسيطرة الجهل والأمية الدينية على عقول المسلمين حتى فشا دينهم



اللجوء إلى الأموات يسالونهم ويدعونهم من دون الله، ويقول قائلهم: إذا ضاقت بكم الصدور، وأعيتكم الأمور فعليكم بأهل القبور.

المحور الثاني: أن الذي أودى بالأمة وأوصلها إلى هذا الواقع الأليم هو الانحراف عن منهاج السنة المحمدية، وأن هناك فرقًا بين الاختلاف السائغ وبين الانحراف عن منهاج النبي الذي يعني الطعن في الدين وتغيير معالمه.

#### اختلاف الصحابة في حياة النبي ﷺ

لقد اختلف الصحابة في حياة النبي ، وأقرهم النبي ولم يعب على أحد منهم كما حدث في قول النبي و «لا يصلين احدكم العصر إلا في بني قريظة» واختلاف الصحابة كان في فهم النص والعمل بظاهره أو اعتبار مفهومه، وتفرع عن هذا الاختلاف تراث فقهي عظيم في العبادات والمعاملات وفي أصول الفقه وفروعه، وتفرع عن هذا أيضا معرفة أدب الاختلاف والمناظرة والمحاورة، وصنفت في ذلك المصنفات الكثيرة.

لقد نقلت لنا كتب السنة اختلاف الصحابة في بعض المسائل العقدية، مثل خلاف عائشة وابن عباس حول رؤية النبي ﷺ ربه عز وجل في الدنيا، فاثبت ابن عباس الرؤية، ونفتها عائشة.

واختلفت عائشة مع ابن عمر في مفهوم حديث «إن الميت ليعذب ببكاء الحي»، وفي زمن التابعين: انكر شريح القاضي قراءة ابن مسعود لقول الله تعالى: ﴿بل عجبتُ ويسخرون﴾ بضم التاء فقال شريح، إن الله لا يعجب، فبلغ ذلك إبراهيم النخعي فقال: إنما شريح شاعر يعجبه علمه، وكان عبد الله بن مسعود أعلم منه، وكان يقرأ «بل عجبتُ»، فانكر إبراهيم النخعى على شريح القاضي إنكاره على قراءة ابن مسعود.

ولكن الأمة أجمعت على أن كل إنسان يؤخذ منه ويرد إلا رسول الله المعصوم بوحي السماء ﴿ وما ينطق عن الهوى إن هو إلا وحي يوحى ﴾.

وأن من وافق السنة كان قوله معتبرًا، ومن ابتعد عن منهاج السنة كان قوله ومنهجه مرفوضًا مربودًا.

ولقد ذكر ابن السبكي في طبقات الشافعية مناظرة وقعت بين أبي الحسن الأشعري وبين أبي على الجبائي المعتزلي وقد تربى الأشعري في بيت الجبائي وأخذ عنه منهج الاعتزال ثم تاب الله عليه وتبرأ من هذا المنهج، وأعلن انتصاره لمنهج أهل السنة الذي كان عليه إمام أهل السنة أحمد بن حنبل وقرر ذلك في كتابه الإبانة عن أصول الديانة، وكانت المناظرة بسبب سؤال تم توجيهه للجبائي: هل يُسمى الله عاقلاً؟ فقال: لا، لأن العقل من العقال أي القيد، والله عز وجل لا معقب لحكمه ولا راد لقضائه وأم ه.

فقال الأشعري: على طريقتك لا ينبغي أن يسمى الله حكيمًا، لأن الحكيم من الحكمَّة بفتح الحاء والكاف، وهي حديدة توضع في فم الفرس لقيادته.

□ كان الصحابة
يكرهون الخيلاف
لأجل الخصومات
التي تنتج عنه
ويرون الاجتماع
والاتفاق خيرامن
الفرقة، لكنهم في
الوقت نفسه أنكروا
الانحراف الفكري
إنكاراً شيدياً □



فقال الجبائي: فلم سميت الله حكيمًا ولم تسمّه عاقلاً؟ فقال: لأن الله سمى نفسه حكيمًا، ولم يسم نفسه عاقلاً، فأنا أسمى الله بما سمى به نفسه.

ولهذا صار الأشعري إمامًا لمتكلمة السنة لأنه انتصر لكتاب الله عز وجل وسنة رسوله وناظر على ذلك، وإن كان بعض أئمة السنة ممن لا يرى جواز تعاطي الكلام قد أنكر على الأشعري، لأن الكلام مذموم مطلقًا، ولا يخلو من مخالفة لمنهاج السنة النبوية مثل البر بهاري وغيره ممن أنكر على الأشعرى.

ومما يؤثر في هذا الباب أن ابن عساكر شيخ الشافعية والأشاعرة بالشام صنف رسالة صغيرة في العقيدة سماها «المرشدة» نفى فيها علو الله عز وجل، ونفى أن يقال: متى كان ولا أين كان ولا كيف

وقد ذكر ابن السبكي هذه العقيدة في طبقات الشافعية وقال: هذا آخر العقيدة، وليس فيها ما ينكره سنى.

ولقد كان علماء الحنابلة المثبتين لصفات الله عز وجل ينكرون هذه العقيدة ويسمونها «المضلة» وروى أن ابن عساكر ربما مر بالموفق ابن قدامة المقدسي فسلم عليه، فلم يرد الموفق السلام فقيل له: لم لا ترد عليه وقال: إنه يقول بالكلام النفسي وأنا أرد عليه في نفسى.

وظني أن هذا من التنديد ومن الكذب على ابن قدامة المقدسي فإنه كان أنبل وأجل من هذا، مع اعتبار أنهم كان يختلفون وينكر بعضهم على بعض، وأقربهم للحق أقربهم للعمل بالسنة، وأبعدهم عن الحق أبعدهم عن العمل بالسنة. ولكن الأفة في التعصب لقول إمام أو مذهب إمام مهما علا شأنه ونبل قدره، ولقد كانوا لأجل هذا التعصب ينسبون من علا قدره من العلماء للمذهب وإن لم يكونوا عليه، ولنضرب لذلك مثلاً.

الخطيب البغدادي أحد أعلام الحفاظ وأئمة الحديث يوضح منهجه في صفات الله عز وجل فيقول: وأما الكلام في الصفات فإن ما روي منها في السنن والصحاح، مذهب السلف إثباتها وإجراؤها

على ظواهرها، ونفي الكيفية والتشبيه عنها، وقد نفاها قوم فأبطلوا ما أثبته الله، وحققها قوم من المثبية المثبتين فخرجوا بذلك إلى ضرب من التشبيه والتكدف.

#### دين الوسطية .. طريق السلامة

والقصيد إنما هو سلوك الطريقة المتوسطة بين الأمرين، ودين الله بين الغالي فيه والمقصر عنه.

والأصل في هذا أن الكلام في الصفات فرع عن الكلام في الذات، ويحتذى في ذلك حذوه ومثاله، فإن كان معلومًا أن إثبات رب العالمين إنما هو إثبات وجود لا إثبات كيفية، فكذلك إثبات صفاته إنما هو إثبات وجود لا إثبات تحديد وكيفية.

فإن قيل: لله يد وسمع وبصر، فإنما هي صفات أثبتها الله لنفسه، ولا نقول: إن معنى اليد القدرة، ولا إن معنى السمع والبصر العلم، ولا نقول إنها جوارح، ولا نشبهها بالأيدي والأسماع والأبصار التي هي جوارح.

إنما وجب إثباتها لأن التوقيف ورد بها، ووجب نفي التشبيه عنها لقوله سبحانه ﴿ليس كمثله شيء ﴾ وقوله سبحانه: ﴿ولم يكن له كفوا أحد ﴾ راجع سير أعلام النبلاء وتذكره الحفاظ قال ابن السبكي في ترجمته للخطيب: قال عبد العزيز الكتاني: وكان يذهب إلى منذهب أبي الحسن الأشعرى.

وهو مذهب المحدثين قديمًا وحديثًا، إلا من ابتدع فقال في التشبيه وعزاه إلى السنة، أو لم يدر مذهب الأشعري فرده بناءً على ظن فيه ظنّه، والفريقان من أصاغر المحدثين وأبعدهم عن الفطنة.

وقال شيخنا الذهبي هنا عقيب قول الكتاني: مذهب الخطابي في الصفات أنها تمر كما جاءت، صرح بذلك في تصانيفه.

قلت - أي السبكي - : وهذا مذهب الأشعري، فقد أتى الذهبي من عدم معرفته بمذهب الشيخ ابي الحسن، كما أتى قوم أخرون، وللأشعري قول أخر بالتأويل. أهـ

فانظر إلى العصبية التي جعلت ابن السبكي ينكر أشد الإنكار على أستاذه وشييضه الذهبي،

ويتهمه بما وقع هو فيه ثم يقر بأن مذهب الأشعري في الصفات أنها تمر كما جاءت وهو مذهب المحدثين قديمًا وحديثًا، وهو الحق الذي قرره في الإبانة، ثم يعود فيقول: وللأشعري قول آخر بالتأويل والحق أن هذا ليس قول الأشعري، بل هو قول متأخري الأشاعرة والمعتمد عندهم.

هذا هو الخلاف بحلوه ومره، ولقد كان الصحابة رضوان الله عليهم يكرهون الخلاف والاختلاف لأجل هذه الخصومات التي تنتج عنه، ويرون الاجتماع والاتفاق خيرًا من الخلاف والفرقة.

لقد نهى عمر بن الخطاب رضي الله عنه عن بيع أمهات الأولاد من الإماء فلما تولى علي بن أبي طالب رضي الله عنه الخلافة قال: أرى أن يُبَعْن، فقال له قاضيه عبيدة السلماني: رأيك مع عمر في الجماعة أحب إلى من رأيك وحدك في الفرقة.

أما نماذج الانحراف الفكري فقد أنكروه إنكارًا شديدًا ولهذا قال النبي في عن الرجل الذي اعترض على النبي في وقال: اعدل يا محمد: «إنه يخرج من ضنضئ هذا قوم يحقر أحدكم صلاته مع صلاتهم وقراءته مع قراءتهم يمرقون من الدين كما يمرق السهم من الرمدة». [منفق عله]

وقال ابن عمر رضي الله عنه عن منكري القدر: إذا لقيت هؤلاء فأخبرهم أني برئ منهم، وهم برءاء مني. والذي يحلف به عبد الله بن عمر لو أنفق أحدهم مثل جبل أحد ذهبًا ما قبل الله منه حتى يؤمن بالقدر». [مسلم]

ورد الإمام أحمد وأهل السنة على الجهمية والمعتزلة في إنكار صفات الله عز وجل والقول بخلق القرآن أو التوقف فيه.

وردوا على الروافض الذي سعوا للوقيعة بين أصحاب النبي ﷺ وآل بيته الكرام، وخاضوا في الفتنة التي وقعت بين الصحابة.

#### تميز منهاج أهل السنة والجماعة عن المناهج الأخرى

ومن هنا تميز منهاج أهل السنة والجماعة عن المناهج التي انحرفت عن الكتاب والسنة وإجماع الأمة.

وأخيرًا فالعجب كل العجب ممن يسعى في

إخماد السنة والدعوة إلى مناهج البدع والضلالات تحت شبعار حرية الرأي والفكر، ويُلْبُس على عوام المسلمين في أمر العقيدة.

#### الجرائد الصفراء والعفن الأخلاقي

هل يُعقل أن تنشر جريدة حزبية مصرية ملحقًا بعنوان أسوأ عشرة في تاريخ الإسلام من أم المؤمنين عائشة إلى عثمان بن عفان رضي الله عنهما؟ والعجيب أن هؤلاء العشرة أكثرهم من العشرة المبشرين بالجنة.

وهل يعقل أن تعقد المحاكمة في جريدة أخرى للسيدة عائشة أم المؤمنين، وأحب الناس إلى قلب رسول الله ﷺ، وتتهم بأنها تسببت في مقتل أكثر من مائة ألف من المسلمين في معركة الجمل وصفين.

من الذي يغذي هذا الانحراف عن منهج أهل السنة والجماعة، لقد حُكِم بالسجن على أحد هؤلاء الصحفيين لأنه أهان رئيس الجمهورية في الجريدة التي يرأس تحريرها مع أنه منذ سنوات يُعَرَض بالصحابة همزًا ولمزًا في برنامج تلفزيوني على قناة مشبوهة كل همها الطعن على النقاب والمنتقبات، والسنة ومن ينتسب إليها والطعن عليهم بتهمة التزمت والتطرف والإرهاب.

افلا يتعرض هؤلاء المأجورون للمحاكمة لسب ذي النورين عشمان بن عقان، وطلحة والزبير والصديقة بنت الصديق المبرأة من فوق سبع سماوات؟

أرجو أن تحرك النيابة العامة الدعوى على هؤلاء الماجورين لينالوا ما يستحقون بمقتضى القانون.

ولقد أحسن فضيلة الإمام الأكبر شيخ الأزهر عندما رفع دعوى ضد الكاتب والضحيفة، وفقه الله وجميع علماء المسلمين لكل خير.

أما جزاؤهم عند الله عز وجل فهو جزاء من بدلً وغير ومرق من الدين ما لم يرجعوا ويتوبوا إلى الله عز وجل.

وصدق رسول الله ﷺ: «إن مما أدرك الناس من كلام النبوة الأولى إذا لم تستح فاصنع ما شئت». [متفق عليه]

والله من وراء القصد

الحمد لله الذي أمرنا بطاعته ونهانا عن معصيته، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له وعد المتقين بجزيل فضله والخلود في حنته وبعد:

وسط موجات الضعف والهوان من أمة الإسلام تنطلق موجات الهجوم على الإسلام، وتصيب المسلمين عامة، بين حاقد وعابث، بين لئيم وماكر، توجه السهام التي تعبر عن أحقاد دفينة لمن ينتسبون للإسلام اسمًا شردمة حاقدة تبث سمومها، وتعلن عن وجهها القبيح عندما تصل بتطاولها رسولنا الكريم بالإساءة لزوجاته أمهات المؤمنين، وصحابته الغر الميامين، أفضل الصحابة الخلفاء الأربعة، ثم يقية العشرة المبشرين بالجنة!!

وسط موجات الضعف والهوان تشتد الحرب على النقاب من الداخل والخارج في مصر وبريطانيا وفرنسا، وبلجيكا التي تمنع دخول الطالبات المحجبات لمدارسها، ووزير الثقافة المصري يصدر فتوى يتهكم فيها على

في لحظات الضعف والهوان تشن إسرائيل بدعم كامل وغطاء قوي من حليفتها الشيطانية أمريكا حربًا شرسة ومجازر دموية على الفلسطينيين وترتكب مجزرة مدوية في بيت حانون، وفيتو أمريكي يحطم أمال العرب والمسلمين في بيان إدانة سئمنا منه على مر السنين، وعملية عسكرية ومجازر إرهابية تقتل الأطفال والنساء والشيوخ والعجزة، تهدم المساجد والبيوت في غزة، ثم مذبحة بيت حانون وصورة الأطفال القتلى في المجزرة التي راح ضحيتها العشرات، وأمة تموج بين قذائف الباطل، وكيد الأعداء.

و ملحق الإساءة .. والصحيفة الماجنة وو

وسط موجات الضعف والهوان تخرج علينا صحيفة صفراء وتصدر ملفا يحمل عنوان «أسوا عشر شخصيات في الإسلام» تهجم فيه على السيدة عائشة أم المؤمنين رضى الله عنها بعنوان جاء فيه «السيدة عائشة ظلت طوال عمرها تبكي عشرين الف قتيل ماتوا بسببها في موقعة الجمل»!! "

وطال الملف الأسود والذي صدر عن الصحيفة صحابة رسول الله على منهم ذو النورين عثمان بن عفان المبشر بالجنة بعنوان جاء فيه «عندما ببدأ الحاكم في إطلاق يد أقاربه في شئون الحكم ومنحهم أموال الرعية تفسد الدولة من رأسها حتى لو كان الحاكم هو عثمان بن عفان»!! والزبير بن العوام المبشر بالجنة وفاتح حصن بني قريظة وجاء فيه «الزبير بن العوام المحارب الذي استسلم لطموح ابنه وتهور صديقه وأوقع نفسه في ورطة الجمل، وطلحة بن عبيد الله الذي وصفه بالكاتب الماحِن بالصديق المذكور وهو أيضًا من المشرين بالجنة اختصه بعنوان اطلحة بن عبيد الله حرَّض على قتل عثمان بن عفان الخليفة المعنور ثم أصبح أول المطالبين بالثار له!!» وطلحة هو الذي تلقى يوم احد بضعًا وسبعين بين طعنة ورمية وضربة وقطع أصبعه وكان جيشا

كاملاً يدافع عن رسول الله صلى والذي حمل أمواله كلها ذات يوم ومضى يوزعها في شوارع المدينة وبيوتها، يوزعها حتى جاء وقت السحر وما عنده منها درهم!! والزبير بن العوام حواري رسول الله على الذي كان يوم اليرموك جيشًا وحده هذا الصحابي الجليل الذي كان شديد الولع بالموت في سبيل الله مثل هذا الرجل يقال عنه إنه «متهور»!!

العوجيك العدد ١٨٤ السنة الخامسة والثلاثون

\_ وكان نصيب المغيرة بن شعبة رضى الله عنه هذا العنوان «المغيرة بن شعبة الداهبة .. خادم السلطة .. صاحب أول تجربة ناجمة في توريث الحكم ضد أي أساس إسلامي أو عقلاني!!» ذاك الصحابي الجليل من أصحاب «بيعة الرضوان، الذين بايعوا النبي ﷺ تحت الشجرة وقد قال فيهم المولى عز وجل: ﴿ لَقَدْ رَضِيَ اللَّهُ عَنِ الْمُؤْمِدِينَ إِذْ تُمَاسِعُونَكَ تَحْتَ الشُّحَرَةِ فَعَلِمَ مَا فِي قُلُوبِهِمْ فَأَنْزَلَ السَّكِينَةَ عَلَيْهِمْ وَأَثَابِهُمْ فَتُحًا قُرِيبًا ﴾ [الفتح: ١٨]، و فضائل الصحابة وفضلهم على البشر أجمعين وو

إن الصحابة خبرة الأولياء وصفوة الأتقياء، قدوة المؤمنين وأسوة المسلمين وخير عباد الله بعد الأنبياء والمرسلين، شرِّفهم الله يصحبة خاتم أنسائه، هم خير الأمم سابقهم ولاحقهم تربوا على يدي النبي ﷺ، ونهلوا من معينه الصافي وشاهدوا التنزيل، روى الإمام أحمد عن عبد الله بن مسعود قال: «إنَّ الله نظر في قلوب العباد فوجد قلب محمد ع الله خبر قلوب العباد، فاصطفاه لنفسه فابتعثه برسالته، ثم نظر في قلوب العباد بعد قلب محمد ﷺ فوجد قلوب أصحابه خير قلوب العباد، فجعلهم وزراء نبيّه، يقاتلون على ديده». [مسند أحمد والطيالسي والطبراني في الكبير والبيهقي في الاعتقاد]

وقد وردت الآيات الصريحة والأهاديث الصحيحة في فضائل الصحابة رضَى الله عنهم، من ذلك قوله عز وجل: ﴿ وَالسَّابِقُونَ الْأُولُونَ مِنَ الْمُهَاجِرِينَ وَالْأَنْصَارِ وَالَّذِينَ اتَّبِعُوهُمْ بِإِحْسَانِ رَضِيَ اللَّهُ عَنَّهُمْ وَرَضُنُوا عَنَّهُ وَآعَدُّ لَّهُمْ حَنَّاتِ تَحْرَى تَحْتَهَا الْأَنْهَارُ خَالِّدِينَ فِيهَا أَتَدًّا ذَلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ ﴾ [النوية: ١٠٠].

وقال سُبِحَانَه وتعالى: ﴿ كُنْتُمْ خَبْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ ﴾ [ال عمران: ١١٠]، وقال عز من قائل: ﴿ مُحَمُّدُ رَسُولُ اللَّهِ وَالَّذِينَ مَعَةً أَشِيدًاءً عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمَّاءُ بَيْنَهُمْ ثَرَاهُمْ رُكُعًا سُنُجُدُا يَبُثَغُونَ فَضْلاً مِنَ اللَّهِ وَرَضُّوانًا سِيمَاهُمْ في وُجُوهِهِمْ مِنْ أَثُر السُّجُودِ ﴾ [الفتح: ٢٩].

وقال عنهم رسول البشرية وسيد الخلق اجمعين ﷺ: «لا تسبوا اصحابي فإن احدكم لو أنفق مثل أحد ذهبًا ما أدرك مدُّ احدهم ولا نصيفه».

[اخرجه البخاري ومسلم]

وأفضل الصحابة الخلفاء الأربعة ثم بقية العشرة للبشرين بالجنة قال و . «خبر هذه الأمة بعد نبيها أبو بكر ثم عمر».

[البخاري في المفاقب عن على بن أبي طالب رضى الله عنه]

ونختصر الكلام فحياة الصحابة تحتاج إلى مجلدات، وفضائلهم تحتاج الے سنوات.

#### ووحرب على النقاب.. وهجمة على العجاب وو

ووسط موجات الضعف والهوان التي تمر بها الأمة تشتد الحرب على النقاب من الداخل والخارج ففي مصر يعلن فضيلة المفتى: «إن النقاب وهو غطاء الوجه، فليس فرضًا ولا سنَّة ولا مندوبًا، وكذلك تغطية الكفين بالقفاز وما أشبهه لأنه لم يقم دليل صريح من القرآن الكريم ولا من السنَّة على وجوب ستر الوحه والكفين ومن ثم يكون ليس النقاب والقفاز سلوكًا شخصيًا يقع في دائرة المباح ولا حرج على المرأة شرعًا إن هي خلعت النقاب والقفازين، واكتفت بالحجاب الذي يغطى الشعر» والكلام للمفتى، ولا حول ولا قوة إلا بالله العلى العظيم. «بدون تعليق»

ومع اشتداد الضعف والهوان ينتقل الأمر إلى غير المسلمين حيث أثار رئيس مجلس العموم البريطاني في إنجلترا قضية استحوذت على اهتمام وشواغل المسلمين في بريطانيا عندما طلب من السيدة المسلمة التي تطلب مقابلته في مكتبه في دائرة «بالكبيرن» التي يمثلها في البرلمان البريطاني أن تكشف عن وجهها عند حديثها إليه وشرح شكواها، ودائرة «جاك ستروا» والتي تقع شمال غرب إنجلترا يسكنها كثير من المسلمين!!

تتسناها جريدة صفراء على بد صحفىمغمور يدس سمه ويسخر قلمه المأجورفي التطاول على أم المؤمنين عائشة رضى الله عنها وعلى الصحابة

ومع استمرار الضعف والهوان وأثناء كتابة تلك السطور تطالعنا الأنباء باقتراح هولندي بمنع النقاب والحجاب بين المسلمين في هولندا!! العامة

وفي هجوم جديد على الحجاب يخرج علينا فيليب دوفيليه رئيس حزب «الحركة من أجل فرنسا» بخبر مفاده أن باريس يجب أن تقرض حظرًا على ارتداء الحجاب في الطرقات والأماكن العامة مثلماً فعل البرلمان الإقليمي في بلجيكا عندما حظر ارتداء الحجاب في الطريق العام!! إنها الحرية الغربية التي يريد الغرب أن يفرضها على العالم أجمع متشدقًا بأن الحجاب هو رمز لإخضاع المرأة وانتهاك كرامتها!!

ومع استمرار الضعف والهوان تندلع ثورة غضب عارمة بين الجاليات الإسلامية في مدينة انتوب البلجيكية، حيث قررت مدارس المدينة باجمعها منع الطالبات المحجبات من الدخول لمواصلة الدراسة وطالبت المدارس الطالبات بخلع الحجاب أو العودة لمنازلهن، مما اضطر الكثير من الفتيات إلى العودة للمنازل في المراحل الابتدائية والمتوسطة، فيما أصرت أخريات على الاعتصام بأبواب المدارس، وأسرعن بالاتصال بالهواتف الجوالة بالوياء الأمور لإخبارهم بالأمر بينما التزمت الجهات المسئولة في المدينة الصمت، وسجل أولياء الأمور اعتراضهم على التصرف الفجائي غير المبرر، حيث كان سابقًا يحظر فقط دخول المنتقبات للمدارس!

#### وورئيس جامعة الأزهر؛ جامعتنا لكافة السلمين وو

ومع الهوان والضعف وفي مصر السنيّة يخرج علينا الدكتور أحمد الطيب رئيس جامعة الأزهر وفي تصريح لجريدة زود دوريتش تسايتونج الألمانية: أن الجامعة لكافة المسلمين وتقوم بتدريس المذهب الشيعي جنبًا إلي جنب مع المذهب السنّي مشيرًا إلى أن الفروق بسيطة بين المذهبين وتتعلق أساسنًا بمسالة الخلافة والإمامة ولم تبلغ الحدة الموجودة بين المذاهب المختلفة في الديانات الأخرى». أهدا

المريكية في الخليج و الإرهاب الفربي العسكري قائد القوات الأمريكية في الخليج و ومع استمرار الضعف والهوان يخرج علينا الجنزال الأمريكي جون أبى زيد قائلاً:

ومع استمرار الضعف والهوان يخرج علينا الجنزال الأمريكي جون أبى إدر قائلاً:

إلا قائلاً:

| المستمرار الضعف والهوان المسكري قائد المستمران الأمريكي المستمران ال

في توصيف انتهازي يدافع به عن الهزيمة المنكرة لبوش في أمريكا وفي بؤر الإرهاب التي زرعوها في العالم أجمع معلنًا مقارنته ممن سماهم المتشددين وظهور الفاشية في أوروبا في القرن الماضي!!

#### 🖂 وزير الثقافة يسخر من الحجاب 👵

ومع استمرار الضعف والهوان يخرج علينا وزير الثقافة المصري في تصريح له حول الحجاب مثل صدمة للكثيرين حيث اعتبر أن حجاب المرأة تأخرًا وعودة للوراء، وأن النساء بشعرهن الجميل كالورود التي لا يجب تغطيتها وحجبها عن الناس.

واسترسل الوزير في تصريحاته التي حملت معاني أن الحجاب هو حجاب القلب واللبس لا علاقة له بالتصرفات والبنات على الكورنيش مع الأولاد، وأن الجرائم ترتكب باسم الحجاب والنقاب. أهـ.

وتصريحات الوزير الذي أصبح مفتيًا تمثل إنكارًا لما هو معلوم من الدين بالضرورة، وأن حجاب المرأة واجب شرعي نصت عليه الآيات والأحاديث قال تعالى: ﴿ وَقُلْ لِلْمُؤْمِنَاتِ يَغْضُصُنْ مَنْ أَبْصَارِهِنَ وَيَحْفَظُنَ فَرُوجَهُنُ وَلاَ يُبْدِينَ زِينَتَهُنَ إِلاَّ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَلْيَضْرِبْنَ بِخُمُرِهِنَ عَلَى جُيُوبِهِنَ وَلاَ يُبْدِينَ زِينَتَهُنَ إِلاَّ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَلْيَضْرِبْنَ بِخُمُرِهِنَ عَلَى جُيُوبِهِنَ وَلاَ يُبْدِينَ زِينَتَهُنَ إِلاَّ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَلْيَضْرِبْنَ بِخُمُرِهِنَ عَلَى جُيُوبِهِنَ وَلاَ يُبْدِينَ زِينَتَ هُنَّ إِلاَّ لِيبُ عُولَتِهِنَ أَوْ آبَائِهِنَّ... إلى أَخر الآية ﴾ [النور: ٣٠]، وتعريض الوزير بالعلماء قائلا: «علماء بثلاثة ملاليم».

في مصر السنية
يخرج علينا رئيس
جامعة الأزهر
ليعلن على الناس
اليعلن على الناس
انه لا فسرق بين
انه لا فسرق بين
سنة وشيعة ونحن
ندعوه لطالعة
ندعوه لطالعة
كستب المذهب
الشيعي ليرى سب
عائشة وتكفير أبي
بكروعمر رضي

#### التحرش الجنسي والحاجة إلى التربية والعفاف وو

ويستمر الضعف والهوان حيث تسهدف شوارع وسط القاهرة في أيام عيد الفطر المبارك والتي أطلق عليها البعض أحداث «الثلاثاء الأسود» حيث قامت مجموعة كبيرة من الشباب من مختلف الإعمار بالتحرش بالفتيات جنسيًا مستغلين حالة الزحام الشديد خلال العيد عابثين بكل ما يحث عليه ديننا الحنيف، ومع كل الأعراف والتقاليد الخاصة بمجتمعاتنا، إنما تحمل في طياتها مجموعة من الدلائل الخطيرة ومنها السلبية المقوتة تجاه قيام الأسر بدورها الواجب تجاه أبنائها وفقدان التربية الإسلامية.

ولقد وضع الإسلام حدًا لحماية المراة من أذى الفساق ومطامع أهل الريب والنفاق، وستظل بالإسلام في إطار الشرف والفخار والإجلال والإكبار، درَّة مصونة شريفة وحرة عفيفة وشقيقة كريمة، حجابها جمالُها، وسترها جلالها، وجلبابها عرُّها وكمالها، من الإسلام تستمد هديها، وبسنة رسول الله ﷺ طريقها.

وليخسأ دعاة الافتراء المفضوح وأنصار المذهب المقبوح، فلن تجني المراة من الاختلاط والظهور والتكشئف والسفور إلا النظرات المتلطخة والتحرشات العابثة والاعتداءات الفاحشة والكلال والنكال والوبال، ﴿ أَفَتَتَخْذُونَهُ وَذُرِّيْتُهُ أَوْلِيااً مَنْ دُونِي وَهُمْ لَكُمْ عَدُوً بِنِّس لِلظَّالِمِينَ بَدَلاً ﴾ [الكهف: ٥٠].

والشباب كُعيره من الناس يخطئون ويصيبون، وانحراف الشباب ظاهرة عامة تظهر في الأفق في كل بلد، وتزداد زاوية الانحراف اتساعًا حين تجد نفسًا بلا حصانة، وشخصية بلا تربية وطاعة، إلا أن هذه الأمة التي كتب الله لها الخيرية بين الأمم لا ترضى لشبابها إلا أن يكونوا على الأرض سادة، وفي الأخلاق قادة، وفي عصرنا تنوعت مسالك الشبهات، وتأجّبت نوازع الشهوات، وغدا شبابنا معرضًا لسهام مسمومة ورماح غزو مافونة، ذاق مرارتها المجتمع في غلو وانحلال خُلُقي مقيت، فسلامة القاعدة الأخلاقية في حياة الأمة سبيل استقرارها ومناط قوتها، وإذا انحرف سلوك الأفراد، وانفجر بركان الشهوات وسيطرت النزوات أشرفت الأمة على الهلاك وأذنت بالزوال، قال تعالى: ﴿ وَإِذَا أَنْ نُهُلِكُ قَرْيَةٌ أَمَرُنَا مُثَرِّفِيهَا فَقَسَقُوا فِيهَا فَحَقَّ عَلَيْهُا الْقَوْلُ فَدَمُرُنَاهَا تَدْمِيرًا ﴾ [الاسراء: ١٦].

#### والجزرة الإسرائيلية والفيتو الأمريكي وو

هوان وضعف... وصمت مميت لا يحرك ساكنًا هذا هو حالنا أمام أعدائنا وإزاء ذلك الهوان بدأ سفاح من سفاحي اليهود رئيس الوزراء أولمرت عملية إجرامية سماها «أمطار الصيف والتي انهمرت على الفسلطينيين ومجازر ترتكب.. وفي بيت حانون حيث القتل والدمار للأطفال والنساء والعجزة والشباب من كل الأعمار والعالم يتفرج بيوت تُهدَم على ساكنيها، ومساجد تسوى بالأرض فوق مصليها والشيطان الأمريكي يصدر تعليماته في الأمم المتحدة وبسببًابته يوقف إصدار قرار يدين إسرائيل والمجازر الوحشية التي ارتكبت في فلسطين والفيتو رقم ١٨ من بين ١٨ فيتو استخدمتها أمريكا في مجلس الأمن، وتحركت جامعة الدول العربية لتنفض عن أكتافها تلالاً من الضعف وتتوجه إلى الأمم المتحدة بدلا من مجلس الأمن ثم تعقد مؤتمرًا لوزراء الخارجة العرب في القاهرة ويحركوا ساكنًا ويتحرروا من الخوف من الجزار الأمريكي ويخالفون بإصدار قرار بفك الحصار عن الشعب الفلسطيني دون أن ياخذو تصريحًا من أمريكًا.. ومن بوش المهزوم الذي يجر أذياله بعد دون أن ياخذو تصريحًا من أمريكًا.. ومن بوش المهزوم الذي يجر أذياله بعد الحضيض.

نسال الله العلي القدير أن يرفع هاماتنا ويعلي شاننا ويحفظ شبابنا وأن يهدي إلى الحق قادتنا وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

وزير الشقافة المصري يمارس دوره في الافتاء ويشارك في الحملة على في الحجاب ويدعو إلى السفور والتبرح والاختلاط ويصف علماء الأمة بأنهم لا يساوون ثلاثة مليسمات



بقول تعالى: ﴿ وَالنَّاسُ لَاتَ عُـرُفًا (١) فَالْعَاصِ فَاتِ عَصِفًا (١) وَالنَّاشِ رَاتِ نَشِّرًا (٣) فَالْفَارِقَاتِ فَـرْقًا (٤) فَالْمُلْقِيَاتَ ذكْرًا (٥) عُذْرًا أَوْ نُذْرًا (٦) إِنَّمَـا تُوعَدُونَ لَوَاقعٌ (٧) فَإِذَا النَّجُومُ طُمسَّتْ (٨) وَإِذَا السَّمَاءُ فُرجَّتُ (٩) وَإِذَا الجُبَالُ نُسهَّتُ (١٠) وَإِذَا الرُّسُلُ ٱقَّتَتُ (١١) لأَي يَوْم أَجُلُتْ (١٢) لِيَوْم الْفَصْل (١٣) وَمَا أَدْرَاكُ مَا يَوْمُ الْفُصِل (١٤) وَيُلِّ يَوْمَنُدْ لِلْمُكَذِّبِينَ (١٥) ٱلْمَّ نَهْلك الْأَوْلِينَ (١٦) ثُمُّ نُـنِّبِعُ هُمُ الأخرينَ (١٧) كَـذَلكُ نَفْعَلُ بِالنَّجْرَمِّينَ (١٨) وَيْلٌ يَوْمَـئـذ للْمُكَذِّبِينُ (١٩) آلَمُ نَخُلُقُكُمُ مِنْ مَاءَ مَهِينِ (٢٠) فَجَعُلْنَاهُ فَي قَرَارُ مَكِينِ (٢١) إِلَى قَدَرُ مُعْلُوم (٢١) فَقَدَرْنَا فَنعْمُ الْقَادِرُونَ (٣٣) وَيْلٌ يُومَـئذ للْمُكَذِّبِينَ (٢٤) ٱلْمُّ نَجْعَلُ الأَرْضَ كَفَاثًا (١٥) آُحْيَـاءً وَّأَمْوَاتًا (١٦) وَجُعَلَنَا فيهَا رَوَاسِي شُلَّامَخَات وَأَسْ فَيْنَاكُمْ مَـاءً فُرَاتًا (٢٧) وَبْلٌ نَوْمُنْذُ لِلْمُكُذِّبِينَ ﴾ [المرسلات: ١-١٨]

### بسيدىالسورة

سورة مكية اهتمت بالحديث عن يوم الفصل، وأنَّه حقَّ لا ربب فيه، فاستفتحت بالقسم من الله تعالى على وقوع ما وعد يه من البعث والحساب والحزام، ثم ذكرت بعض الأحوال التي تكون يوم الفصل وأثبتت ذلك بالحديث عن بعض مظاهر القدرة الدالة على إمكان البعث، كما تحدثت عن حزاء المكذبين بيوم الفصل، ثم عن جزاء المتقين الذين

> يصدقون بيوم الدين، ثم خُتمت السورةُ بهذا السوَّالِ: ﴿ فَسِأَيُّ حَدِيثِ بَعْدَهُ يُؤْمِنُونَ ﴿ يعني: فيأى حديث يؤمن الكفار إذا لم يؤمنوا بالقرآن الذي هو أحسن الحديث.

#### تفسير الأيات

يقول اللُّه تعالى: ﴿ وَلَلُّهُ مَا فِي السَّمَوَاتِ وَمَا في الأرض لِيَجْزى الَّذِينَ أَسْنَاءُوا بِمَا عَمِلُوا وَيَجْزِي الَّذِينَ أَحْسَنُوا بِالحُّسْنَى ﴾ [النجم: ٣١]، وإنما يتحقق هذا الجزاء يوم القيامة، كما قال تعالى: ﴿ كُلُّ نَفْسِ ذَائِقَةُ الْمُوْتِ وَإِنَّمَا تُوفُّونَ أُحُورَكُمْ مَوْمَ الْقَمَامَة ﴾ [ال عمران: ١٨٥]. ﴿ وَعْدَ اللَّه لاَ يُخْلِفُ اللَّه وَعْدَهُ وَلَكِنَّ أَكْثُرَ النَّاسِ لاَ يَعْلَمُ ونَ ﴾ [الروم: ٦]، فهم لا يؤمنون، ولذا أقسم ربنا سبحانه على صدق خبره، ووقوع وعده، فمن كفر بعد ذلك فالنار موعده.

قال تعالى: ﴿ وَالْمُرْسَلَاتِ عُرْفًا (١) فَالْعَاصِفَاتِ عَصِنْفًا (٢) وَالنَّاشِرَاتِ نَشْرُا (٣) فَالْفَارِقَاتِ فَرْقًا (٤) فَالْلُقْمَاتِ ذِكْرًا (٥) عُـذْرًا أَوْ نُذْرًا (٦) إِنَّمَا تُوعَـدُونَ

40 40 40 40 40 40 40

### الحلقة الأولى

يوم الفصل، كما قال تعالى: ﴿فَكَنْفَ تَتَّقُونَ إِنْ كَفَرْتُمُ يَوْمًا يَجْعَلُ الْولْدَانَ شيينًا (١٧) السِّمَاءُ مُنْفَطِرُ به كَانَ وَعْدُهُ مَ فُعُولًا ﴾ [الزمل: ١٧، ١٨]، وقوله تعالى: ﴿ وَإِذَا ﴿ الجَبَالُ ثُسِفَتْ ﴾ كما قال تعالى: ﴿ وَيَسْأَلُو ثُكَ عَنِ الجَبَالِ فَقُلْ يَنْسِفُهَا رِئِي نَسْفُا (١٠٥) فَمَذَرُهَا قَاعًا صَفْصَفًا (١٠٦) لاَ تُرَى فِيهَا عِوَجًا وَلاَ أَمْثًا ﴾.

وقوله تعالى: ﴿ وَإِذَا الرُّسُلُ أُقُّ تَتْ ﴾ أي أحلت، ﴿ لِأِيِّ يَوْمٍ أُجُّلَتْ ﴾ ﴿ لِيَ وْمِ الْفَصْلُ ﴾ بينهم وبين أُممهم، كمَّا قال تعالى: ﴿يَوْمُ يَجْمَعُ اللَّهِ الرُّسُلُ فَيَقُولُ مَاذًا أَجِبْتُمْ ﴾ [المائدة: ١٠٩]، وكما قال تعالى: ﴿ وَيَوْمُ يُنَادِيهِمْ ﴾ يعنى الأمم، ﴿ فَنَقُولُ مَاذَا أَحَنُّتُمُ الْمُرْسِلِينَ ﴾ [القصص: ٢٥]؟ وكما قال تعالى: ﴿وَلَكُلُّ أُمَّةُ رَسُولُ فَإِذَا جَاءَ رَسُولُهُمْ قُضِيَ بَيْنَهُمْ بِالْقِسْطِ وَهُمْ لاَ يُظْلَمُونَ ﴾ [بونس: ٤٧]، ﴿فَلا تَحْسَدَنُّ اللَّهُ مُخْلفَ وَعْدِهِ رُسُلُهُ إِنَّ اللَّهِ عَزِيزٌ ثُو انْتِقَامِ (٤٧) يَوْمَ تُبَدِّلُ الأرْضُ غَيْرَ الأَرْضِ وَالسِّمَوَاتُ وَيَرَزُّوا للَّه الْوَاحِد الْقَهَّارِ ﴾ [ابراهيم: ٤٧، ٤٨]، وقوله تعالى: ﴿وَمَا أَدْرَاكَ مَا يَوْمُ الْفُصِيْلِ ﴾؟ سؤالُ لتفخيم أمره، وتعظيم شانه، ثم قبال تعبالي: ﴿ وَنُلُ نَوْمَ نِيدِ لِلْمُكُذُّ بِينَ ﴾ بيوم الفصل، يوعد اللَّه، وبلُّ لهم منْ عذاب اللَّه ﴿يَوْمُ يَخْرُجُونَ مِنَ الأُجْدَاثِ سِرَاعًا كَأَنَّهُمْ إِلَى تُصلُّ يُوفِضُونَ (٤٣) خَاشِعَةً أَنْصَارُهُمْ تَرْهَقُهُمْ ذَلَّهُ ذَلكَ الْيَوْمُ الَّذِي كَانُوا يُوعَدُونَ ﴾ [العارج: ٤٢، ٤٤]، ويلُ لهم ﴿ يُوْمَ هُمْ عَلَى النَّارِ نُفْ تَنُونَ ﴾ [الذاريات:

١٣]، ﴿ يَوْمَ يُدَعُّونَ إِلَى نَارِ جَهَنَّمَ دَعًا (١٣) هَذِهِ النَّارُ الَّتِي كُنْتُمْ بِهَا تُكَذَّبُونَ , (١٤) أَفْسِحْرُ هَذَا أَمْ أَنْتُمْ لاَ تُبْصِرُونَ (١٥) اصْلُوْهَا فَاصْبِرُوا أَوْ لاَ تَصْبِرُوا

سَوَاءٌ عَلَيْكُمْ إِنَّمَا تُجْزَوْنَ مَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾

لُواقعٌ ﴾ اختلف العلماء في المقسم به هذا ما هو؟ ولعلُ أرجح الأقوال: أن المراد بالمرسلات والعاصفات والناشيرات الرياح، قال تعالى: ﴿وَاللَّهُ الَّذِي أَرْسَلُ الرِّيَاحَ ﴾ [فاطر: ٩]، وقال تعالى: ﴿وَمِنْ آيَاتِهِ أَنْ يُرْسِلَ الرِّيَاحَ ﴾ [الروم: ٤٦]، فهي مرسلة، ومعنى قوله: ﴿ وَالْمُرْسَلَاتِ عُرْفًا ﴾ أي الرياح حين تُرْسِلُ مقتابعةً شيئًا فشيئًا، ثم تزدادُ حتى تكون عاصفة، فتنشر السحاب في السماء كما بشاء اللَّه عز وحل، وأمَّا الفارقاتُ الملقياتُ فهذه الملائكة، تنزلُ بالوحى فتلقيه إلى الأنبياء، فتفرّق به بين الحق والباطل، ومعنى قوله تعالى: ﴿عُنْرًا أَوْ نُنْرًا ﴾ أنَّ هذا الذكر (الوحي) الذي تُلْقيه الملائكة إلى من شاء اللَّه من أنبيائه يكون عُذرًا للناس لئلا تكون لهم حجة بعده، ونُذرًا لهم إن خالفوا أمره، قال العلماء: وفي القُسَم بهذه الخمس تفخيمُ لشان المقسم به وتعظيم لأمر المقسم عليه وهو ﴿إِنَّمَا تُوعَدُونَ لَوَاقِعٌ ﴾ إنما توعدون من البعث، والحساب، والجزاء، والجنة، والنار، كله لابد واقع أي كائن لا محالة، كما قال تعالى: ﴿وَالذَّارِيَاتِ ذَرْوًا (١) فَالحُامِلاتِ وقْرًا (٢) فَالحُارِيَاتِ شُنْرًا (٣) فَالْمُقَسِنَّمَاتِ أَمْرًا (٤) إِنَّمَا تُوعَدُونَ لَصِنَادِقٌ (٥) وَإِنَّ الدِّينَ لَوَاقِعٌ ﴾ [النرايات: ١-٦]. ويوم يقعُ ما يُوعدون تكونُ الأهوال التي تغيير معالم الكون: ﴿ فَإِذَا النُّجُومُ طُمِسَتْ ﴾ أي ذهب ضوؤها، كما ..

> قال تعالى: ﴿وَإِذَا النُّجُومُ انْكَدَرَتْ ﴾ [ [التكوير: ٢]، وقال تعالى: ﴿وَإِذَا الْكَوَاكِبُ انْتَثَرَتْ ﴾ [الانفطار]، ﴿ وَإِذَا السَّمَاءُ فُرِجَتْ ﴾، كقوله تعالى: ﴿إِذَا السُّمَاءُ انْفَطَرَتْ ﴾، وقوله تعالى: ﴿إِذَا السِّمَاءُ انْشَقَّتْ ﴾ [الإنشقاق: ١]، وذلك من هول

22 20 20 20 20 20 20 20 20

[الطور: ١٣- ١٦]، وقد تكرر هذا الوعيد في هذه السورة عشر مرات، ثم لفت الله سبحانه أنظار المكذبين إلى مصارع الغابرين، لعلهم يحذرون، فقال تعالى: ﴿ أَلُمْ نُهْلِكِ الْأُولِينَ ﴾ يعني من المكذبين، ﴿ ثُمُّ نُتْ بِ عُ هُمُ الأُخْرِينَ ﴾ ممن أشبههم ﴿ كَذَلِكَ نَفْعَلُ بِالْمُجْرِمِينَ ﴾ دائمًا، كما قال تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ كَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِعَادٍ (٦) إِرْمَ ذَاتِ الْعِمَادِ (٧) الَّتِي لَمْ يُخْلَقْ مِثْلُهَا فِي الْبِلادِ (٨) وَتُصُودَ الَّذِينَ جَائِوا الصَّخْرَ بِالْوَادِ (٩) وَفِرْعَوْنَ ذِي الْأُوْتَادِ (١٠) الَّذِينَ طَغُواْ فِي الْعِلَادِ (١١) فَأَكْثُرُوا فِيهًا الْفَسَادَ، (١٢) فُصِبَ عَلَيْهِمْ رَبُّكَ سَوْطَ عَذَابِ (١٣) إِنَّ رَبُّكَ لَبِالْمُرْصَادِ ﴾ [الفجر: ٦- ١٤].

فقوله تعالى: ﴿ إِنَّ رَبُّكَ لَبِالْمُرْصَادِ ﴾ كقوله تعالى هنا: ﴿ كَذَٰلِكَ نَفْعَلُ بِالْمُجْرِمِينَ ﴾، فالله سبحانه قادنُ على إهلاك المكذبين من هذه الأمة كما أهلك الأولين، ولكنه سبحانه هو الحليم، يصبر على أذى عباده، ويمهلهم، فإن تابوا وإلا أهلكهم، كما قال النبي على: «إن اللَّه ليملى للظالم حتى إذا أخذه لم يفلته». [اخرجه مسلم] ثم قرأ: ﴿ وَكَذَلِكَ أَخْذُ رَبِّكَ إِذَا أَخَذَ الْقُرَى وَهِيَ ظَالِمَةُ إِنَّ أَخْذَهُ أَلِيمٌ شَدِيدٌ ﴾ [القلم: ٣٣]، وحتى إذا لم يعذبهم في الدنيا فلن ينجوا من عذاب الآخرة: ﴿ وَلَعَذَابُ الزُّخِرَةِ أَكْبَرُ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ ﴾، ولهذا لما ذكر اللُّه تعالى في سورة القمر إهلاكه للمكذبين من الأولين التفت إلى الآخرين فقال: ﴿ أَكُفَّارُكُمْ خَسْرٌ مِنْ أُولَائِكُمْ أَمْ لَكُمْ بَرَاءَةُ فِي الزُّبُرِ (٤٣) أَمْ يَقُولُونَ نَحْنُ جَمِيعٌ مُنْتَصِرٌ (٤٤) سَيُهْزَمُ الجُمْعُ وَيُولُونَ الدُّبُرَ (٤٥) بَلُ السَّاعَةُ مَوْعِدُهُمْ وَالسَّاعَةُ أَدْهَى وَأَمَرُّ ﴾

[القمر: ٤٣-٤١]، ﴿ وَيْلُ يَوْمَ قِدْ لِلْمُكَذَّبِينَ ﴾، ﴿ الَّذِينَ يُكَذِّبُونَ بِيَـوْمِ الدِّينِ ﴾ [المطففين:١١] ، وما لهم يكذبون! ﴿ أَلَمْ نَخْلُقْكُمْ مِنْ مَاءٍ مَهِين ﴾ أي: ضعيف حقير، ﴿ فَجَعَلْنَاهُ فِي قَرَارِ مَكِينٍ ﴾ وهو الرحم، الذي يظل مفتوحًا، فإذا استقر فيه الماء أُغلق، ﴿ إِلَى قَدَرِ مَعْلُوم ﴾، كما قال

تعالى: ﴿ اللَّه يَعْلَمُ مَا تَحْمِلُ كُلُّ أُنْثَى وَمَا تَغِيضُ الأُرْحَامُ وَمَا تَزْدَادُ وَكُلُّ شَنيْءٍ عِنْدَهُ بِمِقْدَارٍ ﴾ [الرعد: ٨]، فمن النساء من تضع لستة أشهر، ومنهن من تضع لتسعة، ومنهن من يسقط ما في بطنها ناقصًا، ﴿ ذَلِكَ تَقْدِيرُ الْعَزِيزِ الْعَلِيمِ ﴾ [يس: ٢٨]، ولذا قال تعالى: ﴿فَقَدَرْنَا فَنِعْمَ الْقَادِرُونَ ﴾، ﴿ أَلَيْسَ ذَلِكَ بِقَادِر عَلَى أَنْ يُحْدِي الْمُوْتَى ﴾ [القيامة: ٤٠]، ﴿ وَيْلُ نَوْمَـ ثِذَ لِلْمُكَذَّبِينَ ﴾، ﴿ قُتِلَ الإنْسَانُ مَا أَكْفَرَهُ (١٧) مِنْ أَيُّ شَيْءٍ خَلَقَهُ (١٨) مِنْ نُطْفَة خَلَقَهُ فَقَدَّرَهُ (١٩) ثُمُّ السَّبِيلَ يَسَرَّهُ (٢٠) ثُمَّ أَمَاتَهُ فَأَقْبَرَهُ (٢١) ثُمُّ إِذَا شَاءَ أَنْشُرَهُ ﴾ [عبس: ١٧- ٢٢]، كما خلقه أول مرة، فليس أول الخلق بأهون عليه من إعادته، كما قال تعالى: ﴿ وَهُوَ الَّذِي يَبِّدَأُ الخُلْقَ ثُمُّ يُعِيدُهُ وَهُوَ أَهْوَنُ عَلَيْهِ وَلَهُ الْمُثَلُ الْأَعْلَى فِي السِّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَهُوَ الْعَرْدِرُ الحُكِيمُ ﴾ [الروم: ٢١٠]، فهذه أيةً لهم على إمكان البعث، وأيةُ أخرى: ﴿ أَلَمْ نَجْعَلَ الأُرْضَ كِفَاتًا ﴾ تحملكم فُوقَ ظَهِرِهَا ﴿ أَحِياءًا ﴾، وفي بطنها ﴿ أَمُواتًا ﴾ فهي لكم كالأم، تحمل في بطنها وعلى ظهرها، وكلا الحالين نعمة، فاستقرار الأرض وسقى الناس منها نعمة ودفنهم فيها بعد موتهم نعمةُ، كما قال تعالى: ﴿ قُتِلَ الإِنْسَانُ مَا أَكْفَرَهُ (١٧) مِنْ أَيِّ شَيَّءٍ خَلَقَهُ ﴾ إلى قوله: ﴿ أَمَاتَهُ فَأَقْبَرَهُ ﴾، ولم يجعله عرضة للسباع والبهائم كسائر الأموات. المساع الله المساع

وقوله تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَا فِيهَا رَوَاسِيَ شَامِخَاتٍ ﴾، كقوله تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَا فِي الأَرْض رُواسِي أَنْ تَمِيدَ بِهِمْ ﴾ [الانبياء: ٣١]، وقوله تعالى:

﴿ وَأَسْقَيْنَاكُمْ مَاءً فُرَاتًا ﴾ عذبًا سلسبيلاً، و﴿ لَوْ نَشَاءُ جَعَلْنَاهُ أُجَاجًا فَلَوْلاَ تَشْكُرُونَ ﴾، ﴿ وَيْلُ يَوْمَتُذِ لِلْمُكَذِّبِينَ ﴾ بعد أن أريناهم هذه الآيات الدالة على قدرة الله ک وعظمته.

وللحديث يقية.

### بإبالسئة





### الجـمد لله والصبلاة والسبلام على رسبول الله بد: \_\_\_\_\_\_\_

عن عثمان بن موهب قال: جاء رجل من أهل مصر وحَجُّ البيت، فرأى قومًا جلوسًا، فقال: من هؤلاء القوم؟ فقالوا: هؤلاء قريش. قال: فمن الشييخ فيهم؟ قالوا: عبد الله بن عمر. قال: با ابن عمر، إني سائلك عن شيء فحدثني: هل تعلم أن عثمان فرُّ يوم أحد قال: نعم. قال: تعلم أنه تغيب عن بدر ولم يشهد؟ قال: نعم. قال: تعلم أنه تغيب عن بيعة الرضوان؟ قال: نعم. قال: اللَّهُ أكبر. قال ابن عمر: تَعَالَ أبينْ لك، أما فراره يوم أُحُد فأشبهدُ أن الله عفا عنه وغفر له، وأما تغييه عن يدر فإنه كان تحته بنت رسول الله 🐉 مريضةً فقال له رسول الله 🎥: «إن لك أجر رجل ممن شهد بدرًا وسهمه»، وأما تغيبه عن بيعة الرضوان، فلو كان أحدٌ ببطن مكة أعز من عثمان لبعثه مكانه، فبعث رسول الله ﷺ عثمان، وكانت بيعة الرضوان بعدما ذهب عثمان إلى مكة، فقال رسول الله ﷺ بيده اليمني: «هذه يد عثمان»، فضرب بها على يده فقال: «هذه لعثمان». فقال له ابن عمر: اذهب بها الآن معك.

هذا الحديث أخرجه الإمام البخاري بطوله في موضعين من صحيحه أولهما في كتاب المناقب باب مناقب عثمان بن عفان رضي الله عنه برقم (٣٦٩٨)، والثاني في كتاب المغازي باب قول الله تعالى: «إنَّ والثاني في كتاب المغازي باب قول الله تعالى: «إنَّ الدِّينَ تَوَلُوْا مِنْكُمُ يَوْمَ النَّـقَى الجُـمْعَان...» برقم (٤٠٦٦)، كما أورد أطرافه في الأرقام (٣١٣٠- ٤٠٧٤– ٤٥١٤)، كما أخرجه الإمام أحمد في مسنده (٢٠١/١)، وأخرجه أيضًا الإمام الترمذي في المناقب باب (ثلاث اعتراضات اعترض بها المصرى) برقم (٣٧٠٦).

### أولأ: ترجمة عثمان بن عفان رضى الله عنه

هو عثمان بن عفان بن أبي العاص بن أمية بن عبد شمس القرشي الأموي، وأمه أروى بنت كريز بن ربيعة بن حبيب بن عبد شمس، اسلمت، وأمها البيضاء بنت عبد المطلب عمة رسول الله ﷺ، أمير المؤمنين، وصهر رسول الله 👛 على ابنتيه رقية ثم أم كلثوم، ثالث الخلفاء الراشيدين، وأحد العشيرة المبشرين بالجنة، وممّن توفي رسول الله ﷺ وهو عنهم راض، أسلم بعد البعثة بقليل، وهو ممن أسلموا بدعوة الصديق رضى الله عنهم أجمعين، وكان غَنيًا شريفًا في الجاهلية وبعدما اسلم، ومن أعظم أعماله تجهيزه حيش العُسْرة بماله، حتى قال النبي ﷺ: «ما ضر عثمان ما فعل بعد اليوم، ما ضر ابن عفان ما فعل بعد اليوم»، صارت إليه الخلافة بعد استشهاد عمر بن الخطاب رضى الله عنه سنة ثلاث وعشرين بمشورة من أصحاب رسول الله ﷺ، افتتحت في أيامه أرمينية والقوقار، وخراسان وكرمان وسجستان وقبرص وغيرها، أتم جمع القرآن، وجمع المسلمين على مصحف واحد عندما كادت تحدث بينهم الفتن باختلافهم في القراءة، وشياء الله تعالى أن ينقم عليه يعض المفسدين، فحاصروه في مدينة رسول الله 👺 ، واستشهد وهو يقرأ القرأن صبيحة عيد الأضحى سنة خمس وثلاثين من الهجرة، رضى الله عنه وارضاه. فكانت مدة خلافته اثنتي عشرة سنة.

#### ثانيًا: بعض ما ورد في فضائل عثمان رضي الله عنه: عثمان رغم أنف الروافض

لقد ورد في فضل عثمان بن عفان رضي الله عنه وارضاه أحاديث كثيرة جدًا، فقد أورد الإمام أحمد بن حنبل رحمة الله عليه في كتاب فضائل الصحابة نحوًا من تسعة وخمسين حديثًا ومائة حديث ما بين

صحيح وحسن وضعيف، هذا بالإضافة إلى ما ورد من الأيات القرآنية والأحاديث النبوية في عموم فضل أصحاب رسول الله هو انف الروافض الذين نشاوا وتربوا على سب أصحاب رسول الله ورضي عنهم، فهم في ذلك شر من ورضي عنهم، فهم في ذلك شر من

اليهود والنصارى، فإنه لم يرد أن اليهود سبوا أصحاب موسى ولا تنقصوا أحدًا منهم، كما أنه لم يرد أن النصارى سبوا أصحاب عيسى ولا تنقصوهم، فالروافض في أمر عجيب تجاه أصحاب رسول الله في، وأعجب منهم أمر من يهون من سبهم لاصحاب رسول الله في وأمهات المؤمنين ولعنهم، وتصويرهم بصورة من يتناحرون من أجل السلطة والإمارة، وهم الذين فدوا دين الله ورسول الله في باغلى ما يملكون، فدوه بابائهم وأمهاتهم وبأرواحهم، شهد الله لهم بذلك في كتابه وشهد لهم به رسول الله في، ونحن سنقتصر على بعض ما ورد في فضائل عثمان بن عفان أمير المؤمنين ولا سيما الصحيح منه، وبالله التوفيق، فمن ذلك:

#### فضائل عثمان رضي الله عنه ١- ثبوت الهجرتين لذي النورين رضي الله عنه:

نصح عبيد الله بن عدي بن الخيار عثمان رضي الله عنه وهو خليفة للمسلمين، فتشهد عثمان رضي الله عنه وهو خليفة للمسلمين، فتشهد عثمان رضي الله عنه ثم قال: أما بعد؛ فإن الله عز وجل بعث محمدًا على بالحق، فكنتُ ممن استجاب لله ولرسوله، وأمن بما بُعث به محمدُ على، ثم هاجرتُ الهجرتين كما قلتُ، ونلتُ صبهرُ رسول الله على، وبايعت رسول الله عن فوالله ما عصيته ولا غشتته حتى توفاه الله عز وجل، ثم أبو بكر مثله، ثم عمر مثله، ثم استُخلِفْتُ...، الحديث. [أخرجه الإمام احمد في المسند مختصرًا المهند مختصرًا

#### ٢- بشارتان لذي النورين رضي الله عنه:

عن أبي موسى الأشعري رضي الله عنه أن النبي و لل الله عنه أن النبي الخلاط الله عنه أن النبي حدل حائط وأمرني بحفظ باب الحائط فجاء رجل يستأذن فقال: «ائذن له وبشره بالجنة» فإذا أبو بكر رضي الله عنه، ثم جاء آخر يستأذن فقال: «ائذن له وبشره بالجنة» فإذا عمر رضي الله عنه، ثم جاء

أخر يستانن فسكت النبي على هنيهة ثم قال: «ائذن له وبشره بالجنة على بلوى تصييه»، فإذا عثمان بن عفان رضى الله عنه.

إخرجه الشيخان والترمذي، واحمد] وعن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله ت كان على صراء هو وأبو بكر وعمر وعثمان وعلى وطلحة



والزبير فتحركت الصخرة فقال رسول الله ﷺ: «اهداً فما عليك إلا نبى أو صديق أو شهيد».

[اخرجه مسلم والترمذي واحمد]

#### ٣- حياءذي النورين رضي الله عنه: 🏻 🖑 👭

عن عائشة أم المؤمنين رضي الله عنها وعثمان بن عـفان رضي الله عنه أن أبا بكر اسـتانن على رسول الله في وهو مضطجع على فراشه لابسُ مرْط عائشة (كساؤها التي تتلفع به) فأذن لابي بكر وهو كذلك فقضى إليه حاجته، ثم انصرف، ثم استأذن عـمـر فأذن له وهو على تلك الحال، فقضى إليه حاجته، ثم استأذنت عليه فجلس وقال لعائشة: «اجمعي عليك ثيابك». فقضيت فجلس وقال لعائشة: «اجمعي عليك ثيابك». فقضيت إليه حاجتي، ثم انصرفت، فقالت عائشة: يا رسول الله، ما لي لم أرك فزعت لابي بكر وعمر رضي الله عنهما كما فزعت لعثمان قال رسول الله في: «إن عثمان رجل حيي، وإني خشيت إن أذنت له على تلك عثمان رجل حيي، وإني خشيت إن أذنت له على تلك

### 

عن عائشة زوج النبي رضي الله عنها قالت: كان رسول الله على مضطحعًا في بيتي كاشفًا عن فخذيه أو ساقيه، فاستأذن أبو بكر فأذن له وهو على تلك الحال فتحدث ثم استأذن عثمان فجلس رسول الله فتحدث، ثم استأذن عثمان فجلس رسول الله وسوًى ثيابه، فدخل فتحدث، فلما خرج قالت عائشة: دخل أبو بكر فلم تَهْتَشُ له ولم تباله، ثم دخل عمر عمر فلم تَهْتَشُ له ولم تباله، ثم دخل عثمان فجلست وسوًيت ثيابك! فقال في: «ألا أسْ تَحِي من رجل تستحى منه الملائكة». [اخرجه الإمام مسلم]

### ٥- شهادة النبي ﷺ لذي النورين أنه على الهدى والعقر

عن مُرَّةُ بن كعب – ويقال: كعب بن مرة – قال: سمعت رسول الله على يذكر فتنة فَقرَّبها فمرُ رجِلُ مُتَقَنَّعُ فقال: «هذا يومئذ وأصحابه على الحق والهدى»، فقلت: هذا يا رسول الله؟ وأقبلتُ بوجهه إليه، فقال: «هذا». فإذا هو عشمان رضي الله عنه. [اخرجه الإمام احمد في المسند وفي فضائل الصحابة وأخرجه الإمام احمد في المسند وفي فضائل

الذهبي، واخرجه الترمذي وقال عقبه: هذا حديث حسن، وفي الباب عن ابن عمر وعبد الله بن حوالة وكعب بن عجرة]

وعن ابن حُوالة قال: أتيت رسول الله ﷺ، وهو حالسٌ في ظل دُومة وعنده كاتب له يملي عليه، فقال: «ألا أكتبك با ابن حُوالَة؟» قلت: فيمَ با رسبول الله؟ فاعرض عني وأكب على كاتبه بملى عليه، ثم قال: «انكتبك با ابن حَوَالةً؟» قلت: فيم يا رسول الله ؟ فأعرض عنى وأكبُّ على كاتبه يملي عليه، فنظرت فإذا في الكتاب عمر، فقلت: إن عمر لا نُكْتُبُ إلا في خير، ثم قال: «انكتبك با ابن حوالة؟» قلتُ: نعم. فقال: «با ابن حوالة كيف تفعل في فتن تضرج في أطراف الأرض كانها صَيَاصِي بَقُر، قلت: لا أدري ما خار الله لى ورستولُهُ، قال: «وكيف تفعل في أخرى تخرج بعدها كأن الأولى فيها انتفاحة أرنب؟» (أي وثبة ارنب) قلت: لا أدرى ما خار الله لى ورسوله، قال ﷺ: «اتبعوا هذا» قال: ورجل مُقَف حينئذ، قال: فانطلقتُ فسعيتُ، وأخذت بمنكبَنه، فأقبلتُ بوجهه إلى رسول الله 🕸 فقلت: هذا؟ قال: «نعم». قال: وإذا هو عثمان بن عفان رضى الله عنه.

[اخرجه الإمام احمد في المسند وفي فضائل الصحابة]

#### ٦- عفاف ذي النورين رضي الله عنه:

عن أبي أمامة بن سبهل قال: كنا مع عثمان وهو محصور في الدار، وكان في الدار مَدْخلُ، من دخله سمع من على البلاط، فدخله عثمان رضي الله عنه فخرج إلينا وهو مت غير لونه فقال: إنهم ليتواعدونني بالقتل أنفًا. قال: قلنا: يكفيكهم الله يا أمير المؤمنين، قال: ولم يقتلونني سمعت رسول الله في يقول: «لا يحل دم امرئ مسلم إلا بإحدى ثلاث: كُفْرُ بعد إسلام، أو زنًا بعد إحصان، أو قتل نفس بغير نفس، فوالله ما زنيت في جاهلية ولا إسلام قط، ولا أحبيت أن لى بديني بدلاً منذ هداني الله، ولا

قتلت نفسنًا، قبمَ يقتلونني؟» [اخرجه الإمام احمد في السند وفي فضائل الصحابة وأصحاب السنن الأربعة]

#### دوالنورين والبادرة إلى الجنة وما يقرب إليها من عمل:

عن أبي عـبد الرحـمن – هو السلّميُّ – أن عثمان رضي الله عنه حين حوصر أشرف عليهم وقال:



«أنشدكم الله، ولا انشدُ إلا أصحابَ النبي ﷺ: ألَسْتُمُّ تعلمون أن رسول الله ﷺ قال: من حفر رومة فله الجنةُ فحفرتها؟ ألَسْتُمُّ تعلمون أنه قال: من جَهَّز جَيْشَ العُسْرَةِ فله الجَنةُ فجهُرْتهُ قال: فصدقوه بما قال». [أخرجه الإمام البخاري تعليفًا، وقال الحافظ وصله الدارقطني والإسماعيلي وغيرهما]

### ٨- قصة الاتفاق على بيعة ذي النورين وفيها أن رسول الله ﷺ مات وهو عنه راض؛

أخرج الإمام البخاري في صحيحه القصة بتمامها وفيها مقتل أمير المؤمنين أبى حفص عمر بن الخطاب رضى الله عنه وأرضاه وما حدث له من طعن أبى لؤلؤة المجوسي غلام المغيرة بن شعبة له وهو في الصلاة، إلى أن قال له بعض الصحابة: أوص يا أمير المؤمنين، اسْتَخْلِفْ، فقال رضى الله عنه: ما أحدُ أحقُّ بهذا الأمر من هؤلاء النفر - أو الرهط – الذين توفي رسبول الله 👺 وهو عنهم راض، فسمًّى عليًا وعثمان والزبير وطلحةً وسعدًا وعبد الرحمن، وقال: يشهدكم عبد الله بن عمر، وليس له من الأمر شيءٌ - كهيئة التعزية له - فإن أصابت الإمرة سعدًا فهو ذاك، وإلا فليستَعن به أيُّكم مًا أمِّر، فإنى لم أعزله من عجز ولا خيانة، وقال: أوصى الخليفة من بعدي بالمهاجرين الأولين أن يعرف لهم حقهم، ويحفظ لهم حرمتهم، وأوصيه بالأنصال خيرًا الذين تبوءا الدار والإيمان من قبلهم أن يقبل من محسنهم وأن يعفى عن مسيئهم، وأوصيه بأهل الأمصار خيرًا، فإنهم ردءُ الإسلام وجُبِاة المال وغيظُ العَدُوِّ، وأن لا يؤخذ منهم إلا فضلهم عن رضاهم، وأوصيه بالأعراب خيرًا، فإنهم أصل العرب ومادة الإسلام أن يؤخذ حواشي أموالهم وتردُّ على فقرائهم، وأوصيه بذمة الله وذمة رسوله 🥮 - إلى أن قال: فلما فرغ من دفنه اجتمع

هؤلاء الرهط فقال عبد الرحمن: اجعلوا أمركم إلى ثلاثة منكم، فقال الزبير: قد جعلت أمري إلى علي، فقال طلحة: قد جعلت أمري إلى عثمان، وقال سعد: قد جعلت أمري إلى عبد الرحمن بن عوف، فقال عبد الرحمن بن عوف: أيكما تبرأ من هذا الأمر فنجعله إليه والله عليه

والإسلامُ لينظرنَ أفضلهم في نفسه ف أستكت الشيخان. فقال عبد الرحمن: أفتجعلونه إليَّ واللهُ عليَّ أن لا آلو عن أفضلكم قالا: نعم، فأخذ بيد أحدهما فقال: لك قرابة من رسول الله والقدمُ في الإسلام ما قد علمتَ، فالله عليك لئن أمرتك لتعدلنً ولئن أمرتك لتعدلنً فقال له مثل ذلك، فلما أخذ الميثاق قال: ارفع يدك يا عثمان، فبايعه، وبايع له عليً ووكَحَ أهلُ الدار فبايعوه.

#### ثالثًا: شرح الحديث

هذا رجل من اهل مصر ممن تأثروا بفتنة عبد الله بن سبأ اليهودي الذي تظاهر بالإسلام، ليدخل في المسلمين ويزرع فيهم الفتن التي تؤدي إلى التفرق والاختلاف، ولا شك أن الخبيث يعرف أن أعظم فتنة إنما هي تشكيك المسلمين في أصحاب رسول الله 🕮 ولا سيما من ولى الخلافة منهم، فيبحث عن الزلات وعن الخطايا التي يمكن أن تقع من أي بشر، ولم يعصم منها إلا الأنساء، فيشبعها بين الناس محرضًا على بغض أصحاب رسول الله 🐗 ، وفي ذلك من البِلاء العظيم الذي يصبيب المسلمين، فيسال هذا الرجل بعدما حجّ البيت يسال عبد الله بن عمر رضى الله عنهما عما يشبعه أعداء الإسلام عن ذي النورين عثمان رضى الله عنه وهم يهرفون بما لا يعرفون، ثم إنهم لجهلهم بنصوص الكتاب والسنة تنزل الفرية على قلوبهم فتتشربها وكأنها حق لا مرية فيه، ولو ردوه إلى الكتاب والسنة وإلى أهل العلم لعلموه، ولذهب ما يجدونه في صدورهم، يسأل المصري عبد الله بن عمر رضي الله عنهما عن ثلاثة اتهامات اتهم بها عثمان رضى الله عنه أولها: هل تعلم أن عشمان فريوم أحد؟ فبيجبه عبد الله: نعم، وثانيها: هل تعلم أنه تغيب

عن غزوة بدر ولم يشهدها؟ فيجيبه: نعم، وثالثها: هل تعلم أنه تغيب عن بيعة الرضوان فلم يشهدها؟ فيجيبه: نعم، فيكبر الرجل، معلنًا بهذا التكبير عما في قلبه من ضغينة على ذي النورين رضي الله عنه، والله إنه لأصر خطير أن تؤخذ الأصور بظواهرها عن جهل وعدم روبة، وذلك



الذي يتبح لأعداء الإسلام غرس الفتن في قلوب أبناء الإسلام، وأبناء الإسلام في غفلة عن نصوص الكتاب والسنة، ولكن عبد الله بن عمر المعروف بتحرى الحق وتحرى سنة نبيه 攀 وهو من أفقه الصحابة وأعقلهم وأشدهم فطنة يبين للرجل ولكل جاهل يبغض أصحاب رسول الله 🍜 وخاصة ذا النورين رضى الله عنه، يبين ابن عمر رضى الله عنهما وجه الحق ينصبوص الكتبات والسنة فيتمنا نسب إلى عثمان رضى الله عنه فيقول: تُعالُ أين لك: أما الأولى وهي فراره يوم أحد فأشبهد أن الله عفا عنه وغفر له، نعم فالله عز وجل قال في شان هؤلاء: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ تَوَلُّواْ مِنْكُمْ يَوْمَ الْتَقَى الجُّمْعَانِ إِنَّمَا اسْتَزَلَّهُمُ الشِّيْطَانُ بِيَعْضِ مَا كَسَبُوا وَلُقَدُّ عَفَا اللَّهُ عَنْهُمْ إِنَّ اللَّهُ غَفُورٌ حَلِيمٌ ﴾ [العمران: ١٥٥]. وقال ابن عمر في الثانية: وأما تغيبه عن بدر فإنه كان تحته بنت رسول الله 🕮 وكانت مريضة، فقال رسول الله 👺: «إنَّ لك أجر رجل ممن شهد بدرًا وسهمه». قال ابن حجر رحمه الله: بنت رسول الله 👺 هي رقية، روي الحاكم في المستدرك بسنده إلى عروة بن الزبير قال: «خلّفُ رسول الله 🎏 عثمان وأسامة بن زيد على رقية في مرضها لما خرج إلى بدر، فماتت رقية حين وصل زيد بن حارثة بالبشارة، وكان عُمُرُ رقية لما ماتت عشيرين سنة، ومعلوم أن رسول الله 🕮 زوج عثمان أم كلثوم بعد موت رقية، ولما ماتت أم كلثوم قال لعثمان: لو كان عندنا ثالثة لزوجناك». كما روى أنه 🥮 قال: «وما زوجته إلا بوحي». وأما الثالثة فقال ابن عمر للرجل في شانها: وأما تغييه عن بيعة الرضوان، فلو كان أحدٌ ببطن مكة أعزُ من عثمان لبعثه مكانه، فبعث رسول الله 👺 عثمان، أي أن رسول الله 🥮 هو الذي بعث عثمان ليعلم قريشًا أنه إنما جاء معتمرًا لا محاربًا، ففي الوقت الذي تغيب

فيه عثمان شاع عند المسلمين أن المشركين تعرضوا لحرب المسلمين، فاستعد المسلمون للقتال، وبايعهم رسول الله عندينذ تحت الشجرة على ألا يفروا، وقيل: بل جاء الخبر أن المشركين قتلوا عثمان رضي الله عنه، فكان ذلك سبب البيعة، كما بين ابن عمر رضي الله عنهما أن رسول الله قال بيده الدمني: «هذه بد

عثمان». فضرب بها على يده فقال: «هذه لعثمان». ولا شك أن يد رسول الله تخدر من يد عثمان، بل خير لكل أحد من المسلمين من يده، فيا له من شرف عظيم أن يتولى رسول الله تاليعة لعثمان نيابة عنه، ثم إن عثمان ليس مقصرًا في ذلك بل كان في مهمة كلفه بها قائده .

وفي قول ابن عمر رضي الله عنهما للرجل: اذهب بها الآن معك: أي خذ العذر واقرنه بالجواب حتى لا تكون لك حجة بعد ذلك في ما كنت تعتقد من استحلالك لغيبة عثمان رضي الله عنه.

ونقل ابن حجر عن الطيبي قوله: قال له ابن عمر ذلك تهكمًا به، أي توجُّهُ بما تمسكت به فإنه لا ينفعك بعدما ببنت لك.

ولا عجب أن يوجد في المسلمين من أمثال هذا الرجل الذي ثبت في حديث آخر أنه سأل أبن عمر عن عثمان فذكر له محاسن عمله ثم قال له أبن عمر: لعل ذلك يسوؤك ؟ قال: نعم. قال: فأرغم الله بأنفك، ثم ساله عن علي رضي الله عنه فذكر له أبن عمر محاسن عمله، فقال أبن عمر للرجل لعل ذلك يسوؤك ؟ قال: أجل، فقال: فأرغم الله بأنفك، انطلق فاجْهَدْ على حَهْدك.

وأمثال هذا الرجل كثيرون الآن، لا يهمهم إلا تتبع الزلات والبحث عن العثرات لإشاعتها بين المسلمين، ولو أن كل مسلم شغل بعيوب نفسه فاصلحها لكان خيرًا له وللناس، أما أن ينشغل بعيوب المسيئين عن عيوب نفسه فذلك هو الضلال والفساد العريض، فما بالك بمن ينشغل بزلات المحسنين الذين تغمر بحار حسناتهم ما بدر منهم من هفوات وزلات، فذلك هو الذي يحلق دين المرء فلا بيقى منه شيئًا.

منسأل الله العفو والعافية في الدين والدنيا

والآخرة، كما نساله أن يشفي مرضى المسلمين من أمراضهم التي تتغلغل في قلوبهم، وأن يوحد صفوفهم وأن يؤلف بين قلوبهم ويجمعهم على الحق وحلى رأسهم أصحاب رسول الله في خير القرون، ورسوله محمد وآله وصحبه ورسوله محمد وآله وصحبه أجمعين. والحمد لله أولاً وآخرًا.



الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على خير الأنبياء والمرسلين، وآله وصحبه وسلم. الإسلام، وامناه الإسلام في قُطة عن تصوص القلاب ﴿ شِكَ أَنْ مِد وسول الله ﴾ خي من بد غذمان، إيعن ع

السناء والأن عبد الله بن عمر الخروف بشمرى الكل المدمن الأساعي من يبعد

فقد تحدثنا في العدد السابق عن الإعداد لخطبة الجمعة، وذكرنا ما يجب على الخطيب من

of the law will be good fill a man within the first pull by man an illustration for the fill to be

تجنب الخوض فيما لا يعلم، ومخاطبة الناس بما يعرفون، ومراعاة أحْوالهم، وثقافاتهم.

وما يزال حديثنا موصولاً حول المنهج الأمثل لخطبة الجمعة، ونتكلم في هذا العدد - بعون

الله-عن: حن الله عمل بعد الله لم عا عن: وعا

#### ال مصادر الغطية المستعد المهاا العالمات

يتم إعداد الخطب المنبرية وجمع عناصرها من المصادر والمراجع الإسلامية، والكتابات الاجتماعية والتربوية والثقافية، وإليك استعراضًا إحماليًا لبعض هذه المصادر وكيفية الاستفادة منها:

و القرآن الكريم وتفسيره: من المسال السطاع

ويمكن أن تكون الاستفادة في تقديري على طريقين: يبدر تِلم والأمان الله بالله والأورث الله إن

أحدهما: باستعراض النصوص القرآنية وجمعها وحسن ترتيبها، وهذا يكون في موضوعات الخطب التي عرض لها القرآن بتفصيل واسع، كالإيمان والتوحيد والتقوى وأحوال القيامة واليوم الآخر والجنة والنار وقصص الأنبياء، وأشباه ذلك، فجمع الآيات واستعراضها بعطى تكاملأ وشمولأ وبيانًا لدى السامع، قد لا يدركه لو قرأ الآيات في مواضعها من المصحف.

ويتبع الجمع الاطلاع على تفسير هذه الآيات الفاظا وإجمالاً، ومن ثمَّ الربط بين هذه الآيات، ومن المعلوم أن حسن الربط يعطى مزيد إيضاح وبيان

حتى كأن السامع لم يقرأ الآيات من قبل.

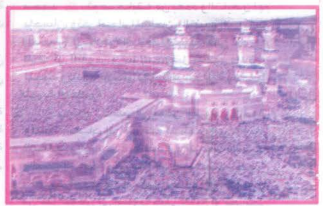
ثانيها: إذا كان موضوع الخطية مما لم يرد تفصيله في القرآن الكريم ولكن يستدل له بأيات من

فهذه يفيد فيها استعراض المعجم المفهرس لألفاظ القرآن الكريم ليكون الاستيعاب أتم وأوفى، فاللفظة ترد في القرآن الكريم على وجوه وتصريفات متعددة، ومن المفيد جدًا استعراض هذه الوجوه وتدقيق النظر فيها وربطها بنظائرها، ومراجعة أقوال أهل العلم من المفسرين وغيرهم، ولسوف بحد الخطيب إشارات قرآنية بليغة وفهومًا للعلماء دقيقة وأسرارًا من المعانى عميقة تجعل خطبته تحتلُّ مكانًا مرموقًا لدى سامعيه ومتابعيه.

وغنى عن البيان أنّ كتب التفسير تتنوع في تناولها وطرائق تفسيرها، فمنها ما بهتم بالمأثور ومنها ما يعتنى بالرأي وفيها اللغوي والإجمالي وغير ذلك من أنواع التفسير في كتب التفسير قديمه وحديثه.

### الحديث الشريف وشروحه:

ما قيل في القرآن الكريم يُقال في الحديث الشريف، فهو المصدر الثاني من مصادر الإسلام،







والحديث النبوي أكثر تفصيلاً وسعة من القرآن الكريم، فهو شيارح القرآن ومسينه، وقد حوى من التفصيل والبيان ما زخرت به مدونات السنة، يُضمُّ إلى ذلك شروح أهل العلم وفهومهم واستنباطاتهم، مما يوفر للخطيب معينًا لا ينضب فيما يتوجه إليه من موضوعات.

#### مصادر اسلامية قديمة: على المسادر اسلامية قديمة:

وهي ما عدا التفسير وشروح السنة من كتب العقائد والأحكام والمواعظ والأخلاق والرقائق وغيرها، بختار منها الخطيب ما تُناسب موضوعه تأصيلاً واستدلالاً وأسلوبًا، ويُذكر على سبيل المثال مدارج السالكين، وزاد المعاد لابن القدم - رحمه الله-، ومجموع الفتاوي لشيخ الإسلام ابن تيمية، والإحياء للغزالي ومختصراته، مع ما ينبغي من الحيطة في بعض ما في الكتاب من مالحظات، وصيد الخاطر لابن الجوزي، وأدب الدنيا والدين للماوردي، وروضة العقلاء للبستي، وجامع العلوم والحكم لامن رجب.

كتب الأدب القديم والحديث:

وهذه يعتنى بها الخطيب من أحل رقى الأسلوب، وتضير الألفاظ، وانتقاء الكلمات والعبارات الجزلة

الأخاذة ذات الوقع المتميز على السامع، ومن هذه الكتب القديمة البيان والتبيين للجاحظ، وصبح الأعشى للقلقشندي، والخطب المنسوبة لعلى بن أبي طالب رضى الله عنه - فأسلوبها متميز والصناعة اللفظية فيها عالية، على ما يتعين على الخطيب من ملاحظة المعاني الصحيحة التي لا تُذالف مقاصد الشرع وأصوله.

ومن الكتب الحديثة مؤلفات الرافعي، والخضر حسين، ومحمد محمد حسين، والعقاد، وأحمد حسن الزيات، والسيد أحمد الهاشمي وأمثالها.

#### الكتب المؤلفة في الاسلام والقضايا المعاصرة

تزخر الساحة العلمية والأدبية بكتب إسلامية معاصرة جيدة، توفر للخطيب ثروة هائلة في إعداد موضوعاته وبخاصة الاجتماعية منها والتربوية وقضايا العصر وأحداث الوقت، فهي تتحدث بلغة معاصرة حيدة وبمعالمات مناسية بمسن من الخطيب كثرة المطالعة فيها، ويخاصة كتب المعروفين بحسن إسلامهم، وصحة منهجهم، وسلامة قصدهم.

المؤلفات في الخطب:

وهي مؤلفات خاصة تشتمل على خطب الجمعة، ألقاها مؤلفوها في موضوعات متنوعة، والأسواق المكتبية ماأى بهذا النوع من المؤلفات يجدر بالخطيب وبضاصة في بدايات عمله الخطابي أن بطلع عليها، وهذه المؤلفات غالبًا ما تحتوي على موضوعات متشابهة في الطرح من الإيمانيات والمواعظ والقضايا الاحتماعية، مما تُتبح للخطيب المتدئ فرصة المقارنة بين مناهج الخطياء وطرق عرضهم وأساليب طرحهم مما يعينه على رسم خط متميز لنفسه، ولهذا ينبغي الاطلاع على هذه المؤلفات في بدايات الممارسية الخطابية، حتى إذا اشتد عوده واتسعت مداركه ومعارفه استقل بنفسه، وتوحه إلى المصادر الأصلية، فصار ينشي الخطب ويرسم لنفسه خطًا خاصبًا وطريقًا منفردًا، ومن المؤلفات في هذا الباب خطب المراغي، والبيجاني، والشيخ عبد الله خياط، والشبيخ ابن عشيمين، والشيخ صالح الفوزان، والشيخ محمد بن سبيل، والدكتور أحمد الرياحي، والشيخ محمد الغزالي.

#### الصحف والحلات:

بحدر بالخطيب مواكية الأحداث ومسايرة الوقائع، ويفسده في ذلك الاطلاع على الصحف والمحلات ليتُابع الأحداث المستحدة، وتُمعن النظر في المقالات والتعليقات التي تواكب الحدث، ففيها ثراء وتوسيع لمدارك المتابع، ويعرف بتفسير

الأحداث، مما يهدى الخطيب إلى النظرة المتوازنة وبخاصة إذا كثر اطلاعه على الكتابات والتعليقات الصحفية للكُتَّاب المرموقين.

وقد تكون المجلات أكثر إفادة لأنها تعالج بعمق أكس فإذا كانت الصحافة تهتم بالحدث اليومي السريع، فإن المجلة تدخل إلى الحدث يعمق أكسر.

وهناك مجلات إسلامية وعلمية متخصصة ينبغي مزيد الاعتناء بها لما تحتويه من مادة علمية مؤصلة مدللة تعين الخطيب على غايته، مثل مجلة البحوث الإسلامية، والدعوة، والبيان، والإصلاح، والمحتمع.

#### خلاصةونتائج

ويمكن تلخيص مجمل الصفات والخصائص التي ينبغي أن تشتمل عليها الخطبة في النقاط

١- بحسن الاقتصار على موضوع واحد غير متشعب الأطراف ولا متعدد القضايا، إذ أن ذلك في الغالب يُشتت الأذهان ويُنسى بعضه بعضًا، فمهما كانت العبارة بليغة، والأسلوب منمقًا، والفكر متدفقًا، فإنه لا يستطيع مع الإطالة وتنوع الموضوعات إعطاء صورة متكاملة مجتمعة الأفكار واضحة المعالم.

٧- ينبغي عدم التعرض لذكر الخلاف في الفروع، والانطلاق من المسلمات في الكتاب والسنة وأقوال أهل العلم، وفي ذلك متسع ثرُ في الوعظ والإرشياد والتوجيه، وبهذا تؤدي الخطبة دورها في جمع الكلمة، والتمسك بشعب الإيمان، وما أكثر الفضائل والعزائم التي تناسب مبادين التوحيه والتذكس والمواعظ

٣- الحرص قدر الإمكان أن يُلائم موضوع الخطبة الأحداث الجارية والملابسات الواقعة في دنيا الناس ومخاطبة جماهير السامعين، وأن مما يزري بالخطيب أن تكون الخطبة في واد والناس والزمان في واد أخر، وأن في نزول كتاب الله منجمًا مما يُنيه إلى ذلك.

٤- محاراة الأحداث والتمشي مع الواقع لا ينافي المطالبة بأن يتضول الخطيب جمهوره بالتذكير بفرائض الإسلام ترغيبًا وبمحرماته ترهبئا من الصلاة والزكاة والصوم وحقوق الوالدين والجوار ووجوه البر وأنواع الصلات وتصريم الزنا والخمر والسرقة وأكل أموال الناس بالباطل وأمشالها، وتعطير أسماعهم بين فينة وفينة بذكر سير السلف الصالح بدءًا بالقدوة الأولى والرحمة المهداة نبينا

محمد را الله محابته من بعده والتابعين لهم بإحسان، وذكر أمجاد المسلمين والتنبيه إلى ينابيع الحضارة الإسلامية البانعة المتجددة، ففي ذلك زرع للفقه في النفوس وربط للمستقبل المأمول بالماضي المجيد وتأكيد للإيمان بالرسالة العالمية وتأصيل للهوية الإسلامية.

٥- بحتاج الخطيب في بعض الظروف والأحوال والمجتمعات إلى تنبيه المسلمين إلى الأخطار الإلحادية والفلسفات الأجنبية والنزعات المنحرفة والنَّحَل الباطلة، وفي هذا الباب والمسلك يحسن بالخطيب أن يتوجه إلى بيان حقائق الإسلام بقوة من غير خوص في أسلوب جدلي عقيم أو تجريحي مبليل؛ ففي نصاعة الإسلام وقوته - بحمد الله - ما يكفى لدحر الباطل وافتراءات أهله.

٦- الخطيب طبيب فعليه قبل وصف الدواء تشخيص الداء، فيتعرف على العلل والأمراض الشائعة ويشخص الداء ويعرف الدواء، فإذا استدان له ذلك رجع إلى الكتاب والسنة فوضع الدواء، وكلما دق التشخيص سهل العلاج، ومعلوم أن الواعظ غير المتبصر سيأتي بما لا يناسب وإذا أخطأ في تحديد العلة فقد تكون الخطبة لغوًّا، على الرغم من شمولها على نصوص صحيحة.

٧- اهتمام الخطيب بخطبته وعنايته بالتحضير الجيد دليل على احترامه نفسه وسامعيه.

٨- الحرص على الإيجاز قدر الإمكان، والقدرة على ذلك تنبع من عمق الثقافة وقوة التحصيل والإدراك التسام لما يريد الحسديث عنه، والنفس البشرية لا تزكو فيها المعانى إلا إذا أمكن تحديدها وتقويمها، أما كثرة الكلام وبعثرة الحقائق فتحول السامع إلى شيبه إناء قد امتلا ويدأت تسيل منه الكلمات مهما بلغت نفاستها، ومن الخطأ الفادح أن يظن الخطيب أن عليه أن يقول ما عنده وعلى الناس أن ينصبوا طوعًا أو كرهًا.

وبعد، فهذا ما تيسر جمعه وتدوينه، سائلاً المولى جلت قدرته وعز شائنه أن يهدي للتي هي أقوم من العمل والأحسن من القول، ويوفق للإخلاص في القول والعمل، وما كان من صواب هذا فمن الله، وما كان خطأ فمن نفسي ومن الشيطان، ورحم الله من أهدى إلى عيوبي، ولا عدمت أخًا بكشف زلة، وبنيه إلى غلطة، وكفى بربك هاديًا ونصيرًا، وصلى الله وسلم على خير خلقه، نبينا محمد وآله وصحيه وسلم. انتهى.

والحمد لله رب العالمين ومعاو المعمد المعاو

## مشروع تيسير حفظ السنة درر البحار من صحيح الأحاديث القصار (٣٥) الفحديث كل ثلاث سنوات

## إعداد/علي حشيش

١٠٢١ عَن عَائِشِةَ أَنُهَا قَالَتْ: يَا رَسُولَ اللَّه، نَرَى الجِهَادَ اقْضَلَ العَمَلِ اَفَلاَ نُجَاهِدُ؟ قال: «لاَ، لَكِنُّ اَقْضَلَ الجِهَادِ حَجُّ مَبرورٌ».

١٠<mark>٢٢ – عَن ابنِ عبـاسِ قَالَ: «كَانَ أَهْلُ البِـمنِ يَحُجُّونَ وَلاَ يَتَـرُوُدُونَ، وَيَقُولُونَ نَحْنُ الْمُتَـوكَلُونَ، فَإِذَا الْمُتَّوَكُلُونَ فَإِذَا الْمُتَّاقِ النَّاسَ فَأَثَّرُلَ اللهُ تَعَالَى: ﴿وَتَرُودُوا فَإِنَّ خَيْرُ الزَّادِ التَّقُّوَى﴾. ﴿ (١٣٧٠)، ﴿ (١٣٧٠)، ﴿ (١٣٧٠)</mark>

اللهِ حَدُّ اللهِ عَمْرَ قَالَ: لمَا فُتِحَ هَذَانِ المِصْرَانِ أَتَوْا عُمْرَ فَقَالُوا: يَا أَمْيِنَ المُؤْمِدِينَ، إِنَّ رَسُولَ اللَّهِ حَدُّ الْأَمْلِ نَجْدٍ قَرْنًا، وَهُوَ جَوْرٌ عَنْ طَرِيقِنَا وَإِنَّا إِنْ أَرَدْتَا قَرْنًا شِقَّ عَلَيْنًا، قَالَ: فَانْظُرُوا حَذُوهَا مِنْ طَرِيقِكُمْ لَاهُلِ نَجْدٍ قَرْنًا، وَهُوَ جَوْرٌ عَنْ طَرِيقِنَا وَإِنَّا إِنْ أَرَدْتًا قَرْنًا شِقً عَلَيْنًا، قَالَ: فَانْظُرُوا حَذُوهَا مِنْ طَرِيقِكُمْ فَحَدً لَهُم ذَاتَ عِرْقَ».
 [a/١٠٢١]

١٠٧٤ عَنْ عَائِشُهُ قَالَتْ: إِنِّي لِأَعْلَمُ كَيْفَ كَانَ النبيُّ ﷺ يُّلَبِّي: «لَبُيْكَ اللَّهُمُّ لَبُيْكَ لَبِيكَ لا شَنْرِيكَ لَكَ لَبِيكَ، إِنَّ الحَمْدَ وَالنَّعْمَةَ لَكِ».

١٧٠١٥ لَيُحَجِّنَ البيت، وَلَيُعتمَرَنُّ بَعْدَ خُرُوجٍ يَأْجُوجَ وَمَأْجُوجٍ». ﴿ إِلَّا مِنْ إِنْ مِيسَالًا ا

[خ (١٩٩٣)، حم (٢٧/٣، ٤٨، ٢٤) من حديث ابي سعيد الخدري]

المَّهُ عَمْرُو بِن مَيْمُونَ قَالَ: شَهِدتُ عُمْرَ رَضِيَ اللَّهُ عنه صَلَّى بِجَمْعِ (مزدلفة) الصَّبْحَ ثُمُّ وَقَفَ فَقَالَ: «إِنَّ الْمُشْرِكِينَ كَانُوا لاَ يُفيضُونَ حَتَّى تَطُّعَ الشمسُ، ويقولُون: أشْرُقَ ثِبِيرُ، وأنَّ النبيَ ﷺ خَالفَهمْ ثُمُّ أَفَاضَ قَبْلَ أَنْ تَطْلُع الشمسُ». ويقولُون: أَشْرُق ثَبِيرً، وأنَّ النبيَ ﷺ (٢٠٢٧)، (١٩٣٨)، د (٢٠٢٧)، د (٢٠٢٧)، د (٢٠٢٧).

۱۰۲۷ – عن ابن عمر قال: «اعتمرَ النبيُّ ﷺ قَبْلَ أَنْ يَحُجُّ». ﴿ عَالَمُ مَنْ اللَّهِ الْمُلاا)، د (۱۹۸۱)]

- ١٠٢٨ عن ابن عباس قال: «لمَّا قَدِمَ النبيُّ ﷺ مَكُةَ، اسْتَقْبَلَتْهُ أُغَيْلِمَةُ بَنِي عَبْدِ المُطلِبِ فَحَمَلَ وَاحِدا بَيْنَ يَدِيهِ، وَآخَرَ خُلُفُهُ». ١٠ (١٧٨٠) عن المُعالِبِ فَحَمَلَ وَاحْدِدا اللهِ ١٧٨٨)

الم ١٠٢٩ عن ابن عباس: أنَّ امراةً مِنْ جُهينةَ جَاءِتَ إلى النبيَّ ﷺ فقالت: إنَّ أُمِّي نَذَرَتْ أَنْ تَحُجُّ فَلم تَحُجُّ حتى مَاتَتْ أَفَاحِجُّ عَنُّهَا؟ قَالَ: «نَعَم حُجيًّ عَنْهَا، أَرَأَيْتِ لَوْ كَانَ عَلَى أُمَكَ دَيْنُ أَكْنتِ قاضِيَتَهُ؟ اقْضُوا الله، فاللهُ أحقُّ بِالْوَفَاءِ» مِن وَحَدِي السَّالِ قَيْسَا لَا عِنْ عَلَى إِنْ ١٨٥٢) [١٢٥٣]

١٠٣٠ عَن السَّائِبِ بْنِ يَزِيدَ قال: «حُجَّ بِي مَعَ رسولِ اللَّهِ ﷺ وَأَنَّا ابْنُ سَبْعِ سِنِينَ».

[(1171 477) 2 (1100) [

المُّا اللهِ عَن النبيِّ ﷺ قالَ: «قالَ اللَّهُ: ثلاثةٌ أَنَا خَصْمُهُمْ يَوْمَ القِيَامَةِ رَجُلُّ أَعْطَى بِي ثُمَّ غَدَرَ، وَرَجُلُّ بَاعَ حُرُّا فَأَكَلَ ثَمَنُهُ، وَرَجُلُ اسْتَأَجَرَ أَجِيرًا فاسْتَوْفى مِنِه ولم يعطه أَجْرُهُ».

[خ (۲۲۲۷، ۲۲۲۷)، هـ (۲٤٤٢) من حديث ابي هريرة]

س ١٠٣٢ – عَنْ ابي أُمَامَةَ الباهليُّ وَرَأَى سِكِّةً وشَيْئًا مِنْ الةِ <mark>الحَ</mark>رْثِ فَقَالَ: سَمِعْتُ النبيُّ ﷺ يَقُولُ: «لاَّ يَدْخُلُ هَذَا بَيْتَ قَوْمِ إِلاَّ اَدْخُلَهُ اللَّهُ الذُّلُّ». ﴿ الْمُعَالِيْ مَا اللَّهُ الذُّلُّ ﴾. ﴿ اللَّهُ الذُّلُّ ﴾. ﴿ اللَّهُ الذُّلُ ﴾. ﴿ اللَّهُ الذُّلُ ﴾. ﴿ اللَّهُ الذُّلُ ﴾ اللَّهُ الذُّلُ ﴾. ﴿ اللَّهُ الذُّلُ ﴾ اللَّهُ الذُّلُ ﴾. ﴿ اللَّهُ الذُّلُ ﴾ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

والسَّكة: الحديدة التي تحرث بها الأرض.

```
    ١٠٣٠ - «مَنْ أَعْمَرُ أَرْضًا لَيْسَتْ لأَحدٍ فَهُوَ احقُ».

[خ (۲۲۲۰) عن عائشة]

    ١٠٣٤ «مَنْ أَخذ مِنْ الأرض شَنْئًا بِغَيْر حَقَّهِ خُسِفَ بِهِ يَوْمُ القِيَامَةِ إلى سَبْع أرضين».

[+ (1037, 1917), ca (1/AA1, Y/VAT)]

    ١٠٣٥ عَنْ قَتَادَةً قالَ: قُلْتُ لأنس: أكانتِ المُصَافَحَةُ في أَصْحَابِ النبيِّ عَنْ قال: نعم».

[خ (۱۲۹۳)، ت (۲۷۲۹) من حدیث انس]
                   ١٠٣٦ – عن عَبْدِ اللَّهِ بْن هِشِنَام قَالَ: «كُنَّا مَعَ النَّبِيِّ ﷺ وَهُوَ آخِذُ بِيَدِ عُمْرَ بْنِ الخَطَّابِ».
[خ (١٢٦٤)، حم (١٢٦٤)]
                                                          /١٠٣٧ «بُغْثْثُ أَنَّا والسَّاعَةُ كَهَاتَيْن». يَعْنِي إصْبُعَيْن.
[خ (٦٥٠٥)، هـ (٤٠٤٠) من حديث ابي هريرة]
                     ١٣٨- « وَالَّذِي نَفْسُ مُحمد بيده لو تَعلمُون مَا أَعِلمُ لَبَكَيْتُمْ كَثَيرًا، وَلَضَحِكْتُمْ قَلبالُ».
[خ (١٦٣٧)، (٦٤٨٥)، ت (٢٣١٣) من حديث ابي هريرة]
١٠٣٩ – عَنْ يَحْيَى بِنَ يَعْمَرَ أَنَّ عَائشةً رضى اللَّهُ عنها أَخْبَرَتهُ أَنَّهَا سَاَلت رسولَ اللَّهِ 👺 عَن الطَّاعُون
فَقَالَ: «كَانَ عَذَابًا يَبْعَثُهُ اللَّهُ عَلَى مَنْ يَشَاءُ فَجَعَلَهُ اللَّهُ رحمةً للمؤمنينَ مَا مِنْ عَبْدٍ يَكُونُ في بَلَدٍ يكونُ فيه
ويَمْكُثُ فيه لاَ يَخْرُجُ مِنَ البِلَدِ صَابِرًا مُحْتَسِيًّا يَعْلَمُ أَنَّهُ لاَ يُصيبِهُ إلاًّ مَا كَتَبَ اللَّهُ لَهُ، إلاَّ كَانَ لَهُ مِثْلُ أجر
[+ (1717), 24 (1/37)]

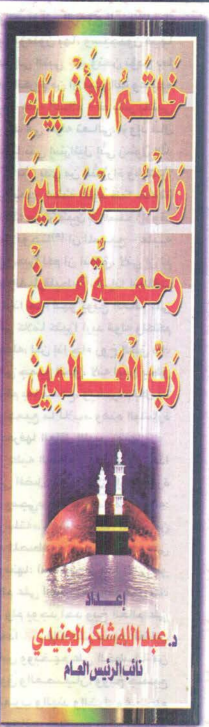
    الكَبائرُ الإشْراكُ باللّه، وعُقُوقُ الوالدين، وَقَتْلُ النّفْس، واليمِينُ الْغَمُوسُ».

[خ (١٦٧٥، ١٨٧٠، ١٩٢٠)، ت (٣٠٢١)، ن (٤٠١١) من حديث عبد الله بن عمرو]
                                     ١٠٤١ - «مَنْ نَذَرَ أَنْ يُطِيعُ اللَّهُ فَلْيُطِعْهُ، وَمَنْ نَذَرَ أَنْ يَعْصِيَهُ فَلاَ يعصِه».
[خ (١٩٦٦)، ق (١٩٢٦)، ن (١٩٨٦، ٢٨٠٧، ٢٨٠٨)، د (٢٢٨٩)، هـ (٢١٢٦) من حديث عائشة
١٠٤٢ عَن الأسنود بن يَزيدَ قالَ: أَتَانَا مُعاذُ بنُ جَبلِ بِالْيَمن مُعَلِّمًا وأميرًا فَسَٱلْنَاهُ عَنْ رَجْل تُوفِّي
                                                         وَتَرَكَ ابْنَتَهُ وَأَخْتَهُ فَأَعْطَى الانْنَةَ النَّصِيْفِ وِ الأُخْتَ النَّصِيْفَ».
[+ (377, 1377), c (7PAT)]
-١٠٤٣ «مَنْ قَتَلَ نَفْسًا مُعَاهِدًا لَمْ يَرِحْ رَائِحَةَ الجَنَّةِ وَإِنُّ رِيحَهَا لَيُوجَدُ مِنْ مَسِيرةِ أَرْبَعِينَ عَامًا».
[(£7£A) ; (7VOA) +]
 🚣 ﴿ عَنْ عُقْبَةَ بْنِ الحارِثِ أَنَّ النبيُّ 🐲 أُتِيَ بِنُعَيْمَانَ أَو بابْن نُعيمانَ وَهُوَ سَكرَانُ فَشَنَّقٌ عَلَيه وأَمَرَ
               مَنْ في البيتِ أَنْ يَضْرُبُوهُ فضربوه بالجَريدِ والنَّعالَ وكنتُ فيمَن صُرَبَهُ. ﴿ اللَّهِ عِنْ إِنا
 [+ (١٩١٤)، ن (٤٧٥٠)، هـ (٢٦٨٦) من حديث عبد الله بن عمرو]
 • و م الله عنه أبي هُريرةَ رضى الله عنه أتِيَ النبيُّ ﷺ برجلٍ قَدْ شَرِبِ قَالَ: «اضْربُوهُ». قَالَ أبو هريرة:
 فِمِنًا الضَّارِبُ بِيدِهِ والضَّارِبُ بِنَعْلِهِ والضَّارِبُ بِثَوْبِهِ، فَلَمَّا انْصَرَفَ قال بعضُ القوم: أخْزَاكَ اللَّهُ، قال :«لا
                                                                             تَقُولُوا هَكذا لا تعينُوا عليه الشيطانَ».
 [(EEVY) 5 ((TYA1 ,TVVV) +]
        ٣٤٠١- «لاَ يَرْنِي الزَّاني حينَ يرني وَهُوَ مُؤمنُ، وَلاَ يَسْرِقُ السَّارِقُ حَينَ يَسْرِقُ وَهُوَ مُؤمنُ». طالة
 [خ (۲۷۸۲، ۹۸۰۹) من حدیث این عباس]
                                      «مَنْ تُوكُلُ لَى مَا بَيْنَ رَجْلَيْه، وَمَا بَيْنَ لَحْيَيْهِ تُوكُلْتُ لَهُ بِالْجِنَةِ».
 [خ (۱۸۰۷)، ت (۲٤٠٨) من حديث سهل بن سعد الساعدي]
 ١٠٤٨ عَن الشُّعْبِي يُحدِّثُ عَنْ عليٌّ رضي الله عنه حِينَ رَجَمَ المرأةَ يَوْمَ الجُمعةِ وقال: قَدْ رَجَمْتُها
                                                                                                       بسنة رسول اللهِ 👺
 [خ (٦٨١٢)، حم (٩٣/١) من حديث على بن ابي طالب]
 ١٠٤٩ - «لن يَزَالَ الْمُؤْمِنُ في فُسنْحَةٍ مِن دينهِ مَا لَمْ يُصِبِ دُمًا حَرامًا». و (١٨٦٢)، (١٨٦٣)، حم (١٨٦٢)
 مَنْدِهِ وَهَذِهِ سَوَاءٌ» يَعْنِي الْخِنْصَرَ والإِبْهَامَ. (باب دية الأصابع) ﴿ عَنْ الْمُ عَنْ الْمُ الْمُعْ
 [ع (١٨٩٥)، د (٢٥٥٨)، ت (١٣٩٢)، ن (٤٨٤١، ١٨٤٨)، هـ (٢٦٥٢) من حديث ابن عباس]
```

الحمد لله الذي أرسل رسوله بالهدى ودين الحق ليظهره على الدين كله ولو كره المشركون، والصلاة والسلام على من رفع الله نكره وأعلى شانه في العالمين، وعلى آله وأصحابه الأخيار الأبرار إلى يوم الدين، وبعد:

فحملات التكذيب والإنكار والنيل من نبي الإسلام الله لم تقف عند حد عباد الصليب ومن تبعهم في ذلك، ولقد سبق أن دعوت مؤلاء جميعًا إلى التسليم بصحة صدق ما جاء به النبي الله وفي اللقاء السابق أقمت الحجة على اليهود من كتبهم وبينت بهتهم وكذبهم على الله ورسوله الله .

وفي هذا اللقاء أوجه الخطاب إلى النصاري فأقول: إن بعض المتقدمين منكم والكبراء فيكم على مدار التاريخ قديمًا وحديثًا قد عرفوا صدق النبي ﷺ، ودخلوا في دينه واتبعوا شريعته استجابة لنداء الحق تبارك وتعالى، واتباعًا صادقًا لما جاء به عيسى ابن مريم - عليه الصلاة والسلام-، ومن هؤلاء النجاشي ملك الحبشة، والسيد المطاع في قومه «عدي بن حاتم»، رضى الله عنه، وكان من رؤساء النصاري الذين دخلوا في الإسلام لما تبين له أنه الحق، وقد ذكر هو قصته ولقاءه برسول الله 👺 وإسلامه، فقال: «أتيت رسول الله 攀 - وهو جالس في المسجد فقال القوم: هذا عدي بن حاتم، وحِئت بغير أمان ولا كتاب، فلما دُفعتُ إليه أخذ بيدي، وقد كان قال قبل ذلك: «إنى لأرجو أن يجعل الله يده في يدي». قال: فقام بي فلقيته امرأة وصبى معها، فقالا: إن لنا إليك حاجة، فقام معها حتى قضى حاجتها، ثم أخذ بيدى حتى أتى بي داره، فالقت له الوليدة وسادة فجلس عليها، وجلست بين يديه، فحمد الله وأثنى عليه، ثم قال: «ما نُفرُكُ(١) أن تقول: لا إله إلا الله، فهل تعلم من إله سوى الله؟» قال: قلت: لا، ثم تكلم ساعة، ثم قال: «إنما تفر أن تقول الله أكدر، وتعلمُ شبيئًا أكدرَ من الله؟» قال: قلت: لا، قال: «فإن اليهود مغضوب عليهم وإن النصاري ضلال»(١)، وقد كان «سلمان الفارسي» رضي الله عنه من أعلم النصاري بدينهم، وكان قد تيقن خروج النبي ﷺ فقدم المدينة قبل مبعثه، فلما رأه عرف أنه النبي ﷺ الذي بشريه المسيح - عليه السلام - فأمن به واتبعه، وكان السبب الذي دفعه إلى الإتيان إلى المدينة خبر أحد علماء النصارى له بقرب



مبعث النبي ﷺ، وأنه سيهاجر إلى أرض ذات حرتين، بينهما نخل، وأنه يأكل الهدية ولا يأكل الصدقة، بين كتفيه خاتم النبوة، وقصة سلمان طويلة مشهورة في كتب السير والتاريخ (٣)، وهي تدل بوضوح على أن علماء النصاري المتقدمين كانوا يعرفون صفة النبي 👛 وصدقه، وأنه رسول رب العالمين حقًا، كما أعلمهم بذلك نبيهم ورسولهم عيسى ابن مريم - عليه السلام، ولذلك كانوا يوصون أتباعهم باتباعه، وممن عرف صدق رسول الله 👺 حقًا «هرقل»، وقد عزم على الدخول في الإسلام، ولكن أبي عليه عباد الصليب فخافهم على نفسه وضنَّ بملكه، وغس هؤلاء كثير كالمقوقس صاحب مصر، وابن صوريا، وابن أخطب وأخوه، وقد ذكر القاضي أبو البقاء صالح بن الحسين قصة إسلام سلمان الفارسي وعقب عليها بقوله: «ولا جرم أن طائفة من النصاري عند مبعثه- 🥮 - ابتدرت إلى الإيمان به كنصباري نجران، وغيرهم ممن دخلوا في دين محمد 👛 من النصاري واليهود فهم أكثر من الخارجين منه، فما يحصى من أسلم منهم من علمائهم وصنفوا الكتب في معائب ما كاثوا عليه ومحاسن ما صاروا إليه، والله بهدى من يشياء إلى صراط مستقيم، وحَقُّ القولُ على آخرين فلم يستنيروا بنور الهدى، وصدف بهم عن وصايا المسيح ما حق عليهم من الارتكاس في مهاوي الردى، فهم المرادون بقول الله عز وجِل: ﴿ أَفَمَنْ حَقَّ عَلَيْهِ كَلِمَةُ الْعَذَابِ أَفَأَنْتَ تُنْقِذُ مَنْ فِي النَّارِ ﴾ (٤)، وما يزال كثير من النصاري اليوم وبعضهم قد بلغ مكانة عالية في دينهم -يدخلون في الإسلام، بل إنه كلما زاد اعتداء أكابرهم وسفهائهم على الدين الإسلامي ونبيه 🥮 ازداد إقبال كثير منهم إلى الإسلام وتابعوا النبي - عليه الصلاة والسلام-، وإنني أدعو

منهم العلماء والعوام إلى الرجوع إلى الأناجيل التي بين أيديهم يؤمنون بها، وسيحدون فيها إشارات متعددة إلى النبي ﷺ، ونحن نؤمن بما جاء في القرآن الكريم من أن نبي الله وعيده عيسى ابن مريم - عليه السلام - قد بشر بالنبي 🌉 كما جاء ذلك في قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ عِيسنَى ابْنُ مَرْيَمَ يَا بَنِي إِسْرَائِيلَ إِنِّي رَسُولُ اللَّهِ إِلَيْكُمْ مُصِدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيُّ مِنَ التَّوْرَاةِ وَمُبَشِّرًا برَسُول يَأْتِي مِنْ بَعْدِي اسْمُهُ أَحْمَدُ فَلَمَّا جَاءَهُمْ بِالْبُيِّنَاتِ قَالُوا هَذَا سِحْرُ مُبِينٌ ﴾ [الصف: ٦]، وقد جاء في إنجيل يوحنا(°) أن المسيح - عليه السلام- قال: «إن خيرًا لكم أن أنطلق، لأني إن لم أذهب لم يأتكم «الفارقليط»(٦)، فإذا انطلقت أرسلته إليكم، فإذا جاء فهو يويخ العالم على الخطيئة، وإن لي كلامًا كثيرًا أريد قوله ولكنكم لا تستطيعون حمله، لكن إذا جاء روح الحق ذاك الذي يرشدكم إلى جميع الحق، لأنه ليس ينطق من عنده، بل يتكلم بما يسمع، ويخبركم بكل ما يأتي، ويعرفكم جميع ما للأب». وهذه البشارة فيها عدة معان يعرفها العاقل اللبيب، منها:

أن المسيح - عليه السلام - اعترف بأن هذا «الفارقليط» الآتي أفضل منه إذ قال: «إن الخيرة لهم في انطلاقه ومجيء الفارقليط» ومنها قوله: «فإذا انطلقت أرسلته» وهذا صحيح المعنى من حيث إن مجيء المصطفى - ﴿ - موقوف على ذهاب المسيح، ومنها: أنه أخبر أن هذا الآتي هو الذي يوبخ العالم على الخطيئة» وقد فعل ذلك رسول الله ﴿ ولم يوجد أحد وبخ العالم على الخطيئة إلا محمدًا ﴿ والم يوجد أحد وبخ العالم على الخطيئة من أصناف الناس ووبخهم على الخطيئة من أصناف الناس ووبخهم على الخطيئة من العرب والهند والترك وغيرهم المسلك، ووبخ المالك،

وويخ أهل الكتابين البهود والنصياري، وقال في الحديث الصحيح عنه: «إن الله نظر إلى أهل الأرض فمقتهم، عربهم وعجمهم إلا بقايا من أهل الكتاب»(٧)، ولم يقتصر على مجرد الأمر والنهى، بل وبخهم وقرعهم وتهددهم، ومنها: أن المسيح أخبر أن الفارقليط الآخر الآتي (وهو الذي يخبرنا بكل ما يأتي، ويعرفنا كل شيء للأب)، وهذا هو محمد 🥮، الذي أرشد الناس إلى جميع الحق، حتى أكمل الله له الدين، وأتم به النعمة، وقد أخبر بكل ما يأتي من أشراط الساعة والقيامة والحساب والصراط ووزن الأعمال، والجنة وأنواع نعيمها، والنار وأنواع عذابها، وذكر أمورًا كثيرة، لا توجد لا في التوراة ولا في الإنجيل، وذلك تصديق قول المسيح: إنه يخبر بكل ما يأتي، وقد أخبر ﷺ بأمور كثيرة تأتى في المستقبل بما لم يخبر به نبى من الأنبياء، ولم لا؟ وقد بعثه الله بين يدي الساعة، كما أخير هو – 👺 – في حديثه، كما أفادت العشارة السابقة أن كل ما يتكلم به النبي 🕸 فهو وحي من عند الله يسمعه ولم يتعلمه من الناس، أو استنبطه بعقله وفهمه، وقد أيده ربه تأسدًا لم يؤيده لأحد غيره، وعصمه من

الناس كما قال الله سيحانه: ﴿ يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ بِلِّغْ مَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ وَإِنْ لَمْ تَفْعَلْ فَمَا بِلَّغْتَ رسَالَتَهُ وَاللَّهُ يَعْصِمُكَ مِنَ النَّاسِ ﴾، ولهذا أرشد الناس إلى جميع الحق، وألقى إليهم ما لم يمكن لأحد إلقاؤه(^)، وقد أمره ربه بإقامة الحجة على الكافرين بطريق الجدال، وشرع ذلك في السور المكية والمدنية، كما قال تعالى: ﴿ ادْعُ إِلَى سَبِيلِ رَبُّكَ بِالْحَكْمَةِ وَالْمُوْعِظَةِ الحُسِنَةِ وَجَادِلْهُمْ بِالَّتِي هيّ أحْسنُ ﴾ [النحل: ١٢٥]، وقال تعالى: ﴿ وَلاَ تُجَادِلُوا أَهْلَ الْكِتَابِ إِلاَّ بِالَّتِي هِيَّ أَحْسَنُ إِلاَّ الَّذِينَ ظُلَمُوا مِنْهُمْ وَقُولُوا آمَنًا بِالَّذِي أُنْزِلَ إِلَيْنَا وَأُنْزِلَ إِلَيْكُمْ وَإِلَهُنَا وَإِلَهُكُمْ وَاحِدُ وَنَحْنُ لَهُ مُسِئلمُ ونَ ﴾ [العنكبوت: ٤٦]، وأصره بعد إقامة الحجة على النصاري بالمجادلة أن يدعوهم إلى الملاعنة والمباهلة فقال تعالى: ﴿ فَمَنْ حَاجُّكَ فِيهِ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَكَ مِنَ الْعِلْمِ فَـقُلْ تَعَالَوْا نَدْعُ أَنْنَاءَنَا وَأَنْنَاءَكُمْ وَنِسَاءَنَا وَنِسَاءَكُمْ وَأَنْفُسَنَا وَأَنْفُ سَكُمْ ثُمُّ نَدْ تَهِلْ فَنَحِدُ عَلْ لَعْنَةَ اللَّهِ عَلَى الْكَادِينَ ﴾ [آل عمران: ٦١].

وللحديث صلة- إن شاء الله-.

<sup>(</sup>١) ما يُفِرُك: بضم الياء وكسر الفاء، أي: ما يحملك على الفرار، وكثير من المحدثين يقولونه بفتح الياء وضم الفاء، والصحيح الأول. انظر لسان العرب (ج٥٠/٠).

<sup>(</sup>٢) الحديث اخْرجة الترمذي في سننه بسند صحيح، انظر صحيح سنن الترمذي (ج١٩/٢)، كما أخرجه أحمد في مسنده والحاكم في مستدركه، وشاهد قول النبي عُنُّ إن اليهود مغضوب عليهم وإن النصارى ضلال من القرآن الكريم، قول الله تعالى في اليهود: ﴿فَبَاعُوا بِغُضْتِ عِلَى غَضَبٍ ﴾، وفي النصارى: ﴿قَدْ ضَلُوا مِنْ قَبْلُ وَأَضَلُوا كَثِيرًا وَضَلُوا عَنْ سنواءِ

<sup>(</sup>٣) انظر مثلاً سيرة ابن هشام (ج1/٤/١). وما يواني والعالم الما المصول العالم المورد الما المورد الما والمورد الم

<sup>(</sup>٤) تخجيل من حرف التوراة والإنجيل (جـ٧٠٩/٢، ٧١٠). و المعتري و المعتري و المعتري المعتري المعتري المعتري المعتري

<sup>(</sup>٥) إنجيل يوحنا (١٦/٧- ١٦).

<sup>(</sup>٦) «فارقليط» معربة من كلمة (بيركليتوس) اليونانية التي تعني اسم «احمد»، وهو من اسماء النبي ﷺ كما هو معلوم.

<sup>-(</sup>٧) الحديث اخرجه مسلم في ص٩حيحه كتاب الجنة باب (١٦ج ٢١٩٧/٤)، واحمد في مسنده (ج١٦٢/٤).

<sup>(</sup>٨) انظر الجواب الصحيح لن بدل دين المسيح (ج١٢/٤، ١٣).

الحمد لله الواحد الأحد، القرد الصمد، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله 👛 ، وعلى أله وأصحابه.

أما بعد: فأوصيكم - أيها الناس - ونفسى بتقوى الله سيحانه، فاتقوا الله ربكم، واشكروه على ما أولاكم من نعمه العظيمة وآلائه الحسيمة، فلقد

تأذن سبيصانه بالمزيد لمن شكو من عباده، ﴿ فَابْتَغُواْ عِنْدُ اللَّهِ الرَّزْقَ وَاعْبُدُوهُ وَاشْكُرُواْ

لَهُ إِلَيْهِ تُرْجِعُونَ ﴾ [العنكبوت ١٧].

أيها المسلمون، حجاجَ بيت الله الحرام، الحجّ في الإسلام الأغرّ نُعدّ نقطة ارتكاز في ميدان التجرد والإيثار والأخوة والمساواة، أضافة إلى دقة أحكامه الشرعية ومسائله الفقهية كياب من أبواب العيادات. وعامّة أهل العلم مطبقون على أنُّ النبي 🥮 لم يحجُّ إلا مرة واحدة، وهي حجة الوداع المشهورة قبل وفاته بأشهر، غيرَ أنَّ آحادَ هذه الحجة وصورها كانت وما زالت منهلأ للاعتبار ومنبعا للادكار ومرتعا خصباً لجمع الأوابد فيها ولقط النَّشار، المتـمـثُل كُلَّه في الدروس والعبر والمواقف الموقظة للضمير المسلم الحي المهيا لفهم سيرة المصطفى 攀 واتَّساعـها حـذوَّ القدَّة بالقدَّة، مع اعتقادنا الجازم بأنَّ هذه الدروس والعبر برمتها لا يمكن أن تستوعب في مجرّد خطبة واحدة أو كلماتٍ عابرة، ولا جرَم فإنَّ حجته 攀 هي كالبحر من أي النواحي أتيتُه فإنما لجُتُه المعروفُ وساحلُه البرُّ والتقوى.

عباد الله، الرافية والرحمة والحرص على راحية الغير وسلامته من الأذي أمرٌ منشود بين أهل الإسلام على وجه التأكيد، ولربما ازداد هذا التأكيدُ بوضوح إذا كان الالتقاء الأخوي يسوده جوٌّ من أحواء العبادات الروحية، وفي حجة النبي 攀 يُسمع التوجيه المبارك من النبي 🥰 إلى الفاروق رضي الله عنه حينما وجُهه لتقبيل الحجر الأسود، ونهاه أن يزاحم الناس، فإن وجد فرجة وإلا فليستقبلُه ويكبّر ولا يزاحم كما روى ذلك الطبراني وغيره الا

وفي هذا الموقفِ يتجلِّي حرص النبي 👺 ودعوتُه لعموم المؤمنين بالتخلق باللين والرحمة والرافة والرفق، وأن لا يكونوا سبباً في الإبداء أو المزاحمة أو التنغيص لأجواء العبادة التي لا تكتمل إلا بالطمأنينة والصفاء والبعد عن كل ما من شانه تكديرها وتشويشها.

ومن ذلكم - عباد الله - المزاحمة والاقتتال في حال أداء بعض النسك في الحج، كتقبيل الحجر أو رمي الجمرات أو سد الطرقات في المساجد والمرات، دون مراعاة لأجواء السكينة في العبادة، أو احترام لشعور الأخرين وحقوقهم، والنبي 攀 يقول: «إنَّ الرفق لا يكون في شيء إلا زانه، ولا يُنزع من شيء إلا شانه»

وتحصيل الأجر في النسك - عباد الله - لا يبلغ الكمالُ إلا بالرفق واللين؛ لأن الله يعطى على الرفق ما لا يعطي على العنف، كما صحّ بذلكم الخبر عن النبي 🚟 عند مسلم في صحيحه 🎮

توحيد الله وتكبيره

أيها المسلمون، في حجة الوداع المباركة يصعد النبي 👺 على الصفا فينظر إلى الكعبة ويستقبلها ثم يوحد الله ويكبّره ويقول: «لا إله إلا الله وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد، وهو على كل شيء قدير، لا إله إلا الله، أنجز وعده، ونصر عبدَه، وهزم الأحزاب وحدُها ١٤ ، بأبي هو وأمي صلوات الله وسلامه عليه. لقد قال هذه الكلمات في أرض أمن وأمان، في زمن استقرّ فيه سلطانه وغلبت فيه رسالته، وهو حينما يذكر الله جل وعلا بهذه الألفاظ إبَّان النسك فإنما هو بهذا يثير في النفس كوامنُ الإيمان بقوةِ الله وقدرته وأثر الاعتماد عليه وحده ونسية القوة والغلية له سبحانه دونَ سواه، ﴿ إِن يَنصُّرْكُمُ اللَّهُ فَلاَ غَالِبَ لَكُمْ وَإِنْ يَخْذُلُكُمْ فَمَن ذَا الَّذِي يَنصِئُرُكُم مَنْ يَعْدِهِ وَعَلَى اللَّهِ فَلْيَتُوكُلُ الْمُؤْمِنُونَ ﴾ [ال عمران: ١٦٠].

إن النبيُّ 🍣 حينما يكبّر اللهُ عند كلّ شـوط في الطواف ويكبر الله عند الصفا والمروة ويكبر الله عند رمى الجمار ويكبّر الله في أيام التشريق لهو يبعث في النفوس شعورًا عميقاً واستحضاراً أسيفاً لقيمة ذكر الله وتكبيره في حياة المرء المسلم. وإن كلمة "الله أكس لهي رأسُ الذكر وعماده، وهي أول ما كلُّف به النبي الله حين أصر بالإنذار: ﴿ بِأَيُّهَا ٱلْمُثِّنُ × قُمْ فَأَنذِرْ × وَرَبُّكَ فَكُنُرُ ﴾ [الدثر:١-٣].

الله أكبر، الله أكبر، الله أكبر، إنها لكلمة عظيمة تحيى موات النفس الهامدة، لصوتها هديرٌ كهدير البحر المتلاطم أو هي أشدُّ وقعاً، بل إنها سلاحٌ فتاك في وجوه أعداء الملة ولصوص الأرض، وهي سيف

## سعبود الشريم ومام للسجد العرام

الأحداثُ والظنون، وتقف لهم أشباحُ الموت والمصائب عند كلّ أفق، بل هم: ﴿ قَوْمُ يَفْرَقُونَ × لَوْ يَجِدُونَ مَلْجَئاً أَوْ مَغَارَاتٍ أَوْ مُدَّخَلاً لُولُواْ إِلَيْهِ وَهُمْ يَجَّ مَحُونَ ﴾ [التوبة:٢٥، ٥٧].

افاضة النبي على من عرفة

أيها المسلمون، حجاج بيت الله الحرام، لما غربت شمس يوم عرفة، وذهبت الصُّفرة قليالاً حتى غاب القرصُ دفع النبي على من عرفة، وقد شنق لناقته القصواء الزمامَ حتى لا تسرع وهو يقول بيده اليمنى: «أيها الناس، السكينة السكينة» السكينة السكي

إنَّ هذا الموقفُ الجليل الذي تتسابق فيه النفوس إلى الخير، وهي أينما حلت في عرصات المشاعر فهي في نسك ومع نسك ووسط نسك، غير أن الهدوءَ والطمانينةَ والتانيَ والسكينة وعدم الاستعجال هو الشعور الإيجابيّ المربّي، وهو الطريقة المباركة لكلّ نجاح أمثل. فالسكينة لا يعدلها شيء، إذ العجلة هي داء المجتمعات، وهي الألغام الموقوتة التي لا تثمر إلا الأشسلاءَ والدُّمسار، بل هي من مقتضيات حظوظ النفس البغيضة والجهل بالعواقب وسوء المغيّة، وذلك لخروجها عن الإطار المشروع حتى في حال العبادة، يقول الباري سبحانه: ﴿ وَيَدْعُ الإنْسَانُ بِالشِّرِّ دُعَاءهُ بِالخُيْرِ وَكَانَ الإِنْسِيَانُ عَجُولاً ﴾ [الإسراء:١١]، بِلَ حتَّى في أدقُّ مواضع العبادة يقول النبي ﷺ: «إن الله يستجيب لأحدكم ما لم يعجل، بقول: دعوت فلم يُستجب لي» رواه البخاري ومسلم(٧).

لقد جاء لفظ العجلة في القرآن متصرفا في سبعة وثلاثين موضعاً، كلُها على سبيل الذم إلا موضعًا واحداً، وهو قوله جل شانه: ﴿ وَالْكُرُواْ اللّهَ فِي آيًام مُعْدُودات فَمَن تَعَجَّلُ فِي يَوْمَيْنِ فَلا إِثْمَ عَلَيْهِ وَمَن تَأَخَّرُ فَلا إِثْمَ عَلَيْهِ وَمَن تَأَخَّرُ فَلا إِثْمَ عَلَيْهِ وَمَن تَأَخَّرُ فَلا إِثْمَ عَلَيْهِ وَمَن تَأَخَّرُ

فُالْعَجِلَةُ أَعَبِادِ الله ـ من الخلال المذمومة في أعمال المرء العبادية والحياتية. والواجب على العاقل أن يلزمَ التاني في الأمور كلها؛ لأنَّ الزيادةَ على المقدار في المبتغى عيبٌ كما أن النقصان فيما يجب من المطالب

الحروب الذي لا يُثلم، كيف لا! وقد ذكر النبي نق أن مدينة تقتتح في آخر الزمان بهذه الكلمة، فقد قال صلوات الله وسلامه عليه: «فإذا جاؤوها نزلوا - أي: المسلمون -، فلم يقاتلوا بسلاح، ولم يرموا بسهم، قالوا: لا إله إلا الله والله أكبر، فيسقط أحدُ جانبيها، ثمّ يقولوا الثانية: لا إله إلا الله والله أكبر، فيسقط متدخلوها في الثالثة: لا إله إلا الله والله أكبر، فيفرُج لهم، فيدخلوها فيغنموا» الحديث. رواه مسلم(\*).

وعلى صخرات الصفا والمروة - عباد الله - يذكر النبي في نعمة ربّه عليه وعلى المؤمنين، ويحمده على أن ردٌ كيد الأحزاب وحده ونصر عبده وأعزُ جنده، وذلك يوم الخندق الذي قال عنه الباري جل شانه: ﴿يا أَيُّهَا النَّينَ ءَامَنُواْ الْكُرُواْ نِعْمَةَ اللَّه عَلَيْكُمْ إِذْ جَاءَتُكُمْ جُنُوداً لَمَّ تَرُوْها وَكَانَ اللَّهُ جَنُوداً لَمَّ تَرُوْها وَكَانَ اللَّهُ مِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيراً × إِذْ جَاءُوكُمْ مَن فَوْقِكُمْ وَمِنْ أَسْفَلَ مِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيراً × إِذْ جَاءُوكُمْ مَن فَوْقِكُمْ وَمِنْ أَسْفَلَ مَنَكُمْ وَإِذْ رَاعْتِ الأَبْصَارُ وَبَلَغْتِ الْقُلُونِ الحُناجِسِ وَتَطُلُونَ اللَّهُ الطَّلُونَ الدُّالِكَ البَّلِي المُؤْمِنُونَ وَزُلْزِلُواْ وَتَطُلُونَ اللَّهُ الطَّلُونَ الدِّالِةِ الطَّلُونَ الدِّالِكَ البَّلِي المُؤْمِنُونَ وَزُلْزِلُواْ وَتَطُلُونَ اللَّهُ الطَّلُونَ اللَّهُ اللَّهُ الْمَلْدُونَ وَرُلْزِلُواْ وَرَالِهُ اللَّهُ مِنْ فَوْقِكُمْ وَمَنْ اللَّهُ عَلَيْكُ البَّلِي المُؤْمِنُونَ وَزُلْزِلُواْ وَرَلْزَالُا شَعَيداً ﴾ [الاحزاب:١-١].

إن الإيمان بقدرة الله وحدة وقهره وغلبته هو الشعور الذي ينبغي أن يخامر قلوب المسلمين في كلّ حين وأن، لان ذلك يثمر الإقدام والاعتماد عليه وحدة، ويبعث في النفس خلق الشجاعة وعدم الاستخذاء لصروف الأيام وتكالب الأعداء وتحربهم ضد أمة الإسلام، وأنه لا ينبغي أن تكون الآذان رَجْعُ صدى للذين يقولون: إن الناس قد جمعوا لكم فاخشوهم، بل ينبغي أن يزيدهم ذلك إيماناً مع إيمانهم وتعلقاً بالله ويقولوا: حسبنا الله ونعم الوكيل.

ولا غرو أن من يعتقد أن الأجل محدود والرزق مكفول والأشياء بيد الله يقلبها كيف يشاء قلن يرهب الموت والبلى، ولن يخشى الفقر والفاقة، مهما طقطقت أرجل الأعداء الحاقدين، بل سيكون حديثه [تترى] قول الله: ﴿ قُل لَن يُصِيبَنَا إِلاَّ مَا كَتَبَ اللَّهُ لَنَا هُوَ مَوْلانا ﴾ [التوبة ١٥]، أو قول التوبة ١٥]، أو قول هن هن مربيبينا إلا إحدى الحسنينين ﴿ [التوبة ١٥]، يعنون بذلك كسب المعركة بالنصر أو الموت دون الظفر بها وهو حسن كذلك لأنه شهادة في سبيل الله، ﴿ وَمَا عِندَ اللَّهِ خَيْرٌ وَأَبْقَى ﴾

أما الذين لا إيمانَ لهم بالله ولا بقضائه وقدره بل طغوا وبغوا وعتوا عتوا كبيراً، فهؤلاء إن انتصروا أو انهـزمـوا فهم بين عـذابين: أجل أو عـاجل: ﴿ وَنَحْنُ نَتَرَبُّصُ بِكُمْ أَن يُصِيبِكُمُ اللَّهُ بِعَدَابٍ مَنْ عِندِهِ أَوْ بِأَيْدِينَا فَتَرَبُّصُونَ ۗ إِنَّا مُعَكُمْ مُتَرَبُّصُونَ ﴾ [التوبُة:١٥].

وامشال هؤلاء سيحيون بافئدة هواء، تلعب بهم

عجنٌ، ومن لم تصلحه الأناة فلن تنفعَه العجلة، بل تضرُّه، وصفاتُ العَجِل أنه يقول قبل أن يعلم، ويجيب قبل أن يفهَم، ويحمَد قبل أن يجرّب، ويذمّ بعدما يحمَد. المرءُ العجل تصحبه الندامة، وتخذله السلامة، وقد كانت العربُ في القديم تكنّى العجلة أم الندامات، ففي العجلة الندامة، وفي التأني السلامة، ولقد صدق الله: ﴿ خُلِقَ الإنْسَانُ مِنْ عَجَلَ سَأُوْرِيكُمْ ءَايَاتِي فَالْ تَسْتُعْجِلُونِ ﴾ [الانبياء:٣٧].

يسرالاسلام

حجاج بيت الله الحرام، لقد تمثل النبي 🍇 في حجته بأعظم معانى التيسير والتسهيل والرحمة للعالمين والرافة بالمؤمنين. ولقد كان صلوات الله وسلامه عليه حريصاً أشد الحرص على أمته بأن لا يكلُّفهم ما لا يطيقون أو أن يفعلوا ما لا يستطيعون، ففي يوم العيد يوم الحجِّ الأكبر ما سئل عن شيء قدِّم ولا أخُر في ذلك اليوم إلا قال: «افعل ولا حرج»، فجاءه رجل وقال: لم أشعر فحلقت قبل أن أذبح، قال: «اذبح ولا حرج»، وجاءه أخر فقال: لم أشعر فنحرتُ قبل أن أرمى، قال: «ارم ولا حرج»، فما سئل يومئذ عن شيء قدم ولا أخر إلا قال: «افعل ولا حرج» حديث متفق على صحته(^)، ويقول 🎏 : «نحرت ها هنا ومنى كلها منحر، فانحروا في رحالكم، ووقفت ها هنا وعرفة

کلها موقف» رواه مسلم(۹). هذا هو ديدنُه ﷺ، فلقد كان يأمسر دعساته ورسله باليسسر والتيسير، فقد قال عليه الصلاة والسلام لمعاذ بن جبل وأبى موسى الأشعري لما بعثهما إلى اليمن: «يسرّرا ولا تعسسرا، وبشرا ولا تنفرا، رواه

كلها موقف، ووقفتُ ها هنا وجمعُ

وهذا التيسيرُ منه 🐉 هو فيما كان جاريًا وفق الشيرع والعدل، لا وفق الأهواء والرغيات، إذ لو كان الأمرُ كذلك لما كان هناك تكليف أصلاً، لأن في التكليف نوع مشقة ونصس.

فالواجب على الناس بعامة أن يراعوا مثلُ ذلك، فلا يضيّقوا على أنفسهم فيما جعل الله لهم فيه سعة، كما ينبغي أن لا يضيِّق المرءُ على نفسه في وقت ٍ يخصَّصه للطواف مثلاً فيزاحم ويشاغب، وقد جعل الله له فسحة في الوقت ليتخيّر أيسرَه وأرفقه، وقولوا مثلَ ذلك في الهدي وفي الرمي ونحوهما.

تنبيهات للمرشدين والمفتين

كما أنَّه ينبغي للمفتين والمرشدين في الحجُّ أن لا يعسنروا على الناس بفتاوي لم يصحُّ الدليل فيها، أو بفهم شخصيّ للمسالة دون دليل يجب الرجوع إليه، أو أن يتُوستعوا في فتاوي ليس لهم فيها سعة، أو أن يستقلّ بعضُهم برأى أو فتيا تتعلّق بمصير كثير من الحجاج دون تروُّ أو مراعاة لنصوص الشريعة، وبدون مشورة عامة لأهل العلم، لا سيما في موسم الحج لئلا يحدث الخلل بين الحجيج، ويقعوا في التذبذب بين الفتاوي والآراء، فالمفتون مسؤولون أمام الله على فتاواهم، وقد قال النبي ﷺ: «من أفتى له بغير علم كان إثمه على من أفتاه» رواه ابو داود(١١).

وإنّ من الأخطاء المشهورة بين بعض المرشدين عدم التفريق بين الدم في ترك الواجب وبين التخيير في فدية الأذى أي: في ارتكاب محظور من محظورات الإحرام عدا الجماع، حيث يفتى بعضهم في الجميع بالدم، وهذا خطأ بيّن، فإن الحاجُّ إذا ارتكبَ محظوراً عدا الجماع فإنه مخير بين أن يذبح شاة أو يصوم ثلاثة أيام أو يطعم ستة مساكين بنص حديث النبي 🎉 . وأما إيجابُ الدم استقلالاً فإنما هو في حق من ترك واجباً من واجبات الحج كترك المبيت بمنى أو ترك رمى الجمار ونحو ذلك كما قرره جمهور أهل العلم.

تقبل الله من الحجاج حجُّهم، ويستر نسكهم. والحمد لله رب العالمين. والمسلم منه والمراه عامال

إرها الاعداء الصافدين بل سياون حصك إنترى ألول

١- أخرجه ابن عدي في الكامل (٤١١/٦)، وقواه الإلباني في مناسك الحج (٣٨).

٢- اخرجه مسلم في البر (٢٥٩٤) من حديث عائشة رضي الله عنها. ﴿ يَعَمُّنَا مُرْسِمَةُ طَاعُونَ وَمُعَا و

٣- أخرجه مسلم في البر (٢٥٩٣) من حديث عائشة رضي الله عنها. إن خالت نصم هذه لها، والمثال زود تنها أن والمعال

٤- آخرجه مسلم في الحج (١٢١٨) من حديث جابر رضي الله عنهما. عنها و رغبت حله النبع الدواء الله البسارية المالهمات ٥- اخرجه مسلم في الفتن (٢٩٢٠) من حديث أبي هريرة رضى الله عنه.

٣- أخرجه مسلم في الحج (١٢١٨) من حديث جابر رضي الله عنهما. و يبقع منالحقه ؟ و طالب مها راموا لا ربعة الما

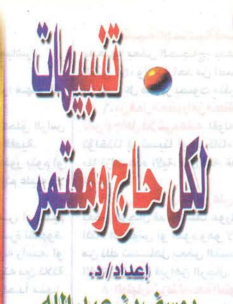
٧- أخرجه البخاري في الدعوات (٦٣٤٠)، ومسلم في الذكر والدعاء (٢٧٣٠) من حديث ابي هريرة رضي الله عنه. و و المساء ا ٨- أخرجه البخاري في العلم (٨٣)، ومسلم في الحج (١٣٠٦) من حديث عبد الله بن عمرو رضي الله عنهما.

٩- اخرجه مسلم في الحج (١٢١٨) من حديث جابر رضى الله عنهما.

١٠- أخرجه البخاري في الجهاد (٣٠٣٨) من حديث أبي موسى الأشعري رضي الله عنه، وهو أيضا عند مسلم في الأشربة

١١- أخرجه أبو داود في العلم (٣٦٥٧)، وحسنه الألباني في صحيح أبي داود (٣١٠٥).

٢٨ التوجيرة العدد ١٩٤ السنة الخامسة والثلاثون



يوسف بن عبد الله

الحمد لله، والصلاة والسلام على

رسول الله، وبعد:

احذر أخي الحاج والمعتمر أن تقع في المعصية كبيرة كانت أو صغيرة كتاخير الصلاة عن وقتها، والغيبة، والنميمة، والسب والشتم، وسماع الغناء، وحلق اللحية، والإسبال، والتدخين، والنظر إلى الحرام في الشارع والتلفاز، وعلى المراة تغطية جميع بدنها بالحجاب الشرعي

والبعد عن التبرج.



لسانك إلا الكلمة الطيبة.

1. يعتقد بعض الناس أن ثوب المرأة للإحرام محدد باللون الأخضر أو الأسود أو الأبيض ؛ وهذا غير صحيح ؛ فإنه لم يثبت في تحديد لون الثوب شيء.

 لب يجوز للمرأة لبس شراب القدم ؛ لأنه ليس من محظورات الإحرام، بل يجب عليها إذا كانت تنكشف قدمها بدونه أمام الرجال الأحانب.

ومع كثرة الناس وشدة الزحام والتعب قد يبتلى الإنسان بالجدال المنهي عنه في الحج؛ مع رجل المرور أو سائق الحافلة، أوفي زحام الطواف والجمرات. فاحذر من استدراج الشيطان وحبائله، وكن حليماً، صابرا، معرضاً عن الجاهلين، لا يضرج من

" التافظ بالنية كأن يقول: (اللهم إني أريد، أو نويت نسك كذا فيسره لي) غير مشروع، والمشروع أن يلبي بنسكه فيقول: لبيك عمرة أو لبيك حجاً.

#### محظورات الإحرام

- ١- إزالة الشعر.
  - ٧- تقليم الأظافر.
  - ٣- استعمال الطيب.
- ٤-قتل الصيد (البري أما البحري فجائز).
- ه- لبس المخصيط (على الرجال دون النساء). والمخيط هو المفصل على البدن كالثوب والفانيلة والسراويل والقميص والبنطلون والقفاز والجوارب. أما ما فيه خياطة ولم يكن مفصلاً فلا يضر المحرم؛ كالحزام أو الساعة أو الحذاء الذي فيه خيوط.

٦- تغطية الرأس أو الوجه بملاصق (على الرجال) كالطاقية والغترة والعمامة والقبعة وما شابه ذلك.

٧- لبس النقاب والقفارين (على المرأة)،فإذا كانت أمام رجال أجانب وجب ستر الوجه واليدين بغير النقاب والقفان، كسدل الخمار على الوجه وإدخال اليدين في العباءة.

٨- عقد النكاح.

٩- الجماع.

التوحيح ذو القعدة ١٤٢٧ هـ (٢٩

ethan k

١٠- المباشرة لشهوة.

١١- إنزال المنى باستمناء أو مباشرة. فاعل المحظور له ثلاث حالات:

أ- أن يفعل المحظور بلا عدر؛ فهو آثم وعليه القدية.

ب- أن يفعل المحظور لحاجة، كحلق الرأس لمرض؛ ففعل المحظور جائز وعليه القدية.

ح- أن يفعل المحظور وهو معذور بنوم أو نسيان أو جهل أو إكراه؛ فلا إثم عليه ولا ivers, total in a service

والمحظور إذا كان إزالة شعر، أو تقليم أظافر، أو استعمال طيب، أو مناشرة لشهوة، أو لبس الرجل للمـخـيط أو تغطيـة رأسـه، أو لبس المرأة للنقاب أو القفار؛ ففسته من ثلاثة أشبياء، يختار فاعل المحظور واحداً منها.

١- ذبح شاة (يوزعها على الفقراء ولا يأكل

٧- إطعام ستة مساكين لكل مسكين نصف صاع من طعام (ونصف الصاع كيلو ونصف من الأرز تقريباً).

٣- صيام ثلاثة أيام.

ويستثنى مما تقدم: المحظورات الآتية:

١- عقد النكاح؛ فإنه محرم ولا فدية فيه.

٢- قتل الصيد؛ فهو محرم و فيه الحزاء إذا قتله متعمداً.

ما المحظورات) فإن الجماع (وهو أعظم المحظورات) فإن م الله الأول ترتب عليه التحلل الأول ترتب عليه ملا له المالي خمسة أمور: المريوالية الم

لو بعدا بعد الذار - الإثم إن ما و كالم علم

سر بيا واسم ٢- فساد الحج.

٣- وجوب إكمال الحج

العام القادم.

وهي: بدنة تذبح في القضاء).

No Hole

١- النية؛ فالمفرد ينوي الحج فقط، والقارن ينوى العمرة والحج.

٢- الهدى؛ فالقارن يلزمه هدي والمفرد لا

٥-التلبية الجماعية بصوت واحد- التي يفعلها بعض الحجاج- بدعة، لم تثبت عن النبي ﷺ، ولا عن أحد من أصحابه. والصواب أن يلبى كل معتمر بصوت منفرد.

٦. من فعل محظوراً من محظورات الإحرام وهو ناس أوجاهل فلا شيء عليه، لقوله تعالى: «ربنا لا تؤاخذنا إن نسينا أو أخطأنا» قال ابن عباس: «لما نزلت هذه الآية، قال الله: قد فعلت» أخرجه

٧,على المعتمر أن يحرص على سترعورته ؛ فإن بعض الرجال قد تنكشف عورته أمام الآخرين أثناء الحلوس أو النوم وهو لا يشعر. وأشد من ذلك تساهل بعض النساء بالنوم في الأماكن العامة فيراهن الرجال.

٨- الطهارة شرط لصحة الطواف عند جماهير أهل العلم، بخلاف السعى فلا تشترطله الطهارة، فمن سعى على غير طهارة، فسعده صحيح، ولا شيء عليه.

٩- بعض المعتمرين يضطبع من أول ليس الإحرام، ويبقى مضطبعاً حتى ينتهي من العمرة أو من الحج، وهذا خطأ، والمشروع أن يغطى كتفيه، ولا يضطيع إلا في الطواف الأول.

١٠- ينتشربين بعض الناس في الطواف و السعى يدعتان

الأولى: التزام دعاع معين لكل شوط، كما هو موجود في بعض الكتيبات.

الثانية: دعاء مجموعة من الحجاج خلف قائد لهم بصوت واحد مرتفع. فعلى الحاج أن يحذر من هاتين البدعتين ؛ لأنه لم بثبت فيهما شيء عن النبي 🏙 أو أحد من أصحابه رضي الله عنه. وفيه أيضاً إيذاء وتشويش شديد على الطائفين.

١١-إذا طلعت الشمس من يوم عرفة (وهو اليوم التاسع من ذي الحجة) سار الحاج من منى إلى عرفة، وهو يلبي أو يكبر، كما ثبت من فعل الصحابة رضي الله عنه وهم مع النبي 🏙: يلبي الملبي فلا ينكر عليه، ويكبر المكبر فلا ينكر عليه. فإذا زالت الشمس صلى الظهر والعصر جمعا وقصرا بأذان وإقامتين، ويخطب الإمام قبل الصبلاة خطبة تناسب المقام. ثم يتفرغ الصاح بعد الصلاة للذكر والدعاء والتضرع إلى الله- عز وحل- فيدعو



التوجير العدد ١٩ ١٤ السنة الخامسة والثلاثون

الله رافعاً يديه مستقبلاً القبلة إلى غروب الشمس؛ كما فعل النبي ﷺ.

١٢- وينبغي للحاج ألا يضرطفي هذا الموقف العظيم، فعليه أن يلح في الدعاء، وأن يكثر من الدعاء، وأن يتوب إلى الله توبة صادقة.

١٣ - إذا كان الحاج في عرفة فعليه أن يتأكد أنه داخل حدود عرفة، وتعرف الحدود باللافتات الكنرة حول عرفة.

١٤- مسجد نمرة ليسكله في عرفة؛ بل بعضه
 في عرفة (وهو الجزء الخلفي)، وبعضه خارج
 عرفة (وهو الجزء الأمامي).

10-يحرم اخير العشاء عن وقتها، وهو نصف الليل الحديث عبدالله بن عمرو بن العاص \_ عن النبي ﷺ أنه قال: «ووقت العشاء إلى نصف الليل» أخرجه مسلم. فإذا خشي خروج الوقت صلى المغرب والعشاء في أي مكان ولو في عرفة.

أن عثيراً من الخالفات المؤلمة في هذه الليلة: أن كثيراً من الحجاج يصلون الفجر قبل دخول الوقت، والصلاة لا تصح إذا فعلت قبل دخول الوقت. ١٧- الضعفة والنساء يجوز لهم الله فع إلى منى في أخرالليل لحديث ابن عباس رضي الله عنهما قال: «بعث بي رسول الله في بستحر من جمع (مردلفة) في ثقل نبي الله في اخرجه مسلم. والسئحر: آخر الليل. وقد كانت أسماء بنت أبي بكر- رضي الله عنهما - ترتحل من مزدلفه بعد مغيب القمر - كما في الصحيحين وسيئتي - مغيب القمر يكون بعد مضى ثلثي الليل

1 - أعمال يوم النعر: ١- رمي جمرة العقبة. ٢- نبح الهدي (على المتصدع والقارن). ٣- الحلق أو التقصير والحلق أفضل. ٤- طواف الإفاضة ٥- سعي الحج (للمتمتع، أما القارن والمفرد فيسعيان أيضاً إذا لم يسعيا مع طواف القدوم).

19- هذا الترتيب هوالسنة، فلو لم يرتب فلا حرج عليه ؛ كمن قدم الطواف على الحلق، أو قدم الصعي على الطواف، أو غير ذلك.

٢٠- يبدأ وقت رمي جمرة العقبة في حق الأقوياء
 بعد طلوع الشمس، لحديث ابن عباس رضى الله

عنهما قال: قدَّمنا رسول الله الله المزدلفة المزدلفة المُغيلمة بني عبد المطلب على حُمُرات، فجعل يَلْطخُ افخاذنا، ويقول: «أُبَيْني لا ترموا الجمرة حتى تطلع الشمس». صحيح سنن أبي داود ح. 19٤٠

أما النساء والضعفاء فيجوز لهم الرمي من حين وصولهم إلى منى من آخر الليل.

٢١- ويمتد وقترمي جمرة العقبة إلى الزوال(١). وله أن يرميها بعد الزوال ولو في الليل إذا وجد إذا لم يتيسر رميها قبل الزوال ؛ فعن ابن عباس رضي الله عنهما قال: «كان النبي شيئال يوم النحر بمنى، فيقول: لا حرج. فسأله رجل فقال: حلقتُ قبل أن أذبح ؟ قال: اذبح ولا حرج. وقال: رميت بعد ما أمسيت فقال: لا حرج، أخرجه البخاري.

- الطواف البيت سبعة أشواط، كما سبق في طواف العمرة، ولكن دون رمل أو اضطباع، ثم يسن أن يصلي ركعتين خلف المقام إن تيسر ذلك – ونبه إلى خطأ ما يفعله بعض الحجاج والمعتمرين من الصلاة خلف المقام في أوقات الزحام وإيذاء الطائفين بذلك، وأن الصواب: أن يرجع إلى الخلف حتى يبتعد عن الطائفين في جعل المقام بينه وبين الكعبة. وإن صلاها في أي موضع من الحرم أجزات.

"آ- التقصير لابد أن يعم جميع الرأس و المرأة تجمع شعرها فتقص منه قدر أنملة، وإن كان شعرها متفاوت الطول أخذت من كل أطواله حتى تعم جميع الرأس أو أكثره.

75- إذا رمى الحاج جمرة العقبة وحلق أو قصر حل التسحمل الأول (أي جساز له كل شيء من محظورات الإحرام إلا النساء). ويسن له أن يتنظف ويتطيب قبل الطواف.

٢٥- وإذا رمى، وحلق أوقسصسر، وطاف طواف

الإفاضة، حل التحلل الثاني (أي جاز له كل شيء حتى النساء).

٢٦- يجب البيت بمنى ليالي أيام التشريق وهي، ليلة الحسادي عشر عشر (للمتعجل)، والشالث عشر (للمتاخر). ويجب



رمي الجمار أيام التشريق.

YY- وقت الرمي يبدأ من زوال الشهس إلى غروبها، ولا بأس برميها ليلاً عند الحاجة؛ لقول النبي ﷺ: «الراعي يرمي بالليل ويرعى في النهار» حديث حسن (السلسلة الصحيحة ح ٢٤٧٧).

Y- لا يجوز التوكيل في الرمي إلا عند العجز، أو خوف الضرر لكبر أو مرض أو صغر ونحو ألك، فيرمي عن نفسه أولاً الجمرة الأولى سبعاً ثم يرمي عن موكله ثم الجمرة الوسطى والعقبة كذلك.

٢٩- يتحقق البيت الواجب في منى بالكث بها أكثر الليل؛ فإذا كان مجموع ساعات الليل (إحدى عشرة ساعة) مثلاً، فالواجب أن يمكث بها أكثر من خمس ساعات ونصف.

٣٠- يجبعند سفرك من مكة أن تطوف طواف الوداع، سبعة أشواط، ويسن أن تصلي بعده ركعتين خلف المقام.

٣١- الحائض والنفساء ليس عليهما طواف وداع؛ لحديث ابن عباس رضي الله عنهما قال: «أمر الناس أن يكون آخر عهدهم بالبيت إلا أنه خفف عن المرأة الحائض» آخرجه البخاري ومسلم.

٣٢- ملخص أركان الحج وواجباته وكذلك العمرة.
 أركان العمرة.

1- الإحرام (وهو نية الدخول في النسك). 2- الطواف. ٣- السعي.

واجبات العمرة: عدا ما مسلما وسعة معتالية

١- الإحرام من الميقات.

أركان الحج: (والسفارة الإوليمية ما يوالم

١- الإحرام. ٢- الوقوف بعرفة.

٣- طواف الإفاضة. ٤- السعي. المسعى. المسعدي. الم

۱- الإحسرام من الميقات. ٢- الوقوف بعرفة إلى الغروب لمن وقف نهاراً. ٣- المبيت ليالي بمزدلفة. ٤- المبيت ليالي التشريق بمنى. ٥- رمي الجمار (جمرة العقبة يوم النصر، والجمار



الثلاث أيام التشريق بالترتيب). ٦- الحلق أو التقصير. ٧- نحر الهدي (للمتمتع والقارن، دون المفرد). ٨- طواف الوداع.

ويعتقد بعض النساء جواز كشف الوجه أمام الرجال ما دامت محرمة وهذا خطا، والواجب تغطيته:

77- تزين بعض النساء يوم العيد - وخصوصاً من بعض الجاليات - فتمر أمام الرجال بلبس جميل الثياب وتزيين وجهها بالمساحيق، وتظن أن هذا من الفرح بالعيد، وما علمت أنه من أعظم الفسوق في الحج، وقد قال النبي في ذما تركت بعدي في في أضر على الرجال من النساء». [منفق عليه من حديث الي هريرة]

78- الرآة الحائض يجوز لها أن تعرم بالعمرة ولكن لا تطوف بالبيت حتى تطهر. وإذا كانت تخشى أن يرجع أهلها من مكة وهي لم تطهر وهي مضطرة للرجوع معهم، فالحل هنا: ألا تحرم وتدخل مكة بدون إحرام، فإن رجع أهلها وهي لم تطهر رجعت معهم ولا حرج عليها لأنها لم تحرم، وإن طهرت وهي في مكة أحرمت بالعمرة كأهل مكة من أدنى الحل كالتنعيم وطافت وسعت وقصرت ؛ لأنها تجاوزت الميقات وهي غير جازمة بالعمرة.

أما إذا تجاوزت الميقات وهي عازمة على العمرة لكنها لا تريد أن تبقى محرمة عدة أيام قبل الطهر، فالواجب عليها أن ترجع إلى الميقات وتحرم منه ؛ لأنه وجب في حقها الإحرام من الميقات.

وإذا أحرمت بالحج تعمل ما يعمل الحاج إلا الطواف بالبيت، فإذا طهرت طافت بالبيت طواف الإفاضة ؛ فعن عائشة رضي الله عنها زوج النبي في «أن صفية بنت حيي رضي الله عنها زوج النبي في حاضت في حجة الوداع، فقال النبي في :أحابستنا هي ؟ فقلت: إنها قد أفاضت يا رسول الله وطافت بالبيت. فقال النبي في النبور الله وطافت بالبيت.

٣٥- من بدع بعض الحجاج والمعتمرين ذهابهم
 إلى غار حراء والتبرك به والدعاء أو الصلاة عنده.

(١) أي زوال الشيمس عن وسط السماء، وهو أول وقت صيلاة الظهر.

التوحيح العدد ١٩٤ السنة الخامسة والثلاثون

# أحكام الحرمين الشريفين

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وعلى أله وصحبه ومن والاه، أما بعد:

فنعرض في هذا المقال جملة من الأحكام المتعلقة بالحرمين الشريفين فنقول مستعينين بالله

عز وجل:

#### الدعاء عندرؤية الكعية:

انتشر بين الناس أن للمسلم عند رؤية الكعببة للمسرة الأولى دعوة مستجابة، وذلك لما رواه البيهقي في سننه في باب الاستسقاء عن أبي أمامة أن رسول الله في قال: «تفتح أبواب السماء ويستجاب الدعاء في أربعة الغيث وإقامة الصلاة ورؤية الكعبة». وهذا غير صحيح، وذلك لأن الحديث في إسناده عُقير بن معدان، قال أبو حاتم الرازي: لا يعتد به، والصحيح أن الدعاء في حرم مكة مستجاب ؛ لما ورد في الصحيحين عن عبد الله بن مسعود لما دعا النبي في على قريش شق عليهم، وكانوا يرون أن الدعوة في تلك البلد

#### حكم استقبال الكعبة واستدبارها بالبول والفائط؛

يحرم استقبال الكعبة أو استدبارها عند قضاء الحاجة وذلك في الصحراء، وذلك لما رواه البخاري ومسلم عن أبي أيوب الأنصاري قال: قال رسول الله : إذا أتيتم الغائط فلا تستقبلوا القبلة ولا تستبدبروها ولكن شرقوا أو غربوا». قال أبو أيوب: «فقدمنا الشام فوجدنا مراحيض بنيت قبل القبلة فننحرف ونستغفر الله تعالى».

وعند مسلم عن ابن عمر رضي الله عنهما قال: رقيت بيت اختي حفصة فرايت رسول الله ﷺ قاعدًا لحاجته مستقبل الشام مستدبر القبلة.

فالجمهور على الجمع بين النصوص بحيث يكون المنع في الفضاء والصحراء والإباحة في داخل البنيان. -ما يستلم من الكعبة:

للكعبة الكريمة أربعة أركان ؛ الركن الأسود، ثم

### إعداد الستشار/ أحمد السيد على إبراهيم

الركنان الشاميان، ثم الركن اليماني، ويقال للأسود واليماني: اليمانيان، فالأسود واليماني مبنيان على قواعد إبراهيم ، والشاميان ليسا على قواعده، وللركن الأسود فضيلتان كون الحجر الأسود فيه، وكونه مبنيًا على قواعد إبراهيم ، وللركن اليماني فضيلة واحدة وهي كونه على قواعد إبراهيم ، وليس للشاميين شيء من الفضيليتن.

فالسنة في الحجر الأسود استلامه وتقبيله، والسنة في الركن اليماني استلامه ولا يقبل، والسنة أن لا يقبل الشاميان ولا يستلمان، فخص الأسود بالتقبيل مع الاستلام لأن فيه فضيليتين واليماني بالاستلام لأن فيه فضيلة واحدة، وانتفت الفضيلتان في الشاميين.

وفي الصحيحين عن ابن عمر رضي الله عنهما أن رسول الله على كان لا يستلم إلا الحجر والركن اليمان. ومن ثم ينصح عدم جواز التمسح والتعلق باستار الكعبة، أو التمسح بالركنين الشاميين لعدم ورود ذلك عنه هي، ويستلم الملتزم وهو ما بين باب الكعبة والحجر الأسود لما ثبت عند عبد الرزاق الصنعاني عن ابن عباس رضى الله عنهما أنه قال: هذا الملتزم بين الركن والباب.

إسناده صحيح]

#### الصلاة فيه بمائة ألف صلاة:

المقصود بالمسجد الحرام: أخرج البخاري ومسلم عن أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي في قال: «صلاة في مسجدي هذا خير من ألف صلاة فيما سواه إلا المسجد الحرام». وأخرج الإمام أحمد وابن ماجه بسند صحيح صححه الألباني عن جابر بن عبد الله رضي الله عنهما أن رسول الله في قال: «صلاة في مسجدي أفضل من ألف صلاة فيما سواه إلا المسجد الحرام، وصلاة في المسجد الحرام أفضل من مائة الف صلاة فيما سواه».

التوحيح ذو القعدة ١٤٢٧ هـ

وقد اختلف أهل العلم في مضاعفة أجر الصلاة بمكة، هل هو خاص بمسجد الكعبة فقط أم هي عامة في جميع الحرم.

الرأي الأول: ذهب إلى أن المضاعفة تعم الحرم كله.

الأدلة: قوله تعالى: ﴿ هُمُ النَّدِينَ كَفَرُوا وَصَدُوكُمْ عَنِ الْمُسْجِدِ الحُرَامِ ﴾ [الفتح ٢٠]، ووجه الدلالة أن النبي على أن المراد بالمسجد صدوا عن الحرم فدل على أن المراد بالمسجد الحرام عموم الحرم.

قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا الْمُشْرِكُونَ نَجَسُ فَلاَ يَقْرَبُوا الْمُسْجِدَ الحُرَامَ بَعْدَ عَامِهِمْ هَذَا ﴾ [التوبة ٢٨]، وجه الدلالة فلا يقربوا الحرم فلو كان المقصود بالمسجد الحرام مسجد الكعبة لجاز للمشركين دخول الكعبة.

قوله تعالى: ﴿ سُبُحَانَ الَّذِي أَسْرَى بِعَبْدِهِ لَيْلاً مِنَ الْسُجْدِ الحُرَامِ ﴾ [الإسراء ١]، وُقد روى أنه أسري به من بيت أم هانئ بنت أبى طالب بمكة.

ما أخرجه أحمد بسند صحيح عن المسور بن مخرمة ومروان بن الحكم أن النبي والمسرم وهو مضطرب في الحرم وهو مضطرب في الحل.

الرأي الشاني: ذهب إلى أن المضاعفة

خاصة بمسجد الكعبة فقط.

الأدلة: قوله تعالى: ﴿فَوَلُّ وَجُهَكَ شَطْرَ الْسُجِدِ الحُرَامِ﴾ [البقرة: ١٤٤]، والمقصود هذا الكعبـة وليس الحرم.

ما أخرجه مسلم عن ميمونة رضي الله عنها أن النبي على قال: «صلاة في مسجدي هذا أفضل من المساجد إلا مسجد الكعنة».

الرأي الراجح: هو رأي من قال: إن المسجد الحرام عام في جميع الحرم وممن قال بهذا:

-الإمام التابعي الجليل عطاء بن أبي رباح المكي إمام أهل مكة في زمانه، فقد ساله الربيع بن صبيح فقال له: «يا أبا محمد، هذا الفضل الذي يذكر في المسجد الحرام وحده أو في الحرم كله ؟ فقال عطاء: بل في الحرم كله، إن الحرم كله مسجد» [مسند الطيالسي] -الإمام ابن القيم.

ومنُ المعاصرين: الشيخ عبد العزيز بن باز رحمه

وهذا الرأي هو الموافق لقواعد الشريعة في التيسير ورفع الحرج ولو قيل إن المضاعفة خاصة بمسجد الكعبة فقط لحصل في هذا عنت ومشقة لا يسايران ما قصدته الشريعة من اليسر ورفع الحرج وسعة فضل الله على عداده.

تنبيه: المصلي خارج المسجد الحرام عند اتصال الصفوف يحصل على فضيلة الصلاة فيه وذلك لأن خارج المسجد في حال اتصال الصفوف.

من صلى في بناء منفصل عن المسجد مقتديًا بإمام المسجد لم يصح اقتداؤه لعدم اتصال الصفوف، وأما في المسجد الحرام فلو صلى على جبل الصفا أو المروة (قبل دخولهما المسجد)، أو جبل أبي قبيس مقتديًا بصلاة الإمام في المسجد الحرام قال الشافعي رضي الله عنه: يجوز لأن كل ذلك متصل وهو في حكم العرف غير منقطع. حكاه الماوردي في الحاوي، ويشترط لصحة الائتمام من سماع التكبير يمكنه الاقتداء فإن لم يسمع لم يصح. وعلى هذا فالصلاة في البنايات المحيطة بالحرم وعلى هذا فالصلاة في البنايات المحيطة بالحرم المارح مكة مثلاً فإن بها مصلين مرتبطتان بالحرم بإذاعة داخلية) جائز لا سيما مع امتداد الصفوف إلى خارج المسجد لمسافات بعيدة.

هل المضاعفة تخص الفرض والنفل أم لا؟

اختلف الفقهاء في المضاعفة هل تخص الفرض والنفل معًا أم لا على رأيين:

الأول: وهو رأي اكثر أهل الفقه على أن المضاعفة تخص الفرض والنفل معًا وذلك لأن قوله . «صلاة في مسجدي هذا...» نكرة والنكرة تفيد العموم.

٢- الثاني: قال أبو جعفر الطحاوي: إنما تختص بالفضيلة المكتوبات دون ما سواها من النوافل والتطوعات ؛ فأعظمها أجرًا صلاتها في البيت لما رواه البخاري عن زيد بن ثابت أن رسول الله ﷺ اتخذ حجرة من حصير في رمضان فصلى فيها ليالي، فصلى بصلاته ناس من أصحابه، فلما علم بهم جعل يقعد فخرج إليهم فقال: «قد عرفت الذي رأيت من صنيعكم فصلوا أيها الناس في بيوتكم فإن أفضل الصلاة صلاة المرء في بيته إلا المكتوبة». رواه أحمد بسند صحيح عن عبد الله بن سعد.

التوجيك العدد 19 السنة الخامسة والثلاثون

قال: سالت رسول الله عن الصلاة في بيتي والصلاة في المسلاة في المسجد ؟ فقال: الا ترى إلى بيتي ما أقربه من المسجد، فلأن أصلي في بيتي أحب إلى من أن أصلى في المسجد إلا أن تكون صلاة مكتوبة.

قال العلامة أحمد شحاتة في كتابه النبذة اللطيفة في فضائل المدينة الشريفة: «والذي احتج به في ذلك كاف في الدلالة على افضلية النوافل في البيوت عليها في المساجد، ولكنه غير ناف لهذا القدر من الفضل، في يكون المعنى بدخول النوافل في الأفضلية: أنه لو صلى نافلة في المسجد النبوي كانت بالف صلاة، ولو صلاها في بيته كانت افضل وأعظم أجرًا من الف صلاة، وهذا بين الدلالة لمن تديره». اهد.

# هل المضاعفة خاصة بالصلاة أم بسائر الطاعات؟

ذهب بعض أهل العلم إلى مضاعفة الحسنات عمومًا في البلد الحرام وهو قول الإمام أحمد واختيار النووي، وقال شيخ الإسلام ابن تيمية: «والصلاة وغيرها من القرب بمكة أفضل، والمجاورة بمكان يكثر فيه إيمانه وتقواه أفضل حيث كان، وتضاعف السيئة والحسنة بمكان أو زمان فاضل. اهد. ذكره القاضى وابن الجوزى». اهد.

مفاد ما سبق أن الحسنات تضاعف في البلد الحرام، ولكن لا يوجد دليل صحيح على أنها تضاعف إلى مائة ألف، وألف بالمدينة كالصلاة حيث إن حديث عبد الله بن عباس والذي أخرجه ابن ماجه وقيه عن النبي عنه: «من أدرك شهر رمضان بمكة فصامه وقام منه ما تيسر كتب له مائة ألف شهر رمضان فيما سواها، وكتب له بكل يوم وليلة عتق رقبة، وفي كل يوم حملان فرس في سبيل الله». حديث موضوع كما بين ذلك العلامة الألباني في ضعيف ابن ماحه.

# هل المضاعفة تشمل السيئات؟

اختلف العلماء في ذلك على رأيين:

الرأي الأول: ذهب إلى أن السيئات تضاعف بمكة كما تضاعف الحسنات، وممن قال ذلك مجاهد وابن عباس وابن مسعود وأحمد بن حنبل.

الرأي الثاني: ذهب إلى عدم المضاعفة واستدل بقوله تعالى: ﴿مَنْ جَاءَ بِالسَّيِّئَةَ فَلاَ يُجْزَى إِلاَّ مِثْلَهَا وَهُمْ لاَ يُخْلَمُونَ ﴾ [الانعام: ١٠٠]، وما جاء عن عبد الله بن عباس رضي الله عنهما أن النبي ﷺ قال: «من هم بسيئة وعملها كتبت له سيئة واحدة». [اخرجه مسلم]

حكم المروريين يدي المسلي في المسجد العرام:

اختلف الفقهاء في حكم المرور بين يدي المصلى في المسجد الحرام على رأيين:

الأول: يحسرم المرور في غسيسر حسالة الضرورة والحساجة، وذلك لقوله عن «إذا صلى أحدكم إلى شيء يسستره من الناس فأراد أن يجتاز بين يديه فليدفعه، فإن أبى فليقاتله فإنما هو شيطان». [رواه البخاري ومسلم]، ولقوله عن «لو يعلم المار بين يدي المصلي ماذا عليه لكان أن يقف أربعين خيرًا له من أن يمر من يديه». [رواه البخاري]

الثاني: يجوز المرور بين يدي المصلي داخل المسجد الحرام وهو قول للإمام أحمد، اختاره بعض أصحابه والإمام مالك ورجحه الطحاوي في مشكل الآثار والشيخان محمد بن إبراهيم وعبد العزيز بن باز رحمهما

دليل هذا الرأي: ما جاء عن النبي تخفي أنه صلى ثُمُّ ليس بينه وبين الطواف سترة. اخرجه عبد الرزاق في مصنفه وما جاء عن عبد الله بن الزبير أنه جاء يصلي والطواف بينه وبين القبلة تمر المرأة بين يديه فينظرها (أي فيمهلها) حتى تمر ثم يضع جبهته في موضع قدمها».

[اخرجه عبد الرزاق في مصنفه]

قال ابن قدامة في المغني بعد أن ذكر أدلة جواز المرور بين يدي المصلي في المسجد الحرام: «وذلك لأن الناس يكثرون بمكة لأجل قضاء نسكهم، ويزدحمون فيها، ولذلك سميت بكة ؛ الناس يتباكون فيها، أي: يزدحمون ويدفع بعضهم بعضًا فلو منع المصلي من يجتاز بين يديه لضاق على الناس». اهـ.

وأجاب العلامة ابن باز رحمه الله عن حكم المرور بين يدي المصلي في الحرم فقال: «لا حرج في ذلك وليس في الحرم – أعني المسجد الحرام – أن يمنع المار بين يديه، لما ورد في ذلك من الآثار الواردة على أن السلف الصالح كانوا لا يمنعون المار بين أيديهم من الطائفين، منهم ابن الزبير رضي الله عنه ولأن المسجد الحرام مظنة الزحام والعجز عن منع المار بين يدي المصلي فوجب التيسير في ذلك». انتهى. والحمد لله رب العالمين.

التوحيدذو القعدة ١٤٢٧ هـ

# من فضائل الصحابة

عن عصر قال: أصرنا رسول الله ﷺ أن نتصدق، ووافق ذلك عندي مالاً فقلت: اليوم أسبق أبا بكر إن سبقته يومًا . قال فجئت بنصف مالي . فقال رسول الله ﷺ ما أبقيت لأهلك ؟ فقلت مثله . وأتى أبو بكر بكل ما عنده . فقال يا أبا بكر ؟ ما أبقيت لأهلك ؟ . فقال أبقيت لهم الله ورسوله . قلت لا أسبقه إلى شيء أبدا . [ الترمذي]

# من أقوال السلف وأحوالهم

عن عبد الله بن مسعود قال: لا يزال الناس صالحين متماسكين ما أتاهم العلم من أصحاب محمد ومن أكابرهم، فإذا أتاهم من أصاغرهم هلكوا.

عن قتادة قال: سئل ابن عمر: هل كان أصحاب النبي ﷺ يضحكون ؟ قال: نعم، والإيمان في قلوبهم أعظم من الجبال.

عدادة عارسمال أل أيس [مصنف عبد الرزاق]

عن ابن عباس رضي الله عنهما - وذكر له الخوارج واجتهادهم وصلاحهم - فقال رضي الله عنه: ليسوا هم بأشد اجتهاداً من اليهود والنصارى، وهم على ضلالة. [الشريعة]

# حكم ومواعظ

عن عبد الله بن مسعود قال: إنما هذه القلوب أوعية ، فاش خلوها بالقرآن ولا تشغلوها بغيره .

وعنه أيضا قال: كفى بالمرء من الشقاء – أو من الخيبة – أن يبيت وقد بال الشيطان في أذنه فيصبح ولم يذكر الله .

وعن أبي الدرداء قال: ليس الخير أن يكثر مالك وولدك، ولكن الخير أن يعظم حلمك وأن تباري الناس في عبادة الله، فإن أحسنت حمدت الله وإن أسات استغفرت الله. [الادب الفرد]

# من نوركتاب الله القرآن نور

قال الله تعالى: ﴿ يَا أَهُلَ الْكِتَابِ قَدْ جَاءِكُمْ رَسُولُنَا بِبُيِّنُ لَكُمْ كَثِيرًا مَمًا كُنتُمْ تُخْفُونَ مِنَ الْكِتَابِ وَيَعْفُو عَن كَثِيرِ قَدْ جَاءِكُم مِّنَ اللهِ نُورُ وكِتَابُ مُّبِينٌ يَهْدِي بِهِ اللهُ مَن اتَّبَعُ رضْوانَهُ سُبُلَ السَّلاَمِ وَيُحْرِجُهُم مِّنِ الظَّلْمَاتِ إِلَى النُّورِ بإذْنهِ وَيَهْرِيهِمْ إِلَى صراطٍ مَسْتَقِيمٍ ﴾

[المائدة ١٥ ، ١٦]

# من هدي رسول الله ﷺ ابدأ باليمن .. د

عن أنس رضي الله عنه قسال: حلبت لرسول الله شهة داجنًا، وشيب لبنها بماء من البئر التي في دار أنس، فأعطي رسول الله شه القدح فشرب وعلى يساره أبو بكر، وعن يمينه أعرابي فقال عمر: اعط أبا بكر يا رسول الله، فأعطى الأعرابي الذي عن يمينه ثم قسال: «الأيمن فالأيمن وفي رواية الإيمنون

[متفق عليه]

# من دلائل النبوة المنافقة المنا

الأيمنون، ألا فيمنوا».

عن أهي هريرة رضي الله عنه قال: قال أبو جهل: هل يعفر محمد وجهه بين أظهركم ؟ فقيل نعم . فقال: واللات والعزى لئن رأيته يفعل ذلك لأطأن على رقبته، فأتى رسول الله فهو يصلي زعم ليطأ على رقبته فما فجئهم منه إلا وهو ينكص على عقبيه ويتقي بيديه فقيل له مالك ؟ فقال إن بيني وبينه لخندقًا من نار وهولاً وأجنحة . فقال رسول الله ﷺ: «لو دنا مني الختطفته الملائكة عضوا». [منفق عليه]

# من أسباب إجابة الدعاء الدعاء باسم الله الأعظم

عن أنس بن مالك قال: كنت مع رسول الله عني ورجل قائم يصلي فلما ركع وسجد وتشهد دعا فقال: في دعائه اللهم اني أسالك بأن لك الحمد لا إله إلا أنت المنان بديع السماوات والأرض يا ذا الجلال والإكرام يا حي يا قيوم إني أسالك .. فقال النبي كلاصحابه: «تدرون بما دعا؟» قالوا: الله ورسوله أعلم، قال: «والذي نفسي بيده لقد دعا الله باسمه الأعظم الذي إذا دعي به أجاب وإذا سئل به أعطى». [سن النسائي]

# تحذيرالصحابة من منكري الشفاعة

عن ابن عباس قال: قال عمر رضي الله عنه: رجم رسول الله ، ورجم أبو بكر رضي الله عنه ، ورجمت أنا ، وسيجيء قوم يكذبون بالرجم والحوض والشفاعة ، وبعذاب القبر ، وبقوم يخرجون من النار. [الشريعة]

# منأخلاق السلف

عن أبي أمامة قال: أقبل النبي الله عنه غلامان، فوهب أحدهما لعلي رضي الله عنه وقال: «لا تضربه فإني نهيت عن ضرب أهل الصلاة، وإني رأيت يصلي منذ أقبلنا»، وأعطى أبا ذر غلامًا وقال: «استوص به معروفًا» فأعتقه فقال: «ما فعل؟» قال: أمرتنى أن أستوصي به خيرا فأعتقته. [الانب الغد]

# من مصائد الشيطان أهل الكفر والشرك والصلال (

قال تعالى: «إنه ليس له سلطان على الذين أمنوا وعلى ربهم يتوكلون إنما سلطانه على الذين يتولونه والذين هم به مشركون» قال ابن القيم: تضمن ذلك أمرين: أحدهما نفي سلطانه وإبطاله على أهل التوحيد والإخلاص والثاني إثبات سلطانه على أهل الشرك وعلى من تولاه، ولما علم عدو الله أن الله تعالى لا يسلطه على أهل التوحيد والإخلاص قال:

«فبعزتك لأغوينهم أجمعين إلا عبادك منهم المخلصين»، فعلم عدو الله أن من اعتصم بالله عز وجل وأخلص له وتوكل عليه لا يقدر على إغوائه وإضالاله وإنما يكون له السلطان على من تولاه وأشرك مع الله، فهؤلاء رعيته فهو وليهم وسلطانهم ومتبوعهم. [إغاثة اللهان]

# من آثار المعاصي جزاء أهل العصيان

قال ابن القيم: عن مالك بن دينار قال قرأت في الحكمة يقول الله عز وجل: «أنا الله مالك الملوك، قلوب الملوك بيدي، فحمن أطاعني جعلتهم عليه رحمة، ومن عصاني جعلتهم عليه نقمة، فلا تشغلوا أنفسكم بسب الملوك ولكن توبوا إليً أعطفهم عليكم» وفي مراسيل الحسن: «إذا أراد الله بقوم خيرًا جعل امرهم الى حلمائهم، وفيئهم عند سمحائهم،

وإذا أراد بقوم شرًا جعل أمرهم الى سفهائهم وفيئهم عند بخلائهم». [الجواب الكاني]

# مننصائح الحكماء

وقال بعض الملوك لطبيبه:

لعلك لا تبقى لي؛ فُصِفْ لي صفة

أخذها عنك، فقال: لا تنكح إلا شابة، ولا تأكل من اللحم إلا فتيًا ولا تشرب الدواء الا من علة، ولا تأكل من اللحم إلا فتيًا ولا تشرب الدواء الا من علة، ولا تأكل الفاكهة الا في نضجها، وأجد تنام، وإذا أكلت ليلاً فلا تنم حتى تمشى ولو تنام، وإذا أكلت ليلاً فلا تنم حتى تمشى ولو تتكارهن على الجماع، ولا تأكلن حتى تجوع ولا من الحمام قبل أن يأخذ منك، ولا تأكلن طعامًا وفي معدتك طعام، وإياك أن تأكل ما تعجز أسنانك عن مضغه فتعجز معدتك عن هضمه، وعليك في كل أسبوع بقيئة تنقي الجسم، ونعم الكنز الدم في جسدك فلا تخرجه إلا عند الحاجة إليه، وعليك بدخول الحمام فإنه يخرج من الأطباق ما لا تصل الأدوية إلى إخراجه.

دو القعدة ١٤١١ هـ

# فتاوي الحج

# ووالإنابة في الحج للعاجز وو

س: نفيد فضيلتكم أن أخًا لزوجتي هو يبلغ من العمر ٨٠ عاماً وهو مصاب بمرض الشلل في جنبـــه الأيمن وهو مصاب به من صغره فهو لا يستطيع المشي مع الأصحاء وليس لديه دخل إلا من الضمان الاجتماعي وهو يريد قضاء فريضة الحج علماً أنه لا يستطيع أن يركب السيارة، فهل يجوز له أن يدفع أجراً على حجته كما يُفعل الغير وما نفعل ؟ نرجو إفادتنا عن ذلك ؟

الجواب: إذا كان الواقع كما ذكرت من مرض أخي زوجتك وتوفر لديه مما يعطاه من الضمان الاجتماعي، ومما ياخذه من الصدقات أو المعونات الأخرى ما يكفي أن ينيب من يحج عنه ويعتمر: ؛ لأنه وإن عجز عن مباشرة حج الفريضة والعمرة بنفسه فهو مستطيع ذلك بنيابة غيره عنه بماله.[اللجنة الدائمة للإفتاء: ٢٥٤ في ٢١-٨-١٣٩٩هـ]

# ١٥٥ الرور على الميقات بدون إحرام ٢٥٠

س: إذا حدث أن موظفاً مسافراً من تبوك إلى مكة المكرمة لعمل رسمي وحكم عليه العمل أن يدخل مكة بدون أن يحرم ورجع إلى جدة لفترة قصيرة وأحرم من جدة ورجع إلى مكة لأداء العمرة، فما راي فضيلتكم هل تكتب له عمرة أم لا؟

الجواب: من مرعلى أي واحد من المواقعة التي ثبتة عن الرسول في او حاذاه جواً أو بحراً وهو يريد الحج أو العمرة وجب عليه الإحرام، وإذا كان لا يريد حجاً ولا عمرة فلا يجب عليه أن يحرم، وإذا جاوزها بدون إرادة حج أو عمرة ثم انشا الحج والعمرة من مكة أو جدة فإنه يحرم بالحج من حيث أنشا من مكة أو جدة مثلاً، أما العمرة فإن أنشاها خارج الحرم أحرم من حيث أنشا وإن أنشاها من داخل الحرم فعليه أن يخرج إلى أننى الحل ويحرم منه للعمرة هذا هو الأصل في هذا ألنى الحل ويحرم منه للعمرة هذا هو الأصل في هذا الباب، وهذا الشخص المسؤول عنه إذا كان أنشا العمرة من جدة وهو لم يردها عند مروره بالميقات فعمرته محيحة ولا شيء عليه.

# جابعليها ، اللجنة الدائمة للبحوث والإفتاء الشيخ / عبد العزيز بن باز - رحيه الله -

والأصل في هذا حديث ابن عباس رضي الله عنهما قال: (وقت رسول الله في الأهل المدينة ذا الحليفة ولأهل الشيام الجحفة ولأهل نجد قرن المنازل ولأهل اليمن يلملم، قال هن لهن ولمن أتى عليهن من غير أهلهن لمن كان يريد الحج والعمرة فمن كان دونهن فمهله من أهله حتى أهل مكة يهلون منها) [منفق عليه]

وعن عائشة رضي الله عنها قالت:) نزل رسول الله

المحصب فدعا عبد الرحمن بن أبي بكر فقال: «اخرج
باختك من الحرم فتهل بعمرة ثم لنطف بالبيت فإني
انتظركما هاهنا» قالت: فخرجنا فاهللت ثم طفت بالبيت
وبالصفا والمروة فجئنا رسول الله في وهو في منزله
في جوف الليل فقال: «هل فرغت؟» قلت: نعم، فانن في
أصحابه بالرحيل فخرج فمر بالبيت فطاف به قبل صلاة
الصبح ثم خرج إلى المدينة.

[متفق عليه - اللجنة الدائمة للإفتاء: ٢١٩١ في ١-١١-١٣٩٨هـ] و استعانة الرأة برجل أجنبي في زحام الحج و

س: هل يجوز للمراة أن تلبس البرقع وهي محرمة ؟ فقد لبسه أهلي فلما رجعوا من الحج قبل لهم إن حجكم غير مقبول لأنكم لبستم البرقع. وهل يصح للمراة أن تتطيب وهي محرمة ؟ وهل يصح للمراة أن تأكل حبوب منع العادة في الحج ؟ وهل يصح لها أن تمسك برجل غير محرم لها ولكن هو برفقتهم بالحج لأنه زحمة وخوفاً عليها من الضياع ؟ وهل يصح لها الإحرام بالذهب ؟

الجواب: أ- لبس البرقع لا يجوز للمرأة في الإحرام لقوله ﷺ: «لا تنتقب المرأة ولا تلبس القفازين» «رواه البخاري». ولا شيء على من تبرقعت في الإحرام جاهلة للحكم، وحجتها صحيحة.

ب- لا يجوز للمحرم التطيب بعد الإحرام سواء كان رجلاً أو امرأة ؛ لقوله عليه الصلاة والسلام: «ولا تلبسوا شيئاً من الثياب مسه الزعفران أو الورس» وقول عائشة رضي الله عنها: (طُيَّبْتُ رسول الله ﷺ لإحرامه قبل أن يحرم ولحله قبل أن يطوف بالبيت) متفق عليهما، ولقوله في الرجل الذي مات وهو محرم: (لا تمسوه طيباً) متفق على صحته.

ج- يجوز للمرأة أن تأكل حبوباً لمنع العادة الشهرية

عنها أثناء أدائها المناسك.

د- يجوز للمراة إذا اضطرت في زحام الحج أو غيره أن تتمسك بثوب رجل غير محرم لها أو بشقه أو نحو ذلك للاستعانة به للتخلص من الزحام.

هـ- يجوز للمراة أن تحرم وبيدها اسورة ذهب أو خواتم ونحو ذلك، ويشرع لها ستر ذلك عن الرجال غير المحارم خشية الفتنة بها.

[اللجنة الدائمة للإفتاء: ٣١٨٤ في ١٩-٨-١٤٠٠ـ]

# والتبرك بيعض الأماكن في عرفة وه

س: يوجد بجبل الرحمة بعرفات ثلاثة مساجد بمحاريبها متجاورة غير مسقوفة يؤمها الحجاج للتمسح بمحاريبها وجدرانها، ويضعون أحيانا النقود ببعض محاريبها كما أنهم يصلون في كل منها ركعتين وبعضها يكون في وقت النهي ويحصل ازدحام الرجال والنساء بها، وجميع هذه الأفعال تحدث من الحجاج، نرجو من سماحتكم إفتاءنا بالحكم الشرعي فيما ذكر.

الجواب: أولاً: عرفات كلها من شعائر الحج التي أمر الله تعالى أن يؤدى فيها منسك من مناسكه هو الوقوف بها في اليوم التاسع من ذي الحجة وليلة عيد الأضحى، وليست مساكن للناس فلا حاجة إلى بناء مسجد أو مساجد بها أو بجبلها المعروف عند الناس بجبل الرحمة لإقامة الصلوات بها، وإنما بها مسجد نمرة بالمكان الذي صلى فيه النبي الظهر والعصر في حجة الوداع ليتخذه الحجاج مصلى لهم يوم وقوفهم بعرفات يصلى به من استطاع صلاة الظهر والعصر ذلك اليوم، وكذا لم يعرف من السلف بناء مساجد فيما اشتهر بين الناس بجبل الرحمة، فبناء مسجد أو مساجد عليه بدعه، وصلاة ركعتين أو أكثر في كل منها بدعه أخرى، ووقوع الركعتين أو ألكثر في وقت النهى بدعه ثالثة.

ثانياً: توجه الناس إلى هذه المساجد وتمسحهم بجدرانها ومحاريبها والتبرك بها بدعه، ونوع من أنواع الشرك شبيه بعمل الكفار في الجاهلية الأولى بأصنامهم، فيجب على المسؤولين الأمر بإزالة هذه المساجد والقضاء عليها سداً لباب الشر ومنعاً للفتنة حتى لا يجد الحجاج ما يدعوهم إلى الذهاب إلى الجبل والصعود عليه للتبرك به والصلاة فيه.

[اللحنة الدائمة للإفتاء: ٣٠١٩ في ١٥-٣-١٠٠هـ]

# ٥٥ تمام حج المفرد ٥٥

س: من أهل بالحج مفرداً هل حجه تام ؟ وهل عليه عمرة ؟

الجواب: نعم حجه تام إذا أتى بما شرع له فيه، من فرائضه وواجباته وسننه واجتنب ما نهاه الله عنه من الرفث والفسوق والجدال في الحج، وليس عليه عمرة إذا كان قد اعتمر عمرة الإسلام قبل ذلك وإلا وجب عليه أن يعتمر عمرة الاسلام.

[اللجنة الدائمة للإفتاء: ٢٨٩٦ في ١٧-٢-٢٠١٥] وي من نوى الحج وأحرم ثم ذهب إلى المدينة أولاً وي

س: جئت مع جماعة للحج واحرمت مفرداً وجماعتي يريدون السيفر إلى المدينة، فهل لي أن أذهب إلى المدينة وأرجع لمكة لاداء العمرة بعد أيام قليلة على

الجواب: إذا حج مع جماعة وقد احرم بالحج مفرداً ثم سافر معهم للزيارة فإن المسروع له أن يجعل إحرامه عمرة ويطوف لها ويسعى ويقصر، ثم يحرم بالحج في وقته ويكون بذلك متمتعا وعليه هدي التمتع كما أمر النبي بخلك أصحابه الذين ليس معهم هدى.

[سماحة الشيخ عبدالعزيز بن باز]

ووالإحرامين العرموم عدا عللاه

س٧٧: ما قولكم في رجل احرم في

الحرم الشريف بالحج نيابة عن غيره ولم يحرم في الميقات؟ أفيدونا جزاكم الله خيراً.

ج ٢٧: إذا كان هذا المحرم مقيماً في الحرم، ثم جاء وقت الحج وهو مقيم، إذا دخلها دخولاً شرعياً ادى عمرة أو أدى حجاً سابقاً، أو دخلها لحاجة كالتجارة أو نحوها، ثم بدا له أن يحج عن نفسه أو عن غيره فإنه يحرم من مكة ولا حاجة له إلى ميقات.

[سماحة الشيخ عبدالعزيز بن باز]

ووالنسيان في معظورات الإحرام وو

س: إذا لبس المحرم أو المحرمة نعلين أو شراباً سواء كان جاهلاً أو عالماً أو ناسياً، فهل يبطل إحرامه بشيء من ذلك ؟

س: السنة أن يحرم الذكر في نعلين ؛ لأنه جاء عنه الله قال: «ليحرم أحدكم في إزار ورداء ونعلين»

التوحيح دو القعدة ١٤٢٧ هـ (٢٩

فالأفضل أن يحرم في نعلين حتى يتوقى الشوك والرمضاء والشيء البارد، فإن لم يحرم في نعلين فلا حرج عليه، فإن لم يجد نعلين جاز له أن يصرم في خفين، وهل يقطعهما أم لا ؟ على خلاف بين أهل العلم، وقد ثبت عنه 👺 أنه قال: «من لم يجد نعلين فليلبس خفين وليقطعهما أسفل من الكعبين، وجاء عنه في خطبته في حجة الوداع في عرفات (انه أمر من لم يجد نعلين أن يلبس الضفين) ولم يامر بقطعهما، فاختلف العلماء في ذلك، فقال بعضهم: أن الأمر الأول منسوخ فله أن يلبس من دون قطع. وقال أخرون: ليس بمنسوخ ولكنه للندب لا للوجوب ؛ بدليل سكوته عنه في عرفات. والأرجح إن شياء الله أن القطع منسوخ ؛ لأن النبي ﷺ خطب الناس في عرفات وقد حضر خطبته الجمع الغفير من الناس في عرفات من الحاضرة والبادية ممن لم يحضر خطبته في المدينة التي أمر فيها بالقطع، فلو كان القطع واجبأ أو مشروعاً لبينه للأمة، فلما سكت عن ذلك في عسرفسات دل على أنه منسوخ، وأن الله جل وعلا عفا وسامح العباد عن القطع لما فيه من إفساد الخف، والله أعلم.

أما المرأة فلا حرج عليها إذا لبست الخفين أو الشراب ؛ لأنها عورة، ولكن تمنع من شيئين: من النقاب ومن القفازين ؛ لأن الرسول في نهى عن ذلك قال: (لا تنتقب المرأة ولا تلبس القفازين). والنقاب هو الشيء الذي يوضع للوجه كالبرقع فلا تلبسه وهي محرمة، ولكن لا بأس أن تغطي وجهها بما تشاء عند وجود الرجال الأجانب ؛ لأن وجهها عورة فإذا كانت بعيدة عن الرجال كشفت وجهها، ولا يجوز لها أن تضع عليه النقاب ولا البرقع، ولا يجوز لها أن تلبس القفازين وهما غشاءان يصنعان لليدين – فلا تلبسهما المحرمة ولا المحرم، ولكن تغطى يديها بشيء أخر.

[سماحة الشيخ عبدالعزيز بن باز]

والناسي للحلق والتقصير ثم لبس ملابسه العادية و

س: ما حكم من نسي الحلق او التقصير في العمرة فلبس المخيط ثم ذكر انه لم يقصر او يحلق ؟

الجواب: من نسي الحلق أو التقصير في العمرة فطاف وسعى ثم لبس قبل أن يحلق أو يقصر، فإنه ينزع ثيابه إذا ذكر ويحلق أو يقصر ثم يعيد لبسهما، فإن قصر أو حلق وثيابه عليه جهلاً منه أو نسياناً فلا شيء عليه وأجزأه ذلك، ولا حاجة إلى الإعادة للتقصير أو الحلق لكن متى تنبه فإن الواجب عليه أن يخلع حتى يحلق أو يقصر وهو محرم. [سماحة الشيخ عبدالعزيز بن باز]

س: رجل كان يطوف طواف الإفاضة في زحام شديد ولا مس جسم امراة أجنبية عنه هل يبطل طوافه ويبداه من جديد قياساً على الوضوء أم لا ؟

الجواب: لمس الإنسان جسم المرأة حال طوافه أو حال الزحمة في أي مكان لا يضر طوافه ولا يضر وضوءه في أصح قولى العلماء، وقد تنازع الناس في لمس المراة هل ينقض الوضوء على أقوال: قيل لا ينقض مطلقاً، وقيل ينقض مطلقاً، وقيل ينقض إن كان مع الشهوة. والأرجح من هذه الأقوال والصواب منها أن لا ينقض الوضوء مطلقاً، وأن الرجل إذا مس المرأة أو قبلها لا ينقض وضوءه في أصبح الأقوال ؛ لأن رسبول الله 🥞 قبل بعض نسائه ثم صلى ولم يتوضا، ولأن الأصل سلامة الوضوء وسلامة الطهارة فلا يجوز القول بأنها منتقضة بشيء إلا بحجة قائمة تدل على نقض الوضوء بلمس المراة مطلقاً، أما قوله تعالى: «أو لا مستم النساء» فالصواب في تفسيرها أن المراد به الجماع، وهكذا القراءة الأخرى «أو لستم النساء، فالمراد بها الجماع كما قال ابن عباس وجماعة وليس المراد به مجرد مس المراة كما يروى عن ابن مسعود رضى الله عنه، بل الصواب في ذلك هو الجماع كما يقوله ابن عباس وحماعة، ويهذا يعلم أن الذي مس جسمه جسم امرأة في الطواف أن طواف صحيح، وهكذا الوضوء، ولو مس امرأته أو قبلها فوضوءه صحيح ما لم يخرج منه شيء.

[سماحة الشيخ عبدالعزيز بن باز] وونزول دم من الطائف أثناء طوافه وو

س: في حالة طوافي حدث لي جرح خرج منه دم فهل يؤثر ذلك على ؟

الجواب: الأرجح أنه لا يؤثر – إن شاء الله – وطوافك صحيح ؛ لأن الجرح فيه اختلاف هل ينقض الوضوء أم لا وليس هناك دليل واضح على نقضه الوضوء ولا سيما إذا كان الدم قليلاً فإنه لا يضر، وبكل حال فالصواب في هذه المسالة صحة الطواف، إذ الأصل صحة الطواف،

ويطلانه مشكوك فيه، ونقض الوضوء بهذا الجرح مشكوك فيه، والخلاف فيه معروف، فالأصل هو سلامة الطواف وصحته، هذا هو الأصل وهذا هو الأرجح.

[سماحة الشيخ عبدالعزيز بن باز]

# وونقص بعض اشواط السعى وو

س: جماعة سعوا بين الصفا والمروة فأتوا بخمسة أشواط ثم خرجوا من المسعى ولم يذكروا الشوطين الباقيين إلا بعد أن تحولوا إلى رحالهم فما الحكم؟

الجواب: هؤلاء الذين سعوا خمسة أشواط ثم ذهبوا إلى رحالهم ولم يتذكروا الشوطين الأخرين عليهم الرجوع حتى يكملوا الشوطين ولا حرج، وهذا هو الصواب ؛ لأن الموالاة بين أشواط السعى لا تشترط على الراجح، وإن أعادوه من أوله فلا بأس، لكن الصواب أن يكفيهم أن يأتوا بالشوطين ويكملوا، هذا هو الأرجح من قولى العلماء في ذلك. [سماحة الشيخ عبدالعزيز بن باز]

# ووتكرار العمرة مع الحج وو

س: حججت حجة فرض ولم أعتمر معها فهل على شيء ؟ ومن حج واعتمر مع حجه فهل يلزمه الاعتمار مرة أخرى

الحواب: إذا حج الإنسان ولم يعتمر سابقاً في حياته بعد بلوغه فإنه يعتمر سواء كان قبل الحج أو يعده، أما إذا حج ولم يعتمر فإنه يعتمر بعد الحج إذا كان لم يعتمر سابقاً ؛ لأن الله جل وعلا أوجب الحج والعمرة، وقد دل على ذلك عدة أحاديث عن النبي عليه الصلاة والسلام، فالواجب على المؤمن أن يؤديها فإن قرن الحج والعمرة فلا بأس بأن أحرم بهما جميعاً أو أحرم بالعمرة ثم أدخل عليها الحج فلا بأس ويكفيه ذلك، أما إن حج مفرداً بأن أحرم بالحج مفرداً من الميقات ثم يقى على إحرامه حتى أكمله فإنه يأتي بعمرة بعد ذلك من التنعيم أو من الجعرانة - أي من الحل خارج الحرم -فيحرم هناك، ثم يدخل فيطوف ويسبعي ويحلق أو يقصر، هذه هي العمرة، كما فعلت عائشة رضى الله عنها لما قدمت وهي محرمة بالعمرة أصابها الحيض قرب مكة فلم تتمكن من الطواف بالبيت وتكميل عمرتها، فأمرها الرسبول 👺 أن تحرم بالحج وأن تكون قبارنة ففعلت ذلك وكملت حجها، ثم طلبت من النبي 👺 أن تعتمر لأن صواحباتها قد اعتمرن عمرة مفردة، فأمر أخاها عبد الرحمن أن يذهب بها إلى التنعيم فتحرم بالعمرة من هناك فذهبت إلى التنعيم وأحرمت بعمرة ودخلت وطافت وسعت وقصرت، فهذا دليل على أن من يؤدي العمرة في حجه يكفيه أن يجرم من التنعيم وأشباهه من الحل، ولا يلزمه الخروج إلى الميقات، أما من اعتمر سابقاً وحج سابقاً ثم جاء ويسر الله له الحج

فإنه لا تلزمه العمرة ويكتفى بالعمرة السابقة ؛ لأن العمرة إنما تجب في العمر مرة، كذلك لا يجبان جميعاً، إلا مرة في العمر فإذا كان قد اعتمر سابقاً كفته العمرة السابقة، فإذا أحرم مفرداً بالحج واستمر في إحرامه ولم يفسخه إلى عمرة فإنه يكفيه ولا يلزمه عمرة في حجته الأخيرة، لكن الأفضل له والسنة في حقه إذا جاء محرماً بالحج أن يجعله عمرة ؛ بأن يفسخ حجه هذا إلى عمرة فيطوف ويسعى ويقصر ويتحلل، فإذا جاء وقت الحج أحرم بالحج هذا هو الأفضل وهو الذي أمر به النبي 👺 اصحابه لما جاء بعضهم محرمأ بالحج وبعضهم محرمأ بالحج والعمرة وليس معهم هدى أمرهم أن يحلوا ويجعلوها عمرة، أما من كان معه الهدى فيدقى على إحرامه حتى يكمل حجه إن كان مفرداً أو عمرته إن كان معتمراً مع حجه. [سماحة الشيخ عبدالعزيز بن باز]

# وسقوطشعر الحرم بدون قصدوه

س: ماذا تفعل المرأة المحرمة إذا سقط من رأسها شعرة رغماً عنها ؟

الجواب: إذا سقط من رأس المحرم ذكراً كان أو أنثى - شعرات عند مسحه في الوضوء أو عند غسله لم يضره ذلك، وهكذا لو سقط من لحية الرجل أو من شاريه أو من أظافره شيء لا يضره إذا لم

يتعمد ذلك، إنما المحظور أن يتعمد قطع شيء من شعره وأظافره وهو محرم وهكذا المرأة لا تتعمد قطع شيء، أما ما يسقط من غير تعمد فهذه شعرات ميتة تسقط عند الحركة فلا يضر سقوطها. [سماحة الشيخ عبدالعزيز بن باز]

# ووتأجيل الحيض لأجل إنمام المناسك وو

س: هل من المداح للمرأة أن تأخذ حبوباً تؤجل بها الدورة الشبهرية حتى تؤدي فريضة الحج، وهل لها مخرج آخر ؟

الجواب: لا حرج أن تأخذ المرأة حبوب منع الحمل لتمنع الدورة الشهرية أيام رمضان حتى تصوم مع الناس، وفي أيام الحج حــتي تطوف مع الناس، ولا تتعطل عن أعمال الحج وإن وجد غير الحبوب شيء يمنع من الدورة فلا باس إذا لم يكن فيه محذور شرعاً أو مضرة. [سماحة الشيخ عبدالعزيز بن باز]

التوحيدة القعدة ١٤٢٧ هـ



# زواج على بن أبي طالب بفاطمة رضي الله عنهما سنة ١٨

سيدة نساء العالمين في زمانها، أم أسها، بنت سيد الخلق رسول الله - أبى القاسم محمد بن عبد الله بن عبد المطلب بن هاشم بن عبد مناف القرشية الهاشمية ,وأم الحسنين .

مولدها قبل المبعث بقليل وتزوجها أمير المؤمنين على بن أبي طالب في ذي القعدة، أو قبيله، من سنة اثنتين بعد وقعة بدر.

وقال ابن عبد البر: دخل بها بعد وقعة أحد . فولدت له الحسن، والحسين، ومحسنا، وزينب، وأم كلثوم.

وقد كان النبي - 👺 - يحيها ويكرمها ويُسِرُ إليها . ومناقبها غزيرة . وكانت صابرة دئنة خيئرة صيئنة قانعة شاكرة لله . وقد غضب لها النبي - 👺 - لما بلغه أن أبا الحسن همُّ بما رآه سائفا من خطبة بنت أبي جهل , فقال : والله لا تجتمع بنت نبى الله وبنت عدو الله ,وإنما فاطمة بَضْعُة منى ,يريبنى ما رابها ويؤذيني ما أذاها فترك على الخطبة رعاية لها . فما تزوج عليها ولا تستري . فلما توفيت تزوج وتسري رضى الله عنهما .

ولما توفي النبي - 🍑 - حزنت عليه ,وبكته , وقالت: يا أبتاه ، إلى جبريل ننعاه . يا أبتاه ، أجاب ربًا دعاه . يا أبتاه ، جنة الفردوس ماواه .

وقالت بعد دفنه: يا أنس ,كيف طابت أنفسكم أن تحثوا التراب على رسول الله -ق-! .

# أمر الحديبة أخر سنة ٦هـ

قال ابن إسحاق: أقام رسول الله -بالمدينة شهر رمضان وشوالا ، وخرج في ذي القعدة معتمرا ، لا بريد حريا .

وخــرج رســول الله – 攀 – بمن مــعــه من المهاجرين والأنصار ومن لحق به من العرب، وساق معه الهدي وأحرم بالعمرة ليأمن الناس من حريه وليعلم الناس أنه إنما خرج زائرا لهذا البعت

ومعظما له ... وساق معه الهدى سبعين بدنة وكان الناس سبع مئة رجل فكانت كل بدنة عن عشرة نفر . وكان جابر بن عبد الله ، فيما بلغني ، يقول كنا أصحاب الحديبية أربع عشرة مئة.

قال الزهري في حديثه فلما اطمأن رسول الله 🦥 أتاه بديل بن ورقاء الخراعي ، في رجال من خزاعة ، فكلموه وسالوه ما الذي حاء به ؟ فأخبرهم أنه لم يأت يريد حربا ، وإنما جاء زائرا للبيت ومعظما لحرمته ثم قال لهم نحوا مما قال ليشيرين سفيان فرجعوا إلى قريش فقالوا : يا معشر قريش ، إنكم تعجلون على محمد إن محمدا لم يأت لقتال وإنما جاء زائرا هذا البيت فاتهموهم وجبهوهم وقالوا: وإن كان جاء لا يريد قتالا، فو الله لا يدخلها علينا عنوة أبدا ، ولا تحدث بذلك عنا العرب.

ثم بعثوا إليه الحليس بن علقمة أو ابن زبان وكان يومئذ سيد الأحابيش ، وهو أحد بني الحارث بن عبد مناة بن كنانة ; فلما رأه رسول الله 👺 قال إن هذا من قوم يتالهون فابعثوا الهدي في وجهه حتى يراه فلما رأى الهدي يسيل عليه من عرض الوادي في قالائده وقد أكل أوباره من طول الحبس عن محله رجع إلى قريش ، ولم يصل إلى رسول الله 🥰 إعظاما لما رأى ، فقال لهم ذلك . قال فقالوا له اجلس فإنما أنت أعرابي لا علم لك .

## A La local de A Vaimaniationac

قال نافع كانت في ذي القعدة سنة سبع وقال سليمان التيمي : لما رجع رسول الله 🥮 من خيير بعث السرايا وأقام بالمدينة حتى استهل ذو القعدة ثم نادى في الناس بالخروج .

قال موسى بن عقبة : ثم خرج رسول الله 🚟 من العام المقبل من عام الحديبية معتمرا في ذي القعدة سنة سبع وهو الشهر الذي صده فيه المشركون عن المسجد الحرام حتى إذا بلغ يأجج وضع الأداة كلها الحجف والمجان والنبل والرماح ودخلوا بسلاح الراكب السيوف وبعث رسول الله 🦥 جعفر بن أبي طالب بين يديه إلى ميمونة بنت الصارث بن حزن العامرية فخطيها إليه فجعلت أمرها إلى العباس بن عبد المطلب وكانت أختها أم الفضل تحته فزوجها العباس رسول الله 🤝 فلما قدم رسول الله 🚟 أمر أصحابه فقال اكشفوا عن المناكب واسعوا في الطواف ليرى المشركون جلدهم وقوتهم.

وتغيب رجال من المشركين كراهية أن ينظروا إلى

رسول الله 🐲 حنقًا وغيظًا فاقام رسول الله يمكة ثلاثا فلما أصبح من البوم الرابع أتاه سهيل بن عمرو وحويطب بن عبد العزى ورسول الله في مجلس الأنصار يتحدث مع سعد بن عبادة فصاح حويطب نناشدك الله والعقد لما خرجت من أرضنا فقد مضت الثلاث فقال سعد بن عبادة : كذبت لا أم لك ليست بارضك ولا أرض أبائك والله لا نخرج ثم نادى رسول الله 👛 حويطبا أو سهيلا فقال إنى قد نكحت منكم امرأة فما يضركم أن أمكث حتى أدخل بها ونضع الطعام فنأكل وتأكلون معنا فقالوا: نناشدك الله والعقد إلا خرجت عنا فأمر رسول الله أبا رافع فأذن بالرحيل وركب رسول الله 🛎 حتى نزل بطن سرف فأقام بها وخلف أبا رافع ليحمل ميمونة إليه حبن يمسى فأقام حتى قدمت مدمونة ومن معها وقد لقوا أذى وعناء من سفهاء المشركين وصبيانهم فبني بها بسرف ثم أدلج وسار حتى قدم المدينة وقدر الله أن يكون قبر ميمونة بسرف حیث بنی بها

# وفاة أمالؤمنين أمسلمة رضي الله عنها سنة ٥٩ هـ

السيدة المحجية، الطاهرة هند بنت أبي أمية بن المغيرة، المخزومية، بنت عم خالد بن الوليد، سيف الله؛ وبنت عم أبي جهل ابن هشام.

من المهاجرات الأول. كانت قبل النبي - 🐲 عند أخيه من الرضاعة: أبي سلمة بن عبد الأسد المخزومي ,الرجل الصالح. دخل بها النبي - 🏂 - في سنة أربع من الهجرة. وكانت من أجمل النساء وأشرفهن نستًا.

وكانت أخر من مات من أمهات المؤمنين. عمرت حتى بلغها مقتل الحسين , الشهيد ,فوجمت لذلك, وغشى عليها ,وحزنت عليه كثيرا. لم تلبث بعده إلا يسيرا ,وانتقلت إلى الله. ولها أولاد صحابيون: عمر ,وسلمة ,وزينب، ولها جملة أحاديث.

عاشت نحوا من تسعين سنة.

وتوفيت سنة تسبع وخمسين في ذي القعدة رضى الله عنها وأرضاها .

# رجوع الحجر الاسود الى مكانه

في هذه السنة المباركة في ذي القعدة منها رد الحجر الأسود المكي إلى مكانه في البيت وقد كان

القرامطة أخذوه في سنة سبع عشرة وثلثمائة وكان ملكهم إذ ذاك أبو طاهر سليمان بن أبي سعيد الحسين الجنابي، ولما وقع هذا أعظم المسلمون ذلك، وقد بذل لهم الأمير بجكم التركي خمسين ألف دينار على أن يردوه إلى موضعه فلم يفعلوا، وقالوا نحن أخذناه بأمره، فلا نرده إلا بامر من أخذناه بأمره فلما كان في هذا العام حملوه إلى الكوفة وعلقوه على الأسطوانة السابعة من جامعها ليراه الناس، وكتب أخو أبي طاهر كتابا فيه إنا أخذنا هذا الحجر بأمر وقد رددناه بأمر من أمرنا باخذه ليتم حج الناس ومناسكهم ثم أرسلوه إلى مكة بغير شيء على قعود، فوصل في ذي القعدة من هذه السنة ولله الحمد والمنة، وكان مدة مغايبته عنده ثنتين وعشرين سنة، ففرح المسلمون لذلك فرحا شديدا وقد ذكر غير واحد أن القرامطة لما أخذوه حملوه على عدة جمال، فعطنت تحته واعترى استمتها القرح ولما ردوه حمله قعود واحد ولم ىصىيە أذى.

# وفاة شبخ الإسلام ابن تيمية رحمه اللهسنة

هو حبر الأمة مقتدى الأئمة، حجة المذاهب مفتى الفرق أبو العباس أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام ابن تيمية أدام الله بركته ورفع درجته وقد سمع من خلق كثير الحديث وقرأ بنفسه الكثير وطلب الحديث ولازم السماع بنفسه مدة سنين وقل أن يسمع شبيئا إلا حفظه ثم اشتغل بالعلوم وكان ذكيا كثير المحقوظ فصار إماما في التفسير وما يتعلق به عارفا بالفقه فيقال إنه كان أعرف بفقه المذاهب من أهلها الذين كانوا في زمانه وغيره، وكان عالما باختيلاف العلماء، عالما بالأصبول والفروع والنحو واللغة وغير ذلك من العلوم النقلية والعقلية، وما قطع في مجلس مناظرة ولا تكلم معه فاضل في فن من فنون العلم إلا ظن أن ذلك الفن فنه ورأه عارفًا به متقنا له، وفي ذي القعدة من هذه السنة كانت وفاته قدس الله روحه ورحمه الله .

ويقول ﷺ: «ما تركت بعدي فتنة أضرُ على الرجال من النساء». [حديث صحيح]

وقد صحّ عن النبي ﷺ أنه قال: «إن الدنيا حلوة خضرة، وإن الله مستخلفكم فيها، فناظر كيف تعملون، فاتقوا الدنيا، واتقوا النساء، فإن فتنة بني إسرائيل كانت في النساء».

وإن من أعداء الله، وأعداء دينه الحق، من يُدخلون الشبهات على المسلمين في أوامر دينهم، حتى يكونوا مثلهم في المضالفة لأمر الله، وتبديل ما جاءهم من الحق، بما تهوى الأنفس، ويلذُ للألسن.

واهتمام أهل الكتاب بأن يتبع الرسول 🛎 ملتهم، عندما كان يبلغ أمر الله، وينشر رسالة ربه، ثم أمته من بعده، بيدا من نقض الإسلام عروة عروة، والتشكيك في شرع الله، ومسايرته للعصر، الذي يريدونه حسب رغباتهم الشخصية.

والمرأة وحجابها، وعملها وحقوقها، هي من أوليات الأمور التي يعقدون لها المؤتمرات، ويصدرون بشأنها النشرات المتتالية، ليباعدوا المرأة المسلمة عن أوامر دينها، حتى تساير المرأة في بلادهم، التي اقتيدت لأمور تخالف فطرتها، وما وجهتها إليه الأوامر الربانية، على ألسنة رسل الله، من أولهم إلى أخرهم، ولجهلها انساقت مع دعاتهم، فكانت أول فتنة لبني إسرائيل، وحذر رسول الله ﷺ أمته من فتنة

# وسائل الإعلام وتحقيق الأباطيل

وما أكثر ما تتعرض وسائل الإعلام، بين حين وأخر إلى المرأة وحجابها، بدون كلل ولا ملل، وخاصة في صحائف البلدان الإسلامية، محاولين أن يحققوا باطلاً، ويباعدوا المرأة من حقٍّ أمرتها شريعة الله به، في مصدريها كتاب الله وسنة رسوله ﷺ، وكأنه لم يكن عند المسلمين من القضايا والأمور، الواجب الاهتمام بها، غير حجاب المرأة المسلمة، والدعوة إلى مشاركتها الرجل في الأعمال، وذلك بنبذ الاحتشام الذي تقتضيه الفطرة، ونزع الحجاب الذي هو أمر من الله.

والمرأة في التاريخ الطويل، لم تحظ بمكانة، بمثل ما حظيت به في الإسلام حقوقًا وواحيات، واحترامًا وتقديرًا، ومعاملة فيما بتلاءم مع فطرتها، حتى إن المرأة الغربية والشرقية في بقاع الأرض والمفكرين المنصفين من رجال الغرب يشيدون بما حصل للمرأة من مكانة في الإسلام، وتتمنى المرأة في الغرب أن تحظى بمثل مكانتها.

و من روائع الماضي و الحلقة الأولى الأشياة الشيخ محمد صفوت نورالدين

رحمهالله

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وعلى اله وصحبه ومن والاه، اما بعد:

فيقول جل وعلا: ﴿ وَلَنْ تُرْضَنَى عَنْكَ الْيَهُودُ وَلاَ النَّصَارَى حَتَّى تَتَّبِعَ مِلْتَهُمْ قُلُ إِنْ هُدَى اللَّهِ هُوَ الْهُدَى وَلَئِنِ اتَّبَعْتَ أَهُو اعَهُمْ يَعْدُ الَّذِي جِنَاعَكَ مِنَ الْعِلْمِ مَنَا لَكُ مِنَ اللَّهِ مِنْ وَلِيٌّ وَلاَ نُصِيرٍ ﴾.

ع التوحيح العدد ١٩٤ السنة الخامسة والثلاثون

# الكيد للإسلام من أعدائه

وتصديقا للآبة الكريمة السابقة نراهم يعدُون في مؤتمرات الاستشراق، لوضع خطط يكيدون بها للإسلام وأهله، ويسعى كبراؤهم في هذا السبيل تصريحًا وتضليلاً، ﴿ وَيَمْكُرُونَ وَيَمْكُرُ اللَّهُ وَاللَّهُ خَيْرُ الْمُاكِرِينَ ﴾.

ففي مؤتمر الاستشراق، المقام في القدس عام ١٩٠٩م يقول القسّ زويمر البريطاني- الذي قيل إن أصله يهودي، حيث أوصى بأن يدفن على طريقة السهود-: لن يهدأ لنا بال حتى نمزُق القرآن من قلوب المسلمين ونجعل بحوار الكعبة كنيسة.. هذا عن العقيدة والعبادة.

ويقول غلادستون رئيس محلس العموم البريطاني: لن تستقيم حالة الشرق، ما لم برفع الحجاب عن المرأة، ويغطّي به القرآن.

وإن قراءة واعية لمثل هذه التصريحات وهي كثيرة تظهر بين حين وأخر، كافية لإيقاظ حماسة المسلمين، ودفعهم للدفاع عن دينهم الحق، وتنفيذ الأمور بدليلها الشيرعيِّ، حتى يتعلم الجاهل، وينتبه الغافل.

## علةالحكمومداره

ولكن المصيبة، عندما يأتي بعض طلاب العلم - وفقهم الله للصواب والنية الصادقة -ليفتحوا بابًا من أبواب الفتنة، بدعوتهم في الصحف، إلى الإصرار على أن وجه المرأة ليس بعورة، وأن الوجه والكفين موطن خلاف، محتجين بحديث أسماء بنت أبى بكر رضى الله عنهما، عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: «إن المرأة إذا بلغت المحيض لا يصلح أن يرى منها، غير هذا وهذا» وأشيار إلى الوجه والكفين.

ومعلوم أن علَّة الحكم ومداره - كما قال الشيخ محمد بن عثيمين رحمه الله - على خوف الفتنة بالمرأة، والتعلّق بها، ولا ريب أن الوجه مجمع الحُسْن، وموضع الفتنة، فيكون ستره واجيًا لئلا يفتتن به أولو الإربة من الرجال.

وحديث أسماء بنت أبي بكر، قد تتبعه كثير من العلماء قديمًا وحديثًا، منهم شبيخ الإسلام ابن تيمية والإمام الشافعي والشيخ الشنقيطي والشيخ عبد العزيز عبد القادر بن حبيب الله السندي في رسالة خصيصها لمناقشة هذا الحديث وطرقه - رحمهم الله-، ويان لهم

ضعفه، وأنه لا يحتج به، كما سوف نوضح ذلك

# منع النساء من الخروج سافرات

وفي نيل الأوطار شرح المنتقى: ذكر المؤلف: اتفاق علماء المسلمين، على منع النساء أن يخرجن سافرات الوجوه، لا سيما عند كثرة الفساق، وفي هذا الزمان ما أكثر الفساق، وما أجرأهم على انتهاك الحرمات حسب ما تطفح به الصحف من أخيار لا تمثّل كل ما يحصل، مما يجِب معه سدّ الذرائع، وعدم فتح باب شير، يصعب إغلاقه، حيث إن فتحه يوقظ الفتنة النائمة في المجتمع الإسلامي.

والأدلة العقلية والنقلية يحمد الله واضحة. يقول الشيخ ابن عثيمين - رحمه الله - في رسالة «الحجاب»: ولا أعلم لمن أجاز نظر الوجه والكفين، من الأجنبية دليلاً من الكتاب والسنة سوى ما يأتى:

١- قوله تعالى: ﴿ وَلاَ يُبْدِينَ زِينَتَهُنَّ إِلاَّ مَا ظَهَرَ مِنْهَا ﴾، حيث قال ابن عباس رضى الله عنهما: هي وجهها وكفاها والخاتم، قال الأعمش عن سعيد بن جبير عنه، وتفسير الصحابة حجة يردُ هذا، في مواضع منها حديث الخطبة لمن ينظر للمرأة وإن كانت لا تعلم، الذي رواه الإمام أحمد. قال في مجمع الزوائد: رجاله رجال الصحيح، وجه الدلالة منه أن النبي ﷺ؛ نفي الجُنَاحَ، وهو الإثم عن الخاطب خاصة، إذا نظر إلى مخطوبته، بشرط أن يكون نظره للخطبة، فدل على أن غير الخاطب أثم بالنظر إلى الأجنبية، بكل حال، وكذلك الخاطب إذا نظر لغير الخطية، مثل أن يكون غرضه بالنظر التلذذ والتمتع.

٧- ومنها: أن النبي 🏙 لما أمر بإخراج النساء إلى مصلى العبد، قُلْنَ: يا رسول الله، إحدانا لا يكون لها جلباب فقال النبي ﷺ: «لتلبسها أختها من جلبابها». رواه البخاري ومسلم وغيرهما.

فهذا الحديث يدل على أن المعتاد عند عدمه لا يمكن أن تضرج، ولذلك ذكرن رضى الله عنهن هذا المانع، لرسول الله 👛 حينما أمرهن بالخروج إلى مصلى العيد فبين لهن حلّ الاشكال، ولم بأذن لهن بالخبروج إلى متصلي

العيد، وهو مشروع مأمور به للرجال والنساء؛ بغير حلياب.

٣- ومنها: ما ثبت في الصحيحين عن عائشة رضى الله عنها، قالت: كان رسول الله 👑 يصلى الفجر، فيشهد معه نساء من المؤمنات، متلفّعات بمروطهن، ثم يرجعن إلى بدوتهن، ما يعرفهن أحد من الغلس، وقالت: لو رأى رسول الله ﷺ من النساء ما رأينا، لمنعهن من المساحد كما منعت بنو إسرائيل نساءها، وقد روى نحو هذا عن ابن مسعود رضى الله

# الحجاب والتسترمن عادة نساء الصحابة

وفي هذا دلالة على أن الحجاب والتستر كان من عادة نساء الصحابة، الذين هم خير القرون وأكرمها على الله عز وجل، وأعلاها أخلاقًا وأدابًا، وأكملها إيمانًا، وأصلحها عملاً، فهم القدوة، الذين رضى الله عنهم ورضوا عنه.

الثاني: ما رواه أبو داود في سننه، عن عائشة رضى الله عنها: أن أسماء بنت أبي بكر دخلت على النبي ﷺ، وعليها ثياب رقاق فأعرض عنها، وقال: يا أسماء، إن المرأة إذا بلغت سن المحيض، لم يصلح أن يُرى منها إلا هذا وهذا، وأشار إلى وجهه وكفيه.

الثالث: ما رواه البخاري وغيره عن ابن عباس رضى الله عنهما أن أخاه الفضل، كان رديفًا للنبي ﷺ في حجة الوداع، فجاءت امرأة من خثعم، فجعل الفضل ينظر إليها وتنظر إليه، فجعل النبي ﷺ يصرف وجهه، أي الفضل إلى الشيق الأخر، ففي هذا دليل على أن المرأة هذه كانت كاشفة وجهها.

الرابع: ما أخرجه مسلم وغيره من حديث جابر بن عبد الله رضى الله عنه، في صلاة النبي ﷺ بالناس، صلاة العيد، ثم وعظهم وذكَّرهم، ثم مضي حتى أتى النساء، فوعظهن وذكرهن، وقال: يا معشر النساء تصدقن، فإنكن أكثر حطب جهدم، فقامت امرأة من وسط النساء سفعاء الخدين.. الحديث. ولولا أن وجهها مكشوف ما عرف أنها سفعاء الخدين.

هذا ما أعرفه من الأدلة، التي يمكن أن يستدل بها على جواز كشف الوجه للأجانب من المرأة، ولكن هذه الأدلة لا تعارض أدلة وحوب

إلى نهاية الحديث، الذي أورده ابن كثير - رحمه الله في سورة النور». ومسال م

فهذا دليل صريح على أن نساء النبي ﷺ، ونساء الصحابة، كنّ يكشفن وجوههن وأيديهن قبل نزول أية الحجاب، وبعدما نزلت استجبن لأمر الله بالحجاب، في تغطية الوجه وغيره مما كان يظهر قبل الحجاب المعالم عالم ال

ادلةالحجاب

كشف الوجه للأجانب يأتي من وجوه:

وإن في تأصيل الرد على القائلين بجواز

الدليل الأول: ما جاء في حديث عائشة

رضى الله عنها، في قصة الإفك قالت: «فرأى -

أى صفوان بن المعطل - سواد إنسان نائم،

فأتاني فعرفني حين رأني، وقد كان رأني قبل

الحجاب، فاستيقظت باسترجاعه، حين عرفني

فخمرت وجهى بجلبابي، والله ما كلمني كلمة،

قال شبيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: وإنما ضرب الحجاب على النساء لئلا تُرى وجوههن وأيديهن، والحجاب مختص بالحرائر دون الإماء، كما كانت سنة المؤمنين في زمق النبي ﷺ وخلفائه: أن الحرة تتحجب، والأمة

وأما قوله تعالى: ﴿ وَالْقُواعِدُ مِنَ النَّسَاءِ اللَّاتِي لاَ يَرْجُونَ نِكَاحًا فَلَيْسَ عَلَيْهِنَّ جُنَاحٌ ﴾ الأنة.

فقد رخص فيها للعجوز التي لا تطمع في النكاح، أن تضع ثيابها، فلا تلقى عليها جليابها ولا تحتجب، وإن كانت مستثناة من المفسدة الموجودة في غيرها، كما استثنى التابعين غير أولى الإربة من الرجال في إظهار الزينة لهم، لعدم الشبهوة التي تتولد من الفتنة.

وكذلك الأمة إذا كان بخاف منها الفتنة، كان عليها أن ترخى من جلبابها وتحتجب، ووجب غض البصر عنها ومنها.

فالإماء والصبيان، إذا كنّ حسانًا، تخشى الفتنة بالنظر إليهم، كان حكمهم كذلك، كما ذكر العلماء ذلك، ثم أورد أقوالاً للعلماء في هذا، منها قول المروذي: قلت لأبي عبد الله يعني أحمد بن حنبل: الرجل ينظر إلى المملوك ؟ قال: إذا خاف الفتنة لا ينظر إليه، كم نظرة ألقت في القلب البلاء المسلم

قال المروزيَّ: قلت لأبي عبد الله: الرجل تاب، وقال: لو ضرب ظهري بالسياط ما دخلت في معصية، إلا أنه لا يدع النظر، فقال: أي توبة هذه؟! قال جرير: سألت رسول الله على عن نظرة الفجاة، فقال: «أصرف بصرك».

الدليل الثاني: آيات الحجاب، فهي أمر صريح بالتزام الحجاب لأزواج الرسول المعاني: ﴿يَا وَبِنَاتِه، ونساء المؤمنين في قوله تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ قُلْ لأَزْوَاجِكَ وَبَنَاتِكَ وَنِسَاءِ الْمُؤْمِنِينَ يُدُنِينَ عَلَيْهِنَّ مِنْ جَلَابِيبِهِنَّ ﴾ الآية.

قال ابن عطية الأندلسي في تفسيره: لما كانت عادة العربيات التبذل، وكن يكشفن وجوههن كما يفعل الإماء، وكان ذلك داعية إلى نظر الرجال إليهن، وتشعب الفكر فيهن، أمر الله تعالى رسوله على بأمرهن بإدناء الجلابيب ليقع سترهن، ويبين الفرق بين الصرائر والإماء، فيعرف الحرائر بسترهن، فيكف عن معارضتهن، من كان غزلاً أو شابًا.

وروي أنه كان في المدينة قوم يجلسون على الصعدات، لرؤية النساء ومعارضة هن ومراودتهن، فنزلت الآية بسبب ذلك، والجلباب ثوب أكبر من الخمار، وروى عن ابن عباس وابن مسعود أنه الرداء، واختلف الناس في صورة إدنائه، فقال ابن عباس وعبيدة السلماني: ذلك أن تُلُوية المرأة حتى لا يظهر إلا عين واحدة، تبصر بها، وقال ابن عباس أيضًا وقتادة: وذلك أن تلويه فوق الجبين، وتشده ثم تعطفه على الأنف، وإن ظهرت عيناها، لكنه يستر الصدر ومعظم الوجه.

وقوله تعالى: ﴿ ذَلِكَ أَدْنَى أَنْ يُعْرَفْنَ ﴾ أي على الجملة بالفرق، حتى لا يختلطن بالإماء، فإذا عرفن لم يُقابَلْن بأذى من المعارضة، مراقبة لرتبة الحرية، وليس المعنى: أن تعرف المرأة، حتى يعلم من هي، وكان عمر إذا رأى أمة قد تقنعت ضربها بالدرة، محافظة على زي الحرائر.

والآية الثانية في الأمر بالحجاب قول الله تعالى: ﴿ وَإِذَا سَالْتُمُوهُنَّ مَنْ وَتَاعًا فَاسْأَلُوهُنَّ مِنْ وَرَاءِ حِجَابٍ ذَلِكُمْ أَطْهَرُ لِقُلُوبِكُمْ وَقُلُوبِهِنَّ ﴾.

يقول الشيخ الشنقيطي في تفسيره: إن من

أنواع البيان التي تضمنها هذا الكتاب المبارك:
أن يقول بعض العلماء في الآية قولاً، وتكون في
نفس الآية قرينة تدل على عدم صحة ذلك القول،
وفي هذه قلنا: إن قول كثير من الناس: إن آية
الحجاب هذه خاصة بازواج النبي صلى الله
عليه وسلم، فإن تعليله تعالى لهذا الحكم، الذي
عليه وسلم، فإن تعليله تعالى لهذا الحكم، الذي
هو إيجاب الحجاب بكونه أطهر لقلوب الرجال
والنساء من الريبة في قوله تعالى: ﴿ ذَلِكُمْ أَطُهْرُ
والنساء من الريبة في قوله تعالى: ﴿ ذَلِكُمْ أَطُهْرُ
لِقُلُوبِهِنُ ﴾: قرينة واضحة على إرادة
تعميم الحكم، إذ لم يقل أحد من جميع المسلمين:
إن غير أزواج النبي ٤ لا حاجة إلى أطهرية
قلوبهن، وقد تقرر في الأصول أن العلة قد تعمم
معلولها.

وبما ذكرنا تعلم، أن في هذه الآية الكريمة الدليل الواضح على أن وجوب الحجاب حكم عام في جميع النساء، لا خاص بأزواجه وإن كان أصل اللفظ خاصًا بهن ؛ لأن عموم علته دليل على عموم الحكم فيه.

وإذا علمت أن قوله تعالى: ﴿ ذَلِكُمْ أَطْهَـرُ لِقُلُودِكُمْ وَقُلُودِهِنَّ ﴾، هو علة قـوله تعالى: ﴿ فَاسْنَالُوهُنُ مِنْ وَرَاءِ حَجَابٍ ﴾، وعلمت أن حكم العلة عام، فاعلم أن العلة قد تعمم معلولها، وقد تخصصه كما ذكرنا، وإليه أشار في مراقي السعود بقوله:

# وقد تخصيص وقد تعمم الاتخارم

وبه تعلم أن حكم أية الحجاب عام لعموم علّته، وإذا كان حكم هذه الآية عامًا، بدلالة القرينة القرآنية فاعلم أن الحجاب واجب، بدلالة القرآن على جميع النساء.

وقد توسع رحمه الله في هذا الموضوع، إذْ 
-بسطه في أكثر من عشرين صفحة ؛ ذاكرًا الأدلة 
القرآنية على وجوب الحجاب على العموم، ثم 
الأدلة من السنة، ثم مناقشة أدلة الطرفين، وذكر 
الجواب عن أدلة من قالوا بعدم وجوب الحجاب، 
على غير أزواج النبي ، وقد يورد شبهات 
القائلين بعدم ستر الوجه، ويرد عليها.

وللحديث بقية إن شاء الله تعالى.

التوحيك ذو القعدة ١٤٢٧ هـ ١



# ٢١- سورالقرآن المتفقة في عدد الآيات؛

- -الفاتحة: سُبع، ومثلها: الماعون.
- -الأنفال: خمس وسبعون، ومثلها: الزمر.
- -يوسف: مائة وإحدى عشرة، ومثلها: الإسراء.
- -إبراهيم: اثنتان وخمسون، ومثلها: القلم والحاقة.
- الحج: ثمان وسبعون، ومثلها: سورة الرحمن.
  - -القصص: ثمان وثمانون، ومثلها: ص.
    - -الروم: ستون، ومثلها الذاريات.
  - -السجدة: ثلاثون، ومثلها: الملك، الفجر.
  - سبأ: أربع وخمسون، ومثلها: فصلت.
  - خاطر: خمس وأربعون، ومثلها: ق. 💮 💮
    - -الفتح: تسع وعشرون، ومثلها: الحديد.
  - -الحجرات: ثماني عشرة، ومثلها: التغابن.
- المجادلة: اثنتان وعشرون، ومثلها: البروج.
- -الجمعة: إحدى عشرة، ومثلها: المنافقون، والضحى، والعاديات، والقارعة.
- -الطلاق: اثنتا عشرة آية، ومثلها: التحريم.
  - نوح: ثمان وعشرون، ومثلها: الحن.
    - -المزمل: عشرون أية، ومثلها: البلد.
  - -القيامة: أربعون، ومثلها: التكوير.
- -الانفطار: تسع عشرة، ومثلها: الأعلى، والعلق.
- -الشرح: ثمان ومثلها: التين والبينة، والزلزلة، والتكاثر.

- القدر خمس: مثلها: الفيل، والمسد، علق.

-العصر: ثلاث، ومثلها: الكوثر، والنصر. -قريش: أربع أيات، ومثلها: الإخلاص. -الكافرون ست ومثلها الناس.

[فنون الأفنان لابن الجوزي ص١٦٥، ١٦٦]

٢٢- كل ما في القرآن الكريم من ذكر «البروج» فإنها الكواكب إلا قول الله تعالى في سورة النساء: ﴿ وَلَوْ كُنْتُمْ فِي بُرُوجٍ مُشْيَدَةٍ ﴾، فإنها القصور العالية الحصينة.

٢٣-كلما في القرآن من ذكر «البعل» فهو الزوج
 إلا قبول الله تعالى في سبورة الصافات:
 ﴿ أَنَدْعُونَ بَعْلاً ﴾ فإنه الصنم.

70- كَلْ شَيء في القرآن «جثيًا» فمعناه جميعًا، إلا قول الله تعالى في سورة الجاثية: ﴿وَتُرَى كُلُّ أُمُّةٍ جَاثِيَةً ﴾ فمعناه: تجثو على رُكبها.

٢٦- كل ما في القران من الكر «حُسبان» فهو من العدد غير ما جاء في سورة الكهف: ﴿ حُسنْبَانًا مِنَ السَّمَاء ﴾ فإنه بمعنى العذاب.

٢٧- كَلْشِيءَ فِي القَسْرِأَنْ مِنْ اللَّحْضُ واللَّاحَضُ
 «فمعناه الباطل» إلا ما جاء في سورة الصافات:



﴿ فَكَانَ مِنَ الْمُدْحَضِينَ ﴾ فمعناه المغلوبين.

٢٨- كَلَّ مَا فِي الْقَرآنُ مِنْ «رجز» فهو العذاب إلا
 ما جاء في سورة المدثر: ﴿وَالرُّجْزُ فَاهْجُرْ ﴾ فإنه
 يعنى «الصنم».

٢٩- كَلْشِيءَ فِي الْقَرْآنُ مَنْ «ريب» فهو الشك إلا قوله تعالى في سورة الطور: ﴿ نَتَرَبُّصُ بِهِ رَيْبَ المُنُونَ ﴾ فمعناه حوادث الدهر.

٣٠- كَلْ شِيء فِي القَرآن مِنْ ذَكَر «زكاة» فهو المال،
 إلا ما جاء في سبورة مريم: ﴿وَحَنَانًا مِنْ لَدُنّا وَرَكَانًا مِنْ لَدُنّا
 وَزَكَاةً ﴾ فإنه يعنى تعطفًا.

٣١- كلشيء في القرآن من ذكر «السعير» فهو النار والوقود إلا قول الله عز وجل في سورة القمر: ﴿ إِن المُجْرِمِينَ فِي ضَلَالٍ وَسَنُعُرٍ ﴾ فإنه العناد.

٣٢- كلمافي القرآن من ذكر «شيطان» فإنه إبليس وذريته إلا ما جاء في سورة البقرة في قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا خَلَوْا إِلَى شَيَاطِينِهِمْ ﴾ فإنهم كهنة اليهود مثل كعب بن الأشرف وحيي بن أخطب وأخيه أبي ياسر بن أخطب.

٣٣- كَلْ هَا فَي الْقَرآنُ هِنْ «أصحاب النار» فهم أهل النار إلا قول الله تعالى في سورة المدثر: ﴿ وَمَا جَعَلْنَا أَصْحَابَ النَّارِ إِلاَّ مَلاَئِكَةً ﴾ فإنهم خزنة النار.

٣٤-كَلْمَافْي الْقَرَآنِمْنْ «مصباح» فهو الكوكب إلا الذي في ســورة النور: ﴿ المُصْـبَـاحُ فِي زُجَاجَةٍ ﴾ فإنه السراج نفسه.

٣٥- كل ما في القرآن من ذكر «النكاح» فإنه الزواج
 إلا قوله تعالى في سورة النساء: ﴿حَتَّى إِذَا
 بلَغُوا النَّكَاحَ ﴾ فإنه الحُلُم.

٣٦- كل ما جاء في القرآن من النبأ والأنباء فمعناه الأخبار إلا قوله تعالى في سورة القصص:

﴿ فَعَمِيْتُ عَلَيْهِمُ الْأَنْبَاءُ ﴾، فإنه بمعنى الحجج.

77- كُلُّ مَا جَاءِ فِي القَرآنُ مِنْ الورود فمعناه الدخول إلا قول الله تعالى في سورة القصص: ﴿ وَلَّا وَرَدَّ مَاءَ مَدْيْنَ ﴾ يعني هجم عليه ولم يدخله.

٣٨- كلما في القرآن من اليأس فهو القنوط إلا قول
 الله تعالى في سورة الرعد: ﴿ أَفَلَمْ يَيْنَسِ النَّذِينَ امْنُوا ﴾ فمعناه أي الم يعلموا.

٣٩- كل ما جاء في القرآن من «ماء معين» فالمراد به ألماء الجاري على سطح الأرض إلا قوله تعالى في ستورة الملك: ﴿ فَ مَنْ يَأْتِيكُمْ بِمَاءٍ مَعِينٍ ﴾ فمعناه الماء الطاهر الذي تناله الدلاء.

- كُلْشَيْءَ فَي القَرآن «لئلا» فهو بمعنى كي لا،
 إلا قول الله تعالى في سورة الحديد: ﴿لِئَالاً يَعْلَمَ أَهُلُ الْكِتَابِ ﴾ فمعناه لكى يعلم.

النور» فمعناه من الكفر إلى الإيمان إلا قول الله النور» فمعناه من الكفر إلى الإيمان إلا قول الله تعالى في سورة الأنعام: ﴿ وَجَعَلَ الظُّلُمَاتِ وَالنُّورَ ﴾ فمعناه ظلمة الليل وضوء النهار.

٤٢- كل ما جاء في القرآن من «الصوم» فه و الامتناع عن الطعام والشراب إلا ما جاء في قوله تعالى في سورة مريم: ﴿ إِنِّي نَذَرْتُ لِلرَّحْمَنِ صَوْمًا ﴾ فمعناه الصمت والامتناع عن الكلام.

٤٣- كل شهيد في القرآن غير القتلى في الغزو فهم الذين يشهدون على أمور الناس، إلا قوله تعالى في سورة البقرة: ﴿ادْعُوا شُهُداءَكُمْ ﴾ فإنه يريد شركاءكم.

\$\$- كل صلاة في القرآن فهي عبادة ورحمة إلا قـوله تعالى في سـورة الحج: ﴿ وُصَلُواتُ وَصَلَواتُ وَصَلَواتُ وَصَلَاحِدُ ﴾ فإنه يريد بيوت عبادتهم.
وصلى الله وسلم على نبينا محمد.

# الأسرة السلمية

قال ﷺ : «يا شداد بن أوس؛ إذا رأيت الناس قد اكتنزوا الذهب والفضة فاكنز هؤلاء الكلمات : اللهم إني أسالك الثبات في الأمر والعزيمة على الرشد، وأسالك موجبات رحمتك وعزائم مغفرتك، وأسالك شكر نعمتك وحسن عبادتك، وأسالك قلبًا سليمًا ولسالًا صادقًا، وأسالك من خير ما تعلم وأعوذ بك من شر ما تعلم، وأستغفرك لما تعلم إنك أنت علام الغيوب».

[أحمد والنسائي وانظر السلسلة الصحيحة ج ٩ - ص ٨ ]

قال ابن القيم رحمه الله تعالى: إنَّ الدين مداره على أصلين: العزم والثبات، وهما الأصلان المذكوران في الحديث الذي رواه أحمد والنسائي عن النبي في: «اللهم إني أسالك الثبات في الأمر والعزيمة على الرشد». وأصل الشكر صحة العزيمة، وأصل الصبر قوة الثبات، فمتى أيد العبد بعزيمة وثبات فقد أيد بالمعونة والتوفيق. [عدة الصابرين ج ١ - ص ٩٠]

وعن عائشة رضي الله عنها أن رسول الله وعن عائشة رضي الله عنها أن رسول الله وعن عان يكثر أن يقول: «يا مثبت القلوب ثبت قلبي على دينك». قلت: يا رسول الله ؛ إنك تكثر أن تدعو بهذا الدعاء فهل تخاف قال: «نعم، وما يؤمنني أي عائشة وقلوب العباد بين أصبعين من أصابع الرحمن». [صححه الألباني في ظلال الجنة ج ١ - ص ٨٧]

التثبيت منة من الله على عباده، والثبات فعل العبد

والتثبيت فعله تعالى، والثبات فعل العبيد ولا سبيل إلى فعلهم إلا بعد فعله جل وعلا .

ولذا قال الله تعالى: «ولولا أن ثبتناك» وقال :«فاثبتوا» فالتثبيت فعل الله تعالى، والثبات فعل العبد .

قال ابن القيم رحمه الله تعالى:

ومن ذلك قوله تعالى عن خليله إبراهيم أنه قال: ﴿ رَبَّ اجْعَلْ هَذَا الْبَلَدَ اَمِنًا وَاجْنُبْنِي وَبَنِي أَنْ نَعْبُدُ الأَصْنَامَ ﴾ [إبراهيم: ٣٥] فها هنا امران: تجنيب عبادتها، واجتنابه. فسأل الخليل ربه أن يجنبه وبنيه عبادتها ليحصل منهم اجتنابها، فالاجتناب فعلهم، والتجنيب فعله عز وجل، ولا سبيل إلى فعلهم إلا بعد فعله. ونظير ذلك قول يوسف عليه السلام: ﴿ رَبَّ السَّجْنُ اَحَبُ إِلَيْ مَمًا يَدْعُونَنِي إلَيْهِ وَإِلاَ مَصْرُفْ عَنِي كَدُهُنُ أَصْبُ إلَيْهِنُ وَأَكُنْ مِنَ الجُاهِلِينَ (٣٣) فَاسْتَجَابَ لَهُ رَبُّهُ فَصَرَفَ عَنْهُ كَيْدَهُنُ إِلَيْهِ وَإِلاَ السَّمْنُ عَنْدَهُنُ إلَيْهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَكُنْ مِنَ الجُاهِلِينَ (٣٣) فَاسْتَجَابَ لَهُ رَبُّهُ فَصَرَفَ عَنْهُ كَيْدَهُنُ إِلَيْهُمْ وَلَكُنْ مِنَ الجُاهِلِينَ (٣٣) فَاسْتَجَابَ لَهُ رَبُّهُ فَصَرَفَ عَنْهُ كَيْدَهُنُ إِلَيْهُمْ وَلِكُنْ أَنْ عَنْهُ الْعَلِيمُ ﴿ وَلَيْكُونَ مِن الجَاهِلِينَ (٣٣) فَاسْتَجَابَ لَهُ رَبُّهُ فَصَرَفَ ومكرف بولي السّنتهن واعمالهن، وتلك أفعال اختيارية وهو سبحانه الصارف لها، فالصرف فعله، والانصراف أثر فعله وهو فعل النسوة. ومن ذلك قوله سبحانه للبيه محمد ﴿ وَلَوْلا أَنْ ثُبُتُنَاكَ لَقَدْ كِدْتَ تَرْكُنُ إليَّهُمْ شَيْئًا قليلاً ﴾ فالتثبيت فعله قوله: ﴿ يُشْتَبِعُ لللهُ الظّلُهِ مَا لِللّهُ النَّهُ مَا يَشَاءُ ﴾ فاخبر سبحانه المثبت وعبده الثابت ومثله قوله: ﴿ يُثَبِّتُ اللّهُ مَا يَشَاءُ ﴾ فاخبر سبحانه أن تثبيت المؤمنين وإضلال الظالمين فعله فإنه ويقعل ما يشاء وأما الثبات والضلال فمحض أفعالهم. [شفاء العليل ج ١ ص ٥٩]

ولذلك أمر النبي ﷺ المسلمين إذا فرغوا من دفن موتاهم أن يسالوا الله تعالى التثبيت للميت فقال: «استغفروا لأخيكم وسلوا له التثبيت فإنه الآن يُسال».

[أخرجه أبو داود وصححه الألباني]

من ذاق حالاوة الإيمان ثبت عليه

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: كان المؤمنون ممتحنين ليخلص إيمانهم وتكفر سيئاتهم، وذلك أن المؤمن يعمل الثبات حتى

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، ويعد:

فقد أمر الله تعالى عباده بالشبات على الدين إلى الممات فقال وبقوله يهتدي المؤمنون: ﴿يَا أَيُّهَا النَّذِينُ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ حَقَّ تُقَاتِهِ وَلاَ تَمُوثُنُ إِلاَّ وَٱنْتُمُ مُسْلِمُونَ ﴾ [العمران: ١٠٠]، وقال لنبيه ﷺ: ﴿وَاعْبُدْ رَبُكَ حَتَى لنبيه ﷺ: ﴿وَاعْبُدْ رَبُكَ حَتَى

يَأْتِيكَ الْيَقِينُ ﴾ [الحجر: ٩٩]



# فيظارن التوحيد

لله، فإن أوذي احتسب أذاه على الله، وإن بذل سعيًا أو مالًا بذله لله، فاحتسب أجره على الله . والإيمان له حلاوة في القلب ولذة لا يعدلها شيء البتة، وقد قال النبي ﷺ : «ثلاث من كن فيه وجد بهن حلاوة الإيمان ؛ من كان الله ورسوله أحبُّ إليه مما سواهما، ومن كان يحب المرء لا يحبه إلا لله، ومن كان يكره أن يرجع في الكفر بعد إذ أنقذه الله منه كما يكره أن يُلقى في النار». [أضرجاه في الصحيحين]، وفي صحيح مسلم: «ذاق طعم الإيمان من رضى بالله ربًا وبالإسلام دينًا وبمحمد نبيًا». وكما أن الله نهى نبيه ﷺ أن يصيبه حزن أو ضيق ممن لم يدخل في الإسلام في أول الأمر فكذلك في آخره فالمؤمن منهى أن يحزن عليهم أو يكون في ضيق من مكرهم، وكثير من الناس إذا رأي المنكر أو تغيّر كثير من أحوال الإسلام جزع وكُلّ وناح كما ينوح أهل المصائب، وهو منهى عن هذا بل هو مأمور بالصبر والتوكل والثبات على دين الإسلام وأن يؤمن بالله مع الذين اتقوا والذين هم محسنون، وأن العاقبة للتقوى وأن ما يصيبه فهو بذنوبه فليصبر إن وعد الله حق وليستغفر لذنبه وليسبح بحمد ربه بالعشي والإبكار. [مجموع الفتاوى ج [ YAT - 11

> وللثبات على دين الله وسائل كثيرة؛ منها: ١ - الإيمان بالله تعالى والتصديق بوعده: قال ابن القيم رحمه الله تعالى:

الناس إذا أرسل إليهم الرسل بين أمرين: إما أن يقول أحدهم: أمنت أو لا يؤمن بل يستمر على السيئات والكفر، ولابد من امتحان هذا وهذا ؛ فأما من قال : أمنت فلابد أن يمتحنه الرب ويبتليه ليتبين هل هو صادق في قوله آمنت أو كاذب، فإن كان كاذبًا رجع على عقبيه وفر من الامتحان كما يفر من عذاب الله، وإن كان صادقًا ثبت على قوله ولم يزده الابتلاء والامتحان إلا إيمانًا على إيمانه. قال تعالى: ﴿ وَلَّمَا رَأَى الْمُؤْمِنُونَ الْأَحْسِرَابَ قَسَالُوا هَذَا مَسَا وَعَسِدَنَا اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَصَدَقَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَمَا زَادَهُمْ إِلَّا إِيمَانًا وتُسْلِيمًا ﴾ [الأحزاب: ٢٢]، وأما من لم يؤمن فإنه يمتحن في الآخرة بالعذاب ويفتن به، وهي أعظم المحنتين، هذا إن سلم من امتحانه بعذاب الدنيا ومصائبها وعقوبتها التي أوقعها الله بمن لم يتبع رسله وعصاهم، فالأبد من المحنة في هذه الدار وفي البرزخ وفي القيامة لكل أحد، ولكن المؤمن أخف محنة وأسهل بلية، فإن الله بدفع عنه بالإيمان ويحمل عنه به، ويرزقه من الصبر والشبات والرضى والتسليم ما يهون به عليه محنته واما الكافر والمنافق

والفاجر فتشتد محنته . [إغاثة اللهفان ج ٢ – ص ١٩٢] وقال أيضا :

خواص الأمة ولبابها لما شهدت عقولهم حسن هذا الدين وجالله وكماله وشهدت قبح ما خالفه ونقصه ورداءته ؛ خالط الإيمان به ومحبته بشاشة قلوبهم، فلو خير بين أن يلقى في النار وبين أن يختار دينا غيره لاختار أن يقذف في النار وتقطع أعضاؤه ولا يختار دينا غيره، أن يقذف في النار وتقطع أعضاؤه ولا يختار دينا غيره، وهذا الضرب من الناس هم الذين استقرت أقدامهم في الإيمان وهم أبعد الناس عن الارتداد عنه وأحقهم بالثبات عليه إلى يوم لقاء الله . ولهذا قال هرقل لابي سفيان : أيرتد أحد منهم عن دينه سخطة له وقال : لا، قال: فكذلك الإيمان إذا خالطت بشاشته القلوب لا يسخطه أحد. [مفتاح دار السعادة ح ٢ – ص ١٣]

## ٢ - قراءة القرآن وتدبره ومدارسته :

قال الله تعالى: ﴿وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لَوْلاَ نُزِّلَ عَلَيْهِ الْقُرْآنُ جُمْلَةً وَاحِدَةً كَذَلِكَ لِئُتَبَّتَ بِهِ فُؤَادِكَ وَرَتُلْنَاهُ تَرْتِيلاً ﴾ [الفَرْقان: ٣٢].

قالوا: هلا أنزل عليه القرآن جملة واحدة كما أنزل التوراة على موسى والإنجيل على عيسى والزبور على داود فقال الله تعالى: ﴿ كَنْكِ ﴾ أي فعلنا ﴿ لِنُثَبُّتُ بِهِ فُوَّادَكَ ﴾ نقوي به قلبك فتعيه وتحمله، لأن الكتب المتقدمة فُوَّادَكَ ﴾ نتوي به قلبك فتعيه وتحمله، لأن الكتب المتقدمة أنزلت على أنبياء يكتبون ويقرؤون، والقرآن أنزل على نبي أمي، ولأن من القرآن الناسخ والمنسوخ، ومنه ما هو جواب لمن سأل عن أمور ففرقناه ليكون أوعى للنبي في وأيسر على العامل به فكان كلما نزل وحي جديد زاده قوة قلب.

وقال ﷺ: «ما اجتمع قوم في بيت من بيوت الله يتلون كتاب الله ويتدارسونه فيما بينهم ......».

### ٣- الذكر:

قال تعالى : ﴿ النَّذِينَ اَمَنُوا وَتَطْمَئِنُ قُلُوبُهُمْ بِذِكْرِ اللَّهِ أَلاَ بِذِكْرِ اللَّهِ تَطْمَئِنُ الْقُلُوبُ ﴾. [الرعد: ٢٨].

فُولهُ تعالى : ﴿ وَتُطْمَئِنُ قُلُوبُهُمْ بِذِكْرِ اللهِ ﴾ اي تسكف وتستانس بتوحيد الله فتطمئن قال : أي وهم تطمئن قلوبهم على الدوام بذكر الله بالسنتهم .. وقال مجاهد وقتادة وغيرهما : بالقرآن... وقيل : (بذكر الله) أي يذكرون الله ويتاملون آياته فيعرفون كمال قدرته عن بصيرة ﴿ أَلاَ بِذِكْرِ اللّهِ تَطْمَئِنُ الْقُلُوبُ ﴾ أي قلوب المؤمنين. [تفسير القرطبي ٢٦٨/٩]

وقاً ل ابن كشير رحمه الله ٢٧٣/٢: ﴿ النَّذِينَ آمَنُوا وَتَطْمَئِنُ قُلُوبُهُمْ ﴾ أي تطيب وتركن إلى جانب الله وتسكن عند ذكره وترضى به مولّى ونصيرا ولهذا قال : ﴿ أَلاَ بِذِكْرِ اللَّهِ تَطْمَئِنُ الْقُلُوبُ ﴾ أي هو حقيق بذلك .

### الصيروالاستعانة بالله تعالى:

لما اختلق المنافقون تهمة لأم المؤمنين الصديقة عائشة رضي الله عنها وطال عليها البلاء قبل أن تنزل براءتها من السماء قالت: والله ما أجد لي ولكم مثلا إلا كما قال أبو يوسف: ﴿ فَصَبْرُ جَمِيلٌ وَاللّهُ الْمُنْتَعَانُ عَلَى مَا تَصِفُونَ ﴾ . [صحيح مسلم]

قَـالُ ابن القيم: ومن ثامل قول الصديقة وقد نزلت براءتها فقالت لها أمها : قومي إلى رسول الله ﷺ فقالت :

والله لا أقوم إليه ولا أحمد إلا الله، علم معرفتها وقوة إيمانها وتوليتها النعمة لربها وإفراده بالحمد في ذلك المقام وتجريدها التوحيد وقوة جاشها وإدلالها ببراءة ساحتها، وأنها لم تفعل ما يوجب قيامها في مقام الراغب في الصلح، الطالب له، وثقتها بمحبة رسول الله 👛 لها، قالت ما قالت إدلالاً للحبيب على حبيبه ولا سيما في مثل هذا المقام الذي هو أحسن مقامات الإدلال فوضعته موضعه، ولله ما كان أحبها إليه حين قالت : لا أحمد إلا الله فإنه هو الذي أنزل براءتي، ولله ذلك الثبات والرزانة منها وهو ـ أي النبي - أحب شيئ إليها، ولا صبر لها عنه وقد تنكر قلب حبيبها لها شهرًا ثم صادفت الرضى منه والإقبال، فلم تبادر إلى القيام إليه والسرور برضاه وقريه مع شدة محبتها له وهذا غاية الثبات والقوة. [زاد المعاد ج ٣ - ص

وقال أيضا:

قال تعالى: ﴿ وَبَشَارِ الصَّابِرِينَ (١٥٥) الَّذِينَ إِذَا أَصَابَتْهُمْ مُصِيبَةً قَالُوا إِنَّا لَلَّهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاحِعُونَ (١٥٦) أُولَٰئِكَ عَلَيْ هِمْ صَلُواتٌ مِنْ رَبِّهِمْ وَرَحْ مَا ۖ وَأُولَٰئِكَ هُمُ الْهُتَدُونَ﴾ [البقرة: ١٥٥-١٥٧].

٥ - الدعاء وسؤال الله السكينة:

وأصل السكينة هي الطمأنينة والوقار والسكون الذي ينزله الله في قلب عبده عند اضطرابه من شدة المخاوف فلا ينزعج بعد ذلك لما يرد عليه ويوجب له زيادة الإيمان وقوة اليقين والثبات، ولهذا أخبر سبحانه عن إنزالها على رسوله وعلى المؤمنين في مواضع القلق والاضطراب كيوم الهجرة إذ هو وصاحبه في الغار والعدو فوق رءوسهم لو نظر أحدهم إلى ما تحت قدميه لراهما، وكيوم حنين حين ولوا مدبرين من شدة بأس الكفار لا يلوي أحد منهم على أحد، وكيوم الحديبية حين اضطربت قلوبهم من تحكم الكفار عليهم ودخولهم تحت شروطهم التي لا تحملها النفوس وحسبك بضعف عمر رضى الله عنه عن حملها وهو عمر حتى ثبته الله بالصديق رضى الله عنه. [مدارج السالكين ج ٢ - ص ٥٠٣

قال تعالى : ﴿ إِذْ أَخْرَجَهُ الَّذِينَ كَفْرُوا ثَانِيَ اثْنَيْنِ إِذْ هُمَا فِي الْغَارِ إِذْ يَقُولُ لِصِنَاحِيهِ لاَ تَحْزُنُ إِنَّ اللَّهَ مَعَنَّا فَأَنْزُلَ اللَّهُ سَكِينَتَهُ عَلَيْهِ وَأَيُّدَهُ بِجُنُودٍ لَمْ تَرَوُّهَا ﴾ [التوبة: ٤٠]

وقال: ﴿ وَيُوْمَ حُنَيْنِ إِذْ أَعْجَبَتْكُمْ كَثْرَتْكُمْ فَلَمْ تُغْنَ عَنْكُمْ شَيْئًا وَضَاقَتْ عَلَيْكُمُ الأَرْضُ بِمَا رَحُبَتْ ثُمُّ وَلَيْتُمْ مُدَّبِرِينَ (٢٥) ثُمُ أَنْزُلُ اللَّهُ سَكِينَتُهُ عَلَى رَسُولِهِ وَعَلَى الْمُؤْمِنِينَ وَأَنْزُلَ جُنُودًا لَمْ تُرَوُّهَا وَعَذُبَ الَّذِينَ كَفُرُوا وَذَلِكَ جَزَاءُ الْكَافِرِينَ ﴾ [التوية/ ٢٥-٢٧]

وقسال: ﴿ هُو الَّذِي أَنْزُلَ السَّكِينَةَ فِي قُلُوبِ الْمُؤْمِنِينَ لِيَرُدُادُوا إِيمَانًا مَعَ إِيمَانِهِمْ وَلِلَّهِ جُنُودُ السُّمَوَاتِ وَالأَرْض وكَانَ اللَّهُ عَلَيْمًا حَكِيمًا ﴾ [الفتح: ٤]

٦ - التواصي بالحق:

أقسم سيحانه في سورة العصر بالعصر أن كل أحد في خسر إلا الذين أمنوا وعملوا الصالحات، وهم الذين عرفوا الحق وصدقوا به فهذه مرتبة، ﴿ وَعُمِلُوا الصَّالِحَاتِ ﴾ وهم

الذين عملوا بما علمـوه من الحق فـهـذه مـرتبــة أخـرى، ﴿ وَتُواصِوا بِالحَقِّ ﴾ ؛ أي وصى به بعضهم بعضًا تعليمًا وإرشادًا، فهذه مرتبة ثالثة، ﴿ وَتَوَاصَوْا بِالصُّبْرِ ﴾ : صبروا على الحق ووصى بعضهم بعضًا بالصبير عليه والثيات فهذه مرتبة رابعة، وهذا نهاية الكمال، فإن الكمال أن يكون الشخص كاملا في نفسه مكملا لغيره، وكماله بإصلاح قوتيه العلمية والعملية، فصلاح القوة العلمية بالإيمان، وصلاح القوة العملية بعمل الصالحات، وتكميله غيره بتعليمه إياه وصبره عليه وتوصيته بالصدر على العلم والعمل . [مفتاح دار السعادة ج ١ - ص ٥٦]

٧ - مطالعة السير والقصص:

قال تعالى: ﴿ وكلا نقص عليك من أنباء الرسل ما نثبت به فؤادك ﴾ [سورة هود: ١٢٠].

وعن خباب قال: أتينا رسول الله 👺 وهو متوسد بردة في ظل الكعبة فشكونا إليه فقلنا: ألا تستنصر لنا؟ ألا تدعو الله لنا ؟ فجلس محمرًا وجهه فقال: «قد كان من قبلكم يؤدُّذ الرجل فيحفر له في الأرض ثم يؤتي بالمنشار، فيجعل على رأسه فيجعل فرقتين، ما يصرفه ذلك عن دينه، ويمشط بأمشاط الحديد ما دون عظمه من لحم وعصب، ما يصرفه ذلك عن دينه، والله ليتمن الله هذا الأمر حتى يسير الراكب ما بين صنعاء وحضرموت ما يخاف إلا الله تعالى والذئب على غنمه ولكنكم تعجلون» [صحيح البخاري ومسلم وأبو

### ثبات الصالحات

- ثبات خديجة رضى الله عنها:

عن عائشة أم المؤمنين أنها قالت: أول ما بدىء به رسول الله ﷺ من الوحي الرؤيا الصالحة في النوم، فكان لا يرى رؤيا إلا جاءت مثل فلق الصبح، ثم حُبب إليه الخلاء وكان يخلو بغار حراء فيتحنث فيه - وهو التعبد - الليالي ذوات العدد قبل أن ينزع إلى أهله ويترود لذلك، ثم يرجع إلى خديجة فيتزود لمثلها حتى جاءه الحق وهو في غار حراء فحاءه الملك فقال: اقرأ. قال: «ما أنا بقارىء». قال: «فأخذني فغطني حتى بلغ مني الجهد ثم أرسلني فقال: اقرأ. قلت: ما أنا بقارىء فأخذني فغطني الثانية حتى بلغ مني الجهد ثم أرسلني فقال: اقرأ. فقلت: ما أنا بقارىء فأخذني فغطني الثَّالثَّةَ ثم أرسلني فقال: ﴿ اقْرَأْ باسْم رَبُّكَ الَّذِي خَلَقَ (١) خُلُقَ الإنْسَانَ مِنْ عَلَقَ (٢) اقْرَأْ وَرَبُّكَ الأَكْرَمُ ﴾. فرجع بها رسول الله ﷺ برجف فؤاده فدخل على خديجة بنت خويلد رضى الله عنها فقال 🛎: «زملوني زملوني» . فزملوه حتى ذهب عنه الروع فقال لخديجة وأخبرها الخبر «لقد خشيت على نفسى». فقالت خديجة كلا والله ما بخزيك الله أبدا؛ إنك لتصل الرحم وتحمل الكل وتكسب المعدوم وتقرى الضيف وتعين على نوائب الحق، فانطلقت به خديجة حتى أتت به ورقة بن نوفل بن أسد بن عبد العزى ابن عم خديجة وكان امرءا تنصر في الجاهلية وكان يكتب الكتاب العبراني فيكتب من الإنجيل بالعبرانية ما شاء الله أن يكتب وكان شيخًا كبيرًا قد عمى، فقالت له خديجة: يا ابن عم اسمع من ابن أخيك... [متفق عليه] والحمد لله رب العالمين.

# ثانياً: أنواع المنامات وذكر طرف منها:

قال العلامة ابن عثيمين – رحمه الله– ولكن ليعلم أن ما يراه الإنسان في منامه ثلاثة أقسام:

## القسم الأول: رؤيا حق صالحة:

وهي التي أخبر عنها النبي 👑 أنها جزء من ستة وأربعين جزءاً من النبوة، وغالباً ما

صفتها: أحياناً بكون وقوعها على صفة ما رأه الإنسان في منامه تماماً، وأحياناً بكون وقوعها على صفة ضرب الأمثال في المنام، يضرب له المثل ثم يكون الواقع على نحو هذا المثل وليس مطابقاً له تماماً، مثل ما رأى النبي على غزوة أحد أن في سيفه ثلمة، ورأى بقرأ تنصر، فكان الثلمة التي في سحفه استشهاد عمه حمزة رضى الله عنه لأن قبيلة الإنسان بمنزلة سيفه في دفاعهم عنه ومعاضدته ومناصرته، والبقر التي تنحر كان استشهاد من استشهد من الصحابة - رضي الله عنه- لأن في البقر خيراً كثيراً، وكذلك الصحابة- رضى الله عنه- كانوا أهل علم ونفع للخلق وأعمال صالحة.

القسم الثاني: الحلم وهو ما يراه الإنسان في منامه مما يقع له في مجريات حياته، فإن كثيراً من الناس يرى في المنام ما تحدثه به نفسه في اليقظة وما جرى عليه في اليقظة وهذا لا حكم له.

القسم الثالث: إفراع من الشيطان، فإن الشيطان يصور للإنسان في منامه ما يفزعه من شيء في نفسه، أو ماله، أو في أهله، أو في مجتمعه، لأن الشيطان يحب إحزان المؤمنين كما قال الله تعالى: ﴿ لِيَحْزُنُ الَّذِينَ آمَنُوا وَلَيْسَ بِضَارَهُمْ شَيْئًا إِلاَّ بِإِذْنِ اللَّهِ وَعَلَى اللَّه فَلْيَتَ وَكُلُ الْمُؤْمِنُونَ ﴾ [المجادلة:١٠] فكل شيء بنكد على الإنسان في حياته ويعكر صفوه عليه فإن الشيطان حريص عليه سواء ذلك في التقظة أو



# الحلقة الثانية

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، وعلى أله وصحبه ومن والاه، وبعد:

فنكمل حديثنا حول الرؤيا في شريعتنا الغراء: العنصير الثالث: أنواع المنامات وأداب الرائي مع الرؤيا والمعبر:

# أولاً: تعريف الرؤيا: 🚽 🐸 👛

قال القاضي أبو بكر بن العربي - رحمه الله -(الرؤيا إدراكات علقها الله تعالى في قلب العبد على يد ملك أو شيطان إما بأسمائها أي حقيقتها وإما بكناها أي بعبارتها وإما تخليط، ونظيرها في البقظة الخواطر فإنها قد تأتى على نسق في قصة وقد تأتى مسترسلة غير محصلة، هذا حاصل قول الأستاذ أبي إسحاق). [فتح الباري: ١٢/ ٣٦٩] ا) أن يبصق عن يساره

בולנו .

- ب) أن يستعيذ بالله من شر الشيطان ثلاثا ً.
  - ج) أن يستعيذ بالله من شر ما رأى.
- د) أن يتحول عن جنبة الذي كان عليه إلى الجنب الآخر.
  - هـ) أن لا يحدث بها أحدا .
    - و) أن يقوم فيصلى.

ورتب على ما تقدم عدم الإضرار، والسلامة من كيد الشيطان.

# رابعاً: آداب الرائي مع الرؤيا والمعبر:

إن من جملة ما يعتقده المسلم عموماً والرائي خصوصاً أن ما شاء الله كان وما لم يشا لم يكن وان ما اصابك لم يكن ليخطئك وأن ما اخطاك لم يكن ليصيبك، وأن الأمور تجرى بمقادير فيولد ذلك في نفسه سكوداً، وفي قلبه ركوناً، وفي صدره حبوراً وسرواً.

لذا فعلى الرائي أن يتحلى بجملة من الآداب:-

- الصدق: (خاصة أنها (الرؤيا) جزء من ستة وأربعين جزءاً من النبوة المشتملة على الوحي الألهي).
  - ب) الأمانة والضبط في سرد الرؤيا:
  - ج) أن يكون صبوراً على تفسير رؤياه.
- د) أن لا يعتقد اعتقاداً جازماً بمصداقية قول المعبر، وصدق التعبير، فقد يصيب وقد يخطئ لأنه أمر اجتهادي.

وفى قصة الصديق رضي الله عنه مع الصادق الأمين في خير شاهد لحديث ابن عباس رضي الله عنه المتفق عليه في قصة الرجل الذي ذكر للنبي في رؤيا، ثم طلب أبو بكر رضي الله عنه من النبي في أن يعبرها، فذكر أبو بكر تعبيره، ثم سال النبي في: اصبت أم أخطأت فقال في: اصبت بعضاً وأخطأت بعضاً.

[أخرجه الإمام البخاري (٢٥٢٤)، والإمام مسلم (٢١٤)]

فإذا صدر التعبير عن نبي أو رسول فهو حقيقة لأنه يوحى إليهم خلافاً لمن دونهم، ومؤيدون من الله سبحانه وتعالى، فها هو يوسف الصديق عليه السلام—يقول: ﴿قضي الأمر الذي فيه تستفتيان﴾

في المنام، لأن الشيطان عدو 
كما قال الله تعالى: ﴿إِنَّ الشَّيْطَانَ لَكُمْ عَدُوُّ فَاتَخْذُوهُ 
عَدُوا إِنِّمَا يَدْعُو حَرْبَهُ لِيَكُونُوا مِنْ أَصَبْحَابِ السَّعْيرِ ﴾ 
قاطر: ٦]. [مجموع فتاوى العلامة ابن عثيمين - رحمه الله / جـ ١ - رقم / ١٣٣]

# ثالثاً:الآدابالتي حَضَ عليها النبي ﷺ مع رؤيا التحزين:

وهذا النوع الأخير أرشدنا رسول الله إلى التحرز منه فامر من رأى في منامه ما يكره أن يستعيذ بالله من الشيطان، ومن شر ما رأى، وأن يتقل عن يساره ثلاث مرات، وأن ينقلب على جنبه الأخر، وأن لا يحدث احداً بما رأى فإذا فعل هذه الأمور فإن ما رأه مما يكره في منامه لا يضره شيئاً.

وهذا يقع كثيراً من الناس ويكثر السؤال عنه ودواؤه - كما قدمنا- ما بينه النبي على كما في حديث جابر رضي الله عنه عند مسلم (إذا رأى أحدكم الرؤيا يكرهها فلي بصق عن يساره ثلاثا، وليستعذ بالله من الشيطان ثلاثاً، وليتحول عن جنبه الذي كان عليه). وكما في حديث أبي سعيد الخدري رضي الله عنه عند الإمام البخاري (إذا رأى أحدكم ما يكره فإنما هي من الشيطان فليستعذ من شرها ولا يذكرها لأحد فإنها لا تضره).

[أخرجه الإمام البخاري (٦٩٨٥)]

وكما في حديث ابي قتادة رضي الله عنه عند مسلم قال: (كنت أرى الرؤيا فتمرضني حتى سمعت رسول الله في يقول: الرؤيا الصالحة من الله فإذا رأى أحدكم ما يحب فلا يحدث بها إلا من يحب، وإن رأى ما يكره فليتفل عن يساره ثلاثاً، وليتعوذ بالله من شر الشيطان وشرها، ولا يحدث بها أحداً فإنها لن تضره).

وفي حديث أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي في قال: (فإن رأى احدكم ما يكره فليقم فليصل ولا يحدث بها الناس). [اخرجه الإمام مسلم (٤٢٠٠)] فأمر النبي في من رأى ما يكره بأمور:

أي هكذا سيقع والله أعلم.

هـ) أن لا يطلب تعبير رؤياه من حسود:

(كما قال يعقوب ليوسف عليهما السلام)، ولا من عدو، ولا ممن لا يكتم السر.

و) ومما بنبغي أن يعلم أنه:

قد تتحقق الرؤيا بعد زمن قصير وقد تتحقق بعد عمر طويل: (كرؤنا بوسف عليه السلام وكرؤيا الملك فرؤيا يوسف عليه السلام على أرجح الأقوال تحققت بعد أربعين سنة ورؤيا الملك تحققت تعد خمسة عشر عاماً). (قوائد مستنبطة من قصة بوسف عليه السلام— للعلامية السعدي – رحمه الله- صد ٩).

العنصر الرابع: أقسام الناس في الرؤيا:

الناس في الرؤيا ثلاثة:

الأول: الأنبياء: ورؤباهم كلها حقّ، و صدق: (لأنها وحي، والوحى الصدق).

الثاني: الصالحون: والأغلب على رؤياهم الصدق.

الشالث: من عداهم: ويقع في رؤياهم الصدق

العنصر الخامس: صور من الرؤى في الكتاب والسنة:

> أولاً: في القرآن الكريم: الموضع الأول:

﴿ فَلَمَّا بِلَغَ مَعَهُ السَّعْيَ قَالَ بِنا بُنِّيٌّ إِنِّي أَرَى فِي المَنَامِ أَنِّي أَذْبَحُكَ فَانظُرْ مَاذَا تَرَى قَالَ بَا أَبَتِ افْعَلْ مَا تُؤْمَرُ سَنَجِدُني إن شَاءَ اللَّه مِنَ الصَّابِرِينَ (١٠٢) فَلَمَّا أَسْلَمَا وَتَلَّهُ لِلْجَبِينِ (١٠٣) وَنَادَيْنَاهُ أَن يَا إِبْرَاهِيمُ (١٠٤) قَدْ صَدَقْتَ الرُّؤْيَا إِنَّا كَذَلِكَ نَجْزى المُحْسنِينَ (١٠٥) إِنَّ هَذَا لَهُ وَ البَالاءُ المُبِينُ (١٠٦) وَقَدَيْنَاهُ بِذِيْحِ عَظِيمٍ ﴾ [الصافات: ١٠٧].

«فلما بلغ معه السعى– شب وأطاق ما يفعله أبوه من السعى والعمل ﴿ قال يابني إني أرى في المنام ﴾ قال ابن عباس رضى الله عنه قال رسول 🎂: (رؤيا الأنبياء في المنام وحي، وإنما أعلم إبراهيم ابنه إسماعيل بذلك ليكون أهون عليه وليختبر صبيره وجلده وعزمه في صبغره على طاعبة الله وطاعة أبيه) قال با أبت افعل ما تؤمر» أي: امض لما

أمرك الله من

ذبحى «ستجدني إن شاء الله من الصابرين» أي:ساصير واحتسب ذلك عند الله عز وجل وصدق عليه السلام— فيما وعد.

[تفسير الإمام ابن كثير - رحمه الله - (١٥/٤) ط دار التراث] الموضع الثاني:

﴿ إِذْ قَالَ يُوسِنُفُ لَأَسِهِ يَا أَنِتَ إِنِّي رَأَنْتُ أَحَدَ عَشَنَ كَوْكُماً وَالشَّمْسُ وَالْقُمَرَ رَأَنْتُهُمُّ لِي سَاحِدِينَ ﴾

[دوسف: ٤]

قال ابن عباس رضى الله عنه: رؤيا الأنسياء وحي.. وقد ذكر المفسرون في تعبير هذا المنام أن الأحد عشر كوكبا عبارة عن إخوته وكانوا أحد عشر رجلا سواه والشمس والقمر عبارة عن امه وأبيه. وقد وقع تفسير هذه الرؤيا بعد أربعين سنة حين رفع أبويه على العرش وهو سريره وإخوته بين دديه، [تفسير الإمام ابن كثير - رحمه الله - (٤٦٨/٢)]

﴿ قَالَ يَا بُنِّيُ لاَ تَقْصِمُ مُ رُؤْيَاكَ عَلَى إِخْوَتِكَ فَيَكِيدُوا لَكَ كَيْداً إِنَّ الشَّيْطَانَ لِلإنسَانِ عَدُوٌّ مُّدِينٌ ﴾

يقول تعالى مخبرا عن قول يعقوب لابنه يوسف عليهما السلام حين قص عليه ما رأى من هذه الرؤيا التي تعبيرها خضوع إخوته له وتعظيمهم إياه تعظيماً زائداً بحيث يخرون له ساجدين إجلالاً وإكرامًا واحتراماً فخشى يعقوب عليه السلام أن بحدث بذلك أحداً من إخوته فيحسدونه على ذلك ويبغون له الغوائل حسدا منهم له ولهذا قال له:«لا تقصص رؤياك على إخوتك فيكيدوا لك كيدا، ولهذا 📕 ثبت في السنة: (إذا رأى أحدكم ما يحب فليحدث به وإذا رأى ما يكره فليتحول إلى جنبه الآخر وليتفل عن يساره ثلاثًا وليستعذ بالله من شرها ولا يحدث بها أحداً فإنها لا تضره).

[تفسير الإمام ابن كثير - رحمه الله - (٤٦٩/٢)] الموضع الثالث ويبيره وأللا وليترجا والخطال وحد

﴿ وَدَخُلَ مَعَهُ السِّحْنَ فَتَسَانِ قَالَ أَحَدُهُمَا إِنِّي أَرَانِي أَعْصِرُ خُمْراً وَقَالَ الآخَرُ إِنِّي أَرَانِي أَحْمِلُ فَوْقَ رأسى خُدْرًا تَأْكُلُ الطُّدْرُ مِنْهُ نَتِّئْنَا بِتَأْوِيلِهِ إِنَّا نَرَاكَ

مِنَ المُحْسِنِينَ ﴾ [يوسف: ٣٦].

قال قتادة - رحمه الله-: كان أحدهما ساقي الملك والآخر خباره. قال السدي: كان سبب حبس الملك إياهما أنهما تمالئا على سمه في طعامه وشرابه. (تفسير الإمام ابن كثير - رحمه الله - (٤٧٧/٢).

وقال العلامة السعدي - رحمه الله-: (الرؤيا الأولى جاءت على وجه الحقيقة، والرؤيا الثانية جاءت على وجه المثال).

[فوائد مستنبطة من قصة يوسف عليه السلام صد ٩] الموضع الرابع،

﴿ وَقَالَ الْمُلِكُ إِنِّي أَرَى سَبِّعَ بَقَرَاتِ سِمَانٍ يَأْكُلُهُنُّ سَبِّعُ عِجَافٌ وَسَبِّعُ سُئِّبُلاتٍ خُضْرٍ وَأُخْرَ يَاسِنَاتٍ يَا أَيُّهَا الْمَلَّا أَفْتُونِي فِي رُؤْيَايَ إِن كُنتُمْ لِلرُّؤْيَا تَعْبُرُونَ﴾

هذه الرؤيا من ملك مصر قدر الله أن تكون سبباً لخروج يوسف عليه السلام— من السحن معززًا مكرما ذلك أنه حينما رأى هذه الرؤيا جمع الكهنة والقادة وكبار دولته وأمراءه فقص عليهم ما رأى وسألهم عن تأويلها فلم يعرفوا ذلك واعتذروا إليه بأنها (أضغاث أحالم) أي أخلاط أحالم اقتضته رؤياك هذه (وما نحن بتاويل الأحلام بعالمين) أي لو كانت رؤيا صحيحة من أخلاط لما كان لنا معرفة بتأويلها، فعند ذلك تذكر الذي نجا من ذينك الفتيين الذين كانا في السجن مع يوسف، فقال لهم أي للملك والذين جمعهم لذلك: (أنا أنبئكم بتأويله) أي بتأويل هذا المنام (فارسلون) أي فابعثون إلى يوسف الصديق، ومعنى الكلام فبعثوه فجاء فقال: ﴿ يوسف أيها الصديق افتنا ﴾ وذكر المنام الذي رأه الملك عند ذلك ذكر له موسف عليه السلام تعييرها. إتفسير الإمام ابن كثير – رحمه الله – (٤٨٠/٢)

# الموضع الخامس:

﴿لَقَدْ صَدَقَ اللّٰه رَسُولَهُ الرُّؤْيَا بِالحُقِّ لَتَدْخُلُنُّ الْمَسْجِدِ الحَرَامَ إِن شَنَاءَ اللّٰه آمنِينَ مُحَلَّقِينَ رُغُوسَكُمْ وَمُقَصِّرِينَ لاَ تَخَافُونَ فَعَلِمْ مَا لَمْ تَعْلَمُوا فَجَعَلَ مِن دُونَ ذَلِكَ فَتُحا قَرِيباً ﴾ [الفت: ٧].

كان رسول الله 🍜 رأى في المنام أنه دخل مكة

وطاف بالبيت فأخبر أصحابه بذلك وهو بالمدينة فلما ساروا عام الحديبية لم يشك جماعة منهم أن هذه الرؤيا تتفسر هذا العام فلما وقع من قضية الصلح ورجعوا عامهم ذلك على أن يعودوا من قابل وقع في نفس بعض الصحابة رضي الله عنهم من ذلك شئ حتى سال عمر بن الخطاب رضي الله عنه عنه فقال له فيما قال: أفلم تكن تخبرنا أنا سناتي البيت ونطوف به وقال: «فإنك أتيه ومطوف به» ولهذا قال تعالى: ﴿قَدُ صَدَقَ الله رسوله الرؤيا بالحق لتدخلن المسجد الحرام إن شاء الله ﴾ هذا لتحقيق الخبر وتوكيده.

ثانياً؛ في السنة المطهرة؛

# رؤيا النبي ﷺ المتعلقة بالهجرة

أخرج البخاري عن أبي موسى رضي الله عنه عن النبي على قال: «رأيت في المنام أني أهاجر من مكة إلى أرض بها نخل فذهب وهلي (طني) إلى أنها اليمامة أو هجر فإذا هي المدينة يثرب).

[اخرجه الإمام البخاري برقم (٧٠٤١)، والإمام مسلم برقم (٣٣٧٣] الموضع الثاني:

رؤيا النبي ﷺ أنه سيتزوج أم المؤمنين الطاهرة المطهرة، المبراءة من فوق سبع سموات، الصديقة بنت الصديق عائشة – رضى الله عنها–:

عن هشام بن عروة عن أبيه عن عائشة - رضي الله عنها - قالت: قال لي رسول الله تنا: «رأيتك في المنام مرتين أرى رجلاً يحملك في سرقة حرير فيقول هذه امرأتك فأكشفها فإذا هي أنت فأقول إن يكن هذا من عند الله يمضه».

[اخرجه الإمام البخاري برقم (۲۰۲۸)، والإمام مسلم برقم (۲۶۲۸)]
ومن ذلك حـرص النبي على مـعـرفـة رؤى
اصـحـابه - رضى الله عنهم أجــمـعين - ومن ثمُ
تعبيرها، وكذلك حرص اصحابه - رضى الله عنهم أجمعين -على ذلك.

والحمد لله رب العالمين.



الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن

والاه، وبعد:

فإن من المحبة والولاء للصحابة الكرام رضي الله عنهم أجمعين الدفاع عنهم والذب عن أعراضهم، وحماية حياضهم وأقدارهم، فالدفاع عنهم دفاع عن رسول الله ، فهم بطانته وخاصته، ودفاع عن دين الإسلام، فهم حملته ونقلته.

إن الهجمة الشرسة والحملة المسعورة من الأقلام المأجورة على الصحابة الكرام والتطاول عليهم والطعن في أعراضهم عبر وسائل الإعلام على اختلاف أشكالها لهي سلسلة متصلة الحلقات بين أعداء اليوم وبين أسلافهم من اليهود والشيوعيين والصليبين، وإن الأهداف الخبيثة من وراء ذلك واضحة معلومة وهي تجريح شهادة الصحابة والطعن في عدالتهم، ومن ثم التشكيك في الكتاب والسنة، إذ أن الصحابة هم نقلة هذين الأصلين لدين الله عز وجل وكذلك إثبات عجز الإسلام عن الصمود للتجربة والتطبيق، وإثبات عدم صلاحيته في هذا العصر، ذلك أنه إذا ثبت عجزه في تقويم سلوك الصحابة وإصلاح جماعتهم بعد أن فارقهم الرسول على مدة يسيرة، فهوأعجز أن يكون منهجًا للإصلاح في عصرنا الحاضر.

ولكن هيهات هيهات أن ينال هؤلاء الصغار الأغمار من الصحابة الأخيار، فهم بحمد الله مصابيح الدجى وشموس الهدى وإن رغمت أنوف الحاقدين ﴿ وَيَاْبَى اللَّهُ إِلاَّ أَنْ يُتِمَّ ثُورَهُ وَلَوْ كَرةَ الْكَافِرُونَ ﴾.

فكل خير فيه المسلمون إلى يوم القيامة، من الإيمان والإسلام، والقرآن، والعلم والمعارف، والعبادات، وانتصارهم على الكفار، وعلوالكلمة، فإنما هوببركة ما فعله الصحابة، الذين بلّغوا الدين، وجاهدوا في سببيل الله، وكل مؤمن أمن بالله ورسوله فللصحابة رضي الله عنهم فضل عليه إلى يوم القيامة، وإليك أخي القارئ طرفًا من فضائلهم وشمائلهم التى تفوق الحصر:

# منزلة الصحابة رضى الله عنهم ومكانتهم العالية

تضافرت أدلة الكتاب والسنة وأقوال سلف الأمة على أن الصحابة رضى الله عنهم هم خير القرون على الإطلاق، لما لهم عند الله من المنزلة العالية والمكانة السامية فقد مدحهم ربهم وزكاهم من فوق سبع سموات ومدح من اتبع سبيلهم وسار على هديهم، وذم من خالفهم، وكل ذلك يؤكد وجوب الاقتداء بهم رضوان الله عليهم.

# الأدلة من القرآن:

نذكر منها على سبيل المثال لا الحصر:

١ - قول الله تعالى : ﴿ وَالسَّابِقُونَ الأَوْلُونَ مِنَ الْمُهَاجِرِينَ وَالأَنْصَارِ وَالنَّذِينَ اتَّبَّعُوهُمْ بِإِحْسَانٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ وَأَعَدُ لَهُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي تَحْتَهَا الأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا أَبَدًا ذَلِكَ الْفُورُ الْعَظِيمُ ﴾ [النوبة ١٠٠]

قال ابن كثير - رحمه الله -: يخبر تعالى عن رضاه عن السابقين من المهاجرين والأنصار والتابعين لهم بإحسان ورضاهم عنه بما أعد لهم من جنات النعيم المقيم. وقال الشيوكاني - رحمه الله -: ومعنى ﴿ وَالَّذِينَ اتَّبَعُوهُمْ بإحْسَانَ ﴾ الذين



التبعوا السابقين الأولين من المهاجرين والأنصار، وهم المتاخرون عنهم من الصحابة فمن بعدهم إلى يوم القيامة. [فتع القدير (۲۹۸/۲)]

وقال السعدي - رحمه الله - عند قوله: ﴿ وَالَّذِينَ اتَّبَعُوهُمْ بِإِحْسَانِ ﴾ بالاعتقادات والأقوال والأعمال، فهؤلاء هم الذين سلموا من الذم وحصل لهم نهاية المدح وأعظم الكرامات من الله.

٢ . قَالَ الله تعالى: ﴿ لَقَدْ رَضِيَ اللّهُ عَنِ الْمُؤْمِنِينَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ تَحْتَ الشّبَجَرَةِ فَعَلِمَ مَا فِي قُلُوبِهِمْ فَأَنْزَلَ لَيُبَايِعُونَكَ تَحْتَ الشّبَجَرَةِ فَعَلِمَ مَا فِي قُلُوبِهِمْ فَأَنْزَلَ السّعَينَةَ عَلَيْهِمْ وَأَثَابَهُمْ فَتُحًا قَرِيبًا ﴾ [الفتح: ١٨].

قال أبوم حمد بن حرّم - رحمه الله تعالى -: «فمن أخبرنا الله عز وجل أنّه علم ما في قلوبهم، ورضي عنهم، وأنزل السكينة عليهم، فلا يحل لأحد التوقف في أمرهم أوالشك فيهم البتة». [الفصل في المل والامواء والنحل

وصدق عليهم قول عائشة الصديقة ـ رضي الله عنها ـ: «أصروا أن يست ف فروا لأصحاب رسول الله الله المسوهم». [خرجه: مسلم]

٣- قال تعالى: ﴿ وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطًا لِتَكُونُوا شُـ هَدِاءَ عَلَى النَّاسِ وَيَكُونَ الرُّسُولُ عَلَيْكُمْ شُنَ هِيدًا ﴾ [البقرة:١٤٣].

فقد جعلهم الله تبارك وتعالى أفضل الأمم وأعدلها في العقيدة والقول والعمل فاستحقوا بذلك أن يكونوا شهداء على الناس، فإذا كانت شهادتهم عند الله مقبولة فلا شك أن قهمهم لنصوص الشريعة حجة على من بعدهم، لذلك أمر رب العزة باتباع سبيلهم، فقال : ﴿ وَاتَّبِعْ سَبِيلَ مَنْ أَنَابَ إِلَيْ ﴾ [قمان: ١٥]، وجيل الصحابة خير من أناب إلى الله واستجاب، فوجب اتباع سبيلهم في قهم دين الله تبارك وتعالى ولذلك هدد الله تعالى وتوعد من اتبع غير سبيلهم بجهنم وبئس المصير. كما ظهر ذلك في قوله تعالى:

﴿ وَمَنْ يُشْنَاقِقَ الرَّسُولُ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيِّنَ لَهُ الْهُدَى وَيَتْ بِعْ غَيْرَ سَنِيلِ الْمُؤْمِنِينَ نُولَهِ مَا تَولَى وَنُصْلِهِ جَهَنَّمَ وَسَاءَتْ مَصِيرًا ﴾. [النساء:١١٥]

قال ابن كثير - رحمه الله - : «أي ومن سلك غير طريق الشريعة التي جاء بها الرسول في فصار في شق والشرع في شق عن عمد منه بعد ما ظهر له الحق وتبين له واتضح» وقوله : ﴿وَيَتَّبِعْ غَيْرَ سَبِيلِ الْمُؤْمِدِينَ ﴾ هذا ملازم للصفة الأولى، ولكن قد تكون المخالفة لنص الشارع وقد تكون لما اجتمعت عليه الأمة المحمدية فيما علم اتفاقهم عليه تحقيقاً، فإنه قد ضمنت لهم العصمة

في اجتماعهم من الخطأ تشر<mark>يفاً لهم وتعظيماً لنبيهم.</mark> انتهى. \*\*\*\*

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية: «إن كلاً من الوصفين يقتضي الوعيد لأنه مستلزم للآخر .. فهكذا مشاقة الرسول واتباع غير سبيل المؤمنين، ومن شاقه فقد اتبع غير سبيلهم وهذا ظاهر، ومن اتبع غير سبيلهم فقد شاقه ايضاً، فإنه قد جعل له مدخلاً في الوعيد، فدل على أنه وصف مؤثر في الذم، فمن خرج عن إجماعهم فقد اتبع غير سبيلهم قطعاً، والآية توجب ذم ذلك». [مجموع الفتاوي: ١٩٣/١٩٤]

٥- قال تعالى: ﴿مُحَمَّدُ رَسُولُ اللَّهِ وَالنَّذِينَ مَعَهُ أَشَدًاءُ عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمَاءُ بَيْنَهُمْ تَرَاهُمْ رُكِّعَا سَبْجَدًا يَبْتَعُونَ فَضَالاً مِنَ اللَّهِ وَرَضُوانَا سِيمَاهُمْ فِي وُجُوهِهِمْ مِنْ أَثَرِ السَّجُودِ ذَلِكَ مَثَلُهُمْ فِي الإِنْجِيلِ كَرَرُعَ السَّجُودِ ذَلِكَ مَثَلُهُمْ فِي الإِنْجِيلِ كَرَرُعَ السَّجُودِ ذَلِكَ مَثَلُهُمْ فِي الإِنْجِيلِ كَرَرُعَ السَّجُودِ شَطَاءُ فَارَزَهُ فَاسْتَعْلَظَ فَاسْتَوَى عَلَى سُوقِهِ يُعْجِبُ الزُّرُاعَ لِيَعْجِبُ النَّهُ الذَينَ آمَنُوا وَعَملُوا الزُّرُاعَ لِيَعْجِبُ مَعْفرةً وَاجْدُرُا عَظيمًا ﴿ اللَّهُ الذَينَ آمَنُوا وَعَملُوا السَّهُ المَالِمَا ﴿ اللَّهُ الدَّينَ آمَنُوا وَعَملُوا السَّهُ المَالِمَا ﴿ اللَّهُ الدَّينَ آمَنُوا وَعَملُوا اللَّهُ الدِينَ آمَنُوا وَعَملُوا اللَّهُ الدَّينَ آمَنُوا وَعَملُوا اللَّهُ الْمُعْمِلُونَ وَالْمِالَامِاتِ مِنْهُمْ مَعْفَرَةً وَاجْرًا عَظِيمًا ﴿ وَالْمِالَامِاتِ مِنْهِمُ النَّهُ الْمُؤْرِةُ وَاجْرًا عَظِيمًا ﴿ وَالْمَلَامِا لَهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعَلِّمُ الْمُنْ الْتُعَالَ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْمِلُهُ وَا أَنْهُمْ الْمُعْمِلُونَ وَالْمُعُونَ وَالْمِالَعُمْ الْمُؤْمِلُونَا وَالْمَعَالَ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُؤْمِةُ وَالْمُعْمِلَامِالَامُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُعْمِلُولُ اللَّهُ الْمُعْمِلُولُهُ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْعِلَوا اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُؤْمِلُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْعِلُولُ اللَّهُ الْمُنْعِلَامِ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْعِلَامُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ أَمْ اللَّهُ الْمُنْعِلُونَ الْمُنْعِلُولُ الْمُولُولُولُ اللَّهُ الْمُنْعُولُ اللَّهُ الْمُنْعُونُ أَمْ الْمُ

فقد وصف الله عز وجل الصحابة باكمل الصفات وأجل السمات فهم مجتهدون في نصرة دين الله عز وجل وساعون في ذلك بغاية جهدهم، فلذلك ذَلُ أعداؤهم لهم. وهم كذلك متحابون متراحمون كالجسد الواحد. كما مدحهم ربهم ظاهراً فقال: ﴿ تَرَاهُمُ رُكُعُا سُجُدًا ﴾، ومدحهم باطناً فقال: ﴿ يَبْتَعُونَ فَضْلاً مِنَ اللّهِ وَرِضْوَانا ﴾ ومدحهم قبل أن يُخلقوا فقال: ﴿ ذَلِكَ مَثَلُهُمْ فِي التّوراةِ وَمَتَلُهُمْ فِي التّوراةِ وَمَتَلَا مَنْ اللّهِ وَمِدَهُ المَتَلَوا الْمَديثِ الذين اقتفوا أثر حيل القدوة الأول محمد ﷺ وصحبه.

«ليغيظ بهم الكفار» وتعمد إغاظة الكفار يوحي بان هذه الطائفة هي غرس غرسه الله وتعهده رسول الله التربية ، فهي من دلائل قدرة الله ؛ لانها أداة لإغاظة أعداء الله الذين يعملون على إطفاء نور الله ، وإخماد جذوته في نفوس المسلمين ، ولكن الله متم نوره ولوكره المشركون ، ومظهر دينه ، ولو كره الكافرون . ولذلك ترى أهل البدع يعادون أهل الحديث في كل عصر ومصر .

٦ - وقال تعالى: ﴿ فَإِنْ آمَنُواْ بِمِثْلِ مَا آمَنْتُمْ بِهِ فَقَدِ اهْتَدَوْا وَإِنْ تَوَلُواْ فَإِنْمَا هُمْ فِي شَرِقُاقٍ فَسَيَكْفِيكَهُمُ الله وَهُوَ السَمْيِعُ الْعَلِيمُ ﴾. [البقرة :١٧٧]

الله قال ابن كثير ، رحمه الله : يقول الله تعالى : ﴿ فَإِنْ المَنُوا ﴾، يعني الكفار من أهل الكتاب وغيرهم ﴿ بِمِثْل مَا المَنْتُمْ بِهِ ﴾ يا أيها المؤمنون ، والإيمان بجميع كتب الله ورسله ولم يفرقوا بين أحد منهم ، ﴿ فَقَدِ اهْتَدُوا ﴾ أي

أصابوا الحق وأرشدوا إليه ، انتهى السدية بالله

والآبة أبضاً تتناول كل من حاء بعد حيل الصحابة إلى عصرنا لأن العبرة يعموم اللفظ لا يخصوص السبب كما هومعلوم عند علماء الأصول والتفسير ، فإنه يحب عليهم أن يتبعوا ما كان عليه الأوائل من الصحابة في تمسكهم بكتاب الله وسنة رسوله 👺 حتى بحصل لهم

# الأدلة من السنة النبوية: ولا عراضها وهر ماه رحه

بين النبي ﷺ أن الفرقة الناجية والطائفة المنصورة هم الجماعة؛ وهي ما كان عليه الرسول ﷺ وأصحابه الكرام، فقد ثبت عند ابن ماجه في سننه من حديث عوف ين مالك رضى الله عنه قال : قال رسول ﷺ : «... والذي نفس محمد بيده لتفترقن أمتى على ثلاث وسيعين فرقة، واحدة في الحنة وثنتان وسيعون في النار» قبل با رسول الله، من هم؟ قال : «الجماعة».

قال أبوشيامة: وحيث حياء الأمر بلزوم الحماعة فالمراد به لزوم الحق واتباعه ، وإن كان المتمسك به قلبلاً والمخالف كثيرًا لأن الحق هوالذي كانت عليه الحماعة الأولى من النبي 🛎 وأصحابه رضي الله عنهم، ولا نظر إلى كثرة أهل العاطل بعدهم . [الباعث على إنكار البدع ص ٢٢]

وصدق عبد الله بن مسعود حيث قال : الجماعة ما وافق الحق وإن كنت وحدك. [شرح اصول الاعتقاد ١٦٠]

- وثبت عند أبي داود من حديث العرباض بن سارية قال : قال رسول الله ﷺ: «... فعليكم يسنتي وسنة الخلفاء الراشدين المهديين تمسكوا يها وعضوا عليها بالنواجذ ، وإباكم ومحدثات الأمور فإن كل محدثة بدعة وكل بدعة ضلالة». [رواه أبوداوود وصححه الالباني] . قال أبن حيان في (صحيحه ١٠٤/١) في قوله 🐲 : «عليكم بسنتي» بيان واضح أن من واظب على السنن ، وقال بها ، ولم يعرِّج على غيرها من الأراء ، كان من الفرقة الناجية يوم القيامة. جعلنا الله منهم يمنه وكرمه.

- وفي الصحيحين عن عمران بن حصين رضي الله عنهما أن النبي 🎏 قال: «إن خسركم قرني ثم الذبن بلونهم ثم الذين بلونهم ثم الذين بلونهم». قال عمران: فلا أدرى أقال رسول الله ﷺ بعد قرنه مرتين أوثلاثًا. [رواه البخاري ومسلم]

# الصحابة أمان للأمة

ـ عن أبى بردة عن أبيه رضى الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «النجوم أمنة للسماء ، فإذا ذهبت النحوم أتى السماء ما توعد، وأنا أمنة لأصحابي، فإذا

ذهنتُ أتى أصحابي ما يوعدون، وأصحابي أمنة لأمتي فإذا ذهب اصحابي أتى أمتى ما يوعدون». [رواه مسلم]

وفي الحديث فوائد:

□ ١- إذا كانت النجوم قد جعلها الله رجوماً للشياطين في استراق السمع فإن الصحابة رضي الله عنهم زينة هذه الأمنة كانوا رصداً لتأويل الجاهلين، وانتحال المبطلين ، وتحريف الغالين؛ الذين اتبعوا أهواءهم .

٧- وإذا كانت النجوم كذلك منارًا لأهل الأرض يهتدون بها في البر والبحر فكذلك الصحابة رضي الله عنهم يقتدي يهم للنحاة من ظلمات الشيهات والشهوات، فمن أعرض عن فهمهم فهوفي غيه يتردى في الظلمات ليس بخارج منها ...

٣- فُهُمُ الصحابة للقرآن والسنة تحصين من بدع شياطين الإنس والجن الذين يبتغون الفتنة ويبتغون تأويلها ؛ ليفسدوا مراد الله ورسوله فكان فهم الصحابة حرزاً من الشر وأسيابه. ﴿ وَهُ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ

٤- فيه أن ذهاب الصحابة رضى الله عنهم وانقضاء جيلهم يعقبه ظهور البدع والحوادث في الدين، وقد كان. وهذا كله من دلائل صدق نبوته 👑 📖 💎 🖖 🗝 🖟

[باختصار من المنهج السلقي للهلالي]

- ولذلك نهي رسول الله ﷺ عن سيهم فيقال: «لا تسبوا أصحابي فوالذي نفسي بيده لوان احدكم انفق مثل أُحُد ذهباً ما ادرك مُدُّ احدهم اونصيفه».

[رواه مسلم]

وقال رسول الله ﷺ: «لعن الله من سب أصحابي». 🚽 لقريرة والمجال منه النفية المنافقة المنافقة المنافع (١١١٥)

## المتعددا يعرض أقوال سلف الأمة المتد ليقيدي

١- عن ابن عمر رضى الله عنهما قال: لا تسدوا أصحاب النبي 👑 فلمقام أحدهم ساعة ـ بعني مع النبي عليه الصلاة والسلام - خير من عمل أحدكم عمره. [رواه ابن ابي شيبة وابن ماجه]

٧- وعن سعيد بن زيد رضى الله عنه قال: والله لشبهد رحل منهم ـ بعني الصحابة ـ مع رسول الله ﷺ بغير منه وجهه خير من عمل أحدكم ولوعُمِّرَ عمر نوح. ثم قال متوعدا من يبغضهم أويسبهم: لا جرم لما انقطعت أعمارهم أراد الله ألا ينقطع الأحر عنهم إلى يوم القيامة، والشقى من أبغضهم والسعيد من أحسهم. [رواه الترمذي

٣ - عن ابن عمر رضى الله عنهما قال: كنا نخير بين الناس في زمن النبي ﷺ فنخسر أبا بكر ثم عمر بن الخطاب ثم عثمان بن عفان.

أ - قال عبد الله بن مسعود رضي الله عنه: ما زلنا
 أعزه منذ أسلم عمر رضي الله عنه. [أخرجه البخاري]

 ٥ - قال الميموني: سمعت احمد بن حنبل يقول: ما لهم وما لمعاوية: نسال الله العافية، وقال لي: يا أبا الحسن إذا رأيت أحدًا يذكر أصحاب رسول الله على بسوء فاتهمه على الإسلام. [حكم سب الصحابة لابن تيمية]

٦ - وقال الحارث بن عتبة: «إن عمر بن عبد العزين أتى برجل سب عثمان، فقال: ما حملك على أن سببته قال أبغضه، قال: وإن أبغضت رجلاً سببته! قال: فأمر به فجلد ثلاثين سوطاً». [حكم سب الصحابة ٣٣]

٧ - عن طارق بن شبهاب رحمه الله قال: كنا نتحدث أن عمر ينطق على لسانه ملك. [نخرجه احمد]

شهادة على رضي الله عنه بخيرية أبي بكر وعمر رضي الله عنهما

عن محمد بن الحنفية (وهومحمد بن علي بن أبي طالب) رحمه الله قال: «قلت لأبي أي الناس خير بعد رسول الله ﷺ؟ قال: أبوبكر قلت ثم من؟ قال ثم عمر. وخشيت أن يقول عثمان قلت ثم أنت؟ قال: ما أنا إلا رجل من المسلمين. [رواه البخاري]

فإذا كان علي يقول هذا وهو في زمان خلافته: أن خير هذه الأمة بعد نبيها أبوبكر ثم عمر؛ فقد اندحضت حجة الرافضة، وأخرست كل الألسنة.

النجاة في اتباع منهجهم والسير على طريقتهم

وقال ابن مسعود رضي الله عنه: من كان مستناً فليستن بمن قد مات فإن الحي لا تؤمن عليه الفتنة ، أولئك أصحاب محمد في كانوا أفضل هذه الأمة ، أبرها قلوبًا ، وأعمقها علمًا، وأقلها تكلفًا ، اختارهم الله تعالى لصحبة نبيه ، وإقامة دينه، فاعرفوا لهم فضلهم، واتبعوهم في آثارهم، وتمسكوا بما استطعتم من أخلاقهم ودينهم، فإنهم كانوا على الهدى المستقيم. [جامع بيان العلم ٢٤٧/٢]

وقال الأوزاعي رحمه الله: اصبر نفسك على السنة وقف حيث وقف القوم وقل بما قالوا وكف عما كفوا عنه واسلك سبيل سلفك الصالح فإنه يسعك ما وسعهم. [شرح اصول الاعتقاد ١/١٤/١]

وقال أيضا : عليك بأثار من سلف وإن رفضك الناس، وإياك وآراء الرجال، وإن زخرفوا لك القول.

[الشريعة للآجري ص٥٥]

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية: ومن خالف قولهم، وفسر القرآن بخالف تفسيرهم، فقد اخطا في الدليل والمدلول جميعًا. [التفسير الكبير ٢٢٩/٢]

وقال ابن عبد الهادي رحمه الله في [الصارم المنكي ٤٢٧]: لا يجوز إحداث تأويل في آية أوسنة، لم يكن على عهد السلف، ولا عرفوه ولا بعنوه للأمة.

وصدق مالك رحمه الله حيث قال: لا يصلح آخر هذه الأمة إلا بما صلح به أولها.

# الصحابة كلهم عدول الصحابة كلهم عدول المحابة كلهم عدول المحابة كلهم عدول المحابة والرسول ﷺ

فمن طعن في الصحابة فقد طعن في دين الله وشرعه لأن الصحابة هم شهودنا مع كتاب الله وسنة رسوله

قال الخطيب البغدادي رحمه الله: عدالة الصحابة ثابتة معلومة بتعديل الله لهم وإخباره عن طهارتهم واختياره لهم بنص القرآن.

ثم حكى الإجماع على ذلك بقوله: «هذا مذهب كافة العلماء، ومن يعتد بقوله من الفقهاء».

[الكفاية في علم الرواية ص٩٣]

قال أبو زرعة: «إذا رأيت الرجل ينتقص أحدًا من أصحاب رسول الله في فاعلم أنه زنديق؛ وذلك أن رسول الله عندنا حق، والقرآن حق وإنما أدى إلينا هذا القرآن والسنة أصحاب رسول الله في، وإنما يريدون أن يجرحوا شهودنا، ليبطلوا الكتاب والسنة، والجرح بهم أولى، وهم زنادقة». [العفاية ص٠٩]

القول المرضى في أصحاب النبي ﷺ

قال الإمام أحمد رحمه الله في «السنة ص٧١»: «ومن الحجة الواضحة البينة المعروفة ذكر محاسن أصحاب رسول الله على كلهم أجمعين والكف عن ذكر مساوئهم والخلاف الذي شجر بينهم، فمن سب أصحاب رسول الله على أواحدًا منهم أوتنقصه أوطعن عليهم أوعرض بعيبهم أوعاب أحدًا منهم فهومبتدع رافضي خبيث مخالف لا يقبل الله منه صرفًا ولا عدلاً بل حبهم سنة والدعاء لهم قربة، والاقتداء بهم وسيلة، والأخذ باثارهم فضيلة، وأصحاب رسول الله هم خير الناس.

وقال الإمام الطحاوي رحمه الله: «ونحن نحب أصحاب رسول الله و ولا نفرط في حب أحدمنهم، ونبغض من يبغضهم وبغير الخير يذكرهم ولا نذكرهم إلا بخير، وحبهم دين وإيمان وإحسان، وبغضهم كفر ونفاق وطغيان».

وفي الختام لا نقول إلا ما قاله ربنا تعالى: ﴿ فَمَنْ يُرِدِ اللَّهُ أَنْ يَهْدِيَهُ يَشْرُحُ صَدْرَهُ لِلإِسْلاَمِ... ﴾ [الانعَاد،١٢٥].

والحمد لله رب العالمين مع ما أحد عاصما إلى و معنا

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وبعد:

نواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم حتى يقف على حقيقة هذه القصة التي اشتهرت على ألسنة الخطباء والوعاظ والقصاص، واشتهرت عند العوام ويستدلون بها على عدم إحراج النبي ﷺ الناس، وأنه كان يراعي مشاعرهم، وعلى مثل هذا وضع الوضاعون قصة كان لها أثرها السيئ جدًا في الذين يروونها فإنها تصرفهم عن العمل بأمر النبي لكل من أكل من لحم الإبل أن يتوضيا، وإلى القارئ الكريم التخريج والتحقيق.

## أولا: من القصة:

كان رسول الله ﷺ في نفر من أصحابه فوجد ربحًا فقال: «ليقم صاحب الريح فليتوضأ». فاستحيى الرجل أن يقوم، فقال رسول الله ﷺ: «ليقم صاحب هذا الريح فليتوضأ فإن الله لا يستحي من الحق». فقال العباس بن عبد المطلب: يا رسول الله، أفلا نقوم كلنا نتوضاً؛ فقال رسول الله ﷺ: «قوموا كلكم فتوضاوا».

## ثانيا: التخريج:

أخرج الحديث الذي جاءت به هذه القصة ابن عساكر في «تاريخ دمشيق» (٢/٣٦٠/١٧) من طريق يحيى بن عبد الله البابلي، حدثنا الأوزاعي، حدثني واصل بن أبي جميل عن مجاهد قال: كأن رسول الله ﷺ في نفر من أصحابه فوجد ريحًا. القصة.

وعبد الرزاق في «المصنف» (١٤٠/١) (ح٣١٥) عن الأوزاعي به، وأبو عبيد في «الطهور» (ح٠٠٠) حدثنا محمد بن كثير عن الأوزاعي

القصة واهية والحديث الذي جاءت فيه ضعيف جدًا، وفيه علل: الأولى: الإرسال: والمرسل: هو ما بعد تابع سقط.

حيث إن مجاهدًا الذي رفع القصة إلى النبي على هو مجاهد بن

قال الحافظ ابن حجر في «التقريب» (٢٢٩/٢): مجاهد بن جبر من الثالثة. أهـ

والطبقة الثالثة بيّن الحافظ ابن حجر في مقدمة التقريب أنها: «الطبقة الوسطى من التابعين».

ومما قدمنا يتبين أن هناك سقطًا في الإسناد من بعد التابعي مجاهد بن جبر.

الثانية: واصل بن أبي جميل.

۱- أورده الإمام الذهبي في «الميـزان» (٩٣٢٢/٣٢٨/٤) وقـال:



«واصل بن أبي جميل، عن مجاهد قال يحيى بن معين: لا شيء، وقال البخاري: بروى عن محاهد، ومكحول، روى عنه الأوزاعي أحاديث مرسلة». اهـ.

 ٢- قال الإمام البخاري في «التاريخ الكبير» (۱۷۳/۲/٤) رقم (۲۰۹٦): «واصل بن أبي جـمـيل أبو بكر عن محاهد ومكحول روى عنه الأوزاعي، أحاديث مرسلة». اهـ.

٣- قال الإمام ابن أبي حاتم في «الجرح والتعديل» (٣٠/٢/٤) رقم (١٣٥): «ذكره أبي عن إسحاق بن منصور عن يحيى بن معين أنه قال: واصل بن أبي جميل لا شيء».

وبهذا يتبن شدة الضعف من سقط في الإسناد وطعن في الراوي حتى قال عنه الشبيخ الألباني - رحمه الله - في «الضعيفة» (٣٦٧/٣) ح(۱۱۳۲): «باطل».

ثم قال بعد عزوه لابن عساكر فقط: قلت: وهذا سند ضعيف مسلسل بالعلل: الإرسال من مجاهد وهو ابن حسر، وضعف واصل بن أبي حميل،

رابعًا: نكارة المتن ووضع الوضاعين قصة على

ثم بين - رحمه الله - النكارة التي في متنها

«ويشبه هذا الحديث ما يتداوله كثير من العامة، ويعض أشياههم من الخاصة زعموا أن النبي ﷺ كان يخطب ذات يوم، فخرج من أحدهم ريح فاستحيى أن يقوم من بين الناس، وكان قد أكل لحم جزور، فقال رسول الله ﷺ سترًا عليه: «من أكل لحم جزور فليتوضأ»، فقام جماعة كانوا أكلوا من لحمه فتوضأول أه. وغلا شييما و قيها و

٧- وهذه القصبة وضعت على مثال القصبة الأخرى في فترة ما بعد ابن الحوزي فما فوقه حيث إنها لم تذكر في كتب الموضوعات ولا الأصول، لذا قبال الشبيخ الألجاني رحمه الله: «وهذه القيصية مع أنه لا أصل لها في شيء من كتب السنة ولا في غيرها من \_ كتب الفقه والتفسير فيما علمت، فإن أثرها سيئ جدًا في الذين يروونها فإنها تصرفهم عن العمل بأمر النبي على من أكل من لحم الإسل أن يتوضأ كما ثبت في «صحيح مسلم» الما

وغيره: قالوا: يا رسول الله، أنتوضأ من لحوم الغنم؛ قال: لا، قالوا: أفنتوضا من لحوم الإبل؟ قال: توضأوا.

٣- ثم قال: «فهم يدفعون هذا الأمر الصحيح الصريح بأنه إنما كان سترًا على ذلك الرحل لا تشريعًا».

٤- كيف يعقل هؤلاء مثل هذه القصة ويؤمنون بها، مع بعدها عن العقل السليم والشرع القويم؟

٥- فإنه مما لا يليق به على أن يأمر بأمر لعلة زمنية، ثم لا يبين للناس تلك العلة، حتى يصبير الأمر شريعة أبدية، كما وقع في هذا الأمر، فقد عمل به جماهير من أئمة الحديث والفقه، فلو أنه على أمر به لتلك العلة المزعومة- في القصة التي لا أصل لها - لعينها أتم العيان حتى لا يضل هؤلاء الحماهير باتباعهم للأمر المطلق.

- ٦- ولكن قبح الله الوضاعين في كل عصر وكل مصر، فإنهم من أعظم الأسياب التي أبعدت كثيرًا من المسلمين عن العمل يسنة نييهم على.

٧- ورضى الله عن الجماهير العاملين بهذا الأمر الكريم، ووفق الأخرين للاقتداء بهم في ذلك وفي اتباع كل سنة صحيحة، والله ولى التوفيق».

# خامسا: الوضوء من لحوم الإيل:

إن كشيرًا من الناس تأثروا بهذه القصة الواهية ولا يدرون أنها قصة لا أصل لها فظنوا أن الوضوء من لحم الإبل إنما كان سترا على ذلك الرحل لا تشريعًا.

فانظر كيف أثرت هذه القصة الواهية في إنعاد كثير من المسلمين عن العمل يسنة نسهم ر التي بينها الإمام مسلم في «صحيحه» (ح٠٣٦) حيث قال: حدثنا أبو كامل فضيل بن حسين الجحدري، حدثنا أبو عوانة، عن عثمان بن

عبد الله بن موهب، عن جعفر بن أبي ثور، عن جادر بن سمرة أن رحالاً سأل رسول الله ﷺ أأتوضاً من لحوم الغنم؟ قال: «إن شئت، فتوضياً وإن شئت فلا تتوضأ » قال: أتوضأ من لحوم الإمل؟ قال: «نعم فَتُوضاً من لحـوم الإيل»، قـال أصلى في مرابض الغنم؟ قال: «نعم». قال: أصلى في مبارك الإبل؟ قال: «لا».

الحديث: صحيح أخرجه مسلم كما بينا أنفًا وأحمد (ح٢٠٨٣٧، ٢٠٩٦، ٢٠١٢)، وابن ماحه (ح ٤٩٠)، وابن حسان (ح١١٢٤، ١١٢٥، ١١٢٦، ١١٥٤، ١١٥٦)، وابن الحارود (٢٥٠)، والطبراني في «الكيسر» (ح١٨٥٩، ١٨٦١، ١٨٦٢، ١٨٦٤، ١٨٦٥، ١٨٦٦، ١٨٦٧)، وابن أبي شيية (١/٤٦/١)، والسهقي (١٥٨/١).

١- قال الإمام النووي (٣/ ١٦٠):

أ- «وذهب إلى انتقاض الوضوء به - يعني أكل لحم الجزور- أحمد بن حنيل، واختاره الحافظ أبو بكر البيهقي، وحكى عن أصحاب الحديث مطلقًا، وحكى عن جماعة من الصحابة رضى الله عنهم أحمعين».

ب- واحتج هؤلاء بحديث الباب وقوله ﷺ: «نعم فتوضأ من لحوم الإبل». وعن البراء بن عازب قال: «سئل النعي ﷺ عن الوضوء من لحوم الإيل فأمر به».

ج- قال أحمد بن حنيل رحمه الله تعالى، وإسحاق بن راهويه: «صح عن النبي الله في هذا حديثان: حديث جابر - يعنى: جابر بن سمرة، وحديث البراء، وهذا المذهب أقوى دليلا».

د- وقد أجيب عن هذا الحديث بحديث جابر -يعنى جابر بن عبد الله-: «كان أخر الأمرين من رسول الله ﷺ ترك الوضوء مما مست النار».

- أخرجه أبو داود (ح١٩٢)، وابن حسان (١١٣٤)، وابن خــزيمة (٤٣)، والنســائي (١٨٥)، وابن الجارود (٢٤)، والبيهقي (١/١٥٥، ١٥٦)، وإسناده صحيح.

ه- ولكن هذا الحديث - حديث جابر بن عبد الله - عام، وحديث الوضوء من لحوم الإبل خاص - حديث جابر بن سمرة وحديث البراء -والخاص مقدم على العام». انتهي.

٢- قال ابن قدامة في «المغنى» المسألة (٤٨): «وأكل لحم الجزور» وجملة ذلك أن أكل لحم الإبل ينقض الوضوء على كل نسئًا ومطبوخًا، عالمًا كان أو جاهلاً، ويهذا 🛌 قال جابر بن سمرة، ومحمد بن إسحاق، وأبو خيثمة، ويحيى بن يحيى، وابن المنذر، وهو أحد قولي الشيافعي، قال الخطابي: «ذهب إلى هذا عامة أصحاب الحديث». اهـ.

 ٣- وفي «مسائل الإمام أحمد» رواية أبي داود سليمان بن الأشعث السجستاني مسألة (١٠٨): «الوضوء من لحوم الإبل». قال: سمعت أحمد قبل له: «يتوضأ من لحوم الأبل؟ قال: نعم».

٤- قال الإمام البيهقي في «السنن الكبري» (١٥٩/١): أخبرنا أبو الحسن بن أبي المعروف المهرجاني، أخبرنا أبو سهل أحمد بن محمد بن حيان الرازي، حدثنا محمد بن أبوب، أخيرنا مسدد، حدثنا حفص بن غياث، عن عمران بن سليم عن أبي جعفر قال: «أتي ابن مسعود بقصعة من الكيد والسنام ولحم الحرور فاكل ولم متوضاً ».

قال الإمام البيهقي: وهذا منقطع وموقوف.

قلت: وكان هذا الأثر أخر ما أورده في ناب «التوضي من لحوم الإبل» من الأحاديث والآثار ثم قال في ختام هذا الباب: «وبمثل هذا لا يترك ما ثبت عن رسول الله ﷺ».

٥- أورد الإمام الصنعاني في «سبل السلام شرح بلوغ المرام من جمع أدلة الأحكام» (١٠٧/١) حديث جابر بن سمرة وعزاه لمسلم.

أ- قال: وروى نحوه أبو داود، والترمذي، وابن ماجه، وغيرهم من حديث السراء بن عازب قال: قال رسول الله ﷺ: «توضؤوا من لحوم الإبل ولا توضؤوا من لحوم الغنم».

ب- ثم نقل عن ابن خيزيمة أنه قيال: «لم أر خلافًا بين علماء الحديث أن هذا الخبر صحيح من حهة النقل لعدالة ناقلمه».

ج- ثم قال: والحديثان دليلان على نقض لحوم الإبل للوصوء، وأن من أكلها انتقض وضوؤه وقال بهذا أحمد، وإسحاق، وابن المنذر، وابن

واختاره البيهقي وحكاه عن أصحاب الحديث مطلقًا، وحكى عن الشافعي أنه قال: إن صح

الحديث في لحوم الإبل قلت به، قال البيهقي: «قد صح فيه حديثان: حديث حاير ، وحديث البراء».

د- ثم نقل رد الإمام النووي على من ادعى نسخ هذين الحديثين بحديث جابر بن عبد الله «إنه كان أخر الأمرين منه على عدم الوضوء مما مست النار». قــال النووي: «دعــوى النسخ بـاطلـة؛ لأن هذا الأخــيـر عــام وذلك خــاص والخــاص مـقـدم على العام».

سادساً: قصة أخرى في خروج الربيح من إنسان لم يحرجه عمر رضى الله عنه:

المراهم الحسوقا اليو الحسن بن الانتقام-1

رُوي عن جرير بن عبد الله البجلي: «أن عمر رضي الله عنه صلى بالناس فخرج من إنسان شيء فقال: عزمت على صاحب هذه إلا توضأ، وأعاد صلاته، فقال جرير: أو تعزم على كل من سمعها أن يتوضأ وأن يعيد الصلاة ؟ قال: نِعما. قلت: جزاك الله خيرًا، فأمرهم بذلك». اهـ.

٢- التخريج:

أخرج الأثر الذي جاءت به هذه القصة الإمام الطبراني في «المعجم الكبير» (٢٩٢/٢) (ح٢١٣٣) قال: «حدثنا مسدد، حدثنا عاد، حدثنا معرير أن عمر يحيى، عن مجالد، حدثنا عامر عن جرير أن عمر رضي الله عنه صلى بالناس». القصة.

٣- التحقيق:

قلت: القصة واهية والأثر الذي جاءت به هذه القصة لا يصح وعلته مجالد وهو ابن سعيد بن عمير.

أورده ابن حجر في «تهذيب التهذيب» (٣٧/١٠) ونقل أقوال أئمة الجرح والتعديل فيه:

أ- قال أبو طالب عن أحمد: «ليس بشيع».

ب- وقال الدوري عن ابن معين: «لاّ يدتج بحديثه».

ج- وقال ابن أبي خيشمة عن ابن معين:

«ضعيف وأهى الحديث».

د- وقَالُ ابن أبي حاتم سئل أبي يحتج بمجالد؛ قال: «لا».

ه- وقال الدارقطني: «مجالد لا يعتبر به».

و- وقال ابن سعد: «كان ضعيفًا في الحديث».

ز- وقال ابن حبان: «لا يجوز الاحتجاج به».

قلت: لذا لم يرو له مسلم احتجاجًا ولكن روى له متابعة لذا قال الحافظ ابن حجر في «تهذيب التهذيب» (۳۷/۱۰): «حديثه عند مسلم مقرون». اهـ. حـتى لا يغتر من لا دراية له بعلم الرجال ويقول: روى له مسلم.

وقال الحافظ في «التقريب» (٢٢٩/٢): «ليس بالقوي وقد تغير في آخر عمره».

ونقل عن البخاري في «تهذيب التهذيب» (٣٧/١٠) أنه قال: «كان يحيى بن سعيد يضعفه، وكان ابن مهدي لا يروي عنه، وكان أحمد بن حنبل لا يراه شيئًا».

قلت: بهذا التخريج والتحقيق يتبين أن قصة «خروج الريح والتستر على صاحبه» قصة واهية سواء مرفوعة أو موقوفة وما قرن بها من أكل لحم الجزور مما لا أصل له، وأن أثره سيء في إبعاد المسلمين عن العمل بسنة نبيهم على ألم بينا السنة الصحيحة حول «الوضوء من لحوم الإبل». هذا ما وفقني الله إليه وهو وحده من وراء

القصد.

# النالله وانا البه راجعهن المحم من عصوبا عبيد المالية

توفيت إلى رحمة الله تعالى والدة الشيخ علي حشيش مدير إدارة الدعوة بالمركز العام، وأسرة تحرير مجلة التوحيد تدعو الله سبحانه وتعالى أن يتغمدها برحمته وأن يحشرها مع الصديقين والشهداء والصالحين.

# عسزاءواجب

توفيت إلى رحمة الله تعالى زوجة الأخ حسين جاد الله رئيس فرع أنصار السنة بترسا. جيزة يوم ٣ شوال ١٤٢٧ هـ ، ومجلة التوحيد تدعو الله سبحانه أن يتغمدها برحمة واسعة



تشكر إدارة المجلة فضيلة الشيخ/ عبد المعطي عبد المقصود لما يقدمه من جوانب علمية مفيدة ونسأل الله عز وجل أن يوفق الجميع لما يحيه ويرضاه

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسوله وآله ومن والاه، وبعد:

عن عوف بن مالك عن رسول الله ﷺ قال: «إن سن يدي الساعة سنين خوادع يتهم فعها الأمين، ويؤتمن فيها الخائن ويكذب فيها الصادق ويصدق فيها الكاذب ويتكلم في أمر الناس الروييضة». قيل: با رسول الله، وما الروييضة؛ قال: «السفيه ينطق في أمر العامة».

[أخرجه أحمد وابن ماجه والحاكم والطبراني وابو يعلى] وفي رواية: قيل: يا رسول الله، وما الروييضة، قال: «من لا يؤبه له». وفي رواية: وما الرويبضة؛ قال: «الرجل التافه يتكلم في أمر العامة». وفي رواية: قالوا: يا رسول الله، وما الروييضة؛ قال: «الفويسق يتكلم في أمر العامة».

فقد ابتلينا ببعض التافهين الذين لا يؤيه لهم، وليس لهم وزن ولا قيمة ولا ذكر، أرادوا أن يلفتوا النظر إليهم فتكلموا في الدين وطعنوا في أصحاب النبي الأمين ليدلوا على جهلهم وإفلاسهم، وليتكلم

ولولا تأثر العامة بمثل هذا الضلال الذي أذاعه ذلك التافه النكرة ما رددنا على ذلك، إذ أنه إفك قديم تناقله أهل الباطل لبطعنوا في أصحاب نبينا ﷺ، لذا نريد أن ندفع عدوان الظالمين المعتدين وكشف زيغ المتعالين الجاهلين وتبرئة الصحابة المتقين من أقلام الصاقدين فغالبهم ناقلون للطعن والبهتان من الخائضين في هذا المقام الكسير بالحهل والهوي وقلب الحقائق والاعتماد في ذلك على الأثار الضعيفة والأخبار الواهية والمتروكة التي بشبعها الرافضية ودعاتهم وغييرهم من رجالات الفكر المنحرفين وزعماء الفساد الملحدين.

وقد أنكر الإمام أحمد - رحمه الله - على حمع الأخبار التي فيها طعن على بعض أصحاب رسول الله ﷺ، وغضب لذلك غضبًا شديدًا وقال: «لو كان هذا في أفناء الناس - أي أحادهم - لأنكرته، فكنف في أصحاب رسول الله ﷺ، وقال: أنا لم أكتب هذه الأحاديث». وقال المروذي: قلت لأبي عبد الله: فمن عرفته يكتب هذه الأحاديث الرديئة ويجمعها أيهجر؟ قال: نعم يستأهل صاحب هذه الأحاديث الرديئة الرجم. [رواه الخلال في السنة ١٠١/٣ بسند صحيح]

نهى الرسول ﷺ عن سب الصحابة

قال النبي ﷺ: «لا تسبوا أصحابي، فلو أن احدكم أنفق مثل أحد ذهبًا، ما بلغ مدُّ احدهم ولا نصيفه». [متفق عليه]. وقال الإمام محمد بن صبيح بن السماك: «علمت أن اليهود لا يسبون أصحاب موسى - عليه السلام - وأن النصباري لا يسبون أصحاب عيسى صلى الله عليه وسلم، فما بالك يا جاهل سببت أصحاب محمد 🥮 وقد علمت من أين أتيت، لم يشبغلك ذنبك، أما لو شبغلك ذنبك لخفت ربك، لقد كان في ذنبك شغل عن المسيئين فكيف لم يشغلك عن المحسنين، أما لو كنت من المحسنين لما تناولت المسيئين ولرجوت لهم أرحم الراحمين، ولكنك من المسيئين، فمن ثم عبت الشهداء والصالحين، أيها العائب لأصحاب محمد ﷺ، لو نمت ليلك وأفطرت نهارك لكان خيرًا لك من قيام ليلك وصوم نهارك مع سوء قولك في أصحاب محمد 🎏 ، فويحك ! لا قيام ليل ولا صوم نهار وأنت الصحابة اختارهم الله سحانه لصحبة نبيه على

قال شيخ الإسلام - رحمه الله-: «وقول عبد الله بن مسعود: كانوا أبر هذه الأمة قلوبًا وأعمقها علمًا وأقلها تكلفًا، كلام جامع بين فيه حسن قصدهم ونياتهم بدر القلوب، وبين فيه كمال المعرفة ودقتها بعمق العلم، وبين فيه تيسير ذلك عليهم وامتناعهم من القول بلا علم بقلة التكلف». [منهاج السنة ٢٩/٢]

وقال الإمام ابن أبي حاتم - رحمه الله-: «فأما أصحاب رسول الله ﷺ ، فهم الذين شهدوا الوحي والتنزيل وعرضوا التفسير والتأويل وهم الذين اختارهم الله - عز وجل - لصحبة نبيه ﷺ ونصرته وإقامة دينه وإظهار حقه، فرضيهم له صحابة وجعلهم لنا أعلامًا وقدوة فحفظوا عنه 🥮 ما بلُغهم عن الله عز وجل وما سن وما شرع وحكم وقضي وندب وامر ونهى وأدب، ووعوه وأتقنوه ففقهوا في الدين وعلموا أمر الله ونهيه ومراده بمعاينة رسول الله 🛎 ومشاهدتهم منه تفسير الكتاب وتاويله وتلقفهم منه واستنباطهم عنه، فشرفهم الله عز وحل بما مَنْ عليهم وأكرمهم به من وضعه إياهم موضع القدوة فنفي عنهم الشك والكذب والغلط والريبة والغمز وسماهم عدول الأمة، فقال جل ذكره في محكم كتابه: ﴿ وَكَذَٰلِكَ حَطُّنَاكُمْ أُمُّةً وَسَطًا لِتَكُونُوا شُهُدَاءً عَلَى النَّاسِ ﴾ [البقرة: ١٤٣]، ففسس النبي 🦥 عن الله عز وجل قوله: «وسطًا» قال: «عدلاً»، فكانوا عدول الأمة وأئمة الهدى وحجج الدين ونقلة الكتاب والسنة، وندب الله عز وحل إلى التمسك بهديهم والجري على منهاجهم والسلوك لسبيلهم والاقتداء بهم، فقال: ﴿ وَيَتَّبِعُ غَيْرَ سَبِيلِ الْمُؤْمِنِينَ نُولُهِ مَا تُولِّي ﴾ [النساء: ١١٥].

وقال الإمام أبو نعيم الأصبهاني - رحمه الله - عن الصحابة: «سمحت نفوسهم - رضي الله عنهم -بالنفس والمال والولد والأهل والدار، ففارقوا الأوطان وهاجروا الإخوان وقتلوا الآماء والاخوان وبذلوا النقوس صابرين، وأنفقوا الأموال محتسبين وناصبوا من ناوأهم متوكلين، فأثروا رضاء الله على الغُنَّاء، والذل على العـــز، والغــرية على الوطن، هم المهاجرون الذين أخرجوا من ديارهم وأموالهم يبتغون فضلاً من الله ورضوانًا وينصرون الله ورسوله أولئك هم الصادقون حقًا، ثم إخوانهم من الأنصار أهل المواساة».

قال الله تعالى عن الصحابة رضى الله عنهم: ﴿ مُحَمَّدُ رَسُولُ اللَّهِ وَالَّذِينَ مَعَهُ أَشْدِاءُ عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمَاءُ بَيْنَهُمْ تَرَاهُمْ رُكُعًا تتناول الأخيار، فأبشر بما ليس فيه البشري إن لم تتب مما تسمع وترى، ويحك ! هؤلاء شرفوا في أحد وهؤلاء جاء العفو من الله تعالى فعهم، فقال: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ تَوَلُّواْ مِنْكُمْ يَوْمَ الْتَقَى الجُّمْعَانِ إِنُّمَا اسْتَزَلُّهُمُ الشُّنْطَانُ بِيَعْضِ مَا كَسِنِبُوا وَلَقَدْ عَفَا اللَّهُ عَنْهُمْ ﴾ [ال عمران ١٥٠]، فما تقول فيمن عفا الله عنهم؟ ويم تحتج با جاهل إلا بالجاهلين، شير الخلف خلف شيتم السلف، والله لواحد من السلف خير من الف من الخلف، وقد اتفق أهل العلم على أنهم خير الناس بعد الأنساء، فقد جاء في الصحيحين عن عبد الله رضي الله عنه أن النبي ﷺ قال: «خبر الناس قرني». وأفضل الصحابة أبو بكر، ثم عمر، ثم عثمان، ثم على بن أبي طالب، رضى الله عنهم اجمعين، وأدلة هذا كثيرة وعامة أهل العلم على هذا، وقد جعل الله حل وعلا بقاء الصحابة أمنة للأمة، فإذا ذهب قرنهم وانقرض حيلهم حلت يمن بعدهم الفتن وظهرت البدع وقشنا الحور والفسياد، ففي صحيح مسلم عن أبي بردة عن أبيه قال: صلبنا المغرب مع رسول الله 🥞 ، ثم قلنا: لو جلسنا حتى نصلي معه العشاء، قال: فجلسنا فخرج علينا فقال: «مازلتم ههنا؟» قلنا: يا رسول الله، صلينا معك المغرب، ثم قلنا: نجلس حتى نصلي معك العشاء، قال: «أحسنتم أو أصبيتم». قال: فرفع رأسه إلى السماء وكان كثيرًا ما يرفع رأسه إلى السماء فقال: «النحوم أمنة للسماء، فإذا ذهبت النجوم اتى السماء ما توعد، وأنا أمنة لأصحامي فإذا نهبتُ اتى أصحابي ما يوعدون، وأصحابي أمنة لأمتى، فإذا ذهب أصحابي أتى أمتى ما يوعدون». قال عبد الله بن مسعود رضى الله عنه: «إن الله نظر في قلوب العباد فوجد قلب محمد 🐲 خير قلوب العباد فاصطفاه لنفسه فابتعثه برسالته، ثم نظر في قلوب العباد بعد قلب محمد فوجد قلوب الصحابة خير قلوب العباد فجعلهم الله وزراء نبيه بقاتلون على دينه». [رواه الإمام احمد وسنده حسن]

الحث على التأسى بأصحاب الرسول 📸

وعن عبد الله بن مسعود - رضى الله عنه - قال: «من كان منكم متأسعًا فلحتأس بأصحاب محمد ﷺ فإنهم كانوا أبر هذه الأمة قلوبًا وأعمقها علمًا وأقلها تكلفًا وأقومها هدئًا وأحسنها حالاً، قومًا اختارهم الله تعالى لصحية نبيه 🥮 ، فاعرفوا لهم فضلهم واتبعوهم 🎙 في آثارهم فانهم كانوا على الهدى المستقيم». [رواه ابن عبد البر في جامع بيان العلم وفضله]

سُحَّدًا يَنْتَغُونَ فَضْلاً مِنَ اللَّهِ وَرِضْوَانًا سِيمَاهُمْ فِي وُجُـوهِهِمْ مِنْ أَثَرِ السُّبِجُـودِ ذَلِكَ مَـثَلُهُمْ فِي التَّـوْرَاةِ وَمَثْلُهُمْ فِي الإِنْحِيلَ كَزَرْعِ أَخْرَجَ شِيطْأَهُ فَآزَرَهُ فَاسْتَغْلَظَ فَاسْتَوَى عَلَى سُوقِهِ يُعْجَبُ الزُّرَّاعَ لِيَغِيظَ بِهِمُ الْكُفَّارَ وَعَدَ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَملُوا الصَّالحات مِنْهُمْ مَغْفِرَةً وَأَجْرًا عَظِيمًا ﴾ [الفتح: ٢٩]، ثم وعدهم بذلك المغفرة و الأحر العظيم، وقال الله عز وحل: ﴿ لَقُدْ تَابَ اللَّهُ عَلَى النَّبِيُّ وَالْمُهَاحِرِينَ وَالْأَنْصَارِ الَّذِينَ اتَّبَعُوهُ فِي سَاعَة الْعُسْرَةِ مِنْ بَعْدِ مَا كَادَ يَرْبِغُ قُلُوبُ فَرِيقِ مِنْهُمْ ثُمُّ تَابَ عَلَيْهِمْ إِنَّهُ بِهِمْ رَغُوفُ رَحِيمٌ ﴾ [التوبة: ١١٧]، وقال عز وحل: ﴿ وَالسَّانِقُونَ الأَوَّلُونَ مِنَ الْمُهَاحِرِينَ وَالأَنْصَارِ وَالَّذِينَ اتَّبَعُوهُمْ بِإِحْسَانِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ وَأَعَدُّ لَهُمْ حَنَّاتِ تُحْرِي تَحْتَهَا الْأَنْهَارُ خَالدِينَ فِيهَا أَيَدًا ذَلِكَ الْفَوْنُ الْعَظِيمُ ﴾ [التوية: ١٠٠]، وقال عن وحل: ﴿ يَوْمَ لاَ يُخْرِي اللَّهُ النَّبِيُّ وَالَّذِينَ آمَنُوا مَعَهُ نُورُهُمْ يَسْعَى بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَيَأَيْمَانِهِمْ يَقُولُونَ رَبِّنَا أَتُّمِمْ لَنَا نُورِنَا وَاغْفَرْ لَنَا إِنَّكَ عَلَى كُلِّ شَنَّ عِ قَدِيرٌ ﴾ [التحريم: ٨]، وقال عز وجل: ﴿ كُنَّتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَاْمُرُونَ بِالْعُرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكَرِ وَتُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَلَوْ آمَنَ أَهْلُ الْكِتَابِ لَكَانَ خَيْرًا لَّهُمْ مِنْهُمُ الْمُؤْمِنُونَ وَأَكْثَرُهُمُ الْفَاسِقُونَ ﴾ [ال عمران: ١١٠]، وقال عز وجل: ﴿ لَقَدْ رَضِيَ اللَّهُ عَنِ الْمُؤْمِنِينَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ تَحْتَ الشُّجَرَةِ فَعَلِمَ مَا فِي قُلُوبِهِمْ فَأَنْزَلَ السَّكِينَةَ عَلَيْهِمْ وَأَثَابَهُمْ فَتُحًا قَرِيبًا ﴾ [الفتح: ١٨]، ثم إن الله عز وجل أثنى على من جاء من بعد الصحابة فاستغفر للصحابة وسأل مولاه الكريم ألا يجعل في قلبه غلاً لهم، فأثنى الله عز وجل عليه بأحسن ما يكون من الثناء فقال عز وحل: ﴿ وَالَّذِينَ صَاءُوا مِنْ يَعْدِهِمْ

دلائل فضائل للصحابة الكرام

رَحِيمٌ ﴾ [الحشر: ١٠].

يَقُولُونَ رَبُّنَا اغْفِرْ لَنَا وَلِاخْوَانِنَا الَّذِينَ سَيَقُونَا بِالإِيمَانِ وَلاَ تَحْعَلْ فِي قُلُونِنَا غِلاَّ لِلَّذِينَ آمَنُوا رَبُّنَا إِنَّكَ رَعُوفٌ

قال شيخ الإسلام في مجموع الفتاوي (٢٠٦/٣): «وقيد اتفق عامية أهل السنة من العلمياء والعبياد والأمراء والأجناد على أن يقولوا: أبو بكر، ثم عمر، ثم وفضائل الصحابة كثيرة ليس هذا موضعها، وكذلك نؤمن بالإمساك عما شجر بينهم، 🚙 ونعلم أن بعض المنقول في ذلك كذب، وهم كانوا مجتهدين إما مصيبين لهم أجران، أو 🎇

مثابين على عملهم الصالح مغفور لهم 💍 خطؤهم وما كان لهم من السيئات وقد سبق لهم من الله الحسني فإن الله يغفرها لهم

إما بتوبة أو بحسنات ماحية أو مصائب مكفرة أو غير ذلك فإنهم خير قرون هذه الأمة كما قال ﷺ: «خير الناس قرني ثم الذين يلونهم».

وقال: فمن سوى بين قتال الصحابة الذين اقتتلوا بالجمل وصفين وبين قتال ذى الخويصرة التميمي وأمثاله من الخوارج المارقين والحرورية المعتدين كان قولهم من جنس أقوال أهل الجهل والظلم المبين ولزم صاحب هذا القول أن يصير من حنس الرافضة والمعتزلة الذين يكفرون أو يفسقون المتقاتلين بالجمل وصفين كما يقال مثل ذلك في الخوارج المارقين، فقد اختلف السلف والأئمة في كفرهم على قولين مشهورين مع اتفاقهم على الثناء على الصحابة المقتتلين بالحمل وصفين والإمساك عما شجر بينهم فكيف نسبة هذا بهذا، وأيضًا فالنبي صلى أمر بقتال الخوارج قبل أن يقاتلوا، وأما أهل السغى فإن الله تعالى قال فسهم: ﴿ وَإِنْ طَائِفَتَانِ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ اقْتَتَلُوا فَأَصْلِحُوا يَنْنَهُمَا فَإِنْ بِغَتْ إِحْدَاهُمَا عَلَى الأَخْرَى فَقَاتِلُوا النَّتِي تَبْغِي حَتَّى تَفِيءَ إِلَى أَمْرِ اللَّهِ فَإِنْ فَاءَتْ فَأَصْلِحُوا بَنْنَهُ مَا بِالْعَدْلِ وَأَقْسِطُوا إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُقْسِطِينَ ﴾ [الحجرات: ١]، فلم يأمر بقتال الباغية ابتداءً فالاقتتال ابتداء ليس مأمورًا به، ولكن إذا اقتتلوا أمر بالإصلاح ببنهم، ثم إن بغت الواحدة قوتلت، ولهذا قال من قال من الفقهاء: إن البغاة لا يُسْتَدُأُون بقتالهم حتى بقاتلوا، وأما الخوارج فقد قال النبي ﷺ فيهم: «أينما لقيتموهم فاقتلوهم فإن في قتلهم أجرًا عند الله لمن قتلهم يوم القيامة ». وقال: «لئن أدركتهم القتلنهم قتل عاد».

[محموع الفتاوي ٢٥٦/٢٥]

# الدماءالتي جرت بن الصحابة لا تدخل في هذا الوعيد

قال النووى: وأما كون القاتل والمقتول من أهل النار فمحمول على من لا تأويل له ويكون قتالهما عصبية ونحوها، ثم كونه في النار فمعناه أنه مستحق لها، وقد بحارى بذلك وقد بعفو الله تعالى عنه، هذا منهب أهل الحق وعلى هذا يتأول كل ما جاء من نظائره، واعلم أن الدماء التي جرت بين الصحابة ليست بداخلة في هذا الوعيد، ومذهب أهل السنة إحسيان الظن يهم والإمسياك عما شحر يبنهم وتأويل قتالهم وأنهم مجتهدون متاولون لم يقصدوا معصية ولا محض الدنيا بل اعتقد كل فريق أنه المحق ومخالفه باغ فوجب عليه قتاله ليرجع إلى أمر الله وكان بعضهم مصيبًا ويعضهم مخطئًا

معذورًا في الخطأ لأنه مجتهد، والمجتهد إذا

أخطأ لا إثم عليه، وكان على رضى الله عنه هو المحق المصيب في تلك الحرب، هذا مذهب أهل السنة، وكانت القضايا مشتبهة حتى أن جماعة من الصحابة تحبروا فيها فاعتزلوا الطائفتين ولم يقاتلوا. [شرح سن ابن ماجه

ويقول الإمام الذهبي رحمه الله في السير (٩٢/١، ٩٣): «كما تقرر الكف عن كثير مما شحر بينهم، وقتالهم رضى الله عنهم أجمعين وما زال بمر بنا ذلك في الدواوين والكتب والأجزاء، ولكن أكثر ذلك منقطع وضعيف وبعضه كذب، فينبغى طيه وإخفاؤه بل إعدامه لتصفو القلوب، وتتوفر على حب الصحابة والترضِّي عنهم، وكتمان ذلك متعين عن العامة وأحاد العلماء». إلى أن قال: «فأما ما نقله أهل البدع في كتبهم من ذلك فلا نعرج عليه، ولا كرامة فأكثره باطل وكذب وافتراء، وفضيلة الصحبة ولو للحظة، لا يوازيها عملٌ ولا تنال درجتها بشيء، والفضائل لا تؤخذ بالقياس، وقد أخرج ابن عساكر في تاريخه (١٤١/٥٩) في ترجمة معاوية رضي الله عنه من طريق ابن منده ثم من طريق أبي القاسم ابن أخي أبي زرعة قال: جاء رجل إلى عمى فقال له: إنى أبغض معاوية، فقال له: لم ؟ قال: لأنه قاتل عليًا بغير حق، فقال له أبو زرعة: رب معاوية رب رحيم وخصم معاوية خصم كريم، فما دخولك بينهما؟ على المحالات

## وجوب حبهم والترجم عليهم

وقال الأجرى رحمه الله في كتاب الشريعة (٥/٥/٥)، ٢٤٩١) باب ذكير الكف عيميا شيحير بين أصحاب رسول الله ﷺ ، ورحمة الله عليهم أجمعين: ينبغي لمن تدبر ما رسمنا من فضائل أصحاب رسول الله ﷺ وفضائل أهل بيته رضى الله عنهم أجمعين، أن يحبهم ويترجم عليهم ويستغفر لهم، ويتوسل إلى الله الكريم - أي بالدعاء والترجم والاستغفار والترضى - ويشكر الله العظيم إذ وفقه لهذا، ولا بذكر ما شجر بينهم، ولا ينقر عنه ولا يبحث، فإن عارضنا جاهل مفتون قد خطى به عن طريق الرشاد فقال: لم قاتل فلان لفلان، ولم قتل فلان لفلان وفلان ؟ قبل له: ما بنا وبك إلى ذكر هذا حاجة تنفعنا ولا تضرنا إلى علمها. فإن قال قائل: ولم ؟ قيل: لأنها فتن شناهدها الصنحابة رضي الله عنهم، فكانوا فيها على حسب ما أراهم العلم بها، وكانوا أعلم بتأويلها من غيرهم، 🕠 وكانوا أهدى سبيلاً ممن جاء بعدهم، لأنهم أهل الجنة، عليهم نزل القرآن، وشياهدوا

بالرضوان والمغفرة والأحر العظيم، وشهد لهم الرسول 🐉 أنهم خير القرون، فكانوا بالله عـز وجل أعـرف وبرسوله 🐉 وبالقرآن وبالسنة، ومنهم يؤخذ العلم، وفي قولهم نعيش وبأحكامهم نحكم، ويأدبهم نتأدب، ولهم نتبع، وبهذا أمرنا، فإن قال قائل: وإيش الذي يضرنا من معرفتنا لما جرى سنهم والسحث عنه؟ قبل له: لا شك فيه؛ وذلك أن عقول القوم كانت أكبر من عقولنا، وعقولنا أنقص بكثير، ولا نامن أن نبحث عما شجر بينهم فنزل عن طريق الحق ونتخلف عما أمرنا فيهم، فإن قال قائل: ويم أمرنا فيهم ؟ قيل: أمرنا بالاستغفار لهم والترجم عليهم والمحية لهم والاتباع لهم، دل على ذلك الكتاب والسنة وقول أئمة المسلمين، وما بنا حاجة إلى ذكر ما جرى بينهم، قد صحبوا الرسول ﷺ، وصاهرهم، وصاهروه، فبالصحية له يغفر الله الكريم لهم، وقد ضمن الله عز وحل لهم في كتابه ألا يخزى منهم واحدًا، وقد ذكر لنا الله تعالى في كتابه أن وصيفهم في التوراة والإنجيل، فوصيفهم بأجمل الوصف، ونعتهم بأحسن النعت، وأخسرنا مولانا الكريم أنه قد تاب عليهم، وإذا تاب عليهم لم يعذب واحدًا منهم أبدًا، رضى الله عنهم ورضوا عنه: ﴿ أُولَئِكَ حِزْبُ اللَّهِ أَلاَ إِنَّ حِزْبَ اللَّهِ هُمُ الْمُفْلِحُـونَ ﴾ [المجادلة: ٢٢].

## المعليك وجوب الانشفال بما فرضه الله عليك

فإن قال قائل: إنما مرادي من ذلك لأن أكون عالمًا بما جرى بينهم، فأكون لم يذهب علىٌ ما كانوا فيه لأني أحب ذلك ولا أجهله، قبيل له: أنت طالب فتنة، لأنك تبحث عما يضرك ولا ينفعك، ولو اشتغلت بإصلاح ما لله عز وحل عليك فيما تعيدك به من أداء فرائضه واجتناب محارمه كان أولى بك، وقيل له: ولا سيما في زماننا هذا مع قدح ما قد ظهر فيه من الأهواء الضالة». وقيل له: اشتغالك بمطعمك ومليسك من أبن ؟ هو أولى بك، وتمسكك بدرهمك من أبن هو؟ وفيدم تنفقه؟ أولى بك. وقيل: لا نأمن أن تكون بتنقيرك وبحثك عما شحر بين القوم إلى أن يميل قلبك فتهوى ما يصلح لك أن تهواه، ويلعب بك الشيطان فتسب وتدغض من أمرك الله بمحبته والاستغفار له وباتباعه، فتزل عن طريق الحق، وتسلك طريق الباطل، فإن قال: فاذكر لنا من الكتاب والسنة وعمن سلف من علماء المسلمين ما يدل على ما قلت، لنرد 🥒 نفوسنا عما تهواه من البحث عما شجر بين الصحابة رضى الله عنهم.

الماء الله.

التوجيد العدد 1/3 السنة الخامسة والثلاثون المراجعة العدد العدد المراجعة العدد المراجعة المرا

الرسول ﷺ، وجاهدوا معه، وشهد لهم الله عز وحل



الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على أشرف المرسلين سيدنا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين، أما بعد:

قد اختلف الصحابة - رضي الله عنهم - بعد رسول الله في مسائل مهمة وأمور وأحكام كثيرة، لكن اختلافهم كان ينتهي (على مقتضى الكتاب والسنة)، إما بالإجماع أو العمل على ما يترجح، أو يفصل في الأمور خليفة المسلمين، أو أهل الحل والعقد، أو يبقى الخلاف سائغًا، وفي ذلك كله لم يصل الأمر عندهم إلى حد التنازع في الدين، ولا الافتراق والخروج على الجماعة، ولم يبغ بعضهم على بعض.

# إعداد/د. ناصرالعقل

ثم إن الغالبية العظمى من اصحاب رسول الله لم يشاركوا في صفين والجمل، فإن الفتنة لما حدثت بعد مقتل عثمان – رضي الله عنه – اعتزلها أكثرُ الصحابة، وما حضرها منهم إلا القليل، والذين حضروا كانوا مجتهدين، وما كانوا يريدون القتال إنما قصدهم الإصلاح، بخلاف من دونهم من أهل الأهواء: السبئية – الخوارج والشيعة – فإنما هم أصحاب أهواء وفتنة، وهم الذين تسببوا في القتال وحملوا الصحابة عليه.

قال عبد الله بن الإمام أحمد: «حدثنا أبي، حدثنا إسماعيل يعني ابن علية، حدثنا أيوب السختياني، عن محمد بن سيرين، قال: هاجت الفتنة وأصحاب رسول الله عشرة ألاف، فما حضرها منهم مائة، بل لم يبلغوا ثلاثين».

قال شيخ الإسلام: «وهذا الإسناد من أصح إسناد على وجه الأرض».

[انظر منهاج السنة ١٦٣٦]

فقد اختلفوا في موت الرسول ﴿ ، وانحسم النزاع بموقف أبي بكر وقوله: «من كان يعبد محمدًا فإن محمدًا فإن محمدًا قد مات، ومن كان يعبد الله فإن الله حي لا يموت. وتلا قوله تعالى: ﴿ وَمَا مُحَمَّدٌ إِلاَّ رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِهِ الرُّسُلُ أَفَإِنْ مَاتَ أَوْ قُتِلَ انْقَلَبْتُمْ عَلَى أَعْقَابِكُمْ ﴾ [آل عمران: ١٤٤].

وبعد هذا النزاع سلم الجميع لقضاء الله – سبحانه وتعالى–.

ثم حدثت قصة السقيفة، وتنازع الصحابة فيمن يخلف رسول الله ﷺ في إمامة المسلمين، وانتهى النزاع واجتمعت الكلمة على أبي بكر – رضي الله عنه-.

ثم اختلفوا في جيش أسامة أيسيرونه أم لا؟ وانتهى النزاع بعزم أبي بكر - رضي الله عنه - أمير المؤمنين - على إنفاذه.

ثم تنازعوا في مانعي الزكاة من أهل الردة، وحسم النزاع بعرصة أبي بكر – رضي الله عنه – على قتالهم ورجوع بقية الصحابة الذين كانوا خالفوا قوله وموافقتهم له.

# الفتنة وجمع شمل الأمة

وقد جمع الله شمل الأمة بعد الفتنة بتنازل الحسن بن علي - رضي الله عنه - عن الخلافة لمعاوية - رضي الله عنه - عام الجماعة (٤١هـ)، وقد ضاق أهل الأهواء - ولا يزالون - ذرعًا بهذا الصلح العظيم.

ثم إن الصحابة الذين اجتهدوا وشاركوا في تلكم الأحداث قليل، ودعوى أن عامة الصحابة ساركوا ليست صحيحة، وهي من افتراءات الإخباريين وأوهام الناس، فقد أخرج الخلال في السنة بالسند السابق، قال: «قرئ على عبد الله بن أحمد، قال: حدثني أبي، قال: ثنا إسماعيل قال: ثنا أيوب عن محمد بن سيرين، قال: هاجت الفتنة وأصحاب رسول الله على عشرة آلاف فما حضر فيها وأصحاب لم يبلغوا ثلاثين».

وقال: «قرئ على عبد الله بن أحمد، قال: حدثني أبي قال: ثنا سفيان، قال: ثنا منصور بن عبدالرحمن، قال: قال الشعبي: لم يشهد الجمل من أصحاب النبي – عليه السلام – غير علي وعمار وطلحة والزبير فإن جاوزوا بخامس فأنا كذاب».

وربما كان يقصد بعض مشاهد الجمل، إذ قد حضرها الحسن والحسين وعائشة - رضي الله عنهم أجمعين -.

وقال شيخ الإسلام: «ولهذا لم تحدث في خلافة عثمان بدعة ظاهرة، فلما قتل وتفرق الناس حدثت بدعتان متقابلتان: بدعة الخوارج المكفرين لعلي، وبدعة الرافضة المدعين لإمامته وعصمته، أو نبوته أو الاهدته».

# بدعةالمرجئة والقدرية

ثم لما كان في آخر عصر الصحابة، في إمارة ابن الزبير وعبد الملك، حدثت بدعة المرجئة والقدرية، ثم لما كان في أول عصر التابعين في أولخر الخلافة الأموية حدثت بدعة الجهمية المعطلة والمشبه، ولم يكن على عهد

والذين بقوا من الصحابة بعد ظهور . الفرق لم يقع من أحد منهم افتراق، ولا بدع مخرجة عن السنة، بل كانوا إلبًا على الأهواء والبدع.

الصحابة شيء من ذلك.

وكذلك كان التابعون وتابعوهم وسائر السلف الصالح والحمد لله على توفيقه.

يقول ابن القيم رحمه الله: «وقد تنازع الصحابة – رضي الله عنهم – في كشير من مسائل الأحكام وهم سادات المؤمنين وأكمل الناس إيمانًا، ولكن بحمد الله لم يتنازعوا في مسألة واحدة من مسائل الأسماء والصفات والأفعال».

# الصحابة لم يأولوا شيئا من آيات الصفات

كذلك بدع التأويل للصفات والغيبيات الأخرى، لم تحدث في عهد الصحابة ولا منهم، فإن جميع ما في القرآن والسنة، من نصوص الصفات لم يحدث من الصحابة تأويل لها على نحو ما فعل أهل الكلام، وقد ذكر شيخ الإسلام ابن تيمية أنه طالع التفاسير المنقولة عن الصحابة وما رووه من الحديث في أكثر من مائة تفسير، ولم يجد من أحد من الصحابة أنه تأول شيئًا من آيات الصفات أو أحاديث الصفات بخلاف مقتضاها المفهوم المعروف، بل ثبت عنهم ما يخالف كلام المتأولين ما لا يحصيه إلا الله.

وكل المسائل التي تنازع فيها الصحابة كانت من قبيل الاجـتهادات والأحكام ولم تؤد إلى الفرقة ولا المنازعة بينهم.

ومع أن الفرق الأولى (الشيعة والخوارج ثم القدرية) نشأت في عهد الصحابة إلا أنهم كانوا خصومها كلهم، ولم يكن أحد منهم يتهم بشيء من الأهواء (حاشاهم)، ومن زعم شيئًا من ذلك فقد افترى.

فالصحابة لم يحدث منهم افتراق ولا بدع، فلم يحدث من أحد منهم أن قال ببدعة أو فارق الجماعة، ولم يكن أحد منهم من أهل البدع المشهورة (كالخوارج والروافض والقدرية والمرجئة)، فضلاً عن الجهمية والمعتزلة وأهل الكلام، وقد حدثوا من يعدهم.

كما أن الصحابة لم يكفر أحد منهم الآخر، بل
كانوا يعذر بعضهم بعضًا فيما اختلفوا فيه،
ولما حدثت الفتنة وانحاز بعض الصحابة
إلى علي، وأخرون إلى معاوية – رضي
الله عنهم – لم يوجب ذلك عداوة بينهم
ولم يكفر بعضهم بعضًا، ولم يكفر أحد

وللحديث بقية.



# الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وبعد:

فإنه ليس من قبيل المصادفة أن تتواكب أصوات الغرب اللاديني مع أصوات بني جلدتنا في أن واحد تنادي بنزع حجاب المرأة، واعتبار ذلك من حريتها الشخصية، بل وتجريم ذلك في بعض بلاد المسلمين، فمن قائل إن الحجاب بدعة ورجعية وتنطع يرفضه الإسلام، وأنه عادة جاهلية !! ومن قائل إن تغطية المرأة لوجهها وكفيها تشدد وتعصب وغلو!! حتى علت تلك الأصوات المسعورة في محاولات يائسة لقمع عودة المسلمين إلى دينهم التي أذهلت أعداء الإسلام، حتى أعلنوا في صراحة أن عودة الروح الدينية للظهور من جديد في المنطقة يشكل خطرًا على الحضارة الغربية بأسرها.

ولذا كان لزامًا علينا أن نسوق للمرأة المسلمة الأدلة الشرعية على وجوب سترها إذا خرجت من بيتها، فقد أخبر الذي لا ينطق عن الهوى – رسول الله الله التبرج واقع في الأمة فقال الله الشار لم أرهما: قوم معهم سياط كأذناب البقر يضربون بها الناس، ونساء كاسيات عاريات، مميلات مائلات، رؤوسهن كأسنمة البخت المائلة لا يدخلن الجنة، ولا يجدن ريحها، وإن ريحها ليوجد من مسيرة كذا وكذا».

والتبرج معصية إبليسية؛ فإبليس عليه لعنة الله قائد دعوة كشف العورات ومؤسس الدعوة إلى التبرج وزعيم شياطين الإنس الداعين إلى تصرير المراة من الشرف والعفاف.

الدليل الأول قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ قُلْ لِأَرْوَاجِكَ وَبَنَاتِكَ وَنِسْنَاءِ الْمُؤْمِنِينَ يُدْنِينَ عَلَيْهِنْ مَنْ جَلابِيبِهِنْ ذَلَكَ وَبَنَاتِكَ وَنِسْنَاءِ الْمُؤْمِنِينَ يُدْنِينَ عَلَيْهِنْ مَنْ جَلابِيبِهِنْ ذَلَكَ أَدْنَى أَنْ لَللَّهُ عَفُورًا رُحَبِيمًا ﴾ أَدْنَى أَنْ لِللَّهُ عَفُورًا رُحَبِيمًا ﴾ [الأحزاب: ٥٩].

قال القرطبي رحمه الله: «لما كانت عادة العربيات التبذل، وأن يكشفن وجوههن كما يفعل الإماء، وكان ذلك داعية إلى نظر الرجال إليهن، وتشعب الفكرة فيهن، أمر

الله رسوله ﷺ أن يأمرهن بإرضاء الجلاليب عليهن إذا أردن الخروج إلى حوائجهن».

ومفهوم الجلباب لا ينحصر باسم، وإنما هو كل ثوب تشتمل به المراة لستر مواقع الزينة منها، وفي حديث أم عطية رضي الله عنها: «أمرنا أن نخرجهن في الفطر والأضحي: العواتق والحيض وذوات الخدور، فأما الحيض في عتزلن الصلاة، ويشهدن الخير ودعوة المسلمين». قلت: يا رسول الله: إحدانا لا يكون لها جلباب؟ قال: «لتلبسها أختها من جلبابها». قال الحافظ ابن حجر رحمه الله: وفيه امتناع خروج المرأة بغير جلباب، وكذا قال العيني رحمه الله، وعندما طلق النبي جلباب، وكذا قال العيني رحمه الله عنهما ودخل عليها ختجبت، فقال نه: إن جبريل أتاني فقال لي: أرجع حقصة فإنها صوامة قوامة، وهي زوجك في الجنة».

ومن نافلة البيان أن الجلباب لدفع الفتنة وستر العورة، ولا يحصل ذلك إلا بالفضفاض الواسع، أما الضيق الذي يصف الجسم أو بعضه وإن ستر البشرة فإنه يصور المرأة في أعين الرجال، ومن ثم اشترط

العلماء للجلباب أن يكون صفيقًا غليظًا فضفاضًا لا يبين حجم الأعضاء فضلاً عن كونه سابعًا لجميع الزينة.

الدليل الثاني قوله تعالى: ﴿وَإِذَا سَأَلْتُمُوهُنُّ مَتَاعًا فَاسْالُوهُنُ مِنْ وَرَاءِ حِجَابٍ ذَلِكُمْ أَطْهَ رُ لِقُلُوبِكُمْ وَقُلُوبِهِنَ ﴾ [الأحزاب: ٣٥].

قال الطبري رحمه الله: «إذا سالتم أزواج رسول الله وسياء المؤمنين اللواتي لسن لكم بأزواج متاعًا في سيادهن من وراء حجاب أي من وراء ستر بينكم وبينهن، ولا تدخلوا عليهن بيوتهن ذلكم أطهر لقلوبكم وقلوبهن من عبوارض العين التي تعرض في صدور الرجال من أمر النساء وفي صدور النساء من أمر الرجال، وأحرى من أن لا يكون للشيطان عليكم وعليهن سبيل».

وهذا الحكم وإن نزل خاصًا في النبي و أزواجه، فالمعنى عام فيه وفي غيره، كما قال الجصاص رحمه فالمعنى عام فيه وفي غيره، كما قال الجصاص رحمه الله، ومما يؤيد هذا العموم قوله سبحانه: ﴿لاَ جُنَاحَ عَلَيْهِنُ وَلاَ إِخْ وَانِهِنُ وَلاَ أَبْنَاءِ لَخُوانِهِنُ وَلاَ أَخْ وَانِهِنُ وَلاَ أَخْ وَانِهِنُ وَلاَ أَخْ وَانِهِنُ وَلاَ مَا مَلْكَتُ أَيْمَانُهُنُ ﴾ [الأحزاب: ٥٥]. قال الحافظ ابن كثير رحمه الله: «لما أمر الله النساء بالحجاب عن الأجانب بين أن هؤلاء الأقارب لا يجب الاحتجاب عنهم».

الدليل الثالث قوله جل شانه: ﴿ وَقَرْنَ فِي بَيُوتِكُنَّ وَلاَ تَبَرُجْنَ ثَبَرُجُ الجُّاهِلِيُّةِ الأُولَى وَأَقِيمْنَ الصَّلَاةَ وَأَتِينَ الرُّكَاةَ وَأَلْتِينَ الرُّكَاةَ وَأَلْتِينَ الرُّكَاةَ وَأَلْتِينَ الرُّكَاةَ وَأَلْتِينَ الرُّكَاةَ وَأَلْتِينَ الرُّكَاةَ وَأَلْتِينَ الرَّكَاةَ وَأَلْتِينَ الرَّكَاةَ وَأَلْتِينَ الرَّكَاةَ وَأَلْتِينَ الرَّكَاةَ وَأَلْتِينَ الرَّكَاةَ وَأَلْتِينَ الرَّكَاةَ وَأَلْتِينَ اللَّهُ وَرَسُولَهُ ﴾.

قال الشيخ ابن باز رحمه الله: «وفي هذه الآيات الكريمات نهى سبحانه نساء النبي الكريم أمهات المؤمنين وهن من خير النساء وأطهرهن عن الخضوع بالقول للرجال، وهو تليين القول وترقيقه كيلا يطمع فيهن من في قلبه مرض شهوة الزنى ويظن أنهن يوافقنه على ذلك، وأمر بلزومهن البيوت ونهاهن عن تبرج الجاهلية، وهو إظهار الزينة، والمحاسن، كالرأس والوجه والعنق والصدر، والذراع، والساق، ونحو ذلك من الزينة، لما في ذلك من الفساد العظيم، والفتنة الكبيرة، وتحريك للوب الرجال إلى تعاطى أسباب الزني.

ومن المضحك في هذا الشأن أن تسمع من يقول: إنّ هذه الآيات خاصة بنساء النبي ﷺ.

فإن كان الأمر لنساء النبي ﷺ فهو لنساء المؤمنين من باب أولى، والحكم بعموم اللفظ لا بخصوص السبب، وهذا من قبيل القياس الجلي عند علماء الأصول كتحريم ضرب الأبوين قياسًا علي تحريم الثافف في قوله سبحانه: ﴿فَلاَ تَقُلُّ لَهُمَا أُفْ وَلاَ تَنْهُرُهُمُا ﴾، فلا يوجد عاقل يقول بجواز ضرب الأبوين لأن الآية فيها تحريم التافيف فقط.... اهـ.

الدليل الرابع قبوله تعبالي: ﴿ وَقُلْ لِلْمُ وَمُنَاتِ

يَعْضُضْنَ مِنْ أَبْصَارِهِنَّ وَيَحْفَظُنْ فَرُوجَهُنُّ وَلاَ يُبْدِينَ زِينْتَهُنُّ إِلاَّ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَلْيَضْرِبْنَ بِخُمُرِهِنُّ عَلَى جُيُوبِهِنُ وَلاَ يُبْدِينَ زِينَتَهُنُّ إِلاَّ لِبُعُولَتِهِنَّ ﴾ [النور: ٣١].

وفي هذُه الآية الكريمة ثلاث مواضع تدل على وجوب الحجاب وهي:

ا – قبوله تعالى: ﴿ وَلاَ يُبْدِينَ زِينَتَهُنَّ إِلاَّ مَا ظَهَرَ مِنْهَا ﴾، وقد تنازع العلماء في قوله تعالى: ﴿ إِلاَّ مَا ظَهَرَ مِنْهَا ﴾،... حين يرى ابن مسعود انها الثياب، ويرى ابن عباس أنها ما في الوجه والكفين مثل الكحل والخاتم، قال شيخ الإسلام رحمه الله: «وحقيقة الأمر أن الله جعل الزينة زنتين: زينة ظاهرة وزينة غير ظاهرة، وجوز لها إبداء زينتها الظاهرة لغير الزوج وذوي المحارم، وأما الباطنة فلا تبدو بها إلا للزوج وذوي المحارم،

٢- قوله تعالى: ﴿ وَلْيَضْرِبْنَ بِخُمُرِهِنَ عَلَى جُيُوبِهِنَ ﴾
 قالت عائشة رضي الله عنها: رحم الله نساء المهاجرات الأول، لما أنزل الله: ﴿ وَلْيَصَّرِبْنَ بِخُمُرِهِنَ عَلَى جُيُوبِهِنَ ﴾
 شققن مروطهن فاختمرن بها. رواه البخاري.

ومعنى قوله تعالى: ﴿ وَلْيَضْرِبْنَ بِذُ مُرِهِنَ عَلَى جُيُوبِهِنَّ ﴾ يعنى: الصدور حتى تحفظ الرأس وما حوى والصدر من قمته، وما بين ذلك من الرقبة وما حولها لتضمن ستر الزينة الأصلية والفرعية.

٣- قوله تعالى: ﴿ وَلاَ يَضْرِبْنَ با رُجُلِهِنَّ لِيُعْلَمَ مَا يُخْفِينَ مِنْ زِينَتِهِنَ ﴾، ذلك لأن صوت خلخال المراة يثير الفتنة في قلوب بعض الرجال، وقد نُهيت المرأة من ضرب الأرض بقدمها خوفًا من افتتان الرجال بما يسمع من صوت خلخالها ونحوه، فكيف إذا اظهرت محاسنها؟

الدليل الخامس: قوله تعالى: ﴿ وَالْقَوَاعِدُ مِنَ النَّسَاءِ اللَّتِي لاَ يَرْجُونَ نِكَاحًا فَلَيْسَ عَلَيْهِنُ جُنَاحٌ أَنْ يَضَعَنَ لَللَّتِي لاَ يَرْجُونَ نِكَاحًا فَلَيْسَ عَلَيْهِنُ جُنَاحٌ أَنْ يَضَعَنُ لَيْلُ لَهُنُ وَاللَّهُ لِيَابِهُنُ غَيْرٌ مُثَبَرِّجَاتِ بِزِينَةٍ وَأَنْ يَسْتَغْفَقْنَ خَيْرٌ لَهُنُ وَاللَّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾ [النور: ٦٠].

والقواعد من النساء هن اللاتي قعدن عن الولد من الكبر، فلا تخطب الواحدة منهن ولا تلد ولا تطمع في الزواج، فليس عليهن حرج أن يرفعن القناع الذي يكون فوق الخمار والرداء الذي فوق الثياب، مع ذلك أخبر سبحانه أن الاستعفاف بعدم وضع ثبابها خير لها.

بعد عرض هذه الأدلة من كتاب رب العالمين، أما أن لأصوات المخربين الجدد والعلمانيين المستنيرين أن تتلاشى \* أما أن للمرأة المسلمة أن تستجيب لأمر خالقها الذي كرمها، يقول جل شانه: ﴿ مَنْ عَمِلَ صَالحا مِنْ ذَكَر أَوْ أُنْفَى وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَنُحْدِينَكُهُ حَيَاةً طَيِّبَةً وَلَنَجْزِيَتَهُمُّ أَوْ أُنْفَى وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَنُحْدِينَكُهُ حَيَاةً طَيِّبَةً وَلَنَجْزِيَتَهُمُّ أَوْرُهُمْ بِأَحْسَنَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ [النحل: ٩٧].

والله من وراء القصد.





# صدقة جارية، علم ينتفع به بادراخي السلم واختي السلمة

بالمشاركة بجزء من مالك ومن الزكوات أو الصدقات لنشر التوحيد عبر مجلة التوحيد من خلال المساركة في الأعمال التالية:

طباعة كتيب يسوزع مع مجلة التوحيد مجسانًا تتكلف النسخة خمسة وسبعين قرشا يطبع مسن كل كتيب مائسة وخمسون ألف نسخة. نشسر تراث الجماعة مسن خلال طبع المجلة وتجليدهسا بجمع أعسداد السنة في مجلد واحد وذلك لعمل كرتونة كاملة ٣٤ سنة من المجلة. دعم مشروع المليسون نسخة من مجلة التوحيد. نسخة من المجلة لكل خطيب من خطباء الأوقساف والأزهر تصله على عنوانه.

كما يمكنك المشاركة ودعم ذلك بعمل حوالة أو شيك مصرفي على بنك فيصل الإسلامي فري القاهدة حساب رقم محلة التوحيد





لمن يرغسب في التبرع يرجى التوجسه إلى المركز العسام لجماعة أنصسار السنة المحمديية بالقاهسسرة ٨ شارع قولة، عابدين، أو الاتصال بهاتف رقم ٣٩٥٩٢٠٣ أو الإرسال على حساب رقم ٢١٣٧٩٧ بنك فيصل الإسلامي فرع القاهرة يرجى إرسال صورة الحسوالة على الفاكسس رقم ٣٩٥٩٢٠٣ أو عمل حسوالة بريديسة باسسم/مديسسرإدارة الأيتسام على مكتب بريد عابدين على نفس العنسوان. للاستفسسار الاتصسال على رقم ٣٧/٣٩١٥٤٥ عمل حسوالة بريديسة باسسم/مديسار الاتصسال على رقم ٣٧/٣٩١٥٤٥

Upload by: altawhedmag.com