# إقامة الدليل على تحريم الصور والتماثيل مجلة \_ إسلامية \_ ثقافية ـ شهرية تصدرعن جماعة أنصار السنة الحمدية Upload by: altawhedmag.com

السنة الخامسة والثلاثون

العدد ١٤٢٢ ربيع الأخر ١٤٢٧ هـ

# الله النجالينير

• صاحبة الامتياز •

على المالية

رئيس مجلس الإدارة

د جمال المراكبي

المشرف العام

د.عبدالله شاكر الجنيدي

اللحنةالعلمية

د. عبد العظيم بدوي ركريا حسيني جمال عبد الرحمن معاوية محمد هيكل

التحرير

۸شارع قوله عابدين القاهرة ت: ۲۹۲۲۵۱۷ عاكس: ۲۹۲۲۵۱۷ قسم التوزيع والاشتراكات ت: ۲۹۱۵٤۵۲

المركز العام هاتف: ٣٩١٥٥٧٦ ـ ٣٩١٥٤٥٢

### السلام عليكم

الرسولُ الأسوةُ ﷺ

كان رسول الله ﷺ أحسنَ الناسِ وجهًا وأحسنهم خُلُقا،ولم يكن سبابًا ولا لعاناً ولا فاحشاً ولا بذيئًا ولا فظًا ولا غليظًا ولا عابسًا ولا متجهمًا، قيل له: ادع على المشركين فقال: "إنى لم أُبعث لعانًا وإنما بُعثتُ رحمة».

ما غضب لنفسه ﷺ ولا انتقم لها إلا أن يُنتهك شيء من محارم الله فينتقم لذلك، وكان يقول: المؤمنون هَيَنون لَيَنون. وكان يحب الحلم ويكره الفاحش البذئ.

ويحب الرفق ويدعو إليه لأن الله تعالى يحب الرفق فى الأمر كله، وكان يكره العنف وينهى عنه ويقول: ما دخل الرفق فى شئ إلا زانه، وما دخل العنف فى شئ إلا شانه.

وما ضرب بيده شيئنًا قط ولا امرأة ولا خادمًا إلا أن يجاهد في سبيل الله .

> فهالا تخلق الدعاة والقادة بأخالق الرسول زعيمنا؟!

> > التحرير

161 161

کیری \_\_\_\_\_



Surfate Marin South Swin Surfate Company

Upload by: altawhedmag.com

### رئيس التحرير جمال سعد حاتم حسن عطا القراط

#### ثمن النسخة

مصر ١٥٠ قرشا ، السعودية ٦ ريالات ، الإمسارات ، دراهم ، الكويت ٥٠٠ فلس، المفرب دولار أمريكي، الأردن ٥٠٠ فلس، قطر ١ ريالات، عسان نصف ريال عماني، أمريكا ٢ دولار، اوروبا ٢ يورو.

#### الاشتراك السنوي.

ا-في الداخل ٢٠ جنيها (بحوالة بريدية داخلية باسم مجلة التوحيد - على مكتب بريد عابدين).

٢ في الخارج ٢٠ دولارا أو ٧٥ ريالا سعوديا أو

ترسل القيمة بسويفت أو بحوالة بنكية أو شيك على بنك فينصل الاستلامي . فرع القاهرة - باسم مجلة التوحيد - انصار السنة (حساب رقم / ۱۹۱۵۹۰).

#### البريدالالكتروني

Mgtawheed@hotmail.com Gshatem@hotmail.com Ashterakat@hotmail.com www.altawhed.com وقع الحلة على الانتارات www.ELsonna.com

> التوزيع الداخلي مؤسس لة الأهرام وفروع أنصار السنة المحمدية

مطابع التجارية قليوب مصر

#### صورة الفلاف



د. جمال المراكبي تأملات في اول ما نزل من القران فقه استيفاء الحقوق برر البحار: الحلقة (٢٨)

من علوم القرآن: فضائل سورة البقرة مصطفى البصراتي خاتم الأنبياء والمرسلين رحمة من رب العالمين

حكام اللياس (٥): محاذير في لياس الرجال (٢) محمد قتحي منبر الحرمين: حاجتنا إلى الصبر البهائية حرب على الإسلام وموقف مصر منها

علاء خضر ٢٦

القصة في كتاب الله: مع بني إسرائيل من بعد سليمان عليه السلام من المجد إلى الشتات، عبد الرازق السند عند عبد الرازق السيد عبد ١٠ اتبعوا ولا تبتدعوا: إقامة الدليل على تحريم الصور والتماثيل

معاوية محمد هيكل ٢١

صلاح نحيب الدق ٢١ الأسرة المسلمة في ظلال التوحيد

تحذير الداعية (٢٩): قصة وقوع شهوة النساء الاجتبيات في قلب

على حشيش ٥٣ لجنة القتوى بالمركز العام ٥٦

أحمد السيد على إبراهيم ٨٥

منهج السلف في تقويض الصفات (٤) د. محمد عبد العليم الدسوقي ١١

شوقى عبد الصادق ٦٤ بيأن بطلان دعوة التقريب في الفرق والأديان

اللَّجِيَّةُ الدَّائِمَةُ لَلْبَحُوثُ العَلَمِيَّةُ والإفتاءَ ٦٦ جنائز اليوم بين هدي الشريعة والابتداع (٣)

راشد بن عبد المعطى بن محفوظ ١٩

حتمية الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر

CONTRACTOR STEEN S

Upload by: altawhedmag.com

# المسلم ون والواقع المر

إعداد/د. جمال المراكبي الرئيس العام

النموذج الآخر البارز هو الانتخابات الفلسطينية، وقد جاءت نتائج الانتخابات برئيس حركة فتح على قمة السلطة، ثم جاءت الانتخابات التشريعية بأغلبية من حركة حماس التي تتبنى خيار المقاومة، وجاء الرد الغربي سريعًا وسافرًا بإعلان الحصار الاقتصادي وقطع المعونات عن الشعب الفلسطيني عقابًا له على هذا الخيار الديمق راطي، فيا ترى أيريدون لنا خيار الديمقراطية حقًا، أم ريدون خيار الخضوع والتبعية، وصدق الله العظيم إذ يقول: ﴿ وَلَنَّ تُرَّضَى عَنكَ اليَهُودُ وَلاَ النُصَارَى حَتَّى تَتَّبِعَ مِلَّتَهُمُّ قُلُّ إِنَّ هُدَى اللَّهِ هُوَ اللَّهُ دَى وَلَئِنِ اتَّبَعْتَ أَهُواءَهُم بَعْدَ ٱلَّذِي جَاعَكَ مِنَ العِلْمِ مَا لَكَ مِنْ اللَّهِ مِن وَلِيٍّ وَلاَ نَصِيرٍ ﴾ [البقرة: ١٢٠]. ﴿ وَقَالُوا كُونُوا هُودًا أَقُ نَّصَارَى تَهْتَدُوا قُلْ بَلْ مِلَّةَ إِبْرًاهِيمَ حَنْبِكًا وَمَا كَانَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ (١٣٥) قُولُوا آمَّنَا بِاللَّهِ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْنَا وَمَا أُنْزُلَ إِلَى إِبْرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِ بِلَ وَإِسْ مَاعَ لِلَ وَإِسْ مَاقَ ويَعْقُوبَ وَالْأَسْبَاطِ وَمَا أُوتِيَ مُوسَى وَعِيسَى وَمَا أُوتِيَ النَّبِيُّونَ مِن رَّبِّهِمُ لاَ نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدٍ مَنَّهُمْ وَنَحْنُ لَهُ مُسلِّمُونَ (١٣٦) قَإِنْ آمَنُوا بِمِثْلِ مَا آمَنتُم به فَ قَد اهْتَدُوا وَإِن تَولُوا فَإِنْمَا هُمْ فَي شَعِقَاق فُسِيَكُوْدِكُهُمُ اللَّهُ وَهُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ ﴾

[البقرة: ١٣٥ - ١٣٧]

#### نصرة الشعب الفلسطيني:

على المسلمين في مشارق الأرض ومغاربها أن ينتبهوا لهذا المخطط الغربي، وأن يخرجوا من النقق المظلم الذي يسيرون فيه بتقعيل خيار التضامن والتكامل والتكافل، وأن يسارعوا لدعم الشعب الفلسطيني بكل ما أوتوا من قوة ومن مال، فهم إخواننا على ثغر من الثغور، ونحن جميعًا مستهدفون: ﴿ إِنَّمَا المُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ ﴾ [الحجرات ١٠]، ونبينا ﷺ يُقبول: ﴿ مَا لَمُ المُؤْمِنِينَ في توادهم وتراحمهم وتعاطفهم كمثل الجسد إذا اشتكى منه عضو تداعى له سائر الأعضاء بالحمى والسهر.

الحمد لله الذي أرسل رسوله بالهدى ودين الحق ليظهره على الدين كله، والصلاة والسلام على رسول الله ﷺ وبعد:

عجيب أمر الساسة الغربيين، فقد أوجعوا رؤسنا بحديثهم عن الديمقراطية، ووجوب تفعيل الخيار الديمقراطي، والضغط على الحكومات العربية لتساير التطور وتسعى نحو الديمقراطية من خلال تفعيل صناديق الاقتراع، ودعم التيارات الليبرالية العلمانية في العالم الثالث والمنطقة العربية، ودعم الجمعيات المشبوهة التي تعرف بجمعيات حقوق الإنسان ومنظمات المجتمع المدني ذات الطابع الليبرالي الغربي، التي سارعت ومعها تيارات أخرى للت فاعل مع الدعوة الغربية والضغوط الغربية على مجتمعاتنا لتحقيق أكبر قدر ممكن من المكاسب وأصبح الشعار المرفوع والمعلن هو: لن ترضى عنك أوربا وأصريكا حتى والمعلن هو: لن ترضى عنك أوربا وأصريكا حتى ركايهم.

وبالفعل سار الجميع في هذا الركاب ما بين مسارع ومبطئ وضرجوا علينا بنماذج عديدة للديمقراطية التي تهدف إلى التداول السلمي للسلطة من خلال صناديق الانتخاب، وكان من أبرز هذه النماذج النموذج العراقي الطائفي المصبوغ باللون الأحمر، لون الدم العراقي الذي يسفك يوميًا ونراه على الشاشات، والتفجيرات التي طالت المساحد وأصبح العراق في ظل هذه الديمقراطية الجديدة في مستنقع الحرب الطائفية المدمرة، ورأينا هذه الطائفية تطل براسها في سائر البلاد سافرة أحيانًا ومستترة أحيانًا أخرى، ينفخ في نارها ويسعى في إشعالها هؤلاء المدعومون من الغرب الأوروبي والأميركي، الباحثون عن حقوق اقليات يزعمون أنها مقهورة، ويتحلى هذا واضحًا في لبنان والسودان، وظهرت بعض بوارده في أحداث الإسكندرية منذ عرضت المسرحية المشدومة.

ويقول ﷺ: «المسلم أخو المسلم لا يظلمه ولا يخذله ولا يُسلمه».

فالواجب علينا حكامًا ومحكومين، شعوبًا ودولاً وحكومين، شعوبًا في ودولاً وحكومات أن نقف وراء إخصواننا في فلسطين، وأن ندعمهم بكل قوة لفك هذا الحصار الغربي الصهدوني على الشعب الفلسطيني الداسل.

والعجيب أن الدعم العربي لا يزال ضعيفًا، يتحرك ببطء وعلى استحياء، يشعرنا بالخزي، فهل يسرنا أن تتقدم إيران الركب وتعلن عن دعمها للشعب الفلسطيني بما لم تتقدم بمثله دولة عربية سنية حتى الآن؟!

لقد فتحت الجامعة العربية حسابًا لتلقى المساعدات في أحد البنوك المصرية، ونحن ندعو المسلمين جميعًا للمساهمة في هذا الدعم الشعبي ولو بالقليل، ونذكر إخواننا بالتلاحم الذي عليه لدعم الانتفاضة الفلسطينية، وأدعو إخواننا في فلسطين إلى هذا التلاحم والتعاون حتى لا تسفك الدماء الفلسطينية بأيدي فلسطينية، ففي الشدائد تعرف معادن الشعوب.

قال الله تعالى: ﴿ وَلَنَبْلُونَكُم بِشَيْءٍ مِّنَ الخَوْفِ وَالجُّوعِ وَنَقُصِ مَّنَ الخَوْفِ وَالجُّوعِ وَنَقُصِ وَالجُّوعِ وَنَقُصِ وَالجُّوعِ وَنَقُصِ وَالخَّمَراتِ وَبَشَرِ الصَّابِئَهُم مُصيبةً وَبَشْرِ الصَّابِئَهُم مُصيبةً قَالُوا إِنَّا لِلهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ (١٥٦) أُولُئِكَ عَلَيْهِمْ صَلَواتُ مَن رُبِّهِمْ وَرَجْمَةً وَأَوْلِئِكَ هُمُ الْمُهْتَدُونَ ﴾ صَلَواتُ مَن رُبِّهِمْ وَرَجْمَةً وَأَوْلِئِكَ هُمُ اللَّهُتَدُونَ ﴾

[البقرة: ١٥٥-١٥٧]

قما يحدث لنا ولهم إنما هو ابتلاء واختيار وتمحيص من رب العالمين، ونصر الله قادم لا ربب فيه: ﴿إِنَّا لَنَنْصُرُ رُسُلَنَا وَالَّذِينَ آمَنُوا فِي الحَيَاةِ الدُّنْيَا وَيَوْمَ يَقُومُ الْأَشْهَادُ ﴾ [عادر: ١٥]، ﴿ وَلَقَدْ نَصَرِكُمُ اللهُ بِبدر وَآنْتُمْ آذِلُهُ فَاتُقُوا اللهُ لَعَلَكُمْ تَصَرَكُمُ اللهُ بِبدر وَآنْتُمْ آذِلُهُ فَاتُقُوا اللهُ لَعَلَكُمْ تَصَرَكُمُ اللهُ يَعِدُ مَقُولُ لِلْمُؤْمِنِينَ آلَن يَكْفِيكُمْ أَن يَمُدِكُمْ رَبُكُم بِشَلَاقَةِ الاِفْ مَن الْمَلائِكَةِ مُنزلِينَ (١٤٤) بِنَا تَصَدِّبُوا وَتَتَقُوا وَيَأْتُوكُم مَن فَوْرهِمْ هَذَا يَعْدَدُكُمْ رَبُكُم بِخَصْسَةِ الاِفْ مِن الْمَلائِكَةِ مُستومِينَ لِهُوبُكُم وَلِتَطْمَيْنِ أَلِكُ بُشُرى لَكُمْ وَلِتَطْمَيْنِ (١٢٥) وَمَا النَّمُ اللهُ إلاَ بُشُرى لَكُمْ وَلِتَطْمَيْنِ وَلَا اللهُ الغيزِيزِ اللهِ العَيْدِيزِ المُكَامِ ﴾ [العمران ١٢٣-١٦].

فَـحَـال الشَّدة لن يدوم، وإن مع العسر يسرا، ولن يغير الله ما بقوم حتى يغيروا ما بانفسهم.

أخرج البخاري في صحيحه، كتاب فرض الخمس، باب بركة الغازي في ماله حيًا وميثًا عن عبد الله بن الزبير رضي الله عنهما قال: لما وقف

الزيير يوم الجمل دعائي فقمت إلى جنبه، فقال: يا يني، إنه لا تُقتل الموم إلا ظالم أو مظلوم، وإني لا 'أراني إلا ساقتل البوم مظلومًا، وإن من أكبر همي لديني، أفترى يُبقى ديننا من مالنا شيئًا، فقال: يا بنى بع مالنا فاقض ديني وأوصى بالثلث وثلثه لبنيه، يعنى بنى عبد الله بن الزبير، يقول: ثلث الثلث، فإن فضل من مالنا فضل بعد قضاء الدين شيء فثلثه لولدك، قال هشام: وكان بعض ولد عبد الله قد وازى بعض بنى الزبير خبيب وعباد وله يومئذ تسعة بنين وتسع بنات، قال عبد الله: فجعل يوصيني بدينه ويقول: يا بني إن عجزت عنه في شيء فاستعن عليه بمولاي، قال: فوالله ما دريت ما أراد حتى قلت: يا أبك من مولاك، قال: الله، قال: فوالله ما وقعت في كربة من دينه إلا قلت: يا مولى الزبير اقض عنه دينه فيقضيه، فقتل الزبير رضى الله عنه ولم يدع دينارًا ولا درهمًا إلا أرضين منها الغابة وإحدى عشرة دارًا بالمدينة ودارين بالبصرة ودارًا بالكوفة ودارًا بمصر، قال: وإنما كان دينه الذي عليه أن الرحل كان بأتيه بالمال فيستودعه إياه فيقول الزيير: لا ولكنه سلف فإنى أخشى عليه الضبعة وما ولى إمارة قط ولا جبابة خراج ولا شيئًا إلا أن يكون في غزوة مع النبي الله أو مع أبى بكر وعمر وعثمان رضى الله عنهم، قال عبد الله بن الزبير: فحسبت ما عليه من الدين فوجدته الفي الف ومائتي الف، قال: فلقى حكيم بن حرام عبد الله بن الزبير فقال: يا ابن أخي، كم على أخي من الدين فكمته، فقال: مائة ألف، فقال حكيم: والله ما أرى أمو الكم تسع لهذه فقال له عبد الله أفرأيتك إن كانت الفي الف ومائتي الف، قال: ما أواكم تطيقون هذا فإن عجزتم عن شيء منه فاستعينوا يى، قال: وكان الزيير اشترى الغاية يسبعين ومائة ألف فباعها عبد الله بألف ألف وستمائة ألف ثم قام فقال: من كان له على الزبير حق فليوافنا بالغابة فأتاه عبد الله بن جعفر وكان له على الزيس أربع مائة ألف، فقال لعبد الله: إن شئتم تركتها لكم، قال عبد الله: لا، قال: فإن شئتم جعلتموها فيما تؤخرون إن أخرتم، فقال عبد الله: لا، قال: قال: فاقطعوا لى قطعة، فقال عبد الله: لك من هاهنا إلى هاهنا، قال: فباع منها فقضى دينه فأوفاه ويقي منها أربعة أسهم ونصف فقدم على معاوية وعنده عمرو بن عثمان والمنذر بن الزبير وابن زمعة فقال له معاوية: كم قُومت الغابة ؟ قال: كل سهم مائة ألف، قال: كم يقى ؟ قال: أربعة أسهم

وتصف، قال المنذر بن الزبير: قد أخذت سهمًا بمائة الف، قال عمرو بن عثمان: قد أخذت سهمًا بمائة الف، وقال ابن زمعة: قد آخذت سهمًا بمائة الف، فقال معاوية: كم بقى " فقال: سهمٌ ونصفٌ، قال: قد اخذته بخمسين ومائة الف، قال: وباع عبد الله بن جعفر نصيبه من معاوية بست مائة الف فلما فرغ ابن الزبير من قضاء دينه قال بنو الزبير: اقسم بيننا ميراثنا قال: لا والله لا أقسم بينكم حتى أنادى بالموسم أربع سنين الا من كان له على الزبير دينٌ فلياتنا فلتقضه، قال: فجعل كل سنة ينادي بالموسم فلما مضى أربع سنين قسم بينهم، قال: فكان للزبير أربع نسوة ورفع الثلث فأصاب كل امرأة ألف الف ومائتا ألف فجميع ماله

خمسون الف الف ومائتا الف. فانظروا كيف بارك الله تعالى في مال الزبير حتى وفي دينه وفاض، وفي هذا الحديث تسلية للمجاهدين في سبيل الله، فكما بارك الله تعالى في جهادهم، واشترى من المؤمنين أنفسهم وأمو الهم بأن لهم الجنة، وجعل للمجاهدين مائة درجة من درجات الجنة ما بين كل درجتين كما بين السماء والأرض قال رسول الله 🏂 «من أمن بالله ورسوله وأقام الصلاة وصام رمضان كان حقًا على الله أن يدخله الجئة، جاهد في سبيل الله أم مات في أرضه التي ولد فيها.

قالوا: أفلاً نبشر الناس يا رسول الله ؟ قال: إن في الجنة مائة درجة أعدها الله للمجاهدين في سبيله ما بين كل درجتين كما بين السماء والأرض، فإذا سالتم الله فاسالوه الفردوس فإنه أوسط الجنة وأعلى الجنة وفوقه عرش الرحمن منه تفجر انهار الجنة، [البخاري].

فكذلك بدارك الله تعالى في أموالهم ومواردهم، ويخرجون من الابتلاء بخير حال، وهذا ما نرجوه للشعب المجاهد في فلسطين.

وكما وصبى الزبير ولده قائلاً: إن عجزت عن شيء من ديني فاستعن عليه بمولاي. قال: يا أبت، من مولاك؟ قال: الله.

فأعان الله عبد الله بن الزبير على سداد الدين وأداء الحق، وفاض المال حتى استغنى الورثة، فكذلك أوصبي إخواننا أن يستعينوا في كل حوالهم بالله مولانا ومولاهم خاصة في كشف لكروب، وانكرهم بقول نبينا: «إذا سألت فاسال الله، وإذا استعنت فاستعن بالله، واعلم أن الأمة لو احتمعت على أن ينفعوك لن ينفعوك إلا يشيء 

قد كتبه الله لك، ولو اجتمعوا على أن يضروك لم يضروك إلا بشيء قد كتبه الله عليك، رُفعت الإقلام وجفت الصحف، رواه الترمذي وأحمد.

﴿ رِبْنًا لاَ تُؤَاخِذُنَّا إِن تُسْتِنَّا أَوْ أَخُطَأْنَا رَبُّنَا وَلا تَحْمِلُ عَلِيْنَا أَصَرُا كَمَا حَمِلْتُهُ عَلَى الدِّينَ مِن قَبْلِنَا رَبْنَا وِلا تُحْمَلُنَا مَا لا طَاقَةَ لَنَا بِهِ وَاعْفُ عَنَّا وَاغْفِرْ لنًا وَارْحَمْنَا أَنْتَ مَوْلانًا فَانْصُرْنًا عَلَى الْقُوِّم الكافرين ﴾ [البقرة: ٢٨٨].

وأخيرا فليس غريبا على رموز الإسلام السياسي أن يعلنوا عن المزيد من التنازلات لنيل الرضى السامي، فهذا آحد رموز الإسلام السياسي في السودان الدكتور الترابي يلبس رداء التجديد والتقدمية ويعلنها صراحة من غير موارية خارجًا عن إجماع الأمة ضاربًا بالنصوص الشرعية عرض الحائط وذلك فيما يلي:

أولاً: زواج المراة المسلمــة الرجل الكتــابي يهوديًا كان أو مسيحيًا جائز، والقول بحرمة ذلك مجرد أقاويل وتخرصات وأوهام وتضليل الهدف منها جر المرأة إلى الوراء.

ثانيًا: شهادة المرأة تساوي شهادة الرجل تمامًا وتوازيه دونما اعتبار لقول الله تعالى في ياب المعاملات: ﴿ وَاسْتَشْهُدُوا شَهَيدَيِّن مِن رُجَالِكُمْ فَإِن لُّمْ يَكُونَا رَجُلَيْن فَرَجُلُ وَامْرَأَتَان مِمْن تَرْضَوْنَ مِنَ الشُّهُدَاءِ أَن تَصْلِ إِحْدَاهُمَا فَتُذَكِّرَ إِحْدَاهُمَا الأُخْرَى ﴾ [البقرة: ٢٨٢].

ثالثًا: حجاب المرأة المسلمة وهو الخمار لتغطية الصدر وجزء من محاسن المرأة ولا يعنى تكميم النساء بناءً على الفهم الخاطئ لمقاصد الدين، والآيات التي نزلت بخصوص الحجاب. اهـ.

وهذه بعض سقطات الترابى ودعاة الإسلام السياسي، ويبدو أن القوم وقد أدمنوا العمل السياسي، وعجبتهم السياسة علموا أن خيوط اللعبة بيد الغرب وأمريكا، فبدأوا في اتصالاتهم بالقوى الضارجية الضاغطة، وأعلنوا عن استعدادهم لتقديم التنازلات والتخلي عن الرجعية - كما يزعمون - التي تهدف إلى جر المرأة إلى الوراء، ونسوا قول الله تعالى: ﴿ وَلَن تُرْضَى عَنك البَهُودُ وَلاَ النَّصِارَى حَتَّى تَتَّبِعَ مِلْتَهُمْ ﴾.

نعوذ بالله من الخذلان، ونساله سبحانه العصيمة من الزيغ والزلل، إنه ولى ذلك والقادر عليه، وصلى الله على نبينا محمد وعلى آله

الحمد لله رب العالمين، الحمد لله الذي هدانا لهذا وما كنا لنهتدي لولا أن هدانا الله، سبحان من جعل الدين كله لله، وختم رسائل السماء إلى الأرض بالقرآن، وجعل سيد الخلق محمد بن عبد الله خاتم الأنبياء والمرسلين وبعد:

إن دين الله عند المؤمن لأحب إليه من نفسه وأهله وقرابته، وإن من أعظم الفتن التي تحيط بالأمة أن تبتلي في دينها، وما أكثر الابتلاءات التي نراها في الأونة الأخيرة، فمازالت مرارة الإساءة إلى نبى الأمة وحبيبها محمد الله في حلق كل مسلم يخرج علينا من يصرِّحُ بأن المادة الثانية من الدستور عنصرية والتي تنص على الإسلام هو المصدر الأساسي للتشريع وأن الدولة كيان ليس له دين، والمطالبة بإلغاء خانة الديانة من البطاقة الشخصية، في الوقت الذي قررت فيه لجنة الشئون الدينية بمجلس الشعب إلغاء وثيقة التبشير التي وقعها الأزهر من قبل بينما يتبادل المسئولون فيه الاتهامات عن مسئولية التوقيع على الوثيقة كما جاء على لسان الشيخ على أبو الحسن مستشيار شيخ الأزهر(١): ونافيًا علم فضيلة شيخ الأزهر بهذه الوثيقة.. وقد أعلن في الأيام الأخيرة عن وثبقة دولية لحرية التبشير في مصر والتي وقعها الأزهر مع عدد من القساوسة ممثلين لمنظمات مسيحية عالمية وانه قد تم توقيع الوثيقة في إبريل عام ٢٠٠٥، وتتكون من سبعة عشر بندًا تحمل اسم وثيقة الحقوق الدينية التي وقعها الأزهر مع وفد أمريكي بطلق على نفسه اسم اسفراء السلام، ويتكون من مجموعة من رجال الدين المسيحي الأمريكي ممثلين عن المنظمات المسيحية

#### البهائية بين الافك والبهتان

وفي ظل الظروف العصيبة التي تعيشها أمتنا الإسلامية نفاجاً بمحكمة القضاء الإداري يوم الخميس ٢٠٠٦/٤/٦ تصدر حكماً يقضي بأن طائفة البهائية في مصر ذات العدد القليل لها حق الاعتراف بها رسميًا بعد قيام زوجين برفع قضية منذ عامين للحصول على حق انتسابهما للعقيدة البهائية في المستندات الرسمية بما فيها البطاقة الشخصية، وكانت السلطات في مصر قد صادرت أوراق هوية الزوجين وشبهادات ميلاد أولادهما الثلاثة ورفضت إصدار أوراق جديدة ما لم يسجلوا أنفسهم كمسلمين!

#### الازهربين الحاضر والماضي

وقد كان الرفض القاطع لعلماء الأزهر الشريف الاعتراف بالبهائية كديانة رسمية في مصر، من خلال إدراجها في خانة الديانة في بطاقة الهوية الشخصية، وذلك إثر صدور الحكم القضائي لصالح الزوجين، معلنين رفضهم التام انتماء البهائية للإسلام لأن البهائية لا تمت بصلة إلى الإسلام. كما اعتبر مجمع البحوث الإسلامية والأزهر الشريف أن البهائية تعدُ خروجًا على الإسلام. وأعلن فضيلة المفتي أن المسلمين يرفضون انتماء البهائية إليهم وإذا كان علماء الأزهر يتصدون اليوم لتلك الغئة المارقة من معتنقي البهائية المناب لا يالون جهدًا في المطالبة بأن يكنب في



خانة المولود "بهائي" فقد تصدى رجال الأزهر لتلك الفئة من قبل حينما حاولت نفس المحاولة في عام ١٩٥٤ حينما صدر حكم محكمة القضاء الإداري في ١٩٥٤/٣/١٨ وفد جاء فيه: "إن هذا الدين ليس له وجود قانوني، وإن من يعتنقه من المسلمين يعتبر مرتدًا عن الدين" ولهذا قررت السلطات المسئولة آنذاك عدم جواز إدراج أي بيان في الخانة المخصصة للديانة.

وجاء في فتوى أخرى لمجلس الدولة عن هذه الطائفة: «إنها ترمي إلى بث عقائد فاسدة تناقض أصول الدين الإسلامي وعقائده، وتنتهي إلى تشكيك المسلمين في آيات كتابهم ونبيهم، بل إنها تخالف الأديان السماوية».

وقد أفتى الشيخ سليم البشري «شيخ الجامع الأزهر أنذاك بكفر «ميرزاعباس» زعيم البهائيين ونشر ذلك في جريدة مصر الفتاة. بالعدد ٢٩٢ في ١٩١٠/١٢/٢٧م.

كما أصدرت لجنة الفتوى بالأزهر ١٩٤٧/٩/٢٣ وفي ١٩٤٩/٩/٣ بردة من يعتنق البهائية:

وقد أصدر مجمع البحوث الإسلامية بالأزهر الشريف بيانًا عن البهائية والبهائيين والذي صدر باسم رئيس المجمع فضيلة الإمام الاكبر الشيخ جاد الحق علي جاد الحق شيخ الأزهر «رحمه الله» أنذاك جاء فيه: إن البابية أو البهائية قد ظهرت في بلاد فارس بدعة نشرها نفر من الخارجين على الإسلام بل وعن سائر الديانات السماوية الأخرى وقد حمل وزرها رجل يدعى «ميرزا علي محمد الشيرازي» الذي أطلق على نفسه لقب «الباب» أي الواسطة الموصلة إلى الحقيقة الإلهية وكان هذا اللقب من قبل شائعًا عند الشيعة التي ظهرت بينها هذه البدعة ماخوذة من حديث الترمذي «أنا مدينة العلم وعلى بابها» وقد ضعفه الإلباني في السلسلة الضعيفة برقم ١٤١٩».

ومن ثم أطلق على هذه البدعة «البابية» ثم كان من خلفاء هذا المبتدع رجل اسمه «حسين نوري» أطلق على نفسه لقب «بهاء الله» وأطلق على هذه البدعة اسم البهائية، وكان من آخر زعمائها وأشهرهم «عباس أفندي عبد البهاء» المتوفي عام ١٩٢٣. ثم «شوقي أفندي الرباني» المتوفي عام ١٩٧٧م ولقد كان مصير صاحب هذه البدعة الأول القتل في عام ١٨٥٠م بمعرفة الحكومة الإيرانية القائمة في ذلك الوقت» استجابة لآراء العلماء والفقهاء الذين أفتوا بردته عن الإسلام، كما نفت حكومة إيران خليفته ميزراحسين على نوري إلى تركيا حيث انتقل إلى أرض فلسطين ومات فيها ودُفن في صيف عام ١٨٩٢م.

والبابية أو البهائية فكر خليط من فلسفات وأديان متعددة، ليس فيها حديد تحتاجه الأمة الإسلامية لإصلاح شانها وجمع شملها بل وضح أنها تعمل لخدمة الصهيونية والاستعمار فهي سليلة أفكار ونحل ابتليت بها الأمة الإسلامية حربًا على الإسلام وباسم الدين.

والأزهر يقرر:

وأن الأزهر ليهيب بالمسئولين في جمهورية مصر العربية أن يقفوا بحزم ضد هذه الفئة الباغية على دين الله وعلى النظام العام لهذا المجتمع وأن ينفذوا حكم الله فيها ويسنوا القانون الذي يستأصلها ويهيل التراب عليها وعلى أفكارها حماية للمواطنين جميعًا من التردي

في ظل الظروف العصيبة التي تعيشها أمتنا الإسلامية تفاجئنا محكمة القضاء الإداري ياصدار حكم يعترف بحق الانتساب للعقيدة البهائية في المستندات الرسمية بما فيها البطاقة الشخصية مع العلم أن نفس الحكمة قد رفضت ذلك من قبل الا

في هذه الأفكار المنحرفة عن صراط الله المستقيم.

إن هؤلاء الذين أجرموا في حق الإسلام والوطن يجب أن يختفوا من الحياة لا أن يجاهروا بالخروج على الإسلام.

إن الأمر جد يدعو إلى المسارعة النشطة من السلطات التشريعية والقضائية والتنفيذية لإعمال شئونها ولنذكر دائمًا أن الله يزع بالسلطان ما لم يزغ بالقرآن.

إن هذه الفتنة لم تحظ بالاهتمام المناسب مع أنها جريمة الجرائم ومن الكبائر فلنبادر إلى الدفاع عن حقوق الله التي تنتهك وتستباح وعن دين الله الإسلام الذي يفتن الناس عنه بباطل من القول وزور «وتحسب ونه هيئًا وهو عند الله عظيم». ألا هل بلغ الازهر اللهم فاشهد...».

وبين الأمس واليوم يتبين لنا بجلاء أن من ينتسبون إلى تلك الفئة الضالة لم يألوا جهدًا في سبيل أن تُرغم الدولة على الاعتراف بها، لتقيم شعائر الكفر، وتقترف جرائم الصهيونية، وتبث العبث والفساد بين المسلمين، بما تدعيه من ادعاءات كاذبة مرتكزة في أسلوبها الخبيث الذي تفردت به في التأويل والتحريف، بعد أن رسم أصحاب تلك الفئة الضالة للمخدوعين بها صورة براقة توهم أن وراءها فكرا مستقيمًا، وهي أبعد ما تكون عن ذلك، ولن تقبلها فطرة سوية، أو يؤمن بها عقل سليم، مهما أحاطوها بالمغالطات الذهنية والمهاترات الفكرية والخدع اللفظية، فكتاب «الاقدس» الذي يعتبرونه كتابهم المقدس لا يصل إلى يد من يدخل البهائية إلا بعد أن يقطع شوطًا بعيدًا يصل بعده إلى مرحلة اللاعودة.

وقد ترك البهائيون أتباعهم يعتقدون أنهم على التوحيد وأنهم يدينون به، ولو أتيح لهم أن يطلعوا على كتبهم المزيفة مثل هذا «الأقدس» أو البيان أو الإيقان أو التسبيح والتهليل أو الإشراقات». لعرفوا أنهم بعيدون صنمًا. اسمه البهاء بعيدون مخلوقًا بشريًا ضعيفًا لا حول له ولا قوة، ومع ذلك تطاول على مقام الألوهية، وادعى أنه الله، ثم تطاول أكثر فادعى أن قدرته وعظمته وسلطته هي التي أظهرت قدرة وعظمة وسلطان الله «تعالى الله عما يقولون علوًا كبيرًا» ثم تطاول أكثر فأكثر، فقال إنه بحرف واحد منه خلق كل الممكنات، ويحركة من أصبعه يفعل ما يشاء، وأنه بإشارة من طرفه يقلب العالم ﴿ كَبُرَتْ كَلِمَةً تَخْرُجُ مِنْ أَفُواهِهِمْ إِنْ يَقُولُونَ إِلاَّ كَذِبًا ﴾ فالشرك هو أساس العقيدة البهائية، وأن الباب والبهاء قد انتحلا لنفسيهما مقام الألوهية واتخذا صفات الربوبية!! ﴿ مَا كَانَ لِبَشَرِ أَنْ يُؤْتِيَهُ اللَّهُ الْكِتَابَ وَالحُكْمَ وَالنُّدُوَّةَ ثُمُّ يَقُولَ لِلنَّاسِ كُونُوا عِينَادًا لِّي مِنْ دُونِ اللَّهِ وَلَكِنْ كُونُوا رَبَّانِيِّينَ بِمَا كُنْتُمْ تُعَلِّمُونَ الْكِتَابَ وَبِمَا كُنْتُمْ تَدْرُسُونَ (٧٩) وَلا يَاْمُرَكُمْ أَنْ تَتُحِذُوا الْمُلاَئِكَةَ وَالنَّبِيِّينَ أَرْبَابًا أَيَاْمُرُكُمْ بِالْكُفْرِ بَعْدَ إِذْ أَنْتُمْ مُسْلِمُونَ ﴾ [آل عمران: ٧٩-٨٠].

#### مؤسسوا البهائية وبداية ظهور البابية

ظهرت البابية أول ما ظهرت في إيران، وبدأت دعوتها سرًا، غير أن أمرها شاع، وبلغ السلطات في إيران فقامت بالقبض على زعيمها الباب وسجنته سنة ١٨٤٣هـ ١٨٤٧م. إلا أن أتباعه وجدوا طريقة

•• إن دين الله عند المؤمن لأحب إليه من نفسه وأهله وقرابته وإن من أعظم الفتن التي تحيط بالأمة أن تبتلي في دينها، وما أكثر الابتلاءات التي نراها في الآونة الأخيرة..

ومرارة الإساءة إلى نبي الأمة وحبيبها محمد على مازالت في حلق كل مسلم، ويخرج علينا من يصرح بأن المادة الثانية من الدست وروالتي تنص على أن الإسلام هو المصدر الرئيسي للتشريع عنصرية، وأن الدولة كيان ليس له دين مطالبا بالغاء خانة الديانة من البطاقة

a Didnies of the

للالتقاء به في السجن، والتشاور معه حول سير دعوتهم.

ثم تحول البابية في أسلوب دعوتهم - بعد انكشاف أمرهم - من السر إلى الجهر، فدعوا إلى عقد مؤتمر يجمع أقطابهم فاجتمعوا في صحراء «بدشت» بإيران في رجب سنة ١٢٦٤هـ . وقرروا نسخ الشريعة الاسلامية، لأن الباب قد أبطل العمل بها.

وكان من أشد أنصار هذه الفكرة - إلغاء الشريعة - والمتحمسين لها، حسين على نوري، والذي استطاع أن يتميز في ذلك المؤتمر ويخرج بلقب «بهاء الله» تمهيدًا لما يخطط لإعلانه من أنه خليفة «الباب».

واشترك البهاء في محاولة اغتيال الملك «ناصر الدين» شاه إيران، الا أن المحاولة باعت بالفشل، وكُشف الفاعلون ففر «البهاء» إلى سفارة روسيا التي قدمت له الحماية الكاملة، ولم تسلمه إلى السلطات الإيرانية إلا بعد أن أخنت وعدًا منها بعدم إعدامه، ولم تكتف بذلك بل ساعدت على إخراجه من إيران فنفي «البهاء» وأخوه «صبح الأزل» إلى بغداد في جمادي الآخرة م ١٨٥٣م ومن بغداد إلى اسطنبول في ذي القعدة ١٨٥٣م، ومن اسطنبول نقلا إلى أدرنة، ومكثا هناك نحو أربع سنوات ونصف، اختلف خلالها الأخوان، وتنافسا المناصب والألقاب، وقام البهاء خلالها بنشر دعوته بين عامة الناس، فتبعه طائفة سموا البهائية وتبع طائفة أخرى أخاه فسموا «الأزلية أو البابية».

أدركت الدولة العثمانية خطر «البهاء» وأخيه «صبح الأزل» على الناس فقامت بنفيهما مرة أخرى وفرقت بينهما، ونفت «صبح الأزل» إلى قبرص وظل بها حتى مات، في حين نفت «البهاء» إلى عكا ومعه بعض أتباعه فنزل بها سنة ١٨٦٨م حيث لقى حفاوة بالغة من اليهود الذين أحاطوه بالرعاية، وأضحت عكا منذ ذلك التاريخ مقرًا دائمًا للمهائعة، ومكانًا مقدسًا لهم.

#### عقائدهم وأفكارهم المارقة

نوجز نظرًا لضيق المساحة بعضا من عقائد البهانية وأفكارها:

\*\* الإيمان بحلول الله في بعض خلقه وأن الله قد حلٌ في الباب والمهاء.

\*\* الإيمان بتناسخ الكائنات، وأن الشواب والعقاب يقع على الأرواح فقط.

\*\* الاعتقاد بأن جميع الأديان صحيحة، وأن التوراة والإنجيل غير محرّفين، ويرون ضرورة توحيد جميع الأديان في دين واحد هو الدهائية.

\*\* يقولون بنبوءة بوذا وكنفوشيوس، و«براهما» وزراء شت وأمثالهم من حكماء الهند والصين والفرس.

\*\* يؤمنون ـ موافقة للنصاري ـ بصلب المسيح.

\*\* ينكرون معجزات الأنبياء، وحقيقة الملائكة والجن، كما ينكرون الحنة والنار.

\*\* يحرمون الحجاب على المرأة، ويحللون المتعة، ويدعون إلى شيوعية النساء والأموال.

\* يقولون أن دين الباب ناسخ لشريعة محمد ﷺ.

\*\* يؤولون القيامة بظهور البهاء، أما قبلتهم فهي إلى البهجة بعكا بغلسطين بدلا من المسجد الحرام. الأزهريه يب بالسئولين في مصرأن يقفوا بحزم ضد البهائية أو البابية تلك الفئة الخارجة على دين الله وعلى النظام العام لهذا المجتمع، وأن ينفذوا حكم الله فيها، ويسنوا القانون الذي يستأصلها ويهيل التراب عليها وعلى أقطارها حماية للمسلمين من تلك الفئة المارقة..

العدد السنة الحامسة والثلاثون

\*\* الصلاة عندهم تؤدى في اليوم ثلاث مرات، كل صلاة ثلاث ركعات صبحًا وظهرًا ومساءًا. والوضوء لها بماء الورد، وإن لم بوجد فيكتفون بالبسملة «بسم الله الأطهر» خمس مرات.

\*\* بقدس البهائيون العدد تسعة عشير ويجلعون عدد أشهر السنة تسعة عشر شهرًا، وعدد كل شهر تسعة عشر دومًا.

\*\* يصوم البهائيون شهرًا بهائيا واحدًا هو شهر «العلا» ويبدأ من ٢ إلى ٢١ مارس، وهو آخر الشهور البهائية، وفيه بحب الامتناع عن تناول الطعام من الشروق إلى الغروب، ويعقب شهر صومهم عيد

\*\* يحرم البهائيون الجهاد وحمل السلاح وإشبهاره ضد الكفار الأعداء خدمة للمصالح الاستعمارية.

\*\* ينكرون أن محمدًا . خاتم النبيين . مدعين استمرار الوحى بعده.

\*\* يبطلون الحج إلى مكة، ولهذا كان حجهم إلى حيث دفن «بهاء الله» في البهجة بعكا تقلسطين.

#### فتوى الشخابن بازفي البهائية

وقد سئل سماحة الشيخ عبد العزيز بن باز مفتي السعودية سابقا - رحمه الله - عن الذين اعتنقوا مذهب سهاء الله، الذي ادعى النبوة وادعى أيضنًا حلول الله فيه، وهل بسوغ للمسلمين دفن هؤلاء الكفار في مقاير المسلمين؟!!

فأجاب - رحمه الله -: إذا كانت عقيدة البهائية كما ذكرتم فلا شك في كفرهم، وأنه لا يجوز دفنهم في مقاير المسلمين؛ لأن من ادعى النبوة بعد نبينا محمد ﷺ فهو كاذب وكافر بالنص وإجماع المسلمين، لأن ذلك تكذب لقوله تعالى: ﴿ مَا كَانَ مُحَمَّدُ أَنَا أَحَدِ مِنْ رِحَالِكُمْ وَلَكِنْ رُسُولَ اللَّهِ وَخَاتُمَ النَّبِيِّينَ ﴾ [الاحزاب: ١٠] ولما تواترت به الأحاديث عن رسول الله ﷺ أنه خاتم الأنسياء والمرسلين، وهكذا من ادعى أن الله سبحانه حال فيه أو في أحد من الخلق فهو كافر بإجماع المسلمين، مكذب للآيات والأحاديث الدالة على أن الله سبحانه فوق العرش، قد علا وارتفع فوق جميع خلقه وهو سبحانه العلى الكبير الذي لا مثيل له، ولا شبيه له، وقد تعرّف إلى عباده بقوله: ﴿ إِنَّ رَبِّكُمُ اللَّهُ الَّذِي خَلَقَ السِّمَوَاتِ وَالأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّام ثُمُّ اسْتَوَى عَلَى الْعَرْش ﴾ [الاعراف: ٥٥]، وهذا الذي أوضحه النص في حق الباري سبحانه، هو عقيدة أهل السنة والجماعة التي درج عليها الرسل عليها الصلاة والسلام، ودرج عليهم خاتمهم محمد ﷺ، ودرج عليها خلفاؤه الراشدون، وصحابته المرضيون والتابعون لهم بإحسان إلى يومنا هذا.

واعلم - يا أخى - أنني لم أقرأ شيئًا من كتب البهائية إلى حين التاريخ، ولكن قد علمت بالاستفاضة أنها طائفة ضالة كافرة خارجة ر عن دائرة الإسلام، وعلى مقتضى ما ذكر في السؤال حصل الجواب، والله أسال أن يوفقنا إلى الحق، وأن يهدينا سواء السحيل، إنه سبحانه وتعالى السميع المجيب، والسلام على من اتبع الهدى، وأخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمن.

(١) نقلاً عن صحيفة المصري اليوم في عددها رقم ٢٧٤ بتاريخ ٢٠٠٦٤/١٨.

بن الأمس والبوم يتبين لنا بجلاءأن من ينتسبون إلى تلك الفئة الضالة لم بألوا جهدافيسبيلأن ترغم اللولةعلى الاعتراف بها لتقيم شعائرالكفرا وتقترفجرائم الصهدونية، وتبث العبث والفساديين السلمين، وأن هؤلاء الذين أجرموافي حقالإسلام والوطن بجب أن يختفوا من الحياة لا أن بجاهروا بالخروج على الاسلام..



الحلقة الأولى

# سورة القيامة



يقول الله تعالى: ﴿لا أَقْسِمُ بِيَوْمِ القِيَامَةِ (١) وَلاَ أَقْسِمُ بِالنَّقْسِ اللَّوَّامَةِ (٢) أَيَحْسَبُ الْإِسْسَانُ أَن لَّن تَجْمَعَ عِظَامَهُ (٣) بَلَى قَادِرِينَ عَلَى أَن نُسْنَوِّي بَنَانَهُ (٤) بَلْ يُرِيدُ الإِسْسَانُ الإِسْسَانُ أَن لَن تَجْمَعَ عِظَامَهُ (٥) يَسْأَلُ أَيَّانَ يَوْمُ القِيَامَةِ (٦) فَإِذَا بَرِقَ البَصِرُ (٧) وَخَسَفَ القَمرُ (٨) وَجُمعَ لِيقَمْرُ (٩) يَعْفُلُ الْإِنسَانُ يَوْمُئِذِ أَيْنَ المَّفَرُ (١٠) كَلاَ لاَ وَزَرَ (١١) إِلَى رَبِّكَ يَوْمَئِذِ الشَّعْمُنُ وَالْقَمْرُ (٩) يَعْفُلُ الإِنسَانُ عَلَى نَفْسِهِ بَصِيرَةُ (١٤) السَّنَّقِرُ (١٢) بِلَ الإِنسَانُ عَلَى نَفْسِهِ بَصِيرَةُ (١٤) وَلَوْ أَلْقَى مَعَاذِيرَهُ ﴾ [القيامة: ١-١٥].

#### يىنىدىالسورة

سورة مكية تعالج موضوع البعث والجزاء، وتركز بوجه خاص على القيامة وأهوالها والساعة وشدائدها، وحالة الإنسان عند الاحتضار، وما يلقاه الكافرُ في الآخرةِ من المصاعب والمشاق.

ونستطيعُ القول بـانُ السورة قد انقسمت ثلاثة أقسام:

الأول: القسم على أن البعث حقّ، وأنّ الساعة أتية لا ريب فيها، وذكر بعض أهوالها.

الثاني: ذِكر القيامتين الصغرى والكبرى وحال الإنسان فيهما.

الثالث: ذِكْرُ الأدلة على إمكان البعث.

وقد تضمنت السورة في ثناياها إشارة خفيفة إلى كيفية تلقي النبي ﷺ للوحي عن جبريل عليه السلام.

#### تفسر الآبات

استفتحت السورة بالقسم من الله عز وجل بيوم القيامة، وبالنفس اللوامة، على أن البعث حق، والجزاء حق، ﴿ لا أَفْسِمُ بِيوْم القيامة (١) ولا أَفْسِمُ بِالنَّفْسِ اللوامة ﴾، ويومُ القيامة معروف، وسياتي ذكره والحديث عنه في أثناء السورة، أما النَّفْسُ اللوامة فقد قال الحسن البصري: هي نفسُ المؤمن، إن المؤمن والله ما نراه إلا يلومُ نفسه، ما أردتُ بحديث نفسي؟ بكلمتي، ما أردتُ باكلتي، ما أردتُ بحديث نفسي؟ وإن الفاجر يمضي قُدُمًا ما يعاتبُ نفسه، وعنه أيضًا أنه قال: ليس آحدُ من أهل السماوات والأرضين إلا يلومُ نفسه يوم القيامة، يعني أن المحسن يلومُ نفسه على إساعتها، وكل من القولين وجه.

﴿ أَيْحُسَبُ الإِنْسَانُ أَنْ لُنْ تُجْمِعَ عَظَامَهُ ﴾ يعني هل يظنَ الإنسانُ انا لا نقدرُ على إعادة عظامــه

### اعداد / د. عبد العظيم بدوي

وجمعها من أماكنها المتفرقة، ﴿ بِلَى قَادِرِينَ عَلَى أَن شُسَوِّي بِثَانَةٌ ﴾، فهي القدرة لا على مجرد جمع العظام آيًا كان، بل ﴿ عَلَى أَن تُسَوِّي بِثَانَةٌ ﴾، والبنان أطرافُ الأصابع، وفيها البصمات التي تخصّ كل إنسان، بحيث إن كل بصمة لا تشبه الأخرى، فهو إذن الجمعُ الدقيق، وإعادةُ التكوين الإنساني بأدق ما فيه.

ثم يكشف ربنا سبحانه عن العلَّة التي تحملُ الإنسان على استبعاد البعث فيقول: ﴿ بِلْ يُربِدُ الانستانُ لِمَقْحُر أَمَامَهُ ﴾ إنه يريدُ أن يركب طريق الفحور، إنّه يريد أن يركب طريق الفسوق و العصيان، إنَّه يريد أن يحقِّق لنفسه كل ما تشتهيه من الحلال والحرام على حدّ سواء، فهو لذلك لا يريد أن يصدق بالبعث، لأن التصديق بالبعث معناه الايمان بالحساب والجزاء، والثواب والعقاب، وهذا الإيمان يصد عن طريق الفجور، ويصد عن الفسوق والعصيان، وهو يريدُ أن يُعْطى نفسه حظها من الشهوات والملذات وإن كانت مصرمة، فلذلك هو يحاول أن يُنْعدُ عن نفسه شبح الأخرة، ويحاولُ أن يمنّى نفسه لتفعل ما تشاء، فلا حساب ولا جزاء، هذه هي علة ظنَّه: ﴿ أَن لِّن نَجْمَعَ عَظَامَهُ ﴾، ولذلك فهو يسال سؤال المنكر أو المستبعد: ﴿ يَسُالُ آيَانَ يومُ القيامة ﴾ ؟ ﴿ مَتَى هَذَا الوَعْدُ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ ﴾ [الله: ٢٥]، ﴿ أَئِذَا مِثْنَا وَكُنَّا تُرَابًا ذَلِكَ رَجْعُ بَعِيدُ ﴾، فالكافر يسال هذا السؤال للإنكار، وعُصاة المسلمين يسالونه للاستبعاد، ليفتحوا أمام أنفسهم الأمل، وبعدوها بالتوية بعد حين، فالعُمر باق، وبابُ التوبة مفتوح، فليأخذوا حظّهم من الشهوات المحرمة، فالموت منهم بعيد! والقيامة أبعد!!

﴿ اقْتُلُوا يُوسُفُ أَوِ اطْرَحُوهُ أَرْضَا يَخْلُ لَكُمُ وَجْهُ أَبِيكُمْ وَتَكُونُوا مِنْ بَعْدِهِ قَوْمًا صَالحِينَ ﴾ [بوسف ا]. فيا غافلاً انتبه، ويا طويل الأمل أقصر، فالموت يأتى بغتةً:

#### وكم من صحيح مات من غير علَّةٍ وكم من عليل عاش حيينًا من الدهر

كان ابن عمر رضي الله عنهما يقول: إذا أصبحت فلا تنتظر المساء، وإذا أمسيت فلا تنتظر المساح، وإذا أمسيت فلا تنتظر المساح، وإذا أصبحت فقل: «الحمد لله الذي أحيانا بعدما أماتنا وإليه النشور». الحمد لله الذي ردّ على روحي، وعافاني في جسدي، وأذن لي بذكره». يا نفس اجتهدي في طاعة الله، فلعل هذا اليوم آخر أيامك، وإذا أمسيت فقل: يا نفس، اجتهدي في طاعة الله، فلعل هذه الليلة آخر لياليك، فإذا أويت إلى فراشك فقل: «باسمك ربي وضعت جنبي وبك أرفعه، إن أمسكت نفسي فارْحَمْها، وإن أرسلتها فاحفظها بما تحفظ به عبائك الصالحين».

ثم ذكر تعالى بعض أهوال يوم القيامة، الذي ينكره المنكرون، ويستبعده المستبعدون، بينما هو قريب جدًا، كما قال تعالى: ﴿إِنَّهُمْ يَرَوْنَهُ بَعِيدًا (٦) وَرَاهُ قَرِيبًا ﴾ [العارج: ٦، ٧]، قال تعالى: ﴿ قَادًا بَرِقَ الْبِعَرُ ﴾ آي تقلب بسرعة، والتفت يمينًا وشمالاً، لا يستطيعُ أن يثبت من شدة الأهوال، كما قال تعالى: ﴿ وَلا تَحْسَبَنُ اللّهُ غَافِلاً عَمًا يَعْمَلُ الظَّالمُونَ إِنَّمَا يُؤَخَّرُهُمُ لِيَوْم تَشْخَصُ فِيهِ الأَبْصَارُ (٢٤) مُهْطعِينَ مُقْفِعينَ رُءُوسِهِمْ لاَ يَرْتَدُ إِلَيْهِمْ طَرْفُهُمْ وَأَفْئِدَتُهُمْ مُقْوَاءُ ﴾ [البامية: ١٤، ٣٤]، وقال تعالى: ﴿ وَاقْتَرِبَ الوَعْدُ الحَقُ فَإِذَا هِيَ شَاخِصَةُ أَبْصَارُ الدِّينَ كَفُرُوا يَا وَيُلْنَا قَدُ كُنَّا فَي عُفْلَةً مَنْ هَذَا بَلْ كُنَّا فَالمِينَ ﴾ [التبياء ١٤]، وقال تعالى: ﴿ وَاقْتَرِبَ الوَعْدُ قَدُوا يَا وَيُلْنَا فَا لَكِينَ كَفُرُوا يَا وَيُلْنَا قَدُ كُنَّا فَي عُفْلَةً مَنْ هَذَا بَلْ كُنَّا فَالمِينَ ﴾ [التبياء ١٤]،



وقوله تعالى: ﴿ يُنْكُ الإنسَانُ بِوَمِنْدُ بِمَا قَدْمَ وَاحْرَهُ بِمَا قَدُم بِينَ يديه في حياته قبل مماته، وبما أخر بعد مماته، كما قال تعالى: ﴿ إِنَّا نَحْنُ نُحُيى المَوْتَى وَنَكُتُبُ مَا قَدَمُ وا وَاثَارِهُمْ وَكُلُّ شَيْء أَحْصَنَيْنَاهُ فِي إِمَام مُّبِينٍ ﴾ [يس ١٢]، فالمراد باثارهم هنا: (ما أخر) في سورة القيامة، والمراد أنّ الإنسان يتركُ أثرًا في الناس، خيرًا كان أو شرًا، فإذا مات أتاه ما يستحق على آثاره من ثواب وعقاب، كما قال عَنْ عَنْ سَنَ فِي الإسلام سَنَّةُ حَسَنَةً فِلَهُ أَجَرُهَا وأجر من عمل بها بعده، من غير أن ينقص من أجورهم شيئ، ومن سنَ في الإسلام سنَّةُ سيئةً كان عليه وزرها ووزْرٌ مَنْ عمل بها مِنْ بعده، من غير أن ينقص من أوزارهم شيء». ومعنى هذا أنه لا يضيع من عمل العامل شيء، بل كل عمل عمله فهو مُحصُّ له، كما قال تعالى: ﴿ يَوْمَ تَجِدُ كُلُّ نَفْسٍ مًا عَمِلَتٌ مِنْ خَيْرِ مُحْضَرًا وَمَا عَمِلَتْ مِن سُوعٍ ﴾ [ال عمران ٢٠].

وقال تعالى: ﴿ وَوُضِعَ الْكِتَّابُ فَتَرَى الْمُجْرِمِينَ مُسُنْفِقِينَ مِمًا فِيهِ وَيَقُولُونَ يَا وَيْلَتَنَا مَا لِهِذَا الْكِتَابِ لاَ يُغَادِرُ صَغِيرَةً وَلاَ كَبِيرَةً إِلاَّ أَحْصَاهَا وَوَجَدُوا مَا عَمِلُوا حَاضِرًا وَلاَ يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحْدًا ﴾، وكما قال تعالى في الحديث القدسي: «يا عبادي إنما هي أعمالكم أحصيها لكم ثم أوفيكم إياها، فمن وجد خيرًا فليحمد الله، ومَنْ وجد غير ذلك فلا يلومن إلا

وقوله تعالى: ﴿ بَلِ الإنسَانُ عَلَى نَفُسَهُ بِصِيرَةً

ردا) ولو التي صعائيرة ويعني أنه شاهد على نفسه، عالم بما فعله، ولو اعتذر وأنكر، عن أنس بن مالك رضي الله عنه قال: ضحك رسول الله في ذات يوم أو تبسم، فقال في: «ألا تسالوني عن أي شيء ضحكت على قال في: «ألا تسالوني عن أي شيء ضحكت وال في: «عجبتُ من مجادلة العبد ربه يوم القيامة، يقول: أي رب، اليس وعَدْتَني أن لا تَظُلُمني والله، من فيقول: أي رب، اليس وعَدْتَني أن لا تَظُلُمني وقال: بلى. فيقول: فإني لا أقبل على شاهدا إلا من نفسي، فيقول الله تبارك وتعالى: أوليس كفى بي شهيدا وبالملائكة الكرام الكاتبين؟ قال: ويردد هذا الكلام مرازا، قال: فيختم على فيه وتتكلم أركانه بما كان يعمل. فيقول: بعدا لكن وستُحقًا، عنكن كنت أجادل.

قال تعالى: ﴿ وَيَوْمَ يُحْشَرُ أَعْدَاءُ اللّهِ إِلَى النّارِ
فَهُمْ يُوزَعُونَ (١٩) حَتَى إِذَا مَا جَاءُوهَا شَهِدَ عَلَيْهِمْ
سَمْعُهُمْ وَأَبْصَارُهُمْ وَجُلُودُهُمْ بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ
رَبّ) وَقَالُوا لَجِلُودِهِمْ لِمَ شَهِدتُمْ عَلَيْنَا قَالُوا أَنطَقَنَا
اللّهُ الدِّي أَنطَقَ كُلُ شَيْء وَهُو خَلَقَكُمْ أَوْلُ مَرُة وَإِلَيْهِ
تُرْجعُونَ (٢١) وَمَا كُنتُمْ تَسْتَتَرُونَ أَن يَشْهَدَ عَلَيْكُمْ
سَمْعُكُمْ وَلا أَبْصَارُكُمْ وَلا جُلُودُكُمْ وَلَكِن ظَنَنتُمْ أَنُ اللّهُ
لاَ يَعْلَمُ كَثِيرًا مَمًا تَعْمَلُونَ (٢٢) وَنَاكِمُ ظَنْتُمُ الّذِي
ظَنَنتُم بِرَبُّكُمْ أَرْدَاكُمْ فَأَصْبَ حُتَّمُ مَنَ الضَاسِرِينَ ﴾
ظَنَنتُم بِرَبَّكُمْ أَرْدَاكُمْ فَأَصْبَ حُتَّمُ مَنَ الضَاسِرِينَ ﴾

وحينئذ ﴿ يَوَدُّ الَّذِينَ كَفَرُوا وَعَصَوُا الرَّسُولَ لَوْ تُسَوِّى بِهِمُ الأَرْضُ وَلاَ يَكْتُ مُ ونَ اللَّهُ حَدِيثًا ﴾ تُسَاءٍ ٢٤]، والشاهد أنه كان يجادل عن نفسه ويناضل عنها وهو يعلمُ حقيقة أمرها، حتى إذا شهدت عليه جوارحه أقرَ واعترف، وصدق الله: ﴿ مِل الإنسان على نفسه بصيرة (١٤) ولو القي

وللحديث بقية بإذن الله تعالى.

## تواع من الطا إعداد/ زكريا حسيني

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على خاتم النبيين وإمام المتقين نبينا محمد وعلى أله وصحبه أجمعين والتابعين ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين. وبعد:

> ١ . عن أبي هريرة رضى الله عنه أن رسول الله ﷺ قال: «ثَلاثُ حِدُّهُنَّ جِدُّ وَهَنْ لُهُنَّ حدُّ: النكاحُ و الطَّلاقُ و الرَّحْعَةُ».

هذا الحديث أخرجه أبو داود في سننه، كتاب الطلاق باب (في الطلاق على الهزل) برقم (٢١٩٤)، وأخـرجـه التـرمـذي في سننه كتاب الطلاق باب ما جاء في الجدِّ والهزل في الطلاق، برقم (١١٨٤)، وكذا أخرجه ابن ماجه في سننه كتاب الطلاق باب من طلق أو نكح أو راجع لاعبا ، برقم (٢٠٣٩)، وحَسَّنَهُ الألباني في صحيح الجامع برقم (٣٠٢٧).

٢ - وعن أبى ذر رضى الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «إنَّ الله تَجَاوَزُ لي عَن أُمُّتي الخَطَأُ والنَّسْيَانَ وما اسْتَكُرهُوا عَلَيه». أخرجه ابن ماجه في سننه في كتاب الطلاق باب (طلاق المكره والناسي) برقم (٢٠٤٣)، وصححه الالباني في صحيح الجامع برقم (1771).

وجاء عن ابن عباس رضى الله عنهما بلفظ: «إن الله تعالى وضع عن أمتى الخطأ والنسيان وما استكرهوا عليه، أخرجه ابن ماجه في كتاب الطلاق باب (طلاق المكره والناسي) برقم (٢٠٤٥)، وصححه الألباني في صحيح الجامع برقم (١٨٣٦).

٣ - وعن عائشة رضى الله عنها قالت: سمعت رسول الله ﷺ يقول: «لا طلاق ولا عتاق في إغلاق، أخرجه الإمام أحمد في المسند ٢/٦٧٦، وأبو داود (٢١٩٣) في باب الطلاق على غلط، وابن ماجه في طلاق المكره والناسي برقم (٢٠٤٦) وحسنه الألباني في صحيح الجامع برقم (٧٥٢٥).

٤ - وذكر البخاري في صحيحه تعليقا؛ عن على رضى الله عنه أنه قال لعمر رضى الله عنه: ألم تَعْلَمْ أَنَّ الْقَلَمَ رُفِعَ عن ثَلاثِ: عن المجنون حتى يفيق وعن الصبى حتى يدرك وعن النائم حتى يستيقظ».

٥ - وأخرج البخاري ومسلم عن أبي هريرة رضى الله عنه عن النبي ﷺ قال: وإن الله تجاوز عن أمتى ما حدثت به أنفسها ما لم تعمل أو تتكلم-.

#### , شرح الاحاديث،

تضمنت هذه النصوص مجموعة من أنواع الطلاق التي يوقعها الناس، وقد ابتلى بها كثير من المسلمين ولا سيما في هذا الزمان الذي كثر فيه استعمال الطلاق؛ حتى إن كثيرًا من المسلمين بَحْلُون مشاكلهم بالطلاق فيقعون في مشكلة قد لا يكون لها حل، فيعالج مشكلة بمشكلة هي أكبر منها، فحينئذ يكون (كالمستجير من الرمضاء بالنار).

> فلنعش مع هذه النصوص واحدًا واحدًا لنعرف النوع الذي تضمنه أو الأنواع، وحكم الطلاة فه

#### النوع الأول: طلاق الهازل

وهو المستفاد من حديث أبي هريرة «ثلاثُ جدُّهُن جدُّ وهزلهنَّ جدُّ؛ النكاح والطلاق والرجعة» وفي رواية «والعتاق» بدل «الرجعة» وفي رواية «واليمين» بدل الرجعة أيضا، وقد روي عن علي رضي الله عنه أنه قال: ثلاثة لا لعب فيها: الطلاق والعتاق والنكاح».

والهازل: هو المازح، الذي يلعب، في تلفظ بالطلاق لاعبا أو مستهزئا ولا يقصد المعنى، ومثل له بعض العلماء بأن تقول الزوجة لزوجها في معرض دلال أو ملاعبة أو استهزاء: طلقني، فيقول لها لاعبا أو مستهزئا: طلقتك، أو أنت طالق، أو قال لها طلقتك مائة تطليقة أو نحو ذلك.

الجمهور من فقهاء الأمة ومحدثيها على وقوع طلاق الهازل؛ قال ابن قدامة في المغني: إن صريح الطلاق لا يحتاج إلى نية، بل يقع من غير قصد، ولا خلاف في ذلك سواء قصد المزح أو الجد. قال ابن المنذر: أجمع من أحفظ عنه من أهل العلم على أن جد الطلاق وهزله سواء. اله وقال الخطابي في معالم السنن: اتفق عامة أهل العلم على أن صريح لفظ الطلاق إذا جرى على لسان البالغ العاقل فإنه مؤاخذ به، ولا ينفعه أن يقول: كنت لاعبًا أو هازلا، أو لم أنو به طلاقًا أو ما أشبه ذلك من الأمور. اه.

وأدلة الجمهور في ذلك:

( أ ) الحديث الذي معنا: ثلاث جدهن جد وهزلن جد؛ النكاح والطلاق والرجعة».

(ب) وكذلك قالوا: إن الهازل يكفر لو نطق بالكفر قال تعالى: ﴿ وَلَئِنْ سَاَلْتُهُمْ لَيَقُولُنُ إِنِّمَا كُنَّا تَخُوضُ وَنَلْعَبُ قُلُ أَبِاللَّهِ وَآيَاتِهِ وَرَسُولِهِ كُنْتُمُ تَسْتَهْ رُثُونَ (٦٥) لاَ تَعْتَدْرُوا قَدْ كَفَرْتُمْ بَعْدَ إيمَانِكُمْ ﴾ [النوية: ١٦٠٦].

#### النوع الثاني؛ طلاق المكره؛

والمُكْرَهُ هو الذي يحمله غيره على فعل او قول مهددًا إياه إن لم يفعل او يقل بقتل أو بالحاق ضرر محقق، مع قدرة المكْره على تنفيذ ما هدد به، ومع عدم قدرة المكره على دفع ما هدد به يورد أو استغاثة أو مقاومة.

#### حكم طلاق المكرد:

اختلف الفقهاء في طلاق المكره؛ فجمهور فقهاء الأمة على أنه لا يقع، وهو مذهب مالك والشافعي وأحمد وداود بن علي، وقد استدل القائلون بعدم وقوع طلاق المكره بما يلي:

١ - حديث أبي ذر الذي معنا، وكذا حديث أبن
 عباس رضي الله عنهما: «إن الله وضع عن أمتي
 الخطأ والنسيان وما استكرهوا عليه».

٢. كذا استدلوا بالحديث الثالث الذي معنا وهو حديث عائشة رضي الله عنها: «لا طلاق ولا عتاق في إغلاق» وفي رواية «في غلاق» قال أبو داود بعد أن ساق الحديث: الغلاق أظنه الغضب، وفسره أبو عبيد وغيره بأنه الإكراه. وفسره غيرهما بالجنون، وقيل: هو نهي عن إيقاع الطلقات الثلاث دفعة واحدة، فيغلق عليه الطلاق حتى لا يبقى منه شيء. كغلق الرهن. حكاه أبو عبيد الهروي. قاله ابن القيم في زاد المعاد، ثم قال: قال شيخنا [يعني شيخ الإسلام ابن تيمية قال: قال شيخنا [يعني شيخ الإسلام ابن تيمية للبه، فلا يقصد الكلام أو لا يعلم به كأنه انغلق عليه المحرد وإرادته، قال: ويدخل في ذلك طلاق المكره والمجنون ومن زال عقله بسكر أو غضب، وكل من لا قصد له ولا معرفة له بما قال. اهـ

[زاد المعاد ٥/٥١٧]

٣ ـ كذا استدلوا بما ورد عن الصحابة رضي
 الله عنهم في عدم وقوع طلاق المكره، فمن ذلك:

(أ) ما ورد عن عمر: أن رجلا تدلى بحبل ليشتار عسلا (أي ليخرجه من خليته) فجاءت امرأته فقالت: لأقطعن الحبل أو لتطلقني، فناشدها الله فابت، فطلقها، فلما ظهر أتى عمر

the see the see who see the see the

بن الخطاب رضي الله عنه فذكر ذلك له، فقال له: ارجع إلى امرأتك فإن هذا ليس بطلاق.

[أورد هذا الأثر ابن حزم في المحلي] (ب) ما روي عن عمر أنه قال: ليس الرجل بأمين على نفسه إذا أخفته أو ضربته أو أوثقته.

(ج) ما روي عن ابن عباس رضي الله عنهما أنه قال: طلاق السكران والمستكره غير جائز.

أن المكره على النطق بالكفر لا يكفر بذلك لقوله تعالى: ﴿ .. إِلاَ مَنْ أُكْرِهُ وَقَلْبُهُ مُطْمَئِنٌ بِالإِيمَانِ.. ﴾ [النحل: ١٠٦]، فكذلك لا يقع طلاقه، ما دام مكرها على ذلك.

 ه ـ أن المكره على الإسكام لا يصبح منه الإسلام، فكذلك لا يصبح طلاقه بجامع عدم الاختيار في كل.

ويرى الحنفية وهو قول أبي قلابة والشعبي والنخعي والزهري والثوري أن طلاق المكره يقع، واستدلوا بأدلة هي:

ا ـ روى الفاري بن جبلة عن صفوان بن عمران الاصم عن رجل من أصحاب النبي ه أن رجلا جلست امرأته على صدره وجعلت السكين على حلقه وقالت له: طلقني أو لانبحنك فناشدها فابت فطلقها ثلاثا، فذكر ذلك للنبي شفقال: «لا قيلولة في الطلاق». [رواه سعبد بن منصور في سنه]. والقيلولة هنا بمعنى الرفع والنسخ، وقد نفي رفع الطلاق ونسخه إذا كان واقعا عن إكراه فدل ذلك على وقوع طلاق المكره.

٢ ـ روى عطاء بن عجلا عن عكرمة عن ابن
 عباس رضي الله عنهما عن النبي قال: «كل
 الطلاق جائز إلا طلاق المعتوه والمغلوب على
 عقله».

[نكره ابن القيم في زاد المعاد ولم يعزه لاحد من اصحاب الكتب]

٣ - روى سعيد بن منصور في سننه عن عمرو

بن شراحيل المعافري أن امرأة استلت سيفا
فوضعته على بطن زوجها وقالت له: والله
لأنْفِذَنَكُ أُولَتُطُلَّقُنَّي، فطلقها ثلاثا، فرفع ذلك إلى
عمر بن الخطاب فأمضى طلاقها.

4 . روي عن علي بن أبي طالب رضي الله عنه
 أنه قال: كل الطلاق حائز إلا طلاق المعتوه.

**\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*** 

 ه ـ وقالوا: إن المكره بالغ عاقل وقد تلفظ بالطلاق عالما بما يقول مُؤْثِرًا له على ما هدد به، وهذا علامة على اختياره، وبناء على ذلك يقع طلاقه.

ولقد أجاب الجمهور على أدلة أصحاب القول الثاني وفندوها على النحو التالي:

أولا: حديث الغازي بن جبلة فيه ثلاث علل -كما قال ابن القيم - ضعف صفوان ابن عمرو، ولين الغازي بن جبلة، وتدليس بقية الراوي عنه، فمثل هذا لا يحتج به.

قال ابن حزم: وهذا خبر في غاية السقوط.

ثانيا: حديث ابن عباس رضي الله عنهما؛ قال ابن القيم: هو من رواية عطاء بن عجلان وضعفه مشهور، وقد رمي بالكذب، قال ابن حزم: وهذا الخبر شر من الأول.

ثالثا: أثر عمر: قال عنه ابن القيم: الصحيح عنه خلافه كما تقدم (أي في أدلة الجمهور) ولا يعلم معاصرة المعافري لعمر، وفرج بن فضالة فيه ضعف فلا حجة فيه.

رابعًا: أثر على: قال ابن القيم: الذي رواه الناس عن علي خلاف ذلك، فعن الحسن أن علي من أبى طالف كان لا يجيز طلاق المكره.

النوع الثالث: طلاق الغضبان

وهو مستفاد من الحديث الثالث، حديث عائشة رضي الله عنها «لا طلاق ولا عتاق في إغلاق» وفي رواية «في غِلاق» وقد فسر الإغلاق بالغضب الإمام أحمد بن حنبل رحمه الله تعالى، وذكر أبو داود رحمه الله بعد أن ساق الحديث أنه يظن أنه الغضب.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله تعالى عما نقله عنه ابن القيم في زاد المعاد .: حقيقة الإغلاق أن يغلق على الرجل قلبه فلا يقصد الكلام أو لا يعلم به، كأنه انغلق عليه قصده وإرادته، ويدخل في ذلك طلاق المكره والمجنون، ومن زال عقله بسكر أو غضب، وكلُّ من لا قصد له ولا معرفة له بما قال.

ولقد ذكر ابن القيم أن الفضب على ثلاثة أقسام: الأول: الغضب الشديد الذي يزول معه العقل فلا يشعر صاحبه بما قال، وهذا لا يقع طلاقه بلا

人不是不是不是不是不是不是不是不是不是 

> الثاني: الغضب الخفيف الذي يكون في مبادئه بحيث لا يمنع صاحبه من تصور ما يقول ولا يمنعه من قصده، فهذا يقع طلاقه.

الثالث: الغضب المتوسط الذي يستحكم به ويشتد، ولكن لا يزيل عقله بالكلية بل يحول بينه وبين نيته بحيث يندم على ما فرط منه إذا زال عنه الغضب، فهذا محل نظر، قال: وعدم الوقوع في هذه الحال قوي متجه.

النوع الرابع: طلاق السكران

السكر على نوعين:

أولهما: ما كان بغير إرادة من صاحبه - كأن بشرب شيئا لا يظن أنه مسكر فإذا به يسكره، أو أن يُكْرَه على الشرب من مسكر.

وهذا طلاقه لا يقع باتفاق العلماء.

والثاني: المتعدي بسكره - أي أنه شرب المسكر بعلمه وبإرادته من غير إكراه من أحد، وهذا فيه خلاف بين العلماء على قولين:

الأول: قول جمهور الفقهاء من أصحاب المذاهب الأربعة وهو قول سعيد ابن المسيب وعطاء ومجاهد والحسن وابن سيرين وغيرهم، وروى عن على وابن عمر وابن عباس رضي الله

واستدل هؤلاء على وقوع طلاق السكران المتعدي بسكره بما يلى:

١ - أن السكران هو الذي تسبب في ذهاب عقله بتناول المسكر عمدًا فوجب أن يتحمل وزر سكره وعلى ذلك يقع طلاقه.

٢ - أنه اختار تناول المسكر عمدًا، وهذا يقوم مقام إرادته لفظ الطلاق، فيجب زجره بإيقاع الطلاق عليه عقوبة له.

٣- أن الصحابة أقاموه مقام الصاحى في كلامه، فإنهم قالوا: إذا شرب سكر وإذا سكر هذى وإذا هذى افترى، وحد المفتري ثمانون، فجعلوه كالصاحى عقوبة له.

٤ - كذلك استدلوا بحديث: «لا قيلولة في الطلاق» وقد تقدم أنه لا حجة فيه.

ه . واستدلوا أيضا بحديث: «كل طلاق جائز إلا طلاق المعتوه، وقد تقدم أيضا أنه ضعيف، إلى غير ذلك من الأدلة، وقد ساقها ابن القيم - رحمه الله تعالى . وعقب عليها بقوله: وليس في شيء منها حجة أصا ثم فندها واحدًا واحدًا.

القول الثاني:

أن طلاق السكران الذي تعمد شرب المسكر لا يقع؛ وبهذا القول قال الطحاوي وزفر من الأحناف، وهو قول للشافعي والمزني، ورواية عن مالك، وأحمد في رواية عنه، كما أنه اختيار ابن تيمية وابن القيم وابن حزم، وصح عن عثمان رضي الله عنه.

وقد استدل أصحاب هذا القول بعدم وقوع الطلاق بما يلي:

١ . قال الله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَقْرَبُوا الصُّلاَةَ وَأَنْتُمْ سُكَارَى حَتَّى تَعْلَمُوا مَا تَقُولُونَ ﴾ [النساء: ٤٣] فجعل سبحانه قول السكران غير معتبر.

٢ . ما صح أن رسول الله ﷺ أمر بالمقر بالزنا أن يستنكه (أي تشم رائحة فمه) ليعتبر قوله أو

٣ ـ ما جاء في صحيح البخاري في قصة حمزة بن عبد المطلب لما عقر بعيري عليّ، فجاء النبي 👺 ووقف عليه يلومه. فَصَعَدُ فيه النظر وصوبه وهو سكران، ثم قال هل أنتم إلا عبيد لابي، فرجع النبي ﷺ. وهذا القول لو قاله غير سكران لكان ردة وكفرًا، ولم يؤاخذ بذلك حمزة فدل على أن طلاق السكران لا يقع.

٤ - أن السكران كالمجنون، كل منهما فاقد العقل الذي هو مناط التكليف، وفاقد العقل لا

ه ـ أن السكران قدَّرَ له الشيرعُ عقوبةً محددة، وهي جلده أربعين أو ثمانين جلدة، فيجب الاقتصار عليها ولاتجوز الزيادة عنها بإيقاع الطلاق عليه، لأن هذا يكون زيادة في التشريع أولا، ثم إنه قد يتسبب في إيقاع عقوبة على من لا ذنب له من زوجة وأولاد، والله عز وجل يقول: ﴿ أَلاَّ تَرْرُ وَارْرَةً وِزْرَ أَخْرَى ﴾ [النجم ٢٨].

إلى غير ذلك من الأدلة العقلية التي ترجح هذا القول. ولا شك أن هذا هو القول الراجح. والله أعلم.

#### النوع الخامس؛ طلاق من يحدث نفسه بالطلاق

وهو مستفاد من الحديث الخامس، حديث أبي هريرة: «إن الله تجاوز عن أمتي ما حدثت به أنفسها ما لم تعمل أو تتكلم».

قال ابن القيم - رحمه الله تعالى -: تضمنت هذه السنة أن ما لم ينطق به اللسان من طلاق أو عتاق أو يمين أو نذر عفو عير لازم بالنية والقصد، قال: وهذا قول الجمهور، وفي المسالة قولان آخران:

أحدهما: التوقف فيها، قال عبد الرزاق عن معمر: سئل ابن سيريرن عمن طلق في نفسه، فقال: أليس قد علم الله ما في نفسك قال: بلى، قال: فلا أقول فيها شيئًا.

الثاني: وقوعه إذا جزم عليه، وهذا رواية أشهب عن مالك، وروي عن الزهري، وحجة هذا القول:

١ . قوله ﷺ: «إنما الأعمال بالنيات».

٢ - أن من كفر في نفسه فهو كفر.

٣ - قوله تعالى: ﴿ وَإِنْ تُبْدُوا مَا فِي أَنْفُسِكُمْ
 أَوْ تُخْفُوهُ يُحَاسِبُكُمْ بِهِ اللَّهُ ﴾.

 أن المصر على المعصية فاسق مؤاخذ وإن لم يفعلها.

أن أعمال القلوب في الثواب والعقاب كاعمال الجوارح، ولهذا يثاب على الحب والبغض والموالاة والمعاداة في الله، وعلى التوكل والرضى والعزم على الطاعة، ويعاقب على الكبر والحسد والعُعجب والشك والرياء وظن السوء بالابرياء.

قال ابن القيم - رحمه الله - ولا حجة في شيء من هذا على وقوع الطلاق والعتاق بمجرد النية من غير تلفظ، ثم فند حجج القائلين بوقوع الطلاق حجة حجة فيما ملخصه:

 ١ - حديث الأعمال بالنيّات حجة عليهم؛ لانه أخبر أن العمل مع النية هو المعتبر، لا النية وحدها.

٢ - أما من اعتقد الكفر بقلبه أو شك فهو كافر لزوال الإيمان الذي هو عقد القلب مع الإقرار، فإذا زال العقد الجازم كان نفس زواله كفرًا، كالعلم والجهل وكل نقيضين إذا زال أحدهما حل محله الآخر، ولا يجتمعان.

w Y m Y m Y m Y m Y m Y m Y m Y m

٣- وأما الآية فليس فيها أن المحاسبة بما يخفيه العبد إلزامه باحكامه بالشرع، وإنما فيها محاسبته بما يبديه أو يخفيه من أعمال، ثم هو مغفور له أو معذب. فأين هذا من وقوع الطلاق بالنبة»

لا - وأما أن المصر على المعصية فاسق مؤاخذ، فهذا إنما هو فيمن فعل المعصية ثم أصر عليها، فهذا عمل اتصل به العزم على معاودته، فهذا هو المصر، وأما من عزم على المعصية ولم يعملها، فهو بين أمرين؛ إما أن لا تكتب عليه، وإما أن تكتب له حسنة إذا تركها لله عز وجل.

ه - وأما الثواب والعقاب على أعمال القلوب فحق، والقرآن والسنة مملوآن به، ولكن وقوع الطلاق والعتاق بالنية من غير تلفظ أمر خارج عن الثواب والعقاب، ولا تلازم بين الأمرين، فإن ما يعاقب عليه من أعمال القلوب هو معاص قلبية يستحق العقوبة عليها، إذ هي منافية لعبودية القلب، وهي أمور اختيارية يمكن اجتنابها فيستحق العقوبة على فعلها، وهي أسماء لمعاني فيستحق العقوبة على فعلها، وهي أسماء لمعاني مسمياتها قائمة بالقلب، وأما الطلاق والعتاق فاسمان قائمان باللسان أو ما ناب عنه من إشارة أو كتابة، وليسا اسمين لما في القلب مجردًا عن النطق.

نسال الله تعالى أن يلهمنا الرشد، وأن يفقهنا في الدين، وأن يرزقنا وجميع المسلمين العلم النافع والعمل الصالح، إنه ولي ذلك والقادر عليه وصلى الله وسلم وبارك على عبده ورسوله نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين. والحمد لله رب العالمين.

الحمد لله وكفى، وسلامٌ على عباده الذين اصطفى،

نظر رسول الله عقبل بعثته فإذا قومه يعبدون أصناما لا تضر ولا تنفع، فاختار لنفسه أن يعتزل الضلال وأهله، فكان يمكث الليالي الطويلة بغار حراء يناجي ربه ويتعرف على خالقه، وبينما هو على ذلك إذ جاءه الحق من ربه ونزل عليه جبريل عليه السلام باول كلمات القرآن نزولا، وهي قوله تعالى من سورة العلق: ﴿ اقرأ باسم ربك الدي خلق وهي قوله تعالى من سورة العلق: ﴿ اقرأ باسم ربك الدي خلق الخ الآيات، والذي يتدبر هذه السورة يجد أنه ما من شيء فيه سعادة البشر أو شقوتهم في الحياة الدنيا إلا وقد أحاطتنا به علما،

ومن أراد لنفسه النجاة فعليه بهذه السورة فهما وتطبيقا:
والآن تعال نتدبر هذه السورة - كما أمرنا القرآن - في الفاظها
الظاهرة ومضمونها الجليل، تبدأ السورة بقوله تعالى: وأقرأ وهذه
آول كلمات القرآن نزولا، وهي تشمتل على دعوة صريحة إلى العلم
النافع، وأفضل العلوم وأشرفها توحيد الخالق سبحانه وقاعلم أنه لا
الما الا الله وكلمة وأقرأ تدل دلالة واضحة على أن المدخل
الصحيح للإيمان يكون بالعلم والقراءة، فعلى المسلم أن يقرأ القرآن
ويتدبره ويقرآ السنة الصحيحة ويفهمها حتى يكون إيمانه على يقين
ومعرفة، وقراءة القرآن وفهمه وتطبيقه هو وسيلة النجاة ووسيلة
الترقي في درجات الجنة! يقول رسول الله عن تقال لقارئ القرآن
يوم القيامة: اقرآ وارق فإن منزلتك في الجنة عند آخر آية كنت تقرؤها

في الدنيا ..
ثم ترد السورة الإنسان إلى مصدر هذا العلم وواهب وهو الحق ثم ترد السورة الإنسان إلى مصدر هذا العلم وواهب وهو الحق جل وعلا حتى لا يغتر بعلمه فيكون ذلك وبالاً عليه: ﴿ اَفْراَ بِالْمَهُ رَبُّكُ الدِّي خَلَقَ ﴾ أي آنك لا تقرؤه بقوتك ولا بمعرفتك، لكن بحول ربك وإعانته فهو يعلمك كما خلقك من عدم ولم تك شيئًا.

والإنسان في هذه الحياة يصيبه في كثير من الأحايين غرور وإعجاب ينسى معه أصله وبدايته فيتعالى على خلق الله وينال منهم بقدر ما أصابه من الغرور والكبر حتى إن بعضهم يتمايل يمينا ويسارًا إذا ما لبس حذاء جديدًا ذا طبيعة خاصة وكأنه استمد من نعله شرفًا في نسبه وعراقة في أصله! إنه الكبر الذي يمار صدور أقوام فيعيشون وهم يرون خلق الله دونهم شرفًا ومكانة! وتأتي أول كلمات الوحي لتذكر البشر بأصلهم الذي منه بدءوا: حلق الإسمان من على ، ثم تؤكد السورة مرة أخرى على القراءة: اقرأ ورك الكرم، حتى لا يفهم البعض - كما هو حادث الآن - أن القراءة هواية تؤتى وتترك !! وهذا من الماساة التي يعيشها المسلمون اليوم، وأصبح بسببها المسلم يؤمن بكتاب يجهله! فهو لا يعرف من القرآن إلا رسمه، أما الأوائل الذين نزل فيهم القرآن فقد عاشوا حياتهم له وبه، قراءة وحفظًا وفهمًا وتدبرًا وتطبيقًا.

ثم تشير الآيات بعد ذلك إلى أن للعلم وسائل يجب أن تلتمس فهو ليس علمًا لدنيا كما يدعي المتصوفة ولكنه علم مسبوق بأسباب تحصيله: ﴿ قَلُولًا نَفُرُ مِنْ كُلُّ فِرَقَةَ مَنْهُمْ طَائِفَةٌ لِيتَفَقَهُوا في الدين ولينذروا قومهمُ إذا رجعُوا النّهمُ لعلهم يحترون مَن ولذلك جاءت الآيات مشيرة إلى تلك الوسائل في قوله سبحانه: ﴿ الذِّي عَلَمُ بِالْقَلَمِ مِنْ

### وهم المعتبيطاري اللحقوق

#### إعداد/ فهد اليحيي

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله،

وبعد:

فإن الله تعالى أكمل هذا الدين وأتمه بمنه وكرمه، وشرع للعباد ما يصلح أمر دينهم ودنياهم، فكان في هذا الدين ما يمنع تعدي الناس بعضهم على بعض، فأمر الله تعالى أن يُعطى كل ذي حق حقه، وحرّم على من عليه الحق أن يجحده أو يمنعه أو يماطل فيه، وشرع الله القضاء وفصل أحكامه ليأخذ كل ذي حق حقه حين يقع النزاع ويحتاج الناس إلى من يحكم بينهم.

فكان هذا هو الأصل لمن له حق يريد أن يستوفيه، فإما أن يستوفيه ممن عليه الحق باختياره وطيب نفسٍ منه، وإما أن يرفع أمره إلى القضاء ليأخذ له حقه.

لكنَّ حَين لا يتمكن صاحب الحق من أخذ حقه بايٍّ من الطريقين؛ فمن عليه الحق لم يعطه حقه، وتعذر عليه أخذه عن طريق القضاء لأي سبب يمكن أن يكون مانعًا له من ذلك، فحيند ذهل له أن يستوفى حقه من غير قضاء ؟

وإذا كان متمكنًا من استيفاء حقه عن طريق القضاء فهل له استيفاؤه من غير قضاء وهذا هو موضوع المقال، وخصوصًا أن الحاجة ملحة إلى ضبط استيفاء الحقوق بالضوابط الشرعية؛ إذ أن ذلك مجال للنزاع والخصام، فما لم يضبط بالضوابط الشرعية فإنه ينفلت زمامه وينحل نظامه.

#### طرق استيفاء الحقوق

من كان له حق على آخر فأراد استيفاءه منه فلا يخرج استيفاؤه لهذا الحق عن ثلاث طرق:

الطريق الأولى: استيماء الحق باختيار المستوفى منه. وقد ينسى الإنسان - إذا ما اجتمعت له أسباب العلم ووسائله - أن الله هو الذي وهب هذا العلم، والعلم وحده فناء ووبال إذا خلا من تقوى تلازمه وتصاحبه، ولذلك يذكر القرآن في مبتدأ نزوله بتلك الحقيقة: وعلم الإنسان ما لم يعلم م

وتنتقل أيات السورة الأولى وهي ترسم منهج الحياة للبشر لتتحدث عن صفات البشر، هي صفة الطغيان: ﴿ كَلاَ إِنَّ الإنسان ليطُغي (١)

وإنك لتعجب من هذا الإنسان، يستغني عن خالقه ويتنكر له عندما يشمله بنعمه ويسبغها عليه ظاهرة وياطنة! ويضرع إليه متوسلاً ذليلاً إذا مسه الضر ونالت منه الشدائد! فهو حينما يعطيه الله المال يبغي أي الأرض بغير الحق ويصبح عبدًا لماله فلا يؤدي حق الله فيه، وينسى أن هذا المال ابتلاء وفتنة وأنه إذا ماك كله ثم يسال عنه كله من أين اكتسبه وفيما أنفقه؟!

وإذا أعطاه الله الصحة... طغى وتجبر وظلم الخلق وقد نسي أن الظلم ظلمات يوم القيامة، وقبل ذلك قد نسي أن الذي أعطاه الصحة قادر على أن يسلبها منه: ﴿ قُلْ الْأَيْتُمُ إِنْ آخَدَ اللهُ سَمِّعُكُمُ وَمِنْ اللهُ سَمِّعُكُمُ وَمِنْ اللهُ سَمِّعُكُمُ وَمِنْ اللهُ عَيْرُ اللهُ يَأْتِيكُم

وإذا أعطاه الله الولد ترك ذريته دون تربية صحيحة على هدي من كتاب الله وسنة رسوله عم ونسي أن الله سائله يوم القيامة عما استرعى حفظ أم ضعع ؟!

وقل مثل ذلك في كل نعمة يعطيها الخالق عباده فتقودهم إلى الطغيان – إلا من رحم ربك – وأما إذا ما ابتلاه الله بمصيبة في مال أو صحة أو ولد فإنه يضرع إلى ربه بدعاء عريض !! ومهما طغى الإنسان، وبعد عن طريق الاستقامة واستجاب لوساوس الشيطان ونداء الهوى، فإن له يومًا يرجع فيه إلى ربه ويوقف بين يديه ويسال عما قدم: ﴿إِنَّ إِلَى ربه الربيع من فإله المرجع والماب، وإذا أدرك الربيعي م فإليه سبحانه المرجع والماب، وإذا أدرك الإنسان هذه الحقيقة فإنه سيسعى للآخرة سعيها الربيعي بيدية وربه بصالح العمل: ﴿ فَمَنَ البِي هَداي فَلاَ يَضِلُ ولا سَعْمَى وقد عَنْ القيامة أعمى (١٢٢) قال كذلك معيشة ضعا وتحشره بود القيامة أعمى (١٢٤) قال كذلك النائنا فسينها وكذلك النوم تنسى .

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

وهذه هي الطريق الأصل في استيفاء الحقوق، وسواء كان ذلك من غير سبق نزاع كما هو المعتاد والمعروف، أو كان ذلك بعد سبق نزاع وخصومة بين الطرفين، ثم اصطلحا واتفقا على شيء يستوفي بموجبه صاحب الحق حقه.

الطريق الثانية: استيفاء الحق عن طريق القضاء.

وذلك حين تتعذر الطريق الأولى فإن الأصل في استيفاء الحقوق حينئذ هو اللجوء إلى القضاء لفض النزاع وفصل الخصومة؛ لأن هذا هو الغرض من القضاء.

وهذه الطريق والتي قبلها لا مدخل للبحث فيها، وإنما المقصود بالبحث ما كان بالطريق الثالثة.

الطريق الثالثة: استيفاء الحق من غير قضاء-

عُلم مما سبق أن المقصود به (من غير قضاء ولا رضى ممن هو عليه) وإنما اكتفيت بالعنوان دون قيد (ولا رضى) للعلم به.

واستيفاء الحق من غير قضاء لا يلجأ إليه إلا من تعنرت عليه الطريق الأولى التي هي باختيار المستوفى منه.

لكن قد يلجا إليها من تعذرت عليه أيضًا الطريق الثانية ومن لم تتعذر عليه كما سيتبين إن شاء الله تعالم،

مسهغات استيفاء الحقوق من غير قضاء

الأصل أن تستوفى الحقوق باختيار المستوفى منه، فإن تعذر ذلك فعن طريق القضاء، فما الذي يحمل صاحب الحق إذًا على أن يستوفي حقه بغير اختيار من هو عليه وبغير قضاء؟

١- كون من عليه الحق جاحدًا له ولا بينة.

٢- كونه لا يجيبه صاحب الحق إلى المحاكمة،
 ولا يمكن إجباره على ذلك.

٣- أن يكون الحق على من لا يُقبل إقبراره

٤- أن يمتنع الشهود على الحق من الشهادة.

٥- أن يطلب الشبهود مالاً.

٦- ان يطلب القاضي رشوة.

٧- أن تكون القضية في مكان ناء، كسكان بواد,
 يتعذر إحضار الخصوم منها.

فَهذا ما وقفت عليه مما ذكره اهل العلم، وكل هذه المسوغات السابقة يتعذر معها الاستيفاء عن

طريق القضاء أو يتعسر.

وقد ذكر بعضهم مسوغات لا يتعذر معها القضاء، فمن ذلك:

٨- أن يكون من عليــه الحق مماطلاً وإن كــان مقرًا.

٩- أن يكون من عليه الحق منكرًا وإن وجد البيئة.

الضوابط المتفق عليها في استيفاء الحقوق من غير قضاء:

هناك مسائل اختُلف في جواز استيفاء الحق فيها من غير قضاء، ولكن كل من أجاز الاستيفاء من غير قضاء في جميع مسائل البحث، فليس يُجيز ذلك مطلقًا، وإنما يجيزه بضوابط وقيود منها:

١- الا يكون من عليه الحق مقرًا به باذلاً له:

أفإذا كان لرجل على غيره حق، وهو مقر به باذل له، لم يكن له أن يأخذ من ماله إلا ما يُعطيه بلا خلاف بين أهل العلم، فإن أخذ من ماله شيئًا بغير إذنه لزمه رده عليه، وإن كان قدر حقه؛ لأنه لا يجوز أن يملك عليه عينًا من أعيان ماله بغير اختياره لغير ضرورة، وإن كانت من جنس حقه. [المغني

٢- أن لا يكون من عليه الحق مانعًا له لأمر يبيح
 المنع، كالتأجيل والإعسار.

٣- الا يفضى استيفاء الحق إلى فتنة.

إلا يُنسب المستوفى إلى رذيلة، بأن يُعدَ
 سارقًا ونحو ذلك.

ه- ألا يكون الحق المراد استيفاؤه عقوبة لعظم
 خطره، كقصاص وحد قذف.

آ- ألا يترتب على أخذه ترويع لمسلم، كما لو استودع من عليه الحق شخصًا آخر مالاً، فلا يجوز استيفاء صاحب الحق حقه من هذا المال المودع، لما فيه من ترويع الشخص المودع بظن ضياع الوديعة، بل حتى لو كانت عينًا له فلا يأخذها ما دامت مودعة عند آخر؛ لهذه العلة.

فهذه الضوابط والقيود اتفق الفقهاء عليها في استيفاء أي حق كان.

والحمد لله رب العالمين.

### مشروع تيسير حفظ السنة البحار من صحيح الأحاديث ا

ألف حديث كل ثلاث سنوات

الحلقة الثامنة والعشرون

إعداد/علي حشيش

٨١٢ عَنْ عَافِشَةَ رضي اللهُ عنها قَالَتْ: جَاءَ أَعْرَابِيُّ إِلَى النبيُّ قَقَالَ: تُقْبَلُونَ الصَّبْيَانَ فَمَا نُقَبَلُهُم، فَقَالَ النبيُّ قَدْ : «أَوَ آَمْلِكُ(١) لَكَ أَنْ نَزَعَ اللَّهُ مِنْ قَلْبِكَ الرَّحَمَةُ».

٨١٣ عَنْ أَبِي هُرْيرةَ رضي اللَّهُ عنه قال: بَيْنَا نَحْنُ عِنْد رَسُولِ اللَّهِ ﷺ، إِذْ قَالَ: «بَيْنَا أَنَا نَائِمُ، رَأَيْتُنِي فِي الجَنْةِ، فَإِذَا امْرَأَةُ تَتَوَضَّا إلى جَانِب قَصْر، فَقَلْتُ: لِنْ هَذَا القَصْرُ \* فَقَالُوا: لِعُمَرَ بِنِ الخَطَّابِ. فَذَكَرْتُ غَيْرَتَهُ فَولَيْتُ مُدْبِرًا». فَبَكَى عُمَرُ وقَالَ: أَعَلَيْكَ أَعَارَ يَا رَسُولَ اللَّهِ \*

٨١٤ عَنْ آبِي سَعِيد رضي اللّهُ عنه قال: كُنّا نُرْزَقُ(٢) تَمْرَ الجَمْع، وَهُوَ الخَلْطُ مِنَ التَّمْرِ، وكُنّا نَبِيعُ صَاعَيْنِ بِصاع، فقال النبي عَنه من حبيت إسلام عيد إمثلق عليه من حبيت إلى سعيد]

مُ ٨١٠ عَنْ عَائِشِنَةَ رِضِي اللَّهُ عنها، أَنَّ رَجُلاً طَلَقَ امْرَأَتَهُ ثَلاثًا، فَتَزَوُجَتْ، فَطَلُقَ، فَسِئِلَ النبيُّ ﷺ: أَتَحِلُّ اللَّوْلِ ؟ قالَ: ﴿لاَ حَتَّى يَذُوقَ عُسَيِّلَتُهَا كَمَا ذَاقَ الأولُ».

٨١٦ عَنْ عَانِشَةَ، زَوْج النبيَ ﷺ ، كَانَتْ لاَ تَسْمَعُ شَيْئًا لاَ تَعْرِفُهُ إلاَّ راجَعَتْ فِيهِ حتى تَعْرِفَهُ، وَإِنَّ النَّبِي ﷺ قَالَ: «مَنْ حُوسِبَ عُذَّب». قَالَتْ عَائِشَةُ: فَقُلْتُ أَوَ لَيْسَ يَقُولُ اللَّهُ تَعَالَى «فَسَوْفَ يُحَاسَبُ حِسَابًا يَسيرًا» قَالَتْ: فَقَالَ: «إِنَما ذَلِكَ الْعُرْضُ وَلَكِنْ مِنْ نُوقِشَ الحِسِنَابَ يَهُلكْ».
مَعْن عليه من حديث عائشة إلى الْعُرْضُ وَلَكِنْ مِنْ نُوقِشَ الحِسِنَابَ يَهُلكْ».

السُمَاءِ: ثَلاثُونَ مِيْلاً،
 أَنَ النّبِي ﷺ قَالَ: «المخيّمَةُ: دُرّةٌ مُجَوّقَةٌ، طُولُهَا فِي السُمَاءِ: ثَلاثُونَ مِيْلاً،
 في كلّ زَاوية مِثْهَا لِلْمُؤْمِن آهُلٌ، لاَ يَرَاهُمُ الآخَرُونَ».

٨١٨ عَبْدِ الرُّحَمَنِ، لَوْدِدْتُ أَنْكُ أَنَّكُ النَّاسَ فِي كُلِّ خَمِيسٍ، فَقَالَ لَهُ رَجْلُ: يَا أَبَا عَبْدِ الرُّحَمَنِ، لَوْدِدْتُ أَنَّكُ ذَكَرْتُنَا كُلُّ يَوْمٍ. قَالَ: أَمَا إِنَّهُ يَمْنُعني مِنْ ذَلِكَ أَنَّي أَكْرَهُ أَنْ أُمِلِّكُمْ، وَإِنِّي أَتَّخَـ وَلُكُمْ(٣) بِالْمُوْعِظَةِ، كَمَا كَانَ النَّبِيُّ عَالَى النَّبِيُ عَلَى النَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْنَا».
 إمتق عليه من حديث ابن مسعود إلى المثامنة علَيْنَا».

٨١٩ «مَا مِنْ بَنِي آدَمَ مَوْلُودٌ إلا يَمَسنُهُ الشَيْطَانُ حِينَ يُولَد، فَيَسنْتَ هِلُ صَارِخًا مِنْ مَسَ الشَيْطَانِ غَيْرَ مَرْيَمَ
 وابْنِهَا».

٨٠٠ • بَيْنا أَنا نَائِمٌ رَأَيْتُ النَّاسَ يُعْرَضُونَ عَليُّ وَعَلَيْهِمْ قُمُصٌ، مِنْهَا مَا يَبْلُغُ الثُّدِيُ(٤)، وَمَنْهَا مَا دُونَ ذَلِكَ،
 وَعُرضَ عَلَيْ عُمْرُ بِنُ الخْطُابِ وَعَلَيْهِ قَمِيصُ يَجُرُّهُ. قَالُوا: فَمَا أَوَلْتَ ذَلِكَ يَا رَسُولَ اللَّهِ ۚ قَالَ: «الدَّيْنَ».

أمتقق عليه من حديث التي سعيد]

٨٢١ « لاَ يَحْلِئِنُ آحَدُ مَاشِيَةَ امْرِئَ بِغَيْرِ إِنْنِهِ، آيُحِبُ آحَدُكُمُّ أَنْ تُؤْتَى مَشْرُبَتُهُ فَتُكْسَرَ خِزِانَتُهُ فَيُنْتَقَلَ طَعَامُهُ،
 فَإِنَّمَا تَخْرُنُ لَهُمْ ضُرُوعٌ مَوَاشِيهِمْ أَطْعُمَاتِهِمْ، فَلاَ يَحْلَبَنَ أَحَدُ مَاشَيِيةَ آحَد إِلاَّ بِإِذْنِهِ».

٨٢٧ - «مَنْ كَانَ يُوْمْنُ بِاللَّهِ وِاليَوْمِ الآخرِ فَلْيُكْرِمْ ضَيْفَهُ، جَائِزْتُهُ يَوْمٌ وَلَيْلَةٌ، وِالضَّيَافَةُ ثَلاثَةُ أَيَّامٍ، فَمَا بَعْدَ نَكِكَ فَهُوَ صَنَقَةٌ، وَلاَ يَحِلُّ لَهُ أَنْ يَتُّويَ(٥) عِنْدَهُ حَتَّى يُحْرِجَهُ».

٨٣٣- «كَانت بِنوا إِسرائيل تَسُوسُهُمُ الأَنْبِياءُ، كُلِّمَا هَلَكَ نَبِيٌّ خَلَفَهُ نَبِيٌّ، وَإِنَّهُ لاَ نَبِيَ بَعْدِي، وَسَيَكُونُ خُلُفَاءُ فَيُخْثُرونَ». قالُوا: فَمَا تَأَمُرنَا ۚ قَالَ: فُوا(٦) بَبَيْعَةِ الأَوْلِ فَالأَوْلِ، أَعْطُوهُمْ حَقَّهُمْ فَإِنْ اللَّهَ سَائِلُهُمْ عَمَّا اسْتَرْعاهُمْ».

[منفق عليه من حديث ابي شريرة]

٨٢٤- ﴿ الْخَيْلُ مَعْقُودُ فَي نَواصِيهَا الْخَيْرُ إِلَى يَوْمِ الْقَيَامَةِ، الأَجْرُ والْمُغْنَمُ،. [متفق عليه من حديث عروة النارالي] [متقق عليه من حديث سهل بن سعد] الرُوْحةُ وَالْغَدُوةُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَفْضَلُ مِنَ الدُّنْيَا وَمَا فِيهَا». ٨٣٦ «كَانَ النَّبِيُّ ﷺ أَحْسَنَ النَّاسِ خُلُقًا، وَكَانَ لِي أَخُ يُقَالُ لَهُ: أَبُو عُمَيرٍ فَطِيمٌ، قَالَ: وكَانَ إِذَا جَاءَ قَالَ: «يَا [متفق عليه من حديث انس] أَبًا عُمَيْرٍ، مَا فَعَلَ النُّغَيْرُ(٧) \* قَالَ: نُغَرُّ كَانَ يَلَعَبُ بِهِ. [متلق عليه من حديث راقع بن حديج] ATV «الحُمَّى مِنْ فَوْح (٨) جَهَنَّمَ فَأَبْرِدُوهَا بِالْمَاءِ». [متفق عليه من حديث ابي هريرة] ٨٢٨ • وَيَقُولُونَ الكَرْمُ، إِنَّمَا الكَرْمُ قُلْبُ الْمُؤْمِنِ (٩). ٨٢٩- «وَالْذِي نَفْسِي بَيِدِهِ لِأَذُونَنَّ رِجَالاً عَنْ حَوْضِي كَمَا تُذَادُ الْغَرِيبةُ مِنَ الإبلِ عَنْ الحَوْضِ». متقة عليه من حديث ابي هريرة] -٨٣٠ عَنْ سَعْدِ بْنِ أَبِي وَقُاصِ قَالَ: رَأَيْتُ رَسُولَ اللَّهِ 📚 يَوْمَ أُحُدٍ، وَمَعَهُ رَجُلاَنِ، يُقَاتِلاَنِ عَنْهُ، عَلَيْهِمَا ثِيابً [متفق عليه من حديث سعد] بِيضٌ، كَاشِدُ الْقِتَالِ، مَا رَأَيْتُهُمَا قَبْلُ وَلاَ بَعْدُ». 💦 عَنْ أَنسِ أَنُ يَهُودِيةً أَتَتُّ النبيُ 📚 بِشِيَاةٍ مَسِيْمُومَةٍ فَأَكَلَ مِنْهَا، فَجِيَّ بِهَا، فَقِيلَ، أَلا تَقْتُلُهَا ؟ قَالَ: ﴿لاَ ۗ [منفق عليه بن حديث انس] قَالَ: فَمَا زَلْتُ أَعْرُفُهَا فِي لَهُوَاتِ(١٠) رسول اللَّه 😂 .. ٨٣٢ ﴿ إِنَّمَا مَثَلِي وَمَثَلُ النَّاسِ كَمَثِلِ رَجُلِ اسْتَوْقَدَ نَارًا فَلَمَّا أَضْنَاءَتْ مَا حَوَّلَهُ، جَعَلَ الْفَرَاشُ، وَهٰذهِ الدُّوابُ التي تَقَعُ في النَّار يَقَعْنَ فيهَا، فَجَعَلَ الرجل يَزَعُهُنَّ وَيَغْلِبْنَهُ، فَيَقْتحِمْنَ فيها، فَأَنَا آخُذُ بِحُجَزِكُمْ عن النَّار وآنْتُم [متفق عليه من حديث ابي هريرة] ٨٣٣ "مَثَلِي وَمَثَلُ الأَنبِياءِ: كَرَجُلِ بَنَى دَارًا، فَأَكْمَلَهُا وَأَحْسَنُهَا إِلَّا مَوْضِعَ لَبِنَةٍ، فَجَعَلَ النَّاسُ يَدخُلُونَهَا تَقَدُّمُونَ فِيها ». وَيَتَعَجِّبُونَ وَيَقُولُونَ: لَوْلاَ مَوْضِعُ اللَّبِنَةِ. قال: «فأنا اللُّبِنَةُ وأنا خَاتَمُ النبيين». [متقق عليه من حبيت جابر بن عبد الله] ٨٣٤- «أَنَا فَرَطُكُمْ عَلَى الحُوْضِ، وَلَيُرْفَعَنُ رِجَالُ مِنْكُمْ، ثُمَّ لَيُخْتَلَجُنَّ دُونِي، فَأَقُولُ: يَا رَبَّ، أَصْحَابِي، فَيُقَالُ: [متقق عليه من حديث عبد الله بن مسعود] إِنُّكَ لا تَدْرى مَا أَحْدَثُوا بَعْدَكَ». ^^ وعَنْ أَنْسِ أَنَّ أُمُّ سُلَيْم كَانت تَبْسُطُ لِلِنَّبِيِّ ﴿ نِطْعًا فَيَقِيلُ عِنْدَهَا عَلَى ذَلِكَ النَّطَع، قالَ: فإذَا نَامَ النَّبِيُّ ﴿ مَنْ أَنْسَ إِنْ أُمُّ سُلَيْم كَانت تَبْسُطُ لِلِنَّبِيِّ ﴿ فَإِذَا غَامَ النَّبِيِّ امتفق عليه من حديث انس 😆 أَخَذَتْ مِنْ عَرَقِهِ وَشَعُرِهِ، فَجَمَعَتْهُ فِي قَارُورِةٍ، ثُمَّ جَمَعَتْهُ فِي سَنَّكَ (١١). 🗥 «كَانَ النَّبِيُّ 📚 مَرْبُوعًا بَعِيدَ مَا بَيْنَ الْمَنْكِبَيْنِ، لَهُ شَعَوٌ يَبْلُغُ شَحْمَةً أُذُنِهِ: رَآيَتُهُ فِي حُلَّةٍ، حَمْرَاءَ لَمْ أَرَ متفق عليه من حديث البراء بن عارب شَيْئًا قَطُّ أَحْسَنَ مِنْهُ». ٨٣٧ وعَنْ عَائِشَةَ قَالَتُ: كُنْتُ ٱلْعَبُ بِالْبَنَاتِ عِندَ النبِيِّ 🚁، وَكَانَ لِي صَوَاحِبُ يَلْعَبْنَ مَعِي، فَكَانَ رَسُولُ اللَّهِ [متفق عليه من حبيث عائشة] إِذَا دَخَلَ يَتَقَمَّعْنَ (١٢) مِنْهُ، فَيُسَرِّبُهُنَّ إِلَيَّ، فَيَلْعَبْنَ مَعِي». ٨٣٨- «اسْتَقْرِئُوا القُرْآنَ مِنْ أَرْيَعَةٍ: مِنْ عَبْدِ اللَّهِ بِنِ مَسْعُودٍ». فَبَداً بِهِ، «وَسَالِم مَوْلَى أَبِي حُذَيُّفَةَ، وأُبَيَّ بْنِ [متفق عليه من حديث عبد الله بن عمرو] كَعْب، ومُعَاذِ بْن جَبَلٍ». ٨٣٩- «اللُّهُمُّ فَأَيُّمُنَا مُؤْمِنِ سَبَبْتُهُ، فَاجْعَلْ ذَلِكَ لَهُ قُرْبَةَ إِلَيْكَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ». ومنفق عليه من حسِتْ ابي هريرة • ٨٤ - «عَنْ النبيَ 🥳: يَقُولُ اللَّهُ تَعَالَى: أَنَا عِنْدَ ظَنَّ عَبْدِي بِي، وَأَنَا مَعَهُ إِذَا ذَكَرَنِي، فَإِنْ ذَكَرَنِي فِي نَفْسِهِ: ذَكَرْتُهُ فِي نَفْسِي، وَإِنْ نَكَرَنِي فِي مَالَا، نَكَرْتُهُ فِي مَالَّ خَيْرِ مِنْهُمْ، وَإِنْ تَقَرُبَ إِلَيُّ بِشِيْرٍ، تَقَرَّبُ إِلَيْهِ نِرَاعًا، وإِنْ [متفق عليه من حديث ابي هريرة] تَقَرُّبَ إِلَىَّ نِرَاعًا، تَقَرَّبُتُ إِلِيهِ بَاعًا، وَإِنْ أَتَانِي يَمْشِي، آتَيْتُهُ هَرُولَهُ،.

(١) أو أملك لك الهمزة الأولى للاستفهام أي: لا أقدر أن أجعل الرحمة في قلبك بعد أن نزعها الله منك.

(٢) نررَق: نعطي. (٣) اتخولكم اتعهدكم. (٤) النَّدِيُّ جمع لنِّي. (٥) بثوي: اي بقيم. (١) فوا: امر من الوفاء.

(V) النُّغَيِّر: تصغير نُغر، وهو طائر صغير أحمر المتقار بشبه العصفور.

(٨) فوح جهنم الفوح هو الفيح ورُنَّا ومعنى، اي شدة حرها وغليانها.

(٩) الكَرُّم قلب للؤمن: لما قيه من نور الإيمان وتقوى الإسلام.

(١٠) لهوات: جِمع لهاق وهي اللحمة للعلقة في اصل الحتك. (١١) السُّك: طبي. (١٢) يَتَسَتَّنَّ

# مفتارات من علوم القران فضائل سورة البقرة



إعداد / مصطفى البصراتي

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله ﷺ، وبعد:

فإن سورة البقرة من السور المدنية، التي تُعنى بجانب التوجيه والتشريع، وهي اطول سور القرآن على الإطلاق، وشانها كشأن سائر السور المدنية التي تعالج النُظم والقوانين التشريعية للدولة الإسلامية .

اشتملت هذه السورة الكريمة «سورة البقرة» على معظم الأحكام التشريعية في العبادات، والمعاملات، والأخلاق، وفي أمور النكاح، والعدة، والطلاق، وسائر الأحكام الشرعية من صلاة، وصيام، وحج، وزكاة، لأن المسلمين كانوا في بداية تكوين «الدولة الإسلامية» وهم في أمس الحاجة إلى التشريع الإلهي، والمنهاج الرباني، الذي يعصمهم من الخطأ والزّلل، والذي يسيرون عليه في حياتهم الدنبوية، سواء فيها ما كان في العبادات أو المعاملات.

ولهذا نجد السورة الكريمة تهتم بجانب التشريع، وإن كانت هناك لفتات دقيقة، تتناول جانب العقيدة والإيمان، ولكنها لا تأخذ مجالاً فسيحًا في السورة الكريمة، وفي ذلك الإطار العام الذي رسمته السورة، بهدف توجيه المسلمين إلى التشريع والأحكام.

وقد تكلم في فضل هذه السورة كثير من العلماء والمفسرين، ولأهمية ما كتبوه أنقل بعضًا منه ثم أتبع ذلك بالأحاديث الصحيحة الواردة في فضلها مع التعليق عليها وشرح معانيها ثم أختم الكلام حولها بالأحاديث الضعيفة والموضوعة الواردة في فضل هذه السورة في هذا المقال وما يليه.

قال القرطبي رحمه الله في تفسيره: سورة البقرة مدنية، نزلت في مدد شتى، وقيل: هي

أول سورة نزلت بالمدينة، إلا قوله تعالى: ﴿ وَاتَّقُوا يَوْمًا تُرْجَعُونَ فِيهِ إِلَى اللَّهِ ﴾ فإنه أخر أية نزلت من السماء، ونزلت يوم النحر في حجة الوداع بمنى، وأيات الربا أيضًا من أواخر ما نزل من القرآن.

وهذه السورة فضلها عظيم وثوابها جسيم، ويقال لها فسطاط القرآن (ما يحيط بالمكان لإحاطتها بأحكام كثيرة)، قاله خالد بن معدان، وذلك لعظمها وبهائها، وكثرة أحكامها ومواعظها، وتعلمها عمر رضي الله عنه بفقهها وما تحتوي عليه في اثنتي عشرة سنة، وابنه عبد الله في ثمانية أعوام.

قال ابن العربي: سمعت بعض أشياخي يقول: فيها ألف أمر، وألف نهي، وألف حكم، وألف خبر، وبعث رسول الله ﷺ بعثًا وهم

العدد المدد السنة الخامسة والثلاثون

ذوو عدد وقدم عليهم أحدثهم سنًا، لحفظه سورة البقرة، وقال: «اذهب فأنت أميرهم». أخرجه الترمذي عن أبي هريرة، وصححه، وروى مسلم عن أبي أمامة الباهلي قال: سمعت رسول الله على يقول: «اقرءوا سورة البقرة فإن أخذها بركة، وتركها حسرة ولا يستطيعها البطلة». قال معاوية: بلغني أن البطلة: السحرة.

وعن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله عنه أن رسول الله عنه أن «لا تجعلوا بيوتكم مقابر، إن الشيطان ينفر من البيت الذي تُقرأ فيه سورة البقرة».

وفي كتاب الاستيعاب لابن عبد البر: وكان لبيد بن ربيعة (بن عامر) بن مالك بن جعفر بن كلاب بن ربيعة بن عامر بن صعصعة من شعراء الجاهلية، أدرك الإسلام فحسن إسلامه، وترك قول الشعر في الإسلام، وسأله عمر في خلافته عن شعره واستشده، فقرأ سورة البقرة، فقال: إنما سألتك عن شعرك، فقال: ما كنت لأقول بيتًا من الشعر بعد إذ علمني الله البقرة وأل عمران، فأعجب عمر قوله، وكان عطاؤه ألفين فزاده خمسمائة. اه.

قال الصابوني في «قبس من نور القرآن»: أما الأحكام الشرعية التي تناولتها السورة الكريمة فهي كثيرة متنوعة ويمكن أن نجملها في الآتي:

"أحكام الصيام، أحكام القصاص، أحكام الحج والعمرة، أحكام الجهاد والقتال، ثم شئون الأسرة وما يتعلق بها من النكاح، والرضاع، والعدة والطلاق، والخلع، والإيلاء، وسائر الأمور المتعلقة بالأسرة كالتحذير من معاشرة النساء في الحيض وتحريم نكاح المشركات.

وكذلك فقد تناولت السورة أحكام الحلف «اليحمين» وأحكام الدين، وأحكام القبلة، والنسخ في القرآن، وتحدثت بالتفصيل عن «جريمة الربا» التي تقوض بنيان المجتمع، وتهدم أركانه.

وفي خال السورة الكريمة: تناولت الحديث عن أهل الكتاب، وبخاصة بني إسرائيل «اليهود» لأنهم كانوا مجاورين للمؤمنين في المدينة، فنبهت إلى خبثهم ومكرهم، وما تنطوي عليه نفوسهم الشريرة من اللؤم والكيد والغدر، والخيانة ونقض العهود والمواثيق، وذلك للتحذير من هذه العصبة المجرمة الطاغية، لئلا يقع المسلمون فريسة كيدهم ومكرهم، وهم الزمرة الأولى من أهل الكتاب، أما الزمرة الشانية وهم «النصارى» فقد تناولتهم سورة آل عمران، وقد ختمت السورة الكريمة بتوجيه المؤمنين إلى التوبة والإنابة، والاعتصام بحبل الله عز وحل.

قـال العـلامـة الشـيخ مـحـمـد الطاهر بن عاشور في «التحرير والتنوير»:

كذا سُميت السورةُ سورة البقرة في المروي عن النبي في وما جرى في كلام السلف، فقد ورد في الصحيح أن النبي قي قال: من قرأ الأيتين من أخر سورة البقرة كفتاه، وفيه عن عائشة لما نزلت الآيات من أخر البقرة في الربا قرأهن رسول الله صلى الله عليه وسلم ثم قام فحرم التجارة في الخمر.

ووجه تسميتها أنها ذكرت فيها قصة البقرة التي أمر الله بني إسرائيل بذبحها لتكون أية ووصف سوء فهمهم لذلك، وهي مما انفردت به هذه السورة بذكره، وعندي أنها أضيفت إلى قصة البقرة تمييزًا لها عن السور آل الم من الحروف المقطعة لأنهم كانوا ربما

جعلوا تلك الحروف المقطعة أسماء للسور الواقعة هي فيها وعرفوها بها نحو: طه ويس، وص، وفي الإتقان عن المستدرك أن النبي قال: «إنها سننام القرآن»، وسنام كل شيء أعاده وهذا ليس علمًا ولكنه وصف تشريف، وكذلك قول خالد بن مَعْدان إنها فسطاط القرآن والفسطاط ما يحيط بالمكان لإحاطتها بأحكام كثيرة.

نزلت سورة البقرة بالمدينة بالاتفاق وهي أول ما نزل في المدينة وحكى ابن حجر في شرح البخاري الإتفاق عليه، وقيل: نزلت سورة المطففين قبلها بناءً على أنها سورة مدنية، ولا شك أن سورة البقرة فيها فرض الصيام، والصيام فرض في السنة الأولى من الهجرة، فرض فيها صوم عاشوراء، ثم فرض صيام رمضان في السنة الثانية؛ لأن النبي صام سبع رمضانات أولها رمضان من العام الثاني من الهجرة فتكون سورة البقرة نزلت في السنة الأولى من الهجرة في السنة الأولى من الهجرة في الشنة الأولى من الهجرة في الثانية.

وفي البخاري عن عائشة: ما نزلت سورة البقرة إلا وأنا عنده (تعني النبي ق)، وكان بناء رسول الله ق بعائشة في شوال من السنة الأولى للهجرة.

وقيل في أول السنة الثانية، وقد روى عنها أنها مكثت عنده تسع سنين فتوفي وهي بنت ثمان عشرة سنة وبنى بها وهي بنت تسع سنين، إلا أن اشتمال سورة البقرة على أحكام الحج والعمرة وعلى أحكام القتال من المشركين في الشهر الحرام والبلد الحرام ينبئ بأنها استمر نزولها إلى سنة خمس وسنة بنها وقد يكون ممتدًا إلى ما بعد سنة ثمان كما يقتضيه قوله: ﴿ الحبُّ أَشْهُرُ مُعْلُومَاتُ ﴾

الآيات إلى قوله: ﴿ لِمِنِ اتَّقَى ﴾، على أنه قد قيل إن قوله: ﴿ وَاتَّقُوا يَوْمًا تُرْجَعُونَ فِيهِ إِلَى اللَّهِ ﴾ الآية، هو أخر ما نزل من القرآن، وقد بينا في المقدمة الثامنة أنه قد يستمر نزول السورة فتنزل في أثناء مدة نزولها سور أخرى.

وقد عدت سورة البقرة السابعة والثمانين في ترتيب نزول السور نزلت بعد سورة المطففين وقبل سورة أل عمران.

وإذ قد كان نزول هذه السورة في أول عهد بإقامة الجماعة الإسلامية واستقلال أهل الإسلام بمدينتهم كان من أول أغراض هذه السورة تصفية الجماعة الإسلامية من أن السورة تصفية الجماعة الإسلامية من أن الصلاح سعيًا لتكون المدينة الفاضلة النقية من شوائب الدجل والدخل (كناية عن الفساد والعداوة)، وإذ كانت أول سورة نزلت بعد الهجرة فقد عني بها الأنصار وأكبوا على حفظها، يدل لذلك ما جاء في السيرة أنه لما انكشف المسلمون يوم حنين قال النبي على العباس: «اصرح يا معشر الأنصار يا أهل السورة البيعة في الحديبية) يا السرة البيعة في الحديبية) يا رسول الله، أبشر.

وفي الموطا قال مالك: إنه بلغه أن عبد الله بن عمر مكث على سورة البقرة ثماني سنين يتعلمها، وعدد أيها مائتان وخمس وثمانون أية عند أهل العدد بالمدينة ومكة والشام، وست وثمانون عند أهل العدد بالكوفة، وسبع وثمانون عند أهل العدد بالبصرة.

وللحديث بقية بإذن الله تعالى.

### ٔ خَاتُمُ الْأَنْبِيَّاءِ وَالْمُرْسُلِيْنَ

CALLY VIOLET VIO

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على

الهادي البشير وعلى آله وصحبه ومن تبعهم إلى يوم الدين، وبعد:

فإن اللَّه بعث نبيه وحبيبه ومصطفاه محمد بن عبد اللَّه 🎏 - رحمة للعالمين وهداية

للناس أجمعين، فقبل بعض العباد هذه الرحمة ورفضها آخرون.

قال اللَّه عز وجل موجهًا الخطاب للنبي 🍣 : ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا رَحْمَةً لِّلْعَالَمَينَ ﴾.

وعليه فإن بعثة النبي 🥮 رحمة في الدين والدنيا.

#### الرسول الدرحمة في اللين

أما في الدين فالأنه بُعث والناس في جاهلية وضلالة، فجزيرة العرب كانت تعج يركام من المعتقدات الباطلة كعيادة الأصنام، وكانت الكعبة التي بنيت لعبادة الله الواحد الأحد تحتوى على ثلاثمائة وستين صنمًا، وانحطت عيادة الأصنام فيهم حتى كانوا يعبدون جنس الحجر، كما أخرج البخاري عن أبى رجاء العطاردي، قال: كنا نعبد الحجر، فإذا وجدنا حجرًا هو أخير منه القيناه وأخذنا الأخر، فإذا لم نجد حجرًا جمعنا جُثُوة أ من تراب، ثم جئنا بالشاة فحلبنا عليه، ثم طفنا به...» وكانوا يجعلون لآلهتهم نصيبًا من ثمار الزروع والأنعام وعبدوا هذه الآلهة من دون الله فكانوا بهذا يعتدون على حق اللَّه فيها الذي وضعوه هم بانفسهم ويقدمونه لألهتهم كما قال تعالى: ﴿ وَصَعَلُوا لِلَّهِ مِمَّا ذَرَأَ مِنَ الصَّرُّثِ وَالْأَنْعَامِ نُصِيبًا فَقَالُوا هَذَا لِلَّهِ يزَعْمِهِمْ وَهَذَا لِشُرْكَائِناً فَمَا كَانَ لِشُرْكَائِهِمْ فَلاَ يُصِلِ إِلَى اللَّهِ وَمَا كَانَ لِلَّهِ فَهُو يَصِلُ إِلَى شُرْكَائِهِمْ سَاءَ مَا يَحْكُمُونَ ﴾ [الانعام: ١٣٦]، كما زعموا أن الملائكة ينات الله - مع كراهستهم هم للبنات - إلى

جانب انتشار الكهانة والعرافة وغير ذلك من المعتقدات الباطلة، وذكر ذلك يطول، ولم يكن أهل الكتاب أحسن حالاً من هؤلاء، بل كانوا في حيرة من أمر دينهم لوقوع الاختلاف في كتبهم، وطول مكشهم مع انقطاع تواتر الوحى عندهم، وما كان لدين أن يستمر ويستقيم بعد أن لعبت به أبادي التحريف والتبديل، وتدخل فيه الرجال بالزيادة والنقصان، وتعددت كتبه وتفرق أهله، حتى دخلت الوثنية والشرك والتطاول على أندياء الله ورسله في الديانتين اليهودية والنصرانية، وكان المجوس يعبدون النار ويستحلون نكاح المصارم، وهكذا كان العالم كله يعيش في ظلمات بعضها فوق بعض، وصدق في هؤلاء جميعًا قول الحق تبارك وتعالى: ﴿ ظَهَرَ الفَسَادُ فِي البَرِّ وَالْبَحْرِ بِمَا كَسَبَتْ أَيْدِي النَّاسِ لِيُذِيقَ هُم بَعْضَ الَّذِي عَمِلُوا لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴾ [الروم: ٤١]، ويصور لنا

#### كان العالم قبل الإسلام يعج

النوانب إذا تناهت انتهت، وإذا توالت

MARKET STATE OF STATE

### رحمة مِنْ رَبِّ الْعُالُمِينَ عددر.عبد الله شاكر الجنيدي ـ تَفِّ الرفِس العام

فِي اذَانِهِمْ وَقُرُ وَهُوَ عَلَيْهِمْ عَمَى أُوْلَئِكَ يُنَادَوْنَ مِن مُكَانَ بِعِيدٍ ﴾ [نصلت: ٤٤].

#### الرسول الرحمة في الدنيا

وأمنا كونه 🍩 رحمة في الدنيا، فالأنهم تخلصوا ببعثته من كثير من الذل والهوان والقتال والحروب، وتنزلت عليهم البركات من رب الأرض والسماوات، كما نُصروا ببركة دينه واتباعه 🎏 حتى فتحت لهم الدنيا، ويذكر علامة الشام محمد جمال الدين القاسمي -رحمه الله - حال البشرية قبل بعثة خير البرية وبكلمات دقيقة وعبارات فائقة يقول فيها: «كل من لحظ بعين الحكمة والاعتبار، ونفذت بصبرته إلى مكنون الأسرار، علم حاجة البشر كافة إلى رسالة خاتم النبيين، وأَكْبَر منة اللَّه به على العالمين، فقد بعث صلوات الله وسلامه عليه على حين فترة من الرسل، وإخافة للسيل، وانتشار من الأهواء، وتفرق من الملل، ما بين مشبه لله بخلقه، وملحد في اسمه، ومشير إلى غيره، كفر بواح، وشيرك صيراح، وفسياد عام، وانتهاب للأموال والأرواح، واغتصاب للحقوق، وشن للغارات، ووأد للبنات، وأكل للدماء والميتات، وقطع للأرحام، وإعلان بالسفاح، وتحريف للكتب المنزلة، واعتقاد لأضاليل المتكهنة، وتاليه للأحبار والرهبان، وسيطرة من حبابرة الجور وزعماء الفتن وقادة الغرور، ظلمات بعضها فوق بعض، وطامَّات طبقت أكناف الأرض، استمرت الأمم على هذه الحال الأجيال الطوال، حتى دعا داعى الفلاح، وأذن الله تعالى بالإصلاح، فأحدث بعد ذلك أمرًا، فإن النوائب إذا تناهت انتهت، وإذا توالت تولَّت، وذلك أن اللَّه تعالى أرسل إلى البشير رسولاً ليعتقهم من أسر الأوثان، ويخرجهم من ظلمة

النبي الوضع المزري للبشرية قبل بعثته عليه الصلاة والسلام - وذلك في حديث عياض بن حمار المجاشعي - رضي الله عنه - أن رسول الله عله - قال ذات يوم في خطبته: «ألا إن ربي أمرني أن أعلمكم ما جهلتم مما علمني يومي هذا، كل مال نحلتُه عبدًا حلال أ. وإني خلقت عبادي حنفاء كلهم، وإنهم أتتهم خلقت عبادي حنفاء كلهم، وإنهم أتتهم ما أحللتُ لهم وأمرَتْهم أن يشركوا بي ما لم أنزل به سلطانًا، وإن الله نظر إلى أهل الأرض فمقتهم عربهم وعجمهم إلا بقايا من أهل الكتاب وقال: إنما بعثتك لأبتليك وأبتلي بك أ.)

ولمركب المعالم باسره إلى هذه المرحلة من الضلال بعث الله خاتم النبيين رحمة للعالمين، فدعا إلى الحق وإلى عبادة الله وحده دون سبواه، وبين سبيل الرشاد وآنزل الله عليه الكتاب، فيه تشريع للأحكام، وتمييز بين الصلال والحرام، ففتح الله به أعيناً عمياً الصلالة، وانقذ به من الجهالة، وانتفع بهذه الرحمة من كانت همته طلب الحق وكان التوفيق قريناً له، وردها ولم ينتفع بها من عاند واستكبر ولم يُسلِم، كما قال تعالى: ﴿ قُلْ عَلَيْ الله المنافرة الهُدُى وَشَفَاءُ وَالدِينَ لاَ يُؤْمِنُونَ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ الله الله عَلَيْ الله عَلْ الله عَلَيْ الله عَلْ العَلْ الله عَلْ الله عَلَيْ الله عَلْ الله عَلْ الله عَلْ الله عَلْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلْ الله عَلْ الله عَلْ الله ع

#### في ظلمات الجاهلية وأصار الوثنية

ولتوتم ذلك بإرسال سيد البشر عظ

الكفر وعمى التقليد إلى نور الإيمان، وينقذهم من النار والعار، ويرفع عنهم الآصار، ويطهرهم من مساوئ الأخلاق والأعمال، ويرشدهم إلى صراط الحق، قال تعالى: ﴿ لَقَدْ مَنْ اللّهُ عَلَى المُؤْمِنِينَ إِذْ بَعْثَ فِيهِمْ رَسُولًا مَنْ أَللّهُ عَلَى المُؤْمِنِينَ إِذْ بَعْثَ فِيهِمْ رَسُولًا مَنْ أَنفُسِهِمْ يَتَّانُو عَلَيْهِمْ آيَاتِهِ وَيُرْكِيهِمْ وَيُعْلَمُهُمُ الكِتَابَ وَالحَكْمَةَ وَإِن كَانُوا مِن قَبْلُ لَفِي ضَلَالٍ مُنْنَ ﴾ (٨).

وكونه مع رحمة للعالمين بنص التنزيل يدل على عموم بعثته إلى الناس أجمعين كما قال تعالى: ﴿قُلْ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنِّي رَسُولُ اللَّهِ النَّكُمْ حَمِيعًا الَّذِي لَهُ مَلْكُ السَّمُواتِ وَالأَرْضِ لاَ الله إلا هُو يُحْسى ويُمنتُ فَأَمِنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ النُّبِيُّ الْأُمِّيُّ الَّذِي يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَكَلِّمَاتِهِ وَاتَّبِعُوهُ لعَلْكُمْ تَهْتَدُونَ ﴾ [الإعراف: ١٥٨]، فقوله تعالى: ﴿ قُلُّ يَا أَيُّهَا النَّاسُ ﴾ خطاب لجميع البشر يعم الأحمر والأسود، والعربي والعجمي، وقوله: ﴿ إِنِّي رَسُولُ اللَّهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعًا ﴾ أي لجميعكم، وهذا من شرفه وعظمته وعلو قدره ومكانته 🥮 أنه خاتم النبيين وأنه مبعوث إلى الناس كافة، كما قال تعالى: ﴿ قُلُ أَيُّ شَيُّ ءَ أَكْبُرُ شَهَادَةً قُلِ اللَّهُ شَهِيدٌ بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ وَأُوحِيَ إِلَيَّ هَذَا القُرْآنُ لأُنذِركُم به وَمَن بِلغَ ﴾ [الانعام: ١٩]، وقال تعالى: ﴿ أَفَ مَن كَانَ عَلَى بَيِّنَةً مِّن رُبُّهِ وَيَتُلُوهُ شَيَاهِدُ مَنَّهُ وَمِن قَبْلِهِ كِتَابُ مُوسِني إمَامًا وَرَحْمَةً أُوْلَئِكَ يُؤْمِنُونَ بِهِ وَمَن يَكْفُرْ بِهِ مِنَ

الأَحْزَابِ فَالنَّارُ مَوْعِدُهُ فَالاَ تَكُ فِي مِرْيَةٍ مَنْهُ إِنَّهُ الحَقُّ مِنْ رُبِّكَ وَلَكِنُ أَكْثَرَ النَّاسِ لاَ يُؤْمِنُونَ ﴿ [هود: ١٧]، كما أن الأحاديث في هذا أكثر من أن تحصر، وهو معلوم من دين الإسلام ضرورة أنه صلوات اللَّه وسلامه عليه رسول إلى الناس كافة أا، وقد أخرج البخاري في صحيحه من حديث أبي إدريس الخولاني قال: سمعت أبا الدرداء رضى الله عنه يقول: كانت بين أبي ىكر وعمر محاورة، فأغضب أبو بكر عمر، فانصرف عمر عنه مُغْضبًا، فاتبعه أبو بكر يساله أن يستغفر له، فلم يفعل، حتى أغلق بابه في وجهه، فأقبل أبو بكر إلى رسول الله 😅، فقال أبو الدرداء ونحن عنده - فقال رسول الله الله عامر ماحبكم فقد غامر (١٠)، قال: وندم عمر على ما كان منه، فاقبل حتى سلم وجلس إلى النبي صلى الله عليه وسلم، وقص على رسول الله 😻 الخير، قال أبو الدرداء: وغضب رسول الله 📚 وجعل بو يكر يقول: والله يا رسول الله، لأنا كنت أظلم. فقال رسول الله 😅: اهل أنتم تاركو لي صاحبي، هل أنتم تاركو لي صاحبي؟ إنى قلت: يا أيها الناس إنى رسول اللَّه اللكم حميعًا فقلتم: كذبت، وقال أبو بكر: صدقت 🗥 ، والشياهد من الحديث قوله 👺 : ﴿إِنِّي رسول اللَّه إليكم جميعًا ».

وللحديث صلة - إن شاء الله -.

<sup>(</sup>١) حُنُوة: بضم الحيم وسكون الثاء: القطعة من التراب

<sup>(</sup>٢) آخرجه البخاري في صحيحه، كتاب المغازي باب (٧٠ جـ٨/٩٠).

 <sup>(</sup>٣) يعني كل مـــال اعطيقه عـــدا من عبــادي فهو حـــلال، والمراد إنكار مــا حــرمــوا على انفسيهم من السائنية والوضييلة،
 والبحيرة غير ذلك، وانها لم تصر حــراما بتحريمهم، وكل مال ملكه الغيد فهو حـــلال حـــــى يتعلق به حـــق.

<sup>(</sup>٤) المقت: أشد النغض.

<sup>(</sup>o) يعني: لامت حنك بما يظهر منك من قيامك بما امرتك به من تبليغ الرسالة، وابتلي بك من ارسلتك إليهم، فمنهم من بؤمن ومنهم من بكفر.

<sup>(</sup>٦) يعنى: محفوظ في الصدور لا يتطرق إليه الذهاب، بل يبقى على مر الزمان.

<sup>(</sup>V) آخرجه مسلم في صحيحه. كتاب الجنة وصفة نعيمها باب (١٦ جـ٤/٢١٩٧).

<sup>(</sup>٨) انظر تفسير القاسمي (جـ١١٤/١١ع)، والأية المنكورة من سورة أل عمران رقم: (١٦٤).

<sup>(</sup>٩) راجع تقسير ابن كثير (ج٢/٤٨٨) طبعة الشعب.

<sup>(</sup>١٠) أي خاصم غيره، ومعناه: بخل في غمرة الخصومة، وهي معظمها، وقال البخاري عقب الحديث: غامر آي سبق بالخبر.

<sup>(</sup>١١) البخاري، كتاب التفسير، تفسير سورة الأعراف باب ٣ (ج٨/٣٠٣).

# أحكام اللباس (٥)

### محاذير في لباس الرجال (٢)

إعداد/ محمد فتحي

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله،

وبعد

فقد أفضينا في الحديث عن الإسبال كمحذور من محانير اللباس عند الرجال، ونكمل إن شاء الله تعالى بقية محانير اللباس عند الرجال في

#### ٢- ثوب الشهرة:

هذه الحلقة:

والشهرة في اللباس تكون في الإسبال، وفي التشمير المخل، وفي السعة، واللون، والهيئة، والصفة، و كل ما خرج عن العادة والعرف الشرعي. خرج أبو داود بسنده عن ابن عمر يرفعه إلى الرسول على قال: من لبس ثوب شهرة البسه الله يوم القيامة ثوباً مثلة، ثم تلهب فيه النار". [حسه الالالني]

قال شيخ الإسلام: وتكره الشهرة من الثياب وهو المترفع الخارج عن العادة، والمنخفض الخارج عن العادة، والمنخفض الخارج عن العادة، فإن السلف كانوا يكرهون الشهرتين المترفع والمنخفض، وفي الحديث: «من لبس ثوب شهرة البسه الله يوم القيامة ثوب مذلة» [صحيحسن ابن ماجه الالبائي]. وخيار الأمور أوساطها والفعل الواحد في الظاهر يثاب الإنسان على فعله مع النية النية الصالحة ويعاقب على فعله مع النية الفاسدة.

قال الشيخ بكر آبوزيد: وتحصل الشهرة بتميز عن المعتاد: بلون، أو صفة تفصيل للثوب، وشكل له، أوهيئة في اللبس، أو مرتفع أو منخفض عن العادة، قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله تعالى: يحرم لبس الشهرة، وهو ما قصد به الارتفاع، وإظهار الترفع، أو إظهار التواضع والزهد، لكراهة السلف لذلك.

وقال غير واحد من السلف: لباس الشهرة مما يزري بصاحبه ويسقط مروءته.

ويدخل في ثوب الشهرة خلاف زيه المعتاد كمن لبس ثوبا مقلوبا أو تفصيلاً غريباً غير مالوف كما يفعله بعض أهل الجفاء والسخافة.

ويكره لبس خلاف زي أهل بلده - إذا كان زيهم

مشروعاً - لأنه من الشهرة فإن قصد به الارتفاع أو إظهار التواضع حرم لأنه رياء ومن راءى؛ راءى الله به ومن سمع؛ سمع الله به. [رواه مسم]

وسبب المنع من ذلك ما يشتهر به عند الناس لئلا يكون ذلك سببا إلى حملهم على غيبته فيشاركهم في إثم الغيبة كما قاله غير واحد من أهل العلم.

ويلحق بثوب الشهرة أيضاً التنطع والتكلف في اللباس.

قال شيخ الإسلام: ويكره تقصير الثوب الساتر عن نصف الساق قال إسحاق بن إبراهيم دخلت على أبي عبد الله وعلي قميص قصير أسفل من الركبة و فوق نصف الساق فقال: أيش هذا، لم تُشهر نفسك وأنكره. وفي رواية أيش هذا، لم تُشهر نفسك وذلك لأن النبي عبين أن: «حد أزرة المؤمن بانها إلى نصف الساق، وأمر بذلك وفعله، ففي زيادة الكشف تعرية لما يشرع ستره لا سيما إن فعله تدينا، فإن ذلك تنطع وخروج عن حد السنة واستحياب لما لم يستحيه عن.

#### ٣. لبس ما فيه تصاوير

ومن المحاذير في اللباس أيضاً لبس ما فيه تصاوير لذوات الأرواح، ولقد شاع ذلك في اللباس حتى رأينا كثيراً من هذه الألبسة التي يلبسها الشباب؛ بل وبعض الرجال؛ عليها صور ماجنين من المغنين والمغنيات، وشبه ذلك، حتى أن بعضهم أحياناً يدخلون بها المساجد للصلاة ولا حول ولا قوة الا بالله.

قال البهوتي: ويحرم على ذكر وأنثى لبس ما فيه صورة حيوان لحديث أبي طلحة قال: سمعت الرسول في يقول: «لا تدخل الملائكة بيتا فيه صورة أو كلب» متفق عليه.

وقال شيخ الإسلام: ولا يجوز لبس ما فيه صور الحيوان من الدواب والطير وغير ذلك، ولا يلبسه الرجل ولا المراة، ولا يعلق ستر فيه صورة وكذلك جميع أنواع اللباس إلا الافتراش فأنه يجوز افتراشها، هذا قول أكثر اصحابنا وهو المشهور عن أحمد، قال في رواية صالح: الصورة لا ينبغي

لبسها، وقال في رواية الأثرم: وسُئل عن الستر عليه يكون صورة قال: لا، وما لم يكن له رأس فهو أهون، وإن كان له رأس فلا.

#### التشبه بالكفار

اعلم وفقني الله وإياك لمرضاته؛ أن قضية التشبه بالكفار، وخاصة في باب اللباس، من المسائل الدقيقة التي زلت فيها أقدام، وضلت فيها أفهام، وغالى فيها أقوام، وتهاون فيها أخرون، والسعيد من تمسك بما دلت عليه النصوص المحكمة من الكتاب والسنة، والفهم الصحيح للعلماء الربانيين من سلف هذه الأمة، وترك المتشابه ورده إلى عالمه، وترك المتضييق على الأمة بإلزامهم بقول مختلف فيه يتسع له الدليل والنظر، وأقوال أهل العلم الربانيين المعروف عنهم الإشتغال بالفقه والأثر، ووجوب التفريق بين فتوى الحلال والحرام، وفتوى الأولى والأورع.

واعلم أنَّ من اللباس ما هو مختص بالكفار وعلامة لهم؛ كطاقية اليهود، أو عمامة السيخ، أو لباس الرهبان، ونحو ذلك مما هو مرتبط بدياناتهم وعقائدهم، فهذا لا شك في تحريم لبسه للمسلمين؛ حتى ولو لم يقصدوا التشبه بالكافرين، على هذا اجتمعت كلمة أهل العلم المعتبرين.

وهناك من اللباس ما اشتهر في بلاد الكافرين ومنها انتقل إلى ديار المسلمين وصار من لباس العامة، غير أنه مشتمل على محظور من محظورات اللباس، ككونه ضيقاً يصف، أو رقيقاً يشف، أو فيه صلبان أو تصاوير، أو فيه أصناف وأنواع من التفصيل لا تُعرف إلاً عند الكفار ومن أعجب بهم من فسقة المسلمين، معروف أن من يتحراها يتشبه بلبس فلان من الساقطين الذين أحدثوها، فهذا أيضاً لا خلاف في تحريمه ومنعه.

أما اللباس المسمى به ( البدلة ) والقميص (الإفرنجي) والبنطال، لكنه بنطال واسع فضفاض يستر العورة، فهذا النوع من اللباس اختلف فيه العلماء بين مانع ومجيز، وخلاصة القول فيه أن يخرج المسلم من الخلاف، وأن يبتعد عن هذا اللباس ما استطاع إلى ذلك سبيلاً، إلا أن تلجئه الحاجة إليه، وأن لا ينكر على المخالف، وأن يسعه ما وسع أسلافه من العلماء المتقدمين والمتأخرين، وأن ذلك من مسائل الخلاف التي لا يصح فيها التهاجر والتفرق والاختلاف بسبيها.

وأما رباط العنق (الكرفتَّة أو البييونة) وما شابههما فالخلاف في ذلك قوي، والسلامة البعد عن ذلك والفرار منه سواءً قيل إن النصارى استعاضوه مكان الصليب الذي كان يثقل أعناقهم أم لا.

وانظر - رحمني الله وإياك - إلى ما اقتى به العلماء المعتبرون في هذا الزمان، في مسالة عظم فيها الخلاف، وكثر فيها الشقاق، وهي مسالة لبس البدلة والبنطال، ﴿ وَلَوْ رَدُّوهُ إِلَى الرُسُولِ وَإِلَى أُولِي

الأَمْرِ مِنْهُمْ لَعَلِمَهُ النَّذِينَ يَسْتَنْبِطُونَهُ مِنْهُمْ ﴾ [النساء]. سَنُئَات اللجنة الدائمة للبحوث والإفتاء عن حكم ليس البدلة والبنطال؟ فأحابت:

(أما لبس البنطلون والبدلة وأمشالهما من اللباس، فالأصل في أنواع اللباس الإباحة، لأنّه من أمور العادات، قال تعالى: ﴿ قُلْ مَنْ حَرَّمَ رَبِينَةَ اللّهِ أَمُور العادات، قال تعالى: ﴿ قُلْ مَنْ حَرَّمَ رَبِينَةَ اللّهِ التِي اَخْرَجَ لِعِبَادِهِ وَالطَيِّبَاتِ مِنَ الرَّزْقَ ﴾ الآية. ويستثنى من ذلك ما دلُ الدليل الشرعي على تحريمه أو كراهته كالحرير للرجال، والذي يصف العورة ضيفاً يحدد العورة، لأنه حينئذ في حكم كشفها، ضيقاً يحدد العورة، لأنه حينئذ في حكم كشفها، وكشفها لا يجوز، وكالملابس التي هي من سيما الكفار فلا يجوز لبسها لا للرجال ولا للنساء لنهي النبي عن التشبه بهم، وكلبس الرجال ملابس النساء ولبس النساء ولبس النساء ولبس النساء والنساء والنساء عن تشعه الرجال بالنساء والنساء عالرجال النهي النبي عن تشعه الرجال بالنساء والنساء عالرجال والنساء والن

وليس اللباس المسمى بالبنطلون مما يختص بالكفار، بل هو لباس عام في المسلمين والكافرين في كثير من البلاد والدول، وإنما تنفر النفوس من لبس ذلك في بعض البلاد ولعدم الإلف ومخالفة عادة مكانها في اللباس، وإن كان ذلك موافقاً لعادة غيرهم من المسلمين.

لكن الأولى بالمسلم إذا كان في بلد لم يعتد اهلها ذلك اللباس ألاً يلبسه في الصلاة ولا في المجامع العامة ولا في الطرقات. وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحيه وسلم.

«اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والافتاء».

#### ٥- ليس الحرير

لبس الحرير للرجال حرام بالكتاب والسنة والإجماع

أما الكتاب فعموم الأمر باتباع النبي تقال تعالى: ﴿ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانتَهُوا ﴾ وأن كلامه وحي من الله قال تعالى: ﴿ وَمَا يَنْهُوا ﴾ وأن كلامه وحي من الله قال تعالى: ﴿ وَمَا يَنْهُو إِلّا وَحْيٌ يُوحَي ﴾.

عن عبد الله بن زرير يعني الغافقي أنه سمع على بن أبي طالب رضي الله عنه يقول: إن نبي الله في أخذ حريرًا فجعله في يمينه وأخذ ذهبا فجعله في شماله ثم قال: «إن هذين حرام على ذكور أمتي».

[صحيح سئن أبي داود للألباني]

وعن حذيفة قال: سمعت رسول الله 🐲 يقول: ﴿لا

تلبسوا الحرير ولا الديباج، ولا تشربوا في آنية الذهب والفضة ولا تأكلوا في صحافها فإنها لهم في الدنيا وهي لكم في الآخرة، (متفق عليه).

وعن عمر وأنس وابن الزبير وأبي أمامة رضي الله عنهم أجمعين عن النبي قصال: «من لبس الحرير في الدنيا لم يلبسه في الآخرة». (متفق عليه) أما الإجماع على ذلك فقد نقله غير واحد من

قال شيخ الإسلام: ولبس الحرير حرام على الرجال بسنة رسول الله وإجماع العلماء وإن كان مبطنا بقطن أو كتان.

والعلة في تحريم الحرير على الرجال ذكرها غير واحد من أهل العلم، واختلفوا في تحديدها.

قال ابن القيم: فإن قيل: فإذا كان لباس الحرير أعدل اللباس وأوفقه للبدن فلماذا حرمته الشريعة الكاملة الفاضلة التي أباحت الطيبات وحرمت الخبائث؟

قيل: هذا السؤال يجيب عنه كل طائفة من طوائف المسلمين بجواب.

فمنكروا الحكم والتعليل لما رفعت قاعدة التعليل من أصلها لم تحتج إلى جواب هذا السؤال.

ومثبتوا التعليل والحكم وهم الاكثرون منهم من يجيب عن هذا بأن الشريعة حرمته لتصبر النفوس عنه وتتركه لله فتثاب على ذلك لا سيما ولها عوض عنه بغيره.

ومنهم من يجيب عنه بانه خلق في الأصل للنساء كالحلية بالذهب فحرم على الرجال لما فيه من مفسدة تشيه الرجال بالنساء.

ومنهم من قال: حرم لما يورثه من الفخر والخيلاء العجب.

ومنهم من قال: حرم لما يورثه للبدن لملاسته من الأنوثية والتخنث وضد الشهامة والرجولة فإن لبسه يكسب القلب صفة من صفات الإناث ولهذا لا تكاد تجد من يلبسه في الأكثر إلا وعلى شمائله من التخنث والتانث والرخاوة ما لا يخفى، حتى لو كان من أشهم الناس وأكثرهم فحولة ورجولة فلا بد أن ينقصه لبس الحرير منها وإن لم يذهبها.

ومن غلظت طباعه وكثفت عن فهم هذا فليسلم للشارع الحكيم.

والأصل في المسلم أن يمتثل أمر الله وأمر رسوله وإن لم تظهر العلة وهذا مقتضى التسليم والاستسلام، قال تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ لِؤُمْنِ وَلاَ مُؤْمِنَةً إِذَا قَضَى اللهُ وَرَسُولُهُ أَمْرًا أَن يَكُونَ لِهُمُ ٱلْخَيْرَةُ مِنْ أَمْرُهُمْ ﴾ [الاحراب].

ولما كان الحرير مباحاً للنساء من أجل الحاجة وهي التزين للزوج؛ كان إباحة الحرير للرجال من أجل الحاجة كالتداوي من الحكة ونحوها، أو لدفع درد شديد وليس عنده غيره، أو لارهاب أعداء الله

في القتال إذا كان ذلك يغيظهم، ونحو ذلك مما تدعو إليه الحاجة بشرط أن لا تتعدى الحاجة موضعها، فقد أباح الشرع ذلك.

قال شيخ الإسلام: وإذا احتاج إلى لبس الحرير لدفع حر أو برد أو ستر عورة أو تحصن من العدو ولم يقم غيره مقامه أبيح؛ قولاً واحدًا، لأنه إذا أبيح للنساء لعموم حاجتهن إليه للزينة فلأن يباح عند الضرورة أولى، فإن الضرورة الخاصة أبلغ من الحاجة العامة، ولأنه إذا اضطر إلى ما حرم من الأطعمة أبيح له فكذلك المحرم من اللباس لأنهما يشتركان في الاضطرار.

وقال ابن القيم: الذي استقرت عليه سنته على الرجال إلا إباحة الحرير للنساء مطلقا وتحريمه على الرجال إلا لحاجة أو مصلحة راجحة فالحاجة إما من شدة البرد ولا يجد غيره أو لا يجد سترة سواه، ومنها إلباسه للحرب والمرض والحكة وكثرة القمل كما دل عليه حديث أنس.

وكل ما حرم لبسه حرم الاستمتاع به، وافتراشه، والجلوس عليه، والاستناد إليه، واستعماله كمنديل ومنشفة، ونحو ذلك.

قال شيخ الإسلام: ومن حرم عليه لبسه حرم عليه سائر وجوه الاستمتاع به مثل الجلوس عليه والاستئاد إليه وتعليقه ستورا، قان لفظ اللباس يشمل ذلك بدليل قول أنس: ولنا حصير قد اسود من طول ما لبس وقد جاء ذلك صريحا فروى أبو أمامة انه دخل على خالد بن يزيد فالقى له وسادة فظن أبو أمامة أنها حرير فتنحى وقال: قال رسول الله ::

قال أحمد في رواية صالح وجعفر: افتراش الحرير كليسه وكذا الاستناد إليه.

وعن ابن سيرين قال: قلت لعبيدة: افتراش الحرير كلبسه قال: نعم.

والحرير المحرم هو الحرير الطبيعي - حرير دود القر - وليس الحرير الصناعي، فإن الصناعي ليس بحرير على الصحيح، وإن كان الأولى ترك ما يشتبه على الناس وترك ما يكون سبباً في افتتانهم، أو وقوعهم في الغيبة.

#### ٦. ليس الأحمر الصمت

والحمد لله أولا وآخرًا.

قال شيخ الإسلام: ولهذا كره العلماء الأحمر المشبع حمرة كما جاء النهى عن الميثرة الحمراء، وقال عمر بن الخطاب: دعوا هذه البراقات للنساء والآثار في هذا ونحوه كثيرة.

قال البهوتي: ويكره للرجل لبس أحمر مصمت لم ورد عن عبد الله بن عمر قال: مر على النبي المحل عليه ثوبان، أحمران، قسلم عليه قلم يرد النبي في أرواه ابو داود، وضعفه الاباني، قال أحمد يقال أول من لبسه آل قارون أو آل فرعون.

# حاجتنا إلى الصبر

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله

نه، اما بعد:

أيها المسلمون، دَيدنُ المؤمن الحقّ وسيمته التي يمتاز بها ونهجُه الذي لا يحيدُ عنه شكرٌ على النّعماء وصبر على الضراء، فلا بَطَرَ مع النعّم، ولا ضَجر مع البلاء، ولم لا يكون كذلك وهو يتلو كتابَ ربه الأعلى وفيه قوله سبحانه: ﴿ وَإِنْ تَأَذَّن رَبُّكُمْ لَئِنْ شَكَرْتُمْ لاَزيدنَّكُمْ وَلَئِنْ كَفَرْتُمْ إِنَّ عَذَابِي لَشَدِيدٌ ﴾ [إبراهيم: ٧]، وفيه قوله عزّ اسمه: ﴿ إِنَّمَا يُوفِى الصّابِرُونَ أَجْرَهُمُ بِغَيْر حِسَابٍ ﴾ [الزمن: ١٠]، وقوله سبحانه: ﴿ وَاصنبرُوا إِنَّ اللّهُ مَعَ الصّابِرِينَ ﴾ [الإنفال: ٢٤]، إلى غير ذلك من الآبات الكثيرة الدالة على هذا المعنى.

وبين رسول الله جميل حال المؤمن في مقام الشكر والصبر وكريمَ ماله، فقال: «عجبًا لأمر المؤمن، إنّ أمره كلّه خير، وليس ذلك لأحد إلا للمؤمن، إن أصابته سراء للمؤمن، إن أصابته سراء أصابته صراء صبر فكان خيرًا له، وإن أضابته ضراء صبر فكان خيرًا له، [أخرجه مسلم في محيحه]، فالعبد ما دام في دائرة التكليف فمناهج الخير مُشرَعةً بَين يديه، فإنّه متقلبُ بين نعمة وجب شكرها ومُصيبة وجب الصبر عليها، وذلك لازم له في كلّ أشواط الحياة.

ولقد كأن للسلف رضوان الله عليهم أوفر الحظ وأروع الأمثال في الشكر والصبر، مما جعل منهم نماذج يُقتَدَى بها ومنارات يُستَضاء بها وغايات يُنتهى إليها في هذا الباب، حيث كان لهم في صدر الإسلام وقفات أمام صولة الباطل وما نالهم منه من أذى ونكال وما صب عليهم هذا الباطل من عذاب، فلم يزدهم الأذى والنكال والعذاب إلا صبرا وثباتا على الحق وصمودا وإصرارا على مقارعة المطلن.

وكان رسول الله على يشحد عزائم م ويحفز همم الله لزوم الجادة والاستمساك بالهدى وعدم الحيدة عن صراط الله مهما اعترض سبيلهم من عوائق ومهما نزلت بهم المحن ونجمت الخطوب، فلما سنال خباب بن الأرث رضي الله عنه رسول الله عن اشتد عليه وعلى أصحابه الأذى، حين سأله أن يدعو لهم ويستنصر الهم، قال صلوات الله في الأرض حفرة، فيجعل فيها، ثم يؤتى وسلامه عليه: القد كان من قبلكم يؤخذ الرجل فيحفر له في الأرض حفرة، فيجعل فيها، ثم يؤتى بالمنشار فيوضع على رأسه فيجعل نصفين، ويمشط بأمشاط الحديد ما دون لحمه وعظمه، ما يصده ذلك عن دينه، وأخرجه البخاري في صحيحه]

وأورثهم ذلك تمكيناً في الأرض وعسرًا وانتصارًا تهاوت معه عروش الأكاسرة والقياصرة تحت أقدامهم، فكانت لهم الحياة الطيبة التي كتبها الله لهم كفاء ثباتهم وصبرهم وشكرهم على ما خولهم ربهم من وافر النَّعَم وكربم الألاء.

ثم خلف من بعدهم خلف فت في عضدهم صروف الدهر ونوائب الأيام، ونالت من عزائمهم وحادت بهم عن الجادة مضلات الفتن، فإذا هم لا يعرفون بشكر إزاء نعمة، ولا بصبر أمام محنة، فهم داخلون فيمن وصف سيحانه واقعه بقوله؛ وومنْ النّاس مَنْ يَعْبُدُ اللّه عَلَى حَرِّف فَإِنْ أَصَابَهُ خَيْرُ الْمُمَانُ بِه وَإِنْ أَصَابَتُهُ فِتْنَة انقلَب عَلَى وَجْهِهِ خَيْرُ الْمُمَانُ بِه وَإِنْ أَصَابَتُهُ فِتْنَة انقلَب عَلَى وَجْهِهِ

التوجيح العدد ١٢ ١ السنة الخامسة والثلاثون

خُسِرَ الدُّنْيَا وَالآخِرَةَ ذَلِكَ هُوَ الخُسْرَانُ الْمُبِينُ ﴾ [الحج:١١].

فترى منهم الذي يجوز على الله الظلم في حكمه ويتهمه في عدله تعالى الله عن ذلك علوا كبيرا، لا حديث له في غير الاعتراض على ربّه أن أغنى فلانًا أو أفقر فلانًا أو رفّع هذا ووضّع ذلك، وربما قال: لِمَ هذا يا ربّ! وكانه يتغافل أو يغفل عن قوله سبحانه: ﴿ أَهُمْ يَقْسِمُونَ رَحْمَةَ رَبّكَ نَحْنُ قَسَمْنَا بَيْنَهُمْ مَعِيشَتَهُمْ فِي الحَيّاةِ الدُّنْيَا وَرَفَعْنَا وَعِنْ قَلْمُ مَعِيشَتَهُمْ فِي الحَيّاةِ الدُّنْيَا وَرَفَعْنَا مِنْ مَعْنَى وَرَفَعْنَا وَعِنْ قَلْمُ مَعْنَى المَنْ مَعْنَى المَنْ مَعْنَى المَنْ مَعْنَى المَنْ مَعْنَى الرَحْدِقَ الدُّنْيَا وَرَحْمَةُ رَبّكَ خَيْرُ مِمًا يَجْمَعُونَ ﴾ [الزخرف٢٠]، معن قوله عز من قائل: ﴿ لا يُسْتَالُ عَمًا يَغْعَلُ وَهُمْ فِي عَمَّا يَغْعَلُ وَهُمْ فَيْ الْمَالُونَ ﴾ [الإنبياء٣٣].

وترى منهم من استولى عليه الياس واستبد به القنوط، فحين تنزل به نازلة أو تؤرِّق ليله مشكلةُ أو تثقل كاهلَه ديونُ أو يصاب بخسارةٍ ماليَّة في صفقة عقَّدُها أو حكِمَ عليه بحكم في قضية أو مُنيَ بفشل في حياته الزوجيَّة أو فَقدَ حبيبا في سقوط طائرة أو غرق سفينة أو حادث سير فريما مضى مندفعا بقصد وضع حد لشقائه في زعميه ونهاية لمتاعبه وآلامه، ويتبعُ خطوات الشيطان، ويقَع فريسةً لتزيينه وتسويله، ويقتل نفسته، ويتجرّع كاس الموت بيده، إمّا بشنق أو باحتساء سمُّ او بالتردّي من شاهق او بغير ذلك من الوسائل، ولا يكون من وراء ذلك إلا غضب الله سيحانه وسخُطه وأليم عقابه؛ إذ ظنَّ هذا أنَّه بقتل نفسه يفضي إلى عيش لا نغص فيه وحياةٍ لا كُدّر فيها، لكن الله تعالى بمقتضى عدله وحكمته عامله بنقيض مقصوده، فاعدُ له عقابًا من جنس عمله، كما جاء في الحديث الذي أخرجه الشبيخان في صحيحيهما عن أبى هريرة رضى الله عنه أن رسبول الله قال: «من قتل نفسته بحديدة فحديدتُه في يده يتوجّا بها في بطنه في نار جهنم خالدًا مخلِّدا فيها أبدًا، ومن شرب سمًا وقتل نفسَه فهو يتحسناه في نار جهنم خالدًا مخلِّدا فيها أبدًا، ومن تردّى من جبل فقّتل نفسته فهو يتردّى في نار جهنّم خـالدًا مـخلَّدا فـيـهـا أبدا ،، وقــال عليــه الصــلاة والسلام أيضنًا: أكان فيمن كان قبلكم رجلٌ به جُرحٌ فحزع، فأخذ سكينًا فحزَّ بها يده، فما رقَّا الدَّم حتى مات، فقال الله تعالى: بادرنى عبدي بنفسيه، حرَمتُ عليه الحنة ". [اخرجه البخاري ومسلم في صحيحيهما]

وإنه ـ يا عبادَ الله ـ لوعيدُ تقضَ له مضاجعُ أولى النهى وتهترُ له أفتَدة أولى الألبَاب، فأي



وعيد وأيّ حرمان أعظم من هذا الوعيد وهذا الحرمان؟!

فَاتُقُوا الله عبادَ الله، واقطعوا أشواطَ الحياة بإيمان راسخ ويقين شابت وتوكّل على ربّكم الأعلى وتسليم له وإنابة إليه وتصديق بأن كلّ قضاء يقضي الله به فقيه الخير لعبده عاجلاً كان ذلك أو أجلا، فإنّه سبحانه أرحم بعباده من الأمّ بولدها، وأعلَمُ بما ينفعُهم على الحقيقة مما يضرُهم، ينفعُهم على الحقيقة مما يضرُهم، لكمْ وعسى أَنْ تُحرَّمُوا شَيْئًا وَهُوَ خَيْرُ لَكُمْ وَاللّهُ يَعْلَمُ وَأَنْتُمْ لا شَيْئًا وَهُوَ خَيْرُ البقرة ١٤١٤].

واذك سروا أنَّ من آياتِ الإيمان الصب رَعلى البلاء والشكرَ على النعماء، وصدق سبحانه إذ يقول: ﴿ مَا أَصَابَ مِنْ مُصِيبَة إِلاَّ بِإِذْنِ اللَّهِ وَمَنْ يُؤُمِنْ بِاللَّهِ يَهُدِ قَلْبَهُ وَاللَّهُ بِكُلِّ شَيْء عَلِيمٌ ﴾ [النغاب:١١].

جاء في تفسيرها قولُ بعض السّلف: هو العبيدُ تصيبه المصيبةُ فيعلَم انها من عند الله فيرضَى ويسلَم.

إنّه ـ يا عباد الله ـ معيارُ الإيمان الصادق الذي لا يتزلزَل واليقينِ الكامل الذي لا تُضَعضِعه صروف الدّهر وفواجعُ الأمام.

فاتقوا الله عباد الله، واذكروا على الدُوام أنَّ الله تعالى قد أمركم بالصلاة والسلام على خير خلق الله تعالى قد أمركم بالصلاة والسلام على خير خلق الله محمد بن عبد الله، فقال سبحانه في كتاب الله: إنَّ اللَّهُ وَمَلائكَتَهُ يُصلُونَ عَلَى النَّبِيّ يا أَيُّهَا النَّذِينَ ءَامَنُواْ صَلُواْ عَلَيْهِ وَسَلَّمُواْ تَسُلِيماً ﴾ أيُّها النَّذِينَ ءَامَنُواْ صَلُواْ عَلَيْهِ وَسَلَّمُواْ تَسُلِيماً ﴾ الاحادة والدادة والمناب

اللّهمُ صَلِّ وسلَّم علَى عَبدِكِ ورَسوكِ محَمَّد، وَارضَ اللَّهمُ عَن أصحابِ النّبي أجمعين. وأخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

# البمانية حرب على الإسلام

### مقتطفات من بيان مجمع البحوث الإسلامية بالأزهر الشريف عن البهائية والبهائيين ٢٠٠٣

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله محمد بن عبد الله وعلى آله وصحبه ومن والاه... معد:

فقد ظهرت البابية أو البهائية في بلاد فارس بدعة نشرها نفر من الخارجين على الإسلام، وقد حسل وزرها رجل يدعى: ميرزا علي محمد الشيرازي الذي أطلق على نفسه لقب (الباب) أي الواسطة الموصلة إلى الحقيقة الإلهية، وكان هذا اللقب من قبل شائعا عند الشيعة التي ظهرت بينها هذه البدعة مأخوذة من حديث الترمذي: أنا مدينة العلم وعلى بابها.

ومن ثم أطلق على هذه البدعة (البابية).

ثم كان من خلفاء هذا المبتدع رجل اسمه (حسين نوري) أطلق على نفسه لقب (بهاء الله) وأطلق على هذه البدعة اسم (البهائية).

والبابية أو البهائية فكر خليط من فلسفات وأديان متعددة، ليس فيها جديد تحتاجه الأمة الإسلامية لإصلاح شانها وجمع شملها، بل وضح أنها تعمل لخدمة الصهيونية والاستعمار، فهي سليلة أفكار ونحل ابتليت بها الأمة الإسلامية حربًا على الإسلام وباسم الدين.

ومبادئ هذه البدعة كلها منافية للإسلام ومن أبرزها:

١- القول بالحلول بمعنى: أن الله سبحانه وتعالى بعد ظهوره في الأئمة الاثني عشر وهم أئمة الشيعة ظهر في شخص اسمه (أحمد الأحسائي) ثم في شخص الباب نم في أشخاص من تزعموا هذه الدعوة من بعده.

ولقد ادعى بهاء الله أولا: أنه الباب، ثم ادعى أنه المهدي، ثم ادعى النبوة الخاصة، ثم ادعى النبوة العامة، ثم الألوهية. وذلك كله باطل ومخالفة صريحة

لنص القرآن الكريم.

٢ - جحود البهائيين (يوم القيامة) المعروف في الإسلام، ويقولون إن المراد به ظهور المظهر الإلهي، وأن الجنة هي الحياة الروحانية. وأن النار هي الموت الروحاني.

٣ - ادعاء بعضهم نزول الوحي عليهم وأن بعضهم أفضل من سيدنا محمد \$ ووضعهم كتبا تعارض القرآن، وادعاء أن إعجازها أكبر من إعجاز القرآن. وتلك قضايا يضللون بها الناس، ويصرفونهم عما جاء به القرآن في شأن كل أفاك اللهم.

 ٤ - ادعاء أن بدعتهم هذه بتطوراتها منذ نشات ناسخة لجميع الأديان.

الإسراف في تأويل القرآن والميل بآياته إلى
 ما يوافق مذهبهم، حتى شرعوا من الأحكام ما
 يخالف ما أجمع عليه المسلمون من ذلك أنهم:

١ - جعلوا الصلاة تسع ركعات والقبلة حيث يكون بهاء الله. وهم يتجهون إلى حيفا بدلاً من المسجد الحرام مخالفين قول الله سبحانه: ﴿قَدْ نَرَى تَقَلُّبَ وَجْهِكَ فِي السُمَاءِ فَلَنُولَيْنَكَ قِبْلَةٌ تَرْضَاهَا فَولَ وَجُهكَ شَطْرَ المُسْجِدِ الحُرامِ وَحَيْثُما كُنْتُمْ فَولُوا وَجُوهكُمْ شَطْرَ المُسْجِدِ الحُرامِ وَحَيْثُما كُنْتُمْ فَولُوا وَجُوهكُمْ شَطْرَهُ هُ.

٢ - إبطال الحج إلى مكة، وحجهم حيث (بهاء الله) إلى حيفا مخالفين بهذا صريح القرآن الكريم في شان فريضة الحج.

٣ - تقديسهم العدد ١٩ ووضع تفريعات كثيرة عليه فهم يقولون: الصوم تسعة عشر يوما بالمخالفة لنصوص القرآن في الصوم وأنه مفروض به صيام شهر رمضان.

ويقولون: إن السنة تسعة عشر شهرا، والشهر تسعة عشر يوما، مخالفين قول الله سبحانه: إن عدة الشهور عند الله اثنا عشر شهرا في كتاب الله يوم خلق السموات والأرض وقول الله تعالى: ﴿ يَسْالُونَكَ عَنِ الأَهْلَةُ قُلُ هِي مَا وَاقِيتُ لِلنَّاسِ وَالحَجِّ ﴾ ومخالفين الأمر المحسوس المحسوب أن الشهر القمري إما تسعة وعشرون يوما وإما ثلاثون

يوما، وهو أيضا ما أنيا به الرسول محمد 🥌.

٤ - إلغاؤهم فريضة الجهاد ضد الأعداء الثابتة بصريح القرآن، وصحيح السنة النبوية ودعوتهم هذه قضاء على الأمة الإسلامية، بل وعلى كل دولة من دولها. إذ في الاستجابة لها قضاء على روح الكفاح ودعوة إلى الاستسلام للمستعمرين والمغامرين، وهذا ما يؤكد انتماءهم للصهيونية العالمية، بل وإنهم نبت يعيش في ظلها وبأموالها

# موقف مصروالأزهر من البهائية

وحين وفدت هذه المهائمة إلى مصر قاومتها كل السلطات على الوجه التالي:

١ - أفتى الشيخ سليم البشيري شيخ الجامع الأزهر بكُفْر (ميرزا عباس) زعيم البهائيين ونشرت هذه الفتوى في جريدة مصر الفتاة في ١٩١٠-١٢-٧٧ بالعدد ، ١٩٢

٢ - صدر حكم محكمة المحلة الكبرى الشرعية في ٣٠-٦-٣-١٩٤٦ بطلاق امرأة اعتنق زوجها البهائية باعتباره مرتدا.

٣ - أصدرت لجنة الفتوى بالأزهر في ٣٣-٩-٧٣، وفي ٣-٩-٩٤٩ فتوسن بردة من بعتنق النهائية.

٤ - صدرت فتاوى دار الافتاء المصربة في ١١-٣-١٩٣٩، وفي ٢٥-٣-١٩٦٨، وفي ١٩٥٠-١-١٩٥٠ بأن البهائدين مرتدون عن الإسلام.

٥ - وأخيرا أجابت أمانة مجمع البحوث الإسلامية على استفسار نباية أمن الدولة العليا عن حكم البهائية، بأنها نحلة باطلة لخروجها عن الإسلام بدعوتها للإلحاد وللكفر، وأن من يعتنقها يكون مرتدا عن الإسلام.

# القرارالجمهوري

صدر القرار الجمهوري رقم ٢٦٣ لسنة ١٩٦٠م ونص في مادته الأولى على أنه: تُحل المصافل البهائية ومراكزها الموجودة في الجمهورية ويوقف نشاطها، ويحظر على الأفراد والمؤسسات والهيئات

القيام بأي نشاط مما كانت تباشره هذه المحافل والمراكز.

إن مصر يجب أن تذكر دائما أنها قامت بالدفاع عن الاسلام وعن أرض المسلمين منذ دخلت فيه، وأنها سبق أن استردت القدس وحررت فلسطين باسم الإسلام. ولنفكر أن مصر إنما حاربت في رمضان سنة ١٩٧٣هـ - أكتوبر ١٩٧٣ تحت نداء الاسلام الله أكبر وبهذا النداء وتحت لوائه انتصرت، وأن عليها أن تطهر أرضها من هذه الأرجاس، وأن تنفى عنها هذا الخبث ليستقيم بها الأمر وتظل باسم الإسلام، رائدة ناهضة.

والأزهر ليهيب بالمسئولين في جمهورية مصر العربية أن يقفوا بحزم ضد هذه الفئة الباغية على دين الله وعلى النظام العام لهذا المجتمع، وأن ينفذوا حكم الله عليها... بالقانون الذي يستأصلها ويهيل التراب عليها، وعلى أفكارها، حماية للمواطنين جميعا من التردي في هذه الأفكار المنحرفة عن صراط الله المستقيم.

إن هؤلاء الذين أجرموا في حق الإسلام والوطن يحب أن يختفوا من الحياة لا أن يجاهروا بالخروج على الإسلام.

إن الأمر جد يدعو إلى المسارعة النشيطة من السلطات التشريعية والقضائية والتنفيذية لإعمال شئونها ولنذكر دائما أن الله يزع بالسلطان ما لا ىزع بالقرآن.

إن هذه الفتنة لم تحظ بالاهتمام المناسب مع أنها جريمة الجرائم ومن الكبائر فلنبادر إلى الدفاع عن حقوق الله التي تنتهك وتستباح، وعن دين الله الإسلام الذي يفتن الناس عنه بباطل من القول وزور. وتحسبونه هينا وهو عند الله عظيم.

ألا هل بلغ الأزهر. اللهم فاشهد..

شدخ الأزهر ورئيس مجمع البحوث الإسلامية (جاد الحق على جاد الحق)

من نوركتاب الله

جالس الصالحين واهجر المفسدين ا قال الله تعالى: ﴿ وَاصْبُرْ نَفْسَكَ مَعَ الَّذِينَ يُدْعُونَ رَبُهُم بِالْغَدَاةِ وَالْعَشْبِيُّ بُرِيدُونَ وَجُهَهُ وَلاَ تَعْدُ عَيْنَاكَ عَنْهُمْ تُرِيدُ زِينَةَ الحَيَاةِ الدُّنْيَا وَلاَ تُطِعْ مَنْ أَغْفَلْنَا قَلْبَهُ عَن نِكْرِنَا وَاتْبَعَ هَوَاهُ وَكَانَ أَمْرُهُ فُرُطًا ﴾ [العهد ٨٢].

# من هدي رسول الله على الله على المادة المادة

عن أبي هريرة قال: كان رسول الله
إذا كبر في الصلاة سكت بين التكبير
والقراءة فقلت له بأبي أنت وأمي أرأيت سكوتك
بين التكبير والقراءة أخبرني ما تقول قال:
اللهم باعد بيني وبين خطاياي كما باعدت بين
المشرق والمغرب، اللهم نقني من خطاياي كما
ينقى الشوب الأبيض من الدنس، اللهم
اغسلني من خطاياي بالثلج والماء
والعرد، إمتفق عله]

من دلائل النبوة بكاء النخلة التي كان يخطب عندها النبي

عن جابر بن عبد الله رضى الله عن جابر بن عبد الله رضى الله عنهما، أن النبي في كان يقوم يوم الجمعة إلى شجرة أو نخلة، فقالت امرأةً من الأنصار – أو رجل – يا رسول الله ألا نجعل لك منبراً قال و إن شنتم من فجعلوا له منبراً، فلما كان يوم الجمعة دفع إلى المنبر، فصاحت النخلة صياح الصبي، ثم نزل النبي – في – فضمها إليه تثن أنين الصبي الذي يسكن، قال وكانت تبكى على ما كانت تسمع من الذكر عندها». [صحيح البخاري]

# ملعون من سب صحابة النبي ع

عن أبي سعيد الخدري قال: قال: النبي خا: «لا تسبوا أصحابي قلو أن أحدكم أنفق مثل أحد ذهبا ما بلغ مد أحدهم (مكيال لأهل المدينة) ولا

نصيفه ( نصفه )» [منفق عليه] وعن ابن عمر قال: قال ﷺ: «لعن الله من سب أصحابي».

[صحيح الجامع للألباني]

# حكم ومواعظ

عن مطر الوراق قال: خصلتان إذا كانا في عبد كان سائر عمله تبعاً لهما حسن الصلاة و صدق الحديث.

و عن يحيى بن أبي كثير قال: رأس التواضع ثلاث، أن ترضى بالدون من شرف المجلس، وأن تبدأ من لقيته بالسلام، وأن تكره من المدحة والسمعة والريا. [شعب الإيمان] و قال أبو سليمان الداراني: إذا كانت الآخرة في القلب جاءت الدنيا تزاحمها، و إذا كانت الدنيا في القلب، لم تزاحمها الآخرة، لأن الآخرة كريمة، و الدنيا لئيمة. [سلية الهر المصاب]

# من فضل العلم! ينفع صاحبه عند الموت

عن أبي جعفر، قال: لما حضر أبا زرعة الموت، و عنده أبو حاتم، و محمد بن مسلم، و المنذر بن شاذان، و جماعة من العلماء، هابوا أن يلقنوه الشبهادة، فقال بعضهم لبعض: تعالوا نذكر الحديث، فقال بعضهم مسلم: حدثنا الضحاك، عن عبد الحميد بن جعفر، عن صالح، و لم يجاوز، و قال أبو حاتم: حدثنا بندار، عن أبي عاصم، عن عبد الحميد بن الباقون سكوت، فقال أبو زرعة: ثنا بندار، عن أبي عاصم، عن عبد البيع عاصم، عن عبد الحميد بن جعفر عن صالح بن أبي عاصم، عن عبد الحميد بن مرة الخضرمي، عن البيع عرب، عن كثير بن مرة الخضرمي، عن الله عنه . قال إله إلا الله دخل الجنة، ثم توفي من ساعته رحمة الله عليه. [تسليه الله المسلم ا

# الرقية الشرعية من السنة النبوية

عن أبي سعيد الخدري أن جبريل أتى النبي ققال: يا محمد اشتكيت و فقال: نعم . قال: بسم الله أرقيك من كل شيء يؤذيك من شير كل

نفس أو عين حاسد الله يشفيك بسم الله أرقيك [صحيح سلم]

# من آثار العاصي نزول البلاء وزوال النعم

من عقوبات الذنوب انها تزيل النعم وتُحل النقم، فما زالت عن العبد نعمة إلا بذنب، ولا حلت به نقمة إلا بذنب كما قال علي بن أبي طالب رضي الله عنه: ما نزل بلاء إلا بذنب ولا رفع بلاء إلا بتوبة، وقد قال تعالى: ﴿ وَمَا أَصَابِكُم مَن مُصيبَة فَيمًا كَسَبَتُ أَيْدِيكُمْ وَيَعْفُو عَن كَثِيرٍ ﴾ وقال تعالى: ﴿ ذَلكَ بأنُ اللّهُ لَمْ يَكُ مُعَيِّرُوا مَا فَعُمَّ اللّهُ لَمْ يَكُ مُعَيِّرُوا مَا عَلَى قَوْمٍ حَتَّى يُعَيِّرُوا مَا يَنْفُسِهم ﴾. [الجواب الكافي]

# من مصائد الشيطان يخوف المؤمنين من جنده وأوليائه

فلا يجهدونهم ولا يامرونهم المناعروف ولا ينهونهم عن المنكر وهذا من أعظم كيده باهل الإيمان وقد أخبرنا الله تعالى عنه بهذا قال: ﴿ إِنْمَا ذَلِكُمُ الشَّيْطَانُ يُحْوَفُ أَوْلِيَاءَهُ فَلاَ تَحَافُوهُمْ وَخَافُونِ إِن كُنتُم مُّوَّمنِينَ ﴾ [آل عمران((175: المعنى عند جميع المفسرين: يخوفكم بأوليائه قال قتادة: يعظمهم في صدوركم ولهذا قال فلا تخافوهم وخافوني إن كنتم مؤمنين، فكلما قوي إيمان العبد زال من قلبه خوف أولياء الشيطان وكلما ضعف إيمانه قوي خوفه منهم.

[إغاثة اللهفان]

# من الطب النبوي

عن انس قال: قال رسول الله ﷺ: «إن امثل ما تداويتم به الحجامة والقسط البحري».
[منف عليه]

القسط البحري هو: العود الهندي وهو الأسض منه، وهو حلوه وفيه منافع عديدة

# مخالفات تقع فيها النساء

منها: طلب الطلاق من الزوج من غير باس، والرسول 🍩 يقول: (أيما امراة سالت زوجها

الطلاق من غير بأس فحرام عليها رائحة الجنة) [أبو داود] – منها نشر ما يدور بين الزوجين من أحاديث وخلافات وأسرار، خصوصا المتعلقة بالمعاشرة. – منها صيام التطوع دون إذن الزوج، والرسول على يقول: (لا يحل لامرأة أن تصوم وزوجها شاهد إلا بإذنه، أو أن تأذن في بيته إلا بإذنه) [البخاري]

# من أخلاق السلف الجود وقضاء الحوائج

عن عبيد بن الوسيم الجمال، قال: أتينا عمران بن موسى بن طلحة بن عبيد الله نساله في ديْن على رجل من أصحابنا فامر بالموائد فنصبت، ثم قال: لا حتى تصيب من طعامنا فيجب علينا حقكم وذمامكم. قال: فأصبنا من طعامه فامر لنا بعشرة آلاف درهم في قضاء دينه وخمسة آلاف درهم نفقة لعباله.

[مكارم الأخلاق]

# كيف تنصر سنة الصطفي المصطفى

إن نصرة المصطفى تأتى

بالتمسك بالسنة ومحاربة البدع وتجنب الاقوال والاعتقادات الباطلة وإن من الأقوال الباطلة في التوسل غير مشروع قولهم "بحق طه وآل البيت" أخطأ من ظن أن طه اسم من أسماء النبي فهو ليس اسمًا للنبي في وكذلك اعتقاد أنه يعوز التوسل بحق المخلوقين فلا يجوز التوسل بحق المخلوقين فلا يجب عليه حق الأحد بحق المخلوقين لأن الله لا يجب عليه حق الأحد وإنما هو الذي يتقضل سبحانه على خلقه بذلك عما أخبر سبحانه وتعالى في قوله: ﴿وكَانَ حَقَا الحق الذي تفضل الله به على عبده هو حق علينا نصار المؤمنين الروم: الإي وأن هذا الحق الذي تفضل الله به على عبده هو حق خاص به فإذا توسل به غير مستحقه كان متوسلا بأمر لا يشمله لا علاقة له به ولا يجديه متوسلا بأمر لا يشمله لا علاقة له به ولا يجديه

وأما حديث (وأسالك بحق السائلين عليك) فهو حديث لا يصح. [كتاب التوحيد للفوزان بتصرف]

# و المراق

# وبادة صلاة الحضرعن صلاة السفرسنة ١ه

قال ابن جرير: وفي هذه السنة يعني السنة الأولى من الهجرة زيد في صلاة الحضر فيما قيل ركعتان وكانت صلاة الحضر والسفر ركعتين وذلك بعد مقدم النبي في المدينة بشهر في ربيع الأخر لمضي ثنتي عشرة ليلة مضت وقال: وزعم الواقدي انه لا خلاف بين اهل الحجاز فيه. قلت: قد تقدم الحديث الذي رواه البخاري من طريق معمر عن الزهري عن عروة عن طريق معمر عن الزهري عن عروة عن عائشة قالت: فرضت الصلاة اول ما فرضت ركعتين فاقرت صلاة السفر وزيد في صلاة الحضر. [البداية والنهاية]

وبعث عبيدة بن الحارث بن المطلب في ربيع الآخر من السنة الشانية للهجرة في ستين أو ثمانين راكبًا من المهاجرين أيضًا إلى ماء بالحجاز باسفل ثنية المرة فلقوا جمعًا عظيمًا من قريش عليهم عكرمة بن أبي جهل وقيل: بل كان عليهم مكرز بن حفص فلم يكن بينهم قتال إلا أن سعد بن أبي وقاص رشق المشركين يومئذ بسهم، فكان أول سهم رمي به في سبيل الله وفر يومئذ من الكفار إلى المسلمين المقداد بن عمرو الكندي وعتبة بن غزوان رضي

لله عن الجميع.. [الفصول في السيرة] وفاة امالؤملين زينب للت خزيمة بن العارث زوجة النبي ﴿ سَنَةَ ٤٤

وكانت تدعى أم المساكين لرافتها بهم، كانت عند الطفيل بن الحارث فطلقها فتزوجها أخوه عبيدة فقتل يوم بدر شهيدا، فخلف عليها رسول الله في شهر رمضان على رأس أحد وثلاثين شهرا من الهجرة ومكثت عنده ثمانية أشهر وتوفيت في أخر ربيع الآخر على رأس تسعة وثلاثين شهرا من الهجرة وصلى عليها رسول الله ودفنها بالبقيع وقد بلغت ثلاثين سنة أو نحوها ولم يمت من أزواجه في حياته إلاهي وخديجة. [عون الام]

خُروخ حالد بن الوليد ألى بني الحارث بنجران فاسلموا سنة ١٠ هـ قال ابن إسحاق: ثم بعث رسول الله في خالد بن الوليد في شهر ربيع الآخر أو جمادى الأولى سنة عشير إلى بني الحارث بن كعب بنجران وأصره أن عشير إلى الإسلام قيل أن يقاتلهم ثلاثا فيان

استجابوا فاقبل منهم وإن لم يفعلوا فقاتلهم، فخرج خالد حتى قدم عليهم فبعث الركبان يضربون في كل وجه ويدعون إلى الإسلام ويقولون: أيها الناس أسلموا تسلموا، فأسلم الناس ودخلوا فيما دعوا إليه فأقام فيهم خالد يعلمهم الإسلام وكتاب الله وسنة نبيه على كما أمره رسول الله إن هم أسلموا ولم يقاتلوا. [سيرة الأكثير]

# خروج بعث أسامة إلى فلسطين سنة ١١ه

لما يوبع لأبي بكر أصر بريدة بن الحصيب أن يذهب باللواء إلى بيت أسامة ليمضي لوجهه فمضي به إلى معسكرهم الأول فلما ارتدت العرب كُلم أبو بكر في حيس أسامة فأبي، وكلم أبو بكر أسامة في عمر أن بأذن له في التخلف ففعل، فلما كان هلال شهر ربيع الآخر سنة إحدى عشرة خرج أسامة فسار إلى أهل أبنى عشرين ليلة فشن عليهم الغارة وكان شعارهم [يا منصور أمت] فقتل من أشرف له وسبى من قدم عليه وحرق في طوائفها بالنار وحرق منازلهم وحرثهم ونخلهم فصارت أعاصب من الدخاخين، وأجال الخيل في عرصاتهم وأقاموا يومهم ذلك في تعبئة ما أصابوا من الغنائم، وكان أسامة على فرس أبيه (سبحة) وقتل قاتل أبيه في الغارة وأسهم للفرس سهمين وللفارس سهما وأخذ لنفسه مثل ذلك، فلما أمسى أمر الناس بالرحيل ثم أغذ السير فوردوا وادى القرى في تسع ليال ثم بعث بشيرًا إلى المدينة بسلامتهم، ثم قصد بعد في السير فسار إلى المدينة ستا، وما أصيب من المسلمين أحد وخرج أبو بكر في المهاجرين وأهل المدينة يتلقونهم سرورًا بسلامتهم ودخل على فرس أبيه (سبحة) واللواء أمامه يحمله بريدة بن الحصيب حتى انتهى إلى باب المسجد فدخل فصلى ركعتين ثم انصرف إلى سته. [عبون الاثر]

# فتح بيت القلس سنة ١٦هـ

عن ابي صفية شيخ من بني شيبان قال: لما اتى عمر الشام أتى ببرذون (بغل) فركبه فلما سار جعل يتخلج به (يتبختر) فنزل عنه وضرب وجهه وقال: لا علم الله من علمك هذا من الخيلاء، ولم يركب برذونا قبله ولا بعده، وفتحت إيلياء وأرضها كلها على يديه ما خلا أجنادين فإنها فتحت على يدي عمرو، وقيسارية على يدي معاوية.

وعن أبي عثمان وأبي حارثة قالا: افتتحت إيلياء وأرضها على يدي عمر في ربيع الآخر سنة ست عشرة، وعن أبي مريم مولى سلامة قال: شهدت فتح إيلياء مع عمر رحمه الله فسار من الجابية فاصلاً

# فِي مثال ماثا الشهر

حتى يقدم إيلياء ثم مضى حتى يدخل المسجد ثم مضى نحو محراب داود ونحن معه فدخله ثم قرا سجدة داود فسجد وسجدنا معه. [تاريخ الطبري] وفاة معاوية ين يزيد سنة ١٤هـ

مات معاوية بن يزيد اليوم الخامس والعشرين من شهر ربيع الآخر سنة أربع وسنين وكانت إمارته أربعين ليلة، وكان قد ولي يوم النصف من شهر ربيع الأول سنة أربع وستين وكان له يوم ولي إحدى وعشرون سنة وقد قيل: لا بل سبع عشرة سنة، وكان من خير أهل بيته فلما حضرته الوفاة قالوا له: بايع لرجل بعدك واعهد إليه قال: ما أصبت من دنياكم شيئا فاتقلد ماثمها. وصلى عليه عثمان بن عنبسة بن أبي سغيان وكان نقش خاتمه (بالله نستعين معاوية) وقبره بدمشق. [السيرة لابن حبان]

ظهور حمرة في السماء سنة ٢٠١هـ

ولما كان ليلة اربع عشرة من ربيع الآخر من هذه السنة مائتين وواحد ظهرت في السماء حمرة ثم يقبت وبقي بعدها عمودان احمران في السماء إلى آخر الليل. [البداية والنهاية]

ظهور ظلمة شديدة في الجوسنة ٢٨٤هـ

وفي ربيع الآخر من سنة أربع وثمانين ومائتين ظهرت بمصر ظلمة شديدة وحمرة في الأفق حتى كان الرجل ينظر إلى وجه صاحبه فيراه أحمر اللون جدًا وكذلك الجدران فمكثوا كذلك من العصر إلى الليل ثم خرجوا إلى الصحراء يدعون الله ويتضرعون حتى كشف عنهم. [البداية والنهاية]

وفي يوم الأربعاء الحادي عشر من ربيع الآخر وقع ببغداد ثلج عظيم بحيث بقي على وجه الأرض نراعًا ونصفًا، ومكث أسبوعًا لم يذُب، وبلغ سقوطه إلى تكريت والكوفة وعبادان والنهروان البداية والنهاية] نصر نكر دحلة سنة \*\*\*

في ربيع الآخرة سنة ٤٠٠ نقصت دجلة نقصنا كثيرًا حتى ظهرت جزائر لم تُعْرف وامتنع سير السفن في أعاليها.

وفاة الإمام ابن عبد البرسنة ٢٦٤ه

قال الذهبي في (سير أعلام النبلاء ١٥٣/١٨): الإمام العلامة حافظ المغرب شيخ الإسلام أبو عمر يوسف بن عبد الله بن محمد بن عبد البر بن عاصم النمري الأندلسي القرطبي المالكي صاحب التصانيف الفائقة مولده سنة ثمان وستين وثلاث مائة في الربيع الأخر وقيل: في جمادي الأولى وطلب العلم

بعد سنة ٣٩٠هـ وأدرك الكبار وطال عمره وعلا سنده وتكاثر عليه الطلبة وجمع وصنف ووثق وضعف، وسارت بتصانيفه الركبان وخضع لعلمه علماء الزمان وكان فقيها عابدا متهجدًا إمامًا دينًا ثقة متقنًا علامة متبحرًا صاحب سنة واتباع وكان مالكيًا مع ميل بين إلى فقه الشافعي مالكيًا مع ميل بين إلى فقه الشافعي بلغ رتبة الأئمة المجتهدين ومن نظر في مصنفاته بان له منزلته من سعة العلم وقوة الفهم وسيلان الذهن.

وقال أبو داود المقرئ: مات ليلة الجمعة سلخ الربيع الآخر سنة ثلاث وستين وأربعمائة عن ثلاث وسبعين سنة. [الموطا . رواية محمد بن الحسن]

ه. [الموطا . روايه محمد بن الحسن] محنة من محن التتارسنة ٢٠٠هـ

وفي أول ربيع الآخر قوى الإرحاف بأمر التتر وجاء الخبر بأنهم قد وصلوا إلى البيرة. وخرج الشيخ تقى الدين بن تدمية رحمه الله تعالى إلى نائب الشام في المرج فشبتهم وقوى جاشهم وطيب قلوبهم ووعدهم النصر والظفر على الأعداء وتلا قوله تعالى: ﴿ وَمَنْ عَاقَبَ بِمِثْلِ مَا عُوقِبَ بِهِ ثُمُّ بُغِيَ عَلَيْهِ لَيَنْصُرُنَّهُ اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ لَعَفُوٌّ غفورٌ ﴾ [الحج: ٦٠]، وبأت عند العسكر ليلة الأحد ثم عاد إلى دمشق وقد سأله النائد والأمراء أن يركب على الدريد إلى مصر يستحث السلطان على المحيء فساق وراء السلطان وكان السلطان قد وصل إلى الساحل فلم يدركه إلا وقد دخل القاهرة.. وقال لهم فيما قال: إن كنتم أعرضتم عن الشام وحمايته أقمنا له سلطانا يحوطه ويحميه ويستغله في زمن الأمن، ولم يزل بهم حتى جردت العساكر إلى الشام ثم قال لهم لو قدر أنكم لستم حكام الشام ولا ملوكه واستنصركم أهله وجب عليكم النصير فكيف وأنتم حكامه وسلاطينه وهم رعايتكم وأنتم مسؤولون عنهم وقوى حاشهم وضمن لهم النصر، هذه الكرة-فخرجوا إلى الشام فلما تواصلت العساكر إلى السام فرح الناس فرحا شديدا بعد أن كانوا قد تنسوا من اتقسهم واهلمهم وأمو الهم. [البداية والنهاية] الحمد لله تعالى جده وتبارك اسمه ولا حول ولا قوة إلا به الله، والصلاة والسلام على رسول الله، وعلى إخوانه من الإنبياء والمرسلين، أما بعد:

فقد وعدّناك أخي الكريم بنظرة تاريخية ننظر من خلالها إلى تاريخ بني إسرائيل نظرة رأسية، وكيف نقلتهم أعمالهم من قمة المجد إلى الهوي في محيط الشتات السحيق.

أولا: نظرة مجملة:

وسنجمل القول بغير إطالة ولا إخلال والله المستعان: يقول د. عبد الله الشقاري الباحث في تاريخ اليهود:

١- انقسام مملكة سليمان عليه السلام:

وبوفاة سليمان - عليه السلام - انفرط عقد الدولة اليهودية وأخذ الصراع على السلطة ينخر في كيانها فانقسمت بعد فترة من الصراع الدموي مملكتين:

١- شمالية: اسمها إسرائيل وعاصمتها شكيم «نابلس» وقد اجتاحها الملك الأشوري «سرجون الثاني» سنة ٧٢١ق م. فأز الها من الوحود.

الم حنوبية: اسمها يهوذا وعاصمتها أورشليم «القدس» وقد عُمَّرَتُ هذه الدولة قرابة أربعة قرون حتى اجتاحها الملك البابلي «بختنصر» ١٨٥ق. م، فقتل الآلاف من اليهود ومحا قراهم واحدة بعد الأخرى حتى وصل إلى أورشليم فدمرها تدميرًا وقضى على هيكل سليمان، وشتتهم في بقاع الأرض كمصر وجزيرة العرب وغيرهما، وأخذ من بقي منهم أسرى الديايا»

## ٢- اليهود بعد السّبي البابلي:

استمر اليهود أسرى في بابل ثمانية واربعين عامًا، وقد مكنتهم ظروف الأسر من تكوين الحركة العنصرية وتدوين كتبها من التوراة والتلمود وغيرهما، وفي سنة ٥٣٨ ق. م، احتل ملك الفرس (قورس) بلاد بابل، وأذن لليهود بالعودة إلى فلسطين، عاد بعضهم بقيادة عزرا - عُزيْر - عليه السلام - فاستسوا هناك دولة يه ودية تدين بالولاء للفرس، وقد حاولوا التمرد عليها مرات كثيرة، وفي سنة ٣٢٠ ق. م زَحْفَ الملك الروماني «الإسكندر المقدوني» على فلسطين فهادنه اليهود، وانضموا تحت لوائه وغدروا بأحلافهم الفرس، ولكن الرومان ساموهم سوء العذاب وقتلوا منهم الكثير؛ بسبب ثورات اليهود المتعاقبة.

# ٢- الشتات الأخير:

كان آخر تلك الشورات سنة ٧٠م حين ثار اليهود على حاكم فلسطين الروماني فاجتاح الإمبراطور الروماني «تيطس» أرض فلسطين وطهرها من شراذمهم بقعة بقعة حتى تجمعت فلولهم في أورشليم «بيت المقدس» فحاصرهم فيها فترة من الزمن ثم هدمها عليهم وأعمل السيف فيمن بقي منهم فلم تقم لهم قائمة بعد ذلك». اهـ.

بعد أن نظرنا تلكم النظرة الرأسية لتاريخهم من الصعود إلى الهبوط، أن الأوان لنلقي نظرات خاطفة في عمق الدولة نلمح منها بسرعة أسباب الإنهيار:

انقسام الدولة والعلاقة بينهما:

يلخص هذه العلاقة صاحب تاريخ الإسرائيليين فيقول:



Upload by: altawhedmag.com

"وحدث بين الملكتين حروب ومنازعات كثيرة أثارها ما بين ملوكها من التنافس وعدم انتظام الملك في كليهما على اضطراد، لكن أولئك الملوك كانوا في بعض الاحايين، يتعاهدون ويسيرون معا بجيوشهم إلى الحروب، وكان ملوك إسرائيل في الشمال يخشون ان ترتد رعاياهم عنهم إلى ملوك يهوذا في الجنوب بذهابهم للعبادة في أورشليم، فاتخذ بعضهم جميع الوسائل لحملهم على عسم الذهاب إلى الجنوب، فكانوا تارة ينصبون لهم الأوثان ليعبدوها، وطورًا يمنعونهم من تادية العبادة جبرًا، وهكذا تناثرت على الاتحاديين الأسباب، وازداد الشقاق فكانت النتيجة ضعف الملكتين، وتغلب الإعداء والغزاة عليهما الواحدة تلو الأخرى».

ويصور لنا أحد الكتاب الغربيين نهاية الدولتين فيقول: «كانت حياة العبرانيين في فلسطين نكبات، وقصة تحررات لا تعود عليهم الا بإرجاء نزول النكبة القاضية، هي قصة ملوك همج يحكمون شعبًا من الهمج، حتى إذا وافت سنة ٢٩١ ق. م محت مملكة إسرائيل من الوجود وزال شعبها من التاريخ زوالاً تاما، وظلت مملكة يهوذا تكافح حتى أسقطها البابليون سنة ٨٦٥ ق.م. ومن المبدأ إلى النهاية لم تكن مملكت هم سوى حادث طارئ في تاريخ مصر وسورية وأشور وفينقيا، وذلك التاريخ الذي هو أكبر وأعظم من تاريخهم».

-ويصيف لنا أحد المؤرخين الذين شياهدوا نهاية دولة إسرائيل على أيدي الرومان فيقول: «لقد طال حصار «تيطس» لأورشليم، حتى فني ما فعها من قوت واضطر سكانها إلى أكل الجيف ودييب الأرض، وهلك خلق من الجوع واشتغل الأحساء بانفسهم وتركوا الموتى بدون دفن فامتلأت الشوارع والأزقة بجثث الموتى وتعفنت، وصار الناس يخرجون إلى الروم بالآلاف دون أن يمنعهم أحد، وكانوا يبتلعون ما عندهم من ذهب وفضة ثم يستخرجونه من البراز بعد وصولهم إلى الروم، وانتشر خبرهم بين الروم فكانوا يقتلونهم طمعًا فيما في أجوافهم من ذهب وفضة، وقد تمكّن الروم في النهاية من خرق أسوار أورشليم فدخلوا المدينة وأخذوا يقتلون اليهود، ويدمرون ما تقع عليه أيديهم، وهكذا دُمرت أورشلتم ودمّر المعيد للمرة الثانية وهلك البهود في المدينة قتلاً وجوعًا بأيدى بعضهم، وأبدى الرومان، اه.

ويقول صاحب تاريخ الإسرائيليين واصفا حانيًا من هذه النهاية:

... ومنى اليهود بالانقسام الداخلي والفتن

والمنازعات بينهم حتى ضعف أمرهم وتقلص ظلهم، وتقوى (تيطس) عليهم فمرق شملهم، ودخل أورشليم فدكها دكًا ودمرها تدميرًا، ومات من اليهود في ذلك الحصار نحو مليون نسمة فسالت الدماء كالأنهار، وإلى هنا ينتهي تاريخ الإسرائيليين كأمة فإنهم بعد خراب أورشليم الثاني على يد تيطس ألروماني تفرقوا في جميع بلاد الله، وتاريخهم فيما بقي ملحق بتاريخ المالك التي توطنوها، أو نزلوا فيها وقد حظر عليهم الرومان دخول أورشليم،. اهـ.

-ويلخص لنا الدكتور محمد عبد الواحد وافى تاريخ اليهود من القمة إلى الشتات فيقول: رو انقسمت مملكتهم بعد وفاة سليمان عليه السلام إلى مملكتين: مملكة إسرائيل، ومملكة يهوذا، ونشبت بين المملكتين حروب أهلية كثيرة، وفي سنة ٥٩٦، ٥٨٧ قبل الميلاد أغار بختنصر ملك بابل على فلسطين، فأزال ملك بني إسرائيل، وأسر منهم عددا كبيرا وأخذهم إلى بابل حيث ظلوا في الأسر خمسين سنة حتى تغلب كورش ملك الفرس على البابليين عام ٥٣٨ قبل الميلاد فأطلق سراح اليهود ورجع كثير منهم إلى فلسطين، واستعادوا بعض أوضاع حياتهم الأولى، ولكنهم فقدوا استقلالهم، ولم ينعموا به بعد ذلك إلا فترات قصيرة، فوقعوا أولاً تحت سيطرة الفرس، وظلوا كذلك زهاء قرنين كاملين، ثم وقعوا تحت سيطرة المقدونيين خلفاء الإسكندر الأكبر، ثم تحت سيطرة الرومان، وفي سنة ١٣٥ بعد الميلاد - أي بعد قتل يحيى وزكريا ومحاولة قتل عيسى - أخْمَدُ الرومان في عهد هادريان - آخر معاقل اليهود - ثورة قام بها اليهود في فلسطين، واستخدموا في إخمادها أعنف وسائل البطش، فدمروا بلادهم، وهدموا هيكلهم، وأخرجوهم من ديارهم، فأصبحوا مشتتين هائمين على وجوههم في مختلف بقاع الأرض حــتى يومنا هذا، ذلك على الرغم من إنشاء دولتهم المزعومة كما يدعون ومن هجرة شردمة من أفاقيهم إليها». أهـ مختصرًا.

وبعد آخي الكريم، هذه نقول من مصادر القوم ومن كتاب غربيين وعرب مسلمين وغير مسلمين أردنا منها زيادة الإيضاح، وللحديث بقية إن شاء الله. والسلام عليكم ورحمة الله وبركاته.

# مراجع البحث

-اليهود في الكتاب والسنة، جامعة الإمام محمد بن سعود - دار طيبة.



الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله 🐉، وبعد:

فقد تميزت جماعة أنصار السنة المحمدية منذ تأسيسها وعلى مدار تاريخها الدعوى المبارك بحرصها الشديد على دعوة الناس إلى التوحيد الخالص وتنقية عقائدهم من شوائب الشرك والخرافة والوثنية، وذلك صيانة لجناب التوحيد حتى يظل منيعَ الجانب مصون الحمى.

وباتي هذا المقال تأكيدًا لهذه الحقيقة وتعقيبًا على ما أثير في الآونة الأخيرة عبر الفضائيات والصحف والمجلات من إباحة الصور والتماثيل صناعة وتجارة واتخاذًا.

# فنقول مستعينين بالله عز وجل: واولا: حماية جناب التوحيد اصل من اصول الدين و

ففي الصحيح عن عائشة رضى الله عنها أن أم سلمة ذكرت لرسول الله 🍩 كنيسة رأتها بأرض الحيشة وما فيها من الصور فقال: أولئك إذا مات فيهم الرجل الصالح أو العبد الصالح، بنوا على قبره مسجدًا وصوروا فيه تلك الصور، أولئك شرار الخلق عند الله.

فهؤلاء جمعوا بين فتنة القبور وفتنة التماثيل قال القرطبي: وإنما صور أوائلهم الصور ليتاسوا بها ويتذكروا أعمالهم الصالحة فيجتهدوا كاجتهادهم؛ ويعبدوا الله عند قبورهم؛ ثم خلفهم قوم جهلوا مرادهم ووسوس لهم الشيطان أن أسلافهم كانوا يعيدون هذه الصور ويعظمونها، فحذر النبي 🍣 عن مثل ذلك، سدا للذريعة المؤدية إلى الشرك.

قال ابن رجب - رحمه الله -: هذا الحديث يدل على تحريم بناء المساجد على قبور الصالحين وتصوير صورهم فيها، ولا رب أن كل أمر منهما محرم على انفراد، فتصوير صور الآدميين بحرم، ويناء المساحد على القيور أيضًا يحرم، قال: والتصاوير التي في الكنيسة التي ذكرتها أم حبيبة

وأم سلمة كانت على الحيطان ونحوها، ولم يكن لها ظل، فتصوير الصور على مثال صور الأنبياء والصالحين للتبرك بها، والاستشفاع بها يحرم في دين الإسلام، وهو من جنس عبادة الأوثان، وهو الذي أخبر النبي 🥯 أن فاعليه شرار الخلق عند الله يوم القيامة، وتصوير الصور للتأسى برؤيتها أو للتنزه والتلهي محرم وهو من الكبائر، وفاعله من أشد الناس عذابًا يوم القيامة، فإنه ظالم يمثل بأفعال الله التي لا يقدر على فعلها غيره، وأنه تعالى ـ ليس كمثله شيء لا في ذاته، ولا في صفاته، ولا في أفعاله . سبحانه وتعالى. [الكواكب الدراري مجلد

# a تانيا: الصور والتماتيل وسيلة إلى الشرك a

والتصوير معناه: نقل شكل الشيء وهيئته بواسطة الرسم أو الالتقاط بالآلة أو النحت، واثبات هذا الشكل على لوحـة أو ورقـة أو تمثـال، وكـان العلماء يحذرون من التصوير عند الحديث في أمور العقيدة؛ لأن التصوير وسيلة من وسائل الشرك وادعاء المشاركة لله بالخلق ومضاهاة ذلك، وأول شرك حدث في الأرض كان بسبب التصوير، حينما أقدم قوم نوح على تصوير الصالحين ونصب صورهم على المجالس.

# الصوروالتماثيل هما منشأ الوثنية على مرالعصور فأول حروث للشرة في الأرض كان سببه التصوير..

وقد حذر النبي في من التصوير بجميع أنواعه، ونهى عنه، وتوعد من فعله بأشيد الوعيد، وأصر بطمس الصور وتغييرها؛ لأن التصوير فيه مضاهاة لخلق الله عز وجل الذي انفرد بالخلق؛ فهذا الإنسان المصور يضاهي خلق الله عز وجل فيما انفرد به من الخلق، ولأن التصوير وسيلة من وسائل الشيرك؛ فأول حدوث الشيرك في الأرض كان سببه التصوير؛ لما زين الشيطان لقوم نوح تصوير الصالحين، ونصب صورهم على المجالس؛ لأجل تذكر أحوالهم، والاقتداء بهم في العبادة، حتى آل الأمر إلى عبادة تلك الصور، واعتقاد أنها تنفع وتضر من دون الله.

فالتصوير هو منشأ الوثنية كما سبق بيانه في الحديث عن قوم نوح.

ووثالثًا: أدلة تحريم الصور والتماثيل و

١- الوعيد الشديد للمصورين:

. روى البخاري عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ «قال الله تعالى: ومن أظلم ممن ذهب يخلق كخلقي الله فليخلقوا ذرة، أو ليخلقوا حبة، أو ليخلقوا شعيرة ».

ومعناه: لا أحد أشد ظلمًا من المصور؛ لأنه لما صور الصورة على شكل ما خلقه الله من إنسان أو بهيمة أو غيرهما من نوات الأرواح؛ صار مضاهيا لخلق الله، الذي هو خالق كل شيء، وهو رب كل شيء، وهو الذي صور جميع المخلوقات، وجعل فيها الأرواح التي تحصل بها حياتها؛ كما قال تعالى: ﴿ فَلَقَ السُمُواتِ وَالأَرْضَ بِالحُقِّ وَصَوَرُكُمْ فَأَحْسَنَ صُورَكُمْ وَإِلَيْه المُصيرُ ﴾ [التغاين؟]، وقال تعالى: ﴿ هُوَ اللهُ الخَّالِقُ الْبَارِئُ المُصورِينِ الذين يحاولون مضاهاة تحدى هؤلاء المصورين الذين يحاولون مضاهاة خلقة أن يوجدوا في تلك الصور التي صوروها أرواحًا تحيا بها كما في المخلوق الذي صوروها

وهذا بيان لعجزهم وفشلهم في محاولتهم، وكما أنهم عاجزون عن إيجاد حيوان ذي روح؛ فهم عاجزون عن إيجاد الثمر والحب؛ «فَلْيَخُلُقوا حبة».

وروى البخاري ومسلم عن عائشة رضي الله عنها؛ أن رسول الله قال: «أشد الناس عذابًا يوم القيامة الذين يضاهون بخلق الله».

فهذا إخبار منه في بشدة عذاب المصورين يوم القيامة، وسوء عاقبتهم، وإن عاشوا في هذه الدنيا سالمين، وسئمُوا فنَّانين، ونحاتين، فإن لهم مصيرًا ينتظرهم إن لم يتوبوا؛ لأنهم بعملهم هذا يضاهون بخلق الله، أي: يشابهون بما يصنعونه من الصور ما صنعه الله من الخلق وتفرد به وهو الخلاق العليم: ﴿ أَمْ جَعَلُوا لِلّهِ شُرِكَاءَ خَلَقُوا كَخَلَقِهِ فَتَشَابَهَ الدُّلُقُ عَلَيْهِمْ قُلِ اللَّهُ خَالِقُ كُلُ شَيْءً وهُوَ الُواحِدُ الْقَهَارُ ﴾ [الرعن:١].

قال الشيخ عبد الرحمن بن حسن - رحمه الله .: «وإذا كان هذا فيمن صور صورة على مثال ما خلقه الله من الحيوان؛ فكيف بمن سوى المخلوق برب العالمين، وصرف له شيئًا من العبادة ١٠٠٠

٢- النهي عن تعليق الصور والأمر بطمسها
 وإذالتها:

فعن عائشة رضي الله تعالى عنها قالت: دخل علي النبي وقد سترت سهوة لي بقرام فيه تماثيل، فلما رآه هتكه وتلون وجهه وقال عائشة! أشد الناس عذابًا عند الله يوم القيامة الذين يضاهون بخلق الله، قالت عائشة فقطعناه فجعلنا منه وسادة أو وسادتين. [مسلم ج١٠ ص٨٩] (القرام: الستر الرقيق)

وعن القاسم بن محمد عن عائشة أنها أخبرته أنها اشترت نمرقة فيها تصاوير، فلما رأها رسول الله على قام على الباب فلم يدخل، فعرفت في وجهه

الكراهية. قالت: يا رسول الله أتوب إلى الله وإلى رسوله ما أذنبت قال «ما بال هذه النمرقة» فقالت: اشتريتها لتقعد عليها وتوسدها. فقال رسول الله هزان أصحاب هذه الصور يعذبون يوم القيامة ويقال لهم: أحيوا ما خلقتم وقال «إن البيت الذي فيه الصور لا تدخله الملائكة » [رواه البخاري ومسلم النمرقة: وسادة صغيرة. وخرج مسلم أيضا عن أبي الهياج الأسدي قال: قال لي علي رضي الله عنه: ألا أبعثك على ما بعثني عليه رسول الله هذه أن لا تدع صورة إلا طمستها، ولا قبرًا مشرفا إلا سويته.

وخرج البخاري في صحيحه عن عائشة أن النبي الله يقدر البخاري في بيته شيئًا فيه تصاليب إلا نقضه. ورواه الكشميهني بلفظ «تصاوير» وترجم عليه البخاري رحمه الله به باب نقض الصور» وساق هذا الحديث.

وفي هذه الأحاديث دلالة ظاهرة على:

 ١ - تحريم تعليق الصور أو ما فيه صورة والأمر بطمسها.

٢ ـ تحريم تصويرها سواء كانت مجسمة أو غير مجسمة لها ظل أو لا ظل لها وهذا مذهب جماهير العلماء من الصحابة والتابعين ومن بعدهم، قال النووي رحمه الله: وذهب بعض السلف إلى أن المنوع ما كان له ظل، وأما ما لا ظل له فلا باس باتخاذه مطلقًا، وهو مذهب باطل، فإن الستر الذي أنكره النبي على كانت الصورة فيه بلا ظل ومع ذلك أمر بنزعه. [مسلم بشرح النووي]

٣ ـ أن الصور والتماثيل مانعة من دخول الملائكة.

# و قطع رأس الصورة يزيل تحريمها وو

قال رسول الله : «الصورة الرأس فإذا قطع الرأس فلا صورة». [صحبع الجامع] وخرج أبو داود والترمذي والنسائي بإسناد جيد عن أبي هريرة قال: قال رسول الله : «أتاني جبريل فقال لي: أتيتك البارحة فلم يمنعني أن أكون دخلت إلا أنه كان على الباب تماثيل، وكان في البيت قرام ستر فيه تماثيل، وكان في البيت قرام ستر فيه تماثيل، البيت فليقطع فيصير كهيئة الشجرة، ومُرْ بالستر فليقطع فليجعل منه وسادتين توطأن، ومرْ بالكلب فليخرج، فقعل رسول الله : وإذا بالكلب لحسن أو حسين كان تحت نضد لهم فامر به فأخرج. هذا لفظ الترمذي نحوه، ولفظ النسائي:

استأذن جبريل على النبي فقال: (ادخل) فقال كيف أدخل وفي بيتك ستر فيه تصاوير فإما أن تقطع رؤوسها أو تُجعل بساطًا يوطأ، فإنا معشر الملائكة لا ندخل بيتًا فيه تصاوير. اهـ.

قال الشيخ ابن باز - رحمه الله .: وفي هذا الحديث دلالة على أن الصورة إذا قطع راسها جاز تركها في البيت لأنها تكون كهيئة الشجرة، وذلك يدل على أن تصوير الشجر ونحوه مما لا روح فيه حائز.

ويستدل بالحديث المذكور أيضًا على أن قطع غير الرأس من الصور كقطع نصفها الأسفل ونحوه لا يكفي ولا يبيح استعمالها، ولا يزول به المانع من دخول الملائكة، لأن النبي في أمر بهتك الصور ومحوها، وأخبر أنها تمنع من دخول الملائكة إلا ما امتهن منها، أو قطع رأسه، فمن ادعى مسوعًا لبقاء الصورة في البيت غير هذين الأمرين فعليه الدليل من كتاب الله أو سنة رسوله عليه الصلاة والسلام.

ولأن النبي الخبر أن الصورة إذا قطع رأسها كان باقيها كهيئة الشجرة. وذلك يدل على أن المسوغ لبقائها خروجها عن شكل ذوات الأرواح ومشابهتها للجمادات. والصورة إذا قطع أسفلها وبقي رأسها لم تكن بهذه المثابة لبقاء الوجه وفيه من بديع الخلقة والتصوير ما ليس في بقية البدن، فلا يجوز قياس غيره عليه عند من عقل عن الله ورسوله مراده.

وبذلك يتبين لطالب الحق أن تصوير الرأس وما يليه من الحيوان داخل في التحريم والمنع، لأن الأحاديث الصحيحة المتقدمة تعمه، وليس لأحد أن يستثني من عمومها إلا ما استثناه الشارع.

ولا فرق في هذا بين الصور المجسدة وغيرها من المنقوشة في ستر أو قرطاس أو نحوهما، ولا بين صور الأدميين وغيرها من كل ذي روح، ولا بين صور الملوك والعلماء وغيرهم، بل التحريم في صور الملوك والعلماء ونحوهم من المعظمين أشد، لأن الفتنة بهم أعظم ونصب صورهم في المجالس ونحوها وتعظيمها من أعظم وسائل الشرك وعبادة أرباب الصور من دون الله، كما وقع ذلك لقوم نوح. [القول المغيد في حكم التصور]

# ووخلاصة القول وو

يحرم تصوير نوات الأرواح أو رسمها أو نحتها سواء كانت لإنسان أو حيوان وسواء كانت للذكرى أو لغيرها في ثوب أو في ورقة، لها ظل أو لا ظل لها،

ويجب طمس الصور عند الاستطاعة مع التادب بالانكار حتى لا تستجلب مضرة تغلب الملحة

وتطمس صورة المراة كلها وبالنسبة للرجل يطمس الوجه، والسلع والأشياء المباحة التي تشتمل على تصاوير كعلب الأطعمة يحل الانتفاع بها وبيعها وشراؤها مع طمس التصاوير التي بها ويستثنى من هذه التصاوير ما خلا من الروح كالشجر والسماء والبحر على قول ابن عباسرضى الله عنهما.

# ماساحمن الصور

وتباح التصاوير للحاجة أو الضرورة، كلعب الأطفال والتصوير للبطاقات الشخصية وجواز السفر وتعقب المجرمين والتصوير للطب والجغرافيا ويقتصر في ذلك على قدر الحاجة أو الضرورة طالما في الأمر فائدة متحققة ولا تتيسر هذه الفائدة بطريق أصله مباح.

والدليل على ذلك حديثان:

. عن عائشة رضي الله عنها: «أنها كانت تلعب بالبنات فكان النبي ﴿ يأتي لي بصواحبي بلعبن معي». [البخاري ٥٦٥ه. ومسلم ٤٤٠٠]، وكان لها فرسُ له جناحان من رقاع.

قال الحافظ في الفتح: واستدل بهذا الحديث على جواز اتخاذ صور البنات واللُعب من أجل لعب البنات بهن وخص ذلك من عموم النهي عن اتخاذ الصور وبه جزم عياض ونقله عن الجمهور وأنهم أجازوا بيع اللعب للبنات لتدريبهن من صغرهن: على أمر بيوتهن وأولادهن،

وعن الربيع بنت معوذ رضي الله عنها قالت:

«أرسل النبي عنه غداة عاشوراء إلى قرى الأمصار
من أصبح مفطرا فليتم بقية يومه ومن أصبح صائماً
فليصم، قالت: فكنا نصوم بعد وتُصوم صبياننا
ونجعل لهم اللعبة من العهن، فإذا بكى أحدهم على
الطعام أعطيناهم اللعبة تلهيهم حتى يتصوا
صومهم». [البخاري ١٨٢٤]

قال الشيخ الألباني - رحمه الله -: فقد دل هذان الحديثان على جواز التصوير واقتنائه إذا ترتبت من وراء ذلك مصلحة تربوية تعين على تهذيب النفس وتثقيفها وتعليمها، فيلحق بذلك كل ما فيه مصلحة للإسلام والمسلمين من التصوير والصور، ويبقى ما سوى ذلك على الأصل - وهو التحريم - مثل صور المشايخ والعظماء والأصدقاء ونحوها، مما لا فائدة فيه، بل فيه التشبه بالكفار عبدة الأصنام.

# وه شهة داحضة بكذبها الواقع وه

وقول البعض بإباحة التصاوير لأن الشرك القديم قد انتهى هو قول من أفسد الفساد وأبطل الباطل والواقع يرد عليه وقد صح عن رسول الله قال الن تقوم الساعة حتى تضطرب إليات نساء دوس حول ذي الخلصة» [البخاري (١٩٠٣)] - وذو الخلصة صنم كانت تعبده دوس بتبالة - وكان قد هدم إلا أن الناس يعبدونه مرة ثانية، ولن تقوم الساعة حتى تطوف به النساء على النحو المبين.

وقد عمت البلوى بإقامة التماثيل في الميادين العامة هنا وهناك للزعماء والقادة والعظماء مما لا فأئدة فيه بل فيه التشبه بالكفار عبدة الأصنام ثم فتنة الرسامين والناس بالتصاوير الفاتنة التي طفحت بها الصور والمجالات في هذا الزمان وأمرها لا يكاد يخفى على أحد.

لذلك فمن الخطأ الشديد أن يظن بعض الناس أن الشيرك القديم قد انتهى زمانه فلم نعد في حاجة للحديث عن تحريم الصور والتماثيل وهذا ظن فاسد، فمازالت الأصنام تعبد حتى الآن بادغال إفريقيا ومازال الأوروبيون يسجدون أمام تمثال العذراء، والشيوعيون يطوفون بقبر لينين، يفعلون ذلك رغم ادعاءات التقدم والتحضر والمدنية.

قال تعالى: ﴿ يَعْلَمُونَ ظَاهِرًا مِنَ الحَيْاةِ الدُّنْيَا وَهُمْ عَنِ الْأَخْرَةِ هُمْ غَافِلُونَ ﴾ [الروم٧].

# واستقيموا يرحمكم الله وو

إن الأصنام والتماثيل معلم من معالم الوثنية ورمز من رموز الجاهلية عبر التاريخ وشاهد على الذل والعبودية لغير رب البرية والسبب المباشر في انتكاس الناس عن دينهم فهل يليق بأناس من جلدتنا ويتكلمون بالسنتنا أن يتغنوا بحضارة الأصنام ويفت خروا بتاريخ الفراعنة زاعمين أنها حضارة الأجداد والأمجاد داعين إليها في كل محفل وناد.

وهذه والله ليست بحضارة بل هي وثنية وضاللة، فالحضارة الحقة هي التي تقوم على أساس منهج العبودية لرب البرية.

والإسلام اسبق من كل هذه الحضارات وهو الدين الذي ارتضاء الله للإنس والجن وساثر المخلوقات فنقول لهو لاء جميعًا: ﴿ أَتَسْتَبُدُلُونَ الّذِي هُوَ خَيْرٌ ﴾ [البقرة ٢٦]. استقيموا يرحمكم الله.

هدانا الله جميعًا للعمل بكتابه وسنة رسوله على الله من وراء القصد.

## ١- الصلاة أول فريضة بعد التوحيد:

قال الله تعالَى: ﴿ وَمَا أُمِرُوا إِلاَّ لِيَعْبُدُوا اللَّهُ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ حُنْفَاءَ وَيُقِيمُوا الصَّلاةَ وَيُؤْتُوا الرُّكَاةَ وَذَلِكَ دِينُ القَيْمَةَ ﴾ [البينة: ٥].

روى الشيخان عن ابن عباس أن رسول الله وقال لله المحاذ بن جبل حين بعثه إلى اليمن: «إنك ستاتي قومًا من أهل الكتاب، فإذا جئتهم فادعهم إلى أن يشهدوا أن لا إله إلا الله وأن محمدًا رسول الله، فإن هم أطاعوا لك بذلك فأخبرهم أن الله قد فرض عليهم خمس صلوات في كل يوم وليلة، فإن هم أطاعوا لك بذلك فأخبرهم أن الله قد فرض عليهم صدقة تؤخذ من أغنيائهم فترد على فقرائهم، فإن هم أطاعوا لك بذلك فإنام أموالهم، واتق دعوة هم أطاعوا لك بذلك فإيال وكرائم أموالهم، واتق دعوة المظلوم فإنه ليس بينها وبين الله حجاب».

[النخاري ٤٣٤٧، ومسلم ١٩]

## ٢- افتراض الصلاة على الأمم السابقة:

قال سيحانه عن إبراهيم عليه السالام: ﴿ رَبُنَا إِنِّي الْمُكْنَةُ مِن ذُرِيْتَةِ بِوَالْهُ غَيْرِ ذِي زَرْع عِندَ بَيْتِكُ الْمُحَرُمُ رَبُنَا لِيُقِيمُوا الصَّلَاةُ ﴾ [إبراهيم ٣٠]، وقالُ جل شانه عن موسى وأخيه أن وهارون عليهما السلام: ﴿ وَأَوْحَيْنَا إِلَى مُوسَى وَأَخِيهِ أَن تَبُوءًا لِقَوْمُكُما بِمِصْرُ بَيُوتًا واجْعَلُوا بَيُوتَكُمْ قِبْلَةٌ وَآقِيمُوا الصَّلَاةَ ﴾ [بوسَرَ ٤٨]، وقال الله تعالى عن عيسى عليه السلام: ﴿ قَالَ إِنِّي عَبْدُ اللهِ إِنَّانِيَ الكِتَابِ وَجَعَلَنِي نَبِيا الصَّلَاةِ وَالرَّكَا أَيْنَ مَا كُنتُ وَأَوْصَانِي بِالمَّلَلَاةِ وَالرَّكَاةِ مَا لُمُتُ وَأَوْصَانِي بِالمَّلَلَةِ وَالرُّكَاةِ وَالْمُكَاةِ وَالْمُكَاةِ فَي الكِتَابِ وَجَعَلَنِي بَلِيكَا وَالرَّكَاةِ وَالرَّكَاةِ فَي الكِتَابِ وَجَعَلَنِي بِالمَلَّلَاةِ وَالرَّكَاةِ وَكَانَ رَسُولًا نَبِيكًا (٤٥) وقال نَبْدَ وَالرُّكَاةِ وَكَانَ عَندَ رَبِهِ مَرْضِيًا ﴾ [مريم: ٣٠، ٣١]، وقال نَبِي الكِتَابِ وَتَعالَى عن إسماعيل عليه السلام: ﴿ وَالْأَكَاةِ وَكَانَ عَندَ رَبِهِ مَرْضِيًا ﴾ [مريم: ٤٥، ٥٠]، وقال نَبْدَيُ الْكِتَابِ وَحَلَانَ رَسُولًا نَبِيهُ الْكَابِ وَكَانَ عَندَ رَبِهِ مَرْضِيًا ﴾ [مريم: ٤٠، ٥٠]، وقالرُّكَاة وكَانَ عَندَ رَبِهِ مَرْضِيًا ﴾ [مريم: ٤٠، ٥٠].

# ٣- افتراض الله الصلاة على نبينا محمد ﴿ مباشرة؛

مما يدل على تعظيم قدر الصلاة في الإسلام أن الله تعالى قد افترضها على نبينا محمد و مباشرة وبدون واسطة من الملائكة الكرام، وذلك حينما عُرج بالنبي إلى سدرة المنتهى في السماء السابعة.

روى الشيخان عن أنس أن رسول الله ﷺ قال وهو يتحدث عن رحلة الإسراء والمعراج: ففرض الله على أمتي خمسين صلاة. [البخاري ٢٩٩، ومسلم ١٦٢]، ثم خففها الله برحمته إلى أن صارت خمسًا في العمل وخمسين في الثواب.

# إلصالاة أحد أركان الإسلام:

روى الشيخان عن عبد الله بن عمر بن الخطاب أن رسول الله على خمس: شهادة أن لا الله إلا الله وأن محمدًا رسول الله، وإقام الصلاة، وإيتاء الزكاة والحج وصوم رمضان. [البخاري ٨، ومسلم ١٦]

وروى الترمذي عن معاذ بن جبل أن النبي ﷺ قال: «ألا أخبرك برأس الأمر وعموده وذروة سنامه ؟» قلت: بلى يا رسول الله، قال: «رأس الأمر الإسلام، وعموده الصلاة، وذروة سنامه الجهاد». إحديث صحيح صحيح الترمذي ٢١١٠]



# اعداد صلاح نجيب الدق

الحمد لله الذي فرض الصلاة على عباده رحمة بهم وإحسانًا، وأجرّل لهم ثوابها، فكانت بالفعل خمسًا وبالثواب خمسين فضلاً منه وامتنانًا، والصلاة والسلام على من لا نبى بعده، ثم أما بعد:

فإن للصلاة في الإسلام، بعد التوحيد منزلة رفيعة، لا تدانيها منزلة أي عبادة أخرى، لذا أردت أن أُذكر نفسي وإخواني الكرام يتعظيم قدر الصلاة، فاقول وبالله التوفيق:

العدد ١٠ السنة الخامسة والثلاثون

٥- الصلاة أول ما يحاسب الله عليه العبد من الأعمال يوم القيامة:

روى الترمذي عن أبي هريرة أن النبي قال:
إن أول ما يُحاسب به العبد يوم القيامة من عمله صلاته، فإن صلحت فقد أفلح وأنجح، وإن فسدت فقد خاب وخسر، فإن انتقص من الفريضة شيئًا قال الرب تبارك وتعالى: انظروا هل لعبدي مِنْ تطوع، فيكملُ بها ما انتقص من الفريضة ثم يكون سائر عمله على ذلك، [حديث صحيح صحيح الترمذي ١٣٧]

التوحيد:

روى الشيخان عن عبد الله بن مسعود قال: سالت رسول الله في أي العمل أحب إلى الله وقال: قال: «الصلاة على وقتها». قال: ثم أي قال: بر الوالدين. قال: ثم أي. قال: «الجهاد في سبيل الله». [البخاري حديث ٢٧، ومسلم حديث ٨٠]

٧- الصلاة قرة عين النبي 🛎 :

روى النسائي عن أنس أن النبي على قال: «حُبِب إليَّ من الدنيا: النساء والطيب، وجُعل قرة عينى في الصلاة».

[حسن صحيح: صحيح النسائي للالباني ١٣٩٤] ١- المحافظة على الصلاة آخر وصية للنبي ﷺ:

روى أبو داود عن علي بن أبي طالب رضي الله عنه قال: «كان آخر كلام رسول الله قف: الصلاة الصلاة، و اتقوا الله فيما ملكت أيمانكم».

[صحيح: صحيح ابي داود ٤٢٩٥]

٩- الأمر بتعليم الأطفال الصلاة:

مما يدل على منزلة الصلاة في الإسلام أن النبي قد أمر الآباء بتعليم أبنائهم الصغار الصلاة مع أمرهم بالمصافظة على أدائها منذ طفولتهم، مع ضربهم على تركها تهاوناً ضربًا غير مؤذ، مع أنهم غير مكلفين، وذلك حتى يعتادوا على أداء الصلاة في باقي مراحل حياتهم.

روى أبو داود عن عبد الله بن عصرو بن العاص أن النبي قال: «مُروا أولادكم بالصلاة وهم أبناء سبع سنين، واضربوهم عليها وهم أبناء عشر، وفرقوا بينهم في المضاجع».

[حسن صحيح: صحيح أبي داود ٢٩٦]

١٠- الصلاة صلة بين العبد وربه،

روى مسلم عن أبي هريرة رضي الله عنه قال:
«من صلى صلاة لم يقرأ فيها بأم القرآن فهي خداج
(ناقصة) ثلاثًا، غير تمام، فقيل لأبي هريرة: إنا
نكون وراء الإمام فقال: اقرأ بها في نفسك، فإني
سمعت رسول الله عيد يقول: قال الله تعالى:
قسمت الصلاة بيني وبين عبدي نصفين، ولعبدي
ما سأل، فإذا قال العبد: الحمد لله رب العالمين، قال
الله تعالى: حمدني عبدي، وإذا قال: الرحمن
الرحيم، قال الله تعالى: أثنى علي عبدي، وإذا قال:

مالك يوم الدين، قال: مجدني عبدي، فإذا قال: إياك نعيد وإياك نستعين، قال: هذا بيني وبين عبدي ولعبدي ما سأل، فإذا قال: اهدنا الصراط المستقيم صراط الذين أنعمت عليهم غير المغضوب عليهم ولا الضالين، قال: هذا لعبدي ولعبدي ما سال». [مسلم ٢٩٥]

روى البخاري عن ابن عمر أن رسول الله خور أن رسول الله خور أي بُصافًا في جدار القبلة فحكه ثم أقبل على الناس فقال: إذا كان أحدكم يصلي فلا يبصق قبل وجهه، فإن الله قبل وجهه إذا صلى». [البخاري ٤٠٦]

تعالى

قال محمد بن نصر المروزي رحمه الله: لا عمل بعد توحيد الله أفضل من الصلاة لله، لانه افتحها بالتوحيد والتعظيم لله بالتكبير ثم الثناء على الله وهي قراءة الفاتحة، وهي حمد لله وثناء عليه وتمجيد له، ودعاء، وكذلك التسبيح في الركوع والسجود والتكبيرات عند كل خفض ورفع، كل ذلك توحيد لله وتعظيم له، وختمها بالشهادة له بالتوحيد ولرسوله بالرسالة، وركوعها وسجودها خشوع له، وتواضع، ورفع اليدين عند الافتتاح والركوع ورفع الرأس، تعظيم له، وإجلال له، ووضع اليمين على الشمال بالانتصاب لله، ووضع اليمين على الشمال بالانتصاب لله، وذعان بالعبودية.

[تعظيم قدر الصلاة للمروزي ج١ ص٢٦٨]

١٢- من ح الله للمحافظين على الصلاة:

ومما يدل على المنزلة العالية للصالاة في الإسلام أن الله تعالى عندما مدّخ عباده المؤمنين، بدأ بذكر الصلاة قبل أي عمل آخر، قال سبحانه: ﴿ قَلْ مُنْونَ (١) النَّذِينَ هُمْ فِي صَالاتهمْ خَاشِعُونَ ﴾ [المؤمنون ١، ٢]، ثم ذكر سبحانه باقي الأعمال وختمها بذكر المحافظة على الصلاة، فقال جلّ شانه: ﴿ وَالنَّذِينَ هُمْ عَلَى صَلَّواتِهمْ يُحَافِظُونَ ﴿ ١) المُذَينَ هُمْ عُلَى صَلَّواتِهمْ يُحَافِظُونَ ﴿ ١) المُذَينَ عُرِشُونَ ﴿ ١) المُذَينَ يَرِشُونَ اللهِ المؤمنون ١-١١].

وقال سبيحانه مادحًا أهل الصلاة: ﴿ إِنَّ الْهِلَ الصلاة: ﴿ إِنَّ الْإِنْسَانَ خُلِقَ مَلُوعًا (١٩) إِذَا مَسِنُهُ الشُّرُ جَرُوعًا (٢٠) وَإِذَا مَسِنُهُ الخَيْرُ مَنُوعًا (٢٠) إِلَّا المُصلَّينُ (٢٢) الذِينَ هُمُّ عَلَى صَلاتِهِمْ دَافِمُونَ ﴾ [المعارج: ١٩-٣٣].

١٢- التحذير الشديد لن تهاون بالصلاة؛

إن منزلة الصلاة في الإسلام رفيعة، ويدل على
ذلك ما جاء في القرآن والسنة من التحذير الشديد
من إضاعتها والتهاون في أدائها، قال تعالى:
﴿ فَخَلَفَ مَنْ بَعْرِهِمْ خَلْفُ أَضَاعُوا الصَّلَاةَ وَاتَبْعُوا
الشَّهُوَاتِ فَسَوْفُ يَلْقَوْنَ عَيًا ﴾ [مريد ٥٩]، روى ابن
جرير عن عصر بن عبد العزيز: «لم تكن
إضاعتهم تركها ولكن أضاعوا الوقت». [تفسير
الطبري ج١٢ ص ١٩]، وقال سبحانه: ﴿ فَوَيْلُ

الطهارة الحسية من الأحداث والأنجاس، والطهارة المعنوية من الإشراك والفحشاء والمنكر، وغير ذلك مما لم يجتمع في غيرها من العبادات. [معارج القبول ج٢ ص٢٤]

# ١٧- الصلاة تميزيين المؤمنين والمنافقين في الدنيا والأخرة:

أما في الدنيا فإن الصلاة ثقيلة على المنافقين، قال سبحانه ﴿ إِنَّ المُنَافِقِينَ يُخَادِعُونَ اللَّهَ وَهُوَ خَادِعُهُمْ وَإِذَا قَامُوا إِلَى الصَّلاةِ قَامُوا كُستالَى يُرَاءُونَ النَّاسَ وَلاَ يَذْكُرُونَ اللَّهُ إِلاَّ قَلِيلاً ﴾

[It := [Ilimila: 131]

روى الشيخان عن أبي هريرة أن النبي تقال: «ليس صلاة أثقل على المنافقين من الفجر والعشاء، ولو يعلمون ما فيهما لأتوهما ولو حبوًا». [البخاري ٢٥٧، ومسلم ٢٥٢]

وأما في الآخرة فإن المنافقين لا يستطيعون السنجود إذا أمروا بذلك، قال تعالى: ﴿يَوْمُ يُكْشُفُ عَنْ سَاقَ وَيُدْعَوْنَ إِلَى السَّجُودِ فَلاَ يَسْتَطِيعُونَ إِلَى السَّجُودِ فَلاَ يَسْتَطِيعُونَ (٤٢) خَاشِعةً أَبْصَارُهُمُ تَرْهَقُهُمُّ ذِلَةً وَقَدْ كَانُوا يُدْعَوْنَ إِلَى السَّجُودِ وَهُمْ سَالِمونَ ﴾ [الله ٢٤، ٤٢].

روى البخاري عن أبي سعيد الخدري، قال: سمعت النبي قول: «يكشف ربنا عن ساقه فيسجد له كل مؤمن ومؤمنة، ويبقى من كان يسجد في الدنيا رئاء وسمعة، فيذهب ليسجد، فيعود ظهره طبقًا واحدًا». [حيث ٤٩١٩]

# ١٨ - النار لا تحرق آثار السجود، ١٨ - النار لا تحرق آثار السجود،

[تعظيم قدر الصلاة ج١ ص٢٩٢]

روى الشيخان عن أبي هريرة أن النبي حقال: وإذا فرغ الله من القضاء بين العباد وأراد أن يخرج برحمته من أراد من أهل النار، أمر الملائكة أن يخرجوا من النار من كان لا يشرك بالله شيئًا، ممن أراد الله أن يرحمه، ممن يشهد أن لا إله إلا الله، فيعرفونهم في النار بأثر السجود، تأكل النار أن ابن أدم إلا أثر السجود، حرم الله على النار أن تأكل أثر السجود، في خرجون من النار وقد امتحشوا (احترقوا) فيصب عليهم ماء الحياة، فينبتون تحته كما تنبت الحبة في حميل السيل،

[البخاري ٧٤٣٧، ومسلم ١٨٣] وأخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين. لِّلْمُصَلِّينَ (٤) الَّذِينَ هُمُّ عَن صَلاتِهِمْ سَاهُونَ (٥) الَّذِينَ هُمُّ يُرَاعُونَ (٦) وَيَمْنَعُونَ الْمَاعُونَ ﴾ [المعون: ٤-٦].

روى مسلم عن جابر قال: سمعت رسول الله يقول: إن بين الرجل وبين الشرك والكفر ترك

 ١٤- الوصية بالاستعانة بالصلاة على جميع أمور الدنيا والأخرة،

قال المروزي - رحمه الله - أمر الله عباده أن يفزعوا إلى الصلاة ويستعينوا بها على كل أمر من أمور دنياهم وآخرتهم، ولم يخص الاستعانة بها شيئًا دون شيء، فقال: ﴿ وَاسْتَعِينُوا بِالصَبْرِ وَالصَّدُالَةِ وَإِنْهَا لَكَبِيرَةً إِلاَّ عَلَى الخَاشِعِينَ ﴾ والمتلاق وإنها لكبيرة إلاَّ عَلَى الخَاشِعِينَ ﴾ وهم ألمنكسرة قلوبهم إجلالاً لله ورهبة منه، فشهد لمن حقت عليه أن يقيمها له، إنه لمن الخاشعين. [بطيم قدر الصلاة للمروزي ع ا م١١٥]

روى أبو داود عن حذيفة بن اليمان قال: «كان رسول الله صلى إذا حزبه أمر صلى».

[حديث حسن: صحيح ابي داود ١١٧١]

# ١٥- الصلاة تؤدي بالقلب مع جميع الجوارح:

قال المروزي - رحمه الله - من الدليل على عظم قدر الصلاة وفضلها على سائر الأعمال أن كل فريضة افترضها اللَّه، إنما افترضها على بعض الحوارح دون بعض، ثم لم يأمر باشتغال القلب بها إلا الصلاة، فإنه أمر أن تقام بجميع الجوارح، وذلك أن ينتصب العيد بيدنه كله ويشغل قلبه بها لتعلم ما تتلو وما تقول فيها، ولم تفعل ذلك تشييء من الفرائض، لم يمنع أن يشتغل العبد في شيء من الفرائض بعمل سواه إلا الصلاة وحدها، فإن الصائم له أن بلتفت وبنام ويتكلم بغير ذكر الصوم، ويعمل بحوارجه ويشيغلها فيما أحب من منافع الدنيا ولذاتها مما أحلُّ له، والمقاتل في سبيل الله له أن يلتفت ويتكلم، والحاج في قضاء مناسكه قد أسح له أن يتكلم كذلك فسما بين ذلك وينام ويشتغل بما أحبُّ من منافع الدنيا المباحة له، وله أن يتكلم في الطواف وكذلك إعطاء الزكاة وجميع الطاعات له أن يعمل فيها ويتفكر في غيرها. [تعظيم قدر الصلاة للمروزي ج١ ص١٧١: ١٧٢]

١٦- الصلاة تشتيمل على معظم أنواع العبادات؛

تشتمل الصلاة على الاعتقادات القلبية كالانقياد والإخلاص والمحبة والخشوع والمراقبة لله تعالى، وتشتمل على أقوال اللسان من الشهادتين وتلاوة القرآن والتسبيح وسائر أنواع الذكر، وتشتمل الصلاة أيضنا على عمل الجوارح من الركوع والسجود والقيام والرفع والخفض وغير ذلك، وتضمن الصلاة أيضاً كثيرًا من الشرائط والفضائل منها:

فكثيرًا ما كان يقول: "أنن لي أن أُحدَث عن... كذا وكذا من المغيبات التي لا يعلمها الله تعالى، وأذن بأن يعلمها من ارتضاه الله تعالى من رسول، وها هو عن يحدثنا عن القبر؛ ذلك الصندوق المغلق المظلم الذي لا يعلم عنه أحد شيئًا ولا يرى فيه شيئًا إلا ما أذن الله بعلمه ورؤيته.

# تحدير النبيء لأهل الإسلام من فتنة القبور

كان عثمان بن عفان إذا وقف على قبر بكى حتى يبل لحيته فيقال له: قد تذكر الجنة والنار فلا تبكى وتبكى من هذا؟ فيقول: إن رسول الله على قال: «إن القبر أول منازل الأخرة فإن نجا منه فما بعده أيسر منه وإن لم ينج منه فما بعده أشد منه» وقال رسول الله على: «ما رأيت منظرًا إلا والقبر أفظع منه».

[المستدرك على الصحيحين ج١ ص٢٦٥]

وعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله عنه أدان قال رسول الله عنه أدان أرقان يقال لأحدهما المنكر والآخر النكير، فيقولان له: ما كنت تقول في هذا الرجل محمد، فهو قائل ما كان يقول، فإن كان مؤمنًا قال: هو عبد الله ورسوله، أشهد أن لا إله إلا الله وأن محمدًا عبده ورسوله، فيقولان له: إن كنا لنعلم إنك لتقول ذلك، ثم يفسح له في قبره سبعون ذراعًا في سبعين ذراعًا، فينور له فيه ألا أحب أهله إليه حتى يبعثه الله من الذي لا يوقظه إلا أحب أهله إليه حتى يبعثه الله من مضجعه ذلك، وإن كان منافقًا قال: لا أدري، كنت أسمع الناس يقولون شيئًا فكنت أقوله، فيقولان له: إن كنا لنعلم أنك تقول ذلك، ثم يقال للأرض: التئمي عليه فتلتئم عليه حتى يبعثه الله من مضجعه فلا يزال

[صحیح ابن حبان ج۷ ح۱۱۷]

# بركات التوحيد

ويوضح لهم 💝 أن من الموحدين من سيدخل النار بذنوبه، ثم يخرجه إلى الجنة توحيده:

عن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه أن رسول الله عن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه أن رسول الله عنه الناد الدنة الجنة، يدخل من يشاء برحمته، ويدخل أهل النار النار، ثم يقول: انظروا من وجدتم في قلبه مثقال حبة من خردل من إيمان فأخرجوم، فيخرجون منها حممًا قد امتحشوا فيلقون في نهر الحياة أو الحيا فينبتون فيه كما تنبت الحبة إلى جانب السيل، ألم تروها كيف تخرج صفراء ملتوبة. [صحيع مسلم ج ا ع١٠٤]

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن تبع هداه، وبعد:

لا يزال حديثنا عن سيد البشر و موصولا وممدودًا يبث التربية الإيمانية بنواة أهل ويربي الناشئة المسلمة على معاني الإيمان بالغيب وكما وصف ربنا سبحانه أهل الإسلام أنهم و يُؤْمِنُونَ بِالْغَيْبِ وَيُقيمُونَ الصَّلاَةَ ﴾ فإن رسولنا كان يحدث المسلمين عن هذا الغيب بما ياذن له الله بمعرفته والتحديث به.



- العدد العالسية الجامسة والتلاثور

ومعنى «حمما» أي فحما، قد امتحشوا أي احترقوا.

وعن أبي سعيد رضي الله عنه قال: قال رسول الله عنه أب الله النار الذين هم أهلها فإنهم لا يموتون فيها ولا يحيون، ولكن ناسًا أصابتهم النار بذنوبهم، أو قال بخطاياهم فأماتهم إماتة، حتى إذا كانوا فحمًا أذن بالشفاعة فجيء بهم ضبائر ضبائر (ضبائر أي جماعات متفرقة) فبُثوا على أنهار الجنة، ثم قيل: يا أهل الجنة أفيضوا عليهم فينبتون نبات الحبة تكون في حميل السيل فقال رجل من القوم: كأن رسول الله عن حكان بالبادية. [مسلم ع حمد]

قال النووي رحمه الله:

فالظاهر والله أعلم من معنى هذا الحديث: أن الكفار الذين هم أهل النار والمستحقون للخلود لا يموتون فيها ولايحيون حياة ينتفعون بها ويستريحون معها، كما قال الله تعالى: ﴿ لا يُقْضَلَى عَلَيْهِمْ فَيَمُوتُوا وَلاَ نُخَفُّفُ عَنْهُمْ مِنْ عَذَابِهَا ﴾ [فاطر:٢٦]. وكما قال تعالى: ﴿ ثُمُّ لاَ يَمُوتُ فِيهَا وَلاَ نَحْنَى ﴾ [الاعلى: ١٣] وهذا جار على مذهب أهل الحق أن نعيم أهل الجنة دائم وأن عذاب أهل الخلود في النار دائم، أما قوله 👺 : «ولكن ناسنًا أصابتهم النار... إلى أخره: فمعناه أن المذنبين من المؤمنين بمدتهم الله تعالى إماتة بعد أن يعذبوا المدة التي أرادها الله تعالى، وهذه الإماتة إماتة حقيقية يذهب معها الإحساس، ويكون عذابهم على قدر ذنوبهم، ثم يميتهم ثم يكونون محبوسين في النار المدة التي قدرها الله تعالى، ثم يضرجون من النار موتى قد صاروا فحمًا، فيُحملون ضبائر كما تُحمل الأمتعة، ويلقون على أنهار الجنة، فيُصب عليهم ماء الحياة فيحيون وينبتون نبات الحبة في حميل السيل في سرعة نباتها وضعفها، فتخرج لضعفها صفراء ملتوية، ثم تشبت قوتهم بعد ذلك ويصيرون إلى منازلهم وتكمل أحوالهم، فهذا هو الظاهر من لفظ الحديث ومعناه.

وعن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال: قال رسول الله عنه ، «ثم إني لأعلم آخر أهل النار خروجًا منها، وآخر أهل النار خروجًا النار حبوًا فيقول الله تبارك وتعالى له: «انهب فادخل الجنة» فيأتيها فيخيل إليه أنها ملأى، فيرجع فيقول: يا رب؛ وجدتها ملأى. فيقول الله تبارك وتعالى له: «أنهب فادخل الجنة» قال: فيأتيها فيخيل إليه أنها ملأى، فيرجع فيقول: يا رب؛

وجدتها ملأى، فيقول الله له: «انهب فادخل الجنة فإن لك مثل الدنيا وعشرة امتالها أو إن لك عشرة أمثال الدنيا والله في قول: أتسخر بي أو أتضحك بي وأنت الملك وأنت الملك قال: لقد رأيت رسول الله في ضحك حتى بدت نواجذه، قال: فكان يقال: ذاك أدنى أهل الجنة منزلة. [صحبح مسلم ج ا ١٨٦]

# نساء حول الرسول الماء ا

لا يجوز جلوس الرجال والنساء واجتماعهم في مجلس واحد مختلطين ينظر بعضهم إلى بعض. قالت أم سلمة رضي الله عنها: كنت عند رسول الله فونده ميمونة، فأقبل ابن أم مكتوم وذلك بعدما أمرنا بالحجاب فقال النبي ق: «احتجبا منه» فقلنا: يا رسول الله! أليس هو أعمى لا يبصرنا ولا يعرفنا؟ فقال النبي ق: «أفعمياوان أنتما ألستما تصرانه». [صحيح ابن حبان ٢/١٥٥٥]

وأخرجه أبو داود والترمذي وقال: حسن صحيح. وضعفه الشيخ الالباني رحمه الله وقال: ضعيف؛ في سنده نبهان وفيه جهالة.

وقد علق عليه الحافظ ابن حجر بقوله: وفيه دليل على أن النساء محرم عليهن النظر إلى الرجال إلا أن يكونوا لهن بمحرم، سواء أكانوا مكفوفين أو مصراء. وفت الباري ٣٧/١٦]

وهذا لا يتعارض مع أمره قلاطمة بنت قيس لما طلقها عمرو بن حفص البتة (ثلاثًا) أن تعتد في بيت ابن أم مكتوم. لما قاله القرطبي: قال ابن العربي: وإنما أمرها بالانتقال من بيت أم شريك إلى بيت ابن أم مكتوم لأن ذلك أولى من بقائها في بيت أم شريك، إذ كانت أم شريك مؤثّرة بكثرة الداخل إليها فيكثر الرائي لها، وفي بيت ابن أم مكتوم لا يراها أحد، فكان إم ساك بصرها عنه أقرب من ذلك وأولى فرخص لها ذلك والله أعلم، [نفسير القرطي ٢٧٨/١٧]

ولذلك أمرها رسول الله الا تكون عند أم شريك؛ قال: «تلك أمرأة يغشاها أصحابي؛ اعتدي عند أم ابن أم مكتوم فإنه رجل أعمى، تضعين ثيابك عنده، وفي رواية: «انتقلي إلى أم شريك» ـ وأم شريك أمرأة غنية من الأنصار عظيمة النفقة في سبيل الله ينزل عليها الضيفان ـ، فقلت سأفعل، فقال: «لا تفعلي؛ إن أم شريك أمرأة كثيرة الضيفان، فإني أكره أن يسقط خمارك أو ينكشف الثوب عن ساقيك فيرى القوم منك جعض ما تكرهين، ولكن انتقلي إلى أبن عمك عبد الله بن أم مكتوم [الأعمى] ـ وهو من البطن الذي هي منه بن أم مكتوم [الأعمى] ـ وهو من البطن الذي هي منه

- فإنك إذا وضعْت خصارك لم يرك، فانتقلتْ إليه. [صحبح]

وقد يسال سائل هنا: لماذا منع النبي 👺 فاطمة أن يراها الناس عند أم شيريك في الوقت الذي صيرح فيه بأن أم شريك امرأة يغشاها أصحابه المحتاجين إلى نفقتها وضيافتها؟ والجواب: قال ابن عبد البر أبو عمر: وأما قوله: يغشاها أصحابي فمعلوم أنها عورة كما أن فاطمة عورة، إلا أنه علم أن أم شريك من السترة والاحتجاب بحال ليست بها فاطمة، ولعل فاطمة من شائها أن تقعد بزينتها في البيت ولا تحترز كاحتران أم شريك، ولا يجوز أن تكون أم شريك وإن كانت من القواعد أن تكون بزينتها، ويجوز أن تكون فاطمة شابة ليست من القواعد وتكون أم شريك من القواعد فليس عليها جناح ما لم تتبرج بزينة، فهذا كله فرق بين حال أم شريك وفاطمة، وإن كانتا جميعا امراتين؛ العورة منهما واحدة، ولاختلاف الحالتين أمرت فاطمة بأن تصير إلى ابن أم مكتوم الأعمى حيث لا يراها هو ولا غيره في سته. اه [التمهيد ١٩٦/١٩]

ولم يعلق العلماء على انتقال فاطمة إلى بيت ابن عمها بأمر النبي على بأنه هل في ذلك خلوة أم لا الأن هذا الأمر معلوم عندهم بالضرورة، فلا يصح أبدًا أن ينقلها النبي على من الرمضاء إلى النار - بمعنى أنه لا يمنعها من نظرة فينقلها إلى خلوة وإنما ينقلها إلى حيث الأمان من الخلوة ومن النظر وغيره.

لكن يجوز أن تنظر المرأة المسلمة إلى الرجال للحاجة من السير الطبيعي في الطرقات، أو أثناء البيع والشراء، مع استصحاب الضابط الشرعي وقل للمُؤْمنات يَغْضُضن من أَبْصارهِن والشراء، الله والثانية عليك، كما يجوز أن تنظر إلى الرجال وهم يلعبون العابًا غير محرمة، بشرط ألا يظهر من الرجال شيء من عوراتهم، وبشرط ألا يترتب على هذا النظر فتنة. وقد ثبت في وبشرط الا يترتب على هذا النظر فتنة. وقد ثبت في الحبشة وهم يلعبون في حرابهم في المسجد يوم العيد، وعائشة رضي الله عنها تنظر من ورائه وهو يسترها منهم، حتى ملت ورجعت، والمرأة الصالحة تدرك أن عائشة رضي الله عنها كانت مختفية خلف جسم النبي على مستترة به، فتراهم من حيث لا حرونها.

وقد ذكر العلماء سبب سماح النبي مع لعائشة برؤية الأحباش وهم يلعبون بحرابهم في المسجد أن

عائشة كانت ذلك الوقت والله أعلم غير بالغة، لأنه نكحها صبية بنت ست سنين أو سبع، وبنى بها بنت تسع، ويجوز أن يكون قبل ضرب الحجاب مع ما في النظر إلى السودان مما تقتحمه العيون، وليست الصبايا كالنساء في معرفة ما هنالك من أمر الرجال. قاله ان عبد البر في التمهيد.

وبالجمع بين الضوابط الشرعية التي تأمر بغض النظر وتجنب الفتئة وبين إذن النبي تعلم لعائشة برؤية لعب الأحباش نرى أن السماح بمثل هذا كان في أضيق الحدود ولذلك لم يسمع حدوثه عن عائشة أو نساء السلف غير هذه المرة فليتق الناس ربهم عند الاستفادة مما أبيح ألا يكون ذريعة للوصول إلى المحظور ثم إلى الوقوع فيه.

وعن عطاء بن أبي رباح قال: قال لي ابن عباس: الأ أريك امراة من أهل الجنة قلت: بلي، قال: هذه المرأة السوداء أتت النبي في فقالت: إني أصرع وإني أتكشف، فادع الله لي؛ قال: «إن شئت صبرت ولك الجنة، وإن شئت دعوت الله أن يعافيك فقالت: أصبر، قالت: وإني أتكشف فادع الله ألا أتكشف فدعا لها». (متق عليه)

وعند البزار عن ابن عباس رضي الله عنهما في نحو هذه القصة أنها قالت: إني أضاف الخبيث - الشيطان - أن يجردني؛ فدعا لها ». [فتح الباري ٥٣٣٨/٥]

فلتنظر كل امراة مسلمة تخشى الله إلى إصرار تلك المراة على أن تتستر ولا ينكشف منها شيء، وتخشى أن يجردها الشيطان الخبيث إذا صرعها رغم أنها سوداء ربما لا يشتهيها أحد، وفي ذلك عبرة لمن تقول: لن أتحجب لأننى لست جميلة.

فيا للعجب! امرأة تصر على النستر حتى وهي معذورة ومريضة، وتصبر على الصرع والمرض ولا تصبر على الصرع والمرض ولا تصبر على التكشف، وامرأة أخرى لا تصبر على الحجاب ولا تحبه، وتتكشف وهي راضية غير مكرهة بل راغبة حريصة على سفورها وتبرجها، فكيف الفرق بين المرأتين والفرق واضح شديد وبعيد فالأولى قال ابن عباس عنها: امرأة من أهل الجنة، والثانية قال عنها النبي في إنها صنف من أهل النار: ونساء كاسيات عاريات مائلات مميلات رءوسهن كاسنمة البخت المائلة، لا يدخلن الجنة ولا يجدن ريحها وإن ريحها ليوجد من مسيرة كذا.

# طفلنا المسلم فقيه في الدين

قال النبي 🀲: «من يرد الله به خيرًا يفقهه في

الدين»، فالفقه خير كله، وفلاح عند من لا ظل إلا ظله، وهذا نمونج ومثال لفقيه من الفقهاء الصغار؛ أبناء السلف الأبرار.

عن ابن عباس رضى الله تعالى عنهما قال: كان عمر رضى الله عنه يدخلني مع أشياخ بدر، فقال بعضهم: لِمَ تُدخل هذا الفتى معنا ولنا أبناء مثله؟ فقال: إنه ممن قد علمتم، قال: فدعاهم ذات يوم ودعاني معهم، قال: وما رايته دعاني يومئذ إلا ليريهم منى (يعنى فقهى وعلمى)، فقال: ما تقولون في: ﴿ إِذَا جَاءَ نُصْنُرُ اللَّهِ وَالْفَتْحُ (١) وَرَأَيْتَ النَّاسَ نَدْخُلُونَ فِي دِينِ اللَّهِ أَفْوَاجًا (٢) فَسَبِّحْ بِصَمْدِ رَبُّكَ وَ اسْتَغْفِرْهُ إِنَّهُ كَانَ تَوَّابًا ﴾ فقال بعضهم: أمرنا أن نحمد الله ونستغفره إذا نصرنا وفتح علينا، وقال بعضهم: لا ندرى، ولم يقل بعضهم شبيتًا، فقال لي: يا ابن عباس، أكذاك تقول؟ قلت: لا، قال: فما تقول؟ قلت: هو أجل رسول الله 🐉 ، أعلمه الله له إذا جاء نصر الله والفتح . فتح مكة .، فذاك علامة أجلك، فسيح بحمد ربك واستغفره إنه كان توابًا. قال عمر: ما أعلم منها إلا ما تعلم. [البخاري ٤٠٤٣/٤]

بل ويستنبطون الأحكام الشرعية، وهو نفسه رضي الله عنه يستنبط حكمًا يصير هديًا للمسلمين بعد، وهو حكم المرور بين الصفوف خلف الإمام أثناء صلاة الحماعة.

يقول أبن عباس: أقبلت راكبًا على حمار أتان (أنثى الحمار) وأنا يومئذ قد ناهزت (أي: قاربت)

الاحتلام، ورسول الله على يصلي بالناس إلى غير جدار، فمررت بين يدي بعض الصف فنزلتُ فأرسلت الأتان ترتع، ودخلت في الصف لم ينكر ذلك عَلَيً أحد. [البخاري / ٢٢/١]

وهو يستنبط هنا من عدم إنكار أحد عليه جواز لك.

وصبية أخرى من بنات السلف؛ قال عنها أبو الفرج بن الجوزي في كتابه «صفوة الصفوة»:

أمير بلدة اجتاز على باب دار فاستقى ماءً، فلما شرب رمى إليهم شيئًا من المال فوافقه أصحابه، ففرح أهل الدار سوى بنية صغيرة، فإنها بكت، فقيل لها: ما يبكيك فقالت: مخلوق نظر إلينا فاستغنينا، فكيف لو نظر إلينا الخالق سبحانه وتعالى؟

فهي رحمها الله تريد أن تعلم من حولها أنه إذا كان العبد يفرح بفضل مخلوق عليه؛ فالفرح بفضل الله أولى وأعظم، فهو مسبغ النعم، ومزيل النقم، سيحانه.

وعن خريمة أبي محمد قال: قال بنات رجل لأبيهن: يا أبه؛ لا تطعمنا إلا الحلال، فإن الصبر على الجوع أيسر من الصبر على النار، فبلغ ذلك سفيان الثوري، فقال: ما لهن رحمهن الله. [صفوة الصفوة ٤٤٣/٤] فاحذر أخى أكل الحرام، فما نبت منه جسم إلا

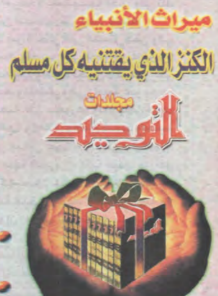
كانت النار أولى به.

والحمد لله رب العالمين

ثعلن مجلة التوحيد عن وجود مجلدات للبيع وقد تقرر أن يكون سعر المجلد الأي سنة داخل مصر للأفراد والهيئات والمؤسسات ودور النشر ٢٠ جنيها مصريًا، وفروع أنصار السنة المحمدية ١٨ جنيها مصريًا، ويتم البيع للأفراد خارج مصر بسعر ١٠ دولارات أمريكية، والهيئات والمؤسسات ودور النشر ٨ دولارات أمريكية.

لأول مرة نقدم للقارئ كرتونة كاملة تحتوي على ٢٥ مجلدًا من مجلة التوحيد عن ٣٥ سنة كاملة. ● ٢٠٠ جنيه للكرتونة للأفراد والهيئات والمؤسسات داخل مصر.

● ٢٠٠ دولارًا لن يطلبها خارج مصر شاملة سعر الشحن.



علما بأن منطد البيع الوحيد في المركز العام هو الدور السابع بمقر مجلة التوحيد

Upload by: altawhedmag.com

حامة التاسعة واسته

نواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم حتى يقف على حقيقة هذه القصة التي اشتهرت وانتشرت في كتب السنة المشهورة، ونقلها بعض الكتَّاب في الصحف وعلى سبيل المثال لا الحصر نشرت حريدة «صوت الأمة» في عددها (١٥٩) هذه القصية الواهية تحت عنوان «الحياة العاطفية للرسول» بخط عريض ثم بخط اقل «الرسول لم يستح من الحديث عن النساء والعشق والجنس، هذه القصية التي اتخذها زنادقة الشرق والغرب وسيلة لإفكهم ليقولوا: «إن محمدًا كان شبه وانيا، وإنهم لكاذبون، وإلى القارئ الكريم تخريج هذه القصة الواهية وتحقيقها لنبين حهل الجاهلين، بخاتم النبيين، وندحض حجج الملحدين.

# اولا: من القصة:

اكان رسول الله 🎏 جالسًا في أصحابه، فدخل ثم خرج، وقد اغتسل فقلنا: يا رسول الله، قد كان شيء ؟ قال: أجل، مرت بي فلانة فوقع في قلبي شهوة النساء فاتبت بعض أزواجي فأصبتها، فكذلك فافعلوا، فإنه من أماثل أعمالكم إتدان الحلال».

# ثانيا: التخريج:

الحديث الذي جاءت به هذه القصة الواهية: أخرجه أحمد في «المسند» (١٨٠٥٧/٢٣١/٤) قال:

«حدثنا عبد الرحمن بن مهدى، عن معاوية يعنى ابن صالح، عن أزهر بن سعيد الحرازي قال: سمعت أبا كبشة الأنماري قال: كان رسول الله 🦝 جالسًا في أصحابه... القصة، واللفظ له، وأخرجه الطبراني في المعجم الكبير قال: حدثنا بكر بن سهل حدثنا عبد الله بن صالح حدثني معاوية بن صالح به...

وأخرجه الطبراني أيضًا في «المعجم الأوسط» (۲۲۷٥/۱٥٨/٤) قال: «حدثنا بكر به...». ثالثًا:التحقيق معالمة ترويد للمال علمالا

أ- هذه القصة التي أخرجها أحمد والطبراني من حديث أبى كبشة الأنماري، قصة غريبة، حيث تبين

التوحيح العدد ١٢ ؛ السنة الخامسة والثلاثون

غرابتها من قول الإمام الطبراني في «الأوسط» (١٥٩/٤): «لا يروى هذا الحديث عن أبي كبشة إلا يهذا الإسناد، تفرد به معاوية بن صالح».

ب- هذا حتى لا يقول قائل بأن هذه القصة لها طرق اخرى عن أبي كبشة أو لها طرق أخرى عن

أزهر بن سعيد الحرازي.

ج- وهذه من أهم فوائد المعجم الأوسط للطبراني؛ فيأتي في هذا الكتاب عن كل شيخ بما له من غرائب ولا بد لطالب هذا العلم أن يعلم هذا جيدًا، فالكتاب في الحقيقة كتاب غرائب ظهر فيه سعة رواية الطبراني وكثرة اطلاعه على طرق الحديث وتمييز الطرق التي اشترك فيها عدد من الرواة عن هذا الراوي، عن الطرق التي انفرد بها بعض الرواة عن بعض، وهذا الأمر لا ينقاد إلا لإمام جهبذ من جهابذة هذا الفن الدقيق الواسع، وقد تعب كثيرًا في إخراج هذا الكتاب على هذه الطريقة لذلك كان يقول رحمه الله: «هذا الكتاب

وعلة هذا الحديث الذي جاءت في متنه
هذه القصة «أزهر بن سعيد الحرازي الحمصي:

إ- أورده ابن أبي حاتم في «الجرح والتعديل» (١/٢/٣١٢/٢) وقال: «أزهر بن سعيد الحمصي روى عن: أبي أمامة وأبي كبشة الأنماري وغضيف بن الحارث، روى عنه: معاوية بن صالح سمعت أبي يقول ذلك، قلت: لم يذكر فيه جرحًا ولا تعديلاً، وفرق بينه وبين أزهر بن عبد الله جميع الحرازي حيث ترجم له برقم (١١٧٤) فهو مجهول.

٧- وأورده الإمام المزي في "تهذيب الكمال" (٣٠٣/٥٠٦/١) وقال: روى عنه: عمر بن جُعْشم القرشي، ومحمد بن الوليد الزبيدي، ومعاوية بن صالح الحضرمي.

قلت: ولم يذكر فيه جرحًا ولا تعديلاً فهو

٣- نوع المجهول: «مجهول الحال»، وهو من
 روى عنه اثنان فاكثر لكن لم يوثق.

3- حكم روايته: الردُّ (على الصحيح الذي قاله الجمهور) كذا في «شرح النخبة» (ص/١٣٦) فالقصة: واهية مردودة عند الجمهور من أهل هذا الفن لجهالة أزهر والذي قال عنه ابن سعد: «كان قليل الحديث، كذا في «تهذيب الكمال»، و«تهذيب

التهذيب، (١٧٨/١).

٥- قال الصافظ ابن حجر في «التهذيب» ١٩١/١٠:

«كان معاوية بن صالح يغرب بحديث أهل الشام جدًا».

قلت: وأزهر بن سعيد الحرازي الذي روى عنه معاوية هذه القصة: حمصي شامي فهي من غرائب معاوية بن صالح.

٦- وبهذا ينطبق هذا القول على حديث
 القصة تمام الإنطباق في قول الإمام الطبراني
 الذي خرجناه أنفًا:

"لا يروى هذا الحديث عن أبي كبشة إلا بهذا الإسناد تفرد به معاوية بن صالح».

٧- لذلك قـال الذهبي في «الميازان»
 (٨٦٢١/١٣٥/٤) كان يحيى القطان يتعنت ولا يرضاه، وقال أبو حاتم: لا يحتج به، ولينه ابن

وقال يحيى بن معين: «كان ابن مهدي إذا حدث بحديث معاوية بن صالح زجره يحيى بن سعيد».

٨- قـال الذهبي: «لم يخرج له البخاري...
 وترى الحاكم يروى في مستدركه أحاديثه - يعني أحاديث معاوية بن صالح - ويقول: هذا على شرط البخاري فيهم في ذلك ويكرره.. اهـ.

٩- قلت: بل هذا الطريق الغريب الذي هو من غرائب معاوية بن صالح الذي يغرب بحديث أهل الشام جدًا وقد أغرب بحديث أزهر بن سعيد الحمصي الشامي المجهول في هذه القصة فلم يخرج له مسلم أيضًا حديثًا من هذا الطريق الغريب المجهول.

١٠- وبهذا يتبين أن القصة واهية منكرة

## مريبة. رابعا: قرائل تدل على أن هذه القصة منكرة:

 ١- في رواية الطبراني في «الكبير»: «بينما رسول الله چ جالس مرت به امرأة فقام إلى أهله فخرج إلينا رسول الله چ يقطر».

قلت: وإن تعجب فعجب أن هذه القصة الواهية المنكرة تجعل النبي على يترك أصحابه جالسين لأن امرأة مرت به فوقعت شهوة النساء في قلبه على فقام ليأتي بعض أزواجه فأصابها،

كل هذا والصحابة رضى الله عنهم جالسون ثم يغتسل ويخرج عليهم يقطر ونتساعل هل

الصحابة أملك لأنفسهم من رسول الله 🚁 ؟ وللإجابة عن هذا التساؤل والذي به تظهر نكارة هذه القصة فقد أخرج البخاري ومسلم من حديث عائشة رضي الله عنها «أن رسول الله 🛬

كان يقبل وهو صائم وكان أملككم لإربه،

واللفظ لمسلم في كتاب «الصبيام» (ح٢٦)

قال الإمام النووي في «شرح مسلم» لهذا الحديث: قال العلماء: «معنى كلام عائشة رضى الله عنها أنه ينبغي لكم الاحتراز عن القبلة، ولا تتوهموا من أنفسكم أنكم مثل النبي 📚 في استباحتها لأنه يملك نفسه، ويأمن الوقوع في قبلة يتولد منها إنزال أو شهوة أو هيجان نفس ونحو ذلك، وأنتم لا تأمنون ذلك فطريق تكم الإنكفاف عنها». اهـ.

قلت: وبذلك فسسره الشرمذي في «السنن» (ح٧٢٩) قال: «ومعنى (لإربه) لنفسه».

وفي موطأ مالك (ح٠٥٠) تقول عائشة: «وأيكم أملك لنفسه من رسول الله 😅 الذا قال الحافظ الزين العراقي: وهو أولى الأقوال بالصواب؛ لأن أولى ما فسر به الغريب ما ورد في بعض طرق

٧- هل الصحابة أغض لأبصارهم من النبي الله عنا فلم يتأثروا بمرور المرأة ويتأثر رسول الله 😇 حتى تقع في قلبه شهوة النساء ويترك أصحابه ويفعل ما يفعل وهو الذي أنزل اللّه تعالى عليه: ﴿قُل لَّلْمُؤْمِنِينَ يَغُضُّوا مِنْ أَبْصَارِهِمْ وَيَحْفَظُوا فُرُوجَهُمْ ذَلِكَ أَزْكَى لَهُمْ إِنَّ اللَّهَ خَبِيرٌ بِمَا تَصْنَعُونَ ﴾ [النور: ٣٠].

وتظهر نكارة هذه القصة في أن الله سيحانه أعطى نبيه محمدًا 🍩 أطهر بصر في العالمين، زكَّاه بقوله: ﴿ مَا زَاغَ البَصِيرُ وَمَا طَغَى ﴾ [النجم: ١٧].

٣- أم كيف تقع شهوة النساء في صدر النبي ع مرور امراة أجنبية وقد زكى الله تعالى صدره فقال: ﴿ أَلَمْ نَشْرَحْ لَكَ صَدْرَكَ ﴾ [الشرح: ١].

٤- هذا الفعل لا يفعله إنسان عادي في مجلسه فكيف يسيد ولد أدم يوم القيامة، وقد أخرج البخاري ومسلم من حديث أبي سعيد الخدري قال: «كان رسول الله 🍲 أشد حياءً من

العذراء في خدرها».

وبهذا يتبين من السنة الصحيحة المطهرة أن هذه القصة واهية منكرة.

ه- وتظهر نكارة هذه القصة من أن النبي 📚 من أخشاهم لله وأتقاهم له فقد أخرج البخاري من حديث أنس بن مالك قال: قال 😅 : «... إنى لأخشاكم لله وأتقاكم له.....

فليحذر القارئ الكريم من مثل هذه القصص الواهية التي يتخذها زنادقة الشرق والغرب للطعن في خاتم النبيين محمد 🏂 ويلبسون على من لا دراية له بهدا العلم أن هذه القصص موجودة في كتب السنة.

# خامسا قصة أخرى واهية:

١- هذه قصة أخرى واهية منكرة تذكر أن النبي 🥃 رأى امرأة فأعجبته فلم يملك نفسه فاتى زوجته سودة وعندها نساء، فلم يملك النبي من نفسه حتى تخرج الصحابيات واخذ سودة من بينهن وأختلي بها حتى قضي حاجته.

٢- القصة أخرجها الدارمي في السنن، (١٩٦/٢) (ح٢٢١٥) قال: «أخبرنا قبيصة، أخبرنا سفيان، عن أبي إسحاق، عن عبد الله بن حلام عن عيد الله بن مسعود قال: ﴿رَأَى رَسُولَ اللَّهُ 😸 امرأة فأعجبته فأتى سودة وهي تصنع طيبًا، وعندها نساء فأخليته فقضى حاجته....

الحديث الذي حاءت به هذه القصية دليس صحيحًا، والقصة منكرة، وعلتها عبد الله بن

ولقد أورد هذه القصة الصافظ الذهبي في «المدران» (٤٢٨٠/٤١٢/٢) وجعلها من مناكس عبد اللَّه بن حلاَّم حيث قال: «عبد اللَّه بن حلاَّم عن ابن مسعود مرفوعًا: إنى رأيت امرأة فأعجبتني...، الحديث رواه أبو إسحاق عنه وبعضهم وقفه لا ىكاد بعرف». اهـ.

قلت: فهو مجهول العين فحديثه مردود ولا يصلح للمتابعات والشواهد، وهكذا تأتى هذه القصص الغريبة المنكرة، فنكشف بفضل الله وحده عوارها وندين بطلانها.

هذا ما وفقني الله إليه، وهو وحده من وراء

# الفتاوي

# تجيب عليها لجنة الفتوى بالمركز العام

# بيوعوارياح

س: اشترى أخي بضاعة ثم عجز عن تسويقها، فقال لي: خذها أنت وبعها لحسابك ثم سددني، فما حكم الربح الذي سأربحه من هذه البضاعة؟

الجواب: إذا بعت هذه البضاعة فربحها حلال لك وعليك ثمنها لأخيك، وإن تفضلت عليه بشيء من الربح كان هذا من سماحتك.

# انفجار الكواكب وعلامات الساعة

س: سمعنا أن بعض المجرات قد انفجرت، ونحن نعلم أن يوم القيامة سينفجر الكون كله، فهل ما حدث لهذه المجرات يعد بداية ليوم القيامة؟

الجواب: الانفجار الذي سيصيب الكون كله يوم القيامة فتنفطر السماء، وتنتثر الكواكب، وتسير الجبال سيرًا، وغير ذلك من الأهوال التي ستكون يوم القيامة مما أخبرنا الله تعالى عنه في القرآن، كل ذلك سيحدث إذا نفخ في الصور النفخة الأولى نفخة الفزع والصعق، كما قال تعالى: ﴿ فَإِذَا نُفخُ في الصُّور نَفْذَةُ وَاحِدَةُ (١٣) وَحُمِلَتِ الأَرْضُ وَالجَبَالُ فَدُكَّتَا دَكَّةً وَاحِدَةً (١٤) فَيَوْمَئِذِ وَقَعَتِ الوَاقِعَةُ (١٥) وَانشَنَقُّتِ السُّمَاءُ فَهِيَ يَوْمَئِذِ وَاهِيَةٌ ﴾، وقال تعالى: ﴿ إِذَا وَقَعَتِ الوَاقِعَةُ (١) لَنْسَ لِوَقْعَتِهَا كَاذِيةُ (٢) خَافِضَةُ رَافِعَةُ (٣) إِذَا رُجَّتِ الأَرْضُ رَجًّا (٤) وَيُستَّتِ الجِيَالُ بَسًا (٥) فَكَانَتْ هَيَاءً مُّنْبَدًا ﴾، فإذا ثبت أن بعض المجرّات انفجرت فلا يقال إن هذا بداية يوم القيامة، لأن ما ذكر من أهوال يوم القيامة سيكون كله في ساعة واحدة بعد النفخ في الصور، كما ذكر ربنا سيحانه وتعالى.

# قتلالأفاعي

س: ورد في صحيح مسلم - كتاب السلام - (باب قتل الحيات وغيرها) أحاديث تأمر بقتل الحيات وأحاديث تنهى عن قتلها، وأحاديث تأمر بإذنها ثلاثًا فإن خرجت والا قتلت، وقد أشكلت علينا هذه الأحاديث، فنرجو بيان الراجح من أقوال العلماء

الجواب الراجح من الأقوال في هذه الأحاديث أن الأمر بقتل الحيات مطلقًا مخصوص بالنهي عن حيًات البيوت فإنها لا تقتل إلا بعد الإنذار ثلاثة أيام، ولم يصح في صفة الإنذار حديث، ولكن قال مالك: يكفى أن يقول أحرَّج عليك بالله واليوم الآخر أن لا تبدو لنا ولا تؤذينا، قال النووي: ولعل مالكًا أخذ لفظ التحريج مما وقع في صحيح مسلم: «فحرَجوا عليها ثلاثًا».

ويستثنى من النهي عن قتل حيات البيوت إلا بعد الإنذار قتل الابتر وذي الطفيين، والابتر هو مقطوع الذنب أو قصيره، والطفيان: خطان أبيضان على ظهر الحية، فهذان النوعان يقتلان في البيوت وخارج البيوت بلا استئذان. والله أعلم.

# الاقتراض من رجل مراب

س؛ ما حكم اقتراضي من أخي قرضًا حسنًا، وأنا أعلم أنه يتعامل مع البنوك ؟

الجواب: إذا وجدت غيره من ذوي المال الحلال الطيب يقرضك قرضًا حسنًا فلا تقترض من أخيك، وإلا وكانت بك حاجة شديدة فلا بأس من الاقتراض منه.

# الصايف وما فيها من مصائب

# س: ما حكم الذهاب إلى المصانف؟

الحواب: لا يجوز الذهاب إلى المصائف لأن من المعلوم أن فيها بختلط الرجال والنساء، ويرتكب المحرمات، ويكون الجميع شبه عراة، وإنكار المنكر واجب، فكيف يذهب المسلم إلى هذه الأماكن التي لا بستطيع فيها إنكار المنكر، وقد قال تعالى: ﴿ وَقَدْ نَزُّلُ عَلَيْكُمْ فِي الكِتَّابِ أَنْ إِذَا سَمِعْتُمْ آيَاتِ اللَّهِ يُكْفَرُّ بِهَا وَسُنْتَهْزَأُ مِهَا فَلاَ تَقْعُدُوا مَعَهُمْ حَتَّى يَخُوضُوا فِي حَدِيثٍ غَيْرِهِ إِنَّكُمْ إِذًا مَّثْلُهُمْ ﴾، ولا يقال: أن الرجل يجلس بزوجه وأولاده في مكان بعيد عن المنكرات، لأنه لا تغيب عنه هذه المنكرات.

# رخصة القصر للجنود

# س: هل يجوز للجنود أن يقصروا الصلاة في

الجواب؛ حالة الجنود اليوم مستقرة بفضل الله، فإذا سافر الجندي من بلده إلى كتيبته دخل الكتيبة وهو عازم على الإقامة مدة معلومة عنده، وهناك خلاف بين العلماء في المسافر إذا نوى الإقامة بعد كم يوم يتم ، والأحوط أن يتم الجنود في كتائبهم، فإذا سافروا وأدركتهم الصلاة وهم مسافرون فلهم القصر حتى يصلوا بلادهم.

# الرحلات الختلطة

س: هل يجوز الاشتراك في الرحلات الترفيهية التى تجمع البنين والبنات وتكون فيها بعض التجاوزات الشخصية فضلاً عن الفناء والموسيقي ؟

الجواب؛ لا يجوز الاشتراك في هذه الرحلات؛ لأن الاختلاط محرم لما يكون فيه من التجاوزات التي أشرت النها من النظرة المحرمة، والضحكة الساخرة، والمصافحة، وريما لعب البنون مع البنات، إلخ ذلك

من المحرمات التي تقع عند الاختسلاط، والغناء والموسيقي حرام، وقد حذّر النبي ﷺ من ذلك، وبيّن أن انتشاره من موجبات عذاب الله، فقال ﷺ: البكونن في هذه الأمة خسف وقذف ومسخ، وذلك إذا شربوا الخمور، واتخذوا القينات [يعنى المغنيات]، وضربوا بالمعازف، [صحيح الجامع ٥٣٤٣]

# مال الزوج إذا كان حراما

# س: ماذا تصنع الزوجة إذا كسب زوجها حراما ؟

الجواب: أمرنا الله تعالى بأكل الصلال وحرّم علينا الحرام، وتوعّد عليه بالنار، فقال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُلُوا مِن طَيِّبَاتٍ مَا رَزَقْنَاكُمْ ﴾، وقال تعالى: ﴿ مَا أَنُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَأْكُلُوا أَمْوَالُكُم بَيْنَكُم بِالْسَاطِلِ إِلَّا أَن تَكُونَ تِحِـارَةً عَن تَرَاضٍ مِّنكُمْ وَلاَ تَقْتُلُوا أَنْفُسَكُمْ إِنَّ اللَّهَ كَانَ بِكُمْ رَحِيمًا (٢٩) وَمَن مَفْعَلْ ذَلِكَ عُدُوانًا وَظُلْمًا فَسَوْفَ نُصْلِيهِ نَارًا وَكَانَ ذَلِكَ عَلَى اللَّه نَسِيرًا ﴾.

فعلى ذلك الزوج أن يتقى الله ويقلع عن هذا الكسب الحرام، وعلى المرأة أن تنصح له وتأمره بالمعروف وتنهاه عن المنكر وتصبر عليه لعله يتوب فيتوب الله عليه، والإثم عائد عليه هو دون الزوجة والأولاد لأن نفقتهم واجبة عليه، إلا أن يكون للزوجة مال فَلْتُسْتَغْن به عن مال زوجها.

# الأخذمن مال الأب بغير علمه

# س: هل يجوز أن أخذ من مال أبي دون علمه لأشترى كتبادينية؟

الجواب: المؤمن أمين، والخيانة من شيم المنافقين، فلا يجوز لك أن تأخذ من مال أبيك دون علمه لتشتري كتبًا دينية، لكنك تستطيع أن تعمل وتكسب ويكون لك مال خاص تتصرف فيه كيف تشاء، أو إذا كان أبوك بعطيك مصروفًا فلك أن تتصرف في المصروف كيف تشباء.

# وقفاتمع حديث الواصلة

# اعداد الستشار

# أحمد السيد علي إبراهيم

والواشمة والمستوشمة من غير داء». [اخرجه ابو داود وصححه الالباني في صحيح ابي داود برقم ٤١٧٠]

معانى المفردات:

الواصلة: هي التي تصل شعر المراة بشعر أخر، والمستوصلة: التي تطلب أن يفعل بها ذلك ويقال لها موصولة.

والواشمة: فاعلة الوشم، وهي أن تغرز إبرة أو مسلة أو نحوهما في ظهر الكف أو المعصم أو الشفة أو غير ذلك من بدن المرأة حتى يسيل الدم ثم تحشو ذلك الموضع بالكحل أو النورة فيخضر، وقد يفعل ذلك بدارات ونقوش، وقد تكثره وقد تقلله والمفعول بها موشومة، فإن طلبت فعل ذلك بها فهي مستوشمة.

النامصة: هي التي تزيل الشعر من الحاجبين والمتنمصة: التي تطلب فعل ذلك بها.

المتقلجات: ألمراد مفلجات الأسنان بأن تبرد ما بين أسنانها؛ الثنايا والرباعيات، وهو من الفلج: وهي فرجة بين الثنايا والرباعيات، وتفعل ذلك العجوز ومن قاربتها في السن إظهارًا للصغر وحسن الأسنان؛ لأن هذه الفرجة اللطيفة بين الأسنان تكون للبنات الصغار، فإذا عجزت المرأة كبرت سنها وتوحشت فتبردها بالمبرد لتصير لطيفة حسنة المظهر، ويقال له أيضًا الوشر ومنه لعن الواشرة والمستوشرة.

الوقفة الثانية: حكم الوصل والوشم والنمص والتفليج

قال النووي رحمه الله: «وهذه الأحاديث صريحة في تحريم الوصل ولعن الواصلة والمستوصلة مطلقًا وهذا هو الظاهر المختار، وقد فصله أصحابنا فقالوا: إن وصلت شعرها بشعر أدمي فهو حرام بلا خلاف سواء كان شعر رجل أو امراة، وسواء شعر المحرم والزوج وغيرهما بلا خلاف لعموم الاحاديث، ولأنه يحرم الانتفاع بشعر الأدمي وسائر أجزائه لكرامته، بل يدفن شعره وظفره وسائر أجزائه، وإن وصلته بشعر غير ومفوره وسائر أجزائه، وإن وصلته بشعر غير ادمي فإن كان شعرًا نجسًا وهو شعر الميتة وشعر ما لا يؤكل إذا انفصل في حياته فهو حرام أيضًا

ازداد الجدل في الأونة الأخيرة حول احاديث الوصل والوشم والنمص والتقليج، وبدأ بعض الناس يهرفون وزادت حيرة المؤمنات من كشرة ما سمعنه، فكان لنا هذه الوقفات لاستجلاء الحقيقة:

الوقفة الأولى: ذكر بعض الأحاديث

١- عن أسماء رضي الله عنها أن أمرأة سالت النبي في فقالت: يا رسول الله، إن ابنتي أصابتها الحصبة فتمرق شعرها (أي سقط)، وإني زوجتها، أف صل فيه وفقال في: العن الله الواصلة والموصولة، [منفق عله]

٢- وعن عائشة رضي الله عنها أن أمراة من الأنصار زوجت ابنة لها فاشتكت فتساقط شعرها، فأتت النبي في فقالت: إن زوجها يريدها، أفاصل شعرها، فقال رسول الله في: أعن الواصلات.

[هذا لفظ مسلم والحديث متفق عليه]

٣- عن حميد بن عبد الرحمن أنه سمع معاوية رضي الله عنه عام حج على المنبر وتناول قصة من شعر (اي خصلة) كانت في يد حرسي (أي شرطي)، فقال: يا أهل المدينة، أين علماؤكم سمعت النبي عن مثل هذه ويقول: «إنما هلكت بنو إسرائيل حين اتخذ هذه نساؤهم». [منفق عليه] وفي رواية للنسائي قال: «ما بال المسلمات يصنعن مثل هذا؟ إني سمعت رسول الله عليه يقول: أيما امرأة هذا؟ رأسها شعرًا ليس منه فإنه زور تزيد فيه».

[رواه النسائي وصححه الآلباني في صحيح النسائي برقم ١٩٠٥] 

٤ عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال: لعن الله المواشمات والمستوشمات والمتنمصات والمتفلحات للحسن المفيرات خلق الله. فبلغ ذلك امرأة من بني سعد يقال لها أم يعقوب، فجاءت فقالت: إنه بلغني أنك لعنت كيت وكيت، فقال: وما لي لا ألعن من لعن رسول الله ﷺ، وهو في كتاب الله ؟! فقالت: لقد قرأتُ ما بين اللوحين فما وجدتُ فيه، ما تقول فقال: لئن كنت قرأته لقد وجَدْته، أما قرات: ﴿ وَمَا أَلَاكُمُ الرَّهُ وَلَ لَيْ كَنْتُ قَرَأْتِهُ لَقَد نهى عنه، قرات في أدى أهلك يفعلونه. قال: فانه قد نهى عنه، قالت: فإني أرى أهلك يفعلونه. قال: فاذهبي فانظري، فذهبت فنظرت فلم تر من حاجبها شيئًا، فانظري، فذهبت فنظرت فلم تر من حاجبها شيئًا،

- عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: العنت الواصلة والمستوصلة والنامصة والمتنمصة



# بعداد أسامة سليمان

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا

نبی بعده، وبعد:

فالشكر ظهور أثر نعمة الله على لسان عبده ثناءً واعترافًا، وعلى قلبه شهودًا ومحبة، وعلى جوارحه انقيادًا وطاعة.

والشكور من أسمائه سبحانه، ومعناه: أن الله يجازي بيسير الطاعات كثير الدرجات، ويعطي نعيمًا في الآخرة غير محدود على عمل في أيام معدودة، ويجازي الحسنة بأضعافها إلى سبعمائة ضعف، ويثني على المحسن لإحسانه، فمجازاته سبحانه غير محصورة ولا محدودة، فنعيم الجنة لا آخر له، فيها ما لا عين رأت، ولا أذن سمعت ولا خطر على قلب بشر، والله سبحانه يعطي عبده القدرة على الفعل ثم يثني عليه، فهو سبحانه أحق بان يكون شكورًا، يقول سبحانه في حق المتقين ثناءً: هم أولئك على هدئي من ربّ هم وأولئك هم المُفلكون الهورة ها.

والشكر يقوم على قواعد وأركان هي:

الاعتراف بالنصمة باطنا وذلك باعتقاد العبد أن الله وحده هو الذي أسبغ عليه النعم ظاهرة وباطنة، وأن النعم تَفَضَّل من الله عليه، وفي الحديث: قال النبي للعاذ بن جبل: والله إن لأحبك فلا تنسى أن تقول في دبر كل صلاة: «اللهم أعني على ذكرك وشكرك وحسن عبادتك». [رواه ابن ابي الدنيا، في الشكر برقم أ١٠٨/]

١- التحدث بها ظاهراء

فالتحدث بالنعم شكر، وحول ذلك يقول الله جل شانه -: ﴿ وَأَمَّا بِنِعْ مَا وَ رَبُّكَ فَحَدَّثْ ﴾.

7- الاستعانة بالنعم على طاعة الله، فالنعم قيد بقائها شكر المنعم عز وجل، للحديث، ولأنه حمل نجاسة في صلاته وغيرها عمدًا، ويستوي في هذين النوعين المتزوجة وغيرها من النساء والرجال.

إن سلف الأمة يقولون بحرمة ذلك بالنسبة للزوج أو لغيره، فقد قال النووي رحمه الله: «وفي هذا الحديث أن الوصل حرام سواء كان لمعذورة أو عروس أو غيرهما». اهه.

وقال الطبري: «لا يجوز للمراة تغيير شيء من خلقتها التي خلقها الله عليها بزيادة أو نقص التماسنًا الحسن لا للزوج ولا لغيره». اهـ.

وهذا ما أفتت به اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء بالممكة العربية السعودية، حيث قالت في فتواها رقم (١٠٨٩٦): «النمص الأخذ من شعر الحاجبين وهو لا يجوز لأن الرسول ﷺ لعن النامصة والمتنمصة ويجوز للمراة أن تزيل ما قد ينبت لها من لحية أو شارب أو شعر ساقيها أو بدها».

الوقفة الثالثة: الفوائد الستنبطة من هذه الأحادث

١- أن الشعر الذي بين الحاجبين ليس من الحاجبين فيجوز نتفه، وقد أفتت بهذا اللجنة الدائمة في فتواها رقم ٨٧٠١.

٧- يجب على المسلمة أن تتقي الله ولا تنساق إلى دعاة التيسير في غير موضعه فقد قالت عائشة رضي الله عنها: «ما خير رسول الله عنها: «ما خير رسول الله عنها بين أمرين قط إلا اختار أيسرهما ما لم يكن إثمًا، فإن كان إثمًا كان أبعد الناس منه». [رواه البخاري ومسلم]

4- أن المرآة إذا احسساجت إلى إزالة بعض الأشياء من أسنانها كسن طويلة تعيقها عن الأكل فلا بأس لقول عبد الله بن عباس: فمن فعلت لداء فلا اثم عليها.

أ- الواجب على الدعاة أن يلزموا زوجاتهم بهذا حتى لا يُؤتوا من قبلهم، فأم يعقوب حينما الجمتها الآية قالت لابن مسعود رضي الله عنه فإن أهلك يفعلونه أي ﴿ أَتَأْمُرُونَ النَّاسَ بِالْبِرِ وَتُنسَوُنَ انْفُسكُمْ وَ أَنْتُمُ تَتُلُونَ الكِتَابَ أَفَلاَ تَعْقِلُونَ ﴾ [البقرة: المؤلفة المؤلفة الكِتَابَ أَفَلاَ تَعْقِلُونَ ﴾ [البقرة: المؤلفة المؤلفة الكِتَابَ أَفَلاَ تَعْقِلُونَ ﴾ [البقرة: المؤلفة المؤلفة الكِتَابَ أَفَلاً تَعْقِلُونَ ﴾ [البقرة: المؤلفة الم

 ٦- أن هذه الأفعال موجبة للهلاك كما هلك بنو إسرائيل.

أ " يجوز فعل المحرمات بدعوى التزين للزوج إذ لا طاعة لمخلوق في معصية الخالق، كما أنه سيفتح باب شر إذ سيفول زوج: إني لا يعجبني أنف زوجتي وأريد تصغيره فهل هذا بحوز؟

والله الموفق

وزوالها لامحالة بمعصبته

سبحانه، يقول سبحانه: ﴿ لَئِن شَكَّرْتُمْ لأَزِيدَنَّكُمْ وَلَئِن كَفَرْتُمْ إِنَّ عَذَابِي لَشَدِيدٌ ﴾، ومقام الشكر صعب المنال، إلا على من يسره الله عليه، قال سيحانه: ﴿ وَقُلِيلٌ مِّنْ عِبَادِيَ الشِّكُورُ ﴾.

والشكر نوعان؛ شكر على النعمة وشكر لله سيحانه على البلاء، بالقيام بحق الله الواجب على العبد تجاه ذلك البلاء، يقول سبحانه: ﴿ وَنَتْلُوكُم بِالشِّرِّ وَالخُيْرِ فِتَّنَّةً وَإِلَيْنَا تُرْجَعُونَ ﴾، يقول الحافظ ابن كثير - رحمه الله -: «فاختبرتكم بالمصائب تارة وبالنعم تارة أخرى، فننظر من يشكر ومن يكفر ومن

ويوضح ذلك المعنى جليًا قول عبد الرحمن بن عوف رضى الله عنه: «ابتلينا بالضراء فصبرنا وابتلينا بالسراء فلم نصبر،، ولذلك حذرنا سبحانه من فتنة المال والأزواج.

أما الحمد فهو أحد شعب الشكر، حيث يكون باللسان والقلب. يقول القرطبي - رحمه الله -: الحمد ثناء على الممدوح بصفاته من غير سيق إحسان، والشكر ثناء على المشكور بما أحسن من

والشكر أعلى منازل السالكين، وفوق منزلة الرضا؛ لأنه يقضمن الرضا وزيادة، فالرضا مندرج في الشكر، يقول الفيروزآبادي: «بني الشكر على خمس:

١- خضوع الشاكر للمشكور.

٧- حيه له.

٣- الاعتراف بنعمته عليه.

٤- الثناء بتلك النعمة على واهيها.

٥- عدم استعمالها فيما يكره.

فإذا اختلت قاعدة من هذه القواعد اختلت القواعد كلها.

والنعم تستلزم الشكر، ومزيد النعم يستلزم مزيدا من الشكر، ولقد جاءت النصوص القرآنية تؤكد ذلك المعني

١- قوله تعالى لأهل الإيمان لما من عليهم بالرزق الحلال: ﴿ مَا أَيُّهَا الَّذِينَ أَمَنُوا كُلُوا مِن طَيِّ بَاتٍ مَا رَزَقُنَاكُمْ وَاشْكُرُوا لِلَّهِ إِن كُنتُمْ إِيَّاهُ تَعْدُونَ ﴿

٢- وقال جل شأنه لأهل سبا: و لقد كان لِسَبَا فِي مَسْكُنِهِمْ آيَةً

جَنْتَانَ عَن يَمِينَ وَشَيِمَالَ كُلُوا مِن رَزْق رَبِّكُمْ وَاشْكُرُوا لَهُ بِلْدَةُ طَيِبَةُ وَرَبُّ غَفُورٌ ﴾ [سبأ: ١٥].

٢- ولما أنعم الله على سليمان عليه السلام قال: ﴿ هَذَا مِن فَضَّل رَبِّي لِيَبْلُونِي أَأَشْكُرُ أَمْ أَكْفُرُ وَمَن شَكَرَ فَإِنَّمَا يَشْكُرُ لِنِفْسِيهِ وَمَن كَفَرَ فَإِنَّ رَبِّي غَنِيٌّ كريمُ ﴾ [النمل: ٤٠].

٤- أمر الله موسى عليه السلام أن يأخذ التوراة ويعمل بها ويشكر ربه على نعمته واصطفائه فقال: ﴿ يَا مُوسَى إِنِّي اصْطَفَيْ تُكَ عَلَى النَّاسِ بِرِسَالِاتِي وَبِكَلامِي فَخُذْ مَا آتَيْ تُكَ وَكُن مَنَ الشَّاكِرِينَ ﴾ [الأعراف: ١٤٤].

٥- أمر الله مريم عليها السلام بمزيد الشكر لاصطفائها على نساء العالمين وتطهيرها فقال سبحانه: ﴿ وَإِذْ قَالَتِ الْمَلائِكَةُ يَا مَرْيَمُ إِنَّ اللَّهُ اصْطُفَاكَ وَطَهُرَكِ وَاصْطُفَاكِ عَلَى نِسَاءِ العَالَمِينَ (٤٢) يَا مَرْيَمُ اقْنُتِي لِرَبِّكِ وَاسْجُدِي وَارْكَعِي مَعَ الرَّاكِعِينَ ﴾

٦- من الله عــر وجل على قــريش بالأمن والإطعام من بعد جوع، لذا أمرهم بعبادته سبحانه، فقال جل شأنه: ﴿ لايلاف قُريْش (١) إِيلاَفِهِمْ رِحْلَةَ الشِّتَاءِ وَالصِّيْفِ (٢) فَلْبَعْبُدُوا رَبُّ هَذَا الْبَيْتِ (٣) الَّذِي أَطْعَمَهُم مِّن جُوعٍ وَآمَنَهُم مِّنْ خَوْفٍ ﴾ [الكوثر: ١-٤].

٧- ١١ أنعم على نبيه الله بنعم عديدة أمره بشكر تلك النعم، قال سبحانه: ﴿ إِنَّا أَعْطَنْنَاكَ الكَوْثُرَ (١) فَصِلُ لِرَبُكَ وَانْحَرْ ﴾ [الكوثر: ١، ٢].

وقال عز وجل: ﴿ يَا أَيُّهَا الْمُزْمَلُ (١) قُم اللَّهُ إِلاَّ قَلِيلاً (٢) نُصْفَهُ أَو انقُصْ مِنْهُ قَلِيلاً (٣) أَوَّ زِدْ عَلَيْه وَرَثُلُ القُرْآنَ تَرْتِيلاً ﴾ [المزمل: ١- ٤].

الصبر أفضل من الشكر؟

تنازع العلماء في أيهما أفضل الصبر أم الشكر على ثلاثة أقوال:

١- الصبر أفضل من الشكر.

٧- الشكر أفضل من الصير.

٣- كلاهما سواء، لذا قال عمر - رضى الله عنه-: الوكان الصير والشكر بعيرين ما بالبت أبهما ركىت».

والله من وراء القصد.

# الحلقة المراكم الميمات الرابعة

# <u>ؠڔٳۮڡۼٳڔڎٲڟؠٳڶۼڵؠ؈ٚۅڿڔؼٳؿ۫ؠٳؾٳڵڝڟ۬ؾۮ؈ٚؾڟۑڸٲۅؾڮۑؽڣ</u>

إعداد در محمد عبد العليم الدسوقي

الحمد لله والصيلاة والسيلام على رسوله الله، يعد:

إن صفوة القول أن عبارات السلف الذين هم أدرى منا بالفاظ اللغة - وبخاصة ما تعلق منها بأمور الاعتقاد من نحو معرفة ما يجب وما يجوز وما يستحيل نسبته إلى الله من صفات وأقدر بالتالي على فهم مراد الله ومراد رسوله منها، كلها متضافرة على إثبات كل ما أثبته الله لنفسه وصح عن رسوله من الصفات.

\*من غير تعطيل للنصوص بنفي ما اقتضته من صفات كماله سيحانه ونعوت جلاله، فإن نفي ذلك سواء كان بتعطيل أو تاويل من لازمه نفى الذات ووصفه بالعدم المحض، لأن ما لا يوصف بصفة هو العدم، ولهذا قالوا عن الجهمية إنهم يقولون: بأن ليس في السماء إله يعيد وما ذلك إلا لجحودهم لما وصف الله به نفسه ووصفه به رسوله، وذلك فضلاً عما يتضمنه من تكذيب بالكتاب والسنة هو افتراء على الله، قال حماد بن زيد وبنحوه عن جرير بن عبد الحميد والحافظ أبي معمر القطيعي أحد شيبوخ البخاري ومسلم: 'إنما بدورون على أن يقولوا ليس في السماء إله [يعني الجهمية](١)، وقال عاصم بن على شبيخ البخاري رحمهما الله: 'ناظرت حهما فتبين من كلامه أنه لا يؤمن أن في السماء ربا (١)، وذكر أبوب السختياني المعتزلة وقال: 'إنما مدار القوم على أن يقولوا ليس في السماء شيء (١٠)، وقال عباد بن العوام محدث واسط ت١٨٥: كلمت بشراً المريسي وأصحاب بشر فرأيت آخر كلامهم ينتهي أن يقولوا: ليس في السماء شيء، أرى أن لا يناكموا

وفي مثل ضربه حافظ المغرب الإمام ابن عبد البر يقول رحمه الله: مثل الجهمية كقوم قالوا: في دارنا نخلة، قيل: لها سعف قالوا: لا، قيل: فلها كرب (وهي أصول السعف الغلاظ العراض)، قالوا: لا، قيل: لها رطب وقنو(عذق)، قالوا: لا، قيل: فما في داركم نخلة ، يقول الذهبي معلقاً: قلت: كذلك هؤلاء النفاة، قالوا: إلهنا الله تعالى، وهو لا في زمان ولا في مكان، ولا

يرى ولا يسمع، ولا يبصر و لا يتكلم، ولا يرضى ولا ىغضب، ولا يريد.. ولا.. ولا، وقالوا: سيحان المنزه عن الصفات! بل نقول: سبحان الله العلى العظيم السميع البصير المريد الذي كلم موسى تكليماً، واتخذ إبراهيم خليلاً، ويُرى في الآخرة، المتصف بما وصف به نفسه ووصفه به رسوله، المنزه عن سمات المخلوقين وعن جحد الجاحدين، ﴿ لَيْسَ كُمِثَّلِهِ شَيَّءُ وَهُوَ السَّمِيعُ البَّصِيرُ.. ﴾ (الشورى/ ١١) [6]. وقال حنبل بن إسحاق- وبنصوه عن أبي داود والأثرم والفضل بن زياد- سمعت أيا عبد الله- يعني أحمد بن حنبل- يقول: القوم يرجعون إلى التعطيل في أقوالهم، ينكرون الرؤية والأثار كلها، وما ظننتهم على هذا حتى سمعت مقالاتهم، قال: وسمعته يقول: من زعم أن الله لا يرى في الآخرة فهو جهمي، فقد كفر ورد على الله وعلى الرسول قوله، أليس الله يقول: ﴿ وُجُوهُ يَوْمَئِذِ نَاضِرَةُ \* إِلَى رَبِّهَا نَاظِرَةُ ﴾ [القيامة/٢٢، ٢٢]، ويقول: ﴿ كَلاُّ إِنَّهُمْ عَن رُبِّهِمْ يَوْمَئِذ لَمْ حُوبُونِ.. ﴾ المطففين/١٥).. فنحن نؤمن بهذه الأحاديث- أي المؤيدة والمبينة لما جاءت به الأبات-ونقر بها ونمرها كما جاءت (٦)، وتجدر الإشارة إلى أن الجهمية لم تنكر صدور هذه الآيات عن الله سيحانه كما لم تنكر صدور أحاديث الصفات عن النبى 🎏 وإنما أنكرت ما تضمنته هذه وتلك من إثنات صفات الله تعالى، فرد عليهم علماء السنة ما بين مكفر ومضلل ومبدع ومفسق.

\* ولا تكييف لكنه شيء منها كان يقول استوى على هيئة كذا، أو ينزل إلى السماء بصفة كذا، أو تكلم بالقرآن على كيفية كذا، ونحو ذلك من الغلو في الدين والافتراء على الله واعتقاد ما لم يأذن به الله ولا يليق بجلاله ولا نطق به كتاب ولا سنة، فالخوض في مثل هذا هو الذي أدى إلى شيوع روح التفويض في معاني صفات الله على الرغم من أن الكلام فيه غير مطلوب، ولو كان ذلك مطلوباً من العباد لكلفنا به المولى سبحانه، والعقل فضلاً عن الشرع يقضي بعدم الخوض في الكيف، فإنه إنما مقال (كيف) لمن لم يكن مرة ثم كان، أما ما لا يحول مقال (كيف) لمن لم يكن مرة ثم كان، أما ما لا يحول

ولا يزول ولم يزل وليس له مثل فإنه لا يعلم كيف هو إلا هو.. وقد سال رجل في مسجد الكوفة علياً رضي الله عنه: هل تصف لنا ربنا فنزداد له حباً و فغضب عليه رضوان الله – ونادى: الصلاة جامعة، فحمد الله وأثنى عليه، إلى أن قال: فكيف يوصف من عجزت الملائكة مع قربهم من كرسي كرامته وطول ولههم إليه وتعظيم جلال عزته وقربهم من غيب ملكوت قدرته، أن يعلموا من علمه إلا ما علمهم وهم من ملكوت القدس بحيث هم.. فعليك أيها السائل بما دل عليه القرآن من صفته وتقدمك فيه الرسل بينك دل عليه القرآن من صفته وتقدمك فيه الرسل بينك وبين معرفته، فأتم به واستضيء بنور هدايته، فإنما الشاكرين، وما كلفك الشيطان علمه مما ليس عليك في الكتاب فرضه ولا في سنة النبي صلى الله عليه سلم ولا عن أئمة الهدى أثره، فكل علمه إلى الله عليه سلم ولا عن أئمة الهدى أثره، فكل علمه إلى الله

تعالى، فإنه منتهى حق الله عليك (٧). وفي هذا المعنى يقول الفضيل بن عياض فيما حكاه عنه الأثرم في كـتـاب السنة وابن القـيم في احتماع الحيوش ص١٠٦: ليس لنا أن نتوهم في الله - بعني في استوائه تعالى على عرشه- كيف وكيف، لأن الله وصف نفسه فأبلغ فقال: (قل هو الله حد. الله الصمد. لم يلد ولم يولد. ولم يكن له كفوا أحد.. /سورة الإخلاص)، فلا صفة أبلغ مما وصف الله به نفسيه، وكذا النزول والضحك والمناهاة والاطلاع كما شاء أن ينزل وكما شاء أن يباهي وكما شاء أن يطلع وكما شاء أن يضحك، فليس لنا أن نتوهم كيف وكيف".. ويقول سهل التستري: "لا كيف لاستوائه عليه، لأنه لا يجوز لمؤمن أن يقول: كيف الاستواء لمن خلق الاستواء، وإنما عليه الرضى والتسليم لقول النبي 😅: (إنه تعالى على العرش) (^ ). ويقول الشافعي رحمه الله: "لا يقال للأصل: (لم؟) ولا (كيف؟)، إنما يقال ذلك للفرع، فإن أمكن قداسه على الأصل صح وقامت به الحجة , ٩. وإذا كان معلوماً أن إثبات رب العالمين إنما هو إثمات وحود لا إثمات تحديد وتكبيف، فكذلك إثمات صفاته إنما هو إثبات وجود لا إثبات تحديد وتكبيف، فإذا قلنا: بد وسمع ويصر، فإنما هو إثبات صفات أثبتها الله لنفسه ولا نقول: إن معنى اليد القدرة، ولا إن معنى السمع والبصر العلم، ولا نقول: إنها حوارح وأدوات للفعل، ولا نشعهها بالأندى والأسماع والأبصار التي هي جوارح وأدوات للفعل، ونقول: إنما وجب إثباتها لأن التوقيف ورد بها، ووجِب نَفَى التَّشْبِيهُ عَنْهَا لَقُولُهُ تَعَالَى: ﴿ لَيْسَ كُمِثُلَّهِ

شَيِّءٌ ﴾ [الشورى: ١١]، وقوله: ﴿ ولم يكن له كفواً أحد ﴾.. [الإضلام: ٤] ، كذا ذكره الصافظ أبو بكر الخطيب(١٠).

ومن المواقف الدالة بوضوح على مدى استنكار ائمة السلف للسؤال عن الكيف ما حكاه الذهبي في العلو وابن عدي في الكامل عن بكير بن جعفر فيما رواه عنه إبراهيم بن موسى قال: «كنت عند بكير بن جعفر فجاء رجل فقال: الله على عرشه! كيف فقال بكير: جروا برجله، فجروه»(١١).

وانتناء على ما سنق ذكره مما نقره العقل السليم والمنطق السديد على نصو ما أقره الشيرع الحنيف وأحمع عليه علماء الأمة المشهود لهم بالفضل، لو قبال لنا متنطع بينوا لنا كيفية الاتصاف بصفة الاستواء واليد ونحو ذلك لنعقلها، قلنا: أعرفت كمفية الذات المقدسة المتصفة بتلك الصفات؟ فلا بد أن يقول: لا.. فنقول: معرفة كيفية الاتصاف بالصفات متوقفة على معرفة كيفية الذات ١٢، ويعنى هذا أن السيؤال إنما يكون عن كلمة غريبة في اللغة، وإلا فالنزول والكلام والسمع والبصير والعلم والاستواء عيارات جلية وأضحة للسامع، فإذا اتصف بها من ليس كمثله شيء، فالصفة تابعة للموصوف، وكيفية ذلك مجهولة عند البشر ١٣، كما يعنى أن الوجه في إثبات صفاته كونها معلومة ولا تحتاج إلى بيان أو تفسير، والوجه في نفى التشبيه والتكييف عنها عجز العقول عن تحقيق كنه صفته وكيفية قيامها بذاته.. ومن المعلوم بداهة أن العقل النشري أسير مألوفاته ومشاهداته، والاستواء وكذا بقية الصفات المتعلقة بذات الله تعالى أمور غيبية، فلا يجوز فيها توهم المشابهة كما لا يجوز نفى ما ثبت منها عن الله ولا عن رسوله 😅 لذلك التوهم، وإنما هو الإيمان والتسليم.

ومما يدل على وجوب الإثبات عن طريق معرفة الله بصفاته وعدم التفويض إلا في الكيف - من غير ما نكرنا من تضافر أقوال الأئمة وإجماعهم وأن هذا هو منهج السلف الصالح - ما صح عن علي بن الحسن بن شقيق، قال فيما رواه عنه الدارمي والحاكم والبيهقي: سالت عبد الله بن المبارك: كيف ينبغي لنا أن نعرف ربنا عز وجل قال: (في السماء السابعة على عرشه، ولا نقول كما تقول الجهمية: (إنه هاهنا في الأرض)، فقيل هذا لأحمد بن حنبل، فقال: (هكذا هو عندنا) أنا ألل ألاسحاق بن راهويه: إسماعيل الكرماني، قال: قلت لإسحاق بن راهويه:

قبوله تعالى فما يكون من نجوى ثلاثة إلا هو رابعهم.. المجادلة/ ٧)، كيف نقول فيه؟ قال: (حيث ما كنت فهو أقرب إليك من حيل الوريد، وهو بائن من خلقه)، ثم ذكر عن ابن المبارك قوله: (هو على العرش بائن من خلقه)، ثم قال: أعلى شبيء في ذلك وأبينه قوله تعالى: (الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَى..

ولا أدل على عجز العقول عن تحقيق صفته من عجزها عن تحقيق صفة أصغر خلقه حتى لا تكاد تراه ولا ترى له يصراً ولا سمعاً، وكذا عجز اصحابها عن إدراك كنه الروح التي هي أدني إليهم من كل دان وعدم إدراكهم لكنهها وكيفيتها، فكيف يمن فاقت عظمته الوصف والتقدير، وكلت الألسن عن تفسير صفته وانحسرت العقول دون معرفة قدره (١٦)، وفي تعليق على قول سيد الحفاظ يحيى ين معين: (إذا قال لك الجهمي: وكيف ينزل فقل له: كيف يصبعد؟)، يقول الإمام الذهبي: 'الكيف في الحالين منفى عن الله تعالى، لا مجال للعقل فعه (١٧)، وهذا ما يقتضيه المنطق والقياس، وقد أخدرنا سيحانه عن تفاصيل يوم القيامة وما في الحنة والنار، فقامت حقائق ذلك في قلوب أهل الإيمان وشاهدته عقولهم فلم يشكّوا أن في الجنة أنهاراً من خمر وأنهارًا من عسل وأنهارا من لبن، ولم بعرفوا كنه ذلك ولا مادته وكيفيته، إذ كانوا لا بعرفون في الدنيا من الخمر إلا ما اعتصر من الأعناب، ومن العسل إلا ما قدفت به النحل في سوتها، ومن اللبن إلا ما خرج من الضروع، ومن

الحرير إلا ما خرج من دودة القز، وقد فهموا معاني ذلك في الجنة من غير أن يكون مماثلاً لما في الدنيا، ولم يمنعهم عدم النظير في الدنيا من فهم ما تخبروا يه من ذلك، فهكذا الأسماء والصفات لم يمنعهم انتفاء نظيرها ومثالها من فهم حقائقها ومعانيها، بل قام بقلوبهم معرفة حقائقها وانتفاء التمثيل والتشيية عنها.

وإن شئت مزيداً من معرفة ذلك فافترض أن قوى جميع المخلوقات اجتمعت لواحد منهم، ثم كان حميعهم على قوة ذلك الواحد، فإنك إذا نسبت قوتهم إلى قوة الرب تعالى فلن تحد نسبة إليها البتة، كما لا تحد نسية بين قوة البعوضة وقوة الأسد، وإذا قدرت علوم الخلائق اجتمعت لواحد ثم قدرت حميعهم بهذه المثابة كانت علومهم بالنسبة إلى علمه تعالى كنقرة عصفور في بحر، وكذا في حكمته وكماله، وقد نبهنا سيحانه إلى هذا المعنى بقوله: (وَلَوْ أَنْمَا فِي الأَرْضِ مِن شَجَرَةٍ أَقْلامُ وَالْبَحْرُ يَمُدُّهُ مِن بَعْدِهِ سَبْعَةُ أَبْحُر مَّا نَفِدَتْ كَلِمَاتُ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ عَزِيزٌ حكيمٌ.. لقمان/٢٧)، كما أخبر النبي 🍣 (أن السماوات السبع في الكرسي كحلقة ملقاة في أرض فلاة، والكرسي في العرش كحلقة ملقاة في أرض فلاة، والعرش لا يقدر قدره إلا الله، وهو سبحانه فوق عرشه يعلم ويرى ما عباده عليه)، فإذا لم يكن لأحد سبيل إلى معرفة كنه عرشه وهو بعض خلقه، فكيف بكنه صفاته جل وعلا وكيفيتها.. على أنه تعالى لم يكلف عباده بذلك ولا أراده منهم ولا جعل لهم اليه سيبلاً (١٨). وللحديث يقية إن شاء الله تعالى..

<sup>(</sup>١) مختصر العلو ص١٤٦، ١٥١، ١٨٨والسنة لعبد الله بن الإمام أحمد ص١٥واجتماع الجيوش ص١٨٧ والمعارج١/١٣٥، ١٣٦، , ١٤٠ (٢) العلو ص ١٢٢ ومختصره ص ١٧٩ ومعارج القبول ١٣٩/١ .

<sup>(</sup>٣) ذكره الشيخ حكمي في المعارج ١٣٢/١ والذهبي في العلو ص ٩٨ ومختصره ص ١٣٢].

<sup>(</sup>٤) العلو ص١١٢ومـضـتـصـر العلو ص١٥٤، ٧٥والسنة لعـبد الله بن الإمـام أحـمـد ص١٩، ٣٧، ٣٨ وبنصـوه عن ابن مـهـدي ص ٣١ واجتماع الجيوش ص ٨٤ والمعارج ١٣٦/، ٢١٦

<sup>(</sup>٦) المعارج ١/ ٧٧٥ وينظر ٢٧٤، ٢٧٦ . (٥) العلو ص ١٨٢ ومختصره ص٢٦٩ .

<sup>(</sup>٨) العلو ص ١٤٨ ومختصره ص ٢٢٠ . (٧) إيثار الحق على الخلق للصنعاني ص٧١١، ٢٧٢ .

<sup>(</sup>٩) العلو ص ١٢١ ومختصره ص١٧٦ والأداب لابن أبي حاتم ص٢٣٣

<sup>(</sup>١٠) ينظر ذم التأويل لابن قدامة ص٦ والعلو ص١٨٥ ومختصره ص ٢٧٢ والمجموع٢٣/١٦، ٤٤,

<sup>(</sup>١١) ينظر العلو ص ١١٣ ومختصره ص ١٥٩ وكامل ابن عدي ٣٧/٢ وفيه بلفظ (خذوا).

<sup>(</sup>١٢) تفسير اضواء البيان للشنقيطي٢٠٠/٢. (١٣) ينظر العلو ص و١٥٦مختصره ص٢٣١.

<sup>(</sup>١٤) العلو ص١١٠ومختصره ص١٥١وينظر الرد على المريسي للدارمي ص ٢٤، ١٠٣والرد على الجهمية له ص٥٠ والسنة لعبد الله بن أحمد ص١٣، ٧، ٤١، ٨١ والحموية ص٣٠ واجتماع الجيوش ص٤٤ المعارج ١٣٦/١.

<sup>(</sup>١٥) العلو ص١٣١ومختصره ص١٩١والسنة للخلال وذم الكلام للهروي٢٠/١٢٠ والمعارج ١٤١/١ .

<sup>(</sup>١٦) كذا أفاده ابن الماجشون وابن القيم عندما سئلا عما جحدته الجهمية .. ينظر العلو ص١٠٥ والصواعق ص٦٣ والإبانة لابن بطة ص٢١٨ واجتماع الجيوش ص٩٧والمعارج ١٣٥/١ .

<sup>(</sup>١٧) العلو ص ١٢٩ ومختصره ص١٨٨ والمعارج١/٠٤٠ .

<sup>(</sup>١٨) ينظر الصواعق المرسل ص٦٣: ٦٥ .



الممد لله بخلق سا

بشاء وبختار، والصالاة والسطاه على النبي المختار، وعلى أله وصحبه ما تعاقب الليل والنهان

قَالَ اللَّهُ تَعَالَى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا كَافَّةً لَلنَّاسِ بَشْبِيرًا وَنَذِيرًا وَلَكِنَّ أَكْثُرَ النَّاسِ لاَ بَعْلَمُونَ ﴾ [سنا: ٢٨]، وفي الصحيحين من حديث جابر بن عبد الله قال: قال رسول الله 😅 : «أعطيت خمسًا لم يعطهن أحد من الأنبياء قبلي: نصرت بالرعب مسيرة شهر، وجعلت لى الأرض مسجدًا وطهورًا، فأيما رجل من أمتى أدركته الصلاة فليصل، وأحلت لي الغنائم ولم تحلُّ لأحد قبلي، وأعطبت الشَّفاعة، وكان النبي يبعث إلى قومه خاصة وبعثت إلى الناس عامة».

[اللؤلؤ والمرجان: ٢٩٩]

وأمة الدعوة هي جميع الإنس عربهم وعجمهم أبيضهم وأسودهم، وكذلك الجن، أما أمة الإجابة فهم الذين أمنوا به وبالنور الذي أنزل معه وهم الأخص فأمة الدعوة تشمل كل من سمع به من يهود ونصارى ومشركين ومجوس ومن ليس له دين؛ لقوله 📨 فيما رواه أبو هريرة رضى الله عنه: ﴿ وَالذِّي نَفْسَى بِيدُهُ لا يسمع بي رجل من هذه الأمة ولا يهودي ولا نصراني ثم لم يؤمن بي إلا كان من أهل النار".

[السلسلة الصحيحة يستد صحيح ١٥٧]

فأمة الإجابة هي التي نفذت قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اسْتُجِيبُوا لِلَّهِ وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُمْ لِمَا يُحْدِيكُمْ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ يَحُولُ بَيْنَ الْمُرْءِ وَقَلْبِهِ وَأَنَّهُ إِلَيْهِ تُحْشَرُونَ ﴾ [الانفال: ٢٤]، وهذه الأمـة لهـا صفات وردت بالكتاب والسنة:

## أولاً: شي أمة القيادة والريادة للناس كافة:

قال تعالى: ﴿ كُنتُمْ خَسْرَ أُمَّةِ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِالْمُعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنكِرِ وَتُؤْمِنُونَ بِاللَّهُ وَلَوْ آمَنَ أَهْلُ الكِتِبَابِ لَكَانَ خُيْرًا لَهُمَ مَنْهُمُ الْمُؤْمِنُونَ وَأَكْثَرُهُمُ الفَاسِقُونَ ﴾ [ال عمران: ١١٠]، قال ابن كثير رحمه الله: يخبر تعالى أن الأمة المحمدية خير الأمم، وأخرج البخاري عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: «خـيـر الناس للناس يأتون بهم في السالاسل في أعناقهم حتى يدخلوا في الإسلام، والمعنى أنهم خير الأمم وأنفع الناس للناس.

وعن على بن أبي طالب رضى الله عنه قال: قال رسول الله 🎥 : «أعطيت ما لم يعط أحد من الأنبياء». فقلنا: يا رسول الله، ما هو ؟ قال: «نُصرت بالرعب،

وأعطيت مفاتيح الأرض، وسميت أحمد وجعل التراب لي طهورًا، وجعلت أمتى خير الأمم».

[حسنه الألباني في الصحيحة ٣٩٣٩]

وقال ابن كثير رحمه الله أيضًا: فمن اتصف من هذه الأمة بهذه الصفات دخل معهم في هذا الثناء، وقال عمر بن الخطاب رضي الله عنه: من سيره أن يكون من تلك الأمة فليؤد شرط الله فيها.

[ابن کثیر ۲/۱-۵۴۰ نصرف]

فهذه الأمة لا مكان لها إلا في الصدارة والقيادة لكل البشيرية، تقود البشيرية إلى النور والخيير والإسلام حتى ولو كان غزوًا لهم وسَحْبًا إلى الإسلام كما فتح رسول الله 📨 خيبر وكان من الأسرى والسبى السيدة صفية بنت حيى بن أخطب سيد اليهود، وتدخل الإسلام ويتزوجها رسول الله 🥌 وتصير بهذا من أمهات المؤمنين.

ثانياً؛ أماة على الحق المبين، وغيرها في الضلال

قال تعالى: ﴿ فَتَوكُلْ عَلَى اللَّهِ إِنَّكَ عَلَى الْحَقُّ المُدِينِ ﴾ [النمل: ٧٩]، وقال: ﴿ قُلْ إِنَّ رَبِّي يَقَّذِفُ بِالحُقِّ عَلْأُمُ الغُيُوبِ ﴾، ﴿ قُلْ جَاءَ الحَقِّ وَمَا يُبْدِئُ الْبَاطِلُ وَمَا يُعِيدُ ﴾ [سبا: ٤٨، ٤٩]، وقال تعالى : ﴿ قُلِ اللَّهُ يَهْدِي لِلْحَقِّ أَفْمَن يَهْدِي إِلَى الحَقِّ أَحَقُّ أَن يُتَّبِّعَ أَمَّن لأَ يهدِّي إِلاَّ أَن يُهْدَى فَمَا لَكُمْ كَيْفَ تَحْكُمُونَ ﴾ [يونس: ٢٥]. ثالثًا: أمة على الصراط الستقيم وغيرها امًا

مغضوب عليهم أو ضالون

قال تعالى: ﴿ وَإِنَّكَ لَتَهْدِي إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ (٥٢) صِرَاطِ اللَّهِ الَّذِي لَهُ مَا فِيَ السَّمَوَاتِ وَمَا فِيَّ الأرْض ألا إلى اللهِ تَصِيرُ الأمنورُ ﴾ [الشورى: ٥٠، ٥٠]، وأملة الإحادة تسال الله كل دوم على الأقل خمس مرات أن يهديها إلى الصراط المستقيم أي تسال البقاء عليه والاستزادة من التمسك به، والبعد عن صراط المغضوب عليهم والضالين، عقيدة وعبادة وسلوكًا.

# رابعاء أمة ذات شرف وصيت

قَالَ اللَّهُ تَعَالَى: ﴿ لَقَدُ أَنزُلْنَا إِلَيْكُمْ كِتَابًا فِيهِ نِكْرُكُمْ أَفَلاَ تَعْقِلُونَ ﴾ [الأنبياء: ١٠]، وقال ابن عباس رضى الله عنهما: شرفكم، وقال مجاهد: حديثكم، وقال الحسن: دينكم، وقال تعالى: ﴿ وَإِنَّهُ لَذِكْرُ لُكَ وَلِقَوْمِكَ وَسَوْفَ تُسْأَلُونَ ﴾ [الزخرف: ١٤]، و الكتاب الذي فيه ذكر الأمة محفوظ بحفظ الله فيبقى شرف الأمة قائمًا ما أقامت كتاب الله.

خامساء أمة عزيزة وغيرها ذليل

قال الله تعالى عن المنافقين الذين هم معدودون

# إعداد/شوقي عبد الصادق

ضمن الأمة في الظاهر: ﴿ يَقُولُونَ لَئِن رُجَعْنَا إِلَى الْمَرِينَةِ لِيُخْرِجِنَ الْأَعَزُ مِنْهَا الأَذَلُ وَلِلّهِ العَرْةُ وَلِرَسُولِهِ وَلِلْمُ وَلِيْهِ العَرْةُ وَلِرَسُولِهِ وَلِلْمُ وَمِنِينَ وَلَكِنَ الْمُنَافِقِينَ لاَ يَعْلَمُونَ ﴾ [المائقون ٨] فاثبت الآية العرة المؤمنين الذين هم خير أمة، وعن غيرهم قال القرآن: ﴿ ضُرْبَتُ عَلَيْهِمُ الذَّلَةُ وَالْمُسْكَنَةُ وَلِيَاعُوا بِغَضَبِ مَنَ اللَّهِ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ كَانُوا يَكُفُرُونَ بِاللهِ وَيَقْتُلُونَ النَّبِ عَلَيْهِمْ الذَّلَةُ وَالْمُسْكَنَةُ بِاللهِ وَيَقَتُلُونَ النَّبِينَ بِغَيْرِ الحَقَ ذَلِكَ بِمَا عَصَوا وَكَانُوا يَعْتَدُونَ ﴾ [العمران ١١٣]، وعن المشركين قال القرآن: ﴿ إِنَّ الذِينَ اتَّخَذُوا العِجْلُ سَيَعَالُهُمْ قَال المَالِينَ النَّهِ فَي اللهِ حُلْلُ سَيَعَالُهُمْ قَالِ القرآن: ﴿ إِنَّ الذِينَ اتَّخَذُوا العِجْلُ سَيَعَالُهُمْ

غَـضَبُ مِّن رُبَّهِمْ وَذِلَهُ فِي الحَيَاةِ الدُّنْيَا وَكَذَلِكَ نَجْزِي المُقْتَرِينَ ﴾ [الاعراف ١٩٢]، فأمة الإجابة هي الأمة العزيزة، وأمام عزة واحد منها يتحطم كبرياء الملوك من غير هذه

الأمة لأنها تستمد عزتها من الله ثم من العمل بدينه. والحمد لله أولاً وآخرًا.

# اشهار

برقم (۱۰۹۱) بتاریخ ۲۳ / ۳ / ۲۰۰۲م

تشهد مديرية الشئون الاجتماعية بمحافظة البحيرة بأنه قد تم إشهار جمعية انصار السنة المحمدية بقرية الاسراء والمعراج، وذلك طبقًا لأحكام القانون ٨٤ لسنة ٢٠٠٢م ولائحته التنفيذية.

# اشهار

برقم (۱۱۲۹) بتاریخ ۱۵ / ۳ / ۲۰۰۱م

تشهد مديرية الشئون الاجتماعية بمحافظة المنوفية بانه قد تم إشهار جمعية أنصار السنة المحمدية ببابل وكفر حمام ـ تلا ـ المنوفية، وذلك طبقًا لأحكام القانون ٨٤ لسنة ٢٠٠٢م ولائحته التنفيذية.

# متاشدة

نظرًا لتطرق الباحثين في درجتي الماجستير والدكتوراه بالجامعات العربية والمصرية إلى البحث في جماعة أنصار السنة؛ جهودها ودعوتها وعطائها ورجالها؛ الأمر الذي يتطلب جمع تراث شيوخ الجماعة؛ لذا نرجو ممن كانت لديه مطبوعات أو تسجيلات بأنواعها أو رسائل خطية لشيوخ الجماعة أن يسلمها إلى «مركز التراث» بالمركز العام، شاكرين للجميع تعاونهم الصادق للحفاظ على تراث الجماعة.

والله من وراء القصد، إدارة التراث

# انا لله وانا البه راجعون

تحتسب جماعة أنصار السنة المحمدية عند الله تعالى زوجة الشيخ/ محمد شهبة رئيس فرع أنصار السنة المحمدية بالكونيسة ـ جيزة ـ وذلك يوم السبت ٢٤ من ربيع الأول الموافق ٢٠٠٠٦/٤/٢٢م واسرة تحرير مجلة التوحيد تدعوا الله سبحانه أن يرحمها رحمة واسعة وأن يلهم أهلها الصبر والاحتساب

كما تحتسب الجماعة عند الله تعالى الشيخ / عبد المنعم الإمام أحمد مؤسس ورئيس فرع أنصار السنة المحمدية بكفر الحاج شربيني ـ مركز شربين ـ دقهلية عن عمر يُناهز الـ٧٩ عامًا وذلك يوم الجمعة ٩ من ربيع الأول سنة ١٤٢٧هـ الموافق ٧ / ٤ / ٢٠٠٦م نسال الله تعالى أن بتغمده برحمته، وأن يخلفنا عنه خبرًا..

كما تحتسب جماعة أنصار السنة المحمدية عند الله تعالى الأستاذ/ أحمد إبراهيم الشرباصي عضو جمعية أنصار السنة المحمدية بكفر الوكالة ـ شربين ـ دقهلية ـ عن عمر يناهز الـ٤٧ عامًا وذلك يوم الثلاثاء ٢٥ من المحرم الموافق ٢٤ / ٢ / ٢٠٠٦م

Upload by: altawhedmag.com

# بيان بطارن دعرة التقريب بين الغرق والأديان

اعداد اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء

هل الدعوة للتقارب بين الأديان (الإسلام - المسيحية - اليهودية) دعوة شرعية، وهل يجوز للمسلم المؤمن حقّا أن يدعو لها ويعمل على تقويتها، وكذلك هل الدعوة للتقارب بين أهل السنة والجماعة والطوائف الشيعية والدرزية والإسماعيلية والنصيرية وغيرها فيه فائدة للمسلمين، وهل يجوز هذا اللقاء والتقارب شرعًا؟!

الحمد لله وحده والصلاة والسلام على رسوله وآله وصحبه، وبعد:

# أولا : أصول الإيمان التي أنزل الله بها كتيه على رسله

التوراة والإنجيل والزبور والقرآن والتي دعت إليها رسله عليهم الصلاة والسلام إبراهيم وموسى وعيسى وغيرهم من الأنبياء والمرسلين كلها واحدة، بشر سابقهم بلاحقهم وصدق لاحقهم سابقهم وأبده ونوه بشانه وإن اختلفت الفروع في الحملة حسب مقتضيات الأحوال والأزمان ومصلحة العياد حكمة من اللَّه وعدلاً ورحمة منه سيحانه وفضلاً، قال اللَّه تعالى: ﴿ آمُنَ الرُّسُلُولُ مِمَا أَنزِلَ إِلَيْهِ مِن رِّنَّهِ وَالْمُؤْمِنُونَ كُلُّ آمِنَ بِاللَّهِ وَمَلائِكَتِه وَكُتُبِهِ وَرُسِلُه لا نُفَرِّقُ بَنْنَ أَحَدِ مِنْ رُسِلُهِ وَقَالُوا سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا غُفْرَانَكَ رَبُّنَا وَإِلَيْكَ الْمُصِيرُ ﴾، وقال تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ آمَنُوا بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ وَلَمْ يُفَرَقُوا بَيْنَ آحَدٍ مَّنْهُمْ أُوْلَئِكَ سَوْفَ يُؤْتِيهِمْ أُجُورَهُمْ وكَانَ اللَّهُ غَفُورًا رُحِيمًا ﴾، وقال تعالى: ﴿ وَإِذْ آخَذَ اللَّهُ مِيثَاقَ النَّبِيِّينَ لِمَا آتَيَّتُكُم مَن كِتَابٍ وَحَكْمَة ثُمَّ حَاءَكُمٌّ رَسُولُ مُصِدَّقٌ لِمَا مَعَكُمْ لَتُؤَمِّنُنُ بِهِ وَلَتَنصُرُنَهُ قَالَ أَأَقْرَرُتُمْ وَأَخَذْتُمْ عَلَى ذَلِكُمْ إصْرِي قَالُوا أَقْرَرْنَا قَالَ فَاشْهُدُوا وَأَنَا مَعَكُم مِّنَ الشَّاهِدِينَ (٨١) فَمَّن تُولِّي بَعْدَ ذَلِكَ فَأُولُئِكَ هُمُ الفَاسِقُونَ (٨٢) أَفَغَيْرَ دِينِ اللَّهِ يَتْغُونَ وَلَهُ أَسْلَمَ مِن فِي السِّمَوَاتِ وَالأَرْضِ طُوْعًا وَكَرُهُا وَالنَّهِ يُرْجِعُونَ ﴾، وقال تعالى: ﴿ قُلُ آمَنًا بِاللَّهِ وَمَا أَنزِلَ عَلَيْنَا وَمَا أنزل على إبراهيم وإسماعيل وإستحاق ويعقوب والأستباط وما أُوتِي مُوسِنِي وَعِيسِنِي وَالنَّبِيُّونَ مِن رِّبِّهِمْ لاَ نُفَرِّقُ بَكْنَ أَحَدٍ مَنْهُمْ وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ (٨٤) وَمَن يَبْتَغ غَيْرَ الإسْلام دِينًا فَلَن يُقْبِلَ مِنْهُ وَهُوَ فِي الْآخِرَةِ مِنَ الْخُاسِرِينَ ﴾، وقال تعالَى بعد ذكره دعوة خليله إبراهيم إلى التوحيد وذكر من معه من المرسلين: ﴿ أُوْلَئِكَ الَّذِينَ آتَنْنَاهُمُ الكِتَابَ وَالحُكْمُ وَالنَّبُوَّةَ فَإِن يَكْفُرْ بِهَا هَؤُلاء فَقَدْ وَكُلْنَا بِهَا قُوْمًا لَنْسُوا بِهَا بِكَافِرِينَ (٨٩) أَوْلَئِكَ الَّذِينَ هَدَى اللَّهُ فَعِهُ دَاهُمُ اقْتَدِهُ قُل لا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْرًا إِنْ هُوَ إِلاَّ ذِكْرَى لِلْعَالَمَينَ ﴾، وقال تعالى: ﴿ إِنَّ أُولَى النَّاسِ بِإِبْرَاهِيَمَ لَلَّذِينَ اتَّبَعُوهُ وَهَذَا النَّبِيُّ وَالَّذِينَ آمَنُوا وَاللَّهُ وَلِيُّ الْمُؤْمِنَينَ ﴾، وقال تعالى: ﴿ ثُمُّ أُوْحَـٰيْنَا إِلَيْكَ أَنِ اتَّبِعْ مِلَّةً إِبْرَاهِيمَ حَنِيفًا وَمَا كَـانَ مِنَ المُشْرِكِينَ ﴾، وقال: ﴿ وَإِذْ قَالَ عِيسَى انْنُ مَرْدَمَ مَا يَنِي إِسْرَائِيلَ إِنِّي رَسُولُ اللَّهِ إِلَيْكُم مُّصَدِّقًا لِمَّا بَيْنَ يَدَيُّ مِنَ التَّوْرَاةِ وَمُبَشِّرًا برَسُول يَأْتِي مِنْ بَعْدِي اسْمُهُ أَحْمَدُ ﴾، وقال تعالى: ﴿ وَأَنزَلْنَا إِلَّيْكَ الكِتَابَ بِالحْقِّ مُصندَقًا لِمَّا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ الكِتَابِ وَمُهَيْمِنًا عَلَيْهِ فَاحْكُم بَيْنَهُم بِمَا أَنزَلَ اللَّهُ وَلاَ تَتُّبِعْ أَهْواءَهُمْ عَمًا جَاءَكَ مِنَ الحَقِّ لِكُلُّ جَعَلْنَا مِنِكُمْ شَرْعَةً وَمِنْهَاجًا ﴾ الآيات.

وَثَبِتَ عَنَ النَّبِي ﴿ أَنْهُ قَالَ: ﴿أَنَا أُولَى النَّاسُ بِعَيْسَى ابْنُ مريم في الدنيا والآخرة، الأنبياء إخوة لعلات أمهاتهم شتى ودينهم واحد». رواه البناري

ثانيا؛ حرف اليهود والنصارى الكلم عن مواضعه وبدلوا قولا غير الذي قيل لهم فغيروا بذلك أصول دينهم وشرائع ربهم من ذلك قول اليهود عزير ابن الله وزعمهم أن الله مسه لغوب وأصابه تعب من خلق السموات والأرض وما بينهما في ستة أيام فاستراح يوم السبت، وزعمهم أنهم صلبوا عيسى عليه السلام وقتلوه، ومن ذلك أنهم أحلوا الصيد يوم السبت

بحيلة وقد حرمه اللَّه عليهم وأنهم الغوا حد الزنا في حق المحصن ومن ذلك قولهم: ﴿ إِنَّ اللَّهَ فَقَابِرُ وَنَحْنُ أَغْنِنَاءُ ﴾، وقولهم: ﴿ يَدُ اللَّهُ مَعْلُولَةً ﴾ إلى غير ذلك من التحريف والتبديل القولي والعملي عن علم اتساعًا للهوى، ومن ذلك زعم النصارى أن المسيح عيسى عليه المسلام ابن الله، وأنه إله مع الله، وتصديقهم اليهود في زعمهم أنهم صلبوا عيسي عليه السلام وقتلوه وزعم كل من الفريقين أنهم أبناء الله وأحباؤه، وكفرهم بمحمد صلى الله عليه وسلم ويما حاء به وحقدهم عليه وحسدهم إياه من عند انفسهم وقد أخذ عليهم العهد والميثاق أن يؤمنوا به ويصدقوه وينصروه وأقروا على أنفسهم بذلك، إلى غير ذلك من فضائح الفريقين وتناقضهم، وقد حكى الله الكثير عن كذبهم وافترائهم وتحريفهم وتبديلهم ما أنزل الدهم من العقائد والشرائع وفضحهم ورد عليهم في محكم كتابه، قال اللَّه تعالى: ﴿ فَوَيْلُ لَلَّذِينَ بَكْتُنُونَ الكِتَابَ بِأَنْدِيهِمْ ثُمُّ يَقُولُونَ هَذَا مِنْ عِندِ اللَّهِ لِنَشْتَرُوا بِهِ ثُمَنَّا قَلِيلاً فَوَنَّلُ لَهُم مِّمًّا كَتَبَتُّ أَيِّدِيهِمُّ وَوَدُلُ لُهُم مِّمًّا نَكْسِنُونَ (٧٩) وَقَالُوا لَن تَمَسِّنَا النَّارُ إِلَّا أَيَّامًا مَّعْدُودَةً قُلَّ ٱتَّخَذْتُمْ عِنِدَ اللَّهِ عَهْدًا فَلَن يُخْلِفَ اللَّهُ عَهْدَهُ أَمْ تَقُولُونَ عَلَى اللَّهِ مَا لاَ تَعْلَمُونَ ﴾ الآيات، وقال تعالى: ﴿ وَقَالُوا لَن يَدَّخُلُ الجَنَّةَ إِلاًّ مَن كَانَ هُودًا أَوْ نَصَارَى تِلْكَ آمَانِيُّ هُمْ قُلْ هَاتُوا بُرْهَانَكُمْ إِن كُنتُمْ صادقينَ ﴾ الأيات.

وقال تعالى: ﴿ وَقَالُوا كُونُوا هُودًا أَوْ نَصَارَى تَهْ تَدُوا قُلْ مِلْ مِلَّةَ إِبْرَاهِيمَ حَنْبِفًا وَمَا كَانَ مِنْ المُشْرِكِينَ (١٣٥) قُولُوا آمَنًا بِاللَّهِ وَمَا أَنزِلَ إِلَيْنَا وَمَا أنزل إلى إبْرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ والأستباط وما أوتى موسني وعيسني وما أوتى النُّدِيُّونَ مِن رُبِّهِمْ لاَ نُفَرِّقُ بِيْنَ أَحَدٍ مَنْهُمْ وَنَحْنُ لَهُ مُسْلَمُونَ ﴾ الآيات، وقال تعالى: ﴿ وَإِنَّ مِنْهُمْ لَفُرِيقًا يِلُّوُونَ ٱلسَّنَةَ هُم بِالْكِتَابِ لِتَحْسَبُوهُ مِنَ الْكِتَابِ وَمَا هُو مِن الكِتَابِ ويَقُولُونَ هُو مِنْ عِنْدِ اللَّهِ وَمَا هُوَ مِنْ عند اللهِ وَيَقُولُونَ عَلَى اللَّهِ الكَذِبَ وَهُمْ يَعْلَمُ ونَ ﴾، وقال تعالى: ﴿ فَبِمَا نَقْضِهِم مَيثَاقَهُمْ وَكُفَّرِهِم بِآيَاتِ اللَّهِ وقَتْلِهِمُ الْأَنْسِاءَ بِغَيْرِ حَقٍّ وقَوْلِهِمْ قُلُوبُنَا غُلُفٌ بَلُّ طَبَعَ اللَّهُ عَلَيْهَا بِكُفْرِهِمْ فَلا يُؤْمِنُونَ إِلاَّ قَلِيلاً (١٥٥) وَيكُفُّرِهِمْ وَقُولِهِمْ عَلَى مَرْيَمَ بُهُتَانًا عَظِيمًا (١٥٦) وَقُولُهِمَّ إِنَّا قَتُلْنَا الْمُسِيحَ عِيسَى ابْنُ مَرْيَمَ رَسُولَ اللَّهِ وَمَا قَتَلُوهُ وَمَا صَلَبُوهُ وَلَكِن شُبَّةَ لَهُمْ وَإِنَّ الَّذِينَ اخْتَلَفُوا فِيهِ لَفِي شَكُّ مِّنَّهُ مَا لَهُم بِهِ مِنْ عِلْمِ إِلَّا اتَّبَاعَ الظُنَّ ومَا قَتَلُوهُ يَقِينًا (١٥٧) بِلَ رُفْعَهُ اللَّهُ إِلَيْهِ وَكَانَ اللَّهُ عَزِيزًا حَكِيمًا ﴾ الآيات، وقال تعالى: ﴿ وَقَالَتِ السَهُودُ وَالنَّصَارَى نَحْنُ أَنْنَاءُ اللَّهِ وَأَحِبَّاؤُهُ قُلْ فَلِمَ

يُعَنَبُكُم بِذُنُوبِكُم بِلْ أَنتُم بَسَّرُ مَعُنْ خَلَقَ ﴾ الآيات، وقالت البَهُود عُزَيْرٌ ابْنُ اللَّه وقالت البَهُود عُزَيْرٌ ابْنُ اللَّه وقالت البَهُود عُزَيْرٌ ابْنُ اللَّه وقالت النَصارى المسبح ابْنُ اللَّه ذَلِكَ قَوْلُهُم بِآفُواهِمْ يُضَاهِبُونَ قَوْلُ اللَّهِ اللَّهُ أَنَى يُضَاهِبُونَ قَوْلُ اللَّهِ اللَّهِ أَنْ مَنْ اللَّهُ أَنَى يُضَاهِبُونَ (٣٠) اتَّخَذُوا آحَبارَهُمْ وَرُهْبَانَهُمْ أَرْبَابًا مَن يُونِ اللَّه وَاللَّهِ وَاللَّهُمُ اللَّهُ الْمُولُ الْمُعْلِمُ اللَّهُ الْمُعْلِمُ اللَّهُ الْمُعْلِمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُوالِلَهُمُ وَاللَّهُ الْهُ الْمُنْائِمُ وَاللَّهُ الْمُوالِلِهُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُوالِ فَيما لَلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلِمُ اللَّهُ الْمُعْلِمُ اللَّهُ الْمُعْلِمُ اللَّهُ الْمُعْلِمُ اللَّهُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُولُولُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ اللَّهُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ اللَّهُ الْمُعْلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلِمُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُوالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

ياسي:

ثالثا: مما تقدم يتبين أن أصل الديانات التي

شرعها الله لعباده واحد لا يحتاج إلى تقريب. كما

يتبين أن اليهود والنصارى قد حرفوا وبدلوا ما نزل اليهم من ربهم حتى صارت دياناتهم زورًا وبهتانًا وكفرًا وضلالاً، ومن أجل ذلك أرسل إليهم رسول الله محمد ولغيرهم من الأمم عامة ليبين لهم ما كانوا يخفون من الحق ويكشف لهم عما كتموه ويصحح لهم ما أفسدوا من العقائد والأحكام ويهديهم وغيرهم إلى سواء السبيل، قال الله تعالى: ﴿ يَا أَهُلَ الْكَتَّابِ قَدْ جَاءَكُمُ رَسُولُنَا يُبَيِّنُ لَكُمْ كَثِيرًا مَمًا كُنتُمْ تُورُ وَكِتَابُ مُنِينٌ (١٥) يَهْدِي بِهِ اللّهُ مَن النّهُ مَن النّهُ مِن الكِتَابِ وَيعْفُو عَن كَثِيرِ قَدْ جَاءَكُم مَن اللّهُ مَن النّهُ وَيَهْ دِيهِمْ إلى صراط مُسْتَقيم ، وقال: ﴿ يَا أَهُلَ النّورَ بِإِنْنِهِ وَيَهُ دِيهِمْ إلَى صراط مُسْتَقيم ، وقال: ﴿ يَا أَهُلَ اللّهُ اللّهُ مَن النّهُ عَلَى فَشْرَةً مَن الرّهُلُ أَن تَقُولُوا مَا جَاءَنَا مِنْ بَشِيرٍ وَلاَ تَذِيرٍ فَقَدْ اللّهُ عَلَى فَتْرِةً مَن النّهُ عَلَى فَتْرَةً مَن الرّهُ عَلَى فَتْرَةً مَن النّهُ عَلَى فَتْرِةً مَن النّهُ عَلَى فَتْرِيرُ وَاللّهُ عَلَى كُلُ شَيْءَ قَدِيرٌ ﴾

لكنهم صدواً وأعرضوا عنه بغياً وعدوانا وحسدا من عند انفسهم من بعد ما تبين الحق، قال الله تعالى: ﴿ وَدَ كَثِيرُ مَنْ أَهُلِ الْكِتَابِ لَوْ يَرُدُونَكُمْ مَنْ أَهْلِ الْكِتَابِ لَوْ يَرُدُونَكُمْ مَنْ الله تعالى: ﴿ وَدَ كَثِيرُ مَنْ أَهْلِ الْكِتَابِ لَوْ يَرُدُونَكُمْ مَنْ تَبْدِ إِيمَانِكُمْ كُفَّارًا حَسَدًا مَنْ عَندِ أَنفُسِهِم مَنْ بَعْدِ مَا الله مُصَدَقٌ لُما مَعَهُمْ وَكَانُوا مِن قَبْلُ يَسْتَقُتْحُونَ عَلَى الله مُصَدَقٌ لما مَعَهُمْ وَكَانُوا مِن قَبْلُ يَسْتَقُتْحُونَ عَلَى الله عَلَى الكَافِرِينَ ﴾ الآيات، وقال: ﴿ وَلَمَا جَاءَهُمُ الله وَلَا عَنْهُمْ نَبَدَ فَرِيقٌ مَنَ اللهِ عَلَى الكَافِرِينَ ﴾ الآيات، وقال: ﴿ وَلَمَا جَاءَهُمُ لاَ اللهِ وَرَاءَ ظَهُورِهُمْ كَانَهُمْ لاَ الدِينَ أُوتُوا الكِتَابِ كِتَابَ اللهِ وَرَاءَ ظَهُورِهُمْ كَانَهُمْ لاَ يَعْلَى اللهِ يَتَّابِ وَلَهُ عَنْ النَّينَ كَفَرُوا مِنْ اللهِ يَتَّلُو صَدْحُقًا مُطَهُرَةً ﴾ الآيات، وقال: ﴿ لَمْ يَكُن النَّينَ كَفَرُوا مِنْ اللهِ يَتَّلُو صَدْحُقًا مُطَهُرَةً ﴾ الآيات، وتقال يعرف إصرارهم على الباطل وتعاديهم في غيهم عن بينة وعلم حسدًا من عند وتماديهم في غيهم عن بينة وعلم حسدًا من عند

انفسهم واتباعًا للهوى - التقارب بينهم وبين المسلمين الصادقين، قال الله تعالى: ﴿ أَفْتَطُمْعُونَ أَنْ يُؤْمِنُوا لَكُمْ وَقَدْ كَانَ فَرِيقٌ مَنْهُمْ يَسْمَعُونَ كَلامَ اللَّهِ ثُمَّ يُحَرِّقُونَهُ مِنْ بَعْدِ مَا عَقَلُوهُ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ الآيات، وقال: ﴿ إِنَّا أَرْسَلْنَاكَ بِالحْقِّ بَشِيرًا وَنَذِيرًا وَلاَ تُسْأَلُ عَنْ أَصْدَابِ الجَحِيمِ (١١٩) وَلَن تَرْضَى عَنْكَ اليَهُودُ وَلاَ النَّصَارَى حَتَّى تُتَّبِعَ مِلْتَهُمْ قُلْ إِنَّ هُدَى اللَّهُ هُوَ الهُدى ولنن اتبعث أهواءهم نعد الذي حاءك من العلم مَا لَكُ مِنَ اللَّهِ مِن وَلِيَّ وَلَا نَصِيرٍ ﴾، وقال سيحانه: ﴿ كِنْفُ بِهُدِي اللَّهُ قُومًا كَفُرُوا بِعُدُ إِيمَانِهِمْ وشبهدُوا أنَّ الرُّسُولَ حَقَّ وَجِاءَهُمُ البِينَاتُ وَاللَّهُ لا بَهْدي القَّـوْمُ الظَّالَمِينَ ﴾ الآيات، بل هم إن لم يكونوا أشد من إخوانهم المشركين كفرًا وعداوة لله ورسوله و المؤمنين فهم مثلهم، وقد قال الله تعالى لرسوله في المشسركين: ﴿ فَسَلَا تُطِعِ المُكَذِّبِينِ (٨) وَدُوا لَوْ تُدُّهِنَّ فَيُدُهِنُونَ ﴾ الآيات، وقالَ له: ﴿ قُلُّ يَا أَيُّهَا الْكَافِرُونَ (١) لاَ أَعْبُدُ مَا تَعْبُدُونَ (٢) وَلاَ أَنتُمْ عَابِدُونَ مَا أَعْبُدُ (٣) وَلاَ أَنَا عَابِدُ مًا عَبِدتُمْ (٤) وَلاَ أَنتُمْ عَابِدُونَ مَا أَعْبُدُ (٥) لَكُمْ دينكُمْ وَلِي دين ..

إن من يحدث نفسه بالجمع أو التقريب بين الإسلام واليهودية والنصرانية كمن يجهد نفسه في الجمع بين النقيضين بين الحق والباطل بين الكفر والإيمان، وما مثله إلا كما قيل:

بهبا المنكح الشبريا سبهب ع مرك الله كبيف بلق فيان هي شيامية إذا ميا استنقلت وسيهيل إذا اب متنقل بهان

رابعاً: لو قال قائل: هل يمكن الهدنة بين هؤلاء أو يكون بينهم عقد صلح حقنًا للدماء وإتقاء لوبلات الحروب وتمكينًا للناس من الضرب في الأرض والكد في الحياة لكسب الرزق وعمارة الدنيا والدعوة إلى الحق وهداية الخلق إقامة للعدل بين العالمين، لو قيل ذلك قولاً متجهًا وكان السعي في تحقيقه سعيًا ناجمًا والقصد إليه قصدًا نبيلًا له مكانه، وعظيم أثره، لكن مع المحافظة على إحقاق الحق ونصره فلا يكون ذلك على سيبيل مداهنة المسلمين للمشركين وتنازلهم عن شيء من حكم الله أو شيىء من كرامتهم وهوانهم على أنفسهم بل مع الإبقاء على عزتهم والاعتصام بكتاب ربهم وسنة نبيهم 📨 عملاً بهدى القرآن واقتداء بالرسول الكريم عليه الصلاة والسلام، قال الله تعالى: ﴿ وَإِن جَنْحُوا لِلسَّلْمِ فَاجْنَحْ لَهَا وَتَوكُلُ عَلَى اللَّهِ إِنَّهُ هُوَ السِّمِيعُ العَلِيمُ ﴾ الآيات، وقبال تعالى: ﴿ فَلاَ تُهِنُوا وَتُدْعُوا إِلَى السِّلْمِ وَٱنتُمُ

الأَعْلُونَ وَاللَّهُ مَعَكُمْ وَلَن يَتَرَكُمْ أَعْمَالَكُمْ ﴾، وقد فسر ذلك النبي 🍣 عمليا وحققه بصلحه مع قريش عام الحديبية ومع اليهود في المدينة قبل الخندق وفي غزوة خيبر ومع نصارى الروم في غزوة تبوك، فكان لذلك الأثر العظيم والنتائج الباهرة من الأمن وسلامة النفوس ونصرة الحق والتمكين له في الأرض ودخول الناس في دين الله أفواجًا، واتجاه الجميع للعمل في الحياة لدينهم ودنياهم فكان الرضاء والازدهار وقوة السلطان وانتشار الإسلام والسلام، وفي التاريخ وواقع الحياة اقوى دليل وأصدق شهيد على ذلك لمن أنصف نفسه أو القي سمعه واعتدل مزاجه وتفكيره وبرئ من العصبية والمراء، إن في ذلك لذكرى لمن كان له قلب أو القي السمع وهو شبهيد، والله الهادي إلى سواء السييل وهو حسبنا ونعم الوكيل.

خامسادان الدروز والنصيرية والاسماعيلية ومن حدًا حدوهم من البابية والبهائية قد تلاعبوا بنصوص الدين وشرعوا لأنفسهم ما لم ياذن به الله وسلكوا مسلك اليهود والنصارى في التحريف والتبديل اتباعا للهوى وتقليدا لزعيم الفتنة الأول عبد الله بن سبأ الحميري رأس الابتداع والإضلال والإيقاع بين جماعة المسلمين، وقد عم شره وبالأؤه وافتتن به جماعات كثيرة فكفروا بعد إسلام وتمكنت بسببه الفرقة بين المسلمين فكانت الدعوة إلى التقارب بين هذه الطوائف وجماعة المسلمين الصادقين دعوة غير مفيدة وكان السعى في تحقيق اللقاء بينهم وبين الصادقين من المسلمين سعيا فاشلاً لأنهم واليهود والنصاري تشابهت قلوبهم في الزيغ والإلحاد والكفر والضلال والصقد على المسلمين والكيد لهم وإن تنوعت منازعهم ومشاربهم واختلفت مقاصدهم وأهواؤهم فكان مثلهم في ذلك مثل اليهود والنصارى مع المسلمين، ولأمر ما سعى جماعة من علماء الأزهر المصريين مع القمى الإيراني الرافضي في أعقاب الحرب العالمية الثانية وجدوا في التقارب المزعوم وانخدع بذلك قلة من كبار العلماء الصادقين ممن طهرت قلوبهم ولم تعركهم الحياة وأصدروا مجلة سموها مجلة التقريب، وسيرعان ما انكشف أمرهم لمن خدع بهم فياء أمر حماعة التقريب بالفشل، ولا عجب فالقلوب متباينة والأفكار متضاربة والعقائد متناقضة وهيهات هيهات أن يجتمع النقيضان أو يتفق الضدان. والحمد لله رب العالمين.

# جنائزنا اليوميين هدي الشريعة والابتلااع (٣)

الحمد لله رب العالمين، أكرمنا بدين الإسلام العظيم، والصلاة والسلام على خاتم الأنبياء والمرسلين، الرحمة المهداة من رب العالمين، سيدنا محمد وعلى آله وصحبه ومن

# تبعهم إلى يوم الدين.

# ثم أما بعد:

نستكمل أخي القارئ الكريم اليوم في هذه الحلقة الثالثة من موضوع «جنائزنا اليوم... بين هدي الشريعة.. والإبتداع» وسبق أن بينا في الحلقتين السابقتين أبعاد هذا الموضوع الأهميته لكل مسلم ومسلمة في كل زمان وفي كل مكان، الارتباطه الوثيق بعقيدتنا وديننا وهدي نبينا محمد

وانتهينا في الحلقة الماضية من موضوع الصبر عند الابتلاء التي من اشدها الموت لما لهذا الصبر من عظيم الاثر عند الله تعالى الذي كل شيء بامره وإرادته وقدره – وعندما يجزع البعض أو يخرج عن ما أمرت به الشريعة الإسلامية ورخصت فيه كالبكاء الذي ليس بالنواح أو معه لطم الخدود أو شق الجيوب، ولقد جاء الإسلام بنقائه وعظمته ليخرج الناس من ظلمات الجاهلية إلى نور الإسلام الذي هدانا الله جل وعلا إليه.

ولقد حرّم رسولنا الكريم محمد الله أمورًا كثيرة كانت تحدث في الجاهلية أو حتى في بعض سنوات الإسلام الأولى ومن بين ما حرّم رسولنا الله الذي لا ينطق عن الهوى.

# ١- النياحة:

وهو آمر زائد على البكاء، قال ابن العربي: النوح ما كانت الجاهلية تفعل؛ كان النساء يقفن متقابلات يصحن ويحثين التراب على رؤوسهن ويضربن وجوههن – لذلك قال النبي 🚁:

البيع في أمتي من أمر الجاهلية لا يتركوهن: الفخر في الأحساب والطعن في الأنساب،

والاستسقاء بالنجوم، والنياحة، وقال: النائحة إذا لم تتب قبل موتها تقام يوم القيامة وعليها سربال من قطران، ودرع من جرب. (أي يسلط على أعضائها المحرب والحكة بحيث يغطي بدنها تغطية الدرع وهو القميص)، من حديث أبي موسى الاشعري(١).

وقال الإمام النووي رحمه الله في شرحه على هذا الحديث في عبارة «النائحة إذا لم تتب»: فيه دليل على تحريم النياحة وهو مجمعُ عليه، وفيه صحة التوبة ما لم يمت المكلف ولم يصل إلى الغرغرة. [المرجع السابق/ ٢٠٨]

وفي صحيحي البخاري ومسلم رحمهما الله رحمة واسعة من حديث أم عطية رضي الله عنها قالت: أخذ علينا النبي عنه عند البيعة أن لا ننوح، فما وقت منا غير خمس نسوة: ام سليم، وأم العلاء، وابنة أبي سبرة وامرأة معاذ وامرأتين، أو ابنة أبي سبرة وامرأة معاذ وامرأة أخرى. [زواه الشيخان واللفظ منا للبخاري (١٢٠٦)، ومسلم (٢١٠/١) (ع٣٦/٣١٩)]

# ٢- ضرب الخدود وشق الجيوب:

لحديث النبي ﷺ قال: «ليس منا من شق الجيوب، وضرب الخدود، ودعا بدعوة الجاهلية». [صحيح سن الترمذي (١٠/١) حديث: ١٩٩٩]

# ٣- حلق الشعر:

كما في حديث أبي بردة بن أبي موسى قال:

وجَع أبو موسى وجعًا فغشي عليه ورأسه في حجر
امرأة من أهله فصاحت امرأة من أهله، فلم يستطع
أن يرد عليها شيئًا، فلما أفاق قال: إني برئ مما برئ
منه رسول الله على: فإن رسول الله الله برئ من
الصالقة وهي التي ترفع صوتها عند الفجيعة
بالموت و والحالقة والشاقة».

[اخرجه البخاري (۱۲۹/۳)، ومسلم (۲۰/۱)، والنسائي (۲۲۳/۱)، والبيهقي (۱۴/۶)]

# ٤- نشر الشفره

لحديث امرأة من المبايعات قالت: «كان فيما آخذ

التوحيح العدد ١٢ السنة الخامسة والثلاثون

علينا رسول الله ﷺ في المعروف الذي آخذ علينا أن لا تعصيه فيه، وأن لا تخمش وجهًا، ولا تدعو ويلاً، وأن لا تنشر شَعْرًا».

[صحیح سنن ابی داود (۲۸۳/۲) حدیث: ۳۱۳۱]

هذه بعض الأمور التي نهى النبي ﷺ عنها لما فيها من مخالفة لشرع الله تعالى وهدّي النبي ﷺ

وهذه بعض الأعمال التي تتم في حالة الوفاة -وتعتبر من البدع المنكرة، ومن هذه البدع: ما هو واقع قبل الوفاة وبعدها، وما يتبع الموت من اعمال كالغسل والكفن والصلاة على الميت والدفن وغير ذلك من الأمور التي سنحاول إيجازها.

## قبل الوفاة:

1- اعتقاد البعض أن الشياطين يأتون للمحتضر على صورة أبويه في زي يهودي ونصراني حتى يعرضوا عليه كل مِلة ليضلوه. [قال ابن حجر الهيثمي في الفتاوى الحديثية «نقلاً عن السيوطي: «لم يرد ذلك أي لم يرد به نص صحيح من كتاب او سنة - فهو قول باطل-.

- ٢- وضع المصحف عند راس المحتضر.
  - ٣- قراءة سورة (يس، على المحتضر.
    - ٤- توجيه المحتضر إلى القبلة.

أما فيما يتعلق بقراءة سورة «يس» وتوجيهه إلى القبلة فلم يصح في ذلك حديث، بل كره سعيد بن المسيب توجيهه إليها وقال: «اليس الميت امرأ مسلماً».

وعن زُرعة بن عبد الرحمن أنه شهد سعيد بن المسيب في مرضه وعنده أبو سلمة بن عبد الرحمن فغنسي على سعيد، فأمر أبو سلمة أن يُحَول فراشه ألى الكعبة، فأفاق، فقال: حولتم فراشي ؟. فقالوا: نعم، فتظر إلى أبي سلمة فقال: أراه بعلمك ؟ فقال: أنا أمرتهم !! فأمر سعيد أن يعاد فراشه. [أخرجه أبن أبي سيبة في المصف (٧٦/٤) بستد صحيح عن زرعة (٣)، وقد أنكر ذلك سعيد بن المسيب في المحلى (٥/٤٧١)، ومالك كما في المخل (٢٢٩/٢ -٢٣٠)، ولا يصح فيه حديث، المرجع السابق ص٢٤٦]

## ما بعد الوفاة:

أما بعد ما الوفاة فهي كثيرة جدًا، وسوف نكتفي هنا بذكر (هم تلك البدع:

١- اعتقاد البعض أن روح ألميت تحوم حول
 المكان الذي مات فيه.

٢- قراءة القرآن عند الميث حتى يُباشر بغسله.

٣- إخراج الحائض والنفساء والجُنب من عند
 الميت.

إبقاء الشمعة عند الميت ليلة وفاته حتى الصباح. [الدخل ٢٣٦/٣]

 مسق الثوب، وقد جاء النهي عن ذلك صريحًا وواضحًا كما في حديث البخاري ومسلم السابق ذكره: «ليس منا من لطم الخدود، وشق الجيوب، ودعى بدعوى الجاهلية».

أعفاء بعضهم لحيته حرنًا على الميت، وحلق اللحى مخالف في أصله للسنة الصحيحة عن النبي
 بالإضافة إلى فعله وأمره بذلك، وكذلك صحابة رسول الله ق وسلف الأمة الصالح.

٧- تقليم أظافر الميت وحلق عائقه وما فيه من مخالفة صريحة لهدي النبي ٥

[المدونة للإمام مالك ١٨٠/١، والمدخل ٢٤٠/٣]

٨- إدخال القطن في دبره وحلقه وانفه.

الدونة للإمام مالك ١٨٠/١ والمدخل ٢٤٠/٣

٩- وضع غصن أخضر في الغرفة التي مات فيها.

١٠- ترك ثياب الميت بدون غسل إلى اليوم
 الثالث بزعم أن ذلك يرد عنه عذاب القير.

[المدخل ٢٧٦/٣]

١١ - قلب الطنافس والسجاجيد وتغطية المرايا
 والثريات.

11- الإعلان عن وفاة الميت على المناثر. [الدخل 7/07-13]، وذلك من النعي المنهي عنه كـمـا في حديث حذيفة بن اليمان أنه: «كان إذا مات له الميت قال: لا تؤذذوا به أحدًا، إني أخاف أن يكون نعيًا، إني سمعت رسول الله على ينهى عن النعي». [آخرجه الترمذي ١٢٩/٢، وحسنه، وابن ماجه (٥٠/١، واحمد ٥/١٥٠٠)، والبيهقي ٤/٤/١]

١٣ - قولهم عند إخبار أحدهم بالوفاة: الفاتحة على روح فلان، والمستحب أن يطلب من الناس أن يستغفروا للميت كما في حديث أبي هريرة رضي الله عنه وغيره في قوله على للناس النجاشي: «استغفروا الخيكم».

هذا، وبالله التوفيق، وأخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

# والنهيءناللكر

# اعداد/د.حسن حجاب

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسوله ومن والاه، أما بعد:

فيقول ربنا تبارك وتعالى: ﴿ وَلَتَكُن مَنكُمُ أُمُّةً يَدْعُونَ إِلَى الْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِالْمُعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنكَرِ وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ﴾ [ال عمران ١٠٤].

ولتكن فيصل مضارع دخلت عليه لام الأمر وبدخولها عليه صار للأمر، والأمر يفيد الوجوب، وقوله تعالى: ﴿ أُولَئِكَ هُمُ الْمُلْحُونَ ﴾ معناها: هم

المفلحون دون غيرهم. وقد قرن ربنا سبحانه وتعالى بين الإيمان وبين الأصر بالمعروف والنهي عن المنكر فقال جل شانه: ﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةً أُخْرِجَتُ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِالْمُعْرُوفِ وتَنْهَوْنَ عَن المُنكر وتَوْمَنُونَ بِاللَّهِ ﴾ [ال عدران ١١٠].

من الآية نعلم أن خيرية أمة الإسلام مرتبطة بالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر.

وقال تعالى في معرض وصايا لقمان لابنه: ﴿يَا بُنَى أَقِمِ الصَّلَاةَ وَأَمْسِرُ بِالْمُعْسِرُوفِ وَانَّهُ عَنِ الْمُنكِرِ وَاصَّبُرُ عَلَى مَا أَصَابِكَ ﴾ [لفنان ١٧].

قَال العلماء عليهم رحمة الله: قوله تعالى: وواصير على ما أصابك معناها: واصبر على ما أصابك من الأذى بسبب الأمر بالمعروف والنهي عن

ويق ول رسول الله ﷺ «من رأى منكم منكرًا فليغيره بيده، فإن لم يستطع فبلسانه، فإن لم يستطع فبقلبه، وذلك أضعف الإيمان، رواه مسلم.

قال العلماء عليهم رحمة الله: قوله ﷺ: «من رأى منكم منكرًا، معناها: كل من رأى منكم منكرًا،

ويكون التغيير باليد واجب السلطان مع جميع الرعية، وواجب الوالد مع اولاده، وواجب كل أحد مع كل من له سلطان عليه.

أما التغيير باللسان فهو واجب العلماء، وواجب

كل من يستطع أن يغير المنكر بلسانه شريطة أن يكون ذلك بالحكمة والموعظة الحسنة، والا يشرتب على محاولة تغيير المنكر باللسان منكر أكبر منه.

أما تغيير المنكر بالقلب فيكون في حالة العجز عن تغييره باللسان، عن تغييره باللسان، ويكون ذلك بعدم الرضا عن هذا المنكر، ومن ثم عدم التعاون مع أصحاب هذا المنكر، بل وعدم مجالستهم أو التعامل معهم قدر المستطاع ماداموا مقيمين على هذا المنكر، لأن اللعنات تتنزل على أصحاب المعاصي، ويخشى على كل من يجالسهم أن يصيبه مثل ما أصابهم.

ولا يحل لمسلم أن يسكت عن المنكرات بدعوى أنه ليس هو الذي يفعلها وأن الله تعالى يقول: ﴿ عَلَيْكُمْ أَنَّهُ سَكُمُ لاَ يَضَرُّكُم مِّن ضَلَّ إِذَا المُتَدَيِّتُمْ ﴾ (الملتق ١٠٠)، لأن الرسول ﴿ وضح معنى هذه الآية بقوله: ﴿إِنَّ النَّالِسُ إِذَا رَاوا الظالم فلم ياخذوا على يديه أوشك أن يعمهم الله بعقاب منه، رواه أبو داود والترمذي والنسائي وصححه الألباني.

ولقد حذر رسول الله في من التقصير في مسالة الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر فقال: «والذي نفسى بيده لتأمرن بالمعروف ولتنهون عن المنكر أو ليوشكن الله أن يبعث عليكم عقابًا منه ثم تدعونه فلا يستجاب لكم، رواه الترمذي وصححه الالباني.

كذلك روى البخاري ومسلم أن رسول الله 👺 سئل: أنهلك وفينا الصالحون ؟ قال: «نعم إذا كثر الخيث»

ولي علم كل أحد أن النقم لا تحل بالظالمين وحدهم، وإنما تصيب كل من سكت على صنيعهم وعلى كل من جاورهم. يقول ربنا تبارك وتعالى: ﴿ وَاتَّقُوا وَثِّنَةٌ لا تُصِيبِنُ الَّذِينَ ظَلَمُوا مِنكُمْ خَاصَةً ﴾ ﴿ وَاتَّقُوا وَثِّنَةٌ لا تُصِيبِنُ الَّذِينَ ظَلَمُوا مِنكُمْ خَاصَةً ﴾

ولقد استحق بنو إسرائيل الطرد من رحمة الله بسبب تقصيرهم في النهي عن المنكر، قال تعالى: في لُعِنَ الدِّينَ كَفَرُوا مِنْ بَنِي إِسْرَائِيلَ عَلَى لِسَانَ دَاوُودَ وَعَيِسَى ابْنَ صَرِيمَ ذَلِكَ بِمَا عَصَوْا وَكَانُوا يَعْ تَدُونَ (٨٨) كَانُوا لا يَتَنَاهُونَ عَنَ مُنْكَرِ فَعَلُوهُ لَيْشُ مَا كَانُوا يَفْعَلُونَ ﴾ [المائة ٨٨.٨٧].

أما الرحمات فإنها تتنزل على أهل الصلاح - بل وعلى جلسائهم - يقول المولى تبارك وتعالى: ﴿ يَخْتَصُّ بِرَحْمَتِهِ مِنْ يَشَاءُ ﴾ [القرة ١٠٠].

روى البخاري ومسلم: أن الملائكة تقول لله تعالى عن مجالس الذكر: «فيهم فلان ليس منهم، إنما جاء لحاجة». فيقول الله تعالى: «هم الجلساء لا يشقى بهم جليسهم».

ويقول ربنا تبارك وتعالى في كتابه العزيز: ﴿ أَنْجَيْنًا الَّذِينَ يَنْهُ وَنَ عَنِ السُّوءِ وَآخَـدُنَا الَّذِينَ

ظلموا بعداب بنيس بما كانوا بفسقون و [الإعراف:

وعلى المسلم الا تدفعه كثرة المنكرات التي يراها في كل مكان إلى التوقف عن النهي عن المنكر. يقول العلماء عليهم رحمة الله: ما لا يُدرِكُ كله لا يُتركُ كله. ولقد أرشدنا ربنا تسارك وتعالى إلى ذلك في خطابه إلى كفار مكة: ﴿ أَفْنَضُرْبُ عَنكُمُ الذَّكُرُ صَفْحًا أَنْ كُنتُمْ قَوْمًا مُسْرُفِينَ ﴾ الزخرف السعاد

فالذا رايت با أخى المسلم من يرتكب عسسر منكرات فإن استطعت أن تجعلها تسعًا فافعل، وفيما يلى بيان ببعض المنكرات التي ساعت في أيامنا هذه حتى في المساجد فما بالك بما يحدث خارج المساجد بين غير المصلين:

١- بعض المصلين يشرب بيده اليسري.

٧- كثير من رواد المسجد بمرون أمام المصلين، يل واحيانًا بصطدمون بهم.

٣- الإمام في الجماعة الثانية وكذلك المنفرد والمتنفل لا يتخذ سترة أثناء الصلاة.

٤- كثرة الكلام بصوت مرتفع في المسجد بمجرد انتهاء صلاة الجماعة، وذلك يؤدي إلى التشويش على المسوقين والمتنفلين.

٥- انكشاف الظهر أثناء السجود (لبعض المصلين) إلى ما تحت مستوى السرة، وذلك يبطل الصلة، والسبب في ذلك هو ارتداء الملابس

٦- الإسبال في ملابس الرجال (الإفرنجية والعربية)، مع أن الرسول 🥰 يقول: ما أسفل من الكعبين من الإزار ففي النار، رواه البخاري.

٧- كثرة الحركة أثنا الصلاة حتى إنك لتعد للمصلى حركتين في النشبهد الأوسط واربع حركات في التشهد الأخير، وحركة في السجود وحركة في الركوع، وحركة بين السجدتين وحركة اثناء التسليم وحركات كثيرة أثناء قراءة الفاتحة والسورة. وبعض الحركات تكون مدتها طويلة بحيث لو رأيت هذا المصلى لظننت أنه لا يصلى، ثم إذا كلمته في ذلك بعد فراغه من الصلاة ينفي أنه تحرك، أو يقول إنها حركات عصيدة!!

٨- خروج المرأة للصلاة بالمسجد وهي تلبس ملابس غير ساترة، أو ملابس إفرنجية تشبه ملابس الرجال أو تشبه صلابس الكافرات، وأحيانًا تزين وجهها (المكتبوف) بالمساحيق والأصباغ، وأحيانًا تتعطر، این ولیها؟

فالمنكرات كثيرة جدًا (داخل المساجد وخارجها)، وليعلم الجميع أن من يرى أضاه المسلم يخطئ ولا ينهاه يعتبر اثمًا؛ لأن المخطئ بجب تعليمه إن كان حاهلاً، أما إن كان عامدًا فيجب منعه من الخطأ (أو

اعتزاله إن اني ولذلك بتعين على كل من رأى منكرا أن يغيره بالطريقة التي تتبسر له بشروط منها

أ- أن يكون عنده شيء من العلم، فسلا ينكر معروفًا، ولا يسكت عن منكر، يقول رب العزة جل جلاله: ﴿ قُلْ هَذِهِ سَبِيلِي أَدْعُو إِلَى اللَّهِ عَلَى بَصِيرَةً أَنَّا وَمَنْ اتَّبْعَنِي ﴾ [بوسف: ١٠٨]، والبصيرة هي العلم.

ب- أن يكون هو نفسه لا يقع في هذا المنكر حتى يستجيب الناس له، يقول ربنا جل جلاله: ﴿ أَتَأْمُرُونَ النَّاسَ بِالَّبِرِّ وَتَنْسَوْنَ أَنْفُسِكُمْ وَآنْتُمْ تَتَّلُونَ الكِتَابِ أفلا تعقلون ﴿ [البقرة 11].

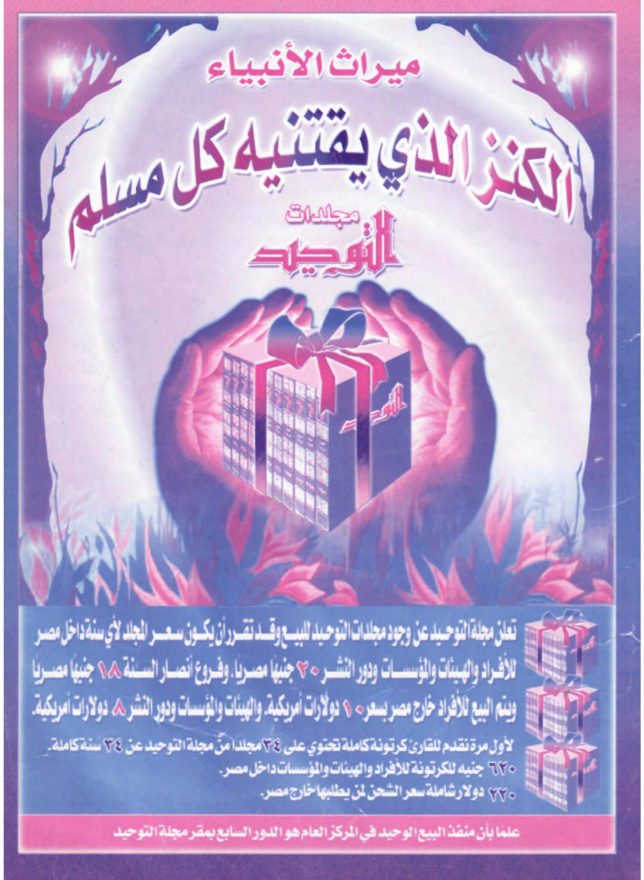
ج- الا يترتب على النهى عن هذا المنكر مفسدة أكبر منه، لأن درء المفاسد مقدم على جلب المصالح.

د- أن يكون ذلك بالحكمة والموعظة الحسينة؛ لقوله تعالى: ﴿ ادْعُ إِلَى سَعِيلِ رَبُّكُ بِالحَكْمَةِ وَالْمُوعِظَةِ الْحَسَنَّةِ ﴾ [النحل: ١٢٥]، ولقوله تعالى: ﴿ وَلُوْ كُنتُ فَظًّا عَلِيظَ القُلْبِ لِانْفَصُّوا مِنْ حَوَّلِكُ ﴾ السرال ١٥١٠.

ه- اتباع الأولى في الدعوة، فتبدأ بالأهم نم المهم، لقوله 🐲 لمعاذ بن جبل رضى الله عنه عندما أرسله إلى اليمن: «إنك تأتي قومًا من أهل الكتاب، فادعهم إلى شبهادة أن لا إله إلا الله وأني رسول الله، فإن هم أطاعوك لذلك فأعلمهم أن اللَّه تعالى افترض عليهم خمس صلوات في كل يوم وليلة، فإن هم أطاعوك لذلك فأعلمهم أن اللَّه تعالى افترض عليهم صدقة تؤخذ من أغنيائهم فترد على فقرائهم، فإن هم اطاعوك لذلك... متفق عليه.

و- الحذر الحذر من اختلاط الرجال بالنساء حال الدعوة إلى الخير أو الأمر بالمعروف أو النهي عن المنكر، لأن القلوب تمرض، والشيطان يجري من ابن أدم مجرى الدم، وحبدًا لو اقتصر الرجال على دعوة الرجال واقتصر النساء على دعوة النساء، فإذا علمت يا أخى أن امراة من غير محارمك ترتكب بعض المضالفات فكلف زوجتك أو إحدى محارمك بالنصح لها، قان تعذر ذلك فكلف أحد معارفك من أهل العلم ليكلف زوجته أو إحدى محارمه بذلك أو ينبه على ذلك في دروسه إن كانت تحضر دروسه، أو يكلم وليها إن كان لها ولى، فإن تعذر ذلك فادع لها بظهر الغيب في وقت السُّحَر عسى الله أن يهديها، لانها لو سلمت من الافتتان بك ريما لم تسلم أنت من الافتتان بها، والعاقل من اتعظ بغيره، واحذر يا أخى من أن تكون من الذين ضل سعيهم وهم يحسبون أنهم يحسنون صنعًا، أو تكون من النين يتعاونون على الإثم والعدوان وانت تحسب انك تتعاون على البر والتقوى، ﴿ وَاللَّهُ يَقُولُ الْحَقِّ وَهُو تهدى السبيل ﴾ [الاحزاب: ٤].

والحمد لله رب العالمين



Upload by: altawhedmag.com





- انتصر احبيبك الصطفى على وذلك من خلال الشاركة في التعريف بالنبي على بنشر التوحيد والتعريف بالنبي على بنشر التوحيد والتعريف بالدين الصحيح وذلك عن طريق طبع مجلة التوحيد وترجمتها إلى اللغة الإنجليزية للتعريف بدين الحنيف العقيدة الصحيحة والتوحيد الخالص القرآن الكريم وعلومه السننة النبوية الشريفة المطهرة وفقهها التوزيعها بدول العالم.
- الرع بالذود عن رسولك العبيب عَلِيَّ من خلال المشاركة في هذا العمل الجليل. وذلك بالتبرع على حساب الجلة رقم ١٩١٥٩٠ ببنك فيصل الإسلامي فرع القاهرة.
  - ويرجى إرسال أصل الحوالة أوصورتها على الفاكس رقم ٢٣٩٣٠٦٦٢.

Upload by: altawhedmag.com