

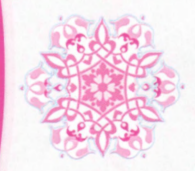


• صاحبة الامتياز •



السنة الخامسة والثلاثون العدد ٤٠٩ محرم ١٤٢٧هـ

رئيس مجلس الإدارة د. جمال المراكبي



المشرف العام د.عبد الله شاكر الجنيدي

اللجنةالعلمية

د. عبد العظیم بدوي زکریاحسیني جمال عبد الرحمن معاویة محمد هیکل

السلام عليكم

## الفقه والحكمة عند أهل الإسلام

كتب قيصر إلى معاوية رضي الله عنه: أخبرني عمن لا قبلة له، وعمن لا عشيرة له، وعمن لا قبلة له، وعمن سار به قبره، وعن ثلاثة أشياء لم تُخلق في رحم، وعن شيء، ونصف شيء، ولا شيء، وابعث إليًّ في هذه القارورة ببزر كل شيء .

فبعث معاوية رضي الله عنه بالكتاب والقارورة إلى ابن عباس رضي الله عنهما فقال: أما من لا قبلة له: فالكعبة، وأما من لا أب له: فعيسى، وأما من لا عشيرة له: فأدم، وأما من سار به قبره: فيونس، وأما الثلثة أشياء لم تُخلق في رَحم فكبش إبراهيم، وناقة ثمود، وحية موسى، وأما شيء فالرجل له عقل يعمل بعقله، وأما نصف شيء فالرجل ليس له عقل ويعمل برأي ذوي العقول، وأما لا شيء؛ فالذي ليس له عقل يعمل به ولا يستعين بعقل غيره، وملأ القارورة ماءً وقال: هذا بزر كل شيء. ثم بعث إلى معاوية فبعث به معاوية إلى قيصر؛ فلما وصل إليه الكتاب والقارورة قال: ما خرج هذا إلا من أهل بيت النبوة.

فما الذي جمعه شباب زماننا من العلم؟!

التحرير

التحرير

۸شارع قوله ـ عابدين القاهرة ت: ۲۹۲۶۵۱۷ ـ فاكس: ۲۹۳۶۵۱۷ قسم التوزيع والاشتراكات ت: ۳۹۱۵٤۵۲

# مدير التحرير الفني حسين عطا القراط

# رئيس التحرير جاتم

# سكرتير التحرير مصطفى خليل أبو المعاطي

الاخراج الصحفي

أحمد رجب محمد محمد محمود فتحي



#### ثمن النسخة

مصر ۲۰۰ قرش ، السعودية ۲ ريالات ، الإمارات ٦ دراهم ، الكويت ۵۰۰ فلس، المفرب دولار أمريكي ، الأردن ۵۰۰ فلس، قطر٦ ريالات ، عمان نصف ريال عمائي ، أمريكا دولاران ، أوروبا ٢ يورو

#### الاشتراك السنوي

١- يقالد اخل ٣٠ جنيهاً بحوالة فورية باسم مجلة التوحيد . على مكتب بريد عابدين ، مع إرسال صورة الحوالة الفورية على فاكس مجلة التوحيد ومرفق بها الاسم والعنوان .ورقم التليفون

۲- ق الخارج ۲۵ دولاراً أو ۱۰۰ ریال سعودی
 آو مایعادلهما

ترسل القيمة بسويفت أو بحوالة بنكية أو شيك على بنك فيصل الإسلامي فرع القاهرة. باسم مجلة التوحيد. أنصار السنة حساب رقم / ١٩١٥٩٠



OON JELD ENGLY SHE CHELE ONE ON SHE ON SHE CHELD

منفذ البيع الوحيد يمقر مجلة النوحيد الدور السابع

**Upload by: altawhedmag.com** 

## الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على خاتم النبيين والمسلين، وعلى آله وأصحابه وأتباعه إلى يوم الدين، وبعد،

فقد بينت في اللقاء السابق ضرورة فهم النصوص الشرعية، كما فهمها الأصحاب الأبرار ومن تبعهم وسلك مسلكهم، وأود في هذا اللقاء أن أسوق كلامًا للأئمة الأعلام في أهمية لزوم هذا المنهج والاقتصار على ما ورد عن السلف السابقين، وذلك لينشرح قلب المؤمن التقي ويطمئن على معتقده الذي يدين لله به، فيسير خلف السابقين، ويكتفي بفهمهم وعلمهم، ومن ذلك ما رواه الدارمي عن عثمان بن حاضر الأزدي قال: دخلت على ابن عباس فقلت: أوصني، فقال: «نعم، عليك بتقوى الله والاستقامة، اتبع ولا تبتدع، (سنن الدارمي (١٥٥).

وعن أبي قلابة قال: قال ابن مسعود- رضي الله عنه-:
«عليكم بالعلم قبل أن يُقبَض، وقبضه أن يُذهَب بأصحابه،
عليكم بالعلم، فإن أحدكم لا يدري متى يفتقر إليه، أو يفتقر
إلى ما عنده، إنكم ستجدون أقوامًا يزعمون أنهم يدعونكم
إلى كتاب الله وقد نبذوه وراء ظهورهم، فعليكم بالعلم، وإياكم
والمبتدع، وإياكم والتنطع، وإياكم والتعمق، وعليكم بالعتيق،
(المرجع السابق ١/٦٢).

فهذان صحابيان جليلان من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم؛ يوصي الأول منهما- وهو حبر هذه الأمة- بعد تقوى الله والاستقامة، بالاتباع وترك الابتداع، وقصده من ذلك الاقتصار على ما ورد عن النبي صلى الله عليه وسلم، وعدم الزيادة عليه.

أما ابن مسعود- رضي الله عنه- فيأمر بالحرص على العلم وتتبعه من أقوال رسول الله صلى الله عليه وسلم، وصحابته الأخيار، ثم حذر من قوم ظاهرهم الدعوة إلى كتاب الله، وحقيقة أمرهم أنهم أعرضوا عنه، كما حذر من المبتدع والتنطع، وأمر بعد ذلك بلزوم ما كان عليه النبي صلى الله عليه وسلم وأصحابه، وهو المراد «بالعتيق» في قوله.

وقد عقد البخاري (رحمه الله) بابًا في كتاب الاعتصام بالكتاب والسنة عنونه بقوله: باب الاقتداء بسنن رسول الله على والسنة عنونه بقوله: باب الاقتداء بسنن رسول الله على الله عليه وسلم، وقول الله تعالى: والمنائلة ويقتدي بنا من (الفرقان؛ ٧٤)، قال: أئمة نقتدي بمن قبلنا، ويقتدي بنا من بعدنا، وعن ابن عون: وثلاث أحبهن لنفسي ولإخواني: هذه السنة أن يتعلموها ويسألوا عنها، والقرآن أن يتفهموه ويسألوا الناس عنه، ويدعوا الناس الا من خير، ثم ساق تحت هذا الباب عدة أحاديث، منها ما رواه بسنده عن حذيفة رضي الله عنه قال: ويا معشر القراء، استقيموا، فقد سُبِقتم سبقًا بعيدًا، فإن أخذتم بمينًا وشمالاً لقد صلاتم ضلالاً بعيدًا،

قال ابن حجر في شرحه: «والمراد بالقراء؛ العلماء بالقرآن والسنة والعباد، والمراد بقوله: «استقيموا» أي: اسلكوا طريق

ne äin iiid همايق التسلي للنصوص الشرويق الحلقة الثالثة

بِقَامِ الْرَثِيسِ الْعَامِ دا عبدالله شاكر الْجِثيدي www.sonna\_banha.com

الاستقامة، وهي كناية عن التمسك بأمر الله تعالى فعلا وتركاء. (فتح الباري ٢٤٨/١٣- ٢٥٧).

ولأمير المؤمنين الخليفة عمر بن عبد العزيز-رحمه الله- كلمات مباركة، ووصية نافعة لن سأله في شأن القدر جاء فيها: وأما بعد: أوصيك بتقوى الله، والاقتصاد في أمره، واتباع سنة نبيه صلى الله عليه وسلم، وترك ما أحدث المحدثون بعد ما جرت يه سنته، وكفوا مؤنته، فعليك بلزوم السنة فإنها لك ياذن الله عصمة، ثم اعلم أنه لم يبتدء الناس يدعة؛ إلا قد مضى قبلها ما هو دليل عليها، أو عبرة فيها، فإن السنة إنما سنها من قد علم ما في خلافها من الخطأ والزلل، والحمق والتعمق، فارض لنفسك ما رضى به القوم لأنفسهم، فإنهم على علم وقفوا، وبيصر نافذ كفوا، وهم على كشف الأمور كانوا أقوى، ويفضل ما كانوا فيه أولى، فإن كان الهدى ما أنتم عليه لقد سيقتموهم إليه، ولئن قلتم: إنما حدث بعدهم ما أحدثه إلا من اتبع غير سبيلهم، ورغب بنفسه عنهم، فإنهم هم السابقون، فقد تكلموا فيه ما يكفي، ووصفوا منه ما يشفي، فما دونهم من مُقَصَر، وما فوقهم من مُحْسَر، وقد قصر قوم دونهم فجفوا، وطمح عنهم أقوام فغلوا، وإنهم بين ذلك لعلى هدى مستقيم، (صحيح سنن أبي cloc 4/41/V).

وقد اشتملت هذه الوصية على أربعة أمور هي؛ الأمر يتقوى الله- تبارك وتعالى- وهي أعلى وأعظم وصية لن عقل؛ لأنها وصية الله للأولين والأخرين، كما قال رب العالمين: ﴿ وَلَقَدُ رَضِّينًا الَّذِينَ أُرَفًّا ٱلْكِتْبُ مِن مَّيَاكُمْ وَإِيَّاكُمْ أَنِ أَنْقُوا أَلَقَهُ وَإِن تُكُفِّرُوا فَإِنَّ بِلَهِ مَا فِي السَّمَوْتِ وَمَا فِي ٱلأَرْضِ وَكَانَ أَلَهُ عَنِيًّا جَبِيدًا ، (النساء:١٣١)، والوصية الثانية: أن يقتصد فيما أمر الله به، والمعنى: أن يتوسط بين الإفراط والتفريط، فلا يزيد ولا ينقص فيما أمر الله به، والوصية الثالثة: اتباء سنة النبي صلى الله عليه وسلم، وهو أمارة على صدق محمة العبد لريه، كما قال الله تعالى: وقل إن كُنْتُ الْحُونَ اللَّهُ فَاتَّمُونَ يُحْسَكُمُ اللَّهُ وَيَفَعُ لَكُو دُلُونَكُمْ وَاللَّهُ عَلَوْر رال عمران: ٣١).

والوصية الرابعة: ترك ما أحدثه المحدثون في دين رب العالمين، لأن النبي صلى الله عليه وسلم لم يترك خيرًا إلا دل الأمة عليه، ولا شرًا إلا حذرها منه، وقد مضى الصحابة- رضوان الله عليهم- على ذلك، وكان لهم في سلوك هذا الطريق العصمة

LALAN BONGERA ويجديره أهم والحدوثكم ততীয়ন্ত্ৰ ব্যহ্নত বনুমা নীব্ৰছ শৌ print opposes also osasino estato esperito estyle operated estyle Russen 9119 · RATAIL

والنجاة، وقال الامام الأوزاعي- رحمه الله-: واصير نفسك على السنة، وقف حيث وقف القوم، وقل بما قالوا، وكف عما كفوا، واسلك سبيل سلفك الصالح، فانه يسعك ما وسعهم، (حلية الأولياء ١٤٣/٦).

وقال أيضًا: وعليك بأثر من سلف وإن رفضك الناس، وإياك وآراء الرجال وإن زخرفوا لك بالقول ،. (الشريعة للأجرى ١/٤٤٤).

وللإمام ابن أبي زيد القيراوني- رحمه الله- كلمات دقيقة يصور فيها مذهب أهل السنة والجماعة في طريقة التعامل مع النصوص والتسليم لها، ونسبها إلى الأمام مالك بن أنس رحمه الله، وفيها يقول: والتسليم للسنن ألا تعارض برأى ولا تدافع بقياس، وما تأوله منها السلف تأولناه، وما عملوا به عملنا به، وما تركوه تركناه، ويسعنا أن نمسك عما أمسكوا، ونتبعهم فيما بينوا، ونقتدى بهم فيما استنبطوه ورأوه في الحوادث، ولا نخرج من جماعتهم فيما اختلفوا فيه أو في تأويله، وكل ما قدمنا ذكره فهو قول أهل السنة وأئمة الناس في الفقه والحديث على ما بيناه، وكله قول مالك فمنه ما هو منصوص من قول، ومنه ما هو معلوم من مذهبه ،. (الجامع في السنن والأداب والحكم ص١٣٧).

ومعلوم من سيرة الإمام مالك (رحمه الله) حرصه على اتباع السنة، وتعظيمه لمنهج السلف الصالح، ولأقوال الصحابة- رضوان الله عليهم-، وكان يرى أن

الخروج على هذا المنهج هو الفساد بعيته.

ولعباد بن عباد الشامي (رحمه الله) رسالة دقيقة جميلة تحمل هذا المعنى، وقد اشتملت على آداب جمة، وهي طويلة أنقل بعضها لنفاسة ما اشتملت عليه، يقول (رحمه الله):

واعقلوا والعقل نعمة، فرب ذي عقل قد شغل قلبه بالتعمق فيما هو ضرر عليه عن الانتفاع بما يحتاج إليه، حتى صار عن ذلك ساهيًا، ومن فضل عقل المرء ترك النظر فيما لا نظر فيه حتى يكون فضل عقله وبالا عليه في ترك مناقشة من هو دونه في الأعمال الصالحة، أو رجل شغل قلبه ببدعة قلد فيها دينه رجالاً دون أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم، أو اكتفى برأيه فيما لا يرى الهدى إلا فيها، ولا يرى الضلالة الا تركها بزعم أنه أخذها من القرآن، وهو يدعو إلى فراق القرآن، أفما كان القرآن حملة قبله وقبل أصحابه يعملون بمحكمه ويؤمنون بمتشابهه وكانوا منه على منار أوضح الطريق، وكان القرآن إمام رسول الله صلى الله عليه وسلم، وكان رسول اللَّه صلى اللَّه عليه وسلم إمامًا لأصحابه، وكان أصحابه أئمة لن بعدهم رجال معروفون منسوبون في البلدان متفقون في الرد على أصحاب الأهواء.. اتقوا الله وما حدث في قرائكم وأهل مساجدكم من الغيبة والنميمة، والمشى بين الناس بوجهين ولسانين، وقد ذكر: أن من كان ذا وجهين في الدنيا كان ذا وجهين في النار... عليكم بالقرآن فأتموا به وأمُّوا به، وعليكم بطلب أثر الماضين فيه، ولو أن الأحبار والرهبان لم يتقوا زوال مراتبهم، وفساد منزلتهم بإقامة الكتاب وتبيانه ما حرفوه ولا كتموه، ولكنهم لما خالفوا الكتاب بأعمالهم التمسوا أن يخدعوا قومهم عما صنعوا مخافة أن تفسد منازلهم، وأن يتبين للناس فسادهم، فحرَفوا الكتاب بالتفسير، وما لم يستطيعوا تحريفه كتموه، فسكتوا عن صنع أنفسهم إبقاء على منازلهم، وسكتوا عما صنع قومهم مصانعة لهم .. (سنن الدارمي ١٦٦١).

وقد اجتزأت بعضًا من هذه الرسالة مع طولها لنفاسة ما اشتملت عليه، فهي مع دعوة كاتبها ونصيحته بالاكتفاء بالقرآن والسنة بفهم ما كان عليه سلف الأئمة، أشار إلى طرف من أسباب البعد عن الحق والصواب، وهو الرغبة في المنزلة والمكانة بين الناس، وقد أصاب فيما ذكر-

فرحمه الله تعالى-.

والإمام الأشعري- رحمه الله تعالى- في مقدمة كتاب الإبانة الذي ألفه بعد رجوعه إلى مذهبه السلف. ذكر بعض الأيات المبينة لفضل ومكانة القرآن الكريم، وبعضًا من الأحاديث الموجبة لاتباع سنة النبي الأمين صلى الله عليه وسلم، ثم عقب على ذلك بقوله؛ وفنبذ كثير ممن غلبت عليهم شقوته، واستحوذ عليهم الشيطان سنن نبي الله- عليه الصلاة والسلام، وراء ظهورهم، ومالوا إلى أسلاف نبي الله عليه الصلاة والسلام، ودفعوها وأنكروها نبي الله عليه الصلاة والسلام، ودفعوها وأنكروها وححودها افتراء منهم على الله.

ثم ذكر بعضا من أقوال أهل الزيغ والضلال. ثم ذكر ما يجب أن يكون عليه المسلم وما يدين هو لله به بعد رحلة طويلة مع المبتدعة، فقال: وقولنا الذي نقول به، ودياننا التي ندين بها: التمسك بكتاب ربنا عز وجل، وبسنة نبينا محمد صلى الله عليه وسلم، وبما روي عن السادة الصحابة والتابعين وأئمة الحديث، ونحن بذلك معتصمون، وبما كان يقول به أبو عبد الله أحمد بن محمد بن حنبل- نضر الله وجهه، ورفع درجته، وأجزل مثوبته- قائلون، ولما خالف قوله مخالفون». (الإبانة عن أصول الديانة ص١١-٢٠).

وبعد هذا النقل عن الأمام الأشعري أقول لأتباعه: هذا إمامكم يدين لله بما ورد في الكتاب

व्यास्ति सिंहा व्यास्ति प्राप्ति क्षेत्र हरिस्ता । क्षित्र प्रस्ताति क्षित्रा क्ष्र क्षित्रात्ति । क्षित्रात्ति क्ष्रिया क्ष्रिया क्ष्र क्ष्मित्त्व क्ष्मित्रा क्ष्रिया क्ष्रिया क्ष्मित्व क्ष्मित्रा क्ष्मित्व क्ष्मित्य क्ष्मित्व क्ष्म

والسنة، وما روي عن الصحابة والتابعين وأئمة المحدثين، فالزموا طريقه واسلكوا منهجه بعد عودته إلى منهج السلف الصالح.

وقال الإمام أبو نصر السجزي- رحمه الله-:
«أهل السنة هم الثابتون على اعتقاد ما نقله إليهم
السلف الصالح- رحمهم الله- عن الرسول صلى الله
عليه وسلم أو عن أصحابه رضي الله عنهم فيما
لم يثبت فيه نص من الكتاب ولا عن الرسول صلى
الله عليه وسلم، لأنهم -رضي الله عنهم- أنمة، وقد
أمرنا باقتداء آثارهم، واتباع سنتهم، وهذا أظهر مما
يحتاج فيه إلى برهان، (رسالة السجزي، ص٩٩).

وقال الحافظ الذهبي- رحمه الله- بعد أن ساق بعضًا من الأيات المثبتة لعلو الله على خلقه: «فإن أحببت يا عبد الله الانصاف، فقف مع نصوص القرآن والسنة، ثم انظر ما قاله الصحابة والتابعون وأنهة التفسير في هذه الأيات، وما حكوه من مذاهب السلف، فإما أن تنطق بعلم، وإما أن تسكت بحلم، ودع الراء والجدل، (مختصر العلو ص٨٠).

قلت رحم الله الإمام الذهبي، فكأنه يتكلم لزماننا الذي خاض فيه الجاهلون ونطقوا بما لا يحسنون، وارتفعت أصواتهم بالباطل وهم لا يشعرون، فإنا لله وإنا إليه راجعون، وأحمد الله تبارك وتعالى أن نجانا من سلوك طريق المخالفين للكتاب والسنة، وسلف الأمة الصالحين من الصحابة والتابعين، ومن تبعهم بإحسان.

وقد قال أحد أئمتنا في أنصار السنة كلامًا يدل على هذا الطريق، وينسجم مع ما سبق من أقوال للعلماء الراسخين، وهو العلامة الشيخ عبد الرزاق عفيفي- رحمه الله- الذي قال: ، وقد تبين من ذلك أن الفرقة الناجية أهل السنة والجماعة. وأن شعارها كتاب الله وهدي رسوله صلى الله عليه وسلم، وما كان عليه سلف الأمة الذين يؤمنون بمحكم النصوص ويعملون بها، ويردون إليها ما تشابه منها، وأما الفرق الضالة فشعارها مفارقة الكتاب والسنة وإجماع سلف الأمة، واتباع الأهواء وشرع ما لم يأذن به الله من البدع والأراء الزائفة، بناء على أصول وضعوها يوالون عليها وبعادون، فمن وافقهم عليها أثنوا عليه وقريوه، وكان في زعمهم من أهل السنة والجماعة، ومن خالفهم تبرءوا منه، ونبذوه وناصبوه العداوة والبغضاء، وريما رموه بالكفر والخروج من ملة الاسلام لخالفته لأصولهم الفاسدة. (منزلة التوحيد ص١١١).

فيا أيها الناصح لنفسه!! الزم هذا الطريق، واستمد من الله التوفيق، واصرف همتك إلى فهم القرآن والسنة، وليكن قصدك الوقوف على الحق، وموافقة الصواب، دون تعصب لمذهب، أو لضرقة من الضرق، أو لشيخ من الشيوخ، واستكثر يا عبد الله من القرآن والسنة، فهما الطريق لن أراد سلوك أقوم طريق، وهما النجاة لمن طلب النجاة، ورحم الإمام الأجرى في قوله: علامة من أراد الله به خيرًا سلوك هذا الطريق؛ كتاب الله، وسنة رسول الله صلى الله عليه وسلم، وسنن الصحابة، رضى الله عنهم، ومن تبعهم بإحسان، وما كان عليه أنمة المسلمين في كل بلد، إلى آخر ما كان من العلماء مثل: الأوزاعي، وسفيان الثوري، ومالك بن أنس، والشافعي، وأحمد بن حنبل، والقاسم بن سالام، ومن كان على مثل طريقتهم، ومجانبة كل مذهب يذمه هؤلاء العلماء، (الشريعة ١/١٠١).

أسأل الله تبارك وتعالى أن يجعلنا من التابعين للسابقين بإحسان، وأن يحشرنا مع النبي المختار، غير مبدلين ولا مغيرين، وأن يكفينا شر الأشرار، وكيد الفجار، سبحان ربك رب العزة عما يصفون، وسلام على المرسلين، والحمد لله رب العالمين. الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على الصادق الأمين، وآله وأصحابه الغر الميامين.. ويعدُد

تتعالى التصريحات والحرب الإعلامية بين إيران من طرف، والكيان الصهيوني والولايات المتحدة من طرف آخر، والمتطلع لتلك التصريحات يعتقد أن هناك عداء غير محدود بين الأطراف الثلاثة، وأن كل طرف ينتظر الوقت المناسب للانقضاض على الأخر، وتدميره، وكم سمعنا من تصريحات لقادة إيران على غرار: «ينبغي إزالة إسرائيل من على الخريطة ، إذ وينبغي عودة اليهود إلى

وعلى صعيد أخر فقد مللنا من التصريحات الخادعة من قادة أمريكا، والكيان الصهيوني عن شن حرب وشيكة على طهران لتدمير برنامجها النووي، غير أن المتابع للأحداث على مر السنوات الماضية يدرك بما لا يدع مجالاً للشك، أن الثلاثة يروجون تصريحاتهم لمحاولة خداء الشعوب العربية، واكتساب شعبية في أوسناط العرب السلمين، خاصة من ناحية النظام الإيسراني، والمتابع لشأن العلاقات الإيرائية الإسرائيلية سوف يجدها قديمة ومتجذرة بين الطرفين، منذ نظام الشاه، وحتى انقلاب الخميني، والتعاون والتنسيق بين أمريكا وايران لاجتثاث السنة في العراق قد أسقط كل الأقنعة في الحرب على تنظيم ما يسمى يرداعش، بل ومرقها تمامًا، وكأن التحالف الدولي كان هدفه الأول التمكين لزحف فارسى صفوي يحتل العراق، والأخطر أنه احتلال تطهيري لإبادة المرب السنة، والتمهيد للأمير اطورية الفارسية من باب المندب للبحر الأبيض، بعد تمكين الحوثيين هُ اليمن، والسيطرة على سورية بتواطئ أمريكي متذبذب المواقف في ظل انشفال عربي بما يحدث في منطقتنا، وكشفت إيران عن وجهها بعد أن ثبتت رجالها، وآخرهم الحوثيون في اليمن، وعلى عبد الله صالح، وإعلان مستشار روحاني: أن العراق جزء من إمبراطورية إيبران، وقبول على شمخاني؛ إن إيران قد وصلت إلى البحر الأبيض وباب المندب، فهل تستيقظ الدول العربية والإسلامية لما يُدبر ضدها في الخفاء ويهدد أمنها القومي، وتوقف زحف الإمبراطورية الإيرانية. والمتحالفين معها قبل فوات الأوان؟ ١

رئيس التحرير جمال سعد حاتم GSHATEM@HOTMAIL.COM GSHATEM@HYAHOO.COM

التوحيد العدد ٥٢٢ السنة الرابعة والأربعون

٦

حِيلة شيعية ضِد شيخ الأزهر . . لدفاعه عن أهل السنة بالعراق (١ بينما يكشف الإيرانيون عن حقيقة ما يضمرونه للمسلمين عامة، والسنة على وجه الخصوص، فحسنا فعل الإمام الأكبر بعد متابعة ما يقع من ميلشيات الحشد الشعبي ، المتحالفة مع الجيش العراقي مرتدية قناء الحرب على «داعش» واقتلاعها، وفي الوجه الآخر ترتكب ما تسمى ، ميلشيات الحشد الشعبي، الشيعية جرائم ذبح واعتداء، وتعذيب ضد مواطنين عراقيين مسالين، لا ينضمون إلى داعش ولا غيرها من التنظيمات المتواجدة على أرض العراق، وترتكب جرمًا وارهابًا أسود ضد شعبها، وخاصة أهل السنة في العراق. وكان فضيلة الإمام الأكبر شيخ الأزهر قد طالب في الأيام الماضية وبضرورة التحرك العاجل لوقف المجازر التي ترتكب ضد أهل السنة في العراق، مضيفا في بيان صدر عن فضيلته بخصوص تلك الأحداث المؤلمة: ران تلك التنظيمات ترتكب جرائم بربرية نكراء في مناطق السنة التي بدأت القوات العراقية تسيطر عليها، خاصة في تكريت والأنبار وغيرها من المدن ذات الأغلبة السنية.

وقد شنت المرجعيات الدينية الشيعية في العراق حملة على فضيلة شيخ الأزهر، بعد ما انتقد ما وصفها بالمجازر بحق أهل السنة في العراق، والتي اتهم جماعات شيعية بارتكابها، فاتهمه البعض بتجاهل جرائم داعش ١١ ومن بين من رد على شيخ الأزهر، وفقا لما أوردته شبكة «س. إن. إن ، كان الشيعي المعروف بشير النجفى، الذي وجه رسالة للشيخ الطيب عبر وسائل اعلام عراقية، دعاه فيها إلى ايفاد لجنة تحقيق إلى العراق للتأكد من تلك المزاعم التي تروج لها داعش. ومن جانبه رد الدكتور عباس شومان، وكيل الأزهر، على الهجوم الشيعي قائلا: ﴿ نحن نرحب بأي حروب أو جهود توجه ضد الإرهابيين وفي مقدمتهم داعش» وندعو في ذات الوقت إلى تحاشي الانتقام من المدنيين؛ لأننا نرفض الربط بين داعش، والسنة، مؤكدا على أنه يتابع بقلق شديد ما ترتكبه ما تسمى ميلشيات الحشد الشيعي، الشيعية المتحالفة مع جيش العراق من مذابح واعتداء ضد مواطنين أبرياء، لا ينضمون لأى تنظيم إرهابي.

بينما خرجت وكالة الأنباء الإيرانية ، مهر، شبه الرسمية، في هجمة لرئيس تحريرها حسن هاني زاده، هاجمت بقسوة الدول العربية ومن وصفتهم

ب العربان، ودعت العراق للوحدة مع إيران الأسباب طائفية وتاريخية، وحثت العراقيين على ترك العروبة المزيفة الحاهلية وتراب الذل العربي، وتغيير ملابسهم بعيدا عن الدشداشة، والكوفية،.

وتابع رئيس الوكالة الإيرانية تصريحاته التي اتسمت بالوقاحة والتعالى في حديثه، الذي يأتي بعد اجتياح بغداد وعلى إثر تصريحات إيرانية في الأيام الأخيرة وبأن العراق عاصمة للإمبراطورية الإيرانية ، بالإشادة بالجموعات العسكرية الإيرانية الشيعية لتحرير العراق، بينما قادة العرب متناسون ومنصرفون عن العراق!!

#### الأرهاب الشيعي في العراق بدفع العمريين لتقبير أسمائهم ال

بينما الأحداث تتلاحق في منطقتنا من كل فج عميق، مما يهدد أمننا القومي، تتمادى إيـران في تنفيذ مخططاتها في المنطقة، وتشعل إيران الطائفية النغيضة، وتحعلها معولا لتفكيك الدول، وزيادة نفوذها في كل دولة من دول المنطقة العربية بل والافرىقية.

فاليوم تزعم أنها تحارب داعش في العراق وسوريا، وفي الحقيقة إن إيران هي أحد الأسباب الرئيسة في نشأة «داعش» وتمدده حيث حول الدور الإيراني في العراق الجيش الوطني إلى جيش طائفي، وارتكبت ميلشيات المالكي مجازر دامية، ومارست قمعًا ضد العراقيين السُنة. وخلقت بيئة شيعية حاضنة لداعش في عدد من المناطق السنية. أدت لاستيلاء داعش على حوالي ثلث مساحة العراق، وبدأ الأرهاب الإيراني الطائفي الستمر بأخذ شكلا جديدا تحت اسم وقوات الحشد الشعبى، الشيعية، التي ترفع شعار حرب داعش، بينما تمارس التنكيل والإبادة ضد العرب السُنة، وتنتقم منهم بإحراق منازلهم، وسلب أموالهم.

وفي غفلة من المسلمين، وصمت عما يقع الأهل السنة في العراق، أصبح مجرد التسمى باسم أبو بكر، أو عمر، سبنًا ومبررًا لقتله، حتى وصل الحال أن تقدم ثلاثة آلاف مواطن عراقي ممن يحملون اسم عمر عطلبات لتغيير أسمائهم بعد استهدافهم طائفيا بسبب اسم وعمر الفاروق.

> وعمليات الخطف على الهوية من الميلشيات والأشخاص الذين يرتدون

زيا رسميًا مستمرة، وتتم بإيقاف المدنيين العراقيين في نقاط التفتيش، وفحص بطاقات هويتهم، ثم اعتقالهم في سجون سرية، أو قتلهم في المكان الذي تم إيقافهم فيه، وازدادت هذه الحالات مؤخرا بشكل كبير في مناطق بغداد، وحزامها الجنوبي، وكذلك في محافظة ديالي، السنية، وخاصة بعقوبة ،

لقد أصبح اسم الشخص (من أهل السنة) يحمل له حكمًا بالإعدام في شوارع العاصمة العراقية، هكذا يقول مراسل التايمز البريطانية، حيث ذكر أنه في يومين وصل إلى المشرحة المركزية في بغداد حوالي ١١ قتيلاً، معظمهم برصاص في الرأس، وأوضح أن من تم التعرف على هويتهم كانت أسماؤهم تساعد على تفسير سبب قتلهم.

وأضاف المصدر؛ «كان (عُمر) هو الاسم الأكثر شيوعًا بينهم، ثم أبو بكر، مشيرًا إلى تقارير حول مقتل ثمانية أشخاص يحملون اسم (عمر) في منطقتي: «الرصافة» ودالكرخ».

يحدث هذا في العراق بفعل إيران، بينما العالم يغض الطرف، ويصدق مزاعمها بأنها تحارب داعش، وتنقذ العراق والعالم من الإرهاب، بينما هي تمارس الجرائم التي يرتكبها داعش!!

ويبدوأنضوء الخضر أمريكيًا الإيران قد مكنها من إدخال هذه القوات الأول مرة لوسط العراق تحت غطاء محاربة تنظيم الدولة الإسلامية. هذا التدخل العسكري المباشر والصريح يمثل تغييرًا عميقًا في التحركات الإيرانية من أجل تعزيز النفوذ الشيعي على المستوى الإقليمي، فأمريكا قد خلقت فراغا استراتيجيًا خطيرًا في الشرق الأوسط بعد حربها على العراق وأفغانستان، وملأت هذا الفراغ عن طريق أذرعها العسكرية والسياسية والاقتصادية، وها هي تنتقل من طور التدخل غير طور التدخل غير طور التدخل ألمباشر بالقوة العسكرية، بداية من أوائل ديسمبر ١٤٠٤م، بقيام طائراتها بقصف مواقع تنظيم داعش، في محافظة ديالي، عبر المنطقة العازلة والتي اصطنعتها إيران لنفسها إلى الحدود العراقية.

وهذا المنهج الإيراني العسكري الجديد يسلط الضوء على التقاء الصالح بين أمريكا وإيران، وبشكل غير عادي في كل من العراق في كل من العراق

وسوريا، حيث تحارب طهران وواشنطن العدو نفسه وبشكل علني.

ولعدة أشهر، تحرّك إيران قوتها العسكرية في جميع أنحاء المنطقة بصورة غير مباشرة، حيث عرضت تسليح الجيش اللبناني، ودعمت المتمردين الحوثيين الشيعة في اليمن، الذين سيطروا على العاصمة صنعاء، وفي سوريا أنقذ حزب الله (المدعوم من إيران، وفيلق القدس الإيراني)، بشار الأسد من السقوط والانهيار، وفي العراق برز اللواء قاسم سليماني، قائد فيلق القدس، كشخصية عامة مع نشر صور له في ساحات المعارك، ولكن يبقى أن التحول البارز في استراتيجية إيران الأكثر إثارة للانتباه كان في العراق، حيث يعترف المسئولون الأمريكيون بالدور الحاسم للميلشيات المدعومة من إيران، وخصوصًا في حماية بغداد من هجمات داعش، والعمل مع الحملة الحوية التي تقودها الولايات المتحدة الأمريكية!!

الجوية التي تقودها الولايات المتحدد الامريكية:

إن ثمة مصالح مشتركة بين إيران وأمريكا في إضعاف
داعش الذي سيودي تلقائيًا إلى تقوية إيران، سواء في
العراق أوفي سوريا، ويرسم بوادر ونظام إقليمي جديد،
تشغل فيه إيران مكانا متقدمًا بتأييد ودعم كاملين من
واشنطن.

وكانت ممارسات المائكي الطائفية المدعومة دعمًا كاملا من إيران، وجرائم الأمريكان في فترة الحرب على العراق، كانت من أهم أسباب ظهور تنظيم ما يسمى بالدولة الإسلامية، حتى بايعه الكثيرون في العراق من زعماء وشيوخ قبائل وحتى المجموعات المسلحة بيعة قتال، ليس قناعة بمنهجه وإنما ليواجهون به جيش المالكي الإجرامي الطائفي.

#### وثيقة النامر الأمريكي الإبراني لإسرائيل

واذا كنا نتحدث عن إيران، وأطماعها في المنطقة، وتحالفاتها مع أمريكا والكيان الصهيوني، فإننا لا نستغرب تلك التصرفات، فإيران تخطط لأطماعها في المنطقة منذ أمد بعيد، وقد كانت أخطر وثيقة سميت به وثيقة الفتنة، للتوقيع على احتلال العراق وإبادة العرب، وثيقة سرية محددة التداول، نشرتها جريدة المحرر العربي في عددها الصادر، برقم (١٤٨)، ونشرها رضا جواد الوائلي، من الحوزة الشيعية للنجف، وقد وقع على تلك الوثيقة لاحتلال العراق وتقسيمه، وإبادة العرب السنة، قائمة توقيعات من ستة وثلاثين مرجعًا شيعيًا، اتفقوا على بنود سرية خطط لها في جمهورية أيران (الإسلامية) تبدأ برقم (١) عبد الهادي الفضلي،

وتنتهى برقم (٣٦) الميرزا كمال الدين الحائري الإحقاقي، لا يتسع المجال لنشر كل الأسماء الموقعة عليها، وكان من أهداف الوثيقة:

١- التحالف مع قوى الاستكبار العالمي الولايات المتحدة وبريطانيا وإسرائيل، على إسقاط (جمجمة) العرب العراق، لأنه معروف لدينا في المرجعيات العلمية أنه يسقوط العراق يسقط العرب، ويقضى على مذهب السنة. وهذا نتفق فيه مع اليهود القامة دولة (صاحب الزمان الحجة).

 التحالف مع الأكراد «الكيولية» وتوجيه نيرانهم على إخوانهم في مذهب الضلالة، وبالتالي فالقاتل والمقتول هو مكسب لنا. والنار والحطب من جسد

٢- أن لحكام الكويت من آل الصباح الشرفاء دورا كبيرا في مساعدة شيعة أهل البيت، وهي أكثر دول التي قدمت ومدت يد العون لنافي حرينا على تصفية العرب السنة، واسقاط الدولة العربية السنية في العراق، وأن الكويت مهمة جدًا لنا، حيث ستكون المفتاح إلى الجزيرة والخليج الفارسي.

 إن إقامة دولة صاحب الزمان والقضاء على النواصب من السنة؛ لا يتم إلا بالقضاء على الدولة في العراق، واشاعة التخريب والفوضي، وإبادة أكبر عدد من العرب السنة، وإرهاب الباقي كي يتحولوا إلى المذهب الحق، ويتبعوا سيرة الأئمة المعصومين، كما قام بذلك السيد إسماعيل الصفوى، رحمه الله، والذي حوّل إيران وبالأد فارس إلى المذهب الحق، مذهب الشيعة

• تهيئة دستور وانتخابات وسحب رموز وقيادات عربية إلى أتون البرلمان، وشيراؤهم والعمل على تشيعهم لتكون أمام العالم دولة ديمقراطية، ذات دستور وسيادة وبرلمان، وأن جميع المراجع يعتبرون هذا واجبا دينيا لا يعلو. عليه واجب.

٦- أن الجهاد الأكبر هو في القضاء على العرب الرعاع، ومذهبهم الضال، وإعادة الخلافة المسلوبة إلى أهلها بعد غياب دام لأكثر من ١٤٠٠ عام، وهي واجب ديني يعتمده مراجع أهل البيت ومقلديهم.

🛶 يحرم مقاتلة قوى الاستكبار العالمي التي حررت البلاد والعباد، وانما هي أداة بيد المرجعية، ولها واجبات قادمة أرسلها لنا الله، ومن يقاتل بالسلاح قوات التحالف فإنه خارج عن ملتنا نحن أهل البيت،

ولا يوجد بيننا وبينهم أي عداء، وإنما هم مستكيرون في الأرض وهم كالثورفي يد الفلاح، يحرث به الأرض، ونحن- بإذن الله- نوجههم لحارية النواصب، وعدنا بذلك، فسينادي في أقصى الشرق مناد ليقول: هل من سنى ناصبى؟ وينادي كذلك في أقصى الغرب مناد: هل من سنى ناصبى لأنحر ثفره؟ فلا مجيب!!

٨- يعمل المراجع العظام على نشر التشيع بجميع وسائله، والاعتماد على الإعلام وشيراء القنوات الفضائية والصحف، ودفع الهدايا للمسئولين العرب في جميع الدول العربية، لفرض تحييدهم أمام المد الإلهي، ودفع النساء والبنات من مذهب أهل البيت للتزوج من المستولين، وهذا بمثابة الجهاد الأكبر لإقامة دولة الحق، وتحرير بالأد العرب من الفكر والمذهب. الناصبي،

التثقيف العام نحو الأرهاب، واستغلال الأعلان العالمي الذي تقوده دولة الاستكبار في محاربة الأرهاب، ووضع العرب السنة في هذه الخانة؛ كي يقضى عليهم، والصاق تهم الإرهاب في كل عمل تقوم به القوات القائمة على تأسيس دولة الإمام الحجة. واثارة الشارع الشيعي ضد الإرهاب العرب السنية من النواصب، وبذلك حقق لنا الأئمة المعصومون ما وعدونا به، من أن إمبراطورية الاستكبار ستكون خاتما في يد مراجعنا العظام، ليقضوا بها على دولة النواصب والعرب السنة ،، ويعيدون الحق المغتصب إلى اهل البيت.

١٠- دعم الانشقاقات في الجسد العرب وفي العراق، وجميع البلدان العربية، وتقوية ضعفاء العرب السنة، ودعمهم ماليًا وإعلاميًا؛ لأنهم أداة بيد مراجعنا العظام، ودفعهم إلى البرلمان العراقي، والبرلمانات العربية.

وختامًا نقول؛ إنها إيران الحقيقية دون قناء، تعمل على تفعيل الوثيقة مع حلفائها أمريكا واسرائيل، التي تبدوبينهم حالة التوتر المستمر، خلافا للحقيقة. إنها التقية!! فهل نظل صامتين، حتى تكون العراق عاصمة للامبراطورية الايرانية كما أعلنوا؟!

> فاللهم انصر أهل السنة في كل مكان، اللهم آمين. وأخر دعوانا أن الحمد لله رب



اعداد/ د. عبد العظيم بدوي

قال تعالى: «وَالَّذِي نَزُّلُ مِنَ السَّمَاءِ مَآةً بِقَدَرِ فَأَنْثَرُنَا بِهِ، بِلْدَةُ مُبِّمَا كَذَالِكَ تُحْرَجُونَ ۞ وَالَّذِي خَلَقَ ٱلأَرْوَجَ كُلُّهَا وَجَعَلَ لَكُمْ مِنَ ٱلْفُلْكِ وَٱلْأَنْعَامِ مَا تَرْكَبُونَ ۞ لِتَسْتَوُا عَلَىٰ ظُهُورِهِ، ثُمَّ تَذَكُّرُوا نِعْمَةً رَئِكُمُ إِنَا ٱسْتَوَيْثُمْ عَلَيْهِ وَتَقُولُوا سُبْحَانَ ٱلَّذِى سَخَّرَ لَنَا هَلَا وَمَا كُنَّا لَلَهُ مُقْرِنِينَ ۞ وَإِنَّا إِلَىٰ رَبَّا لَمُنقَلِبُونَ ۞ وَجَعَلُوا لَهُۥ مِنْ عِبَادِهِ. جُزَّءًا إِنَّ ٱلْإِنْسَانَ لَكُفُورٌ مُّبِينُ ۞ أَمِ أَغَمَدَ مِمَّا يَخْلُقُ بَنَاتٍ وَأَصْفَىٰكُمْ بِٱلْبَذِينَ ۞ وَإِنَا بُئِيْرَ أَخَدُهُم بِمَا ضَرَبَ لِلرِّحْمَنِ مَثَلًا ظَلَ وَجْهُهُ، مُسْوَدًّا وَهُوَ كَظِيعُ ۖ ﴿ أَوَمَن يُنَشَّؤُا فِ ٱلْمِلْيَةِ وَهُوَ فِي ٱلْحِصَامِ غَيْرُ مُبِينِ ۞ وَجَعَلُوا ٱلْمَلَتَهِكَةَ ٱلَّذِينَ هُمْ عِبَنْدُ ٱلرَّحْمَنِ إِنَانًا شَهِ يُواْ خَلْقَهُمْ سَتُكُنُّ شَهَندَ أَيْمُ وَيُنْكُلُونَ ، (الزخرف: ١١- ١٩).

بِهِ بِلَدَةً مَّيْتًا كَذَلِكَ تُحْرَجُونَ، يَقُولُ تَعَالَى: ﴿ قَالَ تَعَالَى: ﴿ أَلَوْ نَرَ أَبَّ ٱللَّهَ أَنْزَلَ مِنَ ٱلسَّمَاءِ اللَّهِ الَّذِي خَلِقَ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ هُوَ الَّذِي مَلَّهُ فَنُصِّيحُ ٱلْأَرْضُ مُحْصَرَّةً إِنَّ ٱللَّهَ لَطِيفُ خَيرٌ ، جَعَلَ لَكُمُ الأَرْضَ مَهْدًا، وَجَعَلَ لَكُمْ فَيِهَا (الحج: ٦٣)، وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ وَتَرَى ٱلْأَرْضَ هَامِدَةً سُبُلا، وهو الذي نزل من السَّماء ماء بقدر، لا يزيد فيهلك ويدمر، ولا ينقص عن الحاجة فيصيبهم الجدب والقحط. قال الحكم -رحمهُ الله-: مَا مِنْ عَام بِأَكْثَرُ مَطْرًا مِنْ عَام كَذَلْكَ تَحْرَجُونَ أَنْتُمُ أَيْضًا يَوْمُ الْخُرُوجِ: آخر، ولكنه بمطر قوم ويحرم قوم آخرون، وَرُيْمًا كَانَ فِي الْبَحْرِ، يَعْنَى أَنَّ اللَّهُ تَعَالَى يُنْزِلُ المطركل عام بقدر معلوم، غير أنه يصرفه إلى من بشاء حيث شاء كما شاء. (التفسير الكبير ·((1/1/19)

﴿ وَالَّذِي نَزُّلُ مِنَ السِّمَاءِ مَاءً بِقُدْرِ فَأَنشَرْنَا ۚ أَيْ أَحْيَيْنَا بِالْطَرِ الأَرْضَ بَعْدُ مَوْتَهَا، كُمَا فَإِذَا أَنْزِلْنَا عَلَيْهِا الْمَاءَ أَهِيْزَتْ وَرَبِّ وَأَنْبِيَّتْ مِنْ مَ رَوْع بَهِيم ، أي كمَا أَحْيَيْنَا الأَرْضَ بَعْدَ مُوْتَهَا بالماء، فنبت النبات وخرج من تحت الأرض،

عَنْ أَبِي هُرِيْرَةَ رضي اللَّه عنه قَالَ: قَالَ رُسُولَ اللَّه صلى اللَّه عليه وسلم: «مَا بَيْنَ النفختين أربعون، قال: أربعون يوما؟ قال: أبيت. قال: أربعون شهرا؟ قال: أبيت. قال: أرْبِعُونَ سَنَة؟ قَالَ: أَبِيْتَ. قَالَ: ﴿ ثُمُّ يُنْزِلُ اللَّهُ وَقُولُهُ تَعَالَى: ﴿ فَأَنْشُرُنَا بِهُ بِلَدَةً مِّينًا ۚ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً. فَيَنْبُتُونَ كَمَا يَنْبُتُ الْبَقُلُ

واحدا وهو عجب الذنب، ومنه يركب الخلق يَوْمُ الْقِيَامَةُ ، (صحيح البخاري ٤٨١٤).

وقد شبه الله تعالى خروج الناس من قَبُورِهِمْ يَوْمُ الْقَيَامَةَ بِخُرُوجِ النَّبَاتُ مِنْ الأرض، وجعل إحياء الأرض بعد موتها دليلا على إحداء المؤتى، في أكثر من آية:

قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَنَرَى ٱلْأَرْضَ كَالِمَدَةُ فَإِنَّا أَنْزَلْنَا عَلَيْهَا آلْمَاتَ ٱهْتَرَيْتُ وَرُبُتُ وَأَلْبَكْتُ مِن كُلِّي زُوْجِ يَهِيجِ (أُنَّ ذَلِكَ بِأَنَّ اللَّهُ هُوَ ٱلْمُقُ وَأَلَهُ، يُعَى ٱلْمَوْتَى وَأَنْهُ مِنْ كُلُّ مُنِّي وَقَدِيرٌ ﴿ وَأَنَّ ٱلسَّاعَةُ مَاسِّهُ لَا رَبِّ فِهَا وَأَنِ اللَّهَ يَبْعَثُ مَن فِي ٱلْقُبُورِ ، (الحج: ٥-٧)، وَقَالُ تَعَالَى: ﴿ وَمِنْ ءَايَنِكِهِ ۚ أَنَّكَ نَرَى ٱلْأَرْضَ خَيْعَةً فَإِذَا أَثْرَلْنَا عَلَيْهَا ٱلْمَاتَ أَهْتَرُتْ وَرَبْتُ إِنَّ ٱلَّذِي أَحْيَاهَا لَمْعَى ٱلْمَوْقَ إِنَّهُ عَلَى كُلُّ شَيْءِ قَدِيرٌ ، (فصلت: ٣٩)، وقال تُعَالَى: ﴿ وَنَزَّلْنَا مِنَ السَّمَاءِ مَا مُ مُبْتَرَّكُا فَأَنْبُسْنَا مِهِ، جَنَّتِ وَجُتَّ الْحَصِيدِ (١) وَالنَّخْلُ مَا سِقَّتِ لَمَا طُلُمٌّ نَصِيدٌ إِنَّ إِزْقًا لِلْعِيادِ وَأَحْيَنَا بِهِم بَلْدَةً مَنِينًا كُذَلِكُ الحرب (ق: ٩-١١).

, والذي خلق الأزواج كلها وجعل لكم من

الطلك والأنعام ما تركبون، يقول تعالى: الله الْعَزِيزُ الْعَلِيمُ، هُوَ الذي خلق الأزواج

مَلْمُونَ ، (يس: ٣٦)، وَهَذَا دَليل عَلَى قَدْرَتُه، كُمَا أَنَّهُ دَلِيلٌ عَلَى وَحُدَانيَتُه، وَلَذُلِكَ قَالُ: ﴿ شُبْحَنَ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلْأَزُوجَ كُلْهَا مِنْ مُلْكُولًا مِصَلَاقًا لَا يَعْلَمُونًا ، (يس: ٣٦)، وقال تعالى: ﴿ رَبِّن كُلِّ شَيْءٍ عَلْنَا وَجَنْ لَعْلَكُو نُذَكُّرُونَ ، (الذاريات: ٤٩)، فتَعْلَمُوا آخُر سُورَة الْبَصَّرَة. أنْ خَالِقَ الأَزْوَاجِ وَاحِدُ فَرْدٌ، كُمَا قَالَ تَعَالَى: حد ، (سورة الاخلاص):

عَنْ عَلَى رضى الله عنه قال الوتر ليس بحتم كصلاتكم المكتوبة ولكن سن رسول الله صلى الله عليه وسلم وقال: (إن الله وتر

لَيْسَ مِنَ الْإِنْسَانِ شَيْءٌ إِلاَّ يَبْلَى إِلاَّ عَظْمًا يُحبُّ الْوِتْرِ فَأُوتْرُوا يِا أَهْلَ الْقُرْآنِ، (صحيح سان الترمذي: ٢٥٤).

والله العزيز العليم هو الذي حعل لكم من الظلك والأنعام ما تركبون، والظلك السُّفْنَ، وَالْأَنْعَامُ الْإِبِلِ، وَكَانُوا يُسَمُّونَهَا سفينة الصُّحراء، وكان سفرهم برا أو بحرًا، وَلَمْ يَكُونُوا يَعْرِفُونَ السَّفَرَ بِالْجِوْ، ولتستووا على ظهوره ثم تذكروا نعمة ربكم إذا اسْتَوْيْتُمْ عَلَيْهِ، قَوْلَهُ: (لتَسْتُووا عَلَى ظهوره، توطئة وتمهيد للاشارة إلى ذكر نعمة الله في قوله: وثم تذكروا نعمة ربكم إذا استويتم عليه، أي حينئذ، فإن ذكر النعمة في حال التلبس بمنافعها أوقع في النفس وأدعى للشكر عليها. وأجدر بعدم الذهول عنها، أي جعل لكم ذلك نعمة لتشعروا بها فتشكروه عليها، فالذكر هنا هو التذكر بالفكر لا الذكر باللسان.

وهذا تعريض بالمشركين إذ تقلبوا في نعم الله وشكروا غيره، إذ اتخذوا له شركاء في الالهية، وهم لم يشاركوه في الأنعام.

وذكر النعمة كناية عن شكرها، لأن شكر المنعم لازم للإنعام عرفا، فلا يصرف عنه إلا نسبانه، فاذا ذكره شكر

وعطف على تذكروا نَعْمَةُ رَبُّكُمْ قَوْلُهُ: ﴿ وَتَقُولُوا سُبْحِانَ الذي سُخْرِ لِنَا هَذَا، أَيْ لَتَشْكُرُوا اللَّهِ فِي نفوسكم، وتعلنوا بالشكر بالسنتكم، فلقنهم صيغة شكر عناية به، كما لقنهم صيغة الحمد في سورة الفاتحة، وصيغة الدعاء في

وافتتح هذا الشكر اللساني بالتسبيح لأنه جامع للثناء، إذ التسبيح تنزيه الله عما لا يليق، فهو يدل على التنزيه عن النقائص بالصريح، ويدل ضمنا على إثبات الكمالات لله في المقام الخطابي. واستحضار الحلالة بطريق الموصولية لما يؤذن به الموصول من علة التسبيح، حتى يصير الحمد الذي

أَفَادَهُ التَسْبِيحُ شَكْرًا، لتَعْليله بِأَنَّهُ فِي مَقَابِلَهَ التشخير لنا.

روما كتا له مقرنين، أي مطيقين، أي بمجرِّد القوَّة الجسديَّة، أي لولا التسخيرُ المذكور، فجملة وما كنا له مقرنين ، في موضع الحال من ضمير لنا، أي سخرها لنا في حال ضَعْفَنَا، بِأَنْ كَانَ تَسْخِيرُهُ قَائِمًا مُقَامُ الْقَوَّةِ. (التحرير والتنوير (٢٥/٤٧١ و١٧٥)).

قَالَ أَبُو عُبَيْدَةً -رَحِمُهُ اللَّه- فَلَانُ مُقْرِنُ

لفلان، أي ضابط له.

قَالَ الْوَاحِدِي -رَحِمُهُ اللَّه -: وَكَانَ اشْتَقَاقَهُ من قولك ضرب له قرنا، ومعنى أنا قرن لفلان، أي مثاله في الشدة، فكأن المعنى أنه ليس عنْدُنا مِنَ الْقُوَّةِ وَالطَاقِةِ أَنْ نَقْرِنَ هَذَهِ الدَّابِّةِ والفلك وأن نضبطها، فسبحان من سخرها لنا بعلمه وحكمته وكمال قدرته. (مفاتيح الغيب ·((Y· ·/YY)

وانا إلى رينا النقليون، أي راجعون، وهو إقرار بالرَّجوع إلى الله، وبالبعث، لأن الرَّاكب ف مظنة الهلاك بالغرق إذا ركب الفلك، وبعثور

الدائمة إذ ركوبها أمر فيه خطر، ولا تؤمن السلامة فيه. فقوله هذا تذكير بأنه مستشعر الصيرورة إلى الله، ومستعد للقائه، فهو لا يترك ذلك من قليه

ولا لسانه. (البحر المحيط في التفسير (٨/٧و٨)).

هذا هو الأدب الواجب في حق المنعم، يوجهنا الله اليه، لنذكره كلما استمتعنا بنعمة من نعمه التي تغمرنا، والتي نتقلب بين أعطافها. ثم ننساه. ١

والأدب الإسلامي في هذا وثيق الصلة بتربية القلب وإحياء الضمير. فليس هو مُجِرِدُ طَقُوسِ تَزَاوُلُ عند الاستواء على ظهور الفلك والأنعام، ولا مجرد عبارات يتلوها اللسان! إنما هو استحياء للمشاعر لتحس بحقيقة الله، وحقيقة الصلة بينه وبين عباده، وتشعر بيده في كل ما يحيط بالناس، مبين، ظاهر الكفران.

وكُلُّ مَا يَسْتَمْتَعُونَ بِهِ مِمَّا سَخَرَهُ اللَّهِ نَهُمْ، وَهُوَ مَحْضُ الْفُضِلِ وَالْإِنْعَامِ، بِلا مُقَابِلِ مِنْهُمْ، فمَا هُمْ بِقَادِرِينَ عَلَى شَيْء يُقَابِلُونَ بِهُ فَضَلَ الله. ثم لتبقى قلوبهم على وجل من لقائه في النهاية لتقديم الحساب. وكل هذه المشاعر كفيلة باستبقاء القلب البشري فحالة يقظة شاعرة حساسة لا تغفل عن مراقبة الله، ولا تَجِمُدُ وَلا تَتَبَلَّدُ بِالرِّكُودِ وَالْغَضْلَةُ وَالنَّسْيَانِ. (في ظلال القرآن (٢٢٠/٧)).

عَنْ عَلَى بِن ربيعة قال: شهدت عليًا رضى الله عنه أتى بدائبة ليركبها، فلما وضع رجله في الرَّكَابِ قَالَ: بِسُمِ اللَّهِ ثَلاثًا فَلَمَّا اسْتُوى على ظهرها قال الحمد لله ثم قال: رسيحان الذي سخر لنا هذا وما كنا له مقرنين ، وإنا إلى ربنا لمتقلبون، ثم قال: الحمد لله ثلاثا، والله أكبر ثلاثا، سبحانك إنى قد ظلمت نفسي فاغفر لي، فإنه لا يغفر الذنوب إلا أنت. ثم ضحك. فقلت: من أي شيء ضحكت يا أمير المؤمنين؟ قال: رأيت رسول الله صلى الله

عليه وسلم صنع كما صنعت ثم ضحك، فقلت: من أي شيء ضحكت يا رسول اللَّه؟ قَالَ: ﴿ إِنَّ رَبِّكَ لَيَعْجَبُ مِنْ عنده إذا قال رب اغضر لي ذنوبي إنه لا يغفر الذنوب غيرك، (صحيح سنن

الترمذي:٢٤٤٦).

#### إن الأنسان لكفور:

مع وضوح الأدلة الدالة على التوحيد، وأن الله واحد لا شريك له، وأنه المتضرد بالخلق والانعام، فقد كفر به أكثر النّاس، وجعلوا له من عباده جزءًا، أي ولدا، لأن الولد جزء أبيه، كما أن الفرع جزء الأصل، والهو لكيم الدهب كل اللهويما خلق ولغلا بعضهم على بعين سيحس نُو عَمَّا يَصِغُونَ ، (المؤمنون: ٩٠- ٩١)، ، بَيْعُ الشَّمَنوْتِ وَالْأَوْضِ أَنْ يَكُونُ لَهُ وَلَدُّ وَلَدْ تَكُن لَهُ صَلَحِمَّةً وخلق كل شيروهو يكل شيء عليم، (الأنعام: ١٠١). «إِنَّ الْإِنسَانِ، الْكَافِرُ «كَفَارٌ» جَحُودُ لِنَعَمِ اللَّهِ

وقد أعظموا على الله الفرية، فجعلوا له ولدا، وجعلوا الولد أنثى، فقال تعالى: «أم اتَّخَذُ ممَّا يَخْلَقَ بِنَاتَ وَأَصْفَاكُم بِالْبِنِينِ» يعنى سُنْحَانُهُ: إذا كان هو خالق الذكر وَالْأَنْثِي، وَلِيسَ الدَّرِ كَالْأَنْفِي ، (آل عمران: ٣٦)، بَل الذَّكُرُ أَفْضَل، كَمَا قَالَ تَعَالَى؛ وَالْحَالُ نَعْض وَجِما أَنْفَقُوا مِنْ أَمْوَلَهِمْ ، (النساء: ٣٤)، فكيف يصطفى لنفسه المفضول، ويخصكم بِالْأَفْضَلِ؟ ﴿ أَفَاضْفَنَكُرُ رُبُّكُم بِٱلْبَيْنَ وَأَغْذَ مِنْ الْمُلْتِكُة إِنْتُأْ إِلَّهُ لِلْقُولُونَ فَوْلًا عَظِيمًا ، (الإسراء: ٤٠)، و فَاسْتَفْتهِ أَلْرَاكَ ٱلْبُنَاتُ وَلَهُمُ ٱلْبُنُونَ (١٠) أَرْ عَلَقُنَا ٱلْكُوكَةُ إِنْكَا وَهُمْ فَلَهِلُونَ الله الآيات الكيمة القالات الله والله والله لَكُذِيُونَ ﴿ اللَّهِ الْمُعْلَقِي ٱلْكَاتِ عَلَى ٱلْكِتِينَ ﴿ اللَّهُ مَا لَكُو كَتُ مُنْكُدُنَ (١١٠) القرائلُونَ (١١٠) أو لَكُو شُلُطُنَ شُينًا الم المُنكِ الله مناقر مناقر الصافات: ١٤٩-

وَهَذَا اِنْكَارُ عَلَيْهِمْ غَايَةَ الْإِنْكَارِ. ثُمَّ ذَكَرَ تَمَامُ الْإِنْكَارِ، فَقَالَ جَلَّتُ عَظَمَتُهُ: ﴿ وَإِذَا بُشَرَ أَحَدُهُم بِمَا ضَرِبَ للرِّحْمَنِ مَثَلًا ظُلُ وَجُهُهُ مُسْوِدًا وَهُو كَظَيمٌ ، أَيُ إِذَا بُشِرَ أَحَدُ هُولًا ء مِمَا جَعِلُوهُ لِلَّهِ مِنَ الْبَنَاتِ يَأْنَفُ مِنْ ذَلِكَ غَايةَ الْأَنْفَةَ، وَتَعَلُّوهُ كَآبَةٌ مِنْ سُوء مَا بُشَر بِهُ، وَيَتَوَارَى مِنَ الْقُومُ مِنْ خَجِلَهُ مِنْ ذَلِكَ، يُقُولُ تَبَارِكُ وَتَعَالَى: فَكِيفَ تَأْنِفُونَ مِنْ ذَلِكَ، وَتَنْسُبُونَهُ إِلَى اللَّهِ عَزْ وَجِلَ. (تَفْسَير ابن كثير (١٢٥/٤)).

وَقَدُ تَوَعَدُهُمُ اللّهِ تَعَالَى عَلَى وَصْفَهِمُ اللّهِ تَعَالَى عَلَى وَصْفَهِمُ هَذَا بِالنّارِ، فَقَالَ تَعَالَى: ﴿ وَيَعَنَّلُونَ يَهِ مَا يَكُرُهُونَ وَنَصِفُ أَلْبِينَهُمُ ٱلكَّذِبَ أَنَ لَهُمُ لَلْكُنْبُ أَنَّكُ لَهُمُ لَلْكُنْبُ أَنَّكُ لَهُمُ لَلْكُنْبُ أَنْكُ لَلْهُمُ النّارَ وَأَنْهُمُ مُّقُرْطُونَ ﴾ (النحل: 17).

أَوْمَنْ يُنشَأُ فِي الْحِلْيَةَ وَهُو فِي الْحَصَامِ غَنْدُ مُنِينَ.

هَذَا مِنْ تَمَامِ الْإِنْكَارِ عَلَيْهِمْ فِيمَا جَعَلُوهُ لِلَّهِ تَعَالَى مِنِ الْوَلَدِ، وَهُوَ كَمَا سَبِقَ أَنَّ الْإِذْكَرَ أَفْضَلُ مِنْ الْأَنْثَى وَأَكْمِلْ، وَمِنْ نَقْصَانُ الْأَنْثَى

أَنَّهُمْ يُحَلُّونَهَا مُنْدُ نُعُومَة أَظْفَارِهَا بِالْحَلِيُّ وَالزَّيِنَة، وَذَلِكَ لِنَقْصِهَا الْظَاهِر، ثُمَّ هِيَ فِي الْجِدَالِ وَالْمُنَاظَرَة لا تَكَادُ تُبِينَ، وَذَلِكَ مَنْ نَقْصِهَا الْمُلَادُ تُبِينَ، وَذَلِكَ مَنْ نَقْصَهَا الله دُونَهُمْ ؟١.

وجعلوا الملائكة الذين هم عباد الرَّحْمَنِ إِنَاثًا ، أَي قَالُوا الْمُلائِكَةُ بِنَاتُ اللَّهُ ، (الصافات: ١٥٩)، فما هو مستندهم؟ إن هذا الأمر لا مجال للاجتهاد فيه، بل لابد فيه من دليل، والدليل هو المشاهدة أو النقل، «أشهدوا خلقهم» ١٤ كلا، ولا أبوهم آدم شهد خلقهم، لأن الملائكة كانوا قَبْل خَلِقَ آدم، والله تعالى لم يصف الملائكة في كتابه بذكورة أو أنوثة، فهم إذن مفترون، وكيتونهم بما كاثواً بَفَتُونَ ، (الأنعام: ١٣٨)، ولذلك قال تعالى: رستكتب شهادتهم ويسالون، أي ستكتب في صحائف أعمالهم، كما قال تعالى: ﴿ إِذْ يَنْلَقَى الْمُتَلَقِيانِ عَيْ ٱلْيَدِينِ وَعَنِ النَّمَالِ فَعِيدٌ (١٧) مَّا بَلْفِظ مِن قُولِ إِلَّا لَدَيْهِ رَفِيبٌ عَيْدٌ ، (ق: ١٧- ١٨)، وسيسألون عن هذه الشهادة كما يسألون عن غيرها من الأقوال والأعمال.

وَفِيْ قَوْلِهُ تَعَالَى: «عَبَادُ الرَّحْمَنِ، وَالْقَرَاءَتَانَ قَرَاءَةُ أَخْرَى: «عند الرَّحْمَنِ، وَالْقَرَاءَتَانَ صَحيحَتَانَ، قَالْلَائكَةُ عَبَادُ الرَّحْمَنِ، وَهَذِهِ صَعيحَتَانَ، قَالْلَائكَةُ عَبَادُ الرَّحْمَنِ، وَهَذِهِ مَعَانَتُهُمْ، قَالَ حَقِيقَتَهُمْ، وَهُمْ عَنْدَهُ، وَهَذِهِ مَكَانَتُهُمْ، قَالَ تَعَالَى: « وَقَالُوا الْفَحَدُ الرَّمْنُ وَلَا أَشْبِحَتُهُ بِلَ عِكالَّ مُكَنُّونِكَ ( 6) لا يَسْقُونَهُ بِالْقَوْلِي وَهُم بِأَمْنِ يَعْمُونَ وَهُمْ اللَّهِ عَلَيْهُمْ وَلا يَعْمَلُونَ وَهُم وَمَا خَلْفُهُمْ وَلا يَعْمَلُونَ وَهُم مِنْ حَدَيْدِهِ مُثَلِقُهُمْ وَلا يَعْمَلُونَ وَهُم مِنْ حَدَيْدِهِ مُثَلِقُ مَنْ عَنْهُمْ وَلا يَعْمَلُونَ وَهُم مِنْ حَدَيْدٍ مُثَلِقُ مَعْمُ وَلا يَعْمَلُونَ وَهُم مِنْ حَدَيْدِهِ مُثَلِقُ مَنْ عَلَيْهِ مَنْ عَنْهُمْ وَلا يَعْمَلُونَ وَهُمْ مِنْ حَدَيْدٍ مُثَلِقُ مَنْ عَلَيْهِ مَنْ عَنْهِ مُنْ عَنْهِ مُنْ عَنْهُمْ وَلا يَعْمَلُونَ وَهُمْ مِنْ حَدَيْدٍ مُثَلِقُونَ مَنْ عَنْهُمْ وَلا يَعْمَلُونَ وَلَالِكُ عَنْهُمْ وَلا يَعْلَقُونَ إِلَا لَهُ مَنْ عَلَيْهُمْ وَلا يَعْمَلُونَ وَلَاكُ مَنْهُمْ لا يَسْعُرُوا فَالْيَعْ عَنْ اللَّهُ مَنْ عَنْهُمْ لا يَسْعُونَ وَلَا لَعْمَلُونَ وَلُونَ اللَّهُ مُنْ عَنْهُمْ لا يَسْعُونَ وَلا يَعْمَلُونَ وَلَاكُمُ وَلا اللَّهُ مُنْ عَلَيْهُمْ وَلَا لَعْمَلُونَ وَلَاكُمُ وَلَا لَالْمُونَ وَلا لَهُمُ لا يَسْعُونَ وَلا يَعْمُونَ وَلَا لَيْكُونَ وَلَاكُونَ وَلَاكُمُ وَلَا لَا لَمْ الْمُعْمُونَ وَلَا لا لا يَعْلُونَ وَلَاكُونَ وَلَهُمْ لا يَسْعُونَ اللّهُ وَلَاكُونَ وَلَاكُونَ وَلَالْكُونَ وَلَاكُونَ وَلَالْكُونَ وَلَاكُونَ وَلَالْكُونَ وَلَاكُونَ وَلَاكُونَ وَلَاكُونَا وَلَالْكُونَ وَلَاكُونَا وَلَالْكُونَ وَلَاكُونَ وَلَالْكُونَ وَلَاكُونَ وَلَاكُونُ وَلَالْكُونَ وَلَالْكُونَا وَلَالْكُونُ وَلِلْكُونَا وَلَالْكُونُ وَلَاكُونَا وَلَل

وللحديث بقية إن شاء الله. والحمد لله رب العالمين.



الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وآله وصحبه ومن والاه، وبعد،

لا يزال الحديث متصلاً عن التمويل بالتورق، وكنا قد تحدثنا في الأعداد السابقة عن حكم التورق في المذاهب الفقهية، وبدأتا الحديث عن مناقشة تلك الآزاء والترجيح بينها، ونكمل في هذا العدد - بعون الله تعالى- فنقول وبالله تعالى التوفيق:

#### الخاتمة والنتائج

في ختام هذا البحث، الذي أسأل الله تعالى أن يكون خالصًا لوجهه، وأن يجعله في ميزان الحسنات، في ختامه أحب أن اذكر بما يأتى:

التورق بمعناه الشائع في عصرنا لم أجده في كتب اللغة، ولا عند الأئمة الأربعة، ولا من جاء بعدهم بيضعة قرون، وأول من وجدته مستخدما لهذا اللفظ هو شيخ الإسلام ابن تيمية، ثم استخدم اللفظ بعد ذلك بعض فقهاء الحنابلة.

١- معنى العينة: الربا، والسلف، والبيع أو الشراء بنسيئة، وأن يشتري الشيء بأكثر من ثمنه إلى أجل، ثم يبيعه منه أو من غيره بأقل مما اشتراه. وهذا يعنى أن التورق يدخل تحت معنى العينة. ومن الألفاظ التي استخدمت مرادفة للعينة كلمة: الزرنقة.

٣- حديث النهي عن العينة توسعت في تخريجه،

#### د. على السالوس

وظهر أنه صحيح، وحديث أم المؤمنين عائشة (رضى الله عنها فيما وقع من زيد بن الأرقم في شراء ثم بيع العينة ذكرت تصحيحه سندًا ومتنا، والرد على من قال بعدم صحة السند أو المتن.

اعداد/

٤- كل معانى العينة يشملها حديث النهى إلا ما دل الدليل على غير ذلك؛ أي أن الأصل في المعاملات الإباحة لا ينطبق على هذه المعاني، ولا يجوز الاحتجاج به.

٥- الإمام الشافعي أجاز العينة بجميع معانيها ماعدا الربا المحرم، ورد حديث السيدة عائشة، ولم يبلغه حديث النهي عن العينة، ولو بلغه صحيحًا فما كان ليعدل عنه؛ فقد ذكر ذات مرة حديثا وقال بصحته، فسأل سائل: أو تفتى به يا أبا عبد الله؟ فقال غاضبًا: يا هذا! أرأيتني خارجًا من كنيسة؟!

أرأيت في وسطى زنارًا؟! أقول حديثا لرسول الله صلى الله عليه وسلم ولا أفتى به! ولذلك وقفت طويلا مع الشافعية، وذكرت من

أقوالهم ما يبين أن العقد قد يكون

صحيحًا عندهم، ويحكمون بالتحريم مع الصحة.

٦- المذهب الحنفي يمنع العينة بلا خلاف إذا رجع المبيع للبائع الأول: أما العينة بمعنى التورق ففيها ٨- قلب الدين يعنى تطبيق القاعدة الجاهلية إما خلاف، فضى المسوط والهداية والدر المختار المنع دون ذكر أن أحدًا من أئمة الحنفية أجازه، وجاء في حاشية ابن عابدين، القول بالتغليظ فيه عن محمد بن الحسن، وبينت ترجيح أن يكون المراد من إجازة أبي يوسف البيع الأجل دون التورق، بل البيع الأجل مع السماحة، وذكرت دلائل هذا الترجيح

> كما رجحت ألا يكون الإمام أبو حنيفة ممن أجاز التورق. أما ما جاء في الفتح من أنه خلاف الأولى فوضحت أنه رأى شخصى وليس بيانا لمذهب، وهو من متأخرى الحنفية، وذكرت بيان ابن القيم فيما غلط فيه المتأخرون على الأئمة الأعلام.

وبالنسبة للإمامين مالك وأحمد فقد نقلت ما يثبت أن هذا التورق يعتبر من العينة المنهى عنها. وبذلك يتضح أن من الخطأ ما جاء في موسوعة الفقه الكويتية وغيرها في بعض الأبحاث من أن جمهور الأئمة يجيزون التورق.

٧- التورق المصرفي الذي يجعل وظيفة البنك الذي لنفسه فيها، ولذ لك نورد هذه النصيحة: يطبقه هي وظيفة البنك الربوي وليس الإسلامي بينت أنه ربا صريح محرم لا ينطبق عليه قول ابن عباس (رضى الله عنهما) دراهم بدراهم متفاضلة بينهما حريرة، فحتى هذه الحريرة غير المقصودة، والتي جعلت حيلة للوصول إلى الربا، حتى هذه الحريرة غير موجودة!

> وبينت هذا من خطوات التطبيق، ومن الواقع العملي من خلال خبرتي الطويلة في مجال عمل المنوك الإسلامية.

وقد أفتى مجمع فقه الرابطة بأن التورق المصرفي يعتبر من الربا المحرم، ودعا المصارف الإسلامية إلى عدم التعامل

فاذا كان التورق المصرفي هو البديل للقروض فبئس البديل، وبئس المبدل منه. ولا حاجة إذن لينوك تسمى إسلامية.

أن تقضى وإما أن تربى، وهي من أشد أنواع الربا تحريمًا، ومع ذلك وجد ثلاثة من الإخوة الذين ينتسبون إلى العلم يجيزون هذا الربا الواضح الجلى إذا كان المدين غير معسر!! وكأن الربا الذي جاء الترهيب منه لم يأت في غيره قاصر على المدين المعسر

ولو صح هذا فلا يجوز أن نقول بأن فوائد البنوك من الريا المحرم، فمنها ما هو أقل تحريمًا وبشاعة من قلب الدين.

والله عز وجل هو الهادي إلى سواء السبيل وهو سيحانه وتعالى المستعان، وله الحمد في الأولى والأخرة، وصلى الله وسلم على رسوله المصطفى.

#### تعقيب اللجنة العلمية بالجلة على بحث التورث (نصيحة في اتقاء الشبهات)

مسألة التورق من المسائل التي ثار الجدل حولها، وهي وغيرها من مسائل المعاملات التي يختلف حولها أهل العلم، وينبغي على المسلم الاحتياط

عن النعمان بن بشير - رضي الله عنهما - قال: سمعت رسول الله - صلى الله عليه وسلم - يقول: «إن الحلال بين وإن الحرام بين، وبينهما أمور مشتبهات، لا يعلمهن كثير من الناس، فمن اتقى الشبهات استبرأ لدينه وعرضه، ومن وقع في الشبهات وقع في الحرام، كالراعي يرعى حول الحمى يوشك أن يرتع فيه، ألا وإن لكل ملك حمى، ألا وإن حمى الله محارمه، ألا وإن في الحسد مضغة إذا صلحت صلح الحسد كله، وإذا فسدت

فسد الحسد كله، ألا وهي القلب، (متفق عليه)، ومسلم ٥٠/٥ (١٥٩٩). قال ابن رجب الحنبلي: معناه: أن الحلال المحض بين لا اشتباه فيه، وكذلك الحرام

المحضُ، ولكن بين الأمرين أمورٌ تشتبه على كثير من الناس، هل هي من الحلال أم من الحرام؟. وقد قسر الإمام أحمد الشبهة بأنها منزلة بين الحلال والحرام، يعني: الحلال المحض والحرام المحض، وقال: من اتقاها، فقد استبرأ لدينه، وفسرها تارة باختلاط الحلال والحرام.

وبكل حال فالأمور المشتبهة التي لا تتبين أنّها حلال ولا حرام لكثير من الناس، وكلام النّبيّ - صلى الله عليه وسلم - يدلُّ على أنّ هذه المشتبهات من النّاس من يعلمها، وكثيرٌ منهم لا يعلمها، فدخل فيمن لا يعلمها نوعان؛

أحدهما: من يتوقّف فيها ؛ لاشتباهها عليه. والثاني: من يعتقدُها على غير ما هي عليه.

وقوله - صلى الله عليه وسلم -: فمن اتّقى الشبهات، فقد استبرأ لدينه وعرضه، ومن وقع في الشبهات، وقع في الحرام، قسّم الناس في الأمور المستبهة إلى قسمين، وهذا إنّما هو بالنسبة إلى من هي مشتبهة عليه، وهو ممن لا يعلمها، فأما من كان عالماً بها، واتّبع ما دله علمه عليها، فذلك قسم ثالث، لم يذكره لظهور حكمه، فإن هذا القسم أفضل الأقسام الثلاثة ؛ لأنه علم حكم الله في هذه الأمور المشتبهة على النّاس، واتّبع علمه في ذلك. وأما من لم يعلم حكم الله فيها، فهم قسمان؛ أحدهما من يتقي هذه الشبهات (لاشتباهها عليه) فهذا قد استبرأ لدينه وعرضه.

ومعنى استبراً: طلب البراءة لدينه وعرضه من النقص والشين، والعرض: هو موضعُ المدح والذمُ من الإنسان، وما يحصل له بذكره بالجميل مدحٌ، وبدكره بالقبيح قدحٌ، وقد يكون ذلك تارةً في نفس الإنسان، وتارةً في سلفه، أو في أهله، فمن اتقى الأمور المشتبهة واجتنبها، فقد حصنَ عرضهُ من القدح

والشين الداخل على من لا يجتنبها، وفي هذا دليل على أنْ من ارتكب الشبهات. فقد عرض نفسه للقدح فيه والطعن، كما قال بعض السلف: من عرض

نفسه للتُّهم، فلا يلومن من أساء به الظنِّ.

القسم الثاني: من يقع في الشبهات مع كونها مشتبهة عنده. والذي يأتي الشبهات مع اشتباهها عليه، فقد أخبر عنه النّبي - صلى الله عليه وسلم - أنه وقع في الحرام.

وقال أحمد: لا يشبعُ الرَّجل مِنَ الشُّبهة، ولا يشتري الثوبَ للتَّجمُّل من الشُّبهة.

وقال الثوري في الرجل يجد في بيته الأفلس أو الدراهم: أحبُ إلي أن يتنزه عنها، يعني: إذا لم يدر من أين هي. وكان بعض السلف لا يأكل إلا شيئا يعلم من أين هو، ويسال عنه حتى يقف على أصله. وقد رُوي في ذلك حديث مرفوع الا أن فيه ضعفا وقوله - صلى الله عليه وسلم -: «كالراعي يرعى حول الرحمى يوشك أن يرتع فيه، ألا وأن لكل ملك حمى، وإن حمى الله محارمه : هذا مثل ضربه النبي - صلى الله عليه وسلم - لمن وقع في الشبهات، وأنه يقرب وقوعه في الحرام المحض، وفي بعض الروايات يقرب وقوعه في الحرام المحض، وفي بعض الروايات لذلك مثلاً ،، ثم ذكر هذا الكلام، فجعل النبي - صلى الله عليه وسلم - قال: «وسأضرب صلى الله عليه وسلم - مثل المحرمات كالرحمى الذي حميه الملوك، ويمنعون غيرهم من قريانه.

والله - عز وجل - حمى هذه المحرّمات، ومنع عباده من قربانها وسمّاها حدوده، فقال: وتلك حدود الله هلا تقربوها كذلك يُبين الله آياته للنّاس لَعلّهم يتقون، وجعل من يرعى حول الحمى، أو قريبا منه جديرا بأن يدخل الحمى ويرتع فيه، فكذلك من تعدّى الحالل، ووقع في الشبهات، فإنّه قد قارب الحرام غاية القاربة، فما أخلقه بأن يُخالط الحرام المحض، ويقع فيه، وفي هذا إشارة إلى أنّه ينبغي التباعد عن المحرّمات، وأن يجعل الإنسان بينه وبينها حاجزاً. (جامع العلوم والحكم ص٧٠).

وبالله تعالى التوفيق.



# المال النافع والعمل الصالح

## اعداد/د. مرزوق محمد مرزوق

الحمد لله. والصلاة والسلام على رسول الله وآله وصحبه ومن والاه وبعد ،

فإن المتابع لما يدور على ساحة الأرض ولا جنبات الدنيا ليرى إلحاحًا أن نكتب لنصرة النبي صلى الله عليه وسلم، والدفاع عن السنة؛ فالقيام بهذا الدور أصبح من عبادة الوقت، ومجلة التوحيد لا يمكن أن تغفل هذا طاعةً لله، ثم طمأنة لاخواننا لكننا اتخذنا لأنفسنا منهجا بعيدا عن الردود والمناظرات وهو أصل لا دعوتنا نتواصى به؛ ولأن حجم المتاح في مجلتنا الغراء لا يسمح بمعالجة كل أهداف الكاتب أو حاجيات القارئ، ومراعاة واجب الوقت ، فكانت هذه العبادة من خلال بيان جهود علماء الحديث عبر حديث الباب وذلك كل شهر ما أمكن، وينضاف إليه ما ييسرد الله لنا من مباحث أخر حول حديث الشهر؛

روى الإمام البخاري في صحيحه من حديث عبد الله ابن مسعود رضي الله عنه قال:

قال النبي صلى الله عليه وسلم: (أيكم مال وارثه أحب إليه من ماله)؟ قالوا: يا رسول الله ما منا أحد إلا ماله أحب إليه. قال: (فإن ماله ما قدم، ومال وارثه ما أخر).

#### المفردات:

(أحب إليه) أكثر حرصًا عليه. (ما قدم) صرفه في حياته في مصارف الخير. (ما أخر) ما ادخره حتى مات وتركه لوارثه.

#### التخريج

- هذا الحديث رواه الإمام البخاري بهذا اللفظ برقم (٢٠٧٧) في كتاب الرقاق، باب ما أنفق من ماله فهو له (٢٠٦٦/٥)، قال حدثني عمرو بن حفص حدثني أبي حدثنا الأعمش قال حدثني إبراهيم التيمي عن الحارث بن سويد قال عبد الله (أي ابن مسعود رضى الله عنه) وذكره.

- ورواه النسائي بمعناه (٢٣٧/٢) في (الكراهة في تأخير الوصية) برقم (٣٦١٢) بترقيم أبي غدة. رحال الاسناد،

عمر بن حفص بن غياث بن طلق، من شيوخ
 البخاري ثقة ربما وهم من العاشرة روى له خ م د ت
 س ، (تقريب التهذيب: ص ٤١١).

٢- حضص بن غياث بن طلق بن معاوية النخعي أبو

عمر الكوفي القاضي، ثقة فقيه تغير حفظه قليلاً في الأخر، روى له الجماعة. (تقريب التهذيب: ص١٧٣).

٢- سليمان بن مهران الأسدي الكاهلي أبو محمد الكوفي الأعمش ثقة حافظ عارف بالقراءات ورع، لكنه يدلس روى له الجماعة. (تقريب التهذيب: ص ٢٥٤).

ابراهیم بن یزید بن شریك التیمی، یكنی أبا أسماء الكوفي العابد ثقة إلا أنه یرسل ویدلس، روی له الحماعة. (تقریب التهذیب: ص ۹۰).

 ٥- الحارث بن سويد التيمي أبو عائشة الكوفي ثقة ثبت. (تقريب التهذيب: ص ١٤٦).

٢- عبدالله: هو الصحابي الجليل عبد الله بن مسعود رضى الله عنه.

#### فائدتان من الإستاد:

ظاهرة توريث الدين علما وعملا في حياة السلف: وهذه نستفيدها من قول عمر بن حفص حدثني أبي فأبوه حفص بن غياث هو الذي حدثه، وهو الذي ورثه هذا الدين، وهي فائدة تكلمنا عليها في الحلقة الماضية، ونؤكد عليها لعلتين،

أولاهما، أننا عرجنا عليها في المرة الماضية على عجالة؛ وذلك لضيق المقام.

والسبب الثاني؛ هو أهميتها في صلاح هذه الأمة -من وجهة نظري-.

فيقين الآباء أن نجاة أبنائهم الحقيقية إنما تكون في تعبيدهم لرب العالمين، وأنه لا فلاح ولا نجاح لهم في الدنيا والأخرة إلا في اتباعهم هدى سيد المرسلين؛ لو أيض الآباء هذا لعكفوا ليل نهار على دفع أبنائهم إلى هذا علما وعملا فهمًا وتطبيقًا دعوة وهمًا لتبليغ هذه الدعوة، لا لشيء إلا لأنهم آمنوا أن فلاحهم ونجاحهم هم وفلذات أكبادهم فيما ذكرنا.

لذا وجدنا من أسلافنا من يؤلف رسالة خاصة لولده في مثل هذا المعنى تنطق بما في قلبه تجاه فلذة كبده كما فعل ابن الجوزي في كتابه (لفتة الكبد في نصيحة الولد) قال ص٢ مخاطبًا ولده: (اعلم يا بني وفقك الله أنه لم يميّز الأدمي بالعقل إلا ليعمل بمقتضاه، فاستحضر عقلك وأعمل فكرك، واخل بنفسك، تعلم بالدليل أنك مخلوق مكلف وأن عليك فرائض أنت مطالب بها، وأن الملكين عليهما السلام يحصيان ألفاظك ونظراتك، وأن أنفاسَ الحي خطوات إلى أجله، ومقدارُ اللَّبِثُ فِي الدنيا قليل، والحبسَ فِي القبور طويل، والعداب على موافقة الهوى وبيل، فأين لذة أمس؟ قد رحلت وأبقت ندمًا، وأين شهوة النفس؟ نكست رأسًا وأزلت قدمًا.

وما سعد من سعد إلا بمخالفة هواه، ولا شقى من شقى إلا بإيثار دنياه، فاعتبر بمن مضى من اللوك والزهاد، أين لذة هؤلاء وأين تعبُ أولنك ؟ بقى الثواب الجزيل والذكر الجميل للصالحين، والمقالة القبيحة والعقاب الوبيل للعاصين، وكأنه ما شبع من شبع، ولا جاء من جاء.

ثم اعلم أن طلب الفضائل نهاية مراد المجتهدين، ثم الفضائل تتفاوت، فمن الناس من يرى الفضائل الزهد في الدنيا، ومنهم من يراها التشاغل بالتعبد، وعلى الحقيقة فليست الفضائل الكاملة إلا الجمع بين العلم والعمل، فإذا حصلا رفعا صاحبهما إلى تحقيق معرفة الخالق سبحانه وتعالى، وحركاه إلى محبته وخشيته والشوق إليه، فتلك الغاية القصوى، وعلى قدر أهل العزم تأتى العزائم، وليس كل مريد مرادًا، ولا كل طالب واجدًا، ولكن على العبد الاجتهاد، وكل ميسر لا خلق له، والله

المستعان (ا.ه كلامه).

وقد وجدنا هذه الظاهرة في حياة هؤلاء، فمعنا اليوم عمر بن حفص شيخ البخاري ورث العلم من أبيه حفص بن غياث، وكان معنا قبل ذلك محمد بن فليح، وأبوه فليح بن سليمان، وفي سير السلف الكثير من أمثال هؤلاء كالإمام أحمد وينيه رحمهم الله، وكالشافعي وابنه، وأبو حاتم وابنه، وتفنى الصفحات ولا تنتهى مثل هذه النماذج التي أدركت الحقيقة؛ فعبّدت أبناءها لرب العالمين، فهلا اقتضينا أثر هؤلاء؟!

#### الإمام الأعمش ظاهرة تحتاج إلى دراسة:

إننا لن نسهب في ترجمة الأعمش كعلم من أعلام أصحاب الحديث ونقلة الشرع الشريف، لكننا سنقف في سيرته على عبارة له وعليه، ألا وهي قول الحافظ السالف ذكره في التقريب: (ثقة حافظ عارف بالقراءات ورع، لكنه يدلس)، وقد يشعر الناظر نظرا سريعا أن أول العبارة الذي هو مدح يناقض آخرها الذي هو وصف بالتدليس (والذي هو إخفاء عيوب الحديث) ولكننا أردنا من بيان هذه العبارة أن نؤكد على شرف علماء الحديث.

أولاً؛ ليبان مكانة الأعمش بين علماء الحديث نؤكد على كالم الحافظ ابن حجر بكلام الحافظ الذهبي في سير أعلام النبلاء (٢٢٦/٦) عندما ترجم للأعمش قائلا: هو الإمام، شيخ الإسلام، شيخ المقرئين والمحدثين، أبو محمد... الحافظ ....قَالَ سُفْيَانُ بِنُ عُيينَةً؛ كَانَ الأَعْمَش أقرأهم لكتاب الله، وأحفظهم للحديث، وأعلمهم بِالفَرَائِضِ. وَقَالَ يَحْيَى القَطَانُ: هُوَ عَلاَمَة الإسلام.

وقال وكيع بن الحِرَاحِ: كَانَ الْأَعْمَشُ قَرِيْباً مِنْ سَيْعِينَ سَنَةً لَمْ تَفْتُهُ الْتَكْبِيْرَةُ الْأُولِي.

وقَالَ عَبْدُ اللَّهِ الْخَرِيبِيُّ: مَا خَلْفَ الْأَعْمَشُ أَعَنْدَ

قال عيسى بن يونس؛ لم نر نحن مثل الأعمش، وَمَا رَأَيْتَ الْأَغْنَيَاءَ عَنْدُ أَحَدُ أَحَقَّرَ مِنْهُم عَنْدُه مع فقره وحاجته.

قَلْتُ (أي:الذهبي): كَانَ عَزِيْزُ النَّفْسِ، قَنُوعاً، وَلَهُ رِزِقَ عَلَى بَيْتَ الْمَالِ، فِي الشَّهُرِ خُمُسَةً دَنَانَيْرٍ،

قررت له في أواخر عمره.

قال أبو بكر بن عياش: كان الأعمش يعرض القرْآنَ، فيمسكون عليه المساحف، فلا يخطئ في

قلت (أي: الكاتب): ومع كل ما سبق من مدح الذهبي له من نقله لقول الإمام أحمد فيه فقال الذهبي: قال عَلَى بن سَعِيْد النَّسُوي: سَمِعْتُ أحمد بن حنبل يقول: منصور أثبت أهل الكوفة، ففي حَديث الأعمش اضطراب كثير.)ا.همن سير الأعلام بتصرف.

وما سبق إن دل فإنما يدل على نقاء ورقى وتثبت هؤلاء الجهابذة أصحاب الحديث وأهل الإسناد؛ فلا يغرنهم كل ما شهدوا به للأعمش أن يسموه بالتدليس، ولا يحجبهم كونه مدلسا من شهادة حق يدلون بها تبين مكانته بينهم كما سبق أن بينا فهؤلاء الأسلاف كصيارفة الذهب يعرفون كيف يميزون الصالح من غيره...

وسؤالنا الأن فلماذا أخرج له البخاري وهو مدلس؟ الجواب: هذا أيضا مما يدل على مكانة علماء الحديث عامة، والبخاري خاصة؛ فلم يأخذوا الأحكام على علتها بل من إنصافهم وحرصهم على حفظ السنة والدفاع عنها نظروا في أحوال المدلسين، فكان من شأنهم أن قسموهم إلى خمس مراتب (كما ذكره ابن حجر في كتاب طبقات المدلسين ص١٢):

وجعل منهم من يقبل تدليسه ومنهم من لا يقبل تدلسه.

وبعد النظر إلى هذه المراتب نجد أن ابن حجر قد جعل الأعمش من الطبقة الثانية: أي ممن احتمل الأئمة تدليسهم، وأخرجوا لهم في الصحيح؛ لإمامتهم وقلة تدليسهم بجنب ما رووا؛ لذا أخرج له البخاري في الصحيح، فالبخاري يعرف عمن يأخذ حديث رسول الله، فليس في دين الله مجاملة لأحد؛ لأن الناقل لحديث رسول الله والذى عليه تنبني الأحكام وجوانب الشريعة إنما هو مبلغ عن رب العباد، فمن أثبت حديثا فقد أثبت دينا ومن عطل حديثا وأنكره فقد عطل دينا فكيف يجهل البخاري رحمه الله هذا؟ بل وسيرة الأعمش نفسه في تأديبه لطلابه (كشعبة وابن عيينة والثوري) وتعليمهم كيفية التحمل

والتحري لكلام رسول الله تملأ الدواوين، بل ربما ضرب به المثل في هذا؛ فلتراجع في مظانها.

من أجل هذا نقول: إن للبخاري والأعمش وأمثالهم في عنقنا دينا يجب علينا الوفاء به، فقد عانوا في نقل صحيح السنة إلينا، نعم قاموا بهذا الجهد للنجاة بأنفسهم لكن الذي لا يشكر الناس على معروفهم لا يشكر الله، فهل بعد هذا المعروف الذي صنعوه لنا نفرط في عرض هؤلاء لن سبهم وتجرأ عليهم؟! أمن المعروف والشهامة أن ننكر الجميل؟! إن أقل ما يقدم إلى هؤلاء الجهابذة من أسلافنا الكرام نقلة الدين والداعين إليه هو أن نجعل من دعائنا قسطا معروفا لهم بما قدموه لنا من معروف قال تعالى: ( مَلْ جَرَّادُ ٱلْاحْسَىٰ إِلَّا ٱلْاحْسَانُ ) (الرحمن: ٦٠).

## (قوله باب ما قدم من ماله فهو له):

أي هذا باب في بيان حال من قدم أي الإنسان المكلف من ماله فهو له؛ يجد ثوابه يوم القيامة والمراد بالتقديم صرف ماله قبل موته في مواضع القربات.

- قوله (أيكم مال وارثه أحب إليه من ماله): أي إن الذي يخلفه الإنسان من المال وإن كان هو في الحال منسوبا إليه فإنه باعتبار انتقاله إلى وارثه يكون منسوبا للوارث فنسبته للمالك في حياته حقيقية ونسبته للوارث في حياة المورث مجازية، ومن بعد موته حقيقية، فالنبي صلى الله عليه وسلم يسأل: أيكم يحب المال الذي سيموت ويتركه لوارثه أكثر من حبه للمال الذي ينسب إليه هو في حياته يستمتع به وينفق منه بل وينفق منه على ورثته ولكن في حياته؟

- قوله (فإن ماله ما قدم) أي هو الذي يضاف إليه في الحياة وبعد الموت بخلاف المال الذي يخلفه فإنه مال وارشه ستقع به من بعده. انظر: فتح الباري - ابن حجر (۱۱/۲۲۰).

#### ما يستفاد من الحديث،

١- الحث على الإنفاق في أوجه الخير.

قال ابن بطال وغيره عند شرح الحديث: فيه التحريض على تقديم ما يمكن تقديمه من المال في وجوه القربة والبر لينتفع به في الأخرة، وسيأتي مزيد بيان لهذه الفائدة لأنها لب الحديث.

- تأصيل مهم:

إننا لا يمكن أن نحيا بغير مال، فهو قوام الحياة، وهذا أمر مسلَّم به؛ لذا أمر الله عز وجل بالسعي لتحصيله كما قال تعالى: (فَٱسْفُواْ فِ مَاكِمِا وَكُواْ مِن رَرْفِي مَاكِمِا المُسْلَدُ: مَا المُسلك: ضوابط شرعية في هذا المسلك:

أ- الله تبارك وتعالى أخبر أن تحصيل المال إما بطريق طيب وإما بطريق محرم، فأباح الله لنا تحصيله عن طريق الطيبات، وحرم الله علينا تحصيله عن طريق ما حرمه من وسائل.

ب - أن الإنسان كما سيحاسب على مائه من أين اكتسبه؟ من حلال أم من حرام؟ فكذلك سيسأل فيم أنفقه؟ كما قال صلى الله عليه وسلم: (لا تزول قدما عبد يوم القيامة حتى يسأل عن عمره فيما أفناه وعن علمه فيم فعل وعن مائه من أين اكتسبه وفيم أنفقه وعن جسمه فيم أبلاه) (رواه الترمذي من حديث أبي برزة وقال حسن صحيح).

ج - الإنسان لا يمكن أن يشبع مهما جُلب له من المال، فحري به أن يتحرى الحلال أولا، وألا يعطله كسب المال عن قضية العبودية ثانيا، بل يجعل هذا المال وسيلة لتحقيقها وليضع نصب عينيه حديث ابن عباس رضي الله عنهما قال: سمعت النبي (صلى الله عليه وسلم) يقول: (لوكان لابن آدم واديان من مال لابتغى ثالثاً، ولا يملأ جوف ابن آدم إلا التراب، ويتوب الله على من تاب).

إذن فليس المراد من حديث الشهر أن نعرض عن الدنيا أو تتنسك، ولكن المراد هو أن ننزل الدنيا منزلتها الحقيقية فنجعلها بلاغًا للأخرة فتكون بما فيها من مال وبنين وجاه إنما هي لتحصيل التقوى وتحقيق العبودية وصيانة الدين لا العكس.

#### الإسلام دين الشمولية (اشكال وجوابه)

إننا نرى في تربية النبي صلى الله عليه وسلم الأصحابه منهج الشمولية وهو المنهج الإسلامي في كل مناحي الدين فنحن إذا جمعنا الأحاديث بعضها إلى بعض عرفنا أن النبي صلى الله عليه وسلم كان يجنح تارة إلى ما تتعلق به النفوس ويتحدث عن الأموال، كهذه الأحاديث الذي اختارها البخاري في كتاب الرقاق، وتارة

يتحدث عن النوافل في الصلوات وكأن الدين ليس فيه إلا صلاة، وتارة عن حق الجار، وأخرى عن حق الضيف، وهكذا فلا بد من النظر إلى السنة النبوية من خلال هذه النظرة الشمولية بالجمع بين أبوابها.

ومن هنا يأتي الجواب سؤال من قال: كيف نجمع بين حديث هذا الشهر وبين قوله صلى الله عليه وسلم لسعد رضي الله تعالى عنه: (إنك أن تذر ورثتك أغنياء خير من أن تتركهم عالة يتكففون الناس) عندما أراد سعد بن أبي وقاص أن يتصدق بماله كله، بل وبوب البخاري على هذا الحديث باب: أن يتربك ورثته أغنياء خير من أن يتكففوا الناس.

قَلنا كما بين ابن بطال (١٦٢/١٠) في شرحه على حديث الشهر؛ لا تعارض بينهما؛ لأن سعدًا أراد أن يتصدق بماله كله في مرضه، وكان وارثه بنته ولا طاقة لها على الكسب فأمره أن يتصدق منه بثلثه ويكون باقيه لابنته وبيت المال، وحديث الباب انما خاطب به أصحابه في صحتهم وحرضهم على تقديم شيء من مالهم لينفعهم يوم القيامة، وليس المراد منه أن تقديم جميع ماله عند مرضه؛ فإن ذلك حرمان للورثة وتركهم فقراء يسألون الناس وإنما الشارع جعل له التصرف في ماله بالثلث فقط). اه كلام ابن بطال.

ولذلك نؤكد أننا لا نقصد أبدا أن نؤصل لخلق القسوة واللامبالاة بالورثة بل أردنا أن ندرك حقيقة العلاقة بين المرء ودنياه بكل ما فيها ولا يدهش المرء إن قرأ قول الشاعر على لسان رجل تخيل أنه قد مات، فقال:

تمر اقاربي جنبات قبري

كأنُ اقاربي لا يعرفوني

وذو الميراث يقتسمون مالي

ولا يالون إن جحدوا ديوني اا

وقد أخذوا سهامهم وعاشوا

فيا لله أسرع ما نسوني ١١

فمن أدرك هذا فليقدم لنفسه من ماله ما يحب؛ فإنه إذا قدمه كان له بين يديه، ينتفع به في دار الإقامة.

وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.

# $_{n}$ [Bash $_{3}$ $_{6}$ $_{6}$ $_{9}$ $_{0}$ ] [[Barl] [[Barl] $_{1}$



### ٣٠٣ - دليس الأعمى من يعمى بصره، إنما الأعمى من تعمى بصيرته،

الحديث لا يصح: أخرجه البيهقي في «الشعب» (١٢٧/٢) (ح١٣٧٢) من حديث عبد الله بن جراد مرفوعا، وآفته يعلى بن الأشدق، قال ابن عدي في «الكامل، (٢٨٧/٧) (٢١٨٦/١٣٣): يعلى بن الأشدق العقيلي الجزري يكني أبا الهيثم يروي عن عمه عبد الله بن جراد عن النبي صلى الله عليه وسلم أحاديث كثيرة مناكير وهو وعمه غير معروفين، حدثنا الجنيدي قال: حدثنا البخاري قال: يعلى بن الأشدق لا يكتب حديثه، وما أظن أن لعمه صحبه. اهـ. وقال الذهبي في «الميزان» (٤/٣٥/٤٥٦/٤): قال أبو زرعة: ليس بشيء، وقال ابن حبان: وضعوا له أحاديث فحدث بها ولم يدر. اه.

كذا قاله ابن حبان في المجروحين ( ١٤٢/٣) ثم ختم ترجمته فقال: لا يحل الرواية عنه بحال ولا الاحتجاج به ولا كتابته إلا للخواص عند الاعتبار.

#### ٤٠٠- راذا ابتغيتم المعروف فاطلبوه عند حسان الوجوه،.

الحديث لا يصح: أخرجه البيهقي في شعب الإيمان، (٧/ ٤٣٥) (ح١٠٨٧٦) من حديث عبد الله بن جراد مرفوعًا وعلته يعلى بن الأشدق وقد بينا حاله أنفا ونزيد أيضًا قال الإمام الحافظ ابن أبي حاتم في «الجرح والتعديل» (٣٠٣/٩)؛ سألت أبي عن يعلى بن الأشدق فقال: «ليس بشيء ضعيف الحديث،، وقال: سُئل أبو زرعة عن يعلى بن الأشدق فقال: «هو عندي لا يصدق ليس بشيء، اه.

## ١٠٥٠ ، كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يتوشح ببردته، فيعقدُها من وراء ظهره، ثُمُّ يُصلَّى

الحديث لا يصح: أخرجه ابن عدى في الكامل؛ (٢٨٧/٧) من حديث عبد الله بن جراد وآفته يعلى بن الأشدق وهو كما بيناه آنفا، ونزيد: بعد أن أخرج ابن عدى هذا الحديث وغيره قال: وهذه الأحاديث عامتها مناكير غير محفوظة .. اهـ.

#### ٣٠٦- وسيد إدامكم الملح،

الحديث لا يصح: أخرجه ابن ماجة في السنن، (٣٣١٥) من حديث أنس بن مالك. وعلته عيسى بن أبي عيسي الخياط، قال ابن حبان في المجروحين (١١٧/٢): «كان سيئ الفهم والحفظ كثير الوهم فاحش الخطأ استحق الترك لكثرته .. وذكره الذهبي في الميزان ( ٣/ ٣٢٠/٣٠)، وجعل هذا الحديث من منكراته، وقال الفلاس والنسائي: متروك.

#### ٣٠٧- دحسبي من سؤالي علمه بحالي،.

الحديث لا يصح: قال ابن عراق في "تنزيه الشريعة" (٢٥٠/١): علمه بحالي يغني عن سؤالي، حكاية عن الخليل عليه السلام، قال ابن تيمية: موضوع. قلت: قال شيخ الاسلام ابن تيمية في مجموع الفتاوى ( ٨/ ٥٣٩): أما قوله: حسبي من سؤالي علمه بحالي فكلام باطل ، ( ٢/ حديث). اه.

فائدة: بل ثبت ما يدل على نكارة هذا الكلام، ما أخرجه البخاري في صحيحه، (٢٥٦٣-) من حديث ابن عباس (رضى الله عنهما) قال: حسبنا الله ونعم الوكيل، قالها إبراهيم حين ألقى، وقائها محمد صلى الله عليه وسلم حين قائوا: «إنَّ النَّاسَ قَدْ جَمَعُوا لَكُمْ فَاخْشَوْهُمْ فَزَادَهُمْ إيمانًا وَقَالُوا حَسْبُنَا اللَّهُ وَنِعْمَ الْوَكِيلُ، (آل عمران:١٧٣).

٢٠٨- ، كُلُوا الْبَلَحَ بِالتَّمْرِ فَإِنَّ الشَّيْطَانَ إِذَا رَآهُ، قَالَ، عَاشَ ابْنُ آدَمْ حَتَّى أَكُلَ الْجَدِيدَ بِالْخُلِقِ، الصديث لا يصح: أخرجه ابن ماجة في «السنن» (ح٣٣٠) من حديث هشام بن عروة عن أبيه عن عائشة مرفوعًا، وأخرجه العقيلي في «الضعفاء الكبير» (٤٢٧/٤/ ٢٠٥٥) وقال: أما حديث هشام بن عروة فلا يعرف إلا به- يعني يحيى بن محمد بن قيس وهو آفته وأخرجه ابن حبان في «المجروحين» (١٢٠/٣) وقال: وهذا كلام لا أصل له من حديث النبي صلى الله عليه وسلم. وقال الشهاب في «زوائد ابن ماجة» (١٩/٨) (ح١١٤٨) هذا إسناد فيه أبو زكير يحيى بن محمد بن قيس وهو ضعيف وقال النسائي هذا حديث منكر. اهـ.

٣٠٩- ، إِنَّ مِنْ الإِسْرَافِ أَنْ تَأْكُلَ كُلُّ مَا اشْتَهَيْتَ ، ـ

الحديث لا يصح: أخرجه ابن ماجة في السنن، (ح٣٥٢) من حديث أنس بن مالك مرفوعًا، وعلته نوح بن ذكوان وأخرج هذا الحديث ابن حبان في المجروحين، (٤٧/٣) وقال: نوح بن ذكوان منكر الحديث جدًا، وأورد هذا الحديث الذهبي في الميزان، (٤١٣٤/٢٧٦/٤) وجعله من منكراته، وقال أبو حاتم: نوح ليس بشيء، وقال ابن عدي: أحاديثه ليس محفوظه». اهـ.

٣١٠. ﴿ لا تَدَعُوا الْعَشَاءَ وَلَوْ بِكُفِّ مِنْ تُمْرِا فَإِنْ تُرْكُهُ يَهْرِمُ ١٠

الحديث لا يصح: أخرجه ابن ماجة في السنن، (ح٣٥٥) من حديث جابر مرفوعًا، وعلته إبراهيم بن عبد السلام بن عبد الله بن باباه المخزومي المكي، قال ابن عدي في والكامل، (٩١/٢٥٩/١) ليس بمعروف، حدث بالمناكير وعندي أنه يسرق الحديث.

٣١١- , تُعَشَّوْا، وَلُوْ بِكُفُ مِنْ حَشَف، فَإِنْ تُرْكُ الْعَشَاءِ مَهْرَمُةً، .

الحديث لا يصح: أخرجه الترمذي في السنن، (ح١٨٥١) من حديث عنبسة بن عبد الرحمن القرشي عن عبد الملك بن علاق عن أنس بن مالك مرفوعًا. قال أبو عيسى: هذا حديث منكر لا القرشي عن عبد الملك بن علاق مجهول، قال ابن أبي نعرفه إلا من هذا الوجه وعنبسة يضعف في الحديث وعبد الملك بن علاق مجهول، قال ابن أبي حاتم في الجرح والتعديل، (٢/٢٠٤٧/٤٠٢)؛ سألت أبي عن عنبسة بن عبد المرحمن القرشي فقال: هو متروك الحديث كان يضع الحديث. وأقره الذهبي في الميزان، (٣/٢٠١/٣٠)، وقال البخاري في المنوف الصغير، (٢٨٧): "تركوه،، وبهذا يتبين أن هذا الحديث الذي آفته هذا الوضاع المتروك لا يصلح شاهد لحديث جابر الذي آفته من يحدث بالمناكير ويسرق الحديث كما هو مقرر عند أهل الصناعة الحديثية والحشف؛ «اليابس الفاسد من الثمر». قاله ابن الأثير في «غريب الحديث والأثر» (ص٢١٠).

٣١٢ . مَن عَلَم أَخَاه آيَةٌ مِنْ كَتَابِ اللَّه مَلْكَ رَقُّهِ،

الحديث لا أصل له: أورده شيخ الإسلام ابن تيمية في «مجموع الفتاوى» (١٢٦/١٨)، وقال: «هذا كذب ليس في شيء من كتب أهل العلم».



وبيِّناه بياناً شافياً، من أجل ذلك أحببت أن أذكر نفسي وإخواني الكرام ببعض الحقائق الهامة والثابتة عن اليهود، حتى نكون جميعا على حذر من خطرهم، فأقول وبالله تعالى التوفيق:

## (١) اليهود أكثر الناس تطاولاً على الله تعالى:

- \* قال الله تعالى: ﴿ وَقَالَ اللَّهُ وَعُنَا أَنَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ) (التوبة:٣٠).
- \* قال جَلُ شانه: (وَإِذْ قُلْتُوْ كَلُوسَا لَى ثُوْمِنَ لَكَ فَقِي زَى اللَّهُ جَهَرَةٌ فَأَخَذُ ثَكُمُ الصَّاعِقَةُ وَأَنتُمْ نَظُرُونَ ) ■ (المقرة:٥٥).
- \* وقال سُبحانه: (لَقَدُ سَبِعَ اللَّهُ قُولَ ٱلَّذِي قَالُوا

- (المائدة: ١٤).
- \* قَالَ جُلُ شَأَنَهُ: (قَالُواْ كَثُونَيَّ إِنَّا لَى نَدْعُلُهَا أَمَّا مَّا دَامُوا فِيهَا فَأَذَهُبَ أَنَّ وَرَبُّكَ فَقَائِلاً نَا هَهُنَا فَعِدُوكَ ﴿ قَالَ زَنِ إِنَّ لَا أَمَاكُ إِلَّا أَمَاكُ إِلَّا أَمَاكُ إِلَّا نَفْسِي وَأَخِي فَأَفْرُق بَيْنَتَا وَبَيْنَ ٱلْقَوْدِ ٱلْفَسِيقِينَ ) (المائدة: ٢٤:٥٢).

## (٢) اليهود أكثر الناس كذبا على الله تعالى:

قال جَلَ شأنه: ( وَإِنَّ مِنْهُمْ لَعُرِيقًا لِلَّهُ وَ أَلِي مَنْهُمْ بِٱلْكِتُفِ لِتَحْكُمُونُ مِنَ ٱلْكِتَفِ وَمَا هُوَ مِنَ ٱلْكِتَلُبِ وَيَقُولُونَ هُوَ مِنْ عِندِ ٱللَّهِ وَمَا هُوَ مِنْ عِندِ اللهِ وَيَقُولُونَ عَلَى اللَّهِ الْكَذِبَ وَلَهُمْ يَعْلَمُونَ ) (آل april 3 (VA: ).

\* قال الإمامُ ابن كثير (رحمه الله)؛ يُحْبرُ



فقال: (فيما نقضهم ميثاقهم لعناهم) أي: فيسبب نقضهم الميثاق الذي أخذ عليهم لعناهم، أي أبعدناهم عن الحق وطردناهم عن الهدى، (وجعلنا قلوبهم قاسية)أي:فلا يتعظون بموعظة لغلظها وقساوتها. (تفسيرابن كثير جه صد١٣٤). \* وقال سُبحانه: (أَوْكُلُما عَنْهَدُوا عَهْدُا لْلِذَهُ فَرِيقٌ مِنْهُمْ بِلَ أَكْثُرُهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ) (المقرة:١٠١).

\* يهود خيبر يحاولون قتل النبي صلى الله عليه وسلم:

\* عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضَيَ اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ: لَمَّا فتحت خيبر أهديت للنبي صلى الله عليه وسلم شاة فيها سم، فقال النبي صلى الله عليه وسلم: « اجْمعُوا إلى من كان ها هنا من يهود ، فجمعوا له، فقال: «إني سائلكم عن شيء، فهل أنتم صادقي عنه؟،، فقالوا: نعم، قال لهم النبيُّ صلى الله عليه وسلم: «من أبوكم؟»، قالوا: فلأن، فقال: «كذبتم، بل أبوكم فالأن ،، قالوا: صدقت، قال: وفهل أنتم صادقي عن شيء إن سألت عنه؟،، فقالوا: نعم يا أبا القاسم، وإن كذبنا عَرفت كذبنا كما عرفته في أبينا، فقال لهم: «من أهل النَّارِ؟، قالوا: نكون فيها يسيرًا، ثم تخلفونا فيها، فقال النبيُّ صلى الله عليه وسلم «اخستوا فيها، والله لا تخلفكم فيها أبدا، ثم قال: «هل أنتم صادقي عن شيء

تَعَالَى عَنِ الْيَهُودِ، عَلِيهِم لَعَائِنُ اللَّهِ، أَنَّ منهم فريقا يحرفون الكلم عن مواضعه ويبد لون كلام الله، ويزيلونه عن المراد به، ليُوهموا الْجِهَلَةُ أَنِهُ فِي كَتَابِ اللَّهُ كَذَلْكِ، وينسبونه إلى الله، وهو كذب على الله، وَهُمْ يَعْلَمُونَ مِنْ أَنْفُسِهِمْ أَنْهُمْ قَدْ كَذَبُوا وافتروا في ذلك كله؛ ولهذا قال: (ويقولون على الله الكذب وهم يعلمون) (تفسير ابن کثیر جـ٣صـ٩٧).

وِقَـالَ سُبحانه: ﴿ وَقَالُواْ لَن تَمَسَّنَا الْتَكَارُ إِلَّا أَنْكَامًا مَّغَدُودَةً قُلْ أَتَّخَذَتُمْ عِندَ ٱللَّهِ عَهْدًا فَلَن يُخْلِفَ اللَّهُ عَهْدُهُ أَمْ نَفُولُونَ عَلَى اللَّهِ مَا لَا نَعْلَمُونَ) (الْمُقْرَةُ:٨٠).

(٢) اليهود أكثر الناس تطاولاً على

\* قَالَ سُبحانه: ( مَن كَانَ عَدُوًا لِلَّهِ وْمَلْتَيْكَ يَهِ. وَرُسُلِهِ. وَحَرْبِلُ وَمِيكُنلُ فَإِنَّ الله عُدُو لِلكُعربة ) (المقرة: ٨٨).

\* عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ، قَالَ: أَقْبَلْتُ يَهُودُ إِلَى رسول الله صلى الله عليه وسلم، فقالوا: بَا أَبَا الْقَاسِمِ إِنَّا نَسْأَلُكُ عَنْ خَمْسَةَ أَشْيَاءَ، فإنْ أَنْبَأْتُنَا بِهِنْ، عَرَفْنَا أَنْكَ نَبِي وَاتَّبَعْنَاكُ، فأخذ عليهم ما أخذ إسرائيل على بنيه، إذ قالوا: الله على ما نقول وكيل، قال: « هَاتُوا ﴿ (وِذَكُـرَ مِنْهَا ) قَالُوا: لَيْسَ مِنْ نَبِيُّ إلا له ملك يأتيه بالخبر، فأخبرنا من صاحبك؟ قال: ، جبريل عليه السلام «، قالوا: حيريل ذاك الذي ينزل بالحرب والقتال والعذاب عدونا، لو قلت: ميكائيل الذي ينزل بالرَّحْمَة والنَّبَاتُ والْقَطْر، لكان فأنزل الله عَزْ وجل: (مَنْ كَانَ عَدُوا لجنريل) إلى آخر الأية. (حديث حسن، مسند أحمد حيد عصد١٨٥٠ حديث:

(1) اليهود أهل غدر وخيانة ولا عهد لهم، \* قال تعالى: ( فَهِمَا نَقَضِهِم فِيثُنَّفُهُم لَعَنَّهُمْ وَحَمَلْنَا فَلُو يَهُمْ قَدِيدَةً) (المَائِدة:١٣).

\* قال الامام ابن كثير (رحمه الله):أخبر تَعَالَى عَمًّا أَخَـلَ بِالْيِهُودِ مِنَ الْعُقُوبَةِ بِكَعْبِ حَتَّى سَمَحَ لَهُ، عَلَى أَنْ أَعْطَاهُ عَهُدًا مِنْ اللَّهِ وَمِيثَاقًا؛ لَنَنْ رَجَعَتْ قُرَيْشٌ وَغَطَفَانُ، وَلَمْ يُصِيبُوا مُحَمَّدًا أَنْ أَدْخُلَ مَعَكَ في حصنكَ حَتَّى يُصِيبُنِي مَا أَصَابِكَ. فَنَقَضَ كَعَبُ بَنُ أَسِدِ عَهْدُهُ، وَبِرِئْ مَمَا كَانَ بَيْنَهُ وَبَيْنَ رَسُولِ اللَّهُ صلى اللَّه عليه وسلم. (سيرة ابن هشام جاكس، ٢٢٢:٢٢).

(٥) اليهود اصل الفسادية الارض: قال تعالى: (كُلُمَّا أَوْقَدُواْ نَازَ لِلْحَرِّبِ أَطْفَأُهَا آللَّهُ وَيَسْفَوْنَ فِي ٱلْأَرْضِ فَسَاذاً وَاللَّهُ لَا يُعِبُ ٱلْمُفْسِدِينَ)

(المائدة: ١٤).

\* قَالَ الإمامُ ابِنُ كثير(رحمه الله): قَوْلُهُ تَعَالَى: (كُلَّمَا أَوْقَدُوا نَارَا للْحَرْبِ أَطْفَأَهَا الله) أَيْ: كُلُمَا عَقَدُوا أَسْبَابًا يَكيدُونَكَ بِهَا, وَكُلْمَا أَبُرَمُوا أُمُورًا يُحَارِبُونَكَ بِهَا يُبْطُلُهَا الله وَيرُدُ كَيْدُهُمُ السِّينَ بِهِمْ. كَيْدُهُمُ السَّينَ بِهِمْ.

وَقَوْلُهُ تَعَالَى: (وَيُسْعَوْنَ فَيَ الأَرْضِ فَسَادًا وَاللّٰه لا يُحبُ الْفُسُدِينَ) أَيْ: من سجيتهم (أَيْ طبيعتهم) أَنْهُم دَائِمًا يسعونَ فِي الْإِفْسَادِ فِي الْأَرْضِ، وَاللّٰه لا يُحبُ من هَذِه صِفْتُهُ. (تفسير اللّٰرُضِ، وَاللّٰه لا يُحبُ من هَذِه صِفْتُهُ. (تفسير اللّٰرُضِ، وَاللّٰه لا يُحبُ من هَذِه صِفْتُهُ. (تفسير اللّٰرُضِ، وَاللّٰه لا يُحبُ من هَذِه صِفْتُهُ.

(٦) اليهود يعرفون الحق وينكرونه:

قال تعالى: (وَلَنَّا جَآءَهُمْ كِنَّتُ مِّنْ عِندِ اللهِ مُعَسَدِقٌ لِمُا مَنْهُمْ وَكَانُوا مِن مَثْلُ مِنْ مُخْرُوا لِمُعْمُ اللَّذِينَ كُمُرُوا لِمُا مُنْهُمُ اللَّذِينَ كُمُرُوا لِمُعْمِدُ مُنَا مُنْهُمُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللهِ عَلْمُ عَلَى اللهِ عَلْمُ اللهِ عَلْمُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلْمُ عَلَى اللهِ عَلْمُ عَلَى اللهِ عَلْمُ عَلْمُ عَلَى اللهِ عَلْمُ عَلْمُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلْمُ عَلْمُ عَلَى اللهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِع

الكنوب ) (البقرة:٨٩).

ووى ابنُ جرير الطبري عَن ابنِ عَبْاسِ: أَنْ يَهُود، كَانُوا يَسْتَفْتَحُونَ عَلَى الْأُوْسِ وَالْخَزْرَجِ بِرَسُولِ اللهِ صلى اللهِ عليه وسلم قَبْل مَبْعَثه. فَلَمَا بَعَثُهُ اللهِ مِن الْعَرَب، كَفَرُوا بِه، وَجَحَدُوا فَلَمَا بَعَثُهُ اللهِ مِن الْعَرَب، كَفَرُوا بِه، وَجَحَدُوا مِنْ الْبَرَاء بُن مَعْرُور أَخُو بَني سَلَمَةً: فَيْ جَبِل وَيَشُرُ بِنُ الْبَرَاء بُن مَعْرُور أَخُو بَني سَلَمَةً: عَلَى اللّهِ وَأَسْلَمُوا. فَقَد يَا مَعْشَر يَهُودَ، اتَّقُوا اللّه وَأَسْلَمُوا. فَقَد كَانُتُم تَسْتَفْتَحُونَ عَلَيْنَا بِمُحَمَّد صلى الله عليه وسلم وَنَحْنُ أَهْلُ شَرْك، وتُخَبرُونَنَا أَنّهُ مَبْعُوثٌ، وَتَصَفُّونَهُ لَنَا بَصِفَتِه. فَقَالَ سَلَامُ بَنُ مُشَكِم أَخُو بَني النّضيرِ: مَا جَاءَنا بِشِيء بَنْ مُشَكِم أَخُو بَني النّضيرِ: مَا جَاءَنا بِشِيء نَعْرِفُهُ، وَمَا هُو بَالّذي كُنّا نَذْكُر لَكُمْ. فَأَنْزَلُ نَعْرِفُهُ، وَمَا هُو بَالّذي كُنّا نَذْكُر لَكُمْ. فَأَنْزَلُ اللّه جَلْ ثَنَاؤُهُ فِي ذَلِكَ هَذِه الْأَيْة. (تفسير الله جَلْ ثَنَاؤُهُ فِي ذَلِكَ هَذِه الأَيْة. (تفسير الله جَلْ ثَنَاؤُهُ فِي ذَلْكَ هَذِه الأَيْة. (تفسير



إِنْ سَأَلْتُكُمْ عَنْهُ؟ ، فَقَالُوا: نَعَمْ يَا أَبَا الْقَاسِم، قَالُ: «هَلْ جَعَلْتُمْ فِي هَذه الشَّادَ سُمًا؟ ، قَالُوا: نَعَمْ، قَالَ: «مَا حَمَلَكُمْ عَلَى ذَلْكَ؟ ، قَالُوا:أَردُنَا إِنْ كُنْتَ كَاذْبَا نَسْتريحُ، وَإِنْ كُنْتَ نَبِيًا لَمْ أَيْضُرِّكُ (الْبِخَارِي حديث: ٣١٦٩).

يهود بني قريظة ينقضون العهد مع النبي
 صلى الله عليه وسلم:

خرج حيي بن أخطب النضري، حتى أتى كَعْبَ ابْنِ أُسَدِ الْقَرْظِيُّ، صَاحبُ عَقَد بني قريظة وعهدهم، وكان قد وادع رسول الله صلى الله عليه وسلم على قومه، وعاقده على ذلك وعاهده، فلما سمع كعب بحيي بَن أَخَطَبُ أَعْلَقَ دُونِهُ بِأَبِّ حَصِّنَهُ، فَاسْتَأَذَنَ عَلَيْهِ، فَأَبِي أَنْ يَفْتَحَ لُهُ، فَنَادَاهُ حُيِيٌّ: وَيُحَكُّ يًا كَعْبُ! افتح لي، قال: ويحك يا حيي: إنك امْرُوْ مُشْتُومْ، وَإِنِّي قد عَاهَدْتْ مُحَمَّدًا، فلست بناقض مَا بيني وبينه، ولم أر منه إلا وفاء وصدقا، قال ويحكِ افتح لي أكلمك، قال: ما أَنَا بِفَاعِلٍ، قَالَ: وَاللَّهِ إِنْ أَغَلَّقْتُ دُونِي إِلَّا عَنْ جشيشتك (طعام يصنع من القمح) أن آكل مَعَكَ مِنْهَا، فَأَغْضِيه، فَفَتَحَ لَهُ، فَقَالَ: وَيُحُكَ يًا كَعْبُ، جِنْتِكَ بِعِزْ الدَّهْرِ وَبِيَحْرِ طَامُ (أَيْ مُرْتَفِع، ويريد كثرة الرجال)، جئتك بقريش على قادتها وسادتها، قد عاهدوني وعاقدوني عَلَى أَنْ لَا يَبْرَحُوا حَتَّى نَسْتَأْصِلِ مُحَمَّدًا وَمَنْ معه. فقال له كعب: حِنْتني والله بدل الدهر، وَيْحَكُ بِا حُيِيٍّ فَدَعْنِي وَمَا أَنَا عَلَيْهِ، فإني لَمُ أر من محمد إلا صدقا ووفاء فلم يزل حيي

تَرَاهُمْ مُجْتَمِعِينَ سَحْسَبُهُمْ مُؤْتَلَفِينَ، وَهُمْ

مُختَلفُونَ غَاية الاختلاف. (تفسير ابن كثيرجـ١٣ص٢٩٤).

\* وقال تعالى: (وَأَلْقِتُنَا بِنَهُمُ ٱلْعَنَاوَةُ وَٱلْبُغْضَآةِ إِلَىٰ ورالينه (المائدة: ١٤).

\* قَالَ الْإِمَامُ ابِنُ كَثِيرِ (رحمه اللَّه)؛ قَوْلُهُ تعالى: (وألقينا بينهم العداوة والبغضاء إلى يوم القيامة) يعنى: أنه لا تجتمع قلوبهم، بِلُ الْعَدَاوَةُ وَاقْعَةً بِينَ فَرِقْهِم بَعْضَهُمْ فَيْ بَعْض دَائمًا لأَنهُمْ لا يَجْتَمعُونَ عَلَى حَقّ. (تفسیرابن کثیر جه صد ۲۸۱).

(١٠) اليهود قوم ضرب الله عليهم الذلة إلى يوم القيامة،

\* قال جَل شأنه عن اليهود: (وَهُرِيَةَ عَلِيْهِ مُ الدِّلَّةُ وَالْمُنْكِنَةُ وَيَأْتُو مِنْفُ فِي اللَّهُ ذَاكَ بِأَنْهُوْ كَافُوا كَكُفُرُوكَ بِنَائِتِ أَنَّهُ وَنَقْتُلُوكَ النَّبِينَ بِعَبْرِ ٱلْمَقُ ذَالِكَ بِمَا عَصُوا وَكَافُوا مِنْ مَتُونَ ) (البقرة: ۲۱).

\* قال الإمام ابن كثير (رحمه الله): يقول تَعَالَى: (وضربت عليهم الذلة والمسكنة) أي: وُضعَتُ عَلَيْهِمْ وَأَلْزُمُوا بِهَا شَرْعًا وَقَدَرًا، أي: لا يَرَالُونَ مُسْتَدَلِينَ، مَنْ وَجُدُهُمْ استنائهم وأهانهم، وضرب عليهم الصّغار، وهم مع ذلك في أنفسهم أذلاء متمسكنون. (تفسير ابن كثير جدا صد ٢٨٤).

وللحديث بقية إن شاء الله وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه والتابعين لهم بإحسان إلى يوم الدين.

الطبرى جـ٢صـ٢٣٧).

(٧) اليهود أكثر الناس جبنا،

قال سُبحانه: (لَا نُقَائِلُونَكُمْ جَبِعًا إلَّا فِي قُرِي غُصَنَةٍ أَوْ مِن وَرَلِّهِ جُدُرٍ) (الحشر: ١٤).

\* قال الأمام ابن كثير (رحمه الله): يعنى: أنهم من جبنهم وهلعهم لا يقدرون على مواجهة جيش الإسلام بالمبارزة والمقابلة بل إمًا في حصون أو من وراء جدر محاصرين، فيقاتلون للدفع عنهم ضرورة. (تفسير ابن كثير جـ١٢ صـ ٤٩١).

(٨) اليهود أكثر الناس حرضًا على الحياة؛ قال سُيحانه: (وَلَنَجِدَ أَنُّهُمْ أَخُوصَ ٱلنَّاسِ عَلَى كَيْوْةِ وَمِنَ ٱلَّذِينَ أَشْرَكُوا بَوْدُ أَحَدُهُمْ لَوْ يُعَمِّرُ أَلْفَ سَنَةِ وَمَا هُوَ بِمُزَهْزِعِهِ، مِنَ ٱلْعَذَابِ أَن يُعَمَّرُ وَٱللَّهُ بَعِينٌ بِمَا يَعْمَلُونَ ) (البقرة: ٩٦).

\* روى ابن جرير الطبري عَن ابن عَباس، رضى الله عنهما؛ قوله تعالى(ولتجدنهم أَحْرَصَ النَّاسِ عَلَى حَيَاةً) يَعْنَى الْيَهُودُ. (تفسير الطيري حـ١صـ٢٩).

\* قال الإمامُ ابن جرير الطبري (رحمه الله): إنما وصف الله حل ثناؤه اليهود بأنهم أحرص الناس على الحياة اعلمهم بما قد أعد لهم في الأخرة على كفرهم بما لا يُقرُّ به أهل الشرك، فهم للمؤت أكره من أهل الشرك الذين لا يؤمنون بالبعث؛ لأنهم يُوْمِنُونَ بِالْبَعْثِ، وَيَعْلَمُونَ مَا لَهُمْ هُنَالِكُ مِنْ العَدَاب، وأن المشركين لا يصدقون بالبعث، ولا العقاب. فاليهود أحرص منهم على الحياة وأكره للموت. (تفسير الطبري جـ٢ 

(٩) قلوب اليهود متنافرة فيما بينهم،

\* قال سُبحانه: (أَنْهُ مِنْ أَنْهُ عُنْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ جَمَا وَقُولُكُو مَنَى اللهِ مِالْتُو قَيْلًا لِمُعْلَمُ )

(الحشر:١٤).

\* قال الإمام ابن كثير (رحمه الله): قَوْلُهُ تَعَالَى: (بَأْسُهُمْ بَيْنَهُمْ شَدِيدٌ، أَيْ: عداوتهم فيما بينهم شديدة، كما قال: (وليق مَعْمَمُ أَسَى مَعْنَى) (الأنعام: ٦٥) ؛ ولهذا قال: (تحسبهم جميعًا وقلوبهم شتى) أي:

# الكاالمالكان



اعداد/ الشيخ سعود بن إبراهيم الشريم

إمام المسجد الحرام

الحمد لله الولى الحميد، ذي العرش المجيد، الفعّال لما يُريد، أحمدهُ سبحانه وأشكره وأتوبُ إليه وأستغضره، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمدًا عبدُ الله ورسوله ذو الخُلق اللِّين والسَّمت الهيُّن، بِلَغُ الرسالة وأدى الأمانة ونصح الأمة، وجاهد في الله حق جهاده، فصلوات الله وسلامه عليه وعلى أل بيته الطبيين الطاهرين، وعلى أزواجه أمهات المؤمنين وعلى أصحابه والتابعين ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين، وسلم تسليمًا كثيرًا.

> أما بعد، فأوصيكم أيها الناس ونفسى بما وصى الله به نبيه - صلى الله عليه وسلم- وما وصى به الأولين والآخرين إذ قال حل شأنه: (وَلَقَدُ وَصِّينَا ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِتْبُ بِن قَبْلِكُمْ وَإِيَّاكُمْ أَنِ أَتَّقُواْ أَلَّهُ ) (النساء: ١٣١).

> ألا فاتقوا الله - عباد الله - وراقبوه في السر والعلن والغضب والرضا والمنشط والمكره فإن التقوى عهد بِينَ الْمِرِءِ وِبِينَ رِبِهِ فَمِنْ وِفِّي بِهِ أَحِبِهِ اللَّهِ ( إِنَّيْ مَنْ أَوَّفَى بِمَهْدِهِ، وَأَتَّقَىٰ فَإِنَّ أَلْقَدَ يُحِبُّ ٱلْمُتَّقِينَ )(آل عمران: ٧٦).

#### صير النبي صلى الله عليه وسلم على الأذى:

أيها الناس إنه لم يعرف على هذه البسيطة أحد تواطأ خصومه على ظلمه والبطش به والتضييق عليه في نضسه وأهله وماله ودعوته مثل رسول الله -صلى الله عليه وسلم- بأبي هو وأمي صلوات الله وسلامه عليه.

فقد نصب له العداء الحسدي والمعنوى فأوذى باليد وأوذى باللسان.. اتَّهم بالكذب وهو أصدق الناس.. وبالجنون وهو أعقل الناس.. وبالعرض وهو أعف الناس.. ألقى عليه سَلا الجزور وكسرت رباعيته وشخُ وجهه حتى سَال الدم عليه ورُمي بالحجارة..

فما ظنكم - باعباد الله - بصادق يكذبه قومه ؟ ١

وما ظنكم برءوف يقسو عليه قومه ؟ ١

وما ظنكم بطاهر عفيف يقذفه قومه في عرضه ؟! وما ظنكم بمن جمع الله فيه خير خصال البشر فيكيد له قومه كيدا ويبرمون له أمرًا فيطردونه من داره ويخرجونه من أرضه؟!

أليس هذا كله كفيلا لأي أحد من البشرفي أن يولد في نفسه مبدأ الانتقام، ويُذكي فيه روح الغضب والعنف ويجعله يرى من فعلوا به تلكم الأفاعيل.. هم شرار الخلق.

بلى! إنه لكفيل بذلك، ولكن لنستمع لحظات إلى ردة فعله -صلى الله عليه وسلم- تجاه كل من أذاه من قومه في كلمات يسيرات.

#### تأملات في رحمة النبي صلى الله عليه وسلم:

ففي الصحيحين أن عائشة - رضى الله عنها - قالت: قلت لرسول الله -صلى الله عليه وسلم-: يا رسول الله، هل أتى عليك يوم كان أشد من يوم أحد؟

فقال: « لقد لقيتُ من قومك، وكان أشد ما لقيت منهم يوم العقبة، إذ عُرضتُ نفسي على ابن عبد ياليل ابن عبد كلال فلم يُجبني إلى ما أردت، فانطلقتُ وأنا مهموم على وجهى فلم أستفق إلا بقرن الثعالب - أي

لم أفطن لنفسي من الهم إلا وأنا بقرن الثعالب، -وهو ميقات أهل نجد- قال: فرفعتُ رأسي فإذا أنا بسحابة قد أظلتني، فنظرت فإذا فيها جبريل؛ فناداني فقال؛ إن الله - عز و جل - قد سمع قول قومك لك وما ردوا عليك، وقد بعث الله إليك ملك الجبال لتأمره بما

قال: فنادى ملك الجبال وسلم علي، ثم قال: يا محمد، إن الله قد سمع قول قومك لك وأنا ملك الجبال، وقد بعثنى ريك إليك لتأمرني بأمرك فما شئت؟ إن شئت أن أطبق عليهم الأخشيين - وهما جيلان بمكة -؟ فقال رسول الله -صلى الله عليه وسلم-: «بل أرجو أن يُخرج الله من أصلابهم من يعبد الله وحده لا يشرك ىەشىئا،

فلا إله إلا الله والله أكبر

أي معدن هذا الذي اتصف به سيد البشر -صلوات الله وسلامه عليه- ؟ ١

والله أكبر أي حلم تدثر به -صلى الله عليه وسلم-؟! واللَّه أكبر أين نُحنُ جميعًا عمن أمرنا الله تجاهه بقوله: ( لَفَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللهِ أَسُورُ حَسَنَةٌ لِمَن كَانَ مَهُ اللهُ وَالْمُومُ الْأَخِرُ وَكُرُ اللهُ كُمْرًا ) (الأحزاب: ٢١).

أترون - عباد الله - أن يأمرنا ربنا بالاقتداء بأحد يستحيل الاقتداء به؟!

الا يستطيع أحدنا أن يعفو عمن ظلمه؟!

ألا يستطيعُ أحدنا أن يدفع الغضب بالحلم والجهل

انه ما بيننا وبين أن نحقق الاقتداء برسولنا -صلى الله عليه وسلم- إلا أن نرجو الله واليوم الأخر وأن تذكر الله كثيرًا.

هذا هو ما اشترطه رينا لن أراد أن يقتدي بسيده وسيد ولد أدم -صلوات الله وسلامه عليه- الذي بذل عمره ونفسه ووقته وجهده في محو الجاهلية، وقطع ظلامها بأنواع المعرفة والأرشاد ومنع الفساد فيها بحلمه وعلمه (وَلَوْ كُنتَ فَظَّا غَلِظَ ٱلْقَلْبِ لَاتَفَضُّوا مِنْ حَوِلاً) (آل عمران: ١٥٩).

هكذا تتجلى رحمة الرسول -صلى الله عليه وسلم-بأمته، حتى أصبحت سمة بارزة في دعوته وجهاده ضد ألد أعدائه وخصومه..

ولا عجب في ذلكم - عباد الله - فإن الذي أرسله رحمن رحيم غفور ودود،

وقد أخرج مسلم في صحيحه أن رسول الله -صلى

اللَّه عليه وسلم- تلا قول الله: ﴿ رَبِّ إِنَّيُّ أَضَلَّنَ كُبِّرًا مِنْ النَّاسِ فَمِن بَعَنِي قَالَمُ مِنْ وَمَنْ عَصَالِي فَاللَّهُ عَفُورٌ رَّحِيمٌ) (ابراهيم: ٣٦)، وتلا قول عيسى -عليه السلام-: (إِن تُعَدِّيثُهُ وَانْهُمْ عِبَادُكُ وَإِن تُغَفِّر لَهُمْ فَإِنَّكَ أَلَكَ أَلَمُورُ الْمُكِمُّ ) (المائدة: ١١٨).

فرفع رسول الله -صلى الله عليه وسلم- يديه، وقال: واللهم أمتى أمتى، وبكي،

فقال الله - عز وجل - يا جبريل اذهب إلى محمد -وريك أعلم - فسله ما يُعكيك؟

فأتاه جبريل -عليه السلام- فسأله، فأخبره - عليه السلام- بما قال -وهو أعلم-، فقال الله: «يا جبريل اذهب إلى محمد فقل: إنا سنرضيك في أمَّتك ولا نسؤوك.

بمثل هذا - عباد الله - فتح الله لنبيه وأمته مشارق الأرض ومغاربها..

وبمثل ذلكم دان له العرب والعجم، كل ذلك حين جعلت أمته دين الإسلام دين العلم والرحمة واليسر والرفق والسعة.. إذ هكذا أوصى رسول الله -صلى الله عليه وسلم- أمته بقوله: ﴿ إِنَّمَا بُعثتُم ميسرين ولم تبعثوا معسرين، (رواه البخاري).

ومن هذا المنطلق حصل لأمة الإسلام من الانتشار والتوفيق في دعوتها إلى الله بمثل ذلكم ما لم يحصل بغيره، وذلك مصداق لقوله -صلى الله عليه وسلم-: ﴿ إِنَ اللَّهُ رِفِيقَ يحبِ الرَّفِقِ، ويُعطَّى على الرَّفِقِ ما لا يُعطى على العنف، وما لا يُعطى على ما سواه، (رواه -(alua

ثم لقد دارت رحى الأيام بالنبي -صلى الله عليه وسلم- ليأتي اليوم الموعود الذي يفتحُ الله به عليه مكة فيطوق بلد من طردوه وشتموه وآذوه وقاتلوه.. وزلزل بهم المؤمنون زلزالا شديدا، ويدخل المسجد الحرام ويطوف به ثم يجلسُ بالسجد والناس من حوله والعيون شاخصة إليه،

والقوم مشرئبون إلى معرفة صنيعه بأعدائه شروخهم وشيوخهم، فلريما فعل بهم الأفاعيل،

فقال كلمته المشهورة: ويا معشر قريش ما تظنون أنى فاعل بكم؟!،

قالوا: خيرًا، أخ كريم وابن أخ كريم..

قال: فإني أقول لكم ما قال يوسف الإخوته: ( الكناب عَلَى النَّهُ ) (يوسف: ٩٢) اذهبوا فأنتم الطلقاء،

فيسلم حينها العظماء ويتوبون كأمثال؛ هند بنت

عتبة، وعكرمة بن أبي جهل، وينوب إليه الشعراء الذين هجوه فيعتذرون إليه، كابن الزبعرى وكعب بن زهير، فلا ينال الجميع منه إلا العفو والتغاضي -رضي الله عن صحابة رسول الله صلى الله عليه وسلم أجمعين-.

هذا هو نبي الإسلام يا من تدعو إلى الإسلام... وهذا هو رسول الجهاد يا من تدعو إلى الجهاد... وهذا هو الحبيب يا مُحبَ..

وهذا هو رسول العلم يا من تنشد العلم ..

وهذا هو رسول الرحمة يا من بليت بالعنف والغلظة.. (لَقَدَ جَادَكُمْ رَسُوكُ مِنْ أَشْبِكُمْ عَرِيرُ عَلَيْهِ مَا غَنِتُو عَرِيشُ عَلِيكُم بِالنَّوْمِينِ رَمُوفُ رَحِدً) (التولة: ١٢٨).

#### خلق الرحمة عند سلفنا الصالح:

عباد الله: اعلموا أن خُلق الرَّحمة والرفق والحِلم في النبي -صلى الله عليه وسلم- قد بدا ظاهرًا جليًا في أسلافنا عبر التأريخ، في سلمهم وحربهم وسرَّائهم وضرَّائهم، فهم كما قال شيخ الإسلام ابن تيمية -رحمه الله- المؤمن إن قدر عدل وأحسن، وإن قُهر وغلب صدر واحتسب.

كما قال كعب بن زهير أمام النبي -صلى الله عليه وسلم- مُنشدًا

#### ليسوا مفاريح إن نالت رماحهم

#### يومًا وليسوا مجازيعًا إذا نيلوا

وقد سئل بعض العرب عن شيء من أمر النبي -صلى الله عليه وسلم- فقال: «رأيته يُغلب ولا يبطر ويُغلب فلا يضجر».

وبمثل هذا - عباد الله - سار خلفه من الصحابة والتابعين لهم بإحسان، فقد صح عن أبي بكر - رضي الله تعالى عنه - وصيته لجيوشه قائلاً: «أنطلقوا باسم الله، لا تقتلوا شيخًا فانيا ولا طفلاً صغيرًا ولا امرأة ولا مريضًا ولا الهبًا، ولا تقطعوا مثمرًا، ولا تخربوا عامرًا ولا تدبحوا بعيرًا ولا بقرة إلا لمأكل، ولا تعرقوا نحلاً ولا تحرقوه، وأصلحوا وأحسنوا إن الله يحبُ المحسنين».

لا تنزع الرحمة إلا من شقي:

فكانوا - رحمهم الله - يدركون أن الجهاد في سبيل الله ابنما شرع لرحمة الخلق ولإخراجهم من الظلمات إلى النور، فلذلك أيقنوا أن تلكم الأشياء تنافي ما شرع لأجله بخلاف فعل أعداء الإسلام بالمسلمين

ي حروبهم؛ حيث أوجزه الله في قوله: ( كُفُ وَإِلَّهُ عَلَيْهُ ( التّوبة: ٨).

وقد أخرج البخاري في صحيحه عن أبي هريرة رضي الله تعالى عنه- قال: بعثنا رسول الله -صلى الله عليه وسلم- في بعث وقال لنا: «إن لقيتم فلانًا وفلانًا - لرجلين من قريش سماهما - إذا لقيتم فلانًا وفلانًا فحرقوهما بالنار، قال: ثم أتيناه نودعه حين أردنا الخروج، فقال: إني كنت أمرتكم أن تحرقوا فلانًا وفلانًا بالنار، وإن النار لا يُعذبُ بها إلا الله،

تلكم -عباد الله - هي مدرسة محمد -صلى الله عليه وسلم- وذلكم هو ميراثه، ولن يصلُح حال هذه الأمة إلا بما صلح به حال أولها..

لا تنتصر أمة يقودها الجهل والقسوة وحب الانتقام: وإن أمة يقودها الجهل والشّح والقسوة والأثرة وحب الانتقام لحريً بها أن تؤخر يوم النصر ولا تقدمه، وأن ترجع بنفسها القهقرى لا أن تبلغ المقدمة، وما لم يكن العلم قائدها فسيوردها الجهل غياهب الذُلُ والصّغار حتى تكون كالقصعة تتداعى عليها المحاة

#### هما من صلاح وإصلاح إلا والعلم رائده

وما من فساد وإفساد إلا والجهل موقده

إذ هو غاية الأعداء في الأمة وهو المنحة التي يمنحها لهَازِمُ أمتنا لأعدائها على طبقٍ من ذهب!

ولقد صدق من قال:

## ما يبلغ الأعداء من جاهلِ

ما يبلغ الجاهل من نفسه

هذا وصلوا رحمكم الله على خير البرية وأزكى البشرية محمد بن عبد الله صاحب الحوض والشفاعة، فقد أمركم الله بأمر بدأ فيه بنفسه وثنى بملائكته المسبحة بقدسه، ثم بكم أيها المؤمنون فقال جل وعلا: ( إِنَّ اللهُ وَمَلَيْكَنَهُ مُعَلَّونً عَلَى النَّهُ وَمَلَيْكَنَهُ مُعَلِّونً مَلَيْكًا) المؤمنون فقال جل وعلا: ( إِنَّ اللهُ وَمَلَيْكَنَهُ مُعَلِّونً عَلَى النِّهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَ

اللهم صل وسلم على عبدك ورسولك محمد، وارض اللهم عن خلفائه الأربعة أبي بكر وعمر وعثمان وعلي، وعن سائر صحابة نبيك محمد -صلى الله عليه وسلم-، وعن التابعين ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين، وعنا معهم بعفوك وجودك وكرمك يا أرحم الراحمين.

الحمد لله الذي وفق من شاء من عباده لكارم الأخلاق، وأصلي وأسلم على أفضل الخلق على الإطلاق، صلى الله وسلم عليه وعلى آله وأصحابه ومن تبعهم بإحسان إلى يوم التلاق، أما يعدُ،

فإن مكارم الأخلاق صفة من صفات الأنبياء والصديقين والصالحين، بها ترفع الدرجات، وتضاعف الحسنات، ولما كان النبي صلى الله عليه وسلم متخلقا بجميعها كان أجمل خلق الله أجمعين، فأثنى عليه رب العالمين سبحانه بقوله: ﴿ وَلِنَّكُ لَكُنَّ عَلَيْ عَلَيْ مِ الله عنها عن سُئلت أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها عن خلق النبي صلى الله عليه وسلم، قالت للسائل؛ ألست تقرأ القرآن؟ قال: بلى، قالت: فإنَّ خُلق نبي الله على الله عليه وسلم كان القرآن، فبي الله على المقرآن؟

والمعنى: فما حث القرآن الكريم على اعتقاد ولا عبادة ولا معاملة إلا وتخلق به رسول الله صلى الله عليه وسلم، وقد حدد رسول الله صلى الله عليه وسلم الغاية الأولى من بعثته والمنهاج المبين في دعوته، فقال صلى الله عليه وسلم: وإنما بعثت لأتمم مكارم الأخلاق، (الصحيحة: ٤٥). وفي رواية: وإنما بعثت لأتمم صالح الأخلاق، وسلم: (٣٤٤).

ومما يدلُّ على أنَّ للأخلاق الحسنة مكانة عظيمة: أن المؤمنين يتفاضلون في الإيمان وأن أفضلهم فيه أحسنهم خُلُقًا. عن ابن عمر رضي الله عنهما قال: كنتُ مع رسول الله صلى الله عليه وسلم، فجاء رجلٌ من الأنصار فَسلَم على النبيُ صلى الله عليه وسلم، ثم قال: يا رسول الله، أي المؤمنين أفضل؟ قال: «أحسنهم خلقًا». (ابن ماجة: ٢/١٤٢٣).

ومن ذلك أن المؤمنين يتفاوتون في الظفر بحب رسول الله صلى الله عليه وسلم والقرب منه يوم القيامة، وأكثرهم ظفرًا بحبه والقرب منه صلى الله عليه وسلم الذين حسنت أخلاقهم.

قال صلى الله عليه وسلم: «إن من أحبكم إليّ، وأقربكم مني مجلسًا يوم القيامة، أحاسنكم أخلاقًا». (صحيح الجامع).

لذا كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يُرغُب



ف مكارم الأخلاق، وبحث عليها، ويبين لهم فضلها. فأخير صلى الله عليه وسلم أن حسن الخلق عنوان كمال الإيمان، فقال صلى الله عليه وسلم: «أكمل المؤمنين إيمانا أحسنهم خلقا ، (صحيح الترمذي: ١١٦٢).

#### حسن الخلق من موجمات الحنة

وأخبر صلى الله عليه وسلم أن حسن الخلق يثقل الميزان يوم القيامة، فقال صلى الله عليه وسلم: وما من شيء أثقل في ميزان المؤمن يوم القيامة من حسن الخلق، (صحيح الترمذي ٢٠٠٢ في البر والصلة).

وأخير صلى الله عليه وسلم أن حسن الخلق من موجيات الحنة، سُئل رسول الله صلى الله عليه وسلم عن أكثر ما يدخل الناس الجنة؟ قال: «تقوى الله وحسن الخلق». (صحيح الترمذي: ٢٠٠٤).

قال ابن القيم رحمه الله: جمع النبي صلى الله عليه وسلم بين تقوى الله وحسن الخلق لأن تقوى الله تصلح ما بين العبد وريه، وحسن الخلق يصلح ما بين العبد وبين خلقه، فتقوى الله توجب له محبة الله، وحسن الخلق يدعو الناس إلى محيته.

وأخبر النبي صلى الله عليه وسلم أن حسن الخلق يبلغ صاحبه درجة الصائم القائم، قال صلى الله عليه وسلم: رإن المؤمن ليدرك بحسن خلقه درجة الصائم القائم،. (صحيح أبي داود: ٤٧٩٨). وفي رواية قال صلى الله عليه وسلم: «إن الرجل ليدرك بحسن خلقه درجة القائم بالليل، الظامئ بالهواجر، (صحيح الترغيب: ٢٦٤٤). ودرجة الصائم القائم : أي: قائم الليل في الطاعة، وإنما أعطى صاحب الخلق الحسن هذا الفضل العظيم؛ لأنّ الصائم والمصلى في الليل يجاهدان أنفسهما في مخالفة حظهما، وأما من يحسن خلقه مع الناس مع تباين طبائعهم وأخلاقهم فكأنه يجاهد نفوسا كثيرة فأدرك ما أدركه الصائم القائم فاستويا في الدرجة. (عون المعبود شرح سنن أبي داود ١٥٤/١٣).

وأخبر النبي صلى الله عليه وسلم أن حسن الخلق يرفع صاحبه أعلى درجات الجنة، فقال صلى الله عليه وسلم: أنا زعيم بيت في أعلى الجنة لن حسن خلقه، (صحيح انے داود: ۱۸۰۰).

ومعنى زعيم: ضامن. قال الخطابي: البيت هاهنا القصر. يقال: هذا بيت فلأن، أي: قصره.

#### حسن الخلق خير ما يتحلي به المسلم

وأخبر صلى الله عليه وسلم أن حسن الخلق خير ما تجمل به الإنسان، عن أنس رضى الله عنه قال: قال رسول

الله صلى الله عليه وسلم: وعليك بحسن الخلق، وطول الصمت، فوالذي نفسي بيده ما تجمل الخلائق بمثلهما ،. (صحيح الجامع: ٤٠٤٨).

وأخبر صلى الله عليه وسلم أنّ أحسن الناس إسلامًا أحسنهم خلقًا، عن جابر بن سمرة رضى الله عنه قال: كنت في مجلس فيه النبي صلى الله عليه وسلم وسمرة وأبو أمامة، فقال النبي صلى الله عليه وسلم: «إن الفحش والتفحش ليسا من الإسلام في شيء، وإنّ أحسن إسلامًا أحسنهم خلقاء. (صحيح الترغيب: ٢٦٥٣).

وأخبر صلى الله عليه وسلم أن خيار الناس أحاسنهم أخلاقًا، عن أبي هريرة رضى الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: وألا أخبركم بخياركم؟ ..

قالوا: بلى يا رسول الله. قال: «أطولكم أعمارًا، وأحسنكم أخلاقا،. (صحيح الترغيب: ٢٦٥١).

وأخبر النبي صلى الله عليه وسلم أنَّ أحبُّ عباد اللَّه إلى الله أحسنهم خلقًا. عن أسامة بن شريك رضى الله عنه قال: كنا عند النبي صلى الله عليه وسلم كأنما على رؤوسنا الطير، ما يتكلم منا متكلم؛ إذ جاءه أناسٌ فقالوا: من أحب عباد الله إلى الله تعالى؟ قال: وأحسنهم خلقًا ،. (صحيح الترغيب: ٢٦٥٢).

وأخبر صلى الله عليه وسلم أن خير ما أعظى الإنسان حسن الخلق، عن أسامة بن شريك رضى الله عنه قال: سُتُل النبي صلى الله عليه وسلم فقيل له: يا رسول الله، ما خير ما أعطى الإنسان؟ قال: رحسن الخلق. البخاري فالأدب المفرد: ۲۹۱).

ومما لا شك فيه أن حسن الخلق منة من الله يمن يه على من بشاء من عباده، قال الله تعالى لنبيه محمد صلى الله عليه وسلم: ﴿ فَمَا رَحْمَةِ مِنَ أَقُد لِنتَ لَهُمَّ وَلَوْ كُنتَ فَظَا غَلِظًا القلب لأتلفوا مر حوال ، (ال عمران،١٥٩).

قال السعدي رحمه الله: ﴿أَي: برحمة الله لك ولأصحابك من الله عليك فألنت لهم جانبك وخفضت لهم جناحك، وترفقت لهم، وحسنت لهم خلقك فاجتمعوا عليك وأحبوك وامتثلوا أمرك ولو كنت فظاء أي: سبئ الخلق وغليظ القلب ، أي: قاسية.

فالأخلاق الحسنة تجذب الناس إلى دين الله، وترغبهم فيه، مع لصاحبه من المدح والثواب الخالص.

والأخلاق السيئة تنفر الناس عن الدين وتبغضه إليهم، مع لصاحبه من الذم والعقاب الخالص. اه. (تفسير (1/888:333/1).

#### حسن الخلق وأشره في الدعوة

فلحسن الخلق تأثير هائل في الدعوة إلى الله، وله عظيم الأثر في نفوس المدعوين، فإذا كان للشخص رصيد طيب من حسن الخلق كانت دعوته أنفع وأنجع وأولى بالقبول عند الناس، ومن ثم أثار رسول الله صلى الله عليه وسلم شيئا من هذا الرصيد في بداية بعثته، ألا وهو صدقه في الحديث صلى الله عليه وسلم فقال للمشركين؛ وأرأيتكم لو أخبرتكم أن خيلاً يخرج بسفح هذا الجبل أكنتم مصدقي ؟ قالوا: ما جربنا عليك كذباً. (البخاري: مصدقي ؟ قالوا: ما جربنا عليك كذباً. (البخاري).

#### وصية التبي صلى الله عليه وسلم

لذا وصى رسول الله صلى الله عليه وسلم أعلم الأمة بالحلال والحرام العالم الفقيه معاذ بن جبل رضي الله عنه فقال له صلى الله عليه وسلم: «اتق الله حيثما كنت، وأتبع السيئة الحسنة تمحها، وخالق الناس بخلق حسن». (صحيح الجامع: ٩٧).

فخيار المسلمين من حسنت أخلاقهم وكرمت صفاتهم، أما من ساءت منهم الأخلاق وقبحت الصفحات فأولئك مع الأشرار، وإن كانوا يصلون ويصومون ويحجون، فإن صلاتهم ليست بصلاة الخاشعين، وصيامهم مجاراة، وحجهم رياء، ولو كان ذلك منهم بإخلاص لأثمر بلا مراء كرام الأخلاق، فإن الصلاة الحقة تنهى عن الفحشاء والمنكر، والصيام الخالص داعية الصبر والكرم، والحج المبروريثمر خلق الصبر، وحسن العشرة والمعونة، فبرهان الصدق في العبادات والإخلاص فيها كرم الأخلاق، وأية التقصير فيها سوءها. (الأدب النبوي: ١٦٠).

#### عنوان القبول

فحسن الخلق عنوان قبول الأعمال، وسوء الخلق يحبط الأعمال. قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: وإن سوء الخلق ليفسد العمل، كما يفسد الخل العسل». (صحيح الجامع: ١٧٦).

وعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رجلً: يا رسول الله، إن فلانة تذكر من كثرة صلاتها وصيامها وصدقتها غير أنها تؤذي جيرانها بلسانها، قال: «هي في النار». قال: يا رسول الله، فإن فلانة تذكر من قلة صيامها وصدقتها وصلاتها إنها تصدق بالأثوار من الأقط ولا تؤذي جيرانها بلسانها. قال: «هي في الجنة ». (صحيح الترغيب: ٢٥٦). معنى: «الأثوار، جمع ثور وهي القطعة من الأقط، ومعنى: «الأقط، شيء يتخذ من مخيض اللبن الغنمي، فديننا الحنيف لا ينظم علاقة الإنسان بخالقه فقط،

وإنما ينظم علاقة الإنسان بخالقه والناس أجمعين مؤمنين وكافرين، ويدعو الدين إلى أن يكون الإحسان مؤمنين وكافرين، ويدعو الدين إلى أن يكون الإحسان هو أصل علاقة الإنسان بربه والناس أجمعين. قال الله تعالى: ﴿ لَيْنَ الْبَرْ أَنْ وَلُوا رُجُوعَكُم قِلَ الْمَشْرِقِ وَالْمَنْيِ وَلَيْنِي وَكِنَ اللهُ عَلَى الْمَنْيِ وَالْمَنْيِ وَالْمَنِي وَالْمَنْيِ وَالْمُنْيِ وَالْمُنْيِ وَالْمُنْيِ وَالْمُنْيِ وَالْمُنْيِ وَالْمُنْيِقِ وَالْمُنْيِقِ وَالْمُنْيِقِ وَالْمُنْيِقِ وَالْمُنْيِقِ وَالْمُنْيِ وَالْمُنْيِقِ وَالْمُنْيِقِ وَالْمُنْيِقِ وَالْمُنْعِي وَالْمُنْيِقِ وَالْمُنْيِقِ وَالْمُنْيِقِ وَالْمُنْيِقِ وَالْمُنْعِيقِ وَالْمُنْعِيقِ وَالْمُنْيِقِ وَالْمُنْيِقِ وَالْمُنْيِقِ وَالْمُنْيِقِ وَالْمُنْيِقِيقِ وَالْمُنْقِقِ وَالْمُنْعِقِ وَالْمُعِيقِ وَالْمُنْتِقِ وَالْمُنْيِقِ وَالْمُنْيِقِ وَالْمُنْيِقِ وَالْمُنْيِقِ وَالْمُنْيِقِ وَالْمُنْيِقِ وَالْمُنْقِولِ وَالْمُنْيِقِ وَالْمُنْيِقِيقِ وَالْمُنْيِقِيقِ وَالْمُنْيِقِيقِ وَالْمُنْعِيقِ وَالْمُنْيِقِيقِ وَالْمُنْيِقِ وَالْمُنْيِقِيقِ وَالْمُنْيِقِيقِ وَالْمُنْيِقِيقِ وَالْمُنْيِقِيقِ وَالْمُنْيِقِيقِ وَالْمُنْيِقِيقِ وَالْمُنْمِ وَالْمُنْيِقِيقِ وَالْمُنْيِقِيقِ وَالْمُنْيِقِيقِ وَالْمُنْعِلِيقِ وَلِي اللّهُ وَلِيقِيقِ وَالْمُنْيِقِيقِ وَالْمُنْيِقِيقِ وَالْمُنْ وَالْمُنْيِقِيقِ وَالْمُنْ وَالْمُنْيِقِيقِ وَالْمُنْتِيقِ وَلِي اللّهُ وَلِيقِيقِ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْتُولِ وَالْمُنْتُولُ وَالْمُنْتُولُ وَالْمُنْتُولُ وَالْمُنْتُولِ وَالْمُنْتُولُ وَالْمُنْتُولُ و

قال الحسن البصري رحمه الله: «إن هذا القرآن قد قرأه عبيد وصبيان لا علم لهم بتأويله، وما تدبر آياته إلا باتباعه، وما هو بحفظ حروفه وإضاعة حدوده حتى إن أحدهم ليقول: لقد قرأت القرآن ما أسقطت منه حرفًا وقد والله أسقطه كله ما يرى القرآن له في خلق ولا عمل » (الزهد: ٢٧٦).

#### حسن الخلق وصلاح المجتمع

ما أحوجنا أن يرى أثر القرآن في مكارم أخلاقنا مع الصغير والكبير، والقريب والبعيد.

«إن نهوض الأمة وصلاح المجتمع إنما يتحقق بالتخلي عن رذائل الأخلاق، والتحلي بفضائلها، وإن علاج أمراضنا الاجتماعية يتطلب إصلاحًا أخلاقيًا يكفل الأنساب والائتلاف بين طبقات الأمة، ويوجه النفوس إلى الخير المضطور فيها، ويخلص القلوب من أدران الحقد والأنانية...

فاحرص أخي الحبيب على التحلي بمكارم الأخلاق واستعن بالله على ذلك، وألح على الله تعالى بهذه الأدعية المأثورة عن أحسن وأكمل الناس خلقًا صلى الله عليه وسلم.

«اللهم اهدني لأحسن الأخلاق لا يهدي لأحسنها إلا أنت، واصرف عني سينها لا يصرف عني سينها إلا أنت». (مسلم: ٥٧٤/٧٧١).

«اللهم كما أحسنت خلقي فأحسن خلقي». (صحيح الحامع: ١٣٠٧).

«اللهم إني أعوذ بك من منكرات الأخلاق والأعمال والأهواء والأدواء». (صحيح الجامع: ١٢٩٨). أمين.

وصل اللهم وسلم ويارك على النبي محمد وعلى اله وصحية وسلم .



بدأنا في العدد السابق الحديث عن الصفة أو الهيئة التي ينبغي للمصلي أن يكون عليها في سجوده في الصلاة، وذكرنا أن الفقهاء اتفقوا على وجوب السجود على الوجه، واختلفوا هل المجزئ السجود على الجبهة فقط أم الأنف فقط أم الانتين معاً، ونواصل في هذا العدد الحديث عن صفة السجود.

#### السجود على اليدين والركبتين والقدمين،

اختلف العلماء في وجوب السجود على هذه الأعضاء؛ فقد ذهب جمهور الفقهاء وهم المحنفية والمالكية وأحد القولين لدى الشافعية، ورواية عن أحمد إلى أنه لا يجب على الساجد وضع يديه وركبتيه وقدميه، وإنما الواجب عليه هو السّجود على الجبهة - وهي من مستدير ما بين الحاجبين إلى النّاصية - (الموسوعة الفقهية الكويتية ٢٠٠/٢٥).

واحتجوا لذلك بأن الله ذكر السجود في كتابه في مواضع، فلم يذكر فيها غير الوجه، فقال: ( وَعَرِّرُونَ لِلْأَذْفَانِ بَبَكُونَ ) (الإسراء: ١٠٩)، وقال: ( صِحِاهُمْ فِي رُجُومِهِم مِنْ أَثِرِ الشُجُودُ ) (الفتح: ٢٩). وقال عليه السلام: (سجد وجهي للذي خلقه وشق سمعه وبصره)، فلم يذكر غير الوجه (شرح صحيح البخاري. لابن بطال ٢٢٤/٢).

ولقوله صلى الله عليه وسلم في حديث المسيء صلاته من رواية رفاعة عند أصحاب السنن: «إذا سجدت فمكن جبهتك» فإفرادها بالذكر دليل على مخالفتها لغيرها من الأعضاء الأخرى، وقد سبق أن هذا موضع تعليم ولا يجوز تأخير البيان عن وقت الحاجة فلوكان غير الجبهة واجباً لنص صلى الله عليه وسلم-عليه.

وقيل: أراد أن يبين أن الأمر بالجبهة للوجوب وغيرها للندب، ولهذا اقتصر على ذكرها في كثير من الأحاديث.

وقال ابن حجر، بل الاقتصار على ذكر الجبهة؛ إما لكونها أشرف الأعضاء المذكورة أو أشهرها في تحصيل هذا الركن فليس فيه ما ينضى الزيادة





التي في غيره. (فتح الباري شرح صحيح البخاري ٥/٢٩٤).

وزاد ابن دقيق العيد بأن هذا غايته: أن تكون دلالته دلالة مفهوم وهو مفهوم لقب، أو غاية. وَالْمُنْطُوقَ الدَّالَ عَلَى وَجُوبِ السُّجُودُ عَلَى هَذُه الأعضاء: مقدم عليه. (إحكام الأحكام شرح عمدة الأحكام ١/ ١٢١).

مفهوم اللقب، هو تعليق الحكم بالأسم العلم، نحو: قام زيد، أو اسم النوع، نحو: في الغنم زكاة، فلا يدل على نفى الحكم عما عداه وقال الأستاذ أبو إسحاق، لم يختلف قول الشافعي وأصحابُهُ فيه. ولم يعمل به أحد إلا أبو بكر الدقاق وبه اشتهر (البحر المحيط للزركشي ٤/ ٤٤١) ومثاله: تخصيص الأشياء الستة في الذكر بتحريم الريا. (الإحكام في أصول الأحكام للأمدي٢/١٣٤).

ومقصود الأمدي رحمه الله أن ذكر الأشياء الستة في حديث الربا وردت على جهة التمثيل لا الحصر.

﴿ إِلَى ۚ أُو رَحْتَى .. كَقُولُهُ تَعَالَى: رَحْتَى تَنْكُحُ زُوْجًا غيره، ، ثم أتموا الصيام إلى الليل، (روضة الناظر وجنة المناظر لابن قدامة المقدسي ١٣٦/٣).

> وقالوا: ولأن المقصود من السجود وضع أشرف الأعضاء على مواطئ الأقدام، وهو خصيص (الموسوعة بالجبهة. الفقهية الكويتية .(Y .. /YO

ولو كان حكم السجود متعلقا بذلك لكان مع العجز عنه ينتقل إلى الإيماء كالرأس، فلما كان مع العجز يقع الإيماء بالرأس حسب، ولا يؤمى بالركبتين والقدمين واليدين، علمنا أن الحكم تعلق بالوجه حسب.

(شرح صحيح البخاري. لابن بطال٢/٢٢٤). وعلى ذلك فإذا سجد على جبهته أو على شيء منها دون ما سواها من الأعضاء أجزأه ذلك. وقالت طائفة: لا يجزئه إن ترك السجود على شيء من الأعضاء السبعة، وهو أحد قولي الشافعي، وبه قال أحمد وإسحاق، وهو مذهب ابن حبيب من المالكية، قال ابن بطال: وأظن البخاري مال إلى هذا القول. (شرح صحيح البخاري. لابن بطال ٢/٢٢).

واحتجوا لذلك بحديث ابن عباس قال: (أمر النبي صلى الله عليه وآله وسلم أن يسجد على سبعة أعضاء ولا يكف شعرًا ولا ثوبا، الجبهة واليدين والركبتين والرجلين) متفق عليه، وفي لفظ: (قال النبي صلى الله عليه وآله وسلم: أمرت أن أسجد على سبعة أعظم...) متفق عليه. وفي لفظ (أمرنا) أخرجه البخاري وهو دال على العموم والحديث يدل على وجوب السجود على السبعة الأعضاء جميعا (نيل الأوطار - الشوكاني ٢٨٧/٢).

ورد ذلك بأنه لا يمتنع أن يؤمر بفعل الشيء، مفهوم الغاية: هو مد الحكم إلى غاية بصيغة ويكون بعضه مضروضًا وبعضه مسنونًا، ولا يكون وجوب بعضه دليلا على وجوب باقيه، إلا بدلالة الجمع بين ذلك، وقد خصصناه بدلالة الكتاب والسنة. (شرح صحيح البخاري. لابن بطال ٢/٢٢).

مسألة: ما حكم السجود على حائل؟

اعلم أن الأمر بالسجود على هذه الأعضاء لا بد أن يكون على الأرض أو على ما هو عليها من حصير أو نحوه، فلا يجعل المصلى بين هذه الأعضاء وبين ذلك حائلا لا من حي ولا من غيره؛ فإن فعل خالف ما أمر به مع كون ذلك بيانا لجمل القرآن (السيل الحرار - الشوكاني ٢١٧/١). والحائل: يشمل الثوب، والغترة،

نم ب ده ه ور الفقهاءوهم الحنفية والمالكية وأحد القولين لدت الشافعيّة، وروايـة عن أحمد إلى أنَّه لا يجب علمه الشاجد وضع يديه وركبتيه وقدميه، وإنما الواجب عليه هو الشجود علم الجيشة.

وما كان من جنس الأرض، وما كان من غير جنسها فهو عام، لكن لا بد أن يكون طاهرا؛ لأنه لا يمكن السَّجود على النَّجس! إذ إن من شرط الصلاة كما سبق اجتناب النجاسة. (الشرح المتع للعثيمين ٣٧/٣).

والسَّجودُ على الحوائل ثلاثة أقسام: مُمنوعٌ،

وحائز، ومكروه.

فالمنوع: أن يسجد على حائل من أعضاء السَّجود كأن يَجْعَل يديه أو إحداهما على رُكبتيه- كما هو حال الركوع- أو يسجد بجبهته على يديه أو يضع إحدى رجليه على الأَخْرَى فَهَذَا غَيْرُ جَائِزْ. (إرشاد أُولَى البصائر والألباب للعلامة السعدي ١/٥٠).

أمَّا الحائل المكروهُ: أن يكون متصلاً بألصلي، فهذا يُكره أن نشبت طائفة يسجد عليه إلا من حاجة مثل: الثوب الملبوس، والغترة، وما أشبهها، ودليل ذلك حديث أنس بن مالك رضى الله عنه قال: (كنا نصلي مع النبي صلى الله عليه وسلم في شدة الحرّ، فإذا لم يستطع أحدنا أن يمكن جبهته من الأرض؛ بسط ثويه فسجد عليه، (أخرجه البخاري ومسلم).

فقوله: «إذا لم يستطع أحدنا

أن يمكن، دل على أنهم لا يفعلون ذلك مع الاستطاعة، ثم التعبير براذا لم يستطع،؛ يدل على أنه مكروه، لا يفعل إلا عند الحاجة. (الشرح المتع للعثيمين ٣٧/٣).

أمًا الحائز: فإذا كان الحائل غير متصل بالإنسان فدخل في ذلك الصلاة على جميع مَا يُفْرِشُ مِنَ الْفُرُشُ الْمِبَاحَةُ كَالْسَجَادُ وغيره. (إرشاد أولى البصائر والألباب للعلامة السعدى ١ /٥٠).

ودليل ذلك حديث ميمونة قالت؛ كان النبي صلى الله عليه وسلم يصلي على الخمرة. أخرجه البخاري. والخمرة: عبارة عن خصيف من النخل، يسعُ جبهة المصلى

وكفيه فقط.

فهذا لا بأس به ولا كراهة فيه! ولكن قال أهل العلم: يكره أن يخص جبهته فقط بما يسجد عليه وعللوا ذلك: بأن هذا يشابه فعل الرافضة في صلاتهم، فإن الرافضة يتُخذون هذا تدينا يصلون على قطعة من المدر كالفخار يصنعونها مما يسمونه والنجف الأشرف، يضعون الجبهة عليه فقط (الشرح المتع للعثيمين ٣٧/٣). وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.

### عزاء واجب

من أهل العلم

ان المطلم

لايحاثه ان

تــرك الـسـحـود

مـــن الاعــضــاء

السعة.

تتقدم أسرة تحرير مجلة التوحيد ورئيسها، بخالص العزاء والمواساة لوفاة الحاج عبد الكريم التاجوري، والد المهندس عاطف التاجوري، مدير الإدارة المالية بالمركز العام، وكذلك شقيق الشيخ أبو العطا عبد القادر، مدير شئون العالمين بالمركز العام، وتوفي أيضًا الشيخ عبد الغفار عبده إسماعيل، عضو مجلس إدارة فرع هرية رزنة شرقية. ندعو الله العلى القدير أن يرحمهم رحمة واسعة، وأن يحشرهم مع النبيين والصديقين والشهداء، وإنا لله وإنا إليه راجعون.

## من نور كتاب الله حال المؤمنين في وقت الشدة

فَسَيِّعْ وَأَطْرَافَ ٱلنَّهَارِ لَعَلَكَ تَرْفَىٰ) (طه: ١٣٠).

### من أقوال السلف

عن إبراهيم بن أبي حفصة قال: قلت لعلى بن الحسين: ناس يقولون: لا ننكح إلا من كان على رأينا، ولا نصلي إلا خلف من كان على رأينا، قال على بن الحسين: ننكحهم بالسنة ونصلي خلفهم بالسنة. (أصول الاعتقاد للالكائي)

> عن الحسن أنه كتب إلى عم بن عبد العزيز: ، أما بعد، فإن الدنيا مشغلة للقلب والبدن وإن الزهد راحة للقلب والبدن، مرم المرا وإن الله سائلنا عن الذي نعمنا ي حلاله، فكيف بما نعمنا في حرامه؟ (الزهد للبيهقي)

## من دعائه صلى الله عليه وسلم

عن عبد الله بن أبي أوفى عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه كان يدعو: «اللهم لك الحمد ملء السماوات وملء الأرض وملء ما شئت من شيء بعد، اللهم ظهرني بالبرد والثلج والماء البارد، اللهم طهرني من الذنوب ونقنى كما منقى الثوب الأبيض من الدنس، (صحيح الأدب المفرد)

قال معاوية: ولقد كنت ألقى الرجل من العرب أعلم أن في قلبه علي ضغنًا فأستشيره، فيثير إلي منه بقدر ما يجده في نفسه فلا يزال يوسعني شتمًا وأوسعه حلمًا حتى يرجع صديقًا أستعين به فيعينني وأستنجده فينجدني، (عيون الأخبار)

2000

#### مزر حكمة الشعر

اعمل وأنت من الدنيا على حذر واعلم بأنك بعد الموت مبعوث واعلم بأنك ما قدمت من عمل يحصى عليك، وما خلفت موروث (العقد الفريد)

#### 🥒 من معانى الاحاديث

شبع، فيه «المتشبع بما لا يملك كلابس ثوبي زور، أي المتكثر بأكثر مما عنده يتجمل بذلك، كالذي يرى أنه شبعان، وليس كذلك، ومن فعله فإنما يسخر من نفسه. وهو من أفعال ذوى الزور، بل هو في نفسه زور: أي كذب. (النماسة لابن الأثير)

## ُمن هدي رسول الله صلى الله عليه وسلم في الآداب الإسلامية

عن عبد الله بن عمرو رضي الله عنهما قال: قال النبي صلى الله عليه وسلم: «ليس منا من لم يرحم صغيرنا، ويعرف حق كبيرنا». (صحيح الترغيب والترهيب).

## من قُصُائل الْصحابة بشهادات آل البيت

عن عبد الله بن قشير قال: لقيت أبا جعفر محمد ابن علي يشهد أن أبا بكر الصديق وعمر الفاروق رضوان الله عليهما، والرافضة تنكر ذلك. (أصول الاعتقاد للالكائي)

كن متحليًا بعمارة الظاهر والباطن بخشية الله تعالى؛ محافظًا على شعائر الإسلام، وإظهار السنة ونشرها بالعمل بها والدعوة إليها؛ دالاً على الله بعلمك وسمتك وعملك، متحليًا بالرجولة، والساهلة، والسمت الصالح. (حلية طالب العلم)

## من دلائل النبوة

إخباره صلى الله عليه وسلم. ببعض ما يقع من المخاطر

عن أبي حميد الساعدي قال: غزونا مع النبي صلى الله عليه وسلم غزوة تبوك فلما أتينا تبوك قال: «أما أنها ستهب الليلة ريح شديدة، فلا يقومن أحد، ومن كان معه بعير فليعقله، فعقلناها، وهبت ريح شديدة، فقام رجل، فألقته بجبل طيء.

(صحيح البخاري).

ادينا باطلة لما أثار سيئة

وصارا

MM

Ma

ذكروا في تفسير قوله تعالى: «عسى أن يبعثك ربك مقامًا محمودًا»؛ بأنه صلى الله عليه وسلم قال: يجلسني معه على السرير. «باطل». قال الألباني: إنه مخالف لأحاديث جمع من الصحابة بعضها في «البخاري»؛ أن المقام المحمود هي شفاعته صلى الله عليه وسلم الكبرى يوم القيامة. (السلسلة الضعيفة)

#### خُلق حسن... فالزمه

قال النووي- رحمه الله تعالى-:

«التأني في الحركات واجتناب
العبث هو السكينة المحمودة. أما
غض البصر وخفض الصوت وعدم
الالتفاث فهو الوقار، (صفوة
الأخبار)

#### خلق سيء.. فاحذره

قال العلاء بن زياد العدوي وحمة الله تعالى و لا تتبع بصرك حسن وف المرأة فإن النَظريجعل الشَهوة في القلب (الورع لابن أبي الدنيا)



#### and the market

الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، ويعد،

تكلمنا في العدد السابق عن صلاة الضحى، ولم تتسع صفحات المقالة لذكر قرائن السياق المستخدمة في

الترجيح، وهذا بيانها:

#### أولا ، قرائن لفظية متصلة ،

١- ي حديث أبي هريرة رضى الله عنه: أوصاني خليلي، فهي تدل على التأكيد، والوصية قد تكون واجبة أو مستحبة، فمن الواجب حديث أبي ذر رضى اللَّه عنه: إن خليلي أوصاني أن أسمع وأطيع وإن كان عبدا مجدع الأطراف (صحيح مسلم).

فطاعة الأمير واجمة في غير معصية الله ورسوله صلى الله عليه وسلم، أما المستحب فهو كما بالحديث، صوم ثلاثة أيام من كل شهر، وصلاة الضحى، ونوم على وتر (والثلاث المذكورات مستحيات).

٢- الفضل الكبير لصلاة الضحى، كما بحديث أبي ذر: يصبح على كل سلامي من أحدكم صدقة.... وحديث يا ابن آدم اركع ثي أربع ركعات....

٣- ما النافية في حديث عائشة رضى الله عنها: ما رأيت رسول الله سبح سبحة الضحى... على غير حقيقته وهو نفي الوجود، لا نفي المداومة، جمعا بين الحديث والأحاديث الأخرى لها المثبتة.

#### ثانيا: قرائن لفظية منقصلة:

١- ف حديث عائشة رضى الله عنها: أي العمل أحب إلى الله... وفيه محبة الله تعالى للمداومة على

٢- يق قول عائشة رضى الله عنها: وإنى لأسبحها، لما يدل على علمها بفضل صلاة الضحى.

٣- في قول عائشة رضي الله عنها وإن كان ليدع العمل وهو يحب أن يفعله، بينت العلة من عدم مواظية النبي صلى الله عليه وسلم على

#### اعداد/ متولى البراجيلي

صلاة الضحي.

أثر السياق في فهم النص

تأثير قرائن السياق

على الأحكام الفقهية

#### ثالثًا: قرائن عامة،

١- تقديم المثبت على النافي وذلك في تقديم أحاديث الصحابة الذين أثبتوا صلاة النبي صلى الله عليه وسلم للضحي، على الأحاديث التي نفت ذلك (كحديث أنس في قصة عتبان بن مالك رضى الله

٢- لا يعمل باجتهاد الصحابي إذا كان النص يخالفه، وذلك في اجتهاد خالد رضى الله عنه في مسألتين، الأولى أنها صلاة الفتح، ولا حديث صريح صحيح يدل على ذلك -فيما أعلم-، ثم صلاة الثماني ركعات متصلات، ورأينا الأحاديث تبين أن الصلاة مثنى مثنى ليلا ونهارا. ثم إن هذا لوسلمنا به مفهوم، ومن المعلوم أن المنطوق يقدم على المفهوم في حالة التعارض.

٣- لا يشترط في مشروعية العمل مواظية النبي صلى الله عليه وسلم عليه.

#### دخول الحائض المسجد والمكث فيه:

أولا: ما يحرم على الحائض بإجماع أهل العلم:

١- الصلاة، ولا تقضيها بعد طهارتها من الحيض (انظر المجموع للنووي ٢٥١/٢) وعن معاذة أن امرأة قالت لعائشة: أتجزى إحدانا صلاتها إذا طهرت؟ فقالت: أحرورية أنت؟ كنا نحيض مع النبي صلى الله عليه وسلم فلا يأمرنا

يه، أو قالت: فلا نفعله (متفق عليه).

(أحرورية: يعنى من الخوارج نسبة إلى بلدة حروراء التي كانوا فيها، وكان بعضهم يرى وجوب قضاء الصلاة على الحائض بعد الطهر).

١- الصيام، وتقضيه بعد رمضان، (انظر المجموع: أحل المسجد لجنب ٣٥١/٢). وعن عائشة رضى الله عنها قالت: كان يصيبنا ذلك (تعنى الحيض) فنؤمر بقضاء الصوم ولا نؤمر بقضاء الصلاة (صحيح مسلم).

> م. الحماء، قال الله تعالى: ﴿ وَسَعَلُونَكَ عَن الْمَحِيثَ قُا هُو أَذَّى فَأَعْمَلُوا النَّيْلَةِ فِي الْمُحِيضِ (البقرة:٢٢٢)، وفي حديث أنس بن مالك رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم:... اصنعوا كل شيء إلا النكاح (صحيح مسلم وغيره).

¿ الطواف: لما حاضت عائشة رضي الله عنها فإن النبي صلى الله عليه وسلام قال لها .... فافعلى ما يفعل الحاج غير أن لا تطوفي بالبيت حتى تطهري (متفق عليه).

ثانياً: أمور اختلف أهل العلم في جوازها أو عدم جوازها على الحائض:

مس المصحف، قراءة القرآن، السجود عندما تسمع آية سجدة، دخول المسجد والمكث فيه (قال النووي: فأما إجراء القراءة على القلب من غير تحريك اللسان والنظر في المصحف (يعني بلا لس) وإمرار ما فيه في القلب فجائز بلا خلاف، وأجمع العلماء على جواز التسبيح والتهليل وسائر الأذكار غير القرآن للحائض والنفساء، (المجموع ٢٥٧/٢).

وموضوع البحث يتعلق بدخول الحائض السجد والمكث فيه، لذا سنفصل فيه دون المسائل الأخرى. ثالثاً: دخول الحائض المسجد والمكث فيه:

اختلف أهل العلم في جواز دخول الحائض المسجد والمكث فيه بين المنع والحواز:

١\_ المانعون: وهم الأئمة الأربعة وغيرهم من أهل العلم ففي «البناية»: لا تدخل الحائض المسجد، وبه قال مالك والثوري وابن راهويه وهو مروى عن ابن مسعود رضى الله عنه (البناية شرح الهداية لبدر الدين العيني الحنفي ت ٨٥٥ هـ، ١/١٤١)، وعُ مختصر خليل: ويمنع الحيض دخولها المسجد لكث أو القياس فيه نظر للتالي: مرور ويندرج فيه الاعتكاف والطواف (شرح مختصر خليل للخرشي المالكي ت ١١٠١ هـ، ٢٠٩/١).





اللبث في السجد فلا يمنع العبور كالجنابة. (المجموع شرح المهذب للنووى ت ٢٧٦هـ، ٢/٢٥٧).

وفي المغنى .... ومنها أنه يمنع اللبث في المسجد، والطواف بالبيت، لأنه في معنى الجنابة (المغنى لابن قدامة ت ١٠٢٠ مـ ١ ١٤٢٢).

ادلة المانعين:

أ قوله تعالى: ( يَأْتُهَا الَّذِي مَامَتُوا لَا نَفَرَتُوا الصَّكَاوَةُ وَالنَّهُ الْكُرِي حَتَّى تَعْلَمُوا مَا لَقُولُونَ وَلَا حُسَّمًا إِلَّا عَارِي سَعِيا حَمْرُ تَعْتَسُوا ) (النساء: ٤٣) فقالوا: لا تقربوا الصلاة، أي مواطن الصلاة؛ وهي المساجد على اعتبار أن هناك مجازا بالحذف، فحذف المضاف: وهو مواطن وجاء بالمضاف إليه وهو الصلاة. وذلك كقوله تعالى: ( وَتَعَالَ الْفَاتَةُ ) (يوسف: ٨٢) فإنه حذف المضاف وهو أهل، وجيء بالمضاف إليه وهو القرية. وأجيب عن ذلك بقوله تعالى: ﴿ وَلَوْ لَا نَفُهُ ٱللَّهُ ٱلنَّاسَ يَعْضُهُم مُّعْمِ كنا) (الحج: ٤٠) بأن الصلوات هذا هي الصلاة نفسها؛ لأن الساجد مذكورة بعدها، فيكون ذلك من باب التكرار ومساجد ومساجد. هدم الصلاة: أي عدم إقامتها.

قال ابن حزم: لا يجوز أن يظن أن الله تعالى أراد أن يقول لا تقربوا مواضع الصلاة فيلبس علينا فيقول: لا تقربوا الصلاة، وروي أن الأية في الصلاة نفسها عن على ابن أبي طالب وابن عباس وجماعة (المحلى ١/٠٠٤).

فعلى الرأي الأول يكون النهى عن اقتراب الساجد للجنب، وقاسوا عليه الحائض، لكن هذا

أولاء أن الأية فيها نزاع (هل هي المساجد أم الصلاة) والنص إذا تطرق إليه الاحتمال

سقط به الاستدلال.

ثانيا: أن أمر الجنب يختلف عن أمر الحائض فالجنب أمره بيده فيستطيع إذا أجنب أن يذهب الخمرة من المسجد. مناشرة ويزيل الجنابة وان لم يجد ماء تيمم، أما الحائض فأمرها ليس بيدها حتى تنتهي من حيضتها. وعلى الرأي الثاني يكون النهي عن الصلاة نفسها، فلا يكون فيها دليل لن قال بمنع الجنب والحائض من اقتراب المسجد.

ب- حديث أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها أن ستمد يدها فقط، النبي صلى الله عليه وسلم قال: إني لا أحل المسجد لحائض ولا جنب. ولو صح الحديث لكان رافعا للنزاع، لكنه غير صحيح فالحديث أخرجه أبو داود ومداره على جسرة بنت دجاجة، قال البخاري: عندها عجائب. (وقد ضعف الحديث جماعة، كما قال الخطابي، ومن هؤلاء: البيهقي وابن حزم فقال: هذا باطل. وأبو محمد عبد الحق، فقال: لا يثبت، (انظر ح ٣٢ ضعيف أبي داود للألباني، وأورده السيوطي في اللَّالَيُّ المَصْنُوعَة فِي الأحاديث المُوضُوعَة تَ٩١١، فِي يدك (مسلم وغيره). ١/٢٢، ٢٢٢، والحويني في النافلة في الأحاديث الضعيفة والباطلة ح ١٢٢، وقال: منكر، وذكر فيه عدة علل وقال ابن رجب: أخرجه أبو داود من حديث عائشة رضى الله عنها وابن ماجة من حديث أم سلمة، وفي إسنادهما ضعف، فتح الباري شرح صحيح البخاري لابن رجب ت ۳۲۱/۷۹۰،۱ ۳۲۲-۳۲۱، وقال ابن حزم عن هذا الحديث ونحوه: وهذا كله باطل، وقال: فسقط كل ما في هذا الخبر جملة، (المحلى ١/١٠٤).

ج- حديث أم عطية رضى الله عنها: أن النبي صلى الله عليه وسلم أمر بإخراج العواتق وذوات الخدور والحيض في صلاة العيد ليشهدن الخير، ودعوة المسلمين، ويعتزل الحيض المصلى (متفق عليه).

فإن كان النبي صلى الله عليه وسلم منعهن في مصلى العيد، فالأولى النهي في المساجد. وأجيب عن ذلك: بأن النبي صلى الله عليه وسلم كان يصلى العيد في الفضاء، والأرض كلها مسجد ولا يحرم على الحائض الأرض الفضاء هذا من ناحية، ومن ناحية أخرى وردت رواية للحديث عند مسلم بلفظ:... فأما الحيض فيعتزلن الصلاة. مما يرجح أن اعتزال الحيض هنا للصلاة.

رسول الله صلى الله عليه وسلم ناوليني فقلت: إنى حائض، فقال؛ إن حيضتك ليست في يدك (مسلم وغيره).

فقالوا هي

مما يدل على أن الحائض لا تدخل السجد، وأن عائشة رضى الله عنها كانت تعلم ذلك لذا تعللت بأنها حائض. وأجيب عن ذلك: بأن معنى قوله صلى الله عليه وسلم: وحيضتك ليست في بدك، أي لا يد لك في ذلك، وإنما هذا أمر الله. ومن ناحية ثانية بالرواية الأخرى للحديث: بينما رسول الله صلى الله عليه وسلم في المسجد فقال: يا عائشة ناوليني الثوب. فقالت: إنى حائض، فقال: إن حيضتك ليمت

فالحديث يبين أن النبي صلى الله عليه وسلم كان بالسجد وكذلك عائشة. وعلى العموم هو دليل للمانعين والمبيحين، وبالتالي سقط به استدلال كل

 ◄ لا حاضت عائشة رضى الله عنها فإن النبي صلى الله عليه وسلم قال لها .... وفافعلى ما يفعل الحاج غير أن لا تطوفي بالبيت حتى تطهري (متفق عليه)، فمنعها النبي صلى الله عليه وسلم من الاقتراب من المسجد. وأجيب عن ذلك: أن المعنى ادخلي المسجد ولكن لا تطوفي: لأن الطواف صلاة، يقول ابن حزم، ومن الباطل المتيقن أن يكون لا يحل لها دخول السجد، فلا ينهاها عليه السلام عن ذلك ويقتصر على منعها من الطواف (المحلى ٢/١٤).

٣- أدلة المجوزين:

أ- البراءة الأصلية، فلم يصح النهي عن النبي صلى الله عليه وسلم، والذي يمنع، عليه أن يأتي بالدليل الصحيح الصريح، والا بقيت البراءة الأصلية، وهي جواز دخول الحائض المسجد.

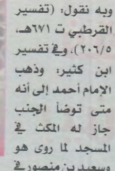
ب حديث أم المؤمنين عائشة رضى الله عنها: أن وليدة سوداء كانت لحى من العرب، فأعتقوها فجاءت د- حديث عائشة رضى الله عنها قالت، قال لي إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم فأسلمت فكان لها خباء في المسجد (البخاري وغيره)، فتلك المرأة -رضى الله عنها - كانت مقيمة بالسجد، ولا شك أنها تحيض ولم يثبت أن النبى صلى الله عليه وسلم أمرها أن تعتزل المسجد في الحيض (انظر المحلى لابن حزم .(2.1-2.1/1

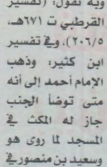
وأجيب عن ذلك بأن هذه حالة اضطرار، فلا يقاس عليها غيرها.

ج- حديث لأبي هريرة رضي الله عنه أن امرأة سوداء كانت تقم المسجد أو شاب ففقدها رسول الله صلى الله عليه وسلم فسأل عنها أو عنه، فقالوا: مات... الحديث (متفق عليه) الحديث هنا ورد على الشك هل هو رجل أم امرأة، لكن وردت روايات أخرى للحديث على اليقين بأنها امرأة، كما عند ابن ماجه، فقال: إن امرأة سوداء. بدون شك، وكذلك عند ابن خزيمة والبيهقي بأنها امرأة (انظر الثمر المستطاب للألباني ١٩٠/٢ - ٥٩١)، فهذه امرأة غير مضطرة تقم المسجد في كل وقت، ولم يثبت أن النبي صلى الله عليه وسلم نهاها عن نظافة المسجد ودخوله أثناء حيضتها. لكن هنا احتمال أنها ربما لا تقوم بنظافة المسجد يوميا، لأن النبي صلى الله عليه وسلم افتقدها بعد أيام فسأل عنها، كما في رواية للحديث (في المصدر السابق) قال الشيخ الألباني -يرحمه الله- بعد أن ساق أحاديث النهى عن دخول الحائض السجد: فتبين مما تقدم أنه لا يثبت أي حديث في تحريم دخول الحائض وكذا الجنب إلى المسجد، والأصل الجواز، فلا ينقل عنه إلا بناقل صحيح تقوم يه الحجة، لا سيما وقد صحما يؤيد هذا الأصل وهو قوله عليه الصلاة والسلام... (ناوليني الخمرة من المسجد) (الثمر المستطاب للألباني ٢/٢٥٧).

قال ابن حزم: وجائز للحائض والنفساء أن يتزوجا وأن يدخلا إلى المسجد وكذلك الجنب لأنه لم يأت نهى عن شيء من ذلك، وقد قال رسول الله صلى الله عليه وسلم (المؤمن لا ينجس) وقد كان أهل الصفة يبيتون في المسجد بحضرة رسول الله صلى الله عليه وسلم وهم جماعة كثيرة، ولا شك أن فيهم من يحتلم فما نهوا قط عن ذلك (المحلى ١٠٠١).

وفي تفسير القرطبي: ورخصت طائفة في دخول الجنب المسجد، واحتج بعضهم بقول النبي صلى الله عليه وسلم (المؤمن ليس ينجس)، قال ابن المنذر،





سننه بسند صحيح، أن الصحابة كانوا يفعلون ذلك.

أخرج سعيد بن منصور (بسنده)... عن عطاء بن يسار قال: رأيت رجالا من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم يجلسون في المسجد وهم مجنبون إذا توضؤا وضوء الصلاة وهذا إسناد صحيح على شرط مسلم والله أعلم (تفسير ابن

وإن كان الكلام هنا عن الجنب فلا شك أن الحائض يجوز لها من باب أولى، قال الألباني: ولعل الوضوء مستحب لعمل الصحابة. والله أعلم وبالحملة فلا دليل على تحريم دخول الحائض، وكذا الجنب المسجد والأصل الجواز، وقد اقترن به ما يؤيده - كما سيق - (يقصد أدلة القائلين بالجواز (الثمر المستطاب ٢/١٥٤/٢)، وذكر شيخ الإسلام حديث: لا أحل المسجد لجنب ولا حائض، وغيره، وقال: وقد تكلم في هذين الحديثين، ولهذا ذهب أكثر العلماء كالشافعي وأحمد وغيرهما إلى الفرق بين المرور واللبث، جمعا بين الأحاديث.

ومنهم من منعها من اللبث والمرور، كأبي حنيفة ومالك ومنهم من لم يحرم السجد عليها، وقد يستدلون على ذلك بقوله تعالى: (ولا جنبا إلا عابري سبيل). وأباح أحمد وغيرد اللبث لمن يتوضأ (الفتاوي الكبري لابن تيمية ت ٧٢٨هـ ١/٤٤٥)، وقال التويجري: يحرم على الحائض والنفساء ما يلى: الصلاة والصوم والطواف بالبيت والوطء في الفرج ويحرم على زوجها أن يطلقها وهي حائض. ويجوز لها دخول المسجد، ومس المصحف، وقراءة القرآن ونحو ذلك ولا تمنع من أي شيء إلا بدليل (موسوعة الفقه الإسلامي للتويجري ٢٧٩/٢)،

وللحديث بقية والحمد لله رب العالمن.



## الحلقة الثالثة

# فقه التعاما، ىين المسلمين

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، وعلى آله وصحبه ومن والاه، وبعدُ: تناولنا في الحلقة الماضية بعض الأخلاق التي ينبغي أن يتحلى بها المسلم تجاه أخيه المسلم، وذكرنا بعضًا من مستلزمات الأخوة الإيمانية والتواصل وعدم الهجران ومراعاة أحوال الناس. وغيرها، ونستكمل اليوم عرض بعض هذه الأخلاق. ومن ذلك،

#### معرفة أنه لا عصمة لأحد بعد النسى عليه الصلاة والسلام

ولتعلم أيضا أن الناس بشر يعتريهم ما يعتري البشر، أبوهم آدم أكملهم عقلا كما في الحديث ححد فمن ثم جحدت ذريته، كما قال الرسول صلى الله عليه وسلم: (أبوهم آدم أشدهم حلما نسى فنسيت ذريته) (سنن الترمذي ٣٠٧٦ وقال: حسن صحيح).

عصى فعصت ذريته، وهو من أكمل الخلق وأعقل الخلق وأحلم الخلق صلى الله عليه وسلم، فبنوه كذلك تصدر منهم هذه الأخطاء، فأحيانا يصدر منهم حب للنفس، فيغفر لهم في خضم فضائلهم، وفي ذلك قصص أخرجها البخاري وغيره: قال جابر بن عبد الله رضى الله عنهما، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (اهتز العرش لموت سعد بن معاذ) (صحيح البخاري ٣٨٠٣).

وكان سعد بن معاذ سيدا للأوس وكان سعد بن عبادة سيدا للخزرج، وكان بين الحيين في الجاهلية ضغائن وحروب طاحنة.

قال جابر مع أن جابر من الخزرج وسعد بن معاذ من الأوس، وكان الحيان يضتخران، حتى قال بعضهم: منا من حمته الدبر -يعنى: النحل حمته من المشركين أن يقطعوا منه شيئا- ومنا من اهتز له العرش.

الشاهد: قول جابر وهو من الخزرج: اهتز العرش

#### / اعداد/ الشيخ مصطفى العدوي

الوت سعد بن معاذ.

فقيل لجابر؛ إن البراء يقول: إن الذي اهتز إنما هو السرير، يريد أن يؤول العرش بالسرير؛ لأن العرش يطلق عليه سرير، «كُرُوا لَمَا عَنْكِا» (النمل: ١١) العرش: هو سرير الملك.

فهم هكذا رضى الله تعالى عنه، وقد يكون سمع الحديث لكن أحيانا كما يقول القائل:

#### وعين الرضاعن كل عيب كليلة

كما أن عبن السخط تبدى السا

فعندما يكون بينك وبين شخص عداوة فإنك تراه بمنظار آخر، يأتيك أبيض فتحسبه أسود، يأتيك مبتسما فتقول: جاء يشتم ويسب.

فالشاهد؛ أن قائلاً قال لجابر؛ إن البراء يقول: اهتر

فقال جابر: لا قد اهتر العرش إنما كان بين هذين الحيين ضفائن. أي: كان بين الأوس والخزرج ضفائن ففسر العرش بالسرير.

فالشاهد؛ أن البراء بشر التبس عليه الأمر، وجاء في الرواية: إن البراء يقول: إن ثبت عنه فهو من البشريجري عليه ما يجري على البشر.

أيضا: أمنا عائشة لما رأت مدى حب الرسول صلى الله عليه وسلم لخديجة، وقد كان عليه الصلاة والسلام وفياً غاية الوفاء لخديجة، وكان يحبها

حتى بعد موتها، وإذا جاءت أختها هالة تستأذن ذكرته نبرات صوتها بخديجة رضى الله عنها، فيرتاء لها الرسول صلى الله عليه وسلم، ويقول: (اللهم هالة)، وكانت عائشة رضى الله عنها تغار من اهتمام الرسول عليه الصلاة والسلام بهذه الزوجة، وإن كان قد ماتت، وعائشة لا تعرفها أصلاً بل!ن فاطمة بنت الرسول بنت خديجة أكبر من أم المؤمنين عائشة رضى الله عنهن أجمعين، فعائشة تسمع رسول الله يقول: (اللهم هالة) قالت: (والله يا رسول الله ما غرت من امرأة قط كما غرت من خديجة، وإن كنت لم أرها) (صحيح البخاري ٢٨٢٠)، لكثرة ما سمعت الرسول صلى الله عليه وسلم بذكرها.

ماتت في غابر الزمان قد أبدلك الله خيراً منها، (صحيح مسلم: ١٣٣/٧).

عائشة ما رأتها ومع ذلك طعنت فيها بدون أن تراها رضى الله تعالى عنها، فأحيانا يعتري البشر في حبه للنفس والانتصار لها ما يعتريهم.

وكما حدث مع الرسول عندما قال: مروا أبا بكر بحقى أني ظالم. فليصل بالناس، قالت عائشة لحضصة؛ قولى له أبو بكر رجل أسيف، إذا قام مقامك فلم يسمع الناس من البكاء، ولكن مر عمر ، فقال عليه الصلاة والسلام: (إنمَن صواحب يوسف مروا أبا بكر فليصل بالناس) (صحيح البخاري ٢٦٥).

والشاهد؛ أن عائشة تقول عن نفسها: (والله ما كنت أبداً أريد ألا يؤم أبو بكر بالناس إلا لشيء، إنى خشيت إذا وقض أبو بكر مكان رسول الله أن يتشاءم الناس بأبي بكر لكونه جاء بعد الرسول). فحاصل كلامها: أردت أن ألحق هذا التشاؤم بعمر لا بأبي؛ فأرادت عائشة أن تدفع هذا كله عن أبيها وتلصقه بعمر.

وفي حادثة الإفك قال عليه الصلاة والسلام: (من يعذرني من رجل بلغني أنه قال في أهلى، والله ما علمت عن أهلى إلا خيراً فسعد بن معاذ قام فقال: أنا أعذرك منه يا رسول الله، إن كان من عندنا من الأوس فتلناه، وإن كان من إخواننا من الخزرج أمرتنا فقتلناه، فقام سعد بن عبادة وقال: والله لا

تقتله ولا تقدر على ذلك، وإن كان من قبيلتك لم تحب أن يقتل، فيقوم أسيد بن حضير ويقول: والله لنقتلنه، إنك منافق، تجادل عن المنافقين) (صحيح البخاري ٢٦٦١)، فهذه هضوات تعتضر للبشر. أيضا عليك أن تعلم القاعدة المضطردة في كتاب الله (هناك فضل وهناك عدل)، فضل وعدل، تنزيل ذلك أو استنباطه من الأيات إِنَّ اللَّهُ الْمُرُّ والمثل والإخسان (النحل:٩٠)، فالعدل جزاء السيئة بالسيئة، والإحسان العفو، وكساعت فيها أنَّ النَّفْسَ بِالنَّفْسِ وَالْعَبْنِ وَالْعَبْنِ بِالْعَبِينِ وَالْأَنْفِ الْأَنْفِ وَالْأَذَكَ بِالْآذَنِ وَالنِّينَ بِالنِّينَ وَالْجُرُومَ فِصَنَاضَ ، (المائدة،٥٤) كله عدل، خَمَن تَصَدُّفَ إِلَى فَهُ كفارة له ، (المائدة،٤٥) فضل وعفو، وحَرَّقًا سَيَّة حتى قالت: يا رسول الله! ما تذكر امرأة عجوز، سَيَّة يَنْكَ ، (الشورى:٤٠) عدل، مُنْنَ عَفَ وَلْسُلَّم ، (الشورى: ٤٠) عفو، والت ومن عاقب بمثل ما عوقب فيقول عليه الصلاة والسلام: (إني رزقت حبها) عنه (الحج ٢٠٠) عدل إن الله لمفَّق عَفَو ، (الحج: ٦٠) عفو وفضل.

هناك عدل وهناك فضل، فيجوز لك أن تأخذ بالعدل، ويجوز لك أن تأخذ بالفضل، فليس معنى أني جئته في وقت من الأوقات فلم أعف. وطلبت

وق صحيح البخاري أيضا (أن الرسول صلى الله عليه وسلم اجتمع عليه أهله في مرضه، فأرادوا أن يضعوا له اللد في فمه -دواء مر، يوضع في الفم رغم الأنف، فيفتح الفم بقوة ويصب فيه الدواء- فأشار إليهم الرسول ألا تفعلوا، فما التفتوا إلى إشارة الرسول قالوا: ما من مريض إلا وهو يكره الدواء-فوضعوا للرسول الدواء في فمه رغما عنه).

الشاهد: أنه لما أفاق قال: (لا يبقين أحد في البيت إلا لد وأنا أنظر).

يعنى: كل واحد في البيت كان يشاهد الموقف لابد أن يوضع الله في فمه أمام عيني، عليه الصلاة والسلام.

وقال: (إلا العباس فإنه لم يشهدكم) فالرسول أراد أن يعاقب حتى لا تصبح الأمور دوما مفتوحة لمن أراد أن يخالف، أو من أراد أن يظلم أو أي شيء من هذا الباب، وهذا تزكية لأمته صلى الله عليه وسلم، فليس معنى كونه أخذ بالعدل أنه ظلم صلى الله عليه وسلم.

#### إقالة ذوى الهيثات عثراتهم:

ومنها: إقالة ذوى الهيئات عثراتهم: ومن ذلك ما ورد في قصة حاطب بن أبي بلتعة رضي الله تعالى عنه، فقد كان من جلساء رسول الله عليه الصلاة والسلام وممن شهد بدرا. بل ذكر بعض العلماء: أنه كان من مستشاري رسول الله صلى الله عليه وسلم؛ يستشيره الرسول صلى الله عليه وسلم في أموره يل وفي أمور المسلمين، فخطط الرسول يوما لغزو مكة، وأطلع حاطبا على هذا السر، فأرسل حاطب رسالة سرية مع امرأة من المشركين إلى مشركي قريش خلاصتها: إن النبي صلى الله عليه وسلم بريد غزوكم فخذوا حذركم -رسالة بهذه الصورة من حاطب إلى هؤلاء المشركين، والرسول صلى الله عليه وسلم يستأمنه على هذا السر- فأطلع الله نبيه على هذه الرسالة، وأعلمه إياها، فجاء الرسول واستدعى ثلاثة: عليا والمقداد والزبير وقال لهم: انطلقوا حتى تأتوا مكانا يقال له: روضة خاخ، وستجدون هناك ظعينة -مسافرة- معها رسالة من حاطب إلى المشركين، فأتونى بالرسالة. قال على: (فانطلقنا تعادى بنا خيولنا، حتى التقينا بالمرأة فقلنا لها: أخرجي الكتاب الذي معك. قالت: ما عندى كتاب.

ففتشوها ودققوا التفتيش فما وجدوا شيئا، فهموا بالانصراف، فقال على: ما كذب رسول الله صلى الله عليه وسلم لتخرجن الكتاب أو لنجردن الثياب. فلما رأت المرأة الجدية قول على أهوت إلى عجيزتها فاستخرجت الرسالة وسلمتها لعلى، فانطلقوا يها إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم فإذا بها: من حاطب إلى فلان وفلان من المشركين، وقرئت الرسالة على رسول الله عليه الصلاة والسلام وكان عمر جالسا بجوار الرسول صلى الله عليه وسلم، ورأى أن هذا الأمر جريمة كبرى، بل خيانة لرسول الله عليه الصلاة والسلام، وخيانة لأهل الإسلام، وكشفا لسر من أسرار المسلمين للكفار، فأرسل الرسول إلى حاطب فجيء به، فقال عمر: يا رسول الله! دعني أضرب عنق هذا المنافق، إنه رجل خان الله وخان رسوله وخان المؤمنين) (صحيح البخاري

ولكن رسول الله -الرسول الأسوة- جاء يخاطب

-التهم- يسمع منه.

وقد قال بعض العلماء في تفسير قوله تعالى: وكل كَانُودُ النَّا فَيْنَهُ فَالْمُتَغَرِّرُتُهُ وَخُرِّ رَاكِمًا وَأَنَّابُ، (ص:٢٤) عقب قوله تعالى: ﴿ وَهُلْ أَمْنَكُ بَوْاً ٱلْخَصِّمِ إِذْ نَتَوْيُواْ البِحْرَابُ (۞) إِذْ دَخَلُوا عَلَى ذَاوُدَ فَفَرَعَ مِنْهُمْ قَالُوا ۚ لَا نَحَفَّ خَسْنَانِ بَيْنَ يُفْشُنَا عَلَى بَعِينِ فَأَعْكُمْ ثَنِينًا بِٱلْحَقِي وَلَا تُنْطِطُ وَاهْدِينًا إلى سول العبط، (ص: ٢١-٢١) ثم بدأ أحدهم في بث الشكوى: ﴿ إِنَّ هَلِنَّا أَفِي لَلَّهُ إِنَّا مُ وَلَكُونَ لَهُمَّ وَلَى تَعِمَّ وَجِدُمَّ فَقَالُ أَكُمُلْنِهَا وَغُزُفِ فِي ٱلْخِطَابِ، (ص: ٢٣) أي: غلبني وفي الخطاب، (ص:٢٣) اشتكى، إنَّ هَمَا أَنِي لَهُ يَتُعُ وَتَعُونَ لَهِمَا وَلَى غَيْدٌ وَمَوِلَةً فَقَالُ أَكْفِلْنِهَا وَعَزَّفِ فِي ٱلْخِطَابِ، (ص:٢٣) فأصدر داود الحكم مباشرة وقال: ﴿ قَالَ لَمُدَّ ظُلِّيكُ بسُوَّال فَعَيْكُ إِنْ مِعَالِمِهِ ، (ص: ٢٤).

قال العلماء في تفسيرها وهو أولى الأقوال والله أعلم: إن داود استغفر ربه وخر راكعاً وأناب؛ لأنه لم يسمع قول الخصم الآخر بل حكم للخصم الأول دون سماع ما عند الخصم الأخر.

الشاهد: أن الرسول صلى الله عليه وسلم قال لحاطب: (يا حاطب!! ما حملك على ما صنعت؟ قَالَ حاطب رضى الله عنه: والله يا رسول الله!! ما كفرت بالله، بل أنا رجل مؤمن أحب الله وأحب رسول الله صلى الله عليه وسلم، ولكنى يا رسول الله!! نظرت إلى نفسى وإلى أصحابك، فرأيت أصحابك يا رسول الله كل منهم له قريب في مكة، يدفع الله بهذا القريب عن أهله وماله الذي تركه يمكة، وأنا ليس لى أقارب في مكة يا رسول الله، فاردت أن أصنع معروفا وجميلا في المشركين حتى يحافظوا على أهلى وأموالي بمكة.

وهذا من إيمانه رضوان الله عليه: فقد وكل الأمر إلى الله فقال: يدفع الله بها عن أهلي ومالي يا رسول الله، فكل أصحابك له أهل يدفع الله بهم

فانفعل عمر أيضا وقال: دعني أضرب عنق هذا الرجل يا رسول الله، منافق خان الله وخان رسوله وخان المؤمنين، فقال عليه الصلاة والسلام: إنه قد صدقكم، فلا تقولوا له إلا خيراً، وما يدريك يا عمر لعل الله اطلع على أهل بدر فقال: يا أهل بدر اعملوا ما شنتم فإني قد غفرت لكم)، وكان عمر رضى الله عنه يعرف قدر نفسه فبكى عمر ودمعت

عيناه وقال: الله ورسوله أعلم.

إذاً: الرجل زلت قدمه زلة خطيرة لكن له سابقة خير، فقد شهد بدرًا، فلا تذهب السيئة بعموم الحسنات، فلابد من تذكر أفعال البر التي عملها من وقع في خطأ، فلا تدفع أفعال البرنتيجة سيئة واحدة اقترفت وإن كانت كبيرة من الكبائر، فهي لا تنزع عن المسلم لباس الأخوة الإيمانية.

ومثلاً: قذف المحصنات الفافلات المؤمنات كبيرة من أكبر الكبائر: أن تأتي إلى امرأة غافلة مؤمنة محصنة عفيفة، فتقول: فلانة زنت.

كبيرة من أكبر الكبائر، فكيف إذا تعدت هذه الكبيرة إلى قذف امرأة رسول الله عليه الصلاة والسلام، ويقول القائل: عائشة فعلت كذا وكذا وكذا مع فلان، فهي كبيرة ضم إلى كونها كبيرة أنها طعن في عرض رسول الله عليه الصلاة والسلام. ومع هذا كله نزل تكذيب هذا القائل ليس من عندي ولا من عندك بل تكذيب من الله، ومع ذلك كله أيضاً يقول الله لأبي بكر: « وَلَا يَأْتُلُ أُولُوا الفَضلِ في سَيِيلِ أُلِّهِ وَلَيْعَفُوا وَنَعَمَعُواً وَالسَرِعَانُ (النور:٢٢) فعند وزن في سَيِيلِ أُلِّهِ وَلَيْعَفُوا وَنَعَمَعُواً (النور:٢٢) فعند وزن الناس بأعمالهم عليك أن تزن بميزان عدل وميزان هوى والعياد قسط، فلا تزن بميزان جور وميزان هوى والعياد والله

عليك أن تدرك هذه المفاهيم جيداً ولا تكن أبداً يوماً عوناً للشيطان على إخوانك، فإن غلب الشيطان أخاك ثم جاء تائباً فافتح له صدرك لتقبل منه العذر.

وما حديث شارب الخمر بخفي عنكم، رجل يجلد لشرب الخمر ثم يذهب ويؤتى به ويجلد مراراً، حتى قال بعض الصحابة، (لعنك الله ما أكثر ما يؤتى بك، فيقول الرسول صلى الله عليه وسلم، لا تكونوا عوناً للشيطان على أخيكم، إنه والله ما علمته إلا يحب الله ورسوله).

إذاً: قد يذنب الشخص، لكن هذا الذنب لا ينزع عنه حب الله وحب رسوله صلى الله عليه وسلم، فإذا جاء أخوك معتذراً فلا تسد أبواب الاعتذار أمامه بل افتح له الباب، وقل له: يا أخي كلنا نذنب.

غفر الله لي ولك، ستر الله علي وستر الله عليك، ووفقني الله وإياك، واستر عليه وساعده، واقبل منه الاعتذار حتى يصلح حاله، أما أن تغلق في وجهه الأبواب فما عساه أن يجني من وراء موقفك هذا، إلا أن يشرد عنك بل ويشرد عن الدين.

هذا، إلا أن يشرد عنك بل ويشرد عن الدين. إذا وجدت في مسلم من المسلمين خطأ وفيه مناقب فعليك أن تثني عليه بما تعلم من المناقب التي فيه، ثم تذكّره عرضاً بالخطأ، وهذه طريقة مضطردة في كتاب الله، الله سبحانه وتعالى، فقد ذكر نبيه داود صلى الله عليه وسلم فقال؛ ودَانُودُ وَنُعُنِّتُنَ فَي عَلَيْكَانِ فِي أَلْمَنِ إِذْ فَتَمْتُ بِهِ غَنْهُ الله عليه وسلم فقال؛ القور وكان دَنْهُنْتُها مُنْتِكَنْ وَ الْمَنْ الْمَنْ الْمَنْ الْمَنْ الله عليه وسلم فقال؛ التور وكان المنتها مُنْتِكَنْ وعنى الولد وحتى يحفظ (الأنبياء:٧٨-٧٩) يعني: الولد وحتى يحفظ عرض داود أيضاً قال تعالى: ﴿فَنَهُنْتُهَا مُنْتِكَنْ وَعِنْما مُنْتِكَنْ وَعَلَى الله ويقالى: ﴿فَنَهُنْتَهَا مُنْتِكَنْ وَعِنْما مُنْتَكَنّا وَعِنْما أَوْلَا تَعَالَى: ﴿فَنَهُنْتَهَا مُنْتَكَنّا وَعِنْما أَوْلَا تَعَالَى: ﴿فَنَهُمْتَهَا مُنْتَكَنّا وَعِنْما أَوْلَا تَعَالَى: ﴿فَنَهُمْتَهَا مُنْتَكَنّا وَعِنْما أَوْلَا تَعَالَى: ﴿فَالَهُ مَنْ وَاللّا تَعَالَى عَنْما وَعَلَى عَنْما وَعَلَى عَنْها عَنْهَا عَنْها عَنْها عَنْها عَنْهَانَها عَنْهَا عَنْها عَنْها عَنْها عَنْها عَنْهَا عَنْها عَنْها عَنْها عَنْها عَنْها عَنْها عَنْها عَنْهَا عَنْها عَنْهَا عَنْهَا عَنْها عَنْها عَنْها عَنْها عَنْها عَنْها عَنْها عَنْهَا عَنْها عَلْمَا عَنْها عَلْهَا عَنْها عَنْها عَنْها عَلْمَا عَنْهَا عَنْهَا عَنْها عَنْهَا عَنْهَا عَنْهَا عَنْهَا عَنْهَا عَنْها عَنْهَا عَنْهَا عَنْهَا عَنْها عَنْها عَنْها عَنْها عَنْها عَنْه

لذلك قال: ﴿ وَكُلَّا مَالَيْنَا مُكُمًّا وَعِلْمًا ﴾ (الأنساء:٧٩).

فإذا أردت أن تنتقد فانتقد وأظهر المحاسن التي في أخيك المسلم، كأن تقول لمن بدرت منه بادرة سيئة: أنت مخك نظيف وعقلك ناضج. لكن هذه فلتة فلتت منك فارجع إلى نظافة العقل، وأرائك السديدة التي نسمعها منك دائماً.

إذاً: لا تجعل الخطأ يأتي على كل المحاسن، فهذا نوع من أنواع الظلم -والعياذ بالله- بل افتح للناس باب التوبة وباب الرجوع إلى الله سبحانه وتعالى وسهله عليهم، وعرف الناس بربهم وخالقهم وعلمهم أن الله رحيم حليم يغفر الذنوب جميعاً-

والحمد لله رب العالمين .



## تأصيل المصلحة المرسلة عقديًا

العمل بالمصالح المرسلة ليس من الابتداع في الدين

أحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد: يظن بعض الناس أن العمل بالمصالح المرسلة، والقول به، والأخذ به من البدعة، ولذلك عقدنا هذا الفصل لهذا الأمر، ويندرج تحته النقاط التالية:

#### ا- تعريف المصلحة:

حصل اضطراب شدید في معنى المصالح المرسلة، وفي مشروعيتها، وفي أدلتها، وأمثلتها، وحكم إعمالها وتطبيقها.

وسنتكلم عن بعض هذه الأمور مما يظن أن له علاقة بموضوع البدعة.

#### ه الصلحة الرسلة:

اختلفت تعابير العلماء وإطلاقاتهم في هذه السألة، فبعضهم يعبر عنها بالاستصلاح، وبعضهم يعبر بالاستدلال، وبعضهم يسميها المناسب المرسل، وتتداخل مع هذه التعابير بعض المصطلحات الأخرى التي قد تلتبس يها، وذلك مثل: العلة، والحكمة، والوصف المناسب

وسنبين معنى المصلحة، والاستصلاح، ونكتفي ىدلك.

فنقول: الصلحة: هي المنفعة التي قصدها

#### د. عيد الله شاكر اعداد/

الشارع الحكيم لعباده من حفظ دينهم، ونفوسهم، وعقولهم، ونسلهم، وأموالهم، وفق ترتيب معين فيما بينها. هذا معناها العام. أما معناها الخاص بالمصلحة المرسلة: فيراد به الوصف الذي لم يثبت اعتباره ولا الغاؤه من قبل الشارع، أو هي: كل مصلحة داخلة في مقاصد الشارع، ولم يرد في الشرع نص على اعتبارها بعينها أو بنوعها، ولا على استبعادها.

هذا تعريف المصلحة، وتعريف المصالح الرسلة.

#### وتعريف الاستصلاح

الاستصلاح لغة: طلب المصلحة، وفي اصطلاح أهل الأصول: ترتيب الحكم الشرعي على

الصلحة الرسلة، بحيث يحققها على الوجه المطلوب، واسم الاستصلاح يطلق على عمل المجتهد، وهو ما أداه إليه اجتهاده من ترتيب الحكم الشرعي وفق المصلحة المرسلة، أو بعبارة أخرى: الحكم بمقتضى المصلحة التي لا يشهد لها دليل خاص بالإلفاء أو الإثبات، وتكون متفقة مع مقاصد الشريعة العامة.

#### (ب) شروط وضوابط المصلحة التي تبني عليها الأحكام الشرعية:

لا بد من ذكر هذه الشروط والضوابط؛ حتى لا يظن إنسان أن العمل بالمصلحة المرسلة من باب الهوى والبدع.

وهذه الشروط كما يلي:

#### ه الشرط الأول: عدم معارضة المصلحة لنص من الكتاب أو السنة:

ولا يمكن حينئذ أن تسمَّى مصلحة إلا من باب التجوز من جهة نظر المجتهد لا في حقيقتها؛ لأنه لا يمكن أن تتعارض مصلحة المنصوص عليها، ففي القياس مراعاة معتبرة شرعًا مع الوحي؛ لأن ذلك يستلزم أن يعارض الدليل مدلوله، وهذا باطل، ثم إن النقل هو الشاهد على اعتبار المصلحة أو إلغائها، فكيف يقبل معارضتها له؟ فليس للمجتهد - وإن توهم المصلحة في حكم ما -أن يتبع تلك المصلحة إلا بعد عرضها على الوحى، فإن كانت موافقة له أخذ بها،

> وإن كانت معارضة له وجب اطراحها.

والأدلة على هذا الشرط كثيرة وفيرة من الكتاب والسنة والآثار والإجماء والقياس والمعقول.

والمقصود بمعارضة المصلحة لنصوص الكتاب والسنة: معارضتها لمنطوق النص أو مفهومه، سواء كان النص قاطعًا أو ظاهرًا، جليًا أو غير جليً، وتسمى المصلحة في هذه الحالة «مصلحة موهومة». وسواء كان النص قطعي الثبوت كالقرآن،

أو ظنى الثبوت كخبر الأحاد، أو كان قطعي الدلالة أوظنيها فيهما، فإنه لا يجوز تقديم المسلحة فيه.

فأما ظنية ثبوت خبر الآحاد؛ فإنها لا تنافي قطعية وجوب العمل به. وأما ظنية الدلالة: فهي بحسب نظر المجتهد، ولكن لا يعدوها إلى ما هو دونها كالمصالح والاستحسان، ونحوهما؛ لأولية النص منطوقا ومفهومًا. ويدخل في هذا الشرط قول الصحابي الذي له حُكم المرفوع، وفتواه التي اشتهرت ولم تعارض، والتي لم تشتهر ولم يعلم لها معارض.

#### ه الشرط الثاني: عدم معارضة المسلحة للقياس

بين القياس والمصلحة أوجُه اتفاق وأوجه افتراق؛ إذ القياس إنما هو مراعاة مصلحة فِي فرع بناءً على مساواته في علة حكمه لطلق الصلحة بعلة اعتبرها الشارع، فكل قياس مراعاة للمصلحة، وليس كل مراعاة للمصلحة قياسًا، إذ تنفرد المصلحة بأن أحد أقسامها - وهو الاستصلاح أو المصالح المرسلة - هي المصالح التي يراها المجتهد مما لا شاهد يؤيده من أصل يقاس عليه، ولا دليل يلغيه من الوحي، وإن كانت مستندة إلى

دليل ما اعتبره الشارع، غير أنه دليل لا يتناول أعيان هذه المسلحة بخصوصها، وإنما يتناول الجنس البعيد لها، كجنس حفظ العقل والنسب والروح، وإنما يقال ذلك في دليل المصلحة المرسلة بأن هذا هو حالها حقيقة، ولأن تجريدها من الدليل الشرعى الذي تستند عليه يجعلها من قبل التشهي النفسى والهوى، لكن دليل المصلحة أقل من دليل القياس، إذ دليل المصلحة يتناول

الم ملحة: هم المنفعة التبي قصدها النشارع الحكيم لعباده مين حفظ دينهم، ونفوسهم، وعقولهم، ونسلهم، وأمــوالــهــم، وفــق ترتيب معين فيما بينها. هذا معناها العام.

الجنس البعيد للمصلحة، وتنضوي ضمن مقاصد الشريعة وكلياتها العامة.

أما دليل القياس فإنه يتناول عين الوصف المناسب، ويدل عليه صراحة، كما في الوصف المؤثر، أو بواسطة جريان الشارع على فقه كما في الوصف الملائم، ومن أجل هذا الاختلاف في مرتبة كل من القياس والمصالح المرسلة وجب تقديم القياس على المصالح المرسلة، وعدم اعتبارها إذا تعارضت مع القياس، مع ملاحظة أنه لا يوجد تعارض حقيقي بين ذات كل من المصالح المرسلة والقياس، وإنما يوجد التعارض في نظر المجتهد كما تخيله وبدا لرأيه من كون هذا الأمر مصلحة مرسلة أو قياسًا، إذ لا يطلق على أي منهما كونه مصلحة مرسلة أو قياسًا في حقيقة الأمر، إلا إذا سلم كل منهما من عوارض الإبطال والإلغاء.

المرسلة لمصلحة أهم منها، أو مساوية لها: من المعروف - عقلا ونقلا - أن المصالح تتفاوت فِيْ زُتِيهَا مِن حِيثُ أهميتها، وياعثها، ورجحان

وقوعها وعدمه، ومقدار شمولها، وتيقن نتائجها وعدمه، فإذا تعارضت مصلحتان إلا بتفويت الأخرى، وجب النظر إليها

> من خلال درجات التفاوت المذكورة؛ لأن الشرع جاء لتحصيل المصالح وتكميلها وتعطيل المفاسد وتقليلها، فاذا تعارضت مصلحتان وجب الأخذ بالأعلى منهما بالنظر إلى درجات التضاوت السالضة، وإن أدى ذلك إلى تفويت مصلحة أدنى.

\* الشرط الرابع: النظر في السبب المحوج لهذه المصلحة: وقد نص على ذلك شيخ الإسلام ابن تيمية - رحمه الله - فقال: إن الناس لا يحدثون شيئا إلا لأنهم

يرونه مصلحة، إذ لو اعتقدوه مفسدة لم يحدثوه، فإنه لا يدعو إليه عقل ولا دين، فما رآه الناس مصلحة نظر في السبب المحوج إليه؛ فإن كان السبب المحوج إليه حدث بعد النبي صلى الله عليه وسلم، فهنا قد يجوز إحداث ما تدعو الحاجة إليه، وكذلك إن كان المقتضى لفعله قائمًا على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم لكن تركه النبي صلى الله عليه وسلم لعارض زال بموته.

أما ما لم يحدث، أو يكون هناك سبب يحوج إليه، أو كان السبب المحوج إليه بعض ذنوب العباد، فهنا لا يجوز الإحداث، فكل أمر يكون المقتضى لفعله على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم موجودًا، لو كان مصلحة ولم يفعل علم بأنه ليس بمصلحة، وأما ما حدث المقتضى ثه بعد موته من غير معصية الخلق فقد يكون مصلحة.

« الشرط الثالث: عدم تفويت المصلحة ج- الصلة بين البدع والمصالح المرسلة: هناك خلط كبير بين البدعة والمصلحة المرسلة، لكن لمزيد بيان لذلك لا بد أن نبين بعض النقاط في هذا، فأقول:

إن البدعة والمصلحة المرسلة قد تشتركان في بعض المسائل، وقد تفترقان في مسائل في محل واحد بحيث لا تُنال واحدة منهما أخرى، ولذلك لما كان هناك صلة بين البدع والمصالح المرسلة اختلط الأمر على بعض

الناس، وحسن بعض العلماء -ومن ينتسب إلى العلم - بعض البدء، واستساغوها، محتجين بالأعمال والضتاوي التي انبنت على الاستصلاح في عهد الصحابة والتابعين ومن بعدهم كالأئمة الأربعة، وقد ضربوا لذلك أمثلة للأقسام التي جعلوها للبدعة؛ لأنهم قسموا البدع إلى خمسة أقسام بحسب الأحكام الشرعية الخمسة، وضربوا لها أمثلة.

وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين. لقدحددالعلماء

شروطأ وضوابط

للمطلحة

المرسلة تبنىء

عليها الأحكام

الشرعية فلابد

من مراعاتها.



# تعرَّف على رسول الإسلام

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وعلى آله وصحبه ومن تبع هداه، وبعدُ، فإنه يقال في أعراف الناس؛ ومن جهل شيئًا عاداه، وأيًا كان وضوح هذا المثل من عدمه؛ لكن المتفق عليه بين سائر العقلاء أن من جهل شيئًا لم يعطه القدر والاهتمام الذي يستحقه.

وكثير من المفتونين يجهلون السيرة العطرة لنبي الإسلام، نبينا محمد صلى الله عليه وسلم، ولو قرأوا عنه، واطلعوا على منهجه، ودرسوا سيرته؛ لعرفوا أنه أعظم رجل في التاريخ البشري.

لكن جهلهم به أدى بهم إلى اتهامه، واتهام وشريعته وأتباعه ظلمًا وعدوانًا، ولقد قرأ عقلاؤهم عنه، وأنصفوا رسول الله صلى الله عليه وسلم، وشهدوا أنه مبرؤ من كل ما يشين، لأنه في الحقيقة أرسل رحمة للعالمين. لكن كما قال الله تعالى: ﴿ فَإِنْهُمْ لا يُكُونُونَكُ وَلَكِنَ الطَّالِينِ اللهِ عِنْمَانُونَ ﴾ (الأنعام: ٣٣).

والآن لننظر إلى سماحة هذا الدين، وعظمة هذا الصادق الأمين، في المعاملة بالقسط والعدل، والرحمة والعفو، والمروءة والإنسائية؛ خاصةً مع غير المسلمين.

عدله وقسطه صلى الله عليه وسلم في معاملة غير السلمين،

سنرى الآن نماذج من النصوص الشرعية، والسيرة العملية، التي تمثل تطبيقًا حيًا، واستجابةً لأمر الله تعالى في العدل والقسط بين الناس، ونشر السلام والرحمة، والخير والبركة بين البشرية، ذلك لنعرف ويعرف كل الناس معنا؛ هل يستحق رسول الإسلام والسلام محمد عليه الصلاة والسلام، هذا الهجوم الهمجي، والعناد المتوحش البربري، والإصرار اللإنساني، أم أنه يستحق أن يُذكر بالخير والثناء في كل صباح ومساء، كما أثنى

#### اعداد/ جمال عبد الرحمن

عليه ربه، ورفع ذكره، وصلى عليه وملائكته، وأمر الناس أن يفعلوا ذلك نحوه عليه الصلاة والسلام، قال الله تعالى: « إِنَّ لَلَهُ وَمَلَيْكَنَهُ، مُصَلُّونَ عَلَ النِّهِ تَعَلَيْهُا اللَّهِ تَعَلَيْهُا اللَّهِ عَالَمُواْ مَسَلُواْ عَلَيْهِ وَمَسَلِمُواْ مَسُلُواْ عَلَيْهِ وَمَسَلِمُواْ مَسُلُواْ عَلَيْهِ وَمَسَلِمُواْ مَسُلُواْ عَلَيْهِ وَمَسَلِمُواْ مَسُلُواْ عَلَيْهِ وَمَسَلِمُواْ مَسْلُواْ عَلَيْهِ وَمَسَلِمُواْ مَسْلُوا عَلَيْهِ وَمَسْلِمُواْ مَسْلُواْ عَلَيْهِ وَمَسْلِمُواْ مَسْلُوا عَلَيْهِ وَمَسْلِمُواْ مَسْلُوا عَلَيْهِ وَمَسْلِمُواْ مَسْلُوا عَلَيْهِ وَمَسْلِمُوا

لقد علم الله تعالى نبيه عليه الصلاة والسلام احترام الناس، وأمره- عز وجل- بالعدل والقسط بينهم، ولو كانوا أعداء، فقال سبحانه له ولأتباعه: «قلا تتّبِعُوا أَهْوَى أَن سبحانه له ولأتباعه: «قلا تتّبِعُوا أَهْوى مَعْدِلُوا أَن (النساء: ١٣٥٠)، أي: فلا يحملنكم الهوى والعصبية وبُغض الناس لكم على ترك العدل، بل الزموا العدل على أي حال كان، كما قال جل وعلا أيضا: «وَلا يَعْرِفُمُ مُنْعَانٌ قَوْمٍ أَن صَدُوكَ عَن النّبِعِدِ لَهْرَامِ أَن تَعْتَدُوا وَتَعَاوَوُا عَلَ الْمِرِوا عَلَى الْمِرَامِ الْمُرْامِ الْمُرْامِ الْمُ الْمُرْامِ الْمُرْامِ الْمُرْامِ الْمُرْامِ أَنْ تَعْتَدُوا وَتَعَاوَوُا عَلَى الْمِرْامِ وَالْمُدُونِ ، (المائدة: ٢).

وكل هذه التوجيهات أوحاها الله تعالى إلى رسوله صلى الله عليه وسلم وأمره بها، وبلغها الرسول صلى الله عليه وسلم بدوره إلى الناس، ولم يكتم منها شيئًا، بل وألزم أصحابه بفعلها فالتزموا رضي الله عنهم.

ومن هذا قول عبد الله بن رواحة رضي الله عنه لم بعثه النبي صلى الله عليه وسلم ليخرص على أهل خيبر اليهود ثمارهم وزروعهم، يعني يُقدر ويقسم لهم نصيبهم من خراج الأرض التي كانوا يزرعونها للمسلمين؛ فأراد اليهود أن يرشوه ليرقق بهم، فقال رضي الله عنه: «والله لقد جئتكم من عند أحب الخلق إلي، ولأنتم أبغض إلي من أعدادكم من القردة والخنازير، وما يحملني حبي إياه ونغضي لكم على ألا أعدل فيكم، فقالوا: بهذا قامت السماوات أعدل فيكم، فقالوا: بهذا قامت السماوات والأرض. (مختصر ابن كثير: ٣٢٤/١، وروح المعانى للألوسي ٢٨٣٨).

٢- حرصة على هداية الناس، وليس قتلهم:

ومن ذلك قوله صلى الله عليه وسلم لعلي رضي الله عنه: « لأن يهدي الله بك، تحفيزًا له على الحرص على إسلام الناس وليس قتلهم:

فلم يكن هدفًا عند النبي صلى الله عليه وسلم قتال الناس وقتلهم، إنما كان أن يسلموا خير عنده من الدنيا وما فيها، ولذلك أعطى الراية لعلي رضي الله عنه فقال علي: يا رسول الله، أقاتلهم حتى يكونوا مثلنا؟ فقال صلى الله عليه وسلم: «انفذ على رسلك حتى تنزل بساحتهم، ثم ادعهم إلى الإسلام وأخبرهم بما يجب عليهم من حق الله فيه، فوالله

بما يجب عليهم من حق الله ليك. الأن يهدي الله بك رجلاً واحدًا خيرٌ لك من أن يكون لك حُمر النعم، (متفق عليه). (وحُمر: جمع أحمر، والنعم: الأبل). فلم يوافق رسول الله صلى الله عليه وسلم على مبادرة المشركين بالقتال والقتل، وإنما الدعوة والتأني عليهم لعلهم نسلمون.

ومن ذلك دعوته صلى الله عليه وسلم الغلام اليهودي للإسلام وأبوه جالس:

عن أنّس رضي الله عنه أنّ غُلامًا

مِنْ الْيَهُود كَانَ يَخْدُمُ النَّبِيُ صَلَّى اللَّه عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَمَرِضَ فَأَتَاهُ النَّبِيُ صَلَّى اللَّه عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَمَرِضَ فَأَتَاهُ النَّبِيُ صَلَّى اللَّه عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَعُودُهُ وَهُو بِالْمُوْتِ فَدَعَاهُ إِلَى الْإِسْلَامَ فَنَظَرَ الْغُلَامُ إِلَى أَبِيهِ وَهُو عَنْدَ رَأْسِهِ فَقَالَ لَهُ أَبُوهُ: الْغُلَامُ إِلَى الْإِسْلَامِ فَقَالَ لَهُ أَبُوهُ: أَطِعُ أَبِا الْقَاسِمِ، فَأَسْلَمَ ثُمَّ مَاتَ فَخْرَجَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّه عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مِنْ عَنْدِهِ وَهُو يَقُولُ الْحَمْدُ لِلَّه الَّذِي أَنْقَدَهُ بِي مِنْ الْنَار.

## ٣- وهاؤه صلى الله عليه وسلم للعهد، وإن كان مع المشركين،

أ- عند هجرة حذيفة بن اليمان وأبيه،

كان حديفة وأبوه رضي الله عنهما متجهين إلى المدينة هجرة إلى الله ورسوله، فمنعهما كفار قريش حتى أعطوهم العهد على ألا يقاتلوهم مع محمد صلى الله عليه وسلم.

عن حُذَيْفَةُ بُنُ الْيَمَانِ قَالَ مَا مَنَعَنِي أَنْ أَشْهَدَ بَدُرًا إِلَّا أَنِّي خَسِيلٌ قَالَ فَأَخَذَنَا كُفَّارُ قُرَيْشِ قَالُوا إِنَّكُمْ تَرِيدُونَ مُحَمَّدًا فَأَخُذَنَا كُفَّارُ قُرِيشٍ قَالُوا إِنَّكُمْ تَرِيدُونَ مُحَمَّدًا فَقَلْنَا مَا نُرِيدُهُ مَا نُرِيدُ إِلَّا الْمَدِينَةَ فَأَخَذُوا مِنَا عَهْدَ اللَّهِ وَمِيثَاقَهُ لَنَنْصَرِفِنَ إِلَي الْمَدينَةَ وَلاَ نَقَاتِلُ مَعَهُ قَاتَيْنَا رَسُولَ اللَّهِ صَلَى اللَّه عَلَيْهِ وَسَلَمَ فَأَخْبَرُنَاهُ الْخَبِرَ فَقَالَ انْصَرِفا نَفِي لَهُمَ وَسَلَمَ فَأَخْبَرُنَاهُ اللَّه عَلَيْهِمْ. (مسلم: ١٧٨٧).

ب-بنرمعونة،

كان النيمي صلم

الله عليه وسلم

حريطاعلم

الوفاء بالعشود

مع المشركين

حتمے یکون ذلك

قدوة لأهل

الاسلام ودعوة

لغيرالمسلمين.

خرج عمروبن أمية حتى إذا كان بالقرقرة

من صدر قناة (اسم مكان) أقبل رجلان من بني عامر وقيل من بني عامر وقيل من بني سليم حتى نزلا معه في ظل هو فيه، وكان معهما الله عليه وسلم، ولم يعلم به عمرو بن أمية وكان قد سألهما حين نزلا ممن أنتما؟ قالا: من بني عامر، فأمهلهما حتى إذا ناما عدا عليهما فقتلهما وهو يرى أنه قد أصاب منهما ثأره من بني عامر فيما أصابوا من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم،

٥٠ التوحيد العدد ٢٢٥ السنة الرابعة والأربعون

فلما قدم عمرو بن أمية على رسول الله صلى الله عليه وسلم وأخبره الخبر قال لقد قتلت قتيلين كان لهما مني جوار، لأدينهما. (تاريخ الطبري ۱/۱۸).

بعنى سيدفع الدية عليه الصلاة والسلام التزامًا منه بالعهد الذي بينه وبين قبيلة القتيلين- بني عامر- وكان عامر بن مالك بن صعصعة أبو براء كبير العامريين وسيدهم قد أعطى النبي صلى الله عليه وسلم جوارًا أمره و لن يضيعني لأصحاب النبي صلى الله عليه وسلم ليأتوا لدعوة أهل نجد إلى الإسلام، فأرسل النبي صلى الله عليه وسلم سبعين رجلا فقتلوا جميعًا في بئر معونة، وتساهل أبو براء في نصرتهم في جواره إياهم، حتى قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «هذا عمل أبي براء، قد كنت لهذا كارها متخوفا،.

ج- في صلح الحديبية:

قال ابن إسحاق: قال الزهري: ثم بعثت قريش سهيل بن عمرو أخا بني عامر بن لؤي إلى رسول الله صلى الله عليه و سلم و قالوا: ائت محمدا و صالحه و لا يكن في صلحه إلا أن يرجع عنا عامه هذا فوالله لا تتحدث العرب أنه دخلها عنوة أبدا.

فأتاه سهيل بن عمرو فلما رآه رسول الله

صلى الله عليه و سلم مقبلا قال: قد أراد القوم الصلح حين بعثوا هذا الرجل

فلما انتهى سهيل إلى رسول الله صلى الله عليه و سلم تكلم فأطال الكلام و تراجعا ثم جرى بينهما الصلح

فلما التأم الأمر ولم يبقى إلا الكتاب وثب عمر فأتى أبا بكر فقال: يا أبا بكر أليس برسول الله؟ قال: بلى قال: أولسنا بالسلمين؟ قال: بلى قال: أوليسوا بالمشركين؟ قال: بلي

قال: فعلام نعطى الدنية في ديننا؟ قال: أبو بكر: يا عمر الزم غرزه فإنى أشهد أنه رسول الله قال عمر: و أنا أشهد أنه رسول الله

ثم أتى رسول الله صلى الله عليه و سلم فقال: يا رسول الله ألست برسول الله؟ قال: بلي قال: أولسنا بالسلمين؟ قال: بلي قال: أوليسوا بالشركين؟ قال: بلي قال: فعلام نعطى الدنية في ديننا؟ قال: أنا عبد الله و رسوله لن أخالف

وكان عمر رضى الله عنه يقول: ما زلت أصوم و أتصدق وأصلى وأعتق من الذي صنعت يومئذ مخافة كلامي الذي تكلمته يومئذ حت

قال: (ثم دعا رسول الله صلى الله عليه و سلم على بن أبي طالب رضى الله عنه فقال: اكتب: بسم الله الرحمن الرحيم قال: فقال سهيل: لا أعرف هذا و لكن اكتب: باسمك اللهم قال: فقال رسول الله صلى الله عليه و سلم: اكتب باسمك اللهم فكتبها ثم قال: اكتب: هذا ما صالح عليه محمد رسول الله سهيل بن عمرو قال: فقال سهيل: لو شهدت أنك رسول الله لم أقاتلك و لكن اكتب اسمك و اسم أبيك قال: فقال رسول الله صلى الله عليه و سلم: اكتب: هذا ما صالح عليه محمد بن عبد الله سهيل بن عمرو اصطلحا على وضع الحرب عن

الناس عشر سنين يأمن فيهن الناس و يكف بعضهم عن بعض على أنه من أتى محمدا من قریش بغیر اذن ولیه رده عليهم و من جاء قريش ممن مع محمد لم يردوه عليه وأن بيننا عيبة مكفوفة وأنه لا إسلال و لا إغلال و أنه من أحب أن يدخل في عقد محمد وعهده دخل فیه و من أحب أن یدخل في عقد قريش و عهدهم دخل

فتواثبت خزاعة فقالوا: نحن في

البشرع.

كثير مـن المفتونين

بجهلون السيرة

العطرة لنبي الإسلام،

نبينا محمد طلا

الله عليه وسلم، ولو

قـرأوا عنه، واطلعوا

علمے منهجه، ودرسوا

سيرته؛ لعرفوا أنه

أعظم رجل فمي التاريخ

عقد محمد و عهده و تواثبت بنو بكر فقالوا: نحن في عقد قريش و عهدهم

وإنك ترجع عامك هذا فلا تدخل علينا مكة وإنه إذا كان عام قابل خرجنا عنك فدخلتها بأصحابك فأقمت بها ثلاثا معك سلاح الراكب: السيوف في القرب لا تدخلها بغيرها

قال: فبينا رسول الله صلى الله عليه و سلم يكتب الكتاب هو و سهيل بن عمرو إذ جاء أبو جندل بن سهيل بن عمرو يرسف في الحديد قد انفلت إلى رسول الله صلى الله عليه و سلم وقد كان أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم قد خرجوا و هم لا يشكون في الفتح

لرؤيا رآها رسول الله صلى الله عليه وسلم فلما رأوا من الصلح والرجوع وما تحمل عليه رسول الله عليه وسلم في نفسه دخل على الناس من ذلك أمر عظيم حتى كادوا يهلكون

فلما رأى سهيل أبا جندل قام إليه فضرب وجهه وأخذ بتلبيبه وقال: يا محمد قد لجت القضية بيني وبينك قبل أن يأتيك هذا قال: صدقت فجعل ينتره بتلبيبه ويجره يعنى يرده إلى قريش وجعل

أبو جندل يصرخ بأعلى صوته: يا معشر المسلمين أرد إلى المشركين يفتنونني في ديني فزاد ذلك الناس إلى ما بهم فقال رسول الله صلى الله عليه و سلم: (يا أبا جندل اصبر واحتسب فإن الله جاعل لك و لمن معك من المستضعفين فرجا ومخرجا إنا قد عقدنا بيننا وبين القوم صلحا وأعطيناهم على ذلك وأعطونا عهد الله وإنا لا نغدر بهم) (سيرة ابن كثير ٢٢١/٢).

وهنا التزم النبي صلى الله عليه وسلم بالشرع: في الوفاء وعدم الغدر، بعيدًا عن العواطف والمثيرات.

فهلرأى العالم الإنساني والتاريخ البشري رجلاً مثل محمد صلي الله عليه وسلم تعرض برسالته إلى الناس كافة، فتعرض في دعوته للأذى من الخاصة والكافة، ثم هو مع هذا كله حليم صبور، كريم شكور، عفو غفور، نعم لم يُر ذلك إلا في محمد صلى الله عليه وسلم الذي كان خلقه القرآن، ولهذا لخص الله تعالى هذا الشخص الكريم، في قوله تعالى: "وَإنَكَ لَا لَعَلَى خُلُق عَظِيم،

والحمد لله رب العالمين.

### تهنئة واجبة

هل رأى العالم

الانساني والتاريخ

الىشرى رحلا مثل

محمد صلم الله

عليه وسلم تعرض

برسالته إلمه الناس

كافة، فتعرض في

دعوته للأذى من

الخاصة والكافة،

تم هو مع هذا کله

حليم صبور، کريم

شكور، عفو غفور.

ا- للشيخ الدكتور/ مرزوق محمد مرزوق، عضو مجلس الإدارة واللجنة العلمية بجمعية أنصار السنة المحمدية على أعلى سند في إجازة في القراءة والإقراء في القرآن الكريم في العالم في هذا الزمان برواية حضص عن عاصم، ومجيزه هو الشيخ محمد يونس الغلبان، من تلاميذ الشيخ الفاضلي رحمه الله.

٢- الشيخ عماد عيسى، بجمعة أنصار السنة بفيصل، لحصوله على درجة الدكتوراه بتقدير ممتاز من كلية أصول الدين بالأزهر الشريف، وكانت الرسالة بعنوان: «الصبغة الحديثية وأثرها في الترجيح بين المذاهب الفقهية».

وأسرة تحرير مجلة التوحيد تتمنى لهما مزيدًا من الرقي والتقدم.

رئيس التحرير



الحمد لله مالك يوم الدين والصلاة والسلام

على إمام التبيين، ويعد،

فبوم القيامة أهواله عظيمة وأخطاره جسيمة تشيب فيه الولدان وتعرق فيه الأبدان وتضر فيه من الخلان وتقابل الملك الديان وأنت حاف عربان، فماذا تقول له يا إنسان غدا يوم القيامة!!! قال تعالى: ﴿ كَأَيُّا ٱلَّذِيكَ مَامُّوا ٱلفُّوا اللَّهُ وَلَتَنظِّرُ نَفَسٌ مَا قَدَّمَتْ لِغَادِّ وَأَنْقُواْ أَلِلَّهُ إِنَّ ٱللَّهُ خَبِرًا نيا مَّمَلُونَ)(الحشر: ١٨).

( يوم القيامة) اليوم الذي يلى يومك تقريبًا لله، أو عبر عن الأخرة بالغد، كأن الدنيا والآخرة نهاران يوم وغد، وتنكيره لتفخيمه وتهويله. (البحرالمديد: ١٦/٧).

- لابد أن تؤمن وتصدق بلقاء الله تعالى يوم القيامة:

- قال تعالى: (الد أن وَالْ تَسَكِنْ لَا رَبُّ مُنْ (البقرة: ١- ٣). ومعنى الإيمان، الذي هو تصديق القول بالعمل، والإيمان كلمة جامعة للإقرار بالله وكتبه ورسله، وتصديق الإقرار بالفعل. ويؤمنون بالغيب، قال: يؤمنون بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر، وجنته

فمن آمن وصدق كان من أهل الهدى والفوز:

وناره ولقائه، فهذا غيب كله. تفسير ابن كثير

#### صلاح عبد الخالق اعداد/

( أُولَتِكُ عَلَى هُدُى مِن رَبِهِم وَأُولَتِكَ هُمُ ٱلْمُعْلِحُوكَ ) (البقرة:

- عَنْ أَبِي هُرِيْرَةً، قَالَ: كَانَ رَسُولَ اللَّهُ صَلَّى الله عليه وسلم يؤما بارزا للناس، فأتاه رَجُل، فقال: يَا رَسُولُ اللَّه، مَا الْإِيمَانُ؟ قَالَ: «أَنْ تَوْمِنَ بالله، وملائكته، وكتابه، ولقائه، ورسله، وتؤمن بالبعث الأخر، (صحيح البخاري: ٥٠).

اللقاء ما يكون بعد البعث عند الحساب (شرح النووى: ١٦٢/١).

البداية: يُنادى عليك باسمك واسم أبيك في أرض المحشر يوم القيامة لتقف أمام الملك الديان للحساب. قال تعالى: ( رَمَاتَنَ كُلُّ فَي سَهَا عَلِقٌ رَضِيدٌ ) (ق:

- تُنادى الملائكة؛ أين فلان بن فلان؟! فإذا تَيَقَنْتُ أَنكَ أَنتَ المطلوب، وقرع النداء قلبك؛ فاصفر لونك، وتغير وجهك، وطار قلبك، وقد وكلت الملائكة بأخذك أمام الخلق أجمعين، على رءوس الأشهاد، ويرفع الخلائق جميعا أبصارهم إليك وأنت في طريقك للوقوف بين يدي الملك تتخطى الصفوف! قال تعالى: ( وَلَقَدُّ

طُهُورِكُمْ) (الأنعام: ٩٤).

عَنِ أَبْنِ عَبَّاسِ رَضَيَ اللَّه عَنْهُمَا، قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّه صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّم يَخْطُبُ عَلَى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّم يَخْطُبُ عَلَى اللَّه عَلَيْه وَاللَّه خَفَاةَ عُرَاةٌ غُرُلًا المُنْبَر، يَقُولُ: ﴿ إِنَّكُمْ مُلاَقُو اللَّه خُفَاةَ عُرَاةٌ غُرُلًا ﴾ (رواه البخاري: ٢٥٢٥) الغرل: ومضردها الأغْرَل وهُو الَّذِي لَمْ يُخْتَنُ.

- عَنْ ابْنِ مَسْغُود، عَنِ النّبِيُ صَلَّى اللَّه عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: ﴿ لَا تَزُولُ قَدَمُ ابْنِ آدَمَ يَوْمَ القيامَةَ مَنْ عَنْد رَبِّهِ حَتَّى يُسْأَلُ... ) سنن الترمذي

- عَنْ عَدِي بِنِ حَاتِم، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّهِ صَلّى اللّهِ عَلَيْهِ وَسَلّم، مَا مَنْكُمْ مِنْ أَحَد اللّا سَيْكَلَّمُهُ اللّه، عَلَيْهِ وَسَلّم، مَا مَنْكُمْ مِنْ أَحَد اللّا سَيْكَلَّمُهُ اللّه، لَيْسَ بَيْنَهُ وَبَيْنَهُ تَرْجُمانٌ، فَيَنْظُرُ أَيْمَن مِنْهُ فَلا مَنْهُ فَلا يَرى إلّا مَا قَدْم، وَيَنْظُرُ بَيْنَ يَدَيْهِ فَلا يَرى إلّا يَرى إلّا مَا قَدْم، وَيَنْظُرُ بَيْنَ يَدَيْهِ فَلا يَرى إلّا النّار وَلُو بِشِق تَمْرَةً النّار وَلُو بِشِق تَمْرة مِسلم (١٠١٦).

-أي يضف أمام الله دون حائل، ويكلمه مباشرة بدون واسطة ترجمان، لأن الله عليم بكل اللغات. منار القاري (١٥/٣).

- قَالَ ابِن هُبِيْرةً، نَظُرُ الْيَمِينِ وَالشَّمَالِ هُنَا كَالْثُلُ الْأَن الْإِنسَانِ مِنْ شَأْنه إِذَا دَهَمَهُ أَمْرٌ أَنْ يَلْتَفَّ يَمِينَا وَشَمَالًا يَطلُبُ الْغَوْثُ قُلْتُ وَيَحْتَمَلُ أَنْ يَكُونَ سَبَبُ الْأَلْتَفَاتَ أَنَّهُ يَتْرَجِّي أَنْ يَجِد طَرِيقًا يَذْهَبُ فَيهَا لَيْحَصُّلُ لَهُ النَّجَاةُ مِنَ النَّارِ. فَتَح الباري (٤٠٤/١١).

ومما يسأل فيه العبد يوم القيامة ما يأتي: أولاً: يسأل الملك عن حقوقه يوم القيامة منها: ١- الإخلاص لله تعالى في كل الأقوال والأفعال: قال تعالى: (رَمَّا أَمِرُا إِلَّا لِيَعْبُدُوا أَلَّهُ غَلِمِينَ لَهُ النِينَ خُنفاة رُبُوبِهُوا الصَّاوَة وَبُونُوا الزَّكُوةُ وَدُلِكَ مِينُ الْقَيْمَةِ)

(الىينة: ٥). - عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّه عليه وسلم يقول: " إنْ أول الناس يقضى يوم القيامة عليه رُجُل استشهد، فأتى به فعرفه نعمه فعرفها، قال: فما عملت فيها ؟ قال: قاتلت فيك حتى استشهدت-فيقول الله تعالى له: كذبت، وتقول له الملائكة؛ كذبت، ويقول الله؛ بِلُ أَرَدُتَ أَنْ يُقَالَ: فَلانْ جَرِيءُ، فَقَدْ قَبِلَ ذَاكَ "- ثُمَّ أَمْرَ بِهُ فُسُحِبَ عَلَى وَجُهُهُ حَتَّى أَلْقَىَ فِيْ النَّارِ، وَرَجُلُ تَعْلَمُ الْعَلْمُ، وَعَلَّمُهُ وَقُرْاً الْقُرْآنُ، فأتى به فعرفه نعمه فعرفها، قال: فما عملت فيها؟ قال: تعلمت العلم، وعلمته وقرأت فيك القرْآن، فيقول الله له: كذبت، وتقول له المُلائكة: كذبت، ويقول الله: - وَلَكُنْكُ تَعَلَّمْتُ العلم ليُقال: عالم، وقرأت القرآن ليُقال: هو قارئ، فقد قيل، ثم أمر به فسحب على وجهه حَتَّى أَلْقَى فِي النَّارِ، وَرُجُلُ وَسُعُ اللَّهُ عَلَيْهُ، وأعطاه من أصناف المال كله، فأتى به فعرفه نعمه فعرفها، قال: فما عملت فيها؟ قال: ما تَركتُ من سبيل تحبُّ أنْ يُنفقَ فيها إلا أنفقتُ فيهَا لك، فيقول الله له: كذبت، وتقول له الملائكة: كذبت، ويقول الله تعالى: بل أردت أن يُقَالَ: فلأنْ جَوَادُ فقد قيل ذاك - ثمَّ أمرُ به فسُحب على وجهه، ثم ألقى في النار. صحيح مسلم (١٩٠٥).

- قال تعالى: (وَقَدِمْنَا إِلَى مَا عَبِلُواْ مِنْ عَمَلِ فَجَعَلْنَهُ مَا عَمِلُوا مِنْ عَمَلِ ) (الفرقان: ٢٣)، (وقدمُنا اللى مَا عَمِلُوا مِنْ عَمَلِ، أي: أعمالهم التي رجوا أن تكون خيرا لهم وتعبوا فيها، «فَجَعَلْنَاهُ هَبِاءُ مُنْثُوراً» أي باطلا مضمحلا قد خسروه وحرموا أجره وعوقبوا عليه وذلك لفقده الإيمان فالعمل الذي يقبله الله ما صدر عن المؤمن المخلص المصدق للرسل المتبع لهم فيه. تفسير السعدي (٥٨١/١).

- هؤلاء قاموا بأعمال عظيمة ولها أجور أثقل من الجبال ولكنهم فقدوا الأساس ألا وهو الإخلاص فانهارت عليهم في نار جهنم خسروا الدنيا والأخرة.

- وقُولُهُ صلَّى اللَّهُ عليه وسلَّم في الْعَازِي والْعَالَم

والجواد وعقابهم على فعلهم ذلك لغير الله وَادْخَالُهُمُ النَّارُ دُلْيِلٌ عَلَى تَغْلَيْظُ تَحْرِيمٍ الرباء وشدة عقوبته وعلى الحث على وجوب الإخلاص في الأعمال وفيه أن العمومات الواردة في فضل الجهاد إنما هي لن أراد الله تعالى بِذَلِكَ مُخْلَصًا، وَكَذَلِكَ الثَّنَّاءُ عَلَى الْعُلَّمَاء وعلى المنفقين في وجوه الخيرات كله محمول على من فعل ذلك لله تعالى مخلصًا. شرح النووي (۱۳/۰۰).

- اجعل شعارك دائما حتى تنجو قوله تعالى:-( قُلْ إِنَّ صَلَاقَ وَنُشَّكَى وَتُمْيَائَى وَمُمَّافِى بِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ الأشريك الشويدلك أرت (الأنعام: ١٦٢- ١٦٣). ٢- عن الفرائض وأولها الصِلاة: عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ وصححه الألباني). سَمِعْتُ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولَ: " إِنَّ أُوِّلُ مَا يُحَاسَبُ بِهِ الْعَبْدُ يُوْمُ الْقَيَامَةُ مِنْ عمله صلاته فإن صلحت فقد أفلح وأنجح، وَإِنْ فَسَدَتُ فَقَد خَابَ وَحَسِرٍ، فَإِنْ انتقص من فريضته شيء، قال الرب عز وجل: انظروا هَلِ لَعَبُدي مِنْ تَطَوْعِ فَيُكَمِّلُ بِهَا مَا انْتَقَصَ مِنْ الفريضة، ثم يكون سائر عمله على ذلك، (سين الترمذي: ١٣ ٤ ، سين النسائي: ٤٦٥ ).

- (من عمله طاعاته (صلاته): الفريضة (فإن صلحت ) صلاحها: بأدائها صحيحة أو بوقوعها مَقْنُولُةً. (فقد أفلح) فاز (وأنجح) فيكون فيه تأكيد، أو فاز بمعنى خلص من العقاب، وأنجح، أي حَصَل له التَّوابِ، (وَإِنْ فَسَدَتَ)؛ بِأَنْ لَمْ تَؤْدُ أَوْ ادْيَتْ غَيْرَ صَحِيحَة، أَوْ غَيْرَ مَقْبُولَة، (فقد خاب) بحرمان المثوية (وخسر) بوقوع العقوبة وقيل؛ مُعْنَى خَابِ نَدمَ وخسر، أي صار مُحْرُومًا من الفؤز والخلاص قبل العداب. (مرقاة القارى:

- لا تحافظ على الصلاة؟ ما الذي يمنعك؟ - تقول مشغول بقضية الرزق، لا تحمل هم الرزق؛ لأن الله الرزاق ضمن لك الرزق - قال تعالى: ( وَأَمْرُ أَهْلُكَ بِالصَّلَوْةِ وَأَصْطَيرُ عَلَيْهَ لَا نَسْئُلُكُ رِبْقًا عَنْ ذَرْقُكَ وَٱلْمَعْتُ لِلنَّقِينَ (طه: ١٣٢).

ماذا تقول لريك؟؟

٣- السؤال عن النعيم: قال تعالى: ﴿ ثُمَّ لَنُكُنُّكُ وَمِينِ عَنِ النَّهِ ) (التكاثر: ٨). ثم لتسالن في

الآخرة عن نعيم الدنيا من الأمن والصحة، وسائر ما يُتلذذ به من مطعم، ومشرب، ومركب ومفرش. صفوة التفاسير (٥٧٢/٣).

أ- لتُسْأَلُنُ عَنِ النَّعِيمِ: مِن أَيِنَ نَلْتُمُوهِ؟ وَفَيْمِ أنفقتموه؟ أمن حلال وفي حلال؟ أم من حرام وفي حرام؟ هل شكرتم؟ ﴿ لتسْئلن ،عما تتكاثرون به وتتفاخرون فهو عبء تستخفونه في غمرتكم ولهوكم ولكن وراءه ما وراءه ؛ هم ثِقِيل! عن أبي هُرِيْرة قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: إِنَّ أُوِّلَ مَا يُسْأَلُ عَنْهُ يَوْمَ الْقَيَامَةَ - يَعْنِي الْعَبْدُ من النّعيم أنْ يُقَال له: ألم نصح لك جسمك، ونرويك من الماء البارد. (سنن الترمذي (٣٥٨)

برء عَنْ أبي هُريْرَة، قال: قال رَسُول الله صلى الله عليه وسلم: فيلقى العبد فيقول:أي فل أَلَمْ أَكْرِمْكَ وَأَسُودُكَ وَأَزُوجِكَ، وَأَسْخُرُ لِكَ الْحَيْل والإبل، وأذرك ترأس وتربع فيقول: بلي، قَالَ؛ فيقول؛ أفظننت أنك مُلاقيَّ؟ فيقول؛ لا، فيقول: فإنى أنساك كما نسيتني، ثم يلقى الثاني فيقول: أي قل ألم أكرمك، وأسودك، وأزوجك، وأسخر لك الخيل والإبل، وأذرك تَرْاسُ، وَتَرْبِعُ، فَيَقُولُ؛ بلي، أي رَبُ فَيقُولُ؛ أفظننت أنك مُلاقيَّ؟ فيقول: لا، فيقول: فإني أنساك كما نسيتني، ثم يلقى الثالث، فيقول له مثل ذلك، فيقول: يا رب آمنت بك، وبكتابك، وبرسلك، وصليت، وصمت، وتصدقت، ويثني بِخِيْرِ مَا اسْتَطَاءُ، فيقول: هَاهُنَا إِذَا، قَالَ: ثُمُّ يقال له: الآن نبعث شاهدنا عليك، ويتفكر في نفسه؛ مَنْ ذَا الذي يشهد علي ٩ فيحتم على فيه، ويُقال لفخذه ولحمه وعظامه: انطقي، فتنطق فخذه ولحمه وعظامه بعمله، وذلك ليُعْذَرُ مِنْ مِنْفسِهِ، وَذلك المنافق وَذلك الذي يسخط الله عليه" مسلم (٢٩٦٨)

- (فيلقى العبد فيقول: أي فل) يا فلان ألم أكرمك ولفذ كرما بي ماده (الإسراء:٧) (وأسودك) أي: أجعلك سيداً ولم أجعلك عبدا من العبيد بل جعلتك سيدا حرا (وأزوجك)، أى: أعنتك على أن تزوجت (وأسخر لك الخيل والأبل وأذرك ترأس وتربع) أي: تركتك تكون

رئيساً في قومك وكبيراً، وتربع أي: لك رباع ودور وحقول وبساتين، وغيرها في الدنيا، (فيقول العبد: بلى، قال: أفظننت أنك ملاقي؟) أي: هل اعتقدت أن هناك بعثا ونشورا وجنة ونارًا يوم القيامة؟ قال: فيقول: لا، أخذت هذا كله ونسيتك يا رب فيقول الله عز وجل: (فإني أنساك كما نسيتني) فكما نسيت ربك سننساك في النار أي: نتركك مهملا، لا ننظر إليك، فنعاملك معاملة المنسى، ولا ينسى ربك أحداً، ومعنى: ننساك أي: نتركك كما يُترك

ثم الثاني مثل ذلك - ثم يلقى الثالث: فيقول له مثل ذلك، فيحيب هذا العبد، فيقول: يا رب (أمنت بك وبكتابك وبرسلك، وصليت وصمت فاسقا عاصيا؟. وتصدقت ويثنى بخير ما استطاع، فيقول الله عز وجل؛ ههنا) أي؛ قف مكانك، ثم يقال له؛ (الأن نبعث شاهدنا عليك)، فيتفكر العبد في نفسه، من سيشهد على، فيُحتم على فيه، ويقال لفخذه ولحمه وعظامه: انطقي، فتنطق فخذه حلال ومباح أم من غش وخداع أم من استحلال ولحمه وعظامه بعمله وذلك ليعذر من نفسه، وذلك المنافق، فهو كذب في الدنيا ويريد أن يكذب على الله يوم القيامة، خدع في الدنيا ويريد أن يخدع يوم القيامة فخدعه الله كما خدع الناس في الدنيا وجعل أعضاءه تشهد عليه، قال: وذلك ولا يعود بالنفع. الذي يسخط الله عليه، والمنافق في الدرك الأسفل من النارأي: في قعر جهنم. تفسير أحمد حطيبة (٢/١/٤).

وَتَفْهَدُ أَرْعُلُهُم بِمَا كَانُواْ يَكُسِمُونَ ) (يس: ١٥).

ج-العبد المؤمن: عن ابن عمر رضي الله عنهما قال: سَمِعْتُ النبي صلى الله عليه وسلم يقول: " يدنى المؤمن من ربه حتى يضع عليه كنفه فيقرره بدنوبه، تعرف ذنب كذا؟ يقول: أعرف، يقول: رب أعرف مَرْتَيْن، فيقول: سترتها في الدنيا، وأغضرها لك اليوم، ثم تطوى صحيفة حسناته. (رواه البخاري: ٥٨٦٤، ومسلم ٢٧٦٨).

(كنفه) هو الجانب والناحية، وهذا تمثيل لحعله تحت ظل رحمته يوم القيامة، وقال ابن

الأثير: حَتَّى يضع عَليْه كنفه أي يستره، وقيل: يرحمه ويلطف به. عمدة القاري (١٨/ ٢٩٥) ٤-السؤال عن خمس: عَنْ ابْن مَسْعُود، عَن النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ قَالَ: « لا تَرُولُ قَدُمُ ابن أدم يوم القيامة من عند ربه حتى يسأل عَنْ خَمْس، عَنْ عُمْره فيم أَفْنَاهُ، وَعَنْ شَبَابِه فيم أبلاد، وماله من أين اكتسبه وفيم أنفقه، وماذا عمل فيما علم، سنن الترمذي (٢٤١٦). وق يوم القيامة تعدد الأهوال ومن ذلك

الأسئلة الخمسة التي يُسأل عنها كل فرد وهي كما يلي:

السوال الأول: كيف قضى عمره المحدود في الحياة الدنيا وهل كان مؤمنا موحدا أو كان

السؤال الثاني، كيف مرت فترة الشباب التي عاشها؟ هل كانت في طاعة الله ومرضاته أم في Sames

السؤال الثالث: من أين اكتسب المال الذي هل من المحرمات كالربا والخمر والملهيات بأنواعها؟

السؤال الرابع: ما هي طرق إنفاق ذلك المال؟ هل أدى حق الله فيها وكان نعم المال الصالح للرجل الصالح؟ أم أنفقت فيما لا يرضى الله عز وجل

السؤال الخامس، ماذا كانت نتيجة العلم الذي تحصل عليه؟ هل كان علما نافعا وعمل به وأدى زكاته؟ أم أعرض عنه وجعله مطية - قال تعالى: ( النَّوَمُ عُنِيدُ عَلَى أَنُومِهِمْ وَتُكُمُّا أَنْدِيمَ للحياة الفانية فقط وكان ممن آمن ببعضه وكفر بالبعض الأخر. المفصل في شرح آية (لا اكراه في الدين) (٢٠٣/٢)

٥- السؤال عن الجوارح: قال تعالى: (إِنَّ السَّمَ والمصر والفواد كل أولتها كان عنه مستولًا ). (الإسراء ٣٦)، فحقيق بالعبد الذي يعرف أنه مسنول عما قاله وفعله وعما استعمل به جوارحه التي خلقها الله لعبادته أن يعد للسؤال جوابا، وذلك لا يكون إلا باستعمالها بعبودية الله وإخلاص الدين له وكفها عما يكرهه الله تعالى. تفسير السعدى (١/٧٥٤)

وللحديث بقية أن شاء الله تعالى.

## والنال البقال والموال والفالية (الفياية) وفالفالية (الفياية) وفالفالية والنقل والفالية والنقل

ما يعنيه مسمى (الذات) الوارد في مقولة سلف الأمة:

«إنه تعالى فوق العرش بذاته، ومع خلقه وفي كل مكان بعلمه»

#### الحلقة (١٢)

بسم الله والحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن والأد..وبعد:

فإن منكري صفات الله تعالى بالكلية من نحو الجهمية، أو متأولي جُلها من نحو الجهمية، أو متأولي جُلها من نحو المعتزلة ومتأخري الأشاعرة، جعلوا يتفننون في إنكار اسم أو مسمى (الذات) له تعالى أو حملها على غير ما هي له. فتراهم لا يسيغون أن يقال مثلاً؛ (استوى بدائه)، و(يجيء بدائه)، اعتقاداً منهم أن كلمة (الذات) إذا تعلقت بقمل، فيدت وانحصرت معانيها في المعنى الرحسي الجسمائي، وبدعوى أنها لم يرد اليها نص ولم تجي على لقة العرب إلا مؤنثة بمعنى (صاحبة)، ومن فم كان هذا بزعمهم منافضاً لقولنا، ولا كاستواننا)، ولا كنزولنا)، ولا كمجيننا).

د. محمد عبد العليم الدسوقي الأستاذ بجامعة الأزهر

والحق أن هذا من الخطأ بمكان، ذلك أن لفظة (الذات) وإذا قطعت عن هذا المعنى واستعملت بمعنى الاسمية، فلا محذور - على حد قول المقري في المصباح المنير ص ٢١٢ وابن حجر في الفتح ١٣/ ٣٩٣ لقوله تعالى: ( 🔼 عَلِينًا بِنَاتِ ٱلشُّدُورِ) (الأنفال: ٤٣) أي بنَّفْس الصدور، ولكون استعمالها بمعنى النَّفْس صار عرفاً مشهوراً »، وأن الأصل على ما تقتضيه لغة العرب: أن كل فعل أسند إلى فاعل. كان معنى ذلك الفعل قائماً به ووصفاً له وحقه أن يسند إليه، ما لم تأت قرينة تصرفه عن فاعله الحقيقي، فإذا قلنا؛ (جاء فلأن)، فالمراد: جاء هو بنفسه، لا خادمه ولا رسوله، وكذا القول - ولله المثل الأعلى - في: ( وَهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَا إذا خصصت الكلمة بإضافة كما في قولنا مثلاً: (ذات الله)، فإنه يلزم أن يكون المضاف من جنس المضاف إليه لاسيما فيما يتنوع فيه المضاف بتنوع المضاف إليه فيكون بحسبه، أو خصصت بوصف كما في قولنا: (الذات الإلهية)، فإنه يلزم أن يكون الوصف مفسرا للموصوف، ومخصصاً ومبيناً ومؤكداً له، وكاشفاً عن معناه.. ذلك أن الألفاظ التي تستعمل في حق الخالق والمخلوق - كما سبق أن أشرنا - لها ثلاث اعتبارات: أن تكون مقيدة بالخالق، كـ (سمع الله وبصره ووجهه

والمحلوق - كما سبق ال اسرك الله وبصره ووجهه أن تكون مقيدة بالخالق، كـ (سمع الله وبصره ووجهه واستوائه ونزوله وعلمه وقدرته وحياته)، فهذه لا يصلح إلا أن تكون حقيقة له جل وعلا.. أو تكون مقيدة بالمخلوق، كـ (يد الإنسان ووجهه ويديه واستوائه)، وهذه لا تصلح إلا أن تكون حقيقة للمخلوق، كل بحسبه.. أو تجرد عن كلا الإضافتين وتوجد مطلقة، وهذه - فيما يعرف بالمشترك اللفظي - يلزم أن تكون حقيقة فيهما.

وعليه، فإذا جاءت الآية بلفظ: (الرَّحْنُ عَلَى الْسَرْقِي السَّوَّةِ) (طه: ٥)، أو جاء الحديث المتفق عليه بلفظ: (إن الله ينزل إلى السماء الدنيا).. إلخ، كان المراد: استواؤه تعالى ونزوله (بذاته) لا أحد غيره، وإنما قصد أهل السنة من وراء التصريح بهذه اللفظة إبان شرحهم للآية والحديث – مع أننا لا نحتاج إليها لوقوع الخبر عن نفس ذات الله تعالى لا عن غيره-! إفادة أن استواءه سبحانه ونزوله إنما هو على وجه لا افادة صون صفاته تعالى من التحريف، وبيان ثبوت المعنى الذي نفاه المؤولة، آية ذلك: إجماع الصحابة والسابقين على حمل عبارة الآية والحديث التي

سمعوهما عن النبي صلى الله عليه وسلم على ظاهرها، إذ لم يأت عنهم حرف واحد يقول بأن المراد: يستولي، أو تنزل رحمته، أو ينزل أمره أو ملك من ملائكته، لكن لما أحدث هؤلاء المحرفون، ما سبق ذكره من تأويلات، وطفقوا يسوقون الشبه، احتاج أئمة المسلمين إلى أن يقولوا: (يستوي بذاته)، وينزل بذاته)، ليبينوا أن استواءه تعالى ونزوله، إنما هو استواء ونزول حقيقيان يليقان به، وكذا في سائر ما وصف الله به تعالى نفسه أو وصفه به رسوله صلى الله عليه وسلم.

العنى الحقيقي للفظة والذات ::

ومن هذا يُعلم: أن لفظة (ذات) وإن كانت مؤنثة (ذو)، إلا أن الشرع والعرف وضعاها للدلالة على (النَّفْس) و(عين الشيء)، يقول الراغب بعد أن ذكر أن لفظ (ذات) أصلها (ذو): وقد استعاروا لفظ (الذات) لـ (عين الشيء)، واستعملوها مفردة ومضافة، وأدخلوا عليها الألف واللام، وأجروها مجرى النفس ،، وأضحت تعني: (اسم مستقل قديم مع الله تعالى، عَرَّفه الرب إلى عباده)، قال النووي متعقباً من أنكرها على أهل السنة: «وهذا الإنكار منكر، فقد قال الواحدي في قوله تعالى: ﴿ أَنَّهُمُّ أَلَّهُ وَأَصْلَحُوا وَاتَ سَحِيم ) (الأنفال: ١). قال ثعلب: (أي الحالة التي بينكم)، فالتأنيث عنده للحالة، وقال الزجاج: (معنى ذات: حقيقة)،، ذكره في الفتح، وقال الشريف الجرجاني في معجم التعريفات، إنها: «الاسم الأعظم الجامع لجميع الأسماء، وقيل: هو الله، لأنه اسم الذات الموصوفة بجميع الصفات، ومما يؤكد أن (الذات) اسم مستقل، ما ذكره النحويون من تقسيم الاسم إلى: اسم معنى واسم ذات، وأن التمييز يفسر الإبهام في اسم الذات الذي قبله، وأنه لا يُخبِّر بالزمان عن الذات.

#### طرفاً من أقوال أثمة أهل السنة في ذكر لفظة (بذاته) صوناً للصفات عن التحريف:

ونذكر من كلام أهل العلم المنصوص فيه على كلمة (بذاته):

ا- ما جاء عن أبي حنيفة (ت ١٥٠) من قوله كما في شرح الطحاوية ص ٢٥٣ وجلاء العينين ص ٢٣٦، ولا ينبغي لأحد أن ينطق في ذات الله بشيء، بل يصفه بما وصف به نفسه،

٢- قول سفيان الثوري (ت ١٦١) - كما في (ذم الكلام وأهله) للأنصاري (٩٠٨) - «عليكم بالأثر، وإياكم والكلام في ذات الله».

٣- ما جاء عن الإمام مالك (ت ١٧٩) من قوله فيما رواه ابن عبد البرفي التمهيد ٧/ ١٤٥ ، من وصف شيئًا من ذات اللَّه تعالى مثل قوله: ﴿ وَقَالَتِ ٱلَّهُودُ يَدُ الله مَنْلُولًا ) (المائدة:٦٤)، وأشار بيده إلى عنقه، ومثل قوله: (مُ السَّمعُ الصر ) (الشورى: ١١)، فأشار إلى عينيه أو أذنيه أو شيء من بدنه، قطع ذلك منه؛ لأنه شبّه الله ينفسه ،، وهذا دليل على أن السلف لا يشبهون ولا يمثلون، والمقصود من كلام الإمام مالك: من قال ذلك على سبيل التشبيه؛ بدليل قوله: (لأنه شبه الله بنفسه)؛ فقد ورد في قوله تعالى: وَكُنْ أَنَّهُ سَمِينًا مِسَالًا ) (النساء: ١٣٤) عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه أشار إلى عينيه وأذنه، وورد حديث القبض بيده وهو على المنبر، وحديث الأصابع، وحديث الحبر اليهودي؛ غير أن النبي صلى الله عليه وسلم 1 ذكر ذلك، إنما أراد حقيقة الصفة وأراد إثباتها.

٤- ما ورد عن الإمام أحمد (ت ٢٤١)، فيما ذكره الخلال في السنة ٦/ ١٨عن محمد بن سليمان أنه قال لأبي عبد الله أحمد بن حنبل: ما تقول في القرآن؟، قال: عن أي شيء تسأل؟، قلت: كلامه، قال: (كلام الله، وليس بمخلوق ولا تجزع أن تقول ليس مخلوق، فإن كلام الله من الله ومن ذات الله، وتكلم الله به وليس من الله شيء مخلوق).

٥- قول المزني إمام عصره (ت ٢٦٤) في (شرح أصول السنة) ص ٧٥، ٨٩: إنه سبحانه , عال على عرشه في مجده بذاته"، وحكايته الإجماع على ذلك قائلاً: , هذه مقالات وأفعال اجتمع عليها الماضون الأولون من أئمة الهدى، وبتوفيق الله اعتصم بها التابعون قدوة ورضاً".

7- قول سهل التستري (ت٢٨٣)- فيما نقله عنه الطحاوي (ص١٦١)- وقد سئل عن ذات الله: «ذات الله موصوفة بالعلم، غير مُدركة بالإحاطة، ولا مرئية بالأبصار في دار الدنيا، وهي موجودة بحقائق الإيمان من غير حد ولا إحاطة ولا حلول، وتراه العيون في العقبى، ظاهراً في ملكه وقدرته، وقد حجب الخلق عن معرفة كنه ذاته، ودلهم عليه

٧- ما أفاض فيه العلامة أبو بكر محمد بن موهب المالكي (ت٤٠٦)، قال في شرحه لرسالة الإمام أبي محمد بن أبي زيد - وقد نقله عنه الذهبي في العلو وابن القيم في اجتماع الجيوش -: ,,وأما قوله: (إنه فوق عرشه الجيد بذاته). فإن معنى (فوق) و(علا) عند جميع العرب واحد، وفي كتاب الله وسنة رسوله تصديق ذلك، ثم ساق الأيات والأحاديث في إثبات العلو، وبين أن علوه فوق عرشه إنما هو بذاته، لأنه تعالى بائن عن جميع خلقه بلا كيف، وهو في كل مكان بعلمه لا بذاته". ٨- وقول أبي نصر السجزي (ت ٤٤٤) وقد ساق هو الأخر عليه الإجماع، فقال في كتابه الإبانة -ونقله عنه غير واحد -: ,,أئمتنا كسفيان الثورى ومالك وسفيان بن عيينة وحماد بن زيد وحماد بن سلمة وابن المبارك وفضيل وأحمد وإسحاق، متفقون على أن الله بذاته فوق العرش، وأن علمه

٩- قول ابن بطال (ت ٤٤٩) فيما ساقه له صاحب عليه الذهبي في العلوص ١٧٥. (فتح الباري) ١٣/ ٣٩٤، قال: ,,أسماء الله تعالى على ثلاثة أضرب، أحدها: يرجع إلى ذاته وهو ودلالاتها من نحو قولهم: "والأصل، أن الكلام في الله، والثاني: يرجع إلى صفة قائمة به ك (الحي)، والثالث: يرجع إلى فعله كه (الخالق)؛ وطريق إثباتها جميعا: السمع، والفرق بين صفات الذات وصفات الفعل: أن صفات الذات قائمة به، وصفات الفعل ثابتة له بالقدرة ووجود المفعول بإرادته حل وعلا"أ.ه.. وما جاء في نظيره من أقوال أهل العلم المتضافرة على جواز إطلاق اسم (الذات) عليه تعالى، والمجمعة على تقسيم صفات الله إلى صفات ذات وصفات فعل.

> ١٠- كلام أئمة أهل العلم ممن سبق أن ذكرنا مما يطول ذكره. مقولاتهم بهذا الخصوص في مقالات سالفة، من نحو؛ ابن أبي شيبة، وابن أبي زيد القيرواني في رسالته في مذهب مالك، والسجستاني والثعلبي والطلمنكي والكرجي والحيلي وابن رجب الحنبلي وابن أبي زيد المغربي وغيرهم.

١١- كلام من سبق أن ذكرنا نصوصهم في بطلان أنه

بأياته، فالقلوب تعرفه والعيون لا تدركه، ينظر تعالى (بذاته) في كل مكان، والإنكار الشديد على إليه المؤمن بالأبصار من غير إحاطة، ولا إدراك من ادعى ذلك، من نحو ما قاله الحارث المحاسبي وعلى بن عاصم شيخ أحمد والبيهقي ود. هراس في شرح الواسطية.

كذا يما يعنى من مفاد كلام الكافة: أن قول السلف (بذاته)، إنما جاء في مقام التأكيد والتنصيص على نفى الشابهة عنه جل وعلا، والرد على العطلة الذين يفسرون صفات الله بما قام به غيره، وينكرون أن يقوم بذات الله تعالى صفة متعلقة بمشيئته، فيقولون: (نزوله: نزول أمره، ومجيئه: مجيء ثوابه)، وهكذا، فكان الشأن في ذكرهم لها، شأن زيادتهم لفظ (بائن) في مقام إثباتهم لعلو الله تعالى، وذلك ردا على الجهمية الذين يزعمون أنه تعالى بذاته في كل مكان، وشأن قولهم: (حقيقة) في تأكيد حقيقة الصفة ورد من جعلها مجازا، إذ "لو كانت الصفات ترد إلى المجاز، لبطل أن يكون ثمة صفات لله، وإنما الصفة - على ما يقتضيه العقل والنقل - تابعة للموصوف، فهو موجود حقيقة لا مجازا وكذلك جميع صفاته، فإذا كان سبحانه لا مثل له، لزم أن تكون صفاته لا مثل لها" على ما نص

١٢- ما أسس له أئمة السنة في إثبات (الذات) الصفات فرع على الكلام في الذات"، وتلك عبارة الخطيب في بيان ما أجمع عليه السلف، وعبارة ابن مندة في كتاب التوحيد ٢/ ٦٨؛ ,,ذات الله خلصت بانضراد الوحدانية من كل شيء، وبانت عن كل شيء، وأخلصت به القلوب إلى توحيد الله وسلمت"، وعبارة المقدسي ت ١٠٣٣ في أقاويل الثقات: ,,إن الصفات كالذات، فكما أن ذات الله ثابتة حقيقة من غير أن تكون من جنس ذوات المخلوقين، فكذلك صفاته ثابتة"، إلى غير ذلك

١٣- سا عنونوا له في كتب الاعتقاد لإثباتها، من نحوما فعل اللالكائي في شرح أصول السنة ١/١٤٤ في (سياق ما روى عن النبي في النهي عن التفكير فِ ذات الله)، والسهقي في (الأسماء والصفات) ب (باب: ما ذكر في الذات)، وابن أبي العزفي (شرح الطحاوية) بـ (باب حرمة الخوض في ذات الله)،

وابن حجر في الفتح ٢٩ / ٣٩٣ بـ (باب: ما يذكر في الذات والنعوت وأسامي الله، وقال خبيب: وذلك في ذات الإله، فذكر الذات باسمه تعالى). الخ.

#### القرائن الشرعية في إطلاق اسم (الذات) بحق الله تعالى، وأوجه دلالتها،

على أن ما سبق ذكره من التعليل لذكر أئمة السلف للفظة (الذات)، لم يمنعهم أن يسردوا ما تيسر من النصوص الوارد فيها هذه اللفظة في الحديث وفي كلام الصحابة، وذلك لشدة علاقتها بصفات الله تعالى، ونذكر من هذا:

ا- ما رواه البخاري ومسلم وغيرهما، من طريق أبي هريرة، أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: لم يكذب إبراهيم قط إلا ثلاث كذبات، ثنتين في ذات الله، قوله: (أن سَنِمٌ) (الصافات/ ٨٨)، وقوله: (لل تَعَلَّمُ حَلَّا) (الأنبياء/ ٦٤). وواحدة في سارة: (إنك أختي).. وفيه رد على ما زعمت الجهمية والمعطلة والمؤولة أن الذات هنا، هي: الحق، وهو باطل قطعاً، إذ ليس يمكن أن يضاف إلى الله تعالى شيء ثم لا يكون متصفا به، وإن صح لهم هذا في موضع معين ولن يصح فلن يصح تأويلهم هذا في شتى المواضع، فقد تواترت الأحاديث بإثبات في الذات لله تعالى، وهو قول جميع المسلمين.

٢- وما روي عن ابن عباس من قوله صلى الله عليه وسلم: (تفكروا في كل شيء، ولا تفكروا في ذات الله)، قال عنه ابن حجر في الفتح١١/ ٣٩٤: "موقوف، وسنده جيد". كما حسنه بشواهده الألباني في الصحيحة ٤/ ٣٩٥.

٣- ما ورد في قصة خبيب بن عدي، وقد أخرجها البخاري في الصحيح (٧٤٠١) من طريق أبي هريرة، وفيها: أن النبي صلى الله عليه وسلم بعث عشرة من الصحابة، في السرية التي غدر بهم المشركون، منهم خبيب الأنصاري، قال أبو هريرة: فأخبرني عبيد الله بن عياض أن ابنة الحارث أخبرته أنهم حين اجتمعوا، استعار خبيب منها موسى يستحد بها، فلما خرجوا من الحرم ليقتلوه، قال:

ولست أبالي حين أقتل مسلما

على أي جنب كان في الله مصرعي وذلك في ذات الإله وإن يشأ نبادك على أوصيال شلبو مُمزَّع

فقتله عقبة بن الحارث، فأخبر النبي أصحابه يوم أصيبوا خبرهم). فهذا إمام المحدثين – وقد تبعه كثيرون - قد احتج بهذا الخبر على إطلاق الذات على اسم الله تعالى، وهو قول جميع المسلمين إلا الجهمية ومقلديهم من المتعصبين، الذين زعموا أن الذات هي الحقّ، مخالفين بذلك أنمتنا ومحدثينا. ٤- ما رواه أحمد في مسنده ٨٦/٣ من طريق أبي سعيد الخدري، قال: اشتكى الناس علياً الناس فقام رسول الله صلى الله عليه وسلم فينا خطيباً. فسمعته يقول: (أيها الناس لا تشكوا عليًا فوالله إنه الأخشن في ذات الله أو في سبيل الله)، قال الحاكم (١٤٤/٣): هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه، ووافقه الذهبي، و(أو) هذه: للتنويع، ووردت متابعته بلفظ: (.. فوالله لهو أخيشن في ذات الله، وفي سبيل الله)، وبلفظ: (.. فوالله إنه الأخيشن في ذات الله).

٥- ما أخرجه أبو نعيم في الحلية ٢/ ٢٤٩ عن أبي ذر، قال: سألت رسول الله صلى الله عليه وسلم أي الجهاد أفضل؟ قال: (أن تجاهد نفسك وهواك في ذات الله)، والحديث له عدة شواهد منها: ما روى أبو نعيم من طريق آخر أن رجلاً سأل عبد الله بن عمرو بن العاص أي المجاهدين أفضل؟، قال: (من جاهد نفسه في ذات الله).. وما رواه ابن نصر في تعظيم قدر الصلاة بلفظ: فأي المهاجرين أفضل؟، قال: (من جاهد لنفسه وهواه في ذات الله)، وهذا قال: (من جاهد لنفسه وهواه في ذات الله)، وهذا كما في الصحيحة (٣/ ٤٨٣)، رقم ٤٨٣) حديث

٢- ما جاء عن عبد الرحمن بن عوف، وكان به احدى وعشرون جراحة وهتم، وجرح في رجله، فعرج من ذلك الجرح وقد أقبلت صفية بنت عبد المطلب لتنظر إليه وكان أخاها لأمها، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم لابنها الزبير بن العوام: (القها، فأرجعها لا ترى ما بأخيها)، فلقيها الزبير بن العوام، بن العوام، فقال لها: يا أمه، إن رسول الله يأمرك أن ترجعي، فقالت: ولم، وقد بلغني أنه قد مُثل بأخي، وذلك في ذات الله 12، إلى غير ذلك من الأخبار التي يضيق المقام بذكرها..

وإلى لقاء آخر نستكمل الحديث..

والحمد لله رب العالمن.



تحذير الداعية من القصص الواهية

قصة قراءة الله تعال طه وسی

قىل خلق آدم

تواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم حتى يقف على حقيقة هذه القصة التي اشتهرت وانتشرت على ألسنة القصاص والوعاظ نتيجة وجودها في كتب السنة الأصلية. بل ومن أنمة التوحيد من أهل السنة والجماعة من جعل هذه القصة من الأدلة التي يستدلون بهاعلى أن القرآن من صفات الله القديمة والتي أخرجوها في مصنفاتهم في أصول اعتقاد أهل السنة ومنهم من اتخذها دليلاً من أدلة السنة على الفرق بين خلق الله وبين كالأم الله كما سنبين في التخريج، بل يزعم المتصوفة والطرقية أن هذه القصة تكريم للنبي محمد صلى الله عليه وسلم من قبل خلق آدم عليه السلام في كتب الحديث الأصلية وسنبين أن هذا الحديث منكر، كان سببًا في اشتهار هذين الاسمين من بين أسماء الناس، وكذلك سنبين أن هذه القصة واهية، وفي هذا البيان تنقية لأدلة اعتقاد أهل السنة والجماعة، حتى لا يتقول علينا أهل البدع والضلال الذين ينشرون سمومهم خاصة في هذه الأيام في الصحف والمحلات والقنوات، والله المستعان.

#### أولادالمان

رُوى عن أبي هريرة قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إنَّ اللَّه قرأ طه ويس قبل أن يخلق آدم بألف عام، فلما سمع الملائكة القرآن قالوا: طوبي لأمة تنزل هذا عليها، وطوبي لأجواف تحمل هذا، وطوبى لألسن تكلم بهذا،

#### ثانيا: التخريج:

١- هذا الخير الذي جاءت به قصة ، قراءة الله تعالى طه ويس قبل خلق آدم، أخرجه الحافظ سليمان بن أحمد الطبراني في المعجم الأوسط، (٥//٥) (٤٨٧٣) قال: حدثنا عبدوس بن ديزويه الرازي، قال: حدثنا إبراهيم بن المنذر الخزامي قال: حدثنا إبراهيم بن المهاجر بن مسمار، قال: حدثنا عمر بن حفص بن ذكوان عن مولى الحرقة عن أبى هريرة قال: قال

رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إن الله قرأ طه، يس...) القصة.

٢-وأخرجه الحافظ أبو بكر عمروبن أبي عاصم في رائسنة ، باب في دذكر كلامه تبارك وتعالى ، (ح٧٠) قال: حدثنا إبراهيم بن المنذر الحزامي به.

"- وأخرجه الإمام الحافظ أبو بكر محمد بن إسحاق بن خزيمة في كتاب «التوحيد وإثبات صفات الرب عز وجل» (ح٢٣٦) باب (٤١)؛ «الأدلة من السنة على الفرق بين خلق الله وبين كلام الله، قال: حدثنا أبو هشام زياد بن أيوب قال: حدثنا إبراهيم- يعني ابن المنذر الحزامي به.

اخرجه الإمام الحافظ الدارمي في «السنن» (ح٤١٤) قال: حدثنا إبراهيم بن المهاجر بن مسمار به.

و فخرجه الحافظ أبو بكر أحمد بن علي البيهقي في والأسماء والصفات، (ص٣٦٠) قال: أخبرنا أبو سهل أحمد بن محمد بن إبراهيم المهراني، وأبو النصر بن قتادة قالا: أخبرنا محمد بن إسحاق بن أيوب الصبغي، حدثنا الحسن بن علي بن زياد السري حدثنا إبراهيم بن المنذر الحزامي به.

آ- وأخرجه الحافظ هبة الله بن الحسن بن منصور اللالكائي في «شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة» (٣٦٤/١) (ح٣٦٨) قال: أخبرنا عبيد الله بن أحمد بن علي، قال: حدثنا حمزة بن القاسم بن عبد العزيز، قال: حدثنا عبد الرحمن بن محمد بن منصور، قال: حدثنا إبراهيم بن المنذر به.

٧- وأخرجه اللالكائي أيضًا (ح٣٦٩) قال: وأخبرنا علي بن محمد بن أحمد بن بكران، قال: أخبرنا الحسن بن محمد بن عثمان، قال: حدثنا يعقوب بن سفيان، قال: حدثنا إبراهيم بن المنذر به.

الله الإمام الحافظ أبو أحمد عبد الله المعدي في الكه الله المعدي في الكامل، (٢٠/٢١٦/١) قال: حدثنا يحيى بن محمد بن عمران بن أبي الصفيراء الله بن موسى بن الصقر، وأحمد

بن موسى بن زنجويه واللفظ له وعمران بن موسى السختياني قالوا: حدثنا إبراهيم بن المنذر الحرائي به.

٩- وأخرجه الحافظ أبو جعفر محمد بن عمرو بن موسى بن حماد العقيلي المكي في «الضعفاء الكبير» (٢٥/٦٦/١) قال: حدثنا محمد بن إسماعيل، قال: حدثنا إبراهيم بن المنذر به.

١٠- وأخرجه الإمام الحافظ ابن حبّان في المجروحين، (١٠٨/١) وقال: أخبرناه عمران بن موسى حدثنا إبراهيم بن المتذر الجزامي به.

11- وأخرجه الإمام أبو الفرج عبد الرحمن بن علي بن الجوزي في «الموضوعات» (١٠٩/١) باب: مما ذكر أن الله تعالى قرأ طه ويس قبل خلق آدم، قال:

أ- أنبأنا أبو البركات على البزار، قال: أنبأنا أحمد بن علي الطرثيثي، أخبرنا هبة الله بن الحسن اللالكائي قال: أخبرنا علي بن محمد بن أحمد بن بكران به.

ب- وأخبرنا إسماعيل بن أحمد السمرقندي، قال: أخبرنا إسماعيل بن مسعدة الإسماعيلي، قال: أخبرنا حمزة بن يوسف السهمي قال: حدثنا أبو أحمد بن عدي الحافظ قال: حدثنا أحمد بن موسى بن زنجويه به.

ج- وأنبأنا عبد الوهاب بن المبارك الأنماطي، قال: أخبرنا محمد بن المظفر الشامي قال: أخبرنا أحمد بن محمد العتيقي قال: أخبرنا يوسف بن الدخيل قال: أخبرنا أبو جعفر العقيلي به.

#### ثالثا: التحقيق:

ا- هذا الحديث الذي جاءت به هذه القصة قال الحافظ الطبراني في «المعجم الأوسط» (٥٧/٥): «لا يُروى هذا الحديث عن رسول الله صلى الله عليه وسلم إلا بهذا الإسناد، تضرد به إبراهيم بن المنذر.

٧- قلت: ومما أوردناه آنفاً من التخريج يتبين التطبيق العملي لهذه القاعدة التي أوردها الحافظ الطبراني (٣٦٠هـ- ٣٦٠) في كتابه المعجم الأوسط، هذا الكتاب الذي ظهر فيه منهجه من سعة روايته وكثرة اطلاعه على

طرق الحديث وتمييز الطرق التي اشترك فيها عدد من الرواة عن هذا الراوي، عن الطرق التي انضرد بها بعض الرواة عن بعض، وهذا الأمر لا ينقاد إلا لإمام جهيد من جهابدة هذا الفن الدقيق الواسع، وقد تعب كثيرًا في إخراج هذا الكتاب بهذا المنهج لذلك كان يقول: «هذا الكتاب

قلت: فقوله: ولا يروى هذا الحديث عن رسول الله صلى الله عليه وسلم إلا بهذا الإسناد تفرد به إبراهيم بن المنذر، اهـ.

روحي، اهـ.

- يدل على أن هذا الحديث وفرد مطلق، كما هو مقرر عند علماء الصناعة الحديثية حيث بين ذلك الحافظ السخاوي في وفتح المفيث، (٣٨٤/٣)- ط. دار المنهاج الرياض- قال: والفرد المطلق هو الحديث الذي لا يعرف إلا من طريق هذا الصحابي ولو تعددت الطرق إليه».

- ويدل أيضًا على أن هذا الحديث تفرد به إبراهيم بن المنذر فما فوقه، حيث إن هذا الحديث لا يروى عن رسول الله صلى الله عليه وسلم إلا بهذا الإسناد، ويحتسب من لا دراية له أن هذا أمر هن، ولكنه عظيم عند من الحديث صناعة، حيث يتبين أن رواة هذا الحديث من إبراهيم بن المذار فما فوقه لا يوجد لهم متابعات تامة أو قاصرة.

٣- قلت: وهذا الخبر الذي جاءت به قصة ،طه ويس، فيه علتان:

الأولى: إبراهيم بن المهاجر بن مسمار.

ا- وهو الذي روى عنه إبراهيم بن المنذر، وتفرد برواية هذا الخبر ولا يوجد له متابع كما هو مبين من قول الحافظ الطبراني المبنى عن سعة روايته وكثرة اطلاعه على طرق الحديث، وهذا ما أقره الإمام الحافظ ابن عدى (٢٧٧هـ-٣٦٥ ) في كتابه والكامل في ضعفاء الرجال، (٦٠/٢١٦/١) قال: (وإبراهيم بن مهاجر لم أجد لم يروه إلا إبراهيم بن مهاجر، ولا يروى (بهذا الاسناد ولا بغير هذا الإسناد) هذا المتن إلا ﴿ وقال الإمام النسائي في الضعفاء والمتروكين ،:

إبراهيم بن مهاجر هذا، اهـ

قلت: وهذا مبين في الطرق التي أخرجنا بها هذا الخبر من أنمة الحديث في كتب الحديث الأصلية أنفا.

ب قال الإمام البخاري في «الضعفاء الصغير» (٩): «إبراهيم بن مهاجر بن مسمار المدنى: منكر الحديث، اهـ

قلت: وهذا المصطلح عند الإمام البخاري له معناه كما في «تدريب السراوي» (١/٢٤٩): والبخاري يطلق: فيه نظر وسكتوا عنه فيمن تركوا حديثه، ويطلق: منكر الحديث على من لا تحل الرواية عنه، اه.

حدقال الإمام الحافظ ابن حبان في المجروحين، (۱۰۸/۱): «إبراهيم بن المهاجر بن مسمار من أهل المدينة يحدث عن عمربن حفص بن ذكوان منكر الحديث جدًا ثم أخرج من مناكيره قصة «قراءة طه ويس»، ثم قال: وهذا متن موضوع».

د- قلت: وذكر هذا الخبر الحافظ الذهبي في دالميزان، (٢٧٤/٦٧/١)، وجعله من مناكير إبراهيم بن مهاجر بن مسمار المدنى، وأقر قول الإمام البخاري؛ فيه بأنه منكر الحديث، وقال: وانفرد عنه إبراهيم بن المنذر الحزامي، ثم أقرّ قول ابن حبان في حديث وقرأ طه ويس، وهذا مأن موضوع، اهد

م - وذكره الحافظ ابن حجر في «اللسان» (٣٥٠/١١٥/١)؛ وأقرّ ما أقره الإمام الذهبي ي «الميزان، عن إبراهيم بن مهاجر بن مسمار المدنى وزاد عليه: ﴿ وقال ابن حبان في الضعفاء: منكر الحديث جدا لا يعجبني الاحتجاج به إذا انفردي، اه.

و- وقال الحافظ العقيلي في «الضعفاء الكبير» (۱۰/۱۲۰/۱)؛ حدثنی آدم بن موسی قال: سمعت البخاري يقول: إبراهيم بن المهاجر بن مسمار المدنى منكر الحديث ومن حديثه... له حديثًا أنكر من حديث ، قرأ طه ويس ، لأنه وأخرج حديث: ،إن الله قرأ طه ويس ، من منكراته.

«إبراهيم بن مهاجر بن مسمار: ضعيف مدني». اه.

قلت: بهذا يتبين أن إبراهيم بن المهاجر بن مسمار منكر الحديث جدًا وهذا المتن الموضوع المنكر من روايته كما بين ذلك أئمة الجرح والتعديل خاصة الإمام البخاري الدي بين منهجه الحافظ ابن حجرية «هدي الساري» (ص٤٠٥) قال: «وللبخاري في كلامه على الرجال توق زائد وتحر بليغ يظهر لمن تأمل كلامه في الجرح والتعديل فإن أكثر ما يقول: سكتوا عنه، فيه نظر، تركوه ونحو هذا».

قلت؛ فكيف بإبراهيم بن مسمار الذي قال فيه الأمام البخاري: «منكر الحديث ، ؟ {

العلة الأخرى: شيخه عمر بن حفص بن ذكوان. قال الإمام الذهبي في الميزان» (٦٠٧٥/١٨٩/٣)؛ معمر بن حفص ابو حفص العبدي، وهو عمر بن حفص بن ذكوان قال أحمد: تركنا حديثه وحرقناه، وقال علي: ليس بثقة، وقال النسائي؛ متروك، وقال الدارقطني: ضعيف، اه.

قلت: والإمام الذهبي بهذا قد بين شدة ضعف عمر بن حفص بن ذكوان، وقد قال الحافظ ابن حجر في «شرح النخبة» (ص٧٧): «الذهبي من أهل الاستقراء التام في نقد الرجال». اهـ.

قلت: لذلك أورده الحافظ ابن حجر في اللسان» (٣٤٢/٤) (٣٤٢/٩) . ونقل ما ذكره الذهبي في الميزان، في عمر بن حفص بن ذكوان وأقره بل وزاد عليه ما نقله عن الساجي: "متروك الحديث، ثم أورد أحاديث من مناكيره.

من هذا التحقيق يتبين:

أن الخبر الذي جاءت به القصة منكر والقصة واهية وبها علتان من منكر الحديث لا تحل الرواية عنه وآخر متروك تركوا حديثه وحرقوه ليس بثقة.

#### رابعًا: تضعيف أنمة الحديث للقصة:

ا أورد الأمام الحافظ ابن كثير في تفسيره، (١٤١/٣) هذا الخبر الذي جاءت به هذه القصة في صدر تفسير سورة طه نقلاً عن ابن خزيمة قال: «روى إمام الأئمة محمد بن إسحاق بن خزيمة خزيمة في كتاب التوحيد عن زياد بن أيوب عن

ابراهيم بن المنذر الحزامي، حدثنا ابراهيم بن المهاجر بن مسمار عن عمر بن حفص بن ذكوان عن مولى الحرقة- يعني عبد الرحمن بن يعقوب- عن أبي هريرة قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: إن الله قرأ طه ويس قبل أن يخلق آدم بألف عام، فلما سمعت الملائكة قالوا: طوبى لأمة ينزل عليهم هذا، وطوبى لأجواف تحمل هذا، وطوبى لألسن تتكلم بهذا».

قال الحافظ ابن كثير: هذا حديث غريب، وفيه نكارة وابراهيم بن مهاجر وشيخه تكلم فيهما.

قلت: وهذا النوع من الغرائب قال فيه الإمام الحافظ ابن رجب في «شرح علل الترمذي» (٤٠٨/١): قال أحمد بن يحيى: سمعت أحمد غير مرة يقول: «لا تكتبوا هذه الأحاديث الغرائب فإنها مناكير وعامتها عن الضعفاء».

وهذه القاعدة للإمام أحمد بن حنبل تنطبق تمام الانطباق على حكم الإمام الحافظ ابن كثير على خبر قراءة طه ويس ..

\*- وأخرج هذا الخبر الذي جاءت به القصة قال الإمام ابن الجوزي في الموضوعات، (١١٠/١): هذا حديث موضوع،

قال ابن عدي: لم أجد لإبراهيم حديثًا أنكر من هذا لأنه لا يرويه غيره.

وقال البخاري: إبراهيم بن المهاجر ضعيف منكر الحديث.

وأما عمر بن حفص فقال أحمد بن حنبل: حرقنا حديثه.

وقال يحيى بن معين: ليس بشيء، وقال النسائي: متروك الحديث.

وقال ابن حبان: هذا متن موضوع. اه.

وأورده ابن عراق في تنزيه الشريعة عن
 الأخبار الشنيعة الموضوعة (ح١٩) وضعفه.

الإحياء ( ٢٧٤/١ )، وعزاه إلى الدارمي من حديث أبى هريرة.

خامساً: بيان عدم صحة أن طه ويس اسمان من أسماء النبي صلى الله عليه وسلم.

للرد على المتصوفة الذين يزعمون أن هذه القصة تكريم للنبي صلى الله عليه وسلم من قبل خلق آدم عليه السلام لاعتقادهم أن طه ويس اسمان من أسماء النبي صلى الله عليه وسلم لوجود الخبر فكتب السنة الأصلية بهذا، ولقد بينا أنفا عدم صحة قصة وقراءة الله تعالى طه ويس قبل خلق آدم،، وبينا أنها منكرة، وهذا بيان بتخريج وتحقيق الخبر بأن طه ويس اسمان من أسماء النبي صلى الله عليه وسلم.

١- الخبر أخرجه الحافظ أبو نعيم أحمد بن عبد الله الأصبهاني في دلائل النبوة ، (١٢/١) الفصل الرابع: «ذكر فضيلته صلى الله عليه وسلم بأسمائه، قال: حدثنا محمد بن أحمد بن الحسن، حدثنا محمد بن عثمان بن أبي شيبة، العلة الأخرى: سيف بن وهب. قال: حدثنا عبد الله بن عمرو بن أبان، قال: حدثنا إسماعيل بن إبراهيم التيمي، حدثنا سيف بن وهب عن أبى الطفيل قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إن لي عند ربي عشرة أسماء ،. قال أبو الطفيل: حفظت منها ثمانية: محمد، وأحمد، وأبو القاسم، والفاتح، والخاتم، والعاقب، والحاشر، والماحي، قال أبو يحيى: زعم سيف أن أيا جعفر قال له: إن الاسمين الباقيين: طه ويس. اهـ.

٢-التحقيق:

هذا الخبرفيه علتان:

الأولى: إسماعيل بن إبراهيم التيمي:

أ- قال الحافظ المزي في اتهذيب الكمال، (٤١٥/١٣٧/٢)؛ إسماعيل بن إبراهيم الأحول أبو يحيى التيمي الكوفي روى عن سيف بن وهب وآخرين، وروى عنه عبد الله بن عمر بن أبان. اه. قلت: وقد صُحف إلى عبد الله بن عمرو بن أبان كما في ط. المتنبي- القاهرة، ط. الباز مكة المكرمة تلك الطبعتان اللتان أخرجنا منهما هذا الحديث.

- قال الإمام البخاري في الضعفاء الصغير، (١٤): السماعيل بن إبراهيم أبو يحيى التيمي الكوفي، قال ابن نمير؛ ضعيف جدا، اهـ.

حدوقال الإمام النسائي في الضعفاء والمتروكين، (٣٠): وضعيف كوفي. اه.

د- وقال الحافظ ابن أبى حاتم في الجرح والتعديل، (١٥٥/٢): روى عنه عبد الله بن عمر بن أبان سألت أبي عنه فقال: ضعيف الحديث، وسألت أبي عنه ثانيًا، فقال: قال ابن نمير: ضعيف الحديث جدا.

هـ- وقال الحافظ ابن حيان في المجروحين (۱۲۲/۱): دیخطئ حتی خرج عن حد الاحتجاج به إذا انفرد ، اه.

وقال الحاكم أبو أحمد: ليس بالقوي عندهم، وقال ابو داود: شيعي. اه.

قلت: وقال الحافظ العراقي في تخريج الإحياء، (٣٨٣/٢): «أخرجه أبو نعيم في الدلائل من حديث أبى الطفيل ضعيف، اه.

قال الإمام الذهبي في الميزان، (١/١٥٩/٥٤٣): ، سيف بن وهب عن أبى الطفيل، قال يحيى بن سعيد: هالك ،. اه.

قلت: وأخرج الإمام الحافظ ابن عدي في الكامل، (۳۲/۳) (۲۰۱/۱۲۰) بسنده عن یحیی بن سعيد قال: سيف هالك من الهالكين. ثم أخرج له هذا الحديث من مناكيره، قال: حدثنا عبد الله بن محمد بن عبد العزيز، حدثنا عبد الله بن عمر حدثنا أبو يحيى التيمي حدثنا سيف بن وهب عن أبي الطفيل مرفوعًا، ثم قال: وقد نسبه يحيى القطان وابن حنبل إلى الضعف.

قلت: هذا الحديث المنكر لما فيه من ضعفاء وهالكين يغنى عنه هذا الحديث الثابت الصحيح الذي أخرجه الإمام البخاري في وصحيحه، (ح٣٥٣) (ح٤٨٩٦) ومسلم في (صحیحه) (۲۳٤٥) من حدیث جبیر بن مطعم رضى الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: « لي خمسة أسماء: أنا محمد، وأنا أحمد، وأنا الماحي الذي يمحو الله بي الكفر، وأنا الحاشر الذي يحشر الناس على قدمى، وأنا العاقب،

ومعنى العاقب: الذي ليس بعده نبي.

هذا ما وفقني الله إليه وهو وحده من وراء



مرزر معان

والسنة

اعداد/ المتشار أحمد السيد على إبراهيم

الحمد لله حمدا لا ينفد، أفضل ما ينبغي أن يحمد، وصلى الله وسلم على نبينا محمد، وعلى آله وصحبه ومن تعبد: أما بعد: فبتتبع الأيات القرآنية، والأحاديث النبوية الصحيحة التي وردت بلفظ الحفظ، ومشتقاته، أمكن استنباط هذه القوائد المهمة:

تعريف الحفظ، لغة وشرعًا،

الحفظ لغة: قال الراغب ما خلاصته: الحفظ يقال تارة لهيئة النفس التي بها يثبت ما يؤدي إليه الفهم ويضاده النّسيان كما في حفظ القرآن الكريم مثلا، ثمَ استعمل في كل تفقد وتعهد ورعاية وقوله سيحانه: ﴿ وَالْمُعَظِّينَ فُرُوجِهُمْ وَالْحَافِظِينِ ، (الأحرزابِ: ٣٥) كناية عن العَفَّة. أمَّا قوله سبحانه: «خَلفِظَاتٌ لِّلْغَبِّب سَا حَفظَ آلَتُ ، (النساء: ٣٤)، أي يحفظن عهد الأزواج عند غيبتهم بسبب أن الله تعالى بحفظهنَ أن يطلع عليهن، وقرأ بما حفظ الله بالنصب أي بسبب رعايتهن حق الله تعالى لا لرياء وتصنع منهن.

الحفظ اصطلاحًا: لا يختلف معنى الحفظ في اللغة عن معناه في الاصطلاح، فقد يعنى الصيانة عن أسباب التلف، أو الحفظ في الصدر.

> الحفظ في القرآن والسنة: ١- بين الله أنه على كل شيء حفيظ:

وحفظ الله لخلقه نوعان:

قال في الحق الواضح البين، وحفظه لخلقه نوعان عام وخاص؛ حفظه لجميع المخلوقات بتيسيره لها ما يقيتها ويحفظ بنيتها، وتمشى إلى هدايته، وإلى مصالحها بارشاده، وهدايته العامة التي قال عنها: (أغطر كُلُ شَيْرِهِ خُلْقَةُ مُرَّ هَدَى ) (طه: ٥٠).

والنوع الثاني: حفظه الخاص لأوليائه، سوى ما تقدم، بحفظهم عما يضر إيمانهم، ويحفظهم من أعدائهم من الحن والإنس فينصرهم عليهم ويدفع عنهم كيدهم، قَالَ اللَّهُ تَعَالَى: ﴿ إِنَّ أَلَّهُ يُلَافِعُ عَنِ ٱلَّهِ يُنَافِعُ عَنِ ٱلَّهِ يُنَافِعُ عَنِ ٱلَّهِ يُن

مَامُوا ، (الحج: ٣٨)، وفي الحديث: (احفظ الله يحفظك). أي احفظ أوامره بالامتثال ونواهيه بالاجتناب، وحدوده بعدم تعديها، بحفظك في نفسك ودينك ومالك وولدك، وفي جميع ما أتاك الله من فضله، اهـ.

#### ٢- وبين أنه خير الحافظين:

ولأن الله سبحانه خالق كل شيء، وقد أحاط بكل شيء علما، فلا يكون حفظ غيره، كحفظه سبحانه وتعالى، بل هو خير الحافظين، قال تعالى: ﴿ قَالَ هَلْ مَامَنُكُمْ عَلَيْهِ إِلَّا كَمَّا أَمِنتُكُمْ عَلَى أَجِيهِ مِن فَبَلِّ فَأَلَّهُ خَيَّرٌ حَفِظاً وَهُو أرْجُمُ الرَّحِينَ، (يوسف ٦٤).

٣- وحفظ مقاديركل شيء في اللوح المحفوظ: فاللوح المحفوظ هو الكتاب الذي كتب الله فيه مقادير الخلق قبل أن يخلقهم.قال الله تعالى: وألرُ تعلَمُ أَنَ أَلَهُ يَعْلَمُ مَا فِي ٱلتَّكَاءِ وَٱلأَرْضِ إِنَّ وَالَّهِ فِي كُتُبُّ ، (الحج: ٧٠) قال ابن عطية: هو اللوح المحفوظ.

وقال تعالى: ﴿ مَا أَمَاتَ مِن مُصِينَةٍ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فِي الفُيكُمْ إِلَّا فِي كِتُكِ مِن قِبْلِ أَن نُبْرُأُهُمَّا , (الحديد: ٢٢) قال القرطبي: يعني اللوح الحقوظ.

#### ٤- وحفظ عباده وأعمالهم؛

ولأنه سيحانه خلق عباده لغاية عظيمة هي عبادته، فقد تكفل بحفظهم، وحفظ لأعمالهم ليجازيهم عليها يوم القيامة. فحفظ العباد من أمر الله:

فقال تعالى: ﴿ لَهُ مُعَقِّبُتُ مِنْ بِينِ بَدَيْدِ وَمَنْ خَلْفِهِ. يَعْفَطُونَهُ مِنْ أَمْرِ اللَّهِ إِنَّ ٱللَّهُ لَا يُغَيِّرُ مَا يَقُومِ حَتَّى يُغَيِّرُوا مَا بِانفُ مِنْ وَإِذَا أَرَادَ اللَّهُ بِقُومِ سُوَّمًا قَلَا مُرَدَّ لَهُ وَمَا لَهُم من توزير من والي ، (الرعد ١١)

قَالَ القرطبي رحمه الله في تفسيره- بعدما ذكر خلافا لأهل العلم في معناها: قال عبد الرحمن بن زيد: المعقبات ما يتعاقب من أمر الله تعالى وقضائه في عباده؛ قال الماوردي، ومن قال بهذا القول ففي تأويل قوله: يحفظونه من أمر الله وجهان: أحدهما: يحفظونه من الموت ما لم يأت أجل؛ قاله الضحاك. الثاني: ي مفظونه من الجن والهوام المؤذية، ما لم يأت

قدر؛ - قاله أبو أمامة وكعب الأحبار - فإذا جاء المقدور خلوا عنه؛ والصحيح أن المعقبات الملائكة، وبه قال الحسن ومجاهد وقتادة وابن جريج؛ وروي عن ابن عباس، واختاره النحاس، واحتج بقول النبي - صلى الله عليه وسلم -: يتعاقبون فيكم ملائكة بالليل وملائكة بالنهار الحديث، رواه الأئمة. وروى الأئمة عن عمروعن ابن عباس قرأ، معقبات من بين يديه ورقباء من خلفه من أمر الله يحفظونه وفهذا قد بين المعنى. واهـ

وقال تعالى: ﴿ إِنَّ كُلِّ عَنِي لَّا عَلَيْهَا كَافِظٌ ، (الطارق ٤) وحفظ أعمال العباد:

فقال تعالى: ﴿ وَإِنَّ عَلَيْكُمْ لَتَغِظِينَ ، (الانفطار

قال محمد الطاهر بن عاشور - رحمه الله - في تفسيره: «والحافظين صفة لحذوف تقديره: الائكة حافظين، أي: محصين غير مضيعين لشيء من أعمالكم. اه.

وقال تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ ٱلْخَنْدُوا مِن دُونِهِ: أَوْلِيَآةَ أَلَّهُ حَفِيظً عَلَيْهِمْ وَمَا أَنْ عَلَيْهِم بِوَكِيلِ، (الشورى ٦)، قال الشنقيطي - رحمه الله - في تفسيره « أضواء البيان ، : وقوله - تعالى - في هذه الآية الكريمة: الله حفيظ عليهم، أي رقيب عليهم حافظ (ص: ٤٤) عليهم كل ما يعملونه من الكفر والمعاصى، وفي أوله اتخاذهم الأولياء يعبدونهم من دون الله وفي الآية تهديد عظيم لكل مشرك. اه.

#### ٥- وضمن لن خرج في سبيله أن يحفظه

عن حميد بن هلال قال: وكان رجل من الطفاوة طريقه علينا فأتى الحى فحدثهم قال: قدمت المدينة في عير لنا فبعنا ثم قلت: لأنطلقن إلى هذا الرجل فلأتين من بعدى بخيره، قال: فانتهيت إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم فإذا هو يريني بيتا قال: أنْ امرأة كانت فيه (يعني بيتًا في المدينة)، فخرجت في سرية من المسلمين، وتركت ثنتي عشرة عنزا لها وصيصتها، كانت تنسخ بها (الصنارة التي يغزل بها وينسج)، قال: ففقدت عنزا من غنمها وصيصتها، فقالت:

يا رب ( إنك قد ضمنت لمن خرج في سبيلك أن تحفظ عليه، وإني قد فقدت عنزا من غنمي وصيصتى، وإنى أنشدك عنزي وصيصتى، قال: فجعل رسول الله يذكر شدة مناشدتها لربها تبارك وتعالى قال: رسول الله: فلأصبحت عنزها ومثلها، وصيصتها ومثلها، وهاتيك فائتها فاسألها إن شئت، قال: قلت: بل أصدقك، (رواه أحمد وصححه الألباني).

## الله، حفظه الله:

فعن عبد الله بن عباس رضى الله عنهما أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال له: (كنت خلف رسول الله صلى الله عليه وسلم يوما قال يا غلام، إني أعِلمُك كلمات: احفظ الله يحفظك، إحفظ الله تجده تجاهك، إذا سألت فاسأل الله، وإذا استعنت فاستعن بالله، واعلم أنَّ الأمة لو اجتمعت على أن ينفعوك بشيء، لم ينفعوك إلا بشيء قد كتبه الله لك. وإن اجتمعوا على أن يضروك بشيء لم يضروك إلا بشيء قد كتبه الله عليك، (رُفعت الأقلام وجفت الصَّحف)، (رواه الترمذي وصححه الألباني)-

فقوله صلى الله عليه وسلم « احفظ الله يحفظك ، أي احفظ حدوده وحقوقه وأوامره ونواهيه، وحفظ ذلك هو الوقوف عند أوامره بالامتثال، وعند نواهيه بالاجتناب وعند حدوده فلا بتجاوز ما أمر به وأذن فيه إلى ما نهى عنه وحدر منه؛ فمن فعل ذلك فهو من الحافظين لحدود الله الذين مدحهم الله في كتابه، وحفظ الله لعبده يدخل فيه نوعان:

#### أحدهما حفظه له في مصالح دنياه:

كحفظه في بدنه وولده وأهله وماله؛ قال عمر بن عبد العزيز: «ما من مؤمن يموت إلا حفظه الله في عقبه وعقب عقبه ،، وقال ابن المنكدر: «إن الله ليحفظ بالرجل الصالح ولده وولد ولده والدويرات التي حوله فما يزالون في حفظ من الله وسترى. ومتى كان العبد مشتغلا بطاعة الله فإن الله يحفظه في تلك الحال؛ قال

بعض السلف: من اتقى الله فقد حفظ نفسه، ومن ضيع تقواه فقد ضيع نفسه، والله غنى عنه. قال ابن عساكر في تاريخ دمشق: «وقال الفضيل: إنى لأعصى الله فأعرف ذلك من خلق حماري وخادمي، اهـ. وكذا نسبها الحافظ ابن كثير في البداية والنهاية للفضيل بلفظ: وإني لأعصى الله فأعرف ذلك في خلق حماري وخادمي وامرأتي وفأربيتي اهـ.

٦- وبين نبيه صلى الله عليه وسلم أن من حفظ النوع الثاني: حفظ الله للعبد في دينه وإيمانه: وهو أشرف النوعين، فيحفظه في حياته من الشبهات المضلة ومن الشهوات المحرمة. ويحفظه عند موته فيتوفاه على الإيمان.

وقوله صلى الله عليه وسلم: «احفظ الله تجده تجاهك، معناه أن من حفظ حدود الله وراعى حقوقه وجد الله معه في كل أحواله حيث يتوجه يحوطه وينصره ويوفقه ويسدده ان الله مع الذين اتقوا والذين هم مُحْسنون، قال قتادة: ‹من يتقى الله يكن معه، ومن يكن الله معه فمعه الفئة التي لا تغلب، والحارس الذي لا ينام، والهادي الذي لا يضل .. بل كتب بعض السلف إلى أخ له فقال: أما بعد، فإن كان الله معك فمن تخاف؟! وإن كان عليك فمن ترجو؟! ٧- ومن حفظ الله أدخله حنته:

قال تعالى: ووَأَزْلَقَت أَلَمْنَهُ الْمُنْفِئِنَ عَيْرِ سِيدِ أَنَّ عَمَّا مَا يُوعَدُونَ الْخُلِ أَوْلِ حَفِيطٍ ، (ق ٣١- ٣٢)، قال الطبري - رحمه الله - ف تفسيره: «يعنى - تعالى ذكره - بقوله (وأزلفت الجنة للمتقين غير بعيد) وأدنيت الجنة وقربت للذين اتقوا ربهم، فخافوا عقوبته بأداء فرائضه، واجتناب معاصيه.

#### وبين لهم أن الأمانة من أسباب الحفظ،

عن أبي هريرة رضى الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم «ذكر رجالا من بني إسرائيل سأل بعض بني إسرائيل أن يُسلفه ألف دينار، فقال: ائتنى بالشهداء أشهدهم. فقال: كفي بالله شهيدًا. قال: فائتنى بالكفيل. قال: كفي بالله كفيلا. قال: صدقت. فدفعها إليه إلى أجل مسمى، فخرج في البحر فقضى حاجته، ثم التمس مركبًا يركبُه ويقدم عليه للأجل الذي

أجله، فلم يجد مركبًا، فأخد خشبة فنقرها، فأدخل فيها ألف دينار وصحيفة منه إلى صاحبها، ثم زجج موضعها، ثم أتى بها البحر فقال: اللهم إنك تعلم أنى تسلفت فلأنا ألف دينار فسألنى كفيلا، فقلت: كفي بالله كفيلا؛ فرضي بك، وسألنى شهيدًا، فقلت: كفي بالله شهيدًا؛ فرضي بك، وإني جهدت أن أجد مركبًا أبعث إليه الذي له فلم أقدر، وإني استودعتكها، فرمي بها في البحر حتى ولحت فيه، ثم انصرف، وهو في ذلك يلتمس مركبًا يخرج إلى بلده، فخرج الرجل الذي كان أسلفه ينظرُ لعل مركبًا قد جاء بماله، فإذا الخشبة التي فيها المال ! فأخذها لأهله حطبًا ! فلما نشرها وجد المال والصحيفة ! ثم قدم الذي كان أسلفه وأتى بألف دينار، فقال: والله ما زلت جاهدًا في طلب مركب لأتيك بمالك، فما وجدت مركبًا قبل الذي أتيتُ فيه. قال: هل كنت بعثت إلى بشيء ؟ قال: أخبرك أنى لم أجد مركبًا قبل الذي جِئْتُ فيه. قال: فإنَّ اللَّه قد أدَّى عنك الذي بعثته في الخشبة، فانصرف بالألف الدينار راشدًا ، . (رواه المنذري في الترغيب والترهيب وصححه الألباني).

> وبين لهم أن حفظ اللسان والفرج سبب لدخول الجنة:

عن أبي موسى الأشعري رضي الله عنه أن رسول الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «مَن حَفِظ ما بين فَقَميْه ورجليه دخل الجنّة (أورده السيوطي في الجامع الصغير وصححه الألباني).

وعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: من حفظ ما بين لحييه دخل الجنّة ، (رواه المتذرى في الترغيب والترهيب وصححه الألباني).

وعن عائشة رضي الله عنه قالت: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «اثنتان تُدخِلانِ الجنْهُ: من حفظ ما بين لَحييه ورجليه دخل الجنّه (أورده السيوطي في الجامع الصغير وصححه الألباني).

وأن حفظ البطن وما حوى من الحياء؛

عن عبدالله بن مسعود رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: استحيوا من الله حق الحياء. قال: قلنا: يا نبي الله لا إنّا لنستحيي والحمد لله. قال: ليس ذلك، ولكن الاستحياء من الله حق الحياء؛ أن تحفظ الرأس وما وعي، وتحفظ البطن وما حوي، وتلك ولتذكر الموت والبلي، ومن أراد الآخرة ترك زينة الدنيا، فمن فعل ذلك فقد استحيا من الله حق الحياء، (أورده المنذري في الترغيب والترهيب وقال عنه الألباني وقال حسن لغيره).

وأمر الله المؤمنين بحفظ أيمانهم

فقال تعالى: ﴿ لَا يُوَاخِذُكُمُ اللهُ إِللَّهُ فِي آَيْسَكُمُ وَلَكِنَ يُوَاخِدُكُمُ اللهُ إِللَّهُ وَلَكِنَ يُوَاخِدُكُمُ اللَّهُ اللَّهُ أَلَّهُ اللَّهُ إِلَّمَا عَشَرَةً وَلَكِنَ مُنْ الْعَمَامُ عَشَرَةً مَسْكِكِمَ مِنْ أَوْسَطِ مَا تُطْعِمُونَ أَهْلِيكُمْ أَوْكَسُونُهُمْ الْوَحَمِينَ مُنْسَكِمُ أَوْكَسُونُهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللللّهُ الللللللّهُ الللللللّهُ الللللّهُ الللللللللّهُ اللللللللّهُ اللللللللّهُ الللللللللّهُ الللللللللّ

قال ابن العربي – رحمه الله – في احكام القرآن الأول: (واحفظوا أيمانكم) يحتمل ثلاثة معان: الأول: احفظوها، فلا تحلفوا فتتوجه عليكم هذه التكليفات. الثاني: احفظوها إذا حنثتم؛ فبادروا إلى ما لزمكم. الثالث: احفظوها فلا تحنثوا، وهذا إنما يصح إذا كان البر أفضل أو الواجب. والكل على هذا من الحفظ صحيح على وجهه المذكور وصفته المنقسمة إليه، فليركب على ذلك، والله أعلم. اهد.

وسيسأل الله كل راع عن حفظه لرعيته: عن أنس بن مائك عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «إنَّ الله سائل كلِّ امرئ عمًا استرعاهُ حفظ ذلكَ أم ضيعهُ» (صححه الألباني).

وفى رواية وإنَّ اللَّه سائلٌ كلِّ راع عمَّا استَرعاهُ، حفظ أم ضيع، حتَّى يسألُ الرَّجلُ عن أهلِ بيتَه (أورده المنذري في الترغيب والترهيب وصححها الألباني).

نسأل الله أن يحفظ علينا ديننا ويبارك لنا أجمعين.

## من فتاوى اللجنة الدائمة في البيوع والسمسرة

وسيط يتقاضى عمولة من شركته السوال الثاني والثالث من الفتوى رقم : ( VOY . )

س: وسيط يعمل في شركة وله راتب ثابت ع هذه الشركة، ويعمل وسيطا بين هذه الشركة التي يعمل بها وشركة أخرى، ويشتري منها بعض الماكينات ويأخذ عمولة الجميع الحكم فتنتهى هذه المسألة. من الشركة التي تبيع الماكينات، مع العلم أنه لا يطلب بنفسه هذه العمولة، ولكن صاحب الشركة هو الذي يعطيها له بدون أن يطلب هذا الوسيط هذه العمولة، فهل تعتبر هذه العمولة شرعية؟ أفيدوني أفادكم الله.

> ج: ما دام أن هذا الوسيط له راتب شهرى في الشركة التي يعمل فيها، فأخذ عمولة من الشركة الثانية مقابل التعامل معها للشراء لصالح الشركة الموظف فيها لا يجوز؛ لأنه مظنة لهضم الشركة التي هو موظف فيها من جهة السعر، فلا يناقص فيه،

ومن جهة جودة البضاعة التي بشتريها لها.

> حكم البقشيش والمحسوبية والإكرامية الفتوى رقم (١٦٠٤٣)،

س: ما حكم ما يسمونه: البقشيش، المحسوبية.. إلخ من المصطلحات التي تطلق على المال المذي يعطيه صاحب المحل للصنايعي (صاحب مهنية معينية)

مقابل أن يشتري من عنده بضاعته، أو أتى له بالزيون، ويسمونها (إكرامية)، أفيدونا في هذا أفادكم الله، وجعلكم دائما قائمين على إيضاح الحق وإزالة الضباب عن الجهل بالدين. نرجو أن يكون الرد رسالة عامة للجميع (زيون، صانع، تاجر) حتى يعرف

ج: هذا العمل لا يجوز لما يلي:

أولا: هذا العمل فيه أضرار وظلم للمشتري؛ لأنه يحمل ما سيدفع للسمسار بدون علم المشتري.

ثانيا: هـذا العمل فيه إضرار بأصحاب الحالات ممن لا يتعاملون بهذه الطريقة السيئة؛ لأن من لم يدفع للدهان مثلا فلن يأتى إليه للشراء من بضاعته، ولن يأتي إليه بالعملاء، وإذا اشترى أحد من بضاعته فسيدمها الدهان أو غيره ممن تلك طريقتهم. نسأل الله العافية والتوفيق للجميع.

السؤال الثاني من الفتوي رقم :( 1AOVE)

س: بعض أصحاب سيارات النقل يأتون بالسلع من المزارع، ثم يشترط علينا صاحب السيارة بأن نعطيه خمسين ريالا لكي تحرج له المؤسسة، أي تتولى بيع البضاعة التي معه، ويخصم المبلغ من عمولة التحريب الخاصة بالكتب. ما حكم ذلك في الشرع؟

ج: لا يجوز إعطاء صاحب

السيارة المبلغ المذكور؛ لأنه لا حق له في ذلك؛ لكونه أجيرا لصاحب المزرعة، ولأن إعطاءه المبلغ المذكور وسيلة إلى خيانته، وعدم نصحه للمزارع، ولما فيه من الضرر على الآخرين.

السوَّال الشَّامِينَ والتَّاسِيعِ مِنَ الطَّتِيوِي رقَّمَ (١٩٦٣٧):

س: كثر الجدل حول مقدار السعي الذي يأخذه الدلال (السمسار)، فساعة (٢،٥) في المائة، فما هو السعي الشرعي، أو أنه حسب الاتضاق بين البائع مالدلال.

ج: إذا حصل اتضاق بين الدلال والبائع أو رجوعه والمشتري على أن يختفظ البائع أو منهما معا سعيا معلوما جاز ذلك، ولا للمشتري؟ تحديد للسعي بنسبة معينة، بل ما حصل ج: إذا كاعليه الاتضاق والتراضي ممن يدفع السعي يحتفظ با جاز، لكن ينبغي أن يكون في حدود ما جرت به في أصح قوا العادة بين الناس مما يحصل به نفع الدلال في وبالله مقابل ما بذله من وساطة وجهد لإتمام البيع محمد وآله بين البائع والمشتري، ولا يكون فيه ضرر على سيالة االبائع أو المشتري بزيادته فوق المعتاد.

س، أخذت زبونا إلى أحد المسانع أو المحلات الشراء بضاعة، فأعطاني صاحب المسنع أو المحل عمولة على الزبون. هل هذا المال حلال (العمولة)؟ وإذا زاد صاحب المسنع مبلغا معينا على كل قطعة يأخذها الزبون، وهذه الزيادة أخذها أنا مقابل شراء الزبون لهذه البضاعة، فهل هذا جائز؟ إذا كان غير جائز فما هي العمولة الحائزة؟

ج: إذا كان المصنع أو التاجر يعطيك جزءا من المال على كل سلعة تباع عن طريقك؛ كل سلعة تباع عن طريقك؛ تشجيعا لك لجهودك في البحث عن الزبائن، وهذا المال لا يزاد في سعر السلعة، وليس في ذلك إضرار بالآخرين ممن يبيع هذه السلعة، حيث إن هذا المصنع أو التاجر يبيعها بسعر

كما يبيعها الآخرون - فهذا جائز ولا محذور فهه.

أما إن كان هذا المال الذي تأخذه من صاحب المصنع أو المحل، يزاد على المستري في ثمن السلعة، فلا يجوز لك أخذه، ولا يجوز للبائع فعل ذلك؛ لأن في هذا إضرار بالمستري يزيادة السعر عليه.

#### حكم بيع العريون

السؤال السابع من الفتوى رقم (٩٣٨٨): س، هـل يجـوز للبائـع أن يأخـذ العربـون مـن المشـتري، وفي حالـة عـدم وفاء المشـتري أو رجوعـه في البيـع هـل يحـق شـرعا للبائع أن يحتفـظ بالعربـون لنفسـه دون أن يـرده للمشتـى،؟

ج: إذا كان الواقع كما ذكر، جاز له أن يحتفظ بالعربون لنفسه، ولا يرده للمشتري في أصح قولي العلماء إذا اتفقا على ذلك.

وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.

#### شراء السلع بعد بيعها

س؛ إذا اشترى الإنسان سلعة ما، سيارة مثلاً، واستعملها فترة من الزمن، ثم بدا له أن يبيعها، فهل له أن يبيعها على صاحبها الأول أم لا 9

ج: إذا كنت قد سلمت قيمة السيارة كاملة لن اشتريتها منه، ولم يكن هناك مواطأة فيما بينك وبينه فلا مانع أن يشتري منك السيارة المذكورة؛ لعدم المحذور في ذلك. [فتوى رقم: ١٩٢٩٧].

#### شراء الهدية

س، رجل أعطى أخاه سيارة هديـة، فأراد الـذي أهدي إليه أن يبيع السيارة، فهـل للـذي أهدى السيارة أن يشـتريها، أم لا يحل له أن يشتريها؟

ج: لا يجوز للمهدي أن يشتري ما أهداه لأخيه؛ فعن عمر رضي الله عنه قال: حملت

على فرس في سبيل الله، فأضاعه صاحبه، فظننت أنه بائعه برخص، فسألت رسول الله صلى الله عليه وسلم عن ذلك فقال: مالك. لا تبتعه، وإن أعطاكه بدرهم، فإن العائد في صدقته كالكلب بعود في قيئه متفق عليه. [فتوى رقم: ١٠٦٣٥].

البيع بالتقسيط بفوائد على الأقساط (قم: ٤٩١٠). س: سائل من الولايات المتحدة يسأل عن من يبيع السيارات بأقساط، وعلى الملغ المؤجل فوائد محددة، لكنها تزيد بتأخر دفع القسط عن موعد تسديده، فهل هذا التعامل حانة أم لا؟

> ج: إذا كان من يبيع السيارة إلى أجل يبيعها بثمن معلوم إلى أجل أو آجال معلومة زمنا وقسطا، لا يزيد المؤجل من ثمنها بتجاوزه فلاشيء فيذلك؛ لقوله سبحانه وتعالى: { يَكَأَنُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا إِذَا تَذَائِنَتُم مِدَّنِ إِلَىٰ أَجِكُلُ مُسَخَّى ۗ مَّاكِنُهُ } الأية [البقرة: ٢٨٢]، ولما ثبت أن رسول الله صلى الله عليه وسلم اشترى إلى أحل، أما إن كان المؤجل -كما هـ و مفهوم من السؤال- يزيد بتأخر دفع القسط عن موعده المحدد فذلك لا يجوز بإجماع المسلمين؛ لأنه ينطبق عليه ربا الجاهلية الذي نزل فيه القرآن، وهو قول أحدهم لن عنده له دين عند حلول ذلك الدين: إما أن تقضى وإما أن تريى، أى: تزيد - [فتوى رقم: ٢٨٠٥]. وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحية وسلم.

> > التأمين الإجماري على السيارات س: اشتری رجل سیارة بأقساط؛ لأنه لم يستطع دفعها نقدا، وعند ذلك أجبرته وكالة هذه السيارة على التأمين، يؤمن على سيارته، ما رأى فضيلتكم وسماحتكم في هذا التأمين وغيره من التأمينات الأخرى، كالتأمين على الحياة وغيره؟ ج: شراؤك السيارة

بالأقساط حائز إذا كانت السيارة معلومة، والثمن معلوم، وكل قسط مع أجله معلوما، أما التأمين على السيارة فمحرم، وكذا التأمين على الحياة وعلى الأعضاء وعلى البضاعة، وسائر أنواء التأمين التجارى: لما في ذلك من الغرر والمقامرة، وأكل الأموال بالباطل. [فتوى

#### شراء السيارات بالقسط س: اتفقنا أنا ورجل أن اشترى له سيارة، فقلت له، هي من المعرض بـ (٥٠٠٠٠ ) خمسين ألف ريال، وإذا أحضرتها لك تدفع لي ( ٢٠٠٠٠ ) ستين ألف ريال. فهل هذا حلال؟

ج: لا بأس ببيع السيارة أو غيرها من السلع، إذا كان بيعك لها بعد شرائك لها وحيازتها في ملكك، فيجوز أن تبيعها بثمن حال أو بثمن مؤجل أكثر من الحال، سواء كان الثمن المؤجل مقسطا أو غير مقسط؛ وذلك لقولبه تعالى: سورة البقرة الآية ٢٧٥ (وأحل الله البيع) وقوله تعالى: سورة البقرة الآية ٢٨٢ (يا أيها الذينَ آمنوا إذا تداينتُم بدين إلى أجل مُسمّى فاكتنبوه) وهذا يدخل فيه ثمن المبيع المؤجل. أما بيع السلعة على من طلبها قبل شرائها وحيازتها فلا يجوز؛ لما ثبت عن النبي صلى الله عليه وسلم من حديث زيد بن ثابت رضى الله عنه قال: نهى رسول الله صلى الله عليه وسلم أن تباع السلع حيث تبتاع حتى يحوزها التجار إلى رحالهم . وقال عليه الصلاة والسلام: من اشترى طعاما فلا يبعه حتى يستوفيه.

وقال صلى الله عليه وسلم: لا تبع ما ليس عندك. وقال ابن عمر رضى الله عنهما: كنا نشتري الطعام جزافا، فيبعث إلبنا رسول الله صلى الله عليه وسلم من ينهانا أن نبيعه حتى ننظله إلى رحالنا. [فتوى رقم: ١٦٣٨٤] وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه emba.



Upload by: altawhedmag.com



Upload by: altawhedmag.com