

Upload by: altawhedmag.com

-10

إسلامية ثقافية شهرية

السنة الرابعة والثلاثون

العدد ٢٠٧ ـ ذو القعدة ١٤٢٦هـ

الثمن ١٥٠ قرشًا

المشرف العام

د.عبداللهشاكر

اللحنة العلمية

د.عبد العظيم بدوى

زكرياح\_سينى

جمالعبدالرحمن

معاويةمحمدهيكل

الدردالإلكتروني

رئيس مجلس الإدارة د. جمال المراكبي



لاشك أن تَقَلُّد المناصب من زينة الدنيا وفتنتها، إلا من أخذها بحقها وأدى الذي عليه فيها، وكثير من الناس كان بَحْذَرها وبُحَذِّر غيره منها، فلما ذاق حلاوتها تغبر رأبه، وتبدلت أفكاره، وتراجعت مدادئه، فإذا ما عوت في ذلك قال: إن للمنصب ليربقًا.

وقد قال بعض ولد ابن شبرمة: كنت مع أبى حالسًا قدل أن بلي القضاء، فمرَ به طارق بن أبي زباد في مــوكب نبــدل، فلمـا رآه أبي تنفُّس الصُّعَداء وقال عن زينة المنصب وسرعة زوالها: أراها وإنْ كانت تُحَبُّ كانها ستحابة منبف عن قليل تقشع ثم قال: اللهم لي ديني ولهم دنياهم. فلما التُلى بالقضاء وتقلد المنصب، قلت: با

أيت، أتذكر يوم طارق؟ فقال: يا ينى إن أياك خطب في أهوائهم وأكل من حلوائهم!!

التحرير

# Mgtawheed@hotmail.com

Gshatem@hotmail.com www.altawhed.com www.ELsonna.com

رئيس التحصرير التوزيعوالاشتراكات Ashterakat@hotmail.com موقع الجلة على الانترنت وقعالركزالعام

التحرير / ٨ شارع قوله \_ عابدين القاهرة ت : ۳۹۳۰۵۱۲ - فاکس : ۳۹۳۰۵۱۲ قسم التوزيع والاشتراكات ت: ٣٩١٥٤٥٦

مطابع 🗮 التجارية - قليوب - مصر

لأسن التحرير جمال سعد حاتم مدير التحرير الفنى حسين عطا القراط

#### فى هذا العدد د. حمال المراكبي الافتتاحية: فضل الذكر والذاكرين كلمة التحرير: رئيس التحرير داب التفسير: «سورة الجن» الحلقة الرابعة د. عبد العظيم بدوى زكريا حسينى 11 دات السنة: الحج عن الغير سنبل الشيطان لإهلاك الإنسان 11 صلاح نجيب الدق ۲. اللحنة الدائمة العَيْن حق درر البحار من صحيح الأحاديث: على حشيش 11 سد الذرائع في الأعمال د. عبد الله شاكر الجنيدي مختارات من علوم القرآن: فضائل سورة الفاتحة مصطفى البصراتي منبر الحرمين: السنة النبوية وأثرها في صلاح الأمة على عبد الرحمن الحذيفي ٣٤ أسامة سليمان إلىك أبها الحاج علاء خضر واحة التوحيد اتبعوا ولا تبتدعوا: «مناسك الحج وأخطاء الحجيج» 14 معاوية محمد هيكل in the size of the court دراسات شرعية: الترجيح في السُنَّة متولى البراجيلي الأسرة المسلمة في ظلال التوحيد 27 جمال عبد الرحمن 29 محمد فتحى لباس الرجال تحذير الداعية: «قصة سؤال موسى عليه السلام ربه شيئًا 04 على حشيش یذکرہ به، لجنة الفتوى بالمركز العام فتاوى 07 7. اللحنة الدائمة فتاوى 72 حول ظاهرة انتشار جراحات التجميل ... دسن حجاب 77 سعدد عامر إخلاص العبادة لله في الحج التوبة وفضلها التوبة محمد رزق ساطور 79

Many all cella selection india chines I have

With bight Markersel.

المركز العام : القاهرة ـ ٨ شارع قوله ـ عابدين هاتف : ٣٩١٥٤٥٦ ـ ٣٩١٥٤٥٦

REALS AND FORE HE ALL FALL AND THE CONTINUES

State of the second field



# ثمنالنسخة

مصر ١٥٠ قرشا ، السعودية ٦ ريالات ، الإمارات ٦ دراهم ، الكويت ٥٠٠ فلس، المفرب دولار أمريكى، الأردن ٥٠٠ فلس، قطر ٦ ريالات، عمان نصف ريال عماني، أمريكا ٢ دولار، أوروبا ٢ يورو.

### الاشتراك السنوي:

۱- في الداخل ۲۰ جنيها (بحوالة بريدية داخلية باسم مجلة التوحيد - على مكتب بريد عابدين). ٢- في الخارج ۲۰ دولاراً أو ٢٥ ريالا سعوديا أو ما يعادلها. ترسل القيمة بسويفت أو بحوالة بنكية أو شيك على بنك في صل الاسلامي - فرع القاهرة - باسم مجلة التوحيد - انصار السنة (حساب رقم / ١٩١٥٩).



التوزيع الداخلى مؤسسة الأهرام وفروع أنصار السنة المحمدية

٢ التوحيات العدد ٧٠٤ السنة الرابعة والثالادون

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وعلى آله وصحبه وبعد.

فإن الذكر ضد النسدان وضد الغفلة.

لأجل هذا أمر المولّى تبارك وتعالى به عباده المؤمنين قال تعالى: ﴿ فَادْكُرُونِي أَدْكُرْكُمْ وَاشْكُرُوا لِي وَلَا تَكْفُرُونِ ﴾ [البقرة:١٥٢].

وقال تُعالى: ﴿ وَانْحُرْ رَبَّكَ فِي نَفْسِكَ تَصَرَّعًا وَحَيفَةً وَدُونَ الجُهْرِ مِنَ الْقَوْلِ بِالْغُدُقِّ وَالاَصَالِ وَلاَ تَكُنْ مِنَ الْغَافِلِينَ ﴾ [الاعراف: ٢٠].

وقال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اذْكُرُوا اللَّهَ ذِكْرًا كَثِيرًا \* وَسَبَحُوهُ بِكْرَةُ وَآصِيلاً ﴾ [الإحزاب:٤١-٤٢].

وقال: ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللَّهِ أَسْوَةً حَسَنَةً إِنْ كَانَ يَرْجُو اللَّهَ وَالْيَوْمَ الآخِرَ وَذَكَرَ اللَّهَ كَثِيرًا ﴾ [اِلاحزاب:٢١].

وقال: ﴿ إِنَّ الْمُسْلِمِينَ وَالْمُسْلِمَاتِ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ وَالْقَانِتِينَ وَالْقَانِتَاتِ وَالَّصَّادِقِينَ وَالصَّادِقَاتِ وَالصَّابِرِينَ وَالصَّابِرَاتِ وَالصَّامِعِينَ وَالصَّافِعَاتِ وَالمُتَصَدَقَينَ وَالمُتَصَدَقَاتِ وَالصَّامِينِ وَالضَّافِرِينَ اللَّهُ كَثِيرًا وَالذَّاكِرَاتِ أَعَدُ اللَّهُ لَهُمْ مَغْفِرَةً وَالْجُراء عَظِيمًا ﴾ [الأحزاب:٣٥].

والذاكرون الله كثيرًا هم الذين يذكرون الله في كل حال كما قال ربنا: ﴿ الَّذِينَ يَذْكُرُونَ اللَّهُ قَيَامًا وَقَعُودًا وَعَلَى جُنُوبِهِمْ وَيَتَفَكَّرُونَ فِي خَلْقِ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ رَبَّنَا مَا خَلَقْتُ هَذًا بَاطِلاً سُبْحَانَكَ فَقَنَا عَذَابَ النَّارِ ﴾ [آل عمران:١٩١].

وفي الصحيح عن عائشة رضي الله عنها قالت: «كان النبي ﷺ يذكر الله على كل أحيانه». [رواه مسلم]

وعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: كان رسول الله ﷺ يسير في طريق مكة، فمر على جبل يقال له جمدان فقال: سيروا هذا جمدان، سبق المفردون.

قالوا: وما المفردون يا رسول الله؟ قال: الذاكرون الله كثيرًا والذاكرات». [رواه مسلم]

قال ابن عباس: الذاكرون الله كثيرًا والذاكرات يذكرون الله في أدبار الصلوات، وغدوًا وعشيًا أي صباحًا ومساءً، وفي المضاجع أي عند النوم، وكلما استيقظ من نومه، وكلما غدا أو راح من منزله أي في دخوله وخروجه والمعنى أنهم يذكرون الله في جميع أحوالهم.

وقال ابن الصلاح: إذا واظب المسلم على الأذكار المأثورة الثابتة صباحا ومساءً، وفي الأوقات والأحوال المختلفة ليلا ونهارًا كان من الذاكرين الله كثيرًا والذاكرات، وفي الحديث الذي رواه الأربعة إلا الترمذي «إذا أيقظ الرجل أهله من الليل فصليا ركعتين جميعا، كتبا في الذاكرين الله كثيرًا والذاكرات» ذكر ذلك النووي في الأذكار وروى ابن ماجه عن عبد الله بن بُسر رضي الله عنه أن أعرابيا قال لرسول الله تق إن شرائع الإسلام قد كثرت على فانبئنى منها بشىء

أتشبتُ به، قال: لا يزال لسانك رطبًا من ذكر الله عز وجل». [وصححه الآباني]

فـمـا أعظم أخي المسلم ومـا أيسـر أن تكون من الذاكرين الله كثيرًا والذاكرات، وأن يبـقى لسـانك وقلبك وظاهرك وباطنك على هذا الذكر، فلا تغفّل عن الله طرفة عن.

وقد ورد في فضل الذكر آيات وأحاديث كثيرة يطول المقال بذكرها منها ما رواه ابن ماجه والترمذي عن أبي الدرداء رضي الله عنه أن النبي قال: ألا أنبئكم بخير أعمالكم، وأرضاها عند مليككم، وأرفعها في درجاتكم، وخير لكم من إعطاء الذهب والورق ومن أن تلقوا عدوكم فتضربوا أعناقهم ويضربوا أعناقكم؟

#### قالوا: وما ذاك يا رسول الله؟ قال: ذكر الله». حضور اللائكة مجالس الذكر

والملائكة يتتبعون الذاكرين ويحرصون على مجالس الذكر كما في الصحيح عن أبي هريرة عن النبي تلق قال: إن لله تبارك وتعالى ملائكة سيارة فضلا ينتغون مجالس الذكر فإذا وجدوا مجلسًا فيه ذكر قعدوا معهم، وحف بعضهم بعضًا باجنحتهم حتى يملاوا ما بينهم وبين السماء الدنيا، فإذا تفرقوا عرجوا وصعدوا إلى السماء، قال: فيسالهم الله عسز وجل وصعدوا إلى السماء، قال: فيسالهم فيقولون: جئنا من عند عباد لك في الأرض يسبحونك ويكبرونك ويهللونك ويحمدونك ويسالونك، قال: وماذا يسالونني؟ قالوا: يسالونك جنتك. قال: وهل رأوا جنتي؟ قسالوا: لا أي رب. قسال: فكيف لو رأو جنتى؟

قالوا: ويستجيرونك. قال: ومم يستجيرونني؟ قالوا: من نارك يا رب. قال: وهل راوا ناري؟ قالوا: لا.

قال: فكيف لو رأوا ناري؟ العرب ملك بعار

قالوا: ويستغفرونك. قال: فيقول: قد غفرتُ لهم، وأعطيتهم ما سالوا وأجرتهم مما استجاروا.

قال: يقولون: رب فيهم فلانٌ عبدُ خطاء إنما مَرُ فجلس معهم.

قال: فيقول: وله غفرت، هم القومُ لا يشق<mark>ى بهم</mark> جليسهم. [رواه مسلم].

فتامل أخي المسلم هذه المحاورة بين الله عز وجل وبين الملائكة، وفكر في قول الله تعالى: ﴿ فاذكروني أذكركم ﴾ وفي قوله في الحديث القدسي: «أنا عند ظن عبدي بي وأنا معه إذا ذكرني فإن ذكرني في نفسه ذكرته في نفسي وإن ذكرني في ملأ ذكرته في ملا خير منهم وإن تقرب إلي شبرًا تقربت إليه ذراعا وإن تقرب إلي ذراعًا تقربت إليه باعًا وإن أتاني يمشي أتيته هرولة». [رواه البخاري]

وقوله: «أنا مع عبدي إذا هو ذكرني وتحركت بي شفتاه». [صحيح ابن ماجه]

وسل نفسك هل أنت مع ربك، وهل تحب أن يكون الله معك، وأن يذكرك في الملأ الأعلى من الملائكة، أم تريد أن تعسرض عن الله وأن ترضى بملازمــة الشياطين ومصاحبتهم أعاذنا إلله منهم.

#### ذكرالله عزوجل عصمة من الشيطان

فيا من يشكو من مس الشيطان ومن وسوسة الشيطان أين أنت من ذكر الله ومعية الرحمن والله تبارك وتعالى يقول: ﴿ خُذ الْعَفْوَ وَأَمُرْ بِالْعُرْفِ وَأَعْرِضْ عَن الجَّاهِلِينَ \* وَإِمًا يَنْزَعَنَكَ مِنَ الشَّيْطَان نَزْغُ فَاسْتَعَدَّ بِاللَّهِ إِنَّهُ سَمِيعُ عَلِيمُ \* إِنَّ الَّذِينَ اتَّقَوْا إِذَا مَسْهُمُ طَائِفٌ مِنَ الشَّيْطَانِ تَذَكَرُوا فَإِذَا هُمُ مُبْصِرُونَ ﴾ [الاعراف:١٩٩-٢١] ﴿ الْفَعَ بِالَتِي هِيَ أَحْسَنُ السَّتَقَة نَحْنُ أَعْلَمُ بِمَا يَصَفُونَ \* وَقُلْ رَبَ أَعُوذَ بِكَ مِنْ هَمَزَاتِ الشَّيَاطِينَ \* وَأَعُوذُ بِكَ رَبَ أَنَّ يَحْضُرُونَ ﴾ [المُونون:٢٥-٢٩].

﴿ وَلاَ تَسْتَوَى الحَسْنَةُ وَلاَ السَيِّئَةُ ادْفَعٌ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ فَإِذَا الَّذِي بَيْنَكَ وَبَيْنَهُ عَدَاوَةٌ كَأَنَّهُ وَلَيُّ حَمِيمُ (٣٤) وَمَا يُلَقَاهَا إِلاَّ الَّذِينَ صَبَرُوا وَمَا يُلَقَاهَا إِلاَّ ذَو حَظَ عَظِيمٍ (٣٣) وَإِمَّا يَخْزَغَتُكَ مِنَ الشَّـيْطَانِ نَزْغُ فَاسْتَعَذِّ بِاللَّهِ إِنَّهُ هُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ ﴾ [فصلت٣٠٤].

فهذه مواضّع ثلاثة في الأعراف والمؤمنون وحم السجدة يرشد فيها المولى تبارك وتعالى إلى معاملة العاصي من الإنس بالمعروف وبالتي هي أحسن فإن هذا يُصلحه ويكفه عما هو فيه من التمرد بإذن الله تعالى حتى يصبح كانه ولى حميم.

لم يرشد المولى تبارك وتعالى إلى الاستعادة به من العدو الأصبيل وهو الشبيطان الرجيم ﴿ إِنَّ الشَّنْطَانَ لَكُمْ عَدُوُ فَاتَحْذُوهُ عَدُوا إِنَّمَا يَدْعُو حَرْبَهُ لِيَكُونُوا مِنْ أَصْحَابِ السَّعِيرِ ﴾ [فاط: ٦].

فَإِنه لا يكف عَنك الإحَسان لانه يريد هلاكك بالكلية وهو عدو لك ولايويك من قبلك، وكل همه أن يحول بينك وبين الجنة كما فعل مع أبويك من قبل: (13) ثُمُ لَأَتِيَنَهُمْ مِنْ بَيْنِ أَيْدِيهِمْ وَمَنْ خَلْفِهِمْ وَعَنْ أَيْمَانِهِمْ وَعَنْ شَمَائِلِهِمْ وَلاَ تَجِدُ أَخْضَرَهُمْ شَاكِرِينَ ﴾ [الاعرافَ10-1].

ولهذا أرشد عباده إلى الاستعاذة بالله منه فهو سبحانه الذي يرد كيده، ويكف شره، ويعفو عن زلات عباده ويتوب عليهم كما تاب على الأبوين حين زلا ﴿ قَالاَ رَبُنًا طَلَمْنَا أَنْفُسَنَا وَإِنْ لَمْ تَعْفِرُ لَنَا وَتَرْحَمْنَا لَنَكُونَنَّ مِنَ الحُاسِرِينَ ﴾ [الأعراف:٣٣] ﴿ فَتَلَقَّى آدَمُ مِنْ رَبَّهِ كَلِمَاتٍ فَتَابَ عَلَيْهِ إِنَّهُ هُوَ التَّوَّابُ الرَّحِيمُ ﴾ [البقرة:٣٧]

وذكر الله عـز وجل في الجـملة يحـمي من الشيطان الرجيم، وفي الحديث الذي رواه الترمذي وأحمد عن الحارث الأشعري عن النبي ﷺ قال: إن الله أمر يحيى بن زكريا بخمس كلمات أن يعمل بهن وأن يأمر بني إسرائيل أن يعملوا بهن، فذكر أمرهم بالتوحيد والصلاة والصوم والصدقة ثم ذكر الخامسة وهي ذكر الله عز وجل فقال: «وأمركم أن تذكروا الله عز وجل، فإن مثل ذلك كمثل رجل خرج العدو في أثره سراعًا حتى إذا أتى على حصن حصين فأحرز نفسه منهم، فكذلك العبد لا يحرز نفسه من الشيطان إلا بذكر الله عز وجل». الحديث

قــال ابن القــيم: فلو لم يكن في الذكـر إلا هذه الخصلة لكان حقيقاً بالعبد أن لا يفتر لسانه عن ذكر الله عز وجل وأن لا يزال لهجًا بذكره سبحانه، فإن العبد لا يحرز نفسه من عدوه إلا بالذكر، ولا يدخل عليه عدوه إلا من باب الغفلة، فهو يرصد العبد ويتربص به فإذا غفل العبد وثب عليه وافترسه، فإذا ذكر العبد ربه انخنس عدو الله وتصاغر حتى يكون كالذباب ولهذا سماه المولى تبارك وتعالى الوسواس الخناس لأنه يوسوس في الصدور فإذا ذكر الله تعالى خنس وكف وانقبض وتصاغر، ولا يتسلط إلا على من عجر عن ذكر ربه من أولياء الشـيطان الضالين المضلين.

وقد روى أحمد في مسنده عن بعض أصحاب النبي 😹 قال: كنتُ رديف النبي 🍜 على حمار فعثر الحمار فقلت: تعس الشيطان.

قال النبي ﷺ : لا تقل تعس الشيطان فإنك إذا قلت تعس الشيطان تعاظم في نفسه وقال: صرعته بقوتي.

فإذا قلت: بسم الله، تصاغرت إليه نفسه حتى تكون أصغر من الذباب». [شرح السنة ج١٢ ص٢٥٤ ح٢٣٨] مقد يمي عن أب هيدية أنه قال: إذا

وقد روى عن أبي هريرة أنه قال: إن الشيطان إذا لُعن ضحك وإذا تُعوذ منه هرب.

وقال ابن عباس: الشيطان جائم على قلب ابن آدم فإذا سبها وغفل وسوس، فإذا ذكر الله تعالى خنس. [الوابل الصيب لابن القيم]

فالغفلة عن ذكر الله عز وجل موات للقلوب.

«ومثل الذي يذكر ربه والذي لا يذكر ربه مثل الحي والميت». [متفق عليه] والبيت الذي لا يصلي فيه أهله كالقبر الذي يسكنه الأموات، وفي الحديث الصحيح «اجعلوا من صلاتكم في بيوتكم ولا تتخذوها قبورًا». [متفق عليه]، وفي صحيح البخاري عن أبي هريرة عن النبي ﷺ قال: «يعقد الشيطان على قافية رأس أحدكم إذا هو نام ثلاث غقد يضرب على مكان كل عقدة، عليك ليل طويل فارقد، فإن استيقظ فذكر الله انحلت عقدة، فأصبح نشيطًا انحلت عقدة، فإن صلى انحلت عقدة، فاصبح نشيطًا طيب النفس وإلا أصبح خبيث النفس كسلان».

وإن من الموات أن يترك بعض الناس اللجوء إلى الله تعالى ويلجأون إلى ما يضرهم ولا ينفعهم من السحرة المشعوذين والكهنة والعرافيين، وهذا أعظم

ما يطمع فيه الشيطان من ابن آدم أن يوقعه في الشرك ويحول بينه وبين التوكل على الله وحده، وينسون قول الله تعالى ﴿ وَمَا هُمُّ بِضَارَينَ به مِنْ أَحَد إِلاَّ بِإِذْنِ اللَّهِ وَيَتَعلَّمُونَ مَا يَضُرُّهُمْ وَلاَ يَنْفَعُهُمْ وَلَقَدُ عَلَمُوا لَمَن اشْتَرَاهُ مَا لَهُ في الآخرة مِنْ حَلَق وَلَبِنْسَ مَا شَرَوْا بِهِ أَنْفُسَهُمْ لَوْ كَانُوا يَعَلَّمُونَ ﴾ [العَدَد]

وإن من العجب العجاب أن يلجأ بعض المسلمين إلى طلب الرقية ممن يزعمون أنهم يعالجون بالقرآن الكريم والرقية الشرعية مع أن نبينا محمدًا الذي علمنا الرقية الشرعية حذرنا من أن نطلبها من أحد أو نسال أحدًا وهو الذي يقول: «إذا سألت فاسال الله، وإذا استعنت فاستعن بالله، واعلم أن الأمة لو اجتمعت على أن ينفعوك بشيء لم ينفعوك إلا بشيء قد كتبه الله لك، وإن اجتمعوا على أن يضروك لم يضروك إلا بشيء قد كتبه الله عليك، رفعت الأقلام وجفت الصحف». [الترمذي واحمد]

وأخبرنا الله إذ السبعين ألفًا الذين يدخلون الجنة بغير حساب ولا عذاب من صفوة هذه الأمة «هم الذين لا يسترقون» أي لا يطلبون الرقية من أحد من الناس مع أن الرقية مشروعة ونافعة بإذن الله تعالى ولكنها مع ذلك لا يطلبها المؤمنون المتوكلون على الله عز وجل فهم «لا يسترقون، ولا يكتوون، ولا يتطيرون وعلى ربهم يتوكلون» جعلنا الله منهم بمنه وكرمه.

واعلم أخي المسلم أن الغفلة عن ذكر الله تورث قسوة القلب، فيصدأ القلب، ويغلفه الران، حتى يصبح الغافل على شفا جرف هار ينهار به في أتون النفاق المفضي إلى الدرك الأسفل من النار، ولا ينقذنا من هذه الهاوية إلا الله عز وجل نحتمي به ونعتصم به من الضلالة.

وذكر الله عز وجل أمان من النفاق، لأن المنافقين لا يذكرون الله إلا قليلا كما قال ربنا عز وجل.

﴿ إِنَّ الْمُنَافِقِينَ يُخَادِعُونَ اللَّهَ وَهُوَ خَادِعُهُمْ وَإِذَا قَامُوا إِلَى الصَّلَاةِ قَامُوا كُسَالَى يُرَاعُونَ النَّاسَ وَلَاَ يَذْكُرُونَ اللَّهَ إِلاَّ قَلِيلاً ﴾ [النساء:١٤٢].

لأجل هذا ختم المولى تبارك وتعالى سورة «المنافقون» بالتحذير من الغفلة عن ذكر الله عز وجل مخالفة لسبيل المنافقين فقال: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تُلْهِحُمْ أَمُوالُكُمْ وَلاَ أَوْلاَدُكُمْ عَنْ نَكْرِ اللَّهِ وَمَنْ يَقْحَلْ ذَلِكَ فَأُولَئِكَ هُمُ الخاسرُونَ \* وَأَنْفَقُوا مِعًا رَزَقْنَاكُمْ مِنْ قَبْلُ أَنْ يَأْتِيَ أَحَدَكُمُ المُوْتُ فَيَقُولَ رَبَّ لَوْلاً أَخَرْتَنِي إِلَى أَجَلَ قَرِيب فَأَصَدَقَ وَأَكُنْ مِنَ الصَّالِحِينَ \* وَلَنْ يُؤَخَرَ اللَّهُ نَفْسَاً إِذَا جَاءَ أَجَلُهَا وَاللَّهُ خَبِيرَ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾ [المُنفقون:٩-١١].

وللحديث بقية إن شاء الله تعالى.

٤ التوحيا العدد ٢٠٧ السنة الرابعة والثلاثون

2 March ALE IL and اعداد رئيس التحرير جمال سعدحاتم

الحمد لله الذي هدانا لهذا وما كنا لنهتدي لولا أن هدانا الله أما بعد: -

تتوالى مواسم الطاعات وتنجلي، بالأمس القريب ودعنا شهر رمضان، وها نحن نستقبل موسمًا آخر من مواسم الطاعات، فمن قصر في أيامه الخالية فعليه أن يستدرك ما فات، وأن يغتنم عمره قبل الممات، وأن يتوب إلى الله من العصيان، وأن يكون على ما يحبَ الرحمن فيما يستقبل من الزمان، فعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ته: «من تاب قبل طلوع الشمس من مغربها تاب الله عليه». [صحيح مسلم] فكم من مستقبل يومًا لم يعمله، وكم من مؤمل لم يدرك أمله، والأجل لا يأتي إلا بغتة، لا يفرق بين صغير وكبير، ولا ذكر وأنثي قال تعالى: ﴿ وَأَنْفِقُوا مِمًا رَزَقْنَاكُمْ مِنْ قَبْل أَنْ يَأْتِي أَحَدَكُمُ المُوْتُ فَيَقُولَ رَبَّ لَوْلاً أَخُرْتَنِي إِلَى اجَاءَ أَجَلَهَا وَاللَّهُ نَفْسًا إِذَا

إن عالم اليوم يعيش محطات تاريخية فاصلة، تأتي أمة الإسلام في قلبها وبؤرتها، إن العالم من حولنا يعيش متغيرات وتقلبات تحتّم على الأمة أن تتوقف لتحاسب نفسها وتراجع مسيرتها، قالأمة مدعوّة وبقوّة للمراجعة والنظر مليًا في ماضيها القريب، فأمة الإسلام محاصرة من قبل أعدائها في الداخل وفي الخارج مما يستدعي وقفة عميقة وجادة لتنظر ماذا تصنع وكيف تتدبر، وكيف تقاوض، في نفس الوقت الذي يجب فيه على الأمة أن تراجع علاقاتها مع شعوبها وحكوماتها وقياداتها وأنظمتها.

#### مدرسة الحج عبر وفوائد !!

ومع توالى مواسم الخير ونحن على أبواب موسم الحج، وأفئدة المسلمين إلى بيت الله الحرام حيث يستعد الحجيج للتوجه إلى الأراضي المطهرة، وقلوبهم وأبصارهم تتطلع إلى أرض الله الحرام، إلى البيت المعمور، يتجهون إليه كل يوم في صلاتهم، ﴿ فَوَلَّ وَجْهَكَ شَطْرَ الْسُجدِ الحُرَام ﴾ [البقرة:1٤] مالاتهم، ﴿ فَوَلَ وَجْهَكَ شَطْرَ الْسُجدِ الحُرَام ﴾ [البقرة:25] وأنظارهم تتطلع لبقاع مباركة تتجدد فيها العبر والعظات، قال سبحانه: ﴿ فِيهِ آيَاتُ بَيَّنَاتُ ﴾ [آل عمران:47]، الأمن والأمان في ربوعه بأمان من الله قال جل وعلا: ﴿ وَمَنْ دَخَلَهُ كَانَ آمنًا ﴾ [آل عمران:47]، الأرزاق إليه دارة، والنعم حوله متوالية قال جل وعلا: ﴿ أَوَلَمْ نُمَكَنُ لَهُمْ حَرَمًا آمنًا يُجْبَى إلَيْهِ ثَمَرَاتُ كُلَّ شَيْع رِرِثْقًا مِنْ

وحج بيت الله الحرام باب رحب لحط الأوزار والآثام يقول عليه الصلاة والسلام لعمرو بن العاص عند إسلامه: «أما علمت أن الإسلام يهدم ما كان قبله، وأن الهجرة تهدم ما كان قبلها؛ وأن الحج يهدم ما كان قبله؟!. [رواه مسلم]

ففيه غسل أدران الخطايا والرزايا يقول النبي ﷺ: «من حج فلم يرفث ولم يفسق رجع كيوم ولدته أمه». [متفق عليه صحيح البخاري ومسلم] ثوابه جنات النعيم يقول المصطفى ﷺ: «الحج المبرور ليس له جزاء إلا الجنة». [رواه مسلم]

ومع اقتراب موسم من مواسم الطاعات واستعداد الحجيج

and the other stands at a second

The first water and the second

إن العالم من حولنا يعيش متغيرات وتقلبات؛ تحتم على الأمة أن نفسها وتراجع مسيرتها

للسفر إلى بيت الله الحرام لتأدية فريضة فرضها الله على القادر من عباده، فإن في الحج منافع وعبر وفوائد، فالتجرد من المخيط تُذكِرُ بلباس الأكفان بعد الرحيل.

وفيه إرشاد إلى التواضع ونبذ الكبرياء، الجمع كله إزار ورداء، والرأس خاضع للديان، هياته الخضوع والاستكانة للرحمن، وإخلاص العمل لله وإفراده بالعبادة شعار الحجّ وبه افتتاح السُكُ «لبيك اللهم لبيك» فيها إعلان التوحيد ونبذ الشرك: «لبيك لا شريك لك لبيك» فيها تذكيرٌ بإسداء النَّعمَ والثناء على المُنعم: «إن الحمد والنعمة لك». ومن لبتى في بلد الله الحرام كان إلى التزام نداء الله بعد حجّه واستجابته لأوامره بعد أداء نُسُكِه أقرب.

ومع اقتراب موسم الحج ففي رؤية بيت الله المعمور مشهدً لإخلاص الأعمال لله. الخليل وابنُه يرفعان أشرف معمور ومع هذا يسألان الله قبول العمل وعدم رده ﴿ وَإِذْ يَرْفَعُ إِبْرَاهِيمُ الْقَوَاعِدَ مِنَ الْبَيْتِ وَإِسْمَاعِيلُ رَبُنًا تَقَبَّلُ مِنًا إِنَّكَ اَنْتَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ ﴾ [البقرة:١٢٧].

وللطُواف وقع على القلوب وَمهابةً في النفوس في بُساط بيت الله الأمن، فلا موطن على الأرض يُتَقرَّب فيه إلى الله بالطواف سوى الكعبة المُسْرُفة.

وفي تقبيل الحجر الأسود حسن الانقياد لشرع الله وإن لم تظهر الحكمة، يقول عمر بن الخطاب رضي الله عنه «والله إني لأعلم أنك حجر لا تنفع ولا تضرً، ولولا أني رأيتُ رسول الله ﷺ يقبلك ما قبلتك». [البخاري ومسلم].

ومع اقتراب موسم الحج ففي مناسكه درسٌ في التقيَّد بالسنَّة وحسن الاتباع، يقول النبي ﷺ: «خذو عني مناسككم». [أخرجه مسلم من حديث جابر رضي الله عنه] فعلى المسلم اتباع المصطفى في كل قربة واقتفاء أثره في كل طاعة، ﴿وَمَا آتَاكُمُ الرُّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنَّهُ فَانْتَهُوا ﴾ [الحشر:٧].

ومع اقتراب موسم الحج ففيه يوم عرفة يوم أغرّ، ملتقى المسلمين المشهود، يوم رجاء وخشوع وذلَّ وخضوع، يوم كريم على المسلمين، يقول شيخ الإسلام ابن تيمية في مجموع الفتاوى: «الحجيج عشية عرفة ينزل على قلوبهم من الإيمان والرحمة والنور والبركة ما لا يمكن التعبير عنه».

وأفضل الدعاء دعاء ذلك اليوم يقول ابن عبد البر في التمهيد ٤١/٦ «دعاء يوم عرفة مجاب كلَّه في الأغلب» والإكثار فيه من كلمة التقوى مع مفهوم مدلولها ومعانيها خيرُ الكلام، يقول المصطفى «خير الدعاء دعاء يوم عرفة وخير ما قلت أنا والنبيون من قبلي: لا إله إلا الله وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد وهو على كل شيء قدير». [رواه الترمذي في سننه]. يوم يكثر فيه عتقاء الرحمن ويباهي بهم ملائكته المقربين، يقول تُنَّ: «ما من يوم أكثر من أن يُعتق الله فيه عبدًا من النار من يوم عرفة، وإنه ليدنوا ثم يباهي بهم الملائكة...». [صحيح مسلم من حديث عائشة رضي الله عنها]. قال ابن عبد البر: «وهذا يدلّ على أنهم معفور لهم، لأنه لا يباهي باهل الخطايا والذنوب إلا من بعد التوبة والغفران». [التمهيد://١٠] فكن مُخْبِئًا لله في ذلك اليوم، متواضعًا زاهبًا من وعيده.

٦ التوجير العدد ٧٠٤ السنة الرابعة والثلاثون

إن اجتماع الناس في عرفة تذكير بالموقف الأكبر يوم الحشر لفصل القضاء بين الخلائق ليصيروا إلى منازلهم؛ إمًا نعيم وإما جحيم.

ومن عظم الله على عبادة أن جعل الدعاء في ذلك اليوم عظيم المكانة، رفيع الشأن، يرفع الحاج إلى مولاه حوائجه ويسأله من كرمه المتوالي، فتقيد بشروطه، وتمسك بادابه، واحذر من الوقوع في شيء من موانع إجابته، وتحرّ الأوقات والأمكنة الفاضلة لقبوله، وتوجه إلي الله بقلبك امتثالا لأمره في قوله: ﴿فَادْعُوا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدَّينَ ﴾ [غافر:14]، وارفع له سؤالك، وناجه بكروبك، وأيقن بتحقيق الإجابة، والحُ على الكريم في الطلب، ولا تيأس من تأخُّر العطاء، ففي التأخير رحمة وحكمة وهو الخلاق العليم، ﴿إِنَّمَا أَمْرُهُ إِذًا أَرَادَ شَيْئًا أَنْ يَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ ﴾ [بس:٨٢].

ومع اقتراب موسم الحج فإننا تُذكِرُ بأن نُسُكَ النحر عبادة محضة لله، يتقرب بها المسلمون لربهم من هدي أو أضحية، ﴿ لَنْ يَنَالَ اللَّهَ لحُومُهَا وَلاَ دِمَاؤُهَا وَلَكِنْ يَنَالُهُ التَّقُوْىَ مِنْكُمُ ﴾ [الحج:٣٧].

يقترب موسم الحج وفي وضع النواصي بين يدي ربها حلقًا أو تقصيرًا استسلام لهيمنة الله وخضوع لعظمته تَذَلَّلُ لعزَته، والذكر وسيلة لحياة القلب، وتهذيب النفوس، وتزكية الفؤاد، وإقامة ذكر الله، والإكثار منه في المشاعر مقصد من مقاصد أداء تلك الشعيرة، وأرجى لقبولها وأصدق في إخلاص فعلها، قال تعالى: ﴿لِيَشْهَدُوا مَنَافِعَ لَهُمْ وَيَذْكُرُوا اسْمَ اللَّه فِي أَيَّام مَعْلُومَات ﴾ [الحج: ٢٨] وقال جل وعلا: ﴿فَإِذَا أَفَضَنتُمْ مِنْ عَرَفَات فَاذْكُرُوا اللَّه عَدْدَ الْمَسْعَر الحَرَام ﴾ [البقرة: ٢٩٨]، وقال جل جلاله: ﴿ فَاذْكُرُوا اللَّه عَدْدَ الْمَسْعَر الحَرَام ﴾ [البقرة: ٢٩٨]، وقال وقال سبحانه: ﴿ وَاذْكُرُوا اللَّه عَذِكَرُهُمْ آبَاءَكُمْ أَوْ أَشَدَّ زَخْرًا ﴾ [البقرة: ٢٩٩]، وقال وقال سبحانه: ﴿ وَاذْكُرُوا اللَّه عَذِكَ فَمَسَاعر الحج شُرعت لذلك يقول وقال سبحانه: ﴿ وَاذْكُرُوا اللَّه عَدْدَ أَشَدَ نَعْرَا حَرًا مَ البقرة: ٢٩٩]، وقال وقال سبحانه: وَالدَّمُوا اللَّه عَذْتُ أَشَدَ عَدْدَا عَدَام اللهُ وَالبقرة: ٢٩٩]، وقال وقال سبحانه: إذ وَاذْكُرُوا اللَّه عَدْدَ أَشَدَ نِحَرًا مَ وَالبقرة: ٢٩٩]، وقال وقال سبحانه: وَانْدُرُوا اللَّه عَدْدَ أَصْعَا مَعْدُودات كُوالله وقال ما علم وعاد وقال وما حيام والذكر والله في سائر حجك فمشاعر الحج شُرعت لذلك يقول والنبي تَقَاد إذا ما ولاقامة ذكر الله». [سن الترمذي وأبي داوود].

#### إصلاح العقيدة أساس كل إصلاح

يقترب موسم الحج والمسلمون في أمس الحاجة لتبصر أحوالهم في هذا المنعطف الخطير من تأريخ أمتهم. وليعلموا أن ما لحق بهم من ذل ومهانة، وما مسهم من لغوب واستكانة في كثير من المجتمعات إنما يعود إلى تمزق عُراهم وتفرق قواهم، وما شعيرة الحج إلا دعوة للمسلمين إلى وجوب الوحدة والاتحاد وثني لهم عَمًا مُنُوا به في هذه الحقبة المعاصرة من ضعف وتدابر، لقد أن الأوان أن تجعل أمة الإسلام من هذا الموسم فرصة لاجتماعها، ومناسبة لاتحادها بعدما فرقتها الفتنُ والأهواء وشتتتها المحن، والله عز وجل يقول: ﴿ إِنَّمَا المُؤْمِنُونَ جَمِيعًا وَلَا تَفَرَقُوا ﴾ [آل عمران:١٣].

وصلاح العقيدة سبب لكل صلاح فتوحيد الله من أعظم المقاصد في الحج، والإذعان له من كل فج والتقرب له سبحانه، وما التلبية التي يدوي بها الحجيج وتهتزلها جنبات البلد الأمين، وتجلجل بها المشاعر المقدسة إلا عنوان التوحيد والإيمان، وشعار الطاعة والإذعان وقد وصف جابر بن عبد الله رضي الله عنهما إهلال النبي ٢٠ قائلاً فأهل رسول الله ٢٠ بالتوحيد: «لبيك اللهم لبيك، لبيك لا شريك لك لبيك إن الحمد والنعمة لك والملك لا شريك لك». [أخرجه مسلم]

إناجتماع الناس فىعرفة تذكير بالموقف الأكبر يومالحيشير لفصل القضاء ينالخسلائق ليصيرواالي منازلهم؛ إمَّا نعيم واماجحيم

MASINGAL

إنالتلبيةالتى يدويبها الحجيج وتهتزلها جنباتالبلد الأمين،وتجلجل بهاالمشاعر المقدسة لهى عنوان التوحيد والإذعان للواحد السديسان

إن الغيور على دينه من أهل الإسلام عمومًا، وقاصدي المسجد الحرام خصوصًا أن يكون مثلا عاليًا في إسلام الوجه لله، وإفراده بخالص التوحيد، وصدق العبوديّة، مع التمسُّك الوثيق بالسنَّة والتزام منهج الإسلام الحق في الاعتدال والوسطية ﴿ وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطًا لِتَكُونُوا شُهُدَاءَ عَلَى النَّاسِ ﴾ [البقرة:١٤٣]، والتحلي بجميل الأخلاق والمزايا وكريم الشمائل والسجايا.

### أمة الإسلام وأصحاب الهوى ! !

الحج مشهد جليل مهيب من مشاهد هذه الأمة يجتمع فيه المسلمون من مشارق الأرض ومغاربها، وإن الناظر في أحوال الحجيج يقف على صورة جليَّة تحكي واقع الأمة الإسلامية بحلوه ومرَّه، ولذلك فإن المنطلقات المهمة أن تستثمر الأمة هذه المناسبة العظيمة لإصلاح واقعها في جميع جوانبه، والمستقرئ لأحوالها يرجع بالأمس لما أل إليه أمرها في كثير من أوضاعها، حيث اندرست جملة من معالم الشريعة حينما كدرتها شوائب الضلالة وأصحاب الهوى ممن على صوتهم، وخفت عملهم، وكثرت شعاراتهم الجوفاء، فانفرط عقد وحدتها، وتناثر سلسال رونقها، وتفرقت بها السُبل والآراء، وتجارت بها المحن والأهواء، وذرّ قرن الفتنة في كثير من مجتمعاتها، وتكلمت الرويبضة، واستنسر خفافيش الظلام ممن في نفوسهم عرض وفي قلوبهم هوى ومرض ولا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم!!

فيا أمة الإسلام، يا حجاج بيت الله الحرام، يا جموع الطائفين بكعبة الله، القائمين حول بيته، الراكعين الساجدين في حرم الله، يا من أتيتم من كل فج عميق، واجتمعتم في هذا البيت العتيق، هذه قبلتكم قبلة واحدة، وهذه أمتكم أمّة واحدة، فبأي مسوَّغ شرعي تختلفون؟! وبأي مقتضى علمي تتفرقون؟! وبأي موجب منطقيَّ تتنازعون، وأنتم أمام قبلتكم تجتمعون، وحيثما كنتم إليها تتوجّهون وشطرها تيممون؟! أما تعلمون وتوقنون أن في مخالفتكم ما أمرتم به من الاعتصام بحبل الله جميعًا ذهاب ريحكم، وضياع هيبتكم، وتسليط عدوكم عليكم؟! وقد قال تي في مثل هذا الموقف العظيم: «تركت فيكم ما إن تمسكتم به فلن تضلوا بعدي أبدًا: كتاب الله وسنتى».

نناشدكم الله أن تكونوا في طليعة الأمة إلى إصلاح أحوالها، وفي الصدارة إلى استقامة أوضاعها ﴿ إِنَّ اللَّهَ لاَ يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّى يُغَيِّرُوا مَا بِأَنْفُسِهِمْ﴾ [الرعد:١١].

ولتستقبلوا أيامكم بصفحة ناصعة منعمة بجلائل الأعمال، ولتعلموا أن من أسباب صلاح الحال ورفع البلاء الإلحاح على الله بالدعاء.

إحذروا عدَّوكم الشيطان الذي يريد أن تكون حياتكم لهوًا ولعبًا وكسلا عن الطاعات، ويريد أن ينغمس الإنسان في اللذائذ المحرمًات والشهوات، وأن يفرق في بحار الغفلة والموبقات، فاعتصموا بربكم واثبتوا على صراط الله المستقيم فإنه الطريق إلى جنَّات النعيم.

تقبل الله منا ومنكم الطاعات ورفع شان الأمة وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين!!

٨ التوحيا العدد ٢٠٧ السنة الرابعة والثلاثون



قال تعالى: ﴿ وَأَنَّا لَسُنْنَا السَّمَاءَ قَوَجَدْنَاهَا مُلِئَتْ حَرَسًا شَدِيدًا وَشُهُبًا (٨) وَأَنَّا كُنَّا نَقْعُدُ مِنْهَا مَقَاعِدَ لِلسِّمْعِ فَمَن نَسْتَمِعِ الآنَ يَجِدْ لَهُ شَبِهَابًا رُصَدًا (٩) وَأَنَّا لاَ تَدْرِي أَشَرُّ أُرِيدُ بِمَن فِي الأَرْضَ آَمْ أَرَادَ بِهِمْ رَثُهُمْ رَشْدًا (١٠) وَأَنَّا مِنَّا الصَّالِجِونَ وَمِنَّا دُونَ ذَلِكَ كُنَّا طَرَائِقَ قِدِدًا (11) وَأَنَّا ظَنُنًا أَن لَّن نُعْجِزَ اللَّهَ فِي الأَرْضِ وَلَن نِّعْجزَهُ هَرَيًّا (١٢) وَأَنَّا لِمَّا سَمِعْنَا الهُدَى آمَنَّا بِهِ فَمَن يُؤْمِن بِرَبَّهِ فَالاَ بَحْافُ بَحْسًا وَلاَ رَهَقًا (١٣) وَأَنَّا مَنَّا الْمُسْلِمُونَ وَمَنَّا القَاسِطُونَ فَمَنْ أَسْلَمَ فَأُوْلَئِكَ تَحَرَّوْا رَشَدًا (1٤) وَأَمَّا القَاسِطُونَ فَكَانُوا لحِـهَنُمَ حَطَبًا (١٥) وَأَن لُو اسْتَـقَـامُوا عَلَى الطَّرِيقَة لأُسْتَقَيْنَاهُم مَّاءً غَدَقًا (١٦) لِنَقْتِنَهُمْ فِيهِ وَمَن بُعْرِضْ عَن ذِكْرٍ رَبَّهِ يَسْلُكُهُ عَذَابًا صَعَدًا (١٧) وَأَنَّ المَسَاجِدَ لِلَّهِ فَلاَ تَدْعُوا مَعَ اللَّهِ أَحَدًا (١٨) وَأَنَّهُ لمَّا قَامَ عَبْدُ اللَّهِ بَدْعُوهُ كَادُوا بَكُونُونَ عَلَتُه لِبَدًا (١٩) قُلْ إِنَّمَا أَدْعُو رَبِّي وَلاَ أُشْرِكُ بِهِ أَحَدًا (٢٠) قُلْ إِنِّي لاَ أَمَّلِكُ لَكُمْ ضَرًا وَلاَ رَشْدًا (٢١) قُلْ إِنِّي لَن يُجِدِرَنِي مِنَ اللَّهِ أَحَدُ وَلَنْ أَجِدَ مِن دُونِهِ مُلْتَحَدًّا (٢٢) إلاَّ بَلاغًا مَّنَ اللَّهِ وَرِسَالاتِهِ وَمَن يَعْص اللَّهَ وَرَسُولَهُ فَإِنَّ لَهُ نَارَ جَهَنَّمَ خَالِدِينَ فِيهَا أَبَدًا (٢٣) حَتَّى إِذَا رَأَوْا مَا يُوعَدُونَ فَسَنِيعْلَمُونَ مَنْ أَصْعُفُ نَاصِرًا وِأَقَلُ عَدَدًا (٢٤) قُلْ إِنْ أَدْرِي أَقَرِيبُ مَّا تُوعَدُونَ أَمْ يَجْعَلُ لَهُ رَبِّي أَمَدًا (٢٥) عَالِمُ الغَيْبِ فَلاَ يُظْهِرُ عَلَى غَيْبِهِ أَحَدًا (٢٦) إلاَّ مَن ارْتَضَى مِن رُسُولِ فَإِنَّهُ بَسِئْلُكُ مِنْ بَيْن يَدَيُّهِ وَمِنْ خَلْفِهِ رَصَدًا (٢٧) لِبَعْلَمَ أَن قَدْ أَبْلَغُوا رِسَالاتٍ رَبِّهِمْ وَأَحَاطَ بِمَا لَدَبْهِمْ وَأَحْصَلَى كُلُّ شَنَّى عِدَدًا ﴾ [الجن: ٨- ٢٨].

### تفسيرالآيات

هذا إخبار من الجنّ عما كانوا يقومون به من استراق السمع قبل بعثة النبي ﷺ ، وأنه بعد بعثته ﷺ ملئت السماء حرسًا شديدًا، وحُفظت من سائر أرجائها، وحيل بين الجن وبين ما كانوا يخطفون من خبر السماء، فيلقونه على ألسنة الكهنة، كما سبق بيانه، فالآن لا يقدرون على ذلك، ولهذا قالوا: ﴿ وَأَنَّا لَسُنًا السَّمَاءَ فَوَجَدْنَاهَا مُلِئَتٌ حَرَسًا شَرِيدًا وَشُهُبًا × وَأَنًّا كُنًا نَقْعُدُ مِنْهَا مَقَاعِدَ لِلسَّمْع ﴾ يعني قبل ذلك، ﴿ فَمَنْ يَسْتَمِع الآنَ يَجِدْ لَهُ شَهابًا رَصَدًا ﴾ أي: من يروم أن يسترق السمع اليوم يجد له شهابًا مرصدًا له، لا يتخطاه ولا يتعداه، بل يمحقه ويهلكه.

ثم نَفوا عن أنفسهم علم الغيب فقالوا: ﴿ وَأَنَّا لاَ نَدْرِي أَسَنَّ أُرِيدَ بِمَنْ فِي الأَرْضِ أَمْ أَرَادَ بِهِمْ رَبَّهُمْ رَسَّدًا ﴾، أي: ما ندري هذا الأَمر الذي حدث في السماء أهو شرّ أريد بمن في الأرض، أم أراد بهم ربهم رشدا؟ لا ندري لأنه من علم الغيب ونحن لا نعلم الغيب، وفي قولهم: هذا تأدب مع الله تعالى، حيث لم يسندوا الشر إليه،

التوحيي العدد ٧٠٤ السنة الرابعة والثلاثون ٩

وأسندوا إليه الرشد، وهذا من أدب الأنبياء والصالحين، فقد قال الخليل إبراهيم عليه السلام: ﴿ الَّذِي خَلَقَنِي فَهُوَ يَهْدِينِ × وَالَّذِي هُوَ يُطْعِمُنِي وَيَسْقِينِ × وَإِذَا مَرِضْتُ فَهُوَ يَشْفِينِ ﴾ [الشعراء: ٨٧- ٨٠]، فأسند المَرض إلى نفسه، ولم يُسنده إلى الله تعالى.

وكان الخليل محمد 🐲 يقول: «والشبر ليس إليك».

))وَأَنَّا مِنَّا الصَّالحِونَ وَمِنَّا دُونَ ذَلِكَ كُنًّا طَرَائِقَ قِدَدًا ﴾ هذا إخبارُ من الجن بأنَّهم مثلنا تمامًا، فرَقٌ، وطَرُقٌ، وأحرابٌ، ﴿ كُلُّ حِزْب بِمَا لَدَنْهُمْ فَرِحُونَ ﴾، قالوا: ﴿ وَأَنَّا مِنَّا الصَّالِجِونَ وَمِنَّا دُونَ ذَلِكَ كُنَّا طَرَائِقَ قِدَدًا ﴾، ثم أخبروا عن ضعفهم وعجزهم، وقدرة الله عليهم، فقالوا: ﴿ وَأَنَّا طَنَّنَّا ﴾ و الظنَّ هنا بمعنى الاعتقاد الجازم ﴿ أَن لَّن نُّعْجِزَ اللَّهَ فِي الأَرْض وَلَن نُعْجِزَهُ هَرَبًا ﴾، فانظر كيف أخبروا أنهم خلق من خلق الله، نواصيهم بيده، إذا شاء أن يأخذهم أخذهم، ولن يعجزوه، ولن يستطيعوا- إذا حاولوا- أن يهربوا من قدره، ولهذا قال تعالى: ﴿ مَا مَعْشَرَ الجِنِّ وَالإنس إن اسْتَطَعْتُمْ أَن تَنفُذُوا مِنْ أَقْطَار السِّمَوَاتِ وَالأَرْضِ فَانفُذُوا ﴾ [الرحمن: ٣٣]، قال العلماء في تفسيرها: إن استطعتم أن تخرجوا من أقطار السماوات والأرض هربًا من قـضائي فاخرجوا، ثم أخبر عن عجزهم، فقال: ﴿ لاَ تَنفُذُونَ إلاً بسُلُطًان ﴾ [الرحمن: ٣٣] أي بقوة أقوى من قوة الله وأنى لهم ذلك؟!

وقولهم: ﴿ وَأَنَّا لمَّا سَمَعِنَا الهُدَى آمَنًا بِهِ﴾ يفتخرون بذلك، وحُقَ لهم، ولقد سمعوا القرآن فسموه هدى؛ لأن الهدى حقيقته، والهدى طبيعتُه، والهدى كامنُ فيه، من ابتغى الهدى في غيره اضلَه الله، قال تعالى: ﴿ إِنَّ هَذَا القُرْآنَ يَهْبِي لِلَّتِي هِيَ الله، قال تعالى: ﴿ إِنَّ هَذَا القُرْآنَ يَهْبِي لِلَّتِي هِيَ الله، قال تعالى: ﴿ إِنَّ هَذَا القُرْآنَ يَهْبِي لِلَّتِي هِيَ مَدًى فَمَنِ اتَبَعَ هُدَايَ فَلاَ يَضَلُّ وَلاَ يَشْتِي لَلَهُ مَعْتَى وَمَنْ أَعْرَضَ عَن ذِكْرِي فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَة ضَنكًا وَنَحْشُرُهُ يَوْمَ القَيَامَةِ أَعْمَى ﴾ [طه: ١٢٣، ١٢٤]، وفي قولهم هذا تعريض بالمشركين الذين أعرضوا وفي قولهم هذا تعريض بالمشركين الذين أعرضوا فيهِ لَعَلَكُمْ تَعْلِبُونَ ﴾ [فصلت: ٢٦]، ﴿ وَقَالُوا قُلُوبُنَا فِي أَكِنَةٍ مِمًا تَدْعُونَا إِلَيْهِ وَفِي آذَانِنَا وَقُرُ وَمِنْ بَيْنِنَا

وَبَيْنِكَ حَجَابُ فَاعْمَلْ إِنَّنَا عَامِلُونَ ﴾ [فصلت: ٥]، وكان الجنّ المؤمنين يقولون لهؤلاء: ﴿ فَاَيْنَ تَذْهَبُونَ ﴾ [فصلت: ٥]؟ ﴿ وَأَنَّا لمَّا سَمِعْنَا الهُدَى أَمَنًا بِهِ ﴾ لأول مرة، فما بالكم لا تؤمنون والقرأنُ يُتلى عُليكم صباحَ مساءَ.

وقولهم: ﴿فَمَن يُؤْمِن بِرَبَّهِ فَلاَ يَخَافُ بَحْسًا وَلاَ رَهَقًا ﴾ أي لا يخاف أن يُبخس حقًا، ولا يُحمّل وزر غيره، كما قال تعالى: ﴿ وَعَنَتِ الوُجُوهُ لِلْحَيَّ القَيُوم وقَدْ خَابَ مَنْ حَمَلَ ظُلْمًا (١١١) وَمَن يَعْمَلُ مِنَ الصَّالحِاتِ وَهُوَ مُؤْمِنُ فَلاَ يَخَافُ ظُلْمًا وَلاَ هَضْمًا ﴾ [طه: ١١١، ١١٢].

وق ولهم: ﴿ وَأَنَّا مِنًا الْمُسْلِمُ وَنَ وَمِنًا القَاسِطُونَ ﴾ أي الجائرون الظالمون، القاسط هو الجائر الظالم، أما المقسط فهو العادل، قال تعالى: ﴿ وَأَقْسِطُوا إِنَّ اللَّهُ يُحِبُّ الْمُقْسِطِينَ ﴾، وقال هنا: ﴿ وَأَمَّا القَاسِطُونَ فَكَانُوا لِجِهَنَّمَ حَطَبًا ﴾.

وقولهم: ﴿ فَمَنْ أَسْلَمَ فَأُوْلَئِكَ تَحَرُّوْا رَسْدًا ﴾ أي: اختاروا لأنفسهم النجاة بقبولهم الإسلام الذي هو دين الحق بعد التحرّي ودقة النظر والتامل فيه، حتى تبين لهم أنه الحق، ﴿ وَأَمًا القَاسِطُونَ فَكَانُوا لجهنَّمَ حَطَبًا ﴾ كما قال تعالى للمشركين: إِنَّكُمْ وَمَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللَّهِ حَصَبً جَهنَّمَ ﴾ [الأنبياء: ٨٨]، يعني حطب جهنم، ولذا قال تعالى للمؤمنين: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّزِينَ آمَفُوا قُوا أَنْفُسَكُمْ وَأَهْلِيكُمْ نَارًا وَقُودُهَا النَّاسُ وَالحَجَارَةُ ﴾ [التحريم: ٦]، فالناس هم القاسطون، والحجارة هي الأصنام التى كانوا يعبدونها من دون الله.

وقوله تعالى: ﴿ وَأَن لَوِ اسْتَقَامُوا عَلَى الطَّرِيقَةِ لأَسْقَيْنَاهُم مَّاءً غَدَقًا ﴾: الَمراد بالطريقة: الطريقة المحمدية النبوية.

فعليك يا عبد الله بطريقة رسول الله ﷺ، ودع سائر الطرق، فإنها طرق ضلالة، إنّ طريقة رسول الله ﷺ هي صراط الله، الذي أمرت بالسير عليه، واجتناب ما سواه، قال تعالى: ﴿وَأَنَّ هَذَا صراطي مُسْتَقَيِمًا فَاتَبِعُوهُ وَلاَ تَتَبِعُوا السُّبُلَ فَتَفَرَقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ ﴾ [الأنعام: ١٥٣].

إن طريقة محمد ﷺ غنىً عن جميع الطرق، كما قال تعالى: ﴿ إِنَّ فِي هَذَا لَبَلاغًا لَقَوْم عَابِدِينَ ﴾ [الأنبياء: ١٠٦]، أي: إن في هذا القرآن لكُفايةُ لقوم

١٠ التوحيا العدد ٢٠٤ السنة الرابعة والثلاثون

عبدوا الله واجتنبوا الطاغوت، ومن لم يكفه القرآن فلا كفاه الله، ومن لم يستغن بالقرآن فلا أغناه، وقوله تعالى: ﴿ لأَسْقَبْنَاهُم مَّاءً غَدَقًا ﴾ أي: ماء هنيئًا مريئًا متتابعًا، لا ينقطع عنهم، كما قال تعالى: ﴿ لَّكُم مَنْهُ شَبَرَاتُ وَمِنْهُ شَبَحَرُ فِيهِ تُسِيمُونَ (١٠) يُنبتُ لَكُم بهِ الزَّرْعَ وَالزَّيْتُ ونَ وَالنَّخِيلَ وَالأَعْنَابَ وَمِن كُلِّ الثَّمَرَاتِ ﴾ [النحل: ١٠، ١١]، ولقد ربط الله تعالى سعة الرزق ورغد العيش بالاستقامة في أكثر من آبة، قال تعالى: ﴿ وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ القُرَى آمَنُوا وَاتَّقَوْا لَفَتَحْنَا عَلَيْ هِم بَرَكَاتٍ مِّنَ السَّمَاءِ وَالأَرْضِ وَلَكِنِ كَذَّبُوا فَأَخَذْنَاهُم بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ ﴾ [الأعراف: ٩٦]، وقال تعالى: ﴿ وَمَن يَتَّق اللَّهَ يَجْعَل لَّهُ مَخْرَجًا (٢) وَيَرْزُقْهُ مِنْ حَـبْثُ لاَ يَحْتَسِبُ ﴾ [الطلاق: ٢، ٣]، وقال تعالى: ﴿ وَأَمُرْ أَهْلَكَ بِالصَّلاةِ وَاصْطَبِرْ عَلَيْهَا لاَ نَسْأَلُكَ رِزْقًا نَحْنُ نَرْزُقُكَ وَالْعَاقِبَةُ لِلتَّقْوَى ﴾ [طه: ١٣٢].

وقوله تعالى: ﴿لِنَفْتِنَهُمْ فِيهِ ﴾ أي: نوسع عليهم في الرزق: ﴿ لِنَبْلُوَهُمْ أَيَّهُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً ﴾ [الكهف: ١٠]. ولنعلم من يشكر منهم ومن يكفر.

وقوله تعالى: ﴿ وَمَن يُعْرِضْ عَن ذِكْرِ رَبَّه يَسْلُكُهُ عَذَابًا صَعَدًا ﴾ أي: يدخله في نوع من العذاب خاص، وهو الصعود، فيكلف وهو في أسفل واد في جهنم أن يصعد في جبل منها، وفي ذلك من العناء والإرهاق والمشقة ما لا يخفى، كما قال تعالى: ﴿ سَأَرُهِقُهُ صَعُودًا ﴾، عافانا الله وسائر المسلمين، وهذا الصعود نوع من أنواع عقوبة الإعراض عن ذكر الله، وثمَ أنواع أخرى:

منها: تسلّط الشيطان على الإنسان فيصدّه عن الهـدى والحق، قـال تعـالى: ﴿ وَمَن يَعْشُ عَن ذِكْرِ الرَّحْمَن ثُقَيَّضْ لَهُ شَيْطَانًا فَهُوَ لَهُ قَرِينُ (٣٦) وَإِنَّهُمُ لَيَصُدُّونَهُمْ عَنِ السَّبِيلِ وَيَحْسَبُونَ أَنَّهُم مُّهْتَدُونَ ﴾ [الزخرف: ٣٦، ٧٧.(((

ومنها: الطبعُ على القلب، قال تعالى: ﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّن ذُكَرَ بِآيَاتِ رَبَّهِ ثُمَّ أَعْرَضَ عَنْهَا إِنَّا مِنَ المُجْرِمِينَ مُنتَقِمُونَ ﴾ [السجدة: ٢٢].

ومنها: المعيشة الضنك، قال تعالى: ﴿ وَمَنْ أَعْرَضَ عَن ذِكْرِي فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةٌ ضَنَكًا وَنَحْسُرُهُ يَوْمَ القِيَامَةِ أَعْمَى ﴾ [طه: ١٢٤].

ومنها: الإنذار بصاعقة مثل صاعقة عاد وثمود،

قال تعالى: ﴿ فَإِنْ أَعْرَضُوا فَقُلْ أَنذَرْتُكُمْ صَاعِقَةً مَّتْلَ صَاعِقَةِ عَادِ وَثَفُودَ ﴾ [فصلت: ١٣].

ومنها: كونُ المعرض كالحمار، قال تعالى: ﴿ فَمَا لَهُمْ عَنِ التَّذْكِرَةِ مُعْرِضِينَ (٤٩) كَـأَنَّهُمْ حُمُـرُ مُسْتَنفِرَةُ ﴾ [المدثر: ٤٨- ٥٥].

يقول تعالى آمرًا عباده أن يوحَدوه في محالً عبادته: ﴿ وَأَنَّ الْمَسَاجِدَ لِلَّهِ فَلاَ تَدْعُوا مَعَ اللَّهِ أَحَدًا ﴾، لأن دعاء غير اللَّه ينافي توحيد الله، ﴿ فَلاَ تَدْعُوا مَعَ اللَّهِ أَحَدًا ﴾، كما قال تعالى: ﴿ وَلاَ تَدْعُ مِن دُونِ اللَّهِ مَا لاَ يَنفَعُكَ وَلاَ يَضُرُكَ فَإِن فَعَلْتَ فَإِنَّ إِذًا مَنَ الظَّالِينَ (١٠٦) وَإِن يَصْسَسُكَ اللَّهُ بِضُرُ قَادَ كَاشِفَ لَهُ إِلاً هُوَ وَإِن يَرُدُكَ بِخَيْرٍ فَلاَ رَادً لِفَصْلَهِ يُصِيبُ بِهِ مَن يَسْنَاءُ مِنْ عَبَادِهِ وَهُوَ العَفُورُ الرَّحِيمُ إيونس: ١٠٦-١٥٧].

وإذ الأمر كذلك ﴿ فَلاَ تَدْعُوا مَعَ اللَّهِ أَحَدًا ﴾، لأن «الدعاء هو العبادة»، كما قال النبي ٤٠ ، وإذا كان أحد لا يملك لنفسه نفعًا ولا ضرًا، فضلاً عن أن يملكه لغير من دُون اللَّهِ مَا لاَ يَنفَعُكُمْ شَيْئًا ﴿ أَفَتَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللَّهِ مَا لاَ يَنفَعُكُمْ شَيْئًا وَلاَيَضُرُكُمْ (٦٦) أُفَّ لَّكُمْ وَبَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللَّهِ أَفَلاَ تَعْقَلُونَ ﴾ [الأنبياء: ٦٦، ٦٧]، ﴿ وَمَنْ أَضَلُّ مَمَّن يَدْعُو مِن دُونِ اللَّهِ مَن لاً يَسْتَ جِيبُ لَهُ إِلَى يَوْم القَيامة وَهُمْ عَن دُعائِهِمْ عَافِلُونَ (٥) وَإِذَا حُشِرَ النَّاسُ كَانُوا لَهُمْ أَعْدَاءً وَكَانُوا بِعِبَادَتِهِمْ كَافِرِينَ ﴾ [الأحقاف: ٥-٦].

إنَ من العجيب أن ترى أناسًا من أهل التوحيد ياتون الأضرحة والمقامات يتضرعون إليها، ويستغيثون بها، وإن تسمع لقولهم تسمع الكفر البواح: فهذه امرأة لا تلد! تسال سيدها صاحب المقام أن تحمل! وهذه أولادُها يموتون! تسال سيدها صاحب المقام أن يعيشوا! وهذا رجلُ موظفُ في مكان بعيد! يسال سيده صاحب المقام أن ينقله إلى بلده! يا هؤلاء أفيقوا: ﴿إِنَّ الَّذِينَ تَدْعُونَ مِن ذِونِ اللَّهِ عِبَادُ أَمْتَالُكُمْ ﴾ [الأعراف: ١٩٤]، ﴿ مَا دُونِ اللَّهِ عِبَادُ أَمْتَالُكُمْ ﴾ [الأعراف: ١٩٤]، ﴿ مَا يَمْلِكُونَ مِن قِطْمِير (١٣) إن تَدْعُوَهُمُ لاَ يَسْمَعُوا دُونَ اللَّهِ عِبَادُ أَمْتَالُكُمْ ﴾ [الأعراف: ١٩٤]، ﴿ مَا يَعْلِكُونَ مِن قِطْمِير (١٣) إن تَدْعُوَهُمُ لاَ يَسْمَعُوا دُونَ اللَّهِ عَبَادُ أَمْتَالُكُمْ ﴾ [الأعراف: ١٩٤]، ﴿ مَا يَكُفُرُونَ شِرْكِكُمْ وَلاَ يُنَبَّئُكَ مِثْلُ حَبِير ﴾ [فاطر: ١٣، يَكْفُرُونَ شِرْكِكُمْ وَلاَ يُنَبَئُكُ مَوْلاً الذينَ مَنْ عَوْدَا المَاعَا وإذا سالتم فاسالوا الله، وإذا استعنتم فاستعنوا

التوحيي العدد ٧-٤ السنة الرابعة والثلاثون ١١

بالله، واعلموا أن الأمر كله لله، ﴿ مَا يَفْتَح اللَّهُ لِلنَّاسِ مِنِ رُحْمَةٍ فَلَا مُمْسِكَ لَهَا وَمَا يُمْسِكَ فَلَاً مُرْسِلَ لَهُ مِنْ بَعْدِهِ وَهُوَ العَزِيزُ الحَكِيمُ ﴾ [قاطر: ٢].

وقوله تعالى: ﴿ وَأَنَّهُ لمَّا قَامَ عَبْدُ اللَّهِ يَدْعُوهُ كَادُوا يَكُونُونَ عَلَيْهِ لِبَدًا ﴾ المراد بعبد الله رسول الله ﷺ، وإنما وصفه ربه بالعبودية لأنها أشرف ما يوصف بها إنسان، ولذا وصف الله تعالى بها نبيه ﷺ في أشرف المقامات، فقال في مقام التنزيل: ﴿ الحُمُّدُ لِلَّهِ الَّذِي أَنزَلَ عَلَى عَبْدِهِ الكِتَابَ وَلَمْ يَجْعَل لَهُ عوَجًا ﴾ [الكهف: ١]، وقال في مقام الدعوة: ﴿ وَأَنَّهُ لمَا قَامَ عَبْدُ اللَّهِ يَدْعُوهُ ﴾ الآية، وقال في مقام التحدي: ﴿ وَإِن كُنتُمْ فِي رَيْبِ مَعْمًا نَزُلَنَا عَلَى عَبْدِنَا ﴾ [البقرة: ٢٣] الآية، وقال في مقام الإسراء: إلى مَنْبُحَانَ الَذِي أَسْرَى بِعَبْدِهِ لَيْلاً مِّنَ المَسْجِدِ الحَرَامِ إلَى المَسْجِدِ الأَقْصَى ﴾ [الإسراء: ١].

ومُعنى الآية: أنه لما قام رسول الله تله بالدعوة إلى الله اجتمعت الإنس والجن على إطفاء نور هذا الدين، فأبى الله إلا أن يظهره على الدين كله، وقوله تعالى: ﴿قُلْ إِنِّمَا أَدْعُو رَبَيَ ﴾ أي أعبده ﴿وَلاَ أُشْرِكُ بهِ أَحَدًا ﴾، وهذه الآية كقوله تعالى: ﴿قُلُ اللَّهُ أَعْبُدُ مُخَلِصًا لَهُ ديني (15) فَاعْبُدُوا مَا شَيْتُمُ مَّن دُونِهِ ﴾ [الزمر: 15، 10].

ثم أمر الله نبيه أن يعين لهم أنه ليس له من الأمر، وإنما هو نذير مبين، فقال تعالى: ﴿ قُلْ إِنِّي لاَ أَمُّلكُ لَكُمْ ضَبَرًا وَلاَ رَشْدًا ﴾ كما قال تعالى: ﴿ لَيْسَ عَلَيْكَ هُدَاهُمْ وَلَكِنَّ اللَّهَ يَهْدِي مَن يَشَاءُ ﴾ [البقرة: ٢٧٢]، وكما قال تعالى: ﴿ إِنَّكَ لاَ تَهْدِي مَنْ أَحْبَبْتَ وَلَكِنَّ اللَّهَ يَهْدِي مَن يَشْبَاءُ ﴾ [القصص: ٥٦]، كما أمر الله نبيه أن يبين لهم إذا كان لا يملك لهم ضرًا ولا رشدًا، فإنه كذلك لا يملك لنفسه ضرًا ولا نفعًا، وأنه إن عصبى الله فلن يجد من يدفع عنه عذابه، فقال تعالى: ﴿ قُلْ إِنِّي لَن يُجِدِرَنِي مِنَ اللَّهِ أَحَدُ ﴾ أي لا أحد ينقذني من عذاب الله إن عصيته: ﴿ وَلَنْ أَجِدَ مِن دُونِهِ مُلْتَحَدًا ﴾، أي لا أجد نصيرًا ولا ملجا ألجا إليه، وأستجير به من عذاب الله، وقوله تعالى: ﴿ إِلاَّ بَلاغًا مِّنَ اللَّهِ وَرِسَالاتِهِ ﴾ معناه: أنه لا سبيل لنجاتى من عذاب الله إلا أن أبلغكم ما أرسلت به إليكم، فهذا هو السبيل الأوحد لنجاتى، فهذه وظيفتى، البلاغ، ﴿ فَإِن تَوَلَّوْا فَقَدْ أَبْلَغْتُكُم مَّا

أَرْسِلْتُ بِهِ إِلَيْكُمْ ﴾ [هود: ٥٧]، ﴿ وَمَن يَعْصِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَيَتَعَدُّ حُدُودَهُ يُدْخِلْهُ نَارًا خَالدًا فِيهَا ﴾، وهذا وعددُ حق، ﴿ حَـتَّى إِذَا رَأَوْا مَـا يُوعَـدُونَ فَسَيَعْلَمُونَ مَنْ أَضْعَفُ نَاصِرًا وَآقَلُ عَدَدًا ﴾ أهم؟ أم المؤمنون الموحدون؟ وهم- بلا شك- أضعف ناصرًا وإقل عددًا.

وكما أمر الله نبيه ﷺ أن يقول لهم: ﴿لاَ أَمَّلِكُ لَكُمْ ضَرًا وَلاَ رَشَدًا ﴾ أمره أن يبين لهم أنه لا يعلم الغيب، فقال تعالى: ﴿قُلْ إِنْ أَدْرِي أَقَرِيبُ مَا تُوعَدُونَ أَمْ يَجْعَلُ لَهُ رَبِّي أَمَدًا ﴾ يعني لا أعلمُ متى يحل بكم عذاب الله، ولا أعلم متى تكون الساعة؛ لأن ذلك من علم الغيب، وهو من خصائص الرب مبحانه، فهو سبحانه ﴿عَالَمُ الغَيْبِ فَلاَ يُظْهِرُ عَلَى مبحانه، فهو سبحانه ﴿عَالَمُ الغَيْبِ مَكَ مَقْرِب، ولا نبي مرسل، ولا ولي صالح من الجن والإنس، وقد سبق قول الله تعالى حكاية عن الجن: ﴿ وَأَنًا لاَ نَدْرِي ولقد سَتَلُ ﷺ: «متى الساعة؟» فَلم يجب، وإنما قال: «ما المسئول عنها بأعلم من السائل». وكان السائل جبريل عليه السلام.

ولذا قال تعالى: ﴿ يَسْأَلُونَكَ عَنِ السَّاعَةِ أَيَّانَ مُرْسَاهَا قُلْ إِنَّمَا عِلْمُهَا عِندَ رَبِّي لاَ يُجَلِّيهَا لِوَقَّتِهَا إِ لاَ هُوَ ثَقْلَتْ فِي السِّمَوَاتِ وَالأَرْضِ لاَ تَأْتِيكُمْ إِلاَّ بَعْنَةً يَسْأَلُونَكَ كَأَنَّكَ حَفِيٍّ عَنْهَا قُلْ إِنِّمَا عِلْمُهَا عَندَ اللَهِ وَلَكُنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لاَ يَعْلَمُونَ ﴾ [الأعراف: ١٨٧].

وقوله تعالى: ﴿ إِلاَّ مَنِ ارْتَضَى مِن رُسُول ﴾ من الملائكة أو من ينزلون عليهم بالوحي من البشر يعني فإن الله يُطلعه على بعض الغيبيات، وهذه كما قال تعالى: ﴿ وَلاَ يُحِيطُونَ بِشَيْء مَنْ عِلْمِه إِلاَّ مِمَا شَاءَ ﴾ [البقرة: ٢٥٥]، وقوله تعالى: ﴿ فَإِنَّهُ يَسَلَّكُ مِنْ بَيْن يَدَيْه وَمِنْ خَلْفِه رَصَدًا ﴾، أي يخصته بمنالات ربَهمْ ﴾ أي ليعلم الله أن الرسل قد أبلغوا رسالات ربَهمْ ﴾ أي ليعلم الله أن الرسل قد أبلغوا من حانه يعلم ذلك سلفًا، ولهذا قال تعالى: ﴿ وَأَحَاطَ بِمَا لَدَيْهِمْ وَأَحْصَى كُلُ شَيْء عَدَدًا ﴾، وإنما هذه الآية كقوله تعالى: ﴿ وَلَنَبْلُوَنَكُمْ حَتَّى وإنما هذه الآية كقوله تعالى: ﴿ وَلَنَبْلُوَ أَحْبَارَكُمْ ﴾ وقام الما هذه الآية وتحوها، والله تعالى أعلم.

١٢ التوريب العدد ٢٠٧ السنة الرابعة والثلاثون

الحمد لله حمدًا كثيرًا طيبًا مباركا فيه كما يحب ربنا ويرضى، والصلاة والسلام على المصطفى المبعوث رحمة وهداية للناس أجمعين وعلى آله وصحبه أجمعين والتابعين وتابعيهم بإحسان إلى يوم الدين. وبعد..

عن عبد الله بن عباس رضي الله عنهما قال: أردف النبي الفضل بن عباس يوم النحر خلفه على عجز راحلته، وكان الفضل رجلا وضيئًا، فوقف النبي الخاس يفتيهم، وأقبلت امرأة من خثعم وضيئة تستفتي رسول الله الله ، فطفق الفضل ينظر إليها، وأعجبه حسنها، فالتفت النبي الجوافضل ينظر إليها، فأخلف بيده فأخذ بذقن الفضل فعدل وجهه عن النظر إليها، فقالت: يا رسول الله، إن فريضة الله في الحج على عباده أدركت أبي شيخًا كبيرًا لا يستطيع أن يستوي على الراحلة، فهل يقضي عنه أن أحج عنه؟ قال: «نعم».

## أولاً: تخريج الحديث

ains 14

هذا الحديث أخرجه الإمام البخاري في صحيحه في أربعة مواضع، أولها: في كتاب الحج، باب وجوب الحج وفضله برقم (١٥١٣). والثاني في كتاب جزاء الصيد، باب: الحج عمن لا يستطيع أن يثبت على الراحلة برقم (١٨٥٤) وباب حج المرأة عن الرجل برقم (١٨٥٥). والثالث في كتاب: المغازي، باب: حجة الوداع برقم (١٣٩٩) والرابع في كتاب الاستئذان، باب: قول الله تعالى: ﴿ لَا يَدْخَلُوا بُيُوتًا غَيْرَ بُيُوتِكُمْ ﴾ وقوله تعالى: ﴿ قُلْ لِلْمُؤْمِنِينَ يَعْضُوا مِنْ أَبْصَارِهِمْ... ﴾ وقوله تعالى: ﴿ وَقُلْ لِلْمُؤْمِنَاتِ يَعْضُصْنَ مِنْ أَبْصَارِهِمْ... ﴾ وقوله تعالى: ( ٦٢٢٨).

وأخرجه الإمام مسلم في الصحيح في كتاب الحج باب الحج عن العاجز لزمانة وهرم ونحوهما أو للموت برقم (١٣٣٤) وبرقم (١٣٣٥)، وأخرجه الإمام أبو داود في سننه كتاب المناسك باب الرجل

# إعداد/زكريا حسينى

يحج عن غيره برقم (١٨٠٩) وأخرجه الإمام الترمذي في جامعه في كتاب الحج، باب: ما جاء في الحج عن الشيخ الكبير والميت برقم (٩٢٨)، والإمام النسائي في سننه، في كتاب: مناسك الحج، باب: حج المرأة عن الرجل برقم (٢٦٤٢)، والإمام ابن ماجه في سننه في كتاب المناسك، باب: الحج عن الحي إذا لم يستطع برقم (٢٩٠٧) والإمام مالك في الموطأ في كتاب الحج، باب: الحج عمن يحج عنه، والإمام أحمد في المسند بالأرقام [٢٦/٧، المارمي قي سننه في كتاب الماسك. الحج عمن الدرمي في سننه في كتاب الماسك.

### ثانيا احاديث في الموضوع نفسه

منها حديث ابن عباس رضي الله عنهما أن النبي الله سمع رجلا يقول: لبيك عن شُبْرُمة. قال: «ومن شبرمة؟» قال: أخلى - أو قريب لى - فقال:

التوحيي العدد ٢٠٧ السنة الرابعة والثلاثون ١٣

ainst st «دددت عن نفسك؟» قال: لا، قال: «فحج عن نفسك ثم حج عن شبيرمة». [اخرجه أبو داود في المناسك باب الرجل يحج عن غيره، وابن ماجه في المناسك وابن حبان في صحيحه] ومنها حديث أبي رزين العقيلي قال: يا رسول الله، إن أبي شيخ كبير لا يستطيع الحج والعمرة ولا الظعن، قال: «احجج عن أبيك واعتمر». [أخرجه أبو داود، والترمذي وقال: هذا حديث حسن صحيح وأخرجه النسائي وابن ماجه] ومنها حديث بريدة قال: جاءت امرأة إلى النبي 🍰 فقالت: إن أمى ماتت ولم تحج، أفأحج عنها؟، قال: «نعم حجى عنها» أخرجه الترمذي وقال: هذا حديث حسن صحيح.

ومنها حديث ابن عباس أن امرأة سألت النبي عن أبيها مات ولم يحج، قال: «حجي عن أبيك». [أخرجه النسائي]

ومنها حديث حصين بن عوف قال: قلت يا رسول الله: إن أبي أدركه الحج ولا يستطيع الحج إلا معترضا، فَصَمَتَ ساعة، ثم قال: «حُجَّ عن أبيك». [أخرجه ابن ماجه]

# ثالثاً:شرح الحديث

(أ) تعريف بالفضل بن عباس رضي الله
 عنهما:

هو الفضل بن عباس بن عبد المطلب بن هاشم القرشي الهاشمي أبو عبد الله، ويقال: أبو محمد ويقال: أبو العباس المدني ابن عم رسول الله أومه أم الفضل لبابة الكبرى بنت الحارث بن حزن الهلالية وكان شقيق عبد الله بن عباس، روى عنه أخوه عبد الله وغيره، غزا مع رسول الله محه حجة الوداع وأردفه رسول الله محيح مسلم أن النبي فيمن غَسَلَ النبي وولي دفنه، مات في طاعون عمواس سنة ثماني عشرة من الهجرة في خلافة عمر

بن الخطاب رضي الله عنه. (ب) مفردات الحديث: الرديف: الراكب خلف الراكب. خثعم: اسم قبيلة مشهورة. الوضيء: حسن الوجه جميل الصورة. عَجُزُ الراحلة: مؤخرها. فأخلف يده: أدارها من خلفه. الذقن: مجتمع اللحيين من أسفلهما، العظم

أسفل الغم. لا يستطيع أن يستوي: أي لا يستطيع أن يثبت

على الراحلة لشيخوخته وكبر سنه.

فهل يقضي عنه أن أحج عنه؟ أي: فهل يجزئ عنه أن أحج عنه؟.

#### (ج) معنى الحديث وفقهه:

في هذا الحديث وغيره من الأحاديث التي سُقناها مشروعية الحج عن الغير، قال الحافظ في الفتح: واستدل الكوفيون بعمومه على جواز أن يحج الإنسان عن غيره وإن لم يحج عن نفسه، وخالفهم الجمهور فخصوه بمن حج عن نفسه واستدلوا بحديث ابن عباس فيمن سمعه النبى 🐸 يقول: «لبيك عن شُنُرُمَة» فقال: «أحججت عن نفسك؟» قال: لا، قال: «هذه عن نفسك ثم حج عن شعرمة». قال الحافظ واستُدل به على أن الاستطاعة تكون بالغير كما تكون بالنفس، وعكس بعض المالكية فقال: من لم يستطع بنفسه لم يلاقه الوجوب. وأجابوا عن حديث الباب بأن ذلك وقع من السائل على سبيل التبرع وليس في شيء من طرقه تصريح بالوجوب. وبأنها عبادة بدنية فلا تصح النيابة فيها كالصلاة، وقد نقل الطبري وغيره الإجماع على أن النيابة لا تدخل في الصلاة، ثم قال الحافظ ابن حجر: وأجيب بأن قياس الحج على الصلاة لا يصح؛ لأن عبادة الحج مالية بدنية معًا فلا يترجح إلحاقها بالصلاة على إلحاقها بالزكاة. وقال عياض: لا حجة للمخالف في حديث الباب؛ لأن قوله: «إن فريضة الله على عباده في الحج...» معناه: إن إلزام الله عباده بالحج. وتعقب أيضا بأن فى بعض طرقه التصريح بالسؤال

١٤ التوحير العدد ٢٠ السنة الرابعة والثلاثون

عن الإجزاء فيتم الاستدلال. وفي بعض طرق مسلم «إن أبي عليه فريضة الله في الحج» ولأحمد في رواية «والحج مكتوب عليه». وادعى بعضهم أن هذا الحديث مخصوص به أبو الخثعمية والخثعمية، كما خُص سالم مولى أبي حذيفة برضاعه في حال الكبر، قال ابن عبد البر: وممن قال بذلك مالك وعكرمة وعطاء والضحاك، قال الحافظ ابن حجر: وتعقب بأن الأصل عدم الخصوصية وقد قال ت للمرأة الجهنية: «اقضوا الله فالله أحق بالوفاء»، قال: وادعى أخرون منهم أن ذلك خاص بالابن يحج عن أبيه ولا يخفى أنه جمود. اه. وكذلك يرده حديث من لبى عن شبرمة بقوله: أخ لي أو قريب لي.

### عمن تكون النيابة فى حج الفريضة ؟؟

قال الحافظ في الفتح: واتفق من أجاز النيابة في الحج على أنها لا تجزئ في الفرض إلا عن موت أو عطب فـــلا يدخل المريض؛ لأنه يرجى برؤه، ولا المجنون؛ لأنه يرجى إفاقته، ولا المحبوس؛ لأنه يرجى خلاصه ولا الفقير؛ لأنه يرجى استغناؤه، والله أعلم. وأما في الذافلة فلا يشترط الموت والعطب، والله أعلم.

### هل يلزم المحرَّم للمرأة في حج الفريضة؟

قـال أبو عـمر ابن عـبد البر: وقد زعم بعض أصحابنا أن في هذا الحديث دليلا على أن للمرأة أن تحج وإن لم يكن معها ذو محرم؛ لأن رسول الله قال للمرأة الخثعمية: «حجي عن أبيك» ولم يقل: إن كان معك محرم. ثم قـال: وهذا ليس بالقوي من الدليل؛ لأن العلم ما نطق به لا ما سكت عنه، وقد قال ي : «لا يحل لامرأة تؤمن بالله واليوم الآخر تسافر إلا مع ذي محرم أو زوج». [رواه مسلم من حديث ابن عمر]. ورواه البخاري ومسلم من حديث ابن عمر أيضيًا: «لا تسافر المرأة ثلاثا إلا ومعها ذو محرم».

### من الفوائد في هذا الحديث

١ - ركوب شخصين على دابة إذا كانت الدابة تطيق ذلك، قال ابن عبد البر: هذا مما لا خلاف في جوازه.

۲ - إباحة الارتداف؛ فإن رسول الله ﷺ أردف الفضل، كما أردف عبد الله بن عباس وأردف معاذ بن جبل وغيرهم.

٣ - تواضع الرسول ، قال ابن عبد البر: وأفعال الرسول ، كلها سننن مرغوب فيها يحسن التاسي بها على كل حال، ومنها جميل الارتداف بالجليل من الرجال. لا - بيان ما رُكَبَ في الآدميين من الشهوات وما يخشى من نظر الرجال إلى النساء والنساء إلى الرجال، قال ابن عبد البر: وكان الفضل بن عباس من أجمل الشبان في

زمانه، ووقع في رواية الطبري في أخر الحديث قوله ﷺ : «رأيت غلاما حدثا وجارية حدثة فخشيت أن يدخل بينهما الشيطان».

٥ - أن على العالم والإمام أن يغير من المنكر كل ما يمكنه بحسب ما يقدر عليه إذا رآه، وليس عليه ذلك فيما غاب عنه.

٢ - فيه دليل على أنه يجب على الإمام أن يحول بين الرجال والنساء اللواتي لا يُؤمن عليهن ولا منهن الفتنة، وأن يمنعهن من الخروج والمشي في الحواضر والأسواق وحيث ينظرن إلى الرجال وينظر الرجال إليهن، أفاده ابن عبد البر ورَوى حديث أسامة بن زيد «ما تركت بعدي فتنة أضر على الرجال من النساء».

[اخرجه البخاري ومسلم والترمذي وابن ماجه] ٧ - منزلة الفضل بن العباس رضي الله عنهما من النبي ﷺ .

٨. تحريم النظر إلى الأجنبيات ووجوب غض البصر عنهن، قال الحافظ في الفتح: قال عياض: وزعم بعضهم أنه غير واجب إلا عند خشية الفتنة، قال: وعندي أن فعله ﷺ إذ غطى وجه الفضل أبلغ من القول. ثم قال: لعل الفضل لم ينظر نظرًا ينكر، بل خشى عليه أن يئول إلى ذلك.

٩ - جـواز
 ٢ - ٩ - ٢ - ٩
 ٢ - ٢ - ٩
 ٢ - ٢ - ٩
 ٢ - ٩
 ٢ - ٩
 ٢ - ٩
 ٢ - ٩
 ٢ - ٩
 ٢ - ٩
 ٢ - ٩
 ٢ - ٩
 ٢ - ٩
 ٢ - ٩
 ٢ - ٩
 ٢ - ٩
 ٢ - ٩
 ٢ - ٩
 ٢ - ٩
 ٢ - ٩
 ٢ - ٩
 ٢ - ٩
 ٢ - ٩
 ٢ - ٩
 ٢ - ٩
 ٢ - ٩
 ٢ - ٩
 ٢ - ٩
 ٢ - ٩
 ٢ - ٩
 ٢ - ٩
 ٢ - ٩
 ٢ - ٩
 ٢ - ٩
 ٢ - ٩
 ٢ - ٩
 ٢ - ٩
 ٢ - ٩
 ٢ - ٩
 ٢ - ٩
 ٢ - ٩
 ٢ - ٩
 ٢ - ٩
 ٢ - ٩
 ٢ - ٩
 ٢ - ٩
 ٢ - ٩
 ٢ - ٩
 ٢ - ٩
 ٢ - ٩
 ٢ - ٩
 ٢ - ٩
 ٢ - ٩
 ٢ - ٩
 ٢ - ٩
 ٢ - ٩
 ٢ - ٩
 ٢ - ٩
 ٢ - ٩
 ٢ - ٩
 ٢ - ٩
 ٢ - ٩
 ٢ - ٩
 ٢ - ٩
 ٢ - ٩
 ٢ - ٩
 ٢ - ٩
 ٢ - ٩
 ٢ - ٩
 ٢ - ٩
 ٢ - ٩
 ٢ - ٩
 ٢ - ٩
 ٢ - ٩
 ٢ - ٩
 ٢ - ٩
 ٢ - ٩
 ٢ - ٩
 ٢ - ٩
 ٢ - ٩
 ٢ - ٩
 ٢ - ٩
 ٢ - ٩
 ٢ - ٩
 ٢ - ٩
 ٢ - ٩
 ٢ - ٩
 ٢ - ٩
 ٢ - ٩
 ٢ - ٩
 ٢ - ٩
 ٢ - ٩
 ٢ - ٩
 ٢ - ٩
 ٢ - ٩
 ٢ - ٩
 ٢ - ٩
 ٢ - ٩
 ٢ - ٩
 ٢ - ٩
 ٢ - ٩
 ٢ - ٩
 ٢ - ٩
 ٢ - ٩
 ٢ - ٩
 ٢ - ٩
 <l

١٠ - بر الوالدين والاعتناء بأمرهما والقيام بمصالحهما من قضاء دين وخدمة ونفقة وغير ذلك من أمور الدين والدنيا.

١١ - قال ابن العربي: حديث الخثعمية أصل متفق على صحته في الحج خارج عن القاعدة المستقرة في الشريعة من أن ليس للإنسان إلا ما سعى رفقا من الله تعالى في استدراك ما فرط فيه المرء بولده وماله.

١٢ - فيه صحة حج المرأة عن الرجل والرجل عن المرأة، خلافا لمن منع حج المرأة عن الرجل معللا أن حج المرأة غالبا ما يعتريه النقص وأنها تلبس ولا يلبس، فقد أباح النبي ته للمرأة السائلة أن تحج عن أبيها.

١٣ - فيه جواز أن يعرض الرجل ابنته على الرجل ابنته على الرجل الصالح؛ وذلك لما جاء في رواية أبي يعلى لهذا الحديث بإسناد قوي - كما قال ابن حجر - عن ابن عباس عن الفضل بن عباس قال: كنت ردف النبي وأعرابي معه بنت له حسناء فجعل الأعرابي يعرضها لرسول الله ت رجاء أن يتزوجها، وجعلت التقت إليها، ويأخذ النبي ت برأسي فيلويه...».

#### الاستنجار على الحج

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: في الحج عن الميت أو المعضوب بمال يأخذه، فإما أن يكون المال الذي يأخذه نفقة فهذا جائز بلا خلاف، وإما أن يكون أجرة على الحج أو جعلا، فهذا فيه نزاع بين الفقهاء، فمن أصحاب الشافعي من استحب ذلك وقال: هو من أطيب المكاسب؛ لأنه يعمل صاحًا ويأكل طيئًا، والمنصوص عن أحمد أنه قال: لا أعرف في السلف من كان يعمل هذا، وعده بدعة، وكرهه، ولم يكره إلا الإجارة والجعالة، قلت - القائل ابن

تيمية .: حقيقة الأمر في ذلك أن الحاج يستحب له ذلك إذا كان مقصوده أحد شيئين: الإحسان إلى المحجوج عنه بإبراء ذمته في الفرض وهذا بمنزلة قضاء دينه كما جاء ذلك في عدة أحاديث.

فإن كان مقصود الحاج قضاء هذا الدين الواجب عن هذا فهذا محسن إليه، والله يحب المحسنين فيكون مستحبًا، وذلك يكون الباعث عليه إما رحم بينهما وإما مودة وصداقة أو إحسان له عليه يكافئه به ويأخذ من المال ما يستعين به على أداء الحج عنه بمقدار الكفاية، وكذا لو وصًى بحجة مستحبة وأحب إيصالها إليه. ولهذا جوزنا نفقة الحج بلا نزاع.

والموضع الثاني: إذا كان الرجل مؤثرًا أن يحج محبة للحج وشوقًا إلى المشاعر، وهو عاجز فيستعين بالمال المحجوج به على الحج، وهذا قد يعطى المال ليحج به لا عن أحد، كما يعطى المجاهد المال يغزو به، فلا شبهة فيه، فيكون لهذا أجر الحج ببدنه ولهذا أجر الحج بماله، كما في الجهاد فإنه من جهز غازيًا فقد غزا»، وقد يعطى المال ليحج به عن غيره، وهذا أيضا إنما يأخذ ما ينفقه في الحج كما لا يأخذ إلا ما ينفقه في الغزو. قال: فهاتان صورتان مستحبتان، وهما الجائزتان من أن يأخذ نفقة الحج ويرد الفضل أي الزيادة .

وأما إذا كان قصده الاكتساب بذلك فهو صورة الإجارة والجعالة، والصواب أن هذا ليس مستحبًا، وإن قيل بجوازه؛ لأن العمل المعمول للدنيا ليس بعمل صالح في نفسه إذا لم يقصد به إلا المال فيكون من نوع المباحات، ومن أراد الدنيا بعمل الآخرة فليس له في الآخرة من خلاق. [انتهى بتصرف واختصار من مجموع الفتاوى جـ٢٦ ص١٤ وما بعدها]

نسال الله تعالى أن يرزقنا العلم النافع والعمل الصالح، وصلى الله وسلم وبارك على عبده ورسوله نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين، والحمد لله رب العالمين.

17 التوحير العدد ٢٠٤ السنة الرابعة والثلاثون

الحمد لله الذي لم يتخذ ولدًا ولم يكن له شريك في الملك وخلق كل شيء فقدره تقديرًا، والصلاة والسلام على عبده ومصطفاه، نبينا محمد وعلى آله وصحبه إلى يوم الدين، أما

اشيطان برمار نه الإنسان

فإن الشيطان- منذ أن طرده الله من رحمته ولعنه بسبب رفضه السجود لآدم عليه السلام- دائمًا يتربص ببني آدم بالمرصاد، ويحاول بشتى السُّبل أن يصدهم عن طريق الرحمن ليكونوا معه في نار جهنم، أعاذنا الله منها، ووسائل الشيطان لإضلال بني آدم كثيرة يمكن أن نوجزها فيما يلي:

### أولا ، دعوة الإنسان إلى الشرك بالله تعالى :

إن الشيطان يدعو الإنسان في كل مكان وزمان إلى الكفر والشرك بالله تعالى، فإذا نجح في ذلك واستجاب له ابن آدم، استراح منه الشيطان وجعله جندًا من جنوده ثم يتبرأ منه يوم القيامة، قال تعالى: ﴿وَقَالَ الشُيْطَانُ لمَّا قُضِيَ الأَمْرُ إِنَّ اللَّهَ وَعَدَكُمْ وَعُد الحَقَّ وَوَعَدتُكُمْ فَأَخْلَفْتُكُمْ وَمَا كَانَ لِيَ عَلَيْكُم مِّن سلُطانٍ إِلاَّ أَن دَعَوْتُكُمْ فَاسْتَجَبْتُمْ لِي فَلاَ تَلُومُونِي وَلُومُوا أَنفُستَكُم مَّا أَنَا بِمُصْرِخِكُمْ وَمَا أَنتُم بِمُصْرِخِي إِنِّ كَفَرْتُ بِمَا أَشَا يَمْصُرِخِيكُمْ وَمَا إِنَّ الظُّالِينَ لَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمُ ﴾ [إبراهيم: ٢٢].

عقوبة الشرك بالله تعالى:

إن إيقاع الإنسان في الشرك بالله تعالى هو أعظم غايات الشيطان؛ لأنه يعلم أن الله لا يغفر للمشرك إذا مات على شركه، وهذا واضح في كثير من آيات القرآن الكريم.

قـال تعـالى: ﴿ إِنَّ اللَّهَ لاَ يَغْفِرُ أَن يُشْرِكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمِن يَشْاءُ وَمَن يُشْرِكْ بِاللَّهِ فَقَدِ افْتَرَى إِنْمًا عَظِيمًا ﴾ [النساء: ٤٨].

ويحـرص الشـيطان على إيقـاع الإنسـان في الشـرك بالله تعـالى؛ لأنه يعلم أن الشـرك يُحـبط

# إعداد / صلاح نجيب الدق

جميع الأعمال الصالحة، قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ أُوحِيَ إِلَيْكَ وَإِلَى الَّذِينَ مِن قَبْلِكَ لَئِنْ أَشْرَكْتَ لَيَحْبَطَنَّ عَمَلُكَ وَلَتَكُونَنَّ مِنَ الخَاسِرِينَ (٦٥) بَلِ اللَّه فَاعْبُدْ وَكُن مِّنَ الشَّاكِرِينَ ﴾ [الزمر: ٦٥- ٦٦].

### ثانياً: إيقاع المسلم في البدعة في الدين:

إذا فشل الشيطان في إيقاع الإنسان في الشرك فإنه يدعوه إلى الابتداع في الدين، ولذا يجب على المسلم أن يعرف الفرق بين السنة والبدعة.

السنة: كل مـا صـدر عن النبي ﷺ من قـول أو فعل أو تقرير. [علم اصول الفقه لخلاف ص٣٦]

وهذه السنة المباركة أمرنا الله تعالى باتباعها وحذرنا من مخالفتها قدر استطاعتنا، ولا يكلف الله نفسًا إلا وسعها، قال جل شانه: ﴿وَمَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانتَهُوا ﴾ [الحشر:٧].

وقال تعالى: ﴿ فَلْيَحْذَرِ الَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَن تُصِيبَ هُمْ فِـنْنَةُ أَوْ يُصِيبَ هُمْ عَذَابُ أَلَيِمٌ ﴾ [النور:١٣].

البدعة: طريقة في الدين مُخْترعة تضاهي الشرعية يقصد بالسلوك عليها المبالغة في التعبد لله سيحانه. [الاعتصام للشاطبيج! ص٢٨]

لتوحير العدد ٢٠ السنة الرابعة والثلاثون ١٧

## التحذير من الابتداع في الدين:

قال تعالى: ﴿ اليَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَنْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الإِسْلامَ دِينًا فَمَنِ اصْطُرً في مَخْمَصَةٍ غَيْرَ مُتَجَانِفٍ لِإِثْمٍ فَإِنَّ اللَّهَ غَفُورُ رُحِيمٌ ﴾ [المائدة: ٣].

روى الشيخان عن عائشة رضي الله عنها أن النبي ﷺ قـال: «من أحـدث في أمرنا هذا مـا ليس منه فهو رد». [البخاري ٢٦٩٧، ومسلم ١٧١٨]

وروى مسلم عن جابر بن عبد الله رضي الله عنهما أن النبي ﷺ قال: «إن خير الحديث كتاب الله، وخير الهدي هدي محمد ﷺ ، وشر الأمور محدثاتها، وكل بدعة ضلالة». [مسلم: ٨٦٧]

روى الترمذي عن العرباض بن سارية رضي الله عنه ما قال: وعظنا رسول الله ﷺ موعظة بليغة ذرفت منها العيون، ووجلت منها القلوب. فقلنا: يا رسول الله، إن هذه لموعظة مودع، فماذا تعهد إلينا، قال: «أوصيكم بتقوى الله والسمع والطاعة وإن عبدًا حبيشًا، فإنه من يعش منكم بعدي فسيرى اختلافًا كثيرًا فعليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين المهديين تمسكوا بها وعضوا عليها بالنواجذ، وإياكم ومحدثات الأمور فإن كل محدثة بدعة وكل بدعة ضلالة».

[حديث صحيح. صحيح الترمذي للالباني ح٢١٥٧] روى الشيخان عن أنس بن مالك رضي الله عنه أن النبي صلى الله عن سنتي فليس مني». [البخاري ٥٠٦٣، ومسلم ١٤٠١]

### ثالثًا، تزيين فعل الكبائر،

إذا عجز الشيطان عن إيقاع المسلم في طريق البدع ووجده يسلك سبيل أهل السنة والجماعة، فإنه ينتقل إلى دعوة الإنسان إلى ارتكاب الكبائر باختلاف أنواعها، ويحرص الشيطان على أن يوقع الإنسان المسلم فيها، خاصة إذا كان عالمًا متبوعًا، حتى ينشر ذنوبه ومعاصيه بين الناس، وذلك لينفر الناس عنه وعن الانتفاع بعلمه.

[التفسير القيم لابن القيم ص٦١٣]

1٨ التوجير العدد ٢٠ ؛ السنة الرابعة والثلاثون

### تعريف الكبيرة:

قال ابن عباس رضي الله عنهما: الكبائر كل ذنب ختمه الله بنار أو غضب أو لعنة أو عذاب.

وقال الحسن البصري: كل موجبة في القرآن كبيرة.

وقال سعيد بن جبير: كل ذنب نسبه الله إلى النار فهو من الكبائر.

وقال الضحاك بن مزاحم: الكبائر كل موجبة، أوجب الله لأهلها النار، وكل عمل يُقام به الحد فهو من الكبائر. [تفسير ابن جرير الطبري ج<sup>ه</sup> ص٤، ٤٢] التحدير من الكيائر،

قال تعالى: ﴿ إِن تَجْتَنِبُوا كَبَائِرَ مَا تُنْهَوْنَ عَنْهُ نُكَفَّرُ عَنكُمْ سَيَئَاتِكُمْ وَنُدْخَلِّكُم مُدُخَلاً كَرِيمًا [النساء: ٣١]، قال الذهبي: «تكفل الله تعالى بهذا النص لمن اجتنب الكبائر أن يدخله الجنة».

[الكبائر للذهبي ص١]

وقال سبحانه: ﴿ الَّذِينَ يَجْتَنِبُونَ كَبَائِرَ الإِثْم وَالْفَوَاحِشَ إِلاَّ اللَّمَمَ إِنَّ رَبَّكَ وَاسِعُ المَعْـفِرَةِ ﴾ [النجم:٣٢].

روى مسلم عن أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي ﷺ قال: «الصلوات الخمس والجمعة إلى الجمعة ورمضان إلى رمضان مكفرات ما بينهن إذا اجتنبت البكائر». [مسلم- عتاب الطهارة حديث ١٦] رابعاً: إغراقه الإنسان في فعل الصعائر:

إذا يئس الشيطان من إيقاع الإنسان في ارتكاب الكبائر، فإنه يدعوه إلى ارتكاب الصغائر التى إذا اجتمعت على الإنسان ربما أهلكته.

[التفسير القيم ص٦١٣]

روى ابن مـاجـه عن عـائشـة رضي الله عنهـا قـالت: قـال لي رسـول اللَّه ﷺ : «يا عـائشـة، إياك ومُحقرات الأعمال، فإن لها من الله طالبًا».

[صحيح ابن ماجه ٢٤٢١]

وروى الترمذي عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ قال: «إن العبد إذا أخطأ، نكتت في قلبه نكتةُ سوداء، فإذا نزع واستغفر وتاب

صُفَلِ قلبه، وإن عاد رَيد فيها حتى تعلو قلبه، وهو الران الذي ذكر الله: ﴿كَلاَ بَلْ رَانَ عَلَى قُلُوبِهِم مًا كَانُوا يَكْسِبُونَ ﴾» [صحيح الترمذي ٢٦٥٤]

قال ابن حجر العسقلاني: رُوي عن أسد بن موسى، في الزهد، عن آبي آيوب الأنصاري رضي الله عنه قال: «إن الرجل ليعمل الحسنة فيثق بها وينسى المحقرات، فيلقى الله وقد أحاطت به، وإن الرجل ليعمل السيئة فلا يزال مشفقًا حتى يلقى الله آمنًا».

قال ابن بطال: المحقرات إذا كثرت صارت كبارًا مع الإصرار. [فتح الباري ج١١ ص٣٣٧]

قال ابن القيم: ولا يزال الشيطان يسهل على الإنسان محقرات الذنوب حتى يستهين بها، فيكون صاحب الكبيرة الخائف منها أحسن حالاً منه. [التفسير القبم ص١٢٦]

روى أحمد عن سهل بن سعد رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ قال: «إياكم ومحقرات الذنوب، فإنما مثل محقرات الذنوب كقوم نزلوا بطن واد، فجاء ذا بعود، وجاء ذا بعود حتى أنضجوا خبزهم، وإن محقرات الذنوب متى يؤخذ بها صاحبها تهلكه». [الصحيحة ١/٩٨٩]

#### خامساً: إلهاء الإنسان في الأمور المباحة:

إذا عجز الشيطان أن يوقع الإنسان في صغائر الذنوب، دعاه إلى الاشتغال بالمباحات التي لا ثواب فيها ولا عقاب، بل عاقبتها فوات الثواب الذي ضاع عليه باشتغاله به.

[التفسير القيم لابن القيم ص٦١٣] سادساً: الاشتغال بالمضول عما هو أفضل منه:

إذا عجز الشيطان أن يشغل الإنسان بالأمور المباحة، وكان الإنسان حافظًا لوقته، شحيحًا به، يعلم مقدار أنفاسه وانقطاعها، وما يقابلها من النعيم والعذاب، حاول أن يشغله بالعمل المفضول عما هو أفضل منه، ليزيح عنه الفضيلة، ويفوته ثواب العمل الفاضل، فيأمر بفعل الخير المفضول

ويحضه عليه ويحسنه له إذا تضمن ترك ما هو أفضل وأعلى منه، وقل من ينتبه لهذا من الناس، فإنه إذا رأى فيه داعيًا قويًا ومحرحًا إلى نوع من الطاعة، لا يشك أنه طاعة وقربة، فإنه لا يكاد يقول: إن هذا الداعي من الشيطان، فإن الشيطان لا يأمر بخير، ويرى أن هذا خير، فيقول: هذا الداعي من الله، وهو معذور، ولم يصل علمه إلى أن الشيطان يأمر بسبعين بابًا من أبواب الخير، إما ليتوصل بها إلى باب واحد من الشر وإما ليفوَّت بها خيرًا عظيمًا من تلك السبعين بابًا وأجل وأفضل.

وهذا لا يتوصل إلى معرفته إلا بنور من الله يقذفه في قلب العبد، يكون سببه تجريد متابعة النبي الله وشدة عنايته بمراتب الأعمال عند الله وأحبها إليه وأرضاها له وأنفعها للعبد وأعمها نصيحة لله ولكتابه ولرسوله ولعباده المؤمنين، خاصتهم وعامتهم، ولا يعرف ذلك إلا من كان من ورثة الرسول الله ونوابه في الأمة وخلفائه في الأرض، وأكثر الخلق محجوبون عن ذلك، فلا يخطر بقلوبهم، والله يمن بفضله على من يشاء من عباده. [التفسير القيم مى 11، 11]

#### سابعاً: تسليط الإنس والجن:

إذا عجز الشيطان عن إيقاع الإنسان في واحدة مما سـبق، سلط عليه حـزبه من الإنس والجن بانواع الأذى والتكفير والتضليل والتبديع، والتحذير منه، وقصد إخماله وإطفاءه ليشوش عليه قلبه، ويشغل بحربه فكره، وليمنع الناس من الانتفاع به فيبقى سعيه في تسليط المبطلين من شياطين الإنس والجن عليه لا يفتر.

فحينئذ يلبس المؤمن لأَمَةَ الحرب ولا يضعها عنه إلى الموت، ومتى وضعها أُسِرَ وأُصِيبَ فلا يزال في جهاد حتى يلقى الله.

التفسير القيم لابن القيم صا٦١٤] وأخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين. وصلى الله وسلم على نبينا محمد.

التوحيا العدد ٧-٤ السنة الرابعة والثلاثون ١٩



# اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والافتاء

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله. وبعد:

فصد ورد سوّال إلى اللجنة الدائمة للإفتاء بالسعودية عن حقيقة العين أو الحسد ومشروعية الرقية منه، وإليك نص السوّال والفتوى:

ما حقيقة العين – النضل – قال تعالى: ﴿ وَمِنْ شَنَّ حَاسِدٍ إِذَا حَسَدَ ﴾، وهل حديث الرسول ﴾ صحيح والذي ما معناه قوله: «ثلث ما في القبور من العين»؛ وإذا شك الإنسان في حسد أحدهم فماذا يجب على المسلم فعله وقوله؟ وهل في أخذ غسالة الناضل للمنضول ما يشفى؟ وهل بشريه أو يغتسل به؟

الجواب: العينَ مأخوذة من عان يعين إذا أصابه بعينه، وأصلها من إعجاب العائن بالشيء ثم تتبعه كيفية نفسه الخبيثة ثم تستعين على تنفيذ سهمها بنظرها إلى المعين، وقد أمر الله نبيه محمدًا إذا حسَدَ هن الحاسد فقال تعالى: ﴿وَمِنْ شَرَ حَاسد إذا حسَدَ ه، فكل عائن حاسد وليس كل حاسد عائنًا، فلما كان الحاسد أعم من العائن كانت الاستعادة منه فلما كان الحاسد أعم من العائن كانت الاستعادة منه استعادة من العائن وهي سهام تخرج من نفس وتخطئه تارة، فإن صادفته مكشوفًا لا وقاية عليه أثرت فيه وإن صادفته حذرًا شاكي السلاح لا منفذ فيه للسهام لم تؤثر فيه وربما ردت السهام على صاحبها. [من داد العاد بتمره]

وقد ثبتت الأحاديث عن النبي ﷺ في الإصابة بالعين، فمن ذلك ما في الصحيحين عن عائشة رضي الله عنها قالت: «كان رسول الله ﷺ يأمرني أن استرقى من العين، [ابخاري: ٢/٣، ومسلم: ١٨٤/١٤]

وأخرج مسلم وأحمد والترمذي وصححه عن ابن عباس رضي الله عنهما عن النبي ﷺ قال: «العين حق ولو كان شيء سابق القدر لسبقته العين وإذا استغسلتم فاغسلوا». [مسلم: ١٢١/١٤، والترمذي: ٢٩٧/٤]

وأخرج أحمد والترمذي وصححه عن أسماء بنت عميس أنها قالت: يا رسول الله، إن بني جعفر تصيبهم العين، أفنسترقي لهم<sup>،</sup> قال: «نعم فلو كان شيء سابق القدر لسبقته العين».

[الترمذي ٢٩٥/٤، وابن ماجه ٢/١١٦-]

وروى أبو داود عن عائشة رضي الله عنها قالت: «كان يؤمر العائن فيتوضا ثم يغسل منه المعين». [ابو داود: ۲۱۰/٤]

وأخرج أحمد ومالك والنسائي وابن حبان وصححه عن سهل بن حنيف: «أن النبي تشخرج

وسار معه نحو مكة حتى إذا كانوا بشعب الخرار من الجحفة اغتسل سهل بن حنيف وكان رجلاً أبيض حسن الجسم والجلد، فنظر إليه عامر بن ربيعة أحد بني عدي بن كعب وهو يغتسل فقال: ما رأيت كاليوم ولا جلد مخباة، فلبط سهل، فاتى رسول الله الله فقيل: يا رسول الله، هل لك في سهل والله ما يرفع رأسه، قال: «هل تتهمون فيه من أحد؟ قالوا: نظر إليه عامر بن ربيعة، فدعا رسول الله الله عامرًا فتغيظ عليه، وقال: «علام يقتل أحدكم أخاه، هلا إذا رأيت ما يعجبك بركت؟». ثم قال له: «اغتسل له» فغسل وجهه ويديه ومرفقيه وركبتيه وأطراف رجليه وداخلة إزاره في قدح ثم صب ذلك الماء عليه يصبه رجل على رأسه وظهره من خلفه ثم يكفأ القدح وراءه، ففعل به ذلك، فراح سهل مع الناس ما مه ماس.

فالجمهور من العلماء على إثبات الإصابة بالعين للأحاديث المذكورة وغيرها ولما هو مشاهد وواقع، وأما الحديث الذي ذكرته «ثلث ما في القبور من العين». فلا نعلم صحته، ولكن ذكر صاحب نيل الأوطار أن البزار أخرج بسند حسن عن حابر رضى الله عنه عن النبي 🚟 قال: «أكثر من يموت من أمتى بعد قضاء الله وقدره بالأنفس». [السنة لابن ابي عاصم: ١٣٦/١]. يعنى بالعين. ويجب على المسلم أن يحصن نفسه من الشياطين من مردة الجن والإنس بقوة الإيمان بالله واعتماده وتوكله عليه ولجئه وضراعته إليه، والتعوذات النبوية وكثرة قراءة المعوذتين وسورة الإخلاص وفاتحة الكتاب وآية الكرسى، ومن التعوذات «أعوذ بكلمات الله التامات من شير ما خلق»، و«أعوذ بكلمات الله التامة من غضبه وعقابه ومن شير عباده ومن همزات الشياطين وأن يحضرون». وقوله تعالى: ﴿ حَسْبِيَ اللَّهُ لاَ إِلَهَ إِلاَّ هُوَ عَلَيْهِ تَوَكِّلْتُ وَهُوَ رَبُّ الْعَرْش الْعَظِيمِ ﴾، ونصَو ذَلك من الأدعية الشرعية وهذا هو مسعنى كلام ابن القسيم المذكور في أول الحواب

وإذا علم أن إنسانًا أصابه بعينه أوشك في إصابته بعين أحد فإنه يؤمر العائن أن يغتسل لأخيه فيحضر له إناء به ماء فيدخل كفه فيه فيتمضمض ثم يمجه في القدح ويغسل وجهه في القدح ثم يدخل يده اليسرى فيصب على ركبته اليمنى في القدح ثم يدخل يده اليمنى فيصب على ركبته اليسرى ثم يغسل إزاره ثم يصب على رأس الذي تصيبه العين من خلفه صبة واحدة فيبرأ بإذن الله. وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.

٢٠ التوحيية العدد ٢٠ السنة الرابعة والثلاثون

التوحيي العدد ٧٠ \$ السنة الرابعة والثلاثون ٢١

[متفق عليه من حديث أبي سعيد]

[متفق عليه من حديث ابن عمر]

### Upload by: altawhedmag.com

مَن إخوانُكُنَّ فإنَّما الرضاعَةُ من المَجَاعَةِ ». [متفق عليه من حديث عائشة] ٢٧٣- «الْولَدُ لِصناحب الفراش». [متفق عليه من حديث ابي هريرة] ٢٧٤- «المراةُ كالضلَّعَ إنْ أقمتَهَا كَسَرْتَهَا، وإن اسْتَمْتَعَتُ بها اسْتَمَعْتَ ٢٧٤- عن أبي سعيد الخُدريَّ. قال: أصبنا سَبْيًا فكنًا نَعْزَلُ، فسالْنَا ٢٧٩- عن أبي سعيد الخُدريَّ. قال: أصبنا سَبْيًا فكنًا نَعْزَلُ، فسالْنَا رسولَ اللَّه ﷺ فقال: «أَوَ إِنَّكُمْ لَتَفْعَلُونَ؟». قالَها ثلاثاً: «مَا من نُسَمَةٍ كائنةٍ إلى يَوْم القيامةِ إلا هي كائنةُ».

٦٧١- نَهَى رسول الله ﷺ، عَنْ مُتعة النَّسَاءِ يومَ خَيْبِر، وعن أكل الحُمُر الإنسية. ٦٧٢- عن عائشة قالت: دَخَلَ عليَّ النبيُّ ﷺ وعندي رَجُلُ، قال: «يَا عائشةُ، مَن هذا؟» قُلْتُ: أخي من الرضاعة. قال: «يَا عائشةُ، انْظُرِنَ مَن المُما يُثُرُ مَانَ مَالاً مَا المَّهُمَ مِن الرضاعة. قال: «يَا عائشةُ، انْظُرِنَ

٦٧٠- «كان رسولُ اللهِ 😻 يأتي قياءَ رَاكِبًا وماشيئًا».

رسولُ اللَّهِ فِيْهِ». [متفق عليه من حديث ابن عباس] - رَأَى النبيَ فِي رَجُلا يستُوقُ بَدَنَةً، فقالَ: «ارْكَبْهَا». قال: إنَّها بَدَنَةً، قال: «ارْكبها». قال: «إِنَّها بَدَنَةَ». قال: «ارْكبها» ثلاثاً. والبدنة هي الناقة. [منفق عليه من حديث انس]

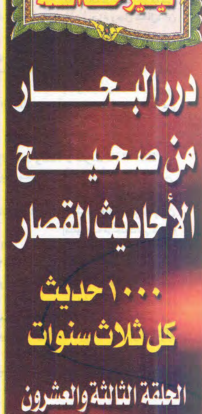
عليه». [متفق عليه من حديث محمد بن ابي بعر] عليه عليه من حديث محمد بن ابي بعر] -٦٦٧ - استتاذن العباس بنُنُ عبد المطلب رسولَ اللَّه ﷺ أَنْ يَبديتَ بَمكةَ لَيالِي مِنِيُّ مِن أجل سِقَايَةٍ، فَأَذِنَ لَهُ». [متفق عليه من حديث ابن عمر] -٦٦٨ - عن ابن عباس قال: «لَيْسَ التَحصييبُ بشيء إِنَّما هُوَ مَنزِلُ نَزَلَهُ

إمتفق عليه من حديث عائشة] عنائية] حضّتُ فَدَخَلَ عليَّ النبيُ فَقَ وانا أبكي، قال: «مَا لَكَ، أَنْفَسْتَ؟»-حضَتُ فَدَخَلَ عليَّ النبيُ فَقَ وانا أبكي، قال: «مَا لَك، أَنْفَسْتَ؟»-يعني الحيضة- قلتُ: نَعَمْ، قال: «إِنَّ هَذَا أمرُ كَتَبَهُ اللهُ على بنات أدَمَ فَاقْضِي مَا يَقْضِي الحاجُ غير أَنْ لا تَطُوفي بالبيتَ». وضحًى رسولُ الله في عن سنائه بالبقر. [منفق عليه من حديث عائش] عائشة ويُعْمَرُها منَ التَّعْمِيمُ. [مُتفق عليه من حديث عائش] عائشة ويُعْمَرُها منَ التَّعْمِيمُ. [مُتفق عليه من حديث عائش] منْ مِثَى إلى عرفات عن التَّلْبَية كي يُعْرَ عليه، ويكبَر المُكبِّرُ فلا يُنْكرُ

مَتَقَقَ عليه من حديث ابن بُحينة] مَتَقَقَ عليه من حديث ابن بُحينة] مَوَقَصَتُه(٢)، أَوْ قَالَ: فَأَوْقَصَتَهُ؛ قَالَ النبيُّ عَنْ: «اغسلُوهُ بماء وسِدْر، وَحَفْنوهُ في تُوبِينِ وَلاَ تُحنَّطوهُ، ولا تُحَمَّروا رأسه، فَإِنَّه يُبعثُ يُومَ القيامة مُلَبيًا». مَتَقَقَ عليه من حديث ابن عباس] مَتَقَقَ عليه من حديث ابن عباس] مُتَقَا عليه من حديث ابن عباس] واشْتُرطي، قولي: اللهم مَحلِّي حيثُ حَبستني».

٦٦١- «احْتَجَم النبيُّ 😻 وَهُو مُحْرِمُ بِلَحْي (١) جَمَل، في وَسَطِ رَأسبهِ».





٦٧٦- عن أنس قال: «ما أوْلَمَ النبيُّ ﷺ، على شيءٍ من نسائِهِ مَا أَوْلَمَ على زَينَبَ؛ أَوْلَمَ بِشَاقٍ.

٦٧٧- «مَنْ كانَتْ لَهُ جارِيةٌ فَعَالَهَا فَأَحْسَنُ إليها، ثُمَّ أَعْتَقَها وتزوجَهَا، كانَ لهُ أجران».

[متفق عليه من حديث انس]

[متفق عليه من حديث أبي موسى]

- ٦٧٨- عن أنس قال: «إن رسولُ اللَّهِ ﷺ دَخَلَ عامَ الفَتْحِ وَعَلَى رأسهِ المِعْفَرُ، فَلَمَّا نَزَعَهُ جَاءَ رِجلٌ فقال: إنَّ ابنَ الأخطل مُتعلقٌ بأستار الكعبة. فقال: اقْتُلُومْ». [متفق عليه من حديث انس]
- ٦٧٩- عن أبي هريرةَ قال: إنَّ أَبَا بكر الصديقَ بَعَثَهُ في الحَجَّةِ التي أمَّرَهُ عليها رسولُ اللهِ 😻 قبلَ حَجَّة الوداع يومَ النصر، في رهط يؤذنُ في الناس: ألا لا يحجَّ بعدَ العَام مُشركٌ، ولا يَطُوفُ بالبيتِ عُرْبَانً. [متفق عليه من حديث ابي هريرة]
- -٦٨٠ عن ابن عُمر قال: إنَّ رسولَ اللَّهِ 😸 أَنَاحَ (٤) بالبطحاءِ بذي الحُلَيْفَةِ فَصَلَّى بِهَا وكان عبدُ اللَّهِ بنُ عمرَ بفعلُ ذلك. [متفق عليه من حديث ابن عمر]
- ٦٨١- عن ابن عُمرَ رضى الله عنهما قال: إنَّ رسولَ اللهِ ٢٨ حانَ إذا قَفَلَ (٥) مِن غزو أو حجَّ أو عمرة يُكبَّرُ على كُلَّ شُرَف (٦) مِن الأرض ثلاثَ تكبيرات، ثم يقولُ: «لا إله إلا الله، وحدهُ لا شريكَ له، له الملكُ وله الحمدُ وهو على كلَّ شيءٍ قَدَيرٌ، أَيُبون(٧) تائبونَ عابدونَ، لِرَبِّنًا حَامِدُونَ، صَدَقَ اللَّهُ وَعْدَهُ، وَنَصَرَ عَبْدَهُ، وَهَزَمَ الأحزابَ وَحْدَهُ». [متفق عليه من حديث ابن عمر]
- ٦٨٢- «دَعُوني مَا تَرَكْتُكُمْ إِنَّمَا هَلَكَ مَنْ كَان قَبْلِكُمْ بِسُؤْالِهِم واختلافهم على أنبيائِهم، فإذا نَهيتُكُم عن شيء فاجْتَنبُوهُ، وإذا أمَرْتُكُمْ بأمر فَأْتُوا مِنه ما أسْتطعتُم». [متفق عليه من حديث أبي هريرة]
- ٦٨٣- عن عُرُوةَ قال: سُئَل أُسامةُ وأنا جالسٌ، كيف كَانَ رسولَ الله يَسِيرُ في حَجَّةِ الوَدَاع حينَ دَفَعَ(٨)؟ قال: كَانَ يسيرُ العَنْقَ(٩)، فإذا وَجَد فَجوة(١٠) نصَّ(١١).
- ٦٨٤- «مَنْ شَرَبَ الخَمْرَ في الدُّنْيا، ثُمَّ لَمْ يِتُبْ مِنِها، حُرِمَها في الآخرة». [متفق عليه من حديث ابن عمر] ٦٨٥- «لاَ تَتَرَكُوا النَّارَ في بيوتكُم حين تَنَامَونَ». [متفق عليه من حديث ابن عمر]
- ٦٨٦ عن عُمرَ بن أبي سلَمَةَ قال: كُنْتُ غُلامًا في حَجْر (١٢) رسول الله ﷺ، وَكَانَتْ يَدِي تَطِيشُ في الصَحْفةِ، فقال لى رسولُ الله ﷺ : «يا غُلاَمُ، سَمَّ اللَّهُ، وكَلْ بِيمِينِكِ، وكُلْ مما يَلِيكَ». فَمَا زَالَتْ تِلْكَ طعْمتى بَعْدُ. [متفق عليه من حديث عمر بن أبى سلمة]
- ٦٨٧- عن أبى هريرة قال: أتِيَ رسولُ الله على المدريَ به بإيلياءَ (١٣) بقَدَحين مِن خمر ولبن فَنَظَرَ إليهما، فأخذ اللبنُ. قال جبريلُ: الحمدُ للهِ الذي هَدَاكَ للفطرة، لَوْ أخذت الخمرُ غَوَتْ أُمتُّكَ.
- [متفق عليه من حديث ابي هريرة] ٦٨٨- عن أبي موسى قال: احْتَرَقَ بِيتُ بالمدينة على أهلهِ مِن الليل فحُدث بشانهم النبيُّ ﷺ، قال: «إنَّ هذه النَّارَ إِنَّما هي عَدَقٌ لكُم، فإذًا نِمْتُمْ فأَطْفِئُوها عَنْكُمْ». [متفق عليه من حديث أبي موسى]
- ٦٨٩- عَن عمرانَ بن حصين قال: قال رَجُلُ: يا رسولَ الله، أَيُعْرَفُ أهلُ الجنةِ مِنْ أهل النَّارِ؟ قال: «نَعَمْ». قال: فَلِمَ يَعْمَلُ العَامِلُونَ؟ قال: «كُلُّ يعملَ لما خُلِقَ لهُ، أَوْ لما يُسَبَّرَ لَهُ». [متفق عليه من حديث عمران بن حصين] ٦٩٠- كَانَ النبِيُّ 😻 يَدْعُو بِهَذَا الدُّعاءِ: «رِبَ اغفُر لي خَطِئِيتِي وَجَهْلي وإسرافي في أمرِي كُلُه، وما أنتَ أعلمُ بهِ مِنِي، اللهمَ اغْفِرْ لي خَطَايًاي وَعَمْدِي، وَجَهْلَى وَهَزَلِي، وَكُلُّ ذَلِكَ عِدْدِي، اللّهمُ اغْفِر لي ما قَدَمْتُ ومَا أَخُرْتُ، ومَا أسررتُ ومَا أعلنتُ، أنت المُقَدِّمُ، وأنت المؤخَّرُ وأنتَ على كلِّ شيء قديرُ».

[متفق عليه من حديث أبى موسى]

- (١) بلحى جمل: اسم موضع بين مكة والمدينة، وهو إلى المدينة أقرب
  - (٣) بسرف: موضع على عشرة أميال من مكة.
  - (٦) شرف: مكان عال. (٥) قفل: رجع.
    - (٨) دفع: أي انصرف من عرفات إلى المزدلفة.
      - (۱۰) فجوة:

ه ؟ تسب حفظ السنة . درر البحار من صحبح

**Kelen** 11 - .. 1

- (۱۲) حَجْر: أي يربيه تحت نظره.
- ٢٢ التوجيع العدد ٢٠٤ السنة الرابعة والثلاثون

- (٢) فوقصته: أي كسرت عنقه.
  - (٤) أناخ: أبرك راحلته.
- (V) أيبون: نحن راجعون إلى الله.
- (٩) يسير العنق: السير بين الإبطاء والإسراع.
- (11) نص: أى سار سيرًا شديدًا يبلغ به الغاية.
  - (١٣) إيلداء: بيت المقدس.

الحـمـد لله والصـلاة والسـلام على رسـول الله، وعلى أله وصحبه ومن والأه، وبعد:

فقد نهى الشارع عن الشرك في الألفاظ وسدٌ كل الوسائل المؤدية إليه، كذلك نهى أيضًا وحذر من الوسائل المفضية إلى الشرك في الأعمال، ويظهر ذلك في الصور التالية:

#### أ- النهي عن التمائم:

التمائم: جمع تميمة، وهي خرزات كان العرب يعلقونها على أولادهم يتقون بها العين في زعمهم، فأبطلها الإسلام. [النهامة في غريب الحديث ا/١٩٧]

وعن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله 🎏 يقول: «إن الرقي والتمائم والتولة شرك».

[ابو داود: ٢٠٧/١، وابن ماجه ٢/١٦٧، واحد ٢/٢٨١ وقد اختلف العلماء في التمائم إذا كانت من القرآن الكريم، فأباحها البعض كالرقى الشرعية، ومنعها أخرون سدًا لذريعة الوقوع في الشرك، ومن هؤلاء ابن مسعود وابن عباس وغيرهم.

قال الشيخ محمد بن عبد الوهاب في كتابه «التوحيد»: «التصائم شيء يعلق على الأولاد عن العين، لكن إذا كان المعلق من القرآن فرخص فيه بعض السلف، وبعضهم لم يرخص فيه وجعله من المنهي عنه منهم ابن مسعود رضي الله عنه».

قال شارحه: «هذا هو الصحيح- أي النهي عن تعليق التمائم من القرآن- لوجوه ثلاثة تظهر للمتأمل:

الأول: عموم النهي ولا مخصص للعموم.

الثاني: سد الذريعة، فإنه يفضي إلى تعليق ما ليس كذلك.

الثالث: أنه إذا علق فلابد أن يمتهنه المعلِّق بحمله معه في حال قضاء الحاجة والاستنجاء ونحو ذلك.

[فتح المجيد: ١٣٢، ١٣٣]

وقال الشيخ حافظ الحكمي:

الجامة الجامسة

وفي التمسيم المعلقيات إن تك أيات مسبع ينات فسالاخستالاف واقع بين السلف فيعضهم أجازها والبعض كف

ثم ذكر بعض أسماء المانعين والمبيحين وعقب بقوله: «ولا شك أن منع ذلك سد لذريعة الاعتقاد والمحظور، لا سيما في زماننا هذا، فإنه إذا كرهه أكثر الصحابة والتابعين في تلك العصور الشريفة، والإيمان في قلوبهم أكبر من الجبال، فلأن يكره في وقتنا هذا – وقت الفتن والمحن – أولى وأجدر بذلك». [معارج القبول: ١/٢٦، ٤٢٠]

وقال الشيخ عبد العزيز بن باز: «واختلف العلماء في التمائم إذا كانت من القرآن أو من الدعوات المباحة، هل هي محرمة أم لا؟ والصواب تحريمها؛ لوجهين:

أحدهما: عموم الأحاديث المذكورة، فإنها تعم التمائم من القرآن وغير القرآن.

والوجه الثاني: سد ذريعة الشرك، فإنها إذا أبيحت التمائم

التوحير العدد ٢٠ السنة الرابعة والثلاثون ٢٣

من القرآن اختلطت بالتمائم الأخرى واشتبه الأمر، وانفتح باب الشرك بتعليق التمائم كلها، ومعلوم أن سد الذريعة المفضية إلى الشرك والمعاصي من أعظم القواعد الشرعية. والله ولي التوفيق.

#### [فتاوى الشيخ ابن باز ٢٧٩/١]

وعلى ذلك فتعليق التمائم ينهى عنه بإطلاق سدًا للذريعة في ذلك التي منها تعليق ما ليس من القرآن، وتعظيمًا لكلمات الله وأياته من امتهانها أثناء قضاء الحاجة وغير ذلك، خاصة في هذا الزمان الذي كثرت فيه البدع وانتشر أهل الخرافة والدجل والمشعوذون وغلب الجهل على كثيرين.

قال الشيخ الألباني بعد ذكره لتعريف التميمة: «ولا تزال هذه الضلالة فاشية بين البدو والفلاحين وبعض المدنيين، ومثلها الخرزات التي يضعها بعض السائقين أمامهم في السيارة – يعلقونها على المرأة وبعضهم يعلق نعلاً في مقدمة السيارة أو في مؤخرتها، وغيرهم يعلقون تعل فرس في واجهة الدار أو الدكان، كل ذلك لدفع العين زعموا، وغير ذلك مما عم وطم بسبب الجهل بالتوحيد وما ينافيه من الشركيات والوثنيات التي ما بعثت الرسل وأنزلت الكتب إلا من أجل إبطالها والقضاء عليها». [السلسلة المحبحة (٨٠/٨]

#### ب- النهي عن انحناء الرجل للرجل أو القيام له:

عن أنس بن مالك رضي الله عنه قال: «قال رجل: يا رسول الله، الرجل منا يلقى أخاه، أو صديقه، أينحني له؟ قال: لا، قال: فيلتزمه ويقبله. قال: لا، قال: فيأخذ بيده ويصافحه، قال: نعم».

[الترمذي: ٧/١٤، وابن ماجه ١٢٢٠/١٥، واحمد ١٩٨/٢]

قــال ابن القـيم: «إن النبي خ نهى الرجل أن ينحني للرجل إذا لقيه كما يفعل كثير من المنتسبين إلي العلم ممن لا علم له بالسنة بل يبالغون إلى أقصى حد الانحناء مبالغة في خلاف السنة جهلاً، حتى يصير أحدهم بصورة الراكع لأخيه، ثم يرفع رأسه من الركوع كما يفعل إخوانهم من السجود بين يدي شيوخهم الأحياء والأموات، فهؤلاء نين يدي شيوخهم الأحياء والألك ركوعها، فطائفة ثالثة قيامها، يقوم عليهم الناس وهم قعود كما يقومون في الصلاة، فتقاسمت الفرق الثلاث أجزاء الصلاة، والمقصود أن النبي خ

كما نهى عن السجود لغير الله».

[إعلام الموقعين ٢/١٦٦، ١٢٧] تثبيه: جاء في حديث أنس السابق نهى عن الالتزام وهو المعانقة، وقد وردت عن أصحاب النبي الله عنه: «كان أصحاب رسول الله الله إذا تلاقوا تصافحوا، وإذا قدموا من سفر تعانقوا».

[نكره الهيثمي في مجمع الزوائد ٢٦/٨] وعانق عبد الله بن أنيس جابر بن عبد الله رضي الله عنه ما لما رحل إليه من المدينة إلى الشام ليساله عن حديث لرسول الله ﷺ.

[البخاري ٢/٨٥٤] وقد جمع العلماء بين هذه الأحاديث، ودفعوا التعارض الظاهر بينها، ومنهم الأمام البغوي، وفي ذلك يقول: «قال حميد بن زنجويه: قد جاء عن النبي الله نهى عن المعانقة والتقبيل، وجاء أنه عانق جعفر بن أبي طالب وقبله عند قدومه من أرض الحبشة، ولكل وجه عندنا، فأما المكروه من المعانقة والتقبيل، فما كان على وجه الملق والتعظيم وفي الحضر، فأما الماذون فيه، أله عند التوديع وعند القدوم من السفر وطول العهد بالصاحب، وشدة الحب في الله ومن قبل فلا يقبل الفم، ولكن البد والرأس والحيهة».

[شرم السنة للبغوي ٢٩٢/١٢] وقال الشيخ الألباني عقب ذكره لبعض أحاديث النهي وأحاديث الإباحة: «فيمكن أن يقال: إن المعانقة في السفر مستثنى من النهي لفعل الصحابة ذلك». [سلسلة الأحاديث الصحيحة ٢٩٢/١]

وكما نهى ﷺ عن الانحناء سدًا للذريعة، كره أن يقوم الناس له، وقد ذكر وعيدًا شديدًا لمن يحب أن يتمثل الناس له قيامًا.

فعن أنس رضي الله عنه قال: «ما كان في الدنيا شخص أحب إليهم رؤية من رسول الله في وكانوا إذا رأوه لم يقوموا إليه، لما يعلمون من كراهيته لذلك». [البخاري ١٩/٢]، والترمني ٢٩/٨]

وعن أبي مجلز قال: «خرج معاوية فقام عبد الله بن الزبير وابن صفوان حين رأوه، فقال: اجلسا، سمعت رسول الله تن يقول: «من سره أن يتمثل له الرجال قيامًا فليتبوأ مقعده من الذار». قال الترمذي: «وفي الباب عن أبي أمامة، وهذا حديث حسن». [سن الترمذي ٢٠/٣]

ولا يتعارض النهي عن القيام هنا مع قول النبي لله لما قدم سعد بن معاذ إلى بني قريظة ليحكم فيهم: «قوموا إلى سيدكم». [البخاري ٢٩/١١] للفرق بين الحالين، وقد وضح ذلك ابن تيمية رحمه الله وفصله تفصيلاً دقيقًا فقال: «لم تكن عادة السلف على عهد النبي الله وخلفائه

٢٤ التوجير العدد ٢٠٤ السنة الرابعة والثلاثون

الراشدين أن يعتادوا القيام كلما يرونه كما يفعله كثير من الناس، بل قد قال أنس بن مالك: لم يكن شخص أحب إليهم من النبي 🦥 ، وكانوا إذا رأوه لم يقوموا له، لما يعلمون من كراهيته لذلك، ولكن ربما قاموا للقادم من مغيبه تلقيًا له، كما روى عن النبى 🈻 أنه قـام لعكرمـة وقـال للأنصار لما قدم سعد بن معاذ: قوموا إلى سيدكم، وكان قد قدم ليحكم في بني قريظة، وأما القيام لمن يقدم من سفر ونحو ذلك تلقيًا له فحسن، وإذا كان من عادة الناس إكرام الجائي بالقيام ولو ترك لاعتقد أن ذلك لترك حقه، أو قصد خفضه، ولم يعلم العادة الموافقة للسنة، فالأصلح أن يقام له، لأن ذلك أصلح لذات البين وإزالة التباغض والشحناء، وأما من عرف عادة القوم الموافقة للسنة، فليس في ترك ذلك إيذاء له، وليس هذا القيام المذكور في قوله: «من سره أن يتمثل له الرجال قيامًا فليتبوأ مقعده من النار». فإن ذلك أن مقوموا له وهو قاعد، ليس هو أن يقوموا لمجيئه إذا جاء، ولهذا فرقوا بين أن يقال: قمت إليه وقمت له، والقائم للقادم ساواه في القيام بخلاف القائم للقاعد».

[مجموع فتاوى ابن تيمية ٢٧٤/١، ٣٧٥]

كما جمع بين الأحاديث ابن القيم جمعًا حسنًا، وذكر أن الأحاديث التي ورد فيها القيام كان لعارض، وأنه كان قيامًا إلى الرجل للقائه، لا قيامًا له، ثم قال: «فالمذموم: القيام للرجل، وأما القيام إليه للتلقي إذا قدم: فلا بأس به، وبهذا تجتمع الأحاديث،. [عون المبود: ١٢٧/١٤]

قلت: هذا جمع جيد وحسن بين النصوص الثابتة، وعليه فينهى القيام للشخص للتعظيم مهما كانت منزلته سدًّا لذريعة الوقوع في الشرك، بعد الغلو فيه، أو مجاوزة الحد في حبه وتعظيمه وما إلى ذلك كما هو واقع من بعض أتباع الطرق لمشايخهم، وأما القيام لعارض كالقيام للقادم من سفر، أو لغائب على سبيل البر والإكرام فلا بأس به.

وقد نقل أبو عبد الله بن الحاج عن أبي الوليد بن رشد أن القيام يقع على أربعة أوجه:

الأول، محظور، وهو أن يقع لمن يريد أن يقام إليه تكبرًا وتعاظمًا على القائمين إليه.

الثاني: مكروه، وهو أن يقع لمن لا يتكبر ولا يتعاظم على القائمين، ولكن يخشى أن يدخل نفسه بسبب ذلك ما يحذر، ولما فيه من التشبه بالجبابرة.

الثالث: جائز، وهو أن يقع على سبيل البر والإكرام لمن لا يريد ذلك، ويؤمن معه التشبه بالجبابرة.

الرابع، مندوب، وهو أن يقوم لمن قدم من سفر فرحًا بقدومه ليسلم عليه، أو إلى من تجددت له نعمة فيهنئه بحصولها أو مصيبة فيعزيه بسببها.

وقال التوريشتي في شرح المصابيح: معنى «قوموا إلى سيدكم»، أي إلى إعانته وإنزاله من دابته، ولو كان المراد التعظيم لقال: «قوموا لسيدكم».

وقال الألباني في حديث أبي مجلز: «دلنا هذا الحديث على أمرين:

الأول: تحسريم حب الداخل على الناس القيام منهم له، وهو صريح الدلالة، بحيث إنه لا يحتاج إلى بيان.

والأُحر: كراهة القيام من الجالسين للداخل، ولو كان لا يحب القيام، وذلك من باب التعاون على الخير، وعدم فتح باب الشر، وهذا معنى دقيق دلنا عليه راوي الحديث معاوية رضي الله عنه، وذلك بإنكاره على عبد الله بن الزبير قيامه له، واحتج عليه بالحديث، وذلك من فقهه في الدين، وعلمه بقواعد الشريعة التي منها سد الذرائع. [السلسلة المحيحة: ٢٩/١]

ومن هذا الباب ما جاء في صحيح البخاري عن عائشة رضي الله عنها أنها قالت: «صلى رسول الله في في بيته وهو شاك، فصلى جالسًا، وصلى وراءه قوم قيامًا، فأشار أن اجلسوا، فلما انصرف قال: إنما جعل الإمام ليؤتم به، فإذا ركع فاركعوا، وإذا رفع فارفعوا».

قــال ابن القـيم: «إن النبي المنهي أمـر المامـومين أن يصلوا قـعـودًا إذا صلى إمامـهم قـاعدًا، وقد تواتر عنه ذلك، ولم يجيء عنه ما ينسـخه، وما ذاك إلا سدًا لذريعة مشابهة الكفار، حيث يقومون على ملوكهم وهم قعود». [إعلام الموتعين ٢/٨٠]

قلت: تأمل أيها المسلم حرص الإسلام ورسول رب العالمين وسلف الأمة الصالحين على مخالفة الكفار والمشركين، ونهي الشريعة الغراء عن المباح خوفًا من الوقوع في الحرام، كل ذلك صيانة وحماية للعقيدة، وتحقيقًا للتوحيد.

فما بالنا اليوم نجد جرأة كبيرة، حتى من بعض المنتسبين إلى العلم في التساهل في هذا الباب، ويا ليت الأمر- مع خطورته- اقتصر على الجائز المؤدي إلى الحرام، بل وقعوا صراحة فيما نهى عنه الشارع الحكيم، وسقطوا في أعمال الجاهلين. فإنا لله وإنا إليه راجعون. الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على خاتم النبيين سيدنا محمد صلى الله عليه وعلى آله وصحبه أجمعين. أما بعد، فحديثنا في هذه الحلقة عن فضائل سورة الفاتحة، فمن ذلك أن:

## سورة الفاتحة أعظم سورة في القرآن الكريم

عن أبي سعيد بن المعلى رضي الله عنه قال: كنت أصلي في المسجد فدعاني رسول الله ٥ فلم أجبه، فقلت: يا رسول الله، إني كنت أصلي، فقال: «ألم يقل الله: ﴿ اسْتَجِيبُوا لِلَهُ وَلِلرُسُولِ إِذَا دَعَاكُمْ ﴾ [الأنفال: ٢٤]؟ ثم قال لي: «لأعلمنك سورة هي أعظم السور في القرآن قبل أن تخرج من المسجد». ثم أخذ بيدي، فلما أراد أن يخرج قلت له: ألم تقل لأعلمنك سورة هي أعظم سورة في القرآن؟ قال: «الحمد لله رب العالمين، هي السبع المثاني والقرآن العظيم الذي أوتيته». [أخرجه البخاري واحمد وأبو والقرآن العليم،

### قوله ﷺ : «هي السبع المثاني» أراد به فاتحة الكتاب هي سبع آيات؛ سميت الفاتحة مثاني؛ لأنها تثنى في الصلاة في كل ركعة، وقيل: سميت الفاتحة مثاني؛ لأنها استثنيت لهذه الأمة، لم تنزل على من قبلها، وقيل: سميت مثاني، لما فيها من الثناء على الله، فهي مفاعل من الثناء، والواحد مثنى، وقد وصف القرآن كله بالمثاني.

قال الله تعالى: ﴿ اللَّهُ نَزُلُ أَحْسَنُ الحَدِيثِ كِتَابًا مُتَشَابِهًا مَتَانِيَ ﴾ [الزمر: ٢٣]، لأن القصص والأمثال ثنيت فيه، وقد أطلق المثاني على السور التي تقصر عن المئين وتزيد على المفصل، قيل لها مشاني كان المئين جعلت مبادي والتي تليها مثاني.

وفي الحديث دليل على جواز تفضيل بعض القرآن على بعض. قال ابن التين في الكلام على قول النبي ﷺ: «لأعلمنك سورة هي أعظم السور في القرآن»: معناه أن ثوابها أعظم من غيرها، واستدل به على جواز تفضيل بعض القرآن على بعض، وقد منع ذلك الأشعري وجماعة، لأن المفضول ناقص عن درجة الأفضل، وأسماء الله وصفاته وكلامه لا نقص فيها، وأجابوا عن ذلك بأن معنى التفاضل أن ثواب بعضه أعظم من ثواب بعض، فالتفضيل إنما هو من حيث المعاني لا من حيث الصفة، ويؤيد التفضيل قوله تعالى: ﴿ فَأْتَ بِخَيْرٍ مِنْهَا أَوْ

Upload by: altawhedmag.com

ACX A

العدد ٧- ٤ السنة الرابعة والثلاثون

مِثْلِهًا ﴾، وقد روى ابن أبي حاتم من طريق علي بن أبي طلحة عن ابن عباس في قوله: ﴿ نَأْتَ بِخَيْر مِنْهَا ﴾ أي في المنفعة والرفق والرفعة، وفي هذا تعقب على من قال: فيه تقديم وتأخير، والتقدير نات منها بخير، وهو كما قيل في قوله تعالى: ﴿ مَنْ جَاءَ بِالحُسْنَةِ فَلَهُ خَيْرٌ مِنْهًا ﴾، لكن قوله في أية الباب: ﴿ أَوْ مِثْلِهَا ﴾ يرجح الاحتمال الأول، فهو المعتمد، والله أعلم. [نكره ابن حجر في الفتح]

لا شك أن المعاني تتفاوت وتتفاضل، فمعاني (قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ ﴾ أفضل من معاني ﴿ تَبَّتْ يَدَا آبِي لَهَب ﴾، ومعاني ﴿ وَإِلَهُكُمْ إِلَهُ وَاحِدٌ ﴾ أفضل من معاني ﴿ ثَمَانِيَةَ أَزُواجَ مِنَ الضَّاْنِ الْنَيْنِ وَمِنَ الْعُزِ الْنَيْنِ ﴾ مع أن الكل مشَترك في الصفة وهي كونه كلام الله.

وعن أنس بن مالك رضي الله عنه قال: كان النبي في في مسسير له، فنزل، ونزل رجل إلى جانبه فالتفت إليه النبي في فقال: «ألا أخبرك بافضل القرآن؟» قال: فتلا عليه: ﴿ الحُمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَيْنَ ﴾ [أخرجه النسائي في الكبرى وابن حبان والحاكم وصححه واقره النهبي والبيهقي في الصغرى وفي شعب الإيمان، وذكره الشيخ الألباني في السلسلة الصحيحة برقم ١٤٩٩، وقال: الحديث صحيح]

وعن عبد الله بن جابر رضي الله عنه قال: انتهيت إلى رسول الله ته وقد أهراق الماء (أي صبه) فقلت: السلام عليك يا رسول الله، فلم يرد عليَّ، فقلت: السلام عليك يا رسول الله، فلم يرد عليَّ، فقلت: السلام عليك يا رسول الله، فلم يرد عليَّ، فانطلق رسول الله ته يمشي وأنا خلفه حتى دخل على رحله (أي منزله)، ودخلت أنا المسجد كثيبًا حزينًا، فخرج عليَّ رسول الله وعليك وقد تطهر فقال: «عليك السلام ورحمة الله، وعليك السلام ورحمة الله، وعليك السلام ورحمة الله، قال: قال: «ألا أخبرك يا عبد الله بن جابر بخير سورة في القرأن الكريم». قلت: بلى يا رسول الله، قال: «اقرأ الحمد لله رب العالمين حتى تختمها».

[أخرجه الإمام أحمد والبيهقي في شعب الإيمان وذكره الحافظ ابن حجر في الإصابة وعزاه للإمام أحمد وإستاده حسن. قال الحافظ ابن كثير بعد أن ذكر هذا الحديث: هذا إسناد جيد]

#### هى السبع المثاني والقرآن العظيم

عن أبي هريرة رضى الله عنه قال: قال رسول

الله 🍪: «أم القـرآن هي السبع المشاني والقـرآن العظيم».

[أخرجـه البخـاري والترمـذي والحاكم والإمـام أحمد والدارمي والبغوي في شرح السنة والبيهقي في الصغرى] التعليق:

قال الإمام البخاري في صحيحه: باب ما جاء في فاتحة الكتاب، وسميت أم الكتاب؛ لأنه يبدأ بكتابتها في المصاحف، ويبدأ بقراءتها في الصلاة، قال الحافظ ابن حجر: سميت أم القرآن؛ لاشتمالها على المعاني التي في القرآن، من الثناء على الله تعالى، والتعبد بالأمر والنهي، والوعد والوعيد، وعلى ما فيها من ذكر الذات والصفات والافعال واشتمالها على ذكر المبدأ والمعاد والمعاش.

قال الحافظ ابن كثير بعد أن ذكر هذا الحديث: هذا نص أن سورة الفاتحة هي السبع المثاني والقرآن العظيم، ولكن لا ينافي وصف غيرها من السبع الطوال بذلك، لما فيها من هذه الصفة كما لا ينافي وصف القرآن بكماله بذلك أيضًا كما قال تعالى: ﴿ اللَّهُ نَزَلَ أَحْسَنَ الحَدِيثِ كِتَابًا مُتَشَابِهًا مَتَانِيَ ﴾ [الزمر: ٢٣]، فهو مثاني من وجه، ومتشابه من وجه، وهو القرآن العظيم أيضًا. اهـ.

ووصف الفاتحة بأنها القرآن العظيم راجع إلى كونها سورة فيه، ولم ينزل مثلها في الكتب المنزلة.

### لم ينزل في التوراة ولا في الإنجيل ولا في الزيور مثلها

عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله حرج على أبي بن كعب فقال رسول الله «يا أبي وهو يصلي، فالتفت أبي ولم يجبه، وصلى أبي فخفف، ثم انصرف إلى رسول الله اله فقال: وعليك السلام عليك يا رسول الله، فقال رسول الله وعليك السلام، ما منعك يا أبي أن تجيبني إذ وتلرسُول إذا دَعَاكُمُ لما يُحْيِيكُم (الأنفال: ٢٤]». قال: «افلم تجد فيما أوحي إليً: ﴿ اسْتَجِيبُوا لله وتلرسُول إذا دَعَاكُمُ لما يُحْيِيكُم ﴾ [الأنفال: ٢٤]». قال: بلي ولا أعود إن شاء الله، قال: «تحب أن أعلمك سورة لم ينزل في التوراة ولا في الإنجيل ولا في الزبور ولا في الفرقان مثلها؟» قال: نعم يا رسول الله، قال رسول الله في: «كيف تقرأ في الصلاة» قال: فقرأ أم القرآن، فقال رسول الله في: «والذي نفسى بيده ما أنزلت في التوراة ولا في الإ في ا

العدد ٢٠ ١ السنة الرابعة والثلاثون ٢٧

الإنجيل ولا في الزبور ولا في الفرقان مثلها، وإنها سبع من المثاني والقرآن العظيم الذي أعطيته». [أخرجه النسائي ومالك وأحمد والدارمي والحاكم والبغوي في شرح السنة والبيهقي في السنن الصغير وعبد بن حميد والطحاوي في مشكل الأثار، قال الترمذي: هذا حديث حسن صحيح، وقال الحاكم: صحيح على شرط مسلم واقره الذهبي وقال البغوي: صحيح]

#### التعليق:

في هذا الحديث الشريف، إرشاد للمؤمنين إلى سرعة الاستجابة لله وللرسول الله لل في ذلك من الفوائد الكثيرة وأهمها: الحياة الطيبة لقوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ أَمَنُوا اسْتَجِيبُوا لِلَهِ وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُمْ لِمَا يُحْيِيكُمْ ﴾ [الأنفالُ: ٢٤]، وأن الاستجابة للرسول الله لا تبطل الصلاة إذا كان المنادى عليه يصلى.

وفي الحديث إشارة إلى حرص أبيّ بن كعب رضي الله عنه على العلم لقوله ﷺ له: «أتحب أن أعلمك سورة». فأشار بذلك إلى أنه يعلم ما عنده من الحرص على العلم، وأن يتشوق إلى فضل ما يخبره به ويتطلع إليه حتى يكون أكثر تحصيلاً له، فقال له أبيّ: نعم يا رسول الله. وقال الخطابي: في هذا الحديث دلالة على أن الفاتحة هي القرآن العظيم، وأن الواو في قوله: «إنها السبع المثاني والقرآن العظيم»، ليست عاطفة تفصل بين شيئين وإنما هي التي تجيء بمعنى التغصيل كقوله تعالى: ﴿ فِيهِ مَا فَاكَهِ لَهُ وَنَحْلُ وَرُمَانٌ ﴾

## الفاتحة رقية شافية بإذن الله تعالى من الأمراض

عن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه قال: «انطلق نفر من أصحاب النبي له في سفرة سافروها، حتى نزلوا على حي من أحياء العرب فاستضافوهم فأبوا أن يضيفوهم، فلدغ سيد ذلك الحي، فسعوا له بكل شيء، لا ينفعه شيء، فقال بعضهم: لو أتيتم هؤلاء الرهط الذين نزلوا لعله أن يكون عند بعضهم شيء. فأتوهم. فقالوا: يا أيها لرهط إن سيدنا لدغ، وسعينا له بكل شيء لا ينفعه، فهل عند أحد منكم شيء؟ فقال بعضهم: نعم والله، إني لأرقي، ولكن والله لقد استضفناكم فلم تضيفونا، فما أنا براق لكم حتى تجعلوا لنا جعلاً، فصالحوهم على قطيع من الغنم، فانطلق يتفل عليه ويقرأ: ﴿ الحُمْدُ لِلَهُ رَبَ الْعَالَيْنَ ﴾، فكانما نشط من عقال، فانطلق يمشى وما به قلَبة. قال:

فأوفوهم جعلهم الذي صالحوهم عليه. فقال بعضهم: اقسموا، فقال الذي رقى: لا تفعلوا حتى نأتي النبي النجي فنذكر له الذي كان فننظر ما يأمرنا. فقدموا على رسول الله الله في فذكروا له، فقال: «وما يدريك أنها رقية» ثم قال: «قد أصبتم، اقسموا واضربوا لي معكم سهمًا، فضحك النبي

[أخرجه البخاري في كتاب الإجارة باب ما يعطى في الرقية على أحياء العرب بفائحة الكتاب، وكذلك أخرجه في فضائل القرآن، وأخرجه أيضًا في كتاب الطب، وأخرجه مسلم في كتاب السلام باب جواز أخذ الأجرة على الرقية بالقرآن، وأخرجه أبو داود والترمذي والنسائي وابن الجارود في المُنتقى وابن ماجه]

### التعليق:

قد تكرر ذكر الرقية والرقى والاسترقاء في الحديث، والرقية: (هي تلاوة شيء من القرآن أو الماثورات ونحوها على المريض وصاحب الآفة كالحمى والصرع وغير ذلك للشفاء أو الحفظ). والرقية مشروعة بإجماع إذا تحققت فيها شروط معلومة.

قـال ابن حـجـر في الفـتح: وقـد أجـمع العلمـاء على جواز الرقى عند اجتماع ثلاثة شروط:

أن تكون بكلام الله تعالى وبأسمائه وصفاته وباللسان العربي وبما يعرف معناه وأن يعتقد أن الرقية لا تؤثر بذاتها بل بقدر الله تعالى. اهـ.

أما عن الحديث فقد قال ابن القيم رحمه الله بعد ذكره: فقد أثر هذا الدواء في هذا الداء وأزاله حتى كأنه لم يكن. وهو أسهل دواء وأيسره، ولو أحسن العبد التداوي بالفاتحة لرأى لها تأثيرًا عجيبًا في الشفاء، ومكثت بمكة مدة يعتريني أدواء (أمراض)، ولا أجد طبيبًا ولا دواء، فكنت أعالج نفسي بالفاتحة فأرى لها تأثيرًا عجيبًا، فكنت أصف ذلك لمن يشتكي ألمًا، فكان كثير منهم يبرأ سريعًا.

وقال رحمه الله في موضع آخر: «وقد قيل: إن موضع الرقية منها (أي من الفاتحة) ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ﴾، ولا ريب أن هاتين الكلمتين من أقوى أجزاء هذا الدواء، فإن فيهما من عموم التفويض والتوكل، والالتجاء والاستعانة، والافتقار والطلب والجمع بين أعلى الغايات، وهي عبادة الرب وحده، وأشرف الوسائل وهي الاستعانة به على عبادته ما ليس في غيرها، ولقد

٨٢ التوحيا العدد ٢٠٤ السنة الرابعة والثلاثون

مر بي وقت بمكة سقمت فيه، وفقدت الطبيب والدواء، فكنت أتعالج بها، أخذ شربة من ماء زمزم، وأقرؤها عليها مرارًا، ثم أشربه فوجدت بذلك البرء التام، ثم صرت أعتمد ذلك عند كثير من الأوجاع، فانتفع بها غاية الانتفاع». اهه.

وعن عبد الله بن عباس رضي الله عنه أن نفرًا من أصحاب النبي له مروا بماء (أي بقوم نزلوا على ماء) فيهم لديغً أو سليمٌ (والسليم هو اللديغ؛ سمي بذلك تفاؤلاً من السلامة لكون غالب من يلدغ يعطب)، فعرض لهم رجل من أهل الماء فقال: هل فيكم راق؟ إن في الماء رجلاً لديغًا أو سليمًا فانطلق رجلٌ منهم فقرأ بفاتحة الكتاب على شاء فبرأ فجاء بالشاء إلى أصحابه فكرهوا ذلك وقالوا أخذت على كتاب الله أجرًا؟ حتى قدموا المدينة فقالوا: يا رسول الله، أخذ على كتاب الله أجرًا؟ فقال رسول الله في : «إن أحق ما أخذتم عليه أجرًا كتاب الله».

[اخرجه البخاري وابن حبان والبيهقي والدارقطني]

#### التعليق

قال الإمام ابن القيم رحمه الله: إذا ثبت أن لمعض الكلام خواصً ومنافع فما الظن بكلام رب العالمين، ثم بالفاتحة التي لم ينزل في القرآن ولا فى غدره من الكتب مثلها لتضمنها جميع معانى الكتاب، فقد اشتملت على ذكر أصول أسماء الله ومحامعها، وإثبات المعاد وذكر التوحيد والافتقار إلى الرب في طلب الإعـانة به والـهدايـة منه، وذكـر أفضل الدعناء وهو طلب الهداية إلى الصبراط المستقيم المتضمن كمال معرفته وتوحيده وعبادته بفعل ما أمر به واجتناب ما نهى عنه والاستقامة عليه، ولتضمنها ذكر أصناف الخلائق وقسمتهم إلى: منعم عليه لمعرفته بالحق والعمل به، ومغضوب عليه لعدوله عن الحق بعد معرفته وضال لعدم معرفته له، مع ما تضمنته من إثبات القدر والشبرع والمعاد والتوبة وتزكية النفس وإصلاح القلب والرد على جميع أهل البدع.

وحقيق بسورة هذا بعض شانها أن يستشفى بها من كل داء والله أعلم.

ويستفاد من الحديث جواز الرقية بكتاب الله، ويلتحق به ما كان بالذكر والدعاء الماثور وكذا غير الماثور مما لا يخالف ما في الماثور، وأما الرقى بما سوى ذلك فليس في الحديث ما يثبته وفيه الاجتهاد عند فقد النص، وعظمة القرآن في صدور

الصحابة خصوصًا الفاتحة. وفيه أن الرزق المقسوم لا يستطيع من هو في يده منعه ممن قسم له، لأن أولئك منعوا الضيافة وكان الله قسم للصحابة في ما لهم نصيبًا فمنعوهم فسبب لهم لدغ العقرب حتى سيق لهم ما قسم لهم، وفيه الحكمة البالغة حيث اختص بالعقاب من كان رأسًا في المنع لأن من عادة الناس الائتمار بأمر كبيرهم فلما كان رأسهم في المنع اختص بالعقوبة دونهم جزاء وفاقًا.

وقوله ﷺ: «إن أحق ما أخذتم عليه أجرًا كتاب الله». هذا تصريح لجواز أخذ الأجرة على الرقية بالفاتحة والذكر، وأنها حلال لا كراهة فيها، وكذا الأجر على تعليم القرآن. قال الترمذي: رخص الشافعي للمعلم أن يأخذ على تعليم القرآن أجرًا ويرى له أن يشترط على ذلك واحتج بحديث أبي سعيد الخدري في الرقية بفاتحة الكتاب.

وقال الإمام الزركشي: ويجوز أخذ الأجرة على التعليم، ففي صحيح البخاري: «إن أحق ما أخذتم عليه أجرًا كتاب الله».

### إذا قرئت على من به جنون برئ بإذن الله تعالى

عن خارجة بن الصلت التميمي عن عمه أنه أتى رسول الله في فاسلم، ثم أقبل راجعًا من عنده فمر على قوم عندهم رجل مجنون موثق بالحديد، فقال أهله: إنا حُدثنا أن صاحبكم هذا قد جاء بخير، فهل عندكم شيء تَدَاوَوْنَه وَفَتيت رسول الله الكتاب فبرأ، فأعطوني مائة شاة، فأتيت رسول الله فأخبرته فقال: «هل قلت إلا هذا؟» قلت: لا. قال: هذذها فلعمري لمن أكل برقية باطل، لقد أكلت برقية حق». [أخرجه أبو داود والنسائي وأحمد وابن حبان والحاكم وصححه واقره النهبي]

#### التعليق:

فقوله: «فلعمري لمن أكل برقية باطل» أي من الناس من يأكل برقية باطل كذكر الكواكب والاستعانة بها وبالجن: «لقد أكلت برقية حق»، أي بذكر الله تعالى وكلامه، وإنما حلف بعمره لما أقسم الله به حيث قال: « لَعَمَّرُكَ إِنَّهُمْ لَفِي سَكَّرَتَهِمْ يَعْمَهُونَ ﴾ [الحجر: ٧٢]. قال الطيبي: لعله كان مأذونًا بهذا الإقسام وأنه من خصائصه هي ، وقد أقسم الله تعالى بحياته وما أقسم بحياة أحد قط كرامة له هي .

۲۹ العدد ۲۰۱ السنة الرابعة والثلاثون ۲۹

3 in الثيولة وات

الحمد لله العزيز العليم، التواب الرحيم، يهدي من يشاء إلى صراط مستقيم، ويضل من يشاء بعدله وحكمته وعلمه، احمد ربي وأشكره على فضله العميم، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، العلي العظيم، وأشهد أن نبينا وسيدنا محمدًا عبده وأشهد أن نبينا وسيدنا محمدًا عبده ورسوله، المبعوث بالهدي القويم، اللهم صل وسلم وبارك على عبدك ورسولك محمد، وعلى اله وصحبه ذوي الخلق

إنَّ الله تفَضِل وتكرَّم على الخلق ببعثة سيد ولد أدم محمد ٢، قال تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلاَّ رَحْمَةً لللْعَالَيْنَ ﴾ [الانبياء: ١٠٧]، للعَالَمُ مرحومُ رحمةً خاصة واتَبعها وعمل بها، والكافر مرحومُ رحمةً عامة برسالة الإسلام؛ لأن تمسك رحمةً عامة برسالة الإسلام؛ لأن تمسك يخفف الله به شر الكافرين، ويخفف الله به منابع فساد المفسدين، قال الله تعالى: فولَوْلا دَفْعُ اللَّهِ النَّاسَ بَعْضَهُمْ بِبَعْضَ لَفَسَدَتْ الأَرْضُ ولَكِنَّ اللَّهُ ذُو فَضَلٌ عَلَى الْعَالَيْنَ ﴾ [البقرة: ٢٥].

وقد أنزل الله على نبيّه أعظمَ كتاب، وأنزلَ عليه أعظمَ تفسير للقرآن الكريم وهو

السنّة النبويّة، وحفظَ الله القرآن والسنة من التغيير والتَبديل، وحفظهما من فاسد الآراء والتأويل الباطل، وأقام الله الحجّة على العالمين بسيّد المرسلين عليه أفضل الصلاة والتسليم، وهدَى الله نبينا محمّدًا تق إلى أحسن الهدي، ويسرَّه لأحسن السبّل وأسهل المناهج، قال الله تعالى لنبيّه: ﴿ وَنُيَسَرَّكَ لِلْيُسْرَى ﴾ [الاعلى:٨]، وروى مسلمٌ من حديث جابر -رضي الله عنه-قال: قال رسول الله تق: «إن خير الحديث كتاب الله، وخير الهدي هدي محمد، وشرَ الأمور محدثاتها، وكلُّ بدعة ضلالة»(١).

وقد وفًى النبيَّ 🐲 مقاماتِ العباداتِ كلُّها ومراتبَ الدِّين، وفضائل الأعمال والخصال المحمودة والأخلاق المرضية، قد وفًى هذه الأمورَ كلُّها حقُّها، وأتى بالغاية في ذلك كلِّه، فرسول الله هو القدوةُ للعابد، والقدوةُ للداعبة، والقدوة للمعلِّم، والقدوةُ للحاكم، والقدوة للقائد، والقدوة للحندي، والقدوةُ للزُّوج وللأب، والقدوةُ في المعاملات وفى كلّ حال يتقلّب فيه الإنسان، قال تعالى: ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللَّهِ أُسْوَةُ حَسَنَةً لِمِّن حَانَ بَرْجُو اللَّهَ وَالْبَوْمَ الآخِرَ وَذَكَرَ اللَّهُ كَثِيرًا ﴾ [الاحزاب: ٢١]، وقال تعالى: ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيمٍ ﴾ [القلم: ٤]، قالت عائشة رضى الله عنها: «كان خلقه القرآن»(٢)، أي: بعمَل به في كلّ صغيرة وكبيرة، ويتَّصف وبعمَّل بما بدعو إليه القرآن، ويجانبُ ما ينهى عنه القرآن.

وسنة رسول الله 👑 معالم هُدى في

٣٠ التوجيب العدد ٢٠٤ السنة الرابعة والثلاثون



الصراط المستقيم، يقتدي بها المسلمون، ولقد جمعت سنة رسول الله الفضائل كلّها والخيرات والكمالات كلَّها، فمن عمل بالسنة فقد جمع الله له الخير كله، ومن ترك السنة فقد فاته من الخير بقدر ما ترك من السنة النبوية.

وإذا كــانت هذه منزلة السنة النبــوية، وهذا فضلها ومكانها السني وشرفها العلي، فما معنى هذه السنة؟

السنة- يا عباد الله- معناها في اللغة: الطريق المسلوك والعادة المتَّبعة، قال تعالى: ﴿ سُنُةَ مَن قَدْ أَرْسَلْنَا قَبْلَكَ مِن رُسُلْنَا وَلاَ تَجِدُ السُنَّتِنَا تَحْوِيلاً ﴾ [الإسراء: ٧٧].

ويرادُ بالسنة في الشرع: التمسكُ والعمل بما كان عليه رسول اللَّه ﷺ هو وخلفاؤه الراشدون المهديون وصحابتُه السابقون من الاعتقادات والأعمال والأقوال، كما يُرادُ بالسنة أقوالُ رسول اللَّه ﷺ وأفعالُه وتقريراته؛ لأن ذلك أصلُ الاعتقاد والعمل.

أمة الإسلام، إنَّ الحال التي وصل إليها المسلمون يحزن لها قلبُ كلّ مؤمن، وتدمع العين، وتأسى النفس، فقد تكالب عليهم الأعداءُ، ونال هؤلاء الأعداءُ من المسلمين ما يغيض المسلمين في كل مجال، واستهانوا بحقوقهم وتجرءوا عليهم واستخفوا بقيمهم، وتمادوا في الظلم والعدوان عليهم، ومزَّقت المسلمين نزعات التعصب المذهبي والمناهج الحزبية، والقوميات الجاهلية والبدع المحدثة، وأضعف المسلمين تناحرهم

وتفرقهم والأهواءُ الضالة واتباع الشهوات المحرمة، وليس ذلك الضعف والانحطاط والذُّل لقلة عدد المسلمين، فهم أكثر أهل الأديان عددًا، وإنما مُصابُ المسلمين بالتقصير في العمل بدينهم، قال الله تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهَ لاَ يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمِ تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهَ لاَ يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمِ اللَّهُ بِقَوْمِ سُوءًا فَلاَ مَرَدً لَهُ وَمَا لَهُ مَ مَ نُ دُونِهِ مِن وَال ﴾

> وإنّ الوضع الذي عليه المسلمون اليومَ من كيد أعدائهم لهم، وإنزال أنواع البلايا والمحَن عليهم، إنّ تلك الحال وذلك الوضع قد أيقظَ الهممَ العالية، وأوجب النصائحَ الصادقة أن ارجعوا- أيها المسلمون- إلى ربّكم، وتوبوا إلى بارئكم، وتمستحوا بدينكم، واعملوا بكتاب ربّكم وسُنَّة نبيكم، يرحمكم ربُكم ويرفَع ما نزل بكم.

وإنَّ أسباب أمراضَ المسلمين قد كثُرت، وإن أسببابَ انحطاطِهم قد تعددت، ومصائبهم قد توالت والعقوبات قد عظمت، وقد يزداد الأمرُ سوءًا ولكنَّ العاقبةَ للإسلام.

إنَّ أدواءَ المسلمين ليس لهـا دواءً إلاً السنَّة النبوية، إنَّ اتباعَ سنةِ رسول الله ﷺ والتـمستك بمنهج السلف الصالح، عـلاجُ الأمراض وزوالُ المكروهات ونزُول البركات

والخيرات، والتمستُك بالسنة هو الإحتماع ونَبذ الخلافات وتوادُ القلوب واتفاق النيات، والتمسيُّك بالسنة هو النصبرُ على أعداء الحقِّ، وعلى أهل الغيَّ والشهوات، قال بعض أهل العلم: "ما من بلد بعدما أهله بالسنَّة وتظهر فيه أنوارها إلاَّ كان منصورًا ظاهرًا على عدوَّه، وما من بلد تنطفئ فيه أنوارُ السنة إلاً غلب عليه عدوُّه . وفي حديث عبد الله بن عمر رضى الله عنهما قال: قال رسول الله: «جُعل رزقى تحت طلَّ رمحى، وجُعلت الذَّلَّة والصنغار على من خالف أمري، ومن تشبُّه بقوم فهو منهم»(٣)، وروى أبو داود والترمذى عن العرباض بن سارية -رضى الله عنه-، قال: وعظنا رسـول الله 🛎 موعظة وجلت منها القلوب وذرفت منها العيون، فقلنا: يا رسول الله، كأنها موعظةً مودّع فأوصنا، قال: «أوصيكم بتقوى الله والسمع والطاعة، وإن تأمَّر عليكم عبد، فإنه من يعش منكم فسيرى اختلافًا كثيرًا، فعليكم يسنتى وسنة الخلفاء الراشدين المهديّين من بعدي، عضّوا عليها بالنواجذ، وإياكم ومحدثات الأمور، فإن كلّ ىدعة ضلالة»(٤).

إنّ الدعـوةَ للسنّة النبوية هي للناس كلَّهم، ففرضٌ على كلّ مسلم أن يقومَ بذلك، فدعوةُ المسلم لأخيه المسلم بتكميل نقص تمستُّكِه بالسنة، واستدراكِ ما فاته من العمل بالسنة، وجَبر تقصيرِه في دينه وتذكيره بغفلته وتعليمه ما يجهله، ومعاونته على

الخير وتحذيره من الشبر، ودعوةُ المسلم للكافر ببيان محاسنِ الإسلام وإقامة الحجّة عليه، وأن يكونُ المسلم قدوةً صبالحة في دينه.

وأنتم أيها المسلمون في هذه البلاد عافاكم الله مما ابتُليت به بعض البلدان من كثير من الشرور، فاحمدوا الله على ذلك، ولكن احذروا أن تفتّحوا على أنفُسكم أبواب الشرَّ الذي قُتِح على غيركم، فإن الأمة ما تزال بخير ما لم تفتح على نفسها باب الشرَّ، فإذا انفتتح باب شر فلن يُغلق، واعتبروا بما وقع فيه العالَم من الفتن التي واعتبروا بما وقع فيه العالَم من الفتن التي ورمرت المجتمعات، والسعيد من وُعِظَ بغيره والشقيُّ من وُعِظَ به غيره، واحذروا التهاون بالذنوب، فإنها سببُ العقوبات، وليكُن غدم خيرًا منه في يومه، ولا يرضَى لنفسيه بالتأخرُ في الطاعة والتساهل في المعصية.

وإياكم – معشر المسلمين – والموانع من اتباع السنَّة، واعظمُ مانع من اتباع السنة اتباعُ الهوى، قال الله تعالى عن المعاندين للحق: ﴿ فَإِنْ لَمْ يَسْتَجِيبُوا لَكَ فَاعْلَمْ أَنَّمَا يتَبَعِعُونَ أَهْوَاءَهُمْ وَمَنْ أَضَلُّ مِمَّنْ اتَبَعَ هَوَاهُ بِغَيْرٍ هُدًى مِنْ اللَّه إِنَّ اللَّه لا يَهْدِي الْقَوْمَ الطَّلييَ ﴾ [القصص: ٥٠]. وأهل البدع يُسمَيهم وفتنة الدنيا وركوبَ الشهواتِ المحرمة، فإنَ ذلك يصد عن السنة، قال الله تعالى: ﴿ فَنَكَ وأَبْقَى ﴾ [الاعلى: ١٦، ١٧]، وقال الله تعالى: ﴿ فَنَكَ مَنْ بَعْدِهِمْ خَلْفُ أَضاعُوا الصَّلاةَ وَاتَبَعُوا الشَّهَوَاتِ فَسَوَّفَ يَلْقَوْنَ عَيًا ﴾ [مريم: ٩٥]. ومما يصد عن سنَة المصطفى ﷺ تقليد

المعدد ٢٠ العدد ٢٠ السنة الرابعة والثلاثون

الضالين المُضلِّين من ذوي التعصيُّب المذموم، وأرباب الطُرُق الضالَة والأهواء المنصرفة، قال الله تعالى: ﴿ اتَّبِعُوا مَا أُنْزِلَ إِلَيْكُمْ مِنْ رَبَكُمْ وَلا تَتَبِعُوا مِنْ دُونِهِ أَوْلِيَاءَ قَلِيلاً مَا تَذَكَرُونَ ﴾ [الأعراف:٣].

ومما يصدُّ عن سنَّةِ المصطفى ﷺ الجهلُ بها، وفي الحديث: «من يُردِ الله به خيراً يفقَهه في الدين» رواه البخاري ومسلم من حديث معاوية – رضي الله عنه –.

فلا يحُلْ بينك وبين السنَّة - أيها المسلم-حائل، ولا يصدَّنَّك عنها شيء، فإنه لا يأمَن من الشر والعقوبات ولا يفوز بالخير والجنات، إلاً من تمسَّك بما كان عليه رسول لله صلح وأصحابُه، فتمسك بهذه السنَّة في كل صغيرة وكبيرة من حياتك، واحفظ من القرآن واحفظ من الحديث ما تحتاجه في عباداتك ومعاملاتك، وكلما ازددت فهو خير لك، قال الله تعالى: ﴿ وَمَا آتَاكُمْ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنَّهُ فَانْتَهُوا وَاتَّقُوا اللَّه إِنَّ اللَّه شَدِيدُ الْعِقَابِ ﴾ [الحشر:٧]، وقال تعالى: فَوَلا تَوَلَّوْا عَنَّهُ وَاَنْتُمْ تَسْمَعُونَ \* وَلا تَكُونُوا كَالَذِينَ قَالُوا سَمَعْنَا وَهُمْ لا يَسْمَعُونَ ﴾ وَلا تَكُونُوا إلانفال:٢١. [الانفان.٢١].

عبادَ الله، اغتنموا الأوقات في الأعمال الصالحات، ولا تضيعوا الأعمار بتفويت فرص القدرة على فعل الخيرات والتمكن من الحسنات، قال الله تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ امَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَلْتَنْظُرْ نَفْسٌ مَا قَدُّمَتْ لِغَد وَاتَّقُوا اللَّه إِنَّ اللَّه خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾ [الحشر:١٨]. وفي الحديث عن النبي ت «نعمتان مَعْبُونُ فيهما كثيرٌ من الناس، المتَحَة والْفَرَاغُ». وإذا أرخى المسلم لنفسه الزمام فلا يتعدى المباح إلى المحرم، فطوبى

لمن لم يتجاوز المباح إلى المحرمات. وأحسنوا الرعاية على من ولاكم الله أمره من الرعية، فمسؤولية الأولاد مسؤولية عظيمة، فلا تتركوهم يتعرضون للشرور والضياع، ولا تغفلوا عن إصلاح بيوتكم، فإن الأسرة لبنة المجتمع، ولا ترتادوا في السياحة إلا البلاد المأمونة من الفساد، وفي بلادكم مبتغىً لمريد الاصطياف والسلامة والأمان.

عبادَ الله، إنَّ الله أمركم بأمر بدأ فيه بنفسه فقال تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهُ وَمَالائِكَتَهُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّبِيِّ بَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا صَلُّوا عَلَتُه وَسَلِّمُ وا تَسْلِد ما ﴾ [الأحزاب:٥٦]. وقد قال: «من صلى على صلاة واحدة صلى الله عليه بها عشيراً». فصلُّوا وسلِّموا على سيتد الأولين والآخرين وإمام المرسلين. اللهم صلِّ على محمد وعلى آل محمد كما صليت على إبراهيم وعلى أل إبراهيم إنك حميد مجيد، وبارك على محمد وعلى آل محمد كـما باركتَ على إبراهيم وعلى أل إبراهيم إنك حميد مجيد، وسلَّم تسليمًا كثيرا.

- (١) صحيح مسلم (ح٢٦٨).
  (٢) اخرجه مسلم (ح٢٤٢).
  (٣) اخرجه احمد (٢/٥٠)، والحديث صححه الألبائي في الإرواء (٢٢٦٩).
  (٤) سنن ابى داود (ح٢٢٧)، وصححه الألبائي في
- ع) النالي ذاود (٢٠٢٠ع)، وطليعت به الريب الي عن صحيح الترغيب (٣٧).

التوجير العدد ٧-٢ السنة الرابعة والثلاثون ٣

وقد فرض الحج على المكلف مرة واحدة في عمره وما زاد فهو تطوع وهذا من رحمة الله بنا، قال ﷺ: «إن الله فرض عليكم الحج فحجوا، فقال رجل: أكل عام يا رسول الله؟ قال: «لو قلت نعم لوجبت ولما استطعتم» [أخرجه مسلم].

ولقد جاءت فرضية الحج مقرونة بالاستطاعة في قوله سبحانه ﴿ وَلِلَّهِ عَلَى النَّاسِ حِجُّ الْبَيْتِ مَنِ اسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلاً ﴾، وهو من العبادات البدنية المالية، حيث لابد من توافرهما معًا لتحقيق شرط الاستطاعة، فضلا عن ترك الحاج لأهله وأولاده ما يكفيهم من طعام وكسوة ونحوهما حتى يعود من حجه، ففي الحديث «كفي بالمرء إثمًا أن يضيع من يقوت» [اخرجه ابو داود وحسنه الاباني] فعلى المسلم أن يبادر بأداء تلك الفريضة ولا يؤخر أداءها فقد يمرض الصحيح وتعطب الدابة وفي حديث أبي داود عن ابن عباس رضى الله عنهما «من أراد الحج فليتعجل».

وعلى الحاج قبل سفره بعض الواجبات والمستحبات التي يجب عليه أداؤها منها.

١. التوبة والإخلاص: فإذا شاء الله للمسلم الحج فعليه أولا أن يقلع عن كل الذنوب، ويعزم على عدم العودة إليها، ويندم على فعلها، وأن يرد الحقوق إلى أهلها، فيخرج من مظالم العباد، ويرد الأمانات إلى أهلها، ويؤدي الديون إذا حان وقت سداداها، أما إذا قرب وقت أدائها فعليه أن يستأذن أصحابها لإمهاله وإنظاره إلى أن يعود من حجه، وأن يتحلل ممن اغتابهم ويكثر الاستغفار لهم، ويسأل الله أن يرحمه ويرضي خصماءه عنه، ويتقبله في الصالحين، وأن يخلص النية في عمله لله رب العالمين، فلا يبتغي بذلك رياءً ولا سمعة ﴿ فَمَنْ كَانَ يَرْجُو لِقَاءَ رَبَه فَلْيَعْمَلْ عَمَارً مالحٍ وَلاً يُشْرِكْ بِعِبَادَة رَبَه أَحَدًا ﴾.

١.١ المشورة والنصيحة: ويستحب للحاج أن يطلب النصيحة والمشورة ممن يثق في دينهم وعلمهم، وأن يكتب وصية قبل سفره ويشهد عليها ويوكل غيره في أداء حقوق العباد إذا حان وقت أدائها أثناء سفره فضلا عن حقوق رب العباد كالركاة وغيرها.

تحري المال العلال في نفقة حجه وعمرته، وقد ذهب الإمام أحمد رحمه الله إلى أن الحج لا يجزيه إذا حج من مال حرام، إذ المال الحرام يعظم به الوزر ويزداد به الإثم. عمل حرام، إذ المال الحرام يعظم به الوزر ويزداد به الإثم. 3. تعلم مناسك الحجواحكامه قبل السفر، فالعلم مقدم على

العمل فطلب العلم فريضة ولا سيما إذا تعلق بالفروض العينية، وكم شاهدنا من مسائل هي من بدهيات الحج يقع

٣٤ التوجيب العدد ٢٠٤ السنة الرابعة والثلاثون

اعداد

الحمد لله وحده والصبلاة

فإن الحج أحد أركان الإسلام،

تتجلى فيه مظاهر العبودية لله

عز وجل، ويبدو ذلك واضحًا في

كل أعماله، والعبودية لله سبحانه

فيها سكينة القلب وطمانينة

النفس وراحية البيال، والذل لله

والخضوع لمقتضى أمره ونهده

فيشعر المرء يحلاوة ذل العبودية.

والسلام على من لا نبى بعده،

وبعد:

فيها الحاج بسبب عدم ع<mark>لمه بال</mark>ناسك، وعلى الدعا<mark>ة</mark> أن يبينوا للحجاج قبل <mark>سفرهم كل ما يعملونه في</mark> تلك الرحلة المباركة.

٥.أن يودع أهله وإخوانه قبل سفره، فقد كان النبي قبل سفره يودع أهله وإخوانه قبل سفره، فقد كان النبي قدي قبل سفره، فقد كان النبي قدينكم وأمانتكم وخواتيم أعمالكم» [رواه احمد والترمذي] وفي صحيح البخاري أن رجلا جاء إلى النبي تفال فقال: يا رسول الله إني أريد السفر فزودني، فقال له فقال: يا رسول الله التقوى»، قال: زدني، قال: «ويسر لك الخير وغفر ذنبك»، قال: زدني، قال: «ويسر لك الخير أوصيك بتقوى الله والتكبير على كل شرّف فلما ولى أوصيك الذري المؤرض، وهوزًى عليه السفر».

[رواه البخاري]

#### ۲. المحافظة على أدعية السفر:

فقد ثبت أن النبي تله كان إذا استوى على بعيره خارجًا إلى سفر، كبر ثلاثًا، ثم قال: «سبحان الذي سخر لنا هذا وما كنا له مقرنين وإنا إلى ربنا لمنقلبون اللهم إنا نسالك في سفرنا هذا البر والتقوى ومن العمل ما ترضى، اللهم هون علينا سفرنا هذا واطْوعَنًا بعده، اللهم أنت الصاحب في ومناء السفر، والخليفة في الأهل، اللهم إني أعوذ بك من وعثاء السفر، وكآبة المنظر وسوء المنقلب في المال والأهل». [رواه مسلم]، ومقرنين أي مطيقين والوعثاء هي الشدة، والكآبة تعني تغير النفس، والمنقلب هو المرجع والمآب.

٧. التكبير إذا صعد مرتفعا والتسبيح إذا هبط منخفضا، فقد ثبت في البخاري عن جابر رضي الله عنه قال: كنا إذا صعدنا كبرنا وإذا نزلنا سبحنا، وقد رأى النبي قومًا يهللون ويكبرون إذا أشرفوا على وادريرفعون أصواتهم بذلك فقال لهم النبي ت «أيها الناس أربعوا على أنفسكم فإنكم لا تدعون أصمً ولا غائبًا، إنه معكم، إنه سميع قريب». متفق عليه. أربعوا على أنفسكم أي ارفقوا بها.

الصحبة الصالحة، فالرفقاء إن كانوا على غير الصلاح أفسدوا الطريق وقد يفسدون الصديق، فالصديق قبل الطريق، والصاحب ساحب، فليتحر الحاج اختيار الرفقة المؤمنة، فالمرء على دين خليله فلينظر أحدكم من يخالل، والجليس الصالح كحامل

المسك، وشرف الزمان والمكان لا يحتمل سوء الخلق وصحبة السوء. ٩. **الحذر من المعاصي والتضريط في الواجبات**:

فمن العجب أن ترى من أحرم والسجارة في فمه، ولسانه يغتاب وينم ويكذب ويضيع الصلوات ويجلس أمام الشاشات لمشاهدة المنكرات وكذا المرأة تحرم في ملابس تجسد عورتها أو ملابس زينة وتخالط الرجال وتخضع بالقول، فمتى يقلع العبد عن المعاصي إن لم يقلع في هذا الزمان وهذا المكان الذي تنزل فيه الرحمات وتعتق فيه الرقاب من الهلكات وتضاعف فيه الحسنات.

فعجل أخي بالحج لتُكَفَّر لك الذنوب وتُستَر لك العيوب، فالحج المبرورج زاؤه الجنة، والحج والعمرة ينفيان الفقر كما تنفى النار خبث الحديد وهو أفضل الجهاد للمرأة.

- وإليك أخى ما قال شيخ الإسلام عندما سئل عن أيهما أفضل إيثار الفقراء أم الحج؟ ماذا يقول أهل العلم في رجل أتاه ذو العرش مالا حج واعتمرا فهزه الشوق نحو المصطفى طربا أترون الحج أفضل أم إبشاره الفقرا أم حجبه عن أبيه ذاك أفضل أم م\_\_\_اذا الذي با س\_\_ادتي ظه\_\_\_را فأفتوا محبالكم فديتكمو وذكركم دأبه إن غاب أو حصرا فأحاب: نقول فيه إن الحج أفضل من فعل التصدق والإعطاء للفقرا والحج عن والديه فحيه برهما والأم أسييق في البر الذي ذكرا لحن إذا خص الأب كـــان إذًا هو المقدم فسيما يمنع الضررا كما إذا كان محتاجًا إلى حلة وأمه قد كفاها من برى البشرا هذا حـــوابك با هذا مــوازنة وليس مفتيك معدودًا من الشعرا

والله من وراء القصد.

التوحي العدد ٢٠٧ السنة الرابعة والثلاثون ٢٥

## من نوركتاب الله

## ليست الكثرة علامة على الحق

قال تعالى: ﴿قُل لاَّ بَسُنْتُوى الخَسِيثُ وَالطَّنِّبُ وَلَوْ أَعْدَيْكَ كَثْرَةُ الْخَبِيثِ فَاتَّقُوا اللَّهَ يَا أُوْلِي الأَلْبَابِ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴾ [المائدة:١٠٠].

## من هدى رسول الله على تعريف الزائر بنفسه

عن جابر بن عبد الله رضي الله عنهما قال: أتيت النبي ﷺ في دَين كان على أبي، فدققت الباب، فقال: «من ذا؟» فقلت: إذا. فقال: «أنا أنا». كأنه كرهها. [صحيح البخاري]

## من فضائل الصحابة

عن أنس بن مالك رضى الله عنه حدثهم أن النبي علله صعد أحدًا وأبو بكر وعمر وعثمان فرحف بهم فقال: «اثنت أحد، فانما عليك نبيٍّ وصيديق وشهيدان». [صحيح البخاري]

## مندررالتفاسير

قال ابن كثير رحمه الله تعالى عند تفسير قوله تعالى: ﴿ وَاقْصِدْ فِي مَشْعِكَ وَاغْضُضْ مِن صَوْتِكَ ﴾ [القمان: ١٩]: «أي لا تدالغ فى الكلام ولا ترفع صوتك فيما لا فائدة

فيهولهقال إنأنكرا لأصنوا تلصوت الحَمير ﴾، وقال محاهد: ﴿ إِنَّ أنكَرَ الأصنواتِ لَصنوْتُ الحَمير ﴾: «أي غاية من رفع صوته أنه يشبه بالحمير في علوه ورفعه، ومع هذا فهو بغيض إلى الله، والتشبيه في هذا بالحمير



## يقتضى تحريمه وذمه غابة الذم». [تفسير ابن كثير]

## حكمومواعظ

قال طاووس رحمه الله: «إن من السنة أن نوقر أربعة: العالم، وذو الشيبة، والسلطان، والوالد».

الدر المنقور للسيوطي] قال يحيى بن معاذ الرازى: أعداء الإنسان ثلاثة: دنياه، وشيطانه، ونفسه، فاحترس من الدنيا بالزهد فيها، ومن الشيطان بمخالفته، ومن النفس بترك الشبهوات. [ص٢٣١٥ عن مدارك السالكين]

قال يحيى بن معاذ رحمه الله تعالى: «الذي حجب الناس عن التوية طول الأمل، وعلامة التائب إسبال الدمعة وحب الخلوة والمحاسبة للنفس عندكل همة». [دم الهوى لابن الجوزي]

## منمكارمالأخلاق

عن عائشة رضى الله عنها قالت: «إن مكارم الأخلاق عشرة: صدق الحديث، وصدق التأسى في طاعة الله، وإعطاء السائل، ومكافأة الصنيع، وصلة الرحم، وأداء الأمــانة، والتـــــــدمم للحـــان، والتذمم للصاحب، وقرى الضيف ورأسهن الحداع». [مكارم الأخلاق ابن ابي الدندا]

# النصر الحقيقي

قال ابن المبارك: قوله ﷺ: «النصير مع الصيير» بشمل النصير في الجهادين، جهاد العدو الظاهر وجهاد العدو الداطن، فمن صدر فيهما نصر وظفر بعدوه، ومن لم

> العدد - السنة الرابعة والثلاثون 37

يصبر فيهما وجزع قهر وصار أسيرًا لعدوه أو قتيلاً له. [جامع العلوم والحكم ص١٧٢]

#### مع مساحد من فقه النصيحة ما

قال ابن رجب رحمه الله: كان السلف إذا أرادوا نصيحة أحد وعظوه سرًا حتى قال بعضهم: من وعظ أخاه فيما بينه وبينه فهي نصيحة، ومن وعظه على رؤوس الناس فإنما وبخه. [جامع العلوم والحم م٧]

#### من أمثال العرب الرائد لا يكذن أهله

الرائد لغة: الذي يتقدم القوم لطلب الماء والكلا لهم فإن كذّبَهم أفسد أمرهم وأمْرَ نفسه معهم، لأنه واحد منهم. ويضرب مثلاً لمن تولى من أمر الناس شيئًا وكان لهم ناصحًا أمينًا غير كاذب ولا غاش لهم. [جموة الإمثال ٢/٢٤٤]

## صريح الإيمان

في حديث الوسوسة: «ذاك صريح الإيمان» أي: كراهتكم له وتفاديكم منه صريح الإيمان، والصريح: الخالص من كل شيء، وهو ضد الكناية، يعني أنه صريح الإيمان الذي يمنعكم من قبول ما يلقيه الشيطان في أنفسكم حتى يصير ذلك

> وسوسة لا تتمكن في قلوبكم، ولا تطمئن إليه نفوسكم، وليس معناه أن الوسوسة نفسها صريخ الإيمان؛ لأنها إنما تتولد من فعل الشيطان وتسويله، فكيف يكون إيمانًا صريحًا. [النهاية لإن الأتير ٣/٣]



## من نصائح السلف

قـال مـحـمد بن الحـسين: «دخلت على محمد بن مقاتل، فقلت له: عظني، فقال: اعمل فـإن مت لم تعد أبدًا، وانظر إلى الذاهبين هل عادوا؟

تذهب أيامنا على لعب منها والذنوب تزداد أين أحبابنا وبهجتهم؟ بطيب أيام عـيـشـهم بأدوا إنضرة النعم ٢/٣٨٧]

## العفومن الفضائل

قال الفضيل: إذا أتاك رجل يشكو إليك رجلاً فقل: يا أخي اعف عنه فإن العفو أقرب للتقوى، فإن قال: لا يحتمل قلبي العفو ولكن أنتصر كما أمرني الله- عز وجل-فقُلُ: فإن كنت تحسن تنتصر مثلاً بمثل وإلا فارجع إلى باب العفو فإنه باب أوسع؛ فإنه من عفا العفو ينام الليل على فراشه، وصاحب الانتصار يقلب الأمور.

#### الزم جماعة السلمين وإمامهم

عن سماك بن الوليد الحنفي؛ أنه لقي ابن عباس فقال: «ما تقول في سلاطين علينا يظلموننا، ويشتموننا، ويعتدون علينا في

صدقاتنا، ألا نمنع هم؟ قال: لا، أعطهم، الجماعة الجماعة، إنما هلكت الأمم الخالية بتفرقها، أما سمعت قول الله: ﴿ وَاعْتَصِمُوا بِحَبُّلِ اللَّهِ جَمِيعًا وَلَا تَفَرَّقُوا ﴾». [الدر النثور للسيومي]

العدد \*\*\* السنة الرابعة والثلاثون ٣٧

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله ﷺ وبعد:

فإن الحج من أفضل العبادات وأجل الطاعات لأنه أحد أركان الإسلام الذي بعث الله به محمداً ﷺ والتي لا يتم دين العبد إلا بها والعبادة لا تكون مقبولة إلا بأمرين:

أحدهما: الإخلاص لله- عز وجل- بأن يقصد بها وجه الله والدار الأخرة، لا يقصد بها رياءً ولا سمعة ولا حظاً من حظوظ الدنيا.

الثاني: اتباع النبي 🎉 فيها قولاً وعمادً، واتباع النبي لا يمكن تحقيقه إلا بمعرفة سنته 🍰.

وفي هذا المقال نوضح مناسك الحج وأخطاء بعض الحجيج فيه ليكون المسلم على بينة من أداء نسكه فنقول مستعينين بالله عز وجل.

أعمال الحميج:

#### أولا: الإحسرام

ثبت في الصحيحين وغيرهما عن ابن عباس رضي الله عنهما أن النبي تله وقت لأهل المدينة ذا الحليفة، ولأهل الشام الجحفة، ولأهل نجد قرن المنازل، ولأهل اليمن يلملم، وقال: «فهن لهن ولمن أتى عليهن من غير أهلهن لمن كان يريد الحج والعمرة».

وعن عائشة رضي الله عنها أن النبي 👑 وقت لأهل العراق ذات عرق. [رواه أبو داود والنسائي]

فهذه المواقيت التي وقتها رسول الله الله حدود شرعية توقيفية لا يحل لاحد تغييرها أو التعدي فيها، أو تجاوزها بدون إحرام لمن أراد الحج أو العمرة، فإن هذا من تعدي حدود الله وقد قال الله تعالى: ﴿ وَمَن يَتَعَدُ حُدُودَ اللَّه فَأَوْلَئِكَ هُمُ الظَّلُونَ ﴾ [البقرة:٢٢٩]، ولأن النبي الله قال: «يهل أهل المدينة من ذي الحليفة ويهل أهل الشام من الجحفة، ويهل أهل نجد من قرن» [متفق عليه من حيث ابن عمر رضي الله عنهما] وهذا خبر بمعنى الأمر.

والإهلال: رفع الصوت بالتلبية، ولا يكون إلا بعد عقد الإحرام، فالإحرام من هذه المواقيت واجب على من أراد الحج أو العمرة إذا مر بها أو حاذاها سواء أتى من طريق البر أو البحر أو الجو.

#### أخطاء تقعفى الإحراممن بعض الحجيج

١ - بعض الناس يمرون من فوق الميقات في الطائرة أو ما يحاذيه ويؤخرون الإحرام حتى ينزلوا جدة، وهذا مخالف لأمر النبي ﷺ، وتعد لحدود الله تعالى.

فبإذا وقع الإنسيان في هذا الخطأ فنزل جدّة قبل أن يحـرم فـعليـه أن يرجع إلى الميـقـات الذي حـاذاه في الطائرة فيـحرم منه، فإن لم يفعل وأحرم من حدة فعليه

۲۸ التوحيي العدد ۲۰۷ السنة الرابعة والثلاثون

عند أكثر العلماء فدية يذبحها في مكة ويوزعها كلها على الفقراء فيها، ولا يأكل منها ولا يهدي منها لغني لأنها بمنزله الكفارة.

٢ - بعض الرجال إذا أحرموا كشفوا عن أكتافهم على هيئة الإضطباع وهذا غير مشروع إلا في حالة «طواف القدوم أو طواف العمرة» وما عدا ذلك يكون الكتف مستورًا بالرداء في كل الحالات.

٣ - بعض النساء يعتقدن أن الإحرام يتخذ له لون خاص، كالأخضر أو الأبيض مثلا وهذا خطا لأنه لا يتعين لون خاص للثوب الذي تلبسه المرأة في الإحرام وإنما تحرم بثيابها العادية إلا ثياب الزينة أو الثياب الضيقة أو الشفافة فلا يجوز لها لبسها لا في الإحرام ولا في غيره.

٤ - بعض النساء إذا مرت بالميقات تريد الحج أو العمرة وأصابها الحيض قد لا تحرم ظنًا منها أو من وليها أن الإحرام تشترط له الطهارة من الحيض فتتجاوز الميقات بدون إحرام والصواب أن تحرم وتفعل ما يفعل الحاج غير الطواف بالبيت فإنها تؤخره إلى أن تطهر، كما وردت به السنة وإذا أخرت الإحرام وتجاوزت الميقات بدونه فإنها إن رجعت إلى الميقات وأحرمت منه فلا شيء عليها وإن لم ترجع فعليها دم لتركها واجبًا.

٥ - يظن بعض الناس أن المخيط الذي منع منه المحرم هو كل ما كان فيه خيوط وهذا فهم خاطئ بل المراد بالمخيط ما كان مفصلا على حجم العضو من رأس وذراع وقد وغيره.

#### ثانيًا: الطهواف

ثبت عن النبي ﷺ أنه ابتدأ الطواف من الحَجَر الأسود في الركن الشرقي الجنوبي من البيت، وأنه طاف بجميع البيت من وراء الحَجْر.

وأنه رمل في الأشـواط الشـلاثة الأولى فـقط في الطواف أول ما قدم مكة.

وأنه كان في طوافه يستلم الحجر الأسود ويقبله واستلمه بيده وقبلها، واستلمه بمحجن كان معه وقـبَّل المحجن وهو راكب على بعيره، وطاف على بعيره فجعل يشير إلى الركن يعني الحجر كلما مر به. وثبت عنه أنه كان يستلم الركن اليماني.

#### الأخطاء الفعلية التي تقعفي الطواف

١- ابتداء الطواف من قبل الحجر أي فيما بينه
 وبين الركن اليماني، وهذا من الغلو في الدين الذي
 نهى عنه النبي ﷺ.

٢- طوافهم عند الزحام من داخل باب الحجر،
 وهذا خطأ عظيم لا يصح الطواف بفعله لأن الحقيقة

أنه لم يطف بالبيت وإنما طاف ببعضه. حيث إن الحجر جزء من الكعبة.

٣- الرمل في جميع الأشواط السبعة.

٤- المزاحمة الشديدة للوصول إلى الحَجَر لتقبيله، حتى إنه يؤدي في بعض الأحيان إلى المقاتلة والمشاتمة، فيحصل من الاقوال المنكرة ما لا يليق بهذا البيت العتيق، وهذه المزاحمة تذهب الخشوع وتنسي ذكر الله تعالى، وهما من أعظم المقصود في الطواف.

٥- اعتقادهم أن الحَجَر نافع بذاته، ولذلك تجدهم إذا استلموه مسحوا بأيديهم على أجسامهم أو مسحوا بها على أطفالهم الذين معهم، وكل هذا جهل وضلال، فالنفع والضر من الله وحده، وفي الصحيحين عن عمر رضي الله عنه أنه كان يقبل الحجر ويقول: «إني لأعلم أنك حجر لا تضر ولا تنفع، ولولا أني رأيت النبي تن يتبلك ما قبلتك».

٦- أستلامهم- أعني بعض الحجاج- لجميع أركان الكعبة وربما استلموا جميع جدران الكعبة وتمسحوا بها، وهذا جهل وضلال، لأن النبي الله لم يستلم من البيت سوى الركن اليماني والحجر الأسود.

#### لأخطاء القولية في الطواف

ثبت عن النبي ﷺ أنه كان يكبر الله تعالي كلما أتى على الحجر الأسود. وكان يقول بين الركن اليماني والحجر الأسود: ﴿ رَبَّنَا آتِنًا فِي الدُّنْيَا حَسَنَةً وَفِي الآخِرَةِ حَسَنَةً وَقِنَا عَذَابَ النَّارِ [البقرة:٢١] وقال: «إنما جعل الطواف بالبيت وبالصفا والمروة ورمى الجمار لإقامة ذكر الله».

[رواه الترمذي كتاب الحج ٩٠٢]

١- بعض الطائفين يخصص كل شوط بدعاء معين لا يدعو فيه بغيره. ولم يرد عن النبي في في الطواف دعاء مخصوص لكل شوط، قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: وليس فيه- يعني الطواف- ذكر محدود عن النبي في لا بأمره ولا بقوله ولا بتعليمه، بل يدعو فيه بسائر الأدعية الشرعية، وما يذكره كثير من الناس من دعاء معين تحت الميزاب ونحو ذلك فلا أصل له.

٢ – ومما يفعله بعض الطائفين أن يجتمع جماعة علي قائد يطوف بهم ويلقنهم الدعاء بصوت مرتفع فيتبعه الجماعة بصوت واحد فتعلو الأصوات وتحصل الفوضى والتشويش على الطائفين.

#### ركعتا الطواف وأخطاء الحجيج فيهما

-ثبت عن النبي 🍜 أنه لما فرغ من الطواف تقدم إلى مقام إبراهيم فقرأ:

أَنْ وَاتَّخِذُوا مِن مُـقَام إِبْرَاهِيمَ مُـصَلًى ﴾ [البقرة:١٢٥] فصلى ركعتين والمقام بينه وبين الكعبة، وقرأ في الركعة الأولي الفاتحة و فقل بنا أيُّها الكَافِرُونَ ﴾ وفي الثانية سورة الفاتحة و فقلْ هُوَ اللهُ أَحَدُ ﴾.

والخطأ هذا إيذاء الطائفين بالإصبرار على الصلاة عند المقام وفي هذا عسرُ شديدُ على الناس والركعتان تجزئان في أي مكان من المسجد الحرام.

#### ثالثاء السعى بين الصفا والمروة

ثبت عن النبي الله حين دنا من الصفا قرا: م إنَّ الصَّفَا وَ المُرُوْةَ مِن شَعَائِر اللَّهِ مُ، ثم رقي عليه حتى رأى الكعبة فاستقبل القبلة ورفع يديه فجعل يحمد الله ويدعو ما شاء أن يدعو، فوحد الله وكبره وقال: «لا إله إلا الله وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد وهو على كل شئ قدير، لا إله إلا الله وحده، أنجز وعده، ونصر عبده، وهزم الأحزاب وحده ثم أنجز وعده، ونصر عبده، وهزم الأحزاب وحده ثم فلما انصبت قدماه في بطن الوادي وهو ما بين فلما انصبت قدماه في بطن الوادي وهو ما بين العلمين الأخضرين - سعى حتى إذا تجاوزهما مشى حتى أتى المروة، ففعل على المروه كما فعل على الصفا.

#### الاخطاءالتي ترتكب في السعي

١- بعض الساعين إذا صعدوا الصفا والمروة كبروا ثلاث تكبيرات يرفعون أيديهم ويُومئون بها كما يفعلون في الصلاة عند تكبيرة الإحرام ثم ينزلون، وهذا خلاف ما جاء عن النبى 20.

٢ - بعض الساعين يشتدون في المشي ما بين الصفا والمروة كله، وهذا خلاف السنة، فإن السعي ما بين العلمين فقط والمشي في بقية المسعى، وأكثر ما يقع من ذلك إما جهلاً من فاعله أو محبة كثير من الناس للعجلة والتخلص من السعي والله المستعان.

#### رابعا الوقسوف بعرفة

ثبت عن النبي النبي قي أنه مكث يوم عرفة بنمرة حتى زالت الشمس، ثم نزل فصلى الظهر والعصر ركعتين ركعتين جمع تقديم باذان واحد وإقامتين، ثم ركب حتى أتي موقفه ووقف وقال: «وقفت هاهنا وعرفة كلها موقف» [رواه مسلم كتاب الحج [يا فلم يزل واقفاً مستقبل القبلة رافعاً يديه يذكر الله ويدعوه حتى غربت الشمس وغاب قرصها فدفع إلى مزدلفة.

#### والأخطاء التي يرتكبها بعض الحجاج هي:

١- أنهم ينزلون خارج حدود عرفة ويبقون في منازلهم حتى تغرب الشمس ثم ينصرفون منها إلى مزدلفة من غير أن يقفوا بعرفة، وهذا خطا عظيم يفوت به الحج، فإن الوقوف بعرفة ركن لا يصح الحج إلا به، فمن لم يقف بعرفة في وقت الوقوف فلا حج له، لقول النبي ﷺ : «الحج عرفة من جاء ليلة جمع قبل طلوع الفجر فقد أدرك». [رواه أبو داود ١٩٤٩]

٢ - أنهم ينصرفون من عرفة قبل غروب الشمس، وهذا خلاف سنة النبي عليه حيث وقف إلى أن غربت الشمس وغاب قرصها، و لأن الانصراف من عرفة قبل الغروب عمل أهل الجاهلية.

٣- أنهم يستقبلون جبل عرفة عند الدعاء ولو كانت القبلة خلف ظهورهم أو على أيمانهم أو شمائلهم، وهذا خلاف السنة فإن السنة استقبال القبلة كما فعل النبي 30.

#### خامسا المبيت بمرد لفة وما يقع فيها من أخطاء

المطلوب من الحاج إذا وصل إلى مردلفة أن يصلي المغرب والعشاء جمعًا ويبيت فيها فيصلي بها الفجر ويدعو إلى قُبيل طلوع الشمس. ثم ينصرف إلى منى، ويجوز لأهل الأعذار خاصة النساء وكبار السن والأطفال ومن يقوم بتولي شؤونهم الانصراف بعد منتصف الليل، ولكن يحصل من بعض الحجاج أخطاء في هذا النسك.

- فبعضهم لا يتأكد من حدود مزدلفة ويبيت خارجها.

- وبعضهم يخرج منها قبل منتصف الليل ولا يبيت فيها ومن لم يبت بمزدلفة من غير عذر فقد ترك واجبًا من واجبات الحج يلزمه به دم جبران مع التوبة والاستغفار.

#### مادسا : رمى الجمرات

ثبت عن النبي الله مى جمرة العقبة وهي الجمرة القصوى التي تلي مكة بسبع حصيات ضحى يوم النحر، يكبر مع كل حصاة. كل حصاة منها مثل حصى الخذف أو فوق الحمص، وفي مسند الإمام أحمد عن ابن عباس رضي الله عنهما-قال: قال لي رسول الله في غداة العقبة وهو واقف على راحلته: «هات، القط لي». قال: فلقطت له حصيات هن حصا الخذف فوضعهن في يده فقال: «بامثال هؤلاء» مرتين وقال بيده، وأشار يحيي أنه رفعها وقال «وإياكم والغلو فإنما هلك من كان قبلكم بالغلو في الدين».

وفي صحيح البخاري عن ابن عمر رضي الله عنهما أنه كان يرمي الجمرة الدنيا بسبع حصيات يكبر على إثر كل حصاة، ثم يتقدم حتى يُسْهِل فيقوم

٤٠ الوجيرة العدد ٢٠٠ السنة الرابعة والثلاثون

مستقبل القبلة، فيقوم طويلاً ويدعو ويرفع يديه، ثم يرمي الوسطى ثم يأخذ ذات الشمال فيسهل ويقوم مستقبل القبلة فيقوم طويلاً ويدعو ويرفع يديه ثم يرمي جمرة العقبة من بطن الوادي ولا يقف عندها، ثم ينصرف فيقول هكذا رأيت النبي تي يفعله، وروى أحمد وأبو دادود عن عائشة رضي الله عنها أن النبي تقال: «إنما جعل الطواف بالبيت وبالصفا والمروة ورمي الجمار لإقامة ذكر الله».

#### الاخطاءالتي يفعلها بعض الحجاج عند الرمي هي:

١- اعتقادهم أنه لا بد من اخذ الحصى من مزدلفة، فيرهقون أنفسهم بلقطها في الليل واستصحابها معهم في أيام منى وقد علم مما سبق أنه لا أصل لذلك عن النبى 30.

٢- اعتقادهم أنهم برميهم الجمار إنما يرمون الشياطين ولهذا يطلقون اسم الشياطين على الجمار فيقولون: رمينا الشيطان الكبير أو الصغير أو رمينا ابا الشياطين يعنون بها الجمرة الكبرى جمرة العقبة، ونحو ذلك من العبارات التي لا تليق بهذه المساعر، ولذلك نرى ونسمع من حماقات الرماة الشيء المؤسف فنراهم يرمون بالحجارة الكبيرة والأحذية والأخشاب مصحوبًا ذلك بالسب والشتم وما لا يليق بالمناسك.

٤ - رميهم الجمرات في غير محل الرمي وهو حوض الجمرة وذلك بان يرمي الحصى من مكان بعيد فلا تقع في الحوض أو يضرب بها الشاخص فتطير بعيداً وهذا الرمي لا يجرئ لأنه لم يقع في الحوض والسبب في ذلك الجهل والعجلة وعدم المالاة بالعبادة.

٥- تركهم الوقـوف للدعاء بعد رمي الجـمـرة
 الأولى والثانية في أيام التشريق.

٦- رميهم الحصى جميعاً دفعة واحدة، وهذا خطا فاحش وقد قال أهل العلم إنه إذا رمى بكف واحدة أكثر من حصاة لم يحسب له سوى حصاة واحدة.

نسكه كما أمره الله تعالي به ما استطاع إلى ذلك سيبلاً.

#### سابعا : طواف الوداع

ثبت في الصحيحين عن ابن عباس رضي الله عنهما أنه قال: «أمر الناس أن يكون أخر عهدهم بالبيت إلا أنه خُفِفَ عن الحائض وفي لفظ لمسلم عنه قال: «كان الناس ينصرفون في كل وجه، فقال النبي تله : «لا ينفرنُ أحدٌ حتى يكون أخر عهده بالبيت» ورواه أبو داود بلفظ: «حتى يكون أخر عهده الطواف بالبيت».

#### والخطا الذي يقع من بعض الناس هناء

١- نزولهم من منى يوم النفر قبل رمي الجمرات فيطوفون الوداع ويرجعون إلى منى فيرمون الجمرات، ثم يسافرون إلى بلادهم من هناك، وهذا لا يجوز لأنه مخالف لأمر النبي الله أن يكون آخر عهد الحجاج بالبيت، فإن رمى بعد طواف الوداع فقد جعل آخر عهده بالجمار لا بالبيت، ولأن النبي لم يطف للوداع إلا عند خروجه حين استكمل جميع مناسك الحج، وقد قال: «خذوا عني مناسككم».

[رواه مسلم ۱۲۹۷]

٢- مكثهم بمكة بعد طواف الوداع فلا يكون آخر عهدهم بالبيت، وهذا خلاف ما أمر به النبي وبينه لأمته بفعله، ولكن رخص أهل العلم في الإقامة بعد طواف الوداع للحاجة إذا كانت عارضة كما لو أقيمت الصلاة بعد طوافه للوداع فصلاها أو حضرت جنازة فصلى عليها، أو كان له حاجة تتعلق بسفره كشراء متاع وانتظار رفقة ونحو ذلك، فمن أقام بعد طواف الوداع إقامة غير مرخص فيها وجبت عليه إعادته.

٣- خروج هم من المسجد بعد طواف الوداع مولين وجوههم للكعبة وأظهرهم للطريق يزعمون بذلك تعظيم الكعبة، وهذا خلاف السنة بل هو من البدع التي حذرنا منها رسول الله 30.

 آ- التفاتهم إلى الكعبة عند باب المسجد بعد انتهائهم من طواف الوداع ودعاؤهم هناك كالمودعين للكعبة، وهذا من البدع لأنه لم يرد عن النبي قولا عن خلفائه الراشدين.

فالواجب على المؤمن بالله ورسوله أن يكون في عباداته متبعاً لما جاء عن رسول الله الله في فيها لينال بذلك محبة الله ومغفرته كما قال تعالى: ﴿قُلْ إِن كُنتُمْ تُحِبُونَ اللَّهُ فَاتَبِعُونِي يُحْبِبُكُمُ اللَّهُ وَيَعْفِرُ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَاللَّهُ عَقُورٌ رُحَيِمٌ ﴾ [ال عران: ٣١].

واتباع النبي المنبي منه كما يكون في أفعاله يكون كذلك في متروكاته. فمتي وجد مقتضي الفعل في عهده ولم يفعله كان ذلك دليلاً على أن السنة والشريعة تركه، فلا يجوز إحداثه في دين الله تعالي ولو أحبه الإنسان وهواه. والحمد لله رب العالمن

إعداد / متولي البراجيلي

الحلقة التاسعة

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وبعد:

بيَّنا في الأعداد السابقة كيفية دفع التعارض الظاهري بين النصوص، وذكرنا أن الأصل في الدليلين الإعمال لا الإهمال، ومتى أمكننا الجمع بين الدليلين وجب ذلك، ثم انتقلنا إلى الخطوة التالية الا وهو النسخ، مدلِّين على ذلك بالأمثلة العملية.

٢٢ التوحيا العدد ٢٠٤ السنة الرابعة والثلاثون



وفي هذا العدد- إن شاء الله- سننتقل إلى الخطوة الثالثة لدفع التعارض، ألا وهو الترجيح، فإذا لم نتمكن من الجمع بين الدليلين ولم نتوصل لمعرفة الناسخ من المنسوخ، وكان هناك منافاة بين النصين، بحيث إذا أعمل أحدهما أهمل الآخر، فحينئذ يصار إلى الترجيح، فيتعين ترجيح أحد النصين على الآخر بوجه من وجوه الترجيح، واعلم أنه: «لا يجوز ترجيح أحد الدليلين المتعارضين على الأخر بدون دليل، إذ أن ترجيح أحد الدليلين بلا دليل تحكم، وهو باطل، ولا يجوز في دين الله التخير بالتشهيّ والهوى بلا دليل ولا برهان». [فتاوى ابن نيمية عار]

أوجه الترجيح، وأوجه الترجيح بين المتعارضين كثيرة جدًا، نسوق بعضها لبيان هذا الأمر، وأنه ينبغي لمن يتصدى للترجيح أن يكون واقفًا على أوجه الترجيح وقوفًا حيدًا.

#### ١- ترجيح النص على الظاهر؛

النص هو ما دل على معنى واحد لا يحتمل غيره، مثل قوله تعالى: ﴿ تِلْكَ عَشَرَةٌ كَامِلَةٌ ﴾ [البقرة: ١٩٦]، والظاهر: هو ما احتمل معنيين أو أكثر، هو في أحدهما أو أحدها أرجح، مثل: الأسد، فإن ظاهره في الحيوان المفترس، ويبعد أن يراد به الرجل الشجاع مع احتمال اللفظ له، وهنا لا يجوز العدول عن المعنى الظاهر إلى غيره إلا بدليل.

مثال: زكاة الحلي.

فقد ورد فيها حديث خاص وحديث عام. الحديث الخاص: في قضية المرأة التي أتت النبي ﷺ وفي يد ابنتها مسكتان غليظتان من ذهب، فأمر النبي ﷺ بإخراج الزكاة عنها، حيث توعدها بالنار إذا لم تؤد الزكاة. [إرواء الغليل ٢٩١/٣]

والحديث العام: قوله ﷺ: «ما من صاحب ذهب ولا فضة لا يؤدي منها حقها إلا إذا كان يوم القيامة، صُفَّحت له صفائح من نار....» الحديث.

[مسلم ١٩٨٧] فعندما نستدل لإثبات الحكم في هذه المسالة نبدأ بالخاص لأنه نص في الموضوع، إذ أن العام يمكن للمعارض أن يقول: خرج من عمومه كذا وكذا، لكن النص الذي يخص هذا الشيء بعينه لا

يمكن المنازعة فيه إلاً في تبوته، إذًا يقدم النص على الظاهر. [شرح الاصول من علم الاصول لابن عثيمين، ومعالم



أصول الفقه للجيزاني]

#### ٢- ترجيح الظاهر على المؤول:

والظاهر هو الذي يدل على الشيء دلالة ظاهرة، والمؤول: يدل عليه بتاويل، والتاويل هو صرف اللفظ عن الاحتمال الراجح إلى الاحتمال المرجوح بدليل يدل على ذلك.

مــــــلا: في حــديث النبي ﷺ: «لا نكاح إلا بولي» ظاهره أن الولي شرط لصحة النكاح، فإذا قال قائل: لا نكاح يتم إلا بولي، وقال: إن هذا نفي للتمام والكمال، فهذا خلاف الظاهر، هذا مؤول، فنقدم الظاهر على المؤول.

فلو جاءنا نصان أحدهما يدل على المسألة ظاهرًا، والثاني: يدل على خلافها تأويلاً أخذنا بالظاهر. [المسادر السابقة]

#### ٣- ترجيح المنطوق على المفهوم:

المُنطوق: هو ما دلَّ عليه اللفظ في محل النطق، والمفهوم: هو ما دلَّ عليه اللفظ لا في محل النطق.

مثال: قوله ﷺ: «إن الماء طهورُ لا ينجسنًه شيء». [إرواء الغليل ٢٤]

وقوله 🎏: «إذا بلغ الماء قلتين لم ينجس». [إرواء الغليل ٢٣]

فإذا وجد ماء كثيرُ أصابته نجاسة ولم تغيره فهو طهور على كلا اللفظين. (الحديثين).

لأنك إن أخذت بعموم الأول (المنطوق): الماء طهور لا ينجسه شيء، فهذا طهور أصابته نجاسة ولم تغيره فيكون طهورًا، وإن أخذت بالثاني: إذا بلغ الماء قلتين، فهذا قد بلغ <mark>قلت</mark>ين ولم ينجس فيكون طهورًا.

لكن إذا كـان دون القلتين فـأصـابتـه نجاسـة ولم يتغير، فأيهما نقدم؟

عندنا الآن منطوق ومـفـهـوم، المنطو<mark>ق: ال</mark>ماء طهور لا ينجسه شيء، والمفهوم:

إذا بلغ الماء قلتين لم ينجس، فمفهومه: إذا لم يبلغ القلتين كان نجسًا، فنقدم المنطوق على المف هوم، ونحكم بطهارة الماء الذي خالطته نجاسة ولم يتغير رغم أنه أقل من القلتين عملاً بالمنطوق: «الماء طهور لا ينجسه شيء»، ولأنه إن تغير بالنجاسة فهو نجس بالإجماع.

#### ٤- ترجيح المثبت على النافي:

لأن المثبت معه زيادة علم، فالنافي قد ينفي

الشيء لعدم علمه، فإذا جاعنا حديث ينفي وقوع هذا الشيء، وجاعنا حديث أخر يثبت وقوعه، فالمثبت مقدم على النافي.

مثال: ما ذهب إليه الإمام أحمد في صيام عشر ذي الحجة، حيث ورد عن النبي 👼 في ذلك حديثان:

أحدهما: فيه نفي أن يكون الرسول يصومها، فعن عائشة رضي الله عنها قالت: ما رأيت رسول الله ﷺ صائمًا في العشر قط.

والثاني فيه إثبات أنّه كان يصومها، فعن بعض نساء النبي ﷺ، أن النبي ﷺ كان يصوم يوم عاشوراء، وتسعًا من ذي الحجة...

[محيح سنن النسائي ٢٣٧١] فأخذ الإمام أحمد رحمه الله بحديث المثبت،

وقال: إنه مثبت والمثبت مقدم على النافي. [المسادر السابقة]

#### ٥- ترجيح الناقل عن الأصل على المبقي عليه:

لأن مع الناقل زيادة علم، فإذا وجد دليلان أحدهما مبق على الأصل، والثاني ناقل، قدم الناقل عن الأصُل، لأن الذي دل على الأصل بني على أصل وهو الوجود، والناقل دل على شيء ناقل عن الأصل فمعه زيادة علم.

ومثلوا لذلك بحديث طلق بن علي، وحديث بسرة بنت صفوان، فحديث طلق: سئل النبي صلى عن الرجل يمس ذكره في الصلاة هل عليه الوضوء؟ قال: لا، إنما هو بضعة منك.

[صحيح أبي داود والترمذي والنسائي]

وحديث بسرة: من مس ذكره فليتوضا. [رواه اصحاب السنن وغيرهم وهو صحيح] وقالوا: عندنا حديثان، أحدهما مبق على

الأصل، والثاني ناقل عن الأصل.

فقوله: «من مسً ذكره فليتوضا»، ناقل عن الأصل، لكن لما قال: الرجل يمس ذكره في صلاة هل عليه وضوء؟ قال: لا، فهذا مبق على الأصل، لأن الأصل عدم النقض، فرجُح بعضهم حديث بسرة لأنه ناقل عن الأصل.

لتوجير العدد ٢٠٧ السنة الرابعة والثلاثون ٢

(ملحوظة: الراجح- والله أعلم- كما سبق وبينا في الجمع بين الأدلة حمل حديث بسرة على المس بشهوة جمعًا بين حديثها وحديث طلق وهو الأولى ).

٦- ترجيح العام المحضوظ على غير المحفوظ:

فإذا تعارض عامًان أحدهما محفوظ، وهو الذي لم يدخله التخصيص، وأخر غير محفوظ، وهو الذي دخله التخصيص.

والعام إذا دخله التخصيص ضعف عمومه، حتى إن بعض الأصوليين يقول: إنه إذا دخل التخصيص على العام بطلت دلالته على العموم؛ لأن خروج بعض أفراده موجب لاحتمال خروج بعض الأفراد الأخرى.

يقول الشيخ ابن عثيمين: لكن القول الراجح أن العام إذا خُصص يبقى حجة في العموم إلا في مسألة التخصيص.

مثال: قـول الرسـول ﷺ : إذا دخل أحـدكم المسجد فلا يجلس حتى يصلي ركعتين. [منفق عليه] وقوله ﷺ : «لا صلاة بعد صلاة الصبح حتى تطلع الشمس». [منفق عليه]

فالآن عندنا عمومان، الأول: عموم قوله 🐝 : «إذا دخل أحدكم المسجد...» الحديث، وهو يشمل كل وقت.

والثاني: عموم قوله 😻 : لا صلاة بعد صلاة الصبح... الحديث.

وهو يشمل عموم كل صلاة، فإذا دخل رجل المسجد بعد صلاة الصبح وقبل طلوع الشمس فحينئذ يقع التعارض، فحديث: لا يجلس حتى يصلي ركعتين، يقول: صلَّ، وحديث: لا صلاة بعد صلاة الصبح، يقول: لا تصلَّ.

فحديث: «إذا دخل أحدكم المسجد فلا يجلس حتى يصلي ركعتين» هذا عام محفوظ لم يدخله التخصيص، لم يستثن النبي الله منه شيئًا إلا مسألة واحدة وهي دخول الخطيب يوم الجمعة فإنه لا يصلي، وهذا يمكن أن يجاب عنه بأن الخطبة تعتبر كالمقدمة بين يدي الصلاة. وخصئص أيضًا بما إذا دخل

الإنسان المسجد الحرام يريد الطواف، فإنه يبدأ بالطواف ولا

يصلي ركعتين، وهذا يمكن أيضًا أن يجاب عنه فيقال: إن الطواف كالصلاة، والطواف أيضًا يشرع له بعد الفراغ منه ركعتان خلف المقام.

وناتي للحديث: «لا صلاة بعد مسلاة الصبح»، فنجد فيه تخصيصات كثيرة، منها:

أولاً إذا صلى الإنسان الصبح ثم حضر مسجد جماعة فإنه يصلي ولو قبل طلوع الشمس، والدليل: حديث الرجلين اللذين جيء بهما إلى الرسول تو وهو يصلي في مسجد الخيف بمنى، فجيء بهما ترعد فرائصهما هيبة من رسول الله تو ؛ لأن الرسول تو كان من رأه بداهة هابه، فله هيبة عظيمة، ومن خالطه أحبه، فقال لهما: ما منعكما أن تصليا معنا؟ فقالا: يا رسول الله، صلينا في رحالنا، قال: «إذا صليتما في رحالكما ثم أتيتما مسجد جماعة فصليا معهم فإنها لكما نافلة».

[صحيع سن ابي داود والترمذي والنسائي وغيرهم] ثانياً: إذا طاف الإنسان في وقت النهي، فإنه يصلي ركعتين خلف المقام وهذا أيضًا تخصيص.

ثالثاً، إذا جمع الإنسان بين الظهر والعصر، فإن سنة الظهر البعدية تصلى بعد العصر، فهذا تخصيص.

رابعا: إذا فاتت الإنسان صلاة مفروضة وذكرها في وقت النهي فإنه يصليها، فحينئذ نقدم حديث: إذا دخل أحدكم المسجد فلا يجلس حتى يصلي ركعتين، لأنه محفوظ (لم يخصص أو خصص قليلاً) على حديث: لا صلاة بعد صلاة الصبح حتى تطلع الشمس لأنه غير محفوظ. (دخله التخصيص الكثير).

 ۲- ترجيح ما كانت صفات القبول فيه أكثر على ما دونه:

وهذا في الحديث الشاذ والمحفوظ، فالحديث الشاذ: ما رواه الثقة مخالفًا لمن هو أرجح منه عددًا أو حفظًا.

فلو لدينا رجلان رويا عن شيخ حديثًا، كل واحد منهما رواه على وجه يخالف الآخر وكل منهما ثقة، لكن أحدهما أقوى في الأوثقية وأشد وثوقًا في الشيخ، مثل أن يكون صهره أو ابن عمه أو ابن أخيه أو خادمه- مثل نافع عن ابن

العدد \* ١ السنة الرابعة والثلاثون

عمر- فهنا نقدم الثاني، لأن صفات القبول فيه أقوى وأكثر من الآخر.

#### مثال للشذوذ في المتن: ٢٠ مثال وليسا وله

أخرج أبو داود من طريق همام بن يحيى قال: حدثنا قتادة عن الحسن عن سمرة عن رسول الله 30: كل غلام رهينة بعقيقته، تذبح عنه يوم السابع، ويحلق رأسه ويُدمًى.

فكل من روى الحديث عن قتادة وهم أكثر وأضبط قالوا: ويُسمَّى بدلاً من «ويدمَّى» ومنهم سعيد بن أبي عروبة وهو من أثبت أصحاب قتادة، وصاحب رواية «ويدمَّي» وهو همام بن يحيى ليس من الطبقة الأولى من أصحاب قتادة وهو صاحب أوهام فيما يرويه عنه، فرواية همام بهذا اللفظ شاذة ونرجح عليها الرواية الأخرى المحفوظة، وهي قوله ﷺ: «ويُسمَّى».

#### مثال آخر للشذوذ في المتن:

روى البخاري في صحيحه من طريق معمر بن راشد، عن عائشة رضي الله عنها قالت: قال رسول الله ﷺ: «إذا صلى أحدكم ركعتي الفجر فليضطجع». وفي صحيح سنن أبي داود أنه كان يضطجع على شقه الأيمن.

وقد أخذ ابن حزم بظاهر هذا الحديث وقال ببطلان من لايضطجع لأن الأمر يقتضي الوجوب وأغرب في هذا جدًا.

وقد روى هذا الحديث مع معمر جماعة حوالي خمسة كلهم اجتمعوا على رواية الحديث بجعل الضجعة بعد ركعتي الفجر.

لكن خالفهم الإمام مالك فروى هذا الحديث عن عائشة رضي الله عنها قالت: إن النبي ت كان يصلي من الليل إحدى عشرة ركعة يوتر منها بواحدة، فإذا فرغ اضطجع على شقه الأيمن. [موها الإمام مالك ٢٠٤]

فالحديث الأول يعارض الثاني ولا يمكن الجمع بينهما إلا إذا قلنا إن هناك موضعين للضجعة وهذا لم يأت به دليل.

فرجَّح العلماء رواية البخاري، وجعلوا رواية مالك شاذة. [محاضرة للشيخ ابي إسحاق الحويني]

مثال للشذوذ في الإسناد:

ما أخرجه الإمام أحمد والبخاري ومسلم وغيرهم من طرق: عن الأعمش عن أبي وائل عن حذيفة بن اليمان: أن النبي ﷺ أتى سباطة قوم

فبال عليها قائمًا، فأتيته بوضوع فذهبت لأتاخر عنه فدعاني حتى كنت عند ع<mark>ق</mark>بيه، فتوضا ومسح على خفيه.

فقد روى هذا الحديث عن الأعمش جماعة منهم: ابن عيينة، ووكيع، وشعبة، وأبو عوانة، وعيسى بن يونس، وأبو معاوية، وغيرهم.

وخالفهم أبو بكر بن <mark>عياش،</mark> وهو ثقبة له أخطاء، فـرواه عن الأعــمش عن أبي وائل عن المغيرة بن شعبة.

فنرجح الرواية الأولى عن حذيفة فهي المحفوظة، أما الرواية الثانية فشاذة.

#### ٨- ترجيح صاحب القصة على غيره:

فلو روى صاحب القصة حديثًا، وروى غيره حديثًا يخالفه- في نفس القصة- قدمنا صاحب القصة؛ لإنه أدرى بها، فالقصة وقعت له وهو أحفظ لها.

مثال: روى ابن عباس- رضي الله عنهما- أن النبى 🍰 تزوج ميمونة وهو محرم. [متفق عليه]

وروت ميمونة رضي الله عنها أن النبي 🐝 تزوجها وهو حلال. [مسلم]

وأبو رافع وهو الواسطة بينها وبين الرسول وي أن الرسول ﷺ تزوجها وهو حلال.

فنرجح رواية ميمونة لأنها صاحبة القصة على رواية ابن عباس.

وإن كان بعض أهل العلم ذهب إلى ترجيح رواية ابن عباس لأنها في الصحيحين على رواية ميمونة لأنها في صحيح مسلم، وذهبوا إلى أن نكاح المحرم حرام إلا الرسول ﷺ وجعلوا ذلك من خصائصه ﷺ.

يقول الشيخ ابن عثيمين في شرح الأصول: نعم هو من خصائصه ﷺ لولا ما هو أقوى منه-وهو حديث ميمونة نفسها وحديث السفير بينهما وهو أبو رافع.

وكما ذكرت فإن وجوه الترجيح كثيرة جدًا لا تنحصر، والضابط فيه: أنه متى اقترن بأحد الدليلين ما يقويه ويُغلب جانبه وحصل بذلك الاقتران زيادة ظن أفاد ذلك ترجيحه على الآخر، والله أعلم.

> وللحـديث <mark>بقيـ</mark>ة إن شـاء الله تعالى.

لتوجب العدد ٢٠ السنة الرابعة والثلاثون ٤٥

رتبي الأسرة

إعداد

جمال عبد الرحمن

21 التوحيية العدد ٧-٤ السنة الرابعة والثلاثون

الحمد لله الذي مَنَّ علينا بتوحيده، وذلك من فضل الله علينا وعلى عبيده، والصلاة والسلام على خاتم أنبياء الله ورسله ﷺ، وبعد: الثبات على التوحيد:

فعن أبي الدرداء يرفعه إلى النبي ﷺ قال: «لا تشرك بالله شيئًا وإن قُطعت وحُرقت ولا تترك صلاة مكتوبة متعمدًا فمن تركها متعمدًا فقد برئت منه الذمة، ولا تشرب الخمر فإنها مفتاح كل شر».

[صحيح: انفل صحيح الجامع حديث رقم: ٧٣٣٩] وهكذا يشحذ رسول الله ﷺ همم المسلمين للثبات على الحق، والممات على التوحيد الخالص.

وعن بيان ما ينبغى لرب البيت وراعى الأسرة المسلمة من حماية جناب التوحيد، ووقاية أهله من الوقوع في الشرك ومفارقته، نعرض ما حدث مع هذا النموذج الجليل داخل أسرة مسلمة بين جدران بيت مسلم، هذا النموذج وهذا البيت هو بيت الصحابي التقي الورع عبد الله بن مسعود رضى الله عنه جاء ذلك في روايات؛ منها: الرواية الأولى أخرجها ابن حبان في صحيحه (٦٠٩٠/١٣) عن يحيي بن الجزار قال: دخل عبد الله على امرأته وفي عنقها شيء معوذ فجذبه فقطعه ثم قال: لقد أصبح آل عبد الله أغنياء أن يشركوا بالله ما لم ينزل به سلطانًا، ثم قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول: «إن الرقى والتمائم والتولة شرك». قالوا: يا أبا عبد الرحمن هذه الرقى والتمائم قد عرفناها فما التولة؛ قال: شيء بصنعه النساء يتحببن به إلى أزواجهن. والرواية الثانية رواية ابن ماجه عن زينب قالت: كانت عجوز تدخل علينا ترقى من الحمرة، وكان لنا سرير طويل القوائم، وكان عبد الله إذا دخل تنحنح وصوت، فدخل يومًا فلما سمعتْ صوته احتجبتْ منه، فجاء فجلس إلى جانبى، فمسنى فوجد مس

خيط، فقال: ما هذا؟ فقلت: رقي لي فيه من الحمرة، فجذبه فقطعه فرمى به وقال: لقد أصبح آل عبد الله أغنياء عن الشرك، سمعت رسول اللَّه ﷺ يقول: «إن الرقى والتمائم والتولة شرك». قلت: فإني خرجت يومًا فأبصرني فلان فدمعت عيني التي تليه فإذا رقيتها سكنت دمعتها وإذا تركتها دمعت، رقيتها سكنت دمعتها وإذا تركتها دمعت، وقال: ذلك الشيطان إذا أطعته تركك، وإذا معميته طعن بإصبعه في عينك، ولكن لو فعلت كما فعل رسول الله ﷺ كان خيرًا لك وأجدر أن تشفين تنضحين في عينك الماء وتقولين: «أذهب البأس رب الناس اشف أنت الشافي لا شفاءً إلا شيفاؤك، شفاء لا يغادر سقمًا».

[سنن ابن ماجه ٢/ص١٦٦٦، وقال الألباني: صحيح] وأما الرواية الثالثة: فهي رواية الحاكم وذُكر فيها اسم المرأة التي كانت ترقي زينب امرأة عبد الله بن مسعود، كما ظهر في الرواية شدة ابن مسعود على امرأته لما رأى عليها مظهرًا من مظاهر الشرك، وجذبه إياها حتى كادت تقع على وجهها.

عن أم ناجية قالت: دخلت على زينب امرأة عبد الله أعوذها من حمرة ظهرت بوجهها وهي معلقة بحرز فإني لجالسة دخل عبد الله فلما نظر إلى الحرز أتى جذعًا معارضًا في البيت فوضع عليه رداءه ثم حصر عن ذراعيه فاتاها فأخذ بالحرز فجذبها حتى كاد وجهها أن يقع في الأرض فانقطع ثم خرج من البيت فقال: لقد أصبح أل عبد الله أغنياء عن الشرك، ثم خرج فرمى بها خلف الجدار، ثم قال: يا زينب أعندي بها خلف الجدار، ثم قال: يا زينب أعندي منهي عن الرقى والتمائم والتَّولة». فقالت أم ناجية: يا أبا عبد الرحمن، أما الرقى والتائم فقد عرفنا؛ فما التولة؟ قال: التولة ما يهيج النساء. [الستدرك ٢٤/٤]

قال السيوطي: قد أجمع العلماء على جواز الرقى عند اجتماع ثلاثة شروط: ١- أن تكون بكلام الله أو بأسـمـائه وصفاته.

٢- باللسان العربي وما يُعرف معناه.
 ٣- أن يُعتقد أن الرقية لا تؤثر بذاتها بل
 بتقدير الله تعالى. [فتح المجيد ص١٤٩]

قال المناوي رحمه الله: والرقى أي التي لا يُفهم معناها، إلا التعوذ بالقرآن ونحوه فإنه محمود. و«التمائم» جمع تميمة وأصلها خرزات تعلقها العرب على رأس الولد لدفع العين. و«التولة» بكسر التاء وفتح الواو كعنبة؛ ما يُحَبِّبُ المرأة إلى الرجل من السحر، وقد سمى النبي الخياة شركًا لأن المتعارف فيها في عهده ما كان معهودًا في الجاهلية وكان مشتملاً على ما يتضمن الشرك، أو لأن اتخاذها يدل على اعتقاد تأثيرها ويفضي إلى الشرك. ذكره القاضي رحمه الله.

وقال الطيبي: المراد بالشرك: اعتقاد أن ذلك سـبب قـوي وله تأثيـر، وذلك ينافي التوكل. اهـ.

والمقصود بالحمرة التي ظهرت بوجهها حُمرة الوجه، وهي حمرة تعلو الجسد من المرض، وكل هذه الأشياء من الرقى والتمائم والتولة، كلها باطلة لإبطال الشرع إياها؛ لأن اتخاذها يدل على اعتقاد تأثيرها وهو يفضى إلى الشرك. ذكره القاري.

ومما سبق يتبين أن رجل البيت المسلم يجب أن ينصح أهله ويعلمهم ويدلهم على ما ينجيهم عند الله من عذابه، فيغير المنكر الذي يراه على أهله، ويرشدهم إلى المعروف الذي ينفعهم في دينهم ودنياهم.

أيها المسلم، ما هي طموحاتك وأغلى أمانيك؟ وإذا عُرض عليك تحقيق أمنية عظيمة لك؛ فماذا ستختار؟ غالبًا ستحتار، فتعلم من هؤلاء الأخيار:

عن ربيعة بن كعب الأسلمي قال: كنت أبيت مع رسول اللَّه ﷺ فأتيته بوضوئه وحاجته فقال لي: «سل». فقلت: أسالك مرافقتك في الجنة. قال: «أو غير ذلك؟» قلت: هو ذاك. قال: «فأعنى على نفسك بكثرة السبود». [صحيح مسلم ٢٥/٣٥]

وعنه رضي الله عنه قال: كنت أخدم النبي النبي الله نهاري، فإذا كان الليل أويت إلى باب رسول الله في قدت عنده فلا أزال أسمعه يقول: «سبحان الله سبحان الله ربي» حتى أمل أو تغلبني عيني فأنام، فقال يومًا: «يا ربيعة؛ سلني فأعطيك». فقلت: أنظرني حتى أنظر، وتذكرت أن الدنيا فانية منقطعة، فقلت: يا رسول الله، أسألك أن الجنة، فسكت رسول الله في ثم قال: «من أمرك بهذا؟» قال: قلت: ما أمرئي به أحد، ولكني علمت أن الدنيا منقطعة فانية، وأنت من الله بالمكان الذي أنت منه، فأحببت أن تدعو الله قال: إني فاعل فأعني بكثرة السجود.

قلت: في الصحيح بعضه رواه الطبراني في الكبير وفيه ابن إسحاق، قاله الهيثمي في مجمع الزوائد (٢٤٩/٢).

وهذا نموذج آخر من رجال مدرسة النبي محمد ، وهو معاذ بن جبل رضي الله عنه، قال له النبي : «سلني يا معاذ». قال: قلت: حدثني يا رسول الله عن عمل يدخلني الجنة، قال: «بخ بخ، قد سألت عن عظيم إلا أنه يسير، تشهد أن لا إله إلا الله وأن محمدًا أنه يسير، تشهد أن لا إله إلا الله وأن محمدًا وتعبد الله، وتقيم الصلاة وتؤدي الزكاة قلت: يا رسول الله، أي الأعمال أفضل الصلاة بعد الصلاة؟ قال: «لا ونعُم ما هي».

قلت: يا رسول الله، الزكاة بعد الزكاة المفروضية؟ قال: «لا ونعم ما هي». قلت: يا رسول الله، فالصبام بعد الصبام المفروض، قال: «لا، ونعم ما هو». قال: «ألا أخبرك يا معاذ برأس هذا الأمر وقوامه وذروة السنام منه؟» قلت: نعم يا رسول الله، قال: «رأس هذا الأمر تشهد أن لا إله إلا الله وأن محمدًا عبده ورسوله، وأن قوامه إقامة الصلاة وإيتاء الزكاة، وأن ذروة السنام منه الجهاد فى سبيل الله، والذي نفسى بيده ما تغيرت قدما عبد قط ولا وجهه في عمل أفضل عند الله بعد الصلاة المفروضة من جهاد في سبيله، ألا أخبرك يا معاذ بأملك الناس من ذلك؟» قلت: نعم، فوضع إصبعه على لسانه، فقلت: يا رسول الله، أو كلما نقول بالسنتنا يكتب علينا؟ فضرب منكبى الأيسر بيده اليمني حتى أوجعني ثم قال: «ثكلتك أمك يا مـعـاذ، وهل يك الناس في النار على مناخرهم إلا حصائد ألسنتهم».

[المعجم الكبير ٢٠/ص٧٥]

وهذا الشهيد الصالح عبد الله والد جابر بن عبد الله رضي الله عنهما قال النبي الله حابر: «ألا أبشرك عما لقي أبوك؟ إن الله كلم أباك من غير حجاب». فقال له: «عبدي، سلني، فقال: يا رب رُدني إلى الدنيا حتى أقتل فيك». قال: «فإني قد قضيت عليهم ألا يرجعوا». قال: يا رب فأبلغهم عنا، فأنزل الله عز وجل: ﴿وَلاَ تَحْسَبُنُ الَّذِينَ قُتِلُوا فِي الله عز وجل: ﴿وَلاَ تَحْسَبُنُ الَّذِينَ قُتلُوا فِي مُتَرَقُونَ ﴾ وعبد الله هو عبد الله بن عمرو بن حرام، قُتل يوم أحد شهيداً. [أخرجه الترمذي وغيره، وحسنه الألباني] بهم في خير دار.

٨٤ التوجيرة العدد ٢٠٤ السنة الرابعة والثلاثون



الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على سيد المرسلين وبعد فنخص هذا المقال بالحديث عن شروط لباس الرجال فنقول مستعينين بالله تعالى:

باب لباس الرجال أوسع من باب لباس النساء؛ لأن الأصل في المرأة أن تقر في بيتها وأن لا تخرج إلا لحاجة، بخلاف الرجل؛ فالأصل سعيه في الأرض واكتساب المعاش الحلال، لذا كان باب اللباس في حقه أوسع.

لكن لا يعني ذلك أن يلبس الرجل مـا يشياء وما يهـوى من غير أن ينضبط بضيابط الشرع المحكم.

وقد ظهرت في هذا الزمان أشكال من اللباس- أعني لباس الرجال- تزري بلابسها؛ وملابس قصيرة وما يسمى بالشورتات (السراويل القصيرة) لم يستح كثير من الرجال والشباب اليوم أن يظهروا بها في مجامع الناس ومنتدياتهم؛ إذا لبست الشوب إلى منتصف الساق قالوا تشدد وتزمت ورجعية منتصف الساق قالوا هذا موضة، فسبحان منتصف الساق قالوا هذا موضة، فسبحان ومنظر قبيح، وإذا لبس هو مثل هذا اللباس إلى منتصف الساق قالوا هذا موضة، فسبحان ومنظر قبيح، والتشبه بالكفار والفجار وأرباب العهر والفسوق حضارة ومدنية ورقي، فإلى الله المشتكى وهو حسبنا ونعم الوكيل.

وترجع أهمية الحديث عن لباس الرجال في زمن الغربة وبيان المشروع منه والممنوع إلى عوامل كثيرة منها:

-اعتقاد الكثير أنه لا ممنوع في اللباس وبما أن اللباس من العادات فللإنسان أن يرتدي ما يشاء وأن يلبس ما يريد.

-اهتـمـام العلمـاء والدعـاة وطلبـة العلم وانشغالـهم بالحديث عن لبـاس المرأة المسلمة-وحق لهم- ومواجهة الحملات المسعورة للقضاء

## إعداد / محمد فتحى

على عفة المرأة وكرامتها. -قلة المصنفات التي تعالج أحكام لباس الرجال وبيان المشروع منه والممنوع.

لما سبق وغيره تأتي أهمية الحديث عن هذا الموضوع.

وسوف ينتظم البحث في لباس الرجال حول سبعة عناصر وهي:

١ – شروط يجب توافرها في لباس الرجال. ٢ – ما يستحب في لباس الرجال.

٣– محاذير في لباس الرجال. ٤– لباس الرجال في الصلاة.

، بالله الرجال في المصارة.

٥- لباس الرجال في الإحرام.
 ٦- لباس الرجال في الكفن.

٧- فتاوى تتعلق بلباس الرجال.

أولاً: شروط يجب توافرها في لباس الرجال:

#### أ- أن يكون مباحاً طاهراً:

يشترط في اللباس عموماً سواءً كان لباس رجل أو امرأة أن يكون مباحاً طاهراً فلا يجوز لبس المسروق والمغصوب ونحوهما، كما أنه لا يجوز للرجال لبس الحرير أو ما تلبسه النساء، وكذلك لا يجوز لبس النجس، ولا ما فيه تصاوير لذوات الأرواح، وكل هذا واضح بيَّن مقرر في كتب الفقهاء، وتعظم المسألة إذا لبس ذلك وصلى فيه.

#### ب- أن يكون ساتراً للعورة:

وعورة الرجل كما هو معلوم أنها بين السرة والركبة على خلاف مشهور في الفخذ

قال النووي: وعورة الرجل حرا كان أو عبدا ما بين السرة والركبة على الصحيح.

وقال ابن قدامة المقدسي: وعورة الرجل ما بين سرته وركبته لما روى أبو أيوب الأنصاري قال: قال رسول الله ﷺ : «ما بين السرة وبين

التوجيك العدد ٢٠٧ السنة الرابعة والثلاثون ٤٩

الركبتين عـورة» رواه أبو بكر بإسناده، وعن جرهد أن رسول الله ﷺ قال له: «غط فخذك فإن الفخذ من العورة». رواه أحمد في المسند.

وهناك أمـور تنافي كـون اللبـاس سـاتراً للعورة كان يكون ضيقاً يصف أو رقيقاً يشف

قال الكاساني: فإن كان الثوب رقيقا يصف ما تحته لا يجوز لأن عورته مكشوفة من حيث المعنى.

وقال إبراهيم بن علي الشيرازي: ويجب ستر العورة بما لا يصف البشرة من ثوب صفيق أو جلد، فإن ستر بما يظهر منه لون البشرة من ثوب رقيق لم يجز لأن الستر لا يحصل بذلك.

وقال محمد بن أحمد الغرناطي: وأما الساتر فيجب أن يكون صفيقًا كثيفًا فإن ظهر ما تحته فهو كالعدم.

يظهر مما سبق أن ستر العورة لا يحصل مع كون اللباس ضيقاً يبرز العورة ويفصلها ويبين حجمها كما هو الحال في كثير من هذه السراويلات التي يلبسها الناس اليوم والتي وجودها كالعدم.

ج- أن لا يشبه لباس النساء:

استفاضت السنن عن النبي الله في الصحاح وغيرها بلعن المتشبهات من النساء، بالرجال والمتشبهين من الرجال بالنساء، وفي رواية أنه لعن المخنثين من الرجال والمترجلات من النساء.

عن أبي هريرة رضي الله عنه قــال: لعن رسول الله ﷺ الرجل يلبس لبسة المرأة والمرأة تلبس لبسة الرجل.

قال أبو الطيب:قال الطبري: المعنى لا يجوز للرجال التشبه بالنساء في اللباس والزينة التي تختص بالنساء ولا العكس.

وقال ابن حجر:قال الشيخ أبو محمد بن أبي جمرة نفع الله به ما ملخصه: ظاهر اللفظ الزجر عن التشبه في كل شيء لكن عرف من الأدلة الأخرى أن المراد التشبه في الزي والحركات ونحوها لا التشبه في أمور الخير.

وقال أيضا: اللعن الصادر من النبي 💐 على

ضربين: أحدهما: يراد به الزجر عن الشيء الذي وقع اللعن بسببه وهو مخوف فإن اللعن من علامات الكيائر.

قال المناوي: قال النووي: حرمة تشبه الرجال بالنساء وعكسه لأنه إذا حرم في اللباس ففي الحركات والسكنات والتصنع بالأعضاء والأصوات أولى بالذم والقبح فيحرم على الرجال التشبه بالنساء وعكسه في لباس اختص به المشبه به بل يفسق فاعله للوعيد عليه باللعن.

قال الشوكاني: قوله لعن الله المتشبهين من الرجال الخ فيه دليل على أنه يحرم على الرجال التشبه بالنساء وعلى النساء التشبه بالرجال في الكلام واللباس والمشي وغير ذلك.

قال شيخ الإسلام: الضابط في نهيه عن تشبيه الرجال بالنساء وعن تشبيه النساء بالرجال أن الأصل في ذلك ليس هو راجعا إلى مجرد ما بختاره الرجال والنساء ويشتهونه ويعتادونه فإنه لوكان كذلك لكان إذا اصطلح قوم على أن بلدس الرحال الخمر التي تغطى الرأس والوجه والعنق والجلابيب التي تسدل من فوق الرؤوس حتى لا يظهر من لايسها إلا العينان وأن تلبس النساء العمائم والأقبية المختصرة ونحو ذلك أن يكون هذا سائغا وهذا خلاف النص والاحماع فإن الله تعالى قال للنساء: ﴿ وَلَنْتَضْرِبْنَ بِخُمُرِهِنَّ عَلَى حُبُوبِهِنَّ وَلاَ يُبْدِينَ زِينَتَهُنَّ إِلاَّ لَيُعُولَتِهِنَّ ﴾، الآية، وقال: ﴿قُل لأَزْوَاحِكُ وَبَنَاتِكَ وَنِسَاء الْمُؤْمِنِينَ تُدْنِينَ عَلَبْ هِنَّ مِن جَلابِيبِهِنَّ ذَلِكَ أَدْنَى أَن يُعْرَفْنَ فَلاَ يُؤْذَيْنَ ﴾ الآية، وقال: ﴿ وَلاَ تَبَرُّجْنَ تَبَرُّجُ الجَاهِلِيَّةِ الأولى ﴾، فلو كان اللباس الفارق بين الرحال والنساء مستنده مجرد ما يعتاده النساء أو الرجال باختيارهم وشهوتهم لم يجب أن يدنين عليهن الجلابيب ولاأن يضربن بالخمر على الجيوب ولم يحرم عليهن التبرج تبرج الجاهلية الأولى لأن ذلك كان عادة لأولئك... إلى أن قال رحمه الله: فالفارق بين لباس الرجال

٥٠ التوحيي العدد ٢٠٤ السنة الرابعة والثلاثون

والنساء يعود إلى ما يصلح للرجال وما يصلح للنساء وهو ما يناسب ما يؤمر به الرجال وما تؤمر به النساء.

وقال: والرجل المتشبه بالنساء يكتسب من أخلاقهن بحسب تشبهه حتى يفضى الأمر به إلى التخنث المحض والتمكين من نفسه كأنه امرأة. اهـ.

وإنك لا تستطيع أن تفرق بين لباس الرجل والمرأة في كشير من بلاد المسلمين وهذا مما يؤسف له، فالله المستعان.

#### د- أن لا يشبه لباس الكافرين:

مفارقة المسلم للمشرك والكافر ظاهراً وباطناً أمر مقصود شرعًا، فكما حصل التفريق في الباطن بالاعتقادات وجب التفريق في الظاهر باللباس، لذا جاءت الأدلة الكثيرة المتظاهرة تحرم التشبه وتوجب التميز فإن المشابهة في الظاهر توجب المشابهة في الباطن وهذا من جملة مقاصد الشريعة الكاملة المطهرة؛ إذ المقصود الأعظم هو ترك الأسباب التي تدعو إلى موافقتهم ومشابهتهم باطنا وظاهراً.

وقد نقل غير واحد من أهل العلم إجماع المسلمين على التميز عن الكفار ظاهرا وترك التشبه بهم في اللباس وغيره، أما ترك المشابهة في الباطن فهذا أمر لا يختلف فيه اثنان.

قال العلامة ابن القيم: فليس المقصود من التمييز في اللباس وغيره مجرد تمييز الكافر عن المسلم بل هو من جملة المقاصد، والمقصود الأعظم ترك الأسباب التي تدعو إلى موافقتهم ومشابهتهم باطنًا، والنبي علي سن لأمته ترك التشبه بهم بكل طريق وقال خالف هدينا هدي المشركين. اه.

فالمقصود الأعظم من التميز إذن هو قطع الأسباب عن مشابهة المغضوب عليهم والضالين ظاهراً وباطناً، وليس المقصود عدم لبس ما يصنعون أو ينسجون.

قال ابن عثيميين رحمه الله: وإذا قيل تشبه بالكفار فلا يعنى ذلك أن لا نستعمل شيئاً من

صنائعهم فإن ذلك لا يقوله أحد، وقد كان الناس في عهد النبي صلي الله عليه وسلم وبعده يلبسون ما يصنعه الكفار من اللباس، ويستعملون ما يصنعونه من الأواني،

والتشبه بالكفار هو التشبه بلباسهم، وحلاهم، وعاداتهم الخاصة، وليس معناه أن لا نركب ما يركبون، أو لا نلبس ما يلبسون، لكن إذا كانوا يركبون على صفة معينة خاصة بهم فلا نركب على هذه الصفة، وإذا كانوا يخيطون الثياب على صفة معينة خاصة بهم فلا نصنع مثل هذا الضيع، وإن كنا نركب مثل السيارة التي يركبونها، وتخيط من نوع النسيج الذي يخيطون منه.

### ثانياً: ما يستحب في لباس الرجال: ١. لبس القميص:

يستحب للرجال لبس القميص لأنه أستر للعورة وأكمل في الزينة، وقد كان القميص أحب اللباس لرسول الله ﷺ.

عن أم سلمة رضي الله عنها قالت: كان أحب الثياب إلى رسول الله ﷺ القميص. وفي رواية لأبي داود لم يكن ثوب أحب إلى رسول الله ﷺ من القميص.

قال ابن القيم: ولبس القميص ﷺ وكان أحب الثياب إليه وكان كمه إلى الرسغ.

#### ٢- اللباس الأبيض:

اللون الأبيض من خير الألوان وأحبها إلى النفس وأجلاها للبصر وهو دليل الصفاء والنقاء.

عن ابن عباس رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: البسوا من ثيابكم البياض فإنها من خير ثيابكم وكفنوا فيها موتاكم ...».

قــال أبو الطيب: والحــديث يدل على استحباب لبس البيض من الثياب وتكفين الموتى بها قال في النيل والأمر في الحديث ليس للوجوب؛ أما في اللباس فلما ثبت عنه ه الله من لبس غيره (أي غير الأبيض) وإلباس جماعة من الصحابة وعثمان وتقريره لجماعة منهم لبس

غير البياض وأما في الكفن فلما ثبت عند أبي داود قال الحافظ بإسناد حسن من حديث جابر مرفوعا: «إذا توفي أحدكم فوجد شيئا فليكفن في ثوب حبرة». انتهى.

قــال ابن القــيم: وكـان أحب الألوان إليـه البياض وقال هي من خـير ثيابكم فالبسوها وكفنوا فيها موتاكم.

والأبيض هو لباس الملائكة المقاتلين مع المسلمين يوم أحد.

عن سعد قال: رأيت عن يمين رسول الله وعن شماله يوم أحد رجلين عليهما ثياب بياض ما رأيتهما قبل ولا بعد يعني جبريل وميكائيل عليهما السلام.

٣- لبس أحسن الشياب في الجمعة والعيدين:

السنة أن يغت سل المرء وهو خراج إلى الجمعة والعيدين، ويلبس أحسن ما عنده من الثياب، ويتطيب ويتزين، لأنه من باب تعظيم شعائر الله، والأفضل أن يخصص ملابس حسنة جميلة نظيفة للجمعة والعيدين.

قال ابن القيم: يستحب أن يلبس فيه أي يوم الجمعة أحسن الثياب التي يقدر عليها فقد روى الإمام أحمد في مسنده من حديث أبي أيوب رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله في يقول: «من اغتسل يوم الجمعة ومس من طيب إن كان له، ولبس من أحسن ثيابه ثم خرج وعليه السكينة حتى يأتي المسجد ثم يركع إن بدا له ولم يؤذ أحدا ثم أنصت إذا خرج إمامه حتى يصلي كانت كفارة لما بينهما».

وفي سنن أبي داود عن عبد الله بن سلام رضي الله عنه أنه سمع رسول الله ﷺ يقول على المنبر في يوم الجمعة: «ما على أحدكم لو اشترى ثوبين ليوم الجمعة سوى ثوبي مهنته».

وفي سنن ابن ماجه عن عائشة رضي الله عنها أن النبي صلى خطب الناس يوم الجمعة فرأى عليهم ثياب النمار فقال: «ما على أحدكم إن وجد سعة أن يتخذ ثوبين لجمعته سوى

ثوبي مهنته». والنمار هي جلود النمور.

قال شيخ الإسلام: ولهذا كان تميم الداري قد اشترى حلة بألف درهم فكان يصلي فيها بالليل، وقال نافع: رأني ابن عمر وأنا أصلي في ثوب واحد فقال: ألم أكسك؟ قلت: بلى، قال أرأيتك لو بعثتك في حاجة كنت تذهب هكذا؟ قلت: لا، قال: الله أحق أن تترين له. رواه ابن بطة، ويدل على ذلك قول النبي صلى الله عليه و سلم: «فالله أحق أن يستحيا منه». ويستحب له أيضا ستر رأسه بالعمامة ونحوها لأن النبي تحالى أحق من تزين له.

#### ٤ التواضع في اللباس:

التواضع في كل شيء مطلوب ومرغوب، في الملبوس، والمأكول، والمركوب، والمسكون، فمن تواضع لله رف عه، ومن تكبر أذله الله، والتواضع سمة المتقين، والإسراف سمة الجهلة والمتكبرين، ولهذا نهى الشارع الحكيم عن لباس الشهرة.

قــال ابن القـيم: وكـذلك لبس الدنيء من الثياب يذم في موضع ويحمد في موضع، فيذم إذا كان شهرة وخيلاء ويمدح إذا كان تواضعًا واستكانة، كما أن لبس الرفيع من الثياب يذم إذا كان تكبرًا وفخرًا وخيلاء ويمدح إذا كان تجملاً وإظهارًا لنعمة الله.

ففي صحيح مسلم عن ابن مسعود رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «لا يدخل الجنة من كان في قلبه مثقال حبة خردل من كبر ولا يدخل النار من كان في قلبه مثال حبة خردل من إيمان». فقال رجل: يا رسول الله، إني أحب أن يكون ثوبي حسنا ونعلي حسنة أفمن الكبر ذاك؟ فقال: «لا، إن الله جميل يحب الجمال، الكبر بطر الحق وغمط الناس».

٥٢ التوجيرة العدد ٢٠٤ السنة الرابعة والثلاثون

والحمد لله رب العالمين.

نواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم حتى يقف على حقيقة هذه القصبة التي اشتهرت على ألسنة الخطداء والوعاظ والقُصَّاص. أولا:من القصة:

رُوي عن أبي سعيد الخدري عن النبي ﷺ قال: «قال موسى عليه السلام: يا رب علمني شيئًا أذكرك به وأدعوك به، قال: قل يا موسى: لا إله إلا الله. قال: كل عبادك يقول هذا. قال تعالى: قل لا إله إلا الله، قال موسى: لا إله إلا أنت إنما أريد شيئًا تخصني به، قال تعالى: يا موسى لو أن السموات السبع وعامرهن غيري والأرضين السبع في كفة ولا إله إلا الله في كفة مالت بهن لا إله إلا الله».

#### ثانيا: التخريج:

هذه القصة أخرجها الإمام النسائي في «السن الكبرى» (٢٠٩/٦) (ح١٠٦٧)، وأبو يعلى في «المسند» (٢٩/٢) ح(١٣٩٣)، وابن حبان ح(٢٣٢٤- موارد)، والحاكم في «المستدرك» (٢//١)، والبيهقي في «الأسماء والصفات» (ص١٦٤)، والطبراني في الدعاء ح(١٤٨)، وأبو نعيم في «الحلية» (٢/٧٧٨) كلهم من طريق دراج أبي السمح عن أبي الهيثم عن أبي سعيد به مرفوعًا.

#### تالثاً: التحقيق:

هذه القصة واهية وسندها غريب من حديث دراج عن أبى الهيثم.

أ- فـقـد أوردها الحـافظ ابن حـجـر في «التـهـذيب» (١٨٠/٣) وقال:

١- دراج بن سمعان يقال اسمه عبد الرحمن، ودراج
 ١قاصُ.

۲ - قال عبد الله بن أحمد عن أبيه: «حديثه منكر».

٣- وقال فضلك الرازي: «ليس بثقة ولا كرامة».

٤ - وقال الدارقطني: «ضعيف». وقال في موضع أخر: «متروك».

٥- وقال النسائي: «ليس بالقوي»، وقال في موضع
 أخر: «منكر الحديث».

ب- وأوردها الإمــام ابن عـدي في «الكامل» (١١٢/٣) (١٤٧/٢٥) وقال:

 ١- سمعت ابن حماد يقول: دراج أبو السمح منكر الحديث. قاله أحمد بن شعيب النسائي.

التوحيا العدد ٢٠٤ السنة الرابعة والثلاثون ٥٣

## Upload by: altawhedmag.com

MALIA

اعداد

٢- حدثنا ابن أبي عصمة، قال: حدثنا أحمد بن أبي يحيى قال: سمعت أحمد بن حنبل يقول: «أحاديث دراج عن أبي الهيثم عن أبي سعيد فيها ضعف».

٣- ثم ساق له ابن عدي أحاديث وقال: «عامة هذه الأحاديث مما لا يتابع دراج عليه».

قلت: وأحاديث دراج عن أبي الهيثم عن أبي سعيد غير مستقيمة. قاله الآجري عن أبي داود. كذا في «التهذيب» (١٨١/٣)، وهذه القصة منها، ولقد بيّن الإمــام الذهبي في «الميــزان» كان يقص بمصر، مات سنة ست وعشرين ومائة، ثم أقرّ الإمام الذهبي أقوال الأئمة التي أوردناها أنفًا في دراج بانه «منكر الحديث» خاصة في روايته عن أبي الهيثم عن أبي سعيد، وبين أن لابن وهب عن عمرو بن الحارث عن دراج نسخة عن أبي الهيثم عن أبي سعيد مرفوعًا ثم أورد أحاديث منكرة منها. وبهذا السند جاءت القصة في في واهية منكرة.

ج- ولقد أورد هذه القصة الشيخ الألباني رحمه الله في «ضعيف الترغيب والترهيب» (٤٦٠/١) (ح٩٢٣) وبين علتها وضعفها. رابعاً: دلائل نكارة التن:

لقد بينا من التحقيق أن الحديث الذي جاءت به القصة منكر ودلائل النكارة ظاهرة على المتن.

١- من قوله: «عامرهن غيري» حيث أثبت حلول الله في السماء وهذا لا يقوله أحد من أهل السنة أن الله من عمار السماء ولا يتوهم الحلول من قوله تعالى: ﴿ أَأَمِنتُم مَن فِي السَّمَاءِ أَن يَخْسِفَ بِكُمُ الأَرْضَ ﴾ [الملك: ١٦].

قال شيخ الإسلام ابن تيمية في «مجموع الفتاوى» (٥٢/٣): «وكذلك قوله تعالى: ﴿ أَأَمِنْتُمْ مَنْ فِي السُّمَاء ﴾.

من توهم أن مقتضى هذه الآية أن يكون الله في داخل السماوات فهو جاهل ضال بالاتفاق.

ولما كان قد استقر في نفوس المخاطبين أن الله هو العلي الأعلى وأنه فـوق كل شيء كـان المفهوم من قوله: إنه (في السماء) أنه في العلو، وأنه فوق كل شيء.

وإن قدر أن السماء المراد بها الأفلاك: كان المراد أنه عليها، كما قال: ﴿وَلَأُصَلَّبُنَّكُمْ فِي جُذُوع النَّخْلُ»، وكما قال: ﴿فَسِيرُوا فِي الأَرْضِ ﴾ وكما قال: ﴿فَسِيحُوا فِي الأَرْضِ ﴾. أه.

قلت: وهذا البيان نقله الدكتور محمد خليل هراس في «شرح العقيدة الواسطية» طبعة الجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة ص(٢٤، ٨٣) حيث قال: «ولا يجوز أن يفهم من قوله في السماء أن السماء ظرف حاو له سبحانه بل إن أريد بالسماء هذه المعروفة (فُفي) بمعنى (على) كما في قوله تعالى: ﴿وَلاَصلَبْنَكُمْ فِي جُذُوع النَّخْلِ ﴾ [طه: ٧١]، وإن أريد بها جهة العلو (ففي) على حقيقتها فإنه سبحانه في أعلى العلو».

٢- ومن دلائل نكارة رواية دراج عن أبي الهيثم، مراجعة موسى ربه مرتين، وردُه الذكر بكلمة التوحيد مرتين، بدعوى أنه يريد شيئًا يخصه به غير كلمة التوحيد، وكان موسى عليه السلام لا يعرف مقدار فضل هذه الكلمة التي بين النبي أنها أفضل جميع شعب الإيمان كما في صحيح مسلم (ح٥٨) من حديث أبي هريرة قال: قال رسول الله تن: «الإيمان بضع وسبعون أو بضع وستون شعبة فأفضلها قول لا إله إلا الله وأدناها إماطة الأذى عن الطريق، والحياء شعبة من الإيمان».

وكذا البخاري واللفظ لمسلم كما هو مبين، وحمى الله موسى عليه السلام من هذه القصص المنكرة، فالمرسلون جميعًا أعلم الناس بفضل لا إله إلا الله، قال تعالى: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رُسُول إِلاَّ نُوحي إِلَيْهِ أَنَّهُ لاَ إِلَهَ إِلاَّ أَنَا فَاعْبُدُونِ ﴾ [الأنداء: ٢٥].

٥٤ التوحيات العدد ٧٠٤ السنة الرابعة والثلاثون

بل موسى عليه السلام في بدء الوحي قال له رب العزة: ﴿وَأَنَا اخْتَرْتُكَ فَاسْتَمَعْ لِمَا يُوحَى (١٣) إِنَّنِي أَنَا اللَّهُ لاَ إِلَهَ إِلاَّ أَنَا فَاعْبُدْنِي وَأَقِمِ الصَّلاةَ لِنِكْرِي ﴾ [طه: ١٣، ١٤].

وبدء الوحي بهذا في غاية التناسب لأن موسى عليه السلام ذاهب إلى فرعون الذي قال عنه رب العزة: ﴿ وَقَالَ فِرْعَوْنُ يَا أَيُّهَا الْمَلاُ مَا عَلِمْتُ لَكُم مِّنْ إِلَهٍ غَيْرِي ﴾ [القصص: ٣٨].

فمن كان هذا شانه فهو عالم بفضلها ومعناها، وعامل بمقتضاها.

#### خامسا: بدائل صحيحة

هناك العديد من الأحاديث والقصص الصحيحة التي تبين فضل لا إله إلا الله بعيدة عن هذه المنكرات مـؤدية هذا المعنى في غاية الوضوح، وهو أنَّ اسم الله لا يتقل معه شيء، فعلى سبيل المثال لا الحصر حديث البطاقة الذي أخرجه الترمذي في «السنن» (ح٢٦٣٩)، وابن ماجه في «السنن» ح(٤٣٠٠)، والحاكم في «المستدرك» (٦/١، ٢٢٩)، وأحمد في «المسند» (٢١٣/٢) من طريق الليث بن سعد عن عامر بن يحيى عن أبي عبد الرحمن الحبلي قال: سمعت عبد الله بن عمرو قال: سمعت رسول الله 👑 قال: «إن الله سيخلص رجالاً من أمتى على رؤوس الخلائق يوم القيامة فينشر عليه تسعة وتسعين سجلاً، كل سجل مثل مد البصر ثم يقول: أتنكر من هذا شيئًا، أظلمك كتبتى الحافظون؟ فيقول: لا يا رب، فيقول: أفلك عذر، فيقول: لا يا رب، فيقول: يلى إن لك عندنا حسنة فإنه لا ظلم عليك اليوم، فتخرج يطاقة فيها أشبهد أن لا إله إلا الله، وأشبهد أن محمدًا عبده ورسوله، فيقول: احضر وزنك، فيقول: ما هذه البطاقة مع هذه السجلات؛ فقال: إنك لا تُظلم، قال: فتوضع السجلات في كفة، والبطاقة في كفة، فطاشت السجلات، وثقلت البطاقة، فلا بثقل مع اسم الله شيى». سادساً: تحقيق وفوائد

قال الحاكم: حديث صحيح الإسناد على شرط مسلم.

قلت: ووافقه الذهبي في «التلخيص»، ونقله الألباني في «الصحيحة» (٢١٣/١) (ح١٣٥)، وأقره حيث قال: «وهو كما قالا».

ثم قال: «وفي الحديث دليل على أن ميزان الأعمال له كفتان مشاهدتان، وأن الأعمال وإن كانت أعراضًا فإنها توزن، والله على كل شيء قدير، وذلك من عقائد أهل السنة والجماعة والأحاديث في ذلك مت ضافرة وإن لم تكن متواترة». اهه.

قلت: نعم هي مـتـواترة، ولقـد أثبت هذا التواتر الإمام الكتاني في كتابه «نظم المتناثر من الحديث المتواتر» (ح٢٩٦) قال: «أحاديث الصراط والميـزان وإنطاق الجـوارح وتطاير الصـحف وأهوال الموقف وأحوال الجنة والنار».

نقل البرزلي عن «شـرح الإرشـاد» أنهـا متواترة، ونقله عنه أبو علي بن رحال في شرحه لمختصر خليل، وفي الشـهاب على الشـفا في الكلام على حديث الشفاعة الكبرى، ما نصه:

«وفي هذا ونحــوه مما بلغ حــد التــواتر المعنوي رَدٌ على المنكرين من أهل الكلام».

قلت: لذا قال ابن أبي العز في «شرح العقيدة الطحاوية» ص(٤١٩): «فعلينا الإيمان بالغيب كما أخبرنا الصادق تش من غير زيادة ولا نقصان، وما خيبة من ينفي وضع الموازين القسط ليوم القيامة كما أخبر الشارع، لخفاء الحكمة عليه ويقدح في النصوص بقوله: «لا يحتاج إلى الميزان إلا البقال والفوال، وما أحراه بان يكون من الذين لا يقيم الله لهم يوم القيامة وزنًا».

فاللهم اجعلنا ممن قلت فيهم: ﴿ فَأَمَّا مَن ثَقَلَتْ مَوَازِينُهُ (٦) فَـهُوَ فِي عِيشَةٍ رُاضِيَةٍ ﴾ [الواقعة: ٦، ٧].

هذا ما وفقني الله إليه وهو وحده من وراء القصد.

التوجيح العدد ٧-٤ السنة الرابعة والثلاثون ٥٥





## تجيب عليها لجنة الفتوى

حكم اللعب بالنرد والشطرنج والكوتشينة

يسأل محمد محمود حسن. ميت غمر: - ما حكم الشرع في اللعب بالترد والشطرنج والكوتشينة ١٤

- وما الحكم في ألعاب الأتاري والكمبيوتر. والبلاي استاشن، وما حكم التكسب منها على سبيل تأجير تلك الأجهزة للعب بها؟

. وهل صلاة المرأة في (البنطلون صحيحة ؟ !

الجواب: حكم اللعب بالنرد (وهو ما يطلق على مثل الدمنو والطاولة) والشطرنج والكوتشينة قال ابن قدامة في المغني: كل لعب فيه قمار فهو محرم وهو من الميسر الذي أمر الله تعالى باجتنابه، ومن تكرر منه رُدُت شهادته، وما خلا القمار وهو اللعب الذي لا عوض فيه من الجانبين ولا من أحدهما فمنه ما هو محرم ومنه ما هو مباح، فأما المحرم فاللعب بالنرد ... قال أبو موسى: سمعت رسول الله على قال: من لعب النردشير فقد عصى الله ورسوله».

- وقال مالك من لعب بالنرد والشطرنج فلا أرى شهادته طائلة لأن الله تعالى يقول: فماذا بعد الحق إلا الضلال، وهذا ليس من الحق فيكون من الضلال.

قال: فأما الشطرنج فهو كالنرد في التحريم إلا أن النرد أكد منه في التحريم لورود النص في تحريمه، لكن هذا في معناه فيثبت فيه حكمه قياسا عليه .. وممن ذهب إلى تحريمه عليَّ بن أبي طالب وابن عمر وابن عباس وسعيد بن المسيب والقاسم، وسالم وعروة ومحمد بن علي بن الحسين ومطر الوراق ومالك وهو قول أبي حنيفة، وذهب الشافعي إلى إباحته حاكيا ذلك عن بعض السلف.

قــال الإمـام أحـمـد رحـمـه الله: أصح مـا في الشطرنج قـول علي رضي الله عنه لما مـر على قـوم يلعبون بالشطرنج فقال: ما هذه التماثيل التي أنتم لها عاكفون.

وما قيل في الشطرنج والنرد يقال في الكوتشينة وما في معناها، والله أعلم.

#### حكم ألعاب الأتاري والكمبيوتر

- أما ألعاب الأتاري والكمبيوتر والبلاي ستيشن إذا كانت عبارة عن تحريك أشخاص على هيئة جنود متحاربة، أو طائرات متقاتلة، بقصد الترفيه وتعلم مراوغة الأعداء فلا بأس بها. وإن كان تحريك أشخاص يلعبون بقصد الترفيه والتعليم بدون قمار من طرف أو الطرفين، وبدون ظهور ما يعبر عن العورات كظهور الأفخاذ حتى ولو كانت صورًا غير حقيقية لكن لكى لا يتعلم الشباب أن ظهور الأفخاذ جائز، وبشرط ألا يصحبها موسيقى، وبشرط ألا تعطل عن واجب كطلب العلم الشرعي، والتعرف على كتاب الله وسنة رسوله 🐸، وكأداء الصلوات في مواقيتها في المسجد جماعة؛ فلا بأس بها أيضا بما تقدم من الشروط، علما بأن الترفيه في الإسلام مباح إذا لم يكن بمحرم، والترفيه استثناء وليس أصلا، بمعنى أن أصل الوقت للعمل والجد، والترفيه جزء يسبير من الوقت لترويح النفس واستحمامها واستعادة نشاطها.

والذي يجعل له محلا يضع فيه هذه الأدوات الترفيهية للشباب إن استطاع أن يلتزم بالضوابط السابقة عند تأجيره المحل ساعة أو ساعتين بمقابل مالي لا حرج عليه في ذلك وإن لم يلتزم بالضوابط السابقة فلا يجوز له ممارسة هذه المهنة.

لقول الله تعالى: ﴿وتعاونوا على البر والتقوى ولا تعاونوا على الإثم والعدوان﴾ والله أعلم.

أما عن صلاة المرأة في (البنطلون) فقد أخرج الحاكم عن أم سلمة رضي الله عنها أنها سالت النبي الله أتصلي المرأة في درع وخمار ليس عليها إزار؟ قال: «إذا كان الدرع سابعًا يغطي ظهور قدميها» صحيح على شرط البخاري فعلى المرأة أن تستر بدنها كله في الصلاة إلا وجهها وكفيها.

٥٦ التوجير العدد ٧٠٤ السنة الرابعة والثلاثون

وعن عائشة رضي الله عنها أنها كانت تقوم إلى الصلاة في الخصار والإزار والدرع فتسبل الإزار فتتجلبب به، وكانت تقول: ثلاثة أثواب لابد للمرأة منها في الصلاة إذا وجدتها: الخمار والجلباب والدرع. [شرح العمدة]

فالواجب على المرأة الحرة المكلفة ستر جميع بدنها في الصلاة ما عدا الوجه والكفين لأنها عورة كلها فإن صلت وقد بدا شيء من عورتها كالساق والقدم والرأس أو بعضه لم تصح صلاتها لقول النبي تناه : «لا يقبل الله صلاة حائض إلا بخمار». [رواه أحمد] وعلى المسلمة أن تلتزم باللباس الشرعي في الصلاة وهو الساتر لجميع بدنها، فلا يكون ضيقا فيجسم بدنها ولا شفافا فيظهره، ولا قصيرًا فيبدي بعض جسدها، فالبنطلون بالصورة الموجودة الآن لا تتحقق فيه هذه الشروط وبناء عليه لا تصح الصلاة فيه. والحمد لله رب العالمين والله إعلم.

## حكم التواشيح والابتهالات

. يسأل محمد شحاتة محمد . ههيا . شرقية ، قام بعض الاخوة المصلين هي مسجدنا بعد صلاة التسراويح بالقاء بعض التسواشيح والابتسهالات الدينية ههل هذا العمل جائز شرعا ، وهل يُنكر على هاعله أمام الناس. وجزاكم الله خيرا.

الجواب الميزان الصحيح والمقياس الحق في هذه الأفعال قول النبي ﷺ: «من عمل عملا ليس عليه أمرنا فهو رد» [مسلم] فإذا لم يثبت العمل عن النبي وأصحابه فيُنكر على فاعله ويُرشد إلى التزام السنة.

## من ترك ركنا من أركان الصلاة

. يسأل سائل عن الحكم في ما لو ترك المصلي ركنًا من أركان الصلاة؟

الجواب: لو ترك المصلي ركنا من أركان الصلاة كالفاتحة أو الركوع ناسيا أو متعمدًا بطلت صلاته، وتبطل الركعة وحدها إذا ترك فيها ركنا كالفاتحة مثلا وعليه الإتيان بركعة مكانها لتتم الصلاة وإلا بطلت كلها.

وقد قال النبي ﷺ: «لا صلاة لمن لم يقرأ بفاتحة الكتاب» [مسلم عن عبادة بن الصامت].

## لايجور حل السحر بالسحر

ـ يسأل مصطفى عبد الله. قنا هل يجوز حل السحر بالسّحر؟ مع العلم أنه يوجد من أهل العلم من قال به مثل سعيد بن المسيب وغيره.

الجواب: لا يجوز أن يعالج السحر بالسحر ولكن يعالج بالرقية، وبقراءة القرآن والأذكار النبوية الواردة في الرقية، وبالدعاء وطلب الشفاء من الله. أهـ

لما ورد في الحديث الصحيح عن جابر عند أحمد وأبي داود أن رسول الله ﷺ سئل عن النشرة فقال: هى من عمل الشيطان.

قال العلامة ابن القيم: النشرة هي حل السحر عن المسحور، وهي نوعان؛ أحدهما: حَل السحر بسحر مثله وهو الذي من عمل الشيطان (كما في حديث جابر) فيتقرب الناشر والمنتشر إلى الشيطان بما يحب فيبطل عمله عن المسحور والثاني: النشرة بالرقية والتعوذات والأدوية والدعوات المباحة فهذا جائز (وعليه عمل كلام من أباحها من العلماء كسعيد بن المسب).

وقال الشيخ عبد الرحمن بن حسن آل الشيخ في فتح المجيد تعليقًا على قول سعيد ابن المسيب -رحمه الله -: وما قاله سعيد بن المسيب - رحمه الله -في ذلك يُحـمل على نوع من النشـرة لا يُعلم أنه سـحر.

التوحيا العدد ٢٠٤ السنة الرابعة والثلاثون ٥٧

## التنكيس في الصلاة

. يسأل أحمد عبد الله محمد . أسوان: صليت إمامًا بالناس في صلاة الصبح الركعة الأولى بالعاديات والثانية بالزلزلة فقال لي أحد المصلين هذا تنكيس في الصلاة.

فهل هذا صحيح؟ وإن لم يكن صحيحًا فما هو التنكيس إذا وهل الصلاة على النحو السابق صحيحة؟

الجواب: سئل الإمام أحمد عن ذلك فقال: لا بأس به؛ أليس يعلم الصبي على هذا؟ ويعني الإمام أحمد بذلك أن كل الصبيان يعلمون القرآن من سورة الناس فيقرعونه هكذا عند التعلم وعند المراجعة، وقد روي أن الأحنف قرأ بالكهف في الأولى وفي الثانية بيوسف؛ وذكرَ أنه صلى مع عمر الصبح بهما. استشهد به البخاري.

وقال النووي في شرحه لصحيح مسلم: والذي نقوله أن ترتيب السور ليس بواجب لا في الصلاة ولا في الدرس ولا في التلقين والتعليم وأنه لم يكن من النبي تله في ذلك نص ولا حدًّ تحرم محالفته.. إلى أن قال ولا خلاف أنه يجوز للمصلي أن يقرآ في الركعة الثانية سورة قبل التي قرأها في الأولى وإنما يكره ذلك في ركعة.

وذكر أن قراءة القرآن منكوسًا تأوله البعض على من يقرأ من أخر السورة إلى أولها لأن ترتيب آيات كل سورة بتوقيف من الله تعالى على ما عليه المصحف الآن، وهكذا نقلته الأمة عن نبيها ﷺ.

وقال ابن حجر: قال ابن بطال: لا نعلم أحدًا قال بوجوب ترتيب السور في القرآءة لا داخل الصلاة ولا خارجها، بل يجوز أن يقرأ الكهف قبل البقرة، والحج قبل الكهف، وأما ما جاء عن السلف من النهي عن قراءة القرآن منكوسا فالمراد به أن يقرأ من أخر السورة إلى أولها. أه من فتح الباري والذي يظهر من مجموع ما سبق أن القراءة بدون ترتيب

السور ليس هو التنكيس المنهي عنه وقد فعل النبي ذلك في صلاته من الليل وقرأ سورة آل عمران قبل سورة النساء كما ورد في صحيح مسلم من حديث حذيفة رضي الله عنه. وعلى هذا يحمل كلام ابن مسعود رضي الله عنه لما سئل عمن يقرأ القرآن منكوسا؟ قال: ذلك منكوس القلب وقد كره بعض العلماء التنكيس بين السور، وذلك لمخالفة ترتيب المصحف. والله أعلم.

## هل الحجر الأسود من الجنة؟

- يسأل محمد رمضان سمك من الإسكندرية: نشرت مجلة التوحيد في عدد ربيع الأول العام منده عن فضيلة الشيخ/ محمد علي عبد الرحيم- رحمه الله-قوله: إن الحجر الأسود ليس من أحجار الجنة، بينما ذكر بعض الإخوة لنا أحاديث ثابتة عن رسول الله تق تفيد أن الحجر الأسود من أحجار الجنة، نرجو من فضيلتكم التفضل بالتعقيب؟

الجواب: نشكر الأخ الكريم/ محمد رمضان سمك من الإسكندرية على إيراده هذا السؤال وما يتعلق به، ونفع الله به الإسلام والمسلمين ونقول إن الشيخ إذا كان قال هذا الكلام عن الحجر الأسود فلغياب النص والدليل عنه، وهذا دليل واضح على ما يتمتع به بنو البشر من ورود الخطا من كل أحد منهم كما قال النبي تنه: «كل ابن أدم خطاء وخير الخطائين كما ورد عن النبي تنه من حديث ابن عباس رضي الله عنهما أن النبي تنه قال: «نزل الحجر الأسود من الجنة وهو أشد بياضا من اللبن فسودته خطايا بني قدم». [الترمذي وقال: هذا حديث حسن صحيح وصححه الشيخ الألبانى رحمه الله]

والنصيحة للإخوة الكرام - فالدين النصيحة - ما داموا قد عرفوا أن الخطأ وارد على كل أحد من

٥٨ التوحيية العدد ٢٠٧ السنة الرابعة والثلاثون

الناس فلا يحدث البلبلة والاختلاف والجدل، ولا تقوم الدنيا وتقعد، فإن الأمور تتدارك، والحق ضالة المؤمن حيثما وجده التزمه والله الهادي إلى سواء السبيل.

## حكم شركات التأمين

#### - يسأل محمد مصطفى - الشرقية:

فكرت في تأمين مستقبل ولدي فذهبت إلى إحدى شركات التأمين لأدفع مبلغًا شهريًا وأحصل بعد ٢١ سنة على مبلغ كبير أستطيع تزويجه به فهل هذا المبلغ حلال أم حرام؟

الجواب: الشخص الذي يؤمّن على حياته أو مصنعه أو على ولده لا يدري كم من الأقساط سيدفع، ولا كم من المال يستحق ومتى يستحق هذا المال؛ إلا في حالة واحدة هي حالة انتهاء مدة عقد التأمين دون تعرض للكوارث، وهذا من قبيل الغرر والجهالة الذي يفسد العقود وهو كذلك يدفع مالا مقابل مال سيأخذه دون مماثلة في قدر هذا المال أو تقابض في المجلس وهذا من الربا المحرم شرعًا، فضلا عن أن شركات التأمين تستثمر حصيلة أموالها في البنوك الربوية لتحصل منها على أعلى فائدة، وهذا هو الربا المحرم وهذا الذي عليه أكثر علماء الأمة وهو الدي انتهت إليه المجامع الفقهية التي بحثت هذا الموضوع، فهذا الذوع من التأمين يسمى التأمين التجاري وهو حرام لإنه يشتمل على ما تفسد معه العقود من الغرر والربا وغيره.

## صوابط المشاركة في المشروعات

- يسأل حمدي محمد - الإسكندرية:

نرجو الإفادة عن شركة تسمى الفرسان للإنتاج الداجني تقوم بعمل مشاريع تربية طيور وهي عبارة عن دورات تربية وعلى العميل الذي يريد الاشتراك دفع تكاليف المشروع ومحدد فيه نسبة

ريح كل دورة تربية فاجمال تكلفة الدورة ٢٠٠٠ جنيه وربحها ٧٥٠ جنيه، لكنهم يقولون إن هذه الدراسة خاضعة للجدوى الاقتصادية بزيادة أو نقصان ١٠٪ عن قيمة الربح المحددة سلطا فهل التعاقد مع هذه الشركة بحكم خبرتها في مجال تربية الدواجن لإدارة المشروع جائز شرعا أم لا ١٤ أرجو الإفادة...

الجواب: الأرباح المبينة في نموذج دراسة الجدوى هي أرباح تقديرية قائمة على أساس سير المشروع كما هو مخطط له، وقد تزيد وتنقص بسبب عوارض قدرية، وقد يحدث جائحة أو مرض يصيب الطيور لا يُعرف سببه ولا علاجه، وعند ذلك سيقل الربح وقد تكون خسارة، فإذا كان التعامل خاضعًا للمكسب والخسارة فلا حرج في هذا التعامل حينئذ، وأما إذا كان الاتفاق على الربح دون الخسارة فتصبح المعاملة ربوية، وهذه الأخيرة هي الواضحة فيما جاء في السؤال. فليعدل الاتفاق أو يصرف النظر عن هذا التعامل.

## مواريث

-يسأل مؤمن عبد الله-سقارة جيزة: توفيت امرأة عن زوج وأبناء أخت وأخوات لأم، هما نصيب كل هؤلاء من تركتها؟

#### الجواب:

للزوج النصف فرضًا للأخوات لأم الثلث فرضًا وأبناء الأخت من ذوي الأرحـــام لا يرثون في وجود أصحاب الفروض، فليس لهم شيء.

والباقي يرد على الأخوات لأم فقط على الراجح من أقوال العلم والمعمول به في الفتوى والقضاء لأن الرد على أحد الزوجين متأخر عن ذوي الأرحام.

التوحيية العدد ٧٠ ٤ السنة الرابعة والثلاثون ٥٩





## فتاوى اللجنة الدائمة

من تحرك من عرفة قبل غروب الشمس فعليه دم مع التوبة إلى الله

س، وقفت بعرفة حتى قبيل المغرب ورأيت الحجاج يتحركون إلى مزد لفة فسرت معهم، وقد نبهني أحد الحجاج بعدم المسير الآن ولكنني لم أسمع كلامه، فهل حجي صحيح؟ أو ماذا علي؟ أفيدوني جزاكم الله خيرا.

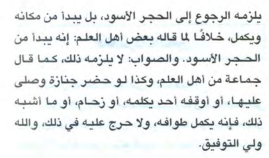
الجواب: إذا كان الواقع هو ما ذكرت في السؤال ولم ترجع إلى عرفة وتقف بها حتى غروب الشمس فعليك دم يُذبح في منى أو مكة للفقراء، مع التوبة إلى الله من ذلك. وفق الله الجميع.

من قطع طوافه لحديث أو لحاجة هل يستأنفه أم يبني على ما مضى

س: الأخ الذي رمز لاسمه: ق.ن.ع. من القاهرة يقول في سؤال له: رجل شرع في الطواف فخرج منه ريح، هل يلزمه قطع طوافه أم يستمر؟

الجواب: إذا أحدث الإنسان في الطواف بريح أو بول أو مني، أو مس فرج أو ما أشبه ذلك انقطع طوافه كالصلاة، يذهب فيتطهر ثم يستأنف الطواف، هذا هو الصحيح، والمسألة فيها خلاف، لكن هذا هو الصواب في الطواف والصلاة جميعًا؛ لقول النبي ته: «إذا فسسا أحدكم في الصلاة فلينصرف، وليتوضا، وليعد الصلاة». رواه أبو داود وصححه ابن خزيمة.

والطواف من جنس الصلاة في الجملة، لكن لو قطعه لحاجة مثلاً كمن طاف ثلاثة أشواط ثم أقيمت الصلاة فإنه يصلى ثم يرجع فيبدأ من مكانه ولا



## الوكالة في الرمي لا تجوز إلا من عذر شرعي

س: ما حكم من وكل في رمي الجمار وهو قادر وسافر بعد يوم العيد ولم يمكث في منى يومين؟

الجواب: الوكالة لا تجوز إلا من علة شرعية مثل كبر السن والمرض ومثل الحبلى التي يخشى عليها، وما أشبه ذلك، أما التوكيل من غير عذر شرعي فهذا لا يجوز، والرمي باق عليه حتى ولو كان حجه نافلة على الصحيح؛ لأنه لما دخل في الحج والعمرة وجب عليه إكمالهما وإن كان نافلة؛ لقوله سبحانه وتعالى: هُواَتِمُوا الحَجَّ وَالْعُمْرَةَ لِلَهِ ﴾ [البقرة: ١٩٦]، فهذا يعم حج النافلة وحج الفرض كما يعم عمرة النافلة، لكن إذا كان معذورًا لمرض أو كبر سن فلا بأس، والنائب يرمي عنه وعن موكله في موقف واحد الجمرات كلها هذا هو الصواب.

وكذلك إن سافر قبل طواف الوداع فهذا أيضًا منكر ثان لا يجوز؛ لأن طواف الوداع بعد انتهاء الرمي وبعد فراغ وكيله من الرمي إذا كان عاجزًا، وكونه يسافر قبل طواف الوداع وقبل مضي أيام منى هذا فيه شيء من التلاعب فلا يجوز هذا الأمر، بل عليه دمان: دم عن ترك الرمي يذبح في مكة ودم عن ترك طواف الوداع يذبح في مكة أيضًا، ولو

٦٠ التوجير العدد ٢٠٧ السنة الرابعة والثلاثون

طاف في نفس يوم العيد لا يجزئه ولا يسمى وداعًا؛ لأن طواف الوداع يكون بعد رمي الجمار فلا يطاف للوداع قبل الرمي؛ لقول النبي ﷺ: «لا ينفرنً أحدكم حتى يكون أخر عهده بالبيت». ولما ثبت عن ابن عباس رضي الله عنهما أنه قال: «أمر الناس أن يكون أخر عهدهم بالبيت إلا أنه خفف عن المرأة الحائض». متفق على صحته.

وعلى المذكور دم ثالث عن ترك المبيت بمنى ليلة أحد عشر وليلة اثني عشر مع التوبة إلى الله من فعله المذكور.

#### مكان الحلق والتقصير

س: إذا رمينا جمرة العقبة فهل لابد من الحلق في منى أو نحلق بعد النزول إلى مكة؟ وخاصة أنه ربما لا توجد إمكانيات الحلاقة في منى؟ أرجو من سماحتكم إيضاح ذلك؟

الجواب: الحلق أو التقصير يجوز فعله في منى وفي مكة وغيرهما.

## حكم التحلل بعد رمى جمرة العقبة

س: امرأة جاهلة رمت جمرة العقبة يوم النحر وأحلت إحرامها ولبست البرقع، ولم تقصر، ولم تطف طواف الإفاضة ماذا يجب عليها؟

الجواب: ليس عليها شيء؛ لأن التحلل الأول يحصل برمي جمرة العقبة عند جمع من أهل العلم، وهو قول قوي وإنما الأحوط هو تأخير التحلل الأول حـتى يحلق المحرم أو يقـصـر أو يطوف طواف الإفاضة ويسعى إن كان عليه سعي بعد رمي جمرة العقبة، ومتى فعل الثلاثة المذكورة حلّ التحلل كله. والله ولي التوفيق.

## حكم من فعل محظورات الإحرام من جنس واحد

س: هل تدخل بعض المحظورات في بعض ها الآخر وتكون لها كفارة واحدة؟

الجواب: نعم إذا كانت المحظورات من جنس واحد، كما لو قلم أظفاره ونتف إبطه أو لبس المخيط عامدًا، فعليه التوبة وتكفي فدية واحدة وهي: إطعام ستة مساكين أو صوم ثلاثة أيام أو ذبح شاة.

س: حديث كعب بن عجرة رضي الله عنه قال: « حُملتَ إلى رسول الله ﷺ والقمل يتناثر على وجهي. فقال: ما كنت أرى الوجع بلغ بك ما أرى، أتجد شاة؟ قلت: لا- قال: فصم ثلاثة أيام أو أطعم ستة مساكين لكل مسكين نصف صاع». متفق عليه. هل هذا الحديث تفسير للآية: ﴿ فَمَن كَانَ مِنكُم مُريضًا أَوْ بِهِ أَذًى مَن رَأْسِهِ ﴾ الآية؟

الجواب: هذا الحديث يفسر الآية المذكورة ويدل بجميع رواياته على التخيير بين الأصناف الثلاثة كما هو ظاهر الآية الكريمة، وهي: صيام ثلاثة أيام، أو إطعام ستة مساكين لكل مسكين نصف صاع من قوت البلد من تمر أو غيره، أو ذبح شاة تجزئ في الأضحية.

## إحرام الحائض والنفساء

س: امرأة دخلت مكة محرمة ثم جاءها الحيض بعد الطواف فماذا يجب أن تفعل؟!

الجواب: هذه المرأة عليها أن تسعى وتقصر من رأسها وتحل بنية العمرة، فإذا كان يوم التروية وهو الثامن من ذي الحجة أحرمت بالحج عند خروجها إلى منى، أما إن كانت أحرمت بالحج حين قدومها وترغب أن تبقى على إحرامها بالحج فإنها بالخيار: إن شاعت سعت وهي في حال الحيض لأن السعي لا يشترط له الطهارة، وإن شاعت أخرت السعى إلى أن

التوجي ح العدد ٢٠٤ السنة الرابعة والثلاثون ٦١

تنزل من عرفة، ثم تسعى مع طواف الحج؛ لأنها بذلك تكون قد أفردت بالحج، وذلك جائز ولكن جعل إحرامها عمرة أفضل كما أمر بذلك النبي الا أصحابه رضي الله عنهم لما دخلوا مكة في حجة الوداع، وقد أحرم بعضهم بالحج وبعضهم بالعمرة وبعضهم قد أحرم بهما جميعًا، فامرهم عليه الصلاة والسلام أن يحلوا جميعًا ويجعلوا إحرامهم عمرة إلا من كان معه الهدي، وهذا معروف في الأحاديث الكثيرة الصحيحة، والمشروع للمؤمن أن يتحرى في أقواله واعماله في الحج وغيره ما يوافق سنة رسول الله الله الى، والله ولى التوفيق.

#### الاشتراطفي العمرة

س: إذا خشيت المرأة أن تحيض إذا أتت الحرم هل تشترط في العمرة؟

الجواب: لها ذلك؛ لأن الحيض قد يحبسها عن إتمام عمرتها ولا تستطيع معه التخلف عن رفقتها، أما الحج فوقته واسع فالحيض لا يكون فيه إحصار.

## نيةالصبى

#### س: هل يشترط نية الصبي؟

الجواب، إذا كان دون السابعة فليس له نية، بل ينوي عنه وليه الذي يتولى الحج به من أب أو أم أو غيرهما؛ لما ثبت في الحديث الصحيح أن امرأة رفعت للنبي تلك في حجة الوداع صبيًا فقالت: يا رسول الله، ألهذا حج؟ قال: «نعم، ولك أجر». ولما روي عن جابر رضي الله عنه أنه قال: «لبينا عن الصبيان ورمينا عنهم». أما إذا كان الصبي قد بلغ السابعة أو أكثر فإنه

يعلمه وليه النية وغيرها.

## حكم من نسى الإحرام عمن حج عنه

س: ما حكم من حج عن والدته وعند الميضات لبى بالحج ولم يلب عن والدته؟

الجواب: ما كان قصده الحج عن والدته ولكنه نسي فإن الحج يكون لوالدته والنية أقوى؛ لقول الرسول عليه الصلاة والسلام: «إنما الأعمال بالنيات». فإذا كان القصد من مجيئة هو الحج عن أمه أو عن أبيه ثم نسي عند الإحرام فإن الحج يكون للذي نواه وقصده من أب أو أم أو غيرهما.

## حكم من لم يستطع الهدي

س: ما حكم من أحرم بالحج والعمرة وبعد وصوله إلى مكة ضاعت نفقته ولم يستطع أن يفدي وغير نيته إلى مفرد هل يصح ذلك. وإذا كانت الحجة لغيره ومشترط عليه التمتع فماذا يفعل؟

الجواب: ليس له ذلك ولو ضاعت نفقته، وإذا عجز يصوم عشرة أيام، والحمد لله، ثلاثة أيام في الحج، وسبعة إذا رجع إلى أهله، ويبقى على تمتعه، وعليه أن ينفذ الشرط بأن يحرم بالعمرة ويطوف ويسعى ويقصر ويحل ثم يُلبي بالحج ويفدي، فإن عجز صام عشرة أيام في الحج قبل عرفة وسبعة إذا رجع إلى أهله؛ لأن الأفضل أن يكون يوم عرفة مفطرًا اقتداءً بالنبي منه، فإنه وقف بها مفطرًا.

## المشروع لمن أحرم مفردا

س: جئت مع جماعة للحج وأحرمت مغردا وجماعتي يريدون السفر إلى المدينة، فهل لي أن أذهب إلى المدينة وأرجع لمكة لأداء العمرة بعد أيام قليلة؟

٦٢ التوجير العدد ٧-٤ السنة الرابعة والثلاثون

الجواب: إذا حج الإنسان مع جماعة وقد أحرم بالحج مفردًا ثم سافر معهم للزيارة، فإن المشروع له أن يجعل إحرامه عمرة، ويطوف لها ويسعى ويقصر ثم يحل، ثم يحرم بالحج في اليوم الثامن ويكون بذلك متمتعًا، وعليه هدي التمتع كما أمر النبي تخفي بذلك أصحابه في حجة الوداع الذين ليس معهم هدي.

## الأفضل لن لم يسق الهدي أن يفسخ حجه إلى العمرة

س، ما حكم من نوى الحج بالإضراد شم بعد وصوله إلى مكة قلب منة تمتعا فأتى بالعمرة شم تحلل منها فماذا عليه؟ ومتى يحرم بالحج؟ ومن أين؟

الحواب: هـذا هـو الأفضل إذا قـدم المحرم بالحج أو الحـج والعمـرة جميعًا فـإن الأفضل أن يجـعلها عـمـرة، وهو الذي أمـر النبي ت أصحـابه لما قدموا، بعضهم قارن وبعضهم مفرد بالحـج، وليس مـعـهم هدي، أمرهم أن يجعلوها عمرة، فطافوا وسعوا وقصروا وحلوا إلا من كان معه الهدي فإنه يبقى على إحرامه حتى يحل منهما إن كان قارنًا أو من الحج إن كان محرمًا بالحج يوم العيد.

والمقصود أن من جاء مكة محرمًا بالحج وحدم أو بالحج والعمرة جميعًا في أشهر الحج وليس معه هدي، فإن السنة أن يفسخ إحرامه إلى عمرة فيطوف ويسعى ويقصر ويتحلل، ثم يحرم بالحج في اليوم الثامن من ذي الحجة في مكانه الذي هو مقيم فيه داخل الحرم أو خارجه ويكون متمتعًا وعليه دم التمتع.

## القران لا يفسخ إلى الإفراد

س: ما حكم من نوى الحج متمتعًا وبعد الميقات غير رأيه ولبي بالحج مفردًا هل عليه هدي؟

الجواب: هذا فيه تفصيل، فإن كان نوى قبل وصوله إلى الميقات أنه يتمتع، وبعد وصوله إلى الميقات غير نيته وأحرم بالحج وحده فهذا لا حرج عليه ولا فدية، أما إن كان لبى بالعمرة والحج جميعًا من الميقات أو قبل الميقات ثم أراد أن يجعله حجًا فليس له ذلك ولكن لا مانع أن يجعله عمرة أما أن يجعله حجًا فلا، فالقران لا يفسخ إلى حج ولكن يفسخ إلى عمرة إذا لم يكن معه هدي؛ لأن ذلك هو الذي أصر به النبي تنه أصحابه عليه الصلاة فإذا أحرم بهما جميعًا من الميقات ثم أراد أن يجعله حجًا مفردًا فليس له ذلك، ولكن له أن يجعله عمرة مفردة وهو الأفضل له كما تقدم فيطوف ويسعى ويقصر ويحل، ثم يلبي بالحج بعد ذلك في اليوم الثامن من ذي الحجة فيكون متمتعًا.

## منمحظورات الإحرام

س: ما حكم تغطية الرأس في الإحرام مثل أن يحمل متاعه على رأسه؟

الجواب: حمل بعض المتاع على الرأس لا يعد من التغطية الممنوعة إذا لم يفعل ذلك حيلة، وإنما التغطية المحرمة هي: ما يغطي بها الرأس عادة كالعمامة والقلنسوة، ونحو ذلك مما يغطى به الرأس، وكالرداء والبشت ونحو ذلك، أما حمل المتاع فليس من الغطاء المحرم كحمل الطعام ونحوه إذا لم يفعل ذلك المحرم حيلة؛ لأن الله سبحانه قد حرم على عباده التحيل لفعل ما حرم، والله ولى التوفيق.

التوحي العدد ٢٠٧ السنة الرابعة والثلاثون



الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على أشرف المرسلين سيدنا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين، أما بعد: قرآت منذ سنوات إعلانًا في إحدى الجرائد صادرًا عن أحد مراكز جراحات التجميل يعدد مواهبه وإمكانياته على النحو التالى:

١- تكبير بعض أجزاء الجسم (أو تصغيرها).
 ٢- تفتيح لون البشرة.

- ٣- شد الوجه.
- ٤- تنسيق القوام.
  - ٥- الوشيم.

وغير ذلك كثير كثير. راجعتها جميعًا فلم أجد منها شيئًا مباحًا، ولكنها تغيير لخلق الله دون ضرورة تبيح المحظور، ثم توالت الإعلانات وكثرت مراكز جراحات التجميل ولاقت رواجًا بين الفاسقات اللاهثات وراء سراب الشهرة والجمال، وفيما يلي حكم الشرع في عمليات جراحات التجميل.

أولاً: يقول ربنا تبارك وتعالى في معرض الحديث عن الشيطان الرجيم: ﴿ لَعَنَهُ اللَّهُ وَقَالَ لَأَتَّخِذَنَّ مَنْ عِبَادِكَ نَصِيبًا مَعْنُوضًا (١١٨) وَلأُصْلِنَهُمْ وَلأُمَنِينَهُمُ وَلَامُرَنَّهُمْ فَلَيُبِتَكُنُ آذَانَ الأَنْعَامِ وَلاَمُرَنَهُمْ فَلَيُغَيِّرُنَ خَلْقَ اللَّهِ ﴾ [النساء: ١١٨، ١١٩].

ثانيا، روى البخاري ومسلم أن رسول الله قال: «لعن الله الواصلة والمستوصلة». قال العلماء عليهم رحمة الله: الواصلة هي التي تصل شعرها أو شعر غيرها بشعر أدمية أو بشعر صناعي، والمستوصلة هي التي تطلب من شخص أخر أن يفعل ذلك بشعرها، واللعن هو الطرد من رحمة الله.

ثالثًا، روى البخاري ومسلم عن ابن عمر رضي الله عنهـمـا أن رسـول الله ﷺ لعن الواصلة والمستوصلة والواشمة والمستوشمة.

قال العلماء عليهم رحمة الله: الواشمة هي التي تصنع الوشم لنفسها أو لغيرها، والمستوشمة هي التي تطلب من غيرها أن يصنع الوشم لها.

رابعا: روى البخاري ومسلم عن عبد الله بن

مـسـعـود رضـي الله عنه أن رسـول الله ﷺ «لعن الواشمات والمستوشمات والمتنمصات والمتفلجات للحسن المغيرات لخلق الله».

قال العلماء عليهم رحمة الله: النامصة هي التي تأخذ من شعر حاجبها أو حاجب غيرها وترققه ليصير حسنًا، والمتنمصة هي التي تطلب من غيرها أن تفعل ذلك بحاجبها.

والمتفلجة هي التي تبرد من أسنانها ليتباعد بعضها عن بعض قليلاً وتحسنها، وهو الوشر.

حامسا: روى الإمام مسلم عن جابر رضي الله عنه أن أبا قحافة والد أبي بكر الصديق رضي الله عنه جاء يوم فتح مكة ورأسه ولحيته كالثغامة بياضًا، فقال رسول الله ﷺ: «غيروا هذا واجتنبوا السواد». والثغام نبات أبيض.

قال العلماء عليهم رحمة الله: يجوز خضاب شعر اللحية والرأس الأبيض بالحناء الصفراء أو الحمراء.

#### مما سبق نخلص إلى ما يلي:

 ١- تنسيق قوام الجسم بتكبير بعض أجزائه (أو تصغيرها) حرام لأنه تغيير لخلق الله.

٢- تفتيح لون البشرة حرام لأنه تغيير لخلق الله، والله تعالى يقول: ﴿ وَمِنْ آيَاتِهِ خَلْقُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَاخْتِلافُ أَنْسِنَتِكُمْ وَٱلْوَانِكُمْ ﴾ [الروم: ٢٢].

٣- شُد الوجه وصبغ الشعر بالسواد، حرام لأنه تغيير لخلق الله، ولأن فيه تدليسًا حيث يوحي للآخرين بأن هذا الشخص أو تلك المرأة أصغر سنًا من الحقيقة.

٤- الوشم والنمص ولبس الباروكة وتصغير الأسنان حرام لأنه يستوجب اللعن وهو الطرد من رحمة الله.

٥- عمليات شفط الدهون وشد الترهلات وتكبير بعض أجزاء الجسم أو تصغيرها تستخدم فيها طرق تؤدي أحيانًا إلى الشلل أو اختلال نسبة الهرمونات بالجسم، وتحتاج أحيانًا إلى تعريض الجسم لبعض الجلسات الكهربائية أو غير ذلك، والغرض الأساسي منها هو الربح المادي للأطباء، وتؤدي في كثير من الأحيان إلى مضاعفات خطيرة تتسبب في اعتلال الصحة وربما الموت.

٦- المرأة التي تُجرى لها عمليات التجميل

٦٤ التوجير العدد ٧٠٤ السنة الرابعة والثلاثون



تتكشف للأطباء الذكور دون ضرورة قهرية إلا ما يزينه لها الشيطان من السعي وراء سراب الجمال والشهرة.

٧- القرار في البيت واجب على نساء المسلمين جميعًا، والمرأة المسلمة إذا اضطرت للخروج تخرج منتقبة حتى لا يرى الرجال الأجانب وجهها، ويتاكد ذلك في حق الشابة الجميلة جمالاً طبيعيًا حتى تعين إخوانها المسلمين على غض البصر، وحتى تتشبه بنساء الجنة من الحور العين اللاتي قال عنهن ربنا جل جلاله: ﴿ حُورٌ مُقْصُوراتٌ في الخيام ﴾ [الرحمن: ٧٧]، وهذا معناه أنها تحفظ نفسها ولا تخرج من بيتها حتى لا يراها إلا زوجها من أهل الجنة، وقال تعالى أيضًا: ﴿ فِيهِنُ قَاصِرَاتُ الطَّرْفِ ﴾ [الرحمن: الرحمن: إلا إلى زوجها، وهذا لا يتاتي إلا بالقرار في البيت.

وعلى ذلك فإن أي امرأة مسلمة عفيفة تطمع في دخول الجنة عليها أن تتشبه بنساء الجنة من الحور العين بألا تنظر إلى رجل غير زوجها أي أنها تغض بصرها عن سائر الرجال الأجانب، وهي في نفس الوقت لا تعطي فرصة لأي رجل غير زوجها للنظر إليها (وذلك بالقرار في البيت).

٨- استخدام مستحضرات التجميل المعاصرة لدهان الشفتين والعينين والخدين والأظفار ربما يكون التورع عنه أحوط، وإذا اضطرت المرأة لذلك لتعف زوجها عن النظر المحرم فليكن ذلك مقصورًا في البيت في غير حضرة المحارم؛ لأن ذلك قد يحرك ويستحب في غير حضرة المحارم؛ لأن ذلك قد يحرك الشهوة عندهم، وفي غير حضرة الأطفال المعيزين لأنهم قد يصفون حال أمهم في البيت لغير المحارم، ثم إن هؤلاء الأطفال قد تختل عندهم القيم عندما يرون أمهم تتشبه بالفاسقات اللاتي يخرجن إلى الشوارع متزينات.

وبإحصائية بسيطة إذا اعتبرنا وجود حوالي ٣٢ مليون أنثى بمصر نصفهن أي حوالي ١٦ مليون امرأة ما بين العشرين عامًا والخمسين عامًا، وإذا اعتبرنا أن نصف هؤلاء (يعني حوالي ٨ مليون امرأة) يستعملن مستحضرات التجميل بمعدل لا يقل عن عشرة جنيهات شهريًا لكل امرأة فإن الحصيلة حوالي ٨٠ مليون جنيه شهريًا، أي حوالي مليار

جنيه في العام الواحد تنفق لتزيين النساء المسلمات للناظرين من الرجال الأجانب وللإعانة على إثارة الغرائز والشهوات وللحيلولة دون غض البصر.

فإذا تورعت النساء المسلمات عن استعمال مستحضرات التجميل فإن الحصيلة (مليار جنيه سنويًا) يمكن توظيفها لإطعام الجائعين من المسلمين والمسلمات ولعلاج المرضى منهم، بل لبناء مساكن للأحياء الذين يسكنون القبور مع الموتى!

٩- عمليات التجميل رغم حرمتها في الغالب فإنها قد تجر على صاحبتها وأسرتها مصائب تتلخص فيما يلى:

أولا: دفع الكثيرين من الرجال إلى عدم غض البصر أمام إغراء الجمال المصطنع. بل ودفع بعض الفساق إلى مغازلة تلك المرأة الجميلة، وفي ذلك مفاسد كثيرة قد تؤدي إلى انحراف تلك المرأة الجميلة وسقوطها في أوحال الرذيلة أمام تكرار تلك المغازلات، بل قد تحدث تلك المغازلات أمام الزوج فيجد نفسه مضطرًا إلى التشاجر مع هؤلاء الفساق، فربما يضطر في النهاية إلى طلاق تلك الزوجة التي تجر عليه المشاكل، وفي بعض الأحيان يغري بعض الفساق تلك المرأة الجميلة لطلب الخلع من زوجها ليتزوجها أحدهم.

ثانيا: المرأة الجميلة قد تعرض نفسها في أوساط النساء إلى الحسد الذي لا تحمد عقباه، وكما يقول النبي في في الحديث المتفق عليه: «العين حق». ويقول في: «العين تدخل الرجل القبر والجمل القدر». رواه أبو داود وغيره وحسنه الألباني.

كما أن أي امرأة فاسقة قد تصفها لزوّجها أو لغيره، وقد نهى رسول اللَّه ﷺ عن أن تصف المرأة امرأة أخرى لزوجها كانه ينظر إليها. [رواه البخاري ومسلم].

أيضًا فإن المرأة سقيمة القلب قد تكون شهوتها موجهة نحو بنات جنسها، ومثل هذه لا يحل للمرأة المسلمة العفيفة مجالستها ولا الخلوة بها.

١٠ - هل هناك عمليات تجميل مباحة شرعًا؟
 فى بعض الأحيان تكون عملية التجميل مباحة

أو مستحبة أو واجبة على النحو التالي: أولاً: وجود عيب خلقي بجسم الإنسان يمنع أحد أعضاء الجسم من أداء وظلفته أو يقلل كفاءته، مثال

التوجير العدد ٢٠٧ السنة الرابعة والثلاثون ٦٥

ذلك:

أ- شخص عينه مغلقة أو عليها سحابة تمنع الرؤية، هذا يحل له إجراء عملية لتمكين عينه من الرؤية.

ب- شخص فمه أو شفته مشقوقة تعوق الكلام والطعام والشراب، لا حرج هنا في إجراء عملية جراحية لتصحيح هذا العيب.

- شخص أذنه مغلقة أو بها ثقب في الطبلة بحيث لا يمكنه السماع أو عنده ضعف في السمع، فإذا كانت العملية الجراحية تعيد إليه السمع أو تقويه فلا مانع من إجراء تلك العملية.

د- شخص يده ملتوية أو أصابعه معوجة أو هناك تشوهات تعوق أداء تلك اليد لوظيفتها؛ هنا لا جناح من إجراء عملية جراحية لتصحيح الحالة غير الطبيعية.

ه- شخص له ساق أطول من الأخرى بدرجة تؤثر على مشيته، لا مانع من إجراء عملية جراحية لزيادة طول الساق القصيرة لتصبح مثل الساق الأخرى.

و- شخص إحد أسنانه أطول من بقية الأسنان بدرجة ملحوظة تؤذيه، هنا يباح تقصير السن الطويل لإزالة الضرر. وهكذا.

ثانيًا: حدوث تشوهات بجسم الإنسان نتيجة حادث سيارة أو حريق أو حالة مرضية. هنا يرخص بالتدخل الجراحي لإعادة الوضع إلى ما كان عليه؛ لأن القاعدة الشرعية هي: «لا ضرر ولا ضرار». ويستفتى في ذلك علماء الدين وعلماء الطب على النحو التالي:

علماء الدين: هل هذه العملية مباحة شرعًا؟ ولا يكتفي بسؤال عالم واحد، بل تسال لجنة الفتوى بالأزهر، أو عـدد من العلماء المشهود لهم بالعلم

والورع.

علماء الطب: هل يغلب على الظن نجاح هذه العملية؟ وهل لها أضرار؟

ويشترط سؤال أكثر من طبيب ماهر في مهنته مشهود له بخشية الله بحيث لا يكون كل همه جمع المال والربح المادي.

١١- أقـول للفـتـيات: الزواج ليس هو نهـاية المطاف ولكن قـد يكون بداية لسلسلة من البـلايا والمتاعب أشهرها حياة زوجية تعيسة تنتهي بالطلاق غالبًا، وربما حياة زوجية هادئة ولكن بدون إنجاب، أو إنجاب أطفال معوقين.

١٢- الله تعالى أنعم على كل مخلوق بنعم كثيرة، فمن ابتغى ما عند الله بمعصية الله فعليه دفع ثمن ذلك من النعم الحلال- أي بفقد الصحة أو المال أو العيال- أو ربما بسوء الخاتمة والعياذ مالله.

١٣ – الوظيفة الأساسية للمرأة المسلمة هي عبادة الله وتربية الأجيال، ولا يصح ولا يليق بالمرأة المسلمة أن ترضى لنفسها أن تصبح وسيلة للترفيه عن راغبي المتعة الحرام بالنظر إلى محاسنها والاستمتاع بالحديث معها والأنس بمجالستها وشم رائحة عطرها، وغير ذلك مما يعف اللسان عن ذكره، وفي التلميح ما يغنى عن التصريح.

14- مستحضرات التجميل التي كانت معروفة على عهد رسول الله ﷺ كانت قاصرة على العطر والكحل والحناء للرجال والنساء على السواء، وكانت المرأة لا تخرج من بيتها إلا لضرورة، والضرورة بقدرها، وإذا خرجت فلا تخرج متعطرة ولا تكشف وجهها.

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

تهنئة واجبة يسعد أسرة تحرير مجلة التوحيد أن تتقدم بخالص التهاني للأستاذ/ محمد العربي السيد غالي بمناسبة ترقية ابنه المستشار/ تامر محمد العربي مديراً لنيابات مصر الجديدة ندعو الله له بمزيد من الرقى والتقدم والتوفيق. رئيس التحرير

٦٦ التوجيح العدد ٢٠٤ السنة الرابعة والثلاثون



الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على محمد وآله وصحبه... وبعد.

فيقول الله عز وجل: ﴿ وَأَتَمِّوا الحَجِّ وَالْعُمْرَةَ لِلِّهِ...﴾ [البقرة:١٩٦].

أوجب الله الحج على القادر المستطيع، فرضه في العمر مرة، وندب إليه بقدر ما يطيق العبد، حتى سُنُّت المتابعة بين الحج والحج.

والحج فوق كونه شعيرة إسلامية، وركنًا ركينًا من أركان الدين، فإنه دعوة خالصة لموسم سنوي ومؤتمر عالمي، يحضر فيه المسلمون من كل فج عميق... يبتغي فيه الناس فوق المغفرة الفضل من الله بكل صنوف الفضل، فمن منافع جماعية إلى فوائد فردية، مؤتمر يجمع بين أهل الصلاة والتقى في موطن تنزل فيه الرحمة، والناس في خشوع وخضوع ورجاء ودعاء وتلبية، التوحيد منطقهم، والتعبد والذكر شغلهم، والله مولاهم ومقصدهم، ورضوانه سبحانه بغيتهم.

رحلة إيمانية نورانية مباركة، دعاهم ربهم فأجابوه ولبُوْا نداءه. أسلموا قلوبهم لله، وانقادوا لأمره، وانصاعوا لحكمه، واعتصموا بكتابه، واستنوا بسنة نبيهم ﷺ، وأخلصوا العمل لله وحده، مع التوحيد الخالص، المطهر من شوائب الشرك وأدران الوثنية، واستمسكوا بالعروة الوثقى.

إذا وصل الحاج أو المعتمر إلى الميقات أحرم بالحج أو بالعمرة، والميقات هو المكان الذي حدده رسول الله ﷺ قبل الدخول إلى مكة، ففي الحديث المتفق عليه من حديث ابن عباس رضي الله عنهما قال: إن رسول الله ﷺ وقت لأهل المدينة ذا الحليفة -ميقات أهل المدينة، ولأهل الشام الجحفة وتحاذيها رابغ وهي ميقات أهل الشام ومصر ومن مر بها، ورابغ تحاذي الجحفة وهي تطل على البحر. ولأهل ميقات لأهل المشرق - نجد والطائف وبلاد العراق ميقات لأهل المشرق - نجد والطائف وبلاد العراق وإيران ومن مر به ولأهل اليمن يلملم، ميقات أهل اليمن ويعرف الآن بالسعدية، يمر منه حجاج اليمن وإندونيسيا وصاليزيا والصين والهند وحجاج جنوب أسيا، قال ﷺ: «هن لهن ولن أتى عليهن من

## إعداد/سعيد عامر

غير أهلهن لمن كان يريد الحج والعمرة فمن كان دونهن فمهله من حيث أنشا حتى أهل مكة من مكة».

وزاد جمهور المحدثين - ذات عرق - وهو ميقات لاهل العراق، وهو منصوص عليه بأحاديث النبي على الراجح، ويقع شرقي مكة، وهو مهجور الآن. وهذه المواقيت الخمسة لمن أراد الحج والعمرة لاهلها ولكل من مر عليها من غير أهلها إذا مر بها أو حاذاها، ومن أحرم بعد تجاوز الميقات، فعليه إما أن يعود إلى الميقات ليحرم منه، أو عليه فدية ذبيحة لا ياكل منها.

وعلى من أحرم أن يرفع صوته بالتلبية. روى مسلم من حديث جابر بن عبد الله رضي الله عنهما في سياق حجته تله «... فصلى رسول الله تله في المسجد ثم ركب القصواء، حتى إذا استوت به ناقته على البيداء... فأهل النبي تله بالتوحيد «لبيك اللهم لبيك....».

وكان ﷺ يرفع صوته بالتلبية، وأمر أصحابه أن يرفعوا أصواتهم بها - وليس من هدي النبي ﷺ التلفظ بقول «نويت....» لا في صلاة ولا في حج ولا غيره - النية محلها القلب، وعليه أن يقول: لبيك اللهم حجًا - أو لبيك اللهم عمرة، ثم يشرع في التلبية.

وقد جاءت عن رسول الله ﷺ أحاديث كثيرة أخبرنا فيها عن رؤيته ﷺ أو رؤياه لكثير من الأنبياء والمرسلين وهم قاصدون بيت الله الحرام حاجين معتمرين، يرفعون أصواتهم بالتلبية لله عز وجل، ومن هذه الأحاديث.

ما رواه البخاري ومسلم من حديث ابن عباس رضي الله عنه ما أن رسول الله في مر بوادي الأزرق<sup>(1)</sup> قال: «أي واد هذا»؟ فقالوا: هذا وادي الأزرق، قال: «كاني أنظر إلى موسى عليه السلام هابطًا من الثنية وله جؤار إلى الله بالتلبية» ثم أتى شنية هرشى<sup>(7)</sup>، فقال: «أي ثنية هذه»؟ قالوا: ثنية هرشى. قال: «كاني أنظر إلى يونس بن متًى عليه السلام على ناقة حمراء جعدة - مكتنزة اللحم - عليه

التوجي العدد ٢٠٧ السنة الرابعة والثلاثون ٦٧

جبة من صوف، خطام ناقته خلبة وزمام ناقته من ليف ـ وهو يلبي».

وفي الحديث المتفق عليه من حديث ابن عمر رضي الله عنهما قال: قال رسول الله 20: «أراني ليلة عند الكعبة فرايت رجلا آدم - أسمر اللون -كأحسن ما أنت راء من أدم الرجال، له لمة - الشعر إذا جاوز المنكبين - كأحسن ما أنت راء من اللَّمم قد رجلها - سرحها - فهي تقطر ماء، متكنًا على رجلين يطوف بالبيت، فسالت من هذا؟ فقيل: هذا المسيح ابن مريم) والتلبية نداء جديد، لأن خاتم النبيين محمدًا 20: مندب إليه، وقاد قوافل ووضع مناسكه، وإن وفود الحجيج وهي تنطلق صوب البيت العتيق ملبية هذا النداء، ومخلفة وراءها مشاغل الدنيا، وهاتفة بأصوات خاشعة «لبيك اللهم لبيك...» إن هذه الوفود تؤكد ما يجب على الناس جميعًا لله سبحانه من إخلاص له، وطاعة مطلقة، وانقياد تام، وذكر وشكر وتوحيد وتمجيد.

فنداء الحجيج يصدقه كل شيء في البر والبحر والجـو، فـالملبي عندمـا يرفع النداء يتـجـاوب مع الملكوت السـاجـد طوعًا وكـرهًا، أو يتـجـاوب مـعـه الملكوت.

روى الترمذي والبيهقي وابن ماجه «ما من ملب يلبي إلا لبى ما عن يمينه وشماله من حجر أو شجر أو مدر حتى تنقطع الأرض من ها هنا، وها هنا عن يمينه وشماله».

فالجـبـال كـانت تردد مع داود عليـه السـلام، وتصغى إليها الطير الغاديات والرائحات.

قال تعالى: ﴿ إِنَّا سَخَرْنَا الْجِبَالِ مَعَهُ يُسَبَحْنَ بِالْعَشِيِّ وَالإِشْرَاقِ (١٨) وَالطَّيْنَ مَحْشُورَةً كُلُّ لَهُ أَوُّابٌ ﴾ [ص:١٨–١٩].

إن هذه التلبية الآن ينفرد بها أتباع محمد حملة راية التوحيد، أما غيرهم فهم بين معطل ومشرك وجاحد ومنحرف، وقد كان أهل الجاهلية الأولى يشركون في تلبيتهم كما روى مسلم عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: كان المشركون يقولون: لبيك لا شريك لك، قال: فيقول رسول الله قد قد، (كفاكم هذا الكلام فاقتصروا عليه ولا تزيدوا) (والمعنى: فيقولون: إلا شريكا هو لك تملكة وما ملك يقولون هذا وهم يطوفون بالبيت، ومن ثم كانت

التلبية الإسلامية هي شعائر حج التوحيد، الذي هو روح الحج، ولذلك أمرنا الله بإتمام الحج والعمرة في إخلاص كامل له سبحانه، فتكون الحجة والعمرة لله، لا رياء فيها ولا سمعة.

وقد علق العلامة ابن القيم على هذه التلبية فقال: قد اشتملت كلمات التلبية على قواعد عظيمة وفوائد جليلة.

احداها: أن قولك: «لبيك» يتضمن إجابة داع دعاك ومنادر ناداك.

الثانية: أنها تتضمن المحبة. ولا يقال: لبيك إلا لمن تحبه وتعظمه.

الثالثة: أنها تتضمن التزام دوام العبودية.

الرابعة: أنها تتضمن الخضوع والذل.

الخامسة: أنها تتضمن الإخلاص، ولهذا قيل: إنها من اللب، وهو الخالص.

السادسة: أنها تتضمن الإقرار بسمع الرب تعالى.

السابعة: أنها تتضمن التقرب من الله، ولهذا قيل: إنها من الإلباب، وهو التقرب.

الثامنة: أنها جعلت في الإحرام شعارًا للانتقال من حال إلى حال، ومن منسك إلى منسك.

التاسعة: أنها شعار التوحيد ملة إبراهيم، الذي هو روح الحج ومقصده، بل روح العبادات كلها ومقصودها.

العاشرة: أنها متضمنة لمفتاح الجنة وباب الإسلام الذي يدخل منه إليه وهو كلمة الإخلاص والشهادة ثم قال:

الأخيرة: أن كلمات التلبية متضمنة للرد على كل مبطل في صفات الله من الجهمية المعطلين لصفات الكمال التي هي متعلق الحمد، فهو سبحانه محمود لذاته، ولصفاته ولأفعاله<sup>(٣)</sup>...... فيجب إخلاص النية لله في الحج أو العمرة.

(١) وادي الأزرق بالحجاز. ماء في طريق حجاج الشام.

- (٢) الثنية: ما ارتفع من الأرض. وهرشى بسكون الراء والقصر أخرها، وهي ثنية في طريق مكة قريبة من الجحفة، يُرى منها البحر.
- (٣) انظر: عون المعبود شرح سنن أبي داود، بيروت دار الكتب العلمية (٥/١٨٠٩٧٨).

٦٨ التوجيرة العدد ٢٠٧ السنة الرابعة والثلاثون



محمدرزق ساطور

## الحلقة الثانية

الحمد الذي يقبل التوبة عن عباده ويأخذ الصدقات، وهو التواب الرحيم، والصلاة والسلام على نبينا محمد ﷺ ، وبعد:

فقد استعرضنا في الحلقة الماضية حقيقة التوبة، وذكرنا شيئًا من فضائلها، وفي هذه الحلقة نكمل بعض فضائل التوبة- إن شاء الله تعالى- فنقول:

رابعا: التائب يقيله الله تعالى ويتوب عليه، ولو لم يكن في التوبة إلا أن يسامحه الله ويقبل توبته لكفى ذلك شرفًا وفضلاً، قال جل شانه: ﴿ عَلَمَ اللَّهُ أَنَّكُمُ كُنتُمُ تَخْتَانُونَ أَنْفُسَكُمْ فَنَابَ عَلَيْكُمْ وَعَفَا عَنكُمْ ﴾ [ابقرة: ١٧٨].

والمراد قَــبِلَ توبتكم حين تبــتم عن المحظور الذي ارتكبتموه. [روح المعاني ٢٠/٢/١].

قال الرازي: لأن التوبة من العباد الرجوع إلى الله تعالى بالعبادة، ومن الله الرجوع إلى العبد بالرحمة والإحسان، وأما العفو فهو التجاوز يعني عن المعاصي، فبين الله تعالى إنعامه علينا بتخفيف ما جعله ثقيلاً على من قبلنا كقوله تعالى: ﴿وَيَضَعُ عَنْهُمْ إِصْرَهُمْ وَالأَغْلالَ الَتِي كَانَتْ عَلَيْهِمْ ﴾ [الاعراف: ١٥٧].

فتوبة الله تعالى دليل الرضا وتوفيق الله تعالى لمن تاب عليهم، فلقد أخبر سبحانه أنه تاب على النبي والمهاجرين والأنصار كرمًا منه سبحانه وفضلاً، فقال ﴿ لَقَد تَّابَ اللَّهُ عَلَى النَّبِيِّ وَالمُهَاجرِينَ وَالأَنصَار الَّذِينَ اتَّبَعُوهُ فِي سَاعَةِ العُسْرَةِ مِنْ بَعْدِ مَا كَادَ يَزِيغُ قُلُوبُ فَرِيقٍ مَنْهُمْ ثُمَّ تَابَ عَلَيْهِمْ إِنَّهُ بِهِمْ رَعُوفُ رُحِيمُ ﴾.

قال ابن الجوزي: كرر- سبحانه- ذكر التوبة، لأنه ليس في ابتداء الآية ذكر ذنبهم، فقدم ذكر التوبة فضلاً منه، ثم أعاد ذكر التوبة. [زاد المسير لابن الجوزي ١٦/٣].

وقال القاسمي: اعلم أن الله تعالى لما بين فيما تقدم مراتب الناس في أيام غزوة تبوك، مؤمنهم ومنافقهم، والمنفق لها طوعًا أو كرهًا، والمرغب فيها أو عنها والمتخلف نفاقًا أو كسلاً، وأنبا عما لحق كلا من الوعد والوعيد، وميز الصادقين عن غيرهم ختم بفرقة منهم كانوا قد تخلفوا ميلاً وعلم الله صدق توبتهم فقبلها، ثم أنزل توبتهم في هذه الآية وصدرها بتوبته على رسوله وكبار صحبه جبرًا وبعثًا للمؤمنين على التوبة، وأنه ما من مؤمن إلا وهو محتاج إلى التوبة والاستغفار، حتى النبي في والمهاجرين والأنصار، كل على حسبه، وإبانة لفضل التوبة ومقدارها عند الله، وأنها صفة التوابين والأوابين صفة الأنبياء.

[محاسن التاويل للقاسمي ٢٣٨٥/٩ وقال جل شانه عن أبينا آدم: ﴿ وَعَصَى آدَمُ رَبُّهُ فَخَوَى (١٢١) ثُمُ اجْتَبَاهُ رَبُّهُ فَتَابَ عَلَيْهِ وَهَدَى ﴾ [طه: ٢١١، ٢٢١]. فتوبة الله اجتباء وتوفيق لمن تاب الله عليه وتشريف لأن الله تعالى تاب عليهم لي توبوا ودلهم على التوبة،

التوجير العدد ٧٠٤ السنة الرابعة والثلاثون ٦٩

وقبلهم ليقبلوا عليه ويتوبوا إليه حبًا وطمعًا في فضله جل شانه، وقال سبحانه: ﴿ إِنَّ رَبُّكُ يَعْلَمُ أَنَّكَ تَقُومُ أَدْنَى مِن تُلُثَى اللَّيْل وَنِصِنْفَهُ وَثُلُثَهُ وَطَائِفَةٌ مِّنَ الَّذِينَ مَعَكَ وَاللَّهُ يُقَدِّرُ اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ عَلِمَ أَن لَّن تُحْصُوهُ فَتَابَ عَلَيْكُمْ فَاقْرَعُوا مَا تَنِسَّنَ مِنَ القُرْآن ﴾ [المزمل: ٢٠]. المحاد وما المعاد وما معاد المعاد المعا وسئل بعض السلف عما ينبغى أن يقوله المذنب فقال: يقول ما قاله أبواه: ﴿ رَبُّنَا ظُلَمْنَا أَنفُسناً وَإِن لَمْ تَغْفِرْ لَنَّا وَتَرْحَمْنَا لَنَكُونَنُ مِنْ الخاسرين ﴾ [الاعراف: ٢٣]. المحاصا الما عاما وقال موسى عليه السلام: ﴿ رَبَّ إِنَّى طَلَمْتُ نَفْسِي فَاغْفِرْ لِي ﴾ [القصص: ١٦]. خارجه) ﴿ وَجُدَلَهُ بَ وقال يونس عليه السلام: ﴿ لاَ إِلَهَ إِلاَّ أَنْتَ سُبْحَانُكَ إِنِّي كُنتُ مِنَ الظَّالِينَ ﴾ [الإنبياء: ٨٧]. ا وقال ابن أبى نجيح: عن مجاهد أنه كان يقول في قوله تعالى: ﴿ فَتَلَقَّى ادَمُ مِن رَّبُّهِ كَلِمَات فَتَابُ عَلَيْهِ ﴾ قال الكلمات اللهم لا إله إلا أنت سبحانك وبحمدك، رب إنى ظلمت نفسى فاغفر لى، إنك خير الغافرين، اللهم لا إله إلا انت سبيصانك وبحمدك، رب إنى ظلمت نفسي فارحمنى، إنك خير الراحمين، اللهم لا إله إلا أنت سبحانك وبحمدك، رب إنى ظلمت نفسى، فتب على، إنك أنت التواب الرحيم. [تفسير ابن كثير]، الم ا خامسًا، أن الله تعالى يفرح بتوبة عبده، فرحًا يليق بذاته جل وعلا، فهو سيحانه ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السِّمِيعُ البَصِيرُ ﴾ [الشورى: ١١].

وفرح الله تعالى بتوبة عبده، يدل على فضل التوبة وشرفها ومنزلتها، فعن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله تي يقول: «لله أفرح بتوبة العبد من رجل نزل منزلاً وبه تهلكة ومعه راحلته عليها طعامه وشرابه، فوضع رأسه فنام نومة، فاستيقظ وقد نهبت راحلته حتى اشتد عليه الحر والعطش أو ما شاء الله، قال أرجع إلى مكاني، فرجع فنام نومة ثم رفع رأسه فإذا راحلته عنده».

[البخاري ٢١، ٥٠/١١، ومسلم ٢١، ٦١] وأول شيء تنب عليه في هذا الحديث أن المسلم يجب عليه أن يحذر من التعطيل والتمثيل، فإن كلا منهما منزل ذميم ومرتع وخيم

ولا ينبغي لأحد أن يشم من نفسه ذلك الأمر الفاسد لأنه يفسد الذوق، ويحرم العبد الفهم والوعي ولا يمكنه أن يذوق طعم الإيمان، بل يعلم أن فرح الله تعالى لا يطلع عليه إلا من له معرفة خاصة بالله وأسمائه وصفاته، وما يليق بعز جلاله سبحانه، وربما كان الأولى بنا طي الكلام في ذلك إلى ما هو اللائق بأفهام بني الزمان وعلومهم وضعف عقولهم عن احتماله، ولكن الله جلت قدرته يسوق هذه البضاعة إلى من يعرف قدرها، فرب حامل فقه ليس بفقيه، ورب حامل فقه إلى من هو افقه منه.

يقول ابن القيم رحمه الله: اعلم أن الله سبحانه وتعالى اختص نوع الإنسان من س خلقه بأن كرمه وفضله وشرفه، وخلقه لنفسه، وخلق كل شيء له، وخصه عن معرفته ومحيته وإكرامه بما لم يعط غيره، وسخر ما في سماواته وأرضه وما بينهما حتى ملائكته الذين- هم أهل قربه- استخدمهم له، وجعلهم حفظة له في منامه ويقظته، وظعنه وإقامته، وأنزل إليه وعليه كتبه، وأرسل إليه رسله، وخاطبه وكلمه منه إليه، واتخذ منهم الخليل والكليم، والأولياء والخواص والأحيار، وجعلهم معدن أسراره ومحل حكمته وموضع محبته، وخلق الجنة والنار لهم، فالخلق والأمر والثواب والعقاب مداره على النوع الإنساني، فللإنسان شنأن ليس لسائر المخلوقات، وقد خلقه بيده ونفخ فيه من روحه، وأسجد له ملائكته، وعلمه أسماء كل شيء، وأظهر فضله على الملائكة، فالمؤمن من نوع الإنسان: خير البرية على الإطلاق، وخيرة خلق الله من العالمين، فإنه خلقه ليتم نعمته عليه، وليتواتر إحسانه إليه، وليخصه من كرامته وفضله بما لم تنله أمنيته، ولم يخطر على باله، ولم يشعر به؛ ليساله من العطايا والمواهب الظاهرة والباطنة، العاجلة والأجلة، التي لا تنال إلا بمحبته ولا تنال محبته إلا بطاعته وإيثاره على ما سواه، فاتخذه محبوبًا له، وأعده له أفضل ما يعده محب غنى قادر جواد لمحبوبه إذا قدم عليه، وعهد إليه عهدًا تقدم إليه فيه بأوامره ونواهيه، وأعلمه في عهده

٧٠ التوجيرة العدد ٧٠٤ السنة الرابعة والثلاثون

ما يقريه إليه، ويزيده محية وكرامة عليه وما يدعده منه ويسخطه عليه، فيتنما هو حييته المقرب المخصوص بالكرامة، إذ انقلب أبقًا شاردًا مائلاً عنه إلى عدوه ناسبًا لسيده، منهمكًا في موافقة عدوه وارتكب مساخط مولاه، فهو بذلك استدعى من سيده خلاف ما هو أهله، فيبنما هو كذلك عرضت له فكرة فتذكر بر سيده وعطفه وحسوده وكسرمسه، وعلم أنه لا مد له منه، وأن مصيره إليه وعرضه عليه، ففر إلى سيده من بلد عدوه وجدًّ في الهـرب حـتى وصل إلى بابه، ووضع خده على عتدة دايه وتوسد ثرى أعتابه متذللاً متضرعًا خاشعًا باكتًا أسفًا، بتملق سيده ويسترحمه ويستعطفه ويعتذر إليه قد ألقى يبده إلبه واستسلم له وأعطاه قداده وألقى إلبه بزمامه، فعلم سيده ما في قلبه فعاد مكان الغضب عليه رضا عنه ومكان الشيدة رحمة به وأبدله بالعقوبة عفوا وبالمنع عطاء وبالمؤاخذة حلمًا، هذا إذا نظرت إلى تعلق الفرح الإلهي بالإحسان والجود والبر، أما إذا لاحظت تعلقه بالهدته وكونه معبودًا، فذاك مشهد أجل من هذا وأعظم منه، وإنما تشهده خواص المحدين.

[مدارج السالكين ١/ ٢٣٠، ٢٣٧ بتصرف]

سادسا: أن الله تعالى دعا كل الخلق إلى التوبة فد عا إليه الذين عبدوا المسيح، ومن قال المسيح هو الله، ومن قال هو ثالث ثلاثة، ومن قال عزير ابن الله، ومن قال يد الله مغلولة، ومن قال إن الله فقير ونحن أغنياء، ومن دعا لله الصاحبة والولد، فقال لهم جميعًا: ﴿ أَفَلاً يَتُوبُونَ إِلَى الله وَيَسْتَعْفِرُونَهُ وَاللهُ عَفُورُ رُحِيمٌ ﴾ [للدة: ٧٤].

قال ابن كثير: وهذا من كرمه وجوده، ولطفه ورحمت و بخلق مع هذا الذنب العظيم وهذا الافتراء والكذب والإفك يدعوهم إلى التوبة والمغفرة، فكل من تاب إليه تاب عليه.

[تفسير ابن كثير ٨١/٢]

ودعا سبحانه إلى التوبة من هو أعظم محادة لله من هؤلاء وهو من قال: ﴿ أَنَا رَبُّكُمُ الأَعْلَى ﴾ [النازعات: ٢٣]، وقال: ﴿ يَا أَيُّهَا المَالُ مَا عَلِمْتُ لَكُم مَنْ إِلَمٍ غَيْرِي ﴾ [القصص: ٣٨]، فقال الله

تعالى لكليمه موسى: ﴿ انْهَبَا إِلَى فِرْعَوْنَ إِنَّهُ طَغَى (٤٣) فَقُولا لَهُ قَوْلاً لُيَّنًا لُعَلَّهُ يَتَنَكَّرُ أَوْ يَخْسَى ﴾ [طه: ٤٢، ٤٤].

وقال أيضًا: ﴿ أَنِ الْتَّرَ القَوْمَ الطَّالِينَ (١٠) قَوْمَ فِرْعَوْنَ أَلَا يَتَّقُونَ ﴾ [الشعراء: ١، ١١]، ودعا سبحانه إليها المشركين فقال: ﴿ فَإِن تَابُوا وَأَقَامُوا الصُّلاةَ وَآتَوُا الرَّحَاةَ فَخَلُّوا سَبَيلَهُمْ إِنَّ اللَّهُ عَفُورُ رَحِيمُ ﴾ [التوبة: ٥]، ودعا إليها الكفار فقال جل شائه: ﴿ قُل لَلَّذِينَ كَفَرُوا إِن يَنتَهُوا يُغْفَرُ لَهُم مَّا قَدْ سَلَفَ وَإِن يَعُودُوا فَقَدْ مَضَتَ سُئَتُهُ

ودعا إليها المنافقين فقال سبحانه: ﴿ إِنَّ الْمُنَافِقِينَ فِي الدَّرُكِ الأَسْفَل مِنَ النَّارِ وَلَن تَجِد لَهُمْ نَصِيرَا (١٤٥) إِلاَّ الَّذَيِنَ تَابُوا وَأَصْلَحُوا وَاعْتَصَمُوا بِاللَّهِ وَأَخْلَصُوا دِينَهُمْ لِلَهِ فَأُوْلَئِكَ مَعَ الْمُؤْمِنِينَ وَسَوَفَ يُؤْتِ اللَّهُ المُؤْمِنِينَ أَجْرِرًا عَظِيمًا ﴾ [النساء: ١٤٥، ١٤٦].

ودعا إليها من كتم ما أنزل الله تعالى من البينات والهدى فقال جل ذكره: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَكْتُمُونَ مَا أَنزَلْنَا مِنَ البَيَّنَاتِ وَالْهُدَى مِنْ يَعْرِ مَا بَيْنَاهُ لِلنَّاسِ فِي الْكِتَابِ أُوْلَئِكَ يَلْعَدُهُمُ اللَّهُ وَيَلْعَنُهُمُ اللاَّعِنُونَ + إِلاَ الَذَينَ تَابُوا وَأَصْلَحُوا وَبَيْئُوا فَأُوْلَئِكَ أَتُوبُ عَلَيْ هِمْ وَأَنَا التَّوْابُ

وقال جل شائه: ﴿ كَيْفَ يَهْدِي اللَّهُ قَوْمًا كَفَرُوا بَعْدَ إِيمَانِهِمْ وَشَهِدُوا أَنَّ الرَّسُولَ حَقُّ وَجَاءَهُمُ البَيَّنَاتُ وَاللَّهُ لاَ يَهْدِي القَوْمَ الظَّلْيَنَ (٨٦) أَوْلَئِكَ جَزَاؤَهُمْ أَنَّ عَلَيْهِمْ لَعْنَةَ اللَّهِ وَالْمُلائِكَةِ وَالنَّاسِ أَجْمَعِينَ (٨٨) حَالِدِينَ فِيهَا لاَ يُحَقَّفُ عَنْهُمُ العَددَابُ ولاَ هُمْ يُنظَرُونَ (٨٨) إِلاَ الَّذِينَ تَابُوا مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ وَاَصْلَحُوا فَإِنَّ اللَّهُ عَفُورُ رُحِيمٌ ﴾ [ال عمران: ٨٦- ٨].

ودعا سبحانه إلى توبة السارق والسارقة فقال جل شانه: ﴿ وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فَاقْطَعُوا أَيْدِيَهُمَا جَزَاءً بِمَا كَسَبَا نَكَالاً مِّنَ اللَّهِ وَاللَّهُ عَزِيرٌ حَكِيمٌ (٣٨) فَمَن تَابَ مِنْ بَعْدِ ظُلْمِهِ وَأَصْلَحَ قَإِنَّ اللَّهُ يَتُوبُ عَلَيْهِ إِنَّ اللَّهُ غَفُورٌ رُحِيمٌ ﴾[المدة ٢٨. ٣٩] ودعا إليها من أضاع الصلاة واتبع الشهوات، فقال جل شانه: ﴿ فَخَلَفَ مِنْ بَعْدِهِمْ خَلْفٌ أَضْنَاعُوا الصِّلَاةَ وَاتَّبَعُوا الشَّهَوَاتِ فَسَوَّفَ يَلْقَوْنَ غَيًا (٥٩) إِلاَّ مَن تَابَ وَامَنَ وَعَملَ مَنالِحًا فَأَوْلَئِكَ يَدْخَلُونَ الجَنَّةَ وَلاَ يُظْلَمُونَ شَيْئًا ﴾

[مريم: ٥٩، ١٠] ودعا إليها من يدعو مع الله إلها آخر ومن يقتل ومن يزني فقال: ﴿ وَالَّذِينَ لاَ يَدْعُونَ مَعَ اللَّهُ إِلَهُا آخَرَ وَلاَ يَقْتَلُونَ النَّفْسَ الَتِي حَرُّمَ اللَّهُ إِلاَ بِالحُقِّ وَلاَ يَرْتُونَ وَمَن يَفْعَلْ ذَلِكَ يَتُقَ أَثَامًا (٦٨) يُضَاعَفْ لَهُ العَذَابُ يَوْمَ القِيَامَةِ وَيَخْلُدُ فِيهِ مُهَانًا (٦٩) إِلاً مَن تَابَ وَآمَنَ وَعَملَ عَملاً صالحا فَأُوْلَئِكَ يُبَدَلُ اللَّهُ سَيَتَاتِهِمْ حَسَنَاتٍ وَكَانَ اللَّهُ عَفُورًا

ودعا إليها جميع المسرفين باي ذنب كان فقال: ﴿قُلْ يَا عِبَادِيَ الَّذِينَ اَسْرَفُوا عَلَى أَنفُسِهِمْ لاَ تَقْنَطُوا مِن رُحْمَةِ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ يَعْفِرُ الدُّنُوبَ جَمِيعًا إِنَّهُ هُوَ العَفُورُ الرُحَيمُ (٥٣) وَأَنيبَوا إِلَى رَبَكُمْ وَأَسْلِمُوا لَهُ مِن قَبْلِ أَن يَأْتِيكُمُ العَذَابُ ثُمَّ لاَ تُنصَرُونَ ﴾ (الزمر: ٥٣. ٥٤].

وقال جل وعلا: ﴿ وَالَّذِينَ عَمِلُوا السَّيَّئَاتِ ثُمَّ تَابُوا مِنْ بَعْدِهَا وَامَنُوا إِنَّ رَبِّكَ مِنْ بَعْدِهَا لَغَفُورٌ رُحِيمٌ ﴾ [الاعراف: ١٥٣].

وقال سبحانه: ﴿ وَمَن يَعْمَلُ سُبُوءًا أَوْ يَظْلِمْ نَفْسَهُ ثُمَّ يَسْتَغْفِرِ اللَّهَ يَجِدِ اللَّهُ غَفُورًا رُحِيمًا ﴾ [النساء: ١١٠]

واستعرف فالمناوح والمناري والمناوفة فالمعد

فالتوبة بابها مفتوح لكل العباد لأنهم عباد الله وهو خالقهم ورازقهم والمدبر لشئونهم، فحينما يعودون إليه يقبلهم ويتجاوز عن سيائتهم وقبيح صنيعهم، وهذا يدل على شرف التوبة وفضلها لمن وعاها وأقبل بها على ربه سيحانه.

وقد قال النبي ﷺ : «لا أحد أحب إليه العذر من الله، ومن أجل ذلك بعث المبشرين والمنذرين». [البخاري: ٤١١/١٣، ٤٤١٨، ومسلم ١١٣٦/٢]

سابعا: يجعل الله تعالى من يخطى ويتوب أفضل المحطنين وخيرهم فإذا كان الخطا يبعد العبد عن ربه، ويكون سببًا في العذاب فإن التوبة تجبر الخطا ويكون التائب المخطئ خير التوابين، فعن أنس رضي الله عنه قال: قال رسول الله ت: «كل بني أدم خطاء وخيير الخطائين التوابون». [تحد في مسنده ٢٩/٣].

فإذا علم العبد ذلك سارع إلى الله تعالى بالتوبة، وشغل نفسه بتطهير ما تدنس منه وكان حـذرًا من الذنوب، حـتى يكون خـيـر الخطائين.

والحمد لله رب العالمين

#### د از عربي اين الله، ومن قدار بد الله مطلولة، <mark>تعني المحمد المانية المانية، وشيهدوا الن الرئيشول حو</mark> الما المالية بالمان منهم المن المامية منه منه الله المحمد الملك المانية المانية وشيهدوا الن الرئيشول حو

أسرة تحرير مجلة التوحيد تتقدم بالتهنئة للأستاذ السيد عبد الفتاح بمطابع الأهرام بقليوب لترقيته إلى نائب مدير عام المطابع، كما تهنئ الأستاذ يوسف كامل لترقيته إلى وكيل إدارة. ندعو الله لهما بمزيد من الرقى والتقدم.

وغيتني الموجيات وينبا المحد رئيس التحرير

رقم ۹۲۰ بتاريخ ۲۰۰۵/۱۰/۱۹ معدا م

تشهد مديرية الشئون الاجتماعية بالغربية. الإدارة الاجتماعية بقطور أنها قد أشهرت فرع جمعية أنصار السنة الحمدية بالشين. ونطاق عملها وأنشطتها مركز قطور. وذلك طبقًا لأحكام القانون رقم ٨٤ لسنة ٢٠٠٣ ولائحته التنفيذية.

٧٢ التوجيب العدد ٧٠٤ السنة الرابعة والثلاثون



- ٦٠٠ جنيه للكرتونة للأفراد والهيئات والمؤسسات داخل مصر.
- ١٢٥ دولارًا لمن يطلبها خارج مصر بخلاف سعر الشحن ٧٥ دولارًا للشحن.

علما بأن منفذ البيع الوحيد في المركز العام هو الدور السابع بمقر مجلة التوحيد



بالدراجي المساعرة المنابع صلقة جارية ملم يشمعهم

نحن بانتظارتم

بالمشاركة بجزءمت مالك ومن الزكوات أو الصدقات لنشر التوحيد عبر مجلة التوحيد من خلال المشاركة في الأعمال التالية. طباعة كتيب يوزع مع مجلة التوحيد مجيانا تتكلف النسخة خمسة وسبعين قرشا يطبع من كل كتيب مائة وخمسون ألف نسخة. نشر تراث الجماعةمن خلال طبع المجلة وتجليدها بجمع أعداد السنة في مجلد واحد وذلك لعمل كرتونة كاملة ٣٣ سنة من الجلة. دعم مشروع المليون نسخة من محلة التوحيد. نسخة من المجلة لكل خط يب من خطباء الأوقاف والأزهر تصله على عنوانه.

كما يمكنك المشاركة بدعم ذلك بعمل حوالة أوشيك مصرفى على بنك فيصل الإسلامي فرع القاهرة حساب رقم ١٩١٥٩٠ باسم مجلة التوحيد

Upload by: altawhedmag.com