

Upload by: altawhedmag.com

# رئيس مجلس الإدارة د. جمال المراكبي



# السالام عليكم ربواحد أمالفرب

لما غزا الأمريكان العراق البلد المسلم ودمروا وخربوا تظاهر الأوربيون كفرنسا وغيرها بأنهم لا يوافقون على مثل هذا، فقال البعض عنهم: أصدقاء ومحترمون، ولما علت صيحة الحق من القرآن المجيد ﴿ يُرْضُ ونَكُمْ بِأَفْ وَاهِهِمْ وَتَأْبَى قُلُوبُهُمْ وَأَكْثَرُهُمْ فَاسِقُونَ ﴾ [التوبة: ٨]، قال البعض: لا داعى للتشاؤم.

وها هو الاتحاد الأوربي اليوم مع أمريكا تتفق كلمتهم ويقفون صفا واحدًا رافضين الاتحاد بين دولتين مسلمتين هما سوريا ولبنان وملوحين بضرب إيران، ولن يرضوا عن المسلمين حتى يتبع المسلمون ملتهم ويخضعوا لإذلالهم، فهل يصدق المسلمون ربهم أم يصدقون عدوهم؟

قال ربنا جل وعلا: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا إِنْ تُطيعُوا فَرِيقًا مِنَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ يَرُدُّوكُمْ بَعْدَ إِيمَانِكُمْ كَافِرِينَ ﴾. [ال عمران:١٠٠]

التحرير





إسلامية ثقافية شهرية

السنة الرابعة والثلاثون

العدد ۲۹۸-صفر ۱۵۲۸هـ الثمن ۱۵۰ قرشًا

المشرف العام

# د.عبداللهشاكر

اللجنة العلمية

د. عبد العظيم بدوي زكريا حسسيني جمال عبد الرحمن معاوية محمد هيكل



# البريدالإلكتروني

Mgtawheed@hotmail.com الجادة والمنافعة المنافعة المنافعة

التحرير / ٨ شارع قوله\_عابدين القاهرة ت : ٣٩٣٦٦١٧ - فاكس : ٣٩٣٠٦٦٢ قسم التوزيع والاشتراكات ت : ٣٩١٥٤٥٦

# شيس المدرير جمال سعد حاتم مدير التدرير الفني حسين عطا القراط



# صاحبةالامتياز





مصر ۱۵۰ قرشا ، السعودية ٦ ريالات ، الإمارات ٢ دراهم ، الكويت ٥٠٠ فلس، المفسرب دولار أمسريكي، الأردن ٥٠٠ فلس، قطر ٦ ريالات، عمان نصف ريال عماني، أمريكا ٢ دولار، أوروبا ٢ يورو.

# الاشتراك السنوي:

١- في الداخل ٢٠ جنيها (بحوالة بريدية داخلية باسم مجلة التوحيد \_ على مكتب بريد عابدين). ٢ \_ في الخارج ٢٠ دولاراً أو ٢٥ ريالا سعوديا أو ما يعادلها. ترسل القيمة بسويفت أو بحوالة بنكية أو شيك على بنك في صل الاسلامي \_ فرع القاهرة \_ باسم مجلة التوحيد \_ انصار السنة (حساب رقم / ١٩١٥٩٠).



# في هذا العدد

الافتتاحية: «الصحابة أمان للأمة» د. جمال المراكبي

الله فالمنا أكاهم الله تعالى في كذانه الخال

كلمة التحرير: المحمد الله الما المحمد وقيس التحرير الم

باب التفسير: «سورة الحاقة» الحلقة الأخيرة د. عبد العظيم بدوي

باب السنة: «الدعوة إلى التوحيد ونبذ الشرك»

زكريا حسيني

هذه عقيدتنا عبد الرزاق عفيفي رحمه الله ١٥

من كبار علماء الحرمين محمد بن أحمد سيد أحمد ١٨

درر البحار من صحيح الأحاديث: (١٤) علي حشيش ٢١ مسابقة إدارة الدعوة

الإعجاز العلمي في القرآن مصطفى البصراتي ٢٤

بر المنعاني المحمد بن إسماعيل الصنعاني» المحات من حياة الإمام: «محمد بن إسماعيل الصنعاني»

د. عبد الله شاكر الحنيدي

منبر الحرمين: «دروس من التاريخ الإسلامي»

عبد الرحمن السديس ٣٠

الأنبياء أفضل الخلق مطلقًا أسامة سليمان ٣٤

واحة التوحيد المسيد المساهدات علاء خضر ٣٦

تبصير الخلف بوجوب اتباع منهج السلف معاوية محمد هيكل

الموت والقبر في الإسلام محمود المراكبي ٤٢

الأسرة المسلمة في ظلال التوحيد جمال عبد الرحمن ٤٦

وللرجال عليهن درجة شوقي عبد الصادق ٥٠

أسئلة القراء عن الأحاديث أبو إسحاق الحويني ٣٠ تحذير الداعية: قصة ضرب النبي ﷺ للمجنون

المحقوم فيا المحادة زوقيه المادا على حشيش

الفتاوى فالفعال فه دلالها فاعلم واللا ووالمساو

دراسات شرعية: مسائل في السنة متولي البراجيلي ٦٢

كلمة التوحيد محمد فتحي عبد العزيز ٦٦

عقيدة الإمام أبي الحسن الأشعري حسن عبد الوهاب البنا ٩

ما المان المان ولا تحمل في قالونية فيلاً المان ال

هدي النبي ﷺ في التعامل مع المخطئين

محمد فتحى عبد العزيز ٧١

الركز العام: القاهرة ـ ٨ شارع قوله ـ عابدين هاتف: ٣٩١٥٤٥٦ ـ ٣٩١٥٤٥٦

معنا عدد الاصة ليهم أولي القاس ديسة لانهم كنانو

مطابع 🥬 التجارية - قليوب - مصر

مؤسسة الأهرام وفروع أنصار السنة المحمدية

التوزيع الداخلي

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وآله وصحبه ومن والاه وبعد:

فإن أصحاب رسول الله على خير هذه الأمة وأبرها قلوبًا، زكاهم الله تعالى في كتابه فقال: ﴿وَالسَّابِقُونَ الأَوْلُونَ مِنَ الْمُهَاجِرِينَ وَالأَنصَارِ وَالنَّذِينَ التَّبَعُ وهُم بِإِحْسَانِ رُّضِيَ اللَّهُ عَنْهُمُ وَرَضُوا عَنْهُ وَأَعَدُ لَهُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي تَحْتَهَا الأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا أَيدًا ذَلِكَ الفَوْزُ العَظيمُ ﴾.

[التوبة: ١٠٠]

وقــال تعــالى: ﴿ لَقَـد تَّابَ اللَّهُ عَلَى النَّبِيُّ وَالْمُهَاجِرِينَ وَالأَنصَارِ النَّذِينَ اتَّبَعُوهُ في سَـاعَـةِ العُسْرَةِ مَنْ بَعْدِ مَا كَادَ يَزِيغُ قُلُوبُ فَرِيقٍ مَنْهُمْ ثُمَّ تَابَ عَلَيْهِمْ إِنَّهُ بِهِمْ رَءُوفُ رُحِيمٌ ﴾ [التوبة: ١١٧].

وَقَالُ تَعَالَي: ﴿ مُحَمَّدُ رُسُولُ اللَّهِ وَالَّذِينَ مَعَهُ أَشِدًاءُ عَلَى الكُفَارِ رُحَمَاءُ بَيْنَهُمْ تَرَاهُمْ رُكُعًا سُجَدًا يَبَدُهُمْ تَرَاهُمْ رُكُعًا سُجَدًا يَبَدُنَهُمْ تَرَاهُمْ رُكُعًا سُجَدًا يَبَدُ تَعُ وَرَهُ وَانَّا سِيمَاهُمْ فِي وَجُوهِهِم مِّنْ أَثَرِ السُّجُودِ ذَلِكَ مَثَلُهُمْ فِي التُورُاةِ وَمُ ثَلُهُمْ فِي البَّورَاةِ وَمَثَلُهُمْ فِي البَّورَاةِ وَمَثَلُهُمْ فِي البَّورَاةِ فَارْرَهُ وَمَثَلُهُمْ فِي البَّرَاعِ لَيَخِيطَ فَاسْتَعْلَظُ فَاسْتَعْلَظُ فَاسْتَعْلَظُ فَاسْتَعْلَظُ فَاسْتَعْلَطُ اللَّهُ النِينَ آمَنُوا وَعَمَلُوا الصَّالَجِاتِ مِنْهُم مُعْفُورَةً وَأَحْرًا عَظِيمًا ﴾ [الفتج ٢٠].

وقال تعالى: ﴿ وَمَا لَكُمْ أَلاَ ثُنْفِقُوا فِي سَبِيلِ اللّهِ وَلِلّهِ مِيرَاثُ السَّمَواتِ وَالأَرْضِ لاَ يَسْتُوي مَنْكُم مَنْ أَنفَقَ مَن قَبْلِ الفَتْح وَقَاتَلَ أُوْلَئِكَ أَعْظُمُ دَرَجَةً مَنَ النّفَقُوا مِنْ بَعْدُ وَقَاتَلُوا وَكُلاً وَعَدُ اللّهُ الحُسْنَى وَاللّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴾ [الحبيد: ١٠].

وقال تعالى: ﴿ لِلْفُقَرَاءِ المُهَاجِرِينَ النَّدِينَ أَخْرِجُوا مِن دِيَارِهِمْ وَأَمْوَالَهُمْ يَبْتَغُونَ فَضْلَا مَنَ اللَّهِ وَرَضْوَانَا مِن دِيَارِهِمْ وَأَمْوَالَهُمْ يَبْتَغُونَ فَضْلَا مَنَ اللَّهِ وَرَضْوَانَا وَيَنصَعُرُونَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ أُوْلَئِكَ هُمُ الصَّادِقُونَ (٨) وَالْاِيمَانَ مِن قَبْلِهِمْ يُحِبُونَ مَنْ هَاجَرَ إِلَيْهِمْ يُحِبُونَ مَنْ هَاجَرَ إِلَيْهِمْ وَكُو يَعَانَ بِهِمْ حَصَاصَةُ أُوتُوا وَيُؤْثِرُونَ عَلَى أَنفُسِهِمْ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ حَصَاصَةُ وَمَن يُوقِ هُنَ تَعْدِهِمْ يَقْولُونَ وَيَ النَّذِينَ وَمَن يُوقِ هُنُ تَعْدِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا اغْفِرْ لَنَا وَلاِحْوانَ فِي قَلُوبِينَ عَلَيْ وَلَا يَعْدِهُ وَلَوْنَ رَبُعَنا اغْفِرْ لَنَا وَلاِحْوانِينَ عَلَا فِي قَلُوبِينَ عَلَيْ وَيَعْ لَكُوبِينَ عَلَيْ وَيَعْلَى هُمُ الْفُعْرِقُونَ (٩) وَالنَّذِينَ جَاءُوا مِنْ تَعْدِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا اغْفِرْ لَنَا وَلاِحْوانِينَا عَلَا الْمُعْرِلُ لَنَا وَلاِحْوانِينَا عَلَيْ لَكُونَ مَنْ مَعْدِهِمْ يَقُولُونَ رَبُّنَا اغْفِرْ لَنَا وَلاِحْوانِينَا عَلَى الْمُعْرِلُ لَنَا وَلاَعْرِينَ عَلَيْ وَيَعْلِينَا عَلَا فَي اللَّهُ مِنْ الْتُعْورَ لَنَا وَلاَ تَلْكُونَ وَلَوْلَ الْمُونَ وَلَا تَجْعَلُ فِي قُلُونِينَ غَلِلاً لَكُونِينَ عَلَيْ وَيَعْلَى هُمُ اللَّهُ مُن الْتُلْكُ وَالْمَلِينَ عَلَيْكُونَ وَلَا لَكُونِينَ عَلَى الْمُؤْلِينَ عَلَى الْمُعْرِلُ لَنَا وَلاَعْمَانَ عَلَى الْمُؤْلِينَ عَلَا فَي عَلَيْ فَي قُلُونِينَ عَلَى الْمُعْرِلُ لَنَا وَلاَ تَطْعِيلُونَ مِنْ اللَّهُ وَلَا لَعْ وَلَوْلَانَ عَلَى الْمُصَافِقُونَا عَلَا عَلَى الْمُؤْلِينَ عَلَى الْمُؤْلِينَ عَلَى الْمَلْونَالِيمَانِ وَلَا تَعْلَى اللَّهُ الْمُؤْلِقُولُونَ عَلَى الْمُؤْلِينَا عَلِيلًا عَلَيْكُونِينَا عَلِيلًا عَلَى اللَّهُ وَلِيلَالِهُ وَلِيلُولُونَ الْمَلْمِيلُولُونَا عَلَيْكُونَا عَلَى اللَّهُ الْمُؤْلِيلُونَ الْمُؤْلِيلُولُونَ اللَّهُ وَالْمُعَلِيلُ اللَّهُولُونَ مُعْمِلًا فَعَلَى اللَّهُ الْمُعْلِلَا عَلَى اللَّهُ وَلِيلًا عَلَيْكُونَا عَلَيْكُولُونَ مُنْ اللَّهُ وَلِيلَامِلُونَا عَلَيْكُونَا اللَّهُ وَلِمُ اللَّهُ الْمُعْلِيلُولُونَ اللَّهُ الْمُعْلِيلُولُونَ مَنَا عَلَيْكُولُونَ الللَّهُ وَلِمُولِيلًا عَلَ

والآيات في فضلهم كثيرة، وكل فضيلة اختصت بها هذه الأصة فهم أولى الناس بها لأنهم كانوا المشافهين بالخطاب والمختصين به، ومن بعدهم تبع لهم، وذلك كقوله تعالى: ﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بَالْمُعْرُوفَ وَتَثْهُونَ عَنِ الْمُنكر وَتُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ ﴾ [ال عمران: ١١٠]، وقوله تعالى: ﴿ وَكَذَلِكُ جَعَلْنَاكُمْ بِاللَّهِ ﴾ [ال عمران: ١١٠]، وقوله تعالى: ﴿ وَكَذَلِكُ جَعَلْنَاكُمْ



أُمَّةً وَسِنَطًا لِّتَكُونُوا شُبُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ ﴾ [البقرة: ١٤٣]. فأصحاب رسول الله ﷺ خير قرون الأمة على الإطلاق، ولا يثبت الفضل ولا الخيرية لمن بعدهم إلا بقدر متابعتهم لهم.

ورسول الله ﷺ يقرر هذه الحقيقة في أحاديث كثيرة فيقول: «خير أمتى قرنى ثم الذين يلونهم ثم الذبن بلونهم ثم بجيء قوم تسبق شبهادة أحدهم بمينه ويمينه شهادته». متفق عليه.

فجيل الصحابة هو خير أجيال هذه الأمة يشهادة النبي على ، وهم أمان للأمة من البدع والضالالات والفتن، والضعف والتخاذل، والذل، وتكالب الأمم عليها، ففي صحيح مسلم ومسند أحمد من حديث أبى موسى الأشعري قال: صلينا المغرب مع رسول الله ﷺ، ثم قلنا: لو حلسنا حتى نصلي معه العشاء، قال: فجلسنا، فخرج علينا رسول اللَّه 🐉 فقال: ما زلتم هاهنا؟ قلنا: يا رسول الله صلينا معك المغرب ثم قلنا نجلس حتى نصلى معك العشاء. قال: أحسنتم أو أصبتم. قال: فرفع رأسه إلى السماء- وكان كثيرًا مما يرفع رأسه إلى السماء-فقال: النحوم أمنة للسماء فإذا ذهبت النجوم أتى السماء ما توعد، وأنا أمنة لأصحابي فإذا ذهبت أتي أصحابي ما يوعدون، وأصحابي أمنة لأمتى فإذا ذهب أصحابي أتى أمتى ما يوعدون. مسلمك فضائل الصحابة.

وكان من ثمرة هذا الأمان حفظ الدين ونقل القرآن والسنة وحسن الفقه في دين الله، ورفع راية الحهاد وفتوح البلدان، وعز الإسلام، ونبذ البدع وأهلها مما عانت الأمة بعد ذلك من فقده بعد قرون الخيرية الأولى قرن الصحابة ومن جاء بعدهم، وقد أكد النبي على علاقة الصحابة بفتوح الإسلام فقال: «بأتى على الناس زمان فيغزو فئام من الناس فيقال لهم: فيكم من رأى رسول الله عليه ؟ فيقولون: نعم، فيفتح لهم، ثم يغزو فئام من الناس فيقال: فيكم من رأى مَنْ صَحِب رسول الله ﷺ ، فيقولون: نعم، فيفتح لهم، ثم يغزو فئام من الناس، فيقال لهم: هل فيكم من رأى من صحب من صحب رسول الله ﷺ، فيقولون: نعم، فيفتح لهم». متفق عليه.

وفي رواية لمسلم: «فيوجد الرجل، فيفتح لهم به». من هو الصحابي؟

قال البخاري: ومن صحب النبي 🎏 أو رآه من المسلمين فهو من أصحابه، وهذا هو المشهور عند أهل السنة والحديث اعتبار الرؤية ومن العلماء من اشترط لثبوت الصحبة ملازمة النبي 🕮 فترة زمنية تعرف بها صحبته، وهذا رأى علماء الأصول، وكان سعيد بن المسيب لا يَعُد في الصحابة إلا من أقام مع النبي ﷺ سنة فصاعدًا، أو غزا معه غزوة فصاعدًا، ومن هذا قال عاصم الأحول: رأى عبد الله بن

سرجس رسول الله ﷺ ، غير أنه لم يكن له صحية، مع أن عاصمًا روى عن عبد الله عدة أحاديث ومن جملتها أن النبي على استغفر له. ومن اشترط الصحية العرفية أخرج من له رؤية أو من اجتمع به لكن فارقه عن قرب، كما جاء عن أنس أنه قيل له: هل بقى من أصحاب النبي 🛎 غيرك؟ قال: لا، مع أنه كان في ذلك الوقت عدد كثير ممن لقيه من الأعراب من أحداث الصحابة.

والقول الأول قول البخاري وأحمد وجمهور المحدثين، فإنهم اتفقوا على عد جم في الصحابة لم يجتمعوا بالنبي ﷺ إلا في حجة الوداع.

## يدعة سي الصحاية:

وقد ظهرت هذه البدعة قديمًا بسبب الخلاف والقتال الذي نشب بين المسلمين في الفتنة بعد مقتل عشمان رضي الله عنه، وقد أخذت هذه البدعة

الأول: ما فعله بعض خلفاء بني أمية من سب على بن أبي طالب، وعبد الله بن الزبير، وربما جعلوا ذلك على المنابر، وقد أبطل هذه البدعة عمر بن عدد العزيز، روى مسلم عن سعد بن أبي وقاص أن معاوية قال له: ما منعك أن تسب أيا تراب. فقال: أما ما ذكرت ثلاثًا قالهن له رسول الله على فلن أسبه، لأن تكون لي واحدة منهن أحب إليَّ من حمر النعم وذكر بعض فضائل على رضى الله عنه وعن الصحابة

أحمعان. [مسلم ك فضائل الصحابة- ب من فضائل على رضى الله عنه]

الثاني: ما فعله أهل البدع من الخوارج والروافض من سب أعيان الصحابة وتفسيقهم وتكفيرهم، وقد حمل الروافض لواء هذا اللعن إلى يومنا هذا فعليهم من الله ما يستحقون، زعموا أنهم على مـــذهب أل بيت رســول اللّه ﷺ فنالوا من صحابته وتبنوا مذهب الوقيعة بين الصحابة وبين أل ست النبوة ففرقوا بذلك بين الأمة وجعلوها شيعًا وأحزائًا، وقد نهي رسول الله ﷺ عن سب أصحابه فقال: «لا تسبوا أصحابي، فوالذي نفسي بيده لو أنفق أحدكم مثل أحد ذهبًا ما أدرك مُدّ أحدهم ولا نصيفه». [متفق عليه]

والمد: ما يملأ الكفين من الطعام، ونصفه ما يملأ العد الواحدة.

وذكر مسلم أن سبب الحديث ما كان بين خالد بن الوليد وبين عبد الرحمن بن عوف من خلاف، فسيه خالد، فقال النبي ﷺ : «لا تسبوا أصحابي».

وأخرج الحاكم عن عويم بن ساعدة أن رسول الله ﷺ قال: «إن الله تبارك وتعالى اختارني، واختار لي أصحابًا فجعل لى منهم وزراء وأنصارًا وأصهارًا، فمن سبهم فعليه لعنة الله والملائكة والناس أجمعين، لا يقبل منه يوم القيامة صرف ولا عدل». قال الحافكم: صحيح الإسناد ولم يخرجاه، ووافقه

الذهبي، لكن ضعفه الألباني في ظلال الجنة.

ومع هذا فإن بعض المنتسبين لأهل السنة شكلاً يقولون ببعض مقالة الشيعة ويسبون بعض أصحاب النبي ﴿ اعتمادًا منهم على بعض روايات الإخباريين التي حوتها كتب التاريخ دون أن يمحصوا هذه الروايات.

وكتاب الفتنة الكبرى لطه حسين خير دليل على هذا المنهج المتخبط، وقد تجرأ بعض القصاصين على هذا النهج في الأونة الأخيرة.

فتجرأ بعضهم ونال من بعض الصحابة، فهذا رئيس تحرير جريدة الوفد السابق جمال بدوي يتهم ابن عباس رضي الله عنه بالسرقة واختلاس بيت مال المسلمين اعتمادًا على رواية لا إسناد لها عند الطبري في التاريخ، مع أن الطبري ذكر ما ينفيها، وهذا كاتب مسلسلات يصف عمرو بن العاص بكلام ينبو القلم عن نقله، ولو قال بعض هذا الكلام في شخصية معاصرة لتعرض للمحاكمة بتهمة السب والقذف، ولكنه زمن اجترأ وتجرأ فيه سفلة الناس على من زكاهم الله في كتابه وزكاهم رسول الله على في صحيح السنة وأجمعت الأمة على فضلهم وعدالتهم.

## الماصلة بن الصحابة

وأصحاب رسول الله تلك ليسوا في درجة واحدة في الفضل، فمنهم السابقون الأولون من المهاجرين والأنصار، ومنهم من أنفق من قبل الفتح وقاتل. ومنهم من تبعهم بإحسان، وأنفق من بعد الفتح وقاتل.

والذي عليه أهل الحق أن خير الأمة بعد رسول الله ﷺ أبو بكر الصديق ثم عمر ثم عثمان ثم علي رضي الله عنهم أجمعين، ثم بقية العشرة المشهود لهم بالجنة وهم سعد وسعيد وطلحة والزبير وعبد الرحمن بن عوف وأبو عبيدة بن الجراح وهم جميعًا من السابقين الأولين.

ثم بعد ذلك أهل بدر وكانوا ثلاثمائة وثلاثة عشر رجلاً قال عنهم رسول الله على «لعل الله اطلع على قلوب أهل بدر فقال اعملوا ما شئتم فقد غفرت لكم». متفق عليه.

وقال عن حاطب بن أبي بلتعة: «لا يدخل النار فإنه قد شهد بدرًا والحديبية». متفق عليه.

ثم من بعد ذلك أهل بيعة الرضوان الذين بايعوا النبي في تحت الشبجرة في الحديبية وأنزل الله تعالى في حقهم: ﴿ لَقَدْ رَضِيَ اللَّهُ عَن الْمُؤْمِنِينَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ تَحْتَ الشَّجَرَةِ فَعَلمَ مَا فِي قُلُوبِهِمْ فَأَنزَلَ السَّكِينَةَ عَلَيْهِمْ وَأَثَابَهُمْ فَتُحًا قَرِيبًا ﴾ [الفتى أَدُ].

قال رسول الله : «لا يدخّل النار إن شاء الله من أصحاب الشجرة الذين بايعوا تحتها».

فقالت حفصة: ﴿وَإِن مُنكُمْ إِلاَّ وَارِدُهَا ﴾ [مريم: ٧١]. فقال النبي ﷺ: قد قال الله عز وَجل: ﴿ثُمُّ نُنَجِي النَّذِينَ اتَّقَوْا وَنَذَرُ الظَّالَمِينَ فِيهَا جِبْثِيًا ﴾ [مريم]، والحديث متفق عليه.

ثم بعد ذلك سائر الصحابة يشملهم اسم الصحبة، ويلحقهم فضل الصحبة الثابت في الكتاب والسنة، وقد روى مسلم عن الحسن البصري أن عائذ بن عمرو دخل على عبيد الله بن زياد فقال له: أي بني إني سمعت رسول الله في يقول: إن شر الدعاء الحطمة فإياك أن تكون منهم. فقال له: اجلس فما أنت إلا من نخالة أصحاب محمد رسول الله

فقال: وهل كانت لهم نُخالة، إنما كانت النخالة بعدهم وفي غيرهم. مسلم ك الإمارة ب فضيلة الإمام العادل وعقوبة الجائر.

# موقف السلم من الفتنة والقتال الذي داريين الصحابة

قال شيخ الإسلام في العقيدة الواسطية: ومن أصول أهل السنة والجماعية سلامية قلوبهم والسنتهم لأصحاب رسول الله هي كما وصفهم الله به في قوله: ﴿وَالَّذِينَ جَاءُوا مِنْ بَعْرِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا اغْفِرْ لَنَا وَلاِخُوانِنَا الَّذِينَ سَبَقُونَا بِالإِيمَانِ وَلاَ تَجْعَلْ فِي قُلُوبِنَا غِللاً للَّذِينَ آمَنُوا رَبَّنَا إِنَّكَ رَءُوفٌ رُحِيمٌ ﴿ وَالشِيرَانِ وَلاَ تَجْعَلُ فِي قُلُوبِنَا غِللاً للَّذِينَ آمَنُوا رَبَّنَا إِنَّكَ رَءُوفٌ رُحِيمٌ ﴿ وَالشِيرَانِ وَلاَ تَجْعَلُ السَّدِينَ المَنْوا رَبَّنَا إِنِّكَ رَءُوفٌ رُحِيمٌ ﴿ وَالشِيرَانِ وَلاَ اللّهِ المِنْ الْمَنْوا رَبَّنَا إِنَّكَ رَءُوفٌ رُحِيمٌ ﴾

ويتبرءون من طريقة الروافض الذين يبغضون الصحابة ويسبونهم، ومن طريقة النواصب الذين يؤذون أهل البيت بقول أو عمل.

ويمسكون عما شجر بين الصحابة، ويقولون إن هذه الآثار المروية في مساوئهم منها ما هو كذب، ومنها ما قد زيد فيه ونقص وغير عن وجهه، والصحيح منه هم فيه معذورون، إما مجتهدون مصيبون وإما مجتهدون مخطئون.

وهم مع ذلك لا يعتقدون أن كل واحد من الصحابة معصوم عن كبائر الإثم وصغائره، بل تجوز عليهم الذنوب في الجملة، ولهم من السوابق والفضائل ما يوجب مغفرة ما يصدر منهم إن صدر، حتى إنه يغفر لهم من السيئات ما لا يغفر لمن بعدهم، لأن لهم من الحسنات التي تمحو السيئات ما لابس لمن بعدهم.

ثم القدر الذي ينكر من فعل بعضهم قليل مغمور في جنب فضائل القوم ومحاسنهم من الإيمان بالله ورسوله والجهاد في سبيله والهجرة والنصرة والعلم النافع والعمل الصالح.

ومن نظر في سيرة القوم بعلم وبصيرة، وما منَّ الله به عليهم من الفضائل علم يقينًا أنهم خير الخلق بعد الأنبياء، لا كان ولا يكون مثلهم، وإنهم هم الصفوة من قرون هذه الأمة التي هي خير الأمم وأكرمها على الله.

والمراجع والمراجع والمالية والمراجع والمراجع

الصمد لله وحده والصلاة والسلام على من لا نبي بعده:

مع اشتداد النوازل، وتدبير المؤامرات والكيد للإسلام تثبت الأحداث أن ضعف شبوكة الأمة ووهنها في قلوب أعدائها، ما هو إلا نتيجة مباشرة لبعدها عن المنهج الصحيح من كتاب ربها وسنة نبيها على، فكان من أثر ذلك ظهور البدع وسعة تكاثرها ونموها، بل وإخماد كثير من السنن وإماتتها، فراجت البدع العقدية والتعبدية بين المفرطين من أبناء الأمة فحل بهم الوهن والضعف، وتكالبت عليهم المصائب وكثرت المؤامرات، وازدادت شبوكة الأعداء ضراوة، من الداخل والخارج ما بين مدِّعي الإصلاح والديمقراطية الزائفة، وما بين المتنطعين الذين يلهثون لتنفيذ أو امر الأعداء.

ولقد طال الإسلام نصيبُ الأسد من هذا العداء، فقد حرص الأعداء واستماتوا في رفع راية المعارضة وطعن قلب المجتمع الإسلامي، فلا تكاد فتنة تخبو حتى تقوم فتنة أخرى، يحرك ذلك ويقوده العداء المتأصل للإسلام والمسلمين.

وإذا كان المتشدقون بالإصلاح والديمقراطية المزعومة اليوم يحاولون عبثًا إيهام العالم بأنهم ملائكة الرحمة وأنهم هم المصلحون، وأن سبيلهم هو سبيل النجاة، فإن سبيل الإصلاح الحقيقي يكمن في منهج الأنبياء والمرسلين بعيدًا عن زيف أمريكا ومن عاونهم ، قال تعالى: ﴿ قُلْ هَذِهِ سَبِيلِي أَدْعُو إِلَى اللَّهِ عَلَى بُصِيرَةٍ أَنَا وَمُن اتَّبَعَنِي وَسُبُحَانَ اللَّهِ وَمَا أَنَا مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴾

مناهج الإصلاح .. وفقدان البصيرة

لقد فقدت مناهج أدعياء الإصلاح في الداخل البصيرة لذلك فقد داخلها كثير من الخلل، وكان من سلبيات مناهجهم التعصب المقبت لقادتهم ومنظريهم حتى أصبحت عدالة الشخص وجرحه مرهونة بمحيته لمنظره أو بغضه. وفي ذلك قال شبيخ الإسلام ابن تدمية رحمه الله: «الواحب على كل مسلم بشهد أن لا إله إلا الله وأن محمدًا رسول الله أن يكون أصل مقصده توحيد الله بعبادته وحده لا شريك له وطاعة رسوله ﷺ يدور على ذلك ويتبعه أين وجده، وأن يعلم أن أفضل الخلق بعد الأنبياء هم الصحابة، فلا ينتصر لشخص انتصارًا عامًا مطلقًا إلا لرسول الله ﷺ، ولا لطائفة انتصارًا عامًا مطلقًا إلا للضحابة رضوان الله عليهم أجمعين ، فإن الهدى يدور مع رسول الله ﷺ حيث دار ويدور مع أصحابه حيث داروا» [منهاج السنة ٢٦١.٢٦٠]

إن ضرر هؤلاء على العامة وغيرهم ضررٌ عظيم، وعاقبته وخيمة؛ لأنهم يتكلمون باسم الغَيْرة على الإسلام فَيَغْتَرُّ بهم المتعصدون لهم والدهماء من الناس.

وقد قال الإمام الشياطبي رحمه الله تعالى: «فمثل هؤلاء لابد من ذكرهم والتشريد بهم؛ لأن ما يعود على المسلمين من ضررهم. إذا تُركوا أعظم من الضرر الحاصل بذكرهم والتنفير عنهم، إذا ماتكون التي تندوم الله لا يجيبون ع المرا الامور العقدية فينتخ والله اعداد رئيس التحرير جمال سعد حاتم كان سبب ترك التعيين الخوف من التفرق....»، ففي ذكرهم وكشف عوارهم وخطئهم مصلحة للمسلمين يهون ويصغر عندها الضرر الحاصل بذكر أولئك وخطئهم.

إنَّ دين الإسلام هو الدين الذي ارتضاه الله لنفسه وأمر به الناس أجمعين، فبعث رُسُلُهُ وأنزل كتبه لتوحيده وعبادته، قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ بَعَنْنَا فِي كُلُّ أُمَّةٍ رَسُولاً أَن اعْبُدُوا اللَّهُ وَاجْتَنِبُوا الطَّاعُوتَ ﴾ [النحل: ٣]، ولقد بلغ أنبياء الله ورسله عليهم صلوات الله وسلامه رسالة ربهم أتم بلاغ واوضحه، وكان خاتمهم وأفضلهم نبينا محمد ﷺ فقد بلغنا رسالة ربه، وأقام الحجة، ونصح الأمة وجاهد في الله حق جهاده حتى أتاه اليقين من ربه، فجزاه الله عنا خير ما جزى نبيًا عن أمته.

ولقد كان المسلمون في أول أمرهم يقتفون أثر نبيهم ﷺ لا يحيدون عن ذلك، باتباع النصوص الشرعية وبخاصة في الأمور العقدية، فيتأكد ذلك في أمور الغيبيات التي لا بد فيها من رسوخ قدم التسليم والاستسلام، وعدم الخوض فيما أخفى الله عنهم أمره، وقصر عنه إدراكهم، فكان منهجهم في تلك الأمور وغيرها كما قال تعالى: ﴿سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا غُفْرَانَكَ مِنْهَ وَإِلَيْكَ المُصِيرُ ﴾ [البقرة ٢٨٥] فكانوا كما وصفهم الله تعالى: بقوله: ﴿إِنَّمَا كَانَ قَوْلُ المُؤْمِنِينَ إِذَا دُعُوا إِلَى اللهِ وَرَسُولِهِ لِيَحْكُمُ بَيْدَهُمُ أَنْ يَقُولُوا سَمَعْنَا وَأَطَعْنَا وَأُولَئِكَ مُنْ المُقْلِحُونَ ﴾ [البور:١٥].

العلمانيون .. وأصحاب الأهواء

وليس ببعيد ما يصدر عن العلمانيين وأصحاب الأهواء والمشارب الخبيثة في مركز ابن خلدون وغيره ممن يكنون للإسلام والمسلمين حقدًا دفينًا ما بين دعوة إلى تغيير المناهج وحذف السنّة وإعمال العقل بدلا منها، حتى أصبحت عقولهم قائدة والنصوص مقودة!! وأصبحت عقولهم حاكمة والنصوص محكومة!! فضلوا وأضلوا كثيرًا عن سواء السبيل، فقد جلبوا على الأمة شرًا مستطيرًا، وكثر للأسف سوادهم، وأصبحت النصوص الشرعية مرتعًا خصبًا لعقولهم العفنة، يثبتون ما شاءوا، ويتفون ما شاءوا، ويتفون ما شاءوا، ويتأولون ما شاءوا ﴿ أَرَائِتَ مَنِ اتَّخَذَ إِلَهَهُ هَوَاهُ أَفَائْتَ تَكُونُ عَلَيْهِ وَكِيلاً (٤٣) أَمُ تَحْسَبُ أَنَّ أَكْثَرَهُمْ يَسَمْعُونَ أَوْ يَعْقِلُونَ إِنْ هُمْ إِلاَّ كَالْأَنْعَام بَلْ هُمُّ أَصْلُ سَبِيلاً ﴾ [الفرةان:٢٠-٤٤].

ومعُ اشتداد حملة هؤلاء المارقين الحاقدين على الإسلام والمسلمين فإن الله سبحانه يقيضُ لهم من يتصدى لهم ويُفند أباطيلهم والله تعالى يحفظ دينه فكان ذلك مصداقًا لقول رسولنا الأمين ﷺ: «لا تزال طائفة من أمتي قائمة بأمر الله لا يضرهم من خذلهم ولا من خالفهم حتى يأتي أمر الله وهم ظاهرون على الناس» [نخرجه الشيخان].

ولا زال للمبتدعة أذنابٌ وأنصارُ البست تلك المذاهب الباطلة ثوبًا يحدع الناظرين، وليس هذا بغريب فأهل الشر يتفانون في نشر مذهبهم بشتى الوسائل والطرق.

والغريب بل والمبكي أن تتبنى بعض المناهج الإصلاحية الدعوية نصرة بعض البدع العقدية وغيرها.

ابتلاءات تستوجب الصبر

إن ما يحدث للمسلمين في الداخل والخارج لهو ابتلاء يستوجب الصبر والعود السريع إلى الله سبحانه فإذا كانت الطعنات من الداخل

إنمايحدث للم\_سلمين في الداخل والخارج لهوالتسلاء يستوجب الصبر والعود السريع إلى الله سبحانه. وإصلاح حقيقي نابعمن الت م سای بالكتاب والسنة بفهم سلف الأمة

aller de par sei tien en

painty decreasing of he

ile ligar the general cally the

أحصيت والتوليت والوضع السياني الداخلي والإقلامي والبرنب

تضرب المسلمين في عقيدتهم فإن الأعداء في الخارج ليسوا أقل ضراوة فهذا «البير لسكوني» رئيس الوزراء الإيطالي يصرح لإذاعة «راي» ا الإيطالية قائلًا: إن على الدول العربية أن تخرج من العصور الوسطى . على حد تعبيره ، وتحذو حذو العراق الذي أجرى أول انتخابات متعددة الأحزاب منذ عقوداا الداخان المام مركات المالومة الداخا المعقودا بالعرار

وأضاف بير لسكوني قائلا: «إن هذه الانتضابات يمكن أن تحدث تأثيرًا إيجابيًا في جميع الدول العربية الأخرى حيث الحكم المطلق وعدم حربة المرأة وضياع الكرامية وحيث بتعين اتضاد المزيد من الخطوات للخروج من العصبور الوسطى، والتخلي عن أشكال الحكومات التي لا تتسم بأي نوع من الديمقراطية . على حد قول بائعي الوهم .. وليست هذه هي المرة الأولى التي يتطاول فيها بير لسكوني

بتعليقاته على الأمتين العربية والإسلامية متهما العرب والمسلمين بالتخلف، فبعد أسابيع من هجمات سيتمير على الولايات المتحدة أثار بير لسكوني عاصفة من الاحتجاجات الدولية بعد أن أشاد بتفوق الحضارة الغربية على الإسلام.. وفعلا إذا لم تستح فاصنع ما شبئت!!

المستحافام يهودي يصب النارعلي رؤوس العرب المستحافات

قال الحاخام المهودي العنصري «دافييد بقاعي»: «العرب ببحثون عن الجشع الجنسي والكحول، لا يمكن الثقة بهم إنهم أغبياء ولم يقدموا أي شيء للإنسانية»، وقال أيضًا: «إن العرب يجب الإمساك بهم والصاق مسدس برؤوسهم وإطلاق النار عليهم، وأن كل مبنى متعدد الطبقات يقيم فيه عرب وفلسطينيون يجب تدميره». عالا علي عدله ومثلة والأربية

وهذا غيض من فيض الألفاظ العنصرية التي استمع إليها طلاب قسم العلوم السياسية في جامعة صيفا كثيرًا، ولكن ليس من قبل أحد نشطاء البمين المتطرف في الجامعة، وإنما من قبل المحاضر الذين توقعوا أن يستمعوا منه إلى محاضرات عن الجهاز العلاقات العربي والمسألة الفلسطينية، فوجدوه يكيل الشتائم والألفاظ العنصرية للعرب.

وأوصى المحاضر العنصري صاحب كتاب «مخاطر الإسلام المتطرف»، الجيش الصهيوني بتصوير المطلوبين الفلسطينين أثناء إهانتهم وعرض الصور على عائلاتهم كي بشاهدوا أولادهم الجبناء . على حد تعبيره .، وقد حاولت إحدى الطالعات الاعتراض على أقوال الحاخام الإسرائيلي مشدرة إلى كون التاريخ قد عرف علماء رياضيات ورجال علم عرب في كل التخصصات فرد عليها حاخام اليهود من أبناء القردة والخنازير قائلا: «أنت لا تعرفين عما تتحدثين، العرب لم يخترعوا أي شيء إنهم حمقي ولم يقدم واأي شيء للإنسانية لقد نقلوا المعادلات التي تدعين أنهم اخترعوها.. العرب كذابون كبار ولا تصدقي تاريخهم».ا.هـ

مهنته البنداري امريكا وإسرائيل..ومؤامرة جليدة ستا ملسع حالع دينه استمرارًا لنظرية المؤامرة وإشعال الفتن في كل بقعة من ديار الإسلام والعروبة تشير أصابع الاتهام بما لايدع مجالا للشك في ضلوع أمريكا وإسرائيل فيما يحدث في لبنان فقد كان الحريري رئيس وزراء لبنان الأسبق كبش فداء وضحية لاتفاق المعارضة اللبنانية مع أمريكا وإسرائيل من أجل خروج سوريا من لبنان وتنحى السلطة اللبنانية.

ويأتى اغتيال الحريري بمثابة علامة استفهام كبيرة من حيث اختيار

الأمريكية واليهودية ضالعةفيما يحدث في لبنان منمحاولة ضربالوحدة وزعزعةكيان الدولة وتقزيمها والضغطعليها حتىتخلو الساحةلعبث اليه و ود والأمسريكان

كلمةالتحرير

إن سببيل الإصبالح الحقيقي يكمن في منهج الأنبياء والرساي والرساي بعيداً عن زيف أمريكا ومن أمريكا ومن

عاونها

شخصيته والتوقيت والوضع السياسي الداخلي والإقليمي والترتيب الدولي للمنطقة وقبل الخوض فيمن هو صاحب المصلحة في اغتيال الحريري لابد من الخروج من دائرة لبنان إلى الوضع الإقليمي الذي يعتبر أكثر حساسية في منطقة الشرق الأوسط وأيضنًا على المستوى الدولي فالولايات المتحدة الأمريكية التي تحتل العراق وتعتبر أن كل من سوريا وإيران أصحاب يد عليا في دعم حركات المقاومة الداخلية وترتيب أوضاع الحكم في العراق.

وقد صنفت أمريكا إيران ضمن من وصفتهم «بمحور الشر» وتطالبها الآن بالتخلي عن برنامجها النووي، كما صنفت سوريا بأنها من الدول الداعمة للإرهاب سواء على المستوى العراقي أو على المستوى الفلسطيني والمضحك بل والمبكي أن تبادر أمريكا وإسرائيل بمجرد وقوع حادث اغتيال الحريري إلى توجيه أصابع الاتهام إلى سوريا مطالبين فورًا بسرعة الإنسحاب السوري من لبنان وعلى الفور يصدر قرار من مجلس بالأمن الأمريكي أقصد الدولي.. وسرعان ما يصدر القرار من دول المصالح في الغرب بالموافقة على مطالبة سوريا الفورية بالإنسحاب من لبنان خدمة لأهداف إسرائيل وأمريكا وتتواصل الحملات الإعلامية ضد سوريا تحت زعم تحميلها مسئولية اغتيال رفيق الحريري ومطالبتها تنفيذ القرار رقم «١٩٥٩» وضد إيران أيضًا تحت زعم امتلاكها أسلحة نووية وعدم تعاونها مع المجتمع الدولي في الوقت الذي كشفت المعلومات عن اتخاذ إسرائيل من سوريا وإيران...

يتوافق ذلك مع التسريبات الأخيرة من البنتاجون الأمريكي والتي تشير إلى سعي واشنطون لإسقاط النظامين السوري والإيراني، وتسارع دول العالم قاطبة إلى الضغط على سوريا وإيران للمسارعة بقبول كل ما يصدر عن أمريكا من مؤامرات متناسين في غفلة من الزمن أن إسرائيل هي التي تحتل جزءًا من أرض لبنان وأن أمريكا وحلفاءها المتآمرين معها ما زالوا يحتلون العراق بعد أن دمروا كيان هذا البلد تحت وهم تخليصها من صدام وإنقاذها من الدكتاتورية ونشر الحرية والديمقراطية.

إن واقع الأمة مرير ومخز للغاية الأمر الذي يتطلب منا سرعة اتخاذ خطوات عملية وجادة لإصلاح حال الأمة، ومعالجة كافة أوجه القصور التي تعتري جوانب الحياة اليومية، فالمسلمون مطالبون بأن يجتمعوا على كلمة سواء، وعلى كلمة الحق حتى تنهض أمتهم، وتذهب عنها أسباب التخلف والفشل لتعود لها ريادتها وسيادتها في كافة المحالات.

إننا نعتقد أن أمتنا تمتلك من مقومات القيادة والريادة ما يجعلها في مقدمة الأمم، لأنها تمتلك منهجًا قويمًا فيه سر النجاح والتفوق فهل تلتقي الأمة بكل فصائلها على كلمة سواء على كتاب الله وسنة نبيها صلى الله عليه وآله وسلم فتستعيد بذلك مجدها المفقود وتحقق أملها المنشود، وتسود على العالمين؟ فالإعتصام الاعتصام والتمسك التمسك بهذا المنهج الكريم والاتفاف حوله كما قال تعالى: ﴿وَاعْتَصِمُوا بِحَبْلِ اللَّهِ جَمِيعًا وَلاَ تَقْرَقُوا ﴾.

اللهم أعز الإسلام والمسلمين وأذل الشرك والمشركين.

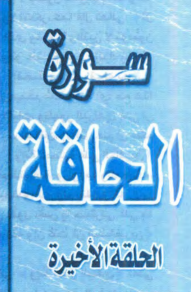
﴿ إِنَّهُ كَـانَ لاَ نُؤْمِنُ بِاللَّهِ العَظِيمِ (٣٣) وَلاَ يَحُضُّ عَلَى طَعَامِ المُسْكِينِ (٣٤) فَلَنْسِ لَهُ الدُّوْمَ هَاهُنَا حَمِيمُ (٣٥) وَلاَ طُعَامُ إِلاَّ مِنْ غِينُلِينِ (٣٦) لاَ نَأْكُلُهُ الاَّ الخَاطِئُونَ (٣٧) فَلاَ أُقْسِمُ بِمَا تُنْصِيرُونَ (٣٨) وَمَا لَا تُبْصِرُونَ (٣٩) إِنَّهُ لَقَوْلُ رَسُولَ كَرِيمِ (٤٠) وَمَا هُوَ يَقُولُ شَاعِرِ قَلِيلاً مَّا تُؤْمِنُونَ (٤١) وَلاَ يَقُولُ كَاهِنِ قَلِيلاً مَّا تَذَكُّ رُونَ (٤٢) تَنزِيلُ مِّن رُّبِّ العَالَىنَ (٤٣) وَلُوْ تَقُولُ عَلَيْنًا يَعْضَ الْأَقَاوِيلِ (٤٤) لِأَخَذْنَا مِنْهُ بِالْيَمِينِ (٤٥) ثُمُّ لَقَطَعْنَا مِنْهُ الوَتِينَ (٤٦) فَمَا مِنكُمُ مِّنْ أَحَدِ عَنْهُ حَاجِزِينَ (٤٧) وَإِنَّهُ لَتَذْكِرَةُ لِّلْمُتَّقِينَ (٤٨) وَإِنَّا لَنَعْلَمُ أَنَّ مِنكُمُ مُكُذِّبِينَ (٩٤ُ) وَإِنَّهُ لِحَسْرَةُ عَلَى الكَافِرِينَ (٥٠) وَإِنَّهُ لَحَقُّ الدَّقِينَ (٥١) فَسَيِّحْ بِاسْمْ رَبِّكَ العَظِيم ﴾. [الحاقة: ٣٤-٥٦]

بقول الله تعالى عمن أوتى كتابه بشيماله: ﴿ إِنَّهُ كَانَ لاَ يُؤْمِنُ بِاللَّهِ العَظِيمِ (٣٣) وَلاَ يَحُضُ عَلَى طَعَامِ المسْكِينِ ﴾، فلُم يحسن فيما بينه وبين الله، ولم يحسن فيما بينه وَبين عباد الله، وشرط النجاة إحسان العبد فيما بينه وبين الله تعالى بالإيمان به وطاعته، وإحسانه فيما بينه وبين الناس ببرهم وكف الأذي عنهم، قال تعالى: ﴿ إِنَّ الْمُتَّقِينَ فِي جَنَّاتٍ وَعُيُونِ (١٥) آخِذِينَ مَا آتَاهُمْ رَبُّهُمْ إِنَّهُمْ كَانُوا قَتْلُ ذَلِكَ مُحْسِنِينَ ﴾، ثم فسرُ إحسانهم، فقال: ﴿ كَانُوا قَلِيلاً مِّنَ اللَّبْل مَا يَهْجَعُونَ (١٧) وَبِالأَسْحَارِ هُمْ يَسْتَغْفِرُونَ ﴾ [الذاريات: ١٥- ١٩]، وهذا إحسانُهم فيماً بينهم وين الله، ثم قال تعالى: ﴿ وَفَي أَمُو الهُمُّ حَقُّ لَلسَّائِلِ وَالْمُحْرُومِ ﴾، وهذا إحسانهم فيما بينهم ويين عياد الله، ولذا وصنى النبي ﷺ بعموم هذا الإحسان فقال: «اتق الله حيثما كنت، وأتبع السبئة الحسنة تمحها، وخالق الناس بخلق حسن».

فهذا الخاسر- صاحب الشيمال ﴿ كَانَ لاَ يُؤْمِنُ بِاللَّهِ العَظِيمِ (٣٣) وَلاَ يَحُضُّ عَلَى طَعَام المِسْكِين ﴾، فأساء فيما بينه ويين الله، كما أساء فيما بينه وبين الناسُ، ﴿ فُلَنْسَ لَهُ البَوْمَ هَاهُنَا حَمِيمٌ ﴾ أي: قريب أو صديق ينفعه أو يشفع له، كما قال تعالى: ﴿ مَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ حَمِيمٍ وَلاَ شَنَفِيع يُطَاعُ ﴾ [غافر: ١٨]، ﴿ وَلاَ طَعَامُ ﴾ أي: ليس له اليوم هأهنا طعام ﴿ إِلَّا مِنْ غِسْلِين ﴾ وهو ما يسيل من جراحات أهل النار، من الدم والقَيح والصديد، وهو طعام ﴿ لاَ يَأْكُلُهُ إِلَّا الْخَاطِئُونَ ﴾ أي: المذنبون المتصفون بالخطيئة.

وبعد، فذلك هو الذي يجعله الله مستحقًا للأخذ والغلِّ والتصلية وأن يُسلك في السلسلة التي ذرعها سبعون ذراعًا في الجحيم، وهُو أشد دركات جهنم عذابًا، فكيف بمن يمنع طعام المسكين؟ ومن يُجيعُ الأطفال والنساء والشيوخ، ومَنْ يبطش بطشية الجبارين بمن يمدّ إليهم يده باللقمة والكساء في برد الشتاء؟ أين ترى يذهب هؤلاء؟





اعداد الموقع على الانترنت WWW.ibnbadawy.com

وهم يوجدون في الأرض بين الحين والحين، وما الذي أعده الله لهم وقد أعد لمن لا يحضّ على طعام المسكين ذلك العذاب في الجحيم.

يقول تعالى: ﴿ فَلاَ أُقْسِمُ بِمَا تُبْصِرُونَ (٣٨) وَمَا لاَ تُنْصِرُونَ (٣٩) إِنَّهُ لَقَوْلُ رَسُولِ كَرِيمٍ ﴾: إن القرآن الكريم كالمُ الله رب العالمين، نزل يه الروح الأمن، فعلمه سعد المرسلين محمدًا على، وهذه حقيقة طالما كررّها القرآن، ردًا على الذين ﴿ قَالُوا أَسَاطِيرُ الأَوْلِينَ اكْتَتَبَهَا فَهِيَ تُمُلِّي عَلَيْهِ نُكْرَةً وَأُصِيلاً ﴾ [الفرقان: ٥]، وهو هنا يؤكد هذه الحقيقة بالقسم: ﴿وَإِنَّهُ لَقَسَمٌ لُوْ تَعْلَمُ وِنَ عَظِيمٌ ﴾ [الواقعة: ٧٦]، ﴿ فَلاَ أُقْسِمُ بِمَا تُبْصِرُونَ (٣٨) وَمَا لاَ تُبْصِرُونَ ﴾، وهو أكثر وأعظم مما تبصرون، ﴿ إِنَّهُ لَقُولُ رَسُولِ كَرِيمٍ ﴾ يعنى النبي اضافة إليه على معنى التبليغ، لأن الرسول السول من شائه أن يبلغ عن المرسل، ﴿ وَمَا هُوَ بِقَوْل شَاعِر قَلِيلاً مَّا تُؤْمِنُونَ (٤١) وَلاَ بِقُول كَاهِن قَلِيلاً مَّا تَذَكَّرُونَ (٤٢) تَنزيلٌ مِّن رُّبِّ العَالمَينَ ﴾، وقد كان المشركون كما وصفهم الله مختلفين في أمر النبي ﷺ، غير متفقين على كلمة يقولونها فيه، فتارةُ يقولون شباعر، وتارة يقولون ساحر، وتارة بقولون كاهن، وتارة بقولون مجنون، قال تعالى: ﴿ وَالسَّمَاءِ ذَاتِ الْحُدُّكِ (٧) إِنَّكُمْ لَفِي قُولُ مُّ ذُ تَلِفٍ ﴾ [الذاريات: ٧، ٨]، وقال تعالى: ﴿ بَلْ كَذَّبُوا بِالحْقِّ لِمَّا جَاءَهُمْ فَهُمْ فِي أَمْرٍ مِّربِحٍ ﴾ [ق: ٥]، فيرًا الله نبيه مما قالوا، فقال هنا: ﴿ إِنَّهُ لَقُوْلُ رَسُنُولِ كَرِيمِ (٤٠) وَمَا هُوَ بِقُوْلِ شَبَاعِرِ قَلِيلاً مَّا تُؤْمِنُونَ (٤١) وَلاَ بِقَـوْل كَاهِنِ قَلِيلاً مَّا تَذَكُّرُونَ ﴾، وقال في سورة الطور: ﴿ فَذَكُّرْ فَمَا أَنْتُ بِنِعْمَةِ رَبِّكَ بِكَاهِنِ وَلاَ مَحْنُونِ ﴾ [الطور: ٢٩]، ولقد كانت هذه الأيات من جملة الأسباب التي جعلها الله تعالى مؤثرةً في هداية عمر بن الخطاب رضى الله عنه، فقد رُوى عنه أنه قال: خرجتُ أتعرض رسول اللَّه ﷺ قعل أن أسلم، فوجدته قد سبقني إلى المسجد، فقمتُ خَلْفُه فاستفتح سورة الحاقة، فجعلت أعجب من تأليف القرآن، قال: فقلت: هذا والله شاعر كما قالت قريشٌ، فقرأ: ﴿ إِنَّهُ لَقُولُ رَسُولَ كَرِيمٍ (٤٠) وَمَا هُوَ بِقُولُ شَاعِرِ قُلِيلاً مَّا تُؤْمِنُونَ ﴾، قُال: فقلت: كاهن، فقرأ: ﴿ وَلاَ يقُولُ كَاهِنِ قُلِيلاً مَّا تُذَكِّرُونَ ﴾ إلى آخر السورة، قال: فوقع الإسلام في قلبي كل موقع. الله إذا الماسطا عبد والعالم

وقوله تعالى: ﴿ وَلَوْ تَقُولُ عَلَيْنَا يَعْضَ الأَقَاوِيلِ ﴾ يعنى: لو زاد محمد على ما أوحيناه إليه شبيئًا أو نقص: ﴿ لأَخَذْنَا مِنْهُ بِالْيَمِينِ (٤٥) ثُمَّ لَقَطَعْنَا مِنْهُ الوَتِينَ ﴾ فمات، لأن الوتين عِرْقٌ في القلب إذا انقطع مات صاحبُه، ولو فعل الله ذلك بنبيه ما منعه أحد، ولذا قال تعالى: ﴿ فَمَا منكُم مِّنْ أَحَد عَنْهُ حَاجِزِينَ ﴾، وهذا التهديد قد تضمن شهادة الله لنبيه بالأمانة على ما أوحى إليه، وأنه لم يزد فيه ولم ينقص، وتوضيح ذلك أنه لما لم يفعل به ما ذكره في هذا الوعيد، دلّ على أنه لم يتقول.

وقوله تعالى: ﴿ وَإِنَّهُ لَتَذْكِرَةُ لَلْمُتَّقِينَ ﴾ يعنى القرآن، وأما الذين لا يتقون فقلوبهم مطموسة غافلة، لا تتفتح ولا تتذكر، كما قال تعالى: ﴿ قُلْ هُوَ لِلَّذِينَ آمَنُوا هُدًى وَشَيِفَاءٌ وَالَّذِينَ لاَ يُؤْمِنُونَ فِي آذَانِهِمْ وَقُرٌ وَهُو عَلَيْهِمْ عَمَى أُوْلَئِكَ يُنَادَوْنَ مِن مَّكَان بَعِيدٍ ﴾ [فصلت: ٤٤]، وقوله تعالى: ﴿ وَإِنَّا لَنَعْلَمُ أَنَّ مِنكُم مُّكَذِّبِينَ ﴾ أي: مع هذا البيان ووضوح الأيات، وظهور البراهين على أن القرآن كلام الله رب العالمين، إلا أنَّا نعلم أن منكم مَكَذَبِينَ بِالقَرآنِ، ﴿ وَإِنَّهُ لَحَسَّرَةٌ عَلَى الكَافِرِينَ ﴾ فإنه إذا كان يوم القيامة، ورأوا ما وعدهم به، تحسروا إذ لم يهتدوا به، ولم ينقادوا له، كما قال تعالى: ﴿ أَن تُقُولَ نَفْسٌ يَا حَسْرَتَى عَلَى مَا فَرُطتُ فِي جَنبِ اللَّهِ وَإِن كُنتُ لَمْنَ السَّاخِرِينَ ﴾ [الزمر: ٥٦].

وقوله تعالى: ﴿ وَإِنَّهُ لَحُقُّ الدِّقِينَ ﴾ يعنى وإن كذَّب به المكذبون، فهو حق اليقين، وليس مجرّد اليقين، ﴿ فَسَبِّحْ باسْم رَبِّكَ العَظيم ﴾، ﴿ وَلاَ يَحْزُنكَ الَّذِينَ يُسَارِعُونَ فِي الكُفْرِ ﴾ [آلُ عمران: ١٧٦]، ولقد سبّح النبي عليه باسم ربّه، وحثّ أمّته على التسييح، وكان يقول: «كلمتان خفيفتان على اللَّسان، ثقيلتان في الميزان، حبيبتان إلى الرحمن؛ سيحان الله ويحمده، سيحان الله العظيم».

نسأل المولى سيحانه وتعالى أن يرزقنا العلم النافع والعمل الصالح، وإلى اللقاء في الحلقة القادمة- إن شاء الله- حول تفسير سورة «المعارج».

# اباب (السناة

# Month

الحمد لله رب العالمين، حمدًا يليق بجلاله وعظيم سلطانه، والصلاة والسلام على المبعوث رحمة للعالمين، . وبعد: محمد

اعلاد

عن جرير بن عبد الله رضى الله عنه قال: قال لى رسول الله عَدُّ: «ألا تريحني من ذي الخلَصة؛ » فقلت: ىلى، فانطلقت في خمسين ومائة فارس من أحْمس، وكانوا أصحاب خيل، وكنت لا أثبت على الخيل، فذكرت ذلك للنبي عَظِيمُ فضرب يده على صدري حتى رأيت أثر يده في صدري، وقال: «اللهم ثبته واجعله هاديًا مهدئا». قال: فما وقعت عن فرس بعد، قال: وكان ذو الخلصة ببتا باليمن لخثعم ويحيلة فيه نُصِّبُ تُعْبِدُ يقال الكعبة، قال: فأتاها فحرقها بالنار وكسرها، قال: ولما قدم جرير اليمن كان بها رجل يستقسم بالأزلام، فقيل له: إن رسول رسول الله عَلَيْهُ هاهنا، فإن قدر عليك ضرب عنقك، قال: فسنما هو بضرب بها إذ وقف عليه جرير قال: لتكسرنها ولتشهد أن لا إله إلا الله أو لأضربن عنقك، قال: فكسرها وشهد، ثم بعث جرير رجلاً من أحمس يكنى أبا أرطاة إلى النبي عليه يبشره بذلك، فلما أتى النبي عليه قال: يا رسول الله، والذي بعثك بالحق ما جئت حتى تركتها كأنها جمل أجرب، قال: فبرك النبي على خيل أحمس ورجالها خمس مرات.

هذا الحديث أخرجه الإمام البخاري في تسعة مواضع من صحيحه ثلاثة منها في كتاب الجهاد: في باب (حرق الدور والنخيل) برقم (٣٠٢٠) وباب (من لا يثبت على الخيل) برقم (٣٠٣٦) وباب (البشارة في الفتوح) برقم (٣٠٧٦) وفي موضع واحد في كتاب مناقب الأنصار باب (ذكر جرير بن عبد الله البجلي رضي الله عنه) برقم (٣٨٢٣)، وكتاب المغازي في باب (غزوة ذي الخلصة) بالأرقام (٤٣٥٥، ٤٣٥٦، ٤٣٥٧)، وفي كتاب الأدب باب (التبسم والضحك) برقم (٦٠٩٠) وفي كتاب الدعوات باب (قول الله تعالى: ﴿ وَصِلَّ عَلَيْهِمْ ﴾ برقم (٦٣٣٣)، كما أخرجه الإمام مسلم في صحيحه في كتاب فضائل الصحابة باب «من فضائل جرير بن عبد الله رضى الله عنه» برقم (٢٤٧٦). وأخرجه أبو داود في سننه في كتاب الجهاد باب (في بعثة البشيراء) برقم (٢٧٧٢)، وأخرجه النسائي في الكبرى في السير وفي المناقب، وأخرجه الإمام أحمد في المسند بالأرقام (٢٦٠/٤، ٣٦٧، ٣٦٥).

## راوي الحديث:

هو جرير بن عبد الله بن جابر بن مالك بن نصر بن ثعلبة بن جُسَم بن عوف، الأمير النبيل الجميل، أبو عمرو، وقيل أبو عبد الله البَجليُّ القَسْرِيُّ، وقسر من قطحان، وجرير من أعيان الصحابة وبايع النبي على النصح لكل مسلم، وفي مسند احمد بسند قوي عن جرير بن عبد الله قال: لما دنوت من المدينة أنخت راحلتي، وحللت عيبتي ولبست حلتي ثم دخلت المسجد فإذا برسول الله عن يخطب فرماني الناس بالحدق. فقلت لجليسي: يا عبد الله هل ذكر رسول الله من أمري شيئًا؟ قال: نعم، ذكرك بأحسن الذكر، بينما هو يخطب إذ عَرضَ له في خطبته، فقال: «إنه سيدخل عليكم من هذا الفج من خير ذي يمن، ألا سيدخل علي وجهه مستمة ملك». قال: فحمدت الله.

وعنه رضي الله عنه قال: ما رآني رسول الله إلا تبسم في وجهي، قال: «يَطْلُعُ عليكم من هذا الباب رجل من خير ذي يمن، على وجهه مسِدْحة ملك، وإسناده صحيح. وروى البخاري ومسلم عن همام قال: رأيت جرير بن عبد الله بال ثم توضأ ومسح على خفيه، ثم قام فصلى، فسئل فقال: رأيت النبي فعل مثل هذا، قال إبراهيم فكان يعجبهم، لأن جريرًا من آخر من أسلم.

واعتزل جرير عليًا ومعاوية حتى توفي، وروي أن عليا أرسل إليه ابن عباس والأشعث فقالا: أمير المؤمنين يقرئك السلام، ويقول: نعم ما رأيت من مفارقتك معاوية، وإني أنزلك بمنزلة رسول الله التي أنزلكها. فقال جرير: إن رسول الله شعب بعثني إلى اليمن أقاتلهم حتى يقولوا: لا إله إلا الله، فإذا قالوا حرمت دماؤهم وأموالهم، فلا أقاتل من يقول لا إله إلا الله.

وتوفي جرير سنة إحدى وخمسين، وقيل سنة أربع وخمسين، فرضي الله عنه وأرضاه.

## شرح الحديث:

قوله: «غزوة ذي الخُلُصَةِ» بفتح الخاء واللام والصاد، وحكى ابن دريد فتح أوله وإسكان ثانيه، وحكى ابن هشام ضمها، وقيل بفتح أوله وضم ثانيه، والأول أشهر، قاله الحافظ في الفتح، وقال: والخلصة نبات له حبُّ أحمر

# لاراحسة لصالحي أهل الإسالام

# مهمة الرسل دعوة الناس إلى

# على من أخذ بالأسباب ألا ينسى دعاء

كخرز العقيق، وذو الخلصة اسم للبيت الذي كان فيه الصنم، وقيل: اسم البيت الخلصة، واسم الصنم ذو الخلصة، وحكى المبرد أن موضع ذي الخلصة صار مسجدًا جامعًا لبلدة يقال لها العبلات من أرض خثعم، ووهم من قال إنه كان في بلاد فارس.

كان بيت في الجاهلية لخشعم يقال له ذو الخلصة، وخثعم قبيلة شهيرة ينتسبون إلى خثعم بن أنمار بن إراش بن عنز بن وائل ينتهي نسيهم إلى ربيعة بن نزار إخوة مضر بن نزار جد قريش، وقد ذكر ذو الخلصة في حديث أبي هريرة عند الشيخين في كتاب الفتن مرفوعًا: «لا تقوم الساعة حتى تضطرب اليات نساء دوس حول ذي الخلصة»، وكان صنمًا تعبده دوس في الجاهلية. قال ابن حجر: والذي يظهر لي أنه غير المراد في حديث جرير هذا، لأن دوسًا قبيلة أبي هريرة ينتسبون إلى دوس بن عدثان- بالثاء المثلة- بن عبد الله بن زهران ينتهي نسبهم إلى الأزد، فبينهم وبين خشعم تباين في النسب والبلد، وذكر ابن دحية أن ذا الخلصة المراد في حديث أبي هريرة كان عمرو بن لحليٌّ قد نصبه أسفل مكة، وكانوا يلبسونه القلائد ويجعلون عليه بيض النعام ويذبحون عنده، وأما الذي لخشعم فكانوا قد بنوا بيتًا يضاهون به الكعبة، فظهر الافتراق وقوى التعدد، والله أعلم.

جاء في بعض روايات الحديث: «والكعبة البيمانية والكعبة الشامية». قيل: هو غلط والصواب اليمانية فقط، سموها بذلك مضاهاة للكعبة، والكعبة البيت الحرام بالنسبة لمن يكون جهة اليمن شامية. فسموا التي بمكة شامية والتي عندهم يمانية تفريقًا بينهما.

وقوله ﷺ: «ألا تريحيني»: بفتح اللام مخففة

# إلا بزوال معالم الشرك بالله عزوجل

# التوحيد الخالص وتعبيدهم لرب الناس

# الله؛ فما شاءكان، وما لم يشأ لم يكن

طلب تضمن الأمر، وخص 👑 حريرًا بذلك لأنها كانت في بلاده وهو من أشراف قومه، والمراد بالراحة هنا راحة القلب؛ وما كان شيء أتعب لقلب رسول الله على من بقاء الشرك بالله تعالى.

قوله: «فبرك النبي 👑 على خيل أحْمَسَ ورجالها خمس مرات» أحْمَسُ على وزن أحمر هو إخوة بَجِيلةً رهط جرير ينتسبون إلى أحْمَسَ بن الغوث بن أَنْمَار، وبجيلة اسم امرأة نسبت إليها القبيلة المشبهورة. قال الصافظ في الفتح: وفي العرب قبيلة أخرى يقال لها أحمس ليست مرادة هنا ينتسبون إلى أحمس بن ضبيعة بن ربيعة بن

وأما بَرُّك وفي رواية بَارك وفي ثالثة دعا لنا ولأحمس خمس مرات ـ أي بالبركة.

قول جرير رضى الله عنه: «وكنت لا أثبت على الخيل فضرب على صدري حتى رأيت أثر أصابعه في صدري». أي أن النبي ﷺ فعل ذلك ثم دعا له بقوله 🎏: «اللهم ثبته واجعله هاديا مهديا». الذي لا يثبت على الخيل يقال له رجل قِلَعُ وخاصة الذي لا تشبت قدمه عند الحرب، فلذلك دعا النبي عليه لجرير أن يثبته الله تعالى على فرسه، وزاد في دعائه له أن يجعله الله تعالى هاديا مهديا أي هاديا لغيره مهديا في نفسه.

قوله: «فكسرها وحرقها» أي: هدم بناءها، ورمى النار فيما فيها من الخشب.

وقوله: «ولما قدم جرير إلى اليمن» يشعر باتحاد قصته في غزوة ذي الخلصة بقصة ذهابه إلى اليمن، وكأنه بعد فراغه من هدم ذي الخلصة وتحريقها، وأرسل رسوله ليبشير رسول الله 👺 استمر ذاهبًا إلى البمن لدعوة أهلها إلى الإسلام وتعريفهم بخبر رسول الله 👑 وإقامة الدين فيهم. قوله: «يستقسم بالأزلام» أي يستخرج بواسطة

ذلك غيب ما يريد أن يفعله ويمضى فيه من خير أو شير، والاستقسام بالأزلام وهي الأسهم التي لا ريش لها واحدها «زُلُمٌ» فكان الواحد منهم إذا أراد فعل أمر «أخذ ثلاثة أسبهم وكتب على أحدها [افعل] وعلى الثاني: [لا تفعل] وترك الثالث غُفْلاً أو كتب عليه [غُفُلُ]. ويقرع بها فإن خرج الذي فيه الأمر بالفعل فعل، وإن خرج الذي فعه النهي انتهي، وإن خرج الغُفْلُ أعاد، ويعتقدون أن في ذلك الخير أو هو الذي يترتب عليه اختيار الخير للفاعل غير رادين الأمر لصاحب الأمر وهو الله رب العالمين، وقد حرم الله تعالى الاستقسام بالأزلام في قوله تعالى: ﴿ وَأَنْ تَسْتَقْسِمُوا بِالأَزْلامِ ﴾ عطفا على المحرمات في قوله تعالى: ﴿ حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةُ ﴾ الآية.

قوله: «ثم بعث جرير رجلاً من أحْمَسَ يكني أبا أرْطَاةً». قال ابن حجر: وقع مسمى في صحيح مسلم ب «حصين بن ربيعة»، ولبعض رواة مسلم «حسين» وهو تصحيف، قال: ومنهم من سماه «حصن»، وقلبه بعض الرواة فقال: «ربيعة بن حصين»، ومنهم من سماه «أرطاة»، والصواب: أبو أرطاة حصين بن ربيعة وهو ابن عامر بن الأزور، وهو صحابي بجلي لم أرَ له ذكرًا إلا في هذا والعلمان وفع وراتيع إلى عبياها أثيرعمال

قوله: «كأنها حمل أحرب» كنابة عن نزع زبنتها وإذهاب بهجتها، وقال الخطابي: المراد أنها صارت مثل الجمل المطلى بالقطران من جربه، إشارة إلى أنها صارت سوداء لما وقع فيها من التحريق. ووقع في بعض الروايات: «أجوف» بدلاً من أجرب، والمعنى أنها صارت صورة بغير معنى. والأجوف الخالي الجوف مع كبره في الظاهر. والله أعلم.

وفي الحديث من الفوائد الجمة والمطالب العظيمة الكثير وأولها وأهمها حرص النبي 🚟 على توحيد الله تبارك وتعالى، وأنه أظهر حزنه وتعبه لوجود أوثان أو أصنام تعبد من دون الله تعالى في أرض الله، وأن همه كان انتشال الناس من الشرك إلى التوحيد، وألا يتعلق العبد في أي أمر من أموره إلا برب العالمين الذي خلقه وسواه وجعله في أحسن تقويم، وإن كثيرًا من المحتمعات الإسلامية تعج

ويشيع فيها ألوان من الإشراك بالله تعالى في ألوهيته خاصة، فإن كثيرًا من المسلمين تتعلق أمالهم ويتوجهون بحوائجهم إلى القبور وأصحابها راجين منها دفع البلاء والضر، وجلب العافية والنفع، وحتى من لم يتعلق بهؤلاء المقبورين فإنه لا يجرؤ على هدم شيء من قبابهم وما بني عليهم وذلك خشية أن يصيبه صاحب القبر بضر إن هو فكر في ذلك أو تجرأ عليه، ويمتد هذا الاعتقاد حتى يشمل الذبح عند هذه القبور، والنذر لأصحابها وإقامة الاحتفالات، بل قد يصل الأمر إلى تقديم شكاوي لبعض أصحاب هذه القبور ليرد إليه مظلمته ممن ظلمسه، ومنهم من يطلب الولد ممن يظن أنه يستطيع أن يمنحه الولد من هؤلاء، ومهمة الرسول 🎏 بل وظيفة الرسل جميعًا والعلماء من تعدهم، وظيفتهم تعبيد الناس لرب الناس، وإنك لتعجب ممن ينكرون على الرسل ومن ينكرون على العلماء دعوتهم إلى توحيد الله عز وجل، فهل الداعي أو العالم يطلب من المدعو أن يترك عبادة شيخه ليعبد شبيخ الداعي، حتى يظن أنه يريد صرفه عن عبادة مخلوق لبعيد مخلوقا أخرى

إن هذا لشيء عجاب، إنما يدعو الرسل والعلماء وهم ورثتهم إلى عبادة الله وحده وترك عبادة غير الله، إن دعوة الرسل هي دعوة لجميع الخلق أن يتوجهوا بعبادتهم لخالق الخلق جميعًا ورازقهم ومدبر أمورهم من بيده ملكوت كل شيء، ولكن إذا ذهب العقل ضل صاحبه وغوى، وتوجه لعبادة المخلوق غير مفرق بين من يملك النفع والضر والموت والحياة والنشور وبين من لا يملك من ذلك شيئًا لنفسه فضلاً عن أن يملكه لغيره.

ولا شك أن الهمُ الأكسبسر الذي يوجع القلب ويتعبه إنما يتمثل في وجود من يشرك مع الله أحدًا، وإن آيات القرآن الكريم وأحاديث سيد الخلق أنما تفيض بهذا الأمر، وهي معلومة لكل ذي عينين بل لكل ذي قلب سليم.

إنه يجب على المسلمين في كل بقاع المعمورة أن يزيلوا ما يفتن الناس عن دينهم سواء كان بناءً أم صنمً ــا أم وثنًا، وإن

التماثيل التي وضعت بالميادين في بلاد المسلمين ولا لهي نذير شر وخطر على عقائد المسلمين، ولا سيما في زمن الجهل بالدين، ولكن إذا كان زعماء بعض الطوائف يقام على قبره بنيان ويُذكرُ بكل فخر أنه بُنى على هيئة الكعبة وأن أبناء هذه الطائفة يطوفون بالقبر كما يطوف المسلمون بالكعبة، فهؤلاء ينأون بانفسهم عن التوحيد بالكعبة، فهؤلاء ينأون بانفسهم عن التوحيد الإسلام في نظر أعداء الإسلام مجموعة من الخرافات والخزعبلات، والله لو أن المسلمين فقهوا الإسلام عقيدة وشريعة وعملوا بمقتضاه لَعَزُّوا وارتفعوا وما هانوا ولا ذلوا، وما استطاع وارتفع ولا تجرؤا أن يطعنوا في الدين الحق الذي رضيه الله لعباده دينًا، وأخبر سبحانه أنه لا يقبل منهم دينًا سواه.

قال الحافظ ابن حجر: وفي الحديث من الفوائد مشروعية إزالة ما يفتتن به الغاس من بناء وغيره سواء كان إنسانًا أو حيوابًا أو جمادًا، وفيه استمالة نفوس القوم بتأمير من هو منهم والاستمالة بالدعاء والثناء والبشارة في الفتوح، وقبول خبر الواحد، والمبالغة في نكاية العدو، ومناقب لجرير وقومه، وبركة يد النبي وعائه، وأنه كان يدعو وترًا وقد يجاوز الثلاث وهذا تخصيص لعموم قول أنس رضي الله عنه: «كان الزيادة لمعنى اقتضى ذلك، وهو ظاهر في أحمس لما اعتمدوه من دحض الكفر ونصر الإسلام ولا لليام مع القوم الذين هم منهم.

نسأل الله العلي العظيم ربّ العرش العظيم أن يعز أهل التوحيد أهل الحق وأن يذل أهل الباطل أهل السرك، وأن يهدي ضال المسلمين إلى هدي كتابه وسنة رسوله وأن ينشر لواء التوحيد في كل مكان من أرض الله، وأن يحيينا على توحيده سبحانه ويميتنا عليه، لا إله غيره ولا رب سواه، ولا معبود بحق إلا هو، وأن يحشرنا في زمرة الموحدين مع سيدهم محمد بن عبد الله

وصلى الله وسلم وبارك على عبده ورسوله محمد وعلى اله وصحبه أجمعين.

والحمد لله رب العالمين.

# لفضيلةالشيخ

عبد الرزاق عفيفي ارحمه الله الرئيس العام لجماعة أنصار السنة سابقا

وذلك لأن الله أعلم بنفسه من خلقه وأرحم بهم منهم بأنفسهم وكلامه أبلغ كلام وأبينه، وله سيحانه الحكمة البالغة فيستحيل أن تتوارد النصوص وتتابع الآيات والأحاديث على إثبات أسماء الله وصفاته بطريقة ظاهرة واضحة؛ والمراد غير ما دلت عليه حقيقة ويقصد الله منها أو يقصد رسوله عليه الصلاة والسلام إلى معان مجازية من غير أن ينصب من كلامه دليلاً على ما أراد من المعانى المجازية اعتمادًا على ما أودعه عباده من العقل وقوة الفكر، فإن ذلك لا يتفق مع كمال علمه تعالى وسعة رحمته وفصاحة كلامه

وقوة بيانه وبالغ حكمته، ولأن يتركهم الله دون أن يعرفهم بنفسه ويعرفهم به رسوله عليه الصلاة والسلام بوحيه، خير لهم وأيسر سبيلاً، لعدم وجود المعارض للشبه الماطلة التي زعموها أيلة وسراهين ومسسا هي إلا الخسالات ووساوس الشياطين، تعالى الله عن

ذلك علوًا كسرًا.

لحمد لله والصلاة والسلام على رسول

الله وعلى آله وصحبه ومن والاه، أما بعد..

الإسلام عقيدة وقول وعمل، فالعقيدة إيمان راسخ بأن الله رب كل شيء ومليكه خلقًا وتقديرًا وملكًا وتدبيرًا، وأن العبادة بجميع أنواعها حق له وحده لا يشاركه فيها ملك مقرب ولا نبي مرسل، فله سبحانه الأسماء الحسنى والصفات العليا التي جاءت بها نصوص الكتاب والسنة الصحيحة.

ترى جماعة أنصار السنة المحمدية أنها تُمَرُّ هذه النصوص كما جاءت اقتداءً منهم فيها بسلف هذه الأمة وخير قرونها فيفسرونها بمعانيها التي تدل عليها حقيقة في لغبة العرب التي بها نزل القرآن وكانت لسان النبي عليه الصلاة والسلام مع

> تفويض العلم بكيفياتها إلى الله من غير تحريف ولا تعطيل ولا تشييه ولا تمثيل: ﴿ لَنُسَ كُمِثُلُهِ شَيْءُ وَهُوَ السَّمِيعُ البَصِيرُ ﴾، ولا يلزم من ذلك تشبيه الله بعباده كما لم يلزم من الإيمان بذات الله تعالى على الحقيقة، مع الكف عن الخوض في كنهها.

فمن جحد شيئًا من هذه النصوص أو تأولها على معان مجازية من غير دليل يرشد إلى ما تأولها عليه فقد ألحد في آيات الله وأسمائه وصفاته وحق عليه ما توعد الله يه الملحدين في ذلك بقوله: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي آيَاتِنَا لاَ يَخْفُونَ عَلَيْنَا ﴾، ﴿ وَلِلَّهِ الْأُسْمَاءُ الحُسنْنَى فَادْعُوهُ بِهَا وَذَرُوا الَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي أَسْمَائِهِ سَيُجْزُونَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾.

وقد زادت السنة عن نصوص الكتاب في إثبات الأسماء والصفات توكيدًا وبيانًا فقضت على قول كل متأول يحرف كلام الله عن مواضعه، كما فعلت اليهود في تحريفها لكتاب ربها وتلاعبها بشريعة نبيها.

العقيدة الصحيحة أيضًا إخلاص العبادة لله وإفراده تعالى بجميع أنواعها ما ظهر منها كالصلاة والزكاة والحج وما بطن منها كالتوكل على الله والإنابة إليه والرحاء لرحمته والخوف من عقابه ونقمته والاستغاثة والأمر بالمعروف والنهى عن المنكر وغير ذلك من الأقوال والأعمال والأخلاق التي تدخل في مسمى الإسلام، كما تدخل العقيدة وإن تفاوتت منازلها في الدين وكان لكل منها درجة تخصها حسيما يتوقف عليها من العبادة وما يتبعها من الآثار.

إن العقيدة السليمة الخالصة التي تستمد من الكتاب والسنة ولا يخالطها شيء من شوائب الشرك وألوان البدع والخرافات لتبعث من دان لله بها إلى العمل الصالح والأخلاق الفاضلة والآداب السامية وتجعل منه رجلاً مثاليًا في الحياة إن حكم عدل وإن قال فقوله سديد

والسنة وإن عاشير الناس وجدوا منه خير سيرة فمظهره، يشرح للناس الإسلام ويفسره تفسيرًا عمليًا بقوله وعمله وخلقه، ومن ضعف يقينه أو كانت عقيدته مدخولة فقد شابها كثير من البدع والخرافات أو غلب عليه الغرور والاعتداد برأيه وإن خالف وحي السماء أو طغت عليه الشبيه واستولت عليه الشكوك والأوهام ضرب في كل واد وأخذ في بنيات الطريق وضل عن سواء السديل.

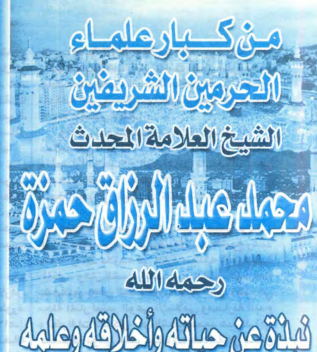
من أجل ذلك نجد جماعة أنصار السنة المحمدية يكثرون من الكلام في التوحيد في دروسهم وخطبهم وكتابتهم ولهم في ذلك خير أسوة، أسوتهم في ذلك أئمة الهدى وقادة الإصلاح المؤيدون من الله بوحب ونصر أنبياء الله ورسله عليهم الصلاة والسلام.

هذا وإن حماعة أنصار السنة المحمدية قد أخذت على نفسها أن تعتصم بكتاب الله وتهتدى بهدى رسوله على وتجعل سيرة السلف الصالح نصب أعينها عقيدة وقولأ وعملاً لا تؤثر على ذلك شبئًا ولا ترضى به بديلاً من آراء الرجال الضالة، وأهوائهم الزائفة، عملاً بقوله تعالى: ﴿ يَا أَدُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تُقَدِّمُوا بَيْنَ بَدَى اللَّهِ وَرَسُولِهِ وَاتَّقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾، وما في معناه من

الآيات والأحاديث، والترمت ما ألزمها الله به من الأمسر بالمعروف، والنهى عن المنكر، والتصواصي بالحق، والتواصي بالصير.

وأرجو الله أن يهيء لنا جميعًا من أمرنا رشدًا، وأن يلهمنا الرشد، والصواب في القول والعمل، فإنه لا حول ولا قوة إلا بالله العلى العظيم.

وإن عمل كان على حادة الكتاب



محمد بن أحمد سيد أحمد المدرس بدار الحديث الخيرية بمكة

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحيه ومن والاه، أما يعد:

فإن السابر لأغوار التاريخ، والمتعمق فيه يدرك أن تاريخنا الإسلامي حافل بالعلماء الأعلام، الذين أوقفوا حياتهم على طلب العلم وتعليمه، وتحملوا المتاعب والآلام، وتجشموا المصاعب والأخطار، في جمع شوارده واقتناص أوابده، واستنباط قوانينه وقواعده، وأنفقوا أثمن ما يملكونه من مال وجهد ووقت في سبيل هداية الخلق.

إن نشر تراجم العلماء، والتذكير بفضلهم، والتعريف بسير حياتهم وجهادهم من الأعمال التي تُذكر فتُشكر.

ذلك أن الكتابة عن العلماء وتسجيل سيرهم بعد رحيلهم يقيها عدوان النسيان مع تباعد الأزمان، إلى جانب ما يحصل من الخير والنفع العاجل والآجل، ومن ذلك أن الناس يقتدون بهم، ويحذون حذوهم، ويدعون لهم.

وإنه لحميل أن تعرف هذه الأمة للعلماء فضلهم، وتحفظ حقهم، وتجل قدرهم، وتنزلهم منازلهم اللائقة بهم، بوصفهم معالم هداها، ومصابيح دجاجها.

ومن هؤلاء العلماء الذين تسعد الأمة بهم وتتشرف بذكرهم العالم العامل، والمُحدِّث الثقة، والمفسر المتمكن، والأصولي المتبحر، الشيخ محمد عبد الرزاق حمزة- رحمه الله.

مولده: ولد الشيخ محمد عبد الرزاق حمزة في قرية كفر عامر التابعة لمركز بنها بمصر وينتهي نسبه إلى الرسول ﷺ، أي أنه من سلالة أل الرسول، وكان من خلقه وطبعه عدم ذكر شيء عن نسبه؛ لأن مبدأه وعقيدته التي عاشبها طوال حياته أن الأنسباب لا ترفع أحدًا وأن أكرم الناس عند الله أتقاهم، وشجرة نسبه تحتفظ بها أسرته.

وقد تربى في وسط ريفي بين أبوين كريمين، تغلب عليهما السماحة والوداعة، والبعد عن التعقيد، والصراحة في القول والعمل، وعدم التهرب من الواقع والحقيقة، وما إلى ذلك مما يفرضه الوسط الريفي القروي من خلال هي في جلمتها خير الخلال وأفضل

وكذلك كان الشيخ محمد عيد الرزاق- رحمه الله تعالى- في حياته وظل كذلك بعد أن انتقل إلى الحاضرة، وعاش في القاهرة بين صحب المدينة وزخرفة الحضارة، ومعاصرة أصحاب الترف في الطبقات (المترفة) مع هذا كله لم تتغير خصال الشبيخ وانطباعاته، ولم بحد عن خلقه في السماحة والمسالمة والصراحة والتمسك بمكارم الأخلاق وصفات أهل الورع والتقوى.

دراسته وتحصيله: لقد تلقى المبادئ الأولى من القراءة والكتابة والقرآن الكريم في كُتَّاب القرية، وكانت تلك المبادئ إعدادًا لما بعدها من مراحل العلم وحقول المعرفة والتوسع في جوانب الدراسة الدينية والعربية والرياضية.

وكان الأزهر في أرض الكنانة هو حلم كل والد، وأمنية كل إنسان عنده ولد، فـمـتى بلغ الولد سن القبول في الأزهر، وتوفرت فيه الشيروط المطلوبة في طلبته، كحفظ القرآن، ألحقه أبوه بالأزهر، وكان ذلك مفخرة له ولولده، فيتدرج الطالب في علوم الدين واللغة العربية، وما تتطلبه هذه العلوم من أصول وفروع، لتقوية الثقافة الإسلامية، وتضخيم رصيد الطلاب من المعرفة، حتى يصبح المتخرج فيه علامة لا يشق له غبار في ميدانه، وكذلك كان الشبيخ محمد عبد الرزاق حمزة أحد أولئك

الذين دخلوا الأزهر في عهد الشبيخ سليم البشري، وكان مشايخ الأزهر في تلك الأيام فطاحل في المجال العلمي والتحقيق، وكان الشبيخ محمد عبد الرزاق حمزة فرعًا لتلك الأصول القوية، ومتقدمًا على أقرانه كما هو معروف بحضور البديهة، دؤوبًا على التحصيل والغوص في بحر المسائل العلمية العويصة وحلها بتحقيقه والإفادة منها.

التحاق الشيخ بدار الدعوة والإرشاد: كان الشبيخ رشبيد رضا- رحمه الله- قد أنشأ مدرسة باسم «دار الدعوة والإرشاد» لبعث الفكرة الإسلامية، وإحياء السنة المحمدية، وبث روح الدعوة الإسلامية في الملتحقين بها، وتكوين جماعة صالحة لنشر العقيدة السلفية الصحيحة في أراء مستقلة.

وراقت فكرة هذه المدرسة للشبخ محمد عبد الرزاق فالتحق بها بعد تضريجه في الأزهر، للاستزادة من الثقافة الإسلامية المتطورة، المتمشيية مع الكتاب والسنة، وذلك سنة (١٣٤٠هـ)، وكانت دراسته في هذه الدار باكورة اشتغاله بالسنة النبوية، والعكوف عليها عكوف العارف المتمكن، والعالم الذي له ملكة الاستنباط والمقارنة، ولامتيازه على زملائه طلاب دار الدعوة والارشياد توثقت الصلة بينه وبين مدير الدار الشبيخ رشبيد رضا- رحمه الله- وصار من المتشبيعين بفكرته في التحرر من التقليد الأعمى دون معرفة الدليل للمسائل العلمية الدينية، والأخذ بهدى السنة المطهرة دون بحث عن رأي فقيه، أو التمذهب بمذهب ولوكان فيه مخالفة صريحة للسنة المطهرة، وهذا التقليد هو الذي ذمه حتى الأئمة الأربعة أنفسهم، وقد ثبت عنهم جميعًا قولهم مع اختلاف في الألفاظ: «إذا صح الحديث فهو

وفي دار الدعوة والإرشياد وعلى مقاعد الزمالة فيها تعرف الشيخ محمد عبد الرزاق حمزة على الشيخ عبد الظاهر أبي السمح، الداعية إلى الله، والذي أوذي في الله لصلابته في التمسك بالحق، وشدة إنكاره على البدع ورواسب الوثنية، ولكنه خرج من كل ذلك مرفوع الرأس موفور الكرامة، وأحسن الله له المخرج من بينهم، فاختير لإمامة المصلين بالمسجد الحرام أمام الكعبة المشرفة، خير بقاع الدنيا.

وكانت معرفة الشيخ محمد عبد الرزاق حمزة بالشيخ عبد الظاهر أبي السمح بدار الدعوة والإرشاد معرضة قوية ثم توثقت العالقات بالمصاهرة سنهما.

نشاط الشيخ محمد عبد الرزاق في القاهرة: لم يطل أمد انتظام الشيخ محمد عبد الرزاق في مدرسة دار الدعوة والإرشياد، إذ قامت الحرب

العالمية الأولى وتأزمت الأمور، وانقطعت المساعدات المالية التي كانت ثُمُول المدرسة من جانب حكام مصر، تشجيعًا منهم وتقديرًا للخطوة الموفقة التي خطتها، وكانوا يرجون من ورائها الإصلاح ونشر العلم.

وأخيرًا توقفت المدرسة، إلا أنها تركت أثرًا صالحًا في طلبتها، فأصبحوا دعاة إلى فكرتها، وأنصارًا للإصلاح الذي كانت تهدف إليه من تصحيح العقائد، وتنوير الأذهان، لأخذ الدين من معينه الصافي الوحيين: كتاب الله وسنة رسوله

هذا ولم تنقطع صلات الشيخ محمد عبد الرزاق بمؤسس دار الدعوة والإرشياد الشيخ رشيد رضا، وأخذ بلازمه في إدارة مجلته الإسلامية «المنار»، وكان الشبيخ رشيد رحمه الله يعهد إليه بتحقيق بعض الكتب الإسلامية، التي تطبع في مجلة المنار لنشر الوعى الإسلامي ومحاربة البدع والخرافات كما كان- أي الشبيخ محمد عبد الرزاق حمزة- يوالي نشر مقالات هادفة في بعض المجلات التي تُعنى بالناحية الأخلاقية ومحاربة الفساد كمجلة مكارم الأخلاق المصرية.

علاقته بجماعة أنصار السنة المحمدية بمصر: كانت للشيخ محمد عبد الرزاق حمزة رحمه الله أوثق الصلات بجماعة أنصار السنة المحمدية بالقاهرة ممثلة في رئيسها ومؤسسها فضيلة الشيخ العلامة محمد حامد الفقى رحمه الله وكانت بينهما صلات قوية تنبئ عن عمق العلاقة الأخوية والدعوية للشيخين الجليلين رحمهما، كما أن المكاتبات والمراسلات العلمية بينهما تنبئ أيضًا عن عمق هذه العلاقة ومتانتها، كما كان للشيخ محمد عبد الرزاق حمزة رحمه الله إسهامات علمية مباركة في مجلة الهدى النبوي تبرهن على قوة صلة الشيخ بجماعة أنصار السنة المحمدية التي تؤدي دورًا فاعلاً في الساحة الإسلامية داخليًا وخارجيًا.

انتقاله إلى الحجاز؛ وفي عام ١٣٤٤ قصد الشيخان الشيخ محمد عبد الرزاق حمزة والشيخ عبد الظاهر أبو السمح مكة المكرمة لأداء فريضة الحج، وكان الملك عبد العزيز أل سعود (ملك الحجاز وسلطان نجد كما كان لقبه يومئذ) حاحًا فاتصلا به مع العلماء القادمين من العالم الإسلامي، وتكررت اللقاءات معه فعرف الكثير عن نشاطهما وقيامها بالدعوة السلفية في مصرب وعرض عليها الانتقال إلى مكة المكرمة والمبينة النبوية لإمامة الحرمين الشريفين والقيام بخطابة الجُمع والتدريس فيهما.

وبناءً على الرغبة الملكية السامية انتقل الشيخان بأهلهما وأولادهما إلى مكة المكرمة سنة

١٣٤٧هـ (١٩٢٩م) وأصدر الملك عبد العزيز أمره الكريم بتعيين الشبيخ عبد الظاهر محمد أبي السمح إمامًا وخطيبًا ومدرسًا في المسجد الحرام، وتعيين الشيخ محمد عبد الرزاق حمزة إمامًا وخطيبًا ومدرسًا بالمسجد النبوي بالمدينة.

نشاطه في المدينة: كان للشيخ محمد عبد الرزاق حـمـزة في خطب الجـمع والتـدريس في الحرم النبوي جولات واسعة في الإصلاح الديني، والتوجيه الهادف، ومعالجة الأدواء الاجتماعية، كما فتح دروسًا صباحية ومسائية في المسجد النبوي في الحديث والتفسير والتوحيد، وكان لكل ذلك الأثر الطيب في نفوس الشبياب المشقف

انتقاله إلى مكة الكرمة؛ لم تطل إقامة الشيخ محمد عبد الرزاق حمزة في المدينة فنقل إلى مكة المكرمة في غضون ١٣٤٨هـ (١٩٢٩م) مدرسًا في الحرم المكي، ومساعدًا للشبيخ عبد الظاهر محمد أبى السمح في إمامة الحرم والخطابة.

في العهد العلمي السعودي: كما عهد إليه في التدريس في المعهد العلمي السعودي ودروسه في المعهد لم تكن مقتصرة على المواد الدينية، بل قام بتدريس المواء الرياضية كالحساب والهندسة والحدر ومدادئ المثلثات. ١١٨ المراق القراعية

دروسه في الحرم المكي: واستأنف- رحمه الله- نشاطه العلمي الإرشادي في مكة، بفتح دروس للعامة من العشباءين، وبعد صلاة الفجر في المسجد الحرام، في التفسير والحديث بطريقة غير مألوفة للناس، وذلك بعدم التقيد بكتاب معين فكان بقرأ الآبة غييًا ثم ببدأ في تفسيرها بما وهبه الله من سعة الإطلاع وسرعة استحضار أقوال السلف مكتفيًا في ذلك بالصحيح الثابت المأثور من الأقوال والروابات، وبهذه الطريقة أكمل مرارًا تفسير القرآن الكريم، وفي الحديث أكمل قراءة الصحيحين وشرحهما على طريق تفسير القرآن، وكانت حلقات دروسه ملتقي أجناس شتى وعلومه للتدريس بها. من أهل مكة والوافدين إليها، ونفر كثير من أهل جدة كانوا يحرصون على دروسه كلما جاءوا إلى الحرم، ولم تكن دروسه تخلو من طرف علمية أو نوادر أدبية دفعًا للسام، وترويحًا لنفوس المستمعين على عادة العلماء الأقدمين الأذكياء.

> وإذا تعرض لأراء الفرق المنحرفة من القدماء أو العصريين شرح للمستمعين انحرافاتهم، ثم بيدأ في نقض آرائهم بطريقة علمية منطقية سهلة، يرتاح إليها الحاضرون، ويصغون إليه وكأن على رؤوسهم الطير. المحاصلات الما

> دروسه الخاصة: وكان للشيخ- رحمه الله-بعض الدروس لأفراد من راغبي العلم في حجرته بياب على في المسجد الحرام وكانت تعرف بقبة

الساعات، وهذه الدروس كانت تشمل اللغة العربية، (النحو والصرف والبلاغة)، وأصول التفسير، وأصول الحديث، والرياضيات كالجبر والهندسة والفلك، ولم تكن دراسته لعلم الفلك على الطريقة القديمة (الربع المُجَـيِّب) بل كانت على الطريقة الحديثة وقد ساعدته معرفته بمبادئ اللغة الإنجليزية للاستفادة بالتقويم الفلكي السنوي، الذي تصدره (البحرية الملكية البريطانية

فكرة تأسيس مرصد فلكي في مكة: وولعه بهذا الفن دفعه إلى فكرة تأسيس مرصد فلكى صغير، على رأس جبل أبي قيس بمكة المكرمة، للاستعانة بألاته على إثبات رؤية الهلال لشهر رمضان، ورؤية هلال ذي الحجة لتحديد وقفة عرفات وعيد الأضحى، وعرض الفكرة على الملك سعود بن عبد العزيز- رحمه الله- فواق، وأصدر أمره إلى (وزارة المالية) ببناء غرفة خاصة للمرصد على قمة جبل أبي قبيس كما ساعده في جلب بعض آلات الرصد في مقدمتها (تلسكوب)، ولكن-مع الأسف- لم يكتب للفكرة الظهور إلى الوجود نظرًا لغرابتها.

مدرسة دار الحديث؛ كان الاهتمام بالحديث وكتبه ودراسته ودراسة فنونه في مقدمة ما كان يحرص عليه الشيخان الجليلان الشيخ عبد الظاهر محمد أبو السمح والشبخ محمد عبد الرزاق حمزة وبناءً عليه قام الاثنان بتأسيس (دار الحديث يمكة) سنة ١٣٥٠هـ (١٩٣١م) بعيد الاستئذان من الملك عبد العزيز- رحمه الله- وقد رحب بالفكرة، ووعدهما بالمساعدة في كل ما يحتاج إليه هذا المشروع.

وتم افتتاح هذه الدار تحت إدارة الشيخ عبد الظاهر أبي السمح، وعُهدُ إلا الشيخ محمد عبد الرزاق حمزة بأن يكون مدرسًا أولاً بها، واختير لها كذلك نخية من العلماء المستغلين بالحديث

وبذل الشيخ محمد عبد الرزاق مجهودًا كبيرًا في رفع مستوى طلاب الدار في علوم الحديث، وكان معظم طلابها يومئذ من المجاورين، وبعد سنوات تخرج فيها عدد لا بأس به، فرجعوا إلى بلادهم بأفريقيا وأسيا دعاةً إلى الله، وهداة إلى سنة رسوله كما تولى كثير منهم المناصب الدينية الرفيعة في بلادهم.

انتداب الشيخ للتدريس في أول معهد علمي أقيم بالرياض؛ وفي سنة ١٣٧٢هـ (١٩٥٢م) تأسس في الرياض أول معهد علمي تحت إشراف سماحة مفتى الديار السعودية الشيخ محمد بن إبراهيم أل الشيخ رحمه الله، وانتدب الشيخ محمد عبد الرزاق حمزة للتدريس به في مادة التفسير

والحديث وفروعهما، وقد وحد طلاب المعهد في شبخهم المنتدب كنوزًا من المعرفة، تجمع بين القديم والجديد، وكثيرًا ما كانت دروس الشيخ تتحول بالأسئلة والمناقشة إلى علم الجغرافية والهندسة والفلك وآراء المذاهب القديمة والجديدة في هذه العلوم.

واستمر انتدابه سنة واحدة تقريبًا ثم عاد إلى مكة المكرمة.

إحالته إلى التقاعد: وبعد جهاد علمي متواصل، وخدمة للعلم في مختلف مجالاته، ونشر للمعرفة بكل الوسائل وبعد الأثر البارز الملحوظ الذي تركه رحمه الله في كل من الحرمين الشريفين، بلغ الشيخ السن القانونية التي يحال فيه الموظف إلى التقاعد، وهي الأربع والستون من العمر، صدرت الإرادة الملكية إلى سماحة رئيس القضاة الشيخ عبد الله بن حسن أل الشيخ بإحالته إلى التقاعد بكامل راتبه.

لقد أحيل الشيخ محمد عبد الرزاق إلى المعاش، بيد أن أحدًا لم يدرك ذلك غير أقاريه، أما الطلاب الذين كانوا يدرسون عنده، والذين يجتمعون في حلقات درسه الصباحية والمسائية فلم يشعروا بأي فرق في مجالس دروسه في الحرم الشبريف وفي حجرته، بل زاد نشباطه في ذلك، وزاد عدد الطلاب عنده، كما شاهد المتصلون به زيادة اهتمام منه في التأليف والتعليقات على الكتب وكتابة المقالات في المجلات. ... المسا

مرضه ووفاته؛ وفي الأيام الأخيرة أي منذ سنة ١٣٨٥هـ (١٩٦٥) أصبيب رحمه الله بعدة أمراض، وفي مقدمتها الروماتزم، وكان بقوة توكله على الله يتجلد ويقاوم تلك الأمراض، مع المحافظة على قراءة الكتب، ثم تفرغ لتلاوة القرآن والصحف أحبانًا، جالسًا أو مضطجعًا في البيت أو في غير

وقد دخل مشتشفيات مكة والطائف للاستشفاء، ثم سافر إلى بيروت وتعالج في مستشفى الجامعة الأمريكية أيامًا، وأخيرًا سافر مع أبنه الأستاذ عبد الله حمزة إلى تركيا ودخل مستشيفي من مستشفياتها المشهورة أيامًا، ثم عاد إلى مكة واشتدت عليه وطأة الأمراض، فأصبح من سنة ١٣٩٠هـ (١٩٧٠م) ملازمًا للفراش، وأخيرًا وافاه الأجل المحتوم في الساعة الثامنة بالتوقيت الغروبي من يوم الخميس ١٣٩٢/٢/٢٢هـ (١٩٧٢م)، وصُلُّى عليه في المسجد الحرام بعد صلاة المغرب، ودفن بالمعلا- رحمه الله رحمة الأبرار، وأسكنه الفردوس الأعلى.

# مؤلفاته وآثاره العلمية:

١- كتاب الصلاة ويعتبر كموسوعة مصغرة لموضوع الصلاة، فقد جمع فيه كل ما يتعلق بالصلاة وأنواعها ( مطبعة الإمام بالقاهرة ١٣٧٠هـ) ٢٠٠ صفحة.

٧- كتاب الشواهد والنصوص في الرد على كتاب هذي هي الأغلال ( مطبعة الإمام بالقاهرة ۲۰۰۷هـ) ۲۰۰۰ صفحة.

٣- رسالة في الرد على بعض أراء الشيخ الكوثري (مطبعة الإمام بالقاهرة ١٣٧٠هـ) ٧٢

٤- كتاب ظلمات أبى رية ( المطبعة السلفية بالقاهرة ١٣٧٨هـ) ٣٣١ صفحة.

٥- الإمام الباقلاني وكتابه التمهيد في رسالة جمعت بحثه وبحث الشيخ بهجت البيطار والشيخ يحيى المعلمي- رحمهم الله- مطبعة الإمام بالقاهرة.

هذه هي مؤلفاته، وثم كتب نشرها بعد 

١- عنوان المجد في تاريخ نجد لابن بشر طبعة مكة المكرمة (١٣٤٩هـ).

٢- رسالة التوحيد للإمام جعفر الباقر دار العباد بيروت (١٣٧٦هـ- ١٩٥٦م).

٣- موارد الظمآن إلى زوائد ابن حيان المطبعة السلفية بالقاهرة (١٣٥١هـ ).

٤- الباعث الحثيث إلى فن مصطلح الحديث المطبعة الماجدية يمكة المكرمة (١٣٥٣هـ ).

٥- الحموية الكبرى لشيخ الإسلام ابن تبمية المطبعة السلفية بمكة المكرمة (١٣٥٠هـ ).

٦- رسالة الطلاق لشيخ الإسلام ابن تيمية دار الطباعة المحمدية الأزهر بالقاهرة (١٣٤٢هـ).

٧- الكبائر للذهبي مطبعة الإمام بالقاهرة (TYTIA).

٨- الاختيارات الفقهية طبع على نسخة كتبها ىقلمە ويده.

٩- روضة العقلاء ونزهة الفضلاء، اشترك في تحقيقه وتصحيحه مع فضيلة الشيخ محمد حامد الفقى، والأستاذ محمد محيى الدين عبد الحميد، مطبعة السنة المحمدية (١٣٦٨هـ- ١٩٤٩م).

١٠ - ومن الرسائل التي ألفها ولم تطبع رسالة الله رب العالمين في الفطر والعقول والأدبان.

وقد نشر منها رحمه الله فصولاً في مجلة الحج بمكة المكرمة. رحمه الله رحمة الأبرار وحعل الفردوس مثواه.

# اعداد إعلى حشيش

# الحلقة الرابعة عشرة

- ٣٩١- «ثَلَاثٌ مَنْ كُنَّ فِيه وَجَدَ حَلَاوةَ الإيمان: أَنْ يَكُونَ اللَّهُ ورسُنُولُهُ أَحَبُّ إليهِ مِمَّا سَوَاهُمَا، وأَنْ يُحِبُّ المَرْءَ لاَ يُحبُّه إلاَّ لِلِّهِ، وَأَنْ يَكْرَهَ أَنْ يَعُودَ فِي الكُفْر كَمَا يَكْرَهُ أَنْ يُقْدَفَ فِي النَّارِ». وإِنَّ يَكْرَهُ أَنْ يُقْدَفَ فِي النَّارِ». وإِنَّ يَكْرَهُ أَنْ يُعُودَ فِي النَّارِ». وإِنَّ يَكُرُهُ أَنْ يُقْدَفَ فِي النَّارِ». ٣٩٢- «لاَ تَرْغَبُوا عَنْ آبائِكُمْ فَمَنْ رِغِبَ عَنْ أَبِيهِ فَهُوَ كُفْرٌ». ١٨ مصل المنافق عليه من حديث ابي هريرة]
  - ٣٩٣- «مَنْ ادَّعَىٰ إِلَى غَيْرِ أَبِيهِ وَهُوَ يَعْلَمُ أَنَّهُ غيرُ أَبِيهِ فَالجَنَّةُ عَلَيْهِ حَرَامٌ». [ أ

[متفق عليه من حديث سعد بن أبي وقاص وأبي بكُرةً]

- ٣٩٤- عَنْ جَرير قالَ: إِنَّ النَّبِيِّ ﷺ قالَ له في حَجَّةِ الوَدَاعِ: «اسْتَنْصِتِ النَّاسَ» فقال: «لاَ تَرْجِعُوا بَعْدِي كُفَّارًا يَضَرُّبُ بَعْضُكُمْ رِقَابَ بَعض» ... الغالم ويما وابع عمادة لم راته طال (متفق عليه من جديد)
- ٣٩٥- «آيةُ الإيمان حُبُّ الأَنْصَار، وَآيةُ النَّفَاق بُغْضُ الأَنْصَار». ولا قال المُعَالَّ عليه من حديث انس
- ٣٩٦- «الأَنْصَارُ لاَ يُحبُهمْ إلاَّ مُؤْمِنُ، وَلاَ يُبْغِضُهُمْ إلاَّ مُنَافِقٌ، فَمَنْ أَحَبُّ هُمْ أَحَبُهُ اللَّهُ، ومَــنْ الغضهــم أَنْغَضَهُ اللَّهُ ». [متفق عليه من حديث البراء]
- ٣٩٧- عَن أَبِي هَرِيرِهَ قَالَ: «إِنَّ رِسُولَ اللَّهِ ﷺ سُئِلَ أَيُّ العَمَلِ افْضَالُ؟ فقال: «إِيمانُ بِاللَّه ورسولِه». قِيلَ: ثمَّ مَاذَا؟ قالَ: «الجِهَادُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ»، قيلَ ثُمُّ مَاذَا؟ قالَ: «حَجُ مَثِرُورٌ». [متفق عليه من حديث ابي هريرة]
- ٣٩٨- عن عَبدِ اللَّهِ بن مَسعودِ قَالَ: سَأَلتُ النبيُّ ﷺ: أَيُّ العَمَلِ أَحَتُ إِلَى اللَّهِ؟ قال: «الصَّلاةُ عَلَى وَقَتْها». قُلْتُ: ثُمَّ أيَّ؟ قالَ: «برُّ الْوَالدَيْن». قُلتُ: ثُمَّ أي؟ قالَ: «الجهَادُ في سنبيل اللَّهِ». قَالَ حَدّثني بهنَّ وَلَوْ اسْتُنْ دْتُهُ لَزَادَني. المتعلق المعالم المعالم
- ٣٩٩- عَن ابن مسعود قال: سَأَلتُ النبيُّ ﷺ أيُّ الذُّنْبِ أَعْظَمُ عِندَ اللَّهِ؟ قَالَ: «أَنْ تَجْعَلَ لِلَّهِ نِدًا وَهُوَ خَلَقَكَ». قُلْتُ: إِنَّ ذَلِكَ لَعَظِيمٌ، قُلْتُ: ثُمَّ أَيَّ؟ قَالَ: «وَأَنْ تَقُتُلَ وَلَدَكَ تَخَافُ أَنْ يَطْعَمَ مَعَكَ». قُلْتُ: ثُمَّ أيَّ؟ قالَ: «أَنْ تُزَانِيَ حَلِيلَةَ جَارِكَ» المناد أن يعد من حديث المصال والمتالج و المحدد [متفق عليه من حديث ابن مسعود]
- الله عَنْ الْمُنْبِّنُكُمْ بِأَكْبِرُ الْكَبِائِرِ ثَلاثًا، قَالُوا: بِلَى يَا رَسُولَ اللَّهِ»، قالَ: «الإشْرَاكُ بِاللَّهِ وَعُقُوقُ الْوَالِدَيْنِ». وجِلَسَ وكانَ مُتَّكِئًا فَقالَ: «أَلاَ وَقَوْلُ الزُورِ». قَالَ: فَمَا زَالَ يُكرِّرُهَا حَتَّى قُلْنَا لَيْتَهُ سَكَتَ.

[متفق عليه من حديث أبي بَكْرَة]

- ﴿ ٤٠ ﴾ عَنْ أَنْسَ قَالَ: سُنُئِلَ رسولُ اللهِ ﷺ عَن الكَبَائِرِ قَالَ: «الإِشْرَاكُ بِاللَّهِ، وعُقُوقُ الوَالدَيْنِ وَقَتْلُ النَّفْس وشبهادة الزور». [متفق عليه من حديث انس]
- \* إِنَّ مِنْ أَكْبَرِ الكَبَائِرِ أَنْ يَلْعَنَ الرَّجُلُ وَالدِّيْهِ». قِيلَ يَا رَسُولَ اللَّهِ، وَكَيْفَ يَلْعَنُ الرَّجُلُ وَالدِّيْهِ؟ قال: «يَسُبُّ الرَّجُلُ أَبَا الرَّجُلُ فَيَسُبُّ أَبَاهُ وَيَسُبُّ أُمَّهُ فيسب أمه». ﴿ ﴿ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللهُ عَمَرَا

- ۴ 🏂 عن ابن مسعود قال: قال رسول اللَّه ﷺ: «مَنْ مَاتَ يُشْرِكُ بِاللَّهِ شَيئًا دَخَلَ النَّارِ». وقلت أنا: «مَنْ مَاتَ لاَ يُشْرِكُ بِاللَّهِ شَيِئًا دَخُلَ الحِنَّة». [متفق عليه من حديث ابن مسعود]
- ٤٠٤- «كُلُّ أُمَّتي مُعَافَى إِلاَّ الْمُجَاهِرِينَ، وَإِنَّ مِنَ المجاهَرَةِ أَنْ يَعْمَلَ الرَّجُلُ باللَّيْل عَملاً ثُمَّ يُصْبِحُ وَقَدْ سَتَرَهُ اللَّهُ فَيقولُ: يَا فُلانُ عَمِلْتُ الْبَارِحَةَ كَذَا وكَذَا وقد بَاتَ يَسْتُرُهُ رَبُّهُ ويُصْبِحُ يَكْشفُ سِتَر اللَّهِ عنه».

[متفق عليه من حديث أبي هريرة]

٥٠٤- عَنْ عَائشِهَ حَدُثَتْ أَنِ النَّبِيِّ ﷺ كَانِ يَتَّكِئُ فِي حَجْرِي وَأَنَا حَائِضٌ ثُمُّ يَقْرَأُ القُرْآنَ.

[متفق عليه من حديث عائشة]

\* • ٤- عَنْ عَلِيٌّ قَالَ: كُنْتُ رَجُلاً مَذًّاءً فَاسْتَحْيَيْتُ أَنْ أَسْأَلَ رسولَ اللَّه ﷺ فَأَمَرْتُ المِقْدَادَ بِنَ الأَسْوَدِ فَسَأَلَهُ، فَقَالَ: «فيه الوُضُوءُ». [متفق عليه من حديث على]

×٤٠٧ «أقيمُوا الصُّفُوفَ فَإِنِّي أَرَاكم خَلْفَ ظَهْرِي». السِّين السَّاسِ العالم عن العالم عن الس

٨ • ٤ – «لَتُسَوُّنَّ صِنْفُوفِكُمْ أو لِيُخَالِفَنَّ اللَّهُ بَيْنَ وُجُوهِكُمْ». ﴿ اللَّهُ عَلَى المعمان بن بشير]

- 4. \$- «إِذَا اسْتَأْذَنتْ امْرَأَةُ أَحَرِكُمْ إِلَى الْمَسْجِدِ فَلاَ يَمْنَعْها». وي وي المنتأذَّنت النعمان بن بشير]
- 11 عَنْ عَائِشِنَةَ قَالَت: لَو أَدْرُكَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ مَا أَحْدَثَ النِّسَاءُ لَمْعَهُنَّ المُسَاجِدَ كَمَا مُنِعَتْ نِسَاءُ بِنَي [متفق عليه من حديث عائشة]
- 113- عن جُبَيْر بن مُطْعِم قالَ: سَمَعْتُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَقْرَأُ فِي الْمَغْرِبِ بِالطُّورِ». 📗 [متفق عليه من حديث جبير]
- ٤١٢- عَن أنس بن مالكِ قالَ: مَا صَلَيْتُ وَرَاءَ إمام قَط أَخَفَّ صَلاةٍ وَلاَ أَتَّمُّ مِنَ النَّبِيِّ ﷺ وَإِنْ كَانَ لَيَسْمَعُ بُكَاءَ الصَّبِيِّ فَيُخَفِّف مَخَافَةَ أَنْ تُفْتَنَ(٢) أُمُّهُ. ﴿ الْمُحَالِ الْمَالِ الْمَالُ الْمَالِ الْمَالِ الْمَالِ الْمَالِ الْمَالِ الْمَالِ الْمَالْفِي الْمَالِ الْمَالِ الْمَالِ الْمَالِ الْمَالِ الْمَالِ الْمَالِ الْمَالِ الْمَالِ الْمَالِي الْمَالِ الْمَالِ
- \*17- «إنِّي لأَدْخُلُ فِي الصِّلاةِ وانْنَا أُرِيدُ إطَالَتَها فَأَسْمَعُ بُكَاءَ الصَّبِيِّ فَأَتجَوِّزُ في صَلاتي مِمَّا أَعْلَمُ مَنْ شدّة وَحْد أُمّه منْ نُكَائه». [متفق عليه من حديث انس]
- 18- «كَانَ النبِيُّ ﷺ يُكْثِرُ أَنْ يَقُولَ فِي رُكِوعِهِ وَسَبْجُودِهِ: سَبُّحَانَكَ اللَّهُمُّ رَبُّنَا وَبِحْمِدِكَ، اللَّهُمُّ اغْفِرْ لي» عادًا قال: والجهادُ في سنول الله، قبل ثمَّ ماذا قال: ومن مترورًا، ىتأوَّلُ القُرْ آنَ.
  - ◄ ﴿ بَيْنَ كُلُّ أَذَانَيْن صَلَاةٌ، بَيْنَ كُلِّ أَذَانَيْنَ صلاةٌ». ثم قال في الثالثة: «لمِن شَاءَ». ◄ ◘ ◘ ◘ ◘ ٤١٥

متفق عليه من حديث عبد الله بن مُغَفِّل]

- 11 ﴾ «كَانَ النبيُّ ﷺ يَخْطُبُ قَائمًا، ثُمُّ يَقْعُدُ، ثُمُّ يَقُومُ، كَمَا تَفْعَلُونَ الآنَ». [متفق عليه من حديث ابن عمر]
- [متفق عليه من حديث ابي هريرة]
- ٤١٧ «لاَ يَرْالُ قَلْبُ الكَبيرِ شَابًا في اثْنَتَيْنَ: في حُبُ الدُّنْيَا وطُولِ الأَمَلِ». ---

[متفق عليه من حديث عمر بن الخطاب]

١٨ ٤- «الميَّتُ يُعَذَّبُ في قَبْره بِمَا نبِيحَ عليه». المُلكَ بَالْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

[متفق عليه من حديث أم عطية]

- 14 الحَنَائِزِ وَلَمْ يُعْزَمْ عَلَيْنَا ». \* فَهِينَا عَنِ اتَّبَاعِ الجَنَائِزِ وَلَمْ يُعْزَمْ عَلَيْنَا».
- ٤٢٠ «مَا مِنْ مُسْلِمٍ يَغْرِسُ غَرْسًا أَوْ يَزْرَعَ زَرْعًا فَيَاكُلُ مِنْه طَيْرٌ أَوْ إِنْسَانٌ أَوْ يَهيمَةٌ إِلاَّ كَانَ لَهُ بِهِ صَدَقَةٌ».

[متفق عليه من حديث انس]

- (١) للجمع بين الحديثين: بوب البخاري بعنوان: باب خروج النساء إلى المساجد إذا لم يترتب عليه فتنة وأنها
  - (Y) تفتتن: أي تلتهي عن صلاتها لاشتغال قليها بيكائه. هيئاته أعيال تعلق المنافق المنافقال سعارين المنافقات
  - (٣) يتأول القرآن: أي يفعل ما أمر به فيه. . .حدة ...... ذها أُسْتُ وفاها أَحْسَفَ إِنَّ مَا اللَّهُ إِلْهُ مَا أَ

# ٩

# إدارة الدعوة والإعلام مشروع النهضة بالسنة النبوية

# السابقة الأولى

حرصًا من إدارة الدعوة والإعلام بالمركز العام على النهوض بالداعية وتيسيرًا على المتسابقين سنخصصها في السنة التي تحمل الجماعة اسمها.

والمسابقة تشمل الآتى:

أولاً: كتابة بحث في أحد الموضوعين:

- كيف يمكن الرد على الطعون والشبهات المثارة حول السنة والسيرة النبوية قديما وحديثا سواء عند المستشرقين، أم عند العلمانيين والمستغربين، أم عند القرآنيين، أم عند الفرق الضالة، أم تلك الموجودة في الموسوعات العالمية؟
- السنوات القليلة الماضية تناولت الإعجاز العلمية أن عدة دراسات ظهرت في السنوات القليلة الماضية تناولت الإعجاز العلمي في السنة النبوية على غرار الاعجاز العلمي في القرآن كيف يمكن الاستضادة من هذه الدراسات في خدمة مختلف القضايا العلمية والفكرية الإسلامية؟

ثانيًا: حفظ (٣٦٠) حديثًا من (دررالبحار) التي نشرت بمجلة التوحيد خلال السنة الماضية:

# ما وليمال و شروط السابقة

- ١- أن يكون البحث موثقًا علميًا بذكر المصادر والمراجع.
- ٢- أن يكون مكتوباً بخط واضح، ويفضل كتابته على «الكمبيوتر».
  - ٣- أن لا يقل عن ٨٠ صفحة فلوسكاب.
- الأحد ٢٢ ربيع الأول عبرى اختبار تحريري فقط في حفظ الأحاديث يوم الأحد ٢٢ ربيع الأول المام عقب صلاة الظهر.

# جوائز السابقة

- الجائزة الأولى: ١٠٠٠ جنيه.
- من الثاني إلى العاشر: • ٥ جنيه.

was William and Willy & Hilly sier mai

حرية المقل في تفكيري أو يحول للفا وبين الأسا

عن العلود ما تستطاع إلى للك سنباذ ، وليس فيا ؟

- من الحادي عشر إلى العشرين: ٢٥٠ جنيها.
- ـ من الحادي والعشرين إلى الثلاثين: ٢٠٠٠ جنيه.
- آخر موعد لتسليم البحوث آخر ربيع الأول ١٤٢٦هـ للإدارة بالمركز العام.

مدير إدارة الدعوة والإعلام الشيخ/على حشيش الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله

وبعد..

فإن الإعجاز العلمي في القرآن يقصد به عدم تعارض شيء من حقائق العلم مع مقررات القرآن الكريم، كما يقصد به مطابقة الحقائق العلمية لما

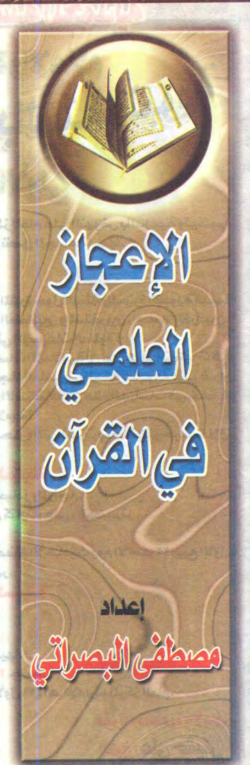
ورد في شانها من الآيات القرآنية.

ويخطئ كثير من الناس حين يحرصون على أن يتضمن القرآن الكريم كل نظرية علمية، وكلما ظهرت نظرية جديدة التمسوا لها محملاً في آية يتأولونها بما يوافق هذه النظرية، ومنشأ الخطأ في هذا أن العلوم تتجدد نظرياتها مع الزمن تبعًا لسنة التقدم، فلا تزال في نقص دائم يكتنفه الغموض أحيانًا، والخطأ أحيانًا أخرى، وتستمر هكذا حتى تقرب من الصواب، وتصل أخرى، وتستمر هكذا حتى تقرب من الصواب، وتصل إلى درجة اليقين، وأي نظرية منها تبدأ بالتخمين وتخضع للتجربة حتى يثبت يقينها، أو يتضح زيفها وخطؤها، ولهذا كانت عرضة للتبديل، وكثير من القواعد العلمية التي ظن الناس أنها أصبحت من المسلمات تتزعزع بعد ثبوت، وتتقوض بعد رسوخ، ثم المسلمات تتزعزع بعد ثبوت، وتتقوض بعد رسوخ، ثم يستأنف الباحثون تجاربهم فيها مرة أخرى.

والذين يفسرون القرآن الكويم بما يطابق مسائل العلم، ويحرصون على أن يستخرجوا منه كل مسائة تظهر في أفق الحياة العلمية، يسيئون إلى القرآن من حيث يظنون أنهم يحسنون صنعًا؛ لأن هذه المسائل التي تخضع لسنة التقدم تتبدل، وقد تتقوض من أساسها وتبطل، فإذا فسرنا القرآن بها تعرضنا في تفسيره للنقائض كلما تبدلت القواعد العلمية أو تتابعت الكشوف بجديد ينقض القديم، أو يقين يبطل التخمين.

والقرآن الكريم كتاب عقيدة وهداية، يضاطب الضمير فيحيي فيه عوامل النمو والارتقاء وبواعث الخير والفضيلة.

وإعجازه العلمي ليس في اشتماله على النظريات العلمية التي تتجدد وتتبدل وتكون ثمرة للجهد البشري في البحث والنظر، وإنما في حثه على التفكير، فهو يحث الإنسان على النظر في الكون وتدبره، ولا يشل حركة العقل في تفكيره، أو يحول بينه وبين الاستزادة من العلوم ما استطاع إلى ذلك سبيلاً، وليس ثمة كتاب



من كتب الشرائع السابقة يكفل هذا بمث<mark>ل ما يكف</mark>له القرآن.

يقول العلماء في تفسير قوله تعالى: ﴿ يُسْأَلُونَكَ عَنِ الأَهِلَةِ قُلْ هِيَ مَسواًقِسيتُ لِلنَّاسِ وَالحُجِّ ﴾ [البقرة: ١٨٩]، اتجه الجواب إلى واقع حياتهم العملي لا إلى مجرد العلم النظري، وحدثهم عن وظيفة الأهلة في واقعهم عن الدورة الفلكية للقصر وكيف تتم وهي داخلة في مدلول السؤال...

إن القرآن قد جاء لما هو أكبر من تلك النظريات الجــزئيــة، ولم يجئ ليكون كــتــاب علم فلكي، أو كيميائي أو طبي... كما يحاول بعض المتحمسين له أن يلتمسوا فيه هذه العلوم أو كما يصاول بعض الطاعنين فيه أن يلتمسوا مخالفاته لهذه العلوم، إن كلتا المحاولتين دليل على سوء الإدراك لطبيعة هذا الكتاب ووظيفته ومجال عمله، إن مجال عمله هو النفس الإنسائية والحياة الإنسانية، وإننا لنعجب لسذاجة هؤلاء المتحمسين الذين يصاولون أن يضيفوا إليه ما ليس منه وأن يحملوا عليه ما لم يقصد إليه، وأن يستخرجوا منه جزئيات في علوم الطب والكيمياء والفلك وما إليها، كأنما ليعظموه بهذا ويكبروه، إن الحقائق القرآنية حقائق نهائية قاطعة مطلقة، أما ما يصل إليه البحث الإنساني أيًا كانت الأدوات المتاحة له- فهي حقائق غير نهائية ولا قاطعة وهى مقيدة بحدود تجارية وظروف هذه التجارة وأدواتها، فمن الخطأ المنهجي- بحكم المنهج العلمي الإنساني ذاته أن تعلق الحقائق النهائسة القرآنية بحقائق غير نهائية وهي كل ما يصل إليه العلم البشري- هذا بالقياس إلى الحقائق العلمية، فهي قابلة دائمًا للتغيير والتعديل والنقص والإضافة بل قابلة لأن تنقلب رأسًا على عقب، بظهور أداة كشف أو بتفسيرات جديدة لمجموعة الملاحظات القديمة، وكل محاولة لتعليق الإشارات القرآنية العامة بما يصل إليه العلم من نظريات متجددة متغيرة أو حتى بحقائق علمية ليست مطلقة كما أسلفنا- تحتوي أولاً على خطأ منهجي أساسي، كما أنها تنطوي على معان ثلاثة لا تليق بجلال القرآن

الأول؛ هو الهزيمة الداخلية التي تخيل لبعض الناس أن العلم هو المهيمن والقرآن تابع ومن يحاولون تثبيت القرآن بالعلم، أو الاستدلال له من

العلم، على حين أن القرآن كتاب كامل في موضوعه، ونهائي في حقائقه، والعلم لا يزال في موضوعه ينقض اليوم ما أثبته بالأمس وكل ما يصل إليه غير نهائي ولا مطلق، لأنه مقيد بوسط الإنسان وعقله وأدواته، وكلها ليس من طبيعتها أن تعطي حقيقة واحدة نهائية مطلقة.

الثاني: سوء فهم طبيعة القرآن ووظيفته وهي أنه حقيقة نهائية جاء لهداية البشرية إلى طريق الله المستقيم باتباع رسوله الأمين ﷺ.

الثالث: هو التأويل المستمر مع التكلف لنصوص القرآن كي نصملها ونلهث بها وراء الفروض والنظريات التي لا تثبت ولا تستقر، وكل يوم يوجد فيها جديد.

ومع هذه الحقيقة التي أثبتناها وهي أن الحقائق القرآنية حقائق نهائية قاطعة مطلقة وما يصل إليه البحث العلمي أيًا كانت الأدوات المتاحة له فهي حقائق غير نهائية ولا قاطعة وأنها قابلة دائمًا للتغيير والتعديل والنقص والإضافة، فإن أي مسألة من مسائل العلم، أو قاعدة من قواعده، يثبت رسوخها، ويتبين يقينها، تكون محققة لما حث عليه القرآن من تفكير سليم، ولا تتعارض معه بجال من الأحوال، وقد تقدمت العلوم وكثرت مسائلها ولم يتعارض شيء ثابت منها مع آية من آيات القرآن، وهذا وحده إعجاز.

وكون القرآن كتاب هداية لا يمنع من ورود إشارات علمية سيقت مساق الهداية، هذه الإشارات تعقد من أجلها المؤتمرات في الطب والفلك وغيرهما بين حين وآخر، قال تعالى: ﴿سَنُرِيهِمْ آيَاتِنَا فِي الأَفَاق وَفِي أَنفُسِهِمْ حَتَّى يَتَنَبُّنَ لَهُمْ أَنَّهُ الْحَقِّ ﴾.

[فصلت:٥٣]

وقد أمرنا أن نتلو القرآن حق تلاوته وأن نتدبره حق تدبره، فقال سبحانه: ﴿ أَفَلاَ يَتَدَبَّرُونَ القُرْآنَ أَمْ عَلَى قُلُوبِ اَقْفَالُهَا ﴾ [محمد: ٢٤]، وقد أمر جل وعلا عبده بإطلاق البصر للتدبر والتأمل في الآيات المبثوثة على صفحات الكون: ﴿ إِنَّ فِي خَلْقِ السَّمُواَتِ المُرْضِ وَاخْتِلافِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ لآيَاتٍ لأُولِي الأَلْبَابِ وَالنَّهَارِ لآيَاتٍ لأُولِي الأَلْبَابِ (١٩٠) النَّذِينَ يَذْكُرُونَ اللَّهُ قِيدًامًا وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِهِمْ وَيَتَفَكَّرُونَ فِي خَلْقِ السَّمُواتِ وَالأَرْضِ رَبُنا جُنُوبِهِمْ وَيَتَفَكَّرُونَ فِي خَلْقِ السَّمُواتِ وَالأَرْضِ رَبُنا مَا حَلُقْتَ هَذَا بَاطِلاً سَنْدَانَكَ فَقَنَا عَذَانَ النَّارِ ﴾.

[آل عمران: ۱۹۰، ۱۹۱]

وهذا المعنى مذكور في مواضّع كثيرة من كتا<mark>ب</mark> ه.

# وفىي كــل شـــيء لـــه أيـــة تدل عـلى أنــه الـواحـــــــــد

ولسنا بصدد استقراء هذه الإشارات القرآنية فإنها أكثر من أن يستوعبها الحصر ولا يزال هذا القرآن يهب كنوزه ويت فجر عطاؤه ولا تنقضي عجائبه.

ومما هو جدير بالذكر في هذا المقام أن القرأن كتاب هداية وإرشاد في المقام الأول، وأن ما ورد فيه من إشارات علمية إنما ورد في مقام الهداية والإرشاد، وأن مقصودها الأول أن تكون دليلاً على عصمة هذا الكتاب وأن الذي جاء به رسول من عند

وقد تعامل الناس مع الإعجاز العلمي بطرائق ثلاث:

ولا يفوتنا في هذا المقام أن نذكر أن الناس في قضية الإعجاز طرفان ووسط بينهما:

ا فمنهم من غلا في هذا الباب، فأخذ يلهث وراء كل جديد في نظريات العلم يفسس به بعض أيات الكتاب لعله يتكلف إعجازًا أو يعتسف برهائًا مع ما في ذلك من التقرير بصدق هذا الكتاب عندما تتبدل هذه النظريات ويظهر عوار هذه التفسيرات.

آ- ومنهم من فرط فأغلق هذا الباب بالكلية فرارًا من المحاذير التي تورط فيها الفريق الأول مع ما في ذلك من تفويت الإفادة من هذا الوجه الحيوي من وجوه الإعجاز.

والمتوسطون بين هؤلاء وهؤلاء من أحكموا ضوابط البحث في هذا المجال، ففرقوا بين الحقائق والنظريات، ولم يربطوا كتاب الله بنظريات متغيرة، كما لم يتعسفوا في تفسير الآيات القرآنية لتلتقي مع الحقائق العلمية، بل أقاموا منهجهم في البحث على ثلاث دعائم:

الأولى: الحقيقة الشرعية، وفيها يحرصون على التثبت من أنهم أمام حقيقة شرعية مستيقنة، وسبيلهم إلى ذلك تحقيق هذا الجانب مع الثقات العدول الفحول من علماء الشريعة.

الثانية: الحقيقة الكونية، وفيها يحرصون على التثبت من أنهم أمام حقيقة كونية قد اتفق عليها قادة هذا التخصص على مستوى العالم، وأجمعوا على تجاوزها مرحلة الاحتمالات والنظريات.

الثالثة: وجه الإعجاز، ويشترط فيه ألا يتضمن الربط بين الحقيقتين: الكونية والشرعية نوعًا من التكلف أو التعسف أو الخروج على الظاهر المتبادر بغير برهان ساطع، وإن من بوادر الخير في هذا المقام تأسيس هيئة الإعجاز العلمي في القرآن والسنة بمكة، وهي أول هيئة علمية متخصصة تعني بدراسة هذا الوجه من وجوه الإعجاز.

# بطلان القول بالصرفة:

قال شيخ الإسلام ابن تيمية في الجواب الصحيح: «ومن أضعف الأقوال قول من يقول من أهل الكلام: إنه معجز بصرف الدواعي مع تمام الموجب لها، أو بسلب القدرة التامة أو بسلبهم القدرة المعتادة في مثله سلبًا عامًا». انتهى.

وقد زعم النظام وهو أحد رءوس المعتزلة وإليه تنسب فرقة النظامية وهو شيخ الجاحظ وكالمرتضي من الشيعة إلى أن إعجاز القرآن كان بالصرفة، أي أن الله صرف العرب عن معارضة القرآن مع قدرتهم عليها فكان هذا الصرف خارقًا للعادة، أو أن الله سلبهم العلوم التي يحتاجون إليها في المعارضة ليجيئوا بمثل هذا القرآن، ويؤول هذا القول إلى أن القرآن ليس معجزًا لذاته، وإنما يرجع إعجازه إلى هذا الصارف الإلهي الذي زهدهم في المعارضة أو إلى العارض المفاجئ الذي عطل مواهبم البيانية وقدرتهم البلاغية.

# وهذا القول باطل من جملة وجوه:

أولاً: أنه لو صح لكان الإعجاز في الصرفة لا في القرآن ذاته، وهو باطل بالإجماع.

ثانيًا: أنه لو صح لكان تعجيزًا لا إعجازًا، لأنه يكون بمثابة ما لو قطعنا لسان إنسان وكلفناه بالكلام فهو من باب التعجيز وليس من باب العجز.

فَالثُّا: قوله تعالى: ﴿قُلُ لُثِنِ اجْتَمَعَتِ الْإِنسُ وَالْجَنُّ عَلَى أَنْ يَاْتُونَ بِمِثْلِهِ وَالْجَنُّ عَلَى أَنْ يَاْتُونَ بِمِثْلِهِ وَالْجَنُّ عَلَى أَن يَاْتُونَ بِمِثْلِهِ وَلَوْ كَانَ بَعْضَهُمُّ لِيَعْضَ ظَهِيرًا ﴾ [الإسراء: ٨٨]، فإنه يدل على عجزهم مع بقاء قدرتهم، ولو سلبوا القدرة لم يبق فائدة لاجتماعهم فإنه يصبح بمنزلة اجتماع الموتى وليس عجز الموتى بالأمر الكبير الذي يحتفل بذك ه.

يه ما يقامل الله المالي و إلى لقاء إن شاء الله

# رابعاً: دفاع الصنعاني عن العقيدة ونشر علوم السنة النبوية

لقد أسهم الصنعاني إسهامًا وفيًا في الدفاع عن العقيدة بقلمه ولسانه وتوجيهه الحكام إلى ما فيه الخير والصلاح لدينه وأمته، ويذكر لنا الصنعاني شيئًا من ذلك فيقول: «لما درسنا في الجامع الكبير في التفسير على الكرسي تدريسًا عامًا ممزوجًا بالوعظ والتذكير من سنة ١٥٤هـ، وانتشر منه خير كثير من تعليم الشرائع وإشاعة السنة النبوية، وكان يحضره أمم من الناس لا يحصون من كبير وصغير، وأقبل الناس على الطاعات، وعمرت بيوت الله بالصلوات في أوقاتها والجماعات، أغاظ إبليس ذلك الخير العام، فألقى في قلوب جماعة بأن يسعوا بنا إلى الإمام المنصور بالله الحسن بن القاسم رحمهما الله، وقالوا له: إنا نحرض على مخالفة مذهب الآل، وفعلوا إليه رسائل، فيها زور وبهتان وجهل وهذيان، وكاد أن يميل إلى أقاويلهم، ووقع بيننا مناظرة، فعصمه الله تعالى وأظهر له الحق، كما ظهر لكل أحد غير من ملئ قلبه بالغل والحسد، ومزق إحدى الرسائل بيده، وأمرني أن أجيب على الأخرى فأجبت عليها برسالة سميتها: «السهم الصائب في نحر القول الكاذب»(١)، واستمر الصنعاني يدافع عن العقيدة الصحيحة وسطهذا الحو والبيئة التي لا تعرف إلا البدع والمنكرات، وقد أرشد المهدي العباسي إلى إزالة أصنام كانت «ببندر المضا»(٢) لطائفة «البانيان»(٣)، وألف رسالة في ذلك نفيسة، فبادر المهدى إلى الأمر بإزالتها وهدم بيوتها وقبض جميع أموالها، وأحضروا صنما إلى الإمام المهدى منها وكان الصنعاني لديه، فأمر الصنعاني بكسره، وكان في صورة أنثى وديس النعال(٤)، كما حرَّض المهدى على بعث معلمين للصلاة في جميع القرى والمدن والبوادي وإزالة منكرات المعتقدات من الأشجار والأحجار والقباب على الأموات والإرشاد إلى الطاعات، فأرسل المهدي جماعة من الصالحين وأمر بتعليم الصلاة في مدينة صنعاء وغيرها، وحعل للمعلمين جراية من بيت المال، فسارع الناس إلى الطاعات وأزيلت المنكرات(٥). المقدومة ولهم ماد و المستم بشيع

وفي سنة ١١٧٠ه كتب إلى المهدي العباسي قصيدة يحذره فيها من تصديق المنجمين ويهنئه بدخول ذلك العام، ومما قال له: او استعر العلى الأمير على يُشر الداعل له

و ال تستقلم من عصابد لنجياومسه تقسساويم زور ليس تغنى ولا تجسسي مُن أكاني بمليسها لكل مُسلف فل المستحقات المن ضل عن طريق الرشاد

نائب الرئيس العام

الحمد لله والصلاة والسلام

على رسول الله على وبعد:

نكمل ما ذكرناه من حساة

ما المال المال المال المال المال المال

ST SEATING THE BESTURE ASSESSED ن أرفن اللكن وور كل شعل من

الامام الصنعاني رحمه الله

تعالى . فنقول:

والله مساعند النجسوم دلالة على نحس يوم في الزمان ولا سعد ووالله مساغسيس الإله بعسالم بما في غد مما يسر وما يبدي(١)

وهكذا استمر الصنعاني في نشر عقيدة التوحيد ومحاربة المنكرات بين العامة والخاصة، وكما جاهد في سبيل ذلك، جاهد في سبيل نشر الحديث وعلوم السنة النبوية في الوقت الذي اندرست فيه السنن والآثار وفي ذلك يقول الصنعاني:

كسان الحديث بارضكم مستخربًا والله جدا حستى نشسرت فنونه وجلوت منه مسا تصدى ولدرسسه ولأخسده من بعدنا كل تصدى

ومن منطلق دعوة الناس إلى العمل بالسنة وترك ما عداها كان لزامًا على الصنعاني أن يبين للناس فساد طرق المخالفين للسنة وضلالهم، وفي هذا يقول:

أي الكتباب كفت دلالتها وسحب الرسول وعبابد الوثن وانقصاد كل بالزمصام لهما أهل الذكاء والفهم والفطن لكن طلبت الحق من طرق معوجة ليست على سفن قد كان فيها الجبائي سلفا والأشعري(^) أيضنًا أبو الحسن والجعد قبلهما وجهم لقد باعا الهدى حهالا بلا ثمن(١)

وقد عرف عن الصنعاني تمسكه بالسنة ونشر كتبها وعلومها، فوصفه الشوكاني بعكوفه على كتب الأمهات وسائر كتب الحديث عاملاً بما فيها(۱۱)، وقال عنه المؤرخ زبارة: «واستمر البدر الأمير على نشر العلم والسنة والدعاء إلى العمل بها، حتى انتشرت كتب الحديث واشتغل الناس بها وتنافسوا فيها»(۱۱)، وهكذا ذكر عن الصنعاني كل من ترجموا له(۱۲).

والصنعاني كان حريصاً كل الحرص على نشر علوم الكتاب والسنة والتمسك بهما في حياته، وكان يدعو ربه أن يستمر ذلك بعد وفاته، حتى يضم ذلك إلى ميزان حسناته في يوم الدين، يقول رحمه الله في ذلك:

خدمت كتاب الله والسنة التي أتتنا عن المختار من صحبه الغُرُّ نشب رت لواها في دياري ولم يكن لواها بمنشور وسائل من بدري وأرجو بأن يسقى الذي قد نشرته بها دائمًا حتى يدوم إلى الحشير ليحبري لمن قد سنن ذلك أحسره كما صبح في الأخبار عند ذوى القدر(١٣) وقد تم بفضل الله للصنعاني ما أراد، فانتشرت علوم السنة النبوية، وتمسك الناس في الغالب بكتاب ربهم، وقد لاحظت ذلك بنفسى بين الشباب المثقف وأبناء الجامعات في اليمن، وإن النهضة العلمية والمسيرة السلفية الصحيحة التي تغمر العالم الآن لهي من ثمرات دعوة التجديد التي قام سها الشيخان الفاضلان: محمد بن عبد الوهاب، ومحمد بن إسماعيل، ومن قبلهما ابن تبمية وابن القيم وغيرهم من علماء هذه الأمة رحم الله الجميع، وثبتنا على دينه.

# خامسًا: دعوته إلى خروج اليهود من اليمن وهدم الكنائس

دعا الصنعاني إلى ضرورة إخراج اليهود من اليمن، لأنها من جزيرة العرب، ويشملها حديث رسول الله في إخراج اليهود والنصارى من جزيرة العرب، وقد تتبع الصنعاني وذكر بعض الأحاديث التي تؤيد نك، وأن اليمن من جزيرة العرب(١٤)، وقد ناقش الأقوال في هذه المسئلة ورجح خروج اليهود والنصارى من اليمن، ومما قال: «فالحق وجوب إجلائهم من اليمن لوضوح دليله، ولا يخفى أن البانيان هم المجوس، والمجوس حكمهم من حكم أهل الكتاب، فيجب لحديث: «سنوا بهم سنة أهل الكتاب»، فيجب إخراجهم من أرض اليمن، ومن كل محل من

جزيرة العرب، وعلى فرض أنهم ليسوا بمجوس، فالدليل على إخراجهم دخولهم تحت: «لا يجتمع دينان في جزيرة العرب»(١٥)، ولم يكتف الأمير بكتابة ذلك، بل ذهب إلى المتوكل ونصحه وقال له: إنه بحب عليك إخراج اليهود من جزيرة العرب التي منها اليمن كما أوصى به النبي ﷺ، فإن لم يتم إخراجهم فلا أقل من إلزامهم الصغار وخراب ما زادوه من الكنائس مما لم يؤذن فيه، فأمر المتوكل عند ذلك بخراب الكنائس، ولكن المتوكل بعد هذا رجع عن هدم الكنائس لما قال له يوسف بن المتوكل إن الأئمة قد أقرتهم على ذلك، وعلم بذلك الأمير فطلبه للمناظرة فدخل بوسف بن المتوكل على السدر بحضرة المتوكل، وقال للبدر: كيف يصدر منكم هذا؟ فقال البدر: أما خراب الكنائس فأمر سهل، إنما أطلب من الإمام تنفيذ وصية رسول الله على بإخراج البهود من جزيرة العرب، فقال يوسف: وأين هذا الحديث؟ فقال البدر: هو في كتب الحديث وغيرها من شرح الأزهار، فأمر المتوكل أحمد بن عبد الرحمن الشافعي أن يحضر شرح الأزهار فجاء به ففتح البدر على الحديث، فقال يوسف بن المتوكل عند ذلك: إن السيد محمد منطيق وأنا على المنطيق لا أطيق»(١٦). والتمام يعرف المان سال

ولهذا لم يسلم البدر الأمير من البهود وكيدهم، وهم المعروفون بذلك، فكانوا يكذبون

عليه، ويقولون عنه ما لم يقله، ويذكر المؤرخ زيارة حادثة توضح ذلك فيقول: «وثب رجل سكران على بعض الصبيان في مطاهير بعض المساحد وأراد منه الفاحشية فأغيث وخلص منه، فرفع الأمر إلى المتوكل فغضب وطلب سالمًا العراقي كبير اليهود وشيخهم، وقال له: قد منعنا اليهود عن بيع الخمر من المسلمين وأنت مرخص لهم في بيعه، فأجاب اليهودي: قد أفتانا السيد محمد الأمير والسيد الحسن بن إسحاق بجواز ببعه منهم، وكانه لقن هذا الجلواب من بعض حُسنًاد البدر، فلما بلغه جواب اليهودي دخل على المتوكل وقال: بلغنى أنه قال اليهودي أنى أفتيت بحل بيع الخمر من المسلمين وهذا كذب علىَّ، فأحضره الآن لتعرف حقيقة كذبه، وتعرف ما قد فعله البهود مما بنافي الصغار والذلة وتكثير الكنائس بالعمارات ومزاحمة المسلمين في الطرقات وغير ذلك، فاستدعاه الخليفة وقيال له: كم الكنائس في قريتكم؟ فشرع يعددها بأسمائها والمتوكل بكتب الأسماء، فقال البدر: ها رأيتم كم عمروا، فعند ذلك تلكأ السهودي وغالط، ثم قال السدر لليهودي: أنت قلت أنى أفتيتك بجواز بيع الخمر، ففي أي وقت لقيتني وأفيتك أو كتبت لك بخطى فتوى؟ فتردد، ثم قال: قال لنا عالمنا، فظهر للمتوكل كذبه، فأمريه إلى السحن، فقال البدر: ويقيد أيضيًا»(١٧).

<sup>(</sup>١) انظر ديوان الصنعاني (ص٣٨١، ٣٨٢)، وقد جمعه ابنه وضمنه معلومات متفرقة عن ابيه كالذي ورد نكره هنا. 📉 🦳

<sup>(</sup>٣) المراد بهم المجوس. ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ٤ ﴾ ﴾ . الله على العرف (ج٣/٤). المعالمة المعالمعالمة المعالمة المعالمة المعالمة المعالمة المعالمة المعالمة الم المرجع السابق، نفس الجزء والصفحة. (٦) ديوان الأمير الصنعاني (ص١٥٧).

المرجع السابق (ص٩٤)، وانظر الفصل الثاني من كتاب ابن الأمير وعصره (ص١٤٧- ١٩٥). (٨) هذا ينطبق على الأشعري قبل رجوعه إلى مذهب السلف، لانه كان معتزليا، وقد أوضحت ذلك في مقدمتي لكتابه رسالة إلى

<sup>(</sup>۱۰) البدر الطالع (۱۳٤/۲). (۱۱) نشر العرف (۳۲/۳۰). (٩) ديوان الصنعاني (ص٣٨٨).

<sup>(</sup>١٢) انظر مثلاً أبجد العلوم لصديق حسن خان (ج٣/١٩١)، وفهرس الفهارس للكتاني (ج١٣/١٥)، وعنوان المجد لعثمان بن بشر

<sup>(</sup>١٣) انظر ديوان الصنعاني (ص٢٠٤)، وهذه الأبيات من قصيدة طويلة قالها الصنعاني قبل وفاته في شهر جمادي الأخرة عام ١٨٨٢هـ، وقد سال فيها الله كثيرًا أن يعفو عنه ويغفر له، ويعتذر عن عدم السفر لكة بيت الله الحرام لعجزه مع تشوقه

<sup>(</sup>١٤) انظر تفصيل ذلك في سبل السلام (١٣٦٦/٤).

<sup>(</sup>١٦) انظر: نشر العرف (ج٣/٣٦، ٣٧).

<sup>(</sup>١٥) المرجع السابق (ج٤/١٣٦٨، ١٣٦٩). (۱۷) المرجع السابق (ج٣/٣٦).

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن والاه، أمَّا بعد:

فأوصيكم - عبادَ الله - ونفسي بتقوَّى الله عز وجلَّ، فمن رامَ خيرًا كثيرًا وأراد رزقًا وفيرًا ونشد مُقامًا كبيرًا فعليه بتقوى الله، فمن حقَّقها حقَّق في الدنيا مجدًا كثيرًا، وجزاه ربّه في الآخرة جنّة وحريرًا، يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَلْتَنْظُرْ نَفْسُ مَا قَدَّمَتْ لِغَدٍ وَاتَّقُوا اللَّهَ إِنَّ

اللَّهَ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ [الحشر:١٨].

أيها المسلمون، وعلى إثر هذه الوصية الجامعة نبارك لأمتنا الاسلامية بإشراقة شمس هذا العام الهجري الجديد العام السادس والعشرين بعد الأربعمائة والألف من هجرة المصطفى على، ونبتهلُ إلى المولى حلُّ في علاه أن يُهلُّ هذا العامُ على أمَّةِ الإسالام بالأمن والأمان، والسلامة والإسلام، والتوفيق لما يحته وترضاه، فإنه إذا استُعين أعان، وأن يجعلُ هذا العامَ عامَ نصر للإسلام والمسلمين في كل مَكان، وأن نَعَمُّ بالخير والعُدل والسّلام كافّة بنى الإنسان، وأن يجعل حاضر أتامنا خيرا من ماضيها، ومستقيلها خيرًا من حــاضــرها، وأن يحــفظُ أمّــةُ الإسلام من شرور الفتّن والحوادث وغدوائل المحن والكوارث وظواهر العنف والإرهاب، إنّه سبحانه المولى الكريم الوهاب.

معاشيرَ المسلمين، في ظلِّ ازدلاف الأمَّة إلى سنة حديدة وتطلعها لأوضاع مستقبلية مشرقة رغيدة تبرز بجلاء قضابا حوليَّة موسميَّة، حديرةُ بالإشادة والتَّذكير، وحفيَّة بالوقوفِ والتَّبصير، علَّها تكون محركا فاعلاً يستنهض هممها، ويشحُذ عزائمها لمراجعة ذاتها وتدقيق حساباتها وتحديد رؤاها ومواقفها وتقويم مسيرتها؛ لتستعيدُ تأريخُها المجيد ومجدّها التليد وما امتازت به من حضارة عَرِيقة وعالمية فريدة، بوَّأتها في الطّليعة بَين أمم الأرض جميعًا والإنسانيّة قاطية.

إخوةُ الإيمان، إنّ أجلى قضايا المناسبةِ تكمُّن في وقفةِ المراجعة والمحاسبة، فاستقبالُ الأمّة لعام جديد

هو بمجرِّده قضيّةً لا يُستهان بها، وإن بدا في أنظار بعض المفتونين أمرًا هيِّنًا، لطول الأمل والغفلة عن صالح العمل، وإنَّ في مراحل العمُّر وتقلَّبات الدَّهر وفجائع الزمان لعبرا ومزدجرا وموعظة ومُدكرا، تحاسب فيها الحصيف نفسته، ويراجع مواقفَه، حتى لا يعيشَ في غَمرة ويؤخَّذُ على غِرَة، ويكون بعد ذلك عِظةً وعبرة. ولئن أسدل الستار على عام مضي وحول انقضى بأحداثه ووقائعه وآلامه وآماله فإنَّ كلُّ مـأض قد يُسـتَرجَع إلا العمُر، فإنّه نقص في الأعمال ودنوٌّ في الآجال.

فكم من خطوات مشيناها وأوقات صرفناها ومراحل قطعناها، ومع ذلك فالإحساسُ بمضيتها قليل، والتذكّر والاعتبار بمرورها ضئيل، مهما طالت مدّتها وعظُمت فتراتُها ودامت بعد ذلك حسراتها.

معاشير الأحدَّة، إنَّ عجلةَ الأعمار وقطارَ الزَّمن بمضى بسرعة فائقة، لا يتوقّف عند غافل، ولا يحابي كلُّ ناس ذاهل، كم ودُّعنا في العام المنصرم من أخ أو قريب، وكم فقدنا من عزيز وحبيب، سبقونا أِلى القبور، وتركوا عامرَ الدُورُ والقصور، فإلى متى الغفلة يا عباد الله؟! وماذا ران على قلوينا؟! وماذا غشي أبصارنا ويصائرنا؟!

إِنَّ المُوفِّقِ الواعي من سنعي لاصلاح حاله ليسعد في ماله، والكيِّسَ الملهَمَ من أدام المحاسبةُ وتفقُّد رصيدُ الأَخْرة وحاذُر كلَّ لوثةٍ عَـقَـديَّة وفكرية وسلوكيّة؛ ليحيا حياة السعداء ويُحقِّق نزُلَ الشهداء، وما ذلك بعزيز على ذي المنِّ والعطاء.

إخوة الإسلام، ولئن دار الزمان دورتُه فإنَّ العامَ الهجريّ الجديد ضيفٌ محيِّب لطيف ومَغنَم أهلٌ وريف، فيه الأمل والانشيراح، والتفاؤل والارتباح، وهجرٌ للماسي والجراح، ولكن بكلِّ أسى انبلَج صبِّحُ هذا العام الجديد ولم تختَطُ أمَتُنا الإسلامية بعدُ سبيلاً يبلغ بها معارجَ العزّة والصلاح، ولم تقم لها عزا يعصيمها من تطاول الطامع والمحتّاح، ومع هذه

# لفضيلة الشيخ عبد الرحمن السديس إطعالسجك الحرام

الخطوب الوشيكة الملمة والعواصف المحدقة المدلهمة يبقى التفاؤل ديدننا، والأملُ المشرق رائدنا، ﴿وَاللّهُ مُتِمُّ نُورِهِ وَلَوْ كُرِهَ الْكَافِرُونَ [الصف:٨]. وإننا لنرجو الله سبحانه أن تكونَ مناسبة الهجرة النبوية خير أوان للتصحيح والمراجعة، وافضل زمان للتصفية والمحاسبة، لتدرك الأمة أن تأسيس الأمور وإحكامها وتمهيد القواعد وإتمامها رهينُ استعصامها بكتاب ربها واستمساكها بسنة ننيها، كيف وفيهما الفلق والسناء، والفرقُ بين النعيم والشقاء! في معتقد صحيح ومنهج سليم، ليس يغروهما ريبُ ولا امتراء، ومن تطلب المجدد والكمالُ في سواهما فقد رام المحال، وباء بالوبال، وليس له من دون الله من ولي ولا وال.

أيها المؤمنون، إنه لن تستبدل الأمة ضعفها بالقوة وهوانها بالعزة إلا إذا عادت إلى ذلك الطراز العالي الذي سطره السلف في العصور الخوالي، أعني إبراز الحقائق والمحاسن لهذا الدين التي سعد بها المصطفى وأصحابه رضي الله عنهم، واسعدوا بها العالم قرونًا من الزمان، وسيصلح الله شائنا إذا نظرنا في مرآة الشريعة ما شائنا، ومما يعين على امتثال ذلك لزومُ الصدق مطلقًا مع النفس والمجتمع والأمة في القول والعمل والملة، ﴿يَا أَيُهَا الّذِينَ اَمَنُوا النَّهُ وَكُونُوا مَعَ الصادقينَ ﴾ [التوبة:١١٩]، وما ازدهارُ الأمم ورفعتُها إلا ثمرةُ الأعمال الصادقة المخلصة التي يقدم ها رجالها المخلصون البررة وبنوها الصادقون المهرة.

إخوة العقيدة، ما أحوجَ الأمّةَ الإسلاميّة اليومَ وهي تتفيّا ظلالَ عام جديد مفعّم بالتفاؤل والتَطلَعات للخروج من الفتّن والمشكِلات وتجاوُز العقبات والأزمات ومواجهة التحديات والنكبات أن تقرأ تاريخها؛ إذ فيه العبر.

اقرؤوا التأريخ الإسلاميّ لتدركوا كيف كانت أحداثُه العظام ووقائعُه الجسام نقطة تحول كبرى، لا في تأريخ لا في تأريخ الإسلاميّة فحسب، بل في تأريخ البشريّة قاطية. اقرؤوا التأريخ لتروا كيف كانت وقائعُه العظيمة منعطفًا مهمًا غير مجرى التأريخ الإنساني برُمُته. اقرئي – يا آمتي – تأريخك المجيد لتعلمي كيف أرست مصادره وأحداثه مبادئ الحق والعدل والأمن والسكلام، وكيف رستخت وقائعُه منذ

ما يزيد على أربعةً عشَرَ قرنا من الزمان مفاهيمَ الحوار الحضاري التي يتنادى بها الغالمُ اليومَ.

أيتها الإنسانية الحائرة، لتخرجي من الأحكام الجُزاف الجائرة اقرئي تاريخ حضارتنا الإسلامية، لتريّ بأمّ عينيك كيف كفل الإسلام حقوق الإنسان بجدارة، أزال الطبقات، ومحا العنصريات، والغي الفروق والتّمايزات، في وحدة تشضاعل أمامها الانتماءات العنصرية والأواصر والعلاقات المادية، بل تضمحل أمامها كلُّ دعاوى الجاهلية.

بل تضمحل أمامها كلُّ دعاوى الحاهلية. إخـوةُ الإيمان، الارتبـاطُ التـــارخي الوثيق والانتماء الحضاري العربق بؤكِّد أنَّه ليس غيرُ العقيدة الإسلامية الصحيحة جامعًا للعقد المتناثر، ومؤلِّفًا للشِّتات المتناكر، وناظمًا للرَّأِي المتنافر، ﴿ إِنَّ هَذِهِ أُمَّتُكُمْ أُمَّةً وَاحِدَةً وَأَنَا رَبُّكُمْ فَاعْبُدُونَ ﴾ [الأنساء: ٩٢]. فهل تعى الأمنة بعد هذا التمزق المزري والتخلف المخزى والتبه في الأنفاق المظلمة وسراديت الغواية المعدمة أنَّه لا دربَ سوى الإسلام، ولا إمامَ غير القرآن، ولا نهج إلا نهج سيد الأنام عليه الصلاة والسلام؟! ألم تستبقن الأمَّةُ أنَّ التَّخلِّي عن العقيدة والتساهل بأمر الشريعة والتفريط في الثوابت والمبادئ والتقصير في المثل والقيم ماله شقاء المجتمعات وانتقاضُ الحضارات وهالاك العباد وخراب البلاد وطريق البوار وسبب الانهيار وحلول التّبار، وبالتالي قرّة عيون الأعداء وتحقّقُ الدّمار؟! فهل يدرك أصحاب الرأى والنَّظَر ودهاقنة الحلِّ والفكر أنَّ التحدثات السابقة والمعاصرة والتصادم الحضاري والعداء الشقافي والفكري إنما مردُّه إلى ثوابتَ عند الغير، لا يتحقِّق الانتصارُ عليها إلا بالتمسك بموروثنا الحضاري العريق الذي ينضِّع خيرًا وسيلامًا للبشرية كافَّة، وأمنًا وسيعادةً للإنسانية قاطبةً، في بُعد عن مسالك العنف والإرهاب التي أقضُّت مضاحِعَ العالم، ولا مخلِّصَ له منها إلاّ إعلاءُ القِيم الإنسانيَّة والإسلاميَّة والتَّأكيدُ على مبدأ الحوار الحضاريّ، بلا تميُّع ولا انهزاميّة. اقرؤوا التأريخ لتدركوا أنَّ الحوارَ مع الآخر

افرووا الناريخ لندركوا أن الحوار مع الاحر يجب أن يُبنى على الإصلاح من داخلنا وقناعاتنا، لا بإملاء غيرنا علينا، حينما تمتلئ النفوس محبّةً

ونزاهة ومودة وحنانًا، وتوضع اللوائح المرعبة وترسم الضنوابط الشرعية لحركة الانفتاح الفكري و الثقافيّ و التّربويّ و الإعلاميّ.

أمَّةُ الإسلام، ومن غيوم الفِتن التي تصاعد دُخانُها في سماءِ الأمَّة ويُرجِي مع بدايةِ العام انقشاعُ هذه الغُمّة ما مُنى به الإسلام والمسلمون من حملة إعلاميّة ظالمة وهجمة دعائيّة عاتبة من أقوام غلا الكيدُ من مراجل قلوبهم، فَطفح زَيدُ أقلامهم، وعَلا فحيحُ إعلامهم، ولم يهتدوا للوقوف على معانى الإسلام وحقائقه، فناصبوه الهجوم، ويدا على سُنُحات وحوههم الوُحوم!.، وفي مقابل أولئك جماعاتُ الغلوِّ والتكفير وفئات العنف والتدمير.أمَّةُ الإسلام، ومنَّ الظواهر الخطرة التي مُنِيِّ بها العالَم اليومَ ويترقُّ كلُّ محبِّ للخبر والسلام تواريها خلالَ هذا العام ظاهرة الإرهاب العالمية الذي بعدُّ بحقِّ حريمةً هذا العصر. ولقد سعد المتابعون لقضايا أمتهم يما تحقّق من إنجاز يستحقّ الاشادة خلال ما عُقِد في رحاب بلاد الحرمين - حرسها الله - من المؤتمر الدولي لمكافحة الإرهاب، وما نتج عنه من توصيات وقرارات حديرة بالمتابعة والتنفيذ لعلاج هذه الظاهرة العالمية الخطيرة التي تحاوزت حدود الزمان والمكان والدّيانة والجنسيّة؛ لكي بفيءَ شيبات الأمة إلى منهج الاعتدال والوسطية وإظهار سماحة الإسلام وما ينضنح به من معالي الشيئم وفضائل القيم للإنسانية جمعاء، فما كان العنف يومًا محقَّقًا لمحد، ولا صانعًا لحضارة، ولا محافظًا على إنجازات، ولا مبقيًا على مكتسبات، بل حرثومة قذرة وحربُ مدمِّرة تقضى على الأخضر واليابس، ولعلّ إخضاعَ هذه الظاهرة للدراسات المستفيضة عبر مراكز علمية متميزة وهيئات استشارية متخصِّصة يُسهم في علاج الإرهاب وتحفيف منابعه عبر أسلوب ناجح ودواء ناجع، يحقق المصالح ويدرأ المفاسد.

ولقد قرَّتِ الأعينُ بالمقترَح الموفِّق بإنشياء مركز دولئ لمكافحة الإرهاب وحملة التضيامن التوعوية لمعالجته في أنموذج مشرق، يشدُ الأكفُّ بالأكفُّ من

جميع شرائح المحتمع وأطبافه وقنواته؛ لاستئصال شأفته والقضاء عليه.

فهل يعي المتورّطون والمزايدون والمحرّضون والسّاكتون خطورة الأمر، فيرجعوا إلى صوابهم ويفيئوا إلى رشدهم؟! فالعود أحمد والفيء أرشد. وهل بقرأ أولئك التاريخ وينظرون في السنن الشرعية والنواميس الكونية؟! وهل يكفُّ المصطادون بالماء العكر عن كلِّ ما يزيد الطبنَ بلَّة والداء علَّةُ! وهل تكف وسائل المعلومات والفضائدات والتقانات عن كلِّ بواعثه وأسبابه ومهيِّجاته، وتحذرَ المواقف المتشبِّجة والملاسنات المسفَّة وكلُّ ما يبعث على العنف والجريمة، ويتواصى الجميع بالعودة إلى الله والخروج من المظالم العامّة والخاصّة؛ لبتوارد الجميع سفينة النجاة يمنهج الاعتدال الذي لا غلواً فيه ولا جفاء؟! حينذاك تنجلي سحابة الإرهاب القاتمة، وتعيش البلاد والعباد في مأمن من غوائل الشرور وسوء العواقب في الأمور.

أمَّةُ الإسلام، إنَّه حينما تتقادف سفينةُ الأمَّة أمواجُ الفتن فإنّ قواربَ النجاة وصيمامات الأمان مرهونة بولاء الأمة لدينها وتمستكها بعقيدتها، وحيثما يُحِيل الغيور نظرُه في واقع أحيال من المنتسبين إلى أمتنا اليوم ويرى التبعية والانهزامية أمام تيارات العصر العولمية ومبادئ المدنية الزائفة ويُقارن بينهم وبين جيلِنا التأريخي الفريد يدرك كم كانت وقائع تأريخنا المشرق الوضاء وحوادث سيرتنا العَطِرة سببًا في العزّة والكرامة وسبيلاً للبذل والتضحية والفداء الله والماء

وإنّ من التطلُّعات الملحّة استتبابَ الأمن والأمان في سائر ديار الإسلام، لا سيما في الأرض المباركة فلسطين وفي بلاد الرافدين والشعوب المستضعفة والمضطهدة في كلّ مكان.

وفي خِصْمَ هذه الظروف الحوالك التي اختلطت فيها المسالك يتأمَّل قُرَّاء التأريخ ويتساعلون: أين دروسُ الهجرة وعبرها من شعارات العصر بإنسانيته الزائفة وديمقراطياته المزعومة وحرياته الموهومة التي تُحسن على دعاتها مغانم وعلى [غيرهم] مغارم، في غياب المنهجية الشورية المصطفوية؟! أين دروس التأريخ وعِبَر الهجرة وأخوَّة المهاجرين والأنصار من أناس مـزَّقـهم التشردم، وأحلُّوا العداوة والخِصام محلِّ المحبة والوئام، وترسّبت في سويدائهم الأحقاد، وتأجُّج في قلوبهم سعير الحسند والبغضياء والغلِّ والشحناء، حتى تمزُّقت الأواصر وساد التفكُّك الأسريّ والاجتماعيّ كثيرًا من المجتمعات؟!

اقرؤوا التأريخ - با رعاكم الله - لتحدوا كم تحتاج العقيدةُ والرسالة إلى وطن ودؤلة وسلطان ينافح عن كيانها، وبذب عن يبضتُها، وبذود عن حماها. ألا فليتبقِّن دعاةُ الإصلاح في الأمَّة أن لا عقيدةً ولا تمكينَ إلاّ بحِماعَة، ولا حماعَةُ إلاّ بإمام، ولا إمامَ إلاَّ بسمع وطاعة، لتُدرَأ عن الأمَّة غوائل الشرور والفتن وعاديات الاضطراب والمحن

وفي المحدان التربوي بحب أن بقرأ التربوبون تأريخُنا ليَرُوا كيف تربَّى البيتُ المسلم على نُصُرِة العقيدة والولاء للقيادة، وكيف كان للشيبات المسلم والمرأة المسلمة دورٌ أيّما دور في نصرة العقيدة والقيم والفضائل، وأن السعادة والصلاح والخس والنجاح يكمن في التمسك بالمبادئ والأصول

وبعد: أيها المسلمون، فتلك إلماحة إلى شيء من وقائع التَّاريخ ودروس السَّيرة وعِبَرها، تظهر في حدثِ الهجرة النبويّة، تُقدُّم للأمّة في مستهلٌّ عامها وفي مرحلة من أخطر مراحلها، علَّها تكون نواةً لشروع حضاري إسلامي إنساني، يُسهم في صلاح الحال وتقويم المسار، ويمثِّل بُلسَمًا شافيًا لعلاج الحملات الإعلامية المسعورة وسبهام الحقد الطائشة ضدُّ دينِنا وأمَّتنا ومجتمعنا وبلادنا، التي ما فتئ أعداءُ الإسلام يصوِّبونها تجاهَنا، مستغلِّن نقاطَ الضُّعفِ في الأمة، ويتصيِّدونَ أخطاءً بعض أبنائها

ألا ما أشدُّ حاجتَنا - ونحن نستشرف آفاقَ العام الهجريّ الجديد - إلى وقفاتِ تأمُّل ومحاسَبِة، ومراجعة حادة لاستثمار كلِّ ما يعزِّز مسيرة أمتنا؛ لتزدلِفَ إلى عام حديد وهي أكثر عزمًا وأشدُّ مضاءً لفتح أفاق مشرقة لإسعاد الإنسانية لتتبوأأ مكانتها الطلبعية ومنزلتها الربادية فوق هذا الكوكب الأرضى الذي ينشئد سكانه مبادئ الحق والعدل والأمن والسَّلام، ولن يجدوه إلاَّ في ظلِّ الإسلام وتعاليم الشبريعة، زادُها في ذلك موروثٌ حضاريّ وتأريخي متمئز ونسبج عقدي متاصل ومعن قتمي لا ينضب ومنظومة احتماعية متالقة، تنهل من مُعطيات العصر وتقاناته في خدمة دين الأمة ومُثُلها

والله المسؤول أن يجعلَ هذا العامَ عامَ خير وبركة ونصر وتمكين للإسلام والمسلمين، وعامَ أمن وأمان وعدل وسلام للإنسانيَّة قاطبة، وأن يجمعُ فيه كلمة المسلمين، ويوحِّد صفوفهم، ويطهِّرُ مقدساتهم، وينصرهم على أعدائهم، إنّه خير مسؤول وأكرم

أيها الإخوة الأحبة في الله، تعيشون - يا رعاكم

الله – هذه الأنَّامُ غَرَّةَ شَهِورِ العامِ، أنه شُهِرِ الله المحرم، شبهيرٌ من أعظم الشبهور عند الله تسارك وتعالى، مكانته عظيمة، وحرمته قديمة، فاتحةُ العام وشبهر الله الحرام، فيه نصر الله موسى وقومه على فرعون وقومه، وقد نديكم نبتُكم إلى صيامه، فقال عليه الصلاة والسلام فيما أخرجه مسلم في صحيحه: «أفضلُ الصيام بعدُ رمضان شهرُ الله المحرم»! ، لا ستما يوم عاشوراء الأغرّ ، ف في الصحيحين من حديث ابن عباس رضى الله عنهما قال: قدم النبيّ المدينة، فوجد اليهودُ صبامًا بومَ عاشوراء، فقال لهم: «ما هذا البوم الذي تصومونه؟» قالوا: هذا يومٌ عظيم أنحَى الله فيه موستى وقومته، وأغرق فرعون وقومته، فصيامه موسى شكرًا، فنحن نصومُه، فقال: «نحن أحقّ بموسى منكم»، فصامه وأمر فضييامه! ، وفي صحيح مسلم عن أبي قـتـادةُ رضى الله عنه أنَّ رسـول الله سئل عن صدام دوم عاشوراء، فقال: «أحتسب على الله أن يكفِّرَ السنة التي قيله»!..الله أكسر، با له من فضل عظيم ونفحة من نفحات المولى الكريم، وقد عزم على أن يصوم يومًا قبله مخالفةً لأهل الكتاب، فقال عليه الصلاة و السلام: «لئن بقيتُ إلى قابل لأصومن التاسع»!.. يقول الإمام العلامة ابنُ القيم رحمه الله: فمراتب صومه ثلاثة: أكملها أن تُصام قيلَه يوم ويعده يوم، ويلى ذلك أن يُصامَ التاسع والعاشيرُ، وعليه أكثر الأحاديث، ويلي ذلك إفراد العاشير وحيده بالصيام !..فينبغي للمسلمين أن يصوموا ذلك اليوم اقتداءً بأنبياء الله، وطلبًا لثواب الله، وأن يصوموا يومًا قبله أو يومًا بعدَه مخالفةً لأهل الكتاب، وعملاً بما استقرت عليه سنة المصطفى الأواب عليه الصلاة السلام، وإنَّ صيام ذلك اليوم لمِن شكر الله عزَّ وحِلَّ على نعمه، واستفتاح هذا العام بعمل من أفضل الأعمال الصالحة التي يُرجَى فيها ثواب الله عزّ وجلّ، فأين المشمّرون؟! جعلني الله وإباكم منهم بمنّه ألا فاتقوا الله عباد الله، واستفتحوا عامكم بالتوبة

والإنابة والمداومة على الأعمال الصَّالحة، وخذوا من مرور الليالي والأيام عبرًا، ومن تصرُّم الشهور والأعوام مدِّكرًا ومزدَّجرًا، وإياكم والغفلة عن الله والدار الآخرة. ويقبول الله عن وجل: ﴿وَمَن يُطعِ اللَّهُ وَالرُّسُولَ فَأُوْلَئِكَ مَعَ الَّذِينَ آنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهُم مِّنَ النَّبِيِّينَ وَالصَّلِيقِينَ وَالشُّهُدَاءِ وَالصَّالَحِينَ وَحَسُنَ أُوْلَئِكَ رَفِيقًا ﴾ [النساء: ٦٩].

والآية تبين أن الأنبياء أعلى مرتبة من الصديقين والشهداء والصالحين.

وبالرغم من دلالة الآية على ذلك الأمر، إلا أن بعض فرق الضلال قد شنت عن الحق واتبعت الهوى، ومن هؤلاء الشيعة الاثنا عشرية الذين غالوا في أئمتهم حتى رفعوهم إلى مرتبة أعلى من الأنبياء والرسل، يقول الخميني في كتابه «الحكومة الإسلامية»: «إن من ضرورات مذهبنا أن لأئمتنا مقامًا لا يبلغه ملك ولا نبى مرسل».

ويقول أيضنًا: «إن للإمام مقامًا محمودًا ودرجة سامية وخلافة تكوينية تخضع لها ولسيطرتها جميع ذرات الكون».

بل إنه يزيد في ضالاله فيعتقد أن الأنبياء لم ينجحوا في إرساء قواعد العدالة. يقول: «الأنبياء جميعًا جاءوا من أجل إرساء قواعد العدالة في العالم كله، لكنهم لم ينجحوا».

وأقوال الشيعة بتفضيل الأئمة على الأنبياء تطفح بها كتب الشيعة، بل حكموا بكفر من أنكر إمامة أئمتهم أو إمامة واحد منهم، كما يقول ابن بابويه القمي: «اعتقادنا فيمن جحد إمامة أمير المؤمنين علي والأئمة من بعده أنه كمن جحد نبوة جميع الأنبياء، واعتقادنا فيمن أقر بأمير المؤمنين وأنكر واحدًا من بعده من الأئمة أنه بمنزلة من يؤمن بجميع الأنبياء وأنكر نبوة النبي على وإنكار الإمامة عند الشيعة شر من إنكار النبوة».

يقول الحلي في كتاب «الألفين في إمامة أمير المؤمنين»: «الإمامة لطف عام، والنبوة لطف خاص، لإمكان خلو الزمان من نبي حي بخلاف الإمام وإنكار اللطف العام شر من إنكار اللطف الخاص».

ومن هؤلاء أيضًا بعض الصوفية حيث زعموا أن الولاية أفضل من النبوة، بل ذهبوا إلى أن



الحمد لله والصلاة والسلام على من لا نبى بعده... وبعد:

# تفضيل الله أنبياءه على سائر البشر

فإن المهتدين بهدي الكتاب والسنة يرون أن رسل الله وأنبياءه أفضل الخلق وأكملهم، وفي ذلك يقول شيخ الإسلام: «وقد أجمعت الأمة على تفضيل الأنبياء على غيرهم من الصديقين والصالحين، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿وَتِلْكَ حُجُتُنَا يَتُوْنَاهَا إِبْرَاهِيمَ عَلَى قَوْمِهِ نَرْفَعُ دَرَجَاتٍ مِنْ الشَّمَاءُ إِنَّ رَبَّكَ حَكِيمُ عَلَى قَوْمِهِ نَرْفَعُ دَرَجَاتٍ مِنْ السِّحَاقَ وَيَعْقُوبَ كُلاً هَدَيْنَا وَنُوحًا هَدَيْنَا لَهُ إِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ كُلاً هَدَيْنَا وَنُوحًا هَدَيْنَا مِنْ وَمِن ذَرِيتِهِ دَاوُودَ وَسُلَيْمَانَ وَأَيُوبَ مِن قَبْلُ وَمِن ذَرِيتِهِ دَاوُودَ وَسُلَيْمَانَ وَأَيُوبَ مِن قَبْلُ وَمِن ذَرِيتِهِ دَاوُودَ وَسُلَيْمَانَ وَأَيُوبَ مِن قَبْلُ وَمَن ذَرِيتِهِ دَاوُودَ وَسُلَيْمَانَ وَأَيُوبَ الله المُعْلِينَا وَيَحْيَى وَعِيسَى وَهَارُونَ وَكَذَلِكَ نَجْزِي وَيُوسِئِي وَهَارُونَ وَكَذَلِكَ نَجْزِي وَيُوسِئِينَ (١٨٤) وَرَكَرِيًا وَيَحْيَى وَعِيسَى وَالْيَاسَ كُلُّ مِنَ الصَالحِينَ (١٨٥) وَإِسْمَاعِيلَ وَالْيَسِمَعَ وَيُوشِسَ وَلُوطًا وَكُلاً فَصَالًانَا عَلَى وَالْعَلْمُ الْعَلَيْمَانَ وَالْوَالَعُمِنَ وَلُوطًا وَكُلاً فَصَالَانَا عَلَى العَلَيْنَ ﴾ [الأنعام: ٨٠].

خاتم الأولياء خير من خاتم الأنبياء. يقول ابن عربي- الضال-: ومقام النبوة مبرز في فريق الهول ودون الولي، وضلال هؤلاء ميني على اعتقادهم أن الأفضادة تنال بالتأخر، ولقد ضلوا في زعمهم ضلالاً بعيدًا، فليس لأحد أن يدعى أنه أفضل من نبي، فالله أثنى على أنسائه وعصمهم، فقال سيحانه وتعالى: ﴿ أُوْلِئِكَ الَّذِينَ هَدَى اللَّهُ فَعِهُدَاهُمُ اقْتَدِهُ ﴾، وقال عز وحل: ﴿ وَسَلَامُ عَلَّم الْمُرْسِيلِينَ ﴾.

تفاضل الأنبياء فيما بينهم

يقول تبارك وتعالى: ﴿ وَلَقَدْ فَضُلُّنَا بَعْضَ النَّبِيِّينَ عَلَى بَعْضٍ ﴾ [الإسراء: ٥٥]، وبقول سيحانه وتعالى: ﴿ تِلْكُ الرُّسُلُ فَضِلْنَا بِعْضَهُمْ عَلَى بِعْض مِّنْهُم مِّن كَلَّمَ اللَّهُ وَرَفَعَ يَعْضَهُمْ دَرَحَاتِ ﴾ [التقرة: ٢٥٣].

والرسل أفضل من الأنساء، وأجمع على ذلك العلماء، وأفضل الرسل أولو العزم الذين خصهم الله بالذكر، فقال سيحانه: ﴿ فَاصْبِرْ كَمَا صَبِرَ أُولُوا العَزْمِ مِنَ الرُّسُل... ﴾ [الأحقاف: ٣٥].

وقال سبحانه: ﴿ وَإِذْ أَخَذْنَا مِنَ النَّبِيِّينَ مِيثَاقَهُمْ وَمِنِكَ وَمِن نُوحِ وَإِنْرَاهِيمَ وَمُوسِني وَعِيسَى ابْنِ مَرْيَمَ وَأَخَذْنَا مِنْهُم مِّيثَاقًا غُلِيظًا ﴾ [الأحزاب: ٧].

وهذا التفضيل يتمثل في أمور منها: ١- الإعطاء؛ يقول سيحانه وتعالى: ﴿ وَآتَنْنَا دَاوُدَ زَنُورًا ﴾ [الإسراء: ٥٥].

٧- يتفضيل الله لذلك النبي والرسول، يقول سيحانه: ﴿ وَاتَّذَذَ اللَّهُ إِبْرَاهِيمَ خُلِيلاً ﴾، ويقول جُل شانه: ﴿ إِنَّمَا الْمُسِيحُ عيستي ابْنُ مَرْتُمَ رَسُولُ اللَّه وَكُلِمَتُهُ أَلْقَاهَا إِلَى مَرْيَمَ وَرُوحٌ مِّنْهُ ﴾.

٣- ويتفاضل الأنبياء من جهة أن النبي قد بكون نبيًّا فقط أو نبيًا ملكًا أو عبدًا رسولاً، ولقد خُيِّر النبي ﷺ بين أن يكون عبدًا رسولاً أو نبيًا ملكًا فاختار الأولى، فحال العبد الرسول أكمل من حال النبي

يقول شيخ الإسلام: «فالعيد الرسول أفضل عند الله من النبي الملك، ولهذا كان أمر نوح وإبراهيم وموسى وعيسى أفضل عند الله من داود ويوسف وسليمان».

ولقد جاءت النصوص الشرعية التي بينت فضل النبي ﷺ على سائر الانساء والرسل، من ذلك قوله ﷺ: «فضلت على الأنساء بست، أعطبت حوامع الكلم، ونصرت بالرعب مسيرة شهر، وأحلت لي الغنائم، وجعلت لي الأرض مسجدًا وطهورًا، وأرسلت إلى الخلق كافة، وختم بي النبيون». [رواه مسلم].

ويقول النبي على: «أنا سيد ولد أدم يوم القيامة ولا فخر، وبيدي لواء الحمد ولا فخر، وما من نبي يومئذ آدم فمن سواه إلا تحت لوائي، وأنا أول شافع وأول مشفع ولا فخر». [رواه أحمد].

وختامًا يجب أن نلاحظ أنه لا تعارض بين ما سبق وبين الأحاديث التي وردت في النهى عن التفضيل بين الأنبياء كقوله

الأنساء». [متفق عليه].

فالنهي في الحديث يحمل على ما إذا كان هذا التفضيل يفضي إلى الخصومة أو كان على وجه العصيية والانتقاص.

والحمد لله رب العالمين



#### من نوركتاب الله أولى الناس بالصدقة

أرجح والكلم لنجأ والمقام ال

قَالَ تَعَالَى : ﴿ نَسُنَّالُو نَكَ مَاذَا نُنْفَقُونَ قُلْ مَا أَنْفَقْتُمْ مِنْ خَيْرِ فَلِلْوَالِدَيْنِ وَالأَقْرَبِينَ وَالْيَدَامَى وَالْمُسَاكِينَ وَابْنِ السُّسِيلِ وَمَا تَفْ عَلُوا مِنْ خَلَيْ رِ فَاإِنَّ اللَّهَ بِهِ عَلِيمٌ ﴾ [البقرة: ٢١٥] . و سعمه معال عاد 7 ما ب

#### من هدى رسول الله على العطس والتثاؤب

عن أبي هريرة أن النبي ﷺ قال: (إن الله بحب العطاس ويكره التثاؤب، فإذا عطس أحدكم وحمد الله، كان حقاً على كل مسلم سمعه أن يقول له: يرحمك الله، وأما التثاؤب: فإنما هو من الشيطان، فإذا تشاعب أحدكم فليرده ما استطاع، فإن أحدكم إذا تثاءب ضحك منه الشيطان).

[صحيح البخاري]

#### من دلائل نبوتيه على معرفته قرب أجله وأول من يلحق به من أهله

عن عائشة رضى الله عنها قالت : دعا النبي على فاطمة ابنته في شكواه التي قيض فيها، فسارها بشيء فبكت، ثم دعاها فسارها فضحكت، قالت: فسألتها عن ذلك، فقالت: سارني النبي ﷺ فأخبرني أنه يقبض في وجعه الذي توفي فيه، فبكيت، ثم سارني فأخبرني أني أول أهله أتبعه، فضحكت. [صحيح البخاري]

#### من فضائل الصحابة

عن أبي سلمة أن عبائشة رضي الله عنها قالت: قال رسول الله ﷺ يوماً : (يا عائش ، هذا جيريل يقرئك السلام). فقلتُ: وعليه السلام، ورحمة الله وبركاته، ترى ما لا أرى؛ تريد رسول الله ﷺ، [صحيح البخاري]

#### الما السلف من أقوال السلف

سئل عبد الله بن مسعود رضي الله عنه عن الحماعة فقال: إنما الحماعة ما وافق طاعة الله وإن كنت وحدك.

[السنة للالكائي]

قالت حفصة بنت سيرين : يا معشير الشيبات اعملوا فإنما العمل في الشياب.

وقال إبراهيم بن إسماعيل: كنا نستعين على حفظ الحديث بالعمل به. [اقتضاء العلم للبغدادي]

#### السال المسار حكم ومواعظ

عن بكر بن عبد الله المربى كان إذا رأى شيخا قال: هذا خير منى ,هذا عَبَدَ الله قبلي

وإذا رأى شبابا قال: هذا خبر منى ، ارتكبت من الذنوب أكثر مما ارتكب.

عن الحسس قال: المؤمن في الدنيا كالغريب لا ينافس في عزها ولا يحزع من ذلها ، للناس حال وله حال ,الناس منه في راحــة . ونفسه منه في شغل .

عن يحيى بن أبي كثير قال كان يقال ما أكرم العباد أنفسهم بمثل طاعة الله، ولا أهان العباد أنفسهم بمثل معصية الله عز وجل .

والمرابع المرابع المرابع النفس

#### من درر التفاسر

في قوله تعالى : "قُلْ هَذِهِ سَنِيلِي أَدْعُو إِلَى اللّه عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَن اتَّبَعَنِي [يوسف ١٠٨] قال

أبو جعفر: يقول تعالى ذكره لنبيه محمد ﷺ : قل يا محمد : هذه الدعوة التي أدعو إليها ، والطريقة التي أنا عليها ، من الدعاء إلى توحيد الله ، وإخلاص العيادة له دون الألهة والأوثان، والانتهاء



#### كيف العمل بالقرآن ؟

قال الفضيل: إنما نزل القرآن ليعمل به ، فاتخذ الناس قراءته عملاً . قيل: كيف العمل به ؟ قال: أي ليحلوا حلاله ، ويحرموا حرامه ، ويأتمروا بأوامره ، وينتهوا عن نواهيه ويقفوا عند عجائمه . [التضاء العلم للغدادي]

إلى طاعته ، وترك معصيته ، "سبيلي" ، وطريقتي ودعوتي ، أدعو إلى الله وحده لا شريك له ، "على بصيرة" ، بذلك ويقين وعلم مني به ، ويدعو إليه على بصيرة أيضاً من اتبعني وصدقني وأمن بي.

[تفسير الطبري من غريب الحديث]

في حديث معاوية بن الحكم السلمي " فبابي هو وأمي ما ضربني ولا شتمني ولا كهرني " (أخرجة مسلم) الكهر: الانتهار . وقد كهره يكهره ، إذا زبره واستقبله بوجه عبوس.

[النهاية في غريب الحديث]

#### وصايا لطلاب العلم

قال الخطيب البغدادي: إني موصيك يا طالب العلم بإخلاص النية في طلبه ، وإجهاد النفس علي العمل به ، فإن العلم شجرة والعمل ثمره ، وليس يُعد عالما من لم يكن بعلمه عاملا وقيل العلم والد ، والعمل مولود، والعلم مع العمل والرواية مع الدراية. (اقتضاء العلم للبغدادي)

#### من أخلاق السلف منجرا

قال الأعمش: كنا نقعد في المجلس فإذا فقدنا الرجل ثلاثة أيام سالنا عنه فإن كان مريضا عدناه. [غذاء الالباب]

#### للفراسة أسباب ... ١

قال شماع بن شاه: من عمّر ظاهره باتباع السنة وباطنه بدوام المراقبة وغض بصره عن المحارم وكف نفسه عن الشهوات لم تخطئ له فراسة. [مجموع الفتاوي]

#### عقبدة السلف... ١

عن أبي القاسم عبد الجبار قال: سمعت سهل بن عبد الله التستري يقول. وقيل له مستي يعلم الرجل أنه علي السنة والجماعة؟ قال: إذا عرف من نفسه عشر خصال:

لايترك الجماعة . ولا يسب أصحاب النبي صلي الله عليه وسلم . ولا يخرج علي هذه الأمة بالسيف . ولا يخرج علي هذه الأمة بالسيف . ولا يكذب بالقدر . ولا يشك في الإيمان . ولا يماري في الدين . ولا يترك الصلاة علي من يموت من أهل القبلة بالذنب . و لايترك المسح علي الخفين . ولا يترك الجماعة خلف كل وال جار أو عدل. [السنة للالكاني]

#### معار دم مدح البياعي**تايوفا**س فالدين الذين

(البرزخ): ما بين كل شيئين، وفي الصحاح:

(الحاجز بين الشيئين) والبرزخ: ما بين الدنيا والآخرة قبل الحشر (من وقت الموت إلى القيامة) وقال الفراء: البرزخ من يوم يموت إلي يوم يبعث . ومن مات فقد دخله أي البرزخ.

[تاج العروس]

#### للتقوى علامات (

عن الحسن ، قال: لأهل التقوى علامات يعرفون بها : صدق الحديث ، وأداء الأمانة ، والإيفاء بالعهد ، وقلة الفخر والخياء ، وصلة الرحم ، ورحمة الضعفاء ، وحسن الخلق ، وسعة العلم ، واتباع العلم فيما يقرب إلى الله زلفي.



الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله ويعد:

فلقد حرصت جماعة أنصار السنة المحمدية منذ تأسيسها على يد رعيلها

الأول وعبر تاريخها الطويل على تبنى المنهج السلفي معتقداً لها في تلقى الإسلام وفهمه وتطبيقه والدعوة اليه وهي بذلك تمثل الخط المستقيم والامتداد الأصيل لما كان عليه المسلمون الأوائل الذين فارقهم النبي على وهو عنهم راض.

وقد ظهر مصطلح السلف واشتهر حين ظهر النزاع ودار حول أصول الدين بين الفرق الكلامية، وحاول الجميع الانتساب الى السلف وأعلن أن ماهو عليه هو ماكان عليه السلف الصالح.

وفي هذا المقال وقبل أن نتناول الأدلة على وجوب اتباع منهج السلف يحسن بنا أولا أن نعرف بالسلف اصطلاحًا ومنهمًا.

#### من هم السلف؟

السلف الصالح هم الصدر الأول الراسخون في العلم ، المهتدون بهدي النبي 👛 ، الحافظون لسنته ،اختارهم الله تعالى لصحية نبيه، وانتخبهم لاقامة دينه ، ورضيهم أئمة الأمة ، فجاهدوا في سبيل الله حق جهاده ، وأفرغوا جهدهم في نصح الأمة ونفعها، وبذلوا في مرضاة الله أنفسهم.

وقد أثنى الله تعالى عليهم في كتابه بقوله: ﴿ مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللَّهِ وَالَّذِينَ مَعَهُ أَشِيدًاءُ عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمَاءُ بَيْنَهُمْ ﴾ [الفتح:٢٩]، وقوله تعالى: ﴿ وَالسَّابِقُونَ الأُوُّلُونَ مِنَ الْمُهَاجِرِينَ وَالأَنْصَارِ وَالَّذِينَ اتَّبَعُوهُمْ بإحْ سَان رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُنُوا عَنْهُ وَأَعَدُّ لَهُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي تَحْتَهَا الْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا أَبَدًا ذَلِكَ الْفُوْزُ الْعَظِيمُ ﴾ [التوبة:١٠٠]. فذكر تعالى المهاجرين والأنصار ثم مدح أتباعهم ، ورضى ذلك من الذين جاعوا من بعدهم. في رحمه الا يعد المدال المال

وتوعد بالعذاب من خالفهم واتبع غير سبيلهم فقال : ﴿ وَمَنْ يُشْبَاقِقِ الرَّسُولَ مِنْ بَعْدٍ مَا تَبَيِّنَ لَهُ الْهُدَى وَيَتَّبِعْ غَيْرَ سَبِيلِ الْمُؤْمِنِينَ نُولُهِ مَا تَولِّي وَنُصِيْلِهِ جَهَنَّمَ وَسَاءَتْ مُصِيرًا ﴾ [النساء:١١٥].

فيجب اتباعهم فيما نقلوه ، واقتفاء أثرهم فيما عملوه ، والاستغفارلهم قال تعالى ﴿ وَالَّذِينَ حَاءُوا مِنْ بَعْدِهِمْ يَقُولُونَ رَبِّنَا اغْفِرْ لَنَا وَلإِخْوَانِنَا الَّذِينَ سَبَقُونَا بِالإِيمَانِ وَلاَ تَجْعَلْ فِي قُلُوبِنَا غِلاً لِلَّذِينَ أَمَنُوا رَبُّنَا إِنُّكَ رَعُوفٌ رَحِيمٌ ﴾ [الحشر:١٠].[تحرير القالة /القشاني]

#### رييه منهج السلف عروس يبديد

of the Million on the of the control

المراد بمنهج السلف ماكان عليه الصحابة الكرام رضوان الله عليهم والتابعون لهم بإحسان وأتباعهم وأئمة الدين ممن شبهد له بالإمامة وعُرف عظم شانه في الدين ، وتلقى الناس كالمهم خلفاً عن سلف كالأئمة الأربعة وسفيان الثورى والليث ابن سعد وابن المبارك والنخعى والبخارى ومسلم وسائر أصحاب السنن ، دون من رُمِي بالبدعة أو اشتهر بلقب غير مرضى مثل: الخوارج والروافض والمرجئة والجبرية والمعتزلة. فكل من التزم بعقائد هؤلاء الأئمة وفقههم كان منسوبا إليهم وإن باعدت بينه وبينهم الأماكن والأزمان، وكل من خالفهم فليس منهم وإن عاش بين أظهرهم وجمع بهم نفس الزمان و المكان. [العقائد السلفية / أل بوطامي]

وعلى ذلك فالسلفية اصطلاح يطلق على طريقة الرعيل الأول ومن يقتدون بهم في تلقى العلم، وطريقة فهمه ، وليس محصوراً في دور تاريخي معين، والسلفية بذلك تمثل الفهم الصحيح للإسلام وليست قاصرة على الفترة الزمنية المباركة كما يزعم من يريدون تعريتها عن مضمونها

#### الأدلة على وجوب اتباع منهج السلف

تضافرت أدلة الكتاب والسنة وأقوال سلف الأمة على أن الصحابة رضى الله عنهم هم خير القرون على الإطلاق لما لهم عند الله من المنزلة العالية والمكانة السامية فقد مدحهم ربهم وزكاهم من فوق لنسهم. انتهى.

سبع سموات ومدح من اتبع سبيلهم وسار على هديهم، وذم من خالفهم، وكل ذلك يؤكد وجوب الاقتداء بهم رضوان الله عليهم. الأدلة من القرآن

نذكر منها على سبيل المثال لا الحصر:

١ - قال تعالى: ﴿ وَالسَّانِقُ وِنَ الْأُولُونَ مِنَ الْمُهَاجِرِينَ وَالْأَنْصَارِ وَالَّذِينَ اتَّبَعُوهُمْ بِإِحْسَانِ رَضْبِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ وَأَعَدُّ لَهُمْ حَنَّاتِ تَحْرِي تُحْتَهَا الأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا أَبَدًا ذَلِكَ الْقُوْزُ الْعَظِيمُ ﴾ [التوبد ١٠٠٠]

قال ابن كثير - رحمه الله .: يخبر تعالى عن رضاه عن السابقين من المهاجرين و الأنصار والتابعين لهم بإحسان ورضاهم عنه يما أعد لهم من جنات النعيم المقيم.

وقال الشوكاني - رحمه الله - : ومعنى ﴿ وَالَّذِينَ اتَّبَعُوهُمْ بإحْسَانَ ﴾ الذين اتبعوا السابقين الأولين من المهاجرين و الأنصار ، وهم المتأخرون عنهم من الصحابة فمن بعدهم إلى يوم القيامة.

[فتح القدير (٣٩٨/٢)]

وقال السعدي - رحمه الله - عند قوله: ﴿ وَالَّذِينَ اتُّبَعُوهُمْ بإحْسَان ﴾ بالاعتقادات و الأقوال و الأعمال، فهؤلاء هم الذين سلموا من الذم وحصل لهم نهاية المدح و أعظم الكرامات من الله.

٢- قال تعالى : ﴿ وَكَذَلِكَ حَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطًا لِتَكُونُوا شُـهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شُهُدُا ﴾ [العقرة:١٤٣].

فقد جعلهم الله تبارك وتعالى أفضل الأمم وأعدلها في العقيدة و القول والعمل فاستحقوا بذلك أن يكونوا شبهداء على الناس، فإذا كانت شبهادتهم عند الله مقبولة فلا شك أن فهمهم لنصوص الشريعة حجة على من بعدهم، لذلك أمر رب العزة باتباع سبيلهم، فقال: ﴿ وَاتَّبِعْ سَبِيلَ مَنْ أَنَابَ إِلَىُّ } [لقمان:١٥]، وجيل الصحابة خير من أناب إلى الله واستجاب، فوجب اتباع سبيلهم في فهم دين الله تبارك وتعالى ولذلك هدد الله تعالى وتوعد من اتبع غير سبيلهم بجهنم وبئس المصير. كما ظهر ذلك في قوله تعالى:

٣- ﴿ وَمَنْ يُشْبَاقِقِ الرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَدَّنَ لَهُ الْهُدَى وَيَتَّبِعْ غَيْرَ سَبِيلِ الْمُؤْمِنِينَ نُولُه مَا تَولِّي وَنُصِيْلِهِ جَهَنَّمُ وَسَاءَتْ مُصِيرًا ﴾. [النساء:١١٥]

قال ابن كثير - رحمه الله - : «أي ومن سلك غير طريق الشريعة التي جاء يها الرسول ﷺ فصار في شق و الشرع في شق عن عمد منه بعد ما ظهر له الحق وتبين له واتضح» وقوله: ﴿ وَيَتَّبعُ غَيْرَ سَييل الْمؤمنينَ ﴾ هذا ملازم للصفة الأولى، ولكن قد تكون المخالفة لنص الشارع وقد تكون لما احتمعت عليه الأمة المحمدية فيما علم اتفاقهم عليه تحقيقاً، فإنه قد ضمنت لهم العصمة في اجتماعهم من الخطأ تشريفاً لهم وتعظيماً

وقال شيخ الإسلام ابن تيميه: «إن كلاً من الوصفين يقتضى الوعيد لأنه مستلزم للأخر .. فهكذا مشاقية الرسول واتباع غير سبيل المؤمنين، ومن شاقه فقد اتبع غير سبيلهم وهذا ظاهر، ومن اتبع غير سبيلهم فقد شاقه أيضاً، فإنه قد جعل له مدخلاً في الوعيد، فدل على أنه وصف مؤثر في الذم، فمن خرج عن إجماعهم فقد اتبع غير سيبلهم قطعاً، و الأية توجب ذم ذلك». [مجموع الفتاوى: ١٩٣/١٩-١٩٤]

٤- قال تعالى: ﴿ مُحَمَّدُ رَسُولُ اللَّهِ وَالَّذِينَ مَعَهُ أَشْبِدًاءُ عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمَاءُ بِيْنَهُمْ تَرَاهُمْ رُكِّعًا سُحَّدًا يَبْتَغُونَ فَضْلاً مِنَ اللَّهِ وَرِضْوَانًا سِيمَاهُمْ في وُجُوهِهِمْ مِنْ أَثَرِ السُّحُودِ ذَلكَ مَثَلُهُمْ في التَّوْرَاةَ وَمَ ثَلُهُمْ فِي الإِنْجِيلِ كَنْرُوعِ أَخْرَجَ شَطَّأَهُ فَازْرَهُ فَاسْتَغْلَظَ فَاسْتُوى عَلَى سُوقِهُ يُعْجِبُ الزُّرَّاعَ لِيغِيظَ بِهِمُ الْكُفَّارَ وَعَدَ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمْلُوا الصَّالِحات مِنْهُمْ مَغْفِرَةً وَأَجْرًا عَظِيمًا ﴾. [الفتح:٢٩]

فقد وصف الله عن وجل الصحابة بأكمل الصفات و أجل الأحوال فهم مجتهدون في نصرة دين الله عز وجل وساعون في ذلك بغاية حهدهم، فلذلك ذُلُّ أعداؤهم لهم . وهم كذلك متحابون متراحمون كالجسد الواحد. كما مدحهم ربهم ظاهراً فقال: ﴿ تُرَاهُمُ رُكُّعًا سُجُّدًا ﴾، ومدحهم باطناً فقال: ﴿ يَبْتَغُونَ فَضْلاً مِنَ اللَّهِ وَرضْوَانًا ﴾ ومدحهم قبل أن يخلقوا فقال: ﴿ ذَلِكَ مَثَلُهُمْ فِي التَّوْرَاةِ وَمَثَلُهُمْ فِي الإنْجِيلِ كَرَرْعِ أَخْرَجَ شَطْأَهُ ﴾، وهذه أيضًا صفة

## والقد حرصت جماعة أنصار السنة الحمدية منذ نشأتها على تبني المنهج السلفي محت قدالها في تلقي الإسلام وفصح وتطبيقه والدعوة إليه

الأدلة من السنة النبوية

فقد بين النبي أن الفرقة الناجية والطائفة المنصورة هم الجماعة وهي ما كان عليه الرسول و المنصورة هم الجراء، فقد ثبت عند ابن ماجه في سننه من حديث عوف بن مالك رضي الله عنه قال: قال رسول أن – وفيه –: «والذي نفس محمد بيده لتفترقن أمتي على ثلاث وسبعين فرقة، واحدة في الجنة و ثنتان وسبعون في النار، قيل يا رسول الله، من هم؟ قال: «الجماعة». [صحيح ابن ماجه (٣٦٤/٣)]

قال أبو شامة: وحيث جاء الأمر بلزوم الجماعة فالمراد به لزوم الحق واتباعه ، و إن كان المتمسك به قليل و المخالف كثير لأن الحق هو الذي كانت عليه الجماعة الأولى من النبى في و أصحابه رضي الله عنهم ولا نظر إلى كثرة أهل الباطل بعدهم .

[الباعث على انكار البدع ص ٢٢]

وصدق عبد الله بن مسعود حيث قال: الجماعة ما وافق الحق و إن كنت وحدك. [شرح اصول الاعتقاد ١٦٠]

- وثبت عند مسلم من حديث ثوبان رضى الله عنه قال أن قال رسول الله الله الله الله عنه تزال طائفة من أمتي ظاهرين على الحق لا يضرهم من خذلهم حتى يأتي أمر الله وهم كذلك». [رواه مسلم ١٥٣٣/٣]

قال يزيد بن هارون و أحمد بن حنبل: «إن لم يكونوا أصحاب الحديث فلا أدري من هم» وقال ابن المديني : «هم أصحاب الحديث» وقال البخاري : «هم أصحاب الحديث» وقال أحمد بن سنان : «هم أهل العلم و أصحاب الأثر».

[شرف أصحاب الحديث للبغدادي]

قال المناوي في إفيض القدير ٢٩٥/٣] وفيه معجزة بينة فأن أهل السنة ما يزالون ظاهرين في كل عصر إلى الآن من حين ظهرت البدع على اختلاف صنوفها من الخوارج و المعتزلة و الرافضة وغيرهم لم يقم لأحد منهم دولة ولم تستمر لهم شوكة بل كلما أوقدوا ناراً للحرب أطفأها الله بنور الكتاب و السنة فلله الحمد و المنة.

- وثبت عند أبي داود من حديث العرباض بن سارية قال: قال رسول الله ﷺ وفيه: "فعليكم بسنتى وسنة الخلفاء الراشدين المهديين تمسكوا بها وعضوا عليها بالنواجذ، و إياكم ومحدثات الأمور فإن كل محدثة بدعة وكل بدعة ضلالة" [رواه ابو

للطائفة المنصورة أهل الحديث الذين اقتفوا أثر جيل القدوة الأول محمد ﷺ وصحبه.

وتعمد إغاظة الكفار يوحي بأن هذه الطائفة هي غرس غرسه الله وتعهده رسول الله صلى عليه وسلم بالتربية ، فهي من دلائل قدرة الله ؛ لأنها أداة لإغاظة أعداء الله الذين يعملون على إطفاء نور الله ، و إخماد جذوته في نفوس المسلمين ، ولكن الله متم نوره ولو كره المشركون ، ومظهر دينه ، و لو كره الكافرون . ولذلك ترى أهل البدع يعادون أهل الحديث في كل عصر ومصر .

٥ - وقال تعالى: ﴿ وَالدّنِينَ جَاءُوا مِنْ بَعْدِهِمْ
 يَقُولُونَ رَبّئنَا اعْفِرْ لَنَا وَلإِخْ وَانِنَا الدّنِينَ سَبَقُونَا
 بِالإِيمَانِ وَلاَ تَجْعَلْ فِي قُلُوبِنَا غِلاً لِلّذِينَ آمَنُوا رَبّنَا
 إِنَّكُ رَعُوفٌ رُحِيمٌ ﴾ [الحشر:١٠].

قال السعدي رحمه الله: «فوصف الله من بعد الصحابة بالإيمان ، لأن قولهم: ﴿ سَبَقُونَا بِالإِيمَانِ ﴾ دليل على المشاركة فيه ، و أنهم تابعون للصحابة في عقائد الإيمان و أصوله، وهم أهل السنة و الجماعة ، الذين لا يصدق هذا الوصف التام إلا عليهم» فوجب اتباعهم و اقتفاء أثرهم .

٦- وقال تعالى: ﴿ فَإِنْ آمَنُوا بِمِثْلِ مَا آمَنْتُمْ بِهِ فَ قَدِ اهْتَدُوا وَإِنْ تَوَلُّوا فَ إِنْ تَوَلُّوا فَ إِنْ مَا أَمَنْتُمْ فَي شَبِقَاقُ فَسَيَكُفُوكَهُمُ اللَّهُ وَهُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ ﴾. [البقرة: ١٣٧]

قال أبن كثير - رحمه الله .: يقول الله تعالى : وفَإِنْ آمَنُوا ﴾، يعني الكفار من أهل الكتاب وغيرهم فيمِثْل مَا آمَنُثُمُّ مِهِ ﴾ يا أيها المؤمنون ، و الإيمان بجميع كتب الله ورسله ولم يفرقوا بين أحد منهم ، فققر اهْتَدَوْا ﴾ أي أصابوا الحق وأرشدوا إليه . انتهى.

و الآية أيضاً تتناول كل من جاء بعد جيل الصحابة إلى عصرنا لأن العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب كما هو معلوم عند علماء الأصول و التفسير ، فإنه يجب عليهم أن يتبعوا ما كان عليه الأوائل من الصحابة في تمسكهم بكتاب الله وسنة رسوله على حتى يحصل لهم الهداية .

#### والصحابة هم خيرالقرون على الإطلاق، مدحهم ربهم وركاهم؛ومدح من اتبع سجيلهم وسارعاي هديهم،

داوود وصححه الإلباني] . قال ابن حبان في

(صحيحه//١٠٤) في قوله 🌞 : «عليكم بسنتي» بيان واضح أن من واظب على السنن ، وقال بها ، ولم يعرِّج على غيرها من الآراء ، كان من الفرقة الناجية يوم القيامة. جعلنا الله منهم بمنه وكرمه.

و في الصحيحين عن عمران بن حصين رضى الله عنه أن النبي ﷺ قال : «إن خيركم قرني ثم الذين يلونهم ثم الذين يلونهم ثم الذين يلونهم». قال عمران: فلا أدري أقال رسول الله ﷺ بعد قرنه مرتين أو ثلاثًا. [رواه البخاري ومسلم]

- عن أبى بردة عن أبيه رضى الله عنه قال: قال رسول الله 🎏: «النجوم أمنة للسماء ، فإذا ذهبت النجوم أتى السماء ما توعد، و أنا أمنة لأصحابي، فإذا ذهبْتُ أتى أصحابي ما يوعدون، و أصحابي أمنة لأمتى فإذا ذهب أصحابي أتى أمتى ما يوعدون». [رواه مسلم] من المسلم المسلم]

#### وفي الحديث فوائد:

١- إذا كانت النجوم قد جعلها الله رجوماً للشياطين في استراق السمع فإن الصحابة رضي الله عنهم زينة هذه الأمة كانوا رصداً لتأويل الجاهلين، وانتحال المبطلين، وتحريف الغالين؛ الذين اتبعوا أهواءهم.

٢- و إذا كانت النجوم كذلك منارًا لأهل الأرض يهتدون بها في البر و البحر فكذلك الصحابة رضي الله عنهم يقتدي بهم للنجاة من ظلمات الشبهات و الشهوات ، فمن أعرض عن فهمهم فهو في غيه يتردى في الظلمات ليس بخارج منها . من المالية

٣- فهم الصحابة للقرآن و السنة تحصين من بدع شياطين الإنس و الجن الذين يبتغون الفتنة ويبتغون تأويلها ؛ ليفسدوا مراد الله ورسوله فكان فهم الصحابة حرزاً من الشر وأسبابه.

[باختصار من المنهج السلفي للهلالي]

٤- فيه أن ذهاب الصحابة رضى الله عنهم وانقضاء جيلهم يعقبه ظهور البدع والحوادث في الدين، وقد كان. وهذا كله من دلائل صدق نبوته 🐉. - ولذلك نهى رسول الله 👺 عن سبهم فقال: «لا تسبوا أصحابي فوالذي نفسي بيده لو أن أحدكم أنفق مثل أُحُد ذهباً ما أدرك مُدِّ أحدهم أو نصيفه». [رواه مسلم]

#### أقوال سلف الأمة

١- عن ابن عمر رضى الله عنهما قال: لا تسبوا أصحاب النبي ﷺ فلمقام أحدهم ساعة ـ يعني مع النبي عليه الصلاة و السلام . خير من عمل أحدكم عصره. [رواه ابن أبي شيبة و ابن ماجه]

ودممن خيالم مي

٢- وعن سعيد بن زيد رضى الله عنه قال: والله لشهد رجل منهم - يعنى الصحابة - مع رسول الله 🥰 يغبر منه وجهه خير من عمل أحدكم ولو عُمِّرَ عمر نوح. ثم قال متوعدا من يبغضهم أو يسبهم: لا جرم لما انقطعت أعمارهم أراد الله ألا ينقطع الأجر عنهم إلى يوم القيامة، والشقى من أبغضهم والسعيد من أحبهم. [رواه الترمذي وابو داود]

وقال ابن مسعود رضى الله عنه : من كان مستنا فليستن بمن قد مات فإن الحي لا تؤمن عليه الفتنة ، أولئك أصحاب محمد ﷺ كانوا أفضل هذه الأمة ، أبرها قلوبًا ، وأعمقها علمًا، وأقلها تكلفًا ، اختارهم الله تعالى لصحبة نبيه ، وإقامة دينه، فاعرفوا لهم فضلهم، واتبع وهم في آثارهم، وتمسكوا بما استطعتم من أخلاقهم ودينهم، فإنهم كانوا على الهدي المستقيم. [جامع بيان العلم ٢٤٧/٢]

وقال الأوزاعي رحمه الله: اصبر نفسك على السنة وقفِ حيث وقف القوم وقل بما قالوا وكف عما كفوا عنه واسلك سبيل سلفك الصالح فإنه يسعك ما وسعهم. [شرح أصول الاعتقاد ١٥٤/١]

وقال أيضا: عليك بأثار من سلف وإن رفضك الناس ، وإياك وأراء الرجال، وإن زخرفوا لك بالقول. [الشريعة للأجرى ص٥٨]

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية: ومن خالف قولهم، وفسر القرآن بخلاف تفسيرهم، فقد أخطأ في الدليل والمدلول جميعًا. [التفسير الكبير ٢٢٩/٢]

وقال ابن عبد الهادي رحمه الله في [الصارم المنكي ١٤٢٧]: لا يجوز إحداث تأويل في أية أو سنة، لم يكن على عهد السلف، ولا عرفوه ولا بينوه للأمة.

وصدق مالك رحمه الله حيث قال: لا يصلح آخر هذه الأمة إلا بما صلح به أولها.

جعلنا الله وإياكم خير خلف لخبر سلف. والحمد لله رب العالمين

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وعلى آله وصحبه وبعد:

فإن للأضرحة والقبور مكانتها الكبيرة في كل الملل والنَّحل المنحرفة عن الصراط المستقيم، ويستطيع المرء إذا اطلع على ما يحدث في الأديان والمجتمعات الأخرى أن يتأكد

من ذلك.

ونستدل هنا بقول الدكتور/ موسى الموسوي الشبيعي الذي يدعو إلى تصحيح مفاهيم قومه في كتابه "الشبيعة والتصحيح"، حيث يقول: "لقد زرت مقابر الأولياء في كثير من البلاد الإسلامية، فرأيت الزائرين فيها على النمط الذي نراه في مشاهد أئمتنا، ودخلت كنائس المسحدين في كثير من بلاد العالم، فرأيت الناس فيها يتبركون بتمثال المسيح وأقدام العذراء، وقد تركوا الله جانبا، ويطلبون منهما العون في الدنيا والآخرة. ودخلت معابد البوذيين

والشنتو، ومعابد الهنود والسيخ، فرأيت ما رأيته من قبل في مشاهد المسلمين والمسيحيين معا من تقديم القربان، وطلب الحاجات، وتقسل التماثيل، والركوع والخضوع والخشوع أمامها، وهكذا رأيت البشرية تعوم في سرداب من الأوهام"(١).

وتشترك الصوفية مع غيرها من الملل والنحل في تعظيم القبور والاحتفال بميلاد ساكندها.

بينما الموت والقبور في دين الله تعالى له شأن آخر نستوضحه فيما يلي:

الموت في الإسلام ليس فناءً محضا، بل هو مرحلة من خمس مراحل تمر بها حياة كل إنسان، تلك المراحل التي بدأت بخلق الروح في الملأ الأعلى يوم أخذ الله من ظهر أدم وهو منجدل في طينته قبضة وأخرج منها أرواح المؤمنين إلى دوم القدامة، ثم

قيض قيضة أخرى، وخلق حسنئنذ أرواح أصحاب الشمال، ثم أخذ العهد على حميع الأرواح يومئذ بسؤالها: ألست بريكم؟، فقد قال الله تعالى في كتابه: ﴿ وَإِذْ أَخَذُ رَبُّكَ مِنْ بِنِي آدَمَ مِنْ ظُهُ ورهمْ ذُرِّيَّتَ هُمْ وَأَشْهُدَهُمْ عَلَى أَنْفُسِهِمْ أَلَسْتُ بِرَبِّكُمْ قَالُوا بِلِّي



## اعداد / محمود الراكمي

شَهدْنَا أَنْ تَقُولُوا يَوْمَ الْقِيَامَةِ إِنَّا كُنَّا عَنْ هَذَا غَافِلِينَ ﴾ [الأعراف-١٧٢]، ثم أودعت الأرواح في حياة برزخية لا يعلمها إلا الله تعالى، وتأتى المرحلة الثانية بعد اجتماع منِّ الرحل وماء المرأة في الرحم، ويأذن الله تعالى للجنين أن يجتمع في ظلمات الرحم، وبعد مائة وعشرين يوما ينفخ ملك تلك الروح التي قدرها الله تعالى في هذا الجنين، فتستقر فيه، وتنتقل الروح من حياة البرزخ إلى ظلمة الرحم، إلى أن يولد المولود، فتبدأ

المرحلة الثالثة، وهي رحلة هذا الأدمي في الحياة الدنيا، حيث يجتمع فيها الروح والجسد، والعقل والقلب، والنفس، فتتنازع الرغبات مع شبهوات النفس وهواها، وتلقى الدنيا بزخرفها على الحواس، مع عداوة قديمة مع إبليس، جعلت مهمته الحقد على ابن آدم، والسعى لإفساده، وسألحه الوسوسة والتزيين، كل هذه الفتن تصطدم بالخوف والرجاء، وإخلاص العبودية لله عز وجل، ومع توالى الصراع، يحصد المرء في

حتى انقضاء أحله ووفاته، فتخرج الروح في بداية المرحلة الرابعية، وتعود ثانية إلى عالم البرزخ، حيث تستقر أرواح المؤمنين في الجنة، وتشقى أرواح الكافرين في النار، ويقبر الجسد في التراب مطلعاً في نفس الوقت - بكيفية يعلمها الحق تبارك وتعالى- على مقامه في

الجنة أو درجته في النار، والمرحلة الخامسة والأخيرة تبدأ بالبعث والنفخ في الصور، حيث تبعث الروح في بدن جديد صالح للحياة الآخرة، بنال فيها المؤمن ثواب طاعته، وبنال العاصى العذاب الذي يستحقه جزاءً وفاقا على ما اقترف من الذنوب والآثام في وظ ابن ادم مشدور ولا شك واللالبنيا

فالقبر إذن مرحلة تمهيدية لازمة لإعداد المرء لحياة الآخرة، والقبر رحم أكبر، بودع فيه الجسد، كما تودع النطفة في الرحم، ومهمة القبر أساسية كمهمة الرحم سواء بسواء، ففي الرحم يبدأ الإنسان نطفة، فعلقة، فمضغة، ثم تظهر العظام ويكسوها الله تعالى لحما، ويتم تهيئة يصر المولود وإعداد مجالات سمع الأذن لتلقى الترددات المناسبة للحياة الدنيا، وكذلك تضبط العين حتى تتلقى موجات معينة، وتستطيع أن تشاهد مدًى معينًا بناسب ما هو موجود في الدنيا، بينما يتولى القبر نزع البدن المادي الترابي عن الميت، لأنه لم أخرته ما بذره في دنياه، ويستمر الحال ليعد صالحا لأن يدخل به إلى الملأ الأعلى،

فتتحلل خلاياه، وتنخر عظامه، وتبلى هيئته، ثم يستعد ما بقى من الميت وهو عصبحب الذنب لاستقيال أمر الله بالبعث والنشور. أي

فالقبر بهذا المنظور هو المكان الذي يخلع الإنسان فيه عن حسده الحواس التي أعدت مواصفاتها للتعامل مع الدنيا، ليستبدلها



بأخسرى تكون جاهزة لاست قبال جاهزة لاست قبال حواس مرحلة ما بعد البعث، التي تأتي مع النفخ في الصور، ففي تلك اللحظة يعاد تكوين الإنسان وتت جمع أجزاؤه، التي تستطيع التعامل مع الحياة الآخرة، سواء أكان المرء من أهل الجنة أم من أهل النار.

وكل ابن آدم مقبور ولا شك، والقبر إما روضة من رياض الجنة أو حفرة من حفر النار، وقد نهى الإسلام في بداية الأمر عن زيارة القبور؛ لأن القوم حديثو عهد بشرك، ثم أذن النبي في زيارتها بعد أن وضع ضوابطها، وحدد سننها، وكيف تكون كما حدد للزيارة أهدافها، وأمرنا بفعل طاعة معينة عند زيارة القبر، وتلك الأهداف هي:

\*تُذَكِّر الموت؛ فالقبر هو الحقيقة المادية التي يتفق عليها المؤمن والكافر، والموت لا بد ملاق ابن أدم. ومن تأكدت له هذه الحقيقة يجد شعورا بالراحة والسكينة عندما يزور القبور، ولابد للزائر أن يتأمل مصير من سبقوه، وماله بعد انقضاء أجله، فيجد في منظر القبر ما يدفعه لعقد النية على التوبة،

والإقباع عن المعاصي، والإقبال على الله، ومن والإقبال على الله، ومن هنا شرع الرسول الخارة القبور، وفي لفظ عن زيارة القبور «نهيتكم غن زيارة القبور القبور عبرة»(٢). ولا شك أن من عبرة»(٢). ولا شك أن من البحث والنشور، ثم المثول بين يدي الواحد الديان.

\*تُزَهّدُ في الدنيا؛ فحمن يرى الدنيا؛ فحمن يرى المقابر، وحال أهلها بعد أن كانوا المقابر، وحال أهلها بعد أن كانوا سلاطين، وأمراء، وقادة، وفاتحين، وعظماء، وغير ذلك، علم أن نهاية ذلك كله إلى حفرة في الأرض، وبالتالي تهون عليه كل مصائب الدنيا، ويبقى أمامه التدبر في أحوالها، ويتأمل المصاب الأكبر بفقد الحياة، ومفارقة الأهل والأحباب.

#### مشروعية زيارة القبور المساديات

وقد ورد عن كثير من الصحابة، ومنهم:
بريدة بن الحصيب، وأنس بن مالك، وابن
مسعود، وأبو هريرة، وأبو سعيد الخدري،
وعائشة، وأم سلمة رضي الله عنهم
التصريح بزيارة القبور، بالفاظ عديدة منها:
أن رسول الله عنه، قال: «كنت نهيتكم عن
زيارة القبور فزوروها، فإنها تزهد في
الدنيا، وتذكر بالآخرة» (الله والعمل على هذا
عند أهل العلم؛ فهم لا يرون بزيارة القبور
بأسا، وهو قول عبد الله بن المبارك،
والشافعي، وأحمد بن حنبل، وإسحاق، ومن

\*قــول أبي هريرة رضي الله عنه: خــرج رســول الله قلم إلى المقابر، فقال: «السلام عليكم دار قوم مؤمنين، وإنا إن شــاء الله بكم الحقون»(٤).

\*وعن ابن عباس قال: مر رسول الله ﷺ بقبور المدينة، فأقبل عليهم بوجهه، فقال:



«السلام عليكم يا أهل القبور يغفر الله لنا ولكم، أنتم سلفنا ونحن بالأثر)(٥).

\*وحديث عائشية، قالت: فقدت النبي 👺 من الليل، فإذا يه في البقيع، فقال: (سلام عليكم دار قوم مؤمنين وأنتم لنا فرط(٦)، وإنا بكم لاحقون، اللهم لا تحرمنا أجرهم، ولا تفتنا بعدهم نسال الله لنا ولكم العافية)(٧).

وفي لفظ آخر في صحيح مسلم، أن عائشة رضى الله عنها سألت النبي ﷺ عن كيفية الدعاء لأهل القبور، فقال ﷺ: (قولي السلطام على أهل الديار من المؤمنين والمسلمين، ويرجم الله المستقدمين منا والمستأخرين، وإنا إن شاء الله بكم للاحقون).

وعلى زائر القبر طاعة هو مأمور بأدائها أثناء الزيارة، فقد علمتنا السنة العديد من الحقائق والمفاهيم التي حرص الإسلام على ترسيخها في أفئدة أتباعه، منها: الدعاء لصاحب القبر الذي انتقل إلى دار الحساب، فإذا كان طائعا، فإنه اليوم يلوم نفسه حيث 📁 👊 📖 راك 🎫

لم يزدد طاعة لريه، ولو كان عاصيا، فإنه في أمس الحاجة إلى حسنة تمحو عنه سيئة، أو يرفع الله بها عنه عذابا، وقد ثبت أن النبي ﷺ، كثيرا ما كان يؤمر بزيارة البقيع والاستغفار لأهلها، وأبضا: تعلمنا من السنة أن المت يتلهف على من يدعو له، وأن عمل أقاربه بعرض عليه، ومن هنا شرع الإسلام زيارة القبور للدعاء لأهلها ونسال الله تبارك وتعالى أن يرزقنا من يترجم علينا إذا صرنا إلى ما صار إليه من كان قبلنا، كما ورد أن صاحب القبر يشعر بزواره ويسمع سلامهم عليه ودعاءهم له، وليس لزيارة القبور من هدف ثالث.

ولم يكن في عصر النبوة مسجد بني على قبر، أو قبر شيد فوقه مسجدٌ، ولهذا سن النبي ﷺ العديد من سنن القبور وكيفية إعدادها ليدفن فيها الموتى، وهذا ما سنعرفه بإذن الله تعالى في المقال التالي، والله الموفق.

<sup>(</sup>١) الشيعة والتصحيح للعلامة الدكتور موسى الموسوي الشيعي ٨٤

<sup>(</sup>٢) حديث ابن مسعود أخرجه البخاري . ٣٦٩٦ والنسائي . ٤٣٥١ ومالك في الموطأ حديث ٩١٩

<sup>(</sup>٣) حديث أنس وابن مسعود أخرجه أحمد في مسنده ,وابن ماجه . ١٥٦٠ وحديث بريدة بن الحصيب أخرجه مسلم . ١٦٢٣ والنسائي . ٢٠٠٥ وأبو داود . ٢٨١٦ وأحمد . ٢١٨٨٠ والترمذي . ٩٧٤ وقال: حسن صحيح.

<sup>(</sup>٤) حديث أبي هريرة أخرجه مسلم .٣٦٧ والنسائي .١٥٠ وأبو داود .٢٨١٨ وابن ماجه .٢٩٦٠ ومالك في الموطأ ۵۳ واحمد في مسنده ,۷٦۲۷

<sup>(</sup>٥) حديث ابن عباس أخرجه الترمذي . ٩٧٣ وقال: حديث حسن غريب.: وفي الباب عن بريدة وعائشة.

<sup>(</sup>٦) فرط: أي سابقون ومتقدمون.

<sup>(</sup>V) حديث عائشة أخرجه مسلم . ١٦١٨ والنسائي . ٢٠١٠ وابن ماجه في سننه . ١٥٣٥ وأحمد في مسنده.

وبعد أن أقر سائر الخلق لله سبحانه وتعالى بربوبيته وتصريفه لأمور ملكه وخلقه، ووحدوه في ذلك كما قال تعالى: ﴿ وَلَئِنْ سَاَلْتَ هُمْ مَنْ خَلَقَ السَّمُوَاتِ وَالأَرْضَ لَيَقُولُنَّ اللَّهُ ﴾ [لقمان:٢٥]، وهذا ما أُطلق عليه توحيد الربوبية وهو إفراد الله بأفعاله؛ بقى عليهم أن يوحدوه توحيد الألوهية وهو إفراده سبحانه بأفعال عباده فتكون الأعمال كلها له ومن أجله سبحانه وابتغاء وجهه، وبقدر استقامة العبد على ما أمر الله تعالى به، يكون تحقيقه لمعاني التوحيد، وقرار الإيمان في قلبه، فالرسوخ في أداء الأعمال دليل على رسوخ الإيمان في القلب والتوحيد الخالص للرب. فالإيمان ما وقر في القلب وصدقه

والمجتمع المسلم الذي كانت ولا تزال لبنته الأولى الأسرة المسلمة لا يمكن أن يكون كما أراد الله منه إلا بتوحيد الرب جل وعلا، والعمل بمقتضيات ذلك التوحيد، يشترك في ذلك الرجل وهو ر<mark>ب</mark> الأسرة والقيم عليها، والزوجة وهي شريكة في المستولية، وكذلك الأبناء، قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا قُوا أَنْفُسَكُمْ وَأَهْلِيكُمْ نَارًا ﴾ [التحريم:٦] وقال: ﴿ وَالَّذِينَ آمَنُوا وَاتَّبَعَتْ هُمْ ذُرِّيَّتُهُمْ بِإِيمَانِ ٱلحُقْنَا بِهِمْ ذُرِّيَّتَهُمْ وَمَا ٱلتَّنَاهُمْ مِنْ عَمَلِهِمْ مِنْ شَيْءٍ كُلُّ ٱمْرئ بِمَا كَسنب رَهِينَ ﴾ [الطور:٢١].

#### ة الله على أولا: الوالد قدوة م تديد على المارة

الوالد في أسرته قدوة الأسرة جميعا، وهم تبع له غالبًا في أقواله وأعماله، فينبغي له أن يكون أهلا للمستولية التي ولاه الله إياها، ولكي يكون أهلا لهذه المسئولية ينبغي أن يكون على علم بحدود مسئولياته وواجباته حتى يكون داعية خير لأسرته، فضلا عن أن يكون داعية حق لأمته.

#### الداحب القبر الذي انقال إلى قِعَا عَبِداللا

لقد كان رسول الله ﷺ إمام المسلمين في هذه الأمور وفي غيرها من أمور الدين، وقد ضرب من نفسه مثلا أعلى في تطبيق ما دعا إليه. فمن ذلك ما أخرجه الإمام البخاري رحمه الله من حديث عقبة بن الحارث النوفلي قال: صليت مع النبي ﷺ العصر، فلما سلم قام سريعا، ودخل على بعض نسائه، ثم خرج ورأى ما في وجوه القوم من تعجبهم لسرعته فقال: «نكرت وأنا في الصلاة تَبْرًا (ذهبًا) عندنا، فكرهت أن يمسى أو يبيت عندنا، فأمرت بقسمته».

إن هذا التصرف من رسول الله على يعتبر مثالا عاليا للشعور بالمسئولية، والتحري الدقيق في القضايا المالية، والمبادرة إلى تنفيذ التكاليف الشرعية، وإن لم يكن وقت تنفيذها محددًا خشية النسيان أو حضور الأجل، وهذا لون من الوان التربية النبوية المؤثرة، حيث إن خروج النبي ﷺ من المسجد بهذه الصورة أثار عجب الصحابة رضوان الله عليهم أجمعين وتساؤلهم، فتهيأت نفوسهم لاستقبال هذا التوجيه العملي نحو الاهتمام بحقوق المسلمين والإسراع في إيصالها لمستحقيها. الحمد لله والمسلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن تبع هداه، وبعد .. . المعاد

فلقد بعث الله تعالى نبيه محمدًا على بالتوحيد كما بعث بذلك سائر الأنساء والمرسلين، صلوات الله وسلامه عليهم أجمعين، قال تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسِلُنَا مِنْ قَـ بُلِكَ مِنْ رَسـُـولِ إِلاَّ نُوحِي النَّهِ أَنَّهُ لَا إِلَهُ إِلَّا أَنَا فَاعْبُدُونِ ﴾ [الأنبياء: ٢٥].



ومن ذلك ما أخرجه الإمام أحمد رحمه الله بإسناده عن عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده(١) أن رسول الله 🐲 وحد تحت جنب تمرة من الليل فأكِلها فلم يَنَمْ تلك الليلة فقال بعض نسائه: يا رسول الله أرقّتُ الليلة؛ قال: «إني وجدتُّ تحت حنبي تمرة فـ أكلتُ هـا، وكـان عندنا تمر من تمر الصدقة فخشيت أن تكون منه».

وهذا مشال على شدة ورع النبي على وعظم خشيته من الله تعالى، فقد أرق ليلة كاملة من أكل تلك التمرة على صغرها خشية أن تكون من الصدقة، وقد حرم الله تعالى الصدقة على بني هاشم. وبهذا الورع الشديد والخشية البالغة كان عُدُوة عُلْيًى لأمته في ذلك، فهل يقتدي به الدعاة الذين يتجشمون الدعوة إلى دينه وسنته؟

ولكن كما روت عائشة رضى الله عنها قالت: توفي رسول الله 👺 ودرعه مرهونة عند يهودي بثلاثين صاعًا من شعير. [البخاري (٢٩١٦)]

- عن عمرو بن الحارث: ختن رسول الله 👺: أخي جويرية بنت الحارث - قال: ما ترك رسول الله عند موته درهمًا ولا دينارًا ولا عبدًا ولا أمة، ولا شيئًا إلا بغلته البيضاء، وسلاحه، وأرضًا جعلها صدقة. [البخاري (٢٧٣٩)]

وكان بإمكانه 🥰 أن يكون أغنى رجل في العرب وريما في العالم، فلقد أفاء الله تعالى عليه في الغزوات أموالا عظيمة، ويكفى مثالا على ذلك غزوة حنين حيث كان يعطى الرجل الواحد ما سن جبلين من الغنم والإبل، وأعطى عددا من زعماء العرب وأكابرهم كل واحد مائة من الإبل ولم يدخر لنفسه من ذلك شبيئًا.

ولقد خيره الله تعالى بين متاع الدنيا وبين ما عنده فاختار ما عند الله. فعن أبي سعيد الخدري رضى الله عنه قال: خطب النبي 👺 فقال: «إن الله خير عبدًا بين الدنيا وبين ما عنده فاختار ما عند الله، فبكي أبو بكر رضي الله عنه... فكان رسول الله 🐲 هو العبد...». [البخاري(٤٦٦)]، والتحق بالرفيق الأعلى وهو على تلك الصفة المذكورة من التقشف والزهد السالغ، لأنه أراد أن يكون قدوة

ومشلا أعلى به يقتدى وبعمله يُحتذى. وقد لفت نظر أمته إلى هذا الأمر البالغ الأهمية فقال: «فو الله لا الفقر أخشى عليكم، ولكنى أخشى عليكم أن تُسط الدنيا عليكم، كما بسطت على من كان قبلكم، فتنافسوها كما تنافسوها، وتهلككم كما أهلكتهم». [صحيح مشكاة المصابيح (١٦٢٥)]

قال أبو سفيان: جئت اليمن تاجرًا فكنت بها خمسة أشهر، ثم قدمت مكة فبينا أنا في منزلي جاءني الناس يسلمون على ويسالون عن بضائعهم، حتى جاءني محمد بن عبد الله، وهند عندي تلاعب صبيانها فسلم عليٌ ورحب بي وسالني عن سفري ومقامي ولم يسالني عن بضاعته ثم قام.

فقلت لهند: والله إن هذا ليعجبني، ما من أحد من قريش له معى بضاعة إلا وقد سالني عنها، وما سالني هذا عن بضاعته . يعني النبي 🌞 وكان ذلك قبل البعثة ، فقالت لي هند: أو ما علمت شانه؟ فقلت وأنا فزع: ما شانه؟ قالت: يزعم أنه رسول الله، فوقدَتْني(١) فرجفت، حتى قالت لي هند: مالك؟ فانتبهت فقلت: إن هذا لَهُوَ الباطل، لَهُوَ أعقل من أن يقول هذا، قالت: بلى والله إنه ليقولن ذلك ويدعو إليه وإن له لصحابة على دينه، قلت: هذا هو العاطل.

قال: وخرجْتُ، فبينا أنا أطوف بالبيت إذ بي قد لقيته، فقلت له: إن بضاعتك قد بلغت كذا وكذا وكان فيها خير فأرسلُ من يأخذها ولست أخذ منك فيها ما أخذ من قومي، فأبي عليّ، وقال: إذا لا أخذها، قلت: فأرسِلْ فخُذُها وأنا آخذ منك مثل ما آخذ من قومي، فأرسل إلى بضاعته فأخذها وأخذَّتُ منه ما كنت أخذ من غيره. ذكره الحافظ ابن كثير في البداية والنهاية ٣٠٦/٢ وقال: وقد رواه الحافظ العراقي في كتاب الدلائل من حديث اسماعیل بن طریح به ۱۱۹/۲.

جاء النبي ﷺ لزيارة أبي سفيان والسؤال عن حاله بعد السفر ولم يسأله عن بضاعته كما سأله غيره، حتى أثار عجب أبي سفيان منه.

وهكذا فإن رسول الله 🐉 لا يجعل ماله أكبر همه، لأن له همًا أكبر وأعظم من ذلك بكثير.. إنه يحمل هم تبليغ رسالة ريه جل وعلا وهداية الناس الحبياري والضالين إلى الصراط المستقيم، ثم المال إذا وحد يكون مسخرًا لخدمة هذا الهدف ولإعفاف النفس والأسرة والإحسان إلى المحتاجين. والمال لا يكون هدفًا، وإنما نُسخُر لخدمة الهدف، ويوظف لرعاية الدعوة وحراسة الفضيلة، والفوز بالجنة والنجاة من النار.

وموقف أخر يتعلق بالمال أيضيًا، وهو أن أيا سفيان لما عرض على رسول الله ﷺ أن لا بأخذ منه مقابل التجارة بماله كما يأخذ من غيره رفض وأبي أن يأخذ بضاعته إلا بعد أن يأخذ أبو سفيان حقه

وهذا مثال للعفة والقناعة، وهما من مكارم الأخلاق العالية، ومكارم الأخلاق من أهم الدعائم التى تقوم عليها الدعوة الناححة.

كما أن في عزوف النبي ﷺ عن قبول عَرْض أبي سفيان هذا ترفعًا عن الخضوع للكفار، لأن من بُذُل له المعروف يكون أسيرًا لباذله، فلا ينبغي لسلم أن يكون لكافر عليه منة أو معروف (٣).

#### دَّانيا: الأم المُمنة مستحبية لله ولرسوله 🏖

قال الله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اسْتَجِيدُوا لِلَّهِ وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُمْ لِمَا يُحْيِيكُمْ ﴾ [الإنفال: ٢٤]. فاستجابت أم حُمَيْد رضى الله عنها وعن زوجها أبي حميد الساعدي، جاءت إلى النبي يومًا فقالت: يا رسول الله، إنى أحب الصلاة معك. فقال لها: «قد علمت أنك تحبين الصلاة معي، وصلاتك في بيتك خير من صلاتك في حجرتك، وصلاتك في حجرتك خير من صلاتك في دارك، وصلاتك في دارك خير من صلاتك في مسجد قومك، وصلاتك في مسجد قومك خير من صلاتك في مسحدي (٤).

قال الراوي عبد الله بن سويد: فأمرت فينني لها مسجد في أقصى شيء من بيتها وأظلمه، وكانت تصلي فيه حتى لقيت الله تعالى. وبيت المرأة هو المكان الذي تبيت فيه، وهو أستر مكان في المنزل كله، فهل تستجيب أخواتنا لتوجيهات النبي 🛫 فيما يخص الخروج إلى المساجد وأداب ذلك، في الوقت الذي كثر فيه الاختلاط والسفور والفتن،

وغابت الضوابط الشرعية التي تضبط خروج المرأة، وكثر مرضى القلوب والمتعرضون؟ وإن العاقلة لتختار بيتها لتصلى فيه إذا عرفت أن زمننا أشد وأفظع من زمن أم حميد.

ولما خطب النبي الله في النساء يوم عيد قائلا: «يا معشير النساء، تصدقن فإن أكثركن حطب جهنم»(°). تأثرت النساء جدًا بهذا الخبر، فكانت الاستجابة سريعة جدًا أيضًا وفي نفس الوقت، فجعلن يتصدقن من حليهن ويلقين في ثوب بلال رضى الله عنه من أقراطهن وخواتيمهن - والقرط هو الحلق. وفيعْلُ النساء هذا الشيء يوم عبيد وفرحة وزينة وتبام بالحلى يدل على سرعة الاستجابة لله ورسوله، والخوف من جهنم، ولو طلب النبي 🐸 أرواحهن لقدُّمثها رخيصة افتداءً من عذاب النار.

إنها القلوب الحية التي تستجيب لله ورسوله وتختار ما عند الله.

والحديث كما أسلفنا كان من النبي ﷺ إلى النساء في يوم عيد، حيث قام 👺 يعظهن ويذكرهن بالله. وها هو يتمامه.

عن عبد الله بن عمر رضى الله عنهما أن رسول الله 👺 قال: «يا معشر النساء، تصدقن وأكثرن الاستغفار فإنى رأيتكن أكثر أهل النار». فقالت امرأة منهن جزلة(٦): وما لنا يا رسول الله؟ قال: «تكثرن اللعن وتكفرن العشير، وما رأيت من ناقصات عقل ودين أغلب لذي لب منكن». قالت: يا رسول الله، وما نقصان عقلها؟ قال: «أما نقصان العقل؛ فشبهادة امرأتين تعدل شبهادة رجل(Y)، فهذا نقصان العقل، وتمكث الليالي ما تصلي؛ وتفطر في رمضان، فهذا نقصان الدين»(^).

تالتا : طفلنا السلم

#### أبناء السلف وحفظ القرآن

القرآن كلام الله سيحانه وتعالى، منه جرى، ليس بمخلوق ولا بمفترى، يُتقرب إلى الله تعالى بحفظه وتلاوته، والعمل به والدعوة إليه، يرفع الله تعالى به أقوامًا، ويجعلهم للمتقين إمامًا، وقد وعي أبناء سلفنا الكرام هذه المنزلة العظمى لكلام الله، فسارعوا إلى حفظه فضلا عن فهمه والعمل به

عن فروة بن نوفل الأشبعي قال: كنت حارًا لخباب بن الأرت، فخرجنا مرة من المسجد فأخذ بيدي، فقال: يا هناه، تقرب إلى الله بما استطعت، فإنك لن تقرب إليه بشيء أحب إليه من كلامه(٩) وقال ابن عباس: توفي رسول الله 👺 وأنا ابن عشر سنين وقد قرأت المحكم(١٠). أي: حفظ القرآن.

وهذا سنان البغدادي الشيخ الإمام العلامة المفتى شيخ الحنفية وشيخ العربية وشيخ القراءات، ومسند الشام. سنان البغداي المقرئ النحوي اللغوي الحنفي، ولد في شعبان سنة ٢٠٥، النحوي اللغوي الحنفي، ولد في شعبان سنة ٢٠٥، العشر وله عشرة أعوام، وهذا شيء ما تهيأ لأحد قبله، وتردد إلى البلاد وإلى مصر والشام يتجر، ثم استوطن دمشق ورأى عزًا وجاهًا، وكثرت أمواله وازدحم عليه الفضلاء، وعُمّر دهرًا، وبرع في الفقه وفي النحو، وأفتى ودرًس وصنف في النظم والنثر، وكان صحيح السماع ثقة في نقله ظريفًا كيسًا ذا وعادة وانطباء(١١).

قلت: فلما أقبل على القرآن والعلوم الشرعية وما يقربه من الآخرة؛ أتته الدنيا وهي راغمة، فلذلك ذكر أنه رأى عزا وجاها وكثرت أمواله وازدحم عليه الفضلاء. وليس ذلك إلا تحقيقًا لحديث النبي :
«من كانت الآخرة همه، جعل الله غناه في قلبه، وجمع له شمله، وأتته الدنيا وهي راغمة...(١٢).

وهذا ابن إبراهيم الحربي: قال محمد بن خلف: كان لإبراهيم الحربي ابن، وكان له إحدى عشرة سنة قد حفظ القرآن، ولقنه من الفقه شيئًا كثيرًا، قال: فمات فجئت أعزيه، قال: فقال لي: كنت أشتهي موت ابني هذا، قال: قلت: يا أبا إسحاق، أنت عالم الدنيا تقول مثل ذلك قال: نعم، رأيت في النوم كان القيامة قد قامت، وكان صبيانًا بأيديهم قلال فيها القيامة قد قامت، وكان صبيانًا بأيديهم قلال فيها ماء، يستقبلون الناس فيسقونهم، وكان يومًا حارًا شديدًا حرم، فقلت لأحدهم: اسقني من هذا الماء، قال: فنظر إليً وقال: لست أبي، فقلت: فأيش أنتم، فقال: الذين مـتنا في الدنيا وخلفنا أباءنا، فنستقبهم فنسقهم الماء، قال: فلهذا تمنت موته.

ويقول الإمام الشافعي رحمه الله تعالى: حفظت القرآن وأنا ابن سبع سنين، وكذا ابن خلدون حفظ القرآن في نفس السن وغيرهم كثيرون، سابقون ومعاصرون، والسعيد من وفقه الله.

وقد مر أن البلقيني حفظ القرآن وله من العمر سبع سنوات، وابن اللبان حفظه وله خمس سنوات، والحافظ العراقي مات أبوه وله ثلاث

سنوات، وحفظ القرآن وله من العمر ثماني سنوات.

وكذلك أبو بكر الزريراني البغدادي حفظ القرآن وهو ابن سبع سنين، ومحمد بن عبد الباقي الأنصاري حفظه وهو ابن سبع سنين أيضًا. وغير هؤلاء كثيرون.

وحتى لا يقال أن الحفاظ في الرجال فتهمل النساء، نذكّر بالحافظات من النساء:

فهذه أم الدرداء العالمة الفقيهة، روت علمًا جمّا عن زوجها أبي الدرداء، وعن كعب بن عاصم الأشعري وعائشة وأبي هريرة وطائفة، وعرضت القرآن وهي صغيرة على أبي الدرداء، وطال عمرها واشتهرت بالعلم والعمل والزهد(١٣).

وهذه سيدة بنت عبد الغني العبدرية، تركها أبوها يتيمة صغيرة، فتعلمت القرآن وحفظته، وبرعت فيه وجاد خطها وتعلمت بعض العلوم(١٤).

وهذه حفصة بنت سيرين: وكان أخوها محمد إذا أشكل عليه من القرآن قال: اذهبوا فسلوا حفصة كيف تقرأ(١٥).

عن عاصم الأحول قال: كنا ندخل على حفصة بنت سيرين وقد جعلت الجلباب هكذا وتنقبت به فنقول لها: رحمك الله، قال الله: ﴿ وَالْقَوَاعِدُ مِنَ النَّسَاءِ اللَّاتِي لاَ يَرْجُونَ نَكَاحًا فَلَيْسَ عَلَيْهِنَّ جُنَاحً أَنْ يَضَعُنَ ثِيَابَهُنَّ عَيْرَ مُثَّبَرِّجَات بِزِينَةٍ ﴾ [النور:١٠]، وهو الجلباب، قال هشام بن حسان: كانت حفصة تقول لنا: يا معشر الشباب، خذوا من أنفسكم وأئتم شباب، فإني ما رأيت العمل إلا في الشباب، قال: قرأت القرآن وهي ابنة اثنتي عشرة سنة، وماتت وهي ابنة تسعين. والمقصود بأنها قرأت القرآن الكريم، أي حفظته.

فأهل القرآن أهل العفاف، وهي من القواعد لكنها فعلت ما هو خير كما قال تعالى: ﴿وَأَنْ يَسْتَغْفِفْنُ خَيْرٌ لَهُنَّ ﴾ [النور:١٠].

والحمد لله رب العالمان

- ۱) إسناده صحيح، أحمد ح-۱۸۲٠. (۲) يعني كسرت نفسي واحزنتني.
  - (٣) من كتاب الثاريخ الإسلامي للدكتور عبد العزيز الحميدي بتصرف.
     (٤) صحيح ابن حبان (ج1 ح٢١٧٧).
- (٤) صحيح ابن حبان (ج١ ح٢١٧٧).
   (٥) البخاري (ج١ ح٢٩٨)، ومسئلم (ج١ ح٢٩٨)، وغيرهما.
   (٧) وقد يستخدم بعض البسطاء هذا الحديث مدعاة للتنقيص من شأن المرأة وتعييرها بنقص العقل والدين، وهذا لا يجون، وإن كان المراد بنقصان العقل قلة الضبط، وكثيرًا ما يقع هذا مع الرجال.
  - (٨) مسلم ج١ ح٧٩.
    - (۱۰) البخاري (٤٧٤٨/٤). (۱۳) سير أعلام النبلاء (٢٧٧/٤).
  - (٩) آخرجه الحاكم (٣٦٥٣/٢)، وقال: هذا حديث صحيح الاسناد.
    - (١١) سير أعلام النبلاء (٢٢/ ٢٣٤).
  - (۱۲) صحیح الجامع (۱۹۱۰).

#### وعذا سنان البحدادي التسيخ الاساع العائمة | سلوات وصفانا القواز والمعال أو من أو المناو المناولة والمناولة وال المرام وشا و ما تهما لاحد تعله، وتربد إلى المالاد وإلى مصر والسام بقي ، قع Wind = = till pag by

الحمد لله خالق الزوجين الذكر والأنثى من نطفة إذا تمنى، وأشهد أن لا إله إلا الله يعلم من خلق وهو اللطيف الخبير، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله البشير النذير والسراج المنير، وبعد:

يقول تعالى: ﴿ وَالْمُطَلَّقَ اتُ يَتَ رِئُصِيْنَ بِأَنفُسِهِنَّ ثَلاثَةَ قُرُوءٍ وَلاَ يَحِلُّ لَهُنَّ أَن يَكْتُمْنَ مَا خُلُقَ اللَّهُ فِي أَرْحَامِهِنَّ إِن كُنَّ يُؤْمِنَّ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَيُعُولَتُهُنَّ أَحَقُّ بِرَدِّهِنَّ فِي ذَلِكَ إِنْ أَرَادُوا إِصْلَاحًا وَلَهُنَّ مِثْلُ الَّذِي عَلَيْهِنَّ بِالْمُعْرُوفِ وَلِلرِّجَالَ عَلَيْهِنَّ دَرَجَةٌ وَاللَّهُ عَرْدُزُ حَكِيمٌ ﴾ [البقرة: ٢٢٨]، وحول آخر الآية يقول ابن كثير رحمه الله: أي ولهن على الرجال من الحق مثل ما للرجال عليهن، فليؤد كل واحد منهما إلى الآخر ما يجب عليه بالمعروف لحديث مسلم عن جابر أن الرسول على قال في خطبة الوداع: «فاتقوا الله في النساء فإنكم أخد نتموهن بأمانة الله

> واستحللتم فروجهن بكلمة الله، ولكم عليهن أن لا يوطئن فرشكم أحدًا تكرهونه فإن فعلن ذلك فاضربوهن ضربًا غير مبرح، ولهن رزقهن وكسوتهن بالمعروف». ولحديث بهز بن حكيم بن معاوية بن حيدة القشيري عن أبيه عن حده قال: يا رسول الله، ما حق زوحة

أحدنا عليه؟ قال: «أن تطعمها إذا طعمت وتكسوها إذا اكتسيت ولا تضرب الوجه ولا تقبح ولا تهجر إلا في البيت». وقوله تعالى: ﴿ وَلِلرِّجَالِ عَلَيْهِنَّ دَرَجَةً ﴾ أي في الفضيلة والخلق والخلق والمنزلة والطاعة والانفاق والقيام بالمصالح والفضل في الدنيا والأخرة كما قال تعالى: ﴿ الرِّجَالُ قُوَّامُونَ عَلَى النِّسَاءِ بِمَا فَضِلَ اللَّهُ بِعُضِهُمْ عَلَى بِعْضِ وَبِمَا أَنفَقُوا مِنْ أَمْوَالِهِمْ ﴾ (ابن كثير ٢٥٧/١).

فها هو الحافظ ابن كثير يستدل بالقرآن لتفسير القرآن وهو أصح التفسير؛ أن يفسر القرآن بالقرآن، فقد بدأ القرآن بحق المرأة أو لأ فقال: «ولهن»، ثم ثني بحق الرجال وقال: «عليهن» ومع التساوي في الحقوق والواجبات والتساوي في الخضوع لأحكام رب الأرض والسماوات، يبقى التقرير الإلهى: ﴿ وَلِلرِّجَالِ عَلَيْهِنَّ دَرَجَةً ﴾، وقوله تعالى: ﴿ الرِّجَالُ قُوَّامُونَ عَلَى النِّسنَاءِ بِمَا فَضَّلُ اللَّهُ بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْض ﴾، فلابد من وجود هذه الدرجة لا لتستمر المعركة بين الرحل والمرأة،

ولا لتحقيق مكاسب لصالح طرف؛ وإنما لصالح النفس الإنسانية بشقيها الرجل والمرأة على السواء، وهذه الدرجة للرجال ليست من كسبهم وإنما هي من عطاءات الله لهم لعلمه سبحانه بهم وبما يصلح من شيانهم وشيأن من تولوا أمرهم.



#### الم الم عالما الم الم الم شوقي عبد الصادق

البدني والبرموني والنماعي



الاحل الرجل الرجل في صلحات ولا يصف في

السب عدد في سلا ودرجنا من قدم المحسوا

was al Brand IV Meine ( Eg TVT)

الرسول الألكم المالية

وإليك أيها الكريم شيئًا من تفاصيل هذه الدرجة كما قال ابن كثير أي في الفضيلة والخلق والخلق والمنزلة وطاعية الأمير والإنفاق.

أولاً في الفضيلة: فقد اختار الله سبحانه وتعالى أنبياءه من الرجال ليحملوا كلامه ورسالاته إلى الناس ولم يضتر رسالاً من النساء كما قال تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَتْكَ إِلاَّ رِجَالًا نُّوحِي إِلَيْهِم مِّنْ أَهْلِ القُّرَى أَفَلَمْ يُسِيِّرُوا فِي الأَرْضُ فَيَنْظُرُوا كَنْفُ كَانَ عَاقِيَةُ الَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ وَلَدَّارُ الآخِرَةِ خَيْرٌ لِّلَّذِينَ اتُّقُوُّا أَفَلاَ تَعْقِلُونَ ﴾ [يوسف: ١٠٩]، يقول ابن كثير في تفسيره إنما أرسل رسله من الرجال لا من النسباء، وهذا قول جمهور العلماء، وأن الله تعالى لم يوح إلى امرأة من بنات آدم، وحي تشريع، والذي عليه أهل السنة والحماعة أنه ليس في النساء نبية وإنما فيهن صدِّيقات، كما قال تعالى: ﴿ مَا الْمُسِيحُ انْنُ مَرْنَمُ إِلَّا رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِ الرُّسُلُ وَأُمُّهُ صِيدِّنقَّةُ كَانًا يَأْكُلان الطُّعَامَ) (فوصفها في أشرف

> مقاماتها بالصديقية، فلو كانت نبية لذكر ذلك في مقام التشريف والإعظام، فهي صيديقة بنص القرآن. [ابن کثیر: ٤٧٧/٢].

ويقول ابن حجر باب ﴿ وَإِذْ قَالَتِ الْمُلائِكَةُ يَا مَرْنَمُ إِنَّ اللَّهُ اصْطُفُ اللَّهِ الدس بصريح أنها نبية ولا يمنع وصفها بأنها صديقة، فقد

وصف يوسف بذلك.

elidad

البياة منفلانه والا

ونقل النووي أن إمام الحرمين نقل الإجماع على أن مريم ليست نبية، وعن الحسن ليس في النساء نبية ولا في الجن. انتهى بتصرف. [فتح الباري ج٦/٢٤٥، ٣٤٥].

ثانيًا: للرجال درجة في الخلق والخلق؛ 📗

فالذي خُلُق هو الذي لم يجعل النوعين شبيئًا واحدًا، فقد قال تعالى: ﴿ فَلَمَّا وَضَعَتْهَا قَالَتْ رَبِّ إِنِّي وَضَعْتُهَا أُنثَى وَاللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا وَضَعَتْ وَلَيْسَ الذَّكَرُ كَالأُنثَى وَإِنِّي سَمَّيْتُ هَا مَرْيَمَ وَإِنِّي أُعِيدُهَا بِكَ وَذُرِّيَّتَهَا مِنَ الشُّيْطَان الرُّجيم ﴾ [آل عمران: ٣٦]، ومن الأسرار العجيبة أن كلمة «وضعتُ» قرئت بالضمة في التاء من قراءة ابن عامر فيكون من حملة كلام امرأة عمران وهي التي تشهد وتقول: ﴿ لَيْسَ الذُّكُرُ كَالْأُنثَى ﴾، وعلى قراءة الجمهور يسكون التاء يكون تقرير رب العالمين: ﴿ لَيْسَ الذُّكُرُ كَالْأُنثُى ﴾ لا في الخلق ولا التكوين ولا الاستعداد الفطرى، فقد زودت المرأة بالرقة والعطف وسرعة الانفعال، والاستجابة

العاجلة لمطالب الطفولة بغير وعى ولاسابق تفكير بل بغير إرادة أحيانًا، وهذه ليست خصائص سطحية وإنما هي غائرة في التكوين العضوي والعصبي للمرأة وفي كل خلية من خلاياها، وزود الرجل بالخشونة والصلابة وبطء الانفعال والاستحابة واستخدام



الوعى والتفكير قيل الحركة، لأن وظائفه كلها تحتاج إلى قدر من التروى قبل الاقدام.

كذلك ليس الذكر كالأنثى في التركيب البدني والهرموني والدماغي ﴿ لَيْسَ الذَّكَرُ كَالْأَنثَى ﴾ في فرض بعض الأمور الشرعية مثل الجهاد، فإنه لم يُقرض على النساء ولله تعالى الحكمة في ذلك؛ لأن المرأة هي التي تلد الرجال الذين يجاهدون، وهي مهيأة لولادة الرجال بكل تكوينها العضوي والنفسي ومهيأة لإعدادهم للجهاد وللحياة على حد سواء، فالحرب حين تحصد الرجال وتستبقى الإناث تدع للأمة مراكز إنتاج الذرية، فرجل واحد مع أربع نساء يعوض الأمة الكثير من الرجال، ولكن ألف رجل لا يملكون أن يجعلوا امرأة واحدة تنتج أكثر مما تنتج من رجل واحد، فهذا باب من أبواب حكمة الله التي لم تجعل الذكر كالأنثي وأعفت المرأة من فريضة الجهاد إلا في حالات الضرورة القصوى.

#### ثالثاً؛ للرجال درجة في المنزلة والتقديم ويمجا مدارة بلديا والتقديم

فهو إمامها في الصلاة ولم يعرف التاريخ الإسلامي منذ فجره أن امرأة مهما بلغ علمها وحفظها لكتاب الله تعالى وفقهها أن المسلمين قدموها لتصلى بهم، ولا طلبت المرأة

هذا. والكل يحفظ حديث الرسول على عند مسلم عن أبى مسعود الأنصاري قال: قــال رســول الله ﷺ: «بؤُم القوم أقرؤهم لكتاب الله، فإن كانوا في القراءة سواءً فأعلمهم بالسنة، فإن كانوا في السنة سواء فأقدمهم هجرة، فإن كانوا في الهجرة سواءً فأقدمهم سلمًا ولا

يُؤُمَّنُّ الرجلُ الرجلُ في سلطانه ولا يقعد في بيته على تكرمته إلا بإذنه». [رقم ٦٧٣].

أليس هذا فضلا ودرجة من قبيل تفضيل الرسول على الأقرأ من الرجال وتقديمه وإن كان في القوم من هو أقرأ منه من النساء و أفقه؟!

#### رابعًا: هو رئيسها والحاكم عليها وليس والنك أنها الكريم شيشا من قفاصية وشكعا ا

لقوله تعالى: ﴿ بِمَا فَضِيُّلُ اللَّهُ بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْض ﴾، يقول ابن كشير في تفسيره: لأن الرجال أفضل من النساء والرجل خير من المرأة، ولهذا كانت النبوة مختصة بالرجال، وكذلك الملك الأعظم لقوله على: «لن يفلح قوم ولوا أمرهم امرأة». رواه البضاري. وكذا منصب القضاء، فالرجل أفضل من المرأة في نفسه وله الفضل عليها والإفضال، فناسب أن يكون قيمًا عليها كما قال تعالى: ﴿ وَللرِّحَال عَلَيْهِنَّ دَرَجَةً ﴾، وعن ابن عباس: ﴿ الرِّجَالُ قُوَّامُونَ عَلَى النَّسَاءِ ﴾ يعنى: أمراء عليهن. [ابن کثیر: ۲/۵/۱] بتصرف. الما ی

أقول: وأكبر شاهد على عدم الفلاح الوارد في حديث البخاري: «ولن يفلح قوم ولوا أمرهم امرأة» ما ذكره القرآن من شأن ملكة سبا: ﴿ إِنِّي وَجَدتُّ امْرَأَةُ تَمْلِكُهُمْ وَأُوتِيَتْ مِن كُلِّ شَنَيْءٍ وَلَهَا عَرْشُ عَظِيمٌ (٢٣) وَحَدتُّهَا وَقُوْمً هَا يُسِنْجُدُونَ لِلشَّمْسِ مِن دُونِ اللَّهِ وَزَيُّنَ

لَهُمُ الشُّيْطَانُ أَعْمَالُهُمْ فَصِدَّهُمْ عَنِ السَّيِيلِ فَهُمْ لاَ، يَهْ تَدُونَ ﴾ [النمل: ٢٣، ٢٤]، فهو يحكمها ولا تحكمه ويسوسها ولا تسوسه، فهل عرفنا ﴿ فِطْرَةَ اللَّهِ النَّبِي فَطَنَ النَّاسَ عَلَيْهَا لاَ تَنْدِيلُ لَحُلُق اللَّهِ ذَلِكَ الدِّينُ القَـيِّمُ ولَكِنَّ أَكْثُرَ النَّاسِ لاَ يَعْلَمُ ونَ ﴾ [الروم: ٣٠].

والحمد لله رب العالمين.



يسأل سائل: نحن ثلاثة من المدرسين في كلية أصول الدين قسم الحديث، وقد عرض لنا أثناء بحث لنا كالامُ لابن عبد البراعل به حديث عمران بن حصين رضى الله عنه مرفوعا: «خيرالناس قرني، ثم الذين يلونهم، ثم الذين يلونهم، ثم يجيء أقوام يتسمنون ويحبون السمن، يعطون الشهادة قبل أن يسألوها ». ونحن نعلم أن هذا الحديث في الصحيحين، فهل لابن عبد البر مستند صحيح في هذا الإعلال؟

الجواب بحول الملك الوهاب: فإننى قبل الشروع في النظر في كلام ابن عبد البر رحمه الله استسمح قراء مجلة التوحيد عذرًا في طرح هذه البحوث، فكثيرًا ما تأتيني وأعرضُ عنها لأنها تستعصى على أفهام كثير من القراء لدقتها، إذ لا يفهمُها إلا من كان عالمًا بأصول الحديث رواية ودراية، ولكن إخواننا ألحوا عليُّ في طلب الجواب، وأرجو أن لا يخلو الأمرُ من فائدة إن شاء الله تعالى.

فأقول: أخرج ابن عبد البر في كتاب التمهيد (٢٩٨/١٧-٢٩٩) من طريق زهير بن حـرب، ثنا وكيع، ثنا الأعـمش، ثنا هلال بن يساف، عن عمران بن حصين، قال: قال رسول الله الناس قرني، ثم الذين يلونهم، ثم الذين يلونهم، ثم يجيء قومٌ يتسمُّنون، ويحبون السمن، بعطون الشهادة قبل أن نُسألوها».

ثم رواه ابن عبد البر من طريق أحمد بن زهير بن حرب، (حدثنا أبي)، حدثنا ابن فضيل، عن الأعمش، عن على بن مدرك، عن هلال بن يساف، عن عمران، عن النبي على بنحوه.

قال ابن عبد البر: «أدخل ابن فضيل بين الأعمش وبين هلال في هذا الحديث: على بن مُدْرك، وتابعه على ذلك عبد الله بن إدريس ومنصور بن الأسود وهو الصواب، وهذا-عندي والله أعلم- إنما جاء من قبل الأعمش، أنه كان يُدلس أحيانًا وقد يمكن أن يكون من قبل حفظ وكيع لذلك، وإن كان حافظًا، أو من قبل أبي خيشمة، لأن فيه: حدثنا هلال بن يساف، وليس بشيء، وإنما الحديث للأعمش، عن عليّ بن مدرك عن هلال، والله أعلم، وقد روى الأعمش عن هلال بن يساف، غير ما حديث، وقد روى هذا الحديث شعبة، عن على بن مدرك، عن هلال بن يساف عن رجل من أصحاب النبي ﷺ، لم يقل: عن عمران بن حصين».

قال ابن عبد البر: «هذا الحديث في إسناده اضطراب، وليس مثله يعارض به حديث مالك، لأنه من نقل ثقات أهل المدينة، وهذا حديثُ كوفيُّ لا أصل له، ولو صحُّ كان معناه كمعنى حديث ابن مسعود، على ما فسره إبراهيم النخعي فقيه الكوفة».

> قلت: رضى الله عنك! ففي كلامك هذا نظرٌ من وجوه:



الأول: أنك رجحت رواية من رواه عن الأعمش، عن علي بن مدرك، عن هلال بن يساف، عن عمران.

وهذا الوجه: أخرجه الترمذي (٢٢٢١، ٢٣٠٢) قال: حدثنا واصل بن عبد الأعلى وابن أبي عاصم في «السنة» (١٤٧١) قال: حدثنا ابن نمير، قالا: ثنا محمد بن فضيل، ثنا الأعمش بهذا.

وتابعه منصور بن أبي الأسود، عن الأعمش بسنده سواء.

أخرجه ابن أبي عاصم (١٤٧٠)، والطبراني في الكبير (ج١٨/ رقم ٥٨٣) قال: حدثنا عليًّ بن عبد العزيز والخطيب في الكفاية (ص٤٤) عن محمد بن يونس، قالوا: ثنا أبو الربيع الزهراني، ثنا منصور بن أبي الأسود، وخالفهم جماعة من أصحاب الأعمش، فرووه عنه، عن هلال بن يساف، عن عمران بن حصين مرفوعاً.

وأشرجه الترمذي (٢٢٢١، ٢٣٠٢) قال: حدثنا الحسين، وأحمد (٢٢٠٤)، وابن أبي عاصم في السنة (٢٧٧)، وابن حبان (٢٢٩) والطبراني (٥٨٥) عن ابن أبي شييجة، وهو في المصنف (٢٧٦/١)، والطبراني (٥٨٥) عن سهل بن عشمان، والآجري في الشريعة (١١٥١) يعقوب بن إبراهيم والدورقي قالوا: ثنا وكيع، ثنا الأعمش، ثنا هلال بن يساف، عن عمران مرفوعًا.

وأخرجه الحاكم (٤٧١/٣)، والطبراني (٥٨٦) عن يعلي بن عبيد، والطحاوي في «المشكل» (٢٤٦٩) عن عبيسى بن يونس، والطبراني أيضًا (٤٩٨) عن شيبان بن عبد الرحمن كلهم عن الأعمش، عن هلال بن يساف، عن عمران بن حصين، وأفاد ابن أبي حاتم (٢٦٠٣) أن الشوري رواه عن الأعمش كذلك.

فمن نظر في هذا التخريج، لا يمتري في تقديم رواية الجماعة عن الأعمش وهم ثقات أثبات، وفيهم المقدم في الأعمش، وابن فضيل ومنصور وإن كانا من الثقات فلا يجريان في مضمار من ذكرناهم، ولذلك رجح الترمذي هذا الوجه، فقال بعد رواية

حديث وكيع: «وهذا أصح عندي من حديث محمد بن فضيل».

وخالفه أبو حاتم الرازي- كما في «العلل» (٢٦٠٣)- فرجَّح رواية ابن فضيل ومنصور كما قال ابن عبد البر، ومستندُ أبي حاتم- فيما أرى- أفصح عنه ابن عبد البر كما يأتى في:

الوجه الثاني: أن ابن عبد البر رجح حديث الأعمش، عن علي بن مدرك، قائلاً: «لأن الأعمش كان يدلسُ أحيانًا»، وهو يعني أنه يحتمل أن يكون الأعمش أسقط علي بن مدرك، ورواه عن هلال بن يساف مباشرة، وهذا كلام صحيح.

ولكن يدفعه أن الأعمش قال: «ثنا هلالً»، فأجاب ابن عبد البر بأن هذا التصريح ليس بشيء والمخطئ فيه إمًّا أن يكون زهير بن حرب أو وكيع.

والجواب: أنه لا وجه لتخطئة واحد منهما.

فأما زهير بن حرب، فقد تابعه أحمد بن حنبل، وابن أبي شبيبة، وأبو عمار حسين بن حريث، وسهل بن عثمان، وأما وكيع، فقال ابن عبد البر: «وقد يمكن أن يكون من قبل حفظ وكبع، وإن كان حافظًا»، فهذا كلام غريب، لأننا لا ننكر أن يخطئ الحافظ الثبت في بعض ما يرويه، ولكن يبقى السؤال: ما الدليل على وهمه وليس في يد ابن عبد البر حجة على ما ادَّعاهُ إلا ثبوت واسطة بين الأعمش وبين هلال بن يساف، وهذا ليس بكافٍ في التخطئة كما قدمته مرارًا قبل ذلك ولو كان الذي ذكر تصريح الأعمش بالتحديث ممن بخطئ، أو صاحب أوهام لكان الكلام مقبولاً، أما وهو وكيع بن الجراح- العُلِّمُ الشامخ- لا سيما في حديث الأعمش فلا.

الوجه الثالث: أن قوله: «في إسناده اضطراب»، فليس كذلك، وليس كلُّ اختلاف مما يضعَّفُ به الحديث، والاختلاف المضرُّ الذي يسميه العلماء اضطرابًا هو الذي تتساوى فيه وجوه الرواية، وليس ثمَّ مرجَّحٌ، فحينئذ تتساقط كلها، وينتفي هذا الاضطراب بالجمع أو الترجيح والجمعُ

هنا أولى، بل هو الراجح، ولا مانع أن يرويه الأعمش على الوجهين. عسا رفيه بالداليا الماسكا

ولو جاز لنا أن ندعى اضطرابًا في هذا الحديث، لكان في الوجه الذي اختاره ابن عبد البر، فقد أخرجه النسائي في كتاب القضاء (٣٠٤/٤٩٤/٣)، ومن طريقه ابنُ عبد البر في التمهيد (٣٠٠/١٧) قال: أخبرنا محمد بن بشار، حدثنا ابن أبي عدي، عن شعبة، عن على بن مدرك، عن هلال بن يساف، قال: قدمتُ البصرة فإذا رجلٌ من أصحاب النبي على -ليس أنس بن مالك- قال: قال رسول الله على ...

فها هو شعبة أبهم صحابي الحديث، ولكن ليس في الحديث اضطراب بحمد الله تعالى، وانتظر ما

الوجهُ الرابعُ: أن ابن عبد البر ختم بحثهُ قائلاً: «وهذا حديثُ كوفيٌّ لا أصل له». فهذا أبعدُ عن الصواب من كل ما مضى، وقد رواه عن عمران بن حصين أخرون غير هلال بن يساف، منهم:

١- زُهْدم بن مضرِّب.

وهذا برويه شعبة بن الحجاج، قال: سمعت أيا حمزة- وهو نصر بن عمران- قال: سمعت زهدم بن مضرَّب، قال: سمعتُ عمران بن حصين يحدُّثُ أن رسول اللَّه ﷺ قال: «إن خيركم قرني، ثم الذين يلونهم، ثم الذين يلونهم، ثم الذين يلونهم»، قال عمران: فلا أدرى قال رسول الله على بعد قرنه مرتبن أو ثلاثة- ثم يكون بعدهم قوم يشهدون ولا يستشهدون، ويخونون ولا يُتُمنون».

أخرجه البخاري في الرقاق (٢٤٤/١١)، ومسلم في فضائل الصحابة (٢١٤/٢٥٣٥)، وأحمد (٢٧/٤)، وابن أبي عاصم في السنة (١٤٦٩)، والطبراني في الكبير (ج١٨/رقم ٥٨٢) عن محمد بن جعفر غندر، والبخاري في «الأيمان والنذور» (١١/ ٥٨٠- ٥٨٦)، ومسلم، وأحمد (٤٣٦/٤)، وأبو نعيم في الحلبة (٣٩١/٨) عن يحيى بن سعيد القطّان، والبخاري في كتاب الشهادات (٥/ ٢٥٨ - ٢٥٩)، وفي التاريخ الكبير (١/١/١٨)، والبيه في (١/٢/١٠) عن أدم بن أبي إياس، والبخياري في فضائل الصحابة (٣/٧)، عن النضر بن شميل، ومسلم (٢١٤/٢٥٣٥)، وأبو القاسم البغوي في مسند ابن الجعد (١٣٢٨)، والبيهةي في السنن الكبير (١٠/٤/١)، وفي الصغير (١١٩/٤)، وفي الدلائل (١/٢٥٥) عن بهز بن اسد، ومسلم، وأبو القاسم البغوى (١٣٣٠) عن شبيابة بن سوار، وأبو

القاسم البغوي (١٣٢٣)، والطبراني (١٨/ رقم ٥٨١)، والبغوي في شرح السنة (٦٦/١٤)، عن على بن الجعد، والنسائي (١٧/٧- ١٨) عن خالد بن الحارث، وأحمد (٤٧٧/٤)، عن حجاج بن محمد الأعور، والطيالسي في مسنده (٨٤١)، ومن طريقه أبو القاسم البغوي (١٣٢٩)، وأبو عوانة في المستخرج (١٤١٢) عن أبي زيد النصوي، والطحاوي في شيرح المعانى (١٥١/٤) عن بشر بن ثابت البزار، والطبراني (٨١) عن عـمـرو بن حكام، وابن النجـار في ذيل تاریخ بغداد (۲۸/۳)، عن أسد بن موسی، قالوا جميعًا، ثنا شعبة بهذا وتوبع شعبة.

تابعه أبان بن يزيد العطار، فرواه عن أبي حمرة بهذا الإسناد وأخرجه البخاري في الكبير (١/١/١/١)، والطبراني في الكبير (ج١٨/ رقم ٥٨٠)، عن مسلم بن إبراهيم، وابن أبي عاصم (١٤٦٨)، وابن حبان في الثقات (١/٦)، والطبراني (١٨٠/١٨) عن إبراهيم بن الحجاج السامي، والحاكم في علوم الحديث (ص٤٦) عن موسى بن إسماعيل قالوا: ثنا أبان بن بزيد العطار بهذا.

٢- زرارة بن أوفى:

وهذا يرويه قتادة، عن زرارة بن أوفى، عن عمران بن حصين، قال: قال رسول الله ﷺ: «خير أمتى القرنُ الذي بعثت فيه، ثم الذين يلونهم، ثم الذين يلونهم»، قال: والله أعلم أذكر الثالث أم لا؟ «ثم ينشأ قوم يشهدون ولا يستشهدون، وينذرون، ولا يوفون، ويخونون ولا يُتمنون، ويفشو فيهم السمن».

أخرجه مسلم (٢١٥/٢٥٣٥)، وأبو داود (٢٦٥٧)، والترمذي (٢٢٢٢)، وأحمد (٤٤٠/٤)، وابن حبان (٦٧٢٩)، والبرزار (٢٥٢١- البحر)، والطحاوي في «شرح المعاني» (١٥١/٤)، والطيراني (ج١٨/ رقم ٥٢٧) عن أبي عوانة، ومسلم أيضنًا، وأحمد (٢٦/٤)، والبزار (٣٦٠٣)، والطحاوي في المشكل (٢٤٦٤)، والطيالسي (٨٥٢)، والطبراني (٢٩٥)، والبيهقي (١٦٠/١٠)، وأبو نعيم في الحلية (٢/٢٥٨، ٢٦٠)، والبيفوي في شرح السنة (١٧/١٤) عن هشام الدستوائي، والطحاوي في المشكل (٢٤٦٣) عن شعبة بن الحجاج، والطبراني (٥٢٩)، وأبو نعيم في الحلية (٧٨/٢) عن همام بن يحمي، والطبراني في الكبير (٥٢٨)، وفي الأوسط (٢٦٥٥، ٨٦٨٨)، وأبو عضرو الداني في الفتن (٣١٦) عن مطر الورَّاق كلهم عن قتادة بهذا الإسناد.

قال الترمذي: «هذا حديث حسن صحيح».

قلت: وبعد هذا التخريج ظهر لك أن الحديث صحيح، وحسبك أن صاحبي «الصحيح» اتفقا على تخريجه، فكيف يقال: لا أصل له؟!

الوجه الخامس: أن ابن عبد البر طعن على حديث عهران هذا، لأنه نصب التعارض بينه وبين حديث زيد بن خالد الجهني مرفوعًا: «ألا أخبركم بخير الشبهداء؟ الذي يأتي بالشبهادة قبل أن يسألها». وهو صحيح، أخرجه مسلم في «الأقضية» (١٩/١٧١٩)، وقد وقع في إسناده اختلاف ليس هذا موضع بيانه.

فقد أجاب أهل العلم بأجوبة، ساقها الحافظ في الفتح (٥/٥٥- ٢٦٠) قال: «واختلف العلماء في ترجيحهما- يعني: حديث عمران وزيد بن خالد- فجنح ابن عبد البر إلى ترجيح حديث زيد بن خالد لكونه من رواية أهل المدينة فقدمه على رواية أهل العراق، وبالغ فزعم أن حديث عمران هذا لا أصل له، وجنح غيره إلى ترجيح حديث عمران لاتفاق صاحبي الصحيح عليه وانفراد مسلم بإخراج حديث زيد بن خالد، وذهب أخرون إلى الجمع بينهما فأجابوا بأجوبة: أحدهما أن المراد بحديث زيد من عنده شهادة لإنسان بحق لا يعلم بها صاحبها فيأتي إليه فيخبره بها أو يموت صاحبها العالم بها ويُخَلِّف ورثة فيأتى الشاهد إليهم أو إلى من يتحدث عنهم فيعلمهم بذلك، وهذا أحسن الأجوبة، وبهذا أجاب يحيى بن سعيد شيخ مالك وغيرهما».

ثانيهما أن المراد به شهادةُ الحسية، وهي ما لا يتعلق بحقوق الأدميين المختصة بهم محضنًا، ويدخل في الحسبة بما يتعلق بحق الله أو فيه شائبة منه كالعتاق والوقف والوصية العامة والعدة والطلاق والحدود ونحو ذلك، وحاصله أن المراد بحديث ابن مسعود: الشهادة في حقوق الأدميين، والمراد بحديث زيد بن خالد الشهادةُ في حقوق الله.

ثالثها: أنه محمولٌ على المبالغة في الإجابة إلى الأداء، فيكون لشدة استعداده لها كالذي أداها قبل أن يسألها. كما يقال في وصف الجواد: إنه ليعطى قبل الطلب، أي يعطى سريعًا عقب السؤال من غير توقف.

وهذه الأجوبة مبنية على أن الأصل في أداء الشهادة عند الحاكم أن لا يكون إلا بعد الطلب من صاحب الحق، فيخص ذم من يشهد قبل أن يستشهد بمن ذكر ممن يخبر بشهادة عنده لا يعلم صاحبها بها أو شهادة الحسبة، وذهب بعضهم إلى جواز أداء الشبهادة قبل السؤال على ظاهر عموم حديث زيد بن خالد، وتأولوا حديث عمران بتأويلات: أحدها أنه محمول على شهادة الزور، أي يؤدون شهادة لم يسبق لهم تحملها، وهذا حكاه الترمذي عن يعض أهل العلم.

ثانيها المراد بها الشهادة في الحلف، يدل عليه قول إبراهيم في أخسر حديث ابن مسعود: «كانوا بضربوننا على الشبهادة» أي قول الرجل: أشبهد بالله ما كان إلا كذا على معنى الحلف، فكره ذلك كما كره الإكثار من الحلف، والعمين قد تسمى شبهادة كما قال تعالى: ﴿ فَشُبَهَادَةُ أحَدِهِمْ ﴾، وهذا جواب الطحاوي.

ثالثها المراد بها الشهادة على المغيب من أمر الناس، فيشهد على قوم أنهم في النَّار وعلى قوم أنهم في الجنة بغير دليل، كما يصنعُ ذلك أهلُ الأهواء، حكاه الخطابي.

رابعها المراد به من ينتصب شاهدًا وليس من أهل الشهادة.

خامسها المراديه التسارع إلى الشهادة وصاحبها بها عالم من قبل أن يسأله. والله أعلم. انتهى.

فهذا ما ظهر لي من الجواب عن إعلال ابن عبد البر رحمه الله، والله أسأل أن يرزقنا فهما في كتابه، وفي سنة نبيه ﷺ، والحمد لله رب العالمين.

## تحاذير اللماهية من القصص الواهياة

## قصةضرب

النبسي علي

للمجينون

• • الحلقة الخامسة والخمسون • •

#### تواصيل

في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم حتى يقف على حقيقة هذه القصبة التي صارت أصلاً لمخالفة عصرية جديدة الا وهي: «التعامل مع الحان بضرب المجنون».

اعداد الشيخ/على حش

ولقد بينت من قبل في هذه السلسلة «تحذير الداعية من القصص الواهية» في الحلقة «الرابعة» فرية «إحضار الجان»، وبطلان ما نسبوه إلى رسول اللَّه ﷺ من أن النبي عند قراءتها في أذن المجنون بحضر الحان، وبينت أن القصة واهية.

وسأواصل إن شاء الله بيان هذه الأصول الواهية التي بها احترفت مهنة التعامل مع الجان، وانتشرت من جديد العرافة والكهانة بصورة جديدة، وكانت هذه المرة وراء ادعاء العلاج بالقرآن الكريم حتى يظلوا بمارسون هذا التعامل في حماية اسم القرآن الكريم، وكي تزداد قوة تأثيرهم في عامة الناس، والعامة لا يفرقون بين الرقى الشرعية الثابتة عن النبي 🐲 وبين هذه المخالفة العصرية: مخالفة التعامل مع الجان، والتي يدّعي فيها صاحب المخالفة أنه يعتمد على السنة في إحضار الجان والتعامل معه.

فليفرق القارئ الكريم بين هذه المخالفة التي أصبح لها متخصصون في كل مكان يلجأ ضحايا هذه المخالفة إليهم، وتتعلق قلوبهم بهم، وبين الرقى الشرعية الثابتة بالكتاب والسنة، وفيها يلجأ الناس إلى الله يوجهون وجوههم لله لا يلتفتون إلى أشخاص فيحقق الله لهم وعده في قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا سَأَلُكَ عِبَادِي عَنِّي فَإِنِّي قَرِيبٌ أُجِيبُ دَعْوَةُ الدَّاعِ إِذَا دَعَانِ فَلْيَسْتَجِيبُوا لِي وَلْيُؤْمِنُوا بِي لَعَلُّهُم يَرْشُنُدُونَ ﴾ [البقرة: ١٨٦].

وقوله تعالى: ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ ادْعُونِي أَسْتَحِبْ لَكُمْ ﴾

#### أولاً: متن قصة ضرب النبي عَلِي المجنون

رُوي عن أم أبان بنت الوازع عن أبيها أنَّ جدها الزارع انطلق إلى رسول الله على فانطلق معه بابن له مجنون أو ابن أخت له، قال جدي: فلما قدمنا على رسول الله ﷺ المدينة قلت: يا رسول الله، إنَّ معى ابنًا لي أو ابن أخت لي مجنون أتيتك به تدعو الله عز وجل له، فقال: «ائتنى به». فانطلقت به إليه، وهو في الركاب، فأطلقت عنه والقيت عنه ثياب السفر والبسته ثوبين حسنين، وأخذت بيده حتى انتهيت به إلى رسول اللَّه ﷺ، فقال: «ادْنُهُ مِنى اجْعَلْ ظَهْرَهُ مِمَّا يَليني». قال: فأخذ بمجامع ثوبه من أعلاه راء إيان الشود والو والتد بالروامة عنو

#### المناه فالمتأنيا التخريج فنجه تفاعدا لجا

الخبر الذي جاءت به هذه القصة أخرجه الطبراني في «المعجم الكبير» (٢٧٥/٥) (ح٢١٥٥) قال: حدثنا العباس بن الفضل الأسفاطي، حدثنا موسى بن إسماعيل، حدثنا مطر بن عبد الرحمن الأعنق، حدثتني أم أبان بنت الوازع عن أبيها أن جدها الزارع انطلق فذكر القصة.

#### ثالثًا: التحقيق

هذه القصة واهية والخبر الذي جاءت به لا يصح وهو غريب لا يروى عن الزارع إلا بهذا الإسناد.

وعلة هذا الخبر أم أبان بنت الوازع بن زارع:

أوردها الإمام الذهبي
 في «الميزان» (١١٠٤/٦١١/٤) قال:
 «أم أبان بنت الوازع عن جدها زارع،
 تفرد عنها مطر الأعنق».

٢- وأوردها الإمام المزي في «تهذيب الكمال»
 ٨٥٣٦/٤٤٥/٢٢) وقال:

أ- أم أبان بنت الوازع بن زارع حديثها في أهل البصرة.

ب- روت عن جدها زارع بن عامر العبدي، وقيل عن أبيها عن جدها.

ج- روى عنها: مطير بن عسد الرحمن الأعنق.

وأوردها الحافظ أبن حجر في "تهذيب التهذيب» (٤٨٥/١٧) وأقر كالم الإمام الحري عما أوردناه بتبن:

١- أن أم أبان انفرد راو واحد بالرواية عنها

وهو مطير بن عبد الرحمن الأعنق، وهذا واضح بتصريح الإمام الذهبي بالانفراد، وبيان الإمام الزي والحافظ ابن حجر فيمن روى عنها فلم يذكر سوى مطير.

لذلك بعد أن أورد الإمام الهيثمي الخبر الذي جاءت به هذه القصة في «مجمع الزوائد» (٣/٩) قال: «رواه الطبراني وأم أبان لم يرو عنها غير مطر».

٧- قلت: وهذا التحقيق الذي نثبت به أن أم أبان انفرد راو واحد بالرواية عنها فلم يرو عنها إلا مطير له أهميته عند علماء أصول الحديث يتبين ذلك من قول الحافظ ابن حجر في «شرح النخبة» النوع (٤٠): «فإن سمى الراوي

وانفرد راو واحد بالرواية عنه فهو

مجهول العين».

۳- بالتحقيق نجد أن أم أبان لم يوثقها أحد من علماء الجرح والتعديل.

3- بهذا يتبين أن أم أبان:

أ- مجهولة العين ب- لم يوثقها أحد.

قلت: فهذا الخبر الذي جاءت به

القصة حكمه: عدم القبول كما هو مبين في «شرح النخبة».

. وكذا في الفية العراقي أنه حكمه أنه خبر مردود:

> مجهول عين: من له راو فقط ورده الأكشر والقسم الوسط مجهول حال باطن وظاهر

وحكمه الردادي الجنماهيس

قال السخاوي في «فتح للغيث بشرح الفية المحديث للعراقي» وهو المحديث للعراقي» وهو كما قاله غير واحد فقط (و) لكن قد (رده) أي مجهول النعين (الاكتر) من العلماء مطلقًا».

قلت: فهذا الخبر الذي جاءت به القصة غريب مردود فالقصة واهدة.

#### الأترالسي لهذه القصة الواهية

استنبط بعضهم من هذه القصة الواهية دليلاً واهيًا على ضرب المرضى والمجانين.

وهذا الاستنباط كان له أثره السبع، حيث تمادى المعالجون ومنهم جهلة قاصرون فاعتدروا كل الأمراض تُلَبُّسًا من الجان، واعتبروا أنفع الوسائل هي الضرب المبرح أو الخنق أو إيذاء المريض بحجة أنه يؤذي الجن المتلبس، وقد حدثت مأس بل حالات قتل ما لها اسم سوى القتل وسوى إزهاق النفس التي حرم الله بغير حق، فيا ويل هؤلاء القتلة من إثم هذا القتل.

> ولقد بينت عدم صحة هذه القصة المستخدمة في إحضار الجان وأنها باطلة ومنكرة ولم يعمل بها أحد من الصحابة وهي من الأمور المحدثة، وفي ذلك يقول رسول الله 🚟 : «شر الأصور محدثاتها، وكل بدعة ضلالة». كذا في مسلم (ح٨٦٧) من حديث حايرين عيد الله.

من أجل هذا عندما سُئل الشيخ الألباني رحمه الله في فتاويه المسجلة عن التعامل مع الجن وسؤال الجن هل أنت مسلم؟... هل أنت نصراني؟

أجاب قائلاً: «التعامل مع الجن ضلالة عصرية ولا يجوز لمسلم أن يزيد على الرقية الشرعية كما هي ثابتة في الكتاب والسنة وأدعية الرسول 🚟 ». اهـ.

وما فعل الشيطان بهؤلاء إلا لاعراضهم عن ذكر الله إعراض تلاوة أو إعراض عمل أو هما معًا قال تعالى: ﴿ وَمَن يَعْشُ عَن ذِكْرِ الرَّحْمَن نُقَيِّضْ لَهُ شَيْطَانًا فَهُوَ لَهُ قَرِينٌ ﴾ [الزخرف: ٣٦]. وإن تعجب فعجب أن يلجأ هؤلاء إلى الذين

يدعون التعامل مع الجان بغير علم ولا هدى، وخير الهدى هدى محمد 👺 ففيه حرز من الشيطان.

فقد أخرج أحمد في «مسنده» والبخاري ومسلم في «الصحيحين» والترمذي في «السنن» وابن ماجه في «السنن» من حديث أبي هريرة عن النبي 🚟 قال: «من قال: لا إله إلا الله وحده لا شيريك له، له الملك وله الحمد، وهو على كل شيء قدير في يوم مائة مرة، كانت له عدل عشير رقاب، وكتبت له مائة حسنة، ومحبت عنه مائة سيئة، وكانت له حرزًا من الشيطان يومه ذلك حتى يمسى، ولم يأت أحد بأفضل مما جاء به، إلا أحد عمل عملاً أكثر من ذلك».

وبدلاً من أن يذهب هـؤلاء المساكين، إلى الذين اتخذوا هذه المضالفة مهنة، ويتركون بيوتهم للشياطين من ورائهم، كان الأولى أن يتمسكوا بالسنة المطهرة ليطهروا بيوتهم من الشياطين، فقد أخرج أحمد في «مسنده»، ومسلم في «صحيحه»،

والترمذي في «السنن» من حديث أبي هريرة عن النبي 🎏 قال: «لا تجعلوا بيوتكم مقابر، إن الشيطان ينفر من البيت الذي يقرأ فيه سورة البقرة». اهـ.

قلت: بل وفي خارج بيوتنا فقد بينت السنة كيف يحصن المسلم نفسه فقد أخرج مسلم في «صحیحه» (ح۲۷۰۸) من حدیث سعد بن أبی وقاص عن خولة بنت حكيم السلمية أنها سمعت رسول الله 🕮 يقول: «إذا نزل أحدكم منزلاً فليقل: أعوذ بكلمات الله التامات من شر ما خلق، فإنه لا يضره شيء حتى يرتحل».

الطاري الصحابي الطفل وقبي الله عثه لعبد إلله سارج والأر الراك تحقي الغذم والمراسق

والحمد لله رب العالمين



## الفتاوي



### من فتاوى اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء

#### حكم الأريعين للميت والذكرى السنوية

سانيقوم الناس في مصر خاصة بعمل ما يسمى بالأربعين للميت- أي بعد مرور أربعين يوما على وفاته- ومعلوم أن هذه بدعة فرعونية، ولكن المهم أن الناس (أهل المتوفى) يجمعون المشايخ- القراء- أو بعضهم ليقوم وا بقراءة القرآن كله، وهذا ما يسمى الختمة وأخيرا يأكلون ما طاب من الطعام ويأخذون الأجر الكثير من أهل الميت، ويقوم الناس أيضا في الذكرى السنوية للميت بعمل مثل ذلك، فحما الرأي الصواب في هذه القراءة، وهل تصل للميت، وما حكم أخذ الأجر على قراءة القرآن باطل، وما حكم أخذ الأجر على قراءة القرآن عموما؟

الجواب؛ الاجتماع عند مضي أربعين يومًا على وفاة الميت بدعة، وقراءة القرآن أو ما يسمى بالختمة للميت بدعة ثانية، وأكل هؤلاء القراء ما قدم لهم من الطعام وأخذهم الأجرة على القراءة حرام، وكذلك إحياء الذكرى السنوية للميت بمثل ذلك حرام، ولا يجوز أخذ أجر على مجرد قراءة القرآن؛ لأن قراءته عبادة محضة، فكل هذه الأعمال وأخذ الأجر عليها لا يجوز، أما أخذ الأجرة على تعليم القرآن وعلى الرقية به فجائز، فقد ذكر شيخ الإسلام ابن تيمية إجماع أهل العلم أن أخذ الأجرة على مجرد التلاوة محرم، لا نزاع بينهم في ذلك.

#### صلاة المنفرد بدون أذان

#### س: هل يجوز للرجل المنظرد أن يصلي بدون اذان؟

الجواب: نعم يجوز له أن يصلي بدون أذان، لكن إن كان في بادية أو مزرعة نائية ونحو ذلك شرع في حقه أن يؤذن ولو كان سيصلي وحده، كما تشرع له الإقامة مطلقًا، لعموم الأدلة ولقول أبي سعيد الخدري الصحابي الجليل رضي الله عنه لعبد الله الأنصاري: «إني أراك تحب الغنم والبادية، فإذا كنت

في غنمك أو باديتك فأذنت بالصلاة فارفع صوتك بالنداء فإنه لا يسمع مدى صوت المؤذن جن ولا إنس ولا شيء إلا شهد له يوم القيامة». قال أبو سعيد: سمعته من رسول الله على أخرجه الإمام أحمد والبخاري].

وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.

#### إذا لم يستطع المؤذن إكمال الأذان هل يكمله غيره؟

س: ما العمل إذا لم يستطع المؤذن إكمال الأذان لعدر شرعي كمرض أو وقاة أو غيبوبة وما شابه ذلك، فهل يكمل غيره من حيث توقف المؤذن أم يعيد الأذان من أوله؟

الجواب: يكمل غيره الأذان، وإن بداه من أوله فلا حرج عليه. وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.

#### تحديدنسبةالريح

س: هل توجد نسبة محدودة من الربح في
التجارة، أم أن الربح غير محدود؟ نريد الجواب
على هذا مع الدليل، ولا تنسوا كثرة الضرائب التي
يؤديها التاجر كل سنة؟

الجواب: يجوز لمن اشترى بضاعة للتجارة أو للاقتناء أن يبيعها بعد بأكثر من ثمنها حالاً أو مؤجلاً، ولا نعلم حداً ينتهى إليه في الربح، لكن التخفيف والتيسير هو الذي ينبغي؛ لما ورد فيه من الترغيب، إلا إذا كانت السلعة معروفة في البلد بثمن معلوم فلا ينبغي للمسلم أن يبيعها على جاهل بأكثر من ذلك، إلا إذا أعلمه بالحقيقة؛ لأن بيعها بأكثر نوع من الغبن، والمسلم أخو المسلم لا يظلمه ولا يسلمه ولا يغشه ولا يخونه، بل ينصح له أينما كان، قال النبي في المحيدين عن جرير بن عبد الله اليماني قال: بايعت النبي في على إقام الصلاة وإيتاء الزكاة والنصح لكل مسلم.





#### بيع التقسيط الله عليه عالما

س: هل تعتبر الزيادة التي يضيفها البائع عند البيع بالدين ربا أم لا؟ مشلاً؛ حاجـة تسـاوي خمسمائة درهم إذا أديتها نقدا حالاً، أما إذا أديتها إلى أجل وبالأقساط فإنه يضاف إلى ثمنها نسبة منوية، خمسة أو عشرة في المائة، هل هذه الزيادة تعتبر ربا أم لا؟

الجواب: إذا بيعت البضاعة باكثر من قيمتها المحاضرة إلى أجل، وحددت قيمتها المؤجلة عند البيع بالزيادة - فلا شيء في ذلك، سواء كان ذلك إلى أجل واحد أو كان ذلك أقساطا إلى أجال معلومة، وقد ثبت في الصحيحين عن عائشة رضي الله عنها، أن بريرة اشترت نفسها من سادتها بتسع أواق، في كل عام أوقية. [موطأ مالك (٧٨٠/، ٧٨٠)، ومسند أحمد (٢١٣/١)، وصحيح البخاري (١١٧/، ٣١٣/١) برقم أحمد (١١٤١/١)، وصحيح مسلم (١١٤١/١) برقم (٢٩٣٩)، وسنن أبي داود (٤/٥٤٤)، برقم (٣٩٢٩)، وسنن النسائي (٢١٤/١])، وهذا من البيع بالأقساط. وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وأله وصحبه وسلم.

#### حكم اقتناء الحبوانات للزينة

سى: أود أن أتقدم السماحتكم بسؤال عن حكم الشبرع عن الاتجار أو اقتناء الحيوانات التي تستخدم الإشباع الهواية أو الأغراض الزينة، ومنها على سبيل المثال الأالحصر؛

- ١- طيور الزينة مثل: الببغاوات والطيور الملونة.
  - ٧- الزواحف مثل: الثعابين والسحالي.
- ٣- المقترسات مثل؛ الدئاب والأسود والثعالب..

حيث إنها تستخدم إما لأشكالها الجميلة أو لضرائها، مع العلم بأنها غالية الثمن، وتحفظ تحت الأسر، والتجارة فيها لها مردود عالى جدا؟

الجواب: أولاً: بيع طيور الزينة مثل الببغاوات والطيور الملونة والبلابل لأجل صوتها جائز؛ لأن النظر إليها وسماع أصواتها غرض مباح، ولم يات نص من الشارع على تحريم بيعها أو اقتنائها، بل

جاء ما يفيد جواز حبسها إذا قام بإطعامها وسقيها وعمل ما يلزمها، ومن ذلك ما رواه البخاري من حديث أنس قال: كان النبي ﷺ أحسن الناس خلقًا، وكان لى أخ يقال له: أبو عمير- قال: أحسبه فطيمًا-وكان إذا جاء قال: «يا أيا عُمير ما فعل النُّغير؟» نغر كان يلعب به. الحديث. والنغر نوع من الطيور، قال الحافظ ابن حجر في شرحه «فتح الباري» في أثناء تعداده لما يستنبط من الفوائد من هذا الحديث: وفيه... جواز لعب الصغير بالطير، وجواز ترك الأبوين ولدهما الصغير يلعب بما أبيح اللعب به، وجواز إنفاق المال فيما يتلهى به الصغير من المباحات، وجواز إمساك الطير في القفص ونحوه، وقص جناح الطير إذ لا يخلو حال طير أبي عمير من واحد منهما، وأبهما كان الواقع التحق به الأخر في الحكم، وكذلك حديث أبي هريرة رضي الله عنه، أن النبي 👺 قال: «دخلت امرأة النار في هرة حبستها، لا هي أطعمتها وسقتها ولا هي تركتها تأكل من خشاش الأرض». [أخرجه أحمد (٢٦١/٢])، وإذا جاز هذا في الهرة جاز في العصافير ونحوها.

وذهب بعض أهل العلم إلى كراهة حبسها للتربية، وبعضهم منع من ذلك، قالوا: لأن سماع أصواتها والتمتع برؤيتها ليس للمرء به حاجة، بل هو من البطر والأشر ورقيق العيش، وهو أيضنا سفه؛ لأنه يطرب بصوت حيوان صوته حنين إلى الطيران، وتأسف على التخلي في الفضاء، كما في كتاب) الفروع وتصحيحه) للمرداوي (٩/٤)، و(الإنصاف) (٢٧٥/٤).

ثانيًا: من شروط صحة البيع كون العين المعقود عليها مباحة النفع من غير حاجة، والثعابين لا نفع فيها، بل فيها مضرة، فلا يجوز بيعها ولا شراؤها، وهكذا السحالي، وهي: السحابل، لا نفع فيها، فلا يجوز بيعها ولا شراؤها.

ثالثًا: لا يجوز بيع المفترسات من الذئاب والأسود والثعالب وغيرها من كل ذي ناب من السباع؛ لأن النبي على نهى عن ذلك، ولما في ذلك من إضاعة المال، وقد نهى النبي على عن إضاعته.

وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.

#### أولاً: تعدد تعريضات السنة:

تتعدد تعريفات السنة- اصطلاحًا- سن الأصوليين والفقهاء والمحدثين، وهذا التعدد قد يؤدي إلى بعض الأخطاء، وذلك عندما نستخدم معنى اصطلاحيًا للسنة خاصًا بطائفة من أهل العلم كالفقهاء مثلاً، ثم نعممه على كافة معانى السنة الواردة في النصوص المختلفة من غير تفريق بين استخدام وأخر أو بين معنى وأخر. (وسنرجع لبيان ذلك بعد ذكر تعريفات السنة).

عريف السنة عند الأصوليين:

هي كل ما صح عن النبي على من أقوال وأفعال وتقريرات.

أو بتعريف أخر: تشمل قوله 👺 وفعله وتقريره وكتابته وإشارته وهمه وتركه.

وبعد ذلك تحمل السنة على رتبتها من وجوب أو ندب أو إباحة أو تحريم أو كراهة حسب ما يقتضيه القول أو الفعل أو التقرير

فَأَنْدُهُۥ الحكم التكليفي وأقسامه: الحكم التكليفي هو خطاب الله تعالى المتعلق بافعال المكلفين بالاقتضاء أو التخيير. فالخطاب الشرعي إما أن يكون طلبًا أو تخبيرًا، فإن كان طلبًا فهذاً نُشمل طلب الفعل وطلب الترك، والطلب قد يكون جازمًا وغير جازم. فإن كان الطلب حازمًا فهو الواجب، وإن كان غير جازم فهو المندوب. وإن كان النهى جازمًا فهو المحرم، وإن كان غير جازم فهو المكروه، ويبقى ما لا يتعلق به أمر أو نهى وهو المباح، فحاصل هذه الأقسام خمسة، وبتانها

- الواجب: هو الخطاب الدال على طلب الفعل طلبًا جازمًا بحيث يتعلق الذم يتاركه، مثل قوله تعالى: ﴿ وَأَقِيمُوا الصَّالَةُ وَأَتُوا الزُّكَاةُ ﴾ [البقرة: ٤٣]. وذلك بأن يقترن الطلب بما يدل على تحتيم فعله، إما يصيغة الطلب نفسها، أو بترتيب العقوبة على تركه أو بأبة قرينة شرعية أخرى.

٢- المتدوب: هو ما طلب الشيارع فعله من المكلف طلبًا غير جازم ولا يتعلق الذم بتاركه، وذلك بأن تكون صيغة طلبه نفسها لا تدل على تحتيمه، أو اقترنت بطلبه قرائن تدل على عدم التحتيم، مثّل قولُه تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا تَدَايَنْتُم بِدِيْنِ إِلَى أَجَلٍ مُسَمّى فَاكْتُبُوهُ ﴾ [البقرة: ٢٨٢]. فَالْأَمْرِ هَنَا لَلْنَدِبِ لَا لِلُوحِوبِ، لأَنْهُ توجد قرينة في الآية التالية لهذه الآية، وهو قوله تَعْلَى: ﴿ فَإِنَّ أَمِنُ بِعُضُكُمْ بِعُضًا ۚ فَلْيُـوَّدُ ۗ الَّذِي اؤْتُمِنْ أَمَّانَتُهُ ﴾ [البقرة: ٢٨٣]. فإنها تشير إلى أنّ الدائن له أن يثق بمدينه ويأتمنه من غير كتابة الدين عليه، وإن كانت الآية وردت في سياق السفر تغليبًا لا حصرًا فيه.

ومثل قوله تعالى: ﴿ فَكَاتِبُوهُمْ إِنْ عَلِمْتُمْ فِيهِمْ رًا ﴾ [النور: ٣٣]. فمكاتبة (١) ألمالك مندوية، و القُرينةُ أن المالك حر التَصرف في ملكه، فهذه قرينة شرعية، ومثل حديث النبي ﷺ : «من توضأ

الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من لانبي بعده، وبعد: هذه بعض مسائل في السنة تكثر الحاجة إلى معرفتها والوقوف عليها الفينة بعد الأخرى، وذلك لأهميتها التي تستمدها من تعلقها بالسنة- المصدر الثاني للشتريع.

يوم الجمعة فبها ونعمت، ومن اغتسل فالغسل أَفْضُل». فترك للمكلف الاختيار، مما يدل على الندب؛ لأن الواحب لا تُحْسِير فيه. كما يعرف المندوب أبضًا بالقرينة الصارفة عن الإلزام، مثل ترك الرسول 👺 لأمر من الأمور في بعض الأوقات فأنه بدل على أنه مندوب.

٣- المحرِّم: هو ما طلب الشيارع الكف عن فعله طلبًا حازمًا بحيث بتعلق بفاعله ذم، مثل قوله تعالى: ﴿ وَلاَ تَقْرَبُواْ الزُّنِّي إِنَّهُ كَانَ فَاحِشَـةً ﴾ [الإسراء: ٣٢]، فالنهي هنا يدل عَلَى أنه حــتـمي. أو بترتب على الفعل عقوبة، مثل قوله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ يَرْمُ وِنَ الْمُحْصَنَاتِ ثُمُّ لَمْ يَأْتُوا بِأَرْبَعَةٍ شُبُّهَدَاءً فَاجْلِدُوَهُمْ ثُمَانِينَ جَلْدَةً ﴾ [النور: ٤]. ومثل حديث النبي ﷺ: «لعن الله الواصلة والمستوصلة

و الو اشمة و المستوشمة...».

٤- الكروه: هو ما طلب الشارع من المكلف الكف عن فعله لا على وجه الحتم والإلزام وبحيث لا يتعلق الذم يفاعله، وذلك بأن تكون الصيغة نفسها دالة على ذلك، كأن يقال إن الله تعالى كره لكم كذا، أو اقترن النهي بما يدل على الكراهة لا التحريم، مثل قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا ٱلَّذِينَ آمَنُوا لا تَسْأَلُوا عَنْ أَشْسَاءَ إِن تُثُدُّ لَكُمْ تَسُوُّكُمْ ﴾ [المائدة:١٠١]، ومن القرائن على التفرقة بين الحرام والمكروه ترتيب العقوبة على الفعل وعدم ترتبيها. مثل حديث أم عطية رضي الله عنها: نهانا النبي 👛 عن اتباع الجنائز ولم يعـزم علينًا. فقولها: ولم يعزم علينًا أفادت الكراهة لا

٥- المباح: وهو ما خدّر الشارعُ المكلف بين فعله وتركه، فلا يتعلق يفعله أو تركه مدح ولا ذم، أو رفع الإثم عن الفعل، مثل قوله تعالى: ﴿ وَلا حُنَّاحٌ عَلَيْكُمْ فِيمًا عَرِّضْتُم بِهِ مِنْ خَطِّيَّةَ النِّسِنَاءِ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَكُلُوا وَاشْرَبُوا وَلاَ تُسْرِفُوا ﴾

ثانيًا؛ تُعرُيفُ السُّنَّةُ عَنْدُ الفَّقَهَاءِ؛ تكون بمعنى الندب أو استحساب فعل الشبيء، وقد تطلق عندهم في مقابل البدعة، فيقولون: فلان على سنة، فلأن على بدعة.

ثالثًا؛ تعريف السنة عند أهل الحديث؛

إذا وردت كلمة سنة في حديث النبي تدل على المعنى الاصطلاحي أو المعنى الفقهي، إنما تكون بمعنى الطريقة، مّثل قوله ﷺ: «علىكُم يسنتي وسنة الخلفاء الراشدين المهديين من

[أبو داود والترمذي] فمن أين يأتي الخطأ بعد أن بيُّنا معاني السنة المتعددة؟يأتي من التعميم، فيعمد أحدنا-مثلاً- لمعنى السنة عند الفقهاء، وهي مرادف للمستحب والمندوب، الذي هو قسم منّ أقسام الحكم التكليفي الخمسة كما بينا، فيجعل كل ما ورد من سنة النبي 👺 من بأب المستحب

والمندوب، وبالتالي فلا شيء عليه إن لم يفعل

السنة لأنها كلها من بات المستحدات، وهذا خطأ نين كما 🚺 سنرى إن شاء الله.

ثانياً؛ مكانة السنة في الشرع:

الشرع قائم على أصلين هما القرآن والسياة ف من أنكَّر السنة هدم الدين، فالسنة إما أن تستقل بالتشيريع وإمَّا أن تفسِّر القرآن وتبينه، وتقيد مطلقه، وتخصص عامُّه.

١- استقلال السنة بالتشريع،

قد تُثبت السنة حكمًا سكت عنه القرآن، فبكون هذا الحكم ثابتًا بالسنة، ولا يدل عليه نص في القرآن، فيحرم النبي 🎏 كما حرم الله تعالى، ومن أمثلة ذلك:

أ- تحريم الجمع بين المرأة وعمتها أو

ب- تحــريم أكل كل ذي ناب من الســبــاع ومخلب من الطبور

ح– تصريم ليس الصرير والتـذ على الرجال.

د- التحريم بالرضاعة مثل ما يحرم من

ه- تحريم الحمر الأهلية وتحريم زواج

كما أن السنة توجب ما ليس في القرآن ينصه، ومن أمثلة ذلك:

أ- وحوب خطية الجمعة لأن النبي ﷺ كان يفعلها ويداوم عليها، ولم يثبت أنه تركُّها إلى أن لقى الله عـز وجل، وقد قـال 🎏: «صلوا كـمـا رأيتموني أصلي»

ب- وجوب النية في الصلاة؛ لحديث: «إنما الأعمال بالنبات...».

حـ - وجوب تكبيرة الإحرام؛ لحديث: مفتاح الصلاة الطهور وتحريمها التكيير وتحليلها التسليم. [صحيح ابن ماجه وغيره]

د- وجوب قراءة الفاتحة في الصلاة، لحديث النبي ﷺ: «لا صلاة لمن لم يقرأ بفاتحة الكتاب». [متفق عليه]

وباقى أركان الصلاة واجبة استدلالاً بحديث النبى على المسيء صلاته. [متفق عليه]

ه- وحوب ركاة الفطر، لحديث النبي 🎏 الذي رواه ابن عمر عن النبي ﷺ: «فرض رسول الله على زكاة الفطر صاعًا من تمر أو صاعًا من شعب على العبد والحر والذكر والأنثى، والصغير والكبير من المسلمين». [متفق عليه] ٢- بيان السنة للقرآن:

السنة محدنة لما أحمل في القرآن، ومخصصة لعمومه، ومقيدة لمطلقه، والسان والخاص والمقيد مقدم على المجمل والعام والمطلق، إذ العمل بهذه الثلاثة ( المحمل والعام والمطلق) متوقف على تلك (المفصل والمخصص والمقيد) ما

وجدت.

ومن هنا قـال بعض السلف: إنما هو الكتـاب والسنة، والكتـاب أحوج إلى السنة، من السنة إلى الكتاب. ومن أمثلة بيان السنة للقرآن:

فَ فِي تَخْصَبُ مِنْ الْعِامِ: قَـالُ اللّه تعـالى: ﴿ حُـرُمَتُ عَلَيْكُمُ الْمُدْتَـةُ وَالدَّمُ... ﴾ [المائدة: ٣]. فخصص النبي ﷺ العموم هنا بحديثه: «أُحلُ لنا ميتتان ودمان، أما الميتتان فالحوت (السمك) والجراد، وأما الدمان فالكيد والطحال».

[السلسلة الصحيحة]

وكذلك المحرَمات في النكاح، يعد أن ذكر الله تعالى أصنافهن، قال تعالى: ﴿ وَأَحِلُّ لَكُمْ مُا وَرَاءَ ذَلِكُمْ ﴾ [النساء: ٢٤]، فخصص النبي ﷺ العموم هنا بحديثه: «لا يجمع بين المرأة وعمتها، ولا بين المرأة وخالتها» [ولا بين المرأة وخالتها» [منفق عليه].

وفي تقييد المطلق: قبال الله تعالى: ﴿ وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فَاقْطَعُوا أَيْدِيَهُ مَا ﴾ [الملاة:٣٨]، فأطلق سبحانه وتعالى (اليد) وقيدها النبي ﷺ بأنها الكف إلى الرسغ.

وَكذلكُ مُسَحِ الكفينَ فَي التَّيْمِم، فقد قال الله تعالى: ﴿ فَامْسَحُوا بِوُجُ وِهِكُمْ وَآيْدِيكُم مِنْهُ ﴾ [المُندَّة:]. وقيد النبي التيمم هنا بالكفين (حديث التيم الله الله في التيمم الله الله في التيمم الله الله في التيمم الله في التيمم الله في التيمم الله في الله

(حديث التيمم إلى المرفقين ليس بصحيح). أما في تبيين المجمل وتفصيله وتفسيره:

فقد أجمل الله تعالى إقامة الصلاة وإيتاء الزكاة في قوله: ﴿ وَأَقِيمُ وَا الصَّلاةُ وَإِنْوَا الرّكاةَ ﴾، ولم يبين سيحانه وتعالى كيفية ذلك في القرآن، وبين النبي ﴿ عدد الركعات لكل وقت وكيفية الأداء، وصلى على المنبر وهم ينظرون إليه وهو يقول ﴿ : «صلوا كما رايتموني أصلى». وبين النبي ﴿ شروط الزكاة ومقدار الإنصبة لكل نوع على حدة، وكذلك الحج أجمله الله تعالى، وفسره النبي ﴿ في حجة الوداع قائلاً:

ثَالثًا: وجوب اتباع السنة:

«خذوا عنى مناسككم».

أمر الله تعالى بطاعة رسوله و في نحو أربعين موضعًا من كتاب الله، كقوله تعالى: ﴿قُلْ أَطِيعُوا اللّهُ وَالرَّسُولَ فَإِن تَوَلُوْا فَإِنَّ اللّهُ لاَ يُحِبُّ الكَافِرِينَ ﴾ [: ٢٣]. وقوله: ﴿وَمَا أَرْسُلْنَا مِن رُسُولَ إِلاَّ لِيُطَاعَ بِإِذِن اللّهِ ﴾ [النساء: ١٤]. وقوله: ﴿فَالاَ وَرَبِكُ لاَ يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكُمُونَ فِيمَا شَجَر بَيْنَهُمْ ثُمُ لاَ يَجْمَلُونَ فِيمَا شَجَر بَيْنَهُمْ ثُمُ لاَ يَجْمَلُوا قَمِينًا قَضَيْتُ وَيُسْلَمُوا تَسُلِيمًا ﴾ [النساء: ١٥].

وهذه النصوص وغيرها تؤكد وجوب اتباع الرسول ، وأن طاعته من طاعة الله، وقد نهى الرسول ، وأن طاعته من طاعة الله، وقد نهى الله تعالى المؤمنين عن التقديم بين يدي الله ورسوله فقال: ﴿يَا أَيُّهَا النَّيْنَ آمَنُوا لاَ تَقْدُمُوا بَيْنَ يَدَيُ اللهِ وَرَسُولِهِ وَاتَّقُوا لاَ اللهُ إِنَّ اللهُ سَمِيعُ عَلِيمٌ ﴾ [الحجرات:

قال مجاهد: ﴿لاَ تُقَدِّمُ وا بَيْنَ يَدَيِ اللَّهِ وَرَسُولِهِ ﴾ [الحجرات: ١]، لا تفتاتوا عليه بشيء حتى يقضيه الله على لسان رسوله، قال شيخ الإسلام فعلى كل مؤمن أن لا يتكلم في شيء من الدين إلا تبعًا لما جاء به الرسول ﴿ ولا يتقدم بين يديه، بل ينظر ما قال فيكون قوله تبعًا لقوله وعمله تبعًا لامره، فهكذا كان الصحابة ومن سلك سب يلهم من التابعين لهم بإحسان وائمة المسلمين. [مجموع الفتاوي: ١٣].

وفي قوله تعالى: ﴿ وَمَا آتَاكُمُ الرَّسُلُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانتَهُوا ﴾ [الحشر: ٧].

نجد أن السنة كلها مندرجة تحت هذه الآية الكريمة، أي أنها ملزمة للمسلمين للعمل بالسنة النبوية فيكون الأخذ بالسنة أخذًا يكتاب الله، ومصداق ذك قوله تعالى: ﴿وَمَا يُنطِقُ عَنِ الهُوَى (٣) إِنْ هُوَ إِلاَّ وَحْيُ يُوحَى ﴾ [النجم: ٣، ٤].

وَالواقِعُ أَنَ العِّمُلِ بِهِذْهِ الآبة الكريمة: ﴿ وَمَا نَتَكُمُ الرَّسُولُ فَخُدُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانتَهُوا ﴾ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانتَهُوا ﴾ هو من لوازم نطق المسلم بالشهادتين؛ لأن قوله: أشهد أن لا إله إلا الله، اعتراف لله تعالى بالألوهية وبمستلزماتها، ومنها إرسال الرسل إلى خلقه وإنزال كتبه.

وقوله: أشهد أن محمدًا رسول الله، إعلام من الله لخلقه برسالة محمد ، وهذا يستلزم الأخذ بكل ما جاء به هذا الرسول الكريم عن الله سبحانه وتعالى، ولا يجوز أن يعبد الله إلا بما جاء به رسول الله، ولا يحق له أن يعصي الله بما نهاه عنه رسول الله. [أضواء البان].

وأما الأدلة من السنة على وجوب اتباعها فكثيرة، منها: حديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله في: «من أطاعني فقد أطاع الله، ومن عصاني فقد عصى الله». [متفو عليه].

وعن أبي هربرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله في: «كل أمتي يدخلون الجنة إلاً من يأبي». قيل: «من يأبي». قيل: «من الله، ومن يأبي؟ قال: «من أطاعني دخل الجنة، ومن عصاني فقد أبي». السادي

وقد اتفق السلف على أن سنة النبي على يجب التباعها مطلقًا، لا فرق في ذلك بين السنة الموافقة أو المبينة للكتاب وبين السنة الزائدة على ما في الكتاب.

قال عبد الرحمن بن مهدي: والزنادقة والخوارج وضعوا ذلك الحديث عن النبي :: «ما أتاكم عني فاعرضوه على كتاب الله فإن وافق كتاب الله فانا قلته، وإن خالف كتاب الله فلم أقله، وإنما أنا موافق كتاب الله وبه هداني الله».

وقد عارض أهل العلم هذا الصديث وقالوا: نحن نعرض هذا الحديث على كتاب الله قبل كل شيء ونعتمد على ذلك، قالوا: فلما عرضناه على كتاب الله وجدناه مخالفًا لكتاب الله لأنا لم نحد في كتاب الله ألاً يقبل من حديث رسول الله

٦ التوجيك العدد ٢٩٨ السنة الرابعة والثلاثون

إلا ما وافق كتاب الله، بل وجدنا كتاب الله يطلق التأسي، والأمر بطاعته، ويحذر المخالفة عن أمره. [جامع بيان العلم وفضله]

وقال ابن القيم: فما كان من السنة زائدًا على القرآن فهو تشريع مبتدأ من النبي تجب طاعته فيه ولا تحل معصيته، أمًّا إذا قيل أنه لا تجب طاعته إلاَّ فيما وافق القرآن لا فيما زاد عليه لم يكن له طاعة خاصة تختص به، وقد قال تعالى: ﴿ مَن يُطع الرَّسُ ولَ فَ قَـدُ أَطَاعَ اللَّهُ ﴾ [انساء:٨] [معالم اصول الله الجيزاني، التاسيس: معطفي سلامة]

وفي الحديث، قال رسول الله ﷺ: «لا ألفين احدكم متكنًا على أريكته، يأتيه الأمر مما أمرت به أو نهيت عنه، فيقول: بيننا وبينكم هذا القرآن، فما وجدنا فيه من حلال حللناه، وما وجدنا فيه من حرام حرمناه، ألا إني أوتيت القرآن (الكتاب) ومثله معه». [أخرجه الترمذي ح١٦٣]

فطريقة أهل السنة والحماعة اتباع آثار الرسول و باطنًا وظاهرًا واتباع سبيل السابقين الأولين من المهاجرين والأنصار، واتباع وسبة الرسول حيث قال: «عليكم بسنتي وصية الرخاء الراشيدين المهديين من بعدي، وسنة الخلفاء الراشيدين المهديين من بعدي، وإياكم ومحدثات الأمور، فإن كل محدثة بدعة، وكل بدعة ضياللة». ويعلمون أن أصيق الكلام كلام الله وخير الهدي هدي محمد أو يؤثرون كلام الله على كلام غيره من كلام أصناف الناس، ويقدمون هدي محمد الله المدي هدي محمد الما ألله الما الكام غيره من كلام أصناف الناس، ويقدمون ألله الكار الك

وكان النبي ﷺ يقول في خطبته: «من يطع الله ورسوله فقد فاز فوزًا عظيما».

ي [خطبة الحاجة للالباني] وقال ﷺ: «لا تقولوا ما شاء الله وشاء فلان،

وقال ﴿ \* الله عولوا ما شاء الله وساء قلان، ولكن قولوا ما شاء الله ثم شاء فلان». [صحيح الجامع ٢٠٠٦]

ففي الطاعة قرن اسم الرسول باسمه بحرف الواو، وفي المشيئة: أمر أن يجعل ذلك بحرف ثم، وذلك لأن طاعة الرسول طاعة لله، بخلاف المشيئة، فليست مشيئة الحد من العباد مشيئة الله، ولا مشيئة الله مستلزمة لمشيئة العباد، بل ما شاء الله كان وإن لم يشأ الناس، وما شاء الناس لم يكن إن لم يشأ الله.

أمثلة من اتباع السلف الصالح لسنة النبي

-لما خلع رسول الله تنفيه في الصلاة (وذلك عندما أخبره جبريل عليه السلام أن فيهما أذى خلع الصحابة كلهم نعالهم، فلما أنتهى السالهم عن خلعهم نعالهم؟ قالوا: رأيناك فعلت فغلنا!

فبمجرد رؤيتهم النبي ﷺ يفعل فعلوا بدون تفكير مع أنهم لم يعلموا الحكم قبل إخباره إياهم.

وعن عابس بن ربيعة قال: رأيت عمر بن الخطاب يقبل الحجر الأسود ويقول: إني أعلم أنك حجر لا تنفع ولا تضر، ولولا أني رأيت رسول الله ولا يقبلك ما قبلتك. [منف عله]

وقال أبو بكر الصديق رضي الله عنه: لست تاركًا شيئًا كان رسول الله عمل به إلا عملت به، إنى أخشى إن تركت شيئًا من أمره أن أزيغ.

[الإبداع في مضار الابتداع: على محفوظ]

وكان السلف يشددون النكيس على كل من يشعرون أنه خالف السنة أو آثر رأيه عليها حتى كانوا بهجرون لذلك:

فعن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما قال: قال رسول الله ﷺ: «لا تمنعوا نساءكم المساجد إذا أستاذنكم إليها».

فقال بلال بن عبد الله: والله لنمنعهن. فأقبل عليه عبد الله فسبّه سببًا سيئًا، وقال: أُخبرك عن رسول الله ﷺ وتقول: والله لنمنعهن؟ [مسلم]

-وعن عبد الله بن مغفل رضي الله عنه أنه رأى قريبًا له يخذف- أي يرمي حصاة بالسبابة والإبهام- فنهاه، وقال: إن رسول الله في نهى عن الخذف، وقال: إنها لا يصاد به صيدًا ولا ينكأ به عدوًا ولكنها قد تكسر السن وتفقأ العين، ثم عاد (إلى الخذف مرة ثانية)، فقال: أحدثك أن رسول الله في نهى عن الخذف)، ثم عدت تخذف، لا أكلمك أيدًا. [متفق عبه]

- وقيل لأبي حنيفة: إذا قلت قولاً وكتاب الله يخالفه، قال: اتركوا قولي بكتاب الله، فقيل: إذا كان خبر رسول الله يخالفه! قال: اتركوا قولي بخبر رسول الله ﷺ، فقيل: إذا كان قول الصحابة مخالفه، قال: اتركوا قولي بقولهم.

وقال مالك: كلُّ أحدٍّ يؤخَّذْ مَن قوله ويرد إلاًّ صاحب هذا القبر ﷺ. يعنى: رسول الله.

وقال الشافعي: إذا صَّعُ الحَديث، فاضربوا بقولي عرض الحائط.

وقال أحمد: لا تقلدوني، ولا تقلدوا مالكًا، ولا الشيافعي، ولا الأوزاعي، ولا الثوري، وخذوا من حيث أخذوا. [صقل الأفهام الجلية: مصطفى سلامة]

وقد السُّدُد الشَّافَعي على رَجِّل أعرض عن السنة وأراد رأي الشافعي، فعن البخاري قال: سمعت الحميدي يقول: كنا عند الشافعي رحمه الله فأتاه رجل فسأله عن مسألة، فقال: قضى فيها رسول الله في بينا، فقال رجل للشافعي: ما تقول أنت فقال: سبحان الله! تراني في كنيسة! تراني في بينا، أقول لك: في بيناء! تراني على وسطي زنار! أقول لك:

شرح الطحاوية] وللحديث بقية بإذن الله تعالى

# لوب..ورحل الدعاه

إن الموت سنة ماضية في الناس، قال تعالى: ﴿ كُلُّ نَفْس ذَائِقَةُ الْمُوْتِ ﴾ قال الإمام ابن كثير رحمه الله تعالى: «يخبر تعالى إخبارًا عامًا، يعم جميع الخليقة بأن كل نفس ذائقة الموت، كقوله تعالى: ﴿ كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ (٢٦) وَيَبْقَى وَجْهُ رَبِّكَ ذُو الجُلاَلِ وَالإِكْرَامِ ﴾ [الرحمن:٢٦–٢٧] فهو تعالى الحي الذي لا يموت، والجن والإنس يموتون، وكذلك الملائكة وحملة العرش، وينفرد الواحد القهار بالديمومة والبقاء، ولا ببقى أحد على وجه الأرض حتى بموت، فإذا انقضت المدة، وفرغت النطفة التي قدُّر الله وجودها من صلب آدم وانتهت البرية، أقام الله القيامة، وجازى الله الخلائق بأعمالها جليلها وصغيرها، فلا يظلم أحدًا مثقال ذرة».

فلكل أجل كتاب، ولا راد لقضاء الله ولا معقب لحكمه، وهو على كل شيء قدير.

فحريّ بمن الموت مصرعه، والتراب مضجعه، والدود أنيسه، ومنكر ونكير جليسه، والقبر مقره، وبطن الأرض مستقره، والقيامة موعده، والجنة أو النار مورده، ألا يكون له فكرٌ إلا في الموت، ولا تفكر إلا فيه.

فما أحوجنا أن نقف وقفة متانية «وقفة مع النفس» نفكر في الموت وسكراته، ونعلم علم اليقين أن الموت أت لا محالة فنراجع أنفسنا ونكفِّر عما فات قبل فوات الأوان!!

#### انا لله وانا البه راجعون

فبالأمس القريب ودعت أنصار السنة اثنين من رجالها كان لهما أثرًا كبيرًا في الدعــوة إلى الله، فقد رحل عن دنيانا عصر الأربعاء ٧ محرم ١٤٢٦هـ، الأخ الفاضيل الدكتور الوصيف على حزة رئيس فرع الجمالية بالدقهلية ومدير إدارة الدعوة «السابق» بالمركز العام بعد صراع طويل مع المرض، وبعده بأيام قليلة فقدت الجماعة علمًا آخر هو الشيخ محمود غريب الشرييني رئيس فرع أنصار السنة بالمنصورة عن عمر يناهز الخامسة والخمسان.

وأعضاء مجلس الإدارة بالمركز العام وأسرة التحرير بمجلة التوحيد يتقدمون بخالص العزاء للأسرتين الكريمتين سائلين المولى عز وجل أن يلهمهما الصبر على فقدهما، وأن يتغمد الفقيدين بالرحمة والمغفرة وأن يعوض الجماعة خيرا.

وإنا لله وإنا إليه راجعون

#### إعداد/ عبد الرزاق بن عبد الحسن البدر

في مفتاح باب الجنَّة»:

هذا وفتح الباب ليس بممكن

إلا بمفستاح على أسنان

مفتاحه بشبهادة الإخلاص والته

قوحيد تلك شهادة الإيمان أسنانه الأعمالُ وهي شرائعُ الْـ

اس لام والمفتاح بالأسنان

لا تُلغَينُ هذا المثــالَ فكمْ به

من حلِّ إشكال لذَّي عــرفــان

وقد أشار سلفنا الصالح رحمهم الله إلى أهميّة العناية بشروط لا إله إلا الله ووجوب الالتزام بها ، وأنها لا تُقبل إلا بذلك ، ومن ذلك ما حاء عن الحسن البصرى رحمه الله : أنه قبل له: إنَّ ناسًا يقولون : من قال لا إله إلا الله دخل الجنة . فقال : من قال لا إله إلا الله فأدّى حقها وفرضتها دخل الحنة.

وقال الحسن للفرزدق وهو بدفن امرأته: «ما أعددت لهذا اليوم ؟ قال : شهادة أن لا إله إلا الله منذ سبعين سنة . فقال الحسن : نعمَ العُدَّة، لكن للإ إله إلا الله شروطًا فإياك وقذف المحصنات».

[كلمة الإخلاص ص١٤]

وتقدُّم قول وهب رحمه الله .

ثم إنه باستقراء أهل العلم لنصوص الكتاب والسنة تبيَّن أنَّ لا إله إلا الله لا تُقيل إلا يسبعة شروطوهي

١- العلم بمعناها نفئًا وإثباتًا المنافي للحهل.

٢- اليقين المنافي للشك والريب.

٣- الإخلاص المنافي للشيرك والرياء .

٤- الصدق المنافي للكذب.

٥- المحبّة المنافية للبغض والكره.

٦- الانقياد المنافي للترك .

٧- القبول المنافي للرد .

وقد جمعُ أهل العلم هذه الشروط السبعة في ىت واحد فقال:

علمٌ يقينَ وإخلاصُ وصدقك معْ محتة وانقياد والقيول لها

ولنقف وقفة مختصرة مع هذه الشيروط لبيان المراد بكلِّ واحد منها ، مع ذكر بعض أدلَّتها من الحمد لله والصيلاة والسيلام على رسيول الله وعلى آله وصحبه ومن والاه وبعد

إِنَّ أعظمَ المفاتيح وأنفعَها كلمةَ التوحيد لا إِله إِلا الله فهي تمام المنَّة ومفتاح الجنة ، وهي قوام الأمر ورأس الخير وأساسه ، روى الإمام أحمد في مسنده عن معاذ بن جبل رضى الله عنه قال: قال رسول الله : «مفاتيح الجنة شهادة أن لا إله إلا الله». [المسند: رقم ٢٢١٠٢]، وروى أبو نعيم من حديث أنس رضى الله عنه قال : قال أعرابيُّ: يا رسول الله ، ما مفتاح الحنة ؟ قال: لا إله إلا الله. [حادي الأرواح ص٩٩].

وهذان الحديثان وإن كأن في إسنادهما ضعف إلا أن معناهما حق صحيح لا ريب فيه ، يشهد له نصوص كثيرة في الكتاب والسنَّة، منها ما ثبت في صحيح مسلم من حديث عمر بن الخطاب رضي الله عنه قال : قال رسول الله 👺 : «ما منكم من أحد يتوضا فيبلغ أو يسبغ الوضوء ثم يقول: أشِهد أن لا إله إلا الله وأن محمدًا عبده ورسوله إلا فَتِحَت له أبوات الحنة الثمانية يدخل من أيها شياء».

[صحيح مسلم رقم ٢٣٤]

فهذا دلدل صحيح صريحٌ على أنَّ أبواب الجنة الثمانية تفتح بالتوحيد تفتح بشبهادة أن لا إله إلا الله ، وأمَّا مَن لُم بأتوا بالتوحيد ، فشبأنهم كما قال الله : ﴿ لاَ تُفَتَّحُ لَهُمْ أَنْوَاتُ السَّمَاءِ وَلاَ يَدْخُلُونَ الجَنَّةَ حَتِّي بِلَجَ الجَمَلُ فِي سَمَّ الخِياطِ ﴾ [الإعراف: ٤٠] .

لكن ينبغي أن تُعلم أنّ هذا المفتاح العظيم «لا إله إلا الله» ليس ينفع صاحبه إلا إذا قام بحقِّه، فلا اله الا الله إنما تنفع صاحبها إذا أتى بأركانها والتزم شروطها وأداء حقوقها المعلومة من الكتاب والسنة، ولهذا ذكر البخاري في صحيحه عن وهب بن منيه أنه قبل له : أليس لا إله إلا الله مفتاح الحنة ؟ فقال : يلي ، ولكن ليس مفتاح إلاَّ له أسنان ، فإن جيئتُ بمفتاح له أسنان فتح لك ، وإلا لم يُفتح لك.

[صحيح البخاري: ٢٧٧/٢]

يشير بذلك إلى شروط لا إله إلا الله . قال ابن القيم رحمه الله في نونيَّته تحت «فصل



الكتاب والسنة.

أمنا الشرط الأول: وهو

العلم بمعناها المراد منها نقتا و إثباتًا المنافي للجهل ، وذلك بأن يعلم من قالها أنَّها تنفى جميع أنواع العبادة عن كلّ من سوى الله ، وتثبت ذلك لله وحده ، كما في قوله سيحانه وتعالى: ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعَيِّنُ ﴾ أي نعبدُك ولا نعيد غيرك ، ونستعين بك ولا نستعين بسواك .

قَالَ الله تَعَالَى: ﴿ فَاعْلَمْ أَنَّهُ لاَ إِلَهَ إِلاَّ اللَّهُ ﴾ [محمد : ١٩]، وقَــال تعــالي : ﴿ إِلَّا مَن شَــَهــدَ بِالحَقِّ وَهُمُّ يَعْلَمُونَ ﴾ [الزخرف: ٨٦] ، قالَ المفسرون: إلا من شهد ب «لا إله إلا الله»، ﴿ وَهُمْ يَعْلَمُ ونَ ﴾ أي: معنى ما شهدوا به في قلوبهم والسنتهم.

وثبت في صحيح مسلم من حديث عثمان بن عفان رضى الله عنه قال : قال رسول الله 🐉 : «من مات وهو يعلم أنه لا إله إلا الله دخل الجنة». [صحيح مسلم: ح٢٦]، فاشترط عليه الصلاة والسلام العلم.

وأما الشرط الثاني: فهو البقين المنافي للشك والريب، أي أن يكون قائلها موقنًا بها يقينًا جازمًا لا شك فيه ولا ربب ، واليقين هو تمام العلم وكماله ، قال الله تعالى في وصف المؤمنين: ﴿ إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ آمَنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّ لَمْ يَرْتَابُوا وَجَاهَدُوا بأَمْ وَالِهِمْ وَأَنْفَ سِهِمْ فِي سَنِدِيلِ اللَّهِ أَوْلَئِكِ هُمُ الصَّادِقُونَ ﴾ [الحجرات: ١٥] ، ومعنى قوله: ﴿ثُمُّ لَمُّ يَرْتَابُوا ﴾ أي: أيقنوا ولَم يشكُّوا.

وثبت في صحيح مسلم عن أبي هريرة رضي الله عنه قبال : قال رسول الله ﷺ : «أشهد أن لا إله إلا الله وأنَّى رسول الله، لا يلقَّى الله بهما عبدُ غيرُ شَاكٌ فيهما إلا دخل الجنة». [صحيح مسلم: ٢٧].

وثبت في صحيح مسلم من حديث أبي هريرة أيضًا قال : قَال رسول الله ﷺ: «من لقيت من وراء هذا الحائط بشهد أن لا إله إلا الله مستيقنًا بها قلبه فيشره بالحنة»، فاشترط البقين .

والشرط الشالث: هو الإضلاص المنافي للشيرك والرياء ، وذلك إنَّما يكون بتصفية العمل وتنقيته من جميع الشوائب الظاهرة والخفيّة ، وذلك بإخلاص النبة في جميع العبادات لله وحده، قال تعالى : ﴿ أَلَّا لِلَّهِ الدِّينُ الْخَالِصُ ﴾ [الزمر: ٣] ، وقال تعالى : ﴿ وَمَا أُمرُوا إِلاَّ لِيَعْبُدُوا اللَّهُ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ ﴾ [البينة: ٥]، وفي الصحيح عن أبي هريرة رضي الله عنه ، عن النبي على أنه قال : «أسعدُ الناس بشيفاعتي من قال : لا إله إلا الله خالصًا من قلبه». فاشترط الإخلاص .

والشرط الرابع : هو الصدق المنافي للكذب، وذلك بأن يقول العبد هذه الكلمة صادقًا من قلبه، والصدق هو أن يواطئ القلبُ اللسانَ ، ولذا قال الله تعالى في ذم المنافقين : ﴿ إِذَا جَاءَكَ المُنَافِقُونَ قَالُوا نَشْهُدُ إِنَّكُ لْرَسُولُ اللَّهِ وَاللَّهُ يَعْلَمُ إِنَّكَ لَرَسُولَهُ وَاللَّهُ يَشْبُهُدُ إِنَّ

الْمُنَافِقِينَ لَكَاذِبُونَ ﴾ [المنافقون: ١]، فوصفهم سبحانه بالكذب؛ لأن ما قالوه بالسنتهم لم يكن موجودًا في قلوبهم ، وقال سبحانه : ﴿ الم (١) أَحُسِبُ النَّاسُ أَن يُتَّرَكُوا أَن يَقُولُوا آمَنًا وَهُمْ لاَ يُفْتَنُونَ (٢) وَلَقَدْ فَتَنَّا الَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ فَلَيَعْلَمَنُ اللَّهُ الَّذِينَ صَدَقُوا وَلَيَعْلَمَنَّ الكاذبين ﴾ [العنكبوت: ١- ٣]، وثبت في الصحيحين عن معاذ بن جبل رضى الله عنه ، عن النبي 👺 قال : «ما من أحد يشبهد أن لا إله إلا الله وأنَّ محمدًا عبده ورسوله صادقًا من قبله إلا حرّمه الله على النار». [البخاري ١٢٨، ومسلم ٣٦]، فاشترط الصدق.

الشرط الخامس: المحنَّة المنافية للبغض والكره، وذلك بأن يحب قائلُها اللهُ ورسوله ودينَ الإسلام والمسلمين القائمين بأوامر الله الواقفين عند حدوده ، وأن يُبِخض من خالف لا إله إلا الله وأتى بما ئناقضها من شرك وكفر ، ومما بدل على اشترط المحبة في الإيمان قول الله تعالى : ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يُتَّخِذَ مِنْ دُونِ اللَّهِ أَندَادًا يُحِبُّونَهُمْ كَحُبِّ اللَّهِ وَالَّذِينَ آمَنُوا أَشَـدُ حُـبًا لَلَّهِ ﴾، وفي الحديث : «أوثق عرى الإيمان الحب في الله والبغض في الله».

[الصحيحة: ١٧٢٨] والشرط السادس: القبول المنافي للرد ، فلا بد من قبول هذه الكلمة قبولاً حقًّا بالقلب واللسان، وقد قص الله علينا في القرآن الكريم أنباء من سبق ممِّن أنجاهم لقبولهم لا إله إلا الله، وانتقامه وإهلاكه لمن ردُها ولم يقبلها، قال تعالى: ﴿ ثُمُّ نُنَجِّي رُسُلُنِا وَالَّذِينَ آمَنُوا كَـذَلِكَ حَـقًـا عَلَيْنًا نُنْجِ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ [يونس:١٠٣]، وقال سبحانه في شأن المشركين : ﴿ إِنَّهُمْ كَانُوا إِذًا قِيلَ لَهُمْ لاَ إِلَهُ إِلاَّ اللَّهُ يَمِنْ تَكْسَرُونَ (٣٥) وَيَقُولُونَ أَئِنًا لَتَارِكُوا الْهَتِنَا لِشَاعِرِ مُجْنُونَ ﴾

[الصافات: ٣٥، ٢٦]

الشرط السابع : الانقياد المنافي للترك ؛ إذ لابد لقائل لا إله إلا الله أن ينقاد لشرع الله ، وتُذعنَ لحكمه ويسلم وجهه إلى الله إذ بذلك يكون متمسكًا ب «لا إله إلا الله» ، ولذا يقول تعالى : ﴿ وَمَن نُسُلَّمْ وَجْهَهُ إِلَى اللَّهِ وَهُوَ مُحْسِنُ فَقَدِ اسْتُمْسِكَ بِالْعُرُورَةِ الوُثْقَى ﴾ [لقمان: ٢٢]، أي فقد استمسك بـ «لا اله الا الله»، فاشترط سيحانه الانقياد لشيرع الله ، وذلك بإسلام الوجه له سيحانه .

فهذه هي شروط لا إله إلا الله ، وليس المرادُ منها عدُّ الفاظها وحفظها فقط، فكم من عاميُّ اجتمعت فيه والتزمها ولو قبل له: اعددها لم تُحسن ذلك ، وكم من حافظ لألفاظها يجري فيها كالسهم، وتراه يقع كثيرًا فيما بناقضها، فالمطلوب إذا العلم والعمل معًا ليكون المرء بذلك من أهل لا إله إلا الله صدقًا ، ومن أهل كلمة التوحيد حقًا .

والحمد لله رب العالمين

#### إن الحمد لله، نحمده ونستعينه ونستغفره،

ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا،

من يهده الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له،

وأشبهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشبهد أن

محمدًا عبده ورسوله، ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتُّقُوا

اللَّهُ حَقٌّ تُقَاتِهِ وَلاَ تَمُوتُنَّ إلاَّ وَأَنتُم مُّسْلِمُونَ ﴾

[أل عمران: ١٠٢]

﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبُّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُم مِّن نَّفْس وَاحِدَةٍ وَخُلُقَ مِنْهَا زُوْجَهَا وَبَثُّ مِنْهُمَا رِجَالاً كَثِيرًا وَنَسِنَاءً وَاتَّقُوا اللَّهُ الَّذِي تَسْنَاعَلُونَ بِهِ وَٱلْأَرْحَامُ إِنَّ اللَّهُ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ﴾ [النساء: ١].

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَقُولُوا قَوْلًا سَدِيدًا (٧٠) يُصِيْلِحُ لَكُمْ أَعْمَالَكُمْ وَيَغْفِرُ لَكُمْ ذَنُوبَكُمْ وَمَن يُطِعِ اللَّهُ وَرَسُولَهُ فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ﴾

[الأحزاب: ۷۰، ۷۱]

أما بعد: فالإمام أبو الحسن، تعمق في اعتزاله الناس باحثًا عما يهدى الله به قلبه، فهداه الله تعالى بأن أواه الله إليه فكتب كتابه الإبانة وبيَّن فيه أصول الديانة فرجع إلى أصول أهل السنة وتبرأ إلى الله من أهل البدعة.

ومما يؤسف له أن أكثر المسلمين انتسبوا لأشعريته ولم يأخذوا برجعته الأبيّة وسموا أنفسهم أشعرية (تلطيفًا من المعتزلة- فقد كان إمامهم في أول أمره معتزليًا)، واعتبروا أنفسهم أهل السنة وغيرهم مشبهة ومجسمة، فهلا راجعوا ما انتهى إليه أبو الحسن بعد رجعته وإبانته، فالله أنقذه من دوامته الاعتزالية البدعية وأحيا به الأصول السنيّة فكان في ذلك فتحًا لأهل السنة وقمعًا لأهل البدعة.

وفي مقالات الإسلاميين ثبت الأصول ودعم عقيدة الفرقة الناجية، وفي كتابه الموجز أحيا السنة وهدم البدعة، وضرب مثلاً طيبًا في مقاومة التعصب البغيض بغير دليل صحيح، فعارض أستاذه شيخ

#### إعداد/ حسن عبد الوهاب البنا

الاعتزال عبد الوهاب أبا على الجبائي، فكان مثلاً يقتدى به في التحرر من قيود التقليد والتعصب المذهبي غير المحمود بلا دليل صحيح.

فهلا رجع الجامدون على القديم بعدما نسخه الأشعرية باتباع الكتاب والسنة على مذهب سلف الأمة، وتبعه أئمة كالرازي في أقسام اللذات، والغزالي في إلجام العوام عن علم الكلام، وابن فورك والباقلاني والجويني رحمهم الله، وفي ذلك إفحام للذين يصرون على الانتساب إلى مؤلفات هؤلاء قبل توبتهم تقليدًا لهم لا اتباعًا للكتاب والسنة على مذهب سلف الأمة.

وفي الخطط والأثار للمقريزي أن الصحابة رضي الله عنهم حجتهم في إثبات الصفات الإلهية الكتاب والسنة وما عرف أحد منهم الطرق الكلامية.

وقال الشبيخ عيد الرحمن الوكيل رئيس أنصار السنة بعد المؤسس الشبيخ محمد صامد الفقى رحمهما الله: إن من أشد البدع فتنة وفتكًا باليقين يدعة «علم الكلام» وزعم أهله أنه يمثل أعظم القيم الفكرية، وأنه علم التوحيد وأصول الدين وأنه أصل الكتاب والسنة وأن تعلمه فرض على كل مسلم، ومن لم يؤمن عن طريقه فليس بمؤمن، وقد شيقوا الأمة إلى سلف وخلف، وقالوا السلف أسلم، والخلف أعلم، وجعلوا هذا من أصولهم، وهم يدينون بأن علم الكلام أسمى من كلام الله وأحكم.

وقال ابن تيمية رحمه الله كما جاء في (ص٤٣، ٤٤) من كتاب الصفات الإلهية: كثير من المتأخرين لم يصيروا يعتمدون في دينهم لا على القرآن ولا على الإيمان، الذي جاء به الرسول على بخلاف السلف، فلهذا كان السلف أكمل علمًا وإيمانًا، وخطؤهم أخف، وصبواتهم أكثر وكان الأصل الذي أسسبوه هو ما أمرهم الله به في قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تُقَدِّمُوا بَيْنَ يَدَى اللَّهِ وَرَسُولِهِ وَاتَّقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهُ سَمِعُ عَلَيمٌ ﴾ [الحجرات: ١].

وذكر ابن عساكر في تسين كذب المفتري ما قاله

الشافعي رحمه الله عن المتكلمين «ما تردى أحد في الكلام فأفلِح، ولأن يبتلى المرء بكل ما نهى الله عنه سوى الشرك خير له من الكلام»<sup>(أ)</sup>.

وقال الغزالي في «المنقذ من الضلال»: لم يكن الكلام في حقي كافيًا ولا لدائي الذي كنت أشكوه شافيًا، لم يحصل منه ما يمحو بالكلية ظلمات الحيرة في اختلاف الخلق.

وقال ابن رشد في مناهج الأدلة (ص١٨): وبالجملة فأكثر التأويلات التي زعم القائلون بها أنها المقصودة من الشرع إذا تأولت وجدت ليس عليها برهان.

وقال ابن فرحون في «الديباج»: حيث أظهر الله تعالى الأشعري فحجزهم في أقماع السمسم.

وقد أثنى على أبي حسن الأشعري (بعد توبته من الاعتزال) أبو محمد بن أبي زيد القيرواني وغيره من أئمة المسلمين»(<sup>(۲)</sup>.

وفي كتاب مقالات الإسلاميين واختلاف المصلين للإمام أبي الحسن الأشعري ذكر قول الله تعالى: ﴿ يَا هَامَانُ ابْنِ لِي صَرْحًا لَّعَلِّي أَبْلُغُ الأَسْبَابَ (٣٦) أَسْبَابَ السَّمُواتِ فَأَطَّلَعَ إِلَي إِلَهِ مُوسَى وَإِنِّي لأَظُنُّهُ كَانِبًا ﴾ [غافر: ٣٦- ٣٦]، فكذب فرعون نبي الله موسى عليه السلام في قوله إن الله عز وجل فوق السماوات عليه السلام في قوله إن الله عز وجل فوق السماوات للى غير ذلك من الأدلة من القرآن الكريم والتي تثبت ذلك كما ذكر حديث الجارية الذي رواه البخاري ومسلم وأبو داود والنسائي وبأن النبي على أمر وليها بأن يعتقها قائلاً له: «اعتقها فإنها مؤمنة».

كما رفض الإمام الأشعري تأويلات المؤولين للاستواء بالاستيلاء أو الملك والقهر ومنهم الإمام الجويني (إمام الحرمين) (في الإرشاد) والرازي في كل كتبه (وذلك قبل توبتهما).

وزعمت المعتزلة والحرورية والجهمية أن الله عز وجل في كل مكان فلزمهم أنه في الحشوش، والأخلية وهذا خلاف الدين تعالى الله عن قولهم (٢).

كما أثبت عقيدته في الوجه واليدين بآيات من القرآن الكريم وأحاديث نبوية صحيحة في كتاب الإبانة المطبوع سنة ١٣٤٨هـ بالمطبعة المنبرية من

ص٧- ٤١ وذكر كذلك ابن عساكر في كتابه «تبيين كذب المفتري» ص١٥٧- ١٦٣ مطبوع عام ١٣٤٧هـ.

وقال ابن تيمية عن كتاب الإبانة: وقد ذكر أصحابه أي أصحاب الأشعري - أنه آخر كتاب صنفه، وعليه يعتمدون في الذي عنه عند من يطعن عليه (ص١٤٤ ج١ مجموعة الرسائل العبري) وذكر ابن عساكر في كتابه «تبيين كذب المفتري» (ص١٦١- ١٣١) بأن الأشعري رجع عن مذهب الاعتزال ونقضه.

ثم ذُكر الأشعري في كتاب المقالات بابًا بعنوان «هذه حكاية جملة قول أصحاب الحديث وأهل السنة»، ذكر فيه عقيدته السلفية بالأدلة النقلية من القرآن والسنة. انتهى.

ولا عجب أن يقول البعض عن أنصار السنة المحمدية إنهم مجسمون وقد اعتنقوا عقيدة أهل السنة التي دان بها الأشعري بعد أن نفض يديه من عقيدة الإعتزال<sup>(1)</sup>.

وقد سجل الباقلاني عن الأشعري أنه سلفي العقيدة في كتبه «التمهيد» و«الإبانة» و«الحيرة» إجمالاً وتفصيلاً بالأدلة كما رجع الإمام الجويني (إمام الحرمين) عن أشعريته المنسوخة والتي ضمنها كتابه «الإرشاد» فحرّم التاويل ومجد السلف وكل ذلك في آخر كتاب له وهو «العقيدة النظامية».

وبعد، أما أن لكل ذي لب أن يراجع عقيدته ويطرح عن قلبه ونفسه الأشعرية المنسوخة ويأخذ بعقيدة أهل السنة والجماعة والتي دان بها الأشعري بعد تعمقه في الاعتزال ونزع ربقة التقليد من قلبه وحاج أستاذه السابق زوج أمه الجبائي شيخ الاعتزال وقتئذ.

ونحن نهيب بانفسنا وإخواننا الذين هداهم الله لعقيدة أهل السنة والجماعة (عقيدة ومنهاجًا) أن يسالوا الله تعالى أن يثبتهم عليها وأن يوفقهم للإيمان بها والعمل بمقتضاها والدعوة إليها مع الحكمة والموعظة الحسنة والجدال بالتي هي

هذا، والله من وراء القصد وبالله التوفيق وصلً اللهم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه وسلم.

Who the low was a local or become

<sup>(</sup>١) الصفات الإلهية بين السلف والخلف (ص١٧، ٢٠، ٣١).

<sup>(</sup>٢) (ص٤٦٨) في مجموعة الرسائل والمسائل لابن تيمية.

 <sup>(</sup>٣) ذكره فضيلة الشيخ حماد محمد الأنصاري أستاذ الحديث بالدراسات العليا بالجامعة الإسلامية رحمه
 الله في كتابه أبو الحسن الأشعري (ص٧).

<sup>(</sup>٤) الصفات الإلهية بين السلف والخلف للشيخ عبد الرحمن الوكيل.

# الحلقة الأولى

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد: عن أنس بن مالك رضى الله عنه قال: قال رسول الله 🕮: « كل بنى أدم خطاء وخير الخطائين التوابون ».

[المشكاة: ٢٣٤١، حديث حسن]

وعن أبي هريرة رضى الله عنه قال: قال رسول الله 🚟: « والذي نفسى بيده لو لم تذنبوا لذهب الله بكم ولحاء يقوم بذنبون فيستغفرون الله فيغفر لهم »

[صحیح مسلم (۲۱۰٦/٤))

إن من أَلَمُّ بِذُنبِ فليستغفر الله وليتب إليه، فإن عاد فليستغفر الله وليتب، فإن عاد فليستغفر وليتب، فإنما هي خطايا مطوقـة في أعناق الرجـال، وإن الهــلاك في الاصرار عليها.

إذا تقرر هذا، وأن الخطأ يقع من جميع بني آدم، الذين عصمهم الله تعالى عن الكبائر عدا الأنبياء والمرسلين، كان لابد من فقه شرعى للتعامل مع المخطئين والمذنبين؛ وخاصة من عباد الله الموحدين.

ومن رحمة الله بعباده أن من على المؤمنين؛ بإرسال النبي الأمن ﷺ، وأحسري أمسوراً بقسدره على أيدي الصحابة الأطهار أصحاب محمد ﷺ الذين كانوا خير هذه الأمة، أبرها قلوباً، وأعمقها علماً، وأقلها تكلفاً، فعالج النبي ﷺ هذه الأمور والتي هي من أخطأ بني آدم بحكمته ورحمته؛ لتتعلم الأمة فقه التعامل مع المخطئين والمذنبين، فهو بالمؤمنين رؤوف رحيم.

عن أبى هريرة رضى الله عنه قال: قال رسول الله نه: « إنما مثلي ومثل أمتى كمثل رجل استوقد نارا فجعلت الدواب والفراش يقعن فيه فأنا أخذ بحجزكم وأنتم تقحمون فيها». [مسلم: ١٧٨٩/٤]

وهذا مثل لاجتهاده عليه الصلاة والسلام في نجاتنا، وحرصه على تخليصنا من العيوب والذنوب، فهو أولى ىنا من أنفسنا 🚟.

وقد وقع في عهده 👺 كثير من الزلات والخطيئات، فعالجها برحمته، ليعلِّم الأمة كلها أنَّ الدنيا لا تقف عند زلَّة، ولا تنتهي بمجرد خطيئة، وليعلم المتعجلون كيف بكون التمهل والروية في إطلاق الأحكام وقبول الأعذار من عباد الله، مهما كان حجم الخطأ وعظم الزلَّة.

هديه على في تعامل مع الأخبار

أولاً؛ عـدم البـحث عن الزلات والعـشـرات، إن من الأخلاق الفاضلة القويمة، والمنهج النبوي السديد؛ أن لا بيحث المرء عن سرائر الناس؛ بيتغي بذلك الظهور على عيوبهم، فإن البحث عن الزلات، والتماس العثرات؛ ناشئ عن مرض في القلب، وفساد في النية، وهذا هو التجسس

الذي نهى الله عنه، قال عز من قائل: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اجْتَنِبُوا كَثِيرًا مِّنَ الظِّنِّ إِنَّ بَعْضَ الظُّنِّ إِنَّا مُؤْمِّ وَلاَ تَجَسُّسُوا...... ﴾ [الحجرات: ١٢]

قال القرطبي: قوله تعالى: ﴿ وَلاَ تَجَسُّنُوا ﴾ وذلك أنه قد يقع له خاطر التهمة ابتداءً ويريد أن يتجسس خبر ذلك ويبحث عنه ويتبصر ويستمع لتحقيق ما وقع له من تلك التهمة فنهي النبي 👑 عن ذلك. اهـ.

ومن ذلك ما قاله عبد الرحمن بن عوف: حرست ليلة مع عمر بن الخطاب رضى الله عنه بالمدينة إذ تبين لنا سراج في بيت بابه مجاف على قوم لهم أصوات مرتفعة ولغط فقال عمر: هذا بيت ربيعة بن أمية بن خلف وهم الأن شرب فما ترى؟ قلت: أرى أنا قد أتينا ما نهى الله عنه قال الله تعالى: ﴿ وَلاَ تُجُسُّسُوا ﴾ وقد تجسسنا فانصرف عمر وتركهم. [المصدر السابق]

قال ابن حجر: فدل سياق الآية على الأمر بصون عرض المسلم غاية الصيانة لتقدم النهى عن الخوض فيه بالظن، فإن قال الظان أبحث لأتحقق قيل له: ﴿ وَلا تَجِسسُوا ﴾. [فتح الباري: ١٨١/١٠]

وعن مجاهد في قوله تعالى: ﴿ وَلا تَجَسُّنُوا ﴾ قال: خذوا ما ظهر ودعوا ما ستر الله.

قال البيهقي: نهى الله عن التجسس وهو تتبع أحوال العبد في خلواته وجوف داره والتعرض لها فإن ذلك إذا بلغه ساءه وشق عليه فكان التعرض له من باب الأذى الذي لا موجب له ولا مرخص فيه. [شعب الإيمان ٥/٥٠٠]

وكما نهي الله عن التجسس فإن النبي 🐸 حذر منه وتوعد.

عن أبى هريرة رضى الله عنه عن النبي 👺 قال: « إياكم والظن فإن الظن أكذب الحديث ولا تحسسوا ولا تجسسوا ولا تحاسدوا ولا تدابروا ولا تباغضوا وكونوا عداد الله إخوانا ». [البخاري ٢٢٥٣/]

قال ابن عبد البر: وأما قوله 🎂 في هذا الحديث: ولا تحسسوا ولا تحسسوا فهما لفظتان معناهما واحد وهو البحث والتطلب لمعايب الناس ومساويهم إذا غابت واستقرت لم يحل لأحد أن يسأل عنها ولا يكشف عن حُدر ها. [التمهيد لابن عبد البر: ٢١/١٨]

عن أبى برزة الأسلمي قال: قال رسول الله 👺: « يا معشير من أمن بلسانه ولم يدخل الإيمان قلبه؛ لا تغتابوا المسلمين ولا تتبعوا عوراتهم فإن من اتبع عوراتهم يتبع الله عورته ومن يتبع الله عورته يفضحه في بيته ».

[حسن. «الشكاة» ١٤٠٥]

قال ابن رجب: وقد روي عن بعض السلف أنه قال: أدركت قوما لم يكن لهم عيوب فذكروا عيوب الناس فذكر الناس لهم عيوبا، وأدركت قوما كانت لهم عيوب فكفوا عن عيوب الناس فنسيت عيوبهم. [جامع العلوم والحكم: ٢٤٠/١]

وبالجملة فإنه ينبغي للعبد عدم البحث والتنقيب والسؤال عما لا يعنيه، قال عز من قائل: ﴿يَا أَيُّهَا النَّينَ آمَنُواْ لاَ تَسْأَلُواْ عَنْ أَشْيَاء إِن تُبْدَ لَكُمْ تَسُؤُكُمْ....﴾ الدِّينَ آمَنُواْ لاَ تَسْأَلُواْ عَنْ أَشْيَاء إِن تُبْدَ لَكُمْ تَسُؤُكُمْ....﴾

قال ابن كشير: وظاهر الآية النهي عن السؤال عن الأشياء التي إذا علم بها الشخص ساءته فالأولى الإعراض عنها وتركها.

فلي صدر الذين يخوضون في أعراض عباد الله ويتتبعون عوراتهم، ولو زين لهم الشيطان أعمالهم أنهم لا يقصدون من وراء ذلك إلا النصح لعباد الله، وتحذير الأمة! فهذا من تلبيس الشيطان.

ثانيا الحلم والأناة إذا صفا قلب العبد نحو إخوانه وأحسن الظن بهم، ولم يتلمس عيوبهم، أو يبحث عن زلاتهم، ثم جاءه خبر من الأخبار، يجر إلى خطر من الأخطار، ويعكر صفو الأخيار، أو يهدد الأمن والاستقرار، فينبغي للعبد أن يتخلق بخلق الأناة والتؤدة، وأن يحذر من التسرع والعجلة، فالعجلة تمنع من التثبت والنظر في العواقب وذلك من كيد الشيطان ووسوسته وهو موقع في المهالك.

ويشهد له ما أخرجه مسلم عن ابن عباس رضي الله عنه ما أن النبي الله قال لأشج عبد القيس: « إن فيك خصلتين يحبهما الله الحلم والأناة ».

قال ابن القيم: ولهذا كانت العجلة من الشيطان فإنها خفة وطيش وحدة في العبد تمنعه من التثبت والوقار والحلم، وتوجب له وضع الأشياء في غير مواضعها وتجلب عليه أنواعا من الشرور وتمنعه أنواعا من الخير وهي قرين الندامة فقل من استعجل ولم بندم.

وما حادثة حاطب بن أبي بلتعة إلا خير شاهد وأقوى دليل.

فإنه لما أرسل حاطب رسالة إلى قريش يعلمهم فيها بمسير رسول الله وإليهم لم يستعجل في الحكم عليه بالرغم من ثبوت الخطا عنده موثقًا بالوحي من الله عز وجل بل أرسل إليه وقال له كما عند مسلم: يا حاطب ما هذا؟!! قال: لا تعجل علي يا رسول الله إني كنت أمرءًا ملصقًا في قريش قال سفيان كان حليفًا لهم ولم يكن من أنفسهم وكان ممن كان معك من المهاجرين لهم قرابات يحمون بها أهليهم فاحببت إذ فاتني ذلك من النسب فيهم أن أتخذ فيهم يدا يحمون بها قرابتي ولم أفعله كفرا ولا ارتدادا عن ديني ولا رضا بالكفر بعد الإسلام فقال النبي و صدق.

وقد ورد أن رجلاً سبّ ابن عباس رضي الله عنهما، فلما فرغ قال: يا عكرمة هل للرجل حاجة فنقضيها؟ فنكس الرجل رأسه واستحيا.

الثار التبين والتثبت: إن ترك الالسنة تلقي التهم جزافاً دون بينة أو دليل؛ تجعل المجال فسيحاً أمام من ساء ليقول ما يشاء؛ في أي وقت شاء، ثم يمضي آمناً مطمئنا، وتصبح الجماعة المسلمة وتمسي؛ وإذ بسمعة أبنائها ملوثة، وأعراضهم ملطخة، وهذه حالة من الشك والقلق والريبة لا تطاق؛ لذا جاء الأمر من الله تعالى بوجوب التثبت والتيقن من صحة الأخبار، وعدم التسرع في إطلاق الأحكام؛ دون بينة أو برهان؛ فقال عز من قائل: في إطلاق المنزين آمنوا إن جاءكمْ فاسق بنيا فتبيئوا أن تصييبوا قوْمًا بجَهَالة فتَصْبِحُوا عَلَى مَا فَعَلْتُمْ تَابِمِينَ فَ شَعِيبُوا قَوْمًا بِجَهَالة فَتُصْبِحُوا عَلَى مَا فَعَلْتُمْ تَابِمِينَ فَ شَعِيبُوا قَوْمًا بِجَهَالة فَتُصْبِحُوا عَلَى مَا فَعَلْتُمْ تَابِمِينَ فَ

قال الشافعي رحمه الله تعالى: فامر الله من يمضي أمره على أحد من عباده أن يكون مستبينا قبل أن يمضي يمضيه أمر رسول الله في في الحكم خاصة أن لا يحكم الحاكم وهو غضبان لأن الغضب مخوف في أمرين: أحدهما: قلة التثبت، والآخر: أن الغضب قد يتغير معه العقل ويقدم به صاحبه على ما لم يكن يقدم عليه لو لم يكن غضب.

فكل خبر من الأخبار يحتمل ما يحتمل من الأسباب العارضة فيه من السهو والغلط والوهم والكذب وغير ذلك إلا خبرا صادقاً عن الله ورسوله.

وفي حديث عبد الله بن عمرو بن العاص رضي الله عنهما قال: (قال لي النبي ﴿ : الم أُخبر أنك تقوم الليل وتصوم النهار، قلت: إني أفعل ذلك، قال: فإنك إذا فعلت ذلك هجت عينك ونفهت نفسك، وإن لنفسك حقًا ولأهلك حقًا، فصم وأفطر وقم ونم). (البخاري: ١١٥٣)

قال ابن حجر: الحكم لا ينبغي إلا بعد التثبت لأنه في لم يكتف بما نقل له عن عبد الله حتى لقيه واستثبته فيه لاحتمال أن يكون قال ذلك بغير عزم أو علقه بشرط لم يطلع عليه الناقل ونحو ذلك.

ولقد كان من هديه ﴿ التثبت من الأخبار حتى مع غير المسلمين فهذه زينب أخت مرحب اليهودي الخيبري التي سمت الذراع يوم خيبر فاخبره الذراع بذلك فدعاها فاعترفت فقال ﴿ ما حملك على ذلك قالت أردت إن كنت نبيا لم يضرك وإن لم تكن نبيا استرحنا منك فأطلقها عليه الصلاة والسلام، ولكنه قتلها ﴿ بعد ذلك لما مات بشر بن البراء من أثر السم.

فانظر رحمني الله وإياك إلى هديه 🥌 في التثبت من الأخبار، ومعرفة الدواعي والأسرار حتى مع الكفار الأشرار، فكيف إذا كان الخبر في حق الأخيار الأطهار. وإلى لقاء إن شاء الله.



ندعوك أخي المسلم للمشاركة في نشر العقيدة الصحيحة والعلم النافع عسى الله أن يهدي بك بعض خلقه، قال صلى الله عليه وسلم: « لأن يهدي الله بك رجلاً واحداً خيرٌ لك من حمر التّعم».

يمكنك المشاركة بدعم مجلة التوحيد بتوزيعها بالداخل؛ السنة الكاملة ٢٠ جنيها مصرياً أو ١٥ ريالاً، و ٢٠ دولاراً أو ٥٥ ريالاً قيمة الاشتراك الخارجي، لتوزع مجاناً لطالب علم، أو معلم، أو واعظ بنفع الله به مجتمعه.

ويمكنك المشاركة بدعم المجلة بعمل حوالة بنكية أوسويفت أو تلكس أو شيك مصرفي على بنك فيصل الإسلامي - فرع القاهرة - حساب رقم ١٩١٥٩٠ باسم مجلة التوحيد - أنصار السنة. ونسأل الله التوفيق للجميع

#### Upload by: altawhedmag.com



الفاكس رقم: ٣٩١٦٠٣٤، أو عمل حوالة بريدية باسم/ مدير إدارة المشروعات على مكتب بريد عابدين على نفس العنوان

Upload by: altawhedmag.com