

رئيس مجلس الإدارة د.ج.مال المراكبي

أماآن لكأن تتوب { {

الس\_الام عليكم

أنعم الكريم على الأمة بتمام إحسانه، وعاد عليها بفضله وامتنانه وجعل شهرها هذا مخصوصًا بعميم غفرانه.

فها هى أيام الإنابة فيها تفتح أبواب الإحابة، فأبن اللائذ بالحناب، أبن المعترض بالداب، أبن الداكي على ما جنى، أين المستغفر لأمر قد دنا!!

ألارب مُعرض عن سبيل رشده قد أن أوان شق لحده. ألا رب رافل في ثوب شببابه قد أزف فراقه لأحدابه. ألا رب مقيم على جهله قد قرب رحيله عن أهله. ألا رب ساع في جمع خطامه قد دنا تشتت عظامه. أبن المعتذر مما جناه فقد اطلع عليه مولاه؟ أين الباكي على تقصيره قبل تحسره فی مصدرہ؟

با مطرودًا ما درى، تعاتب ولا تفهم ما جرى، متى ترى على الداب ترى. تعالو كل من حصصرا

لنطرق بابه ســــرا ونبكى كلنا أسفًا على من بات قصد هجرا

التحرير

التحرير / ٨ شارع قوله - عابدين القاهرة ت: ۳۹۳۰۱۵۱۷ - فاکس : ۳۹۳۰۱۷۲ قسم التوزيع والاشتراكات ت: ٣٩١٥٤٥٦

إسلامية ثقافية شهرية



### المشرف العام د.عبداللهشاكر

اللحنة العلمية د.عبد العظيم بدوى زك\_رباح\_س\_ينى جمال عبد الرحمن معاويةمحمدهيكل

## البريد الإلكتروني Mgtawheed@hotmail.com

رئيس الأسجى ورور Gshatem@hotmail.com Ashterakat@hotmail.com التوزيعوالاشتراكات www.altawhed.com www.ELsonna.com

موقع المجلة على الانترنت موقع المركز العدام

مطابع 🕬 التجارية - قليوب - مصر

شرس التحرير جمال سعد حاتم مدير التحرير الغذى حسين عطا القراط

the suff care care the care from at 40.

## في هذا العدد

| ۲                                            | د. جمال المراكبي         | لافتتاحية: رمضان والتوبة               |
|----------------------------------------------|--------------------------|----------------------------------------|
| 0                                            | رئيس التحرير             | للمة التحرير: عامة أد المحاطة الدام    |
|                                              | here here and the second | اب التفسير: «سورة الجن» الحلقة الثانيا |
| ٩                                            | عبد العظيم بدوي          | the survey which so the many of the    |
| 11                                           | زكريا حسيني              | اب السنة: الاعتكاف والعشر الأواخر      |
| 17                                           | علاء خضر                 | لتحذير من الغيبة                       |
| 19                                           | د فتحي عبد العزيز        | علام الناس بأحكام اللباس محه           |
| 17                                           | علي حشيش                 | رر البحار من صحيح الأحاديث: (٢١)       |
|                                              |                          | مد الذرائع المؤدية إلى الشرك بالله (٤) |
| 77                                           | الله شاكر الجنيدي        | بيد يه شيها بالمادية وارد. عبد         |
| TV                                           | اللجنة العلمية           | مضان والقرآن                           |
| ۳.                                           | مجدي عرفات               | سير الأعلام                            |
| **                                           | صالح بن حميد             | سبر الحرمين: رمضان شاهد لك أو عليك     |
| *7                                           | علاء خضر                 | واحة التوحيد                           |
| تبعوا ولا تبتدعوا: «نصائح وتنبيهات للصائمين» |                          |                                        |
| ۳۸                                           | معاوية محمد هيكل         |                                        |
| 57                                           | متولي البراجيلي          | دراسات شرعية: رمضان والدعاء            |
| 27                                           | جمال عبد الرحمن          | الأسرة المسلمة في رمضان                |
| 0.                                           | شوقي عبد الصادق          | الدنيا ساعة فاجعلها طاعة               |
| ٥٣                                           | علي حشيش                 | تحذير الداعية:                         |
| 00                                           | الفتوى بالمركز العام     | فتاوى لجنة                             |
| ov                                           | اللجنة الدائمة           | فتاوى الملي فليما المعال والم          |
| 09                                           | صفوت نور الدين           | روائع الماضي: «قيام رمضان»             |
| سباب مغفرة الذنوب من أقوال الرسول 👑 (٢)      |                          |                                        |
| 71"                                          | وليد أمين الرفاعي        |                                        |
| ٦٧                                           | أسامة سليمان             | العمرة في رمضان                        |
| 79                                           | مد عاطف التاجوري         | رمضان مدرسة تربوية مح                  |
| ٧١                                           | أبوبكر الحذبلي           | فـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
|                                              |                          |                                        |



#### ثمن النسخة

مصر ١٥٠ قرشا ، السعودية ٦ ريالات ، الإمارات ٦ دراهم ، الكويت ٥٠٠ فلس، المفرب دولار أمريكى، الأردن ٥٠٠ فلس، قطر ٦ ريالات، عمان نصف ريال عماني، أمريكا ٢ دولار، أوروبا ٢ يورو.

#### الاشتراك السنوي:

١- في الداخل ٢٠ جنيها (بحوالة بريدية داخلية باسم مجلة التوحيد - على مكتب بريد عابدين). ٢ ـ في الخارج ٢٠ دولارا أو ٢٥ ريالا سعوديا أو ما يعاد لها. ترسل القيمة بسويفت أوبحوالة بنكية أوشيك على بنكفيصل الاسلامى فرع القاهرة - باسم مجلة التوحيد - انصار السنة (حساب رقم / ١٩١٥٩٠).



الركز العام ؛ القاهرة - ٨ شارع قوله - عابدين alia : 5400197 \_ 5030197

التوزيع الداخلي مؤسسةالأهرام وفروع أنصار السنة المحمدية

#### Upload by: altawhedmag.com

A DI CHERT

Charles a press of these rises 125 and







عداد لر ليس الع

٢ التوحيا العدد ٥٠٤ السنة الرابعة والثلاثون

الحمد لله وحده، والصبلاة والسبلام على نبينا محمد وآله وصحبة وبعد..

فإن لربنا في أيام دهرنا لنفحات، تأتبنا نفحة بعد نفحة تذكرنا إذا نسبينا، وتوقظنا إن غفلنا، وإن من أعظم هذه النفحات شبهر رمضان الذى أنزل فيه القرآن هدى للناس وبينات من الهدى والفرقان، الشهر الذي أوجب الله علينا صومه، وسن لنا رسول الله 👑 قدام ليله، الشبهر الذي تغفر فيه الذنوب، «من صام رمضان إيمانًا واحتسابًا غفر له ما تقدم من ذنبه، و«من قام رمضان إيمانًا واحتسابًا غفر له ما تقدم من ذنبه و«من قام لدلة القدر إيمانًا واحتسابًا غفر له ما تقدم من ذنبه»، فعجبًا لمسلم أدرك رمضان فلم يُغفر له ذنيه، فما أجرأه على الله! ما أتعسه! ما أبعده إذ فتحت أبواب الجنة! وفتحت أبواب السماء والرحمة وغلقت أبواب النار، وصفدت الشياطين ومردة الجان، وهو مصر على ذنبه! يعرض عن دعاء ربه، يقبل على إيليس وجنده، فما أتعسه! وما أشقاه! «بعد عن الله من أدرك رمضان فلم بغفر له». إن رمضان فرصية عظيمة للتوبة، وللتحول من منهاج الضلالة إلى سبيل الهدى، إنه نفحة من نفحات السماء، إذ تتهدأ الحنة للمتقن وتنادى أهلها المحمين الطائعين: «من أنفق زوجين في سبيل الله نودي من أيواب الجنة: يا عبد الله هذا خير فإن كان من أهل الصلاة دُعى من ياب الصلاة، وإن كان من أهل الجهاد دعى من باب الجهاد وإن كان من أهل الصبوم دعى من باب الربان» وقد يدعى العبد من أبواب الجنة كلها إذا كان سياقا إلى ألوان الخير، حريصًا على مرضاة ربه وخالقه ومولاه، لايترك بابًا للخبير إلا دخله ولا يترك بابا للشير إلا أغلقه وسده، مخلصًا لله في عمله كله، يرجـو الله ويخاف ذنوبه، فمن منا الموفق؟ ومن منا المسدد؟ ومن منا من وكله الله إلى نفسه؟

«يا حي يا قيوم بك أستغيث فأصلح لي شأني كله ولا تكلني إلى نفسي طرفة عين».

«اللهم أصلح لي ديني الذي هو عصصة أصري، وأصلح لي دنياي التي فيها معاشي وأصلح لي أخرتي التي فيها معادي واجعل الحياة زيادة لي في كل خير واجعل الموت راحة لي من كل شر». [مسلم]

والتوبة هي الرجوع عن معصية الله تعالى إلى طاعته، الرجوع عما نهى الله عنه إلى ما أمر الله به، الرجوع عن سبل الضلالة التي على كل سبيل منها شيطان إلى صراط الله المستقيم ﴿ اهْدِنَا الصَّرَاطَ المُسْتَقِيمَ \* صَرَاطَ الَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ عَيَرٍ الْمُعْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلا الضَلَّالَينَ ﴾.

وَالتَّوِية واجَبْة على كل عبد بالكتاب والسنة وإجماع الأمة من كل ذنب صغيرًا كان أو كبيرًا، قال تعالى: ﴿ وَتُوبُوا إلَى اللَّهِ جَمِيعًا أَيُّهَا المُؤْمِنُونَ لَعَلَّكُمْ تُقْلِحُونَ ﴾ [النور:٣١] فحث اللَّه المؤمنين على التوبة، وعلق الفلاح عليها، فلا يرجو الفلاح في الدنيا والآخرة إلا التائبون.

وقال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا تُوَبُوا إِلَى اللَّهِ تَوْبَةَ نَصُوحًا عَسَى رَبُّكُمْ أَنَّ يُكَفَّرَ عَنْكُمْ سَيَّئَاتِكُمْ

وَيُدْخِلَكُمْ جَدَاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الأَنْهَارُ يَوْمَ لاَ يُخْرِي اللَّهُ النَّبِيُّ وَالَّذِينَ آمَنُوا مَحَهُ نُورُهُمْ يَسْعَي بَيْنَ آيدِيهِمْ وَبِائِمَانِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا أَتْمَمْ لَنَا مُورَنَا وَاغْفِرْ لَنَا إِنَّكَ عَلَى كُلَّ شَيْعِ قَدِيرُ ﴾ [التحريم،]

فالتـوَبة الخـالصـة النصـوح تكفـر الخطايا والذنوب وتهيئ المؤمنين لدخول إلجِنة.

وقال تعالى: ﴿وَمَنْ لَمْ يَتَبُ فَأُولَئِكَ هُمُ الظَّالِونَ ﴾ [الحجرات:١١] فالناس إما تائب وإما ظالم ولا يُوجدُ قسم ثالث، وإن من أعظم التوبة وأوجبها التوبة من الكفر إلى الإيمان.

وقَّالَ تعالى: ﴿قُلْ لِلَّذِينَ كَفَرُوا إِنَّ يَنْتَهُوا يُغْفَرُ لَهُمْ مَا قَدْ سَلَفَ ﴾ [الانفان.٢٣]، وقال تعالى: ﴿فَإِنْ تَابُوا وَأَقَامُوا الصَّلَاةَ وَآتَوُا الرُّكَاةَ فَحَلُوا سَبِيلَهُمْ ﴾ [التوية:ه].

ولقد كان سيد التائبين محمد تشيستغفر الله ويتوب إليه في اليوم مائة مرة، وهو الذي غفر له ربه ما تقدم من ذنب ه وما تاخر، ويحث الناس على متابعته على هذا الهدي فيقول: «يا أيها الناس توبوا إلى الله واستغفروه فإني أتوب إلى الله في اليوم مائة مرة». [رواه سلم]، وفي رواية البخاري: «والله إني لاستغفر الله وأتوب إليه في اليوم أكثر من سبعين مرة».

وفي رواية النسائي عن ابن عمر أنه سمع النبي يقول: «أستغفر الله الذي لا إله إلا هو الحي القيوم وأتوب إليه» مائة مرة.

وقال: «كنا نعد لرسول الله ﷺ في المجلس: «رب اغفر لي وتب علي إنك أنت التواب الغفور، مائة مرة ولعل البعض يتساعل لماذا يتوب النبي ﷺ على هذا النحو وهو سيد ولد آدم يوم القيامة، وقد غفر له ما تقدم من ذنبه وما تاخر؟

والجواب. لأن الله يحب التوابين، ويفرح بتوبة عبده المؤمن «لله أشد فرحًا بتوبة عبده المؤمن من رجل في أرض دوية مهلكة معه راحلته عليها طعامه وشرابه، فنام فاستيقظ وقد ذهبت فطلبها حتى أدركه العطش، ثم قال: أرجع في مكاني الذي كنت فيه فأنام حتى أموت، فوضع يده على ساعده ليموت فاستيقظ وعنده راحلته وعنده زاده وطعامه وشرابه، فالله أشد فرحًا بتوبة العبد المؤمن من هذا براحلته وزاده».

قــال ابن القــيم: ومنزل التــوبة أول المنازل، وأوسطها، وأخرها، فلا يفارقه العبد السالك، ولا يزال فيه إلى الممات. [مدارج السالكين]

والله سبحانه هو الذي يوفق إلى التوبة ويهدي عبده إليها فالله يتوب على عبده قبل أن يتوب عبده إليه، وبعد أن يتوب عبده إليه، فتوبة العبد محفوفة بتوبتين من الله ولقد بين الله جل وعلا هذا أتم بيان وأحسنه.

﴿ لَقَدْ تَابَ اللَّهُ عَلَى النَّبِيِّ وَالَّهُمَاجِرِينَ وَالأَصْارِ الَّذِينَ اَتَّبَعُوهُ فِي سَاعَةِ الْعُسَرَّةِ مِنْ بَغْدَ مَا كَادَ يَزِيغُ قُلُوبُ فَرِيقٍ مِنْهُمْ ثَمَ تَابَ عَلَيْهِمْ إِنَّهُ بِهِمْ رَعُوفٌ رَحَيِمُ (١١٧) وَعَلَى الشَّلْائَةِ الَّذِينَ خَلُفُوا حَتَّى إِذَا ضَاقَتْ

عَلَيْهِمُ الأَرْضُ بِمَا رَحْبَتْ وَصْبَاقَتْ عَلَيْهِمُ أَنْفُسُهُمْ وَظَنُوا أَنْ لاَ مَنْجَاً مِنَ اللَّهِ إِلاَّ إِلَيْهِ ثُمَّ تَابَ عَلَيْهِمْ لِيَقُوبُوا إِنَّ اللَّهَ هُوَ التَّوَّابُ الرُحِيمُ ﴾ [التوبة:١٧-١٨].

ومن نُظر في أيات القـرآن يرى أن أول أية ذُكـر فيها التـوبة هي قول الله تعالى من سورة البقرة: ﴿ فَتَلَقَّى ادَمُ مِنْ رَبِّهِ كَلِمَاتٍ فَتَابَ عَلَيْهِ إِنَّهُ هُوَ التُّوَّابُ الرُّحِيمُ ﴾ [البقرة:٣].

فانظر أخي وتدبر أول آية ذكر فيها التوبة في القرآن وهي أول توبة وقعت للإنسان إنما وقعت بهداية من الله وتلقين لعبده آدم، فعلمه التوبة ولقنه إياها فلما فعلها تلقاها منه بالقبول دون تراخ ولا تأخير «فتاب عليه» فور إعلانه التوبة، لأنه سبحانه هو التواب الرحيم، فالتواب هو أسمه عز وجل والتوبة فعله، فهو يتوب على عبده ليتوب عبده إليه فيقبل توبة عبده ويعفو عن ذنبه، ويجعل بفضله وكرمه السيئة حسنة.

﴿ إِلاَ مَنْ تَابَ وَأَمَنَ وَعَملَ عَمَلاً مَنَالِحا فَأُولَئِكَ يُبْدَلُ اللَّهُ سَيِّئَاتِهِمْ حَسَنَاتٍ وَكَانَ اللَّهُ عَفُورًا رَحِيمًا \* وَمَنْ تَابَ وَعَملَ مَنالِحٍا فَإِنَّهُ يَتُوبُ إِلَى اللَّهِ مَتَّابًا ﴾ [الفرقان:١٠-٧١].

وكثير من الناس يعتقد أن التوية كلمة تقال فيقول «تبت إلى الله» وحاله أنه مُصرُ على الذئب ومتلبسُ به والحقيقة أن التوبة ليست قولاً باللسان دون عمل القلب والجوارح، بل هي عمل يشرع فيه التائب ولهذا ينبغي للمؤمن أن ينظر في الذنب إلى أمور ليكون ذلك أدعى إلى مسارعته في ترك الذنب توبة إلى الله.

الأول: ينظر إلى جلال الرب الذي يعصيه وعظمته، فلو عرف ربه وعظمته وقدرته عليه وقوته على مؤاخذته، وعرف أنه سبحانه ينظر إليه ويطلع على خفايا قلبه لحال هذا العلم بينه وبين معصية الله عز وجل، فلا يقع الذنب إلا في حالة من حالات الغفلة وغلبة الشهوة، فإذا ما أفاق استحيى من ربه وسارع إلى الرجوع عن زلته وذنبه.

وفي هذا يقول بعض السلف: «لا تجـعل الله أهون الناظرين إليك».

الثاني: «ينظر إلى الاعتصام أي اعتصامه بالله فلو اعتصم بالله ولجا إليه ولاذ به لما وقع في الذنب وخرج عن هداية الطاعة ﴿ وَكَيْفَ تَكْفُرُونَ وَٱنْتُمْ تُتَّلَى عَلَيْكُمُ آيَاتُ اللَّه وَفِيكُمْ رَسُولُهُ وَمَنْ يَعْتَصِمْ بِاللَّهِ فَقَدْ هُدِيَ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقَعِم ﴾ [ال عران:١٠].

وكَذلك عصمة الله له، فلو عصمه الله لحفظه على طريق الهـداية ولكن خــذله وخلى بينه وبين نفسه فوقع في الذنب.

التألث، أنَّ ينظر إلى الطاعة والمعصية فيعلم أن الطاعة تقربه إلى ربه، وإلى مرضاته سبحانه، وإلى جنته ويعلم أن التوبة من الذنب من أعظم الطاعات التي يحبها الله عز وجل، ويعلم أن المعاصي تنكت في قلبه نكتًا ـ نقطا ـ سوداء بها يبتعد عن ربه وعن جنات النعيم، في ورثه ذلك النظر حب اللطاعات وحرصًا عليها، وكرهًا للذنوب والخطايا ونفرة منها.

الرابع: أن يعلم أن فرحه بالمعصية دليل على التعلق بها والرغبة فيها والجهل بسوء عاقبتها، والجهل بقدر من عصاه، فيراجع إيمانه ويقينه، ويعلم أن الفرح بالمعصية أشد عليه من المعصية نفسها ومن مواقعتها.

الخامس: أن يعلم أن إصراره على الذنب، وعزمه على معاودته مما يحول بينه وبين الرجوع والتوبة، وهذا من علامة الهلاك وأشد منه المجاهرة بالذنب، والحديث عنه بشيء من الفخر والزهو، مع تيقنه من نظر الرب إليه فهذا من المحاربة لله عز وجل نعوذ بالله من المخذلان.

#### وللتوبة أركان وشروط:

أولها: الإخلاص لله تعالى، بأن يكون قصد الإنسان بتوبته وجه الله عز وجل، فيكون داعيه إلى التوبة خوف الله تعالى وخشيته، وطمع ورجاء في عفوه ورحمته ولا يكون داعيه إلى التوبة خوف الناس أو مراءاة الناس ولا تكون التوبة نصوحًا إلا بهذا الإخلاص. ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا تُوبُوا إِلَى اللَّهِ

الثاني: الندم على ما بدر من المعصية، فيتحسن على فوات الطاعة، وعلى الوقوع في المعصية.

ويرى أن الشهوة قد خمدت، واللذة زالت، ولم يبق له إلا جريمته في حق الله عز وجل وفي حق دينه، وفي حق نفسه وفي حق عباده، وأنه سيلقى الله عز وجل يوم القيامة فيكلمه ربه ليس بينه وبينه ترجمان، وليس بينه وبينه حجاب، وسوف يسأله ربه عن هذه المعصية كيف تجرأ عليها وقد نهاه الله، ويقول له كما قال لأبويه «ألم أنهكما؟» فماذا يجيب؟

فلا يبقى له إلا الندم، والحياء من خسبة نفسه. وعظمة ربه.

وهذا أول باب التوبة، فمن دخله تاب فتاب الله عليه ومن لم يدخل باب الندم بقى في وحل الإصرار على الذنب نعوذ بالله من الخذلان.

ولهذا روي في الأثر «الندم توبة».

الشرط الثالث: الإقلاع عن المعصية:

أن يقلع عن الذنب، ولا يصر عليه إن كان الذنب ترك واجب، فالإقلاع عن الذنب بفعل هذا الواجب، فلو كان تاركًا للزكاة فيجب عليه أن يزكي، وإن كان عاصيًا لوالديه فيجب عليه أن يطيعهما ويبرهما ويحسن إليهما.

وينبغي للعبد أن يحاسب نفسه على هذه الواجبات من أول سن البلوغ، فيتدارك ما فاته منها بتوبة وقضاء لما لابد فيه من القضاء، أو بالإكثار من نوافل الطاعات لما لا مجال للقضاء فيه.

وإن كانت المعصية بفعل محرم، قالواجب الإقلاع عن الحرام فورًا دون تسويف، فلو كان يأكل الربا، أو يشرب الخمر فالواجب أن يقلع عنه فورا وأن يخرج ما اكتسبه من مال عن هذا الطريق المحرم، وكذلك السرقة والغش وأكل أموال الناس بالباطل يجب أن يقلع عنه فورًا، وأن يرد ما اكتسبه من الحرام، أو متحلله من أصحابه.

وإن كانت المعصية غيبة أو نميمة أو ما شابه ذلك فيجب عليه أن يقلع عنها، وأن يتحلل منها، واختلف أهل العلم في كيفية التحلل منها، فذهب البعض إلى وجوب إعلام من اغتابه وطلب عفوه وهذا قول الجمهور.

وذهب البعض إلى أنه يدعو له، ويذكر محاسنة. في الموضع الذي أساء إليه فـيـه، لأن اطلاعـه على الغيبة قد يوغر صدره.

فإن لم يقلع عن الذنب وأصر عليه فتوبته مردودة عليه، بل إن الذي يتوب مع الإصرار على الذنب يكون كالمستهزئ بربه عز وجل.

والإقلاع عن الذنب إذا كان بينك وبين الله تعالى فيكفيك أن تتوب، ولا يجوز أن تحدث الناس بما صنعت، إلا في حالة الإقرار بالذنب الذي يستوجب حدًا أمام الحاكم، والأولى عدم إظهار الذنب في هذه الحالة، والاكتفاء بالتوبة فيما بينك وبين الله، بل إن إظهار الذنب قد يكون من المجاهرة؛ خاصة إذا صاحبه فرح بالذنب، وعزم على معاودته، وفي الحديث «كل أمتى معافى إلا المجاهرين».

أما إذا كان الذنب بينك وبين الخلق، فيجب ان ترد المظالم إلى أهلها على التفصيل الذي ذكرناه.

الشرط الرابع: العزم على آلا تعود في المستقبل: فإذا كنت تنوي أن تعود إلى الذب متى قدرت عليه، فهذا ينافي التوبة، كمن كان يرتخب الفاحشة، ثم سافر إلى مكان لم يتيسر له فيه ارتكابها، فقال: تبت إلي الله، ولكنه في قلبه ينوي أنه متى عاد إلى بلده، عاد سيرته الأولى، فمثل هذا لم يتب، وتوبته غير مقبولة، لأنها توبة عاجز.

الشرط الخامس: أن يتوب في زمن تقبل فيه التوبة وهذا على نوعين:

أولا: باعتبار كل فرد على حدة، يشترط أن تكون التوبة قبل حلول الأجل، قبل أن يغرغر.

﴿ وَلَيْسَتِ التَّوْنِةَ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ السَّيِّئَاتِ حَتَّى إِذَا حَضَنَرَ أَحَدَهُمُ الْوُتُ قَالَ إِنِّي تُبْتُ الآنَ وَلَا الَّذِينَ يَمُوتُونَ وَهُمْ كُفُارُ أُولَئَكِ اَعْتَدُنَا لَهُمْ عَذَابًا أَلِيمًا ﴾ [النساء:١٨].

وفي الحديث: «إن الله عز وجل يقبل توبة العبد ما لم يغرغر».

ثانيًا: باعتبار الناس جميعًا، يشترط أن تكون التوبة قبل طلوع الشمس من مغربها.

﴿ يَوْمَ يَأْتِي بَعْضُ آيَاتِ رَبَّكَ لاَ يَنْفَعُ نَفَـّـسًــا إِيمَانُهُمَا لَمْ تَكُنُّ آمَنَتْ مِنْ قَبْلُ أَوْ كَسَبَتْ فِي إِيمَانِهَا خُيُرًا ﴾ [الانعام:١٩٨].

وفي الحديث: «إن الله يبسط يده بالليل ليتوب مسيء النهار ويبسط يده بالنهار ليتوب مسيء الليل حتى تطلع الشمس من مغربها». [رواه مسلم]

والله أعلم.

والحمد لله أولا وآخرًا.

٤ التوجيح العدد في السنة الرابعة والثلاثون

اعداد رئيس التحرير جمال سعد حاتم

الحمد لله أرشد النفوس إلى هداها، وحذرها من رداها وَقَدْ أَقْلَحَ مَنْ زَكَاهَا \* وَقَدْ خَابَ مَنْ دَسًاهَا ﴾. وبعد:

الأيام تمرُّ عجلى، والسنين تنقضي سراعًا، وكثير من الناس في غمرة ساهون، وعن التذكرة معرضون، وما أحوج المسلم إلى موقف المحاسبة في هذه الأيام الفاضلة، ونحن مقبلون بعد ساعات على شهر كريم يجعلنا نقف مع النفس وقفة المتأمل، يتأمل الإنسان حاله، وأحوال الغافلين من حوله.

والله سبحانه وتعالى يذكرنا ويدعونا في قرآنه الكريم، أن نتدبر الخلق، ونتدبر أحوال الكون، والله سبحانه وتعالى هو الخالق وهو العالم، فهو القائل سبحانه: ﴿سَنُرِيهِمْ آيَاتِنَا في الآفَاق وَفِي أَنْفُسِهِمْ حَتَّى يَتَبَعَيْنَ لَهُمْ أَنَّهُ الحُقُّ [فصلت: 70] فعلينا أن نستعدً ليوم القيامة وما فيه من أهوال لا تقارن ولا تقاس بما نراه على الأرض من أهوال أو متاعب، والله سبحانه قد جعل الإنسان شاهدًا بنفسه عليها: ﴿إِذَا رُلْزِلَتِ الأَرْضُ رَلْزَالَهَا (١) وَأَخْرَجَتِ الأَرْضُ أَتْقَالَهَا (٢) وَقَالَ

وعن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله 🐉 قال: «لا تقوم الساعة حتى تقتتل فئتان عظيمتان تكون بينهما مقتلة عظيمة دعواهما واحدة، وحتى يبعث دجالون كذابون قريب من ثلاثين كلهم يزعم أنه رسول الله، وحتى يقبض العلم، وتكثر الزلازل، ويتقارب الزمان، ويظهر الفتن، ويكثر الهـرج - وهو القتل - وحتى يكثر فيكم المال، فيفيض حتى يهم رب المال من يقبل صدقته، وحتى يعرضه فيقول الذي يعرضه عليه لا أرب لي به، وحتى يتطاول الناس في البنيان، وحتى يمر الرجل بقبر الرجل فيقول يا ليتنى مكانه، وحتى تطلع الشمس من مغربها، فإذا طلعت وراها الناس، أمنوا أجمعون فذلك حين لا ينفع نفستًا إيمانها لم تكن أمنت من قدل أو كسبت في إيمانها خيرًا، ولتقومن الساعة وقد نشر الرجلان ثوبهما بينهما، فلا يتبايعانه، ولا يطويانه، ولتقومن الساعة، وقد انصرف الرجل بلبن لقحته فلا يطعمه، ولتقومن الساعة وهو يليط حوضه فلا يسعى فيه، ولتقومن الساعة، وقد رفع أكلته إلى فيه فلا يطعمها». [متفق عليه].

وفي صحيح ابن حبان أن رسول الله ﷺ قال: «إني غير لابث فيكم، ولستم لابثين بعدي إلا قليلا، وستأتوني أفنادًا، يفني بعضكم بعضًا، وبين يدي الساعة موتان شديد وبعده سنوات الزلازل». [صحيح ابن حبان ٢٧٧٧].

#### باس الله في إعصاري كاترينا وريتا

أمريكا بوش تلك القوة العظمى التي تنفرد الآن بالعالم كله تنكل بمن تشاء وتبيد من تشاء، وتقتلع الأخضر واليابس

التوحيي العدد ٥-٤ السنة الرابعة والثلاثون ٥

لاتقوم actuil حتى يقبض العلم وتكثر الرلازل ويتقارب الزمسان وتظهر المفتن

مع خنازير اليهود في العراق وأفغانستان، وفلسطين، والكل يعلم تمامًا قدرة أمريكا التي تمتلك من العلم والقدرة ما يجعلها تتحسب جيدًا لكل خطر يتهددها، وتدرأ بقوتها كل قوة تحاول أن تنال منها فعندها قنابلها الذرية، وطائراتها المبيدة، وأسلحتها الفتاكة.

وقد تابع العالم كله انتقام الله بعد أن ضرب أمريكا يوم الاثنين ٢٠٠٥/٨/٢٩ في مساحة كبيرة تقدر ٢٣٥ كم إعصار كاترينا، حيث غمرت الفيضانات مدنًا وولايات أمريكية، وأبادتها بالكامل، بعد أن رسمت المأساة صورة قاتمة لواقع أليم تعيشه الشعوب - حتى في أقوى وأغنى دول العالم قاطبة - بين البؤس والاقتتال والسلب والنهب، والأنانية والياس فقد عاشت الولايات المنكوبة من جراء إعصار كاترينا حالة من الأهوال التي تذكر بيوم القيامة، وإذا كنا نذكر بهذا الموقف الشيعب الأمريكي وقيادته من رعاة البقر بأن لا يتعالى، وأن يتذكر الشعب الأمريكي ومعه بوش بأنه لا قدرة لمخلوق فوق قدرة الخالق، وأن الله سبحانه منزل الغيث، منتقم جيار وأن ما حدث في زلزال كاترينا، وكلف ميزانيتها ضعف ما كلفتها حربها ضد العراق وأفغانستان، ليعى بوش وشعبه أن هناك إله منتقم جبار فوق كل الحبابرة!!

وما كادت أمريكا تلتقط أنفاسها بعد إعصار كاترينا الذي ضرب ولاية لويزيانا، ومدينة نيو أورليانز أجمل مدنها حتى جاءتها أية أخرى من أيات الله الذي يقول للشيء كن فيكون!!

وضرب أمريكا إعصار ريتا الذي تسبب في نزوح ثلاثة ملايين شخص من منازلهم خوفًا من الإعصار ريتا الذي ضرب الساحل الجنوبي للولايات المتحدة الأمريكية وولاية تكساس ولويزيانا.

وقد كشفت المصادر المطلعة أن تقدير حجم الخسائر بالنسبة لإعصار كاترينا

وحده تقترب من ٢٥٠ مليار دولار كما بلغ عدد القتلى من جراء الإعصار نفسه ١٠٧٥ شخصًا في إحصائية مبدئية غير نهائية، ناهيك عن الأثار الاقتصادية المدمرة التي سببها إعصار ريتا والتي لم يتم حصرها بشكل نهائي حتى تاريخ كتابة هذه السطور.

#### عنصرية الأمريكان

وقد كشفت الأعاصير التي وقعت في أمريكا عن عنصرية الأمريكان فما زال سكان الولايات المنكوبة وما حولها حول خليج المكسيك يعيشون بعيداً عن بيوتهم بعد أن طارت السيارات واليخوت لتستقر فوق أسطح البيوت المدمرة، وغرقت شوارع المدن بمياء الخليج حتى سبحت فيها أسماك القرش، وإذا كانت ولاية لويزيانا أشهر ولاية سياحية وكذلك مدينتها نيو أورليانز، فإن تكساس هي أكبر ولاية بترولية في أمريكا وبها ٢٥٪ من آبار البترول الأمريكي، مريكا وبها ٢٥٪ من آبار البترول الأمريكي مريكا في معامل تكرير البترول فيها، كما أن هيوستون هي رابع مدينة في أمريكا وهي عاصمة صناعة البترول.

وقد كشف الإعصار كاترينا عن سوء الإدارة الأمريكية، بل نستطيع القول أنه قد كشف عن حقيقة هذا الشعب والمتمثلة في طبيعته العنصرية، حيث تفاوت الاهتمام في ردود الأفعال من مكان إلى آخر، ومن فئة إلى فئة حسب اللون حيث يسكن المناطق التي ضربها إعصار كاترينا غالبية من السود ذوي الأصول الأفريقية، ومع أن إعصار نوي الأصول الأفريقية، ومع أن إعصار كاترينا لم يكن مباغتًا مثل ما حدث في تسونامي، لكنه كان متوقعًا قبل حدوثه بمدة كافية، ومع ذلك لم تستطع الحكومة إقامة المشروعات الوقائية، وإجلاء السكان، وتوفير أماكن الإيواء، ومواد الإغاثة اللازمة، فظهر أداؤهم في إدارة الأزمة كدولة متخلفة من دول العالم الثالث.

وإذا كانت العنصرية الأمريكية ضـد السود والتي كشف عنها إعصار كاترينا قد

٦ التوحيي العدد ٢٠٥ السنة الرابعة والثاردون

عرّت الأمريكان أمام العالم ليست هي العار الوحيد الذي يلاحق إدارة بوش في الولايات المتحدة فهناك عار آخر يتحدث عنه العالم؛ فهناك أكثر من ٦٠٠ معتقل مسلم يقبعون في معتقل جوانتانامو دون محاكمة، ودون أن يتحرك أصحاب الضمائر الذين تحركوا وجيشوا الجيوش للسوريين واللبنانيين للبحث عن المدير الحقيقي لاغتيال رئيس الوزراء اللبناني الحريري وتوجيه أصابع الاتهام لسوريا ويعض الشخصيات اللبنانية فور وقوع الحادث وقبل الحصول على أى دليل إدانة، حستى الآن لم يتحرك أصحاب تلك الضمائر لإنقاذ هؤلاء المعتقلين الذين أهدرت كرامتهم وآدميتهم بفعل خنازير الأمريكان القابعين للتعذيب والتنكيل بالمسلمين في جوانتانامو وسجن أبو غريب وغيره من المعتقلات المخصصة لإهدار الكرامة للآدميين، فأين منظمات حقوق الإنسان العربية والإسلامية والغربية، الأهلية والحكومية التي تقرأ أخبارها في الصحف كل يوم؟ أم أنه ليس ضمن مهمة تلك المنظمات حماية حقوق الإنسان العربي والمسلم؟!!

#### التفسيرات العلمية لأهل الباطل

قال الله تعالى في محكم أياته: ﴿ وَمَا نُرُسِلُ بِالآيَاتِ إِلاَّ تَخْوِيفًا ﴾ [الإسراء:٩٩]، فالزلازلُ والبراكين والعواصف والرعد، والبرق، والخسوف والكسوف آيات باهرة تدل على قدرة الله تعالى وعظمته ووحدانيته، يرسلها سبحانه على الكافرين غضبًا وانتقامًا كما أهلك من قبل مدين وثمود وغيرهم.

ويرسلها على المؤمنين عذابًا وتطهيرًا لهم في الدنيا.

وأما الكلام عن الحكمة من تلك الآيات الكونية فـمن شـأن علوم الوحي - والله سبحانه مسبب الأسباب، ومدبر أمور الكون وهو العليم الحكيم، وقد قال عنها شيخ الإسلام ابن تيمية: «إن الله يخوّف بها

عباده، فكونها آية يخوف الله بها عباده فهي من حكمة ذلك».

وغالبًا ما نسمع عن تفسيرات لتلك الأحداث تصدر عن أهل الضلال عندما يقولون: «إن هذا أمر طبيعي لا علاقة له بالدين وليس هناك من ورائه حكمة».

tio in S

الأعاصير

الستسى

فسريت

أمريكاعن

عنصريتها

حتىمع

1 a m

وفضجتها

امام العالم

والله سبحانه مسبب الأسباب، ومجري الأفلاك، ذو حكمة بالغة، وذو قدرة مقتدرة، وإذا كان هذا هو كلام من يقصرون فهمهم فقط على تحليل الأسباب العلمية لمثل تلك الطواهر، فقد قال عنهم مالك الملك ومجري السحاب، ومنزل المطر، من يقول للشيء كن فيكون: ﴿ يَعْلَمُونَ ظَاهِرًا مِنَ الحَيَاةِ الدُّنْيَا وَهُمْ عَنِ الآخِرَةِ هُمْ غَافِلُونَ ﴾ [الروم:٧].

فذاكَ شيءَ متوقع ممن لا يؤمن بمن رفع السماء بلا عمد، وفرش الأرض وجعلها قرارًا ومهادًا، يُدبر الأمر، ويسيِّر الأفلاك وهو الحكيم الخبير!!

ولكن العجب العجاب أن يصدر هذا الكلام ممن يدعون الإسلام، ويرددون هذا الكلام، ويرمي من تكلم بالحكمة من هذه الظواهر بالتخلف والخذلان!!

اما قرأ هؤلاء المارقون قول المولى عز وجل في كتابه الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه تنزيل من حكيم حميد: ﴿ وَمَا تُرْسِلُ بِالآيَاتِ إِلاَّ تَخْصويفُ ﴾ [الإسراء:٥٩]. وقال: ﴿ وَمَا هِيَ مِنَ الظَّالِينَ الصَّوَاعِقَ فَيَ صييبُ بِهَا مَنْ يَسْاءُ ﴾ الرعد:١٣]. وقال: ﴿ ريحٌ فَيها عَذَابُ أَلِيمُ (٢٤) تُدَمَّرُ كُلُّ شَيْءٍ بِأَمَر رَبُّهَا فَأَصْبَحُوا لاَ يُرَى إِلاً مَسَاكِنَهُمْ كَذَلِكَ نَجْزِي الْقَوْمَ المُجْرِمِينَ ﴾ [الأحقاف:٢٤، ٢٥].

ولكن الأمـر كـمـا قـال الله تعـالى: ﴿ وَنُحَوَّفُهُمْ فَمَا يَرْبِدُهُمْ إِلاَّ طُغْيَانًا كَبِيرًا ﴾ [الإسراء:٦٠].

وقد يظن بعض الناس أن الحسابات العلمية والأسباب التي يتحدث عنها أهل الاختصاص تعنى أنه لا حكمة من وراء ذلك،

تعسالى يخوف عباده باباته، لكنمن العبياد مسن يزيدهم التحويف طفيانا كبيرا

وهذا خطأ واضبح، واعتقاد فاسد.

قال العلامة ابن دقيق العيد: في قوله ت العلامة ابن دقيق العيد: في قوله ت الغوف الله بها عباده» إشارة إلى أنه ينبغي الخوف عند وقوع التغيرات العلوية. ومما يدل على أن مثل هذه الآيات إنما هي تخويف للعباد وتحذير لهم ما جاء عن أنس بن مالك رضي الله عنه قال: «كانت

أنس بن مالك رضي الله عنه قال: «كانت الريح الشديدة إذا هبّتْ عُرفَ ذلك في وجه النبي ٥ [البخاري ١٠٣٤] وعن عائشة رضي الله عنها قالت: «كان النبي ٤ إذا رأى مخيلة في السماء أقبل وأدبر ودخل وخرج، وتغير وجهه، فإذا أمطرت السماء وخرج، فعَرُفته عائشة فقال النبي ٤ : وما أدري كما قال قوم عاد: ﴿فَلَمًا رَأَوْهُ عَارِضًا مُسْتَقْبِلَ أَوْدِيَتِهِمْ ﴾ [الأحقاف:٢٤]»

وفي الحديث تذكُّرُ ما يذهل المرء عنه مما وقع للأمم الخالية والتحذير من السير في سبيلهم من وقوع مثل ما أصابهم.

وتأمل معي حال القلوب عند وقوع تلك الآيات وقد دبَّ فيها الخوف والهلع وحالها بعد انكشاف الضرَّ، ففيه إشارة للمسلم وتنبييه له على سلوك طريق الخيوف والرجاء.

#### وقوع الأيات قديكون غضبا وانتقاما من الكافرين

ينبغي أن يعلم أن الذنوب التي أهلك الله بها الأمم السابقة على قسمين:

\* فالقسم الأول: معاندة الرسل وجحد رسالاتهم.

\* والقسم الثاني: الإسراف في الفجور والذنوب.

أما القسم الأول فإن الله سبحانه يهلك أصحاب هذا القسم هلاك استئصال وإبادة. كما فعل بقوم نوح وعاد وثمود وقوم لوط وشعيب وأضرابهم.

قــال الله تعـالى: ﴿ فَكُلاً أَخَـدْنَا بِذَنْبِهِ فَمِنْهُمْ مَنْ أَرْسَلَّنَا عَلَيْهِ حَاصِبًا وَمِنْهُمْ مَنْ أَخَذَتُهُ الصَّيْحَةُ وَمِنْهُمْ مَنْ خَسَفْنَا بِهِ الأَرْضَ

وَمَنْهُمْ مَنْ أَغْرَقْنَا وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيَظْلِمَ هُمْ وَلَكِنْ كَانُوا أَنْفُسَ هُمْ يَظْلِمُ ونَ ﴾ [العنكبوت:٤٠].

أما القسم الثاني فإنهم يصابون بالمجاعات والأمراض والزلازل وغير ذلك، وقد يكون، مع ذلك موت وقد لا يكون وعذاب هذه الأمة الإسلامية من هذا القبيل، فإن الله تعالى لا يستاصلُها ولا يهلكها نهائيًا كما كان يفعل مع الأمم الكافرة السابقة، ولكنه يعذبهم بأنواع عديدة متنوعة من البلاء.

وعـذاب الله تعـالى وعـقـابه للأمم لا يختصُّ بنوع واحد بل جرت سُنَّة الله تعالى في تنويعه على ألوان مختلفة ومتنوعة، فقد يكون صاعقة، أو غرقًا، أو ريحًا، أو خسفًا، أو قحطًا أو مجاعة وارتفاعًا في الأسعار، أو أمراضًا، أو ظلمًا وجورًا، أو فتنًا بين الناس واختلافًا، أو مسخًا في الصُّور أو مطرًا بالحجارة أو رجفة الخ!!

وما ارتكب الأمريكان من تدنيس للمصحف في جوانتانامو، ووضعهم الكتاب الكريم، ووضع أقدامهم فوقه مما استوجب غضب المنتقم الجبار وإذا كان المسلمون عجزوا عن الدفاع عن كتاب ربعم من التدنيس والإهانة فللكتاب رب يحميه.. والمولى يقول في كتابه عز وجل: ﴿ إِنَّا المُحْتَظِرِ ﴾ [القمر: ٣٠] وقول المولى عز وجل: أرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ صَيْحَةً وَاحِدَةً فَكَانُوا كَهَشَيِمِ فريا أَيُّهَا النَّاسُ اتَقُوا رَبَكُمْ إِنَّ زَلْزَلَةَ السَّاعَةِ شَيْءٌ عَظِيمٌ \* يَوْمَ تَرَوْنَهَا تَذْهَلُ كُلُّ مُرْضِعَةٍ عَمًا أَرْضَعَتْ وَتَضَعُ كُلُّ ذَاتِ حَمْلٍ حَمْلَهَا وَتَرَى النَّاسَ سُكَارَى وَمَا هُمْ سِلْكَارَى وَلَكِنَ عَذَابَ اللَّهِ شَدَيِدٌ ﴾ [الحج: ٢، ٢].

والحمد لله رب العالمين

٨ التوحيت العدد ٥٠٤ السنة الرابعة والثلاثون



الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد: نواصل إن شاء الله تعالى في هذا العدد استكمال ما بدأناه من الحديث عن عالم الجن قبل تفسير سورة الجن.

وقد وقفنا على شيء من قدرات الجن مما ورد في الكتـاب والسنة وذكرنا أن الله أقدرهم على التشكل والتمثل في صور مختلفة، كذلك:

ومن قدرات الجنّ سرعة الحركة، وسرعة الانتقال من قُطر إلى قطر، ولذا لما قـال سليـمـانُ عليـه السـلام: ﴿ أَيُّكُمْ يَأْتِينِيُ بِعَرْشَنِهَا ﴾ يعني بلقيس ﴿قَبْلَ أَنْ يَأْتُونِي مُسْلِمِينَ (٣٨) قَالَ عَفْرِيتُ مِنَ الجَنِّ أَنَا آتِيكَ بِهِ قَبْلَ أَنْ تَقُومَ مِنْ مَقَامِكَ وَإِنِّي عَلَيْهِ لَقَوَيُّ أَمِينَ ﴾ [النس:٣٨، ٣٩].

ومنها: القدرة على الوصول إلى الفضاء، واستراق السمع، كما سياتي بيانه في تفسير السورة إن شاء الله.

ومنها: القدرة على الغوص في البحار واستخراج كنوزها، كما قال تعالى عن سليمان عليه السلام: ﴿ وَمَنَ الشُيَّاطِينِ مَنْ يَغُوصُونَ لَهُ وَيَعْمَلُونَ عَمَلاً دُونَ ذَلِكَ وَكُنًا لَهُمْ حَافِظِينَ ﴾ [الانبياء:٨٢].

ومنها: القدرة على البناء والعمران، قال تعالى عن سليمان عليه السلام: ﴿وَمِنَ الجِنَّ مَنْ يَعْمَلُ بَيْنَ يَدَيْهِ بِإِذْنِ رَبِّهِ وَمَنْ يَزِغْ مِنْهُمْ عَنْ أَمْرِنَا تُذَهِّهُ مِنْ عَذَاب السَّعِير (١٢) يَعْمَلُونَ لَهُ مَا يَشْنَاءُ مَنْ مَحَارِيبَ وَتَمَاثِيلَ وَجَفَانِ كَالجُوابِ وَقَدُورِ رَاسِيَاتٍ ﴾ [سبا:١٣، ١٣].

وكل هذه القُدرات مرتبطة بمشيئة الله، وإلا فإنهم أعجز ما يكون، وقد أخبر تعالى عن عَجْزهم وضَعْفِهم فقال تعالى: ﴿ الَّذِينَ آمَنُوا يُقَاتِلُونَ في سَنِيلَ اللَّهِ وَالَّذِينَ كَفَرُوا يُقَاتِلُونَ في سَنِيلَ الطَّاعُوتِ فَقَاتِلُوا أَوْلِياءَ الشَّيْطَانِ إِنَّ كَيْد الشَيْطَانِ كَانَ ضَعِيفًا ﴾ [النساء:٧]، وأخبر سبحانه أنهم أعجزُ من أن ياتوا بمثل ما أتى به الأنبياءُ من وأخبر سبحانه أنهم أعجزُ من أن ياتوا بمثل ما أتى به الأنبياءُ من للعجزات، ولا سيما القرآن، فقال تعالى: ﴿ قُلْ لَئِنِ اجْتَمَعَتِ الإِسْ وَالَجُنُّ عَلَى أَنْ يَأْتُوا مِثْلِ هذا القُرَّانِ لاَ يَأْتُونَ مِثْلُهِ وَلَوْ كَانَ بَعْضَهُمُ للعران عن أن يأتوا معظم أعجزُ من أن ياتوا بمثل ما أتى به الأنبياءُ من والجنُّ عَلَى أَنْ يَأْتُوا معظم القرآن، فقال تعالى: ﴿ قُلْ لَئِنِ اجْتَمَعَتِ الإِسْ القرآن عن ألم الذي العران، فوا من يأتون معظيم ولوْ كانَ بَعْضَهُمُ القرآن عن ألمن النبي في يتلقى الرُوحُ الأمينُ (١٩٣) على قلبك لتَكُونَ من المُنذرينَ (١٩٤) بنوان عرَبِيً مُدِين... ﴾ إلى أن قال: ﴿ وَمَا تَنَزَلَتْ بِهِ الشَّيَاطِينُ (٢١٠) وَمَا يَنْبَعْفِي

وإذا كانت لهم القدرةُ على التحثل بأشكال مختلفة، فإنهم عاجزون عن أن يتمثلوا برسول الله ﷺ ، ولذا قال ﷺ : «من رأني في المنام فقد رأني، فإنّ الشيطان لا يتمثَل بي».

[صحيح رواه البخاري (١٢/٣٨٣/٦٩٩٤)]

هذه لمحات عن حقيقة هذا العالم الغيبي عالم الجن. أما العداوةُ بِيْنَ الجنّ والإنس فهي عداوة شديدة جدًا، وقديمة جدًا، كانت بدايتُها عندما صوّر اللهُ آدمَ من طين، وقَبَّلَ أن ينفَخ فيه الروح.

التوحيي العدد ٥٠٠ السنة الرابعة والثلاثون ٩

وفتح أدم عليه السلام عينيه على الحياة فرأى الملائكة له ساجدين، إلا إبليسَ لعنه الله. ومن هذه اللحظة بدأت الحرب بين أدم عليه السلام وإيليس لعنه الله، وأقسم إبليسُ بعرَّة الله لتقعدنُ لبني أدم الصراط المستقيم، وليغوينُهم أجمعين. ولكنَ عدو الله علم أنه لا قَبِلَ له بعباد الله المخلصين، فكان كلما أقسم ليغوينٌ بنى أدم أجمعين، كان يستثنى فيقول: ﴿ إِلاَّ عِبَادَكَ مِنْهُمُ الْحُنَّصِينَ ﴾ [الحجر:٤٠] فاللس . لعنه الله . هو قائد هذه المعركة الدائرة من (الانس والجن) وهو الذي يديرها، كما جاء في الحديث عن النبي 👑 أنه قال: إن إبليس يضع عَرْشنهُ على الماء، ثم يبعثُ سراياه، فأدناهم منه منزلةُ أعظمهم فتنةً، يجيئُ أحدُهم فيقول: فعلتُ كذا وكذا، فيقول ما صنعت شيئًا. قال: ثم يجيئُ أحدُهم فيقول: ما تركته حتى فرقت بينًه وبين امراته. قال: فيدنيه منه ويقول: نِعْمَ أنت». [صحيح رواه مسلم: (٢١٦٧/٢٨١٣)]

ولإبليسَ . لعنه الله . غايةً يسعى إليها من وراء هذه الحرب، قد بينها الله تعالى لعباده رحمة منه بهم، أن ينال عدوهم منهم ما يتمنى، فقال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّ وَعُدَ اللَّهِ حَقٌّ فَلاَ تَغُرُّنُكُمُ الحُنَاةُ الدُّنْيَا وَلاَ يَغُرُّنَّكُمْ بِاللَّهِ الْغَرُورُ (٥) إِنَّ الشَّدْطَانَ لَكُمْ عَدُوٍّ فَاتَّخِذُوهُ عَدُوا إِنَّمَا بَدْعُو حِزْبَهُ لِبَكُونُوا مِنْ أَصْحَابِ السَّعِيرِ ﴾ [فاطر: ٩، ٦]. وهو - لعنه الله -يستخدم لهذه الغاية كلّ ما يقدر عليه من الوسائل، وأعظمها الأمرُ بالكفر والشرك، قال تعالى: ﴿ كَمَثَل الشَيِّطَان إذْ قَالَ لِلإِنْسَانِ اكْفُرْ فَلَمًا كَفَرَ قَالَ إِنِّي بَرِيءُ مِنْكَ إِنِّي أَخَافُ اللَّهُ رَبَّ الْعَالَيْنَ (١٦) فَكَانَ عَاقَبَتَهُمَا أَنُّهُمَا فِي النَّارِ خَالِدَيْنِ فِيهَا وَذَلِكَ جَزَاءُ الظَّالِمِنَ ﴾ [الحشر:١٧،١٦]. فإن لم يظفر من الإنسان بالكفر أمره بما دونه من المعاصى، قال تعالى: ﴿ الشَّيْطَانُ يَعِدُكُمُ الْفَقْرَ وَيَأْمُرُكُمْ بِالْفَحْسَاءِ ﴾ [البقرة:٢٦٨]. وقال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ كُلُوا مِمَّا فِي الأَرْضِ حَلاًلاً طَيَّبًا وَلاَ تَتَّبِعُوا خُطُوَاتِ الشَّيْطَانِ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُقٌ مُبِينُ (١٦٨) إِنَّمَا يَأْمُرُكُمْ بِالسُّوءِ وَالْفَحْشَاءِ وَأَنْ تَقُولُوا عَلَى اللَّهِ مَا لاَ تَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ١٦٨، ١٦٩]. فإنْ لم يظفر منه بشيء من ذلك أقعده عن الطاعة، كما قال النبي ﷺ: «إن الشيطان قعد لابن آدم بأطرُقِه، فقعد له بطريق الإسلام فقال: تُسْلَمُ وتَدَرُ دينَك ودينَ آبائك وآباء أبيك؛ فعصاه فأسلم. ثم قعدَ له بطريق الهجرة فقال: تهاجرُ وتدعُ أرضَك وسماءَك، وإنَّما مثَّلُ المهاجر

كمثَّل الفرس في الطول؟ فعصاه فهاجر. ثم قعدً له بطريق الجهاد فقال: تجاهدُ، فهو جهدُ النَّفس والمال، فتقاتِلُ فَتُقْتَل، فتُنكح المرأة، ويُقسم المال؛ فعصاه فجاهد. فقال رسول الله ﷺ: «فَمنْ فعلَ ذلك كان حقًا على الله عزَّ وجل أن يُدخله الجنة، ومن قُتل كان حقًّا على الله عز وجل أن يُدخله الجنة، وإن غرق كان حقًا على الله أن يدخله الحنة، أوْ وقصتُهُ دايتُه كان حقًا على الله عز وجل أن يدخله الجنة». [صحيح رواه انس (٢١ و٢٦/٢)]. فالشيطان - لعنه الله - بحاول أولا أن يُقعد الإنسانَ عن الطاعة، فإن لم ينجح في ذلك حاول أن يفسدها عليه، ولذا قال النبي 🐲: «إذا نودي للصلاة أدبر الشيطانُ وله ضراط، حتى لا يسمع التاذين، فإذا قُضِي النداءُ أقبل، حتى إذا تُوب بالصلاة أدبر، حتى إذا قُضى التثويبُ أقبل حتى يخطر بيَّن المرء ونفسه، يقول: اذكر كذا، اذكر كذا، لما لم يكن يذكر، حتى يظلّ الرجلُ لا يدرى كم صلّى». [متفق عليه رواه البخاري (٣/١٠٣/١٢٣١)، ومسلم [(1/191/104)

ومن حرب الشيطان لابن أدم محاولتُه أن يؤذيه في بدنه ونفسه، ومن ذلك ما فعله ـ لعنه الله ـ مع النبي ٤، فعن أبي الدرداء قال: قام رسولُ الله ٤، فسمعناه يقول: «أعوذ بالله منك». ثم قال: «ألعنك بلعنة الله» ثلاثًا، وبسط يده كانه يتناولُ شيئًا. فلما فرغَ من الصلاة ثلاثًا: يا رسولَ الله! قد سمعْنَاكَ تقولُ في الصلاة شيئًا لم نسمعُك تقولُه قبلَ ذلك. ورأَيْناكَ من نار ليجعلَه في وجهي، فقلت: أعوذُ بالله منك، ثلاثَ مُرات. ثم قلتُ: ألْعنُك بلعنة الله التامة. فلم يستاخر. ثلاث مرات. ثم آردتُ أَخْذَه. والله، لولا يستاخر. ثلاث مرات. ثم آردتُ أَخْذَه. والله، لولا يستاخر. ثلاث مرات. ثم قدي موفقًا يلعب به ولدانُ الهل المدينة».

[صحيح رواه مسلم (١/٣٨٥/٥٤١)، وانس (١/٣٣)] ومن ذلك ما يفعله بالمولود ساعةَ ولادته: عن أبي هريرة أن رسول الله ﷺ قال: «ما من مولود يُولدُ إلا نَحَسه الشيطانُ، في ستهلَ صارحًا مِنْ نَحَسة الشيطان، إلا ابن مريم وأمه». ثم قال أبو هريرة: اقرؤا إن شئتم: ﴿وَإِنِّي أُعِيدُهَا بِكَ وَذُرَيَّتَها مِنَ الشَيْطَانِ الرَّجِيم ﴾ [آل عمران:٣٦].

[محيح رواه البخاري (٨/٢١٢/٤٥٤٨] ومن ذلك ما يصيب النساءَ من الدم غير المعتاد

١٠ التوحي العدد ٥٠٤ السنة الرابعة والثلاثون

فَعَن حَمَّنَةَ بِنَتِ جَحَشٍ قَالَتَ: كَنْتُ أَسْتَحَاضُ حَيْضَةً كَثِيرةُ شَديدةٌ، فَاتَيتُ النَّبِيُ ﷺ أَستَفَتَيه وأخبره، فقال: «إِنَما هي ركضةُ من الشيطان». الحديث.

[حــــــــــــن رواه أبـو داود (۲۸٤/۲۷۵-۲/۱۷)، ت (۸۳/۱۲۸، ۲۸۸۱)]

وأما الإيذاء النفسي، فإن الشيطان يحاول أن يؤذي الإنسان في منامه، فيريه من الأحلام ما يزعجه ويقلقه، وقد أرشدنا النبي ت إلى ما يرد كيد الشيطان في نحره، فقال: «الرؤيا من الله، والحُلَّم من الشيطان، فإذا حلم أحدكم الحُلَّم يكرهه: فليبصق عن يساره، وليستعدُّ بالله منه، فلن يضرم». [متفق عليه رواه البخاري (١٠/٢٠٨/٥٧٤)، مسلم (٢٢٦٢/٢٢٦٢)، ت رواه البخاري (٢/٣٥/٣٧٩).

ومن ذلك: ما يزيّنه الشيطانُ لأوليائه من الإنس من النجوى بحضرة المؤمن أو عند مروره، فيظن أنّهم يكيدون له، فيحزنه ذلك. قال تعالى: ﴿ إِنَّمَا النَّجْوَى مِنَ الشَّيْطَانِ لِيَحْرُنَ الَّذِينَ آمَنُوا وَلَيْسَ بِضَارَهِمْ شَيْئَا إِلاَّ بِإِذْنِ اللَّهِ وَعَلَى اللَّهِ فَلْيَتَوَكَّلِ الْمُوْمِنُونَ ﴾ [المادانه:١٠].

وأعظم أنواع الأذى البدنيُّ الصَّرَعُ، وقد أشارَ القرآنُ الكريمُ إليه فقال: ﴿ الَّذِينَ يَّأَكُلُونَ الرَّبَا لأَ يَقُومُونَ إِلاَّ حَمَا يَقُومُ الَّذِي يَتَخَبِّطُهُ الشُّيْطَانُ مِنَ الْسَّ) [البقرة: ٢٧٥] فهو إذا حقيقة، ولا وجه لإنكاره.

#### طرق الوقاية والعلاج

ليس هناك أعظمُ من ذكر الله، فـَذَكْرُ الله هو الحصْن الحصين، ولذا قال النبي : (إنَّ الله أمرَّ يحيى بن زكريا بخمس كلمات أن يعمل بهنَ وأن يأمر بني إسرائيل أن يعملوا بهن.. فجمع يحيى بني إسرائيل في بيت المقدس حتى امتلاً المسجد، فقعد على الشُرُفات، فحمد الله وأثنى عليه ثم قال: إن الله أمرني بخمس كلمات أن أعملَ بهنَ وأمرَكم أن تعملوا بهنَ.. إلى أن قال: وأمركم بذكر الله كثيرا، ومثلً ذلك كمثَل رَجُل طلبه العدو سراعاً في أثره فاتى حصناً حصينًا فأحرز نفسَه فيه، وإنَ العبدَ أحصنُ ما يكون من الشيطان إذا كان في ذكر الله تعالى».

[صحيح رواه: الترمذي (٤/٢٢٥/٣٠٢٣]

ومن ذلك: أن يقول العبدُ إذا خرج من بيته: بسم الله، توكلتُ على الله، ولا حولَ ولا قوّة إلا بالله. فقد قال ﷺ : «من قال - يعني إذا خرج من بيته .: بسم الله، توكلت على الله، ولا حول ولا قوة إلا بالله. يُقال

له: هُديت وخُفيت ووُقيت، وتنحَى عنه الشيطان». وفي رواية: فيقول ـ يعني الشيطان ـ لشيطان آخر: كيف لك برجل قد هُدي وكُفي ووُقي؟».

[صحيح رواه: الترمذي (١٥٤/٧٤/)] ومن ذلك: أن يقول كلّ يومٍ مائة مرة: لا إله إلا

الله، وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد، وهو على كل شيء قدير. فقد قال ﷺ: «من قال: لا إله إلا الله، وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد، وهو على كل شيء قدير، في يوم مائة مرة، كانت له عدل عَشْر رقاب، وكُتِبَتْ له مائة حسنة، ومُحِيتْ عنه مائة سيئة، وكانت له حرزًا من الشيطان يومه ذلك حتى يمسي، ولم يأتر أحدُ بافضل مما جاء به، إلا رجل عمل أكثر منه». [متفق عليه: رواه البخاري (١١/٢١/٦٤٣)]

ومن ذلك: قراءة مسورة البقرة، فقد قال ﷺ: «لا تجعلوا بيوتكم مقابر، إنَّ الشيطان ينفر من البيت الذي تُقْرأُ فيه سورةُ البقرة».

[صحيح رواه مسلم (١/٥٣٩/٧٨٠)، ت (١/٥٣٢/٣٠٢) وعمومًا: على الإنسان أن يحافظ على أذكار الصباح والمساء، وأذكار ما بعد الصلاة، والأذكار المطلقة والمقيدة، حتى يكون من الذاكرين الله كثيرا.

ومن أعظم طرق الوقاية من الشيطان: أن يخالفَ المسلمُ الشيطانَ في كل شيء، وأن لا يتشبّه به في شيء أبدًا، وقد أخبرنا النبي أن الشيطان يأكل بشماله، ويشربُ بشماله، فقال أن : «إذا أكل أحدكم فلي أكل بيمينه، وإذا شرب فليشرب بيماله». [صحيح مسلم الشيطان يأكل بشماله، ويشرب بشماله». [صحيح مسلم

(۲/۱۹۸/۲۰۲۰) د (۱۰/۵۰/۳۷۰)، د (۲/۱۹۸/۲۰۲۰)

فعلى المسلم أنَّ يخالف الشيطان، فلياكل بيمينه، ويشرب بيمينه، ويعطي بيمينه، وياخذ بيمينه. كما أنَّ على المسلم أن يخالفَ الشيطان في كل ما يأمره به من السوء والفحشاء، وأن يخالفَه في كل ما يأمره بتركه من الخير الذي يأمره به الله تعالى.

كما أن على المسلم أن يطهّر بيته من آلات اللهو والطرب والمعازف، لأنها مزمار الشيطان، والغناء صوته، فإذا امتلات البيوت بها سكنها الشيطان، وفرّت منها الملائكة، وبذلك يعين الناس الشيطان عليهم من حيث لا يشعرون.

وبعد : فلقد كانت تلك مقدمة عن هذا العالم . عالم الجن، كان لابد من ذكرها قبل تفسير السورة التي سميت باسم هذا العالم: سورة الجن. والآن ناخذ في تفسيرها. فإلى اللقاء إن شاء الله تعالى.

التوحيي العدد ٥٠٤ السنة الرابعة والثلاثون

الحمد لله رب العالمين، له الحمد في الأولى وفي الآخرة، وله الحكم وإليه ترجعون، والصلاة والسلام على نبي الهدى والرحمة نبينا محمد صلى الله وسلم عليه وعلى آله وصحبه واتباعه إلى يوم الدين، وبعد..

عن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه قال: اعتكف رسول الله ﷺ العشر الأول من رمضان، واعتكفنا معه، فأتاه جبريل فقال: إن الذي تطلب أمامك، فاعتكف العشر الأوسط فاعتكفنا معه، فأتاه جبريل فقال: إن الذي تطلب أمامك، فقام النبي ﷺ خطيبًا صبيحة عشرين من رمضان، فقال: «من كان اعتكف مع النبي ﷺ فليرجع فإني أُرِيتُ ليلة القدر وإني نُسَيّيتها، وإنها في العشر الأواخر في وتر، وإني رأيت كأني أسجد في طين وماء»، وكان سقف المسجد جريد النخل، وما نرى في السماء شيئا، فجاءت قزعة فأمطرنا، فصلى بنا النبي ﷺ حتى رأيت أثر الطين على جبهة رسول الله ﷺ وأرنبته، تصديق رؤياه.

> هذا الحديث أخرجه الإمام البخاري رحمه الله تعالى في ثمانية مواضع من صحيحه، مختصرًا في بعضها، وبطوله في البعض الآخر، وهي: في كتاب الإذان: ثلاثة منها بالأرقام (٢٦٦، ٢٩٨، ٢٨٦٦) وموضعان في كتاب فضل ليلة القدر الاعتكاف بالأرقام (٢٠١٧، ٢٠١٦، ٢٠٤٠)، وأخرجه الإمام مسلم في صحيحه في كتاب الصيام باب فضل ليلة القدر برقم (١١٦٧)، وأخرجه الإمام آبو داود في كتاب الصلاة باب فيمن قال ليلة إحدى وعشرين برقم (١٦٨)، الجبهة بعد التسليم برقم (١٣٥)، والإمام ابن ماجة في كتاب الصيام باب في ليلة القدر برقم ماجة في كتاب الصيام باب في ماجر مارا (١٣٦)

#### شرح الحديث

الاعتكاف: هو لزوم المسجد لطاعة الله تعالى بنية مخصوصة على صفة مخصوصة، وهو عبارة عن التفرغ للعبادة والتجرد لها من شواغل الدنيا وأعمالها، وتصفية القلب مراقبة لله تعالى.

وهو من أشرف الأعمال وأحبها إلى الله تعالى إذا كان عن إخلاص، فإذا انضم إليه الصوم ازداد المؤمن قربا من الله تعالى لما يحدثه الصوم ابتغاء وجه الله تعالى من طهارة القلوب وصفاء النفوس، ولذا كان أفضل الاعتكاف في العشر الأواخر من رمضان ليتعرض المؤمن لليلة القدر التي هي خير من الف شهر.

١٢ التوجيرة العدد ٢٠٥ السنة الرابعة والثلاثون

ains N

قال أبو عمر بن عبد البر: فما أجمع عليه العلماء من ذلك: أن الاعتكاف جائز الدهر كله (أي في كل وقت) إلا الأيام التي نهى رسول الله الله عن صيامها، فإنها موضع اختلاف، لاختلافهم في جواز الاعتكاف بغير صوم، كما أجمعوا أن سنة الاعتكاف المندوب إليها شهر رمضان كله أو بعضه، وأجمعوا كذلك أن الاعتكاف لا يكون إلا في مسجد، لقول الله تعالى: ﴿وَأَنْتُمْ عَاكِفُونَ فِي الْسَاجِدِ ﴾ [البقرة: ١٨] ا.هـ الاستذكار (٢٧٣/١٠).

ثم إن العلماء اختلفوا في المسجد الذي يصح فيه الاعتكاف على ثلاثة أقوال:

أحدها: أنه لا اعتكاف إلا في المساجد الثلاثة، روى ذلك عن حذيفة بن اليمان وسعيد بن المسيب، ومن حجتهما في ذلك: أن الآية نزلت على النبي وهو معتكف في مسجده، فكان القصد والإشارة إلى نوع ذلك المسجد مما بناه نبي، وكذلك استدل لهما بحديث «لا تشد الرحال إلا إلى ثلاثة مساجد...».

القول الثاني: لا اعتكاف إلا في مسجد تجمع فيه الجمعة؛ لأن الإشارة في الآية عندهم إلى ذلك الجنس من المساجد، قال ابن عبد البر: روى هذا القول عن علي بن أبي طالب وابن مسعود، وبه قال عروة بن الزبير والحكم بن عيينة وحماد والزهري أبو جعفر محمد بن على.

القول الثالث: الاعتكاف في كل مسجد جائز، قال ابن عبد البر: روى هذا القول عن سعيد بن جبير وأبي قىلابة وإبراهيم النخعي وهمام بن الحارث وأبي سلمة بن عبد الرحمن وأبي الأحوص والشعبي. ثم قال: وهو قول الشافعي وأبي حنيفة والثوري وهو أحد قولي مالك، وبه يقول ابن علية، وداود والطبري. قال: وحجتهم حمل الآية على عمومها في كل مسجد.



قال النووي في المجموع: ووجه الدلالة من الآية لاشتراط المسجد أنه لو صح الاعتكاف في غير المسجد لم يخص تحريم المباشرة بالاعتكاف في المسجد لأنها منافية للاعتكاف، فعلم أن المعنى بيان أن الاعتكاف إنما يكون في المساجد، وإذا ثبت جوازه في المساجد صح في كل مسجد، ولا يقبل تخصيص من خصصه ببعضها بلا دليل، ولم يصح في التخصيص شيء صريح.

#### الاعتكاف فى المساجد الثلاثة

من نذر الاعتكاف في أحد المساجد الثلاثة (المسجد الحرام - ومسجد النبي ﷺ - والمسجد الأقصى) لم يجزئه في غيرها، وذلك لفضل العبادة فيها على غيرها فتتعين بالتعيين، وله شد الرحال إلى المسجد الذي عينه من الثلاثة. وأما من نذر أن يعتكف أو يصلي في مسجد معين من غير الثلاثة، فإنه يجزئه الاعتكاف أو الصلاة في أي مسجد، ولا يلزمه أن يعتكف أو يصلي في المسجد الذي عدنه.

#### ما يشترط للاعتكاف

قال العلماء: يشترط للاعتكاف: الإسلام والعقل والبلوغ أو التمييز، وكونه في المسجد ونية الاعتكاف، وهذه الشروط متفق عليها، والصوم والطهارة من الجنابة والحيض والنفاس، وإذن الزوج لزوجته.

ويستحب للمعتكف التشاغل على قدر الاستطاعة ليلا ونهارًا بالصلاة وتلاوة القرآن والاستغفار وسائر أنواع العبادات.

#### مايفسدالاعتكاف

ويفسد الاعتكاف بالجماع، والحيض والنفاس، كما يفسد بالخروج من المسجد بغير عذر شرعي، والأعذار المبيحة لخروج المعتكف من

المسجد هي: الخروج لصلاة الجمعة، ولحاجة طبيعية كالبول والغائط، ولضرورة كانهدام المسجد، كما يفسد الاعتكاف بذهاب العقل بجنون

#### أو سكر. مادياح للمعتكف

١ - خروجه لتوديع أهله إذا زاروه في معتكفه، لأن النبي تشخرج من معتكفه ليقلب صفية بنت حيي رضي الله عنها عند ما زارته في معتكفه. [الحديث بطوله في البخاري ومسلم وأبي داود]

٢ - ترجيل شعره وحلق رأسه وتقليم أظفاره وتنظيف البدن، ولبس أحسن الثياب والتطيب بالطيب. كما ورد عن عائشة رضي الله عنها أنها كانت تغسل رأس رسول الله وترجله في حجرتها وهو في معتكفه (كان يدني لها رأسه فتغسله وترجل شعره وهي حائض وهو في معتكفه) كما في البخاري ومسلم. وقت دخول المعتكف والخروج مله

الاعتكاف المطلق يدخل فيه المعتكف بحسب ما ينوي ويخرج منه عند انتهاء المدة، أما من نوى اعتكاف العشر الأواخر من رمضان فإنه يدخل مع تكفه قبل غروب الشمس من ليلة إحدى وعشرين أو ليلة عشرين. ويخرج من معتكفه بعد غروب الشمس أخر يوم من رمضان، وقد استحب بعض العلماء ومنهم الإمام مالك بن أنس أن يخرج من معتكفه إلى صلاة العيد؛ ليصل عبادة بعبادة.

وقوله: «اعتكف رسول الله الله العشر الأول واعتكفنا معه» هكذا في هذه الرواية بزيادة العشر الأول، وفي أكثر الروايات بدأ بالعشر الأوسط، كما زيد في هذه الرواية أن جبريل أتاه في المرتين أي بعد العشر الأول، ثم بعد العشر الأوسط فقال له: «إن الذي تطلب أمامك». أي قدامك. والعشر المراد بها الليالي وحقها أن توصف بمؤنث، لكنها وصفت بمذكر على إرادة الوقت أو الزمان، أو التقدير الثلث كأنه قال: الليالي التي هي الثلث الأول، والثلث الأوسط من الشهر، وفي رواية

محمد بن إبراهيم: كان يجاور، والمجاورة: المقصود بها الاعتكاف، وفي رواية لمسلم: «اعتكف العشر الأوسط من رمضان يلتمس ليلة القدر قبل أن تُبَانَ له، فلما انقضين أمر بالبناء فقوض، ثم أبينت له أنها في العشر الأواخر فأمر بالبناء فاعيد».

قوله: «فقام النبي 🎏 خطيبا صبيحة عشرين من رمضان». وفي رواية مالك في أبواب الاعتكاف: «حتى إذا كان ليلة إحدى وعشيرين وهي الليلة التي يخرج من صبيحتها من اعتكافه». قال الحافظ في الفتح: وظاهره بخالف رواية الباب (أى روايتنا هذه) ومقتضاه أن خطبته وقعت في أول اليوم الحادي والعشرين، وعلى هذا يكون أول لدالى اعتكافه الأخدر لدلة اثنتان وعشرين، وهو مغاير لقوله في آخر الحديث في رواية أخرى: «فأبصرت عيناي رسول الله 👹 وعلى جبهته أثر الماء والطين من صبيح إحدى وعشرين» فإنه ظاهر فى أن الخطبة كانت في صبح اليوم العشرين، ووقوع المطركان فى ليلة إحدى وعشرين وهو الموافق ليقيبة الطرق، وعلى هذا فكأن قوله في رواية مالك المشار إليها: «وهي الليلة التي يخرج من صبيحتها» أي من الصبح الذي قبلها، ويكون إضافة الصبح إليها تَجَوَّز، ويؤيد هذا التأويل ما حاء في رواية أخرى: «فإذا كان حين يمسى من عشرين ليلة تمضى ويستقبل إحدى وعشرين رجع إلى مسكنه» وهذا في غاية الإيضاح، كما يؤيده أيضا قوله 🈻 : «من كان اعتكف معي فليعتكف العشير الأواخر» لأنه لا يتم ذلك إلا بإدخال الليلة الأولى. والله أعلم.

قوله: «فإني أريت ليلة القدر»: أُريتُ بضم أوله على البناء للمفعول، وهي من رأى العلمية القلبية أي أُعْلِمْتُ بها، أو من الرؤية البصرية، أي أُرِيَ علامتها فعرفها.

قوله: «وإني نسيتها»: أي نسيها هو هم من غير واسطة، وفي رواية «أنسييتُها» وفي أخرى «نُسَيَتها» وهي بمعنى «انسيتها» أي أنساه غيره إياها. ولقد بين حديث عبادة بن الصامت رضي الله عنه في الصحيح سبب نسيانها قال: خرج النبي ه ليخبرنا بليلة القدر، فتلاحى رجلان من المسلمين فقال: «خرجت لأخبركم بليلة القدر

12 التوحيي العدد ٥٠٤ السنة الرابعة والثلاثون

فتلاحى فلانٌ وفلانٌ فرفعت، وعسى أن يكون خيرا لكم، فـالتـمـسـوها في التـاسـعـة والسـابعـة والخامسة».

قوله: «وإنها في العشر الأواخر في وتر»: وفي رواية أخرى: «فايتغوها في العشر الأواخر، وابتـغـوها في كل وتر»، وفي رواية ثالثـة: «فالتمسوها» وذلك يفيد البحث والتحري عنها في العشير الأواخر وأنها في أوتار العشير الأواخر. وفي حديث ابن عباس: «التمسوها في العشير الأواخر من رمضان ليلة القدر في تاسعة تبقى، في سابعة تبقى، في خامسة تبقى». قال الحافظ في الفتح: وقد اختلف العلماء في ليلة القدر اختلافا كثيرًا، وتحصل لنا من مذاهبهم في ذلك أكثر من أربعين قولا، كما وقع لذا نظير ذلك في ساعة يوم الجمعة، وقد اشتركتا في إخفاء كل منهما لبقع الجد في طلبهما، ثم قال بعد أن ساق سبعة وأربعين قولا: وأرجحها كلها أنها في وتر من العشر الأخير، وأنها تنتقل كما يفهم من الأحاديث، وأرجاها أوتار العشر، وأرجى أوتار العشير عند الشافعية ليلة إحدى وعشرين أو ثلاث وعشرين على ما في حديث أبي سعيد وعبد الله بن أنيس، وأرجاها عند الجمهور ليلة سبع وعشرين، قال العلماء: الحكمة في إخفائها ليحصل الاجتهاد في التماسها، بخلاف ما لو عينت لها ليلة لاقتصر عليها كما تقدم نحوه في ساعة الجمعة.

قوله: «وإني رأيت كأني أسجد في طين وماء» وفي رواية الكشميهني «أن أسجد» أي رأى النبي في منامه (ورؤيا الأنبياء حق) رأى أنه يسجد في ماء وطين.

قوله: «قَرَعة» بفتح القاف والزاي أي قطعة رقيقة من سحاب.

قوله: «فَأَمْطِرِنَا» وفي رواية «فَمَطَرَت» بفتح المدم والطاء، وفي رواية «فاستهلت السماء فَأَمْطَرَت». حتى سال سقف المسجد وفي رواية «فوكف المسجد» أي نزل الماء من سقفه.

قوله: «فصلى بنا رسول الله ﷺ حتى رأيت أثر الطين على جبهة رسول الله ﷺ وأرنبته تصديق رؤياهُ». أي صلى النبي ﷺ بالصحابة الذين كانوا معه صبح اليوم الحادي والعشرين وقد نزل المطر فسجد صلوات الله وسلامه عليه

في الـطـين فيقول أبو سعيد رضي الله عنه حتى رأيت أثر الطين على جبهة رسول والأرنبــة أي أرنبـة أنفـه والأرنبــة الجـزء الأعلى من الأنف. وقـول أبي سـعـيد رضي الله عنه: «تصديق رؤياه» أي أن أبا سعيد رأى أثر الطين على جـبين رسول الله في وعلى أنفـه، وذلك لأن النبي في لم يمسح أثر الطين الذي على وجهه، بل أبقاه حتى يراه الناس، وذلك لتصديق رؤياه، ولاشك فن ذلك من أعـلام نبـوته صلوات الله وسلامه عليه.

ولقد كان رسول الله 👑 يجتهد في العشير الأواخر ما لا يجتهد في غيرها، وذلك واضح من الأحاديث التى تضمنت ذلك ومنها حديث عائشة رضى الله عنها قالت: «كان النبي ﷺ إذا دخل العشير شيد متزره، وأَحْدى ليله وأيقظ أهله». أي أنه 🀲 كان يسهر الليل فيحييه بالطاعة ويحيى نفسه بسهره فيه لأن النوم أخو الموّْت. وقوله: «أيقظ أهله» أى للصلاة، وقد روى الترمذي من حديث زينب بنت أم سلمـة «لم يكن النبي 🎳 إذا بقى من رمضان عشرة أيام يدع أحدًا من أهله يطبق القيام إلا أقامه»، وهذا بشعر باهتمام النبي عليه الصلاة والسلام بالعبادة والاجتهاد فبها ولا سيما في العشر الأواخر، بل كان يوقظ أهله ويقيمهم حتى يحتهدوا في العبادة، وذلك كله ليتحروا جميعا ليلة القدر ويلتمسوها لعلهم يوافقونها أو يوفقون لها فيغتنمون فضلها؛ ذلك الفضل المبين في قوله تعالى: ﴿ لَيْلَهُ الْقَدْرِ حَيْرُ مِنْ أَلْفِ شَهَرٍ (٣) تَنَزَّلُ الْمُلاَئِكَةُ وَالرُّوحُ فِيهَا بِإِذْنِ رَبِّهِمْ مِنْ كُلِّ أَمُّر (٤) سَلاَمُ هِيَ حَتَّى مَطْلَع الْفَجْر ﴾ [القدر:٣–٥]، وقوله تعالى: ﴿ إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ فِي لَنَّلَةٍ مُبَارَكَةٍ إِنَّا كُنَّا مُنْذِرِينَ ﴾ [الدخَّان:٣]، وكذلكُ ورد في فضلها حديث أبي هريرة رضى الله عنه عن النبي 🌌 قال: «من صام رمضان إيمانا واحتسابًا غفر له ما تقدم من ذنبه، ومن قام ليلة القدر إيمانا واحتسابًا غفر له ما تقدم من ذنبه»، وتحري هذه الليلة في الوتر من العشير الأواخر عبادة كما بوب

بــــه محيحه، وقد قال الحافظ في الفتح: في هذه الترجمة إشارة إلى رجحان كون ليلة القدر منحصرة في رمضان ثم في العشر الأخير منه ثم في أوتاره لا في ليلة معينة منه بعـينها، وهذا هو الذي يدل عليـه مجموع الأخبار الواردة فيها.

قال الحافظ في الفتح: وقد ورد للبلة القدر علامات أكثرها لا تظهر إلا بعد أن تمضى، منها في صحيح مسلم عن أبي بن كعب رضبي الله عنه أن الشيمس تطلع في صبيحتها لا شعاع لها»، وفي رواية أحمد من حديثه: «مثل الطست» ونحوه لأحمد عن ابن مسعود رضى الله عنه وزاد: «صافية» ومن حديث ابن عباس رضى الله عنهما نحوه، ولابن خزيمة من حديثه مرفوعا: «ليلة القدر طلقة لا حارة ولا باردة، تصبح الشمس يومها حمراء ضعيفة»، ولأحمد من حديث عبادة بن الصامت رضى الله عنه مرفوعا: «إنها صافية بلجة كأن فيها قمرًا ساطعًا، ساكنة صاحية لا حر فيها ولا برد، ولا يحل لكوكب يُرْمَى به فيها، ومن أماراتها أن الشمس في صبيحتها تخرج مستوبة لبس لها شعاع، مثل القمر ليلة البدر، ولا يحل للشيطان أن يخرج معها يومئذ». قال: ولابن أبي حاتم من طريق الضحاك: «يقبل الله التوبة فيها من كل تائب، وتفتح فيها أبواب السماء، وهي من غروب الشمس إلى طلوعها».

وفي هذا الحديث من الفوائد غير ما تقدم: \_\_\_\_

 ١ - حرص النبي ﷺ على العبادة وتحري ليلة ا القدر.

۲ - اجتهاده صلوات الله وسلامه عليه من أول رمضان واعتكافه العشر الأول لالتماس ليلة القدر.

٣ - شدة حرص الصحابة رضوان الله عليهم على الاقتداء به ﷺ ومتابعتهم له، فإنهم قد اعتكفوا معه من أول الشهر.

٤ - سرعة استجابة الرسول 3 - فإنه لما جاءه جبريل وأخبره أن الذي يطلب (وهو ليلة القدر)

أمامه اعتكف العشير الأوسط ولم يسأل جبريل عن موعد ما أمامه ولكنه بادر باستئناف الاعتكاف.

٥ - الصبر على الطاعة كان ديدن النبي الفي وأصحابه، لأنه لما قال له جبريل: «إن الذي تطلب أمامك»، فما كان منه الله إلا أن استانف اعتكافه، ومعه الصحابة رضى الله عنهم.

٦ - حرص النبي على تبليغ أمته الخير؛ وذلك يتمثل في قيامه خطيبا في أصحابه صبيحة اليوم العشرين ليبين لهم ما أخبره به جبريل من تحرى ليلة القدر في العشر الأواخر.

٧ - أن النسيان جائز في حقه 4 ، ولا نقص عليه في ذلك لا سيما فيما لم يؤذن له في تبليغه، وقد يكون في ذلك مصلحة شرعية كما في السهو في الصلاة.

٨. أن من الرؤيا ما يقع تعبيره مطابقا في
الواقع لما رآه النائم.

٩ - أن رؤيا الأنبياء حق، وأن الأحكام الشرعية ترتب عليها، بخلاف غيرهم.

١٠ - جـواز السـجـود في الطين، وذلك لفـعل النبي 38 .

۱۱ - تواضع النبي 3 ، وتحقيقه لعبودية ربه عز وجل.

١٢ - وقوع علامة من علامات النبوة ودلائلها، وذلك أن السماء لم يكن فيها سحاب عندما أخبر النبي 5 ، ولكن جاءت قزعة أي قطعة من السحاب فأمطرت فصدقت رؤيا رسول الله 5 .

إلى غير ذلك من الفوائد الجمة والعلم الغزير الذي يؤخذ من مجموع روايات هذا الحديث الذي هو من جوامع كلمه % .

نسال الله تعالى أن يتقبل منا ومن المسلمين جميعا الصيام والقيام والاعتكاف، وأن يوفقنا لقيام ليلة القدر، وأن يجعل كل أعمالنا إيمانا واحتسابا، وأن يُخْلِصَ له سبحانه أعمالنا وأقوالنا وتروكنا وصمتنا، وأن يثبت قلوبنا على الحق وعلى الصراط المستقيم حتى نلقاه وصلى الله وسلم وبارك على عبده ورسوله نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين، والحمد لله رب العالمن.

11 التوحيية العدد ·· 1 السنة الرابعة والثلاثون

التحال من العاد إعداد عاد وخضر

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله وآله وصحبه ومن والاه، وبعد:

لقد أقبل علينا شهر رمضان ونحن في غاية الاشتياق إليه، فهو موسم للطاعة، وتهذيب للنفس، وحبسً للشهوات، ففي هذا الشهر الكريم يجب علينا أن نُعوَّدَ أنفسنا الطاعات، وفعل الخيرات، وترك المعاصي والمنكرات، فعلينا أن نحافظ علي صيامنا، وأن نترك المعاصي، ونحذر الوقوع في «الغيبة» التي أصبحت فاكهة كثير من الماله عنه، ومَثَله بصورة كريهة تشمئز منها النفوس.

قال تعالى: ﴿ ولا يغتب بعضكم بعضاً أيحب أحدكم أن ياكل لحم أخيه ميتا فكرهتموه ﴾ وقد فسرها الشارع كما جاء في الحديث الذي رواه أبو داود: عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قيل يا رسول الله ما الغيبة ؟ قال على : «ذكرك أخاك بما يكره تميل: أفرأيت إن كان في أخي ما أقول؟ قال على إن كان فيه ما تقول فقد اغتبته، وإن لم يكن فيه ما تقول فقد بهته "

فالغيبة هي: ذكرك أخاك بما يكره. وأخرج الخرائطي عن النبي صلي الله عليه وسلم قال: " الغيبة أن تذكر الرجل بما فيه من خلفه ". صححه الألباني في صحيح الجامع. وقال ابن الأثير في النهاية: الغيبة أن تذكر الإنسان في غيبته بسوء وإن كان فيه. وقال النووي الغيبة: ذكر المرء بما يكرهه، سواء كان ذلك في بدن الشخص، أو دينه، أو دنياه، أو نفسه، أو خلقه، أو حركته، أو ماله، أو ولده، أو زوجه، أو خادمه، أو ثوبه، أو حركته، أو غير ذلك مما يتعلق به، سواء ذكرته باللفظ أو بالإشارة والرمز.

#### بيان حرمة الغيبة وأنها من كبائر الذنوب:

نقل أبو عبد الله القرطبي في تفسيره الإجماع على أنها من الكبائر، وذكر النووي أن من الأحاديث الدالة على تحريم الغيبة حديث أنس رضى الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: " لما عرج بي مررت بقوم لهم أظفار من نحاس يخمشون بها وجوههم وصدورهم. قلت: من هؤلاء يا جبريل؟ قال: هؤلاء الذين يأكلون لحوم الناس ويقعون في أعراضهم " أخرجه أحمد وصححه الألباني في صحيح الجامع. وعن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله 💒 قال: "الربا اثنان وسيعون بابًا أدناها مـثل إتيان الرجل أمـه، وإن أربى الربا استطالة الرجل في عرض أخيه" حسنه الألباني في صحيح الجامع. فالربا كله شير، أدناه وأقله مثل الذي يأتى أمه وهذا أمر عظيم غير متصور، وإن من أربى الربا أي أكثره وبالأ وأشده تحريماً الاستطالة في عرض المسلم أي الوقيعة فيه؛ لأن العرض شرعاً وعقلاً أعز على النفس من المال. وأخرج الإمام أحمد في مسنده من حديث ابن عباس أن النبي 🐲 مر بقبرين وقال: «إنهما ليعذبان وما يعذبان في كبير، أما أحدهما فكان لا يستتر «أي يتطهر» من البول وأما الآخر فكان يمشى بالنميمة». وفي رواية: «أما أحدهما فيعذب في البول وأما الآخر فيعذب في الغيبة». وقال الكرماني: الغيبة نوع من النميمة لأنه لو سمع

التوحير العدد ٥٠٠ السنة الرابعة والثلاثون ١٧

المنقول عنه ما نقل عنه لغمه. والغيبة قد توجد في بعض صور النميمة، وهو أن يذكره في غيبته بما فيه مما يسوؤه قاصدًا بذلك الإفساد. وأخرج ابن جرير في تفسيره: أن امرأة دخلت على عائشة رضي الله عنها، فلما قامت لتخرج أشارت عائشة رضي الله عنها بيدها إلى النبي في أي إنها قصيرة فقال النبي تن أغتبتها". وأخرج أبو داود عن أبي هريرة أن رسول الله تن قال: "كل المسلم على المسلم حرام ماله وعرضه ودمه، بحسب امرئ من الشر أن يحقر أخاه المسلم ". صححه الألباني في الجامع

#### احذران تؤذى الناس بلسانك أوبيدك:

عامل الناس كما تحب أن يعاملوك ولا تؤذهم بأى نوع من أنواع الإبذاء وتذكر حديث ابن عمر رضى الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: " أفضل المؤمنين إسلامًا من سلم المسلمون من لسانه ويده ". صححه الألباني في الجامع، أي المسلم الممدوح المفضل على غيره من ضم إلى أداء حقوق الله حق المسلمين؛ إذ أن من أحسن معاملة الناس أحسن معاملة ربه بالأولى، فالمراد بمن سلم المسلمون منه من لم يؤذ مسلماً بقول أو فعل، وقدم اللسان لأن إيذاءه أكثر وأسبهل ولأنه أشيد نكاية. وانظر إلى السلف كيف كانوا يتورعون وينفرون من هذا الخلق السيئ، ذكر ابن أبي الدنيا عدة آثار بسنده منها عن سليمان التميمي قال: قال الأحنف بن قيس: ما ذكرت أحداً بسبوء بعد أن يقوم من عندى. ونظر ابن عمر رضى الله عنهما يوماً إلى الكعبة فقال: ما أعظمك وأعظم حرمتك وللمؤمن أعظم حسرمسة عند الله منك. وعن صالح المزنى قال:كتب سلمان إلى أبى الدرداء أما بعد، فأنى أوصيك بذكر الله عز وجل، فإنه دواء، وأنهاك عن ذكر الناس فإنه داء.

#### بادراخي بالتوية من هذا الذنب الكبير،

قال جمهور العلماء: علي مغتاب الناس التوبة، وتوبته أن يقلع عن ذلك ويعزم على أن لا يعود، ويندم على ما فات وأن يتحلل من الذي اغتابه. وقال أخرون: لا يشترط أن يتحلله فإنه إذا أعلمه بذلك ربما تأذى أشد مما إذا لم يعلم بما كان منه، فطريقُهُ إذاً أن يثنى عليه في المجالس التي كان يذمه فيها،

وأن يرد عنه الغيبة بحسبه وطاقته، لتكون تلك بتلك.

#### ما يجب على من سمع الفيية.

كن حريصًا علي دفع الغيبة والذب عن عرض أخيك إذا ذُكر أمامك بسوء متبعًا في ذلك الحكمة في الدعوة والرفق في المعاملة: أخرج أحمد في مسنده بإسناد حسن من حديث أسماء بنت يزيد رضي الله عنها أن رسول الله صلي الله عليه وسلم قال: «من ذب عن لحم أخيه بالغيبة كان حقًا على الله أن يعتقه من الثار" أي من دفع عن عرض أخيه وذب عن غيبة أخيه في غيبته كان حقاً على الله أن يقيه، وفي رواية أن يعتقه من النار، وفيه أن المستمع لا يخرج من إثم الغيبة إلا بأن ينكر بلسانه فإن خاف فبقلبه.

و أخرج أبو داود عن أبي طلحة بن سهل الأنصاري أن رسول الله ﷺ قال: "ما من امرىء يخذل امراءاً مسلماً في موضع تنتهك فيه حرمته وينتقص فيه من عرضه، إلا خذله الله تعالى في مواطن يحب فيها نصرته، وما من امرىء ينصر امرءاً مسلماً في موضع ينتقص فيه من عرضه وينتهك فيه من حرمته إلا نصره عز وجل في مواطن يحب فيها نصرته . حسنه الألباني في صحيح الجامع

فالشاهد اخي المسلم أن تتقي الله في لسانك ولا تنطق إلا حقًا ولا تقل إلا صدقًا وتذكر حديث أبي هريرة في صحيح مسلم وهو حديث جامع مانع، عظيم الفائدة واضح المعاني لا يحتاج إلي شرح أو تفصيل قال صلي الله عليه وسلم: أتدرون ما المفلس؟ إن المفلس من أمتي من ياتي يوم القيامة بصلاة وصيام وزكاة وياتي قد شتم هذا وقذف هذا وأكل مال هذا وسفك دم هذا وضرب هذا فيعطى هذا من حسناته وهذا من حسناته فإن فنيت حسناته قبل أن يقضى ما عليه أخذ من خطاياهم فطرحت عليه ثم طرح في النار . فماذا تنتظر أيها المؤمن؟! أتنتظر أن يجتمع الناس على حسناتك لياخذوها وعلى صلواتك وصيامك وزكاتك وسائر عملك الصالح؟! إسال الله لنا ولكم السلامة والله الموفق.

## <u>اعداد</u> محمد فتحي عبد العزيز

MARC

or Lip

#### الحلقة الثانية

الحـمـد لله والصـلاة والسـلام على رسول الله وأله وصحبه ومن والاه، وبعد: صُواتِط اللياس:

ذكر العلماء ضوابط كثيرة في باب اللباس يجب مراعاتها والأخذ بها، منها: 1- أن اللباس من جملة العادات قابله داخل في عموم قوله: ««هُوَ الَّذِي خَلَقَ نَمُ مَا في الأَرْضِ جَميعًا»، فكله حل لنا إلا ما قام الدليل من الشرع على كراهته أو ما قام الدليل من الشرع على كراهته أو ما قام الدليل من الشرع على كراهته أو ما قيه مصلحة راجحة وحرمت منها ما فيه فساد وكرهت ما لا ينبغي، والأدلة على ذلك من كتاب الله تعالى، وسنة رسوله ملى الله عليه وسلم كثيرة.

## ٢- جـعل اللباس لستـر العـورات، والزينة في المجتمعات.

قال الله تعالى: ﴿يَا بَنِي آدَمَ قَدْ أَنزَلْنَا عَلَيْكُمْ لِبَاسًا يُوَارِي سَوْءَاتِكُمْ وَرِيشًا ﴾.

َوَقَال تَعَالَى: ﴿ يَا بَنِي آدَمَ خُـدُوا زِيِنَتَكُمْ عِندَ كُلّ مَسْجِدٍ ﴾.

قال الطبري: والزينة اللباس وهو ما يواري السواة وما سوى ذلك من جيد البز والمتاع فأمروا أن يأخذوا زينتهم عند كل مسجد. [تفسير الطبري: جم ص١٦٠]

وقال القرطبي: دلت الآية على لباس الرفيع من الثياب والتجمل بها في الجمع والأعياد وعند لقاء الناس ومزاورة الإخوان. [تفسير القرطبي: ج× مم١٩٦]

#### ٣- ستر العورة مطلوب حتى وإن كان الإنسان وحده، فالله أحق أن يُسْتَحْيَى منه، وكذلك الملائكة.

عن بهز بن حكيم عن أبيه عن جده قال: قلت: يا رسول الله، عوراتنا ما ناتي منها وما نذر؟ قال: احفظ عورتك إلا من زوجتك أو ما ملكت يمينك. قال: قلت: يا رسول الله، إذا كان القوم بعضهم في بعض؟ قال: إن استطعت أن لا يرينها أحد فلا يرينها. قال: قلت: يا رسول الله، إذا كان أحدنا خاليًا؟ قال: فالله أحق أن يستحيى منه من الناس.

[حسن. صحيح ابي داود: ح٤،١٧]

قـال شـيخ الإسـلام: الله أحق أن يستـحـيى منه من الناس وكذلك ملائكته وغيرهم من خليقته فتجب السترة في الخلوة كما تجب عن أعين الناس. [شرح العمدة: ع ممهم]

٤- كل لباس أدى إلى خيلاء يترك.

قال الحافظ الذهبي: كل لباس أوجد في المرء خيلاء وفخرًا فتركه متعين ولو كان من غير ذهب ولا حرير. [سير اعلام النبلاء ج٣ ص٢٣٤]

فالتواضع لله تعالى والإقرار بنعمه وآلائه وتجنب الخيلاء مطلب حث عليه الشارع الحكيم، وقد نهى عن الخيلاء في اللباس والكلام، والمشية، وفي كل شيء، وتوعد على ذلك بالعذاب الأليم.

عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول اللَّه ﷺ : «قال الله تعالى: الكبرياء ردائي، والعز إزاري فمن نازعني في شيء منهما عذبته». [صحيح: صحيح الجامع ٢٢١٠]

وعنه أيضًا يرفعه: «بينما رجل يمشي في حلة تعجبه نفسه مرجل جمته إذ خسف الله به الأرض فهو يتجلجل فيها إلى يوم القيامة». [صحيح: صحيح الجامع ح٢٧٧]

أ- المقصود في لباس الأراة ستر العورة، وأيضًا صيانتها والحفاظ عليها وسترها عن أعين الرجال حتى لا يفتتنوا بها.

قال شيخ الإسلام: المرأة يجب أن تصان وتحفظ بما لا يجب مثله في الرجل، ولهذا خصت بالاحتجاب وترك إبداء الزينة وترك التبرج، فيجب في حقها الاستتار باللباس والبيوت ما لا يجب في حق الرجل لأن ظهور النساء سبب الفتنة. [مجموع الفتاوى: ع١٠ م١٩٧]

#### ٦- أن العبادة لا يكتمى فيها بستر العورة؛

ولكن الزينة مقصودة لحق الله تعالى فليس كل ما جاز كشفه خارج الصلاة جاز في الصلاة.

قال شيخ الإسلام: وأما التزين للصلاة فأمر زائد على سـتـر الـعـورة والأصل فـيـه الكتـاب والسنة والإجماع. [شرح العدة ج؛ صـ٢١]

 ٧- ينبغي أن يكون اللباس مباحًا طاهراً مأذوذا فيه.

فلا يجوز لبس النجس والمغصوب والمسروق والمحرم؛ لقوله في الحديث.. ثم ذكر الرجل يطيل السفر أشعث أغبر، يمد يده إلى السماء، يا رب، يا رب، ومطعمه حرام، ومشربه حرام، وملبسه حرام، وغذي بالحرام، فأنى يستجاب لذلك».

وكذلك لا يجوز لبس ما فيه تصاوير لذوات الأرواح لأن ذلك محرم على الرجال والنساء.

قال البهوتي: ويحرم على ذكر وأنثى لبس ما فيه صورة حيوان لحديث أبي طلحة قال: سمعت الرسول ﷺ يقول: «لا تدخل الملائكة بيتًا فيه صورة أو كلب». [متفق عليه: ج1 ص179]

۸- كل لباس منع الشارع منه أو كان يغلب على الثلث أنه يستعان بلبسه على معصية قلا يجوز بيعه وخياطته لن يستعين به على المعصية والظلم.

قال تعالى: ﴿ وَتَعَاوَنُوا عَلَى البِرِّ وَالتَّقُوَى وَلَا تَعَاوَنُوا عَلَى الإِثْمِ وَالْعُدْوَانِ وَاتَّقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهُ شَنِيدُ العِقَابِ ﴾.

قال شيخ الإسلام: لا يجوز خياطة الحرير لمن يلبس لباسًا محرمًا مثل لبس الرجل للحرير المصمت في غير حال الحرب ولغير التداوي، فإن هذا من الإعانة على الإثم والعدوان.

[مجموع الفتاوى ج٢٢ ص١٤٠]

وقال: ويحرم بيعه من رجل يلبسه والإعانة على لبس الرجل إياه بتفصيل أو تخييط أو غير ذلك، والشمن والأجرة التي تؤخذ عليه بهذا السبب من الخبائث. [شرح العمدة ع؛ مم٢١]

وسئل فضيلة الشيخ ابن عثيمين: هل يجوز للخياط أن يفصل للرجال ثيابًا تنزل عن الكعبين؟ فأجاب بقوله: لا يحل لصاحب محل الخياطة أن يفصل للرجل ثيابًا تنزل عن الكعبين فقد شاركهم في هذه الكبيرة وله منها نصيب من ذلك.

٩- لا يحل لأحــد أن يمتنع عن نوع من الأنواع التي أباحها الله تعالى وأذن هيها نبيه على وجه التقرب بتركها وهاعل ذلك مخطى ضال.

قال شيخ الإسلام: ومن امتنع عن نوع من الأنواع التي أباحها الله على وجه التقرب بتركها فهو مخطئ ضال، ومن تناول ما أباحه الله من الطعام واللباس مظهرًا لنعمة الله مستعينًا على طاعة الله كان مثابًا على ذلك، فمن لبس ما حرم الله ورسوله فهو أثم، وأما الكتان والقطن ونحوهما فمن تركه مع الحاجة فهو جاهل ضال، ومن أسرف فيه فهو مذموم، ومن تجمل بلبسه إظهارًا لنعمة الله عليه فهو مشكور على ذلك فإن النبي تقال: «إن الله إذا أنعم على ذلك فإن النبي تقال: مران الله إذا أنعم وقال: «إن الله جميل يحب الجمال»، ومن ترك لبس الرفيع من الثياب تواضعًا لله لا بخلاً ولا التزامًا للترك مطلقًا فإن الله يثيبه على ذلك ويكسوه من حلل الكرامة.

[مجموع الفتاوى: ج٢٢ ص١٣٧]

وقال العلامة ابن القيم: فالذين يمتنعون عما أباح الله من الملابس والمطاعم والمناكح تزهداً وتعبدًا؛ بإزائهم طائفة قابلوهم فلا يلبسون إلا أشرف الثياب ولا ياكلون إلا ألين الطعام فلا يرون لبس الخشن ولا أكله؛ تكبرًا وتجبرًا، وكلتا الطائفتين هديها مخالف لهدي النبي 20 . [زاد المعاد ج۱ صافا]

۱۰ - التوسط والاعتدال من سمات هذه
۱۷ مة:

لقد نهى الله ورسوله عن الإسراف، وحذرا منه في كل الأصور، فقال عز من قائل: ﴿وَلاَ تُسْرِفُوا إِنَّهُ لاَ يُحِبُّ المُسْرِفِينَ ﴾ فالإسراف حرام في اللبس والأكل والشرب وفي الطهارة وفي جميع المباحات، وقد نهى رسول الله ﷺ سعداً أن يسرف في الوضوء ولو كان يتوضا من نهر جار.

قال شيخ الإسلام: والإسراف في المباحات هو مجاوزة الحد وهو من العدوان المحرم وترك فضولها هو من الزهد المباح وأما الامتناع من فعل المباحات مطلقًا كالذي يمتنع من أكل اللحم وأكل الخبز أو شرب الماء أو لبس الكتان والقطن ولا يلبس إلا الصوف ويمتنع من نكاح النساء ويظن أن هذا من الزهد المستحب، فهذا جاهل ضال من جنس زهاد النصارى، قال تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّ اللَّهُ لاَ يُحِبُّ الْمُعْتَدِينَ ﴾ [مجموع الفتاوى: ج٢ من؟].

وإلى الحلقة القادمة بإذن الله.

۲۰ التوحيي العدد<sup>0+3</sup> السنة الرابعة والثلاثون

#### Upload by: altawhedmag.com

التوجيين العدد ٢٠٥ السنة الرابعة والثلاثون ٢١

التّال حيانَ رسولُ الله ﷺ أَجْوَدَ النَّاس، وَكَانَ أَجْوَدَ مَا يَكُونُ فِي رَمَضَانَ حِينَ يَتُقَامُ جبريلُ، وَكَانَ يَتَقَامُ فِي كُلُّ لَيْلَةٍ مِنْ رَمَضَانَ قَيدُارِسُه (مَضَانَ حَينَ يَتُقَامُ جبريلُ، وَكَانَ يَتَقَامُ فِي كُلُ لَيْلَةٍ مِنْ رَمَضَانَ قَيدُارِسُه القرآنَ، فَلَرُسلُة.

متفق عليه من حديث انس] متفق عليه من حديث انس] أهل النار وإنَّ الرُجُلَ لَيَعْمَلُ عَمَلَ أَهْلِ الجَنَّةِ فِيمَا يَبُدُو لِلنَّاسِ وَهُوَ مِنْ أَهْلُ النَّارِ وَإِنَّ الرُجُلَ لَيَعْمَلُ عَمَلَ أَهْلِ النَّارِ، فِيمَا يَبُدُو لِلنَّاسِ وَهُو مِنْ أَهْلُ الجَنَّةِ.

الله المُحْدَّةُ الْعَرْقُوَ فَقِيهَا ( المَّحْدَةُ الْعَرْقُوَ فَقِيهَا ) الْعَرْقُوَ فَقِيهَا الْعَرْقُوَ فَقِيهَا الْعَرْقُوَ فَقِيهَا الْعَرْقُونَ ا

وكان استعلم بريجر ٢). • • (٦)- «لاَ تَصُومُوا حَتَّى تَرَوُّا الهِلاَل، ولاَ تُفْطِرُوا حتى تَرَوْهُ، فإنْ غُمُ عَلَيْكُم، فَاقْدُرُوا(٤) لَهُ».

المبلوم المعالي المعلى والمهار المعالي عليه من حديث المعلى المعالي المع المعالي المعالي

[متلق عليه من حديث انس] [متلق عليه من حديث انس] لَكُمُ الْحَيْطُ الأَبْيَضُ مِنَ الْحَيْطِ الأَسْوَدِ ﴾ ولم يَنْزِلُ: ﴿ مِنَ الفَجْرِ ﴾، فَكَانَ رجَالُ إذا أَرَادُوا الصَّوْمَ رَبَطَ أَحَدُهُمْ فِي رجِّهِ الْخَيْطَ الأَبْيَضَ والحَيْطَ الأَسْوُدَ، ولم يَزَلْ يَأْكُلُ حتى يَتَبَيْنَ له رُؤْيَتُهُمَا، فَأَنْزَلَ اللَّهُ بَعْدُ: ﴿ مِنَ الفَجْرِ ﴾ فَعَلِمُوا أَنَّهُ إِنَّما يَعْنِي اللَيْلَ والنَّيْلَ والدَّهارَ. [منفق عليه من حديث سهل]

منفق عليه من حديث ابي هريرة] النُّس فَنَ انس قالَ: وَاصلَ النبيُ النبيُ الْحَرَ الشُّهْرِ، فَوَاصلَ أُنَّاسٌ مِنَ النُّاس، فَبَلَغَ النبيَّ الله فقالَ: «لَوْ مُدَّ بِيَ الشَّهْرُ لوَاصلْتُ وصالاً يَدَعُ المُتَعَمقَونَ تَعَمقَهُمْ، إِنِّي لستُ مِثْلَكم، إِنِّي اطْلُ يُطْعِمُني رَبِّي ويَسْقِينِ».

\*\* - إنَّ رسولَ الله ﷺ حَرَجَ إلى مَكْةَ في رَمَضَانَ، فَصَامَ حَتَّى بَلَغَ الكَدِيدَ(1) أَفْطَنَ، فَاَقْطَرَ النَّاسُ. [متفق عليه من حديث ابن عباس] الكَدِيدَ(1) أَفْطَنَ، فَاَقْطَرَ النَّاسُ. وَعَرَبَتِ النَّعاسَ، وَحَدَّى بَلَغَ عَدْمَانَ النَّعالُ مِنْ هَاهُنَا، وَحَدَيثِتِ النَّعاس] 
\*\*\* - إذا اقْحَبَلَ اللَيْلُ مِنْ هَاهُنَا، واَدْبَرَ النَّهارُ مِنْ هَاهُنَا، وَعَرَبَتِ السَّمُسُ، فقد أَقْطَرَ الصَّائِمُ». [متفق عليه من حديث ابن عباس] 
الشَّمُسُ، فقد أَقْطَرَ الصَّائِمُ». [منفق عليه من حديث عمر] 
الشَّمُسُ، فقداً أَقْطَرَ الصَّائِمُ». [منفق عليه من حديث عمر] 
الشَّمُسُ، فقداً أَقْطَرَ الصَّائِمُ». في مَنْتَيْنَ. قِيلَ: إنَّكَ تُواصلُ. قَالَ: «إنِّي أَبِيت يُطَعُمُنِي رَبًى وَيَسْقِينَ، فَكَلَّقُوا مِن الحَمَلِ مَا تُطِيقُونَ».

نَقُولَ: لاَ يَصُومُ، فَمَا رَأَيْتُ رَسُولَ اللَّه ﷺ اسْتَكْمَلَ صِيَامَ شهر إلاَّ رمضانَ، وَمَا رَأَيْتُهُ أكْثَرَ صِيامًا منِه في شعبانَ. [منفق عليه من حديث عائشة] ٦٠٣- عن عائشة زَوْج النبيَّ ﷺ أَنَّ حَمْزَةَ بنَ عَمْرو الأُسْلَمِيَّ قَالَ للنبيَّ ﷺ: أَأَصُومُ في السَّفَرَ، وَكَانَ كثيرَ الصيام. فقالَ: «إِن شَيْتُ، فَصَمْ، وإِنْ شَبْتَ قَأَفُطْنْ.

١٠٢- كَانَ رَسُولُ اللَّهِ 🐲 يَصنُومُ حَتَّى نَقُولَ: لاَ يُفْطِرُ، ويُفْطِرُ حَتَّى

١٠١- قالَ اللَّهُ: «كُلُّ عَمَلَ ابْنِ آدَمَ له إلاَّ الصِيامَ، فإنهُ لي وأنَا أَجْزِي به، والصَيامُ جُنُهُ، ولا يَصْحُبُ، به، والصيامُ جُنُهُ، ولا يَصْحُبُ، به، والصيامُ جُنُهُ، ولا يَصْحُبُ، فا يَنْ أَنْ يومُ صَوْم أَحَدِكِم، فلا يَرْفُثُ، ولا يَصْحُبُ، فإن سَابَهُ أحدُ أو قَاتَلَهُ، فَلْيَقُل: إِنِّي امْرُقُ صَائِمُ، والذي نَفْسُ محمَد بي من يَحدِ المَّهُ أحدُ أو قَاتَلَهُ، فَلْيَقُل: إِنِّي امْرُقُ صائِمُ من والذي نَفْسُ محمَد بي ما يَعْ مَنْ مَعْنُ أَخَذَ بي مَنْ رَبِح المَسَلَّ، وَلا يَصْحُدُ بي فَلْ عَنْ النَّابَةُ أحدُ أو قَاتَلَهُ، فَلْيَقُل: إِنِّي امْرُقُ صائِمُ، والذي نَفْسُ محمَد بي من بي من ربح المسلام، وتلم محمَد بي من ربح المسلام، وتلم أي مُنْ حَدًا فَضُرَ فَرحَ، وإذا لقي رَبَّهُ فرح بصَوْمِهِ.

[متفق عليه من حديث ابي شريرة]

لاحاديث القصار ١٠٠٠ حديث كل ثلاث سنوات الحلقة الحادية والعشرون

#### Upload by: altawhedmag.com

44 والعدد 2+ 1 السنة الرابعة والثلاثون

6

تسب حفظ السنة. درر

لاحاديث القص

1-----

قال: «لِتُلْبِسْهَا صَاحِبَتُهَا مَنْ جِلْبَابِهَا».

(٨) لا خَلاَبَةُ: أي لا خديعة في الدين. (٩) بطرًا: أي تكبرًا. (١٠) ألا تستعملني: أي ألا تجعلني عاملاً على الصدقة. (11) أثرة: أي الاستثثار، يستأثر عليكم بأمور الدنيا.

(۱) الكديد: موضع بين المدينة ومكة. (۲) «بياشر»: يلامس.

(٧) ما أحدثوا: أي من البدع التي هي سبب الحرمان من الشرب من الحوض.

(1) فاقدروا له: يفسرها حديث أبي هريرة في هذه السلسلة رقم (٢٤٣) «فاكملوا عدة شعبان ثلاثين». () من اصحابی: من امتی. (٦) اختلجوا: جذبوا.

[متغق عليه من حديث ابن عمر]

[متفق عليه من حديث حارثة]

عَصنى أميري، فَقَد عَصنَانِي». [متفق عليه من حديث أبي هريرة] -٦٣- عَنَّ ابن عُمر قَالَ: كُنًّا إذا بَايَعْنَا رسولَ اللَّهِ 😻 عَلَى السِّمْع والطَّاعَةِ يقولُ لنا: «فِيمَا اسْتَطَعْتُ».

(٣) لاريه: لنفسه.

بَعْدِي أَثَرَة، فاصبرُوا حتَّى تَلْقَوَّنِي على الحَوْض». [متفق عليه من حديث اسيد بن حضير] ٦٢٩- «مَنْ أَطَّاعَنِي فَقَدْ أَطَاعَ اللَّهُ، وَمَنْ عَصَانِي فَقَدْ عَصَى اللَّه، وَمَنْ أطاعَ أميري، فَقَدْ أطاعني، وَمَنْ

٣٢٧ - «لاَ يَنْظُرُ اللَّهُ يَوْمَ القَيَامَةِ إِلَى مَنْ جَرَّ إِزَارَهُ بَطَرًا». [متفق عليه من حديث أبي هريرة] ٦٢٨- إنَّ رَجُلاً مِن الأنصار قالَ: يا رسولَ اللهِ، ألاَ تَسْتَعْمِلُني كَمَا اسْتَعْمَلْتَ فُلانًا؟ قالَ: «ستَلْقُوْنَ

عن أبي هُرِيرَةَ رضي اللهُ عنهُ قالَ: مَا عَابَ النبيُّ 🎏 طَعَامًا قَطُّ، إن اسْتَهَاهُ أَكَلَهُ، وإلأ تركَهُ. [متفق عليه من حديث أبي هريرة]

بالقثاء [متفق عليه من حديث عبد الله بن جعفر]

[متفق عليه من حديث ابن عمر] -٦٢٥- عَنْ عبدِ اللَّهِ بنِ جَحْفَرِ بنِ أبي طالبِ رضبِي اللَّهُ عنهما قال: رَايْتُ النبيُّ 👑 يَأْكُلُ الرُّطَبَ

[متفق عليه من حديث ابن عمر] 115- إِنَّ رِسُولَ اللهِ 👼 نَهَى عَن بَيْعِ الثَّمَارِ حَتَّى يَبْدُوَ صَلاَحُهَا، نَهَى البَائِعَ وَالْمُتْتَاعَ.

وإنْ كتمَا وَكَذَبَا، مُحِقَّتْ بَرِكَةُ بَتْعَهْمَا. [متفق عليه من حديث حكيم بن حزام] ٦٢٣- أَنَّ رَجُلاً ذَكَرَ لِلنَّبِي 🐲 أَنَّهُ يُحْدَعُ في البُيُوع، فقالَ: «إذا بايَعْتَ فَقُلْ: لا خِلاَبَةَ»(٨).

[متفق عليه من حديث ابي هريرة] ٦٢١- كان النبيُّ 😻 إذا أَتَاهُ قَوْمٌ بِصَدَقَتِهِم قال: «اللُّهُمَّ صلَّ على آلِ فلان». فأتاه أبي بصدقته، فقالَ: «اللهم صلِّ على آل أبي أَوْفَى». [متفق عليه من حديث عبد الله بن أبي أوفى] ٦٢٢- الْبَيِّعَانَ بِالخَيِّارِ مَا لَمْ يَتَفَرَّقًا- أَوْ قَالَ- حَتَى يَتَفَرَّقًا- فإنْ صَدَقًا وَبَيْنَا، بُوركَ لَهُمَا في بَيْعِهِما،

-٦٣٠- «لَيْسَ المسكِنُ الذي يَطوفُ على الناس تَرُدُهُ اللُّقْمَةُ واللُّقْمَتَان والتَّمَرةُ والتَّمْرتان، ولكن المسكينُ الذي لا يَجدُ غِنِّي يُغْنِيه، ولا يُقْطَنُ لَهُ فَيُتَصَدِّقُ عَلَيهِ، ولا يَقُومُ فَيَسالَ الناسَ».

٦١٨– عن أبي سعيد الخُدْريِّ قال: كُنًّا نُحْرجُ زَكَاة الْفِطْرِ صَاعًا مِنْ طَعَام، أَوْ صَاعًا مِنْ شَعِيرٍ، أوْ صَاعًا مِنْ تمر، أو صَاعًا مِن أقطِ أوْ صَاعًا مِنْ زَبِيبٍ. [متفق عليه من حديث ابي سعيد] ١٩ «اتَّقُوا النَّارَ وَلَوْ بِشَبِقٌ تَمْرَةٍ». [متفق عليه من حديث عدى بن حاتم]

[متفق عليه من حديث ام عطية] ٦١٧- عن أمَّ عطية قالت: لمَّا غسَلنا بنت النبيَّ عنه قال لَنَا ونَحْن نَعْسِلُهَا: «ابْدَأْنَ بِمَيَامِنِهَا وَمَواضِع الْوُضُوء مِنْهَا». [متفق عليه من حديث أم عطية]

مرا- لَيَرِدَنُ عَلَى ناسُ مِن أَصْحَابِي(٥) الحَوْضَ حَتَّى عَرَقْتُهُمُ اخْتَلِجُوا(٦) دُونِي، فاقول: اصْحَابِي، فيقُولُ: لاَ تَدْرِي مَا أحدَثُوا(٧) بَعْدَكَ». [متفق عليه من حديث انس] ٦١٦- عَنْ أُمَّ عَطِيَّة قَالَتْ: أُمِرِنا أن تُحْرِجَ الحُيَّضَ يَوْمَ العِيدَيْنِ وذَوَاتِ الخُدورِ، فَيَشْهَدْنَ جَمَاعَةَ الْمُسْلِمِينَ وَدَعْوَتَهُمْ، ويَعْتَزْلُ الحُيَّضُ عَنْ مُصَلَّاهُنُ. قالت امراةُ: يا رسولَ اللهِ، إحدانًا لَيسَ لها جلبَابِ؟

١٤ من حارثة بن وَهْب، قال: سمعتُ النبئ ﷺ وَذَكرَ الحَوْض، فَقَالَ: «كَمَا بَيْنَ المَدِينَةِ وَصَنْعَا».

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد.. بعث رسول الهدي (حمة للعالمين وهداية للناس أجمعين، وكان حريصًا كل الحرص على رجوع العباد إلى ربهم وعبادتهم إياه وحده، وكان توحيد العبادة على رأس المهمات التي ركز عليها بل هو لُبُ دعوته ودعوة إخوانه من الأنبياء والمرسلين، ولذلك لا نجد عجبًا حينما نجد كتب السنة قد امتلات بكثير من الأحاديث التي حذر فيها النبي أ أمته من الشرك، واحتاط له لهذا الأمر احتياطًا عظيمًا بالغًا، فسد الذرائع وأغلق أي باب يؤدي إلى الشرك، وأكّد ذلك وكرر ونهى وحذر في مواقف مختلفة متعددة، حتى وقع ذلك منه أ وهو على فراش الموت.

يقول شيخ الإسلام ابن تيمية: «وقد كان النبي ﷺ يحقق هذا التوحيد لأمته، ويحسم عنهم مواد الشرك، إذ هذا تحقيق قولنا «لا إله إلا الله»، فإن الإله هو الذي تالهه القلوب لكمال المحبة والتعظيم والإجلال والإكرام والرجاء والخوف» (١).

وهذه نبذة يسيرة فيما قاله 👹 فى ذلك:

414

Erm

रेजीमाइयला

Langene Ment

١ - نهى عن الغلو فيه 🦉 حتى لا يكون ذلك ذريعة إلى عبادته من دون الله، أو مع الله.

فعن عمر بن الخطاب - رضي الله عنه - قال: سمعت النبي في يقول «لا تطروني كما أطرت النصارى ابن مريم، فإنما أنا عبده فقولوا: عبد الله ورسوله»(٣)، ولذلك نهى عنه النبي حتى لا تقع أمته فيه، وتفعل كما فعلت النصارى بعيسى ابن مريم.

قال الشيخ عبد الرحمن بن حسن آل الشيخ في شرحه للحديث: «أي لا تمدحوني فتغلوا في مدحي كما غلت النصارى في عيسى ـ عليه السلام ـ فادعوا فيه الإلهية، وإنما أنا عبد الله ورسوله فصفوني بذلك كما وصفني ربي فقولوا عبد الله ورسوله...(٤).

وقد بين النبي ﷺ أن الغلو بصفة عامة أهلك الأمم السابقة، وكان سببًا في القضاء عليها، ومن هنا حذر أمته منه حتى لا تهلك كهلاكهم، فعن ابن عباس - رضي الله عنهما -«قال: قال لي رسول الله ﷺ غداة جمع(٥) هلّم القط لي، فلقطت له حصيات من حصى الخذف(٦)، فلما وضعهن في يده قال: نعم بامثال هؤلاء، وإياكم والغلو في الدين فإنما هلك من كان قبلكم بالغلو في الدين»(٧).

ولمسلم عن ابن مسعود - رضي الله عنه - قال: قال رسول الله هذك المتنطعون، قالها ثلاثا(٨)، والمتنطعون: هم المتعمقون الخالون المجاوزون الحدود في أقوالهم وأفعالهم(٩).

وكرر النبي 🈻 هذه الكلمة ثلاث مرات مبالغة في التعليم والإبلاغ، وتحذيرًا من الوقوع فيه لخطره وضرره على العقيدة وحماية لجناب التوحيد.

قال ابن القيم: «فدين الله بين الغالي فيه والجافي عنه، وخير

التوحيي العدد ٥٠ السنة الرابعة والثلاثون

الناس النمط الأوسط وقد جعل الله سبحانه هذه الأمة وسطًا، وهي الخيار العدل لتوسطها بين الطرفين المذمومين، والعدل: هو بين طرفي الجور والتفريط، والأقات إنما تتطرق إلى الأطراف، والأوساط محمية باطرافها، فخيار الأمور أوساطها».

قال الشباعر:

كانت هي الوسط المحمى فاكتنفت

بها الحوادث حتى أصبحت طرفا(١٠)

وقد كان الغلو سبب عبادة الأصنام وحدوث الشرك في الأرض كما جاء في البخاري عن ابن عباس ـ رضي الله عنهما ـ في قـول الله تعالى: ﴿ وَقَالُوا لاَ تَذَرُنُ الهَتَكُمُ وَلاَ تَذَرُنُ وَدَا وَلاَ سُوَاعًا وَلاَ يَقُوثَ وَيَحُوقَ وَنَسْـرًا ﴾ [نوح:٢٣] قـال: «... أسماء رجال صالحين من قوم نوح، فلما هلكوا أوحى الشـيطان إلى قـومـهم أن انصبوا إلى مجالسهم التي كانوا يجلسون أنصابا وسموها بأسمائهم ففعلوا فلم تعبد، حتى إذا هلك أولئك وتنسخ(١١) العلم عبدته (١٢).

فهؤلاء كما جاء في الحديث غلوا في هؤلاء الصالحين لما صوروا صورهم ونصبوها في مجالسهم، وكان الدافع لهم إلى ذلك - في زعمهم - أن ينشطوا ويجتهدوا في الطاعة والعبادة ويسلكوا سبيلهم، ولكن أل الأمر بعد طول الأمد وغلبة الجهل ووسوسة الشيطان إلى عبادتهم من دون الله عز وجل، وقد ساق ابن جرير الطيرى بإسناده إلى محمد بن قيس أنه قال: «كانوا قومًا صالحين من بني آدم، وكان لهم أتباع يقتدون بهم، فلما ماتوا قال أصحابهم الذين كانوا يقتدون بهم: لو صورناهم كان أشوق لنا إلى العبادة إذا ذكرناهم، فصوروهم، فلما ماتوا وحاء أخرون دب إليهم إبليس فقال: «إنما كانوا يعبدونهم ويهم يسقون المطر فعيدوهم» (١٣).

قال الشيخ عبد الرحمن بن حسن: «فصارت هذه الأصنام بهـذا التـصـوير على صـور الصالحين سلّما إلى عبادتها، وكل ما عبد من دون الله من قبر، أو مشهد، أو صنم، أو طاغوت

فالأصل في عبادته هو الغلو كما لا يخفى على ذوي البصائر ((1٤).

وقال الشيخ حافظ الحكمي بعد ذكره لحديث ابن عباس: «فلو جاءهم اللعين وأمرهم من أول مرة بعبادتهم لم يقبلوا ولم يطيعوه، بل أمر الأولين بنصب الصور لتكون ذريعة للصلاة عندها ممن بعدهم، ثم تكون عبادة الله عندها ذريعة إلى عبادتها ممن يخلفهم،(١٥).

وقال الشيخ صديق حسن خان: «ومن أسباب عبادة الأصنام الغلو في المخلوق وإعطاؤه فوق منزلته،(17).

٢ - بيان النبي ٥ أن الاستغاثة بالله وحده فيما لا يقدر عليه إلا الله:

الاست فاثة: هي طلب الغوث وهو إزالة الشدة، يقال: استغاثني قلان فاغثته، ولا تجوز بغير الله فيما لا يقدر عليه إلا الله، قال تعالى مبينا استغاثة الرسول الله وصحبه الكرام بربهم وحده: ﴿ إِذْ تَسْتَغِيثُونَ رَبُكُمْ قَاسْتَجَابَ لَكُمْ أَنِّي مُمِدِكُمْ بِٱلْفَرِمِنَ الْمَلاَئِكَةِ مُرْدِفِينَ ﴾ [الأنفال:٩].

وعن عمر بن الخطاب - رضي الله عنه - قال: «لما كان يوم بدر نظر رسول الله الله إلى المشركين وهم الف واصحابه ثلاثمائة وتسعة عشر رجلا، فاستقبل نبي الله الله القبلة، ثم مد يديه فجعل يهتف بربه: «اللهم أنجز لي ما وعدتني، اللهم أت ما وعدتني، اللهم إن تهلك هذه العصابة من أهل الإسلام لا تعبد في الأرض، فمازال يهتف بربه، ماذا يديه مستقبل القبلة حتى سقط رداؤه عن منكبيه، ثم التزمه من ورائه، وقال: يا نبي الله كفاك مناشدتك ربك فإنه سينجز لك ما وعدك، فأنزل الله عز وجل إذ من الملائكة مُرْفِينَ ، فأمده الله بالملائكة، (٧).

والاستغاثة نوعان:

ا - استغاثة لا يقدر عليها إلا الله ولا تطلب
إلا منه وحده، وطلبها من غيره شرك، وهي التي
تقدم الحديث عنها.

ب - استغاثة بالمخلوق فيما يقدر عليه ويتمكن من فعله والقيام به، فهذه ليست شركا، وذلك كاستغاثة الغريق مثلا بمن ينقذه، ومنه

استغاثة الإسرائيلي بموسى - عليه السلام - كما جاء في قوله ﴿فَاسْتَغَاثَهُ الَّذِي مِنْ شَيِعَتِهِ عَلَى الَّذِي مِنْ عَدُوَّهِ فَوَكَرَهُ مُوسِّى فَقَضَى عَلَيْهِ ﴾ [القصص:١٥].

٣ - النهي عن اتخاذ القبود مساجد وعبادة الله عندها:

قبل بيان ما ورد في الشرع من ذلك نبين أولا صفة القبور الشرعية، حتى يتبين لنا المخالفات التي وقع فيها من اتخذوا القبور مساجد، ونفهم أيضا أهمية التحذيرات المتكررة من النبي تشه ونهيه الشديد عن اتخاذ القبور مساجد.

قال ابن فارس في مادة «قبر»: «القاف والباء والراء اصل صحيح يدل على غموض في شيء وتطامن(١٨)، ومن ذلك القبر قبر الميت، ويقال في اللغة: اطمانت الأرض وتطامنت: انخفضت».

وهذا يحدد مفهوم كلمة «قبر» في اللغة، وهو ما كان من المواضع منخفضًا غير مرتفع ولا بارز.

وقد بين النبي الله عنه منته صفة القبور، وما يجب أن تكون عليه، ومن ذلك ما رواه جابر بن عبد الله - رضي الله عنهما - قال: «نهى رسول الله الله إن يجصص القبر أو يقعد عليه أو يبنى عليه»(١٩).

وعن أبي الهياج الأسدي قال: قال لي علي بن أبي طالب رضي الله عنه: ألا أبع ثل على ما بعثني عليه رسول الله ﷺ: «أن لا تدع تمثالا إلا طمسته ولا قبرًا مشرفًا إلا سويته»(٢٠).

والآن نذكر بعض الأحاديث الواردة في النهي عن اتخاذ القبور مساجد والصلاة عندها، وبيان ما في ذلك من سد لذرائع الشرك.

١ - عن عائشة وعبد الله بن عباس - رضي الله عنهم - قالا: لما نزل(٢١) برسول الله طفق(٢٢) هو يطرح خميصة له على وجهه فإذا اغتم بها كشفها عن وجهه فقال وهو كذلك: «لعنة الله على اليهود والنصارى اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد» بحذر ما صنعوا(٢٣).

قال القرطبي في معنى الحديث: «وكل ذلك لقطع الذريعة المؤدية إلى عبادة من فيها، كما كان السبب في عبادة الأصنام»، وقال أيضًا: «ولهذا بالغ المسلمون في سد الذريعة في قبر النبي صلى فاعلوا حيطان تربته وسدوا المداخل

إليها، وجعلوها محدقة بقبره ﷺ، ثم خافوا أن يتخذ موضع قبره قبلة إذا كان مستقبل المصلين، فتصور الصلاة إليه بصورة العبادة، فبنوا جدارين من ركني القبر الشماليين وحرفوهما حتى التقيا على زاوية مثلثة من ناحية الشمال، حتى لا ممكنوا أحدا من استقبال قدره(٢٤).

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية: «فحرم أن تتخذ قبورهم مساجد بقصد الصلوات فيها، كما تقصد المساجد، وإن كان القاصد لذلك إنما يقصد عبادة الله وحده، لأن ذلك نريعة إلى أن يقصدوا المسجد لأجل صاحب القبر ودعائه، والدعاء به، والدعاء عنده، فنهى رسول الله الله عن اتخاذ هذا المكان لعبادة الله وحده لئلا يتخذ نريعة إلى مفسدة وليس فيه مصلحة راجحة ينهى مفسدة وليس فيه مصلحة راجحة ينهى الثلاثة لما في ذلك من المفسدة الراجحة، وهو التشبه بالمشركين الذي يغضى إلى الشرك، (٢٥).

وقال في موطن أخر: «إنه نهى عن بناء المساجد على القبور ولعن من فعل ذلك، ونهى عن تكبير القبور وتشريفها وأمر بتسويتها، ونهى عن الصلاة إليها وعندها، وعن إيقاد المصابيح عليها لئلا يكون ذلك ذريعة إلى اتضاذها أوثانا، وصرم ذلك على من قصد هذا ومن لم يقصده سدًا للذريعة»(٢٦).

٢ - وفي الصحيحين وغيرهما(٢٧) أن أم حبيبة وأم سلمة - رضي الله عنهما -نكرتا كنيسة رأينها بأرض الحبشة وما فيها من الصور، فقال ٥ : «أولئك إذا مات فيهم الرجل الصالح أو العبد الصالح بنوا على قبره مسجدًا وصوروا فيه تلك الصور، أولئك شرار الخلق عند الله».

قال ابن حجر: «وإنما فعل ذلك أوائلهم ليتاسوا برؤية تلك الصور ويتذكروا أحوالهم الصالحة فيجتهدوا كاجتهادهم، ثم خلف من بعدهم خلوف جهلوا مرادهم، ووسوس لهم الشيطان أن أسلافكم كانوا يعبدون هذه الصور ويعظمونها فعبدوها، فحذر النبي صلى من مثل

ذلك سدًا للذريعة المؤدية إلى ذلك (٢٨).

وقال ابن القيم بعد ذكره لهذا الحديث وغيره من الأحاديث الناهية عن اتخاذ القبور مساجد: «إن فتنة الشرك بالصلاة عند القبور ومشابهة عباد الأوثان أعظم بكثير من مفسدة الصلاة بعد العصر والفجر، فإذا نهى عن ذلك، أي عن الصلاة بعد هذين الوقتين سدًا لذريعة التشبه التي لا تكاد تخطر ببال المصلي، فكيف بهذه الذريعة القريبة التي كثيرا ما تدعو صاحبها إلى الشرك ودعاء الموتى والاستعانة بهم، وطلب الحوائج منهم، واعتقاد أن الصلاة عند قبورهم أفضل منها في المساجد مما هو محادة لله ورسوله ﷺ،(٢٩).

٣ - وعن جندب بن عبد الله البجلي أنه سمع النبي ققبل أن يموت بخمس وهو يقول: «إني أبرأ إلى الله أن يكون لي منكم خليل، فإن الله تعالى قد اتخذني خليلا كما اتخذ إبراهيم خليلا، ألا وإن من كان قبلكم كانوا يتخذون قبور أنبيائهم وصالحيهم مساجد، ألا فلا تتخذوا القبور مساجد إني أنهاكم عن ذلك»(٣٠).

قال النووي: «قال العلماء: إنما نهى النبي ﷺ عن اتخاذ قبره وقبر غيره مسجدًا خوفًا من المبالغة في تعظيمه والافتتان به، فربما أدى ذلك إلى الكفر، كصصا جرى لكثيبر من الأمم

#### الخالية.....»(٣١).

وقد ذكر الصنعاني بعد سياقه لبعض الأحاديث المبينة لصفات القبور الشرعية قوله: «وهذه الأخبار المعبر فيها باللعن والتشبيه بقوله: «لا تجعلوا قبري وثنًا يعبد من دون الله» تفيد التحريم للعمارة والتزيين والتجصيص، ووضع الصندوق المزخرف، ووضع الستائر على القبر وعلى سمائه، والتمسح بجدار القبر، وأن ذلك قد يفضي مع بعد العهد وفشو الجهل إلى ما كان عليه الأمم السابقة من عبادة الأوثان، فكان في المنع من ذلك بالكلية قطع لهذه الذريعة ألفضية إلى الفساد، وهو المناسب للحكمة المعتبرة في شرع الأحكام من جلب المصالح ودفع الماسد سواء كانت بنفسها أو باعتبار ما تفضي إليه»(٣٢).

٤ - وعن ثابت بن الضحاك - رضي الله عنه -قال: نذر رجل على عهد النبي أن ينحر إبلاً ببوانة(٣٣)، فقال النبي الله هل كان فيها وثن من أوثان الجاهلية يعبد؟ قالوا: لا، قال: هل كان فيها عيد من أعيادهم؟ قالوا: لا. قال رسول الله فيها عيد من أعيادهم؟ قالوا: لا. قال رسول الله الله ولا فيما لا يملك ابن أدم»(٣٤).

وهذا دليل على أنه لا يجوز التقرب إلى الله في مكان يُعبد فيه غير الله. والله أعلم. وإلى لقاء إن شاء الله.

(1) مجموع الفتاوي ح/١٣٦. (٢) أخرجه البخاري ٤٧٨. (٣) النهاية في غريب الحديث والأثر جـ٣/١٢٣. (٤) فتح المجيد شرح كتاب التوحيد ص٢٠٣، ٢٣١. (٦) اى حصى صغارا. انظر لسان العرب جـ ٦١/٩. (٥) يعنى مزدلفة. (V) اخرجه احمد في مسنده جـ١/٢١٥، ٣٤٧. (٨) صحبح مسلم ٢٠٥٥. (١٠) إغاثة اللهفان من مصايد الشيطان جـ١٨٢/١ (٩) شرح النووي على مسلم جـ ٢٢٠/١٦. (11) يعنى تحول وتغير ونسى بسبب ذهاب العلماء. (١٢) البخاري ٦٦٧. (١٣) جامع البيان في تفسير القران جـ ٢٩/٢٩. (١٤) فتح المحدد (الهامش) ص ٢٢٥. (١٥) معارج القبول جـ ٢٢/١٢. (11) الدين الخالص جـ٢/٤٤٥. . 1V77 auda (1V) (1٨) لسان العرب جـ ٢٦٨/١٣٣. (١٩) أخرجه مسلم ٦٦٧. . 777 auda (Y.) (٢١) نُزل ونزل، والمعنى: ١٢ نزل ملك الموت. (٢٢) طفق: بكسر الفاء وفتحها، أي: جعل. (۲۳) متفق عليه. (٢٤) فتح المحيد/٢٣٩. (٢٥) مجموع الفتاوى جـ٣/١٦٢، ١٢٤. (٢٦) مجموعة الفتاوى الكبرى جـ١٤١/٣] (۲۷) متفق عليه. (٢٨) فتح الباري جـ١/٥٢٥. (٢٩) إغاثة اللهفان من مصايد الشيطان حـ١٨٨/١ (۳۰) أخرجه مسلم ۷۷۳، ۲۷۸. (۳۱) شرح النووى على مسلم د ۱۳/۵. (٣٢) إعلام الموقعين عن رب العالمين - ١٥١/٣٥. (٣٣) سبل السلام شرح ادلة الأحكام حـ٢/٧٤.

(٣٤) بوانة: هضبة وراء ينبع قريبة من ساحل البحر. انظر معجم البلدان (ج١/٥٠٥).

(٣٥) صحيح، انظر صحيح سنن آبي داود ج٢/٣٧.

٢٦ التوحيي العدد ٥٠ ٤ السنة الرابعة والثلاثون



الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:

قال تعالى: ﴿شَهْرُ رَمَضَانَ الَّذِي أُنزَلَ فِيهِ القُرْآنُ هُدُى لَلنَّاسِ وَبَيَّنَاتٍ مِّنَ الهُدَى وَالْفُرُقَانِ فَمَن شَهِدَ مِنِكُمُ الشَّهْرَ فَلْيَصِئْمُهُ وَمَن كَانَ مَرِيضًا أَوْ عَلَى سَفَر فَعِدَّهُ مَّنْ أَيَّام أُخَرَ يُرِيدُ اللَّهُ بِكُمُ اليُسْرَ وَلاَ يُرِيدُ بِكُمُ العُسْرَ وَلِتُحْمِلُوا العِدَّةَ وَلِتَحَبَّرُوا اللَّهُ عَلَى مَا هَدَاكُمْ وَلَحَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ [البقرة: ١٨٥]. يريدُ بِكُمُ العُسْرَ وَلِتُحْمِلُوا العِدَّةَ وَلِتَحَبَّرُوا اللَّهُ عَلَى مَا هَدَاكُمْ وَلَحَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ [البقرة: ١٨٥]. القرآن هو حبل الله المتين والذكر الحكيم والصراط المستقيم، من عمل به أجر، ومن حكم به عدل، ومن دعا إليه هُدي إلى صراط مستقيم، لا تشبع منه العلماء، ولا تلتبس به الألسن ولا تزيغ به الأهواء، ومن تركه واتبع غير سبيل المؤمنين ولاه الله ما تولى وأصلاه جنهم وساءت مصيرًا. والقرآن هو كلام الله تعالى أنزله على رسوله وتعبدنا بتلاوته، فعن عثمان بن عفان رضي الله

> وقد نزل القرآن جملة واحدة إلى بيت العـزة في السماء الدنيا، وهذا قول ابن عباس رضى الله عنهما وغيره، ثم نزل منجمًا مفرقًا على قلب رسـول الله 🐉 حسب الوقائع والأحداث، وبشان التنزل الأول يقول سبحانه: ﴿ إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةِ القَدْرِ ﴾، ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةٍ مُبَارَحَةٍ ﴾، ﴿ شَنَهْرُ رَمَضَانَ الَّذِي أُنزلَ فِيهِ القُرْآنُ ﴾ وليلة القدر هي الليلة المباركة من شبهر رمضان، وعنى بالتنزيل الثاني قوله سبحانه: ﴿ وَقُرْانًا فَرَقْنَاهُ لِتَقْرَأَهُ عَلَى النَّاس عَلَى مُكْثٍ وَنَزَلْنَاهُ تَنزيلا ﴾، وقد

كانت الكتب السابقة عليه تنزل جـملة واحـدة على الأنبياء والمرسلين، فجمع الله التنزيلين للقرآن الكريم. ثبت في صحيح مسلم عن

تميم الداري رضي الله عنه قــال: «إن النبي عنه: قــال: «الدين النصيحة». قلنا: لمن؟ قـال: «لله ولكتابه ولرسوله ولأئمة المسلمين وعامتهم».

معنى النصيحة لكتاب الله

قال النووي: قال العلماء رحمهم الله: النصيحةُ لكتاب الله تعالى، هي الإيمان بأنه كلام الله تعالى وتنزيله، لا يشبهه شيء من كلام الخلق ولا يقدر على مـثله الخلق

بأسرهم، ثم تعظيمه وتلاوته حق التلاوة وتحسينها والخشوع عندها وإقامة حروفه في التلاوة والذب عنه ضد تأويل المحرفين وتعرض الطاعنين، والتصديق بما فيه والوقوف مع أحكامه وتفهم علومه وأمثاله والاعتناء والعمل بمحكمه والتسليم بمتشابهه والبحث عن عمومه وخصوصه وناسخه ومنسوخه، ونشر علومه والدعاء إليه وإلى ما ذكرناه من نصيحة. اه.

#### فضلالقرآن

عن عائشية رضي الله عنها

قالت: قال رسول الله ﷺ: «الذي يقرأ القرآن وهو ماهر به مع السفرة الكرام البررة والذي يقرأ القرآن وهو يتتعتع فيه وهو عليه شاق له أجران». متفق عليه.

وعن عـمـر بن الخطاب رضي الله عنه أن النبي ﷺ قال: «إنَّ الله تعالى يرفع بهذا الكتـاب أقـوامًـا ويضع به أخرين». رواه مسلم.

وعن أبي أمامة الباهلي رضي الله عنه قال: سمعتُ رسول الله ﷺ يقول: «اقرؤوا القرآن فإنه يأتي يوم القيامة شفيعًا لأصحابه». رواه مسلم.

وعن ابن عصر رضي الله عنهما عن النبي الله قال: «لا حسد إلا في اثنتين: رجل آتاه الله القرآن فهو يقوم به آناء الليل وآناء النهار ورجل آتاه الله مالاً فهو ينفقه آناء الليل وآناء النهار، متفق عليه.

وعن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «من قرأ حرفًا من كتاب الله تعالى فله حسنة والحسنة بعشر أمثالها، لا أقول ألم حرف ولكن ألف رواه الترمذي وقال: حديث حسن صحيح.

وقارئ القرآن يترجح على غيره في الدنيا والآخرة وفي حال الوضع في القبر، فعن

أبي مسعود الأنصاري رضي الله عنه عن النبي ﷺ قـال: «يؤم القومَ أقرؤهم لكتاب الله تعالى». رواه مسلم.

وكان النبي عندما ضاقت القبور بالموتى يوم أحد يسال: «أيهم أكثر أخذًا للقرآن» فإذا أشير إلى أحدهم قدمه في اللحد، ويوم القيامة يقال لصاحب القرآن: «اقرأ وارق ورتل كما كنت ترتل في الدنيا فإن منزلتك عند أخر آية تقرؤها». رواه الترمذي وقال:

#### آداب حامل القرآن

عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال: «ينبغي لحامل القرآن أن يُعرف بليله إذا الناس نائمون، وبنهاره إذا الناس مفرطون، وبحزنه إذا الناس يفرحون، وببكائه إذا الناس يضحكون، وبصمته إذا الناس يخوف، وبصمته وبخشوعه إذا الناس

وعن الفضيل قال: حامل القرآن حامل راية الإسلام لا ينبغي أن يلهو مع من يلهو، ولا يسهو مع من يسهو، ولا يلغو مع من يلغو تعظيمًا لحق القرآن.

وينبغي الحذر من اتخاذ القرآن للمعيشة يتكسب به لقول رسول الله ﷺ: «اقرؤوا القرآن ولا تاكلوا به ولا تجفوا

عنه ولا تغُلوا فيه».

ويجوز أخذ الأجرة على تعليم القرآن، وقد جاء بالجواز الأحاديث الصحيحة مثل: «إن أحق ما أخذتم عليه أجرًا كتاب الله».

وينبغي للمسلم أن يحافظ على تلاوة القرآن ويكثر منها ويجعل لنفسه حظًا ووردًا من كتاب الله يقرؤه كل يوم، وقد كان كثير من السلف يختمه كل سبع ليال مرة، ومنهم من ختمه مرة في اليوم، وقد كره جماعة من المتقدمين الختم في يوم وليلة لقول النبي ﷺ: «لا يفقه من قرأ القرآن في أقل من يثلاث». رواه الترمذي وقال:

> وينبغي أن يكون اعتناؤه بقراءة القرآن في الليل أكثر.

فعن عمر بن الخطاب قال: قال رسول اللَّه ﷺ: «من نام عن حربه من الليل أو عن شيء منه فقرأه ما بين صلاة الفجر وصلاة الظهر كتب له كانه قرأه من الليل». رواه مسلم.

#### آداب تلاوة القرآن

وينبغي أن يحرص القارئ على تنظيف فيه بالسواك ويستحب أن يقرأ القرآن على طهارة تامة ولا يمس القرآن إلا طاهرا، ويجوز للحائض والنفساء أن تقرأ القرآن دون أن تمس المصحف، أما الجنب

۲۸ التوحيد العدد ٥٠٤ السنة الرابعة والثلاثون

فلا يجوز له القراءة لأنه بمقدوره رفع الجنابة في الحال، أما الحائض فليست كذلك، ويستحب أن تكون القراءة في مكان نظيف ولو وعن عائشة رضي الله عنها قالت: إني لأقرأ حزبي وأنا مضطجعة على السرير وعنها قالت: «كان رسول الله تخ يتكئ في حجري وأنا حائض ويقرأ القرآن». رواه البخاري ومسلم.

ويتعوذ بالله من الشيطان الرجيم إذا أراد الشروع في القراءة ﴿ فَإِذَا قَرَأْتَ القُرْآنَ فَاسْتَعِذْ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجِيمِ ﴾، ويقرأ بهيئية الخشوع والتدبرُّ: ﴿ أَفَلاً يَتَدَبَّرُونَ القُرْآنَ ﴾ وقد بات جماعة من السلف يتلون أية واحدة يتدبرونها ويرددونها إلى الصباح.

وصلى عمر بن الخطاب رضي الله عنه بالجماعة فقرأ سورة فبكى حتى سالت دموعه على ترقوته، فالبكاء مستحب مع القراءة وبعدها.

وينبغي أن يرتل قراءته، وأن يخرج الحروف من مخارجها الصحيحة، قال تعالى: ﴿ وَرَتَّلِ القُرْآنَ تَرْتِيلا ﴾.

ويستحب إذا مرباية

رحمة أن يسال الله تعالى من فضله، وإذا مر باية عذاب أن يستعيذ بالله من الشر ومن العذاب، وإذا مر باية تنزيه لله تعالى نزهه.

فقد روى مسلم عن حذيفة رضي الله عنه قال: «صليت مع النبي الله عنه قال: «صليت البقرة فقلت: يركع عند المائة ثم مضى فقلت: يصلي بها في ركعة فمضى فقلت: يركع بها ثم افتتح النساء فقراها يقرأ افتتح آل عمران فقراها يقرأ ترسالاً إذا مر بآية فيها تسبيح سبتح وإذا مر بسؤال سال».

وإذا ابتدا بقراءة أحد القراء فينبغي أن يستمر على القراءة ما دام في صلاته ويقرأ على ترتيب المصحف، ولا يجوز تنكيس الآيات، وأما تنكيس السور فعلى خلاف الأولى.

ويستحب طلب التلاوة من قارئ حسن الصوت، وقد كان عـمـر بن الخطاب يقـول لأبي موسى الأشعري: ذَكَرْنَا ربنا.

ويستحب تحسين الصوت بالتلاوة والاجتماع على قراءة القرآن، فعن أبي موسى الأشعري أن رسول الله قال له: «لقد أوتيت مزمارًا من مرزامير أن داود». رواه البخارى ومسلم، والمزمار هو

الصوت الحسن.

ويحرم تفسير القرآن بغير علم، كما يحرم المراء والجدال فيه بغير حق.

وقد أجمع المسلمون على وجوب تعظيم القرآن على الإطلاق وتنزيهه وصيانته، وأجمعوا على أن من ححد حرفًا مما أُجْمعَ عليه أو زاد حرفًا لم يقرأ به أحدً وهو عالم بذلك فهو كافر، وعلى المسلمين أن يسعوا في تحكيم كتاب ربهم في حياتهم الخاصة والعامة، في سياستهم واقتصادهم واجتماعهم وأخلاقهم وحربهم وسلمهم وأن تنتهز فرصة هذا الشبهر المبارك في إقامة حدوده وحروفه، فنحل حلاله ونحرم حرامه ونقف عند محكمه ونؤمن بمتشابهه ونتلوه حق تلاوته، ولا نهجره بأي نوع من الهجر حتى لا نكون ممن يشكوهم الرسول 👑 لربه يوم القيامة، قال تعالى: ﴿ وَقَالَ الرُّسُولُ يَا رَبِّ إِنَّ قَــوْمِي اتَّخَــذُوا هَذَا القُرْآنَ مَهْجُورًا ﴾، فالقرآن لم ينزل لعمل الأحجبة ولا ليكون بضاعة للموتى ولكن لينذر من كان حيًّا ويحق القول على الكافرين. والله من وراء القصد.

# 

الشمة وتسيعة، هو أبو عبد الرحمن بعي بن محلد الأندلسي القرطبي الحافظ صاحب التفسير والمسند اللذين لا نظير لهما. مولكه: ولد في حدود سنة مئتين أو قبلها بقليل.

شيوخه، سمع من يحيى بن يحيى الليثي، ويحيى بن بكير ومحمد بن عيسى الأعشي وأبي مصعب الزهري وإبراهيم بن المنذر الحزامي وهشام بن عمار ومحمد بن عبد الله بن نمير وأحمد بن حنبل مسائل وفوائد وأبي بكر بن أبي شيبة كثيرا وشيبان بن فروخ وهدبة بن خالد وحرملة بن يحيى وعيسى بن حماد وسحنون بن سعيد الفقيه وعثمان بن أبي شيبة وأبي كريب وبندار والفلاس وخلق كثيرين.

تلامنته: حدث عنه ابنه أحمد، وأيوب بن سليمان المرى، وأسلم بن عبد العزيز، ومحمد بن وزير، والحسن بن سعد الكناني، وعبد الله بن يونس المرادي، وعبد الواحد بن حمدون، وهشام بن الوليد الغافقي، وأخرون. ثناء العلماء عليه:

قال الذهبي: وكان إمامًا مجتهدًا صالحًا، ربانيًا صادقًا مخلصًا، رأسًا في العلم والعمل، عديم المثل، منقطع القرين، يفتي بالأثر، ولا يقلد أحدا.

قال طاهر بن عبد العزيز الاندلسي: حملت معي جزءًا من مسند بقي بن مخلد إلى المشرق، فاريته محمد بن إسماعيل الصائغ، فقال: ما اغترف هذا إلا من بحر، وعجب من كثرة علمه.

وقال إبراهيم بن حيون، عن بقي بن مخلد، قال: لما رجعت من العراق، أجلسني يحيى بن بكير إلى جنبه، وسمع مني سبعة أحاديث.

قال الإمام أبو محمد بن حزم الظاهري: أقطع أنه لم يؤلف في الإسلام مثل تفسير. بقي، لا تفسير محمد بن جرير، ولا غيره.

قال أبو عبد الملك أحمد بن محمد بن عبد البر القرطبي: «كان فاضلا تقيا، صواما قواما متبتلا، منقطع القرين في عصره، منفردا عن النظير في مصره، كان أول طلبه عند محمد بن عيسى الأعشى، ثم رحل، فحمل عن أهل الحرمين، ومصر، والشام، والجزيرة، وحلوان، والبصرة، والكوفة، وواسط وبغداد، وخراسان. قال الذهبي: كذا قال، فغلط لم يصل إلى خراسان، بل ولا إلى همذان، وما أدري. هل دخل الجزيرة أم لا؟ ويظهر ذلك لمن تأمل شيوخه - ثم قال: وعدن والقيروان - قلت: وما دخل الرجل إلى اليمن قال ابن كثير الحافظ الكبير له المسند المبوب على الفقه ثم قال وكان رجلا صالحا عابدا زاهدا مجاب الدعوة.

#### من احواله واقواله:

الإعلام يسيرا

قال أسلم بن عبد العزيز حدثنا بقي بن مخلد قال لما وضعت (مسندي) جاعني عبيد الله بن يحيى بن يحيى واخوه إسحاق فقالا: بلغنا أنك وضعت (مسندا) قدمت فيه أبا مصعب الزهري ويحيى بن بكير وأخرت أبانا؟ فقال: أما تقديمي أبا مصعب فلقول رسول الله الله هذهموا قريشا ولا تقدّموها» وأما تقديمي ابن بكير فلقول رسول الله الله «دبر كبر» يريد السن - ومع أنه سمع الموطا من مالك سبع عشرة مرة وأبوكما لم يسمعه إلا مرة واحدة قلت وله فيه فوت معروف. قال: فخرجا ولم يعودا، قال: وذكر عبد الرحمن بن أحمد، عن أبيه أن امرأة جاعت إلى بقي فقالت إن ابني في الأسر ولا حيلة لي فلو أشرت إلى من

• ٢ التوحير العدد ٥٠ ة السنة الرابعة والثلاثون

يفديه فإننى والهة قال: نعم انصرفي حتى أنظر في أمره ثم اطرق وحرك شفتيه ثم بعد مدة جاعت المرأة بابنها فقال: كنت في يد ملك فبينا أنا في العمل سقط قيدي قال فذكر اليوم والساعة فوافق وقت دعاء الشبيخ قال فصاح على المرسم بنا ثم نظر وتحير ثم أحضر الحداد وقيدنى فلما فرغه ومشيت سقط القيد فبهتوا ودعوا رهبانهم فقالوا ألك والدة؟ قلت: نعم. قالوا: وافق دعاؤها الإحادة.

قال الذهبي: هذه الواقعة حدث بها الحافظ حمزة السهمي، عن أبي الفتح نصر بن أحمد بن عبد الملك قال سمعت عبد الرحمن بن أحمد حدثنا أبي..... فذكرها وفيها ثم قالوا: قد أطلقك الله فلا بمكننا أن نقيدك فزودوني ويعثوا يي.

قال ابن حزم: و(مسند) بقى روى فيه عن ألف وثلاث مئة صاحب ونيف ورتب حديث كل صباحب على أبواب الفقه فهو مسند ومصنف وما أعلم هذه الرتبة لأحد قبله مع ثقته وضبطه واتقانه واحتفاله في الحديث وله مصنف في فتاوى الصحابة والتابعين فمن دونهم الذي قد أربى فيه على مصنف بن أبى شيبة وعلى مصنف عبد الرازق وعلى مصنف سعيد بن منصور ..... ثم إنه نوه بذكر تفسيره وقال: فصارت تصانيف هذا الإمام الفاضل قواعد الإسلام لا نظير لها وكان متخيرا لا يقلد أحدًا وكان ذا خاصة من أحمد بن حنيل وحاربا في مضيمار الدخاري ومسلم والنسائي.

وقال أبو عبد الملك المذكور في تاريخه كان بقي طوالا اقنى ذا لحية مضيرا (مكتنز اللحم) قوبا جلدا على المشي لم بر راكبا داية قط وكان ملازما لحضور الحنائز متو اضعًا، وكان يقول إنى لأعرف رجلا كان تمضى عليه الأيام في وقت طلبه العلم ليس له عيش إلا ورق الكرنب الذي يرمى وسمعت من كل من سمعت منه في البلدان ماشيا إليهم على قدمي.

قال ابن لبابة الحافظ: كان بقى من عقلاء الناس وأفضلهم، وكان أسلم بن عبد العزيز يقدمه على جميع من لقيه بالمشرق، ويصف زهده، ويقول ربما كنت أمشى معه في أزقة قرطبة فإذا نظر في موضع خال إلى ضعيف محتاج أعطاه أحد ثوييه.

وذكر أبو عبيدة، قال: كان بقى يختم القرآن كل ليلة في ثلاث عشرة ركعة، وكان يصلى بالنهار مئة ركعة، ويصوم الدهر وكان كثير الجهاد فاضلا، يذكر عنه أنه رابط اثنتين وسيعين

وقال الذهبي: ومن مناقبه أنه كان من كبار المجاهدين في سبيل الله، يقال شهد سبعين غزوه. وقاتله: توفى لليلتين بقيتا من جمادي الآخرة سنة ست وسيعين ومئتين رحمه الله. المراجع

> - سير أعلام النبلاء. - طبقات الحفاظ. - البداية والنهاية. دروس مستفادة من الترجمة:

١ - لا ينال العلم براحة الجسم ولكن بالرحلة والطلب والسعى. all of a delivery ingoing the line of a second

٢ . أهل الرأي أعداء السنن فاحذروهم.

٣. العلماء هم أولياء الله تجاب دعوتهم.

التوجيي العدد ٢٠٥ السنة الرابعة والثلاذون ٣١

No 6 100 / 2100



أيّها المسلمون، الآيّام تمرُّ عجلَى، والسنّون تنقضي سراعًا، وكثيرُ من الناس في غَمرة ساهون وعن التّذكرة معرضون، وفي التنزيل العزيز: ﴿وَهُوَ الَّذِي جَعَلَ اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ خَلْفَةً لِنْ أَرَادَ أَنْ يَذَكَرَ أَوْ أَرَادَ شُكُورًا ﴾ [الفرقان: ٦٢].

ولما كان العُمر . يا عبادَ الله . محدودًا وأيّامُ العَبدِ في هذه الدّنيا معدودة فقد امتنَّ الله على عبادِه بمواسم الخيرات ومِنَح النَّفَحات، وأكرَمَ بأيّام وليال خصّها بمزيد من الشَّرقُ والفُضل وعظيم من الشَّرقُ والفُضل وعظيم التواب ومُضاعفة الأجر، وجعل فيها بمنَّه وكرمِه ما يعوض فيه الموفق قيصر دياتِه وتقصيرَ اعماله. وإن أيّامكم هذه من أفضل الأيّام، وهذه العَشرُ الأخيرةُ هي الأفضلُ والأكرَم.

#### محاسبة النفس

ما أحوجَ العبد إلى موقف المحاسبة في هذه الأيّام الفاضلة، إنها مناسبَة مناسبَة من أجل التغيير والتصحيح والإصلاح في حياة الفرد وفي حياة الأمة، يقول رسول الله صلّى الله عليه وعلى آله وصحبه وسلّم: «إذا دخل رمضانُ فتّحت أبواب الجنّة وغلَّقت أبوابُ النار وسُلسلت الشياطين، أوّل ليلة من رمضانَ صُغَّدت الشياطين ومردَة الجنَ، وفُتّحت أبواب الجنة فلم يغلّق منها الجن، وغلَقت أبواب النار فلم يُفتَح منها باب، وينادي مناد: يا باغيَ الخير أقبل، ويا باغيَ

الشرِّ أقصر، ولله عتقاءً من النَّار، وذلك كلَّ ليلة». إنها فرصنة للمحاسبة وفرصنة للإصلاح وفرصة للتغيير، «يا باغيَ الخير أقبِل، ويا باغيَ الشرَ أقصر».

ومن أجل مزيد من التامل واستشعار جادً للمحاسبَبَة وإدراك عميق لهذه الفرصة السانحة هل تأملتم في دعاء يردده في مثل هذه الأيام حين تبدأ أيام الشهر في في مثل هذه الأيام حين تبدأ أيام الشهر في فراقه ويعيشون ساعات الوداع ومشاعر الفراق، دعاء يصاحبه دفق شعوري مؤثّر من القلوب الحيَّة والنفوس المحلقة نحو السمو بشعور إيماني فياض، يرفعون أيديهم مناشدين ربَّهم ومولاهم: اللهم أجعله شاهدًا لنا، لا شاهدًا علينا. هل تأملتم هذا الدعاءً! وهل فحصتم مضامينَه وعواقبَه وحقيقته ونتيجته؟!

أيّها الصائمون، إنّ شهادة شهر رمضان غيرُ مجروحة، إنّه موسم يتكرّر كلَّ عام، يشهد على الأفراد، ويشهّد على الأمة، إنَّهُ يشهد حالَكم، فهل سيشهّد لنا أو يشهّد علينا؟! يرقب حالَنا؛ هل سوف يزدرينا أو سوفَ يغيطنا؟! ماذا في استقبالنا له؟! وماذا في تُفريطنا قيه، بل في كلّ أيّام العام والعُمر؟ هل نجتهد فيه ثم نضيًع في سائرِ أيّام العام؟!

الأيّام تشهَد، والجوارح تشهد، والزّمان يشهد، والمكان يشهد، إنَّ تامُّلُنا في شهادة هذا الشهر الكريم لنا أو علينا فرصة عظيمةً صادقة جادّة في المحاسبة ومناسبةً حقيقيّة نحو التغيير والتعويض، «يا باغيَ الخير أقبل، ويا باغيَ الشرّ أقصر». وقد يكون لشهادة رمضان المعظّم نوعٌ من التميُّز ولونٌ

٣٢ التوجيري العدد ٥٠٤ السنة الرابعة والثادثون



من الخصوصيّة، لماذا؟ لأنَّ شهرَ رمضّانَ هو شهر الصّبر، شهر مقاومة الهوى وضبطِ الإرادة ومقاومَة نزوات النفس ونوازعها.

شبهر رمضان - معاشر الصائمين -ميدانُ التفاوت بين النفوس الكبيرة والنفوس الصغيرة، بين الهمَم العالية والهمَم الضَعيفة. هذا الشهرُ الشاهد فرصةُ حقيقَيَة لاختبار الوازع الداخليّ عند المسلم، الوازع والضمير هو محور التربية الناجحة.

#### خصائص الصيام

ومن أجل مرزيد من الترأمُّل والنظَر والفحص في هذه الشهادة الرمضانية فلتنظُروا في بعض خصائص المتيام وأحوال الصائمين. المتوم سرُّ بين العبد وبين ربَّه، وقد اختصَّه الله لنفسه في قوله سبحانَه في الحديث القدسي: «المتوم لي وأنا أجزي به، يدَع طعامَه وشرابه وشهوتَه من أجلي».

أيّها الإخوة في الله، الصوم عن المفطرات الظاهرة يسير غير عسير لكثير من الناس، يقول ابن القيم رحمه الله: "والعباد قد يطلعون من الصائم على ترك المفطرات الظاهرة، وأما كونه ترك طعامه وشرابه وشهوته من أجل معبوده فهو أمر لا يطلع عليه بشر، وتلك حقيقة الصوم".

واقرنوا ذلك - رحمكم الله - بقوله : «من صامَ رمضانَ إيمانًا واحتسابًا غفر له ما تقدَم من ذنبه، ومن قام رمضانَ إيمانًا واحتسابًا غفر له ما تقدَم من ذنبه، ومن قام ليلة القدر إيمانًا واحتسابًا غفر له ما تقدَم من ذنبك». مَن - تُرى - يحصقَق الإيمانَ والاحتساب على وجهه يا عباد الله؟! «يا



باغي الخير أقبل، ويا باغي الشر أقصر». أحوال الناس في رمضان

تأملوا أحوال بعض الصائمين مع الطعام وفضول الطعام، يسرفون على أنفسِهم في مطاعمهم ومشاربهم ونفقاتهم، يتجاوزون حدَّ الاعتدال والوسَط، ساعدهم في ذلك إعلامُ هَزيل قد جعَل مساحات هائلةً للأكل والموائد مع ممارسات غير سوية من التحار والمستهلكين.

وتأملوا . حفظكم الله . وأنتم فى رحاب هذا الشبهر الشاهد، تأملوا أحوال بعض الغافلين الذين يضب عون هذه الأوقات الفاضلة والليالي الشريفة مع اللهو والبطّالين فيما لا ينفَع، بل إنَّ بعضها فيما يضر وبهلك ويفسيد الدنن من الغبية والنميمة والمسالك المحرَّمة، انقلدت عليهم حياتهم ليجعلوا نهارهم نومًا وليلَهم نهارًا في غير طاعةً ولافائدة، لا لأنفس هم ولا لأمّت هم، تحمعاتُ ليليَّة، إما تضييع للواجبات والمسؤوليات، وإمًا وقوع في المنهيّات والمهلكات، يعصينهم في ذلك قنوات وفضائيًات في مسلسلات هابطة وبرامجَ للتسلية هزيلة.

بل إنَّ التأمَّلَ في فضول الكلام - أيَها الصائمون - لا ينقضي منه العجَب، حتى في أحوال بعض الصالحين والمتعبَّدين ممن ينتسبُ للعلم والدين والدعوة، فلا يكاد الغافل منهم يُفكِّر في فضول الكلام فضلاً عن أن يفكِّر في تجنُّبه، ولكثرة كلامهم فقَدوا السَّمتَ وقلَّت عندهم الحكمة وخلَطوا الجدُّ بالهزل، ناهيكم في الوقوع في داء الغيبة والنميمة والكذب والرياء والسمعة. همسة في أذن المتكفن

ومن المعلوم أنُّ كثرةَ الخُلطةِ وبخاصبة فى أوقات التعبُّد تدعو إلى فضول الكلام وتضييع الأوقات وكثرة الانشغالات وتقعد عن المناحاة، ولاحظوا ذلك في أحوال بعض المعتكفين هداهم الله وأصلح بالهم، يعتكفون جماعات، فينفتح يبنهم الحديث وتتسبع أبوانه، بل قد يكون المعتكف مجلبة للزائرين ومكانًا للتَجَمّع مما يُبعد عن هدى الاعتكاف وحكمته، بقول الحافظ ابن القيم رحمه الله: كلُ هذا تحصيل لمقصبود الاعتكاف وروحية عكس ما مفعله الجهال من اتَّخاذ المعتكف موضع عشرة ومجلبة للزائرين وأخذهم بأطراف الحديث بينهم، فهذا لونُ والاعتكاف النبويَ لونُ آخر". وفي هذا يقول بعض الحكماء: "إذا أردتُ أن يعتزلُك الناس فدَّع الحديثُ معَهم، فإنَّ أكثر مُواصلة الناس بينهم بالكلام، فمن سنكت عنهم اعتزلوه".

معاشر المسلمين، هذه إشارات ووقفًات لما قد تكون عليه هذه الشهادات في أحوال بعض الصائمين والمتعبَّدين، «يا باغيَ الخير أقبل، ويا باغيَ الشر أقصر».

أيّها المسلمون، هل ندرك ونحن نتامل هذه الشهادات الرمضانية أننا أصبَحنا في أمسً الحاجة إلى التغيير وأننا لا نزال يملؤنا التفاؤل بغد أفضل وواقع أمثل. إنَّ وسائلَ العلاج وأدوات النجاح ليست عنا

ببعيد، فنحن أمّة القرآن وأمّة محمّد ، أمّة هذا الشهر الكريم الشاهد، ونحن الأمّةُ الشاهدة.

منهجُ التغيير والإصلاح يتمثَّل في هذه الآيَة الكريمة الجامعة: ﴿ إِنَّ اللَّهَ لا يُغَيَّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّى يُغَيَّرُوا مَا بِأَنفُسِهِمْ ﴾ [الرعد:11]، وُفي النداء الرمضانيَ الصادح: «يا باغيَ الخير أقبل، ويا باغي الشر أقصر».

ليس الإصلاح بالاكتفاء بالنقد والتلاوم وتحويل المسؤولية على الأعداء والخصوم، إنّ على المسلم الصادق الجاد المحبّ الخيرَ لنفسه وصادق الغيرة على أمّته أن يتّقيَ والوظيفة في هذه الدنيا، فيحفظ وقتَه ويستغلق نحو التغيير والإصلاح، فيعيش وينطلق نحو التغيير والإصلاح، فيعيش حياة جادة حازمة متوازنَة، فلا يغرق في المباحات على حسّاب الفرائض والواجبات، كما يجب ترويض النفس وتدريبها على ملازمة الأعمال الصّالحة وتحرّي السنّة وصدق المتابعة لهدي المصطفى.

#### الاجتهادفي العشر الأواخر

أيّها الإخوة المسلمون، إنّ هذه العشر الأخيرة فرصةُ حقيقيّة لاختبار النفس في التّغيير نحو الأفضل والأحسن. ليس من الصعب بتوفيق الله وعونه تغيير النفس وقطعُها عمّا اعتادته لمن أخلص نيّته وصدق في عزيمته، يقول المنزر بن عبيد:

تولى عمر بن عبد العزيز رحمه الله بعد صلاة الجمعة فأنكرتُ حالَه في العصر.

وإنَ من الدلائل على التغيير ومَظاهر الهمة وقوّة العزيمة وضَبط الإرادة في هذا الشهر شهر الصبر الاجتهاد في العمل والإحسان في هذه الأيّام العشر تاسنّيًا بالقدوة والأسوة نبيّنا محمد ، فقد جعل رمضانَ كلَّه فرصةً للاجتهاد، كما خصّ العشر باجتهاد، تقول عائشة رضي الله عنها: كان رسول الله يجتهد في رمضان ما

لا يجتهد في غيرِه، وكان يجتهد في العشر. الأواخر ما لا يجتهد في غيرها.

وتسمعُو الهمة ويتجلّى التوجّه نحو التغيير حينما يجتهد العبدُ ليفوزَ بإدراك ليلة القدر، فيعمل ويتحرّى، فتسمو النّفس وتعلو الرغائب للوصول إلى أسمى المراتب وأعلى المطالب؛ توبةٌ وإقـلاع وعـزمُ على الإصلاح والإحسان، وتأملوا هذا الحديثُ العظيم وما فيه من الحثُّ ووقفات المحاسبة: «رغم أنفُ رجل دخلَ عليه رمضانُ ثم انسلَخَ فلم يُغفر له».

معاشر الأحبَّة، أروا الله من أنفسكم خيرًا؛ صيامُ نهار وقيامُ ليل واعتكاف وقراءةُ قرران وذِكرُ وصدقات ودُعاء ومحاسبة ومراجعة وندمُ وتوبَة وعزمُ على فعلِ الخيرات، «يا باغيَ الخير أقبلِ، ويا باغيَ الشرُ أقصرِ».

وبعد: أيّها الصائمون، فلحكمة عظيمة جاءت آيةُ الدعاء في ثنايا آيات الصيام: ﴿وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِي عَنَّى فَإِنَّى قَرِيبُ أُجِيبُ دَعْوَةَ الدَّاعِي إِذَا دَعَانِي فَلْيَسْتَجِيبُوا لِي وَلْيُصَوّْمُنُوا بِي لَعَلَّهُمْ يَرْشُصُدُونَ ﴾ [البقرة:١٨٦]، ولحكمة عظيمة وسرّ بليغ حُتِمت آيات الصّيام بهذه الآية الواعظة: ﴿ تِلْكَ حُدُودُ اللَّهِ فَلا تَقْرُبُوهَا كَذَلِكَ يُبَيَّنُ اللَّهُ آيَاتِهِ لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَقُونَ ﴾ [البقرة:١٨٧].

الهمة العالية سبيل إشراق القلب بنورريه

أيّها المسلمون، والحديثُ عن الشهادة الرمضانية وفُرص التغيير والإصلاح، فإنّ شهرَ رمضان موسم عظيمٌ من مواسم الخير وزمنٌ شريف من أزمنَة النفحات، يغتَنمه الأتقياء الصالحون للاستزادة من صالح العمل، ويُلقي بظلَّه الظليل على العصاق العافلين والمقصرين فيتذكرون ويندَمون ويتوبون، فالسعيد السعيد من كان شهرُه مجدِّدًا للعزم والطاعة وحافزًا للتمسك بحبل الله وفرصةً للتزوّد بزاد التقوى، حاديه في

ذلك وسائقُه همّةٌ عالية ونفسُ أبيّة لا ترضى بالدّون من العزم والعمّل، يقول ابن القيم رحمه الله: "إذا طلع غَيمُ الهمّة في ليل البَطالة وأردَفه نور العزيمةِ أشرقت أرضُ القلب بنور ربها".

على أنَّه ينبغى - أيَّها المسلمون - لذوى الهمَم العالية وطلاًب الكمالات أن بعرفوا الطبيعة البشرية والضبعف الإنساني، ﴿ وَاللَّهُ يُرِيدُ أَنْ يَتُوبَ عَلَيْكُمْ وَيُرِيدُ الَّذِينَ نَتَّ بِعُونَ الشَّهَ وَاتِ أَنْ تَمِيلُوا مَعْلاً عَظِيمًا يُرِيدُ اللَّهُ أَنْ يُخَفِّفَ عَنْكُمْ وخُلِقَ الإنسانُ ضَعِد فًا ﴾ [النساء:٢٧، ٢٨]، وفي مثل هذا يقــول بعض أهل العلم والحكم\_ة: إنَّ مِنَ الخطأ والخطَّل أن ينزعَ الرجل إلى خصلة شريفة من الخير، حتى إذا شعر بالعجز عن بلوغ غابتها انصرف عنها والتحق بالطائفة الكسولة التي ليس لها همة في هذه الخصلة ولا نصيب، ولكن الطريق الصحيح ونهج الحكمة ومنهج السعادة أن يذهبَ في همته إلى الغايات البعيدة ثم يسعى لها سعيَها ولا يقف دون النهاية إلا حيث ينفد جهده ويستفرغ وسعه.

إن إدراكَ هذا الشهر والإحسان فيه نعمةُ عظيمة وفضلٌ من الله كبير، لا يحظى به ولا يوفَّق إلا مَن منَّ الله عليه بجودِه وإحسانه وفتَحَ عليه أبوابَ الخيرات، فتنافسوا - رحمكم الله - في الطاعات، وازدادوا من الصالحات، وجدوا وتحرُّوا ليلةَ القدر، وتعرُّضوا لنفحاتِ رَبَّكم. تقبَل الله منا ومنكم الصيامَ والقيام

وسائر الطاعات، إنه سميع مجيب.

Alphic

مَنْ نُوركتَابِ الله رمضان شهر القرآن شَهْرُ رَمَضان الَّذِي أَنزَلَ فِسِهُ الْقُرْآنُ هَذَى لَلَنَّاسِ وَبَيْنَاتِ مَنَ الْهُدَى وَالْفُرِقَانِ فَـمَن شَهِدَ مَنكُمُ الشَّهْرَ فَلْيَصَنَهُ ﴾ [البقرة: ١٨٠]

من هدي رسول الله جوده ومراجعته القرآن في رمضان عن ابن عباس رضي الله عنهما قال : كان النبي تلك أجود الناس بالخير ، وكان أجود ما يكون في رمضان ، حين يلقاه جبريل ، وكان جبريل عليه السلام يلقاه كل ليلة في رمضان حتى ينسلخ ، يعرض عليه النبي تلك القرآن : فإذا لقيه جبريل عليه السلام ، كان أجود بالخير من الريح المرسلة.

#### [صحيح البخاري] من فضائل شهر رمضان فتح أبواب الجنة وإغلاق أبواب النيران

عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ قال : `إذا جاء رمضان فتحت أبواب الجنة، وغلقت أبواب النار، وصفدت الشياطين.[صحيح مسم] صفة قيام الليل

عن أبي سلمة بن عبد الرحمن أنه سال عائشة رضي الله عنها كيف كانت صلاة رسول الله ﷺ في رمضان؟ فقالت : ما كان يزيد في رمضان ولا في غيره على إحدى عشرة ركعة ، يصلي أربعاً ، فلا تسل عن حسنهن وطولهن ، ثم يصلي ثلاثاً . فقلت : عن حسنهن وطولهن ، ثم يصلي ثلاثاً . فقلت : عا رسول الله ، أتنام قبل أن توتر ؟ قال : « يا عائشة ، إن عيني تنامان ولا ينام قلبي».

> صيام رمضان برؤية الهلال عن محمد بن زياد قال دسمعت ابا هريرة رضى الله عنه يقول : قال النبي ١٤ أو قال : قال أبو القاسم ١٤ - «صوموا لرؤيته وافطروا لرؤيته ، فإن غلمي عليكم فكطوا عدة شعبان ثلاثين، ا



[صحيح البخاري]

دعاءمن أفطرعند قوم عن عبد الله بن الزبير رضي الله عنهما أن رسول الله ﷺ أفطر عند سعد فقال: أفطر عندكم الصائمون و أكل طعامكم الأبرار ، و صلت عليكم الملائكة . [١٣٧ في صحبح البامع]

## منالاداب في شهر الصيام

عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ قال : إذا كان يوم صوم أحدكم فلا يرفث و لا يصخب و إن سابه أحد أو قاتله فليقل : إني أمروْ

> صائم". [ح ٨٣٢٤ في صحيح الجامع] الهمة في اعتكاف العشر

عن أنس أن رسول الله ﷺ إذا كان مقيمًا اعتكف العشر الأواخر من رمضان وإذا سافر اعتكف من العام المقبل عشرين .

[مسند احمد وإسناده صحيح]

حكم من أكل ناسيا ...؟ عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسيول الله ﷺ قال : من أكل أو شرب ناسيا فلا يغطر فإنما هو رزق رزقيه الله . [سن الترمني]

دعاءالصائم مستجاب..! عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله تق قال : قلاث دعوات مستجابات : دعوة الصائم و دعوة المظلوم ودعوة المسافر . [صحيح الجامع ٢٠٣٠] ليلةالقدر..في ليالى الوتر

عن عائشة رضي الله عنها : أن رسول الله عن عاد : تحروا ليلة القدر في الوتر من العشر الأواخر من رمضان. [محيم البناري]

## فضل العمرة في رمضان

عن جـابر رضى الله عنه أن رسـول الله ﷺ قال : عمرة في رمضان تعدل حجة.

[متفق عليه]

#### تحذيرات نبوية .. (

عن أبي هريرة رضي إلله عنه أن رسول الله ﷺ قال : من لم يدع قول الزور والعمل به، فليس لله حاجة في أن يدع طعامه وشرابه .

الما تيوهسالة (محيح البخاري)

التوحيي العدد 1.1 السنة الرابعة والثلاثون

## تعجيل الإفطارمن سنن الأنبياء

عن ابن عباس رضي الله عنهما أن رسول الله ﷺ قال : إنا معشر الأنبياء أمرنا أن تعجل إفطارنا و نؤخر سحورنا و نضع أيماننا على شمائلنا في الصلاة .

> صحيح الجامع ٢٢٨٦] من السنة الاجتهاد في العشر عن عائشة رضي الله عنها قالت : كان رسول الله ﷺ يجتهد في العشر. اجتهاداً لا يجتهده في غيره.[صحيح

#### صدقةالفط

الدخاري]

عن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه في صدقة الفطر قال: إني و الله لا اخرج إلا ما كنا نخرج على عهد رسول الله ﷺ صاعاً؛ من تمر أو صاعاً من شعير أو صاع زبيب أو صاع أقط . [المنف لابن أبي شنه]

#### ه الما أجر من فطر صائما المحلفات

عن زيد بن خـالد رضي الله عنه أن رسـول الله ﷺ قال : من فطر صائمًا كان له مثل أجره غير أنه لا ينقص من أجر الصائم شييئًا. [مسند احمد]

#### فىالسحوربركة

عن أبي سعيد أن رسول الله ﷺ قال : السحور أكله بركة فلا تدعوه، ولو أن يجرع أحدكم جرعة من ماء، فإن الله و ملائكته يصلون على المتسحرين. [مسند أحمد] من فتاوى السلف في الصيام

عن كهمس قال : سبئل سالم عن الصوم في السفر فقال: إن صبمتم فقد أجزا عنكم ، و إن افطرتم فقد رخص لكم.

وعن الحسن أنه كان يقول : إذا مضعض وهو صائم فدخل حلقه شيء لم يتعمده فليس عليه شيء، يتم صومه .

وعن ذافع عن ابن عمر : أنه كان يقول من ذرعه القيء و هو صائم فلا يفطر و من تقيا (أي عمدًا) فقد أفطر .

عن إبراهيم قـال : لا باس ان تمضغ المراة لصبيها و هي صائمة ما لم تدخل حلقها .

## وعن عطاء قال :في الراة تحيض أول النهار في شهر رمضان قال تاكل و تشرب . [مصنف ابن ابي شيبة]

#### اللهوحده الرزاق

وفد حاتم الطائي على النعمان بن المندر فاكرمه وادناه ، ثم زوده عند انصرافه جملين ذهبًا وفضة ، غير ما اعطاه من طرائف بلده فرحل، فلما أشرف على اعاريب طئ فقالت : يا حاتم ؛ اتيت من عند الملك ، واتينا من عند أهالينا بالفقر ، فقال حاتم : خذوا ما بين يدي فتوزعوه ، فوشوا إلى ما بن يديه من عطاء

النعمان فاقتسموه ، فَخْرِجِت إِلَى حَاتِم جاريتِه طريفة فقالت له : اتق الله وابق على نفسك ؛ فما يدع هؤلاء دينارًا ولا درهمًا ولا شاة ولا بعيرًا ، فانشا يقول :

إِنَّ يَقُنَ ما عندنا فاللهُ بِرزقنا فمن سوانا ولسنا نحن نرتزقُ ما يالفُ الدرهمُ الكاريُّ خِرَقَتنا إلا يمرُ عليها ثم ينطلقُ إنَّا إذا اجتمعتُ يومًا دراهمنَا ظلت إلى سُبُل المعروف تَسْتَبِقُ. اليس أهل الإسلام أولى بفهم ذلك من

غيرهم

## هروب من الصيام

سمعت امرأة في الحديث أن صوم عاشوراء يكفر سنة، فصامت إلى الظهر ثم أفطرت وقالت: يكفيني كفارة ستة أشهر منها شهر رمضان ! حكمة الشعو

قال شيخ الإسلام ابن تيمية كما نقل عنه تلميذه ابن القيم في كتابه مدارج السالكين : أنا الفقير إلى رب البريات أنا المسكين في مجموع حالاتي أنا الظلوم لنفسسي وهي ظالمة والضقر لي وصف ذات لازم أبدًا كسالغنى أبدًا وصف له ذاتي

وهذا الحال حال الخلق أجمعهم وكلهم عنده عـــبـــدٌ له آتي فمن بغي مطلبًا من غير خالقه

فهو الظلوم الجهول المشرك العاتي

لتوحيح العدد ٥٠٤ السنة الرابعة والثلاثون ٣٧

## Upload by: altawhedmag.com

٨٣ التوج يد العدد ٥٠٤ السنة الرابعة والثلاثون

قال المناوي في «فيض القدير» (٣٩٥/٦) : «فتعحيل

[صحيح الجامع (٧٦٨٩)] وفيه بيان أن ظهور الدين إنما يتحقق بمخالفة طريقة المغضوب عليهم والضالين من اليهود والنصارى، وبالاستقامة على ما جاء في كتاب الله وفي سنة رسول الله 🐮.

[أخرجه البخارى ومسلم] ولن نستحق وصف الخيرية هذا إلا إذا استقمنا على مثل ما استقاموا عليه ، وسلكنا طريقهم رضى الله عنهم ، ومن جملة ذلك تعجيل الفطر وتأخير السحور ، كما قال ﷺ: «عجلوا الإفطار وأخروا السحور» إصحيح الجامع (٣٩٨٩)]، وقال أيضًا: «لا يزال الدين ظاهرًا، ما عجل الناس الفطر لأن اليهود والنصاري يؤخرون».

الخير، ولذلك كانوا أعجل الناس فطرًا وأخر الناس سحورًا، اكتملت فيهم معاني الخيرية ولذلك أثني عليهم رب البرية من فوق سبع سماوات بقوله: ﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ ﴾ ، وأثنى عليهم النبي ﷺ بقوله: «خير الناس قرنى ، ثم الذين يلونهم، ثم الذين يلونهم».

١- تعجيل الفطر وتأخير السحور: لقد كان صحابة النبي 🤹 أحرص الناس على

وفي هذا المقال نذكر جملةً من النصائح والتنبيهات للصائمين، فنقول مستعينين بالله عز وجل: اداب وخصال ينبغي أن يتحلى بها المسلم في رمضان

خير لهم من رمضان. فالواجب على المسلم في شبهر هذا شانه اغتنام أوقاته وتعميرها بالطاعات، وامتثال كل خير، واجتناب كل بدعة وشير .

ولا تستقصى شمائله، فوالله ما أتى على المسلمين شهر

والشبهور تفاوت في الفضل بقدر ما جعل الله بها من مزايا وما أودع فيها من نفحات ويركات. ولشهر رمضان مزية على غيره من الشهور، لما استجمع من الفضائل وجلائل الأعمال، وما حوى من ألوان الطاعات والقربات، فهو شهر لا تحصى فضائله ،

الحمد لله الذى خص شهر رمضان بالفضل على سائر الأيام، وجعل صيامه أحد أركان الإسلام ، والصلاة والسلام على سيد الأنام ، خير من صلى وصام وقام ، وبعد:

فإن بلوغ رمضان له في النفوس بهجة وفي القلوب فرحة ، خاصة بعد طول غياب واحتجاب ، فبين الأيام

M

Stral

مطويةمحمليهم

الفطر امتثالاً للسنة ومخالفة لأهل الكتاب حيث يؤخرون الفطر إلى ظهور النجوم ، وفيه إيماء إلى أن فساد الأمور تتعلق بتغيير السنة، وأن تأخير الفطر علمُ على فساد الأمور».

#### فىالسحوربركة

عن أنس رضي الله عنه أن رسـول الله 🍜 قـال: «تسحروا فإن في السحور بركة». [منفق عليه]

وفي صحيح مسلم عن عمرو بن العاص أن النبي 🍩 قال: «فصل ما بين صيامنا وصيام أهل الكتاب أكلة السحر».

والسحور هو الغذاء المبارك الذي يتقوى به المؤمن على الصيام ومن السنة تاخيره وهو أرفق بالصائم وأسلم من النوم عن صلاة الفجر، وينبغي أن يواظب عليه ولو بجرعة ماء فإن الله وملائكته يصلون على المتسحرين كما قال رسول الله ﷺ: «إن الله تعالى وملائكته يصلون على المتسحرين». [صحيح الجام ١٩٢٤]

٢- صيام الجوارح لصيانتها عن الذنوب والأثام:

عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قـال رسـول الله ﷺ: «من لم يدع قول الزور والعمل به فليس لله حاجة في أن يدع طعامه وشرابه». [رواه البخاري]

قال ابن العربي : «مقتضى هذا الحديث أن من فعل ما ذكر لا يثاب على صيامه»، وقال البيضاوي : «وليس المقصود من شرعية الصوم نفس الجوع والعطش بل ما يتبعه من كسر الشهوات وتطويع النفس الأمارة للنفس الملمئنة فإذا لم يحصل ذلك لا ينظر الله إليه».

لذلك قال رسول الله ﷺ: «ليس الصيام من الأكل والشرب إنما الصيام من اللغو والرفث ، فإن سابك أحد أو جهل عليك فقل : إني صائم ، إني صائم». [رواء ابن خزيمة وابن حبان والحاكم وصححه الألباني في صحيح الترغيب والترهيب: (١٠٦٨)]

فيجب على الصائم أن يتحفظ من الأعمال التي تخدش صومه ، كالغيبة والنميمة والفحش والبذاء والاستهزاء والنظر المحرم والاستماع إلى اللهو والمعازف لأن الصيام إمساك عن الأكل والشرب وسائر ما نهى الله عز وجل عنه .

٢. الدعاء أثناء الصيام وعند الفطر:

فقد ثبت أنه 🥮 كان يقول عند فطره: «ذهب الظما وابتلت العروق وثبت الأجر إن شاء الله تعالى». [رواه ابو داود وحسنه الالباني]

الرســول ﷺ : «ثلاث دعوات لا ترد: «دعوة الوالد لولده ودعوة الصائم ودعوة المسافر». [صحيح الجامع (٢-٢٢

وقصال

فأعظم به من دعاء ينطق به الصوام ويصعد إلى السموات فما يرده الرحمن!!

٤- المحافظة على صلاة الحماعة في السجد وخاصة صلاة المغرب لإنه ينبغي تعمير المساجد بصلاة الجماعة في رمضان أكثر من غيره وكفى في فضلها وشرفها وأجرها قول النبي ﷺ: «من صلى لله أربعين يومًا في جماعة، يدرك التكبيرة الأولى، كتب له براءتان، براءة من النار وبراءة من النفاق».

وقال ﷺ: «من صلى الفجر في جماعة، ثم قعد يذكر الله حتى تطلع الشمس، ثم صلى ركعتين، كانت له كأجر حجة، وعمرة تامة، تامة، تامة».

[رواء الترمذي وصححه الألباني ح (١٣٤٦)] وقال سعيد بن المسيب: «من حافظ على الصلوات الخمس في جماعة فقد ملأ البر والبحر عبادة».

#### ٥- الإكثار من أنواع العبادات:

وكان من هديه ﷺ الإكثار من أنواع العبادات، وكان يخص رمضان بالعبادة بما لا يخص به غيره من الشهور ومن ذلك:

أ- الجود ومدارسة القرآن:

روى البخاري عن ابن عباس قال: «كان رسول الله الله الله الحود الناس وكان أجود ما يكون في رمضان حين يلقاه جبريل ، وكان يلقاه كل ليلة من رمضان فيدارسه القرآن، فلرسول الله الله الجود بالخير من الريح المرسلة».

ب- صلاة التراويح:

عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: «كان رسول الله الله يُرَغَبُ في قيام رمضان من غير أن يامرهم بعزيمة ثم يقول: «من قام رمضان إيمانًا واحتسابًا غفر له ما تقدم من ذنبه». فتوفي رسول الله والأمر على ذلك ، ثم كان الأمر على ذلك في خلافة أبي بكر وصدر من خلافة عمر. [اخرجه سلم وغيره]

فصلاة التراويح من أفضل القربات في شهر رمضان، وتشرع جماعة في المساجد وهي أفضل من الانفراد ؛ لإقامة النبي قلما بنفسه. لذلك لا ينبغي للمسلم ألا يتخلف عنها لينال ثوابها وأجرها ولا ينصرف حتى ينتهي الإمام منها ومن الوتر ليحصل له أجر قيام الليل كله كما قال ق: «إن الرجل إذا صلى مع الإمام حتى ينصرف حسب له قيام الليلة». [رواه اصحاب السن وصحه الالباني]

التوجيح العدد ٢٠٥ السنة الرابعة والثلاثون ٢٩

## وعلى ذلك

[رواه الشيخان]

جرى عمل السلف من عهد عمر رضي الله تعالى عنه وأصبحت صلاة التراويح بذلك شعارًا للمسلمين فلا يجوز أن تخلى المساجد عنها. ج- تغطير الصائم :

عن زيد بن خالد الجهني قال : قال رسول الله بهن فطر صائمًا كان له مثل أجره غير أنه لا ينقص من أجر الصائم شيء».

[الترمذي وابن ماجه وصححه الالباني، صحيح الجامع ٦٤١٥] د - الاجتهاد في العبادة في العشر الأواخر:

في صحيح مسلم : عن عائشة رضي الله عنها قالت : كان رسول الله 🌞 يجتهد في العشر الاواخر ما لا يجتهد في غيره .

وعنها قالت : كان النبي 🌞 إذا دخل العشر الأواخر شد مئزره واحيا ليله وأيقظ أهله.

#### ه- العمرة في رمضان:

قال رسول الله 🍜 : «عمرة في رمضان تعدل حجة». [اخرجه البخاري ومسلم] . وفي رواية : «عمرة في رمضان كحجة معي». [مصيح الجامع ٤٠٠٩]

قال المناوي (٣٦١/٤): أي تقابلها وتماثلها في الثواب لأن الثواب يفضل بفضيلة الوقت ولا تقوم مقامها في إسقاط الفرض بالإجماع.

قال ابن العربي: هذا صحيح مليح وفضل من الله ونعمة نزلت العمرة بمنزلة الحج بانضمام رمضان إليها.

فهلم أخي إلى فعل الخيرات وتعمير الأوقات بالطاعات، فقد نادى المنادي يا باغى الخير أقبل.

#### بدع ومخالفات في صلاة التراويح ١- نقر صلاة التراويح،

من تامل أحوال بعض الناس اليوم في صلاة التراويح وقارنها بما كان عليه زمن تشريعها الأول يرى أنهم قد ذهبوا بكل مزاياها وعطلوا معظم شعائرها وأحدثوا بدعاً لا يرضاها الله، فنرى بعض أئمة المساجد هداهم الله ينقرون الصلاة نقر الغراب ولا يطمئنون في ركوع ولا سجود، والاطمئنان ركن من أركان الصلاة لا تصح الصلاة بدونه. وقد ذكر العلماء أنه يكره للإمام أن يسرع سرعة تمنع المامومين من فعل ما يسن، فكيف إذا كانت سرعته تمنع من فعل ما يجب، وهذا مخالف لهدي النبي في صلاة التراويح.

## ٢- رفع الصوت بالبكاء في الصلاة إلى حـد الصراخ والعويل:

وليس هذا من هدي السلف رضي الله عنهم، فقد كان نبينا الله إذا قرأ القرآن سمع لصدره أزيز كازيز المرجل، فعن عبد الله بن الشخير رضي الله عنه قال: (اتيت النبي الله وهو يصلي ولصدره أزيز كازيز المرجل، يعني يبكي).

[أخرجه أبو داود وقوى إسناده الحافظ في القنج ٢/٢] فعلى المسلم أن يجاهد نقسه على الخشوع في صلاته وأن يخفي صوته في البكاء ما استطاع إلى ذلك سبيلاً.

٣ - تهاون البعض وعدم اعتنائهم بصلاة التراويح --

ينتظر بعض الناس الإمام حتى يركع فإذا ركع دخلوا معه في الصلاة وهذا العمل فيه ترك لمتابعة الإمام وتفويت لتكبيرة الإحرام وقراءة الفاتحة، فلا يليق بالمسلم فعل ذلك لما فيه من استهانة بامر الصلاة. وكذلك يتكاسلون عن إتمام التراويح مع الإمام، فيكتفون ببعض الركعات مع الإمام ثم ينصرفون إلى أعمالهم وفي هذا تضييع لأجر عظيم وخير كثير قال عنه رسول الله ﷺ: (من قام مع الإمام حتى ينصرف كتب له قيام ليلة) [محيع رواه اهل السن]

٤- بدعة الذكر بعد التسليمتين من صلاة التراويح:

ومما أحدث في هذا الشهر الفضيل: الذكر بعد كل تسليمتين من صلاة التراويح، ورفع المصلين أصواتهم بذلك، وفعل ذلك بصوت واحد، فذلك كله من البدع.

وكذلك قول المؤذن بعد ذكرهم المحدث هذا: صلاة القيام أثابكم الله، فهذا أمر محدث لم يثبت عن النبي 🎏

#### ٥- الإطالة الزائدة عن الحد في دعاء القنوت:

فبعض الأئمة يكثرون السجع المتكلف في دعاء القنوت وقد علمنا النبي تله دعاء القنوت فكان النبي يجهر بدعائه ويرفع يديه ويؤمن من خلفه، ومن هذه الأدعية المباركة الدعاء الذي علمه تله سبطه الحسن رضى الله عنه.

\* «اللهم اهدني فيمن هديت، وعافني فيمن عافيت، وتولني فيمن توليت، وبارك لي فيما اعطيت، وقني شر ما قضيت، فإنك تقضي ولا يقضى عليك، وإنه لا يذل من واليت، ولا يعز من عاديت، تباركت

٤٠ التوحيد العدد ٥٠٤ السنة الرابعة والثلاثون

ربنا وتعاليت، لا منجا منك إلا إليك». ويزيد عليه في النصف الثاني من رمضان.

\* «اللهم قاتل الكفرة الذين يصدون عن سبيلك، ويكذبون رسلك، ولا يؤمنون بوعـدك، وخـالف بين كلمتهم، وآلق في قلوبهم الرعب، وآلق عليهم رجزك وعذابك، إله الحق»، ثم يصلي على النبي ، ويدعو للمسلمين. وكان من دعائه يقول: «اللهم إنا نستعينك ونستغفرك، ولا نكفرك ونؤمن بك، ونخلع من يفجرك، اللهم إياك نعبد، ولك نصلي ونسجد، وإليك نسعى ونحفد، نرجو رحمتك، ونخشى عذابك، إن عذابك الجد بالكفار ملحق، اللهم عذب كفرة أهل الكتاب، الذين يصدون عن سبيلك، ويكذبون رسلك، ويقاتلون أولياءك».

\* «اللهم أغفر للمؤمنين والمؤمنات، والمسلمين والمسلمات، وأصلح ذات بينهم، وألف بين قلوبهم، واجعل في قلوبهم الإيمان والحكمة، وثبتهم على ملة رسولك ، وأوزعهم أن يوفوا بعهدك الذي عاهدتهم عليه، وانصرهم على عدوك وعدوهم إله الحق، واجعلنا منهم».

وفي رواية موقوفاً على عصر رضي الله عنه: «اللهم أغفر لنا، وللمؤمنين والمؤمنات، والمسلمين والمسلمات، وألف بين قلوبهم، وأصلح ذات بينهم، وانصرهم على عدوك وعدوهم. اللهم العن كفرة أهل الكتاب الذين يصدون عن سبيلك، ويكذبون رسلك، ويقاتلون أولياعك اللهم خالف بين كلمتهم، وزلزل أقدامهم وأنزل بهم بأسك الذي لا ترده عن القوم المجرمين. ا.ه

فعلى الإخوة أئمة المساجد الاقتصار على ما جاء في الهدي النبوي فخير الهدي هدي محمد ولا باس بأن يزيد الداعي من الأدعية الثابتة والصحيحة شريطة ألا يشق على المصلين بصناعة السجع المتكلف والإطالة الزائدة عن الحد فإن ذلك من الاعتداء في الدعاء.

#### ٦. تنبيهات مهمة في صلاة الوتر:

أ - من أحب أن يوتر بركعة واحدة جاز له ذلك، ومن أحب أن يوتر بشلاث ركعات لا يجلس إلا في أخرهن فلا بأس، والأولى أن يصلي ركعتين ويسلم ثم يصلى الثالثة.

ب- من السنة أن يقرأ في الركعة الأولى من ثلاث الوتر «سبح اسم ربك الأعلى»، وفي الثانية «قل يا أيها الكافرون» وفي الثالثة «قل هو الله أحد». ويضيف إليها أحيانًا «قل أعوذ برب الفلق» و«قل أعوذ برب الناس»، وقد صح عنه ٤ أيضًا: أنه قرأ في ركعة الوتر بمائة آية من النساء.

ج - يجوز القنوت قبل الركوع بعد الفراغ من القراءة كما ثبت عن عبد الله بن مسعود، ويجوز كذلك بعد الرفع من الركوع لثبوت ذلك عن على رضى الله عنه.

د - ومن السنة أن يقول في آخر وتره: «اللهم إني أعوذ برضاك من سخطك وبمعافاتك من عقوبتك، وأعوذ بك منك لا أحصي ثناءً عليك أنت كما اثنيت على نفسك». [رواه ابن ماجه ومحجه الألباني ١٧٦]

وإذا سلم من الوتر قال: «سبحان الملك القدوس، سبحان الملك القدوس ثلاثًا ويمدُّ بها صوته، ويرقع في الثالثة».

و - من صلى الوتر ثم بدا له أن يصلي من الليل جاز له ذلك ولا يعيد الوتر لحديث «لا وتران في ليلة» [رواه احمد والترمذي وحسنه الالباني في صحيح الترمذي رقم ٤٧٠]، وعن أم سلمة رضي الله عنها أن النبي هي كان يركع ركعتين بعد الوتر وهو جالس. [رواه احمد وابو داود والترمذي وصححه الالباني]

ز - ويجوز أن يشفع الوتر بأن يضيف إليه ركعة ثم يصلي ما شاء له ثم يجعل آخر صلاته بالليل وترًا، وإلى ذلك ذهب بعض أصحاب النبي ﷺ .

#### مخالفات تقعمن بعض النساء

١ - عـدم التـزام المرأة بالحـجـاب الشـرعي وخروجها متعطرة متزينة إلى صلاة التراويح، وهذه مخالفة عظيمة وكبيرة من كبائر الذنوب حيث حذر النبي من هذا السلوك المعيب فقال: «أيما امرأة استعطرت ثم خرجت فمرت على قوم ليجدوا ريحـها فهي زانية، وكل عين زانية» [اخرجه ابو داود والترمذي والنسائي واحد وصححه الألباني في صحيح الجامع ٢٠٧٦] وقال رسول الله في: «أيما امرأة تطيبت ثم خرجت إلى المسجد، لم تقبل لها صلاة حتى تغتسل» [صحيح الجامع ٢٠٧٣] فهل يليق بامرأة تؤمن بالله واليوم الأخر جاءت إلى المسجد لتعبد ربها وتطلب منه العفو والمغفرة أن تقع في مثل هذه المخالفات التي تغضب ربها وتستجلب سخطه؟!

٢ - انشىغال النساء بالقيل والقال، فترتفع الأصوات في المساجد، مما يحدث تشويشًا على المصلين والمصليات، وهذا يتنافى مع الأدب الواجب نحو بيوت الله تعالى.

هذا ما وفقنا الله إليه وتقبل الله منا ومنكم. والله من وراء القصد.

التوجيع العدد ٥٠٥ السنة الرابعة والثلاقون ٤١

إذ تتوسط آيات الصيام التي تأتي قبلها وبعدها، والصائم في طاعة مستمرة لربه، يقضي نهاره بين الصوم والذكر وقراءة القرآن، وليله في المساجد، يرقُّ قلبه وتخشع جوارحه وتدمع عينه ويُلهم الدعاء، فيقبل على ربه رغبًا ورهبًا يرجو أن يتقبله مولاه ويرضى عنه ويرحمه، ويجعله من عتقائه من النار، ففي الحديث: «إن لله تعالى عند كل فطر عتقاء من النار، وذلك في كل ليلة».

[منديع الجامع: ١١٧٠] ودعاء الصائم مستجاب، ففي الحديث: «ثلاث دعوات مستجابات: دعوة الصائم، ودعوة المظلوم، ودعوة المسافر». [منديع الجامع: ٢٠٣٠]

وفي الحديث: «ثلاث دعوات لا ترد، دعوة الوالد لولده، ودعوة الصائم، ودعوة المسافر». [صحيح الجامع: ٢٠٣٢] ولأنذا في أشد الحاجة إلى أن يتقبل منا ربنا دعاءنا،

فهيا بنا نتدارس فقه الدعاء وما يتعلق به من مسائل واحكام.

## أولاً: منزلة الدعاء:

للدعاء منزلة سامية وأهمية عظمى في الشرع المطهَّر، لذا نجد النبي ﷺ يقول في حديثه: «الدعاء هو العبادة».

[صحيح الجامع: ٣٤٠٧]

ولم يرد هذا اللفظ في اي من أنواع العبادة الأخرى، وهو كمثل قوله ॐ: «الحج عرفة».

وهذا لأن الدعاء يجتمع فيه من أنواع التعبد ما لا يجتمع في غيره، من حضور القلب وعبادة الله بالتوجه والقصد والرجاء والتوكل والرغبة فيما عنده والرهبة من عذابه، وعبادة اللسان بالتمجيد والتحميد والابتهال والتضرع، وعبادة البدن بالانكسار والاستكانة بين يدي الله تعالى والتبرؤ من الحول والقوة.

وفي الحديث: «ليس شيء أكرم على الله تعالى من الدعاء». [صحيح الجامع: ٥٣٦٩]

وقد سمى الله تعالى الدعاء عبادة: ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ ادْعُونِي أَسْتَجِبْ لَكُمْ إِنَّ الَّذِينَ يَسْتَكْبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِي سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ دَاخِرِينَ ﴾ [عافر: ٦٠].

وسماه دينًا: ﴿وَادْعُوهُ مُخْلَصِينَ لَهُ الدَّيْنَ ﴾ [الإعراف ٢٦]. -وحث النبي صلى على مداومة الدعاء لنفعه العظيم، ففي الحديث: «الدعاء ينفع مما نزل ومما لم ينزل، فعليكم عباد الله بالدعاء». [صحيح الجامع: ٢٢١٩]

والله يغضب على عبده إن لم يساله، ففي الحديث: «من لم يدعُ الله يغضب عليه». [الترمذي وغيره] متوني البراجيلي

الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، ويعد:

فَتَمَة علاقة قوية بِين الصيام والدعاء، فدرة الدعاء هذه الآية وهي قبوله تعالى: « وإذا سَأَلَكَ عبَادي عَنَّي فَإِنِّي قَرِيبٌ أَجِيبُ دَعُوَةُ الدَّاعِ إِذَا دَعَانَ فَلْيُسْتَجِيبُوا لِي وَلَيُؤْمِنُوا بِي لَعَلَهُم يَرْشَدُونَ » (البقرة ١٨٦).



٢٢ التوحيي العدد ٢٠٥ السنة الرابعة والثلاثون

-والدعاء عبادة سهلة ميسورة تتقلب مع العبد في كل زمان ومكان وصحة ومرض وفقر وغنى وسفر وحضر وسر وعلانية، وكم من بلاء رُدَّ بسبب الدعاء، وكم من نعمة استجلبت بسبب الدعاء.

## ثانياً ونفع الدعاء في الدنيا وبعد الموت.

ولعظم الدعاء فهو ينفع العبد في الدنيا وبعد الموت، فدعاء المسلم لنفسه ينفعه ودعاؤه لغيره من المسلمين في الدنيا مظنة الإجابة، يقول المُلُك: أمين ولك بمثل.

وأما بعد المات، فإن دعاء المسلم لإخوانه الموتى ينفعهم كما في قوله تعالى: ﴿ رَبِّنَا اغْفِرْ لَنَا وَلِإِخْوَانِنَا الَّذِينَ سَبَقُونَا بِالإِيمَانِ ﴾ [المشر: ١١.

وكذلك دعاء الولد الصالح لوالديه بعد موتهما ينفعهما كما في الحديث: «إذا مات الإنسان انقطع عمله إلاً من ثلاث؛ صدقة جارية، أو علم ينتفع به، أو ولد صالح يدعو له». [صحيح الجامع: ٢٩٣] [تصحيح الدعاء: بكر بن عبد الله ابو زيد بتصرف]

#### ثالثًا: أنواع الدعاء:

الدعاء نوعان، دعاء العبادة وهو أن يقوم الإنسان بعبادة الله، لأن القائم بعبادة الله لو سالته: لماذا اقمت الصلاة؟ لم أتيت الزكاة؟ لماذا صمت؟ لماذا حججت؟ لماذا جاهدت؟ لماذا بررت الوالدين؟ لماذا وصلت الرحم؟ لقال: أريد بذلك رضا الله عز وجل، وهذه عبادة متضمنة للدعاء.

ودعاء المسالة هو أن تسال الله الشيء فتقول: يا رب اغفر لي، يا رب ارحمني، يا رب ارزقني، وما أشبه ذلك... وهو عبادة لما فيه من صفة التوجه إلى الله عز وجل والاعتراف بفضله.

#### رابعا اشروط الدعاء ا

١- الإخلاص: أن تخلص لله تعالى فتكون داعيًا إياه، لا تشرك به شيئًا ، لا تعبده رياء ولا سمعة، ولا من أجل أن يقال : فلان حاج ، فلان سخي، فلان كثير الصوم ، إذا قلت هذا حبط عملك، فلابد من الإخلاص .

في المسالة أيضًا ادع الله وأنت تشعر بأنك في حاجة إليه وأنه غني عنك وقادر على إعطائك

ما تسأل .

٢- عدم الاعتداء في الدعاء: يقول النبي ﷺ: سيكون قوم يعتدون في الدعاء.[صحيح الجامع: ١٣٧١] وإذا كان الدعاء فيه عدوان فإن الله لا يقبله لقوله تعالى: ﴿ ادْعُوا رَبَّكُمْ تَضَرَّعًا وَخَفْيَةً إِنَّهُ لاَ يُحِبُ المُعْتَرِينَ ﴾.

فلو دعا الإنسان بإثم بأن سال ربه شيئًا محرمًا فهذا لا يقبل ، لأنه معتد ، ولو سال ما لا يمكن شرعًا ، مثل أن يقول : اللهم اجعلني نبيًا ، ولو دعا على مظلوم فإنه لا يقبل .

وفي الحديث : لا يزال يستجاب للعبد ما لم يدع بإثم أو قطيعة رحم. [صحيح مسلم: ٢٧٣٥]

٢-اليقين، وهو أن تدعو الله وأنت موقن بالإجابة لا دعاء تجربة ، لأن بعض الناس قد يدعو ليجرب ، ليرى أيقبل الدعاء أم لا ، هذا لا يقبل منه، ادع الله وأنت موقن بأن الله تعالى سوف يجيبك ، فإن كنت دعوته وأنت في شك فإن الله لا يقبله منك .

٤- اجـ تناب الحـرام: بان لا يكون الإنسـان اكـادً للحرام، فمن أكل الحرام من ربا أو غش أو كذب أو رشوة أو ما أشبه ذلك فإنه لا يستجاب له.

ففي الحديث : «إن الله طيب لا يقبل إلا طيبًا، وإن الله أمر المؤمنين بما أمر به المرسلين، فقال تعالى : ﴿ يَا أَيُّهَا الرُّسُلُ كُلُوا مِنَ الطَّيِّبَاتِ وَاعْمَلُوا صَالحًا ﴾ .

وقال : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُلُوا مِن طَيَّبَاتِ مَا رَزَقَنَّاكُمْ وَاشْكُرُوا لِلَّهِ إِن كُنتُمْ إِيَّاهُ تَعْبُدُونَ ﴾، ثم ذكر. : الرجل يطيل السفر أشعث أغبر، يمد يديه إلى السماء : يا رب ، يا رب ، ومطعمه حرام وملبسه حرام وغذي بالحرام، فانى يستجاب لذلك». [شرح رياض الصالحين لابن عنيمين بتصرف] خامساً : الدعاء يجوامع الكلم :

عن عائشة رضي الله عنها قالت : كان رسول الله الله عنه يستحبُّ الجوامع من الدعاء ، ويدع ما سوى ذلك. [ابو داود: ١٤٨٢، رياض الصالحين: ١٤٦٦] والكلام الجامع هو الكلام القليل المبنى ، الجليل المعنى ، وكما قيل : خير

الكلام ما قلُّ ودلُ ، ولقد خصُّ الله تعالى رسوله محمدًا 🀲 بجوامع

التوحيي العدد ٥-٤ السنة الرابعة والثلاثون ٢

الكلام ، فجمع له أشتات الحكمة والعلوم في كلمات يسيرة .

ومن أمثلة أدعيته الجامعة 🐲:

-«اللهم إني أسالك الهدى والتُّقى والعفاف والغنى». [روادمسلم]

-«اللهم اغفر لي وارحمني واهدني وعاقني وارزقني». [رواه مسلم]

-«اللهم إني ظلمت نفسي ظلمًا كثيرًا، ولا يغفر الذنوب إلا أنت ، فاغفر لي مغفرة من عندك، وارحمني ، إنك أنت الغفور الرحيم». [متفق عليه]

-«اللهم إني أعوذ بك من شر ما عملت ومن شر ما لم أعمل». [رواه مسلم]

- «اللهم اكفني بحالالك عن حرامك واغنني بفضلك عمن سواك». [الترمذي: ٢٠٦٣، رياض الصالحين]

-وقد ساله عمه العباس رضي الله عنه أن يعلمه شيئًا يساله الله تعالى ، فقال له: «سلوا الله العافية».

يقول العباس : فمكثت أيامًا ثم جئت فقلت: يا رسول الله ، علمني شيئًا أساله الله تعالى، قال لي : «يا عباس ، يا عم رسول الله ، سلوا الله العافية في الدنيا والأخرة». [الترمني: ٢٥٨١]

وقال العاد المائسة رضي الله عنها : «عليك بِجُمَلَ الدعاء وجوامعه، قولي: اللهم إني أسالك من الخير كله عاجله وأجله ما علمت منه وما لم أعلم ، وأعوذ بك من الشر كله عاجله وأجله ما علمت منه وما لم أعلم ، وأسالك الجنة وما قرّب إليها من قول أو عمل ، وأعوذ بك من النار وما قرب إليها من قول أو عمل ، وأسالك مما سالك به محمد في ، وأعوذ بك مما تعوذ به محمد الله. وما قضيت لي من قضاء فاجعل عاقبته رشدًا».

#### سادساً : غالب دعاء النَّبِي 😂 :

عن أنس رضي الله عنه ، قال : كان أكثر دعاء النبي ﷺ : «اللهم أتنا في الدنيا حسنة ، وفي الآخرة حسنة، وقنا عذاب النار» . [منفق عليه] -وعن شهر بن حوشب قال : قلت لأم سلمة

رضي الله عنها : يا أمَّ المُؤمنين ، ما كان أكثر دعاء رسول الله 😻 إذا كان عندك ؟ قـالت : كان أكثر دعـائه : يا

مقلب القلوب ثبت قلبي على دينك. [الترمذي: ٢٥٢٢] وعن أنس رضي الله عنه قـال : قـال رسـول الله ﷺ : «ألِظُوا (أي ألزمـوا) بيـا ذا الجـلال والإكرام». [الترمذي: ٢٥٢٥]

#### سابعاً : هل بنفع الدعاءمع العصية:

العبد لا يترك الدعاء حتى في حال المعصية، فعن سفيان بن عيينة رحمه الله أنه قال : لا يمنعن أحدكم من الدعاء ما يعلم من نفسه فإن الله عز وجل أجاب شر الخلق إبليس لعنه الله ، إذ قال : ﴿ رَبَّ فَأَنظرُنِي إِلَى يَوْمٍ يُبْعَتُونَ (٣٦) قَالَ فَإِنَّكَ مِنَ المُنظَرِينَ ﴾ [الحبر: ٣٦, ٢٣].

والله تعالى استجاب دعاء الكافرين ، فنَّجاهم من الهلاك في خضم البحار ، قال تعالى: ﴿ فَإِذَا رَكِبُوا فِي الفُلْكِ دَعَوُا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّيْنَ فَلَمًا نَجَاهُمُ إِلَى البَرَ إِذَا هُمْ يُسُرْكُونَ ﴾ .

فالله يعلم أنهم سيعودون إلى شركهم بعد نجاتهم ، لكن الله تعالى استجاب لهم لصدق اللجا إليه لما وقعوا في الهلاك .

#### ثامناً : الليعاءفي الرخاء :

لا تنس الله تعالى في وقت رخائك وفرجك حتى لا ينساك في وقت شدتك وكربك ، وفي الحديث يقول هي: «من سرّه أن يستجيب الله له عند الشدائد والكرب ، فليكثر الدعاء في الرخاء». [صحيح الجامع: ٦٢٩٠].

#### تاسعا : الدعاء في الأوقات الفاضلة :

إن الله تعالى فضل أمكنة وازمنة وحالات على غيرها، فتقرب إليه بالدعاء فيما فضلًه الله من مكان وزمان وحالات ، فمن ذلك :

-ثلث الليل الآخر ، ففي الحديث : «إذا مضى شطر الليل أو ثلثاه ، ينزل الله إلى السماء الدنيا ، فيقول : هل من سائل فيعطى؟ هل من داع فيستجاب له؟ هل من مستغفر فيغفر له ، حتى ينفجر الصبح».

[صحيح الجامع: ٨٠٢]

-وقت النداء للصلاة ، ففي الحديث : «إذا نودي بالصلاة فُتحت أبواب السماء واستجيب الدعاء» . [صحيح الجامع: ٨١٨]

-عند نزول الغيث ( المطر ): ففي الحديث : «اطلبوا استجابة الدعاء عند التقاء الجيوش

22 التوحيي العدد ٥-٤ السنة الرابعة والثلاثون

وإقامة الصلاة ونزول الغيث». [صحيح الجامع: ١٠٣٦] -عند السجود ، ففي الحديث : «أقرب ما يكون العجد من ربه وهو ساجد ، فـاكـثروا الدعاء». [رواه مسلم]

-يوم الجمعة ، ففي الحديث : «...وفيه ساعة لا يسال الله فيها العبدُ شيئًا إلا أعطام إياه ، ما لم يسال حرامًا». [صحيح الجامع: ٢٢٧٩]

وفي الحديث : «يوم الجمعة ثنتا عشرة ساعة، منها ساعة لا يوجد عبد مسلم يسال الله فيها شيئًا إلا أتاه الله إياه ، فالتمسوها أخر ساعة بعد العصر» . [صحبع الجامع: ١٩١٩]

-ما بين الأذان والإقامة ، وفي الحديث: «الدعاء مستجاب بين النداء والإقامة».

صحيح الجامع: ٢٤٠٦] عاشراً : الدعاء في ليلة القدر:

عن عائشية رضي الله عنها قالت : قلت: يا رسبول الله ، أرأيت إن علمت أي ليلة ليلة القدر، ما أقول فيها ؟ قال : «قولي اللهم إنك عفو تحب العفو فاعف عنى». [صحيح الجامع: ١٤٢٣]

فالنبي 🈻 أمر عائشة رضي الله عنها بالدعاء فيها ، ويقول سفيان الثوري: الدعاء في تلك الليلة أحب إلىً من الصلاة.

قال ابن رجب : ومراده أن كثرة الدعاء أفضل من الصلاة التي لا يكثر فيها الدعاء وإن قرأ ودعا كان حسناً ، وقد كان النبي ﷺ يتهجد في ليالي رمضان ويقرأ قراءة مرتلة ، لا يمر باية فيها رحمة إلا سأل ، ولا بأية فيها عذاب إلا تعوذ ، فيجمع بين الصلاة والقراءة والدعاء والتفكر ، وهذا أفضل الأعمال وأكملها في ليالي العشر وغيرها. [لطائف العارف لابن رجب الحنبلي]

#### حادى عشر : فوائد هامة :

١- النهي عن التمطيط والسجع المتكلف والصياح في الدعاء ، قال المناوي في فيض القدير : تنبيه : قال الكمال بن الهمام: ما تعارفه الناس في هذه الأزمان من التمطيط والمبالغة في الصياح والاشتغال بتحريرات النغم - أي في الدعاء - إظهارًا للصناعة النغمية لا إقامة للعبودية ، فإنه لا يقتضي الإجابة بل هو من مقتضيات الرد .

٢- لم تشبت نسبة الدعاء المنسوب لابن تيمية في ختم القرآن ، ولم يثبت حديث واحد في دعاء ختم القرآن في الصلاة أو خارجها، وما ثبت هو من فعل أنس بن مالك رضي الله عنه -خارج الصلاة - فكان يجمع أهله وأولاده عند ختم القرآن ويدعو.

واستحبه بعض أهل العلم وجعلوه من مواطن إجابة الدعاء ، استنادًا لفعل أنس .

يقول ابن عثيمين في «الشرح الممتع» : إن الدعاء عند ختم القرآن في الصلاة لا أصل له ، ولا ينبغي فعله حتى يقوم دليل على مشروعيته في الصلاة .

٣- عدم استحباب إطالة الدعاء بما فيه مشقة على الناس ، يتلى بصوت التلاوة وأدائها يبكي الناس فيه ويصيحون مع أن القرآن يتلى عليهم فلا يحرك فيهم ساكنًا.

روى ابن المبارك بسنده عن محمد بن زياد قال : رأيت أبا أمامة - رضي الله عنه- أتى على رجل وهو ساجد يبكي في سجوده ويدعو ربه فقال أبو أمامة : أنت أنت، لو كان هذا في بيتك .

وإذا غلب البكاء الإنسان كتمه كما كان الصحابة يبكون ولهم خنين لا تُسمع أصواتهم ونشيجهم وصياحهم .

٤- عليك بادعية القرآن وادعية النبي ٥٠ قال القاضي عياض رحمه الله : اذن الله في دعائه ، وعلم الدعاء في كتابه لخليفته ، وعلم النبي ٥٠ واجتمعت فيه ثلاثة أسياء : العلم بالتوحيد ، العلم باللغة ، النصيحة للأمة ، فلا ينبغي لأحد أن يعدل عن النصيحة للأمة ، فلا ينبغي لأحد أن يعدل عن دعائه ٥٠ وقد احتال الشيطان للناس من هذا المقام فقيض لهم قوم سوء ، يخترعون لهم ادعية في الإحالة أنهم ينسبونها إلى الأنبياء والصالحين فيقولون: دعاء نوح ، دعاء يونس ، لواصلحين إلا بالمحيم. لا منتها الذي ينفي وأعلم ، لا من قاله من هذا والله في أنفسكم ، لا والله تعارف أنفسكم ، لا والله تعالي إلى المحيم.

التوجيب العدد ٥٠٤ السنة الرابعة والثلاثون ٥٤

ولا الأسرة

الحمد لله الذي لم يتخذ ولدًا، ولم يكن له شريك في الملك، ولم يكن له ولي من الذل والله أكبر كبيرا، وصلاة وسلامًا على من أرسله الله شاهدًا ومبشرًا ونذيرًا، وداعيًا إلى الله بإذنه وسراجًا منيرا.

#### وبعد

فما أسعد الأسرة المسلمة حين تنعم بفضل الله عليها بهدايتها إلى توحيد الله تعالى وعدم الشرك به، قال نبى الله يوسف : ﴿ مَا كَانَ لَذَا أَنْ تُشْرُكَ بِاللَّهِ مِنْ شَيْءٍ ذَلِكَ مِنْ فَصْلُ اللَّهِ عَلَيْنَا وَعَلَى النَّاسَ وَلَكِنَ أَكْثَرُ النَّاسَ لَا يَشْكُرُونَ ﴾ [يوسف ٢٨].

فمن هداه الله تعالى لتوحيده وجب عليه شكر الله وتمجيده، فأعظم النعم أن يكون المرء عبدًا لله؛ والله ربه لا شريك له.

## اسرةموحدة

وإليك أخى القارئ نموذجًا لأسرة عاشت على التوحيد، ولقيت رب العزة عليه، إنها أسرة الصحابية الجليلة عاتكة بنت زيد رضى الله عنها، فهى اخت سعيد بن زيد أحد العشيرة المبشرين بالجنة، وأمها أم كريز بنت الحضرمي، وخالها العلاء بن الحضرمي؛ الصحابي المشهور الذي كان محبوبًا عند النبي وخلفائه وصحابته، فهو من سادة المهاجرين، وقد ولاهُ رسول الله 🐲 البحرين، ثم وليها لأبي بكر وعمر رضى الله عن الجميع. قال عنه أبو هريرة رضى الله عنه: رأيت من العلاء ثلاثة أشياء لا أزال أحبه أبدا؛ قطع البحر على فرسه يوم «دارين» (اسم بلد)، وقدم يريد البحرين فدعا الله بالدهناء (اسم مكان)، فنبع لهم ماء فارتووا. ونسبى رجل منهم متاعه فرد فلقيه، ولم يجد الماء. ومات ونحن على غير ماء فابدى الله لنا سحابة فمطرنا فغسلناه وحفرنا له بسيوفنا ودفناه، ولم تلحد له». [سير أعلام النبلاء ٢٦٥/١]

وخالتها «الصعبة بنت الحضرمي» أم طلحة بن عبيد الله أحد العشرة المبشرين بالجنة، وزوجها الأول (عبد الله بن أبي بكر الصديق) والصديق أفضل الصحابة وأول العشرة المبشرين بالجنة. وثاني أزواجها بعد استشهاد عبد الله بن أبي بكر كان (الفاروق عمر بن الخطاب)، ولا يخفي على أحد منزلة عمر ومكانته وهو أحد العشرة المبشرين بالجنة أيضًا.

وبعد استشهاده كان زوجها الثالث (الزبير بن العوام) وهو أحد العشرة المبشرين بالجنة. وكان أبوها زيد بن عمرو بن نفيل سيد الموحدين في عصره وحياته، فقد كان الناس يعبدون الأصنام وهو يوحد الواحد الديان، فخرج من صلبه هذا الجيل المبارك بالتوحيد، وعلى رأسهم الصحابي الجليل المبشر بالجنة سعيد بن زيد. وأبوها زيد هذا كان يُحيي الموعودة؛ يقول للرجل إذا أراد أن يقتل ابنته: شهُ؛ لا تقتلها؛ أنا أكفيك مؤنتها، فياخذها فإذا ترعرعت قال

٢٦ التوحير العدد ٢٠٥ السنة الرابعة والثلاثون

جمال عبد الرحمن

اعداد

لأبيها: إن شئت دفعتها إليك وإن شئت كفيتك مؤنتها. [اخرجه الحاكم ٤٠٤/ ٤ وصححه ووافقه الذهبي]

وكان يعيب على قريش عبادتهم غير الله، وذبحهم على غير اسمه جل وعلا، ويقول لهم: الشاة خلقها الله، وأنزل لها من السماء الماء، وأنبت لها من الأرض، ثم تذبحونها على غير اسم الله؟! إنكارًا لذلك وإعظامًا له، وقُرَّب إليه طعام فقال لأصحابه: إني لست أكل مما تذبحون على أنصابكم، ولا أكل إلا ما ذُكر اسم الله عليه. [البخارى ٢٦١٤]

واجتمعت قريش يومًا في عيد لهم عند صنم من أصنامهم كانوا يعظمونه وينحرون له ويعكفون عنده، ويدورون حوله، وكان ذلك عيدًا لهم في كل سنة يومًا، فخلص منهم أربعة نفر نجيًا (أي يتناجون بينهم سرًا) ثم قال بعضهم لبعض: تصادقوا وليكتم بعضكم على بعض؛ قالوا: أجل – وهم: ورقة بن نوفل وعبيد الله بن جحش، وكانت أمه أميمة بنت عبد المطك؛ فقال بعضهم لبعض: تعلمُون والله ما قومكم على شيء! لقد أخطأوا ملة أبيهم إبراهيم! ما فقال بعض ولا يسمع ولا يُبصر ولا يضر ولا ينفع؟ يا قوم! التمسوا لأنفسكم (دينًا) فإنكم والله ما أنتم على شيء.

فتفرقوا في البلدان يلتمسون الحنيفية، دين إبراهيم.

فأما ورقة بن نوفل فاستحكم في النصرانية، واتبع الكتب من أهلها حـتى بلغ علمًا من أهل الكتاب.

وأما عبيد الله بن جحش فاقام على ما هو عليه من الالتباس حتى أسلم ثم هاجر مع المسلمين إلى الحبشة، ومعه أمرأته أم حبيبة بنت أبي سفيان مسلمين فلما قدمها تنصر، وفارق الإسلام حتى هلك هنالك نصرانيًا.

وأما عثمان بن الحويرث فقدم على قيصر. ملك الروم فتنصر، وحسنت منزلته عنده.

وأما زيد بن عمرو بن نفيل فوقف فلم يدخل في يهودية ولا نصرانية، وفارق دين قومه، فاعتزل الأوثان والميتة والدم والذبائح التي تُذبح على الأوثان، وتورع عن قستل الموعودة، وقسال: أعبدُ ربُّ إبراهيم؛ وبادى قومه بعيب ما هم عليه.

وعن أسماء بنت أبي بكر رضي الله عنهما قالت: لقد رأيت زيد بن عمرو بن نُفيل شيخًا كبيرًا مُسندًا ظهرهُ إلى الكعبة وهو يقول: يا معشر قريش؛ والذي نفسُ زيد بن عمرو بيده، ما أصبح منكم أحد على دين إبراهيم غيري، ثم

يقول: اللهم لو أني أعلم أيَّ الوجـوه أحبَّ إليك عبدتك به، ولكني لا أعلمه، ثم يسجدُ على راحته.

قال ابن إسحاق: وحُدَثت أن ابنه سعيد بن زيد بن عمرو بن نُفيل، وعمر بن الخطاب - وهو ابن عمّه - قالا لرسول الله ﷺ أنستغفر لزيد بن عمرو؟ قال: «نعم فإنه يُبعثُ أمةً وحدهُ».

[رواه احمد (١٦٤٨)]

وقال زيد بن عمرو بن نفيل في فراق دين قومه، وما كان لقى منهم في ذلك: أربُّ واحـــــدُ أم الـفَ ربُّ أدمن إذا تُقَسِبُ مِت الأمور؟ عزلت اللات والغزى حمدها كذلك بفعل الجلد الصبون فلا الغزى أدين ولا اينتعها ولا صنئمى بنى عسمرو أزور ولا هُبِالا أدينُ وكان ربًّا لذا في الدهر إذ حلمي يسبر عجبت وفي اللبالي معجبات وفى الأبام بعرفها البصبين بأنَّ الله قد أفنى رجالًا كثبرا كان شانهم القحون وأبقى أخرين ببرر قوم فيربل منهمُ الطفلُ الصَّغيرُ(١) ويبذا المرء تفتر ثاب بوما كما يتروّح الغُصنُ المطيرُ(٢) ولكن أعصيصد الرحصن ربتي ليغفر ذنبى الرَّبُّ الغفورُ فتقوى الله ربكم احفظوها متى ما تحفظوها لا تنوروا ترى الأبرار دارهم جنان وللكفار حامية سعير وخِرْيَ في الحياةِ، وإن يمُوتُوا يُلاقُوا ما تضيقُ به الصدورُ صبرعلى البلاء

وكان زيد بن عمرو قد أجمع الخروج من مكة ليضرب في الأرض يطلبُ الحنيفية دين إبراهيم فهانت صفيةُ بنتُ الحضرمي كلما رأته قد تهيا للخروج وأراده آذنت به الخطاب بن نفيل. وكان يعاتبه على فراق دين قومه.

وكان الخطاب قد أذى زيدًا حتى أخرجه إلى أعلى مكة، فنزل حرراء مقابل مكة، ووكُل به الخطابُ شابًا من شَباب قريش وسُفهائهم، فقال لهم: لا تتركوه يدخل مكةً؛ فكان لا يدخلها إلا سرًا منهم، فإذا علموا بذلك أذنوا به الخطاب فاخرجوه وأذوه كراهية أن يُفسد عليهم دينهم، وإن يتابعه أحدٌ منهم على فراقه.

ثم خرج يطلب دين إبراهيم عليه السلام، ويسال الرهبان والأحبار، حتى بلغ الموصل والجزيرة كلها، ثم أقبل فجال الشام كله، حتى انتهى إلي راهب بميفعة (الموضع الرتفع من البقاع) من أرض البلقاء كان ينتهي إليه علم اهل النصرانية فيما يزعمون، فساله عن الحنيفية دين إبراهيم؛ فقال: إنك لتطلب دينا ما انت بواجد من يحملك عليه اليوم، ولكن قد أظل زمان نبي يخرج من بلادك التي خرجت منها، يُبعث بدين إبراهيم الحنيفية، فالحق بها، فإنه مبعوث نبي يخرج من بلادك التي خرجت منها، يُبعث الآن، هذا زمانه. وقد كان شام (أي دخل في) اليهودية والنصرانية قلم يرض شيئا منهما، فخرج سريعًا حين قال له ذلك الراهب ما قال، فقتلوه.

[السيرة لابن هشام (١٩١/١) بتصرف]

فهذا نموذج لأسرة عريقة بالإسلام؛ كان الأب موحدًا فنشئات الأسرة على التوحيد، وكانت البشارة بالجنة لعظماء من أفرادها فاللهم ارزقنا الجنة واحشرنا معهم.

## أسرة التوحيد فى رمضان

وللأسرة الموحدة شان في رمضان، فهي تطرق جميع أبواب الخير، وإليك نماذج من أحوالها في رمضان:

## أولاءالصيام

الصيام أشبهر ما يميز شبهر رمضان، وهو فى حقيقته تدريب على الامتناع، فالصائم يمتنع عن فعل ما كان مباحًا له في غير الصيام بأمر ربه، ويحرم عليه مقارفة ذلك وهو صائم بدون عذر، وهذا التدريب على الامتناع ينفع العبد المسلم فى ترك محظورات أخرى حظرها الشيرع الشريف، فيتربى العبد على ترك المنكرات فلا يتساهل في ترك المنكر، خاصة إذا عرفنا أن الامتناع عن فعل المنكر أتى في الشيرع بصبورة مطلقة؛ كما قال نبينا ﷺ: «إذا نهيتكم عن شيء فاجتنبوه» أما الأمر بفعل شيء من الدين فيكون قدر الاستطاعة قال 👙: «وإذا أمرتكم بأمر فأتوا منه ما استطعتم» وكذلك فالصيام أمر بترك مباحات من أجل الله جل وعلا، فلا يصلح أن يترك الإنسان بعضها ويفعل بعضها كأن يصوم معظم اليوم ويفطر إذا عطش، أو يصوم عن أطعمة ويأكل غبيرها أو يصوم عن الطعام ويشرب الماء، فالصوم يمنعه عن ذلك كله برمته، ومن لم يستطع الصوم لعذر فعدة من أدام أخر.

والصاصل أن الصوم تدريب على اجتناب المحرمات، وفي هذا سبب عظيم لتكفير سيئات

العبد ودخوله المدخل الكريم عند الله تعالى. قال جل وعلا: ﴿ إِنْ تَجْتَنَئِمُوا كَبَائِرَ مَا تُنْهَوْنَ عَنْهُ نُكَفَّرُ عَنْكُمُ سَيَّئَاتِكُمْ وَتُدْخِلُكُمْ مُدْخَلاً كَرِيمًا ﴾ [النساء:١٦].

#### ثانيا: القيام

قيام الليل والتهجد به سر بين العبد وربه لا يدفعه إلى قيامه إلا شوقه لنصب بدنه ونفسه بين يدي خالقه، والقربة إليه سبحانه، فمن فعل ذلك كان مخلصا حطًا، ومن اراد أن يتعلم الإخلاص فعليه بقيام الليل، فهو عمل شاق لا يراه فيه أحد، وجهد مبذول لا يرجو بفعله أحدًا؛ إلا ما كان في قلبه من حب الواحد الأحد. ﴿ إِنَّ مَاشَنَةَ اللَيْلَ هِيَ أَشَدُ وَطْئًا وَأَقُومُ قِيلاً ﴾ [الزمل: آ]. فصلاة الليل والناس نيام، وترتيل القرآن قديره، وطول الركوع والقيام والسجود عبادة شاقة من شانها أن تزيل الحُجُب التي تحيط بالقلب، وتفتح الطريق المسؤود بين العبد وخالقه فيحدث الوصال والقرب.

فإذا ما اتصلت القلوب بالله تعالى وذاقت حلاوة معرفته فإن تغيير الظاهر بعد ذلك يتم باقل مجهود وبمجرد إشارة، كما حدث في تحريم الخمر بقوله تعالى: ﴿ فاجتنبوه ﴾ [الالاة: ٩] فامتلأت طرقات المدينة وسككها به، عندما سارع الصحابة رضوان الله عليهم فور سماعهم للآية بسكب كل ما في أنيتهم من الخمر.

قــال أنس بن مـالك رضي الله عنه: «كنت أسقى أبا طلحة وأبا دجانة ومعاذ بن جبل في رهط من الأنصار فدخل علينا داخل فقال: حدث خبر؛ نزل تحريم الخمر، فكفاناها يومئذ وإنها لخليط البسر والتمر». [مسلم ١٩٨٠] وفي رواية البخاري قال أنس: كنت أسقى أبا عبيدة وأبا طلحة وأبي بن كـعب من فـضيخ زهو وتمر فجاءهم أت فقال: إن الخمر قد حُرمت، فقال أبو طلحة: قم يا أنس فاهرقها فاهرقتها».

[البناري ٢٦٠٥] فهل يجعل شاربو الخمور، وشاهدو الزور، وفاعلو الفجور؛ من رمضان نقطة انطلاق في تحريم ما حرم الله ورسوله، واجتناب ما نهى الله عنه ورسوله؟!

فهل عرفنا أن قيام الليل قد وثق الصلة بين العبد ومولاه فسارع إلى ما يحبه ويرضاه؟! فالثار الصدقة

ومما يشتهر به شهر رمضان أنه شهر الصدقات، وقد كان النبي ﷺ أجود الناس، وكان أجود ما يكون في رمضان حين يلقاه جبريل

٨٤ التوحيي العدد ١٠٥ السنة الرابعة والثلاثون

وكان جبريل عليه السلام يلقاه كل ليلة في رمضان حتى ينسلخ، يعرض عليه النبي القرآن فإذا لقيه جبريل عليه السلام كان أجود بالخير من الريح المرسلة». [البخاري (١٩٠٣)]

وفى الصدقة يتعلم المسلم فضيلتين:

١ . الحود. ٢ . الشحاعة.

كما أنه ينسلخ من ذميمتين:

١ - البخل. ٢ - الجبن.

والجبن والبخل صفتان بعضهما من بعض. الا ترى رسول الله ﷺ كان يستعيذ بالله من أشياء منها الجبن والبخل؟ فيقول ﷺ : «اللهم إني أعوذ بك من الهم والحزن، والعجز والكسل والبخل والجبن، وضلع الدين وغلية الرحال.

[صحيح الجامع (۱۲۸۹)]

«والصدقة برهان» كما قال ٢ أى برهان على نجاح العبد في التخلق بخلق الجود واكتساب صفة الشجاعة، فهو لم يعد يخاف الفقر والعيلة فانفق مما جعله الله مستخلفًا فيه من المال فحاز فضيلة الجود وصفة الشجاعة، وظهور هاتين الصفتين بسبب الانفاق يجعلهما تعمًان سائر أفعال المرء التي تحتاج في فعلها إلى الكرم والشجاعة وهذا من فضل الله على عداده.

#### رابعا الذكر

ومما تنعم به الأرواح في مثل هذا الشهر العظيم - شهر رمضان - شعيرة ذكر الله تعالى، تلك الشعيرة التي لا يصلح معها إلا الكثرة، والمقل منها معيب. وقد عاب الله على قوم بانهم (وَالذَّاكِرِينَ اللَّهُ إلاَّ قَلِيلاً ﴾ [الساء:١٢]، أما أهل الإيمان أهل الإسلام فإنهم كما قال الله عنهم: فوالذَّاكِرِينَ اللَّه حَثِيرًا وَالذَّاكِرَاتِ ﴾ [الاحزاب:٣]، فعلوا ذلك لأنه قال لهم جل وعلا: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ وَأَصِيلاً ﴾ [الاحزاب:٤] وقال عنهم: ﴿ حَيْ وَأَصِيلاً ﴾ [الاحزاب:٤] وقال عنهم: ﴿ حَيْ بَنْا بَصِيرًا ﴾ [طه:٣-٣].

والذكر عبادة يسيرة على من يسرها الله عليه، فهي لا يتعثر فيها أحد، فيستطيعها المريض والصحيح، والصغير والكبير، والغني والفقير، والشيخ والشيخة. والفارغ والمشغول، والمسافر والمقيم، والمسرور والمهموم؛ لا يعرقلها شيء إلا ما كان من غفلة ولهو، وانشغال عن الله وسهو فاللهم أعنا على ذكرك وشكرك وحسن عبادتك ولا تجعلنا من الغافلين.

## ومن فوائد الذكر؛

١ - اطمئنان القلب ﴿ أَلاَ بِنِكْرِ اللَّهِ تَطْمَئِنُ الْقُلُوبُ ﴾ [الرعد:٢٨].

٢ - إكبار الله جل وعلا. ولذلك قال لنبيه فيا أَيُّهَا المُدُّدَرُ (١) قُمْ فَأَنْذِرْ (٢) وَرَبَّكَ فَكَبَّرْ ﴾ [المدر:١-٣].

٣- الانشغال بالله: وما أعظم أن يكون العبد بقلبه وجوارحه مع الله سبحانه، ومن كان مع الله كان الله معه.

٤ - تعويض القصور الناتج عن ضعف البدن والنفس في أداء بعض الشعائر الأخرى. جاء رجل إلى رسول الله في وقال: يا رسول الله؛ إن شرائع الإسلام قد كثرت علي؛ فأخبرني بشيء اتشبث به؛ قال في : «لا يزال لسانك رطبًا من ذكر الله.

#### عندالافطار

لا تُنَسَ أخي الصائم وانت تفطر، أناسًا قلوبنا عليهم تتفطر، ونفوسنا لأجلهم تتحسر، فبيوتهم عليهم تتهدم وتتكسر، قد أنلهم علج زنيم، جبار لئيم، لا يعرف الرحمة، ولا يملك الشفقة، والأب فقيد، والابن في الحديد، وعجوز قعيد، والبنت تتوسل لجبار عنيد، فمن ذا الذي يرحمهم، ويزيل همهم إلا الله؟

فلا تنسبهم يا أخي بدعوة حانية، والعين باكية، لعل الله يجيب دعوتك، ويقيل عثرتك، ويغفر زلتك، فمن لم يهتم بامر المسلمين فليس منهم.

أخي: أنت اليوم في رمضان، فهل زاد عملك الصالح؟ أتزداد من الله قربًا، أم تزداد عنه بعدًا؟ عَجَّل المحاسبة، وأحسن المواظبة، فخير الأعمال أدومها وإن قل، لا تكن قليل الإحساس، بفعل المعاصي وإيذاء الناس، حتى لا تألف المعصية، فيستوى عندك السر والعلانية.

اللّهم أعد عليناً رمضان أعوامًا عديدة، وازمنة مديدة، اللهم إن كان سبق الكتاب بطول أجالنا فاجعل كل رمضان شاهدًا لنا لا علينا، وإن كنت يا خالقنا قد فَرَقْتَ الأمر الحكيم، وأمرت الملك الكريم، أن يتسلم أسماعنا في الميتين، فاغفر لنا يا قوي يا متين، وارحم أنفسنا مع المرحومين، واعتق رقابنا مع المعتوقين، واخلفنا في أهلينا وأولادنا بخير ما تخلف به عبادك الصالحين. والحمد لله رب العالمين. (١) يربل: ربَلَ الطفل إذا شب وكبر.

(٢) يفتر: فتر الشيء يفتر. سكن بعد حدته. ثاب:
رجع. يتروح: يهتز ويحتضر. وينبت ورقه
بعد سقوطه.

فانظر كيف مرت هذه السنون على أهل الكهف وكانت عندهم يومًا أو بعض يوم؟ ومثل ذلك حدث لعزير كما في سورة البقرة: ﴿ أَوْ كَالَذِي مَرُ عَلَى قَرْيَة وَهِيَ خَاوِيَةُ عَلَى عُرُوشِهَا قَالَ أَنَّى يُحْيِي هَذِهِ اللَّهُ بَعْدَ مُوْتِهَا فَآمَاتَهُ اللَّهُ مائَةَ عَام ثُمُ بَعَثَهُ قَالَ كَمْ لَيَتْتَ قَالَ لَيَتْتَ يَوْمًا أَوْ بَعْضَ يَوُم قَالَ بَلْ لَبِثْتَ مائَةَ عَام... ﴾ [البقرة: ٢٩] قال ابن كثير: كان أول شيء أحيا الله عينيه لينظر بهما إلى صنيع كان أول شيء أحيا الله عينيه لينظر بهما إلى صنيع بواسطة الملك هَمْ لَيتْتَ قَالَ لَيتْتَ يَوْما أَوْ بَعْضَ الله فيه كيف يحيي بدنه، فلما استقل سويًا قال الله يُوْم ﴾ وذلك أنه مات أول النهار ثم بعثه الله أخر ليوم فقال: ﴿ أَوْ بَعْضَ يَوْم ﴾ ﴿قَالَ بَلْ لَيَتْتَ مائَةَ عَام النهار، فلما رأى الشمس باقية ظن أنها شمس ذلك فَانْظُرْ إِلَى طَعَامِكَ وَشَرَامِكَ لَمْ يَتَسَنَّهُ ﴾ وذلك أنه كان معه

عنب وتين وعصير فوجده كما تقدم لم يتغير منه شيء لا العصير استحال ولا التين حمض ولا أنتن ولا العنب نقص فلما تبين له ذلك كله قال أعلم أن الله على كل شيء، قدير. [ابن عنيرج۱ ص٢٩٧]

فهذه الثلاثمائة من السنين عند أهل الكهف المؤمنين كانت في حسابهم يومًا أو بعض يوم، وكذلك المائة عام عند عزير المؤمن أيضًا كانت يومًا أو بعض يوم، وكلها تُعد مدة من حياة مجموعة أشخاص أو شخص واحد وهو عزير، وكذلك مدة الدنيا كلها هي عدة أيام كما قال تعالى: ﴿ يَتَخَافَتُونَ بَيْنَهُمُ إِنَّ لَيَثْتُمُ إِلاً عَشْرًا (١٠٣) نَحْنُ أَطَّمُ مِمَا يَقُولُونَ إِذْ يَقُولُ أَمَّتُلُهُمْ طَرِيقَةً إِنَّ لَيَثْتُمُ إِلاً يَوْمًا ﴾ عَشْرًا (١٠٣) نَحْنُ أَطَامُ مِمَا يقُولُونَ إِذْ يَقُولُ أَمَّتُلُهُمْ طَرِيقَةً إِنَّ لَيَثْتُمُ إِلاً عَشْرًا (١٠٣) نَحْنُ أَطَامُ مِمَا يقُولُونَ إِذْ يَقُولُ أَمَّتُلُهُمْ طَرِيقَةً إِنَّ لَيَثْتُمُ إِلاً يَوْمًا ﴾ إلا يقول أبن كثير: أي في الدار الدنيا لقد كان لبتُكم فيها قليلا، عشرة أيام أو نصوها ﴿ إِنَّ لَبِثْتُمُ إِلاً يَوْمًا ﴾ أي لقصر مدة الدنيا في انفسهم والكامل ﴿ إِنَّ لَبِثْتُمُ إِلاً يَوْمًا ﴾ أي لقصر مدة الدنيا في انفسهم يومًا أو بعضه. [ابن كثير ٣ سار]]

وقال الشوكاني في فتح القدير: والمعنى أنهم يستقصرون مدة مقامهم في الدنيا أو في القبور أو بين النفختين لشدة ما يرونه من أهوال يوم القيامة، وقيل المراد بالعشر عشر ساعات، ثم لما قالوا هذا القول قال سبحانه ﴿ نَحْنُ اعْلَمُ مِمَا يَقُولُونَ إِذْ يَقُولُ أَمْثَلُهُمْ طَرِيقَةً ﴾ أي أعدلهم قولا وأكملهم رأيًا وأعلمهم عند نفسه: إن لبثتم إلا يومًا واحدًا ونسبة هذا القول إلى أمثلهم لكونه أدل على شدة الهول.

وقريب من هذا قوله تعالى: فقالَ كَمْ لَبِثْتُمْ فِي الأَرْضِ عَدَدَ سِنِينَ (١١٢) قَالُوا لَبِثْنَا يَوْمًا أَوْ بَعْضَ يَوْمٍ فَاسْأَلِ الْعَادَينَ (١١٣)

٥٠ التوحيي العدد ٥٠ ؛ السنة الرابعة والثلاثون

<u>شوقى حبك الصادق</u>

اعداد

الحصد لله الإول فليس قبله شيء، والأخر فليس بعده شيء، وهو على كل شيء قدير، واشهد أن إمامنا وقدوتنا ومرشدنا رسول الله ﴿ ويعد يقول الله تعالى: ﴿ وَلَيَقُوا فِي كَهْفِهِمْ ثَلَاتَمانَة سنين واردادُوا تستعا ﴾ [الكهف ٢] وهذا تقرير القرآن في مدة مكث أهل الكهف في الكهف. وإن كانوا قد استقصروها هم كما حكى القرآن عنهم قولهم: ﴿ وَكَذَلْكَ بِعَثْنَاهُمْ لِيَتَسَاءلُوا بَيْنَهُمْ قَال قَاتَلْ مَهْمُ كَمْ لَبَشْتُمُ قَالُوا لَمِثْنَا يَوْما أَوْ مِعْض يؤم... (الكهف ١٩) قال ابن كثير في تفسيره لائه كان دخولهم إلى الكهف أول النهار واستيقاظهم كان اخر النهار، ولهذا استدركوا فقالوا: أو بعض يوم.

قَالَ إِنْ لَمِتْتُمْ إِلاً قَلِيلاً لَوْ أَنْكُمْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ [المؤمنون:١٢١-١٢] ويقول ابن كثير في تفسيرها: ﴿ لَوْ أَنَّكُمْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ أي لما آثرتم الفاذي على الباقي، ولما تصرفتم هذا التصرف السيء، ولما استحققتم من الله سخطه في تلك المدة اليسيرة، وذكر حديثًا قال رسول الله ﷺ: «إن الله إذا أدخل أهل الجنة الجنة وأهل الذار الذار قال: يا أهل الجنة كم لبثتم في الأرض عدد سذين قالوا: لبثنا يومًا أو بعض يوم، قال: لنعم ما اتجرتم في يوم أو بعض يوم، رحمتي ورضواني وجنتي امكثوا فيها خالدين مخلدين. ثم قال: يا أهل النار كم لبثتم في الأرض مخلدين. ثم قال: يا أهل النار كم لبثتم في الأرض مند سنين قالوا لبثنا يومًا أو بعض يوم فيقول بئس ما اتجرتم في يوم أو بعض يوم، ناري وسخطي امكثوا فيها خالدين مخلدين.

#### [ابن کثیر ج۲/ ۲۰۰، ۲۰۱]

ويذهب المجرمون إلى تحديد المدة بانها بالتاكيد بعض يوم وهي ساعة من نهار كما في قوله تعالى ﴿وَيَوْمَ تَقُومُ السُّاعَةُ يُقْسِمُ المُجْرِمُونَ مَا لَبِثُوا عَيْرَ سَاعَةٍ خَذَلِكَ كَانُوا يُؤْفَكُونَ ﴾ [الروم: ٥٠] يقسم المجرمون الذين ظلوا سنين ودهورًا يطوفون حول الأضرحة ويكسونها ستورا، وينحرون لها وعندها، ويقبلون الأعتاب ويشيدون القباب ويتبركون بما عليها من غبار وتراب، والمجرمون الذين شرعوا من الدين ما لم ياذن به الله، وغيروا وبدلوا وابتدعوا ما أفسد البلاد والعباد؛ يقسم كل هؤلاء المجرمين الذين ماتوا على ذلك ما لبثوا في الدنيا غير ساعة.

وقد أوردت السنة المطهرة ما بين أن هذه الدنيا ما هي إلا ساعة كما قال رسول الله في: «ما لي وللدنيا؛ ما مثلي ومثل الدنيا إلا كراكب سار في يوم صائف فاستظل تحت شجرة ساعة من نهار ثم راح وتركها». [الصحيحة برقم ٢٣٩] فهذا مثل الرسول في مع الدنيا كالمسافر المستظل تحت شجرة ثم ترك الظل والشجرة واستانف السفر، وهذا أمره في لكل مسلم كما في حديث ابن عمر قال أخذ رسول الله في بمنكبي فقال: «كن في الدنيا كانك غريب أو عابر سبيل». [فتح الباري برقم ٢٤١٢] وكان ابن عمر يقول: إذا أمسيت فلا تنتظر الصباح وإذا أصبحت فلا تنتظر المساء، وخذ من صحتك لمرضك ومن حياتك لموتك» قال ابن حجر في معنى الحديث كما قال الطيبي:

فشبيه الناسك السالك بالغريب الذي ليس له مسكن ياويه أو يسكنه، ثم ترقى وأضرب عنه إلى عابر سبيل لأن الغريب قد يسكن في بلد الغربة، بخلاف عابر السبيل القاصد لبلد شاسع وبينهما أودية مردية ومفاور مهلكة وقطاع طريق فإن من شانه أن لا يقيم لحظة ولا يسكن لمحة، ومثل عابر السبيل هو المار على الطريق طالبًا وطنه، فالمرء في الدنيا كعبد أرسله سيده في حاجة إلى غير بلده، فشانه أن يبادر بفعل ما أرسل فيه ثم يعود إلى وطنه ولا يتعلق بشيء غير ما هو فيه. وقيل أن ينزل المؤمن نفسه في الدنيا منزلة الغريب فلا يعلق قلبه بشيء من بلد الغربة بل قلبه متعلق بوطنه الذي يرجع إليه، ويجعل إقامته في الدنيا ليقضى حاجته وجهازه للرجوع إلى وطنه وهذا شان الغريب. [فتح الباري ج١/ص٢٣٧، ٢٣٧] كذلك أورد مسلم من حديث المستورد قال رسول الله 🐸 : «والله ما الدنيا في الآخرة إلا مثل ما يجعل أحدكم إصبعه هذه . وأشار بالسباية . في الدم فلينظر بم يرجع». [مختصر مسلم برقم ٢٠٨٢] ويقول ابن حجر في التعليق على الحديث: ووجهه أن القدر الذي يتعلق بالإصبع من البحر لا قدر له ولا خطر، وكذلك الدنيا بالنسبة لارتخرة، والحاصل أن الدنيا كالماء الذي يعلق بالإصبع من البحر والأخرة كسائر البحر. [فتح الباري ج1/ص٢٣٦]

فالدنيا من أولها إلى آخرها كما يعلق بالإصبع من ماء البحر بالنسبة لسائر البحر، وبعث الرسول من ماء البحر بالنسبة لسائر البحر، وبعث الرسول مواه البخاري في صحيحه من كتاب الرقاق عن أبي هريرة قال: قال رسول الله في : «بعثت أنا والساعة كهاتين يعني إصبعين» ويقول ابن حجر: والمراد بالساعة يوم القيامة، والأصل فيها قطعة من الزمان، وفي عرف أهل الميقات جزء من آربع وعشرين جزءًا من اليوم والليلة، وأشار الحديث إلى قلة المدة بينه وبين الساعة وتقريب أمرها وسرعة مجينها.

[فتح الباري ج١١ ص٣٥٥، ٣٥٧]

واقل القليل هو أجل أمة النبي من الم الن من الذكرة ابن حجر في شرحة للحديث السابق عن ابن عمر مرفوعًا «ما أجلكم في أجل من كان قبلكم إلا من صلاة العصر إلى مغرب الشمس». [الفتح١١ ص٣٥٨]

#### واذاكانت الدنيا ساعة فلتكن طاعة

لما رواه سبهل بن سعد أن رسول الله على قال: «أتاني جبريل فقال: يا محمد؛ عش ما شئت فإنك ميت، وأحبب من شئت فإنك مفارقه، واعمل ما شئت فإنك مجزيُ به، واعلم أن شرف المؤمن قيامه بالليل، وعزه استغناؤه عن الناس». [الصحيحة رقم ٨٣١]

ولما كان الإنسان مجزيًا بعمله فليكن في الخير والطاعة لما رواه انس قال: قال رسول الله ت «افعلوا الخير دهركم وتعرضوا لنفحات رحمة الله، فإن لله نفحات من رحمته يصيب بها من يشاء من عباده، وسلوا الله أن يستر عوراتكم وأن يؤمن روعاتكم». [الصحيحة برقم ١٨٩٠ حسن]

وأعظم العمل أجرًا وبركة هو توحيد الله تعالى لحديث ابن عمر مرفوعًا: «يصاح برجل من أمتي على رعوس الخلائق يوم القيامة فينشر له تسعة وتسعون سجلاً كل سجل منها مد البصر ثم يقال أتنكر من هذا شيئًا؟ أظلمك كتبتي الحافظون؟ فيقول: لا يا رب؛ فيقال: أفلك عذر أو حسنة؟ فيهاب الرجل فيقول: لا، فيقال: بلى إن لك عندنا حسنة وإنه لا ظلم عليك اليوم فيخرج له بطاقة فيها: أشهد أن لا إله إلا الله وأن محمدًا عبده ورسوله فيقول: يا رب ما هذه البطاقة مع هذه السجلات؟ فيقال: إنك لا فطاشت السجلات في كفة والبطاقة في كفة فطاشت السجلات وثقلت البطاقة. [رواه الترمذي مسلم ووافقه الذهبي]

وعن أنس أيضا قال: سمعت رسول الله يقول: «قال الله تعالى: يا ابن أدم لو أتيتني بقراب الأرض خطايا ثم لقيتني لا تشرك بي شيئًا لآتيتك بقرابها مغفرة». [رواه الترمذي وحسنه كتاب الدعوات (٣٥٤٠)] فهذه بركة كلمة التوحيد في غفران الذنوب وستر العيوب، فكيف لو صُدَقت هذه الكلمةُ الطيبة بأفعال طيبة من تحكيم شرع من لا إله غيره ودعاء من لا مجيب غيره واستنصار من لا ناصر غيره وخشية من لا رقيب غيره ورجاء من لا ملجا إلا إليه.

## شبهةوردها

يقول بعض الجهال: ساعة لقلبك وساعة لربك عندما ينكر عليهم مصلح ما هم فيه من المنكر، ظانين

أن لهم حجبة في ذلك مستندين لحديث حنظلة الأسدي عند مسلم قال: لقينى أبو بكر الصديق فقال: كيف أنت يا حنظلة؛ قال قلت: نافق حنظلة قال: سبحان الله! ما تقول؟ قال: قلت: نكون عند رسول الله يذكرنا بالنار والجنة حتى كانا رأي العين، فإذا خرجنا من عند رسول الله عافسنا الأزواج والأولاد والضيعات فنسينا كثيرًا، قال أبو بكر: فوالله إنا لنلقى مثل هذا، فانطلقت أنا وأبو بكر حتى دخلنا على رسول الله 🐸 ، قلت: نافق حنظلة يا رسول الله، فقال رسول الله: «وما ذاك»؟ قلت: يا رسول الله؛ نكون عندك تذكرنا بالنار والجنة حتى كانا رأى العين، فإذا خرجنا من عندك عافسنا الأزواج والأولاد والضيعات فنسينا كثيرًا فقال رسول الله: «والذي نفسی بیدہ لو تدومون علی ما تکونون عندی وفی الذكر لصافحتكم الملائكة على فرشكم وفي طرقكم ولكن با حنظلة ساعة وساعة ثلاث مرات».

[مختصر مسلم برقم ۱۸۸۷]

فهذا الصديق والصاحب الجليل حنظلة بخافان النفاق لأنهما عند النبى 🌌 يذكرهما بالجنة والنار فترق القلوب ويزيد الإيمان، وإذا خرجا من عنده وشنغلا بالأهل والأولاد والأموال تغير حال القلب فظنا أن ذلك نفاقًا، فأعلمهما النبي 🦥 أنه ليس نفاقًا وأن القلوب تتقلب بين حال وحال فتكون ساعة على حال الخوف والوجل فيزداد الإيمان فيها، وساعة تشغل بالأهل وأمور المعاش وطول الأمل، ولو بقيت على الحال الأولى دائمًا لصافحت الملائكة في الطرقات أصحاب هذه القلوب، وليس المعنى كما يفهم الجهال أن ساعة طاعة واخرى معصية، والحال كما تقدم أنها كلها ساعة فلا خيار إلا في الطاعة، فكيف إذا أديت هذه الساعة في طاعة من أولها إلى أخرها فسوف يحتقرها العبد المؤمن يوم القيامة لما رواه البخاري في التاريخ الكبير ١٠/١/١: أن رسول الله 💐 قال: «لو أن رجلا يجر على وجهه من يوم ولد إلى يوم يموت هرمًا في مرضاة الله عز وجل لحقره يوم القيامة».

وصلى الله وسلم على نبينا محمد.

٥٢ التوحيا العدد ٥٠٤ السنة الرابعة والثلاثون

## أولا: متن القصة:

«بينما عائشة رضي الله عنها في بيتها إذ سمعت صوتًا رجت منه المدينة فقالت: ما هذا؟ فقالوا عير قدمت لعبد الرحمن بن عوف من الشام، وكانت سبع مائة راحلة، فقالت عائشة رضي الله عنها: أما إني سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: «رأيت عبد الرحمن بن عوف يدخل الجنة حُبُوًا».

فبلغ ذلك عبد الرحمن فأتاها فسالها عما بلغه فحدثته قال: فإني أشهدك أنها بأحمالها وأقتابها وأحلاسها في سبيل الله». اهـ.

وفي رواية قال: إن استطعت لأدخلنها قائمًا فجعلها باقتابها وأحمالها في سبيل الله وكانت سبعمائة بعير فارتجت المدينة من الصوت.

ثانيا: التخريج:

الحديث الذي جاءت به هذه القصبة أخرجه:

أحمد في «المسند» (١١٥/١) ح (٢٤٨٨٦)، والطبراني في «المعجم» (١٢٩/١) ح (٢٦٤)، وأبو نعيم في «معرفة الصحابة» (١٢٩٤/١)، وفي «الحلية» (١٩٨٩)، وابن الجوزي في «الموضوعات» (١٣/٢) كلهم من طريق عمارة بن زاذان عن ثابت اليناني، عن أنس بن مالك قال فذكره.

المعالية

هذه القصة واهية وعلتها: عمارة بن زاذان الصيدلاني أبو سلمة البصري:

١- أورده الحافظ في «التهذيب» (٣٦٥/٧) وقال:

 أ- قال الأثرم عن أحمد: يروي عن ثابت عن أنس أحاديث مناكير.

ب- وقال الآجري عن أبي داود: ليس بذاك.

جـ- وقال الساجي: فيه ضعف ليس بشيء ولا يقوى في الحديث.

٢- وأورده الإمام الدارقطني في «الضعفاء والمتروكين» رقم (٣٨٢) وقال: «عُمارة بن زاذان الصيدلاني بصري روى عن ثابت وأبي غالب فَزَوَر». اهـ.

قلت: وقد يُظن بكتاب الدارقطني هذا: أن الدارقطني باقتصاره على ذكر اسم الراوي فقط أنه سكت عنه. ولكن مجرد ذكر الاسم يكون الراوي متروكًا كما هو مبين في القاعدة المذكورة في أول الكتاب.

قال الإمام البرقاني: «طالت محاورتي مع ابن حمكان للإمام أبي الحسين علي بن عمر– عفا الله عني وعنهما– في المتروكين من أصحاب الحديث فتقرر بيننا وبينه على ترك من أثبته على حروف المعجم في هذه الورقات». اهـ.

قلت: من هذه القاعدة يتبين أن عمارة بن زاذان متروك.

٣- قال ابن الجوزي في «الموضوعات» (١٣/٢):

 أ- قال أحمد بن حنبًل: هذا الحديث كذب منكر، قال: وعمارة يروي أحاديث مناكير.

ب- قال أبو حاتم الرازي: عمارة بن زاذان لا يحتج به.

ج- وقد روى الجراح بن منهال إسنادًا له عن عبد الرحمن بن عوف أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «ياابن عوف إنك من الأغنياء، وإنك لا تدخل الجنة إلا زحفًا فاقرض نواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم حتى يقف على حقيقة هذه القصة التي اشتهرت على السنة الخطباء والوعاظ والقصاص وانتشرت على السنة العوام، كذا المتصوفة وسادتهم الذين يعيشون على نذور المقبورين، ويروجون لمثل هذه القصص الواهية التي تطعن في سلفنا الصالح الذين انتشروا في الأرض وابتغوا من فضل الله.

angul wit

MALAN

اعداد لشيخ اعلي حشيش

التوحيية العدد ٥٠٠ السنة الرابعة والثلاثون ٥٣

#### رىك يطلق قدمىك».

قال النسائي: هذا حديث موضوع، والجراح متروك الحديث، وقال يحيى: ليس حديث الجراح بشيء، وقال ابن المديني لا يكتب حديثه، وقال ابن حبان: كان يكذب، وقال الدارقطني: روى عنه ابن إسحاق فقلب اسمه فقال منهال ابن الجراح وهو متروك». اهـ.

٤- ثم قال الإمام ابن الجوزي: «وبمثل هذا الحديث الباطل تتعلق جهلة المتزهدين ويرون أن المال مانع من السبق إلى الخير، ويقولون: إذا كان ابن عوف يدخل الجنة زحفًا لأجل ماله كفي ذلك في ذم المال، والحديث لا يصبح، وحاشا عبد الرحمن المشبهود له بالجنة أن يمنعه ماله من السبق لأن جمع المال مباح، وإنما المذموم كسبه من غير وجهه،، ومنع الحق الواجب فيه، وعبد الرحمن بن عوف منزه عن الحالين، وقد خلف طلحة الذهب وخلف الزبير وغيره، ولو علموا أن ذلك مذموم لأخرجوا الكل، وكم قاص يتشدق بمثل هذا الحديث يحث على الفقر، ويذم الغني فلله در العلماء الذين يعرفون الصحيح ويفهمون الأصول». اه.

٥- وقال الحافظ ابن حجر فى «القول المسدد» (ص٢٥): «والذي أراه عدم التوسع في الكلام عليه فإنه يكفينا شبهادة الإمام أحمد بأنه كذب، وأولى مجاملة أن نقول: هو من الأحاديث التي أمر الإمام أحمد أن يضرب عليها، فإما أن يكون الضرب ترك سهوًا، وإما أن يكون بعض من كتبه عن عبد الله كتب الحديث وأخل بالضرب والله أعلم». اهـ.

٦- قلت: لقد اكتفى الحافظ ابن حجر على كذب القصبة بشبهادة الإمام أحمد لأن الحافظ رحمه الله يعرف مكانة الصحابي عبد الرحمن بن عوف رحمه الله. حيث قال في «الإصابة في تمسين الصحابة» (٣٤٦/٤) ترجمة (٥١٨٣): عبد الرحمن بن عوف بن عبد الحارث بن زهرة بن كلاب القرشي الزهري أبو محمد، أحد العشيرة المشبه ود لهم بالجنة، وأحد الستة أصحاب الشوري الذين أخبر عمر عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه توفى وهو عنهم راض، وأسند رفْقته أمرهم إليه حتى بايع عثمان ثبت ذلك في الصحيح. اهـ.

ثم قال: ولد بعد الفيل بعشير سنين، وأسلم قديمًا قبل دخول دار الأرقم، وهاجر الهجرتين، وشبهد بدرًا وسائر المشاهد.

٧- انظر كيف سولت لهـ وَلاء القـصـاص والوعاظ أنفسهم في أن يصنعوا هذه القصية الواهية على صاحب هذه المناقب الصحابي عبد الرحمن بن عوف حتى يسعدوا المتصوفة بما هم فيه من عجز وكسل وتسول على النذور للمقبورين. وإن تعجب فعجب كيف باخذون بهذه القصة

الواهية التي تدعو إلى البطالة والعجز والكسل

والفقر، ويتركون الصحيح الذي يدعو إلى العفاف والسعى للعمل.

#### رابعا الصحيح من استعفاف عبد الرحمن بن عوف وسعنه للعمل.

هذه قصبة صحيحة تيبن استعفاف عيد الرحمن بن عوف وسعيه للعمل أخرجها الإمام البخاري في الصحيح (٣٧٨٠): «لما قدم المدينة أخى رسول الله صلى الله عليه وسلم بين عبد الرحمن، وبين سعد بن الربيع، فقال سعد لعبد الرحمن: إنى أكثر الأنصار مالاً فأقسم مالى نصفين، ولى امرأتان، فانظر أعجبهما إليك فسمها لى أطلقها، فإذا انقضت عدتها فتزوجها، فقال عبد الرحمن: بارك الله لك في أهلك ومالك، أين سوقكم؟ فدلوه على سوق بنى قينقاع، فما انقلب إلا ومعه فضل من أقط وسمن ثم تابع الغدو، ثم جاء يومًا وبه أثر صفرة، فقال النبي صلى الله عليه وسلم «صهيم»؟ قال: تزوجت، قال: كم سقت إليها؟ قال: نواة من ذهب- أو وزن نواة من ذهب». اه.

قلت: انظر إلى القصبة الواهية وأثرها السبيئ فى الأمة تجعل أصحاب العفاف والسعى للعمل يدخلون الجنة حيوًا.

««كَبُرَتْ كَلِمَةُ تَخْرُجُ مِنْ أَفْوَاهِهِمْ إِن يَقُولُونَ إِلاّ كَذْنًا»» [الكهف: ٥].

ولقد محت الأحاديث الصحيحة ظلمات هذه القصة الواهية وبينت نكارتها، فقد أخرج الإمام مسلم في «صحيحه» (٢٧٢١ ) من حديث عبد الله بن مسعود عن النبي صلى الله علمه وسلم أنه كان يقول: «اللهم إنى أسالك الهدى والتقى والعفاف والغني»

#### خامساً الصحيح في الصوم والتقى:

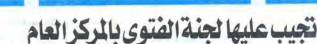
هذه قصبة أخرى صحيحة لعبد الرحمن بن عوف تبين الهدى والتقى كما ببنت القصبة السابقة الصحيحة العفاف والغنى.

فقد أخرج البخاري في الصحيح (ح١٢٧٥) من حديث سعد بن إبراهيم عن أبيه أن عبد الرحمن بن عوف رضى الله عنه أتى بطعام، وكان صائمًا، فقال: قَتل مصعب بن عمير رضى الله عنه وهو خير منى، كفن في بردة إن غطى رأسه بدت رحلاه، وإن غُطى رجلاهُ بدا رأسه، وأراه قال: وقُتل حمزة-وهو خير منى- ثم بُسط لنا من الدنيا ما يسط- أو قال: أعطينا من الدنيا ما أعطينا- وقد خشينا أن تكون حسناتنا عجلت لنا. ثم جعل يبكى حتى ترك الطعام. اه.

فعبد الرحمن بن عوف رضى الله عنه من العشرة المبشرين بالجنة ومن الصائمين الذين يقومون ولا يحبون ليدخلوا من باب الريان. والله من وراء القصد

٥٤ التوجيرة العدد ٥٠٤ السنة الرابعة والثلاثون





## تحضيرالأرواح

يسأل السائل: م. أ. ع: من أسبوط يقول: هل ما يقال عن تحضير الأرواح صحيح؟ وهل للإنسان قرين في حياته أو بعد موته؟

الجواب: ثبت أن النبي 🏜 قال: «ما من أحد إلا وكل به قرينة». قالوا: وأنت يا رسول الله؟ قال: «وأنا، إلاّ أن الله تعالى أعانني عليه فأسلم فليس يأمرني إلا بخير». مسلم.

والمقصود بهذا القرين هو الشيطان المتربص بالإنسان ليغويه، وهو يجري منه مجرى الدم في العـروق، لكن الله تعـالي حـعله ﴿ لَنُسَ لَهُ سُنُطَانُ عَلَى الَّذِينَ آمَنُوا وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ (٩٩) إِنَّمَا سُلْطَانُهُ عَلَى الَّذِينَ يَتَــوَلُوْنَهُ وَالَّذِينَ هُمَ بِهِ مُشْرِكُونَ ﴾ [النحل].

وقد قال النبي 🐲 لعائشة رضي الله عنها: «أقد جاءك شيطانك؟» فقالت: ومعى شيطان؟ قال: نعم، فقالت: ومع كل إنسان؟ قال: «نعم». قالت: قلت: ومعك؟ قال: نعم ولكن ربي أعانني عليه حتى أسلم». مسلم.

وهذا الشيطان تنتهى صلته ووسوسته بالعبد بخروج روحه، ولا سلطان له عليه بعد ذلك ولا علاقة له بروحه، وشنان الروح أنها من أمر الله ومن علمه وما أوتينا من العلم إلا قليلاً.

وما يقال عن تحضير الأرواح فهذا ضرب من الدجل والكذب، ولا يستطيع أحد استحضار روح أحد سواء كان مسلمًا أو محرمًا، أو كان تقيًّا أو شقئا

ولو تعاطى على هذا الأمـر مـالأ فـهـو من الكسب الخبييث وأكل أموال الناس بالباطل والإسلام نهى عن ذلك كله، والله أعلم.

#### العبودية لله وحده

يسأل السائل: إسلام عبد الهادي إسماعيل من الشرقية- منيا القمح، ويقول: ما معنى قول الرسول ﷺ: «من علمني حرفًا صرت له عبدًا».

الجواب: هذا الكلام ليس له أصل من قول النبي 👑، وهو يتنافى مع التوحيد الخالص لله

تعالى وإفراده بالعبودية، فلا عبودية لأحد على أحد إلا ما كان من العدودية لله الواحد القهار، وقد نهى النبي 😻 أن يقول الرجل عن ملك بمبنه: عبدي أو أمتى، قال 🐲: «لا يقولن أحدكم عيدي وأمتى، وليقل فتاي وفتاتي وغلامي». [صحيح. رواه أحمد]. والقول الوارد في السوَّال هو من الأمثال المشتهرة عند الناس، يقصدون به توقير المعلم ومن له فصل عليهم، لكن لا يصح هذا التوقير بكلام يكون في نفس الوقت يُشْعرًا بعدم توقير الله عز وجل وصرف العبودية لغيره. والله

## مواريث

تسأل السائل: م. ع. أ من التلين- شرقية تقول:

أنا وحيدة أمي، وقد توفيت بعد أن كتبت لي عقدًا صوريًا بكل تركتها، وذلك حتى لا يشاركني فيها أخوها وأختها وهما خالى وخالتى، علمًا بأن والدي متوفى، وماذا أصنع في التركة الأن.

الجواب: يقول الله تعالى: ﴿ يُوصِيحُمُ اللَّهُ فِي أَوْلادِكُمْ لِلذِّكَرِ مِثْلُ حَظَّ الأَنثَيَيْنِ فَإِن كُنَّ نِسِبَاءً فَوْقَ الْنُتَحْيْنِ فَلَهُنَّ ثَلُثًا مَا تَرَكَ وَإِنْ كَانُتْ وَاحِدَةً فَلَهَا النِّصنْفُ ﴾ [النساء: ١١]. وقال جل شانه: ﴿ وَإِن كَانُوا إِضْوَةً رِّجَالاً وَنِسَاءً فَلِلذِّكَرِ مِـثْلُ حَظَّ الأَنثَيَيْن ﴾ [النساء: ١٧٦].

وعليه فإن تركة هذه الأم ستقسم كالآتى: للبنت النصف لأنها واحدة، وما بقي فهو لإخوة الميت للذكر مثل حظ الأنثيين.

ولا يُلتفت للعقد الصورى الذي كتبته الأم قبل موتها لابنتها بقصد حرمان خالها وخالتها من الميراث فهذا مما حرمه الله سيحانه، واعتراض بالتحايل في عدم تنفيذ وصبة الله تعالى في الميراث حيث بدأها بقوله: ﴿ يُوصِيحُمُ اللَّهُ.... ﴾.

ونذكر أمثال هذه المرأة بقول الله تعالى: ﴿ وَلَيَخْشُ الَّذِينَ لَوْ تَرَكُوا مِنْ خَلْفِهِمْ ذُرِّيَّةُ ضِعَافًا خَافُوا عَلَيْهِمْ فَلْيَتَّقُوا اللَّهَ وَلَيْقُولُواً قَوْلاً سَدِيدًا ﴾ [النساء].

وقال أيضًا عقب آيات تقسيم الميراث: ﴿ تِلْكَ

التوحيي العدد ٥-١٤ السنة الرابعة والثلاثون : ٥٥

حُدُودُ اللَّهِ وَمَن يُطِعِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ يُدْخَلُهُ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِن تَحَرِّهَا الأَنْهَارُ حَالِدِينَ فِيهَا وَذَلِكَ الفَوْرُ العَظَيمُ (١٣) وَمَن يَعْص اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَيَتَعَدَّ حُدُودَهُ يُدْخِلُهُ نَارًا خَالِدًا فِيهَا وَلَهُ عَذَابٌ مُهِيْنٌ ﴾ [النساء: ١٣ – ١٤].

## الأموال الموقوفة للمسجد لا يجوز إخراجها

يسال: رمضان عبد الرءوف- بلبيس شرقية، يقول:

هل يجوز أخذ نقود من حصالة المسجد لإصلاح خط الصرف الصحي الخاص بالقرية؟

الجواب: إن الأموال الموقوفة للمسجد من تبرعات لا يجوز إخراجها من المسجد لصرفها في هذا الباب أو غيره، وعلى أهل القرية أن يجمعوا من أموالهم لإصلاح ذلك بعيدًا عن أوقاف المسجد، وكثيرًا ما ينفق بعض الناس أموالهم في اللهو والترف، فأولى لهم أن يجعلوها لإصلاح دنياهم، والله المستعان.

## الزواج بالمرأة العقيم

تسال السائل: أ. ع. م: من القاهرة- المعصرة تقول:

روى أبو داود والنسائي عن معقل بن يسار قال: جاء رجل إلى النبي ت فقال: «إنني أصبت امرأة ذات حسب وجمال، وإنها لا تلد أفاتزوجها؟ قال: لا، ثم أتاه الثانية فنهاه، ثم أتاه الثالثة فقال: تزوجوا الودود الولود فإنني مكاثر بكم الأمم». فهل معنى ذلك أن المرأة التي لا تنجب لا يتزوجها أحد، وإذا كانت متزوجة تطلق لهذا السبب؟ وهل الحديث صحيح؟

الجواب: هذا الحديث صحيح، وهو عند أبي داود برقم (١٧٨٩)، وعند النسائي برقم (١٧٨٩)، والحديث لا يدل على أن المرأة التي لا تنجب لا يتزوجها أحد كما فهمت السائلة، وإنما يرغب في الولود أولاً ابتغاء الولد والذرية التي يكاثر بها ذلك لمن تلد، والاثنتان زوجتان لرجل واحد، وقد يصلح لمن لا تلد زوج شاء الله له أن يكون عقيمًا، فزواجهما مناسب إن شاء الله، وليس شرطًا أن روجها إكرامًا لها، ويلتمس هو من يُرجى أن تكون ولودًا. والله أعلم.

## حياة الرسول 📷 وموته

يسال مصطفى عبد الفتاح الكريتي- الأقصر يقول: يقول بعض الناس: إن النبي 25 حي لأننا: أ- في التشهد نقول: «السلام عليك أيها النبي». ب- وقوله تعالى: ﴿ وَفِيكُمْ رَسُولُهُ ﴾. ج- وقوله تعالى: ﴿ جَاءُوكَ فَاسْتَغْفَرُوا اللَّه وَاسْتَغْفَرَ لَهُمُ الرُسُولُ لَوَجَدُوا اللَّهَ تَوَابًا رُحِيمًا ﴾. د- ﴿ وَاعْلَمُوا أَنَّ فِيكُمْ رَسُولَ اللَّهِ ﴾.

مع علمي ويقيني أن رسول الله ﷺ قد مات، ولكن أطلب الإجابة على هذا الاستفتاء؟

الجواب: ثبت بالإدلة القاطعة أن الرسول بعد ثلاث وستين سنة من عمره مات كما يموت الناس، وغُسل ودُفن في حجرة عائشة رضي الله عنها، وقد تساعل الصحابة رضوان الله عليهم فيما بينهم أول الأمر: أين يدفنون رسول الله 20 ولم يسالوه هو 20 عن ذلك لموته ولأنه لا يجيب أحدًا بسجب موته 20 ، بل إن أبا بكر خطب في الناس قائلاً: «من كان يعبد محمدًا فإن محمدًا قد مات، ومن كان يعبد الله فإن الله حي لا يموت». وتلا قول الله سبحانه: ﴿ أَفَإِن مَاتَ أَوْ قُتِلَ انقَلَبْتُمْ عَلَى أَعْقَابِكُمْ سبحانه: ﴿ أَفَإِن مَات آَوْ قُتِلَ انقَلَبْتُمْ عَلَى أَعْقَابِكُمْ

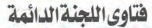
وامًا قوله تعالى: ﴿ وَفِيكُمْ رَسُولُه ﴾ [آل عمران]، وقوله: ﴿وَاعْلَمُوا أَنَّ فِيكُمْ رَسُولَ اللَّه ﴾ [الحجرات]، وقوله: ﴿ وَلَوْ أَنَّهُمْ إِذَ ظُلَمُ وا أَنْفُ سَـهُمْ جَـاءُوكَ فَاسْتَعْفَرُوا اللَّهُ وَاسْتَعْفَرَ لَهُمُ الرَّسُولُ لَوَجَدُوا اللَّهَ تَوَابًا رُحِيمًا ﴾ [النساء].

فإن من عنده أدنى علم بالتـفسيـر واللغـة وأسباب النزول يعلم أن هذه الآيات نزلت تخاطب الصحابة ورسول الله ﷺ حى بينهم.

ولقد وجه رسول الله تق أصحابه إلى دعاء الله عز وجل وسؤاله وحده، وأما أنه تق حي في قبره فهي حياة الأنبياء في قبورهم التي تفوق حياة الشهداء في قبورهم، وهي حياة برزخية ليست كحياتنا الدنيوية، وأما كنهها وكيفيتها فلا يعلم ذلك إلا الله عز وجل، لأنه غيب ولم يطلعنا الله عز وجل على شيء من هذا الغيب، فيجب على المسلم أن يعلم ذلك، ولا يخلط، وعليه أن يفهم النصوص على وجهها الصحيح. والله أعلم.

07 التوحيية العدد ٥٠٠ السنة الرابعة والثلاثون





## الانتقال بين بلدين اختلفت رؤيتهما

س: إذا حضرت صيام رمضان في السودان وصمنا يوم السبت وسافرت لإحدى البلاد المجاورة يوم الأحد ووجدت أهلها صاموا يوم الأحد، وأفطر أهل السودان عن ٢٩ يومًا، والدولة الثانية التي أنا بها لم تفطر عن ٢٩ يومًا ما هو الحكم في ذلك علمًا بأني أكملت ٢٩ يومًا وأكملت ٣٠ يومًا بالدولة المجاورة وكان الشهر ٢٩ يومًا.

الجواب: حكمك في نهاية الشهر حكم البلد التي سافرت إليها، فلا يجوز لك أن تغطر، بل الواجب عليك هو إكمال الصيام معهم لدخولك في عموم الخطاب الموجه إليهم، لكن لو كان الذي انتقل إلى دولة أخرى في أخر الشهر لم يصم إلا ثمانية وعشرين يومًا فإنه يلزمه أن يقضي يومًا أخر بعد العيد حتى يكمل به تسعة وعشرين، لأن الشهر لا ينقص عن تسعة وعشرين، كما أنه لا يزيد عن الثلاثين.

## عيد من صام ٢٨ يوما

س: رجل رأى هلال رمـضـان في بلده وبدأ الصـوم، ثم سـافـر إلى بلد آخـر ودخل عليـه ٢٨ رمضـان وأهل تلك البلدة رأوا هلال شـوال، فـهل يصلى معهم العيد مع أن مدة صيامه ٢٨ يومًا؟

الجواب: العبرة في بدء صيام رمضان برؤية الهلال في مطلعه بجهته يوم كان في بلده، وكذلك الحال في الفطر فتعتبر رؤية هلال شوال في البلد الذي سافر إليه، وعلى ذلك يجب أن يغطر ويصلي العيد مع من في البلد الذي رئي فيه هلال شوال، وهو بين أظهرهم، ويقضي ما نقص من أيام صومه حتى يكون ما صامه تسعة وعشرين يومًا؛ لأن الشهر يكون ٢٩ يومًا أحيانًا و٣٠ أحيانًا.

المسافر والمفطر عند عودته لوطنه

س: مسافر أفطر في سفره، فعندما يصل إلى محل إقامـته أيمسك أم ليس عليـه حرج في الأكل،

وما الدليل؟

الجواب: الفطر في السفر رخصة جعلها الله توسعة لعباده، فإذا زال سبب الرخصة زالت الرخصة معه، فمن وصل إلى بلده من سفره نهارًا وجب عليه أن يمسك مراعاة لحرمة الشهر ولدخوله في عموم قوله تعالى: ««فَمَن شَهِدَ مِنكُمُ الشَّهْرَ فَلَيَصُمُهُ»»، وإمساكه لا يعني احتساب ذلك اليوم بل وجب عليه قضاؤه.

## صيام المسافر طول العام

س: هناك بعض أصحاب الشاحنات والذين يعملون بها طيلة العام وهم مسافرون فهل يجوز لهم الإفطار في رمضان، ومتى يتم قضاؤه وفي أي وقت، أم لا يجوز لهم الإفطار؟

الجواب: إذا كانت المسافة التي يقطعونها في سفرهم مسافة قصر شرع لهم أن يفطروا في سفرهم وعليهم قضاء الأيام التي أفطروها من شهر رمضان قبل دخول رمضان المقبل؛ لعموم قوله تعالى: «ومَن كَانَ مَرِيضًا أَوْ عَلَى سَفَر فَعِدَّةً مَنْ أَيَّام أُخَرَ»، ويختارون الأيام التي يقضونُ فيها ما أفطروه من أيام رمضان جمعًا بين دفع الحرج عنهم، وقضاء ما عليهم من الصيام.

## صيام العاملين في أفران الخبز

س: في قريتنا شخص يعمل في طابونة (فرن) للخبز وهو رجل يصلي ويصوم رمضان والحمد لله، ولكنه سالني هل يجوز له أن يفطر في رمضان؟ علمًا بأنه يواجه حر النار الشديد وهو يصنع الرغيف طوال ساعات النهار وهو صائم، لذلك فهو يواجه عطشًا شديدًا وإرهاقًا في العمل، فأرجو من سماحتكم التكرم بالإجابة الشافية على ذلك مأجورين إن شاء الله تعالى.

الجـواب: لا يجـوز لذلك الرجل أن يفطر، بل الواجب عليـه الصـيـام، وكـونه يخـبـز في نهـار رمضـان ليس عذرًا للفطر، وعليه أن يعمل حسب استطاعته.

التوحير العدد ٥٠٤ السنة الرابعة والثلاثون

## الاعتكاففي غيررمضان

س٤: هـل يجــوز الاعــتكاف في أي وقت دون العشر الأواخر من رمضان؟

الجواب: نعم يجوز الاعتكاف في أي وقت، وأفضله ما كان في العشر الأواخر من رمضان؛ اقتداءً برسول الله عليه الصلاة والسلام وأصحابه رضي الله عنهم، وقد ثبت عنه صلى الله عليه وسلم أنه اعتكف في شوال في بعض السنوات.

## أحكام الاعتكاف

س: ما هي شروط الاعتكاف، وهل الصيام منها، وهل يجوز للمعتكف أن يزور مريضًا، أو يجيب الدعوة، أو يقضي حوائج أهله، أو يتبع جنازة، أو يذهب إلى العمل؟

الجواب: يشرع الاعتكاف في مسجد تقام فيه صلاة الجماعة، وإن كان المعتكف ممن يجب عليهم الجمعة ويتخلل مدة اعتكافه جمعة ففي مسجد تقام فيه الجمعة أفضل، ولا يلزم له الصوم، والسنة ألا يزور المعتكف مريضًا أثناء اعتكافه، ولا يجيب الدعوة، ولا يقضي حوائج أهله، ولا يشهد جنازة، ولا يذهب إلى عمله خارج المسجد؛ لما ثبت عن عائشة رضي الله عنها أنها قالت: «السنة على المعتكف ألا يعود مريضًا، ولا يشهد جنازة، ولا يمس امرأة، ولا يباشرها، ولا يخرج لحاجة إلا لما لا بد منه».

## تعدد النيات في الصوم الواحد

س: هل يجوز صيام التطوع بنيتين: نية قضاء، ونية سنة، وما حكم الصوم بالنسبة للمسافر والمريض، وخصومنا وأن ما يطلق عليه سفر فهو سفر، وإذا كان المسافر قادرًا على الصيام، وبالنسبة أيضنا للمريض القادر على الصيام فهل في هذه الحالة يقبل الصوم أم لا؟

الجواب: لا يجوز صيام التطوع بنيتين؛ نية القضاء ونية السنة، والأفضل للمسافر سفر قصر أن يفطر، ولكنه لو صام أجزاه، والأفضل لمن يشق عليه

الصوم مشقة فادحة لمرضه أن يغطر، وإن علم أو غلب على ظنه أن يصيب ضرر أو هلاك بصومه وجب عليه الفطر دفعًا للحرج والضرر، وعلى كل من المسافر والمريض قضاء صيام ما أفطره من أيام رمضان في أيام أخر، ولكنه لو صام مع الحرج أجزاه.

## العجزعن القضاءفي نفس السنة

س: لي زوجة وفي شهر رمضان الماضي أصابتها عادة الحيض وأفطرت ١٤ يومًا، وبعد ذلك تمكنت من صيام سبعة أيام وبقي عليها سبعة أيام، وهي الآن حامل في الشهر السادس، أرجو إفادتي هل كفارة الصيام تجزئ عن ذلك أم ماذا أفعل؟ جزاكم الله خيرًا.

الجواب: يجب على زوجتك قضاء بقية الأيام التي أفطرتها من رمضان بسبب الحيض، وإذا كان تأخيرها القضاء إلى رمضان آخر بدون عذر شرعي فيجب عليها مع القضاء كفارة عن كل يوم تقضيه، والكفارة هي إطعام مسكين، عن كل يوم مقدار نصف صاع من تمر أو بر ونحوه من قوت البلد، يدفع لفقراء البلد ولو لفقير واحد، أما إن كان التأخير من أجل الحمل أو المرض فلا شيء عليها سوى القضاء.

## قضاءالحامل والنفساء

س: بالنسبة لمن أفطرت شهر رمضان في حالة نفاس أو حمل أو رضاعة وصحتها جيدة هل من الأفضل الصوم أو الصدقة عنها تكفي؟

الجواب: يجب على من أفطرت شهر رمضان؛ لأنها نفساء أن تقضي صوم الأيام التي أفطرتها لنفاسها، أما الحامل فيجب عليها الصوم حال حملها إلا إذا كانت تخشى من الصوم على نفسها أو جنينها فيرخص لها في الفطر وتقضي بعد أن تضع حملها وتطهر من النفاس، وليس عليها إطعام إذا قضت الصيام قبل مجيء رمضان الذي بعده ولا يجزئها الإطعام عن الصيام، بل لا بد من الصيام ويكفيها عن الإطعام.

٥٨ التوحيي العدد ٥٠٤ السنة الرابعة والثلاثون

الفضيلة الشيخ / محمل صفوت نور الدين رحمه الله

الحمد لله والصلاة والسلام على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه ومن والاه، أما بعد... فعن زيد بن ثابت - رضي الله عنه - أن رسول الله ﷺ اتخذ حجرة قال: حسبت آنه قال: من حصير في رمضان فصلى فيها ليالي؛ فصلى بصلاته ناس من أصحابه، فلما علم بهم جعل يقعد، فخرج إليهم فقال: قد عرفت الذي رأيت من صنيعكم فصلوا أيها الناس في بيوتكم، فإن أفضل صلاة المرء في بيته إلا المكتوبة [متفق عليه](١).

> فالحديث يذكر بدء صلاة القيام في رمضان، وقد جاء فيها أحاديث كثيرة، منها ما رواه أبو هريرة ـ رضي الله عنه ـ قال: كان رسول الله يرغب في قيام رمضان من غير أن يأمر فيه بعزيمة فيقول: «من قام رمضان إيمانًا واحتسابًا غفر له ما تقدم من ذنبه». فتوفي رسول الله ته والأمر على ذلك، ثم كان الأمر على ذلك في خلافة أبي بكر وصدرًا من خلافة عمر (٢).

> وعن أبي ذر - رضي الله عنه - قال: صمنا مع ربسول الله في فلم يقم بنا شيئًا من الشهر حتى بقي سبع فقام بنا حتى ذهب ثلث الليل، فلما كانت السادسة لم يقم بنا، فلما كانت الخامسة قام بنا حتى ذهب شطر الليل فقلنا: يا رسول الله لو نفلتنا هذه الليلة فقال: إن الرجل إذا صلى مع الإمام حتى ينصرف حسب له قيام ليلة. فلما كانت الرابعة لم يقم بنا حتى بقي ثلث الليل، فلما كانت الثالثة جمع أهله ونساءه والناس فقام بنا حتى خشينا أن يفوتنا الفلاح، قلت: وما الفلاح؟ قال: السحور، ثم لم يقم بنا بقية الشهر(٣).

> وقد أخرج البخاري عن عائشة - رضي الله عنها - قالت: «كان رسول الله ﷺ يصلي من الليل في المسجد، وكان له حصير يبسطه بالنهار ويحتجره بالليل وجدار الحجرة قصيرة»، فرأى

الناس شخص النبي 👹 فثاب إليه أناس يصلون بصلاته فأصبحوا فتحدثوا بذلك فقام ليلة الثائية فقام معه أناس أكثر منهم يصلون بصلاته، صنعوا ذلك ليلتين أو ثلاثًا فكثر أهل المسحد في الليلة الثالثة فخرج رسول الله 👑 فصلى فصلوا بصلاته، فلما كانت الليلة الرابعة عجز المسجد عن أهله، حتى إذا كان بعد ذلك جلس رسول الله 🐲 فلم يخرج إليهم، فلما أصبح ذكر ذلك الناس فتشهد، ثم قال: «أما بعد فإنه لم يخف على مكانكم (أو قال:) قد رأيت الذي صنعتم، ولم يمنعني من الخروج إليكم إلا أنى خشيت أن تكتب عليكم صلاة الليل فتعجزوا عنها»، فأقبل فقال: «يا أيها الناس خذوا من الأعمال ما تطيقون، فإن الله لا يمل حتى تملوا، وإن أحب الأعمال إلى الله ما دام وإن قل»<sup>(2)</sup>. وذلك في رمضان، فتوفى رسول الله 👹 والأمر على ذلك.

## جمع عمرالناس في التراويح،

وفي البخاري عن عبد الرحمن بن عَبْد القارئ أنه قال: خرجت مع عمر بن الخطاب - رضي الله عنه - ليلة في رمضان إلى المسجد فإذا الناس أوزاع متفرقون، يصلي الرجل لنفسه، ويصلي الرجل فيصلي بصلاته الرهط فقال عمر: إني أرى لو جمعت هؤلاء على قارئ واحد لكان أمثل، ثم

التوجي العدد - 1 السنة الرابعة والثلاثون ٥٩

عزم فجمعهم على أبي بن كعب ثم خرجت معه ليلة أخرى، والناس يصلون بصلاة قارئهم، قال عمر: نعم البدعة هذه، والتي ينامون عنها أفضل من التي يقومون. يريد أخر الليل، وكان الناس يقومون أوله<sup>(0</sup>).

## صلاة النبى في رمضان:

وفي البخاري عن أبي مسلمة بن عبد الرحمن أنه سال عائشة - رضي الله عنها -: كيف كانت صلاة رسول الله تق في رمضان؟ فقالت: ما كان يزيد في رمضان ولا في غيره على إحدى عشرة ركعة. يصلي أربعًا فالا تسال عن حسنهن وطولهن، ثم يصلي أربعًا فالا تسال عن حسنهن انتام قبل أن توتر؟ قال: «يا عائشة إن عينيً تنامان ولا ينام قلبي،(٦).

والأحاديث فى قيام رمضان بيانًا وترغيبًا كثيرة جدًا وهي تدل على أن النبي 💐 صلى بهم ليالى فى رمضان ثم قال: «خشيت أن تفرض عليكم» فبقى الناس يصلون أوزاعًا متفرقين، أو بصلى الرجل فيصلى بصلاته الرهط، وظل الأمر على ذلك خلافة الصديق - رضى الله عنه -وسنوات من خلافة عمر، حتى رأى أن الأمثل والأفضل حَمْعُهُمْ على إمام واحد، وإنما استنبط ذلك من إقرار النبي 👑 لمن صلى معه ليالي من رمضان، وإنما كرهه النبي 👑 خشية أن يفرض علىهم، فلمـــا مــات رســول الله 😻 زال خــوف افتراضبها، وحصل الأمن من ذلك؛ فترجح عند عمر رضي الله عنه جـمـعـهم على إمـام واحـد؛ لأن الاختلاف من افتراق الكلمة، أما الاجتماع على إمام واحد فهو أنشط لكثير من المصلين (وهذا قول الجمهور من أهل العلم).

قال ابن حجر: وقد بالغ الطحاوي فقال: إن صلاة التراويح في الجماعة واجبة، وقال ابن بطال: قيام رمضان سنة؛ لأن عمر إنما أخذه من فعل النبي ، وإنما تركه النبي خ خشية الافتراض، وعند الشافعية في أصل المسألة ثلاثة أوجه... ثالثها من كان يحفظ القرآن، ولا يخاف من الكسل، ولا تختل الجماعة في المسجد بتخلفه فصلاته في الجماعة في المسجد والبيت سواء، فمن فقد بعض ذلك فصلاته في الجماعة أفضل.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية: قيام رمضان سنة رسول الله ٤ ؛ لأنه صلى بهم جماعة عدة ليال وكانوا على عهد رسول الله ٤ يصلون جماعة وفرادى، لكن لم يداوم على القيام بهم في الجماعة؛ خشية أن تفرض عليهم، فلما مات استقر الأمر على ذلك.

(وقال أيضًا): فما سنه الخلفاء الراشدون ليس بدعة شرعية ينهى عنها، وإن كان يسمى في اللغة بدعة؛ لكونه ابتدئ كما قال عمر: (نعمت البدعة هذه).

وعن السائب بن يزيد - رضي الله عنه - قال: أمر عمر أبي بن كعب وتميمًا الداري أن يقوما للناس في رمضان بإحدى عشرة ركعة، فكان القارئ يقرأ المئين حتى كنا نعتمد على العصى من طول القيام، فما كنا ننصرف إلا في بزوغ الفجر<sup>(V)</sup>. قال ابن إسحاق : ما سمعت في ذلك حديثًا هو أثبت عندي، ولا أحرى أن يكون من حديث السائب، وذلك أن صلاة رسول الله كانت من الليل ثلاث عشرة ركعة. قال العيني: وهو اختيار مالك لنفسه واختاره أبو بكر بن العربي.

وقال في المرقاة: روى البيهقي في المعرفة عن السائب بن يزيد قال: كنا نقوم في زمن عمر بن الخطاب بعشيرين ركعة والوتر، ثم قال: وجمع بينهما بأنه وقع أولا ثم استقر الأمر على العشيرين فإنه متوارث. فتحصل من هذا كله أن قيام رمضان سنة وهي إحدى عشرة بالوتر في جماعة، فعله عليه الصلاة والسلام، ثم تركه خشيبة افتراض ذلك، وإلا لواظب عليه جماعة، ولاشك في تحقق الأمن من ذلك باستقرار الشريعة بعد وفاته - عليه الصلاة والسلام - ليكون سنة، وكونها عشرين ركعة سنة الخلفاء الراشدين، وقوله - عليه الصلاة والسلام -: «عليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين»(^). ندب سنتهم، ثم قال: والجمع بين هذه الروايات ممكن باختلاف الأحوال، ويحتمل أن ذلك الاختلاف يحسب تطويل القراءة وتخفيفها فحيث يطيل القراءة تقل الركعات وبالعكس (انتهى).

٦٠ التوحيية العدد٥٠٤ السنة الرابعة والثلاثون

# RUDIRUD RUDIRUM

## توجيه اختلاف عدد ركعات التراويح:

قال شيخ الإسلام ابن تيمية: والأفضل أنه يختلف باختلاف أحوال المصلين، فإن كان فيهم احتمال لطول القيام فالقيام بعشر ركعات وثلاث بعدها كما كان النبي تلك يصلي لنفسه في رمضان وغيره - فهو الأفضل وإن كانوا لا يحملون فالقيام بعشرين هو الأفضل وهو الذي يعمل به أكثر المسلمين، فإنه وسط بين العشر والأريعين، وإن قام بأربعين وغيرها جاز ذلك، ولا يكره شيء من ذلك، وقد نص على ذلك غير واحد من الأئمة كأحمد وغيره. ومن ظن أن قيام رمضان فيه عدد مؤقت عن النبي تلك لا يزاد فيه ولا ينقص منه فقد أخطا.

وقال شييخ الإسلام أيضًا: ثبت أن أبي بن كعب كان يقوم بالناس عشرين ركعة في قيام رمضان ويوتر بثلاث، فرأى كثير من العلماء أن ذلك هو السنة؛ لأنه أقامه بين المهاجرين والأنصار ولم ينكره منكر، واستحب أخرون: تسعًا وثلاثين ركعة بناءً على أنه عمل أهل المدينة القديم.

وقالت طائفة: قد ثبت في الصحيح عن عائشة أن النبي الله يكن يزيد في رمضان ولا في غيره على ثلاث عشرة ركعة<sup>(٩)</sup>. واضطرب قوم في هذا الأصل لما ظنوه من معارض الحديث الصحيح؛ لما ثبت من سنة الخلفاء الراشدين وعمل المسلمين، والصواب أن ذلك جميعه حسن كما قد نص على ذلك الإمام أحمد - رضي الله عنه - وأنه لا يتوقت في رمضان عدد، فإن النبي الله عنه - وأنه لا يتوقت وحينئذ فيكون تكثير الركعات وتقليلها بحسب طول القيام وقصره.

فإن النبي ﷺ كان يطيل القيام بالليل حتى إنه قد ثبت عنه في الصحيح من حديث حذيفة أنه كان يقرأ في ركعة بالبقرة والنساء وآل عمران، فكان طول القيام يغني عن تكثير الركعات. وأبي بن كعب لما قام بهم - وهم جماعة واحدة - لم يطل بهم القيام فكثر الركعات ليكون ذلك عوضًا عن طول القيام، وجعلوا ذلك ضعف عدد ركعاته، فإنه كان يقوم بالليل إحدى عشرة ركعة أو ثلاث عشرة، ثم بعد ذلك كان الناس بالمدينة قد ضعفوا عن طول القيام فكثروا الركعات حتى بلغت تسعًا وثلاثين ركعة.

قـال العـلامـة الألبـاني في رسـالة صـلاة التـراويح بعد أن فند الأحـاديث الواردة في عدد ركعات القيام: (لا يجوز الزيادة فيها على العدد المسنون؛ لاشتـراكها مع الصلوات المذكورات في التزامه ته عددًا معينًا منها لا يزيد عليه، فمن ادعى الفرق فعليه الدليل. ودون ذلك خرط القتاد. وليست التراويح من النوافل المطلقة حتى يكون للمصلي الخيار في أن يصليها بالعدد الذي يراه، بل هي تشبه الفرائض من حيث إنها تشرع في الجماعة) (انتهى).

ثم إن الشيخ - أكرمه الله ونفع بعلمه - سرد أحاديث القيام عن الصحابة التي جاء فيها ذكر العشرين وما خالف العدد الوارد عن النبي وذكر عللها، ثم قال: على أنه مهما قيل في جواز الزيادة أو عدمها، فما أظن أن مسلمًا يتوقف بعد ما سلف بيانه عن القول بأن العدد الذي ورد عنه أفضل من الزيادة عليه لصريح قوله : وقال): فلو أنهم صلوها بالعدد الوارد في السنة في مثل المدة التي يصلون فيها العشرين لكانت صلاتهم صحيحة مقبولة باتفاق العلماء، ويؤيد ذلك حديث جابر قال: سئل رسول الله الأي الصلاة أفضل؟ قال: «طول القيام» اه.

وخلاصة القول في ذلك أن العلماء نظروا في صلاة القيام من جانبين: الجانب الأول عدد الركعات فمن ترجح عنده ذلك قال بالإحدى عشرة أو الثلاث عشرة ونهى عن الزيادة عليها.

الثاني: جانب أن الصلاة قيام ليل أي قيام لثلث الليل أو شطر الليل أو أنهم كانوا ينصرفون منها في بزوغ الفجر وقريب من ذلك النظر إلى مقدار ما يقرأ من القرآن فيختمه في سبع ليال كما حان فعل ابن عمر. وحديث قيام داود - عليه السلام وأنه كان يقوم ثلث الليل. فمن ترجح عنده ذلك قال: إن قيامها في العدد المسنون أفضل بشرط أن يقوم الوقت المحدود أو يختم الحزب المالوف، فإن عجز عن ذلك زاد في عدد الركعات بقدر ما ينقص من طول القيام ليستوفي من الليل أو ليختم عن أبي عثمان النهدي أنه قال: دعا عمر بن الخطاب ثلاثة قراء فاستمع إليهم: فامر أسرعهم قراءة أن يقرأ للناس في رمضان ثلاثين آية. وأمر

التوحيي العدد ٥-٤ السنة الرابعة والثلاذون ٦١

أوسطهم أن يقرأ خمسًا وعشرين وأمر أبطاهم أن يقرأ عشرين آية.

ولذا فإن لزوم السنة كاملة أولى أن يقوم الناس به: أي بالعدد الوارد عن النبي ش مع التزامهم ألا يقل بهم في القراءة عن إتمام القرآن الكريم مرة في شهر رمضان. وذلك في عامة المساجد التي تلتزم السنة. إلا أن تكون هذه المساجد هي التي يشرع لها شد الرحال، وهي المسجد الحرام، والمسجد النبوي، والمسجد الأقصى (فك الله أسره)، فلا يُحرم الضعفاء من القيام فيها فيزاد في عدد الركعات بحسب قدرة الناس ولا نخرج في ذلك عن الوارد عن الخلفاء الراشدين.

وينبغي أن يعلم أن الصلاة إنما سميت صلاة القيام والتروايح لأنها طويلة القيام، وأن المصلي يتعب من قيامها فيحتاج بين كل أربع ركعات إلى أن يستريح. فليتنبه أولئك الذين يؤدونها دون صلاة الفرائض أو ينقرونها نقرًا، فلو صلى هؤلاء أربع ركعات طويلة لكانت خيرًا من مائة من مثل هذا الفعل الذي تضافرت أدلة الشرع على النهي عنه، وقال النبي اللمسىء صلاته: «ارجع فصلً فإنك لم تصلً.

ادبالاختلاف،

واعلم أن العلامة الألباني له مع من خالفه في الرأى الذى اختاره قول جميل جاء فيه: لا يتوهمن

أحد أننا حين اخترنا الاقتصار على السنة في عدد ركعات التراويح، وعدم جواز الزيادة عليها أننا نضلل أو نبدع من لا درى ذلك من العلماء السابقين واللاحقين، كما قد يظن ذلك يعض الناس، واتخذوه حجة للطعن علينا توهمًا منهم أنه يلزم من قولنا بأن الأمر الفلاني لا يحوز أو أنه بدعة أن كل من قال بجوازه واستحداده فهو ضال مبتدع، كلا، فإنه وهم باطل وجهل بالغ؛ لأن البدعة التي يذم صاحبها، وتحمل عليه الأحاديث الزاجرة عن البدعة إنما هي (طريقة في الدين مخترعة تضاهى الشرعية يقصد بالسلوك عليها المبالغة في التعبد لله سيحانه)، فمن ابتدع بدعة يقصد بها المبالغة في التعبد وهو يعلم أنها ليست من الشرع فهو الذي تنصب عليه تلك الأحاديث، وأما من وقع فيها دون أن يعلم بها ولم يقصد بها المبالغة في التعبد فلا تشمله تلك الأحاديث مطلقًا ولا تعنيه البتة. وإنما تعنى أولئك المبتدعة الذين يقفون في طريق انتشار السنة ويستحسنون البدعة دون علم ولا هدى ولا كتاب منير بل لا نحلها لأهل العلم والذكر بل كانت اتباعًا للهوى وإرضاء للعوام، وحاشا أن يكون من هؤلاء أحد من العلماء المعروفين يعلمهم وصدقهم وصلاحهم وإخلاصهم، ولا سيما الأئمة الأربعة المجتهدين - رضى الله عنهم أجمعين - فإننا نقطع بتنزههم أن يستحسنوا بدعة مبالغة منهم في التعبد، كيف وهم قد نهوا عن ذلك (انتهى).

- صحيح البخاري كتاب الآذان باب صلاة الليل حديث رقم (٧٣١)، وصحيح مسلم كتاب صلاة المسافرين وقصرها حديث رقم (٧٨١).
  - (٢) صحيح البخاري (٢٠١٤) وصحيح مسلم برقم (٦٨٣).
- (٣) سنن الترمذي كتاب الصـوم حديث رقم (٨٠٦) وهو في صـحيح ابن مـاجـة برقم (١٣٢٧) وابو داود كتـاب الصـلاة حديث رقم (١٣٧٥) وصححه الإلباني.
- (٤) البخاري كتاب اللباس باب الجلوس على الحصر ونحوه حديث برقم (٥٤١٣)، ومسلم كتاب صلاة المسافرين وقصرها حديث رقم (١٢٧٠).
- (°) صحيح البخارى كتاب صلاة التراويح ـ باب فضل من قام رمضان حديث رقم (١٨٧١) ومالك في الموطا حديث رقم (٢٣١).
- (٦) البخاري كتاب الجمعة باب قيام النبي 🎏 بالليل حديث رقم (١٠٧٩) مسلم كتاب صلاة المسافرين وقصرها حديث رقم (١٢٢١) (١٢٢١).
  - (٧) موطا مالك كتاب النداء للصلاة باب ما جاء في قيام رمضان حديث رقم (٢٣٢).
    - (٨) سنن الترمذي برقم (٢٦٠٠) والسلسلة الصحيحة رقم (٩٦١).
- (٩) صحيح البخاري . كتاب صلاة التراويح . باب فضل من قام رمضان حديث رقم (١٨٧٤) وصحيح مسلم برقم (١٢٢٠) و (١٢٢١).
  - (١٠) صحيح مسلم كتاب الجمعة . باب تخفيف الصلاة والخطبة حديث رقم (١٤٣٥).

٦٢ التوجير العدد ٥٠٤ السنة الرابعة والثلاثون



الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن والاه، وبعد..

نتابع ذكر أسباب مغفرة الذنوب في هذه الحلقة فنقول:

## ه القتل في سبيل الله:

روى الإمام مسلم في صحيحه من حديث عبد الله بن عمرو بن العاص قال: قال رسول الله ﷺ: «القتل في سبيل الله يكفر كل خطيئة إلا الدِّين».

## ٥ ما يصيب المؤمن من الهموم والأحزان والفموم:

روى الإمام الترمذي في سننه من حديث أبي سعيد الخدري رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «ما من شيء يصيب المؤمن من نصب ولا حزن ولا وصب حتى الهم يهمه إلا يكفر الله به عنه من سيئاته». [الترمذي: ٩٦٦] • المؤذن يغفر له مدى صوته:

روى الإمام أحمد في مسنده من حديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله تقا: «المؤذن يغفر له مدى صوته ويشهد له كل رطب ويابس وشاهد الصلاة يكتب له خمستًا

> وعشيرين صلاة ويكفر عنه ما ينتهما».

[أخرجه أبو داود برقم: ٥١٥] • المصافحة بين المسلمين:

روى الطبراني من حديث أبي أمامة رضي الله عنه قال: قال رسول اللَّه ﷺ: «إذا تصافح المسلمان لم تفرق أكفهما حتى يغفر لهما».



[صحيح الجامع: ٤٣٣]

## يوم الانتين والخميس يغضر الله فيهما لكل مسلم الامهتجرين:

روى الإمام ابن ماجه في سننه من حديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول اللَّه الله عنه قال: وإن يوم الاثنين والخميس يغفر الله فيهما لكل مسلم إلا مهتجرين يقول: دعهما حتى يصطلحا». [صحيح الجامع: ٢٢٧٨]

## هسيد الاستعفار:

روى الإمام البخاري في صحيحه من حديث شداد بن أوس رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «سيد الاستغفار؛ اللهم أنت ربي لا إله إلا أنت، خلقتني وأنا عبدك وأنا على عهدك ووعدك ما استطعت، أعوذ بك من شر ما صنعت، أبوء لك بنعمتك علي، وأبوء شر ما صنعت، أبوء لك بنعمتك علي، وأبوء يذنبي فاغفر لي فإنه لا يغفر الذنوب إلا أنت». قال: «ومن قالها من النهار موْقنًا بها فمات من يومه قبل أن يمسي فهو من أهل الجنة، ومن قالها من الليل وهو موقن بها فمات قبل أن يصبح فهو من أهل الجنة».

وكذلك قول: اللهم اغفر لي وارحمني وعافني وارزقني: روى الإمام مسلم في محيحه من حديث طارق بن الأشجعي رضي الله عنه قال: قال رسول اللًه عنه قال: قال رسول اللًه فإن هؤلاء تجمع لك دنياك وأخرتك».

التوحيي العدد ٥٠٤ السنة الرابعة والثلاثون ٦٣



روى الطبراني عن ابن عباس رضى الله عنها قال: قال رسول الله 🐲 : «قال الله تعالى: من علم أنى ذو قدرة على مغفرة الذنوب غفرت له ولا أبالي ما لم يشرك بي شيئًا».

## وإذاحضر المسلم صلاة مكتوبة فيحسن وضوءها وخشوعها وركوعها:

روى الإمام مسلم في صحيحه من حديث عثمان بن عفان رضى الله عنه قال: قال رسول الله 🐸 : «ما من امرئ مسلم تحضره صلاة مكتوبة فيحسن وضوءها وخشوعها وركوعها إلا كانت كفارة لما قدلها من الذنوب ما لم تؤت كبيرة وذلك الدهر كله».

## ه التهليل والتسبيح: ٢

روى الإمام الترمذي في سننه من حديث على بن أبى طالب رضى الله عنه قال: قال رسول الله 🐸 : «ألا أعلمك كلمات إذا قلت هن غفر الله لك وإن كنت مغفورًا لك؟ قل: لا إله إلا الله العلى العظيم، لا إله إلا الله الحكيم الكريم، لا إله إلا الله ســـــــان الله رب السماوات السبع ورب العرش العظيم، الحمد لله رب العالمين».

## • السماحة في البيع والشراءوالاقتضاء

روى الترميذي في سننه من حديث جابر رضى الله عنه قال: قال رسول الله 🍜 : «غفر الله لرجل ممن كان قبلكم كان سهاد إذا باع، سهاد إذا اشترى، سهاد إذا اقتضى».

## • قول سبحانك اللهم ربي وبحمدك لا إله الا أنت أستغفرك وأتوب إليك:

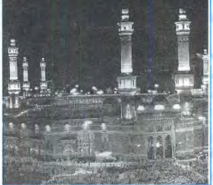
روى الحاكم في المستدرك من حديث عائشة رضى الله عنها قالت: كان رسول الله 🏜 لا يقوم من مجلس إلا قال: «سيحانك اللهم ربى ويحمدك، لا إله إلا أنت، أستغفرك وأتوب إليك». وقال: «لا يقولهن أحد حيث يقوم من مجلسه إلا غُفر له ما كان منه في ذلك المحلس».

## الصبر على موت الأولاد الصغار:

روى النسائي وأحمد وابن حبان من حديث أبي ذر رضي الله عنه قال: قال رسول الله 📂 : «ما من مسلمين يموت بينهما ثلاثة من أولادهما لم سلغوا الحنث إلا غفر لهما». ه الموت على الشهادة:

روى أحمد والنسائي وابن ماجه من حديث معاذ بن جبل رضى الله عنه قال: قال رسول الله 🛎 : «ما من نفس تموت وهي تشبهد أن لا إله إلا الله وأنى رسول الله يرجع ذلك إلى قلب موقن إلا غفر الله له».

## ه اتبان الجمعة بعد الاغتسال:



روى الإمام مسلم في صحيحه من حديث أبى هريرة رضى الله عنه قال: قـال رسـول اللَّه 👑 : «من اغتسل يوم الجمعة ثم أتى الجمعة فصلى ما قدر له ثم أنصت حتى يفرغ الإمام من خطبته ثم يصلى معه غفرله ما بينه وبين الجمعة الأخرى وفضل ثلاثة أيام».

٦٤ التوجير العدد٥٠٤ السنة الرابعة والثلاثون

## ه حمّد الله على الطعام والملبس:

روى الإمام أحمد في مسنده من حديث معاذ بن أنس رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ : «من أكل طعامًا ثم قال: الحمد لله الذي أطعمني هذا الطعام ورزقنيه من غير حول مني ولا قوة، غفر له ما تقدم من ذنبه، ومن لبس ثوبًا فقال: الحمد لله الذي كساني هذا ورزقنيه من غير حول مني ولا قوة، غفر له ما تقدم من ذنبه وما تأخر».

## صوم رمضان إيمانًا واحتسابًا:

روى الإمامان البخاري ومسلم في الصحيحين من حديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله 🐷 : «من صام رمضان إيمانًا واحتسابًا غفر له ما تقدم من ذنبه».

## قيام ليلة القدر إيمانًا واحتسابًا:

روى الإمامان البخاري ومسلم في الصحيحين من حديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ : «من قام ليلة القدر إيماناً واحتسابًا، غفر له ما تقدم من ذنده».

## • صارة مائة من المسلمين على الميت:

روى الإمام ابن ماجه في سننه من حديث

أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ : «من صلى عليه مائة من المسلمين غفر له». • التراحم والتسامح

## والعقود

روى الإمام أحمد في المسند من حديث عبد الله بن عمرو بن العاص رضي الله عنهما قال: قال رسول



الله ﷺ : «ارحموا ترحموا واغفروا يغفر لكم، ويل لأقصاع القول ويل للمصرين الذين يصرون على ما فعلوا وهم يعلمون». • الأعتراف باللنب وطلب المعرة:

روى الإمام البخاري في صحيحه من حديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله فنه : «إن عبدًا أصاب ذنبًا فقال: رب أذنبت فاغفره فقال ربه: أعلم عبدي أن له ربًا يغفر الذنب ويأخذ به؟ غفرت لعبدي ثم مكث ما شاء الله ثم أصاب ذنبًا فقال: ربي أذنبت أخر فاغفر لي، قال: أعلم عبدي أن له ربًا يغفر الذنب ويأخذ به؟ غفرت لعبدي، ثم أصاب ذنبًا فقال: رب أذنبت أخر فاغفر لي، قال: أعلم عبدي أن له ربًا يغفر الذنب ويأخذ به؟ قد غفرت لعبدي فليعمل ما شاء».

## ه التوبه:

روى الإمام مسلم في صحيحه من حديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول اللَّه تاب الله عليه». تاب الله عليه».

وروى الإمام أحمد وابن حبان وغيرهما من حديث ابن عمر رضي الله عنهما أن النبي قال: «إن الله عـز وجل

يقبل توبة العبد ما لم يغرغر». الغروج في طلب العلم: روى الإمام مسلم في صحيحه من حديث أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي قال: «ومن سلك طريقًا يلتمس فيه علمًا، الجنة».

## ەذكراللەتعالى:

روى الإمام الترمذي في سننه من حديث أبي الدرداء رضي الله عنه قال: قال رسول الله أبي الدرداء رضي الله عنه قال: قال رسول الله أو : «ألا أنبئكم بخير أعمالكم، وأزكاها عند مليككم، وأرفعها في درجاتكم، وخير لكم من إنفاق الذهب والفضة وخير لكم من أن تلقوا عدوكم فتضربوا أعناقهم ويضربوا أعناقكم». قالوا: بلى. قال: «ذكر الله تعالى».

## •قراءة القرآن:

روى الإمام مسلم في صحيحه من حديث أبي أمامة رضي الله عنه أن النبي ﷺ قال: «اقرؤوا القرآن فإنه يأتي يوم القيامة شفيعًا لأصحابه».

## افشاءالسلام:

روى الإمام مسلم في صحيحه من حديث أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي الله قال: «لا تدخلوا الجنة حـتى تؤمنوا ولا تؤمنوا حتى تحابوا، أولا أدلكم على شيء لو فعلتموه تحاببتم؟ أفشوا السلام بينكم».

## ه عيادة المريض:

روى الإمام الترمذي في سننه من حديث علي بن أبي طالب رضي الله عنه أن النبي 🐸

قال: «ما من مسلم يعود مسلمًا مريضًا غدوة إلا صلى عليه سبعون ألف ملك حتى يمسي، وإن عاده عشية إلا صلى عليه سبعون ألف ملك حتى يصبح، وكان له خريف في الجنة».

سداد الدين:

روى الإمام مسلم في صحيحه من حديث أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي 🚰 قـال: «من يسر على معسر، يسر الله عليه في الدنيا والآخرة».

## ٥ السترعلى المسلمين:

روى الإمام مسلم في صحيحه من حديث أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي ﷺ قـال: «لا يستر عبد عبدًا في الدنيا إلا ستره الله يوم القيامة».

## • صلة الرحم:

روى الإمام مسلم في صحيحه من حديث عائشة رضي الله عنها أن النبي ﷺ قال: «الرحم معلقة بالعرش، تقول: من وصلني وصله الله، ومن قطعني قطعه الله».

## •كظم الغيظ:

روى الإمام مسلم في صحيحه من حديث عبد الله بن مسعود رضي الله عنه أن النبي عال: «من كظم غيظًا وهو قادر على أن ينفذه، دعاه الله على رؤوس الخلائق يوم القيامة حتى يخيره من الحور العين ما شاء الله».

## ەبرالواللىن:

روى الإمام مسلم في صحيحه من حديث أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي علاقة قال: «رغم أنفه ثم رغم أنفه». قيل: من يا رسول الله؟ قال: «من أدرك والديه عند الكبر أحدهما أو كليهما ثم لم يدخل الجنة». والحمد لله أولا وأخرًا

17 التوحيي العدد ٥٥ ٤ السنة الرابعة والثلاثون



الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من لا نبى بعده، وبعد..

فإن كان للعمرة فضل عظيم فإن فضلها في رمضان يُضاعف، فعن ابن عباس رضي الله عنهما أن النبي لله لم رجع من حجة الوداع قال لامرأة من الانصار تُدعى أم سنان: «ما منعك أن تحجي معنا» قالت: أبو فلان - تقصد زوجها - له ناضحان حج على أحدهما، والآخر نستقي عليه، فقال لها النبي لله : إذا جاء رمضان فاعتمري، فإن عمرة فيه تعدل حجة معي». [رواه البخاري ومسلم]، فيا له من فوز عظيم وأجر عميم أن يكون من اعتمر في رمضان كمن حج مع النبي له . ونوضح في هذا المقال:

١ - فضل العمرة. ٢ - فقه العمرة.

٣ - أخطاء المعتمرين.

#### ١.فضل العمرة

عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «العمرة إلى العمرة كفارة لما بينهما، والحج المبرور ليس له جزاء إلا الجنة». [رواه البخاري]

وقد اختلف العلماء في المراد بالذنوب التي تكفرها العمرة، فذهب ابن عبد البر إلى أن المراد تكفير الصغائر دون الكبائر، وذهب البعض إلى تعميم ذلك، يقول الحافظ ابن حجر: وتكفير العمرة للذنوب مقيد بزمانها، وتكفير الاجتناب عام لعمر العبد كله فتغايرا، يقصد رحمه الله أن تكفير العمرة فيكفر الذنوب، طيلة العمر، ومن فضل العمرة أنها تنفي الفقر كما تنفي الذنوب وفي هذا يقول النبي تنفي الذنوب بالمغفرة كما ينفي الكير خبث الحديد». [رواه الترمذي] وفي الحديث استجاب متابعة الحج والعمرة، وقد اعتمر النبي أربع عمرات؛ عمرة الحديبية في ذي القعدة حيث صده المشركون وعمرة في العام التالى في ذي القعدة حيث صالح المشركين،

## إعداد/أسامة سليمان

وعمرة الجعرانة وفيها وزع ﷺ غنائم حنين، وعمرة مع حجته ﷺ ، ومعلوم أن ثواب العمل يزيد بزيادة شرف الوقت كما يزيد بحضور القلب وبخلوص القصد، كما قال ابن الجوزي رحمه الله. ومن هنا كان للعمرة في رمضان ثواب مضاعف، وقال ابن بطال: إن ثواب العمرة في رمضان يعدل ثواب الحج لكنه لا يقوم مقامه في إسقاط الفرض.

وهذا اشكال أجاب عنه الحافظ ابن حجر رحمه الله حيث قال: إن النبي له لم يعتمر إلا في أشهر الحج وقد ثبت فضل العمرة في رمضان، فأيهما أفضل؛ فقال: الذي يظهر أن العمرة في رمضان لغيره أفضل أما ما صنعه فهو أفضل في حقه له لأن فعله لبيان جواز ما كان أهل الجاهلية يمنعونه، فأراد الرد عليهم بالقول والفعل، وقال البعض: أن النبي له كان ينزل العمل وهو يحب أن يعمله خشية إن يفرض على الأمة شفقةً ورحمةً على أمته

#### فقفالعمرة

١ - يستحب لمن أراد العمرة إذا وصل إلى الميقات المكاني لبلده أن يغتسل ويتنظف، وتفعل المرأة كذلك إذا كانت حائضًا أو نفساء إلا أنها لا تطوف بالبيت حتى تطهر وتغتسل، ويتطيب الرجل في بدنه دون ملابس إحرامه فإن لم يتيسر الغسل في الميقات فلا حرج في ذلك.

٢ - يتجرد الرجل من جميع ملابسه المخيطة ويلبس الإزار والرداء ويكشف رأسه، والمرأة في ملابسها التي ليس فيها زينة ولا شهرة.

٣ - الإحرام هو نية الدخول في النسك بالقلب ويقول بلسانه «لبيك عمرة»، فإن خاف مرضا أو عدوًا فله أن يشترط بقوله «فإن حبسني حابس فمحلي حيث حبستني» لما رواه البخاري ومسلم أن ضباعة بنت الزبير رضى الله عنها قالت: يا رسول الله إنى

التوجيح العدد 2+3 السنة الرابعة والثلاثون ٦٧

# المتابعة بين الحج والعمرة تنفى الذنوب والفقر

أريد الحج وأنا شاكية، فقال على الحجي واشترطي أن محلي حيث حبستني، ثم يلبي قائلا: «لبيك اللهم لبيك، لبيك لا شريك لك لبيك، إن الحمد والنعمة لك والملك، لا شريك لك، ويستحب له الإكثار من التلبية والذكر والدعاء، فإذا وصل إلى المسجد الحرام قدم رجله اليمنى قائلا «بسم الله والصلاة والسلام على رسول الله، أعوذ بالله العظيم ويوجهه الكريم وسلطانه القديم من الشيطان الرجيم، اللهم افتح لي أبواب رحمتك». كما يفعل عند دخول أي مسجد.

٤ - إذا وصل المعتمر إلى الكعبة قطع التلبية، وقصد الحجر الأسود فاستقبله واستلمه إن تبسر له ذلك، وتقبيل الحجر واستلامه سنة فلا يرتكب حرامًا لأجل سنة فليس له مزاحمة الناس وإيذاؤهم ويشرع عند استلام الحجر أن يقول: بسم الله والله أكبر، ويبددا الطواف شريطة أن يكون على طهارة من الحدثين الأصغر والأكبر، ويسن له الاضطباع وهو كشف الكتف الأيمن في جميع الأشواط من طواف العصرة، والرمل وهو إسراع الخطى في الأشواط الثلاثة الأولى، وعند محاذاته للركن اليماني يستلمه إن تيسر له ذلك ولا يسن تقبيله، ولا الإشارة إليه عند عدم التمكن من استلامه، وليس للطواف دعاء مخصوص ولاذكر مخصوص إلاما بين الركن اليماني والحجر الأسود يقول: ﴿رَبِنَا أَتَنَا فِي الدِنْيَا حـسنة وفي الأخـرة حـسنة وقنا عـذاب النار ﴾ [البقرة: ٢٠١]، فإذا انتهى من طوافه رد الرداء على كتفه الأيمن وصلى ركعتين خلف المقام إن تيسر له ذلك وإلا ففي أي موضع من المسجد يقرأ في الأولى «قل يا أيها الكافرون» وفي الثانية «قل هو الله أحد»، ثم يستلم الحجر إن تيسر له.

ويرتقي المعتمر الصفا قارئًا: ﴿ إِنَّ الصَّفَا وَالْمُرْوَةَ مِنْ شَعَائِرِ اللَّهِ فَمَنْ حَجَّ الْبَيْتَ أَوِ اعْتَمَنَ فَلاَ جُنَاحَ عَلَيْهِ أَنْ يَطُوَّفَ بِهِمَا وَمَنْ تَطَوَّعَ خَيْرًا فَإِنَّ اللَّهُ شَاكِرُ عليمُ ﴾ [البقرة:٨٠٨] وذلك عند بداية السعي فقط، ويستحب له استقبال القبلة وهو على الصفا فيحمد

الله ويكبره قائلا: «لا إله إلا الله والله أكبر لا إله إلا الله وحده لا شريك له له الملك وله الحمد وهو على كل شيء قدير، لا إله إلا الله وحده أنجز وعده ونصر عبده وهزم الأحزاب وحده».

ويستحب له الإسراع والهرولة في ما بين العلمين الأخضرين والمشي فيما سوى ذلك مكثرًا من الذكر والدعاء مع ملاحظة أن السعي لا يشترط له الطهارة كالطواف.

فإذا أتم سبعة أشواط تحلل بالحلق أو التقصير والمرأة تأخذ من شـعـرها قـدر أنملة وبـهـذا يـحل للمعتمر ما حرم عليه بإحرامه.

## ٣) أخطاء المعتمرين

١ - سفر المرأة للعمرة بدون محرم مما عمت به البلوى في هذه الأيام وهذا الفعل يخالف الشرع، حيث أمر النبي ورجلا أن يترك الجهاد ويحج مع امرأته، فعن ابن عباس رضي الله عنهما أن النبي قال: «لا تسافر المرأة إلا مع ذي محرم ولا يدخل عليها رجل إلا ومعها محرم، فقال رجل: يا رسول الله، إني أريد أن أخرج في جيش كذا وكذا وامرأتي تريد الحج، فقال في: «أخرج معها». [رواه البخاري ومسلم] وعلى هذا بوب الإمام البخاري في صحيحه باب حج النساء.

٢ - أن البعض ليس عنده قدرة مادية على نفقات العمرة ومع هذا يستدين ويكلف نفسه فوق طاقتها، فيكلف نفسه ما لم يكلفه الله به.

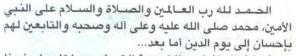
٣ - أن بعض المعتمرين يمر على ميقات بلده المكاني دون إحرام وهذا يترتب عليه دم كفارة لذلك المحظور.

٤ - أن بعضهم يترك الواجبات والأركان أحيانًا لأجل مستحبات ونوافل وسنن.

٥ - وضع المرأة الطيب على ملابسها وهي محرمة لا يجوز لأن المرأة نهيت عن التطيب حال خروجها من البيت.

والله من وراء القصد.

1٨ التوجير العدد ٢٠٥ السنة الرابعة والثلاثون



فما أعظم المدارس التربوية التي نمر بها كل عام، فمنا الرابح فيها ومنا الخاسر، أسأل الله تعالى أن نكون جميعًا من الفائزين، فابتداءً بمدرسة الهجرة التي نتعلم فيها الدروس الكثيرة ومن أعظمها هجرة الذنوب والمعاصي والمخالفات إلى طاعة الله تعالى ورضوانه، ومرورًا بمدرسة الإسراء والمعراج ومن أعظم دروسها الحذر من الذنوب العظيمة والخوف من عقوبتها يوم القيامة، ومدرسة تحويل القبلة ومن أعظم دروسها المسارعة إلى التزام أمر الله وعدم التسويف في الطاعة، ومدرسة الحج ودروسها العظيمة من الإخلاص والتواضع والانقياد والاستسلام والتضحية والجهاد والبذل والإنفاق مما لا يتسع المقال لذكره وتفصيله، إلى مدرسة شهر رمضان ودروسها التربوية الكثيرة والتي منها على سبيل المثال وليس الحصر:

## التقوى

ربنا تبارك وتعالى يقول في كتابه ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ أَمَنُوا حُتِبَ عَلَيْكُمُ الصَّيَامُ كَمَا كُتِبَ عَلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ ﴾ [البقرة:١٨٣]. فالله تعالى هو الخالق، الذي خلقنا وهو أعلم بنا، يبلغنا أن سبب تشريع الصيام هو تقوى الله تعالى، وأننا بالصيام الصحيح الذي كتبه الله علينا، كما كتبه أيضًا على جميع الأمم السابقة، نكتسب هذا الخلق العظيم، تقوى الله تعالى، فلا نملك حينئذ إلا أن نطيع الله تعالى في جميع ما أمر، وننتهي عن جميع ما نهى عنه.

ويقول الرسول لله في الحديث الصحيح المتفق عليه فيما رواه عنه أبو هريرة رضي الله عنه (والصيام جنة) أي وقاية من الشه هوات، فيكون وقاية من الثار، لأن الثار حفت بالشهوات.

وفي الحديث الصحيح الذي رواه البخاري في كتاب الأدب عن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي تله قال: «من لم يدع قول الزور والعمل به والجهل فليس لله حاجة في أن يدع طعامه وشرابه» - وفيه أمر بترك الكذب والسفه، ويشمل ذلك جميع المخالفات فكلها من الجهل والسفه وهذا هو معنى التقوى.

وكذلك في الحديث المتفق عليه عن أبي هريرة رضي الله عنه: «إذا جاء رمضان فتحت أبواب الجنة، وغلقت أبواب النار وصفدت الشياطين، ما يشعر بتسهيل الطاعة وتصعيب المعصبية فأبواب الجنة مفتحة وأبواب النار مغلقة، والشياطين مصفدة مقيدة، وهذا فيه تسهيل لتقوى الله تعالى في هذا الشهر العظيم.

وفي قوله ﷺ في الحديث السابق الإشارة إليه «فإذا كان يوم صوم أحدكم فـلا يرفث ولا يصـخب» والمراد بالرفث هنا الفحش ورديء الكلام، وهو أمر بتقوى الله تعالى.

التوحيد العدد 2 1 السنة الرابعة والثلاثون ٦٩

## الافلاص

وفي نفس الحديث القدسي السابق يقول الرسول في فيما يبلغنا عن ربنا تبارك وتعالى: «كل عمل ابن أدم له إلا الصوم فإنه لي وأنا أجزي به» فالصوم عبادة متميزة لا يمكن أن تكون إلا لله سبحانه وتعالى، فقد يصلي المرء رياءً وسمعة، وقد ينفق ابتغاء عرض من أعراض الدنيا، وقد ينذر لغير الله، وقد يرائي بحجه أو عمرته، أما الصوم فكيف يكون لغير الله، وكيف يدخله الرياء وهو لا يطلع عليه أحد إلا الله تبارك وتعالى، ويكون المرء صائمًا ولا يعلم بصيامه أحد من الناس، وهذا يعلمنا الإخلاص لله عز وجل في كل أعمالنا وعباداتنا.

وهذا هو الذي ذكره ابن حجر العسقلاني في فتح الباري عند شرحه لهذا الحديث حيث قال: وقد اختلف العلماء في المراد بقوله تعالى «الصيام لي، وإذا أجري به» مع أن الأعصال كلها له وهو الذي يجرى بها على أقوال:

أحدها أن الصوم لا يقع فيه الرياء كما يقع في غيره، حكاه المازري ونقله عياض عن أبي عبيد، ولفظ أبي عبيد في غريبه: قد علمنا أن أعمال البر كلها لله وهو الذي يجزي بها، فنرى والله أعلم أنه إنما خص الصيام لأنه ليس يظهر من ابن أدم بفعله وإنما هو شيء في القلب. ثم ساق ابن حجر ثمانية أقوال أخرى.

وفي قول الرسول ﷺ «من صام رمضان إيمانًا واحتسابًا غفر له ما تقدم من ذنبه». [متفق عليه] . ما يدل على أهمية الإخلاص في هذه العبادة بحيث تؤدي إلى مغفرة الذنوب.

وقد سماه رسول الله ﷺ شهر الصبر كما جاء في الحديث الذي رواه أبو داود في كتاب الصيام باب صوم أشهر الحرم عند حديث الرسول ﷺ مع الباهلي الذي كان يكثر الصيام فقال له الرسول ﷺ: مصم شهر الصبر ويومًا من كل شهر»، ولا شك أن الصيام تربية للنفس على الصبر تبدأ من الصبر على الجوع والعطش ثم تتطور لتشمل الصبر بجميع معانيه واقسامه من صبر على الطاعات وصبر عن المعاصي وصبر على الابتلاءات.

وفي الحديث المتفق عليه «إذا كان يوم صوم احدكم فلا يرفث ولا يصخب فإن سابه احد أو قاتله فليقل إني صائم» تعويد النفس وتربيتها على الصبر، فتذكير الصائم نفسه بالصيام عندما يتعرض لما يفسد صبره على الأخرين يدل على أن الصيام مدرسة للصبر، وهذا الصبر يؤدي إلى حسن الخلق.

## الجود والكرم

وعن ابن عباس رضي الله عنه ما قال: "حان رسول الله ﷺ أجود الناس، وكان أجود ما يكون في رمضان حين يلقاه جبريل، وكان يلقاه جبريل في كل ليلة من رمضان فيدارسه القرآن. فلرسول الله ﷺ حين يلقاه جبريل أجود بالخير من الريح المرسلة». [متفق عليه]

فانظر إلى العلاقة بين القرآن وبين الجود والكرم، فكلما ازداد تعلق المرء بالقرآن كلما ازداد جودًا وكرمًا.

قال ابن حجر في شرح الحديث: قوله: فيدارسه القرآن قيل الحكمة فيه أن مدارسة القرآن تجدد له العهد بمزيد غنى النفس، والغنى سبب الجود، قال هذا في شرحه للحديث بكتاب بدء الوحي. وفي كتاب الصوم قال: قال الزين بن المثير: وجه التشبيه بين أجودتيه تله بالخير وبين أجودية الريح المرسلة أن المراد بالريح ريح الرحمة التي يرسلها الله تعالى لإنزال الغيث العام الذي يكون سببًا لإصابة الأرض الميتة وغير الميتة، أي فيعم خيره وبره ته من هو بصفة الفقر والحاجة ومن هو بصفة الغنى والكفاية أكثر مما يعم الغيث الناشئ عن الريح المرسلة .

وروى الترمذي في كتاب الصيام حديث النبي في : «من فطر صائمًا كان له مثل أجره غير أنه لا ينقص من أجر الصائم شيء». وقال حديث حسن صحيح، وفيه أيضًا حث على الكرم والجود في شهر رمضان المبارك.

## الزهد

(كان رسول الله ﷺ يفطر قبل أن يصلي على رطبات فإن لم تكن رطبات فتميرات، فإن لم تكن تميرات حسبا حسوات من ماء). رواه أبو داود والترمذي وقال: حديث حسن.

فقارن بين زهد رسول الله ﷺ وما يفعله الناس الآن من تحويل هذا الشهر المبارك إلى شبهر الأطعمة المخصوصة والتي يجلبونها إلى بيوتهم من قبل بداية الشهر بفترة طويلة.

وبعد... فهذه أمثلة من بعض الأخلاق التربوية التي نخرج بها من هذا الشهر المبارك، ولنتذكر أن الخلق لا يصير خلقًا حتى يتحول إلى طبيعة في النفس راسخة تصدر عنها الأفعال بسهولة ويسر دون حاجة إلى سابق تدبير أو تخطيط، فلنرب أنفسنا على هذه الأخلاق في هذا الشهر كي تستمر معنا ولا تفارقنا حتى نلقى الله تبارك وتعالى.

· V التوحية العدد ٥-٤ السنة الرابعة والثلاثون



الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وعلى آله وصحبه، وبعد:

زكاة الفطر من رمضان المبارك تسمى بذلك لأن الفطر سببها، فإضافتها إليه من إضافة الشيء إلى سببه، والدليل على وجوبها من الكتاب والسنة والإجماع؛ قال الله تعالى: ««قَدْ أَفْلَحَ مَن تُزَكَّى»»، قال بعض السلف: «المراد بالتركي هذا إخراج الزكاة». وتدخل في عموم قوله تعالى: ««وَآتُوا الرُّكَاةَ». وفي الصحيحين وغيرهما: «قرض رسول الله تي زكاة الفطر صاعًا من تمر أو صاعًا من شعير على العبد والحر، والذكر والأنثى، والصغير والكبير من المسلمين، وقد حكى غير واحد من العلماء إجماع المسلمين على وجوبها.

حكمة مشروعيتها: عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: «فرض رسول الله تي زكاة الفطر طهرة للصائم من اللغو والرفث، وطعمة للمساكين، فمن أداها قبل الصلاة فهي زكاة مقبولة، ومن أداها بعد الصلاة فهي صدقة من الصدقات».

## على من تجب؟

تجب على الصر المسلم المالك لما يزيد عن قوته وقوت عياله يومًا وليلة، وتجب عليه عن نفسه وعمن تلزمه نفقتهم.

[حسن: صحيح ابن ماجه: ١٤٨]

عن ابن عمر رضي الله عنهما قال: «أمر رسول الله ﷺ بصدقة الفطر عن الصغير والكبير والحر والعبد ممن تمونون». [صحيح: الإرواء: ٣٥]

فلرها: والواجب عن كل شخص صاع من، أو تمر أو زبيب أو شعير أو أقط أو غير ذلك مما يقوم مقامه كالأرز والذرة والقمح ونحوها مما يعتبر قوتًا.

أما كون الواجب صاعًا فلحديث أبي سعيد الخدري قال: «كنا نخرج زكاة الفطر صاعًا من طعام أو صاعًا من شعير أو صاعًا من تمر، أو صاعًا من أقط أو صاعًا من ربيب». [متفق عليه]

وقت اخراجها:

عن ابن عمر رضي الله عنهما قال: أمر رسول الله ﷺ بزكاة الفطر أن تؤدى قبل خروج الناس إلى الصلاة». [منفق عليه]

ويجوز تعجيلها لمن يقيضها قبل الفطر بيوم أو يومين: عن نافع قال: «كان ابن عمر يعطيها الذين يقبلونها، وكانوا يعطون قبل الفطر بيوم أو يومين». [صحيح: البخاري: ١١١/٢٧٧٩]

اعداد/ايويكر الحنيلي

عن ابن عمر رضي الله عنهما قال: «فرض رسول الله ﷺ زكاة الفطر طهرة للصائم من اللغو والرفث، وطعمة للمساكين، فمن أداها قبل الصلاة فهي زكاة مقبولة، ومن أداها بعد الصلاة فهي صدقة من الصدقات».

مصرفها: لا تعطى صدقة الفطر إلا للمساكين والفقراء لقوله ﷺ في حديث ابن عباس: «وطعمة للمساكين».

## هل تجزئ القيمة في زكاة الفطر؟

قال الإمام النووي: «لا تجزئ القيمة في الفطر عندنا، وبه قال مالك وأحمد وابن المنذر، وقال أبو حنيفة: يجوز. وحكاه ابن المنذر عن الحسن البصري وعمر بن عبدالعزيز، والثوري، قال: وقال إسحاق وأبو ثور: لا تجزئ إلا عند الضرورة».

[المجموع: ٦/١٢٣- ١٢٤]

وذهب الشـوكـاني في «السـيل الجـرار» (٨٦/٢) إلى أنهـا لا تجـزئ بالقـيـمـة إلا إذا تعـذر إخـراجـهـا طعامًا.

قلت: وهذا قـول وسط جمع بـين قـول الجمـهور وقول أبي حنيفة، وإن كان قول الجمهور أقوى دليلاً. فوالًك:

 ١- قال ابن المنذر: «كلّ من يُحفظ عنه العلم من علماء الأمصار لا يوجب فطرة على الجنين».

(الفطرة هنا تعني زكاة الفطر)

۲- قوله ﷺ: «وطعمة للمساكين». يفيد حصرها بالمساكين ومن دونهم وهم الفقراء.

(أي لا تصرف في بقية مصارف الزكاة الثمانية) ٣- لا تعطى زكاة الفطر لغير المسلمين. وأخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين، وصلً اللهم على محمد وآله وصحبه وسلم.

التوجيب العدد ٥٠٤ السنة الرابعة والثلاثون



الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:

فهذه نبذة عن الشيخ مصطفى درويش رحمه الله:

اسمه: مصطفى عبد اللطيف درويش.

والدته: أخت الشيخ أبي الوفاء درويش مؤسس دعوة أنصار السنة بسوهاج، وقد حفظت القرآن الكريم معه في كُتاب الشيخ قرنوص بسوهاج.

مولده: ولد عام ١٣٥٣هـ ١٩٣٢م، ومات عشية أول جمعة في شعبان ١٤٢٦هـ بعد أن كان في حوار عبر الإنترنت مع غير المسلمين على أثر أزمة قلبية ألمت به.

كانت جنازته تصديقًا للقول الذي يقول: بيننا وبين أهل البدع الجنازات، فقد كانت مهيبة.

حصل على ماجستير في الشريعة الإسلامية بعد حصوله على ليسانس في القانون.

عين مديرًا للشهر العقاري بسوهاج وترقى في وظائف وزارة العـدل حـتى وصل إلى وكـيل وزارة العدل بسوهاج.

حمل عبا الدعوة خلفًا لخاله الشيخ أبي الوفا درويش في فرع سوهاج منذ عام ١٩٦٤م.

كان رحيمية الله رئيس فـرع أنصـار السنة المحمدية بسوهاج.

## كتبه فتحي أمين عثمان

دعي كثيرًا إلى بلاد الغرب وخاصة ألمانيا فقد ذهب إليها كثيرًا وحاضر في جامعاتها حول مقارنة الأديان وأسلم على يديه أقوام.

إنتاجه العلمي:

كان من القلائل في أنصار السنة الذين كتبوا في مجلتي الهدي النبوي ثم التوحيد.

وأبرز مقالاته كانت موجهة إلى الصوفية وعقائدهم.

ومن مؤلفاته رحمه الله: «الأنداد»، «من مواقف الإيمان»، «الجاهلية والجاهليون»، «صيحة الحرية»، «الولايات الإسلامية المتحدة»، «رسالة إلى كاهن»، «محمد في التوارة والإنجيل»، «دعوة هادئة».

توفي الشيخ مصطفى درويش وقد خلف وراءه فراغًا كبيرًا، يذكرنا بما كان من سابق العهد عندما مات خاله الشيخ أبي الوفا دروش.

والله نسال أن يجعله ما مع الصديقين والشهداء، وأن يعوض أنصار السنة بسوهاج خيرًا، وأن يشد من أزرهم، وينصرهم على أنفسهم، وأن يلهمهم أمر رشد تعز به جماعتهم.

والله من وراء القصد، ومنه الهداية والتوفيق.

لجان بغروع الجماعة لجمع ركاة المطروتوريعها تيسيرًا عليك أخي المسلم بارك الله فيك، توجَّه مشكورًا إلى أقرب فرع من فروع جماعة أنصار السنة المحمدية في منطقتك، وادفع إليهم القيمة النقدية لزكاة الفطروهم ينوبون عنك في شرائها عينًا من قوت البلد، ثم يقومون بتوزيعها على فقراء المسلمين. تقبل الله منا ومنكم

٧٢ التوجير العدد ٥٠٥ السنة الرابعة والثلاثون



علما بأن منفذ البيع الوحيد في المركز العامهو الدور السابع بمقر مجلة التوحيد

