

Upload by: altawhedmag.com

## بيّ النَّالْخِيرِ النَّالْخِيرِ

#### رأن مجلس الإدارة د. جمال المراكبي



## منأيالفريقينأنت؟

أقام الله تبارك وتعالى الخلق بين الأمر النهى والعطاء والمنع فافترق الخلق فرقتين: فرقة قابلت أمره بالترك ونهيه بالارتكابُ عطاءه بالغفلة عن الشكر ومنعه بالسخط ولاء أعداؤه، وفيهم من العداوة بحسب ما هم من ذلك.

وقسم قالوا إنما نحن عبيدك فإن أمرتنا سرعنا إلى الإجابة وإن نهيتنا أمسكنا نفوسنا وبفناها عما نهيتنا عنه، وإن أعطيتنا حمدناك وكرناك وإن منعتنا تضرعنا إليك وذكرناك، فلس بين هؤلاء وبين الجنة إلا ستر الحياة البا، فإذا مزقه عليهم الموت صاروا إلى النعيم المثم وقرة الأعين.

ما أن أولئك ليس بينهم وبين النار إلا ستر الحباة فإذا مزقه عليهم الموت صاروا إلى الحرة والألم. فمن أي الفريقين أنت؟

اختر لنفسك..

التحرير





إسلامية . ثقافية . شهرية

السنة الرابعة والثلاثون

العدد ٤٠٣ ـ رجب ١٤٢٦هـ الثمن ١٥٠ قرشاً

المشرف العام

#### د.عبداللهشاكر

اللجنة العلمية

د. عبد العظيم بدوي ذكريا حسسيني جمال عبد الرحمن معاوية محمد هيكل



البريدالإلكتروني

Mgtawheed@hotmail.com
Gshatem@hotmail.com
Ashterakat@hotmail.com
www.altawhed.com
www.ELsonna.com

التحرير / ۸ شارع قوله\_عابدين القاهرة ت: ٣٩٣٠٦٦٧ - فاكس : ٣٩٣٠٦٦٧ قسم التوزيع والاشتراكات ت: ٣٩١٥٤٥٦ مصر

### شيس التحرير جمال سعد حاتم مدير التحرير الفني حسين عطا القراط



#### صاحبةالامتياز

200

#### ثمن النسخة

مصر ۱۵۰ قرشا ، السعودية ٦ ريالات ، الإمارات ٢ دراهم ، الكويت ٥٠٠ فلس، الغيرب دولار أمريكى ، الأردن ٥٠٠ فلس، قطر ٦ ريالات، عمان نصف ريال عماني، أمريكا ٢ دولار، أوروبا ٢ يورو.

#### الاشتراك السنوي:

ا- في الداخل ٢٠ جنيها (بحوالة بريدية داخلية باسم مجلة التوحيد على مكتب بريد عابدين). ٢- في الخارج ٢٠ دولاراً أو ٢٥ ريالاً سعودياً أو ما يعادلها.

٧- في الخارج ٧٠ دولارا أو ٧٥ ريالا سعوديا أو ما يعادلها.
ترسل القيمة بسويفت أو بحوالة بنكية أو شيك على
بنك في صل الاسلامي - فرع القاهرة - باسم مجلة
التوحيد - انصار السنة (حساب رقم / ١٩١٥٩٠).



#### في هذا العدد

الافتتاحية: من هو الأعظم د. جمال المراكبي

كلمة التحرير: باب التفسير: «سورة نوح» الحلقة الثانبة

د. عبد العظيم بدوي ٩

باب السنة: هدى النبي ﷺ في القضاء ﴿ رَكْرِيا حَسِينَى ١٢

الإعلام بسير الأعلام محدى عرفات ٦

كيف لا نخاف الله؟ على الوصدقي ١٨

درر البحار من صحيح الأحاديث: (١٨) علي حشيش ٢١ سد الذرائع المؤدنة إلى الشرك بالله

د. عبد الله شاكر المنبدي

مختارات من علوم القرآن: تلاوة القرآن مصطفى البصراتي ٢٦

القصة في كتاب الله: «قصة سليمان عليه السلام (٥)»

عبد الرزاق السيد عبد ٣٠

منبر الحرمين: «التحذير من الاغترار بالدنيا»

على بن عبد الرحمن الحذيفي ٣٢

واحة التوحيد علاء خضر ٦٠

اتبعوا ولا تبتدعوا: حقيقة العلاقة بين التصوف والتشبيع

معاویة محمد هیکل ۳۸

دراسات شرعية: مسائل في السنة (٦) متولى البراجيلي ٢٤

الأسرة المسلمة في ظلال التوحيد جمال عبد الرحمن ٤٦

صفات المنافقين شوقى عبد الصادق ٥٠

تحذير الداعية: «قصة قصاص عكاشة من النبي ﷺ ووفاته»

علی حشیش ۲۰

فتاوى المركز العام لجنة الفتوى ٥٧

فتاوى اللجنة الدائمة

من روائع الماضي: صفوت الشوادفي ٦٣

أنصار السنة تدبن تفحيرات شرم الشيخ

د. عبد العظيم بدوي ٢٥

الصلح بين الناس وصية ربانية صلاح الدق ٩

المركز العام: القاهرة ـ ٨ شارع قوله ـ عابدين هاتف: ٣٩١٥٥٧٦ ـ ٣٩١٥٤٥٦

مؤسسة الأهسرام وفروع أنصار السنة المحمدية

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على أشرف المرسلين سيدنا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين، وبعد:

ففي ظل الظروف العصيبة التي تعصف بالأمة الإسلامية وفي خضم الأحداث المتلاحقة التي تنزل بها صارت الفتن تعرض علينا في بيوتنا من خلال أجهزة الحاسب الآلي وشبكة الإنترنت وأجهزة التلفاز بلا ضوابط.

فقد تلقيت كتابًا عُسِر شبيكة الإنترنت بعنوان «من هو الأعظم: المسيح أم محمد؟ سؤال لابد من جوابه»، والذي كتب هذا الكتاب قس نصراني، وقد أتى هذا القس بأبات من القرأن الكريم وعبارات من السنة النبوية المطهرة، وأولها على هواه ثم ساقها في صورة قصية، وظني به أنه يكذب ويريد أن يموه يكلامه على الشيبات، ومما يؤكد هذا الظن أنه قد وزعت نشرة من قبل بعنوان: أي الاثنين أقدر عيسي أم محمد؟ وقد وردت تلك النشرة بصيغة أخرى، ولكن مضمونها واحد؛ بقول هذا القس: «اعتاد أحد خدام الرب زيارة السجون في إحدى البلدان العربية ليعلن طريق الحياة للمساحين وكان بحصل على رخصة رسمية من دوائر الحكومة لزيارة كل من بريد أن يسمع بشارة الحق والسلام التي تطهر القلوب وتغير الأذهان، دخل مرة إلى جماعة من السجناء محكوم عليهم بالسحن أكثر من عشر سنوات وكانوا قد عرفوه من زياراته السابقة وتعودوا أن يستمعوا إلى إرشاداته للحق وبشرى الخلاص وكانوا يتباحثون بعد خروجه حول خطاباته بشيدة وحساس لا نظير لهسا، ولما دخل هذه المرة إلى زنزانتهم أقفلوا فورًا الباب وراءه قائلين له: إنك لن تخرج من هذه الغرفة إلا إذا جاوبتنا جوابًا قاطعًا وصريحًا على سؤالنا، ثم سألوه هذا السؤال من هو الأعظم؟ محمد أم المسيح؟ فلما سمع خادم الرب هذا السوَّال قال في نفسه وهو في حيرة: إن قلت إن محمدًا هو الأعظم بهاجمني السجناء المسيحيون، وإن قلت إن المسيح هو الأعظم لربما يقوم أحد المسلمين على ويكسر رقبتي من شدة غيظه، فصلى خادم الرب في قلبه سائلاً ربه ليلهمه الإجابة الحكيمة المقنعة لهؤلاء السحناء فألهم الروح القدس هذا الخادم المتضايق وهو خلف الباب المغلق جوابًا واضحًا قدمه بتواضع فابتدأ رحل الله بقول: أنا مستعد أن أقول لكم الحق الصريح، إنما السؤال المطروح أمامي ليس هو الموضوع الذي أعددته لكم اليوم من الكتاب المقدس ولكن إن صممتم على أن تسمعوا المقارنة بين محمد والمسيح فلا أخفي عنكم الحقيقة، إنما لست مسئولاً على ما ينتج عن شروحاتي بل أنتم المسئولون لأنكم أجبرتموني على إجابة سؤال لم أطرحه ومَّا نويته إطلاقًا، فهذا هو ردى لا أقرر أنا من هو الأعظم، بل أترك القرآن والحديث أن بعطبكم حوابًا مقنعًا».

ثم بدأ يسوق مسائل معينة في صورة سانجة فتكلم عن ولادة محمد والمسيح عليهما السلام، وأن محمداً ولد بطريقة طبيعية، أما المسيح فقد ولد من روح الله، ثم تحدث عن الوعود الإلهية عن محمد والمسيح عليهما السلام، وأن الله تعالى بشر مريم أنه سيولد المسيح منها فهو كلمة الله المتجسد، أما محمد في فليس كذلك، ولكنه كما في القرآن تلقى الوحى ونقله إلى مستمعيه ولم يبشر الله أمه أمنة بشارة خاصة، وأن مريم عليها السلام ورد اسمها في القرآن ثم مرة، وأن أمنة لم يرد اسمها في القرآن ولو مرة واحدة؛ ثم تحدث عن براءة محمد والمسيح عليهما السلام، وأن محمداً لها كان فتى أتى باليه ملكان وطهرا قلبه، أما المسيح فقد ورد في القرآن أن مريم ستلد علاماً زكياً، أي صافيًا نقيًا وبلا خطية، ثم تحدث عن الوحي لمحمد والمسيح عليهما السلام، وأن جبريل كان إذا نزل على النبي في فشي عليه، أما المسيح فلم يرسل الله جبريل إليه البتة، ولم يتقبل المسيح وحيًا بواسطة شخص ثالث لأنه كان نفسه قول الحق المتجسد وكلمة الله الإزلى وروحًا منه منبثقًا من الله نفسه عارهًا إرادته، ثم



تحدث عن أيات محمد ﷺ، وأيات المسيح عليه السلام، وأن أيات محمد 🚟 هي القرآن، فليست أياته أعمالاً بل كلام، ويشهد القرآن للمسيح عليه السلام بكلمات محدودة أنه الطبيب الأعظم المبارك، وأنه محيى الموتى، وأنه الفتى الخالق وأنه الرازق اللطيف، وأنه كاشف الأسرار وأنه المشرع العظيم يريد بذلك أن يقول المسيح عليه السلام هو الله، ثم يقول: طوبي لمن يدرك أن المسيح عليه السلام ليس إنسانًا عاديًا، ولا مجرد نبي بل هو المشرع بلسطان الله؛ ثم تحدث عن محمد والمسيح عليهما السلام بعد موتهما، وأن محمدًا دفن في المدينة المنورة، أما المسيح عليه السلام فقد رفعه الله إليه، ثم تحدث عن سلام محمد وسلام المسيح عليهما السلام، وأن المسيح عليه السلام أية الله ورحمة

وهكذا ظل هذا القس الجاهل يتحدث ويؤول أيات القرآن الكريم وعبارات السنة النبوية المطهرة على هواه، وبعد هذا الكلام قام من وسطهم ولم بمنعه أحد بل فتحوا له البياب وسمحوا له بالخروج وتهيجت الأبحاث في الزنزانة واستمرت

ونقول: هذا الكلام لا خوف منه على من عرف عقيدته، لكن الخطر أننا تركنا أبناءنا في مقاهي الإنترنت، بل أصبحنا لا نخشى عليهم الشبهات التي تعرض عليهم وتركناهم يتعرضون للمواقع التبشيرية التي ازدادت بكثرة في وقتنا الحاضر وإلى غرف النصاري التي لا تخلوا من السب الدائم للنبي 🛎 والتطاول على الله سبحانه وتعالى وعلى الدين الإسلامي ولم نعلمهم شيئًا والمدرسة لا تعلمهم من ذلك شيئًا فيبقى الشاب عرضة لحديث شياب مثله ثم لا يوجد شيء يحميه من الشبهات وجميعنا نعلم أن هذه الشبكة العنكبوتية فيها من صنوف الضلالات ومن ألوان الشبهات ما يضل به الشيخ الكبير فضلاً عن الشباب الصغير، فلو عرضت على الشاب شبهة من الشبهات كتلك التي بين أيدينا تجده إما أن يتعصب لنبيه وريما ينال من المسيح عيسى عليه السلام، وإما أن يتشكك ويقول: لا أدري، وإما أن يسكت على جهل وشك، ولو عـرف من كــــاب ربه آية واحــدة في خواتيم سورة البقرة هي قوله تعالى: ﴿ لَا نَفْرُقَ بَنْنَ أَحَدِ مِنْ رُسُلِهِ ﴾، لما انطلت عليه هذه الشبهة؛ فنحن أملة الإسلام آمنا بالله تعالى ويملائكته ويكتبه ويرسله ثم نعلنها صريحة لا نفرق بين أحد من رسله فلا نقول هذا خير من هذا ودائمًا ما نقع في هذا الخطأ بل نجد خطيبًا يصعد المنبر فيبني خطبة كاملة على أفضلية محمد ﷺ على الرسل، ولا شك أنه 👺 هو خاتم النبيين والمبعوث رحمة للعالمين، وأنه بعث للناس كافية وخيصائصيه وخصائص أمته كثيرة لكنه ﷺ نهانا عن التفضيل بين الأنبياء، فقال: «لا تفضلوني على موسى». وقال: «لا يقولن أحد أنا خير من يونس بن متى»، وكثرًا ما يفتعل أصحاب الضلالة معارك بين أنساء

الله ورسله وبين أتباع النبيين، وقديمًا قال المعرى أحد دعاة الضلالة:

في الأرض قامت ضحة ما بين أحمد والمسيح هذا بناقوس بدق وذا بمئذنة يصيح كل يعظم دينه

بالله قل لي ما الصحيح تبن احمد والسيح

أحمد والمسيح أخوان وهما رسولان كريمان بشــر أحــدهمــا بالآخــر، والنبي 👺 أولى الناس بعيسي، كما قال في حديث أبي هريرة رضي الله عنه: «أنا أولى الناس بعيسى ابن مريم في الدنيا والأخرة، والأنبياء إخوة لِعَلاَّتِ أمهاتهم شتى ودينهم واحد». «البخاري: أحاديث الأنبياء: ح٣١٨٧، وفي لفظ: «وليس بيني وبين عيسي

هو عبد الله ورسوله وكلمته القاها إلى مريم وروح منه.

من هو محمد؟

عبد الله ورسوله محمد ابن عبد الله بن عبد المطلب بن هاشم.

عيسى بشر بمحمد: ﴿ وَإِذْ قَالَ عِيستَى ابْنُ مَرْيَمَ يَا بَنِي إِسْرَائِيلَ إِنِّي رَسُولُ ٱللَّهِ إِلَيْكُم مُّصَدَّقًا لَمُّا بَيْنَ يَدَيُّ مِنَ التَّـوُّرَاةِ وَمُـبَشِّرًا بَرَسُولِ يَأْتِي مِنْ نعْدى استمه ﴾ «الصف: ٦».

محمد بشر بعيسى:

عن أبي هريرة رضى الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «يوشك المسيح عيسى ابن مريم أن ينزل حكمًا قسطًا وإمامًا عُدلاً فيقتلُ الخنزيرُ ويكسرُ الصليب وتكونَ الدعـوةُ واحـدةُ فأقـرئوه أو أقـرئهُ السلام من رسول الله 🐉 وأحدثه فيصدقني فلما حضرته الوفاة قال أقرئوه منى السلام». «مسند أحمد ك باقى مسند المكثرين ح٨٧٥٨».

وأتباع محمد هم من شهد أن لا إله إلا الله وأن محمدًا رسول الله، وأقام الصلاة وأتى الزكاة وصام رمضان وحج البيت واعتمر إن استطاع إليه

واتباع عيسى هم من شهد أن لا إله إلا الله وأن عيسى عبد الله وابن أمته وكلمته ألقاها إلى مريم وروح منه، وهذا قبل بعثة محمد ﷺ، فلما بعث محمد ﷺ لابد من إضافة (وأن محمدًا رسول الله).

ولا فرق بين أتباع عيسى وأتباع محمد لأن أتباع عيسى هم أتباع محمد وأتباع محمد هم أتباع عيسى ومحمد أولى الناس بعيسى والمؤمنون أولى الناس بمحمد وعيسى وسائر

وهذا الكلام مهم جدًا حتى لا نظن أننا أتباع محمد وهم أتباع المسيح والذي كتب ذلك الكلام ليس من أتباع المسيح بل إنه يوم القيامة يقول رب العزة: «لتتبع كل أمة ما كانت تعبد فيأتيهم ملك في

صورة المسيح المصلوب فيسيرون وراءه إلى النار»، أما أتباع المسيح الحق فيكونون مع محمد على، ومع المسيح عليه السلام ومع سائر النبيين عليهم السلام ينتظرون رب العزة حتى يتجلى لهم، ولهذا حين يسأل هذا الجاهل هذا السؤال من هو الأعظم؟ المسيح أم محمد نرد عليه ونقول له أيها الجاهل كلاهما عظيم يكفيه شرف النبوة ويكفيه شرف الرسالة، فإن كنت تزعم أن المسيح هو الله أو ابن الله أو ثالث ثلاثة، فهذا هو محض الكفر.

التقضيل ثابت عندالله فالله تعالى فضل بعض النبيين على بعض، قال تعالى: ﴿ تِلْكُ الرُّسُلُ فَضَلَّنَا بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْض مِّنْهُم مِّنْ كَلُمُ اللَّهُ وَرَفَعَ بَعْضَهُمْ دَرَجَاتٍ وَآتَيْنَا ۗ عِيسني ابْنُ مَرْيَمَ البَيِّنَاتِ وَأَيُّدْنَاهُ بِرُوحِ القَدُسِ «البقرة: ٢٥٣»، وقال: ﴿ وَلَقَدْ فَضَلَّنَا بَعْضَ النَّبِيِّينَ عَلَى بَعْض وَآتَيْنَا دَاوُدَ زَبُورًا ﴾.

فالله تعالى هو الذي يفضل ولسنا نحن، فما يكون لله لا نتصف نحن به، فالله تعالى يفضل ونحن نؤمن ونصدق بقول الله، ولقد نهينا عن هذا الْتَفْضِيلَ لَكُونَهُ مؤْديًا إلى التَّفْرِيقَ، ووجود مثل هذا الكلام على شبكة الإنترنت معناه أننا نفرق بين أحمد والمسيح، لكن عقيدتنا أننا لا نفرق بينهما، وبين كل أنبياء الله تعالى، والعجيب أن الله تعالى جعل لكل نبي ميزة بذتص بها، فإبراهيم خليل الله، وموسى كليم الله، وعيسى روح الله، ومحمد سيد ولد أدم دوم القيامة وصاحب الشفاعة العظمى والمقام المحمود والخليل الثاني، ولما سئل النبي ﷺ عن أدم عليه السلام أنبي هو؟ قال: نعم نبي معلم مكلم، معلم أي علم الأسماء، مكلم أي كلمه ربه وناداه.

فنحن في هذه القضية لابد أن نكون على إيمان كامل بأننا لا ننال من عيسى عليه السلام حتى وإن سبوا هم نبينا محمدًا ﷺ، وإن سبه اليهود فلا نسب نحن موسى عليه السلام، لأنهم ليسوا أتداع موسى وليسوا أتباع عيسى، بل هم أتباع الشيطان وأتباع الضلالة، وليس بعد الكفر ذنك، بل إن الله تعالى أمرنا الانسب آلهة المشركين إذا ترتب على ذلك أن يسبوا الله فقال تعالى: ﴿ وَلا تَسُبُوا الَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِ اللَّهِ فَيَسِيُّوا اللَّهَ عَدُوًّا بِغَيْرِ عِلْمٍ ﴾.

لهذا لا ينبعى لشبابنا أن يتلقوا دينهم من مثال هؤلاء فهم أهل ضلالة، فتعرض الإنسان لمثل هذه الفتن والشبهات قد يضعف إيمانه لكونه غير متفقه في دينه فلا ينبغي له أن يعرض نفسه لهذه الفتن وتلك الشبيهات عملاً بقول الله تعالى: ﴿ وَقَدُّ نَزْلُ عَلَيْكُمْ فِي الْكِتَابِ أَنْ إِذَا سَمِعْتُمْ آبَاتِ اللَّهُ نُكُّفَرُ بِهَا وَيُسْتَهْرُأُ بِهَا فَلاَّ تَقْعُدُوا مَعِهُمْ حَتَّى يَحُوضُوا فِي حَدِيثٍ غَـنَّـرِهِ إِنَّكُمْ إِذًا مَّثْلُهُمْ إِنَّ اللَّهَ جَـامعُ المُنَافِقِينَ وَالْكَافِرِينَ فِي جَهُنَّمَ جَمِيعًا ﴾.

إذا كان القرآن الكريم هو الآية الكبرى لنبينا محمد على وهو معجزته الخالدة وححة الله على الخلق حتى قال عنه ندينا محمد ﷺ: «ما من

الأنبياء نبى إلا أعطى من الآيات ما مثله أمن عليه البشر وإنما كان الذي أوتيته وحيًا أوحاه الله إليَّ، فأرجو أن أكون أكثرهم تابعًا يوم القيامة». «متفق

وقد حقق الله تعالى له رجاءه فهو أكثر النبيين تابعًا يوم القيامة والمؤمنون به أكثر أهل

وليس معنى هذا أن النبي ﷺ لم تكن له معجزات غير القرآن بل إن آياته كثيرة ومعجزاته لا حصر لها، ونذكر من هذه المعجزات:

١- نبع الماء من بين أصابعه: فعن عبد الله قال: كنا مع رسول الله ﷺ في سفر فقل الماء فقال اطلبوا فضلة من ماء فاجاءوا بإناء فيه ماءٌ قليل فأدخل يده في الإناء ثم قال: حي على الطهور المسارك والسركة من الله، فلقد رأيت الماء ينبع من بين أصابع رسول الله ﷺ ولقد كنا نسمع تسبيح الطعام وهو يؤكل. «البخاري: ك المناقب ٢٥٧٩».

٢- إطعام الجيش الكثير من الطعام القليل: ففي صحيح مسلم: لمَّا كان غزوة تدوك أصاب الناس مجاعة، قالوا: يا رسول الله، لو أذنت لنا فنحرنا نواضحنا فأكلنا وادهنا، فقال رسول الله عمر فقال: يا رسول الله، إن فعلت قل الظهر ولكن ادعهم بفضل أزوادهم ثم ادع الله لهم عليها بالبركة لعل الله أن يجعل في ذلك، فقال رسول الله على: نعم. قال: فدعا بنطع فتسطه ثم دعا بفضل أزوادهم قال: فحعل الرجل يجيءُ بكفُ ذُرَّة قال: ويجيء الآخر بكفَ تمر، قال: ويجيءُ الآخر بكسرة حتى اجتمع على النطع من ذلك شيء يسيرُ، قال: فدعا رسول الله ﷺ بالبركة، ثم قال: خذوا في أوعيتكم، قال: فأخذوا في أوعيتهم حتى ما تركوا في العسكر وعاءً إلا ملتوه، قال: فأكلوا حتى شبعوا وفضلت فضلة، فقال رسول الله على: أشهد أن لا إله إلا الله وأنى رسول الله، لا يلقى الله بهما عبدُ غير شاك فيُحجب عن الجنة. (ك الإيمان

فمحمد على النبى المطاع الممكن الذي هدى الله به أعظم أمة وأسس أعظم دولة وخذل الشرك والمشركين وأذل الكفر والكافرين، وجعل كلمة الذين كفروا السفلي وكلمة الله هي العليا.

وما يحدث للأمة المسلمة اليوم من ضياع وخذلان وتفرق إنما هو من آيات نبينا محمد ﷺ فقد حذرنا أنه ستكون فتن كقطع الليل المظلم، وأن أمم الأرض ستتكالب على هذه الأمة، ولكنه أيضنًا وعدنا بيقاء هذه الأمة في زمن الغربة وبقاء هذا المنهج والمتمسكين به إلى أن ينزل المسيح عيسى ابن مريم عليه السلام فيعمل في هذه الأمة بشريعة محمد على ويسنته ومنهاحه.

فاللهم اجعلنا من المؤمنين بك وبرسلك ووفقنا للتمسك بهدى نبيك على، واعصمنا من الضلالة بعد الهدى.

والله من وراء القصد.

الحمد لله وكفى والصلاة والسلام على نبيه المصطفى وبعد: فبعد أن أوشكت المجلة على الظهور أو كادت وفى اللحظات الأخيرة وأثناء طباعة المجلة وبعد أن أعددت موضوع كلمة التحرير حول التفجيرات الإرهابية في شرم الشيخ ورائحة المخابرات الأجنبية تزكم الأنوف مهما اختلفت أداة التنفيذ إذا بوكالات الأنباء تنقل إلينا خبرا محزنًا مفجعًا نبأ وفاة المغفور له بإذن الله تعالى خادم الحرمين الشريفين الملك فهد رحمه الله فقد فقدت الأمة الإسلامية بوفاته رمزًا وعلمًا بارزًا وقائدًا محنكًا كان يتمتع ببصيرة نافذة وسداد في الرأي وحكمة واضحة، يتمتع ببصيرة نافذة وسداد في الرأي وحكمة واضحة، والإنجازات الهائلة التي شهدتها المملكة خلال عهده الميمون وبلوغها مكانة مرموقة وضعتها في مصاف الدول المتقدمة إلى جانب دوره البارز والإيجابي وإسهاماته في تحمل مشاكل أمته وأزماتها.

#### و کل من علیها فان وو

إن المصاب جلل، والخطب فادح، فالحمد لله رضًا بالقضاء، ولا حول ولا قوة إلا بالله إيمانًا به، وتسليمًا له سبحانه وتعالى، إنه هو اللطيف الخبير، جعل الأجال من علمه الذي لم يسلمه لأحد من خلقه، الله أكبر ينفخ الأرواح في الأبدان، ويقبضها بعلمه وقدرته متى شاء، فمن أصيب بمصاب أو مات له عزيز فليتعز برسول الله ﷺ، الذي قال له ربه: ﴿إِنَّكُ مَيْتُ وَإِنَّهُمْ مَيْتُونَ ﴾ [الزمر: ٣٠].

وإذاً كنا نودع اليوم قائدًا حكيمًا ورجلاً ترك آثارًا ملموسة في شتى نواحي الحياة، فعزاؤنا فيه أن الموت حقّ، وأننا مُسلَمون لقضاء الله وقدره فهذه هي سنة الحياة فالموت حتم لازم لا مناص منه لكل المخلوقات، كما قال تعالى: ﴿ كُلُّ نَفْسِ ذَائِقَةُ المُوْتِ وَنَبُلُوكُمْ بِالشَّرِ وَالخُيْرِ فَالْ يَفْسُدُ وَالنَّبِياء: ٣٥]. وقال أيضنًا: ﴿ كُلُّ شَيْءٍ فَتِنَةً وَإلَينَا تُرجَعُون ﴾ [الآنبياء: ٣٥]. وقال أيضنًا: ﴿ كُلُّ شَيْءٍ هَاللَّهُ إِلاَّ وَجْهَهُ لَهُ الحُكْمُ وَإلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾ [القصص: ٨٨] وقال: ﴿ وَيَبْقَى وَجْهُ رَبِّكَ ذُو الجُللِ وَالإِحْرام ﴾ وقال: ﴿ وَيَبْعَالَ: ﴿ كُلُّ نَفْسِ ذَائِقَةُ المُوْتِ وَإِنْمَا تُوفَوَّنَ وَالرحمن: ٢٧]. وقال: ﴿ كُلُّ نَفْسٍ ذَائِقَةُ المُوْتِ وَإِنْمَا تُوفَوَّنَ وَالرحمن: ٢٥] الجُنْةُ فَارْ وَمَا الحَيْامَة فَمَنْ رُحْزِحَ عَنِ النَّارِ وَأَدْخِلَ الجُنْةَ فَمَنْ رُحْزِحَ عَنِ النَّارِ وَأَدْخِلَ الجُنْةَ فَقَدْ فَارْ وَمَا الحَيْاةُ الدُّنْيَا إِلاَّ مَتَاعُ الْغُرُورِ ﴾ [ال عمران: ١٨٥].

ولو نجا أحد من الموت لنجا منه سيد البشرية وخيرة الله من خلقه محمد على الذي قال له ربه: ﴿وَمَا جَعَلْنَا لِبَ شَـرٍ مِنْ قَـبُلِكَ الخُلْدُ أَفَاإِنْ مِتَّ فَـهُمُ الخَالِدُونَ ﴾ [الأنبياء: ٣٤].

إعداد رئيس التحرير جمال سعد حاتم

التوحي العدد ٢٠٤ السنة الرابعة والثلاثون

فحرىً بمن الموت مصرعه والتراب مضجعه والدود أنيسه ومنكر ونكير جليسه والقبر مقره وبطن الأرض مستقره والقيامة موعده والجنة أو النار مورده ألا يكون له فكر إلا في

#### و الملك فهدر حمد الله .. إنجازات وخدمات وو

كان خادم الحرمين الشريفين من تلك الفئة القليلة النادرة التي فازت بوسام محبة الناس، ومن يعرف الشعب السعودي، يعرف أن كل فرد فيه يعتبر الملك فهد رحمه الله ملكًا وأيًا وشقيقًا وصديقًا.

كان رحمه الله يدرك عراقة الماضي وحجم الإرث وخصوصية المكان وقداسته ولهذا كان حارس الجذور والثوابت لا يفرط فيها ولا يتهاون بها، وكان يعرف أن الثوابت تحمى بإدراك المتغيرات، وإن أفصح دروس التاريخ الأشهماك بصناعة المستقبل، لقد كان مولعًا بتحقيق الإنجازات.

قاد الملك فهد رحمه الله مرحلة ذهبية في عمر النمو السعودي فقد كان رجلا رحيمًا اتسع صدره للكثير من هموم الغير فسعى إلى توثيق روابط الوحدة الاجتماعية باستيعاب جميع أصحاب الرؤى أو الاختلاف المذهبي في إطار المصلحة الاجتماعية المشتركة.

رحم الله الملك فهد رحمة واسعة جزاء ما قدم لأمته من خير وإنجازات، وما بذله من جهود خلاقة في تحقيق النهضة بالملكة وإرساء دعائم التقدم والرقى للشعب السعودي.

وإنه لمن دواعي الاعتزاز والامتنان أن ترى اليوم أثار ما صنع خادم الحرمين الملك فهد ظاهرة جلية في كل منحى من مناحى الحياة في أنحاء المملكة من أمن وارف الظلال وعناية بالغة بالمقدسات وخدمات فائقة لحجاج بيت الله الحرام، والملك فهد رحمه الله وكما يعرفه الجميع كان رجلا تقيًا نقيًا ولا نزكى على الله أحدًا عاش حياته مهتمًا بهموم أمته وكان دائمًا يسعى إلى جمع الشمل العربي والإسلامي باذلاً وقته وكل ما يملك من أجل هذا الهدف.

#### و الملك الفهد وإعمار الحرمين الشريفين وتوسعتهما وو

إننا نذكر ويذكر العالم بأسره الإنجازات الخالدة لخادم الحرمين الشريفين وفي مقدمتها إعمار الحرمين الشريفين وتوسيعتهماً، كما نذكر بكل حب وامتنان الدور الرائد الكريم في طباعة المصحف الشريف وتوزيعه على المسلمين في جميع أنحاء العالم.

إن ما قام به خادم الحرمين الشريفين الملك فهد رحمه الله من توسعة ٍ للحرمين الشريفين لهو عمل غير مسبوق، ويدهش وولقدعم الحزن بلادالعسرب والسلمين، وكذلك الأقليات السلمة في جميع أنحاءالعالمعلى رحيل خيادم الحـــرمين الشريفين الإنسان ولا سيما من كان يعرف حجم الحرمين قبل التوسعة الفهدية. فمساحة الحرمين قد تضاعفت كثيرًا وأصبحت تستوعب أعدادًا هائلة كانت لا تجد لها مكانًا إلا خارج الحرم. وحسبنا أن نتصور أن مساحة الحرم النبوي الآن بعد التوسعة الفهدية تستوعب مساحة المدينة النبوية على عهد الرسول فقد أصبح الحرم النبوي الشريف مهيئًا أفضل من ذي قبل لقائمين والعاكفين والركع والسجود، وهذه شهادةً ظفر بها خادم الحرمين الشريفين رحمه الله، فقد أكد بالفعل أنه الخادم المخلص للحرمين الشريفين، بل ولكل الأمة الإسلامية، اللهم ارحمه واسعة بقدر ما تواضع لجلالك وعظمتك.

#### و مجمع الملك فهد لطباعة المصحف وخدمة الستَّة النبوية وو

فقد اهتم رحمه الله بمجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف وخدمة السنَّة النبوية في المدينة النبوية في العام الثاني من توليه الحكم، وقد تكلف بناؤه آلاف الملايين من الريالات وتجاوز إنتاجه السنوي مائة وثمانية وثلاثين بليون نسخة، وأكثر من ستين إصدارًا بلغ نصيب حجاج بيت الله الحرام منها إثنى عشر مليون مصحفًا كل عام.

ويُصدر المجمع طبعات مختلفة من المصحف الشريف بعد تدقيقها وضبطها، كما يصدر طبعات مترجمة لمعاني القرآن الكريم الكريم بمختلف لغات العالم، وتسجيلات للقرآن الكريم بأصوات كبار القراء، حتى بلغ مجموع الاصدارات التي تم توزيعها داخليًا وخارجيًا أكثر من مائة بليون نسخة منذ بدء التوزيع في عام ١٤١٥هـ حتى عام ١٤١٨هـ.

وجماعة أنصار السنة المحمدية بجمهورية مصر العربية عامة وأسرة تحرير مجلة التوحيد خاصة يتقدمون بخالص العزاء وصادق المواساة إلى مقام خادم الحرمين الشريفين الملك عبد الله بن عبد العزيز آل سعود، وإلى ولي عهده الأمين صاحب السمو الملكي الأمير سلطان بن عبد العزيز آل سعود، وإلى العائلة المالكة الكريمة، والشعب السعودي في وفاة خادم الحرمين الشريفين الملك فهد بن عبد العزيز، داعين المولى سبحانه أن يتغمده بواسع مغفرته وسابغ فضله، وأن يرحمه ويعفو عنه، وأن يكرم نزله ويوسع مدخله، وأن يغسله بالماء والثلج والبرد، وأن ينقه من الخطايا والذنوب كما ينقى الشوب الأبيض من الدنس، وأن يبدله دارًا خيرًا من داره وأهلاً خيرًا من أهله، وزوجًا خيرًا من زوجه، وأن يدخله الحنة برجمته أمن.

وفي الختام لا نقول إلا ما يرضي ربنا: «إنا لله ما أخذ وله ما أعطى وكل شيء عنده لأجل مسمى». وإنا لله وإنا إليه راجعون.

وواننا نذكسر ويذكرالعالم بأسره الإنجازات الخالدة لخادم الحرمين الشريفين وفىمقدمتها إعمارالحرمين الشريفان وتوسعتهما، كما نذكريكلحب وامستنان الدور الرائدالكريمفي طباعةالصحف الشريف وتوزيعه فيجميع أنحاء العالم

### بسم الله الرحمن الرحيم

﴿ وَبِشِّر الصَابِرِينَ الَّذِينَ إِذَا أَصَابَنْهُم مُصِيبَهُ فَالُوا إِنَّا لِلَّهِ وَإِنَّا إِلَيه راجِعُوان

جماعة أنصار السنة المحمدية ينعسون

خادم الحرمين الشريفين

بقلوب يملؤها الإيمان بقضاء الله وقدره يتقدم المركز العام لجماعة أنصار السنة وكافة فروع الجماعة بجمهورية مصر العربية وأسرة التحرير بمجلة التوحيد بخالص العزاء وصادق المواساة في وفاة

فقيد الأمة الإسلامية

الملك فهدبن عبد العزيز

إلى خادم الحرمين الشريفين الملك عبد الله بن عبد العزيز وإلى صاحب السمو الملكي ولي العهد الأمير سلطان بن عبد العزيز وإلى كافة أفراد العائلة المالكة الكريمة والشعب السعودي سائلين المولى عز وجل أن يتغمد الفقيد بواسع رحمته وسابغ فضله وأن يسكنه فسيح جناته وأن يلهم الشعب السعودي والأمة الإسلامية الصبر والثبات وإنا لله وإنا إليه راجعون

#### الحلقة الثانية

وو تفسيرالأيات وو

انتقل نوح عليه السلام إلى أسلوب الترهيب، فقال: ﴿ مَا لَكُمْ لاَ تَرْجُونَ لِلَّهِ وَقَارًا ﴾، قال ابن عباس: لا تعظمون الله حق عظمته، أي لا تخافون من بأسه ونقمته، ثم انتقل بعد ذلك إلى تنبيههم إلى أيات قدرة الله وعظمته في أنفسهم فقال: ﴿ وَقَدْ خَلَقَكُمْ أَطْوَارًا ﴾، هذه الأطوار قد فُسرت في سورة الحج والمؤمنون، قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِن كُنتُمْ فِي رَيْبِ مِّنَ البَعْثِ فَإِنَّا خَلَقْنَاكُم مِّن تُرَابِ ثُمُّ مِنْ نُطْفَة ثُمُّ مِنْ عَلَقَة ثُمُّمُ مِن مُضْفَة مِن مُضْفَة مِ مُخَلُقَة وَغَيْر مُخَلَقَة لِنُبَيِّنَ لَكُمْ وَنُقِرُ فِي الأَرْحَام مَا نَشَاءُ إِلَى أَجَلِ مُسْمَى ثُمُّ نُخْرجُكُمْ طِفْلاً ثُمُّ لِتَبْلُغُوا أَشُدُكُمْ وَمِنكُم مَّن يُتَوَفَّى وَمِنِكُم مِّن يُرَدُّ إِلَى أَرْذَل العُمُر لِكَيْلا يَعْلَمَ مِنْ بَعْدِ عِلْم شَيْئًا ﴾ «الحج: ٥»، وقال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا الإنسَانَ مِن سُلالَةٍ مِّن طِينِ (١٢) ثُمُّ جَعَلْنَاهُ نُطْفَةً فِي قَرَارِ مَّكِينِ (١٣) ثُمُّ خَلَقْنَا النُّطْفَةَ عَلَقَةً فَخَلَقُّنَا العَلَّقَةَ مُّضُغُةً فُخَلَقْنَا المُضْغَةَ عظَامًا فَكَسَوْنَا العِظَامَ لحْمًا ثُمُّ أَنشَىأْنَاهُ خَلْقًا آخَرَ فَتَبَارَكَ اللَّهُ أَحْسَنُ الخَالِقِينَ (١٤) ثُمَّ إِنَّكُم بَعْدَ ذَلِكَ لَمَيَّتُونَ (١٥) ثُمَّ إِنَّكُمْ يَوْمَ القِيَامَةِ تُبْعَثُونَ ﴾ «المؤمنون: ١٢-١٦»، ﴿ فَلْيَنظُر الإنسَانُ مِمَّ خُلِقَ ﴾ «الطارق: ه»، ﴿ وَفِي الأَرْضِ آيَاتُ لِلْمُ وقِنِينَ (٢٠) وَفِي أَنفُسكُمْ أَفَلاَ تُنْصِرُونَ ﴾ «الذاريات: ٢٠، ٢١». ولما لفت أنظارهم إلى أيات الله في

قال تعالى: ﴿ مَا لَكُمْ لاَ تَرْجُونَ لِلَّهِ وَقَارًا (١٣) وَقَدْ خَلَقَكُمْ أَطْوَارًا (١٤) أَلَمْ تَرَوْا كَنْفَ خَلَقَ اللَّهُ سَنِعُ سَمَوَاتٍ طِبَاقًا (١٥) وَجَعَلَ القَمَرَ فِيهِنَّ نُورًا وَجَعَلَ الشُّ مُس سِرَاجًا (١٦) وَاللَّهُ أَنْبَتَكُم مِّنَ الأَرْض نَبَاتًا (١٧) ثُمَّ يُعِيدُكُمْ فِيهَا وَيُضْرَجُكُمْ إِخْرَاجًا (١٨) وَاللَّهُ جَعَلَ لَكُمُ الأَرْضَ بِسَاطًا (١٩) لِتَسْلُكُوا مِنْهَا سُئِلاً فِجَاحًا (٢٠) قَالَ نُوحُ رَّبِّ إِنَّهُمْ عَصَوْنِي وَاتَّبَعُوا مَن لُمْ يَزِدْهُ مَالُهُ وَوَلَدُهُ إِلاًّ خُسَارًا (٢١) وَمَكَرُوا مَكْرًا كُبَّارًا (٢٢) وَقَالُوا لاَ تَذَرُنَّ آلِهَ تَكُمْ وَلاَ تَذَرُنَّ وَدًّا وَلاَ سُلُواعًا وَلاَ يَغُوثَ وَيَعُوقَ وَنَسْرًا (٢٣) وَقَدْ أَضِلُّوا كَثِيرًا وَلاَ تَزْدِ الظَّالِمِينَ إلاَّ ضَلالاً (٢٤) مِّمَّا خَطِيئَاتِهِمْ أُغْرِقُوا فَأَدْخِلُوا نَارًا فَلَمْ يَجِدُوا لَهُم مِّن دُونِ اللَّهِ أَنصَارًا (٢٥) وَقَالَ نُوحٌ رَّبِّ لاَ تَذَرْ عَلَى الأَرْض مِنَ الكَافِرِينَ دَيَّارًا (٢٦) إِنَّكَ إِن تَذَرُهُمُ مُضلُّوا عِبَادَكَ وَلاَ يَلِدُوا إِلاَّ فَاجِرًا كَفَّارًا (٢٧) رَبِّ اغْفِرْ لِي وَلِوَالدِيُّ وَلِن دَخَلَ مَنْتِيَ مُؤْمِنًا وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ وَلاَ تَزِدِ الظَّالِمِينَ إِلاَّ تَبَارًا ﴾ [نوح ١٣-

#### الموقع على الانترنت

WWW.ibnbadawy.com

أنفسهم لفتها بعد ذلك إلى ما في الكون من أيات، فقال: ﴿ أَلَمْ تَرَوُّا كَيْفَ خُلَقَ اللَّهُ سَبِّعَ سَمَوَاتٍ طِيَاقًا (١٥) وَجَعَلَ القَمَرَ فِيهِنَّ نُورًا وَجَعَلَ الشَّمْسُ سِرَاجًا ﴾، ﴿ الَّذِي خَلَقَ سَنْعُ سَمَوَاتٍ طِيَاقًا مَّا تُرَى فِي خَلْقَ الْرَّحْمَنِ مِن تَفَاوُتٍ فَارْجِعِ البَصِرَ هَلْ تُرَى مِنْ فُطُور (٣) ثُمَّ ارْجع البَصنر كَرَّتَيْن يَنقَلِبْ إلَيْكَ البَصِّرُ خُاسِئًا وَهُو حَسِيرٌ (٤) وَلَقَدْ زَيَّنًا السُّمَاءَ الدُّنْيَا بِمُصَابِيحَ وَجَعَلْنَاهَا رُجُومًا لَلشَّيَاطِينَ ﴾ «الملك: ٣- ٥»، ﴿ وَآيَةً لَّهُمُ اللَّيْلُ نَسْلَخُ مِنْهُ النَّهَارَ فَإِذَا هُم مُّظْلِمُونَ (٣٧) وَالشَّمْسُ تَجْرِي لِسِنْتَقَرِّ لَهَا ذُلِكَ تُقْدِيرُ العَرِيزِ العَلِيمِ (٣٨) وَالْقَمَرُ قَدَّرْنَاهُ مَنَازِلَ حَتَّى عَادَ كَالْغُرُّجُونَ القُدِيمِ (٣٩) لاَ الشَّمْسُ يَنْبَغِي لَهَا أَن تُدرُكَ القَمَرَ وَلاَ اللَّيْلُ سَابِقُ النَّهَارِ وَكُلُّ فِي فَلَكِ يَسُدُ حُونَ ﴾ «يس: ٣٧- ٤٠»، ﴿ تَبَارَكَ الَّذِي جَعَلَ فِي السِّمَاءِ بُرُوجًا وَجَعَلَ فِيهَا سِرَاجًا وَقَمَرًا مُّنِيرًا (٦١) وَهُوَ الَّذِي جَعَلَ اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ خَلِّفَةً لِمُّنْ أَرَادَ أَنْ يَذَكِّرَ أَوْ أَرَادَ شُكُورًا ﴾ «الفرقان: ٦١، ٦٢».

ثم يلفت أنظارهم إلى النشاة الأولى التي يُستدل بِها على النشاة الآخرة فيقول: ﴿ وَاللَّهُ أَنْدَتَكُم مِّنَ الأَرْض نَبَاتًا (١٧) ثُمَّ يُعِيدُكُمْ فِيهَا وَيُضْرِجُكُمْ إِضْرَاجًا ﴾، وهذه الآية كقوله تعالى: ﴿ مِنْهَا خَلَقْنَاكُمْ وَفِيهَا نُعِيدُكُمْ وَمِنْهَا نُخْرِجُكُمْ تَارَةً أَخْرَى ﴾، وفي حديث البراء بن عازب الطويل في وصف قبض روح العبد المؤمن والعبد الكافر، قال 🎏 في حقّ العبد المؤمن: «فيشيعه من كل سماء مقربوها إلى السماء التي تليها، حتى ينتهي به إلى السماء السابعة، فيقولُ الله عز وجل: اكتبوا كتاب عبدي في عليين، وأعيدوه إلى الأرض، فإني وعدتهم أنى منها خلقتهم، وفيها أعيدهم، ومنها أخرجهم تارة أخرى».

وقوله: ﴿ وَاللَّهُ جَعَلَ لَكُمُ الأَرْضَ بِسَاطًا (١٩) لِتَسْلُكُوا مِنْهَا سُبُلاً فِجَاجًا ﴾ يعني: أن الله هو الذي جعل لكم الأرض ذلولاً، وممهدة لتستقروا عليها، وتسلكوا فيها أنَّى شئتم من نواحيها وأرجائها وأقطارها، ومرادُ نوح عليه السلام مِن ذلك كله أن يجعلهم يُقرون بتوحيد الإلهية كما كانوا مقرين بتوحيد الربوبية، لقد كانوا مقرين بأن الله هو الذي خلق سبع سماوات طباقًا، وأنه هو الذي حعل الأرض بسياطًا، وأنه الذي خلقهم

ورزقهم، ثم كانوا يعبدون مع الله الأصنام والأوثان، فكان مرادُ نوح عليه السلام من لفت أنظارهم إلى دلائل عظمة الله أن يتحصل منهم على الإقرار بأنَّ الله يجب أن يُعبد وحده كما خُلُق

ومع طول المدّة، وتنوّع الأساليب، كانت النتيجة العصيان والتمرد، والتواصى بالكفر، ﴿ قُالَ نُوحُ رُبِّ إِنَّهُمْ عَصَوْنِي وَاتَّبِعُوا مَن لُمْ يَزِدْهُ مَالُهُ وَوَلَدُهُ إِلاَّ خُسَارًا ﴾، اتبعوا سادتهم وكبراءهم الذين يدعونهم إلى النار، وعَصَوْني وأنا أدعوهم إلى العزيز الغفار: ﴿ وَمَكَرُوا مَكْرًا كُبَّارًا ﴾، مكرًا متناهيًا في الكبر، مكروا لإيطال الدعوة وإغلاق الطريق في وجهها إلى قلوب الناس، ومكروا لتزيين الكفر والضلال والجاهلية التي تخبط فيها القوم، وكان من مكرهم تصريضُ الناس على الاستمساك بالأصنام التي يسمونها ألهة: ﴿ وَقَالُوا لاَ تَذَرُنُّ ٱلِهَتَكُمْ ﴾ بهذه الإضافة: «الهتكم» لإثارة النخوة الكاذبة والحميّة الأثمة في قلوبهم، وخصيصوا من هذه الأصنام أكبرها شأنًا، فخصوها بالذكر ليهيِّج ذكرُها في قلوب العامة المَضلُلين الحمية والاعتزاز: ﴿ وَلا تَذُرُنُ وَدَّا وَلاَ سُواعًا وَلاَ يَغُوثُ وَيَعُوقُ وَنَسْرًا ﴾، وهي أكبر الهتهم التي ظلَّت تُعْبَدُ في الجاهليات بعدهم إلى عهد الرسالة المحمدية.

روى البخاري (٤٩٢٠)- رحمه الله- في الصحيح بسنده عن ابن عباس رضى الله عنهما قال: «صارت الأوثان التي كانت في قوم نوح في العرب بعد، أما وَدُ فكانت لكلب بَدُومَةِ الجُنْدل، وأما سُواعُ فكانت لهُذَيْل، وأما يغوثُ فكانت لمراد، ثم لبني غطيف بالجـرف عند سـبـا، وأمـا بعـوق فكانت لَهُمَدان، وأما نَسْرٌ فكانت لحمَير، لآل ذي الكلاع، أسماءُ رجال صالحين من قوم نوح، فلما هلكوا أوْحَى الشيطان إلى قومهم أن انصبُوا إلى مجالسهم التي كانوا يجلسون أنصابًا، وسمُّوها بأسمائهم، ففعلوا، فلم تُعْبَدُ، حتى إذا هلك أولئك وتنسّخ العلمُ عُبدتُ».

وقوله تعالى: ﴿ وَقَدْ أَضَلُوا كَثِيرًا ﴾ يعنى الأصنام التي اتخذوها أضلوا بها خلقًا كثيرًا، فإنّه استمرت عبادتُها في القرون إلى زماننا هذا في العرب والعجم وسائر صنوف بني أدم، وقد قال الخليل عليه السلام في دعائه: ﴿ وَاجْنَبْنِي

manti Smanti Smanti

وَبَنِيُّ أَن نُعْبُدُ الأَصْنَامُ (٣٥) رَبِّ إِنَّهُنَّ أَضْلُلْنَ كَثِيرًا مِنَّ النَّاسِ ﴾». اهـ. من ابن كثير.

ولقد كان في تصريحهم بهذه الوصية ﴿لاَ تَذَرُنُ الهَتَكُمْ ﴾ إشارةُ لنوح عليه السلام أنّ القوم لا خير فيهم، بل إنّ الله أَوْحَى إليه بما تشير إليه هذه الوصية، كما قال تعالى: ﴿وَأُوحِيَ إِلَى نُوحِ أَنّهُ لَن يُؤْمِنَ مِن قَوْمِكَ إِلاَّ مَن قَدْ آمَنَ فَلاَ تَبْتَئِسْ. بما كانُوا يَفْعَلُونَ ﴾ «هود: ٣٦».

وهنا وَجد نوحٌ عليه السلام هذا الدعاء ينبعثُ من قلبه: ﴿ وَلاَ تَزِدِ الظَّالَمِينَ إِلاَّ صَلالاً ﴾، وقبل أن يتم الدعاء ينبعث يتم الدعاء ينبعث لله الربُّ سبحانه ما أحاط بالقوم من العذاب فقال: ﴿ مَمَّا خَطِيئَاتِهِمْ أُغْرِقُوا فَأَدْخِلُوا نَارًا فَلَمْ يَجِدُوا لَهُم مَّن دُونِ اللَّهِ أَنصَارًا ﴾، وقد ذكر سبحانه في سور أخرى كيف أُغرقوا فقال: ﴿ وَقَتَحْنَا أَبُوابَ السَّمَاءِ بِمَاء مُنْهَمِر (١١) وَقَجَرُنَا الأَرْضَ عُيُونًا قَالْتَقَى المَّاءُ عَلَى أَمْرُ قَدْ قُدرَ (١٢) وَحَسَمُلْنَاهُ عَلَى ذَاتِ الْوَاحِ وَدُسُرٍ (١٣) تَجْسِرِي وَمَّانَاهُ عَلَى ذَاتِ الْوَاحِ وَدُسُرِ (١٣) تَجْسِرِي بَاعَمُنْنَا جَزَاءً لِمُن كَانَ كُفْرَ ﴾ «القمر: ١١- ١٤».

وفي قوله تعالى: ﴿ أُغْرِقُوا فَأُنْخِلُوا نَارًا ﴾، إشارة إلى عذاب القدر، الذي يُؤْمِنُ به أهلُ السنة والحماعة، لمن كان له أهلاً، كما يؤمنون بنعيم القبر لمن كان له أهلاً، نسأل الله أن يجيرنا من عذاب القبر وعذاب النار، وأن يجعل قبورنا روضةً من رياض الجنة، ووجهُ الاستدلال على عذاب القبر من هذه الآمة: أنّ الله رتّب دخولهم النّارَ بعد غرقهم بالفاء التي تفيد الترتيب مع التعقيب، ومعلوم أنّ نار الآخرة لم يدخلوها بعد، فدلّ ذلك على أنَّ النار التي دخلوها بعدما أغرقوا هي نار القس، أعاذنا الله وإخواننا المسلمين منها، ومما يدل على ذلك أيضًا قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ تُرَى إِذِ الظَّالِمُونَ فِي غَـمـرات المَوْتِ وَالمُلائِكَةُ بَاسطُوا أَيْدِيهِمُ أُخْرِجُوا أَنفُسَكُمُ البَوْمَ تُجْزُونَ عَذَابَ الهُونِ ، بِمَا كُنتُمْ تُقُولُونَ عَلَى اللَّهِ غَيْرَ الحَقِّ وَكُنتُمْ عَنْ آناتِهِ تَسْتُكْبِرُونَ ﴾ «الأنعام: ٩٣».

وبعد هذا العرض لعذاب القوم الذي أصابهم في الدنيا وبعد الموت، تأتي بقية دعاء نوح عليه السلام: ﴿وَقَالَ نُوحُ رُبُّ لاَ تَذَرُ عَلَى الأَرْضِ مِنَ الكَافِرِينَ دَيَّارًا ﴾ أي لا تترك على وجه الأرض منهم

أحدًا، ثم يعلَل دعوته بقوله: ﴿إِنَّكَ إِن تَذَرُهُمْ

يُضِلُّوا عِبَادَكَ وَلاَ يَلِدُوا إِلاَّ فَاجِرًا كَفَّارًا ﴾، وهذا
منه عليه السلام بناءً على ما أوْحَى اللهُ إليه ﴿أَنَّهُ

لَن يُؤْمِنَ مِن قَوْمِكَ إِلاَّ مَن قَدْ آمَنَ ﴾ «هود: ٣٦».

ويظهر من استغفاره عليه السلام لوالديه انهما كانا مؤمنين، وإلا لروجع فيهما كما روجع في ولده حين قال: ﴿ رُبِّ إِنُّ ابْنِي مِنْ أَهْلِي وَإِنَّ وَعَنَ الْحَقُّ وَأَنْتَ أَحْكَمُ الحَاكِمِينَ (٤٥) قَالَ يَا نُوحُ إِنَّهُ لَيْسَ مِنْ أَهْلِيَ إِنَّهُ عَمَلُ عَيْرُ صَالِح فَلاَ تَسْأَلْنِ مِنْ أَهْلِكَ إِنَّهُ عَمَلُ عَيْرُ صَالِح فَلاَ تَسْأَلْنِ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ إِنِّي أَعِظُكَ أَنَّ تَكُونَ مِنَ الجَاهِلِينَ ﴾ «هو: ٤٥، ٤٦».

وفي استغفاره عليه السلام للمؤمنين عامة ولمن دخل بيته مؤمنًا خاصة إرشادٌ وتعليمُ للمؤمنين ولا سيما الدعاة منهم أن يستغفروا لإخوانهم المؤمنين إذا استغفروا لانفسهم، وقد قال النبي ﷺ: «من استغفر للمؤمنين والمؤمنات كتب الله له بكل مؤمن ومؤمنة حسنة». «حسن، أخرجه السيوطي في الجامع الصغير، وعزاه للطبراني،

﴿ رَبَّنَا اغْفِرْ لِي وَلِوَ الدِّيُّ وَلِلْمُؤُمنِينَ يَوْمَ يَقُومُ

الحسِنَابُ ﴾ «إبراهيم: ٤١».

والحمد لله رب العالمين.



الحمد لله رب العالمين، والعاقبة للمتقين، ولا عدوان إلا على الظالمين، والصلاة والسلام على خاتم النبيين ورحمة الله للعالمين نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين. وبعد:

عن أم سلمة قالت: إن رسول الله على الله على الله عن أم سلمة قالت: إن رسول الله على الله عن أم سلمة قالت: إن رسول الله على الخصم فلعل بعضكم أن يكون أبلغ من بعض فأحسب أنه صادق فأقضي له بذلك، فمن قضيت له بحق مسلم فإنما هي قطعة من النار فليأخذها أو ليتركها».

هذا الحديث أخرجه الإمام البخاري في ستة مواضع من صحيحه: على المحادي

في كتاب المظالم، باب «إثم من خاصم في باطل وهو يعلمه» برقم (٢٤٥٨)، وفي كتاب الشهادات باب «من أقام البينة بعد اليمين» برقم (٢٦٨٠)، وفي كتاب الأحكام باب موعظة الإمام للخصوم برقم (٧١٦٩)، وفي باب «من قُضي له بحق أخيه فلا يأخذه» برقم (٢١٤١)، وفي باب «القضاء في كثير المال وقليله» برقم (٧١٨٥)، وأخرجه الإمام مسلم في صحيحه في كتاب الأقضية باب «بيان أن حكم الحاكم لا يغير الباطن» برقم (٤٤٧٥).

وأخرجه الإمام أبو داود في كتاب القضاء باب «في قصاء القصاضي إذا أخطأ» برقم (٣٥٨٣)، وأخرجه الإمام الترمذي في كتاب الأحكام باب «ما جاء في التشديد على من يُقضي له بشيء ليس له

أن يأخذه» برقم (١٣٣٩)، وأخرجه الإمام النسائي في الصغرى في كتاب آداب القضاة باب «الحكم بالظاهر» برقم (٤٠٠٥)، وباب «ما يقطع القضاء» برقم (٤٢٤٥)، أخرجه الإمام ابن ماجه في كتاب الأحكام، باب «قضية الحاكم لا تُحل حرامًا ولا تحرم حلالاً» برقم (٢٣١٧)، وبرقم (٢٣١٨) عن أبي هريرة رضى الله عنه.

وأخرجه الإمام أحمد في مسنده عن أبي هريرة رضي الله عنه برقم (٨٣٧٥)، ومن حديث أم سلمة رضي الله عنها بأرقام (٢٥٥٤٦)، (٢٦٣٧١)، ط. دار الحديث.

#### روايةالحديث

قال الذهبي رحمه الله: السيدة المحجبة الطاهرة، هند بنت أبي أمية بن المغيرة بن عبد الله بن عصر بن مضروم بن يقظة بن مرة، المخرومية، بنت عم ضالد بن الوليد، سيف الله،

وينت عم أبي جهل بن هشام.

من المهاجرات الأول، كانت قبل النبي ﷺ عند أخيه من الرضاعة أبى سلمة بن عبد الأسد المخزومي، الرجل الصالح، دخل بها النبي ﷺ في سنة أربع من الهجرة، وكانت من أجمل النساء وأشرفهن نسبًا، وكانت أخر من مات من أمهات المؤمنين، عُمِّرتْ حتى بلغها مقتل الحسين الشهيد رضى الله عنه، فحزنت لذلك حزنًا شديدًا، وغشى عليها، لم تلبث بعده إلا يسيرًا، وانتقلت إلى الله.

ولها أولاد صحابيون؛ عمر، وسلمة، وزينب، ثم قال الذهبي: وبعضهم أرخ وفاتها في سنة تسع وخمسين فوهم، والظاهر أن وفاتها في سنة إحدى وستين. رضى الله عنها.

#### شرحالحديث

قوله: «سمع خصومة»، وفي رواية: «سمع جَلُبةُ خصام» والجَلَبَةُ: اختلاط الأصوات، وفي رواية لمسلم: «جلبة خصم»، والخُصُّمُ: اسم مصدر يستوي فيه الواحد والجمع والمثنى مذكرًا ومؤنثًا، ويجوز جمعه كما في هذه الرواية، وتثنيته كما في قوله تعالى: ﴿هَذَان خُصَّمَان ﴾. قال الحافظ في الفتح: فأما الخصوم فوقع التصريح بأنهما كانا اثنين كما جاء في رواية أبي داود: «أتي رسول الله 🎏 رجلان يختصمان». وأما الخصومة فقد جاء في رواية عبد الله بن رافع أنها كانت في «مواريث

قوله: «بباب حجرته»، وفي رواية لمسلم: «عند بابه» وفي أخرى: «بباب أم سلمة».

قوله: «إنما أنا بشر»: أي كواحد من البشر في

عدم علم الغيب، وإنما أتى به ردًا على من زعم أن من كان رسولاً فإنه يعلم كل غيب حتى لا بخفي عليه المظلوم.

قـوله: «وإنه بأتبني الخـصم فلعل بعضكم أن يكون أبلغ من بعض»، وفي رواية الثوري في (ترك الحيل): «وإنكم تختصمون إليَّ ولعل بعضكم أن يكون ألحن بحجته من بعض». ومثله في رواية لمسلم، وألحن بمعنى أبلغ لأنه من لحن بمعنى فطن وعلى وزنه، والمراد أنه إن كان أفطن كان قادرًا على أن يكون أبلغ في حجته من

قوله: «فأحسب أنه صادق». وفي رواية معمر: «فأظنه صادقًا». أي وريما كان في نفس الأمر كاذئا.

قوله: «فأقضى له بذلك». وفي رواية: «فأقضى له عليه على نحو مما أسمع». وفي أخرى: «على نحو ما أسمع». وفي رواية عبد الله بن رافع: «إني إنما أقضى بينكم برأيي فيما لم ينزل على فيه».

قوله: «فمن قضيت له بحق مسلم». وفي رواية مالك ومعمر: «فمن قضيت له بشيء من حق أخيه». وفي رواية الشوري: «فمن قضيت له من أخيه شيئًا». ووقع عند أبي داود عن محمد بن كثير شيخ البخاري فيه: «فمن قضيت له بقضية أراها يقطع بها قطعة ظلمًا فإنما يقطع له يها قطعة من نار إسْطامًا يأتي بها في عنقه يوم القيامة». والإسْطَامُ: القطعة، فكأنه جاء بها تأكيدًا.

قـوله: «فـإنما هـى قطعـة من النار»: أي الذي قضيت له يه يحسب الظاهر إذا كان في الباطن

ونفس الأمر لا يستحقه فهو عليه حرام يئول به إلى النار.

قوله: «فليأخذ أو ليتركها». وفي رواية يونس: «فليحملها أو ليذرها». وفي رواية مالك: «فلا يأخذه».

نقل الحافظ في الفتح عن ابن التين قوله: هو خطاب للمقضى له، ومعناه أنه أعلم من نفسه، هل هو محق أو مبطل، فإن كان محقًا فليأخذ، وإن كان مبطلاً فليترك، فإن الحكم لا ينقل الأصل عما كان عليه. وهذا ليس تخييرًا في الأخذ أو الترك ولكنه على سبيل التهديد، كقوله تعالى : ﴿ فَمَن شَيَاءَ فَلْيُؤْمِن وَمَن شَيَاءَ فَلْبَكْفُرْ ﴾.

وقد تضمن هذا الحديث أمورًا عظيمة هي:

أولاً: بشرية الرسول 🕮 وأنه ليس ملكًا ولا من جنس غير البشر، وقد جاء ذلك صريحًا في كتاب الله تعالى كما في قوله سيحانه: ﴿قُلُّ إِنُّمَا أَنَا بَشَرٌ مِّثْلُكُمْ يُوحَى إِلَىُّ أَنَّمَا إِلَهُكُمْ إِلَهُ وَاحِدُ فَمَن كَانَ يَرْجُو لِقَاءَ رَبِّهِ فَلْيَعْمَلْ عَمَلًا صَالَحِا وَلاَ يُشْرِكْ بعيادة ربِّهِ أَحَدًا ﴾ «الكهف: ١١٠».

وقوله تعالى: ﴿قُلُ لاُّ أَمْلِكُ لِنَفْسِي نَفْعًا وَلاَ ضَـرًا إِلاَّ مَـا شَـاءَ اللَّهُ وَلَوْ كُنْتُ أَعْلَمُ الغَـيْبِ لاسْتَكْثُرْتُ مِنَ الخَيْرِ وَمَا مَستَنِيَ السُّوءُ إِنْ أَنَا إِلاًّ نَذِيرٌ وَبَشْيِرٌ لِّقَوْم يُؤْمِنُونَ ﴾ «الأعراف: ١٨٨».

وغير ذلك من الآيات، وإن كان صلوات الله وسلامه عليه متميز بخصائص تميزه عن بقية البشر صلوات الله وسلامه عليه كالرسالة والنبوة والتبشير والإنذار وغير ذلك من الخصائص الثابتة له 😅.

ولقد بين 🕮 في هذا الحديث وأمثاله ونبه على أنه بشر لا يعلم بواطن الأمور ولا من الغيب إلا ما أطلعه الله تعالى عليه، وأنه يجوز عليه 🝜 في أمور الأحكام ما يجوز على البشر، وأنه يحكم بين الناس بالظاهر، والله يتولى السرائر، فيحكم

بالبينة وبالبمين ونحو ذلك من أحكام الظاهر مع إمكان كون الأمر بخلاف ذلك في الباطن، وأنه 👺 ُإِنما كلف الحكم بالظاهر وذلك كقوله ﷺ: «أمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا لا إله إلا الله، فإذا قالوها عصموا منى دماءهم وأموالهم إلا بحقها وحسابهم على الله». وفي حديث المتلاعنيين قال 🐉: «لولا الإيمان لكان لي ولها شأن».

ولو شاء الله تعالى لأطلعه على أمر الخصمين في الباطن وحقيقة الأمر فيحكم بيقين الوحي من غير أن بحتاج إلى بينة أو يمين، لكن لما كانت الأمة مأمورة باتباعه والاقتداء به في أقواله وأفعاله وأحكامه أجرى الله تعالى أحكامه على الظاهر الذي يستوي فيه هو وغيره ليصح الاقتداء به وتطيب نفوس العباد للانقياد للأحكام الظاهرة من غير نظر إلى الباطن، والعلم عند الله تعالى.

وإذا كان النبي ﷺ وجميع الأنبياء لا يعلمون الغيب، فكيف يصح لغير الأنبياء ادعاء ذلك، وهل يحصل من علم مدّعيه إلا التخرص واتباع الظن، أو التكهن وهو أيضًا ظن ومعلوم أن الظن أكذب الحديث، وأما علم صحيح متيقن متبينٌ فلا سبيل إليه، فليخسا كل مدِّع للغيب ممن يزعمون ما يسمى بالكشف أو غيرهم مما يوقعون العامة في أوهام ليسطوا على أموالهم فيأكلونها بالباطل ويخربون عقائدهم بإيهامهم أنهم يملكون لهم نفعًا أو ضرًا، فيقعونهم في الشرك بالله تعالى، فإن الله تعالى قد استأثر بعلم الغيب فقال تعالى: ﴿ وَعِندَهُ مَفَاتِحُ الغَيْبِ لاَ يَعْلَمُهَا إِلاَّ هُوَ ﴾، وقال النبي ﷺ: «مفاتيح الغيب خمس لا يعلمهن إلا الله، ثم تلا قـوله تعـالى: ﴿ إِنَّ اللَّهُ عِنْدَهُ عِلْمُ السَّاعَةِ وَيُنْزُلُ الغَيْثَ وَيَعْلَمُ مَا فِي الأَرْحَامِ وَمَا تَدْرِي نَفْسٌ مَّاذَا تَكْسِبُ غَدًا وَمَا تَدْرِي نَفْسُ بِأَيِّ أَرْضَ تَمُوتُ إِنَّ اللَّهَ عَلِيمٌ خَبِيرٌ ﴾، وقال سبحانه وتعالى: ﴿قُلُ لاَّ يَعْلَمُ مَن فِي السِّمَوَاتِ وَالأَرْضِ الغَيْبُ إلا اللَّهُ ﴾، إلى غير ذلك من الآيات.

قال الصافظ في الفتح بعد أن شرح الحديث:

(تنبيه): زاد عبد الله بن رافع في آخر الحديث: «فبكى الرجلان، وقال كل منهما للآخر حقي لك، فقال لهما النبي ﷺ: «أما إذا فعلتما فاقتسما وتوخيا الحق، ثم استهما ثم تحاللا».

وفي الحديث أن من خاصم في باطل حتى استحق به في الظاهر شيئًا هو محرم عليه في الباطن فهو أثم، وذلك لاقتطاعه من حق أخيه بالكذب والبلاغة في الكلام، وفيه أيضًا أن من ادعى مالا ولم تكن له بينة فحلف المدعى عليه وحكم الحاكم ببراءة الحالف أنه لا يبرأ في الباطن، وفيه أن من احتال لأمر باطل بأي نوع من أنواع الحيل حتى يصير في الظاهر حقًا ويحكم له به أنه لا يحل له تناوله في الباطن ولا يسقط عنه الإثم بالحكم، وفيه أن المجتهد قد يخطئ، فيرد بذلك على من زعم أن كل مجتهد مصيب، وفيه أن المجتهد إذا أخطأ فإنه لا يلحقه إثم بل يؤجر، وفيه أن النبي على كان يقضي بالاجتهاد وفيما لم ينزل عليه فيه شيء، وخالف في ذلك قوم، وهذا الحديث من أصرح ما يحتج به عليهم كذا قال الحافظ في الفتح.

وقال الإمام النووي رحمه الله تعالى: وفي هذا الحديث دلالة لمذهب مالك والشافعي وأحمد وجماهير علماء المسلمين وفقهاء الأمصار من الصحابة والتابعين فمن بعدهم أن حكم الحاكم لا يحيل الباطن ولا يحل حرامًا، فإذا شهد شاهدًا زور لإنسان، بمال فحكم به الحاكم لم يحل للمحكوم له ذلك المال، ولو شهدا عليه بقتل لم يحل للولي قتله مع علمه بكذبهما، وإن شهدا بالزور أنه طلق امراته لم يحل لمن علم بكذبهما أن يتزوجها بعد حكم القاضي بالطلاق، وقال أبو يتيفة رحمه الله تعالى يحل حكم الحاكم الفروج دين الأموال، فقال يحل نكاح المذكورة، وهذا مخالف لهذا الحديث الصحيح ولإجماع من قبله، ومخالف لهذا الحديث الصحيح ولإجماع من قبله، ومخالف لقاعدة وافق هو وغيره عليها؛ وهي أن الأبضاع أولى بالاحتياط من الأموال، والله أعلم.

وإذا كان رسول الله ﷺ يحذر أصحاب الألسنة ممن يزورون الباطل ويجيدون الكلام بحيث يُلَبِّسون على القضاة الأمر فيكون أبلغ أو ألحن من خصمه فيحصل على مال حرام أو غير ذلك من الحقوق فإن هذا التحذير أولى به أولئك الذين يعملون بمهنة المحاماة، فإن الواحد منهم يعلم- غالبًا- أن ليس لموكله حق فيزور الكلام وينمقه حتى يكسب القضية، وللأسف تقاس مهارة المحامى بجودته في تغيير الحقائق والتلبيس على القضاة، ويفرض مبلغًا كبيرًا من المال مقابل أن يحصل على براءة الجاني وذلك بالبحث في ثغرات القانون البشري، فليتق الله كل مسلم وليحذر عقاب الله تعالى، فإن الظلم ظلمات يوم القيامة، وإن شبهادة الزور وقول الزور من الكيائر بل من الموبقات التى توبق صاحبها وتورده نار جهنم وحقوق العباد يجب أن تؤدى إليهم، ولا يحل لمسلم أن يقتطع من حق أخيه شيئًا، ولا يغترن من يجيد تنميق الكلام وتزويره بالقول الباطل، فإن البلاغة في القول لا تحل حرامًا ولا تحرم حلالاً،

نسأل الله تعالى أن يهدي قلوبنا وأن يجنبنا والمسلمين الزلل ومزالق الألسنة والغش والخداع، وأن يثبت قلوبنا على دينه، وأن يلهمنا رشدنا وأن يرزقنا العلم النافع والعمل الصالح، وصلى الله وسلم وبارك على عبده ورسوله نبينا محمد وعلى الله وصحبه أجمعين، والحمد لله رب العالمين.

والعجب أن بعض هؤلاء يستمرئ الكذب، والزور

حتى بكاد يصدق نفسه، ويوهم غيره أنه صادق

وهو من أكذب خلق الله تعالى.

المسير الأعلام

الإمام العلاملة

The state of the s

عَمْيِهِ الْمُرْبِ

إعداد

مجديعرفات

اسمه ونسبه: هو

أبو سعيد عبد السلام بن سعيد بن حبيب بن حسان بن هلال بن بكار بن ربيعة بن عبد الله التنوخي الحمصي الأصل المغربي القيرواني المالكي قاضي القيروان وصاحب المدونة يلقب (بسحنون)، وستحنون بضم السين وفقحها اسم طائر بالمغرب يوصف بالفطنة والتحرز.

مولده: ولد سنة مائة وستين تقريبًا.
شيوخه: سمع من سفيان بن عيينة
والوليد بن مسلم وعبد الله بن وهب
ووكيع بن الجراح وعبد الرحمن بن
القاسم وأشهب ويزيد بن هارون
وأبي داود والطيالسي
وغيرهم.

تلامذته: اخذ عنه ولده محمد فقيه القيروان وأصبغ بن خليل القرطبي وبقي بن مخلد ومحمد بن عبدالله بن عبدوس المغربي ووهب بن نافع قاضي قرطبة وعدد كثير من الفقهاء وقيل إنَّ الرواه عن سحنون بلغوا تسعمائة.

ثناء العلماء عليه: قال أشهب: ما قدم علينا أحد مثل سحنون وقال: سحنون أفقه من أسد (يعنى بن الفرات) بتسع وتسعين مرة.

قال يونس بن عبد الأعلى: سحنون سيد أهل المغرب.

قال أبن عجلان الأندلسي: ما بورك لأحد بعد النبي ﷺ من أصحابه ما بورك لسحنون في أصحابه فإنهم كانوا في كل بلد أئمة.

قال الحافظ أحمد بن خالد: كان محمد بن وضاح لا يفضل أحدًا من لقى على سحنون في الفقيه وبدقيق المسائل.

قال عيسى بن مسكين: ستحنون راهب هذه الأمة ولم يكن بين مالك وسحنون احد افقه من سحنون.

قال الذهبي: لازم ابن وهب وابن القاسم وأشهب حتى صار من نظرائهم وساد أهل المغرب في تحرير المذهب (مذهب مالك) وانتهت إليه رئاسة العلم وعلى قوله المعول بتلك الناحية، وكان موصوفًا بالعقل والديانة الامة والورع مشهورًا بالجود والبذل وافر الحرمة عديم النظير.

من أحوال وأقواله؛ قال سحنون: من لم يعمل بعلمه لم ينفعه علمه بل يضره. قال: إذا أتى الرجل مجلس القضاء ثلاثة أيام متوالية بلا حاجة فينبغي أن لا تقبل شهادته.

سُئُلِ: أيسع العالم أنَّ يقول: لا أدري فيما يدري؟ قال: أما ما فيه كتاب أو سنة ثابتة فلا، وأما ما كان من هذا الرأي فإنه يسعه ذلك لأنه لا يدري أمصيب هو أم مخطئ.

قال: أكل بالمسكنة ولا أكل بالعلم، محب الدنيا أعمى لم ينوره العلم، ما أقبح بالعالم أن يأتي الأمراء، والله ما دخلت على السلطان إلا وإذا خرجت حاسبت نفس فوجدت عليها الدرك، وأنتم ترون مخالفتي لهواه، وما ألقاه به من الغلطة، والله ما أخذت ولا لبست لهم ثوبًا.

قال: كان بعض من مضى يريد أن يتكلم بالكلمة ولو تكلم بها لانتفع بها خلق كثير فيحسبها ولا يتكلم بها مخافة المباهاة وكان إذا أعجبه الصمت تكلم.

قال: أجرأ الناس على الفيتا أقلهم علمًا.

قال: أنا أحفظ مسائل فيها ثمانية اقاويل من ثمانية أئمة، فكيف ينبغي أن أعجل بالجواب؟ يعني حتى ينظر في أرجحها بالدليل.

قال: ما وجدت من باع أخرته بدنيا غيره إلا المفتى.

دخل سحنون على ابن القصار وهو مريض فقال: ما هذا القلق؟ قال له: الموت والقدوم على الله، قال له سحنون: الست مصدقًا بالرسل وبالبعث والحساب والجنة والنار، وأن أفضل هذه الأمة أبو بكر ثم عمر، والقرآن كلام الله غير مخلوق، وأن الله يرى يوم القيامة، وأنه على العرش استوى، ولا تخرج على الأئمة بالسيف وإن جاروا؟ قال: إي والله فقال: مت إذا شئت، مت إذا شئت، قلت: جمع الإمام في هذا الكلام القليل عقائد أهل السنة والجماعة فيما تخالف فيه إحدى الطوائف المبتدعة من الدهرية والجماعة فيما تخالف فيه إحدى الطوائف المبتدعة من الدهرية

والرافضة والحهمية والمعتزلة والخوارج وغيرهم نسأل الله أن بحفظ علينا ديننا.

قال سحنون لأصحابه: كبرنا وساءت أخلاقنا ويعلم الله ما أصبح عليكم إلا لأؤوبكم. قلت: صدق من قال: نقسها لينزجروا ومن يك ذا حزم فليقسو أحيانا على من يرحم.

قال: حججت زميل ابن وهب، قلت: فهذه منزلة عظيمة ابن وهب الإمام.

قال: إنى حفظت هذه الكتب حتى صارت في صدري كأم القرآن.

قال: إنى لأخرج من الدنيا ولا يسالني أحد عن مسألة قلت قبها برأيي وما أكثر ما لا أعرف.

قال: سرعة الجواب بالصواب أشد فتنة من فتنة المال، قلت: لأن ذلك يؤدى إلا الإعجاب بالنفس الذي بخرج بصاحبه عن الإخلاص.

قيل إن طالبًا قال: رأيت في النوم كأن سحنونًا بيني الكعبة، قال: فغدوت إليه فوجدته يقرأ للناس مناسك الحج الذي جمعه.

قال عبد الجبارين خالد: كنا نسمع من سحنون بقريته فصلى الصبح وخرج وعلى كتفه محراث وين يديه زوج يقر فقال لنا: حُمَّ الغلام البارحة فأنا أحرث عنه اليوم وأجيئكم، فقلت: أنا أحرث عنك، فقرَّب إلى غداءه خبر شعير وزيتًا.

قيل إن الأمير زيادة الله، بعث يسأل سحنونًا عن مسألة فلم يجبه، فقال له محمد بن عبدوس: اخرج من يلد القوم، أمس ترجع عن الصلاة خلف قاضيهم واليوم لا تجيهم؟ قال: أفأجيب من يريد أن يتفكه يريد أن يأخذ قولى وقول غيري، ولو كان شيئًا يقصد به الدين لأجبته.

قال أبو داود العطار: باع سحنون زيوتًا له بثمان مئة فدفعها إلى ففرقتها عنه صدقة.

كان سحنون إذا قرئ عليه «مغازى» ابن وهب تسيل دموعه، وإذا قرئ عليه «الزهد» لابن وهب

قيل: كان يحضر مجلس سحنون من العُناد أكثر من الطلبة، كانوا بأتون إليه من أقطار الأرض ولما ولى القضاء بأخرة عوتب فقال: ما زلت في القضاء منذ أربعين سنة هل الفتيا إلا الضعفاء.

وفي تاريخ القيروان لأبي بكربن محمد المالكي: قال أبو العرب: اجتمعت في سحنون خلال قلما احتمعت في غيره: الفقه البارع، والورع الصادق، والصرامة في الحق، والزهادة في الدنيا والتخشن في الملبس والمطعم، والسماحة، كان ريما وصل إخوانه بالثلاثين دينارًا وكان لا يقبل من أحد شيئًا، ولم يكن يهاب سلطانًا في حق، شديدًا على أهل البدع انتشرت إمامته وأجمعوا على فضله، قدم به أبوه مع جند الحمصيين وهو من

تنوخ صلىية.

قال: كنت عند ابن القاسم وأجوبة مالك ترد عليه فقال لي: ما يمنعك من السماع منه؟ قال: قلت قلة الدراهم، وقال مرة: ألجأ إليه الفقر فلولاه لأدركت مالكًا.

«والمدونة» في فقه الإمام مالك التي اشتهر بها سحنون قال الذهبي: أصلها أسئلة سألها أسد بن الفرات لابن القاسم، فلما ارتحل سحنون بها عرضها على ابن القاسم فأصلح فيها كثيرًا وأسقط ثم رتبها سحنون وبوبها واحتج لكثير من مسائلها بالآثار من مروباته مع أن فيها أشياءً لا ينهض دليلها، بل رأى محض ، وحكوا أن سحنون في أواخر الأمر علّم عليها وهمّ بإسقاطها وتهذيب «المدونة، فأدركته المنية رحمه الله فكبراء المالكية، يعرفون تلك المسائل ويقررون منها ما قدروا عليه ويوهنون ما ضُعف دليله، فهي لها أسوة بغيرها من دواوين الفقه، وكل أحد فيؤخذ من قوله ويترك إلا صاحب ذاك القبر ﷺ تسليمًا فالعلم بحر لا ساحل وهو مفرّق في الأمة موجود لمن التمسه. اهـ. وفاته: توفي رحمه الله سنة أربعين ومائتين وله ثمانون سنة.

#### فوائد ملتقطة من الترجمة:

١ ـ الحذر من العلم الذي لا يتبعه عمل فأهل العلم هم العباد.

٢ ـ التحذير من كتمان العلم وهو ما دل عليه الدليل من الكتاب والسنة.

٣ ـ القول بالحق سمة أهل العلم ولا يخشون في الله لومة لائم.

٤ ـ من كان على عقيدة السلف الصالح الصافية النقية فليمت متى شاء فلا خوف عليه.

ه ـ أهل العلم السابقون كان يحفظون كتبهم كما نحفظ القرآن.

٦ ـ الفقر كان سمة الفقهاء وهم أزهد الناس في الدنيا وقد قبل للفقير أين أنت مقيم قال في عمائم الفقهاء.

#### إن بينى وبينهم لإخاءً وعريز على قطع الإخاء

٧. الإخلاص في الأقوال والأفعال شرط في صحتها وهكذا كان السلف لا يتكلمون ولا يسكتون إلا لمضالفة حظ النفس فإن رأى لنفسه حظًا في الكلام سكت وإن رأى حظًا لها في السكوت تكلم. والله تعالى أعلم

# كمفالانخافون

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وعلى أله وصحبه ومن والاه، وبعد:

فإن الخوف من الله عز وجل منبه للقلوب الغافلة، ووسيلة لإيقاظ الإيمان وتجديده في هذه القلوب، وقد تناولنا معنى الخوف من الله وحقيقته، وعرضنا صورًا من خوف الملائكة والنبيين والسلف الصالحين، وفي هذه الحلقة نكمل عــرض صــور من خوفهم رضى الله عنهم أجمعين.

فإذا أردنا أن نتعرف على خوف المصلين القائمين الذاكرين المخبتين وهم بالأعين يبكون وبالأركان يخضعون؟ فهؤلاء هم أولو الألباب المكرمون ، قال تعالى: ﴿ أَمَّنْ هُوَ قَانِتُ آنَاءَ اللَّيْل سَاجِدًا وَقَائِمًا يَحْذَرُ الآخِرَةَ وَيَرْجُو رَحْمَةَ رَبِّهِ قُلْ هَلْ يَسْتُوي الَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ لاَ يَعْلَمُونَ إِنَّمَا يَتَذَكَّرُ أُوْلُوا الأَلْبَابِ ﴾ «الزمر: ٩٠».

نعم من خاف قام وسبح وبادر بالأعمال قبل الانشىغال، سيما في أعظم الأوقات وأجلها، في الوقت الذي ينزل الله تعالى فيه إلى السماء الدنيا ، ليعطى السائل، ويجيب الداعي، ويغفر للمستغفر، من خاف سار من أول الليل، إذا ظن أن عائقًا سيحول بينه وبين القيام في أخره، فإذا قوى قام في آخره، وإذا قام بلغ الغاية الكبرى، عن أبي هريرة رضى الله عنه قال: سمعت رسول الله 🞏 يقول: «من خاف أدلج، ومن أدلج بلغ المنزل، ألا إن سلعة الله غالية، ألا إن سلعة الله الجنة». «رواه الترمذي وقال: حديث حسن. انظر صحيح الجامع ۲۲۲۲».

وهكذا كان السلف رضى الله عنهم، فهذا ضرار بن ضمرة الكناني يصف عليًا لمعاوية رضى الله عنهما حين سأله عنه بأوصاف تحير الألباب وتدل الأحباب وتزكى القلب والفؤاد،

قائلاً: «لقد رأيته في بعض مواقفه وقد أرخى الليل سدوله وغارت نجومه قابضًا على لحبته يتململ تململ السليم ويبكى بكاء الحزين ويقول: يا دنيا غرى غيري، ألى تعرضت أم إلى تشوقت، هيهات هيهات، قد باينتك ثلاثًا لا رجعة فيها فعمرك قصير وخطرك قليل أه من قلة الزاد وبعد السفر ووحشة الطريق؛ فبكى معاوية وقال: رحم الله أبا الحسن كان والله كذلك. فكيف حزنك عليه يا ضرار؟ قال: حزن من ذبح ولدها وهو في حجرها».الاستيعاب لابن عبد البر ١١٠٨/٣».

أو نتعرف على خوف الراهبين عند ذكر العذاب والموقف والحساب حين يقرع الوعيد بصورته المخيفة أسماع المؤمنين فترتجف أفئدتهم وترتعد فرائصهم وتنهمر دموعهم؟ فكيف يكون حال المعاين لقوله: ﴿ لَهُم مِّن فَوْقِهِمْ ظُلُلُ مِّنَ النَّار وَمِن تَحْتِهِمْ ظُلُلُ ذَلِكَ يُخَوِّفُ اللَّهُ بِهِ عِبَادَهُ يِا عِبَادِ فَاتُّقُونِ ﴾ «الزمر: ١٦»، وقد صدقوا في الخوف فقالوا: ﴿ إِنَّا نَخَافُ مِن رَّبِّنَا يَوْمًا عَبُوسًا قُمْطُريرًا ﴾ «الإنسان: ١٠».

قال الحسن: «والله ما صدق عبد بالنار قط إلا ضاقت عليه الأرض بما رحبت ، وإن المنافق لو كانت النار خلف ظهره لم يصدق بها حتى يهجم عليها». «التخويف لابن رجب ص١١٤».

وعن أبي سليمان الداراني قال: «خرج مالك بن دينار بالليل إلى قاعة الدار وترك أصحابه في البيت فأقام إلى الفجر قائمًا في وسط الدار، فقال لهم: إنى كنت في وسط الدار خطر بسالي أهل. النار فلم يزالوا يعرضون على بسلاسلهم وأغلالهم». «العظمة للأصبهاني ١/٢١٠».

أو نتعرف على خوف الوجلين من قسول الأعمال، الناسين لأعمال كالجبال؟ فهل يرضى بعمله إلا مغرور؟! فهذا إبليس كان في صفوف الملائكة، فلما رأى نفسه صار من المرجومين، وبلعام بن باعوراء عابد بنى إسرائيل كان يعرف اسم الله الأعظم، فأخلد إلى الأرض واتبع هواه

#### اعداد

### علي الوصيفي

ما منهم أحد يقول إنه على إيمان جــبـريل ومــيكائيل،

ويذكر عن الحسن ما خافه إلا مؤمن ولا أمنه إلا منافق».

#### أعظم الصورفي الخوف من الله تعالى

هذه صور متعددة تبين هيئة الخوف عند السلف؛ حين يرون ذنوبهم كالجبال ، ويرون أعمالهم كالذر، حين يعبدون الله كان الجنة عن يمينهم، والنار عن يسارهم، والصراط من تحتهم، وملك الموت من خلفهم، وعين الله من فوقهم ناظرة إليهم، فكيف بمن كان هذا حاله أن يهنا بمطعم أو يسعد بمشرب ؟

قال أنس رضي الله عنه: قال فما أتى على أصحاب رسول الله ته يوم أشد منه قال: غطوا رؤوسهم ولهم خنين قال: فقام عمر فقال: رضينا بالله ربا وبالإسلام دينًا وبمحمد ته نبيًا. «متفق عله .

وهم في هذا الموقف وجلون من نقص العلم الذي يحول بينهم وبين شدة الخوف من الله تعالى، وهكذا كان حالهم بين يدي النبي النبي النبي النبي الله الله الله الله الله عنه قال: وعظنا العرباض بن سارية رضي الله عنه قال: وعظنا رسول الله عنه موعظة بليغة وجلت منها القلوب وذرفت منها العيون. «رواه الترمذي وغيره وقال: هذا حديث حسن صحيح».

اما الصورة الثانية فهي صورة هذا الشاب من الأنصار الذي فرق قلبه من شدة لهب النار، وصار مثله كالكلب، فكيف إذا أضيف إلى ذلك المعجب بعمله المتألي على الله عز وجل، لم يكن الصحابة رضي الله عنهم يرون أعمالهم، بل كانوا يخافون ألا تقبل منهم.

روى الترمذي عن عائشة زوج النبي التنافي المنافي المنافي التنافي المنافي المنافي التنافي التناف

قال ابن عون: «لا تثق بكثرة العمل فإنك لا تدري أيقبل منك أم لا، ولا تأمن ذنوبك فإنك لا تدري أكفرت عنك أم لا، إن عملك مغيب عنك كله». «شعب الإيمان ٥/٤٦٧».

قال الحسن: «أدركت أقوامًا لو أنفق أحدهم ملء الأرض ما أمن لعظم الذنب في نفسه». «جامع العلوم لابن رجب ص١٧٤».

وقد كان الصحابة رضي الله عنهم يخافون على أنفسهم النفاق، ليس النفاق الذي يورد صاحبه في الدرك الأسفل من النار، فهم منه براء، إنما المقصود به ما يكون من خوف النقص في الكمال الواجب من العبادة والطاعة بأن يشوبها شيء من ضعف الإخلاص لا أصل الاعتقاد، هم يخافون أن يقع منهم ذلك؛ ذكر البخاري في كتاب الإيمان باب خوف المؤمن من أن يحبط عمله وهو لا يشعر، وقال إبراهيم التيمي: «ما عرضت قولي على عملى إلا خشيت أن أكون مكذبًا».

وقال ابن أبي مليكة: «أدركت ثلاثين من أصحاب النبي الله كلهم يخاف النفاق على نفسه

حتى حبسه الخوف منها في بيته، فلم يعد يقدر على نسيانها ولاعلى التجهز للتوقى منها.

عن سهل بن سعد أن فتي من الانصار دخلته خشية من النار فكان يبكى عند ذكر النار حتى حبسه ذلك في البيت فذكر ذلك للنبي ﷺ، فجاءه في البيت، فلما دخل عليه اعتنقه الفتى وخر ميتًا، فقال النبي ﷺ: «جهزوا صاحبكم فإن الفرق فلذ كبده». قال الصاكم في «المستدرك» (٥٣٦/٢): هذا حديث صحيح الإسناد ولم بخرجاه.

أما الصورة الثالثة من الخوف فهي تلك الصورة التي جعلت عبدًا مسيء الظن بعمله يفكر في إحراق نفسه بعد موته، مخافة الله جل جلاله، المتمثلة في عمله القاصر وذنبه البالغ، والخوف من الحساب، . عن أبي هريرة رضى الله عنه عن النبي ﷺ قال: «كان رجل يسرف على نفسه فلما حضره الموت قال لبنيه إذا أنا مت فأحرقوني ثم اطحنوني ثم ذروني في الريح فو الله لئن قدر على ربى ليعذبني عذابًا ما عذبه أحدًا، فلما مات فعل به ذلك، فأمر الله الأرض، فقال: احمعي ما فيك منه ففعلت، فإذا هو قائم، فقال: ما حملك على ما صنعت؟ قال: يا رب خشيتك فغفر الله له وفي رواية مخافتك يا رب». «متفق عليه».

#### دعوة الى الخوف

ولا يزال القرآن يعرض صور الخاشعين الخائفين من الله، ويبين أثر ذكر الله تعالى على القلوب المؤمنة، خاصة في دمع العن، لسقرب حقيقة الوصف فتميل إليه أنفس المؤمنين، قال الله تعالى: ﴿ اللَّهُ نَزَّلَ أَحْسَنَ الصَدِيثِ كِتَابًا مُتَشَابِهًا مَّثَانِيَ تَقْشَعِيُّ مِنْهُ جِلُودُ الَّذِينَ يَخْشَوْنَ رَبِّهُمْ ثُمَّ تَلِينُ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَى ذِكْرِ اللَّهِ ﴾ «الزمر: ٢٣»، ﴿وقال تعالى ﴿ إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ ﴿ «َالْأَنْفَالَ: ٢ »، ﴿ وَإِذَا

ستمعوا مَا أنزلَ إِلَى الرَّسُولِ تَرَى أَعْنُنَهُمْ تَفيضُ مِنَ الدَّمْع مِمًّا عَرَفُوا مِنَ الحَقِّ ﴾ «اللائدة: ٨٣ »، ﴿ إِذَا تُثْلَى عَلَيْهِمْ آيَاتُ الرَّحْمَنِ خَرُّوا سُحِّدًا وَبُكِيًا ﴾ «مريم: ٥٨»، وقال تعالى ﴿ وَيَخِرُونَ لِلأَذْقَانِ يَبْكُونَ وَيَزِيدُهُمْ خُسْنُوعًا ﴾ «الإسراء: ١٠٩ »، فكم مرة دمعت أعيننا لما فاتنا من الطاعة؟ وكم مرة دمعت أعيننا عند قراءة القرآن، فهذه هي حلاوة الإيمان في القلب، وتلك هي جنة الدنيا، من ذاقها دخل جنة الآخرة، وأظله الله بظله يوم لا ظل إلا ظله، ومن حُـرمـهـا دخل النار. عن أبي هريرة رضى الله عنه عن النبي ﷺ قال: «سبعة يظلهم الله في ظله يوم لا ظل إلا ظله- وذكر منهم-: رجل ذكر الله خاليا ففاضت عيناه». «متفق عليه».

فالخوف من لوازم عظمة الله تعالى وكمال ربوبيته على خلقه، ومن أجل ذلك تعددت الآبات الدافعة إلى تخويف المؤمنين من الله تعالى ومن عذابه، كي يكونوا إلى عبادة الله تعالى أقرب وإلى جنته أرغب، ويكون ذلك إما بالأمر بالخوف من الله ﴿ وَإِيَّايَ فَارْهَبُونَ ﴾، وإما بذكر أحوال الخائفين وعَاقبة خوفهم: ﴿ قَالُوا إِنَّا كُنَّا قَبْلُ فِي أَهْلِنَا مُشْنُفِقِينَ (٢٦) فَمَنَّ اللَّهُ عَلَيْنَا وَوَقَانَا عَذَابَ السَّمُوم (٢٧) إنَّا كُنَّا مِن قَبْلُ نَدْعُوهُ إِنَّهُ هُوَ البَرُّ الرُّحِيمُ ﴾ «الطور: ٢٦- ٢٨»، وإما بذكر حال القساة المعرضين وعاقبة إعراضهم: ﴿ فُويْلُ لَلْقَاسِيَةِ قُلُوبُهُم مِّن ذِكْرِ اللَّهِ ﴾ «الزمر: ٢٢»، وإما بذكر حال المخلوقات في الخشيبة من الله تعالى مقارنة بحال هؤلاء القساة، كما قارن بين بني إسرائيل وبين الحجارة التي تهبط من خشية الله: ﴿ ثُمُّ قَسِيَتْ قُلُوبُكُم مِّنْ بَعْدِ ذَلِكَ فَهِيَ كَالْحَجَارَةِ أَوْ أَشْنَدُ قُسْوَةً وَإِنَّ مِنَ الْحِجَارَةِ لَمَّا يَتَفَجِّرُ مِنْهُ الأَنْهَارُ وَإِنَّ مِنْهَا لِمَا يَشَقُّقُ فَيَخْرُجُ مِنْهُ المَاءُ وَإِنَّ مِنْهَا لَمَا يَهُبِطُ مِنْ خَشْيَةِ اللَّهِ وَمَا اللَّهُ بِغُافِلِ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴾ «البقرة: ٧٤».

والله من وراء القصد

## مشروع تيسير حفظ السنة لاررالبحار من صحيح الأحاديث القصال ألف حديث كل ثلاث سنوات

#### اعداد /على حشيش

#### الحالانة القاسمة عشرة

80- «مَنْ تَعَمُدُ عليٌّ كَذِبًا فَليتبوُّا مَقْعَدَهُ مِنَ النَّارِ». ومَنْ تَعَمُدُ عليٌّ كَذِبًا فَليتبوأ مَقْعَدَهُ مِنَ النَّارِ».

الحِنةَ». قُلْتُ: وإن زَنَى وإن سَرَ ق؟ قالَ: «وَإِنْ زُنَى وإنْ سَرَق». هُلْتُ: وإن زَنَى وإن سَرَ ق؟ قالَ: «وَإِنْ زُنَى وإنْ سَرَق».

٧٤٥ - رَأَيْتُ لَيْلَةَ أُسْرِيَ بِي مُوسِنَى، رجلاً آدَمَ طُوالاً جَعْدًا كَأَنَّهُ مِنْ رِجالِ شَنُوءَةَ، وَرَآيْتُ عيسى رجلاً مَرْبوعًا، مَربوعَ الخَلقِ إلى الحُمرةِ والبياضِ، سَبطَ الرَّاسِ، ورَأيتُ مالكًا خازنَ النَّارِ، والدَّجالَ، في رَبوعًا، مَربوعَ اللَّهُ إِيَّاهُ، فلا تَكن في مريةٍ مِن لقائهِ».

مَّنَ عَائَشَةً رضي الله عنها، قَالَتَّ: كُنتُ أغْتَسَلُ أَنَا وِالنَّبِيُّ ﷺ مِن إِنَاءٍ واحدٍ مِن قَدَحٍ يُقَالُ لَهُ الفُرَ قَ»(١).

﴿ وَإِن عَفريتًا مِن الجِنَّ نَفَلَتَ عليً البَارِحَة ليقطعَ عليً الصلاةَ فامْكنني اللهُ منه فاردتُ أنْ أربطهُ الله ساريَة مِن سواري المسجد حتى تُصْبحُوا وتنظُروا إليه كُلكُمْ، فذكرتُ قولَ أخي سليمانَ:
 ﴿ رَبَّ اغْفَرْ لِي وَهَبْ لِي مُلْكًا لا يُنْبَغِي لأَحَد مَنْ بَعْدِي ﴾ قردُهُ خاسئًا ». متفق عليه من حديث أبي مربرة »

هُ الله عنه من حديث ابن عباس رضي الله عنه من حديث ابن عباس رضي الله عنه 🐉 - كُنتُ أعرفُ انقضاءَ صلاةِ النبيِّ 🐉 بالتكبيرِ.

وَنُّ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ كَانَ يِأْمُنُ الْمُؤَذِّنَ إِذَا كَانَتَ لَيلةٌ ذَاتُ بَرِدٍ وَمَطْرٍ يِقُولُ: «ألا صَلُّوا في الرُّحالِ». ومنه عليه من حديث ابن عمره

🗚 🗝 «كُلُّ الليلِ أَوْتَرَ رسولَ اللَّه ﷺ وانتهى وِتُرُه إلى السُّحرِ». 💎 متفق عليه من حديث عائشة رضي الله عنهاء

مَهُ النَّاسُ مَهَنَةَ أَنفُسهم، وكانُوا إذا راحُوا إلى الجُمعةِ راحُوا في هَيئتِهمْ. فقيلَ لهُم: «لُو اغْتَسلْتُمْ».

• ٥٥- «إذا قُلْتَ لِصِنَاحِبِكَ يَوْمَ الجُمعة: أنصِتْ والإمامُ يخطبُ فقد لَغَوْتَ ». متفق عليه من حديث ابي هريرة»

اه - «نحنُ الآخرُون السَّابقونَ يومَ القيامةِ، بَيْدَ كلِّ أمةٍ أُوتُوا الكِتَابَ مِنْ قَبْلِنَا، وأوتينَا مِن بَعْدهم، فَعَدّا اليهودِ وبعد عَدٍ للنّصارى». ومنفق عليه من حديث ابي هريرة،

٧٥٥- عن سلمة بنِ الأكوع رضي الله عنه قال: كنا نُصلِّي مع النبي ﷺ الجُمُعَةَ ثُمُّ ننصرف وليس للحيطان ظلُّ نستظلُّ فنه.

٠٥٠ عن جابر بن عبد اللهِ رضَى الله عنه قال: بَيْنَمَا نَحْنُ نُصَلِّى مع النبيِّ ﷺ، إذْ أقبلتْ عيرٌ تحملُ طعامًا، فالْتَفتُوا إليها حَتَى ما بَقِيَ مع النبيِّ ﷺ إلَّا اثْنًا عشرَ رجلاً، فنزلت هذه الآيةُ: ﴿ وَإِذَا رَأُواْ تِجَارَةً أَوْ لَهُوا انفَضُّوا إِلَيْهَا وَتَرَكُوكَ قَائِمًا ﴾ «متفق عليه من حديث جابر بن عبد الله» وَمُوا عَن يعلى بن أميةً رضي الله عنه قال: سمعت النبيُّ ﷺ يقرأُ على المنبر: ﴿وَنَادُواْ يَا مَالِكُ ﴾ «متفق عليه من حديث يعلى بن أمية» وه ٥٥٥ لم يَكُن يُؤذُنُ يومَ الفطرِ، ولا يومَ الأضحَى. «متفق عليه من حديث ابن عباس وجابر بن عبد الله» ٥٥٦- كانَ رسولُ اللهِ ﷺ وأبو بكر وعمرُ رضى اللهُ عنهُمَا يُصلُون العيدين قبلَ الخُطيةِ. ومتفق عليه من حديث ابن عمر، ٧٥٥- أنَّ النبي على استُسْقَى، فَقَلَبَ رِداءَهُ. الله بن زيده من حديث عبد الله بن زيده ٨٥٥- «إِنَّ الشَّمسَ والقمرَ لا يَنْكُسفَان لِمِوتِ أحدٍ مِن الناس، ولكنهُما أيتًانِ من أياتِ اللهِ، فإذا رأيتمو هُمَا، فقُومُوا فصلُوا». «متفق عليه من حديث أبي مسعود» ٥٥٩- عن أم عطية رضي الله عنها قالت: لما غَسِّلْنا بنتَ النبي ﷺ قال لنا ونحن نُغَسِّلُها: «ابْدَأْن بميامنها ومواضع الوضوء منها». متفق عليه من حديث أم عطية، • ٥٦٠ عن عائشة رضي الله عنها: أن الرسول ﷺ كُفِّنَ في ثلاثَةِ أَثْوَابٍ يَمَانيةٍ بِيضٍ سِبَحُوليةٍ من كُرْسُف، ليس فيهنَّ قميص ولا عِمَامَةً. امتفق عليه من حديث عائشة، ٥٦١- عن عائشة رضى الله عنها أن رسول الله 🐉 حينَ تُوفي سُجِّي بِبُردٍ حِيرَةٍ. امتفق عليه من حديث عائشة، ٩٢٥ - «مَنْ شَهَدَ الجِنازَةَ حتَّى يُصَلِّيَ عليها فلهُ قيراطُ، ومَن شَهَدَ حتى تُدْفَن كان له قِيراطان». قيل: وما القيراطان؟ قال: «مثِلُ الجَبِلَيْنِ العظيمين». دمتفق عليه من حديث أبي هريرة» 🔭 عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول اللَّه ﷺ نَعَى النجاشيُّ في اليوم الذي مات فيه، وخرج بهم إلى المُصلِّي، فَصنفٌ بهم، وكَبِّرَ أربعًا. متفق عليه من حديث ابي هريرة، 370- «إذا رأيتم الجِنَازَة فقُومُوا حَتَّى تُخَلِّفَكُمْ». متفق عليه من حديث عامر بن ربيعة، ه ٥٦٥ عن سَمُرَةَ بن جُندب رضى الله عنه قال: صَلِّيتُ وراءَ النبيِّ ﷺ على امراةٍ مَاتتُ في نفاسِهَا، فقام عليها وسنطها. متفق عليه من حديث سمرة بن جندب» ٥٦٦- «إذا أَنْفَق المُسْلِمُ نَفَقَةً على أهلِهِ وهُو يحتسبُها كانت له صدقةً». متفق عليه من حديث أبي مسعود الانصاري، 🗫 عن عائشة رضي الله عنها: أن رجلاً قال للنبيّ ﷺ: إنَّ أُمِّي افْتُلِتَتْ نفسُها، وأظنهَا لو تَكلُّمت تصدُّقت، فهل لها أجرُ إن تصدُّقْتُ عنها؟ قال: «نَعَم». متفق عليه من حديث عائشة، ٥٦٨ «لا تَقُومُ السَّاعةُ حتى يكثرَ فيكمُ المالُ ويفيض، حتى يُهمٌ ربَّ المالِ من يقبلُ صدقتَهُ، وحتى يَعْرضهُ فيقولُ الذي يعرضه عليه: لا أرب لي». متفق عليه من حديث أبي هريرة، 079- «من تَصدق بعدل تمرة مِن كسب طيب، ولا يَصْعَدُ إلى الله إلا الطَّيبُ، فإنَّ الله يتقبلُها بيمينه، ثمُّ يُربيِّهَا لِصِنَاحِبِها كَما يُرَبِّي أحَدُكُم فَلُوَّه حتى تكُونَ مثلَ الجِبل». «متفق عليه من حديث أبي هريرة» •٧٠- أنفقي، ولا تُحْصِي فَيُحْصِي اللهُ عليك، ولا تُوعِي؛ فيُوعِي الله عليكِ. «متفق عليه من حديث اسماء» (١) الفَرَقُ: ستة عشر رطلا.

العدد ٢٠٠ السنة الرابعة والثلاثون

الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من لا نبي بعده...

#### أولاً: تعريف الشرك الأكبر وبيان خطورته

الشيرك الأكبر: هو أن يجعل العبد لله شيريكًا وندًا في ربوبيته وإلهيته، وأغلب شرك المشركين وقع في توحيد الإلهية كدعاء غير الله، أو صرف أي لون من ألوان العبادة لغير الله كالذبح والنذر والخوف والرجاء والمحبة، وما إلى ذلك.

والشيرك بالله أعظم ذنب عصى الله به، فهو أظلم الظلم، وأكس الكيائر، وما هلكت الأمم الغابرة وأُعِدَّتْ لهم النيران في الآخرة إلا بالشرك، وما أرسل الله الأنبياء والمرسلين وأنزل عليهم الكتب بالحق المبين إلا للتحذير منه وبيان قبحه وشؤمه، ودعوة الناس إلى ضده؛ ألا وهو تحقيق التوحيد لله رب العالمين.

والشيرك خطره عظيم وضيرره على العبيد كبيير، وذلك للأسباب التالية:

١- لأنه تشبيه للمخلوق العاجز الضعيف بالواحد الأحد المتفرد بالجلال والكمال، ومن أشرك مع الله أحدًا فقد شبهه به، وهذا أعظم الظلم كما في الصحيحين من حديث عبد الله ابن مسعود رضى الله عنه قال: سألت رسول الله ﷺ: أي الذنب أعظم عند الله؟ قال: «أن تجعل لله ندًا وهو خلقك».

قال النووي: الند: الضد والشبه، وفلان ند فلان ونديده أي: مثله. أما أحكام هذا الحديث، ففيه أن أكبر المعاصى الشرك، وهذا ظاهر لا خفاء فيه. «شرح النووي على مسلم ٨٠/٢، ٨١».

٢- أن الله لا يغفر لمشرك مات على الشيرك دون توبة، قال الله تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرُكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمِن يَشْنَاءُ ﴾ «النساء: ٤٨، ١١٧».

٣- أن الله حرم الجنة على كل مشيرك، قال تعالى: ﴿ إِنَّهُ مَن يُشْرِكْ بِاللَّهِ فَقَدْ حَرَّمَ اللَّهُ عَلَيْهِ الجَنَّةَ وَمَأْوَاهُ النَّارُ وَمَا لِلظَّالَمِينَ مِنْ أَنصَار ﴾ «المائدة: ٧٧».

٤- أن الشرك يحبط جميع الأعمال التي يعملها العبد، وتصير هباءً منثورًا في يوم الدين، قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ أُوحِيَ إِلَيْكَ وَإِلَى الَّذِينَ مِن قَبْلِكَ لَئِنْ أَشْرَكْتَ لَيَحْبَطَنَّ عَمَلُكَ وَلَتَكُونَنَّ مَنَ الخَاسِرِينَ (٦٥) بَلِ اللَّهُ فَاعْبُدْ وَكُن مِّنَ الشَّاكِرِينَ ﴾ «الزمر:

#### ثانياً: بعض الآيات والأمثلة المتعلقة بسد الذرائع إلى الشرك الأكبر

بعد الوقوف على خطورة الشرك الأكبر ومفاسده وأضراره أتعرض لذكر نماذج يسيرة من القرآن والسنة جاء بها الشرع الحكيم لقطع علائق الشرك كله وما يؤدي إليه، حتى يتبين لنا



كيف أن الإسلام سدُّ الذرائع المؤدية إلى الشبرك، وأحكم الحديث في هذا الباب أنما إحكام ليحذر العباد من الشيرك ومن الوسائل المفضية إلى حصوله ووقوعه، فمن ذلك:

١- الآيات الدالة على عبودية عيسى- عليه السلام- وأنه بشير رسول مخلوق، ليس بإله، أو فيه جزء من الإله، أو أنه ابن الله- تعالى الله عما يقول الظالمون علوًا كسرًا- وذلك سدًا لذريعة الشيرك، واتخاذه إلهًا من دون الله أو مع الله، ودفعًا لأى شبهة ترد على الطريقة التي خلق بها، قال تعالى: ﴿ إِنَّ مَثَلَ عِيسَى عِندَ اللَّهِ كَمَثَل آدَمَ خَلَقَهُ مِن تُرَابِ ثُمَّ قَالَ لَهُ كُن فَيَكُونُ ﴾ «آل عمران: ٥٩».

قال ابن تيمية: «فعنى بقوله: (مثل عيسى) إشارة إلى البشرية المأخوذة من مريم الطاهرة؛ لأنه لم يذكر هنا اسم المسيح، إنما ذكر عيسى فقط، فإنه سبحانه خلق هذا النوع البشرى على الأقسام الممكنة ليبين عموم قدرته، فخلق أدم من غير ذكر ولا أنثى، وخلق زوجته حواء من ذكر بلا أنثى، كما قال: ﴿ وَخُلُقُ مِنْهَا زُوْجَهَا ﴾، وخلق المسيح من أنثى بلا ذكس، وخلق سائر الخلق من ذكس وأنثى، وكان خلق آدم وحواء أعجب من خلق المسيح، فإن حواء خلقت من ضلع أدم، وهذا أعجب من خلق المسيح في بطن مريم، وخلق آدم أعجب من هذا وهذا، وهو أصل خلق حواء فلهذا شبهه الله بخلق آدم الذي هو أعجب من خلق المسيح، وهذا كله يبين به أن المسيح عيدٌ ليس بإله، وأنه مخلوق كما خلق أدم.

وقال ابن كثير: يقول تعالى: ﴿ إِنَّ مَثُلَ عِيسنَى عِندَ اللَّهِ ﴾ في قدرة الله تعالى حيث خلقه من غير أب (كمثل أدم) فإن الله تعالى خلقه مِن غير أب ولا أم، بل خلقه من تراب ثم قال له: كن فيكون، والذي خلق أدم قادر على خلق عيسي بطريق الأولى والأحرى، وإن حاز ادِّعاء النبوة في عيسي بكونه مخلوقًا من غير أب، فحصوار ذلك في آدم بالطريقة الأولى، ومعلوم بالاتفاق أن ذلك باطل فدعواها في

عيسى أشد بطلانًا وأظهر فسادًا، ولكن الرب عز وجل أراد أن يظهر قدرته حين خلق أدم لا من ذكر ولا من أنثى، وخلق حواء من ذكر بلا أنثى، وخلق عيسى من أنثى بلا ذكر، كما خلق البرية من ذكر وأنثى. «تفسير القرآن العظيم لاين كثير ١/٠٤».

ويقرر ربنا في أيات أخرى بشرية عيسي وأمه- عليهما السلام- وأنهما من حنس البشر، ويسلكان في الطبيعة البشرية ما يسلكه غيرهم، قال تعالى: ﴿ مَا الْمُسِيحُ ابْنُ مَرْيَمَ إِلاَّ رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِ الرُّسِئِلُ وَأُمُّهُ صِدِّيقَةٌ كَانَا يَأْكُلانِ الطُّعَامَ انظُرْ كَنْفَ نُدَيِّنُ لَهُمُ الأَيَّاتِ ثُمَّ انظُرْ أَنِّي يُؤْفَكُونَ ﴾ «المائدة:

يعنى أن عيسى رسول من رسل الله تعالى الذين أرسلوا لهداية البشرية ودعوتها إلى توحيد الله وعبادته، وأمه صديقة من فضلبات النساء، وحقيقتهما مساوية لحقيقة غيرهما من أفراد نوعهما وجنسهما بدليل أنهما كانا يأكلان الطعام، وكل من يأكل الطعام فهو مفتقر إلى ما يقيم بنيته ويمد حياته، إلى جانب أن أكل الطعام يستلزم الحاجة إلى دفع الفضلات، وعليه فلا يمكن أن يكون ربًا خالقًا، ولا ينبغي أن يكون ربًا معبودًا.

قال الشوكاني في تفسيره للآية: ﴿ مَا المُسِيحُ ابْنُ مَرْيَمَ إِلاَّ رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِ الرُّسُلُ ﴾، أي: هو مقصور على الرسالة لا يجاوزها كما زعمتم، وجملة ﴿قد خلت من قبله الرسل ﴾ صفة لرسول، أي ما هو إلا رسول من جنس الرسل الذين خلوا من قعله، وما وقع منه من المعجزات لا يوجب كونه إلهًا، فقد كان لمن قبله من الرسل مثلها، فإن الله أحيا العصا في يد موسى، وخلق آدم من غير أب، فكيف جعلتم إحياء عيسى للموتي ووجوده من غير أب يوجبان كونه إلهًا، فإن كان كما تزعمون أنه إله لذلك، فمن قبله من الرسل الذين جاءوا بمثل ما جاء به ألهة، وأنتم لا تقولون بذلك، وقوله: ﴿وأمه صديقة ﴾

عطف على المسيح، أي: وما أمه إلا صديقة، وذلك لا يستلزم الإلهية لها، يل هي كسائر من يتصف بهذا الوصف من النساء، قوله: ﴿ كَانَا بَأْكُلان الطُّعَامَ ﴾، استئناف يتضمن التقرير لما أشير إليه من أنهما كسائر أفراد البشر: أي من كان بأكل الطعام كسائر المخلوقين فليس برب، يل هو عيد مربوب ولدته النساء، فمتى يصلح لأن يكون ربًا. «فتح القدير: ١٤/٢».

وقال الشيخ عبد الرحمن السعدي في تفسيره: أي هذا غايته ومنتهى أمره، أنه من عباد الله المرسلين، الذين ليس لهم من الأمر، ولا من التشريع إلا ما أرسلهم به الله، وهو من جنس الرسل قبله، لا مزية له عليهم تخرجه عن البشرية إلى مرتبة الربوبية، «وأمه» مريم «صديقة» أي :هذا أيضًا غايتها أن كأنت من الصديقين الذين هم أعلى الخلق رتبة بعد الأنساء، فإذا كان عيسى- عليه السلام- من حنس الأنبياء والرسل من قبله، وأمه صديقة، فلأى شيء اتخذهما النصاري إلهين مع الله؟ وقوله: ﴿ كانا يأكلان الطعام ﴾ دليل ظاهر على أنهما عبدان فقيران محتاجان كما يحتاج بنو أدم إلى الطعام والشراب، فلو كانا إلهين لاستغنيا عن الطعام والشراب ولم يحتاجا إلى شيء، فإن الإله هو الغني الحميد». «تيسير الكريم الرحمن ٣٢٦/٢ ٣٢٧».

وقال تعالى: ﴿ لَقَدْ كَفَرَ الَّذِينَ قَالُوا إِنَّ اللَّهُ هُوَ المُسيحُ ابْنُ مَرْيَمَ ﴾ «المائدة: ٧٢»، وأن مريم ولدت إلهًا، ولذلك رد الله عليهم هذا البهتان وعليه فكيف يدُّعون الإلهية لمن يعترف على نفسه بأنه عبد مثلهم كما أن دلائل الحدوث ظاهرة عليه. «انظر الدين الضالص لصديق حسن خان ۱/۲۰».

وقال تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ اللَّهُ مَا عِيسَى انْنَ مَرْيَمَ أَأَنْتَ قُلْتَ لِلنَّاسَ اتَّخِذُونِي وَأُمِّي إِلَهَيْنِ مِن دُونِ اللَّهِ قَالَ سُبُحَانَكَ مَا يَكُونُ لِي أَنْ أَقُولَ مَا لَنْسَ لِي بِحَقٍّ إِن كُنتُ قُلْتُهُ فَقَدْ عَلِمْتَهُ تَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِي وَلاَ أَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِكَ إِنَّكَ أَنْتَ عَلاَّمُ الغُيُوبِ (١١٦) مَا قُلْتُ لَهُمْ إِلاَّ مَا أَمَرْتَنِي

مِهِ أَنِ اعْدُوا اللَّهَ رَبِّي وَرَبِّكُمْ وَكُنتُ عَلَيْهِمْ شُهَيدًا مَّا دُمْتُ فِيهِمْ فَلَمَّا تَوَفَّيْتَنِي كُنتَ أَنْتَ الرُّقِيبَ عَلَيْهِمْ وَأَنْتَ عَلَى كُلِّ شَنيْءٍ شَهِيدٌ ﴾ «المائدة: ١١٦، ١١٧».

قال القاسمي في تفسيره: «ذكر الله تعالى أنه بعدد نعمه على عيسى بحضرة الرسل واحدة فواحدة إشعارًا بعبوديته، فإن كل واحدة من تلك النعم المعدودة عليه، تدل على أنه عبد وليس بإله ثم أتبع ذلك باستفهامه لينطق بإقراره- عليه السلام- على رؤوس الأشهاد بالعبودية، وأمره لهم بعيادة الله عز وجل إكذابًا لهم في افترائهم عليه، وتثبيتًا للحجة على قومه، فهذا سر سؤاله تعالى له، مع علمه بأنه لم يقل ذلك، وكل ذلك لتنبيه النصاري الذين كأنوا في وقت نزول الآية ومن تأثر بهم على قبح مقالتهم وركاكة مذهبهم واعتقادهم». «محاسن التأويل ٢٢١٩/٦».

ومثل ذلك ما جاء في قوله تعالى: ﴿ قَالَ إِنِّي عَبْدُ اللَّهِ آتَانِيَ الكِتَابَ وَجَعَلَنِي نَبِيًّا ﴾، إلى قوله: ﴿ وَإِنَّ اللَّهَ رَبِّي وَرَبُّكُمْ فَاعْبُدُوهُ هَذَا صراطً مستقيم ﴾.

قال ابن كثير في تفسيره: ومما أمر عيسى به قومه وهو في مهده: أن أخبرهم إذ ذاك أن الله ربهم وربه وأمرهم بعبادته فقال: ﴿ فَاعْبُدُوهُ هَذَا صِرَاطٌ مُسْتَقِيمٌ ﴾ أي: هذا الذي جئتكم به عن الله صراط مستقيم، أي: قويم، فمن اتبعه هدى، ومن خالفه ضل وغوى. «تفسير ابن كثير ٢٢٥/٤».

وعن عيادة بن الصامت رضى الله عنه عن النبي ﷺ قال: «من شهد أن لا إله إلا الله وحده لا شبريك له، وأن محمدًا عبده ورسوله، وأن عدسي عيد الله ورسوله وكلمته ألقاها إلى مريم وروح منه والجنة حق والنار حق أدخله الله الجنة على ما كان من العمل». «أخرجه البخاري ٢/٤٧٦، ومسلم ٥٨/١، ٥٩، وأحمد في مسنده ۵/۳۱۳، ۲۱۳».

وإلى لقاء إن شياء الله.

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وآله صحبه وسلم ومن والاه، وبعد:

#### التلاوة

ويراد بترتيل القرآن: تلاوتُه تلاوةٌ تُبينُ حروفها ويُتانَّى في أدائها ليكُونَ أدنى إلى فهم المعانى.

والتـــلاوة بمعنى القــراءة من أعظم خصائص القرآن الكريم، فالكتب المتقدمة ليس من خصائصها هذه التلاوة.

#### القرق بين القراءة والتلاوة

القراءة أعم من التلاوة، فكل تلاوة قراءة وليس كل قراءة تلاوة، لا يقال: تلوث رقعتك وإنما يقال في القرآن في شيء إذا قرأته وجب عليك اتباعه، كذا قال الراغب ويفهم منه أن التلاوة خاصة بالقرآن الكريم مع الاتباع وليست القراءة كذلك، وفرق التهائوي بين القراءة والتلاوة والأداء فقال: والفرق بينها وبين الأداء والقراءة تُطلق عليهما معًا أي الأداء والتلاوة إذ هي أعمُ منهما.

#### حسن الصوت مطلوب من القارئ

علَّم النبي الله عدة أحاديث كالذي رواه القرآن بالأصوات في عدة أحاديث كالذي رواه أبو داود عن البراء بن عازب رضي الله عنه أن النبي الله قال: «زينوا القرآن بأصواتكم». صححه الألباني في صحيح سنن أبي داود، ورواه الحاكم في المستدرك بلفظ: «زينوا أصواتكم بالقرآن».

وروى أبو داود في سننه وصححه الألباني عن سعد بن أبي وقاص رضي الله عنه قال: قال رسول الله عنه: «ليس منا من لم يتغن بالقرآن». وقال البخاري بعد ذكر أحاديث تحسين الصوت بالقرآن: «وعامة هذه الأخبار مستغيضة عند أهل العلم».

وروى البخاري عن أبي هريرة رضى الله



عنه عن النبي ﷺ قال: «ما أذن الله لشيء أذَنَهُ لنبى يتغنى بالقرآن».

وقد قبل لابن أبي مليكة: با أبا محمد! أرأيت إذا لم يكن حسن الصوت؟ قال: «يُحَسِّئُهُ ما استطاع». صحيح سنن أبي داود.

قال ابن حجر في الفتح: والذي بتحصل من الأدلة أن حسن الصوت بالقرآن مطلوب فإن لم يكن حسنًا فليحسنه ما استطاع كما قال ابن أبى مُليكة، وقد أخرج ذلك عنه أبو داود بإسناد صحيح.

ومن جملة تحسينه أن يراعي فيه قوانين النغم فإن الحسن الصوت يزداد حسنًا بذلك وإن خرج عنها أثّر ذلك في حسنه، وغير الحسن ريما انجبر بمراعاتها ما لم يخرج عن شرط الأداء المعتسر عند أهل القراءات، فإن خرج عنها لم يف تحسين الصوت بقيح الأداء، ولعل هذا مستند من كره القراءة بالأنغام لأن الغالب على من راعى الأنغام أن لا يراعى الأداء، فإن وُجد من يراعيهما معًا فلا شك في أنه أرجح من غيره لأنه يأتي بالمطلوب من تحسين الصوت ويجتنب المنوع من حرمة الأداء والله أعلم. اهـ فتح الباري.

#### معنى التزيين

تدور معانى زَيِّن على الملاحة والغاية في الحسن، قال ابن بطال: المرادُ بقوله: «زينوا القرآن بأصواتكم» المد والترتيل، والمهارةُ في القرآن جودة التلاوة بجودة الحفظ فلا يتلعثم ولا يتشكك وتكونُ قراءتُهُ سهلةً بتيسير الله تعالى كما يسرُّه على الكرام البررة.

وقال السندي في قوله ﷺ: «زينوا القرأن بأصواتكم». أي بتحسين أصواتكم عند القراءة، فإن الكلام الحسن يزيد حسنًا وزينة بالصوت الحسن، وهذا مشاهد.

معنى الحديث: «زينوا القرآن بأصواتكم»:

القرطبي ستة تأويلات في معناه، ونحن نذكر هنا أشهرها مما يتعلق بموضوعنا:

التأويل الأول: معناه اللهج بقراءته، وكثرة ترداده حتى يصير زينة الصوت، وحليته في الكلام، أي اشغلوا أصواتكم بالقرآن والهجوا بقراءته، واتخذوه زينة وشيعارًا: فعلى هذا هو مقلوبُ أي زينوا أصواتكم بالقرآن، والمعنى الهجوا بقراءته وتزينوا به وليس ذلك على تطريب القول والتحزين.

وقالوا: «فالزينة للصوت لا للقرآن»، ويين أصحاب هذا المذهب أنهم اضطروا إلى هذا التأويل اضطرارًا، لأنه لا يجوز على القرآن-في نظرهم- وهو كلام الخالق أن يزينه صوت مخلوق بل هو بالتريين لغيره والتحسين له أُوْلى، ولذا فقد توقى هذه الرواية قوم، وقالوا: لم يُردُ تطريب الصوت به والتحرين له إذ ليس هذا في وسع كل أحد فلعل من الناس من إذا أراد التزيين له أفضى به إلى التهمين.

التاويل الثاني: وقيل هو تزين القرآن بجمال الصوت؛ فإن القرآن قد يُخرجُ بصوت جاف فظ بلقيه قارئه ولا يبالي بتجميله فلا تلتفت إليه القلوب لا لأنه كلام الله عل لأن المتلفظ به ما أبان البلاغ، ولا أجمل الأداء وعلى هذا فلا حاجة إلى القلب وإنما معناه الحث على الترتيل الذي أمر به في قوله تعالى: ﴿ وَرَتُلُ القُرْآنَ تَرْتِيلاً ﴾، فحقيقة الحديث: أنه يحث على ترتيل القرآن ورعاية إعرابه وتحسين الصوت به وتنبيه على التحرز من اللحن والتصحيف؛ فإنه إذا قرئ كذلك كان أوقع في القلب وأشد تأثرًا وأرق لسامعه، والرواية الأخرى- إن ثبتت- فهي تتميمُ لها ف «زينوا أصواتكم بالقرآن»، أي الهجوا بقراءته واشتغلوا أصواتكم به، واتخذوه شعارا وزينة لأصواتكم كما ينبغي اختلف العلماء في معناه حتى ذكر لكم أن تخرجوه بأحسن لفظ وأجمل أداء.

#### توجيه الزينة في الحديث

ويكون للحديث على هذا توجية حسن جدًا إذ تكون «الزينة للمرتل لا للقرآن كما يُقال ويل للشعر من الراوية السوء فهو راجع إلى الراوي لا للشعر». وسماه تزيينًا: «لأنه تزيين للفظ والمعنى فإن الصوت الحسن يزيد القرآن حُسنًا وفي أدائه بحسن الصوت وجودة الأداء بعث للقلوب على استماعه، وتدبره، والإصغاء إليه». ويؤيد هذا المعنى للحديث الأحاديث المستفيضة الأخرى التي تحض على التحبير والترتيل والتحسين والتحزين مما هو في المستوى العلمي الضروري، كما يؤيد هذا المعنى رواية: «حسنوا أصواتكم». والمعنى: «لا يحتمل القلب لتعليله بقوله فإن الصوت الحسن يزيد القرآن حسنًا.

ويشهد لصحة هذا التأويل حديث أبي موسى الأشعري رضي الله عنه أن النبي على استمع إلى قراءته فقال: «لقد أوتيت مزمارًا من مزامير آل داود» فقال لو علمت أنك تستمع لحبَّرتُه لك تحبيرًا أي حَسنتُ قراءته وزينتها، ويؤيد ذلك تأييدًا لا شبهة فيه حديث ابن عباس أن رسول الله على قال: «لكل شيء حلية وحلية القرآن حسنُ الصوت».

فالنبي ﷺ قد علمهم تحسين الصوت بالقرآن، وتحسين القرآن بالصوت بعد أن وجدنا الروايات تذكر ذلك ولا شذوذ يظهر لنا.

وواقع المسلمين بشيبهم وشبابهم وذكورهم وإناثهم، وكبارهم وصغارهم شاهد على ذلك فإنك تجد كل واحد منهم لو كان أميًا إن أراد أن يقرأ غير صوته على هيئة تتشابه بينهم جميعًا وإن كانت تتفاوت في حسنها، وانضباط قواعدها في ظاهرة عجيبة تدل على مقدار الحفظ الإلهى للقرآن الكريم.

ويبقى- بعد ذلك- الاختلاف في الأصوات

البشرية مسئلة طبيعية، كما قال الإمام البخاري: فبين النبي ه أن أصوات الخلق وقراءاتهم ودراستهم وتعلمهم والسنتهم مختلفة بعضها أحسن وأزين وأحلى وأصوت وأرتل وألحن وأعلى وأخف وأغض واخشع وقال: ﴿وَخَشَعَتِ الأَصْوَاتُ لِلرَّحْمَنِ فَلاَ تَسْمَعُ إِلاَّ هَمْسًا ﴾ «طه: ١٠٨»، وأجهر وأخفى وأمهر وأحد وألين واخفض من بعض». ذكره البخاري في خلق أفعال العباد.

وهنا نلحظ معلمًا هامًا هو أن النبي على علمهم تقديم حسن الصوت في الأذان؛ فأحرى أن يكون ذاك في القرآن: فعن عبد الله بن زيد قال: لما أصبحنا أتينا رسول الله على فأخبرته بالرؤيا فقال: «إن هذه الرؤيا حق فقم مع بلال فإنه أندى أو أحد صوتًا منك فألق عليه ما قيل لك فينادى بذلك». رواه ابن خزيمة.

و«أندى» أصله: من الندى أي الرطوبة يقال صوت ندى أي رفيع واستعارة الندى للصوت من حيث إن من تكثر رطوبة فمه يحسن كلامه فأندى أي أرفع وأعلى وقيل أحسن وأعذب وقيل أبعَد فالأحسن أن يراد بأندى ههنا: أحسن واعذب وإلا لكان في ذكر قوله أحد بعده تكرار وعلى هذا ففي الحديث: دليل اتخاذ المؤذن حَسَن الصوت.

لكن لا يفوتنا في هذا المقام أن نؤكد على أن الأصل في إمامة الصلاة والمقدم في ذلك الحفظ وإتقان القراءة ثم يأتي بعد ذلك حلاوة الصوت ونداوته فلا يكفي أن يكون الإمام نديً الصوت فقط دون حفظ لكتاب الله وإتقان له.

والدليل على ذلك مسا رواه مسلم في صحيحه من حديث أبي مسعود البدري قال: قال رسول الله عَلى: «يؤم القوم أقرؤهم لكتاب الله، فإن كانوا في القراءة سواءً فأعلمهم بالسنة، فإن كانوا في السنة سواءً فأقدمهم هجرة، فإن كانوا في الهجرة سواءً فأقدمهم سلمًا -أي إسلامًا - ولا يؤمّنُ الرجل الرجل في

سلطانه، ولا يقعد في بيته على تكرمته- أي الفراش الخاص به- إلا بإذنه».

#### فضلة التغنى بالقرآن

بين النبي على فضيلة التغنى بالقرآن وذلك في حديث البخاري عن أبي هريرة رضى الله عنه أنه كان يقول: قال رسول الله على: «لم يأذن الله لشيء ما أذن لنبي يتغنى بالقرآن». وقال صاحب له: يريد يجهر به، و(يأذن): «معناه الاستماع ومنه قوله تعالى: ﴿ وَأَذِنَتْ لرَبُّهَا ﴾»، فالمعنى- كما قال أبو عبيد- يعنى ما استمع الله لشيء كاستماعه لنبي يتغنى بالقرآن، والمراد بالاستماع هذا الاستماع الخاص، وذلك كتفريق العلماء بين المعية العامة الواردة في قوله تعالى: ﴿ وَهُوَ مَعَكُمْ أَيْنَ مَا كُنتُمْ ﴾ «الحديد: ٤»، والمعية الخاصة في قـوله تعـالى: ﴿إِنَّ اللَّهُ مَعَ الَّذِينَ اتُّقَـوا وَالَّذِينَ هُم مُّحْسِنُونَ ﴾ «النحل: ١٢٨»، وهو ما يعنى قرب القارئ من الله تعالى وعظيم شرفه بالقراءة.

#### معنى التغنى الوارد في الأحاديث

اختلف العلماء في معنى التغني الوارد في الحديث على قولين مشهورين:

المعنى الأول: معنى التغني الاستغناء وحدوث الكفاية به، وقد ذهب إلى هذا الإمام البخاري فقال: «باب من لم يتغن بالقرآن، وقوله تعالى: ﴿ أَوَ لَمْ يَكْفِهِمْ أَنَّا أَنزَلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ يُتْلَى عَلَيْهِمْ ﴾ «العنكبوت: ٥١»، وهو مذهب سفيان بن عيينة، قال: تفسيره يستغني يه.

المعنى الثاني: معناه التطريب به وتحزين القراءة وترقيقها وفق قواعد معلومة لأنه أوقع في النفوس، وأنجع في القلوب، وقد ذهب إلى هذا الشافعي وأصحابه وأكثر العلماء، يحسن صوته به.

وقال صالح: قلت لأبي- أي أحمد بن

حنبل-: «زينوا القرآن بأصواتكم» ما معناه؟ قال: أن يحسنه، وقيل له: ما معنى: «من لم يتغن بالقرآن» قال: «يرفع صوته به»، وقال الليث: يتحزن به، ويتخشع به ويتباكى به.

ورد الإمام الشافعي على ابن عيينة تأويله، فقال رحمه الله: نحن أعلم بهذا، لو أراد النبي على الاستغناء به لقال ليس منا من لم يستغن بالقرآن فلما قال ليس منا من لم يتغن بالقرآن علمنا أنه التغني به، وقال: معناه يقرأه حزنًا وتحزينًا.

وعلى هذا فالوسائل التي يجوز بها استعمال قوانين التغني عند التلاوة هي:

۱- الالتزام بضوابط التجويد وأركان
 الترتيل دون شطط.

٢- إبقاء الجو القرآني على حاله من
 التحزين والخشوع والإخبات.

٣- أن لا يتولد منه حروف ليست من
 القرآن كريادة ألف أو تطويل الحركة
 القصيرة، وهو ما يعبر عنه العلماء التمطيط.

٤- أن لا يترتب على ذلك التقصير في أداء حركة طويلة، أو البتر في حرف لين أو حرف مشدد مثل التقصير في تشديد (ذريّة) في قوله تعالى: ﴿وَلَهُ ذُرّيّةٌ ضُعُفَاءُ فَأَصَابَهَا إِعْصَارٌ ﴾ «البقرة: ٢٦٦». ونحو ذلك.

٥- عدم الغلو في التلحين حتى يظهر أنه الغاية من القراءة لا أنه يعين على تدبر القراءة، فيكون صاحبه مفتونًا قلبه وقلب من يسمعه لدرجة أنه لا يسمع القرآن إلا له، لا لأنه القرآن.

٦- عدم الغلو في طلب اللحن حتى يبحث عن أصوله من غناء اللاهين ويصبح فنا مستقلا عن المراد منه، يبذل له التكلف، ويخرج عن طبيعة المرء كما قال ابن الجزري:

مكمَّــلاً من غــيــر مــا تكلف باللطف في النطق بلا تعـسف والحمد لله رب العالمين.



# قصة سليمان عليه السلام (٥)

الحمد لله المدئ المعيد الغفور الودود ذي العرش المجيد الفعال لما يريد، والصلاة والسلام على رسله الكرام المبعوثين للناس رحمة وهداية وعلى إمامهم وخاتمهم نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين، وبعد:

أيها القارئ الكريم:

فلعلك على ذكر معى أين وصلنا في المقال السابق من قصة الهدهد وملكة سيا، وبعد أن اكتشف الهدهد أمر عبادتهم لغير الله، ثم أعاده سليمان-عليه السيلام- بكتاب ألقاه إلى بلقيس في خلوتها، وكذلك انتهينا إلى رد فعل بلقيس وقومها وكيف اختارت طريق المهادنة وبدأت بإرسال هدية إلى سليمان تختير بها موقفه- عليه السلام- ومن هنا نبدأ حديثنا هذا اليوم مستعينين بالله رب العالمين.

أولاً: وصول هدية يلقيس

قال تعالى: ﴿ فَلَمَّا جَاءَ سِئُلَيْمَانَ قَالَ أَتُمِدُّونَن بِمَالَ فَمَا آتَانِيَ اللَّهُ خَدْرٌ مِّمَّا أَتَاكُم بِلُّ أَنتُمُ بِهِ دِيَّتِكُمْ تَفْرَحُونَ ﴾ «النمل: ٣٦».

وصل الوفد الذي يحمل الهدايا من نفائس الأموال إلى سليمان عليه السلام وكان على رأس الوفد وجهاء

القوم، ولم يكترث سليمان-عليه السالم بهداناهم وأموالهم، ولم يهتم يها، يل أخبرهم أن الله مَنُّ علبه بالكثير من الفضل والمال بل أعطاه ملكًا لا ينبغي لأحد من بعده وفوق ذلك أعطاه النبوة

#### بقلم: عبد الرزاق السيد عيد

والإسلام، فليس هناك وجه مقارنة بحال بين ما عندهم وما عنده- عليه السلام-؛ ولذلك هو لا يفرح بمالهم ولا بما يُهدى إليه من متاع الدندا؛ كما يفرحون هم لأن منتهى علمهم هو هذه الحياة الدنيا، أما سليمان فغالته أسمى من غايتهم وهي: أن بأتوه مسلمين وليس هذاك ما يثنيه عن ذلك.

ثانيًا:تهديد وعبد

قال تعالى حكاية عن سليمان عليه السلام: ﴿ارْجِعْ إِلَيْهِمْ فَلَنَأْتِيَنَّهُم بِجُنُودٍ لا قِعِلَ لَهِم بِهَا وَلَنُحْرِ حَنَّهُم مِّنْهَا أَذِلَّةً وَهُمْ صِاغِرُونَ ﴾ «النمل: ٣٧». لم يكتف سليمان- عليه السلام-برد هدية بلقيس بل أرسل إليهم تهديدًا واضحًا، إما الإسلام وإما الحرب، قال سليمان- عليه السلام-موجهًا كلامه إلى رئيس وفد يلقيس: «ارجع إليهم» أي: عد إلى قومك وأعلمهم ما أقول: ﴿ فَلَنَا تُنِنَّهُم بِحُنُودِ لا قِبِلَ لَهِم بِهَا وَلَنُخْ رِجِنَهُم مِّنْهَا أَذِلَّةً وَهُمْ صِنَاغِرُونَ ﴾.

نعم والله، فأنى لقوم سبا أو غيرهم بجنود مثل جنود سليمان عددًا وعدَّة كيفًا وكمًا جنوده من الطير والجن والإنس والريح، لقد عزم سليمان عليه السلام على قتال بلقيس وقومها، وإزالة حكمهم من الأرض بالقوة، إذا لم يسلموا ويتركوا كفرهم وشركهم، إنهم إن أسلموا عصموا منه

# عرشباقيس

دماءهم وأموالهم، وإن لم يسلموا أخرجهم من أرضهم صاغرين مهانين.

#### ثالثًا:عرش بلقيس:

لما رجع رسل بلقيس بهديتها وأخبروها بما قيال، ومنا هددهم به وتوعدهم عزمت على الاستجابة وقالت: قد والله عرفت منا هذا بملك ومنا لنا به من طاقة ومنا نصنع بمكابرته شيئًا، وبعثت إليه إني قادمة إليك بملوك قومي لأنظر منا أمرك وما تدعونا إليه من دينك. تفسير ابن كثير.

وقد بلغ سليمان ما عزمت عليه ملكة سببا وقومها، ولكنه مع ذلك طلب من جلسائه ووزرائه وجنده من الجن والإنس ما حكاه القرآن الكريم عنه فيما يلي: ﴿قَالَ يَا أَيُّهَا الْمَلاُ أَيْكُمْ يَأْتِينِي بِعَرْشِهَا قَبْلُ أَن يَأْتُهنِ مِعْرُشِها قَبْلُ أَن يَأْتُونِي مُسْلِمِينَ (٣٨) قَالَ عِفْرِيتٌ مِّنَ الجِن عَندَهُ عَلْمُ أَن التَّذِي عِندَهُ عَلْمُ مَن الْحَتْ الْمَا اللَّهُ الْمَا أَن التَّذِي عِندَهُ عَلْمُ مَن الْحَتْ الْمِن الْحَتْ الْمِن الْحَتْ الْمَا اللَّهِ الْمَا اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ عَندَهُ عَلْمُ مَن الْحَتَابِ أَن يَرْتَدُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّه

في الأيات الكريمة مسائل: الأولى: لك أن لتساءل وأنا معك

إذا كانت بلقيس وقومها قد عزموا على الاستسلام كما تقول فلماذا أراد سليمان عليه السلام أن يحضر عرشها قبل حضورها وقومها وقد تساءل المفسرون قديمًا وحديثًا عن الحكمة من ذلك وأجابوا إجابات متعددة منها ما هو مقبول ومنها ما هو مرفوض، وسنختار أرجح هذه التعليلات وأقربها إلى الصواب والله أعلم

وهو ما ذكره الإمام ابن العربي المالكي في أحكام القرآن حيث قال رحمه الله: «أراد سليمان بإتيان عرشها أن يريها ما أيده الله به من معجزات على نبوته ورسالته، ومنها جلب عرشها قبل أن تصل إليه وفي هذا دليل ملموس على صدقه وأنه رسول الله». اهد مختصراً:

نقول: إن سليمان- عليه السلام- أراد منها وقومها إسلام القلوب قبل الأبدان ودخول الإسلام عن طواعية واقتناع ويقين فهذه غاية الإسلام حيث ﴿لاَ إِخْرَاهَ فِي الدِّينِ ﴾ «البقرة: ٢٥٦»، وحتى تتحول هي وقومها إلى الدعاة إلى الله في شعوبهم وغير شعوبهم على هدى وبصيرة.

#### الثانية: من الذي أحضر عرش يلقيس؟

تعدَّدَتِ أقوال المفسرين فيمن أحضر العرش- وهو الذي عنده علم من الكتاب- وبلغت أقوال المفسرين إلى ثمانية، أشهرها: أنه أصف بن برخياء وكان من صالحي بني إسرائيل، ولن نظيل في تحقيق هذه القضية وقد سكت عنها القرآن الكريم، ولذلك قال سليمان- عليه السلامبعد أن رأى العرش مستقرًا عنده: ﴿هَذَا مِنْ فَضُلُّ رَبِّي لِيَ بُلُونِي أَأَشْنُكُرُ أَمْ أَكُفُرُ ﴾

هذا عبد الله ورسوله سليمان- عليه السلام- يعترف بالفضل لله أولاً وأخيرًا وهو عليه وهو عليه السلام لم يشكر ربه بالقول فحسب بل سخر ما أتاه الله في الدعوة إلى الإسلام والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر وتحقيق العدل والسلام على الأرض، وهذا ما سنعود إليه بشيء من التفصيل في لقائنا القادم إن شاء الله.

# التجذيرمن الاغتراربالدنيا

الحمد لله ذي العرزة والإكرام، والعرزة التي لا تُرام، أحمد ربي وأشكره على عظيم الإنعام، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له الملك القدوس السلام، وأشهد أن نبينا وسيدنا محمدًا عبده ورسوله المبعوث رحمة للأنام، اللهم صل وسلم وبارك على عبدك ورسولك محمد، وعلى آله وصحبه الكرام.

أمّا بُعد: فاتّقوا الله- عبادَ الله- حقًّ تقواه، وتمسّكوا بها، فنِعمَ العملُ والذُّدر والفَورْ في دنيا العبدِ وأخراه.

أيِّها المسلمون، لقد خلقَ الله الخَلقَ لتنفُذَ فيهم قدرتُه، وتجري عليهم أحكامه الشَّرعَيَّة والقدريَّة، ﴿ وَهُوَ الْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ وَهُوَ الحْكِيمُ الخُدِيلِ مُ «الأنعام: ١٨». خلقَ الكونَ بالحقِّ ليُطاعَ الربُّ، ويُعمَر الكونُ بالصّلاح والإصلاح، وجعل الله للمكلفين مشبيئة واختيارًا أناطَ به التَّكليفَ، ولا يخرُج العبدُ بتلك المشبئة عن قدرة الله ومشيئته، فمن وافق مراد الله المحبوب له وعمل بالحقّ الذي لأجلِهِ خلُقَ الكونَ، وأطاع ربُّه جَزاه الله الجزاءَ الحسنَ في الدنيا وفي الأخرة، كما قال تعالى: ﴿ مَنْ عَمِلَ صَالحًا مِنْ ذَكَرِ أَوْ أَنْثَى وَهُوَ مُؤْمِنُ فَلَنُحْيِينَهُ حَيَاةً طِيِّبَةً وَلَنَجْزِينَهُمْ أَجْسَرَهُمْ بِأَحْسِنَ مَا كَانُوا يَعْمِلُونَ ﴾ «النحل:٩٧». ومَن ضَادُّ مُرادَ الله المحبوبَ له، وعارَضَ شريعةَ الإسلام وعصني ربُّه، عاقبَه الله في الدنيا والآخرة، قال عزَّ وجل: ﴿ فَمَنْ اتَّبَعَ هُدَايَ فَلا يَضِلُّ وَلا يَشْنْقَى× وَمَنْ أَعْرَضَ عَنْ ذِكْرِي فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنكًا وَنَحْشُرُهُ يَوْمَ

الْقِيَامَةِ أَعْمَى ﴾ «طه:١٢٣، ١٢٤».

الأعمال محصاة والجزاء من جنس العمل وأعمال العداد محصاة عليهم صغيرها وكبيرُها ليُجازُوا عليها، كما قال عز وجل: ﴿ وَلِلَّهِ مَا فِي السَّمَوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ لِيَحْزِي الَّذِينَ أَسَاءُوا بِمَا عَـمِلُوا وَيَحْـزَى الَّذِينَ أَحْ سَنُوا بِالحُسْنَى ﴾ «النجم: ٣١». فَالحِزاءُ الحَقِيقَيُّ الدَّائمُ في الآخِرة، وأمَّا الدُّنيا وإن كان فيها حَزاءٌ على الخير أو على الشرّ فإنّه جزاءً قليل وجزاء منقطع، تتصرّم أيّامُه وتسرعُ ساعاتُه، حتى إنّ عُمرَ الدندا كلِّها دراه العُصَاةُ مِقدارَ ساعةٍ مِن نهار، قال تعالى: ﴿ وَيَوْمُ تَقُومُ السَّاعَةُ يُقْسِمُ الْمُجْرِمُونَ مَا لَبِثُوا غَيْرَ سَاعَةٍ كَذَلِكَ كَانُوا يُؤْفَكُونَ ﴾ «الروم:٥٥»، وقال تعالى: ﴿ وَيَوْمَ نَحْشُرُهُمْ كَأَنْ لَمْ يَلْبَثُوا إلاُّ سَاعَةُ مِنْ النَّهَارِ يَتَعَارَفُونَ بَنْنَهُمْ ﴾ «يُونس:٤٥». ولكنَّ الجَزاءَ الأبديُّ السّرمديّ الذي لا ينقطع في الآخرة؛ إمَّا دارُ نعيم وإمَّا دار جحيم.

والجزاءُ بالجنَّة على الأعمال الصالحة والعقابُ بالنار على الأعمال الشُرِّيرة، في غاية المناسبة والمجانسة والعدل من رب العالمن، فإنّ الجِزاءَ من جنس العمرَل، فكلمُ ا كانُت الأعمالُ صنالحة كأن الجزاء أعظم، ولمّا كانت الأعمالُ الصَّالحة تتنوَّعُ في حقائقِها ومنافِعِها، كان نعيمُ الجنَّة منوَّعًا في حقائقِه ومنافِعه وطُعومِه ولذَّاتِه، ولما عَبَد أهلُ الجِنَّةِ ربُّهم بالغَسيب ولم يروه تجلَّى الله لهم، فأكرَمهم بلذَّة النظر إلى وجهه الكريم، وأسمَعهم جلال كلامِه العظيم، ولمَّا علم الله مِنهم العَزمُ والتَّصمِيمِ والإرادةَ الجَازمة على دُوام عبادةِ الله وطَاعتِه أبدًا، أدامَ اللهُ عليهم النَّعِيمَ المقيمَ، قالَ تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالحِاتِ كَانَتْ لَهُمْ جَنَّاتُ الْفِرْدَوْس نُزُلاً × خَالِدِينَ فِيهَا لا يَبْغُونَ عَنْهَا حِولاً ﴾ «الكهف:١٠٧، ١٠٨». ولما كانت الأعمالُ الشرِّيرة

#### لفضيلة الشيخ

## <u>علي بنُ عبد</u>الرحمنُ الحذيفي

إمام السجد النبوي

تتنوع في حقائقها المُرَّة ومَضارَها وخُبِثِها وشَرَها على الناس وعلى الكون، كانَ عذابُ النار منوعًا في شيدته وألمه ومَرارتِه بحسب الأعمال، ولما حجَبوا قلوبَهم عن الهدى والإيمان احتجب الله عن أهل النار فلا يرونه، قال تعالى: ﴿كَلاَ إِنَّهُمْ عَنْ رَبِّهِمْ يَوْمَ ثِنِهِ قَالَ النَّارِ فلا يرونه، قال النار فلا يرونه، مَلا النار دائمو العَنِم والإرادة على الكفر والمعاصي، وأنهم إن رُدُوا إلى الدنيا عادوا والمعاصي، وأنهم إن رُدُوا إلى الدنيا عادوا إلى الكفر والمعاصي، لما يقل على الكفر المناب الأليم، قال عز وجل: ﴿ولُو تُرَى عليهم العذاب الأليم، قال عز وجل: ﴿ولُو تُرَى الْمُوْمِنِينَ × بَلُ بَدَا إِنْهُمْ مَا كَانُوا يُحْفُونَ مِنْ المُوْمِنِينَ × بَلُ بَدَا لَهُمْ مَا كَانُوا يُحْفُونَ مِنْ المُوْمِنِينَ × بَلُ بَدَا لَهُمْ مَا كَانُوا يُحْفُونَ مِنْ المُوْمِنِينَ × بَلُ بَدَا لَهُمْ مَا كَانُوا يُحْفُونَ مِنْ المُوْمِنِينَ × الأبعادُوا لِللَّهُمْ مَا كَانُوا يُحْفُونَ مِنْ المُوْمِنِينَ × الأبعادُوا لِللَّهُمْ مَا كَانُوا يُحْفُونَ مِنْ المُوْمِنِينَ × الأنعامُوا لِللَّهُمْ مَا كَانُوا يُحْفُونَ مِنْ المُوْمِنِينَ × الأنعامُوا لِللَّهُمْ الكَاذِبُونَ ﴾ «الأنعام ٢٨».

إنَّ أصفَى ساعاتِ المسلم وأفضلَها وأرقى درجاتِه أن يستوليَ على قلبه الطمَعُ في الجنةِ والخوفُ من النار، وقد كان السلَّفُ الصالح رضي الله عنهم يغلبِ على قلوبهم الخوفُ من النَّار والطمعُ في الجنَّة، فصلحت أعمالهم واستنارت سرائرهم.

هذا عبد الله بن رواحة رضي الله عنه يودًع أصحابَه في غزوة مؤتّة، فيبكي ويقال له: ما يبكيك فقال: والله، ما أبكي صبّابة بكم ولا جزعًا على الدّنيا، ولكن ذكرت قول الله تعالى: ﴿ وَإِنْ مِنْكُمْ إِلاَّ وَارِدُهَا كَانَ عَلَى رَبّكَ حَتْمًا مَقْضِيًا ﴾ «مريم: ٧١»، فكيف لي بالصدّر بعد الورود؟ «١». وعُمير بن الحمام رضي الله عنه لما قال النبي في في غزوة بدر: «قوموا إلى جنة عرضها السموات والأرض» كان في يدِه تمرأت فرمى بهن، وقال: لئن بقيت حتى يدِه تمرأت فرمى بهن، وقال: لئن بقيت حتى أكل تمرأت هذه إنها لحياة طويلة، فقاتل حتى قبل «٢». وأنس بن النضر رضي الله عنه قال: وأنى لأجد ريح الجنة مِن دون أحد) «٣».

ذكر الحنة والنار لمواجهة الفتن

والكلامُ عنهم في هذا يطول، ونحن بحاجةٍ إلى ذكر الجنة والنّار في قلوبنا ونوادينا وفي ليلنا ونهارنا لتستقيم أحوالنا وتصلح أعمالُنا، ولا سيّما في هذا العصر الذي طغت فيه المادة، وتظاهرت الفيَّن، وقلُّ الناصحُ، وضعُف الإيمان، وتزيّنت الدنيا بزُخرفها وزهرتها، وأثقلت الكواهل بكثرة مطالبها، وأرهقتِ الأعصابَ بتشعُّب حاجاتها، حتى صار التحابُّ من أجلِها والتباغُض من أجلها والتواصلُ لها والتقاطع لها إلا من شاء الله تعالى، فكانت أكبر ما يصدُّ عن الآخرة، قال الله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ لا ترْحُونَ لِقَاءَنَا وَرَضُوا بِالحُيَاةِ الدُّنْيَا وَاطْمَأَنُوا بِهَا وَالَّذِينَ هُمُ عَنْ آيَاتِنَا غَافِلُونَ × أُوْلَئِكَ مَا وَاهُمْ النَّالُ ىمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ ﴾ «يونس:٧،

#### حال أهل الحنة

الطَّمَع في الجنَّة قائد، والذَّوفُ من النَّار زاجِـرٌ وسائق. الجِنَّة حُقُّ أن بطلبها المسلمُ حُهدَه، ففيها ما لاعين رأت ولا أذُنّ سمعت ولا خطر على قلب تشير، عن أسامة بن زيد رضي الله عنه قال: قالُ رسول الله: «ألا هُل مشمِّرٌ للجِنة، فإنّ الجِنةُ لا خُطُر لها، هي- ورَبُّ الكعبة-نورٌ يتارُّلُ، وريحانَة تهتزُ، وقَصرُ مَشيد، ونهر مُطرد، وثمرةُ نضيحَة، وزوجةٌ حسناء جميلة، وحُللٌ كثيرة، ومَقامٌ في أبِّد في دار سليمَة، وفَاكهةٍ وخُضرة وحَبرة ونعمَة في محُلَّة عالية بهيَّة »، قالوا: نعَم يا رسولَ الله، نحن المشمِّرون لها، قال: «قولوا: إن شياءَ الله»، فقال القوم: إن شياء الله. «رواه ابن ماجه وابن حیان فی صحیحه والبيهقى»« ٤».

وعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله: «بناءُ الجنة لبنةُ ذهب ولبنةً فِضَة،

ومالاطها المسك- وهو ما يكون بين اللِّين، وحصب وأها اللَّؤلؤ والباقوت، وترابُها الزّعفران، ومَن يدخُلُها ينعَم ولا يبأس، ويخلُد ولا بموت، ولا تبلِّي ثبائه، ولا بفني شىيائه «٥».

وعن أبى موسى الأشعري رضى الله عنه عن النبيِّ ﷺ قــال: «إنَّ للمــؤمن في الجنَّةِ لخيمةً من لؤلؤة واحدة محوقة، طُولُها في الستماء سبتون مبلاً، للمؤمن فيها أهلون يطوف عليهم المؤمن، فلا يَرى بعضيهم بعضًا» رواه البخاري ومسلم«٦».

وأمًا شرابُهم فكما قال الله تعالى: ﴿ مَثَلُ الحِنَّةِ الَّتِي وُعِدَ الْمُتَّقُونَ فِيهَا أَنْهَارٌ مِنْ مَاءِ غَيْرِ اَسِنِ وَأَنْهَارٌ مِنْ لَبَن لَمْ يَتَغَيَّرْ طَعْمُهُ وَأَنْهَارٌ مِنْ خُمْر لَذَّة لِلشَّارِينَ وَأَنْهَارُ مِنْ عَسَلُ مُصنفًى وَلَهُمْ فِيهَا مِنْ كُلِّ الشُّمَرَاتِ وَمَغْفِرَةُ مِنْ رَبِّهِمْ ﴾ «محمد:۱۵)».

وعن أبى هريرةً رضى الله عنه قال: قالَ رَسول الله 👑 في أزواج أهل الجنّة: «يضع أحدُهم يده بين كتفيها، ثم ينظر إلى يده من صدرها من وراء ثيابها وجلدها ولحمها، وإنّه لينظُر إلى مُخِّ ساقها كما ينظُر أحدكم إلى السلك في قصيبة الياقوت، كيدُه مرآةُ لها، وكيدُها رآة له» رواه أبو يعلى

والبيهقي«٧».

وعن أنس بن مالك رضي الله عنه يرفعه: «إنّ أسفلَ أهل الجنّة أجمعين من يكون على رأسيه عشرة ألاف خادم، مع كلِّ خادم صحفتان: واحدةٌ من ذهَب وواحدةٌ من فضّة، في كلّ صنحفة لونّ ليس في الأخرى مثلُها، يأكل من أخره كما يأكل من أوَّله، يجد لأخره من اللذَّة والطُّعم ما لا يجد لأوَّلِه، ثم يَكونُ فوق ذلك رشع مسك وجشاء مسك، لا يبولون، ولا يتغُوطون، ولا يمتخطون» رواه الطبراني وابن أبي الدنيا«٨».

وقد وصنف الله تعالى ما في الجنّة من النعيم المقيم في كتابه بما لم يُوصنف في كتاب منزل، ووصف ذلك رسيولُ الله ﷺ بما لم يصيفه نبيّ لأمته؛ لنعملُ بأعمال أهل الجنّة ولنسارع إلى الخصرات ونطلب حنة ربّنا بحُهدَنا، ونسأل الله تدارك وتعالى أن لا يكلنا إلى أنفسنا، ونسأل ذلك من ربنا.

وأعظمُ من نعيم الحنة رضوانُ ربِّ العالمين على العدد، والنَّظرُ إلى وجهه الكردم، قال الله تعالى: ﴿ وَعَدَ اللَّهُ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ حِنَّاتِ تَحْرى مِنْ تَحْتِهَا الأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا وَمَسَاكِنَ طَبِّيَةً في حَنَّاتِ عَدْنِ وَرِضُوانٌ مِنْ اللَّهِ أَكْثِرُ ذَلكَ هُوَ الْفَوْرُ الْعَظِيمُ ﴾ «التوية:٧٧».

#### حال أهل الثار

وأمًا النَّار وما أدرَاك ما النَّار، فهي مثوري الأشسرار، ومكانُ الخُسيث والذِلّة والخسرى والصّغار، بعيدةُ القَعر، لو أنّ الحَجرَ يُلقى من شنفيرها ما أدرك لها قعرًا سبعين خريفًا. رواه

شديدةُ الحرّ، «نارُ الدّنيا جزءٌ واحِد مِن سبعين جزءًا من نار جَهِنّم «١٠».

طعامُ أهلِها الزُقُوم من شجرة تنبتُ في أصل جهنّم، يأكل منها أهل النار ويشربون عليها من الحميم، وطعامهم الضّريعُ لا تُسمِن ولا يُغنى من جوع، خبيثُ الطّعم، مُرُّ المذاق، شديدُ الحرارَة، ينشَبُ في الحَلق فلا يسيغه إلى جوفِه إلاّ بالماء البالغ الحرارة، فإذا وصل إلى الحوف قطّع الأمعاء والعياذ بالله.

ومن شرابهم المهل والغساق وهو الصديد من القيح والدّم، ولياسبُهم القطران والحديد، قَالَ الله تَعالَى: ﴿ فَالَّذِينَ كَفَرُوا قُطِّعَتْ لَهُمَّ ثِيَابٌ مِنْ نَارٍ يُصِبُّ مِنْ فَوْق رُءُوسِهِمْ الحُميمُ × يُصْلَهَ رُ بِهِ مَا فِي بُطُونِهِمْ وَالجُلُودُ × وَلَهُمْ مَقَامِعُ مِنْ حَدِيدٍ × كُلَّمَا أَرَادُوا أَنْ يَخْرُجُوا مِنْهَا مِنْ غَمِّ أُعِيدُوا فِيهَا وَذُوقُوا عَذَابَ الحُريق ﴾ «الحج: ١٩-٢٢». عَن عبد الله بن الحارث بن جزء رضى الله عنه قال: (إنّ في النار حيّات أي ثعابين - كأمثال أعناق البُحْت تنهَشُ الرَّجِل، فيجد حَرُّ سُمِّها سبعينَ خريفًا)

# الأمن هبة إلهية

أبها الناس، إن الأمن نعمة كبرى ومنّة عظمى، وإنه تنتظم به مصالح الدنيا والدِّين، وإن من يريد أن يخترق سياجه فإن مسؤولية ذلك على المجتمع كلِّه، وإن الأخذ على يدي المُفَسد والعابث بالأمن واحبُ على كل فردِ من أفراد المجتمع، فإن الله تبارك وتعالى قال: ﴿ وَأَصْلِحْ وَلا تَتَّبِعْ سَبِيلَ الْمُفْسِدِينَ ﴾ «الأعراف:١٤٢». وإن من أعظم الإفساد السطو على الأرواح أو الأموال أو الأعراض أو انتهاك الحرمات، إن ذلك كلُّه مسؤولية الحميع، فيحب الأذذ على يدى الظالم، وفي الحديث عن النبي: «لتأمرُنَّ بالمعروف ولتنهونَّ عن المنكر، ولتأخذنٌ على بد السفيه أو الظالم، ولتأطرُنُه على الحقِّ أطرًا، أو ليضربنُ الله قلوب بعضكم بيعض»٣».

فاتقوا الله أيها المسلمون، وكونوا على الخير أعوانًا، حاربوا الشيرُّ أبنما كان وممن كان، وأحتوا الخسر ممن كان وأبن كان، فإنكم لن تفلحوا إلا بمحاربة الشيرِّ وأهله. فاتقوا الله تعالى.

والحمد لله رب العالمين.

رواه أحمد«١١». وفيها العقارب التي وصفها النبي ﷺ كأنها الخيل الدهم.

قال عز وجلّ: ﴿ وَقُلْ اعْمَلُوا فَسَيَرَى اللَّهُ عَمَلَكُمْ وَرَسُولُهُ وَالْمُؤْمِنُونَ وَسَتُرَدُّونَ إِلَى عَالِم الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ فَيُنَبِّئُكُمْ بِمَا كُنتُمْ تَغُمَلُونَ ﴾ َ «التوية:٥٠١».

أبها المسلمون، لقد دعاكم مولاكم إلى حنّات النعيم، بتقديم الأعمال الصالحات ومحانية السيئات، فقال عز وجلَّ: ﴿ وَسَارِعُوا إِلَى مَغْفِرَةٍ مِنْ رَبِّكُمْ وَجَنَّةٍ عَرْضُنُهَا السَّمَوَاتُ وَالأَرْضُ أُعِدَّتْ لِلْمُ تُقِينَ × الَّذِينَ يُنْفِقُونَ فِي الستَّرَّاءِ وَالضَّرَّاءِ وَالْكَاظِمِينَ الْغَيْظَ وَالْعَافِينَ عَنْ النَّاسِ وَاللَّهُ يُحِبُّ الْمُحْسِنِينَ ﴾ «آل عمران:١٣٣، ١٣٤»، وفي الحديث عن النبيّ: «كلُّكُم بدخُل الجنة إلا مَن أبي»، قالوا: ومن يأبي يا رسولَ الله؟! قال: «من أطاعني دخلَ الجنة، ومن عصاني فقد أبي «١».

فلا يركننَّ أحدٌ إلى الدّنيا ونعيمِها؛ فإن الركون إليها يَصدُّ عن الآخُرة، فما هي إلاّ أضغاث أحلام وظل شجرة زائل ومتاع غرور، فَفِي الحديثِ عن النبيِّ: «يؤتِّي بأشدُّ الناس في الدنيا يؤسًّا ويغمُس في الجنَّة فيقال له: يا ابنَ أدم، هل رأيتَ يؤسًّا قطَّ؛ فيقول: لا والله، ما رأيتُ بؤسنًا قطّ ويؤتى بأشد الناس تنعُّمًا في الدنيا ثم يُغمَس في النار، ويقال له: يا ابنَ آدم، هل رأيتُ نعيمًا في الدنيا قطُّ فيقول: لا والله، ما رأيتُ نعيمًا قط» رواه aula«Y».

<sup>«</sup>١» رواه ابن إسحاق كما في السيرة النبوية (٣٧٣/٤).

<sup>«</sup>٢» رواه مسلم في الإمارة (١٩٠١) عن أنس بن مالك رضى الله عنه.

<sup>«</sup>٣» رواه البخاري في الجهاد (٢٨٠٦)، ومسلم في الإمارة (١٩٠٣).

<sup>«</sup>٤» سنن ابن ماجه: كتاب الزهد (٤٣٣٢)، وضعفه الالباني في السلسلة الضعيفة (٣٣٥٨).

<sup>«</sup>٥» صحيح سنن الترمذي (٢٠٥٠).

<sup>«</sup>٦» صحيح البخاري: كتاب التفسير (٤٨٨٠)، صحيح مسلم: كتاب الجنة (٢٨٣٨) واللفظ له.

<sup>«</sup>٨» السلسلة الضعيفة (٣٠٣٥).

<sup>«</sup>٩» صحيح مسلم: كتاب الجنة (٢٨٤٤) عن أبي هريرة رضي الله عنه بمعناه.

<sup>«</sup>١٠» صحيح البخاري: (٣٢٦٥) عن أبي هريرة رضي الله عنه، ومسلم (٣٨٤٣).

<sup>«</sup>١١» السلسلة الصحيحة (٣٤٢٩).

<sup>«</sup>١» أخرجه البخاري (٧٢٨٠) عن أبي هريرة رضي الله عنه.

<sup>«</sup>٢» صحيح مسلم (٢٨٠٧) عن أنس بن مالك رضى الله عنه.

<sup>«</sup>٣» أخرجه أحمد (٣٩١/١)، وقال الترمذي: 'هذا حديث حسن غريب'، وقد اختلف في إرساله ووصله، وضعفه الألباني في السلسلة الضعيفة (١١٠٥).

<sup>«</sup>٤» أخرجه مسلم (٣٨٤)، من حديث عبدالله بن عمرو بن العاص رضى الله عنهما.

من نوركتاب الله أهل الكفريحسدون أهل الأيمان

قال تعالى: ﴿ وَدُ كَثِيرٌ مَنْ أَهْلِ الْكِتَابِ لَوْ
يَرُدُّونَكُمْ مِّن بَعْدِ إِيمَانِكُمْ كُفَّاراً حَسَندًا
مَنْ عِندِ أَنفُسِهِم مَن بَعْدِ مِا تَبْيَنَ لَهُمُ
الحُقُّ فَاعْفُواْ وَاصِّفَحُواْ حَتَّى يَاْتِيَ
اللهُ بِأَصْرِهِ إِنَّ اللهَ عَلَى كُلُّ شَيْء قَدِيرُ
اللهُ بَأَصْرِهِ إِنَّ اللهَ عَلَى كُلُّ شَيْء قَدِيرُ
وَأَقِيبُ مُواْ الصِّلَاةَ وَآتُواْ الرُّكَاةَ وَمَا
إِنَّ اللهَ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرُ ﴾ [سَقِمَ ١٠٠٠٠٠]

من هديرسول الله ﷺ كيف تريح الفان وخمسمانة حسنة في اليوم ا

عن ابن عمرو رضي الله عنهما أن النبي صلي الله عليه وسلم قال: خصلتان لا يحافظ عليه هما عبد مسلم إلا دخل الجنة، ألا وهما يسير، ومن يعمل بهما قليل، يسبح الله في دبر كل صلاة عشرا، ويحمده عشرا، ويكبره عشر، فذلك خمسون ومائة باللسان، والف وخمسمائة في مضجعه، ويحمده ثلاثا وثلاثين، فتلك مائة ويسبح ثلاثا وثلاثين، فتلك مائة باللسان والف في الميزان، فايكم يعمل في الميوم والليلة ألفين وخمسمائة سيئة. [مسند احمد، الاباني في صحيح الجامع: ٢٣٣].

من دلائل النبوة إسلام حبر اليهود عبد الله بن سلام على يديه ﷺ

عن أنس بن مالك: أن عبد الله بن سلام بلغه مقدم النبي ﷺ المدينة، فأتاه يسأله عن أشياء، فقال: إني سائلك عن ثلاث لا يعلمهن

فقال: إني سائلك عن ثلاث لا يعلمهن المنافئة المنافئة المنافئة المنافئة وما وما أول أشراط الساعة، وما بال الولد ينزع إلى أبيه وإلى أمه قال: أخبرني بهن جبريل أنفاً. قال ابن سلام: ذاك عدو اليهود من الملائكة.

قال: أما أول أشراط الساعـة فنار الساعـة فنار الساعـة فنار الساعـة فنار المغـرب، وأمـا أول طعـام يأكله أهل الجنة فزيادة كبد الحوت، وأما الولد فإذا البق ماء المراة نزع الولد، وإذا سبق ماء المرأة ماء المراة نزع الولد، الولد، قـال :أشـهد أن لا إله إلا الله وأنك رسول الله. قال: يا رسول الله إن اليهود قوم بهت. [صحيح البخاري]

# من فضائل الصحابة الاقتداء بهم وقبول أخبارهم

عن حذيفة رضي الله عنه أن النبي صلي الله عليه وسلم قال: اقتدوا باللذين من بعدي: أبي بكر وعمر، اهتدوا بهدي عمار وما حدثكم ابن مسعود فاقبلوه. [صحيح الجامع]

# من درر التفاسير

لذة القلوب في معرفة ربها المعبود! قال العلامة السعدي في قوله تعالى: ﴿ أَلاَ بِذِكْرِ اللّهِ تَطْمَـئِنُ اللّهِ تَطْمَـئِنُ أَي: حَقيق بَها، وحري ألا تطمئن لشيء سوى ذكره فإنه لا شيء الذ للقلوب ولا أحلى من محبة خالقها والأنس به ومعرفته. وعلي قدر معرفتها بالله ومحبته له، يكون ذكرها له.

[(تفسير السعدي) بتصرف]

# من جوامع الدعاء في الوقاية من الجن والسحر والمرض والهوام

عن عبد الرَحمن بن خنبش عن النبي صلي الله عليه وسلم أنه قال. أتاني جبريل فقال: يا محمد! قل، قلت: وما أقول؟ قال: قل أعوذ بكلمات الله التامات التي لا يجاوزهن بر ولا فاجر من شر ما خلق وذرا وبرا ومن شر ما ينزل من السماء ومن شر ما



يعرج فيها ومن شر ما ذرا في الأرض وبرا ومن شر ما يخرج منها ومن شر فتن الليل والنهار ومن شار كل طارق يطرق إلا طارقا يطرق بضار يا رحمن. [مسند احمد، وصححه الإلباني في

صحيح الجامع].

# من أقوال السلف

قـال بعض السلف: «ياتي على الناس زمـان يكون أعز الأشياء ثلاثة: أخ يستأنس إليه، أو درهم من حلال، أو سنة بعمل بها».

عن يحي بن يحي قسال " الذب عن السنة أفضل من الجهاد في سبيل الله. قال محمد: قلت ليحي: الرجل ينفق ماله، ويتعب نفسه، ويجاهد، فهذا أفضل منه؟ قال: مكثير ".

وقال بعضهم: "علامة طاعة الله تسليم أمره لطاعته، وعلامة حب رسول الله صلى اله عليه وسلم تسليم أثاره والعمل علي سنته ولا يلتفت إلى غيره". [نم الكلام للهروي]

# لايثبتشئ في فضل صيام رجب ولا قيامه

عن المؤتمن بن أحمد الساجي الحافظ قال: كان الإمام عبد الله الأنصاري، شيخ خرسان , لا يصوم رجباً، وينهى عنه، ويقول: ما صح في فضل رجب ولا صيامه شئ عن رسول الله قال: وقد روي كراهية صومه عن جماعة من الصحابة، منهم: أبو بكر وعمر رضي الله عنه وكان عمر رضي الله عنه فإن قيل: هو استعمال خير. قيل له: استعمال فإن قيل: هو الرسول مشروعا من الرسول قالته الخير، ينبغي أن يكون مشروعا من الرسول

فإذا علمنا أن كذب على رسول الله صلى الله علية وسلم خرج عن المشروعية، وإنما كانت تعظمه مُضر (قبيلة من قبائل العرب) في الجاهلية. [الامر بالاتباع للسيوطي]

# حكم ومواعظ

قال الدقاق: من أكثر من ذكر الموت أكرم بثلاثة أشياء: تعجيل التوبة وقناعة القلب، ونشاط العبادة. ومن نسي الموت عوقب بثلاثة أشياء: تسويف التوبة، وترك الرضى بالكفاف، والتكاسل في العدادة. [التدورة]

عن ذي النون قال: ثلاثة من أعلام الخير في التاجر، ترك الذم إذا اشترى، والمدح إذا باع، خوفاً من الكذب، وبذل النصيحة للمسلمين، حذراً من الخيانة، والوفاء في الوزن إشفاقاً من التطفيف. [العفة]

وعن حبيب بن بشير قال: سمعت الأصمعي يقول: كان يقال: الناس غانم وسالم وشاجب فالغانم من قال خييراً فغنم، والسالم من سكت سلم، والشاجب من قال شراً فشجب،أي أهلك نفسه. [شعب الالمان]

# من نصائح السلف

من أسجاب سعادة المرء الرضا بقضاء الله!

عن ابن عون، أنه قال: ارض بقضاء الله على ما كان من عسر ويسر، فإن ذلك أقل لغمك، وأبلغ فيما تطلب من أمر آخرتك، واعلم، أن العبد لن يصيب حقيقة الرضا، حتى يكون رضاه عند الفقر والبلاء، كرضاه عند الغنى والرخاء.

[تسلية المصاب]

# من حسن الخاتمة..!

عن إسماعيل بن عمرو، قال: دخلنا على ورقاء بن عمر وهو في الموت، فجعل يهلل ويكبر

ويذكر الله عز وجل، وجعل الناس يدخلون عليه ويسلمون عليه، فيرد عليهم السلام، فلما كثروا عليه، أقبل على ابنه فقال: يا بني، اكفني رد السلام على هؤلاء، حتى لا يشغلوني عن ذكر ربي عز وجل. [نسبة الصاب]



الحمد لله والصلاة والسلام على رسول

فإن المتتبع لتاريخ النشئاة وحقيقة الصلة بين الشيعة والصوفية؛ يجد أنهما ينبعان من مصدر واحد، ويلتقيان في نهاية المطاف نحو هدف واحد؛ وهو تشويه حقائق الدين ونشر العقائد الهدامة والمناهج الفاسدة في صفوف الأمة.

إن الخبير بحقيقة التصوف والتشيع يرى أنهما وجهان لعملة واحدة، فهما يشتركان في تصورات وعقائد فاسدة متشابهة، من ذلك: ١- تقديس الانمة والاولياء:

ألقى الشبيعة على أئمتهم هالة التقديس حيث نسبوا إليهم منزلة فوق منزلة الملائكة المقريين والأنبياء المرسلين، كما قال الخميني إمام الضلالة في كتابه «الحكومة الإسلامية»: «من ضروريات مذهبنا أن لأئمتنا مقامًا لا يبلغه ملك مقرب ولا نبى مرسل». بل أعطاهم صفات رب العالمين: «وإنهم يتحكمون في ذرات هذا الكون».

وهذه الصفات أطلقها الصوفيون على من سموهم «الأولياء» فقد جعلوهم المتصرفين في الكون أعلاه وأسفله وتعلمون الغيب كله، ولذلك اخترعوا ديوانا للأقطاب والأوتاد والأبدال ليدير شيئون الكون من خلال قراراته، يقول أحمد بن مبارك السلجماسي المغربي في وصف الديوان الباطني الصوفي: «سمعت الشيخ (هو عبد العزيز الدباغ الذي يدعى علم الأولين والأخرين) رضى الله عنه يقول: الديوان يكون بغار حراء الذي كان يتحنث فيه الرسول 🥮 قبل البعثة.

قال رضى الله عنه: فيجلس الغوث خارج الغار ومكة خلف كتفه الأيمن والمدينة أمام ركبته اليسرى وأربعة أقطاب عن يمينه، وهم مالكية على مذهب مالك بن أنس رضى الله عنه وثلاثة أقطاب عن يساره واحد من كل مذهب، ومن المذاهب الأخرى، والوكيل أمامه، ويسمى قاضى الديوان، وهو في

هذا الوقت مالكي أيضنًا من بني خالد القباطني بناحية البصرة، واسمه سيدي محمد بن عبد الكريم البصراوي، ومن الوكيل يتكلم الغوث ولذلك يسمى وكيلاً؛ لأنه ينوب في الكلام عن جميع من في الديوان.

قال: والتصرف للأقطاب السبعة على أمر الغوث، وكل واحد من الأقطاب السبعة تحته عدد مخصوص يتصرفون تحته، والصفوف الستة من وراء الوكيل، وتكون دائرتها من القطب الرابع الذي على اليسار من الأقطاب الثلاثة، فالأقطاب السبعة هم أطراف الدائرة، وهذا هو الصف الأول وخالطه الصف الثاني على صفته وعلى دائرته وهكذا الثالث إلى أن يكون السادس آخرها.

قال: ويحضره النساء وعددهن قليل وصفوفهن ثلاثة وذلك في جهة الأقطاب الشلاثة التي على اليسار فوق دائرة الصف الأول فسحة هناك سن الغوث والأقطاب الثلاثة. قال رضى الله عنه: ويحضره بعض الكمل من الأموات، ويكونون في الصفوف مع الاحياء.

ثم زعم أن النبي 👺 يحضر الديوان؛ فإذا حضر جلس في موضع الغوث، وحلس الغوث في موضع الوكيل. ثم ادعى أن ساعة انعقاد الديوان هي الساعة التي ولد فيها النبي 👺 لأنها ساعة استجابة. ثم استمر في هرائه وضلاله مبينًا لغة أهل الديوان وأنها السريانية.

ثم يقول: قد يغيب الغوث عن الديوان فلا يحضره، فيحصل بين أولياء الله تعالى من أهل الديوان ما يوجب اختلافهم، فيقع منهم التصرف الواجب، لأن يقتل بعضهم بعضًا. وأما إذا حضر الغوث فلا يقدر أحد أن يحرك شفته السفلي بالمضالفة فضيلاً عن النطق بها، فإنه لو فعل ذلك لخاف على نفسه من سلب الإيمان فضلاً عن شيء

ثم يبين سبب اجتماع أهل الديوان: «إن أهل الديوان إذا اجتمعوا فيه اتفقوا على ما يكون في ذلك الوقت إلى مثله من الغد فهم رضى الله عنهم يتكلمون في قضاء الله عزّ وجلُّ في اليوم المستقبل والليلة التي تليه.

قال رضى الله عنه: ولهم التصرف في العوالم

كلها السفلية والعلوية وحتى في الحجب السبعين وحستى في عالم الرقا- وهو منا فنوق الحنجب السبعين- فهم الذين يتصرفون فيه وفي أهله وفي خواطرهم وما تهمس به ضمائرهم، فلا يهمس في خاطر واحد منهم شيء إلا بإذن أهل التصرف رضي الله عنهم أجمعين، وإذا كان هذا في عالم الرقا الذي هو فوق الحجب السبعين التي هي فوق العرش فما ظنك بغيره من العوالم. «الإبريز ص١٦٣ ـ ١٦٩»

إذن هذا بيت القصيد الذي يريد، فماذا أبقى هؤلاء- الذين كذبوا على ربهم- لربهم يتصرف فيه ويدبر أمره؟ ألا لله الخلق والأمر، سيحانه وتعالى عما يفتري عليهم الخراصون. كبرت كلمة تخرج من أفواههم إن يقولون إلا كذبًا.

٢- تفايس الفرور تقديس القبور وزيارة المشاهد ركن من أركان المعتقد الشبيعي، فالشبيعة هم أول من بنى المشاهد على القبور، وجعلوه شعارهم. «رسائل إخوان الصفا: ١١٩/٤»

وجاء الصوفية وجعلوا أهم شعائرهم زيارة القبور وبناء الأضرحة والطواف بها والتبرك بأحجارها والاستغاثة بأصحابها، ولذلك زعموا أن قبر معروف الكرخي وهو أحد كبرائهم هو الترياق المحرب. «طبقات الصوفية/ السلمي ص٨٥»

وهذه الصلة بين التصوف والتشبيع أمر أقر به المؤرخون كابن خلدون فقال: «ثم إن هؤلاء المتأخرون من المتصوفة المتكلمين في الكشف وفيما وراء الحس توغلوا في ذلك، فذهب الكثير منهم إلى الحلول والوحدة كما أشرنا إليه وملؤوا الصحف منه مثل الهروي في كتاب «المقامات» له وغيره وتبعهم ابن عربي، وابن سبعين وتلميذهما ابن العفيف وابن الفارض والنجم الإسرائيلي في قصائدهم، وكان سلفهم مخالطين للإسماعيلية المتأخرين من الرافضة الدائنين أيضًا بالحلول وإلهية الأئمة مذهبًا لم يعرف لأولهم، فأشرب كل واحد من الفريقين مذهب الآخر، واختلط كلامهم، وتشابهت عقائدهم، وظهر في كلام المتصوفة القول بالقطب ومعناه رأس العارفين يزعمون أنه لا يمكن أن يساويه أحد في مقامه في المعرفة حتى يقبضه الله ثم يورث مقامه لآخر من أهل العرفان، وقد

اشيار إلى ذلك ابن سينا في كتاب «الإشارات» في فصول التصوف منها وهو بعينه ما تقوله الرافضية في توارث الأئمة عندهم، فانظر كيف سرقت طباع هؤلاء القوم هذا الرأي من الرافضة، ودانوا به، ثم قالوا: بترتيب وجود الأبدال بعد هذا القطب كما قال الشبيعة في النقباء حتى إنهم لما أسندوا لباس خرقة التصوف ليجعلوه أصلأ لطريقتهم ونحلتهم رفعوه إلى على رضى الله عنه وهو من هذا المعنى أيضًا وإلا فَعَلَىُّ رضى الله عنه لم يُحْتَص من سن الصحابة بنحلة أو طريقة في لباس ولا مال بل كان أبو بكر وعمر رضى الله عنهما أزهد الناس بعد رسول الله 🐉 وأكثرهم عبادة ولم بختص أحد منهم في الدين يشيء يؤثر عنه في الخصوص بل كان الصحابة كلهم أسوة في الدين والزهد والمجاهدة يشهد لذلك سيرهم وأخبارهم».

«مقدمة ابن خلدون: ص٤٧٣»

وهكذا يقرر ابن خلدون تطابق التصوف مع التشبيع في القول بالعلم الباطن ومراتب الولاية والقول بالحلول والاتحاد.

## ٣- الصوفية والشبعة في خندق واحد مع أعداء الاسلام

لم تقتصر الصلة بين التصوف والتشيع على الأقوال بعد تعدت إلى الأفعال حيث عملا مشتركين على هدم الدولة الإسلامية السنية، وتعاونا مخلصين مع أعدائها.

لقد أنهكت الحركة العاطنية الدولة الإسلامية زمن بني العياس واقتسموا ولايتها، ونشروا الزندقة والإلحاد حتى جاء صلاح الدين فوأد المجوسية وأعاد للمسلمين دولتهم السنية وتوجهت همتهم إلى تطهير البلاد من الصليبين، ولكن الروافض بقوا يحفرون الأخاديد حتى استطاع الخواجة النصير الطوسي مع ابن العلقمي ومستشاره ابن أبي الحديد من توجيه جيوش التتر إلى بغداد عاصمة الخلافة فخرب بلاد الإسلام وقتل من المسلمين ما لا يحصيه إلا رب الأنام.

قال شبيخ الإسلام ابن تيمية: «فملاحدة الإسماعيلية والنصيرية وغيرهم من الباطنية المنافقين من بابهم دخلوا، وأعداء المسلمين من المشركين وأهل الكتاب بطريقهم وصلوا، واستولوا على بلاد الإسلام، وسبوا الحريم، وأخذوا الأموال، وسنفكوا الدم الحرام وجرى على الأمة بمعاونتهم من فساد الدين والدنيا، ما لا يعلمه إلا رب العالمين».

«منهاج السنة: ١٠/١-١١»

وقال: «وهذا حال أهل البدع المضالفة للكتاب والسنة، فإنهم إن يتبعون إلا الظن وما تهوى الأنفس، ففيهم جهل وظلم، لا سيما الرافضة فإنهم أعظم ذوي الأهواء جهلاً وظلمًا، يعادون خيار أولياء الله تعالى بعد النبيين من السابقين الأولين من المهاجرين والأنصار، والذين اتبعوهم بإحسان رضى الله عنهم ورضوا عنه، ويوالون الكفار والمنافقين من اليهود والنصارى والمشركين وأصناف الملحدين؛ كالنصيرية والإسماعيلية وغيرهم من الضالين، فنجدهم أو كثيرًا منهم، إذا أخذهم خصيمان في ربهم من المؤمنين والكفار، واختلف الناس فيما جاءت به الأنبياء، فمنهم من أمن ومنهم من كفر، سواء كان الاختلاف بقول أو علم كالحروب التي بين المسلمين وأهل الكتاب والمشركين، تجدهم يعاونون المشركين وأهل الكتاب على المسلمين أهل القرآن.

كما قد حرَّبه الناس غير مرة في إعانتهم للمشركين من الترك وغيرهم على أهل الإسلام بخراسان والعراق والجزيرة والشيام وغير ذلك، وإعانتهم للنصارى على المسلمين بالشام ومصر وغير ذلك في وقائع متعددة من أعظمها الحوادث التي كانت في الإسالام في المائتين الرابعة والسابعة؛ فإنه لما قدم كفار الترك إلى بلاد الإسلام وقتل من المسلمين ما لا يحصى عدده إلا رب الأنام كانوا من أعظم الناس عداوة للمسلمين، ومعونة للكافرين، وهكذا معاونتهم لليهود أمر شهير، حتى جعلهم الناس لهم كالحمير». «منهاج السنة: ٢٠/١- ٢١»

وقال ابن قيم الجوزية: «وكان هؤلاء زنادقة يستترون بالرفض، ويبطنون الإلصاد المحض، وينتسبون إلى أهل بيت رسول الله 🐸 وهو وأهل بيته برأء منهم نسبًا ودينًا، وكانوا يقتلون أهل العلم والإيمان، ويدعون أهل الإلحاد والشرك والكفران، لا يحرمون حرامًا، ولا يحلون حلالاً، وفي زمنهم ولخواصهم وضعت رسائل إخوان الصفا.

ولما انتهت النوية إلى نصير الشرك والكفر الملحد، وزير الملاحدة، النصير الطوسي وزير هولاكو شفا نفسه من أتباع الرسول وأهل دينه، فعرضهم على السيف حتى شفا إخوانه الملاحدة، واشتفى هو، فقتل الخليفة والقضاة والمحدثين، واستبقى الفلاسفة والمنجمين والطبائعيين والسحرة، ونصر في كتبه قدم العالم، وبطلان المعاد، وأنكر صفات الرب جل جلاله؛ من علمه وقدرته، وحياته، وسمعه ويصره، وأنه لا داخل العالم ولا خارجه، وليس فوق العرش إله بعيد

واتخذ للملاحدة مدارس وحاول حَعْلُ إشارات إمام الملحدين ابن سينا مكان القرآن فلم يقدر على ذلك، فقال: هي قرآن الخواص، وذاك قرآن العوام، وحاول تغيير الصلاة وجعلها صلاتين فلم يتم له الأمر، وتعلم السحر في أخر حياته، فكان ساحرًا يعبد الأصنام، وبالجملة فكان هذا الملحد هو وأتباعه من الملحدين الكافرين بالله وملائكته وكتبه ورسله والدوم الآخر». «إغاثة اللهفان: ٢/٢٦٦- ٢٦٧»

هذه الفعال القبيحة يشيد بها إمام الضلالة الخميني فيقول: «ويشعر الناس بالخسارة أيضًا بفقدان الخواجة نصير الدين الطوسي وأمثاله ممن قدموا خدمات جليلة للإسلام».

«الحكومة الإسلامية ص١٢٨»

وأما المتصوفة فأكثرهم يسير في ركاب الظلمة والمستعمرين، لأنهم تربوا على ذلك كما قال الشعراني: «أخذ علينا العهد بأن نأمر إخواننا أن يدوروا مع الزمان وأهله كيف داروا، ولا يزدرون قط من رفعه الله عليهم، ولو في أمور الدنيا وولايتها». «البحر المورود: ۲۹۲»

قال الدكتور فروخ: يقول الصوفية: إذا سلط

الله على قوم ظالمًا فليس لأحد أن يقاوم إرادة الله أو أن يتأفف منها، لا ريب أن الأوروبيين قد عرفوا ذلك واستغلوه في أعمالهم الاستعمارية، ذكر مصطفى كامل في كتابه «المسألة الشرقية»:

قال: «ومن الأمور المشهورة عن احتلال فرنسا للقبيروان في تونس أن رجالاً دخل في الإسالام وسمى نفسه سيد أحمد الهادي، واحتهد في تحصيل الشبريعة حتى وصل إلى درجة عالية وعين إمامًا لمسجد كبير في القيروان، فلما اقترب الجنود الفرنساويون من المدينة استعد أهلها للدفاع عنها وجاءوا يسالونه أن يستشير لهم ضريح شيخ في المسجد يعتقدون فيه، فدخل سيد أحمد الضريح ثم خرج مهولاً لهم بما سينالهم من المصائب، وقال: بأن الشيخ ينصحكم بالتسليم، لأن وقوع البلاد صار محتمًا فتبع القوم البسطاء قوله ولم يدافعوا عن مدينة القبيروان أقل دفاع بل دخلها الفرنساويون آمنين في ٢٦ أكتوبر سنة ١٨٢٦ فليس ببدع أن تكون الصوفية التي على هذا الشكل- قد أثارت منذ أول أمرها مخاوف سياسية مزدوجة: أن تكون ستارًا لحركات هدامة، وأن تكون شركًا للعامة بصرفهم عن أهدافهم القومية العليا، من أجل ذلك يجب ألا نستخرب إذا رأينا المستعمرين يغدقون على الصوفية الجاه والمال، فرب مفوض سام لم یکن پرضی أن یستقبل ذوی القيمة الحقيقية من وجوه البلاد، وقد ضربوا إليه من أقصى منطقة انتدابه؛ لضيق الوقت أو لقلة المبالاة ثم تراه يسعى إلى زيارة حلقة من حلقات الذكر يقضى هناك زيارة سياسية تستغرق الساعات، أليس التصوف- الذي على هذا الشكل-يقتل عنصر المقاومة في الأمم، وتكثر التآليف الصوفية في أمم أوروبة على نسبة اهتمامها بالاستعمار، ولذلك عندهم هدفان:

اولها: تشقيف قومهم بأسلوب من أساليب الاستعمار.

فالبيهما: إغراق المثقفين من سكان الشرق بكتب الصوفية لصرفهم عن عمود القومية، وعرين العزة، وميادين الكفاح الوطني. «التصوف في الإسلام: ص١٠٩» وقد لعنت الطريقة التبحانية دورًا في ترسيخ

أقدام فرنسا في الجزائر وبعض الأقطار الأفريقية، ففي سنة ١٨٧٠م استطاعت امرأة فرنسية تسمى «أوريلي بيكار» أن تخترق الزاوية التيجانية وتتزوج من شيخها سيد أحمد، ولما هلك تزوجت أخاه سيدي على، فأصبحت هذه المرأة مقدسة عند التيجانيين وأطلقوا عليها لقب «زوجة السيدين» وكانوا يتيممون بالتراب الذي تطأه، وقد استطاعت إدارة الزاوية التيجانية كما تحب فرنسا وكسبت للفرنسيين مزارع خصبة ومراعى كثيرة، ولذلك أنعمت عليها فرنسا بوسام الشيرف. «مخازي الولى الشيطاني ص١٢»

وساعد التيجانيون الجيوش الفرنسية حتى إن الشيخ محمد الكبير صاحب السجادة التيجانية الكبرى وخليفة الشيخ أحمد التيجاني مؤسس الطريقة قال في خطاب أمام رئيس البعثة العسكرية الفرنسية في مدينة «عين ماضي» المركز الرئيسي للطريقة التيجانية بتاريخ ٢٨ ذي الحجة ١٣٥٠هـ: «إن من الواجب علينا إعانة حبيبة قلوبنا فرنسا ماديًا ومعنويًا وسياسيًا، ولهذا فإني أقول: لا على سبيل المن والافتخار ولكن على سبيل الاحتساب والشرف والقيام بالواجب: إن أجدادي قد أحسنوا صنعًا في انضمامهم إلى فرنسا قبل أن تصل إلى بلادنا، وقبل أن تحتل جيوشيها الكرام ديارنا».

«مخازي الولى الشيطان ص١٢»

وبعد، فهذا غيض من فيض عقائد القوم، فهل يعتبر المنتمون إلى بعض التيارات الإسلامية المعاصرة والذين لا يكفون عن مدح الصوفية والشبيعة والإشادة بهم وكأنهم قادة الإسلام وحماته، وهل يقبل الشباب على طلب العلم ليتعرف على منهج دينه القويم، وهل يعي الشباب ويدرك حجم المؤامرة التي تدور عليه للتغرير به وإبعاده عن منهج أهل السنة والجماعة الذي فيه العصمة والنجاة في الدنيا والآخرة، هذا ما نامله ونرجوه، والله من وراء القصد.



من لا نبي بعده، وبعد:

سنتناول في هذا المبحث- إن شباء الله-التعارض والنسخ وما يتعلق بهما، مركّزين النظرة على السنة ونصوصها، لطبيعة المقالات التي نكتبها: «مسائل في السنة».

٤٢ التوجيرة العدد ٢-٤ السنة الرابعة والثلاثون

ولاً: التعارض: هو: تقابل الدليلين بحيث يخالف أحدهما الآخر، وتقابل الدليلين سواء أكانا من الكتاب أو من السنة أم من الإجماع أم من القياس، ولكن الغالب أن المراد بهما- أي بالدليلين- ما كان من الكتاب أو من السنة.

[شرح الأصول من علم الأصول- لابن عثيمين]

فأحد الدليلين يدل على خلاف ما يدل عليه الآخر، كأن يدل أحد الدليلين على الجواز والآخر على المنع.

فإن كان التعارض بين الدليلين من كل وجه بحيث لا يمكن الجمع بينهما، فهذا هو التناقض-التعارض الكلى-، أما إذا كان التعارض بين الدليلين من وجه دون وجه بحيث يمكن الجمع بينهما بوجه من الوجوه فهذا هو التعارض الجزئي.

وهذا التعارض بين النصوص هو في الحقيقة تعارض ظاهري، وإلا فالنصوص مبرأة من التناقض، يقول الله تعالى عن القرآن: ﴿ أَفَلاَ يَتَدَبَّرُونَ القُرْآنَ وَلُوْ كَانَ مِنْ عِنْدِ غَيْرِ اللَّهِ لَوَجَدُوا فِيهِ اخْتِلافًا كَثِيرًا ﴾ [النساء: ٨٢]

وكذلك أحاديث النبي 🐲 الصحيحة مبرأة من التناقض والاختلاف لأن النبي ﷺ معصوم من التناقض والاختلاف بإجماع الأمة، لا فرق في ذلك بين المتواتر والأحاد، قال تعالى: ﴿ وَمَا يُنطِقُ عَن الهَوَى (٣) إِنْ هُوَ إِلاَّ وَحْيٌ يُوحَى ﴾ [النجم: ٣، ٤].

وكذلك إجماع الأمة لا يمكن أن يتناقض، فلا ينعقد إجماع على خلاف إجماع أبدًا، فإذا علم أن أدلة الشرع لا تتناقض في نفسها، فإنها أيضًا لا تتناقض مع بعضها، بل إنها متفقة لا تختلف، متلازمة لا تفترق. المن المناسبة المسلمان على المالية

يقول شيخ الإسلام ابن تيمية: الكتاب والسنة والإجماع، فمدلول الشلاثة واحد، فإن كل ما في الكتاب فالرسول 攀 موافق له، والأمة مجمعة عليه من حيث الجملة، فليس في المؤمنين إلا من يوجب اتباع الكتاب، وكذلك كل ما في سنة الرسول ﷺ، كالقرآن يأمر باتباعه فيه، والمؤمنون مجمعون على

وكذلك كل ما أجمع عليه المسلمون فإنه لا يكون إلا حقًا موافقًا لما في الكتاب والسنة، لكن المسلمون يتلقون دينهم كله عن الرسول 🐉، وأما الرسول 👺



# عداد/ متولي البراجيلي

فينزل عليه وحي القرآن ووحي أخر هو الحكمة، كما قال ﷺ: «ألا إني أوتيت الكتاب ومثله معه».

ولا يوجد مسالة ينعقد الإجماع عليها إلا وفيها نص. مجموع الفتاوى: ١٩٥/١١،

فأدلة الشرع حق والحق لا يتناقض، بل يصدق بعضه بعضًا. وإعلام الوقعيَّ،

وكذا لا يوجد تعارض بين الأدلة الشرعية والعقل، بل إن العقل الصريح موافق للنقل الصحيح، إذ أن خالق هذا العقل هو الذي أنزل الشحرع: ﴿ أَلاَ يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُوَ اللّهِ طِيفُ الخَبِيرُ ﴾ «الملك: ١٤، «مجموع الفتاوي- ابن تيمية».

فإذا كان الشرع مبراً من التناقض (التعارض الكلي)، فمن أين إذًا ينشأ التعارض؟

يقول الشيخ ابن عثيمين: يوجد التعارض لأحد هذه الأمور الثلاثة:

الأول: القصور في العلم. الثاني: القصور في الفهم. الثالث: التقصير في التدبر.

«شرح الأصول: لابن عثيمين».

فعلى الناظر في الشريعة أمران (كما يقول الإمام الشاطبي في الاعتصام):

أحدهما: أن يُنظر إليها بعين الكمال لا بعين النقصان، ويعتبرها اعتبارًا كليًا في العبادات والعادات.

والثاني: أن يوقن أنه لا تضاد بين أيات القرآن ولا بين الأخبار النبوية ولا بين أحدهما مع الآخر، بل الجميع جار على مهيع واحد، ومنتظم إلى معنى واحد، فإذا أداه بادي الرأي إلى ظاهر اختلاف فوجب عليه أن يعتقد انتفاء الاختلاف، لأن الله تعالى قد شهد أن لا اختلاف فيه، فليقف وقوف المضطر السائل عن وجه الجمع، أو المسلم من غير اعتراض.

«الاعتصام (١/ ٢٥٠) للشاطبي،

# الطرق المعينة على دفع التعارض

الواجب درء التعارض بين أدلة الشرع ما أمكن، ومن الطرق المعينة على ذلك:

١- التثبت من صحة الدليل.

٢- الاطلاع على مصادر الشريعة وتتبع

الأدلة واستقراؤها والنظر الها مجتمعة، فلا بد من جمع العام معاصه والمطلق مع المقيد، والناسخ مع المنسوخ، وهذا لا يتم إلاً بتتبع نصوص الكتاب والسنة، ولو اقتصر على بعض ذلك لحصل التعارض، ولابد من معرفة روايات الحديث والفاظه فإن بعضها يفسر بعضًا، وكذلك القراءات الثابتة.

٣- العلم بلغة العرب وما فيها من دلالات ومعان، فإن فهم النص وسياقه وعمومه وخصوصه، وحقيقته ومجازه، مما يزيل كثيرًا من الإشكالات ويدرا كثيرًا من التعارضات.

معالم أصول الفقه. للجيزاني،

# خطوات دفع التعارض

إذا ظهر التعارض، فالواجب على الترتيب:

١- محاولة الجمع بينهما ما أمكن كان يحمل العام على الخاص، والمطلق على المقيد، والجمع يكون لأدنى مناسبة، لأن العمل بالدليلين خير من إسقاط أحدهما، والسواد الأعظم من إيهام التعارض يدفع بالجمع.

وكان ابن خزيمة- رحمه الله- يقول: يا أيها الناس فلياتني من أي بقاع الأرض أي رجل يقول إن هناك خبرين يتعارضان وأنا أؤلف له بينهما.

٢- في حال عدم القدرة على الجمع بينهما، ننتقل إلى النسخ، فننظر في المتقدم والمتأخر فيقدم المتأخر زمننًا على المتقدم للعمل به.

٣- في حالة عدم التوصل لمعرفة الناسخ من المنشوخ، وكان هناك منافاة بين النصين، فإذا أعمل أحدهما أهمل الآخر، فحينئذ يصار إلى الترجيح، فيتعين ترجيح أحد النصين على الآخر بوجه من وجوه الترجيح.

 4- في حالة عدم التمكن من الترجيح نطلب الدليل في المسألة من غيرها.

٥- إذا لم نتمكن من ذلك فعلينا التوقف،
 والرجوع إلى من هو أعلم.

والتاسيس: لمصطفى سلامة، ومعالم أصول

الفقه: للجيزاني،

النسخ

النسخ في اصطلاح المتحدمين أوسع من اصطلاح المتاخرين، فالمتقدمون يطلقون النسخ على رفع الحكم بجملته وعلى رفع دلالة العام والمطلق والظاهر وغيرها، إما بتخصيص أو تقييد أو حمل مطلق على مقيد.

أما النسخ في اصطلاح المتأخرين: فهو رفع الحكم الثابت بخطاب متقدم بخطاب متراخ عنه، أي رفع الحكم بجملته، أو هو باختصار رفع حكم متقدم بحكم آخر تالٍ متاخر.

# كيفية معرفة النسخ

يعرف النسخ بما يلي:

١- تصريح النبي ﷺ، كـقـوله ﷺ: «كنت نهيتكم عن زيارة القبور، فزوروها فإنها تذكر بالآخرة». «صحيح مسلم».

وقوله ﷺ: «كنت نهيتكم عن النبيذ في الأوعية فإشربوا فيما شئتم ولا تشربوا مسكرًا». «رواه مسلم ۹۷۷،(۱).

٢- تصريح الصحابي مثل قول عائشة رضي
 الله عنها: كان فيما أنزل من القرآن عشر رضعات
 معلومات يحرمن ثم نسخن بخمس معلومات.

«صحيح مسلم»

٣- بمعرفة التاريخ، أي المتقدم من المتأخر، نحب قوله تعالى: ﴿ الآنَ خَـفُق اللّهُ عَنكُمْ ﴾ «الإنفال: ٦٦»، فلفظ ﴿ الآنَ ﴾ يدل على تأخر الخطاب الشرعي المقترن بها، وكذلك قوله تعالى: ﴿ فَالآنَ بَاشْرُوهُنُ ﴾ ،البقرة: ١٨٧».

3- إجماع الصحابة على أن هذا ناسخ، وهذا منسوح؛ كنسخ صوم يوم عاشوراء (وجوبه) بصوم شهر رمضان. «إرشاد الفحول: للشوكاني، ومعالم اصول الفقه: للجيزاني، والتاسيس: لمصطفى سلامة، وشرح الأصول: لابن عثيمين،

# الحكمة من النسخ

الله سبحانه وتعالى يفعل ما يشاء: ﴿ يَمْحُو اللّهُ مَا يَشَاءُ وَيَثْبِتُ وَعِندَهُ أُمُّ الْكِتَابِ ﴾ «الرعد: ٣٩»، وله سبحانه الحكمة البالغة والملك التالم: ﴿ أَلاَ لَهُ الخَلْقُ وَالْأَمْارُ ﴾ «الأعراف: ٤٥»، ونحن

كمكلفين علينا السمع والطاعة، وقفنا على الحكمة أم لا نقف عليها لقصور عقولنا، وقد تكلم العلماء في الحكمة من النسخ، فمما قالوه:

١- الرحمة لخلقه والتخفيف عنهم والتوسعة عليهم، وهذه الحكمة تتضح في نسخ الأثقل بالأخف، كما قال تعالى: ﴿ يُرِيدُ اللَّهُ أَن يُخَفَّفَ عَنكُمْ وَخُلِقَ الإنسَانُ صَعيفًا ﴾ «النساء: ٢٨»، مثل نسخ وجوب مصابرة المسلم عشرة من الكفار في قوله تعالى: ﴿ إِن يَكُن مَنكُمْ عِشْرُونَ صَابِرُونَ عَابِرُونَ يَعُلْيُوا مِائتَيْن ﴾ «الانفال: ٥٠.

بمصابرة المسلم اثنين من الكفار، في قوله تعالى: ﴿ الْآنَ خَفَفَ اللَّهُ عَنكُمْ وَعَلِمَ أَنُ فِيكُمْ ضَعْفًا فَإِن يَكُن مُنكُم مُائلةٌ صَابِرَةٌ يَغْلِبُوا مائتَنْن ﴾.

٧- تكثير الأجر للمؤمنين وتعظيمه لهم، وهذه الحكمة تتضح في نسخ الأخف بالأثقل، كنسخ التخيير بين الصوم والإطعام في قوله تعالى: ﴿ وَعَلَى الدِّينَ يُطِيقُ ونَهُ فِـدْيَةٌ طَعَامُ مِسْكِينٍ ﴾ «البقرة: ١٨٤»، بتعيين إيجاب الصوم في قوله تعالى: ﴿ فَمَن شَهِدَ مِنكُمُ الشَّهْرَ فَلُمَتُمْهُ ﴾ «البقرة: ١٨٥».

٣- أن يكون النسخ مستلزمًا لحكمة خارجة عن ذاته، وذلك في ما إذا كان الناسخ مماثلاً للمنسوخ، كنسخ استقبال بيت المقدس باستقبال بيت الله الحرام فهذا يستلزم حكمة بالغة وهي احتجاج اليهود على النبي ﷺ بقولهم: تعيب ديننا وتصلي لقبلتنا، واحتجاج المشركين بقولهم: تدعي أنك على ملة إبراهيم عليه السلام وتصلي لغير قبلته.

ومن الحكمة أيضًا: تمييز قوي الإيمان من ضعيفه، كما قال تعالى: ﴿وَمَا جَعَلْنَا القَّرْلَةُ الَتِي كُنتَ عَلَيْهَا إِلاَّ لِنَعْلَمَ مَن يَتَّبِعُ الرَّسُولَ مِمَّن يَنقَلِبُ عَلَى عَقِبَيْهِ وَإِن كَانَتْ لَكَبِيرَةً إِلاَّ عَلَى الَّذِينَ هَدَى اللَّهُ ﴾ والبقرة: 117.

أد الامتحان في نسخ الأمر قبل التمكن من فعله، وذلك مثل أمر الله إبراهيم عليه الصلاة والسلام أن يذبح ابنه ثم نسخ هذا الحكم بغدائه بذبح عظيم، والحكمة من ذلك الابتلاء، قال

تعالى: ﴿ إِنَّ هَذَا لَهُو البَلاءُ المُّدِينُ ﴾ «الصافات: ٦٠١». «الفقيه والمتفقه: للخطيب البغدادي، ومعالم أصول الفقه: للجيزاني، بتصرف،

## أقسام النسخ

ينقسم النسخ بالنظر إلى دليله إلى أقسام متعددة، يمكن جمعها في قسمين؛ قسم متفق على جوازه، وقسم وقع فيه الخلاف.

أما القسم المتفق عليه فهو:

-نسخ القرآن بالقرآن.

-نسخ السنة المتواترة والأحادية بمتواتر

-نسخ الأحاد من السنة بالأحاد من السنة. وأما القسم المختلف فيه فيمكن بيانه في ثلاث مسائل:

السألة الأولى: نسخ القرآن بالسنة، وقد ذكر الشيخ الشنقيطي أن جمهور الأصوليين على جوازه واختاره هو، وذهب الإمام الشافعي واحمد وابن تيمية وابن قدامة إلى أن القرآن لا ينسخ إلا يقرآن مثله.

وحجتهم بأن آية التحريم بعشر رضعات نسخت بالسنة.

# السألة الثانية: نسخ السنة بالقرآن

ذهب جمهور الأصوليين إلى أنه يجوز نسخ السنة بالقرآن، وذهب الإمام الشافعي إلى أن السنة لا ينسخها إلا سنة مثلها.

وقد مثل الجمهور للوقوع بأمثلة كثيرة منها:

-التوجه إلى بيت المقدس وهو ثابت بالسنة ونسخ بالقرآن: ﴿ فَ وَلِّ وَجْ هَكَ شَطْرَ الْسُ جِدِ الحَرَام ﴾ «البقرة: ١٤٤».

- تَصريم مباشرة النساء في رمضان ليلاً ثابت بالسنة، ونسخ بالقصران: ﴿ فَسَالاَنَ بَاشُرُوهُنُ ﴾ «البقرة: ١٨٧».

# السألة الثالثة انسخ المتواتر بالأحاد

ذهب جمهور الأصوليين إلى أنه لا يجوز نسخ المتواتر- من القرآن والسنة- بالآحاد من

وذهب الشنقيطي رحمة الله إلى المحواز نسخ القرآن بأخبار الأحاد طالما كل المحدث صحيحًا ثابتًا.

وَمثَل لذلك بنسخ إباحة الحمر الأهلية المنصوص عليها بالحصر في قوله تعالى: ﴿قُلُ لا أَجِدُ فِي مَا أُوحِيَ إِلَيُّ مُحَرَّمًا عَلَى طَاعِم يَطْعَمُهُ إِلاَّ أَن يَكُونَ مَيْتَةً أَوْ دَمًا مُسْفُوحًا أَوْ لحْمُ خِنزير فَإِنَّةُ رِجْسٌ أَوْ فِسِنْقًا أُهِلِّ لِغَيْرِ اللَّهِ بِهِ ﴿ وَالنَعَامِ أَمُولُ اللَّهِ بِهِ ﴿ وَالنَعَامِ أَمُولُ الفَقَهُ ، والنَعامِ أَمُولُ الفَقَهُ ،

ورجح الشيخ العثيمين رحمه الله نسخ المتواتر بالأحاد، فقال: والراجح أن لا يشترط أن يكون الناسخ أقوى، فالمقارنة بين الناسخ والمنسوخ، فإما أن يكونا على حد سواء، وإما أن يكون الناسخ أقوى، وإما أن يكون المنسوخ أقوى، لكن الناسخ ثابت، على القول الراجح.

«شرح الأصول: لابن عثيمين»

### الترجيح

هو تقوية أحد الدليلين على الآخر، ولا يصار إليه إلا بعد محاولة الجمع بين الأدلة المتعارضة، فكما علمنا فإن الجمع مقدم على الترجيح، ولا يجوز ترجيح أحد الدليلين المتعارضين على الآخر بدون دليل، إذ أن ترجيح أحد الدليلين بلا دليل تحكم، وهو باطل، ولا يجوز في دين الله التخير بالتشهي والهوى بلا دليل ولا برهان.

ومحل الترجيح هو الظنيات، حيث إن التعارض لا يكون إلا بين دليلين ظنيين فقط، فلا يمكن التعارض بين دليلين قطعيين اتفاقًا. هكذا حكى الزركشي في «البحر». «إرشاد الفحول»

فكذلك الترجيح لا يكون إلا بين دليلين ظنيين، إذ الترجيح فرع التعارض.

(۱) لأن النبي كان قد نهى عن الانتباذ في أوعية الدّبّاء (وعاء من القرع اليابس)، والحنتم (نوع من الجرار الخضر)، والنقير (وعاء من جدع منقور)، والمقير (وعاء مطلي بالزفت)، ثم بعد ذلك رخص لهم. وكان النبي قد خصها بالنهي لسرعة إسكار (تخصر) ما يوضع فيها.

ويناءً على ذلك فإن فعل الطاعات وترك المنكرات ينطلق من هذا الأصل، ولذلك لما طلب الله تعالى منَّا الإيمان به فقال: ﴿ يَا أَنُّهَا النَّاسُ اعْبُدُوا رَكُّمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِكُم لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ﴾ «البقرة: ٢١»، وقال: ﴿ اَمِنُوا بِاللَّه وَرَسُولِهِ وَأَنفِقُوا مِمًّا جَعَلَكُم مُّسْتَخْلَفِينَ فِيهِ ﴾ «الحديد: ٧». فكان من رحمته بنا أن حبب إلينا الإيمان وزينه في قلوبنا، وفي نفس الوقت كرَّه إلينا الكفر والفسوق والعصيان، ومحصلة هذا الأمر الرشاد، قال تعالى: ﴿ وَلَكِنَّ اللَّهُ حَبِّبَ إِلَيْكُمُ الإِيمَانَ وَزَيِّنَهُ فِي قُلُوبِكُمْ وَكَرَّهَ إِلَيْكُمُ الكُفْرَ وَالْفُسُوقَ وَالْعِصْيَانَ أُوْلَئِكَ هُمُ الرَّاشِدُونَ (٧) فَضْلاً مِّنَ اللَّهِ وَنِعْمَةً وَاللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴿ «الحجرات:

فكان فضل الله علينا عظيمًا أن كان الإيمان محببًا إلينا ومزّينًا في قلوبنا، وكان الكفر والفسوق والعصيان مبغوضًا في قلوبنا ومكروهًا في نفوسنا، حتى تنطلق جميع أعمالنا من منطلق حبنا لله ولما يحبه الله، وبغضنا لما يبغضه فتصبح دوافعنا كلها على مراد الله مخلصين له كلها الدين، فتكون صلاتنا ونسكنا ومحيانا ومماتنا لله رب العالمين، وهذا هو غاية التسليم، ﴿ وَبِذَلِكَ أُمِرْتُ وَأَنَا أُولُ الْسُلِمِينَ ﴾ «الأنعام: ١٦٣».

وبذلك يكون منعنا وعطاؤنا من أجل الله، وحبنا وبغضنا أيضًا من أجله سبحانه، وهذا كمال الإيمان الذي أشار إليه النبي 🐲 في قوله: «من أحب لله وأبغض لله، وأعطى لله ومنع لله فقد استكمل الإيمان». «صحيح الجامع:

وعندها تستطيع أن تسمى هذا العبد عبدًا ربانيًا قد تحققت فيه الغاية التي من أجلها أرسل الله الرسل وأتاهم الكتاب والحكم والنبوة، قال تعالى: ﴿ مَا كَانَ لِبَشَى أَن يُؤْتِيَهُ اللَّهُ الكِتَابَ وَالحُكْمَ وَالنَّبُوَّةَ ثُمَّ يَقُولَ لِلنَّاس كُونُوا عِبَادًا لِّي مِن دُونَ اللَّهِ وَلَكِن كُونُوا رَبَّانِيِّينَ بِمَا كُنتُمْ تُعَلِّمُونَ الكِتَابَ وَبِمَا كُنتُمُ تَدُرُسُونَ ﴾ «أل عمران: ٧٩».

وحينما يحدث التدافع بين حينا لما يحبه الله وبين ما يوسوس به ويدعو إليه الشيطان، حينئذ لا ينتصر إلا الحب الأقوى، قال تعالى: ﴿وَالَّذِينَ آمَنُوا أَشْدُ حُبًا للَّهِ ﴾ «البقرة: ١٦٥»، أما إذا لم يستقر الإيمان في القلب، ولم يكن لله الحب؛ فإنه إذا أوذي صاحبه في الله جعل فتنة الناس كعذاب الله.

حينما يحدث التدافع في القلب بين ما يعد الله به عباده من المغفرة والفضل، وبين ما يعد به الشيطان من الفقر ويأمر به من الفحشاء، تكون النتيجة عند انتصار الحب لله أن يقول المؤمنون: ﴿ سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا غُفْرَانَكَ رَبُّنَا وَإِلْنَكُ الْمُعِيرُ ﴾ «البقرة: ٢٨٥»، ﴿ حَسْبُنَا اللَّهُ وَنِعْمُ الوكيلُ ﴾ «أل عمران: ١٧٣ »، وإذا حصلت الهزيمة في القلب وانتصر الشيطان في وسوسته ودعوته قَالَ أُولِياؤُهِ: ﴿ حَسِنْبُنَا مَا وَجُدْنَا عَلَيْهِ آبَاعَنَا ﴾ «المائدة: ١٠٤»، وقالوا: ﴿ مَّا وَعَدَنَا اللَّهُ وَرَسُولُهُ إِلَّا غُرُورًا ﴾ «الأحزاب: ١٢». الحمد لله الذي أعرنا بأن جعلنا عبيده، والصلاة والسلام على النبي محمد خير من دعا إلى الله تعالى فنال تصره وتأسده. أما

فإنه لا يستقيم أمر أبدأ في الدنسا والأذرة الإ بتوحيد الله سيحانه وتعالى، والأسرة المسلمة تحسيا في نور الاسان وعلى ضوء التوحيد، وما من عمل بعمله الإنسان الا ويدفيعيه إلى فيعله دافع الإيمان.



# بداية التحول:

من الحقائق المستقرة في نفوس المسلمين وعقيدتهم ما جاءت في الحديث أنه «ما من مولود إلا يولد على الفطرة، فأبواه يهودانه، وينصرانه ويمجسانه كما تنتج البهيمة بهيمة جمعاء (أي سليمة من العيوب) هل تحسون فيها من جدعاء (أي لا جَدْع بها ولا كي، والجدع قطع الأنف والأذن والشفة، وهو بالأنف أخص فإذا أطلق غلب عليه) قال أبو هريرة: واقرؤوا إن شبئتم: ﴿ فَطْرَةَ اللَّهِ الَّتِي فَطَرَ النَّاسُ عَلَيْهَا لاَّ تَنْدِيلَ لَخَلْق ﴾ «متفق عليه».

والحديث كما رأينا ذكر تهويد المولود وتنصيره وتمجيسه، ولم يقل النبي ﷺ: «أو سلمانه»، كما قال: «يهودانه وينصرانه»؛ لأن المولود كما قال النووي في شرح الحديث: يُولد متهيئًا للإسلام، فمن كان أبواه أو أحدهما مسلمًا استمر على الإسلام في أحكام الأخرة والدنيا. اه.

وعليه فالمولود يولد متهيئًا للإسلام، فإذا اعتنى به الأبوان وعملا على تنمية هذه الفطرة وزيادة هذا التهيؤ حبِّبَ الله تعالى الإيمان في قلبه كلما شب وكبر، وكرّه إليه الكفر والفسوق والعصيان وجعله راشدًا مهديًا.

أما إذا عُوِّد الشر وأهمل إهمال البهائم وتلقاه أهل الفسق والفجور بتعليمه الفسق؛ حل الفسوق والعصيان محل زينة الإيمان وحلاوته.

فكلما تردد الإنسان على فعل المعصية وألفها حتى لم يعد القلب ينكرها لأنه أشربها فهذا يورث في القلب حب الفسوق والعصيان، وكراهية فعل شعب الإيمان، ومما نتج عن استقرار الفسوق والعصيان في قلوب الكثيرين ذهاب حلاوة الإيمان التي ذهبت بالغيرة من القلوب فصار الرجل وأهل بيته ينظرون إلى الأفلام بما فيها من عري وتفسخ ودعوة إلى الفاحشة والمنكر، وهذا بورث في القلب إلف

الفسوق ومحبة العصيان الذي ينبغي أن يكون مكروهًا في القلب يفطرة الله سيحانه.

دروس في الفيرة: عن عكرمة، عن ابن عباس، قال: لما نزلت: ﴿ وَالَّذِينَ يَرْمُونَ الْمُحْصَنَاتِ ثُمُّ لَمْ يَأْتُوا بِأَرْبَعَةِ شُهُدَاءَ فَاجْلِدُوهُمْ ثَمَانِينَ جَلْدَةً وَلاَ تَقْبَلُوا لَهُمْ شَهَادَةً أَبَدًا ﴾ «النور: ٤»، قال سعد بن عبادة وهو سيد الأنصار: أهكذا نزلت يا رسول الله؟ فقال رسول الله ﷺ: يا معشس الأنصار ألا تسمعون إلى ما يقول سيدكم؟ قالوا: يا رسول الله، لا تلمه فإنه غيور، والله ما تزوج امرأة قط إلا بكرًا وما طلق امرأة له قط فاجترأ رجل منا أن بتزوجها من شدة غيرته، فقال سعد: والله يا رسول الله، إنى لأعلم أنها حق، وأنها من الله تعالى ولكنى قد تعجبت أنى لو وجدت لكاعًا تفخذها رجل لم يكن لى أن أهيجه ولا أحركه حتى أتى باربعة شهداء، فوالله لا أتى بهم حتى يقضى حاجته، قال: فما لبثوا إلا يسيرًا حتى حاء هلال بن أمية وهو أحد الثلاثة الذين تيب عليهم، فجاء من أرضه عشاءً فوجد عند أهله رجلاً، فرأى بعينيه وسمع بأذنيه، فلم يهجه حتى أصبح، فغدا على رسول الله ﷺ، فقال: يا رسول الله، إنى جئت أهلى عشاءً فوجدت عندها رجلاً فرأيت بعيني وسمعت بأذني، فكره رسول الله ﷺ ما جاء به، واشتد عليه، واجتمعت الأنصار، فقالوا: ابتلينا بما قال سعد بن عبادة الآن، يضرب رسول الله ﷺ هلال بن أمية ويبطل شبهادته في المسلمين، فقال هلال: والله إني لأرجو أن يجعل الله لي منها مخرجًا، فقال هلال: يا رسول الله، إنى قد أرى ما اشتد عليك مما جئتُ به والله يعلم إنى لصادق، ووالله إن رسول الله على يريد أن يأمر بضربه إذ أنزل الله على رسول الله على الوحى وكان إذا نزل عليه الوحى عرفوا ذلك في تربيد جلده فأمسكوا عنه حتى فرغ

لأبيه. «صحح إسناده العلامة أحمد شباكر

### أختنا السلمة.

ولأن الغيرة والحياء توأمان في ساحة العفة والصيانة فهذا درس في الحياء:

عن يعلى بن أمية عن النبي ﷺ أنه قال: «إن الله تعالى حييٌّ سِتير يحب الحياء والستر». «صحيح الجامع: ح١٧٥٦».

وأعظم ما يُجَمِّل المرأة حياؤها، وإذا فقدت حباءها فقدت أنوثتها وعفتها وصارت عرضة لكل خلق سيع.

ومن النماذج المشرقة في الحياء ما روته عائشة رضى الله عنها قالت: جاءت فاطمة بنت عتبة بن ربيعة رضى الله عنها تبايع رسول الله أن لا يُشْرِكْنَ بِاللَّهِ شَيْئًا وَلاَ عُدْرَ عِللَّهِ شَيْئًا وَلاَ يُسْرِقْنَ وَلاَ يَزْنِينَ ﴾ «المصحنة: ١٢» الآمة، قالت عائشة: فوضعت فاطمة بنت عتبة بدها على رأسها حياءً، فأعجب رسول الله ﷺ ما رأي منها.

فبمجرد أن سمعت فاطمة بنت عتبة نص البيعة: ﴿ لا يَسْرِقْنَ وَلا يَزْنِينَ ﴾ وضعت يدها على رأسها وأخفت وجهها حياءً، حتى أعجب النبي على بما رأى منها. فأين كثير من بنات زماننا من ذلك؟!

وهذه فاطمة بنت النبي على لما رأت جنائز النساء؛ تُحمل الواحدة منهن على النعش مكشوفًا وتُغطى بثوب فيُعرف رأسها وصدرها وحجمها، فاستقبحت فاطمة ذلك، فقالت لأسماء بنت عميس: إنى استقبح ما يصنع بالنساء، يطرح على المرأة الثوب فيصفها- أي يُظهر حجم أعضائها- فقالت لها أسماء: يا ابنة رسول الله، ألا أريك شيئًا رأيته بالحبشة؛ فدعت بجرائد-عيدان الجريد- رطبة، فَحَنَّتْ ها- أي حعلتها مَحْنيَّة على شكل قوس- ثم طرحت عليها ثويًا، فقالت فاطمة: ما أحسن هذا وأجمله، وإذا مت فغسليني أنت وعلى ولا يدخلن أحد على. «سير أعلام النبلاء ٢/٨٢١، ١٢٩».

قال ابن عبد البر: هي أول من غُطي نعشها في الإسلام على تلك الصفة. اهـ.

إذا كان هذا حياء فاطمة رضى الله عنها عند

من الوحى، فنزلت: ﴿ وَالَّذِينَ يَرْمُ وَالَّذِينَ أَرْوَاحِ هُمْ وَلَمْ مَكُن لُهُمْ شُهُدَاءُ إِلاَّ أَنفُسُهُمْ فَشَيهَاهَةُ أُحَدِهِمْ أَرْبَعُ شَهَادَاتِ بِاللَّهِ إِنَّهُ لِنَ الصَّادِقِينَ ﴾ «النور: ٦» الآية، فسرى عن رسول الله ﷺ فقال: أبشر يا هلال، فقد جعل الله لك فرجًا ومخرجًا، فقال هلال: قد كنت أرجو ذلك من ربي عز وجل، فقال رسول الله ﷺ: أرسلوا إليها، فأرسلوا إليها فجاءت فقرأها رسول الله ﷺ عليهما وذكرهما وأخبرهما أن عذاب الأخرة أشد من عذاب الدنيا، فقال هلال: والله يا رسول الله لقد صدقت عليها، فقالت: كذب، فقال رسول الله ﷺ: لاعنوا بينهما فقيل لهلال: اشهد فشهد أربع شبهادات بالله إنه لمن الصادقين، فلما كان في الخامسة قيل: يا هلال اتق الله فإن عذاب الدنيا أهون من عذاب الآخرة، وإن هذه الموجية التي توجب عليك العذاب، فقال: والله لا يعذبني الله عليها كما لم يجلدني عليها، فشهد في الخامسة أن لعنة الله عليه إن كان من الكاذبين، ثم قيل لها: اشهدي أربع شهادات بالله إنه لمن الكاذبين، فلما كانت الخامسة قيل لها: اتق الله فإن عذاب الدنيا أهون من عذاب الآخرة وإن هذه الموجية التي توجب عليك العذاب، فتلكأت ساعة، ثم قالت: والله لا أفضح قومي، فشهدت في الخامسة أن غضب الله عليها إن كان من الصادقين إن كان من الصادقين، ففرق رسول الله 🧸 بينهما وقضي أنه لا يدعى ولدها لأب، ولا ترمى هي به ولا يرمي ولدها ومن رماها أو رمي ولدها فعليه الحد وقضى أن لا بيت لها عليه ولا قوت من أجل أنهما يتفرقان من غير طلاق ولا متوفى عنها، وقال: إن جاءت به أصيهب(١) أريسح (٢) حمش الساقين (٣) فهو لهلال، وإن جاءت به أورق(٤) جعدًا(٥) جماليًا(٦) خُدلُج الساقين(٧) سابغ الإليتين(٨) فهو للذي رميت يه، فجاءت به أورق جعدًا جماليًا خدلج الساقين سابغ الإليتين، فقال رسول الله على: «لولا الأسان لكان لى ولها شان». قال عكرمة: فكان بعد ذلك أميرًا على مصر وكان يدعى لأمه وما يدعى

الموت تريد غطاءً مرتفعًا من جريد تُعرف به المراة من الرجل ولا يُعرف لها حجم وهي تحته فلا ينظر إليها بعد إذ عُلِمَ انها امرأة، فماذا نقول لمن تلبس الثياب المجسمة التي تظهر تفصيلات جسمها لتعرضه على البر والفاجر، أهي عاقلة؟! إن الحيية المحتشمة امرأة، والمتبرجة التي لا تستحي أيضنًا امرأة، لكن كم من الفرق بين المراتين؟!

## طفلنا السلم:

في العدد السابق تحدثنا عن حفظ أبناء السلف حديث رسول الله فلا وذكرنا منهم ابن عباس رضي الله عنهما والبخاري رحمه الله تعالى، واليوم نذكر بعضًا من تلك النماذج العطرة لتكون دافعًا لك على التأسي بهم في حبحدث سعد البشر في:

٣- الإمام الشافعي رحمه الله:

أما الشافعي رحمه الله فقد قبال عنه إسماعيل بن يحيى: سمعت الشافعي يقول: حفظت القرآن وأنا ابن سبع سنين، وحفظت الموطأ وأنا ابن عشرين سنة. «صفة الصفوة ۲/۰۰/۷».

إن الذي يحفظ القرآن ويحفظ الموطأ وغير ذلك من المحفوظات في مثل هذه السن جدير بإذن الله أن يخدم الأمة عشرات السنين، علما وتعليمًا، وإرشادًا وتقويمًا، وهذا الذي حدث مع هؤلاء الأئمة الأعلام، فكم ضاع من أعمار شباب الأمة، وكم أهدرت وبُدِّدت ثروات الأوقات؟!

٤- البُلقيني:

أما البلقيني عمر بن رسلان بن نصير بن صالح، وهو أول من سكن بلقين، حفظ القرآن وله من العمر سبع سنين، وحفظ في الفقه المحرر وفي الأصول مختصر ابن الحاجب، وفي القراءات الشاطبية وفي النحو الكافية لابن مالك، وقدم مصر في سنة سبع وثلاثين مع والده وله الثنا عشرة سنة، فعرض بها محفوظاته على

علماء الوقت فبهرهم
بذكائه وسرعة إدراكه،
وعاد إلى بلده سنة ثمان
وثلاثين، وأكب على الاشتغال
في فنون العلم والفقه والأصول
والفرائض والنحو حتى فاق
رفقاءه، ثم أقبل على الحديث وحفظ
متونه ورجاله، فحاز من ذلك علمًا جمًا،
حتى أربى على أقرانه، وصار أحفظ أهل
زمانه لمذهب الشافعي رضي الله عنه فاشتهر
بذلك، وطبقة شيوخه متوفرون، ولم تر العيون
أحفظ منه خصوصًا لأحاديث الأحكام والفقه.
«ذيل تذكرة الحفاظ (٢٠٧/١»).

٥- الإسماعيلي:

وكذلك الإسماعيلي الإمام الحافظ الثبت، شيخ الإسلام أبو بكر أحمد بن إبراهيم بن إسماعيل بن العباس الإسماعيلي الجرجاني ولد سنة ۲۷۷هـ.

قال حمزة: وسمعت جماعة منهم الحافظ ابن المظفر يحكون جودة قراءة أبي بكر، وقالوا: كان مقدمًا في جميع المجالس، كان إذا حضر مجلسًا لا يقرأ غيره.

قال الإسماعيلي في معجمه: كتبتُ في صغري الإسماعيلي في سنة ثلاث وثمانين ومائتين ولي يومئذ ست سنين، فهذا يدلك على أن أبا بكر حرص عليه أهله في الصغر، وقد حمل الفقه عنه ولده أبو سعد وعلماء. «سير أعلام النبلاء ٢٩٥/١٦».

٦- ابن شاذان:

أما أبن شاذان الشيخ الإمام المحدث الثقة المتقن أبو بكر أحمد بن إبراهيم البغدادي، قال الخطيب: كان ثقة ثبتًا كثير الحديث، ولد في ربيع الأول سنة ٢٩٨، وسمع وهو ابن خمس سنة ٢٩٨،

والله من وراء القصد

١- تصغير «أصهب» وهو الذي يعلو لونه صهية، وهي كالشفرة، حمرة الشعر يعلوها سواد. ٢- تصغير «أرسح» وهو الذي لا عجر له، أو هي صغيرة لا صفة بالظهر.

٣- دقيقهما.

٤- أي أسمر.

ه- أي حعد الشعر ليس بسبطه.

٦- الضَّخم الأعضاء التام الأوصال، شيه بالجمل عظمًا وبدانة.

۷- أي عظيمهما. ۸- بدين.



الحمد لله، له العزة ولرسوله والمؤمنين ولكن المنافقين لا يعلمون، وأشهد أن لا إله إلا الله ولي المؤمنين الصادقين، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله، وبعد:

لقد قطع خوف النفاق قلوب السابقين الأولين العلمهم بدِقَّه وجلِّه وتفاصيله وجمله، ساءت ظنونهم بانفسهم حتى خشوا أن يكونوا من جمله المنافقين، قال عمر بن الخطاب لحذيفة رضي الله عنهما: «يا حذيفة، نشدتك بالله، هل سماني لك رسول الله هي منهم؟ قال: لا، ولا أركي بعدك أحدًا». وذكر عن الحسن البصري: «ما أمنِه إلا منافق وما خافه إلا مؤمن» لقد ملئت قلوب القوم إيمانًا ويقينًا وخافوا النفاق خوفًا شديدًا واهتموا لذلك همًا ثقيلاً فخلف من بعدهم خلفًا لا يجاوز الإيمان حناجرهم وهم يدًعون أن إيمانهم كإيمان جبريل وميكائيل.

والنفاق نوعان:

أكبر وأصغر؛ الأكبر يوجب الخلود في النار، في دركها الأسفل، وهو: أن يظهر المنافق للمسلمين إيمانه بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر وهو في الباطن منسلخ من ذلك كله مكذب به، ولهؤلاء المنافقين علامات يعرفون بها مبيئة في الكتاب والسنة، بادية لمن تدبرها من أهل البصائر، وهذه العلامات إما لسانيّة، أو قلبية ، أو جسمية.

# المنافقين

# أولاً: العلامات اللسانيَّة

الإصلاح فيفسدون في الأرض بالمعاصي والكفر وسفك الدماء وهتك الأعراض بالمعاصي والكفر وسفك الدماء وهتك الأعراض وإذلال العباد وسلب الأموال وإذا نهاهم المؤمنون عن ذلك بقولهم: ﴿لاَ تُفْسِدُوا فِي الأَرْضِ قَالُوا إِنَّمَا نَحْنُ مُ صُلِحُ ونَ ﴾ «البقرة: ١١»، ﴿أَلاَ إِنَّهُمْ هُمُ المُفْسِدُونَ وَلكِن لاَ يَشْعُرُونَ ﴾ «البقرة: ١٢».

مُسْتَهْزِئُونَ ﴾ «البقرة: ١٤».

3- تسبق يمين أحدهم كلامه من غير أن يعترض عليه لعلمه أن قلوب أهل الإيمان لا تطمئن إليه فيتبرأ بيمينه من سوء الظن به: ﴿ لَوْ كَانَ عَرَضًا قَرِيبًا وسَفَرًا قَاصِدًا لأَتُبعُوكَ وَلَكِنْ بَعُدَتْ عَلَيْهِمُ الشُّقَةُ وَسَيَحْلِفُونَ بِاللَّهِ لَو السُّتَطَعْنَا لَخَرَجْنَا مَعَكُمْ يُهْلِكُونَ أَنفُسَهُمْ وَاللَّهُ لَو يَعْلَمُ إِنَّهُمْ لَكَانِبُونَ ﴾ «التوبة: ٤٢».

٥- حديثهم بالنميمة والبغضاء والفتنة بين المؤمنين هو سبب هزيمة المؤمنين وخندلانهم لقوله تعالى: ﴿ لَوْ خَرَجُوا فِيكُم مَّا زَادُوكُمْ إِلاَ خَبَالا وَلاَوْضَعُوا خِلالكُمْ يَبْغُونَكُمُ الفِتْنَةَ وَفِيكُمْ سَمَّاعُونَ لَهُمْ وَاللَّهُ عَلِيمٌ بِالظَّالِمِينَ ﴾ «التوبة: لائم.

يقول ابن كثير: ﴿ وَفِيكُمْ سَمَّاعُونَ لَهُمْ ﴾، أي مطيعون لهم ومستحسنون لحديثهم وكلامهم يستنصحونهم وإن كانوا لا يعلمون حالهم فيؤدي إلى وقوع الشربين المؤمنين.

«ابن کثیر ۲/۲۹۱»

- يظهرون بكلامهم أنهم أهل تقوى ويقودهم هذا إلى الهاوية وإمامهم في ذلك صاحب هذه الآية: ﴿ وَمِنْهُم مُنْ يَقُولُ الْذُن لِي وَلاَ تَقْتِنِي أَلاَ فِي الفِتْلةِ سَقَطُوا وَإِنَّ جَهَنَّم لمُحِيطة لَا الله عَلَيْ وهو في جهازه لقتال الروم للجد رسول الله على وهو في جهازه لقتال الروم للجد بن قيس: «هل لك يا جَدُ العام في جلاد بني الاصفر». فقال: يا رسول الله، أو تأذن لي ولا تقتني فوالله لقد عرف قومي ما رجل أشد عجبًا الاصفر أن لا أصبر عنهن! فأعرض عنه رسول الله على ولا الله عنه وقال: «قد أذنت لك». ففي الجد نزلت الله قال: «قد أذنت لك». ففي الجد نزلت الأنه (ابن كثير ۲۹/۲۶). فعند الجهاد والأمور الأولة (ابن كثير ۲۹/۲۶). فعند الجهاد والأمور



العظام يكون عذرهم كلامًا خوفًا من الفتنة.

٧- يلمزون ويعيبون على كل أحد من أهل الإيمان ولو كان رسول الله ومن القوله تعالى: ﴿ وَمِنْهُم مَن يَلْمِزُكَ فِي الصَّدَقَاتِ فَإِنْ أَعْطُوا مِنْهَا وَمِنْهُم مَن يَلْمِزُكَ فِي الصَّدَقَاتِ فَإِنْ أَعْطُوا مِنْهَا رَضُوا وَإِن لَمْ يُعْطُواْ مِنْهَا إِذَا هُمْ يَسْخَطُونَ ﴾ «التوبة: ٨٥»، وذكر ابن كثير في تفسيرها أن ذا الخويصرة لما اعترض على النبي على حين قسم عنائم حنين فقال له اعدل فإنك لم تعدل، فقال: «خبت وخسرت إن لم أكن أعدل». ثم قال رسول الله على وقد رأه مقفيًا: «إنه يخرج من ضئضيء هذا قوم يحقر أحدكم صالاته مع صلاتهم وصيامه مع صيامهم يمرقون من الدين مروق السهم من الرميئة، فاينما لقيتموهم فاقتلوهم فإنهم شر قتلى تحت أديم السماء». «ابن كثير ٢٩/٥٤»

يُلْمِرُونَ الْمُطُوِّعِينَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ فِي الصَّدَقَاتِ وَالَّذِينَ لاَ يَجِدُونَ إِلاَّ جُهْدَهُمْ فَيَسْخَرُونَ مِنْهُمْ سَخِرَ اللَّهُ مِنْهُمْ وَلَهُمْ عَذَابُ أَلِيمٌ ﴾ «التوبة: ٧٩».

٨- كثيروا الحلف ليخرجوا بالأيمان الكاذبة من كل تهمة وكبيرة تمس المؤمنين وإن كانت كلمة الكفر لقوله تعالى: ﴿ يَحْلِفُونَ بِاللَّهِ لَكُمْ لِيُ رُضُ وكُمْ وَاللَّهُ وَرَسُولُهُ أَحَقُّ أَن يُرْضُوهُ إِن كَانُوا مُؤْمِنِينَ ﴾ «التوبة: ٦٢»، وقوله: ﴿ وَلَئِن سَـاَلْتَهُمْ لَيَقُـولُنُ إِنَّمَـا كُنَّا نَخُـوضُ وَنَلْعَبُ قُلْ أَبِاللَّهِ وَآيَاتِهِ وَرَسُنُولِهِ كُنتُمْ تَسْتَهْزِءُونَ (٦٥) لاَ تَعْتَدْرُوا قَدْ كَفَرْتُمْ بَعْدَ إِيمَانِكُمْ إِن نُعْفُ عَن طَائِفَةٍ مِّنْكُمْ نُعَذِّبْ طَائِفَةً بِأَنَّهُمْ كَاثُوا مُجْرِمِينَ ﴾ «التوبة: ٦٥، ٦٦»، ومقولة من نزلت فيهم الآيات من منافقي الزمن الأول أخف بكثير من مقولات منافقي اليوم - لا كثرهم الله- حيث أورد ابن كثير في تفسيره عن عبد الله بن عمر: قال رحل في غزوة تبوك في مجلس: ما رأيت مثل قرائنا هؤلاء أرغب بطونًا ولا أكذب السنَّا ولا أحين عند اللقاء، فقال رجل في المسجد: كذبت ولكنك منافق، لأخبرن رسول الله ﷺ، فبلغ ذلك رسول اللَّه ﷺ، ونزل القرآن، فقال عبد الله بن عمر: أنا رأيته متعلقًا بحقب ناقة رسول الله ﷺ تنكُنُه الحجارة وهو يقول: يا رسول الله، إنما كنا نخوض ونلعب، ورسول الله 👑 يقول: ﴿ أَبِاللَّهِ وَآيَاتِهِ وَرَسُولِهِ كُنتُمْ تَسْتَ هْزعُونَ ﴾ «ابن كثير:

ومنافقوا اليوم يصدر منهم أشد من هذا؛ كقول أحدهم: قتل القاتل وقطع يد السارق ورجم الزاني وحشية، نقاب المرأة وضمارها ردة ورجعية، قوامة الرجل وتعديله لعوج المرأة ذل وعبودية، وكل هذا أشد مما قاله المنافق في الصدر الأول قراؤنا أرغب بطونًا وأكذب السنة،

وقد أمر الله المؤمنين ألا يقعدوا مع أمثال هؤلاء المستهزئين بالله ورسوله وآياته بقوله تعالى: ﴿ وَقَدْ نَزُلُ عَلَيْكُمْ فِي الكِتَابِ أَنْ إِذَا سَمَعْتُمْ آيَاتِ اللّهِ يُكْفَرُ بِهَا وَيُسْتَهْزُأُ بِهَا فَلاَ تَقْعُدُوا مَعَهُمْ حَتَّى يَخُوضُوا فِي حَدِيثٍ غَيْرِهِ إِنَّكُمْ إِذًا مَثْلُهُمْ ﴾ دتًى يَخُوضُوا فِي حَدِيثٍ غَيْرِهِ إِنَّكُمْ إِذًا مَثْلُهُمْ ﴾ «النساء: ١٤».

٩- يأمرون بالمنكر بعد أن يفعلوه وينهون عن المعروف بعد أن يتركوه فهم جنس يشبه بعضه بعضًا، قال تعالى فيهم: ﴿ الْمُنَافِقُونَ وَالْمُنَافِقَاتُ بَعْضُهُمْ مِّنْ بَعْض يَأْمُرُونَ بِالْمُنكر وَيَنْهَوْنَ عَن الْمُعْرُوفِ وَيَقْبِضُونَ أَيْدِيَهُمْ نَسُوا اللَّهَ فَنَسِيَهُمْ إِنَّ المُنَافِقِينَ هُمُ الفَاسِقُونَ ﴾ «التوبة: ٦٧»، ويعجب السامع قولُ أحدهم إذا زين المنكر ودعا إليه: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يُعْجِبُكَ قَوْلُهُ فِي الحَيَاةِ الدُّنْيَا وَيُشْهِدُ اللَّهُ عَلَى مَا فِي قَلْبِهِ وَهُو أَلَدُ الخِصِنَامِ ﴾ [البقرة: ٢٠٤]، وأوامرهم التي يأمرون بها أتباعهم متضمنة لفساد البلاد والعباد كالأمر بالربا وما فيه من إعلان الحرب من الله تعالى على المرابين، والأمر بالسفور والتبرج وما فيه من شيوع الفاحشة ووأد العفة واختلاط الأنساب، وأحدهم تلقاه بين جماعة أهل الإيمان في الصلاة والذكر والزهد والاجتهاد: ﴿ وَإِذَا تُولِّي سَعَى فِي الأَرْضِ لِيُفْسِدَ فِيهَا وَيُهْلِكَ الحَرْثُ وَالنَّسْلُ وَاللَّهُ لاَ يُحِبُّ الفَسنادَ ﴾ «البقرة: ٢٠٥».

الله ويأمرون بذلك كما في قوله تعالى: ﴿هُمُ اللّٰهِ ويأمرون بذلك كما في قوله تعالى: ﴿هُمُ الَّذِينَ يَقُولُونَ لاَ تُنفِقُوا عَلَى مَنْ عِندَ رَسُولِ اللّهِ حَتَّى يَنفَضُوا وَلِلّٰهِ حَرَائِنُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَلَكِنُ المُنافِقِينَ لاَ يَفْقَهُ ونَ ﴾ «المنافقون: ٧»، فيحرضون على التضيق ماديًا على المؤمنين. وللحديث يقية إن شاء الله تعالى.

نواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم حتى يقف على حقيقة هذه القصة التي اشتهرت على السنة الخطباء والوعاظ والقصاص وانتشرت على السنة العوام.

رُوي عن جابر بن عبد الله وعبد الله بن عباس في قول الله عز وجل: ﴿ إِذَا جَاءَ نُصِّرُ اللَّهِ وَالْفَتْحُ (١) وَرَأَيْتُ النَّاسَ بَدْخُلُونَ فِي دِينَ اللَّهِ أَفْوَاجًا (٢) فَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ وَاسْتَغْفِرْهُ إِنَّهُ كَانَ تَوَّانًا ﴾، قال: لما نزلت قال محمد ﷺ: «يا حيريل، نفسي قد نُعيت». قال حيريل عليه السلام: الآخرة خير لك من الأولى، ولسوف يعطيك ربك فترضى، فأمر رسول الله ﷺ بلالاً أن ينادي بالصلاة جامعة، فاحتمع المهاجرون والأنصار إلى مسجد رسول الله 👛، ثم صعد المنبر فحمد الله عز وجل وأثنى عليه، ثم خطب خطية وحلت منها القلوب ويكت العيون ثم قال: «أيها الناس أي نبى كنت لكم؟» فقالوا: حزاك الله من نبى خبرًا، فلقد كنت بنا كالأب الرحيم وكالأخ الناصح المشفق، أدبت رسالات الله عز وجل، وأبلغتنا وحيه ودعوت إلى سبيل ربك بالحكمة والموعظة الحسنة، فجزاك الله عنا أفضل ما حازى نبيًا عن أمته، فقال لهم: «معاشر المسلمين، أنا أنشدكم بالله وبحقى عليكم من كانت له قبلي مظلمة فليقم فلي قتص منى». فلم يقم إليه أحد، فناشدهم الثانية، فلم يقم أحد، فناشدهم الثالثة: «معاشر المسلمين أنشدكم بالله ويحقى عليكم من كانت له قبلي مظلمة فليقم فليقتص مني قبل القصاص في القيامة». فقام من بين المسلمين شيخ كسر بقال له عكاشة، فتخطى المسلمين حتى وقف بين يدي رسول الله ﷺ، فقال: فداك أبي وأمي، لولا أنك ناشدتنا مرة بعد أخرى ما كنت بالذي يقدم على شيء من هذا، كنت معك في غزاة فلما فتح الله عز وجل علينا ونصر نبيه 🐉، وكنّا في الانصراف حانت ناقتى ناقتك، فنزلت عن الناقة ودنوت منك لأقبل فخدك، فرفعت القضيب فضربت خاصرتي، ولا أدرى أكان عمدًا منك أم أردت ضرب الناقة؟ فقال رسول الله ﷺ: «أعيذُك بجلال الله أن يتعمد رسول الله ﷺ بالضرب، يا بلال انطلق إلى منزل فاطمة وائتنى بالقضيب المُشتُوق». فخرج بلال ويده على أم رأسه وهو ينادى: هذا رسول الله 🎂 يعطى القصاص من نفسه، فقرع الباب على فاطمة، فقال: يا بنت رسول الله 🕮 ناوليني القضيب المشوق، فقالت فاطمة: يا بلال، وما يصنع أبى بالقضيب، وليس هذا يوم حج ولا غزاة، فقال: يا فاطمة ما أغفلك عما فيه أبوكِ، إن رسول الله ﷺ يودع الدين ويفارق الدنيا ويعطى القصاص من نفسه، فقالت فاطمة رضى الله عنها: يا بلال: ومن ذا الذي تطيب نفسه أن يقتص من رسول الله على الله إذن فقل للحسن

Elighthails. الحلقة الستون عداد

رسول الله ورحمة الله وبركاته، الصلاة برحمك الله، فسمع رسول الله 🥮 صوت بلال فقال: «أدخل يا بلال إن رسول الله مشغول بنفسه،مُر أبا بكر يُصلُّ بالناس». فخرج ويده على أم رأسه وهو يقول: واغوثا بالله وانقطاع رجائه وانفصام ظهري، ليتني لم تلدني أمي، وإذ ولدتني لم أشبهد من رسبول الله على هذا البوم، ثم قال: يا أبا بكر، ألا إن رسول الله أمرك أن تصلى بالناس، فتقدم أبو بكر رضى الله عنه للناس، وكان رجلاً رقيقًا، فلما نظر إلى خلوة المكان من رسول الله 🚟 لم يتمالك أن خر مغشيًا عليه، وصاح المسلمون بالبكاء، فسمع رسول الله 🛎 ضجيج الناس، فقال: «ما هذه الضجة». قالوا: ضجة المسلمين لفقدك يا رسول الله، فدعا النبي 🕮 على بن أبي طالب وابن عباس رضي الله عنهما، فاتكأ عليهما، فخرج إلى المسجد فصلى بالناس ركعتين خفيفتين، ثم أقبل بوجهه المليح عليهم فقال: «يا معشر المسلمين أستودعكم الله وأنتم في رجاء الله وأمانه، والله خليفتي عليكم معاشير المسلمين عليكم باتقاء الله وحفظ طاعته من بعدي، فإنى مفارق الدنيا، هذا أول يوم من الآخرة، وأخر يوم من أيام الدنيا». فلما كان يوم الاثنين اشتد به الأمر، وأوصى الله عز وجل إلى ملك الموت ﷺ أن اهبط إلى حبيبي وصفيي محمد 🐸 في أحسن صورة، وارفق به في قبض روحه، فهبط ملك الموت 👺، فوقف بالباب شبه أعرابي، ثم قال: السلام عليكم يا أهل بيت النبوة ومعدن الرسالة ومختلف الملائكة أدخل؟ فقالت عائشة رضى الله عنها لفاطمة: أحبيبي الرحل؟ فقالت فاطمة: أحرك الله في ممشاك يا عبد الله إن رسول الله 🛎 مشغول ينفسه، فدعا الثانية، فقالت عائشة: يا فاطمة أجيبي الرجل، فقالت فاطمة: أحرك الله في ممشاك عبد الله، إن رسول الله مشغول بنفسه، ثم دعا الثالثة السلام عليكم يا أهل النبوة ومعدن ممشاك الرسالة، ومختلف الملائكة أأدخل؟ فلابد من الدخول، فسمع رسول الله 😅 صوت ملك الموت 🛎 فقال: «يا فياطمية من بالبياب؟». فقالت: يا رسول الله، إن رجلاً بالباب بستأذن في الدخول فأجبناه مرة بعد أخرى، فنادى في الثالثة صوتًا أقشعر فيه جلدي وارتعدت فرائصى، فقال لها النبي صلى الله عليه وسلم: «يا فاطمة أتدرين من بالباب؟ هذا هازم اللذات ومفرقُ الجماعات، هذا مُرمل الأزواج ومُوتِم

والحسين يقومان إلى هذا الرحل، فيقتص منهما ولا يدعانه يقتص من رسول الله 👺 ، فدخل بالل المسجد ودفع القضيب إلى رسول الله ﷺ، ودفع رسول الله 🛎 القضيب إلى عكاشية، فلما نظر أبو بكر وعمر رضى الله عنهما إلى ذلك قاما فقالا: يا عكاشة هذان نحن بين يديك فاقتص منا ولا تقتص من رسول الله ﷺ، فقال لهما النبي 🚟: «امْض يا أبا بكر وأنت با عمر فامض فقد عرف الله مُكانكما ومقامكما». فقام على بن أبي طالب فقال: يا عكاشية أنا في الحياة بين يدي رسول الله 🛎 ، ولا تطيب نفسي أن يُضرب رسول الله 📽 ، فهذا ظهري وبطني اقتص مني بيدك واجلدني مائة، ولا تقتص من رسول الله 🚟 ، فقال النبي 🚟: «يا على، اقعد فقد عرف الله عز وجل مقامك ونيتك». وقام الحسن والحسين رضى الله عنهما فقالا: يا عكاشية، أليس تعلم أنا سبطا رسول الله؟ فالقصاص منا كالقصاص من رسول الله 👺 ، فقال 👺 : «اقعدا يا قُرة عيني لا نُسِيَ الله لكما هذا المقام». ثم قال النبي ﷺ: «يا عكاشية اضرب إن كنت ضياريًا». فقال: يا رسول الله ضربتني وأنا حاسر عن بطني، فكشف عن بطنه 🐸، وصياح المسلمون بالبكاء، وقالوا: أترى يا عكاشية ضارب رسول الله ﷺ، فلما نظر عكاشية إلى بياض بطن رسول الله 🥮 كأنه القباطي، لم يملك أن كب عليه وقبل بطنه وهو يقول: فداء لك أبي وأمي ومن تطيق نفسه أن يقتص منك؟ فقال له النبي ﷺ: «إمَّا أن تضرب وإمَّا أن تعفو». فقال: قد عفوت عنك رجاءً أن يعفو الله عنى يوم القيامة، فقال النبي 👺: «من أراد أن ينظر إلى رفيقي في الجنة فلينظر إلى هذا الشيخ». فقام المسلمون فجعلوا بقيلون ما بين عيني عكاشية، ويقولون: طوياك طوياك نلت الدرجات العلى ومرافقة رسول الله 🐸 ، فمرض رسول الله 🐸 من يومه فكان مريضًا ثمانية عشير يومًا يعوده الناس، وكان 👺 ولد يوم الاثنين، وبعث يوم الاثنين، وقبض يوم الاثنين، فلما كان في يوم الأحد ثقل في مرضه، فأذن بلال بالأذان، ثم وقف بالباب فنادى: السلام عليك يا رسول الله ورحمة الله الصلاة رحمك الله، فسمع رسول الله ﷺ صوت بلال فقالت فاطمة رضى الله عنها: يا بلال، إن رسول الله 👺 مشغول بنفسه، فدخل بلال المسجد، فلما أسفر الصبح قال: والله لا أقيمها أو أستأذن سيدى رسول الله ه، فرجع فقام بالباب ونادي السلام عليك يا

الأولاد، هذا مُخرِّبُ الدُّورِ عامرِ القبور، هذا ملك الموت ﷺ انْخل رحمك الله يا ملكَ الموتَ». فدخل ملك الموت على رسول الله ﷺ، فقال رسول الله ﷺ: «يا ملك الموت جئتني زائرًا أم قابضًا». قال: جئتك زائرًا وقابضًا، وأمرني الله أذنت وإلا رجعت إلى ربى عز وجل، فقال رسول الله على: «يا ملك الموت أين خلفت حبيبي جبريل؟» قال: خلفته في السماء الدنيا والملائكة يعزونه فيك، فما كان بأسرع أن أتاه جبريل عليه السلام، فقعد عند رأسه فقال رسول الله ﷺ: «يا جبريل هذا الرحيل من الدنيا فيشيرني ما لي عند الله». قال: أبشرك يا حبيب الله أنى قد تركت أبواب السماء قد فتحت، والملائكة قد قاموا صفوفًا صفوفًا بالتحية والريحان يحيون روحك يا محمد، فقال: «لوجه ربي الحمد، وبشرني يا جبريل». قال: أنشرك أن أبواب الجنان قد فتحت، وأنهارها قد اطردت، وأشحارها قد تدلت، وحورها قد تزينت لقدوم روحك يا محمد، قال: «لوجه ربي الحمد فبشيرني يا جبريل». قال: أنت أول شافع وأول مشفع في القيامة، قال: «لوجه ربى الحمد». قال جبريل: يا حبيبي عم تسالني؟ قال: «أسالك عن غمى وهمى، من لقراء القرآن من بعدي، من لصوم شهر رمضان من بعدى؟ من لحاج بيت الله الحرام من بعدي؟ من لأمتى المصفاة من بعدي؟» قال: ابشر يا حبيب الله، فإن الله عز وحل بقول: قد حرمت الجنة على جميع الأنبياء والأمم حتى تدخلها أنت وأمتك يا محمد، قال: «الآن طابت نفسى إذن يا ملك الموت فانته إلى ما أمرت». فقال على رضى الله عنه: يا رسول الله، إذا أنت قبضت فمن يغسلك؟ وفيم نكفنك؟ ومن يصلى عليك؟ ومن يدخل القبر؟ فقال النبي 😅: «يا على أما الغسل، فاغسلني أنت والفضل بن عباس يصب عليك بالماء، وجبريل عليه السلام ثالثًا، فإذا أنتم فرغتم من غسلي فكفنوني في ثلاثة أثواب جُدد، وجبريل عليه السلام يأتيني بحنوط من الجنة، فإذا أنتم وضعتموني على السرير فضعوني في المسجد واخرجوا عني، فإنّ أول من يصلى على الرب عـز وجل مِن فـوق عرشه، ثم جبريل عليه السلام، ثم ميكائيل، ثم إسرافيل عليهما السلام، ثم الملائكة زُمرًا زُمرًا، ثم ادخلوا فقوموا صفوفًا لا يتقدم عليُّ أحد». فقالت فاطمة رضى الله عنها: اليوم الفراق فمتى ألقاك؟ فقال لها: «يا بنية تلقيني يوم القيامة عند الحوض، وأنا أسقى من يرد علىُّ الحوض من

أمتى». قالت: فإن لم ألقك يا رسول الله؟ قال: «تلقيني عند الميزان وأنا أشفع لأمتى». قالت: فإن لم ألقك يا رسول الله؟ قال: تلقيني عند الصراط وأنا أنادي ربي: سلِّم أمـتي من النَّار». فدنا ملك الموت 🛎 يعالج قبض رسول الله 🎥، فلما بلغت الروح الركبتين قال ﷺ: «يا جبريل، ما أشد مرارة الموت». فولى جبريل عليه السلام وجهه عن رسول الله ﷺ، فقال رسول الله ﷺ: «يا جبريل كرهت النظر إليُّ» فقال جبريل ﷺ: يا حبيبي ومن تطيق نفسه أن ينظر إليك وأنت تعالج سكرات الموت، فقبض رسول الله 👺 فغسله على بن أبى طالب وابن عباس يصب عليه الماء، وجبريل عليه السلام معهما، وكفن بثلاثة أثواب جدد، وحمل على سرير، ثم أدخلوه المسحد ووضعوه في المسجد، وخرج الناس عنه، فأول من صلى عليه الرب تعالى من فوق عرشه، ثم جبريل، ثم ميكائيل، ثم إسرافيل، ثم الملائكة زمرًا زمرًا، قال على رضى الله عنه: لقد سمعنا في المسجد همهمة ولم نر لهم شخصًا فسمعنا هاتفًا بهتف يقول: ادخلوا رحمكم الله فصلوا على نبيكم ﷺ، فدخلنا وقمنا صفوفًا صفوفًا كما أمرنا رسول الله ﷺ، فكبرنا بتكبير جبريل عليه السلام، وصلينا على رسول الله 👺 بصلاة جبريل عليه السلام، ما تقدم منا أحد على رسول الله على، ودخل القبر أبو بكر الصديق، وعلى بن أبى طالب، وابن عباس رضى الله عنهم، ودفن رسول الله ﷺ، فلما انصرف الناس قالت فاطمة لعلى رضى الله عنه: يا أبا الحسن دفنتم رسول الله ﷺ؛ قال: نعم. قالت فاطمة رضى الله عنها: كيف طابت أنفسكم أن تحثوا التراب على رسول الله ﷺ؛ أما كان في صدوركم لرسول الله 🐲 الرحمة؟ أما كان معلم الخدر؟ قال: بلي يا فاطمة، ولكن أمر الله الذي لا مرد له، فحعلت تبكي وتندب وهي تقول: يا أبتاه الآن انقطع جبريل عليه السلام، وكان جبريل يأتينا بالوحى من السماء». اهـ.

### ثانيا التخريج:

هذه القصة أخرجها الإمام الطبراني في «المعجم الكيسر» (٣/٨٥، ٥٩، ١٠، ١٦، ١٢، ١٣، ٦٤) (ح٢٧٦٧) حيث قال: حدثنا محمد بن أحمد ين البراء ثنا عبد المنعم بن إدريس بن سنان عن أسه عن وهب بن منبه عن جابر بن عبد الله وعبد الله بن عباس في قول الله عز وجل: «إذا حاء نصر الله...» فذكر القصية.

وأخرجها أبو نعيم في الحلية (٧٣/٤) قال: حدثنا سليمان بن احمد (الطبراني) به.

وأخرجها أيضًا ابن الجوزي في الموضوعات (٢٩٥/١) قال: انبانا محمد بن الباقي بن احمد قال: أنبأنا أحمد بن محمد الحداد قال: أنبأنا أبو نعيم أحمد بن عبد الله الحافظ به.

### فالثاء المعتملا

هذه القصة واهية، وعلتها: «عبد المنعم بن إدريس بن سنان».

١- قال الدارقطني في الضعفاء والمتروكين ترجمة (٣٥٩): «عبد المنعم بن إدريس بن سنان، سكن بغداد، عن أبيه، وأبوه متروك، عن وهب بن

٧- قال الإمام ابن حبان في المجروحين (١٥٧/٢): «عبد المنعم بن إدريس بن سنان بن كُلبِي: ابن بنت وهب بن منبه، يروي عن أبيه وهب، روى عنه العراقيون، يضع الحديث على أبيه وعلى غيره من الثقات، لا يحل الاحتجاج به ولا الرواية عنه، كانت أمه أم سلمة بنت وهب بن منبه مات سنة ثمان وعشرين ومائتين سغداد».

٣- وقال الإمام النسائي في الضعفاء والمتروكين ترجمة (٣٨٧): «عبد المنعم بن إدريس: لىس بثقة».

 ٤- قال الإمام البخارى في «التاريخ الكبير» (١٣٨/١/٣) ترجمة (١٩٥١): «عبد المنعم بن إدريس، ذاهب الحديث».

٥- قال الإمام العقيلي في الضعفاء الكبير (۱۱۲/۳) ترجمة (۱۰۸٤): «حدثني ادم بن موسي، قال: سمعت البخاري، قال: عبد المنعم بن إدريس من ولد وهب بن منبه، كان ببغداد: ذاهب الحديث».

وقال حدثنا عبد الله بن احمد، قال: حدثني أبي، قال: قدمنا اليمن في سنة ثمان وتسعين فسَّالنا عن عبد المنعم، فقالوا: مات أبوه وله خمس أو ست سنين.

٦- قال ابن أبي حاتم في «الجرح والتعديل» (٦٧/٦) ترجمة (٣٥٣): «عبد المنعم بن إدريس ابن ابنة وهب بن منبه روى عن أبيه عن جده وهب بن منبه، روى عنه موسى بن إسحاق القاضي ومحمد بن أيوب، نا عبد الرحمن حدثني أبي نا سلمة بن شبيب قال: سمعت إسماعيل بن عبد الكريم الصنعاني قال: مات أبو عبد المنعم عندنا باليمن وعبد المنعم بومئذ رضيع».

٧- قال الإمام ابن عدى في «الكامل» (٣٣٧/٥)

(١٤٩٤/٥٢٦ عبد المنعم بن إدريس): «سمعت ابن حماد بقول: قال البخاري: عبد المنعم بن إدريس ذاهب الحديث: وعبد المنعم بن إدريس صاحب أخبار بنى إسرائيل كوهب بن منبه وغيره لا يعرف بالأحاديث المسندة».

٨- قال الحافظ الذهبي في ميزان الاعتدال (٢٧٠/٦٦٨/٢): «عبد المنعم بن إدريس اليماني مشهور قصباص، ليس تُعْتَمَدُ عليه، تركهُ غير واحد، وأفصح أحمد بن حنبل فقال: كان يكذب على وهب بن منيه».

٩- قال الحافظ ابن حجر في السان الميزان، (٨٧/٤) ترجـمـة (٥٣٢٥/٩٤٧): «ونقل ابن ابي حاتم، عن إسماعيل بن عبد الكريم: مات إدريس، وعبد المنعم رضيع، وكذا قال أحمد، إذ سئل عنه: لم يسمع من أبيه شيئًا.

وقال عبد الخالق بن منصور، عن يحيى بن معين: الكذاب الخبيث، قبل له: با أبا زكريا، بم عرفته؛ قال: حدثني شبخ صدوق، أنه رأه في زمن أبى جعفر يطلب هذه الكتب من الوراقين، وهو اليوم يدعيها، فقيل له: إنه يروى عن معمر، فقال: كذاب.

قال الفلاس: متروك، أخذ كتب أبيه وحدَّث بها، ولم يسمع من أبيه شيئًا: وقال البرذعي، عن أبيه زرعة: واهي الحديث.

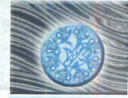
وقال أبو أحمد الحاكم: ذاهب الحديث.

وقال ابن المديني: ليس بثقة، اخذ كتبًا فرواها. وقال النسائي: ليس بثقة.

وقال الساجي: كان يشتري كتب السيرة فيرويها، ما سمعها من أبيه ». اهـ.

١٠- لذلك قال ابن الجوزي في «الموضوعات» (٣٠١/١): «هذا حديث موضوع محال كافا الله من وضعه وقبح من يشين الشريعة بمثل هذا التخليط البارد والكلام الذي لا بليق بالرسول 🥰 ولا بالصحابة، والمتهم به عبيد المنعم بن إدريس. قيال أحيميد بن حنيل: كيان بكذب على وهب، وقال يحيى: كذاب خبيث، وقال ابن المديني وأبو داود: ليس بثقة، وقال ابن حيان: لا يحل الاحتجاج به، وقال الدارقطني: هو وأبوه متروكان».

هذا ما وقفني الله إليه وهو وحده من وراء القصد.







# جيب عليها لجنة الفتوى بالمركز العامر

# ولاية العم في الزواج

# وتسأل سائلة:

امرأة تزوجت برجل بدون إذن وليها مع العلم بأن أعمامها هم الذين زوحوها وجهزوها فهل هذا الزواج زنى؟ وهي الآن أم لطفلتين وتريد أن تُودِ أهلها وتصل أرحاها (الأب والأم والأخوة).

الحواب: ما دام الزواج قد تم، وكان عمها وليها، وتوفرت بقية الشروط، ووثق العقد عند المأذون، فالنكاح صحيح، ولا مانع من صلة المرأة أهلها، وصلتهم لها وواضح من السؤال أنه كانت هناك مشاكل عائلية في تلك الأسرة حالت بين الأب ويين تزويج ابنته، والواجب إصلاح ذات البين كما قال تعالى: ﴿ فَاتَّقُوا اللَّهُ وَأَصْلِحُوا ذَاتَ بَيْنِكُمْ وَأَطِيعُوا اللَّهُ وَرَسُولَهُ إِن كُنتُم مُّؤُمنِينَ ﴾ «الأنفال:

# إمامة المسبوق في الصلاة

يسال: أحمد أبو اليزيد- كفر الدوار- بحيرة: ما تقولون في رجل أدرك الجماعة

# بيع الإنسان ما لا يملك

يسأل سائل: أقوم ببيع البويات فيأتى المشترى لشراء صنف ليس موجودًا عندى وأنا أعرف ثمنه وأقوم بقبض الثمن على أن أسلمه له في موعد آخر محدد.

فهل هذا البيع يجوز؟

الحواب: لا يجوز لك هذا؛ لأن النبي الله عنده، عنده، عنده، عنده، كما نهى أن يبيع الرجل ما اشتراه قىل أن بحوزه.

# هل يجوز دفع الزكاة سلعة

# ىسأل سائل:

هل يجوز للصيدلي أن يدفع زكاة ماله دواء بدلاً من النقود؟ وهل يشترط الدفع فور حلول الحول واكتمال النصاب دفعة واحدة، أم خلال العام؟

الحواب: الصيدليّ في يده نقدّ وعنده دواء، فأما النقد فيجب إخراج زكاته نقدًا، وأما الدواء؛ فإذا قدّره وأخرج زكاته دواءً فلا بأس.

وإذا حال الحول وجب على صاحب المال أن يُعجّل بإخراج ما وجب عليه فورًا، ولا يجوز تأخيره لصرفه أثناء العام على دفعات.

## مواريث

يسال: س. ط. م- القاهرة-عايدين:

مات رجل وترك زوجة ووالدة وإخوة، اثنان ذكور واثنان إناث، فكيف يمكن تقسيم هذه التركة؟

الجواب: الأب يحجب جميع الإخوة والأخوات، وعليه فالتركة تقسم على النحو التالي: الله الله

-للزوجة الربع فرضيًا.

-والباقي تعصيبًا للأب.

-ولا شيء للإخوة ذكورًا وإناثًا لأنهم محجوبون بالأب. والله أعلم. يسال سائل: مات وترك زوجة وأب وإخوة ذكور وإناث فما هي أنصيتهم من التركة؟

الجواب: الأن يحجب حميع الأخوة والاخوات، وعليه فالتركة تقسم على النحو التالي:

-للزوجة الربع فرضيًا.

-والباقي تعصيبًا للأب. -ولا شيء للإخوة ذكورًا وإناثًا لأنهم محجوبون بالأب.

ellia de la characte

الموال عاملات الماليان الله والمالية I am the best of the Warre

مولية المالة بطره الأساسية في والله أعلم.

في الركعة الثانية، ثم أتى أخر فأدركها في الثالثة ثم سلم الإمام، فهل يجوز للرجل الشاني أن يكمل الصلاة مأمومًا بالأول؟

الجواب: إذا سلّم الإمام وكان وراءه مسبوقون فإن عليهم أن يقوموا فيتموا صلاتهم فرادى، ولا يتقدم أحدهم فيؤمهم.

# حكم لبس القفازين للرجل

يسأل عبد الرحمن بن عبد الله: ما حكم الشرع في لبس الرجل «القفاز» أثناء الصلاة بدون عذر إلا العرد؟

الجواب: لا مانع شرعًا من ليس الرحل القفازين أثناء الصلاة، فهما كالجوريين، سواء بسواء. في اللباس وليسا حائلين في السجود.

# الزكاة على الأخت الغارمة

الله وتسال سائلة: ﴿ إِلَّهُ لَمَا يَا مُعْلَمُ اللَّهُ المَّالِمُ اللَّهُ المَّالِمُ اللَّهُ المَّا

أختى عليها غرامة مالية كبيرة، فهل يجوز لي أن أعطى لها هذا المبلغ من زكاة المال لأنها لا تقدر على دفعها؟

الحواب: إذا كانت أختك لا تملك قيمة هذه الغرامة ولابد من دفعها فهي إذن من الغارمين، فيجوز أن تعطيها زكاة مالك.







اللك وم والأله وما والرائد

# فتاوي اللجنة الدائمة

# قراءة القرآن بالأجر

س: حافظ القرآن يصلي بالناس أو يقرأ
 للميت بأجرة يستوفيها قبل القراءة، فهل يجوز ذلك؟

الجواب: الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على رسوله وآله وصحبه... وبعد:

تلاوة القرآن من أفضل العبادات، والأصل في العبادات أن تكون خالصة لوجه الله لا يقصد بها سواه من دنيا يصيبها أو وجاهة يحظى بها، إنما يرجو بها الله ويخشى عذابه، قال الله تعالى: ﴿فَاعْبُرِ اللَّهُ مُخْلِصًا لَهُ الدِّينُ الخَالِصُ ﴾ «الزمر: ٢، ٣»، وقال: ﴿وَمَا أُمْرُوا إِلاَّ لِيَعْبُدُوا اللَّهُ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ حُنْفَاءَ ﴾ «البينة: ٥»، وفي الحديث عن عمر بن الخطاب رضى الله عنه قال: سمعت رسول الله

يقول: «إنما الأعمال النيات وإنما لكل امرئ ما بالنيات وإنما لكل امرئ ما نوى، فمن كانت هجرته إلى الله ورسوله فهجرته الى الله ورسوله، ومن كانت هجرته إلى دنيا يصيبها أو امرأة ينكحها فهجرته إلى ما هاجر إليه، رواه البخاري ومسلم، فلا يجوز لقارئ القرآن أن يأخذ على قراءته أجرًا يستوفيه قبل

القراءة أو بعدها، سواء أكانت هذه القراءة في الصلاة أم كانت على الميت، ولذا لم يرخص أحد من العلماء في الاستئجار على تلاوة القرآن، وليس من هذا أخذُ أئمة المساجد والمؤذنين أجرًا من بيت مال المسلمين، فإنه ليس على التلاوة ولا على نفس الصلاة، إنما يأخذه مقابل تفرغه عن شغله الخاص بواجب كفائي عن المسلمين ونظيره أخذ خليفة المسلمين من بيت المال لاشتغاله بواجب أعمال الخلافة الإسلامية عن عمله الخاص الذي يكسب منه لنفسه، وكان عمر رضى الله عنه يعطى المجاهدين ومن لهم قدم صدق في الإسلام من بيت المال كل على قدر سابقته، وما قدمه لجماعة المسلمين من نفع عميم، وأكد من هذا أن الله جعل للعاملين على الزكاة الجابين لها نصبيهم في الزكاة، ولو كانوا أغنياء لقيامهم بواجب إسلامي للجماعة غنيهم وفقيرهم واشتغالهم بهذا مدة عن الكسب لأنفسهم.

# التوكيل في البيع

س: أعطاني سلعـــة بمبلغ ١٥٠ قرشاً لأبيعها له، ولي على ذلك البيع نسبة من الربح قدرها لي بـ ١٠٪،







فهل لي أن أبيع بأغلى من هذا الثمن وآخذ المكسب لي أم لا وما الحكم لو كان قد اشترط علي عدم البيع بأغلى من ١٥٠ قرشًا الجواب: يجوز بيع السلعة بأكثر من ثمنها إذا فارت، لكن الزيادة تكون ملكًا لصاحب السلعة، ولك من الربح كله النسبة التي شرطها لك، وأما إذا اشترط المالك عدم بيعها بسعر أغلى فتباع بالثمن الذي حدده الملك فقط.

# حكم استعمال العطور الكجوليه والتجارة في المصاحف

س:- حكم التجارة في العطورة الكحولية، واستعمالها إذا كانت نسبة الكحول كبيرة أو بسيطة، وكذا تجارة المصاحف.

الجواب: أولاً: إذا كانت نسبة الكحول بالعطور بلغت درجة الإسكار بشرب الكثير من تلك العطور، فالشرب من تلك العطور محرم، والاتجار فيها محرم، وكذا سائر

أنواع الانتفاع؛ لأنها خمر، سواء كثر أم قل، وإن لم يبلغ المخلوط من العطور بالكحسول درجة الإسكار بشرب الكثير منه جاز استعماله والاتجار فيه؛ لقول النبي على السكر كثيره فقليله

حرام».

ثانيًا: الاتجار في المصاحف جائز؛ لما فيه من التعاون على الخير، وتيسير الطريق للحصول على المصاحف، وحفظ القرآن أو قراعته نظرًا، والبلاغ وإقامة الحجة.

# بيعالدينبالدين

س: ما معنى بيع الكالئ بالكالئ وهل يدخل فيه أن تبيع السلعة التي اشتريتها بأجل ثم تبيعها بأجل قبل أن تدفع ثمنها الجواب: معنى بيع الكالئ بالكالئ هو: بيع النسيئة، أي بيع الدين

ان يبيع ما في الذمة حالاً من عروض
 وأثمان بثمن مؤجل لمن هو عليه أو غيره.

بالدين، وهو غير جائز، وله صور منها:

٧- أن يجعل رأس مال السلم دينًا، كأن يسلم مائة درهم إلى سنة في أصع من طعام أو نحوه، فإذا انقضى الأجل قال الذي عليه الحق للدافع: ليس عندي ما أعطيك إياه، ولكن بعني هذا الطعام بمائتي درهم إلى شهر ونحوه.

أما مسألة بيع السلعة المقبوضة التي الشتريتها بأجل، ثم تبيعها بأجل قبل أن تدفع ثمنها فه و جائز ولا تدخل في مسألة بيع الكالئ بالكالئ لأنه بيع للسلعة التي قبضتها واستقرت في ملكك بالشراء.

# حكم بيع الملابس التي يتبرج فيها النساء

س: الرجاء من سماحتكم إفتاءنا في حكم





يدع البناطيل الضيقة النسائية بأنواعها، وما يسمى منها بالجنز، والاسترتش، إضافة إلى الأطقم التي تتكون من بناطيل وبلاين، إضافة إلى بيع الجزم النسائية ذات الكعب العالى، إضافة إلى بيع صبغات الشبعر بأنواعها وألوانها المختلفة، خصوصًا ما يخص النساء، إضافة إلى بيع الملابس النسائية الشيفافة، أو ما يسمى بالشيفون، إضافة إلى الفساتين النسائية ذات نصف كم، والقصير منها، والتنانير النسائية القصيرة.

الحواب: كل ما يستعمل على وجه محرم، أو يغلب على الظن ذلك؛ فإنه يحرم تصنيعه واستيراده، وبيعه وترويجه بين المسلمين، ومن ذلك ما وقع فيه كثير من نساء اليوم هداهن الله إلى الصواب: من لبس الملابس الشفافة، والضيقة والقصيرة، ويجمع ذلك كله: إظهار المفاتن والزينة، وتحديد أعضاء المرأة أمام الرجال الأجانب، قال شبيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله تعالى: «كل لباس يغلب على الظن أنه يستعان بلبسه

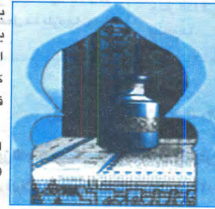
على معصية؛ فلا يجوز سعه وخياطته لمن يستعين يه على المعصية والظلم، ولهذا كره بيع الخبز واللحم لمن يعلم أنه يشرب عليه الخصر، وبيع الرياحين لمن يعلم أنه يستعين بها على الخمر والفاحشة، وكذلك كل مباح

في الأصل علم أنه يستعان به على معصية». فالواحب على كل تاجر مسلم تقوى الله عز وحل، والنصح لإخوانه المسلمين، فلا يصنع ولا يبيع إلا ما فيه خير ونفع لهم، ويترك ما فيه شر وضرر عليهم، وفي الحلال غنية عن الحرام: ﴿ وَمَن يَتُّق اللَّهُ يَجْعَل لَّهُ مَخْرَحًا (٢) وَيَرْزُقْهُ مِنْ حَيْثُ لاَ يَحْتُسِبُ ﴾ «الطلاق: ٢، ٣»، وهذا النصح هو مقتضى الإيمان، قال الله تعالى: ﴿ وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ مَعْضُهُمْ أَوْلِيَاءُ بَعْض يَأْمُرُونَ بِالْمُعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنكَرِ ﴾ «التوبة: ٧١»، وقال عليه الصلاة والسلام: «الدين النصيحة». قيل: لمن يا رسول الله؟ قال: «لله ولكتابه ولرسوله ولأئمة المسلمين وعامتهم». خرجه مسلم في صحيحه، وقال جرير بن عدد الله الدجلي رضي الله عنه: بايعت رسول الله ﷺ على إقام الصلاة وإبتاء الزكاة، والنصح لكل مسلم. مشفق على

ومراد شبيخ الإسلام رحمه الله بقوله

فيما تقدم:... ولهذا كره بيع الخبر واللحم لمن يعلم أنه يشرب عليه الخمر. إلخ كراهة تحريم كما يعلم ذلك من فتاواه في مواضع أخرى.

وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.



# حكم الاتجارفي الحيوانات

س: أود أن أتقدم لسماحتكم بسؤال عن حكم الشرع في الاتجار أو اقتناء الحيوانات التي تستخدم لإشباع الهواية أو لأغراض الزينة، ومنها على سبيل المثال لا الحصر:

١- طيور الزينة مثل: الببغاوات والطيور الملونة.

٧- الزواحف مثل: الثعابين والسحالي.

٣- المفترسات مثل: الذئاب والأسود
 والثعالب. إلخ.

حيث إنها تستخدم إما لأشكالها الجميلة أو لفرائها، مع العلم بأنها غالية الثمن، وتحفظ تحت الأسر، والتجارة فيها لها مردود عالى جدًا؟

الجواب: أولاً: بيع طيور الزينة مثل الببغاوات والطيور الملونة والبلابل لأجل صوتها جائز؛ لأن النظر إليها وسماع أصواتها غرض مباح، ولم يأت نص من الشارع على تحريم بيعها أو اقتنائها، بل جاء ما يفيد جواز حبسها إذا قام بإطعامها وسقيها وعمل ما يلزمها، ومن

ذلك ما رواه البخاري من حديث أنس قال: «كان النبي ﷺ أحسن الناس خلقًا، وكان لى أخ يقال له: أبو عمير- قال: أحيسه فطيمًا- وكان إذا جاء قال: «يا أبا عُمير ما فعل النُّغير؟» نغر كان يلعب به» الحديث. والنغر نوع من الطيور، قال الحافظ ابن حجر في شرحه «فتح الباري» في أثناء تعداده لما يستنبط من الفوائد من هذا الحديث قال: وفيه.. جواز لعب الصغير بالطوير، وجواز ترك الأبوين ولدهما الصغير يلعب بما أبيح اللعب به، وجواز إنفاق المال فيما يتلهى به الصغير من المباحات، وجواز إمساك الطير في القفص ونحوه، وقص جناح الطير إذ لا يخلو حال طير أبي عمير من واحد منهما، وأيهما كان الواقع التحق به الأخر في الحكم، وكذلك حديث أبى هريرة رضى الله عنه، أن النبي ﷺ قال: «دخلت امرأة النار في هرة حبستها، لا هي أطعمتها وسقتها ولا هى تركتها تأكل من خشباش الأرض». وإذا جاز هذا في الهرة جاز في العصافير ونحوها.

# قراراشهار رقم(۷۰۹)بتاریخ۲۰۰۵/۷/۱۲م

تشهد مديرية الشئون الاجتماعية بكفر الشيخ بأنه قد تم إشهار فرع جمعية أنصار السنة المحمدية بكفر الحرايرة بيلا وذلك طبقا لأحكام القانون ٨٤ لسنة ٢٠٠٢ ولائحته التنفيذية

# منروائع الماضي

# Samuel Control of the Control of the

# de My (La)

# بقلم فضيلة الشيخ

# صفوت الشوادفي رحمه الله

الحمد لله، والصلاة والسلام على

فقد اشتهر على كثير من الألسنة فضائل لهذا الشهر الكريم أكثرها غير صحيح، وصحيحها غير صريح، وكثرت حاجـة الناس إلى معرفـة الخطأ من الصواب، والتمييز بين الحق والباطل، وبيان ما هو سنة صحيحة، وما هو بدعة قبيحة.

هذا، وقد وردت أحاديث كثيرة في فضائل هذا الشهر، صحيحها غير صريح، وصريحها ضعيف أو موضوع!!

قال الحافظ ابن حجر رحمه الله: «لم يرد في فضل شهر رجب، ولا في صيامه، ولا في صيام شيء منه معين، ولا في قيام ليلة مخصوصة فيه حديث صحيح يصلح للحجة».

وقال أيضًا: «الأحاديث الصريحة الواردة في فضل رجب أو فضل صيامه أو صيام شيء منه تنقسم إلى قسمين: قسم ضعيف، وقسم موضوع»!!

وقد جمع- رحمه الله- الضعيف فكان أحد عشر حديثا، وجمع الموضوع فكان واحدًا وعشرين حديثًا.

وبيانها كالآتى:

١- إن في الجنّة نهرًا يُقال له رجب... إلخ.
 عنف.

٢- كان رسول الله ﷺ إذا دخل رجب قال:
 «اللهم بارك لنا في رجب وشعبان وبلغنا
 رمضان». ضعيف.

٣- لم يصم رسول الله ﷺ بعد رمضان، إلا
 رحدًا وشعبان. ضعيف.

٤- رجب شـهـر الله، وشـعـبان شـهـري،
 ورمضان شهر أمتى. باطل.

ه- فضل رجب على سائر الشبهور... إلخ. موضوع.

٦- من صام من رجب يومًا إيمانًا واحتسابًا... ومن يومين... ثلاثة. إلخ. موضوع،

٧- رجب شــهـر الله، ويدعى الأصم... إلخ. وضوع.

٨- من فرج عن مؤمن كربة في رجب.. إلخ. موضوع.

9- أن أيام رجب مكتوبة على أبواب السماء السادسة، فإذا صام الرجل منه يومًا.. إلخ. في اسناده كذاب.

١٠- الحديث الوارد في صلاة أول ليلة منه.

الم الم ميام يوم من رجب مع صلاة أربع ركعات فيه على كيفية معنية في القراءة...

١٢- من صلى ليلة سبع وعشرين من رجب اثنتي عشرة ركعة.. إلخ. موضوع.

 ١٣ من صلى ليلة النصف من رجب أربع عشرة ركعة.. إلخ. موضوع.

١٤- بعثت نبيًا في السابع والعشرين من رحب. إسناده منكر.

ُ 10 أ- أحاديث كثيرة مختلفة اللفظ والسياق كلها في فضل صوم رجب، وكلها موضوعة.

قال أبو بكر الطرطوشي في كتاب «البدع والحواث»: يكره صوم رجب على ثلاثة أوجه؛ لأنه إذا خصه المسلمون بالصوم من كل عام حسب ما يفعل العوام، فإما أنه فرض كشهر رمضان!! وإما سنة ثابتة كالسنن الثابتة، وإما

التوجيك العدد ٢٠٤ السنة الرابعة والثلاثون ٦٣

لأن الصوم فيه مخصوص بفضل ثواب على صيام باقي الشهور! ولو كان من هذا شيء لبينه 🦫 الإسراءوالعراج

ذكر العلامة أبو شامة في كتابه «الباعث على إنكار البدع والحواث»، أن الإسراء لم يكن في شهر

قال رحمه الله: «ذكر بعض القصاص أن الإسراء كان في رجب؛ وذلك عند أهل التعديل والتجريح عين الكذب، قال أبو إسحاق الحربي: أسري برسول الله 👺 ليلة سبع وعشرين من شهر ربيع الأول». اهـ.

وذكر الحافظ في «فتح الباري» أن الضلاف في تحديد وقته يزيد على عشرة أقوال، منها أنه وقع في رمضان، أو في شوال، أو في رجب، أو في ربيع الأول، أو في ربيع الآخر.

وقد بين شيخ الإسلام ابن تيمية أن ليلة الإسراء لم يقم دليل معلوم على تحديد شهرها أو عشرها - أي العشر التي وقعت فيها، أو عينها، يعنى نفس الليلة.

وخلاصة أقوال المحققين من العلماء أنها ليلة عظيمة القدر مجهولة الغين.

ولتبسيط هذه المسألة وتيسيرها نقول:

بعض العبادات تتعلق بوقت معلوم لا نتعداه ولا نتخطاه كالصلاة المكتوبة: ﴿إِنَّ الصَّلاةَ كَانَتْ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ كِتَابًا مُوْقُوتًا ﴾

وبعض العبادات أخفى الله وقتها عنا وأمرنا بالتماسها، ليتنافس المتنافسون ويجتهد المجتهدون؛ كليلة القدر في ليالي الوتر في العشير الأواخر من رمضان، وكذلك ساعة الإجابة في يوم الجمعة.

وهناك أوقات جليلة القدر عند الله، وليس لها عبادة مشروعة لا صلاة ولا غيرها، ولذلك أخفى الله علمها عن عباده؛ كليلة الاسراء.

هذا، وقد جمع المشرف العام على مجلة الجندي المسلم البدع التي تقع قديمًا وحديثًا في شهر رجب، فقال: «الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبى بعده، أما بعد: فإن الشبهور والأيام تتفاضل كما يتَ فَاضِل الناس، فرمضان أفضل الشبهور، ويوم الجمعة أفضل الأيام، وليلة القدر أفضل الليالي.

والميزان في إثبات أفضلية شهر أو يوم أو ليلة أو ساعة شرعُ الله تعالى، فما ثبت في الكتاب أو السنة الصحيحة أن له فضلاً أثبت له ذلك الفضل، وما لم برد فيهما أو ورد في أحاديث ضعيفة أو موضوعة فلا يعترف به ولا يميز على غيره.

ومن الأشبهر المحرمة التي ثبتت حرمتها بالكتاب والسنة شهر رجب المحرم ولكن طاب لبعض المتدعة أن يزيدوا على ما جعله الشارع له من مزية باختراع عبادات واحتفالات ما أنزل الله بها من سلطان، مضاهاة لأهل الجاهلية، حيث كانوا يفعلون كثيرًا منها فيه، ومن هذه الضلالات:

١- ذبح ذبيحة يسمونها (العتيرة)، وقد كان أهل الجاهلية يذبحونها فأبطل الإسلام ذلك، حيث قال النبي ﷺ: «لا عتيرة في الإسلام». «أخرجه أحمد:

قال أبو عبيدة: العتيرة هي الرجبية ذبيحة كانوا يذبحونها في الجاهلية في رجب يتقربون بها لأصنامهم. «فتح الباري لابن حجر: ١٢/٩».

وقال ابن رجب: ويشبه الذبح في رجب اتضاده موسمًا وعيدًا كأكل الحلوى ونصوها. «لطائف

٢- اعتقاد أن ليلة السابع والعشرين من رجب هي ليلة الإسراء والمعراج؛ مما أدى إلى عمل احتفالات عظيمة بهذه المناسبة، وهذا باطل من وجهين:

أ- عدم ثبوت وقوع الإسراء والمعراج في تلك الليلة المزعومة، بل الضلاف بين المؤرخين كبير في السِّنَّة والشهر الذي وقع فيه، فكيف بذات الليلة.

ب- أنه لو ثبت أن وقوع الإسراء والمعراج كان في تلك الليلة بعينها لما جاز إحداث أعمال فيها لم يشرعها الله ولا رسوله، ولا شك أن الاحتفال بها عبادة، والعبادة لا تثبت إلا بنص، ولا نص حينئذ، فالاحتفال بها من المحدثات في الدين، فكيف إذا انضم إلى ذلك أوراد وأذكار مبتدعة، وفي بعضها شركيات وتوسل واستغاثة بالنبي 👺 مما لا يجوز صرفه إلا لله تعالى.

٣- اختراع صلاة في أول ليلة جمعة من رجب يسمونها صلاة الرغائب ووضعوا فيها أحاديث لا تصح عن النبي على وهي صلاة باطلة مستدعة عند جمهور العلماء.

٤- تخصيص أيام من رجب بالصيام، وقد ثبت أن عمر رضى الله عنه، كان يضرب أكف الرجال في صوم رجب حتى يضعوها في الطعام، ويقول: وما رجب؟ إن رجبًا كان يعظمه أهل الجاهلية، فلما كان الإسلام ترك. «مصنف ابن أبي شيبة: ٣٤٥/٢».

٥- تخصيص رجب بالصدقة لاعتقاد فضله، والصدقة مشروعة في كل وقت، واعتقاد فضيلتها في رجب بذاته اعتقاد خاطئ.

٦- تخصيص رجب بعمرة يسمونها (العمرة الرجبية)، والعمرة مشروعة في أيام العام كلها، والمنوع تخصيص رجب بعمرة واعتقاد فضلها فيه

وكل ما سبق من بدع وضلالات مبنى على اعتقاد خاطئ وأحاديث ضعيفة وموضوعة في فضل رجب، كما بين ذلك الصافظ ابن حجر، رحمه الله تعالى. «تبيين العجب بما ورد في فضل رجب: ص٢٣».

وحري بالمسلم أن يتبع ولا يبتدع؛ إذ محمة الله تعالى ومحبة رسوله ﷺ تنال بالاتباع لا بالابتداع، قال تعالى: ﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ اللَّهَ فَاتَّبِعُونِي يُحْبِبْكُمُ اللَّهُ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبِكُمْ وَاللَّهُ غَفُورٌ رُحِيمٌ (٣١) قُلْ أَطِيعُوا اللَّهَ وَالرَّسُولَ فَإِن تَوَلُواْ فَإِنَّ اللَّهَ لاَ يُحِبُّ الكَافِرِينَ ﴾ «أل عمران: ٣١، ٣٢». اهـ.

وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وآله وصحبه.



# إعداد/د.عبك العظيم بدوي

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وآله وصحيه ومن والاه، وبعد:

لقد باتت مصر أمنة مطمئنة سنين عددًا، بعد حادث قتل السياح في مدينة الأقصر، وظُنَّ أنَّ الإرهاب قد اختفى بوجهه القبيح من أرض الكنانة، ثم فوجئت مصر وشعبها بحوادث الإرهاب تتابع وتتلاحق، ففي خلال تسعة أشهر كانت حادثة طابا، ثم الأزهر، ثم شرم الشبيخ، فما حكم الإسلام في هذه التفحيرات، وماذا فرض الإسلام على المسلمين حكومة وشعبًا ضد هؤلاء الخارجين على الإسالام والنظام والقانون والأخلاق؟

لقد أمر الله تعالى المؤمنين بالحفاظ على الأمن والأمان بالوقوف في وجه كل من أراد أنْ يزعزع أمنهم، أو يحدث في صفهم الفوضي ويثير فيهم القلق و الاضطراب، كفارًا كانوا أو مسلمين، أفرادًا كانوا أو جماعات، قال تعالى: ﴿ إِنَّمَا جَزَاءُ الَّذِينَ يُحَارِبُونَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَيَسْعَوْنَ فِي الأَرْضِ فَسَادًا أَنْ يُقَتِّلُوا أَوْ يُصِلِّدُوا أَوْ تُقَطَّعَ أَيْدِيهِمْ وَأَرْجِلُهُمْ مِنْ خِلاَفٍ أَوْ يُنْفَوْا مِنَ الأَرْضِ ذَلِكَ لَهُمْ خِزْيٌ فِي الدُّنْيَا وَلَهُمْ فِي الآخِرِةِ عَـذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ «المائدة: ٣٣»، وتسمى هذه الآيةُ آيةُ المصاربة أو الحسرابة «والمحارية مفاعلة من الحرب، وهي ضد السلم، وهو السلامة من الأذي والضرر والأفات، والأمن على النفس والمال».

وقد عرُّف الفقهاء الحرابة بأنَّها : خروج طائفة مسلحة في دار الإسلام، لإحداث الفوضي وسفك الدماء، وسلب الأموال، وهتك الأعراض، وإهلاك الحرث والنسل، متحديةً بذلك الدِّين والأخلاق والنظام والقانون. ولا فرق بين أنْ تكون هذه الطائفة من المسلمين، أو الذميين، أو المعاهدين أو الحربيين، ما دام ذلك في دار الإسلام، وما دام عدوانها على كل محقون الدم. وكما تتحقق الحرابة بخروج جماعة من الجماعات، فإنَّها تتحقق كذلك بخروج فرد من الأفراد، فلو كان لفرد من الأفراد فضل جبروت وبطش، ومزيد قوة وقدرة يغلب بها الجماعة على النفس والمال والعرض، فهو محارب.

ويدخل في مفهوم الحرابة العصابات المختلفة، كعصابة القتل، وعصابة خطف الأطفال، وعصابة اللصوص للسطو على البيوت والبنوك، وعصابة خطف البنات والعذارى للفجور بهنُّ، وعصابة اغتيال الحكام ابتغاء الفتنة، واضطراب الأمن، وعصابة إتلاف الزروع وقتل المواشي والدواب، فخروج هذه الجماعة على هذا النصو يعتبر محاربة، لأنَّ هذه الطائفة الضارجة على النظام تعتبر محاربة للجماعة من جانب، ومحاربة للتعاليم الإسلامية التي جاءت لتحقق أمن الجماعة وسلامتها بالحفاظ على حقوقها من جانب أخر.

وكما يسمى هذا الخروج على الجماعة وعلى

دينها حرابة، فإنَّه يسمى أيضًا قطع طريق، لأنَّ الناس ينقطعون بخروج هذه الجماعة عن الطريق، فلا يمرُّون فيه، خشية أنْ تسفك دماؤهم، أو تسلب أموالهم، أو تهتك أعراضهم، أو يتعرضون لما لا قدرة لهم على مواجهته. والعن الق علمامي والعالم

وقد تبرأ رسول الله ﷺ ممن حمل السلاح وقطع الطريق، وأخاف الآمنين، فقال ﷺ: «مَنْ حَمَلَ عَلَيْنَا السِّلاَحَ فَلَيْسَ مِنًّا»). فإذا لم يكن له شرف الانتساب إلى الإسلام والمسلمين وهو حي، فليس له هذا الشرف بعد الموت أيضًا، لأنَّه يبعث كل عبد على ما مات عليه، والنبي ﷺ يقول: «مَنْ خَرَجَ مِنَ الطَّاعَةِ وَفَارَقَ الجُمَاعَةُ ثُمُّ مَاتَ مَاتَ مِعِثَةً حَاهِليَّةً».

وقد سمَّى الله الخارجين على الجماعة محاربين لله ورسوله، وأمر بالوقوف في وجههم بقوة للقضاء على فتنتهم، وقضى عليهم بأقسى أنواع العقوية، فقال تعالى: ﴿ إِنَّمَا جَزَاءُ الَّذِينَ يُحَارِبُونَ اللَّهُ وَرَسُولَهُ وَيَسْعَوْنَ فِي الأَرْضِ فَسَادًا أَنْ يُقَتَّلُوا أَوْ يُصِلِّبُ وا أَوْ تُقَطِّعَ أَيْدِيهِمْ وَأَرْجِلُهُمْ مِنْ خِلَفٍ أَوْ يُنْفَوْا مِنَ الأَرْضِ ذَلِكَ لَهُمْ خِرْيٌ فِي الدُّنْيَا وَلَهُمْ فِي الأَخْرِرَةِ عَـذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ «المائدة: ٣٣»، وقد اخـتلف المفسرون في سبب نزول هذه الآية، وأكثرهم على أنَّه نزلت في العُرنيِّين، لما رواه الشيخان وغيرهما:

عَنْ أَنَس رَضِي اللَّهُ عَنْهُ « أَنَّ نَاسًا مِنْ عُـرَيْنَةَ قَدِمُوا عَلَى رَسُولِ اللَّهِ ﷺ فَاجْتُووُا الْدِينَةَ فَأَمَرَهُمُ النَّبِيُّ ﷺ أَنْ يَلْحَقُوا بِرَاعِيهِ، يَعْنِي الإبلَ فَيَشْرَبُوا مِنْ ٱلْبَانِهَا وَأَبْوَالِهَا فَلَحِقُوا بِرَاعِيهِ، فَشَرِبُوا مِنْ ٱلْبَانِهَا وَٱبْوَالِهَا حَتَّى صَلَحَتْ ٱبْدَانُهُمْ، فَقَتَلُوا الرَّاعِيَ وَسَاقُوا الإبلَ فَبَلَغَ النَّبِيُّ ﷺ فَبَعَثَ فِي طُلَبِهِمْ، فَجِيءَ بِهِمْ فَقَطَعَ أَيْدِيَهُمْ وَأَرْجُلُهُمْ وَسَمَرَ أَعْيُنَهُمْ وَأَلْقُوا فِي الحْرَّةِ حَتَّى مَاتُوا ». وفي رواية لأبى داود: قَالَ: « فَبَعَثَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ في طلَبِهمْ قَافَةً فَأُتِيَ بِهِمْ، قَالَ: فَأَنْزَلَ اللَّهُ تَبَارِكَ وَتَعَالَى فِي ذَلِكَ ﴿ إِنَّمَا جَزَاءُ الَّذِينَ يُحَارِبُونَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَيَسْعَوْنَ فِي الأَرْضِ فَسِنَادًا ﴾ الآيةُ.

قال الشوكاني: « ولا اعتبار بخصوص السبب، بل الاعتبار بعموم اللفظ، وقد قيل: المراد بمحاربة الله المذكورة في الآية هي محاربة رسول الله

ومحاربة المسلمين في عصره ومن بعد عصره، بطريق العبارة دون الدلالة ودون القياس، لأنَّ ورود النص ليس بطريق خطاب المشافهة حتى يختص حكمه بالمكلفين عند النزول فيحتاج في تعميم الخطاب لغيرهم إلى دليل آخر. وقيل: إنَّها جعلت محاربة المسلمين محاربة لله ورسوله إكبارًا لحربهم وتعظيمًا لأذيتهم، لأَنَّ الله سبحانه لا يحارب ولا

والأوْلى أنْ تفسر محاربة الله سبحانه بمعاصيه ومخالفة شرائعه، ومحاربة الرسول تحمل على معناها الحقيقي، وحكم أمته حكمه وهم أسوته، والسعي في الأرض فسادًا يطلق على كل ما يصدق عليه أنَّه فساد في الأرض، فالشرك فساد في الأرض، وقطع الطريق فساد في الأرض، وسفك الدماء وهتك الحرمات ونهب الأموال فساد في الأرض، والبغي على عباد الله بغير حق فساد في الأرض وهدم البنيان وقطع الأشجار وتغوير الأنهار فساد في الأرض.

وإذا تقرر هذا علم أنَّ المحارية تطلق على كل من وقع منه ذلك، سواء أكان مسلمًا أم كافرًا، في مصر وغير مصر، في كل قليل وكثير، وجليل وحقير، وأنُّ حكم الله في ذلك هو ما ورد في هذه الآية من القتل أو الصلب، أو قطع الأيدي والأرجل من خلاف، أو النفى من الأرض».

وقد اختلف المفسرون في هذه العقوبة: أعلى الترتيب هي أم على التخيير؟

ففي رواية عن ابن عباس قال: من شهر السلاح في فئة الإسلام، وأخاف السبيل ثُمَّ ظفر به وقدر عليه فإمام المسلمين فيه بالخيار إنْ شاء قتله، وإنْ شياء صلبه، وإنْ شياء قطع يده ورجله، وبهذا القول قال جماعة من السلف. وقال الجمهور: هذه الآية منزلة على أحوال: عن ابن عباس قال: في قطاع الطريق: إذا قتلوا وأخذوا المال قتلوا وصلبوا، وإذا قتلوا ولم يأخذوا المال قتلوا ولم يصلبوا، وإذا أخذوا المال ولم يقتلوا قطعت أيديهم وأرجلهم من خلاف، وإذا أخافوا السبيل ولم يأخذوا المال نفوا من الأرض».

وهكذا اشتملت هذه العقوبات على كل ما فيه ذل وهوان للذين يحاربون الله ورسوله، قطاع الطرق، ولذلك قال تعالى: ﴿ ذَلِكَ لَهُمْ خَرْيٌ فِي الدُّنْيَا ﴾ أي ذلك الحزاء من القطع والقتل والصلب والنفي ﴿ ذَلِكَ لَهُمْ خِزْيٌ فِي الدُّنْيَا ﴾ والخزي هنا الهوان والذل والافتضاح ﴿ وَلَهُمْ فِي الآخِرَةِ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ وظاهره أنُّ معصية الحرابة مخالفة للمعاصى غيرها، إذ حِمع فيها بين العقاب في الدنيا والعقاب في الآخرة، تغليظًا لذنب الحرابة، وهو مخالف لظاهر قوله ﷺ في حديث عُبَادَةً بْنِ الصَّامِتِ رَضِي اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: كُنَّا عِنْدَ النَّبِيِّ ﷺ فَقَالَ: «أَتُبَايِعُونِي عَلَى أَنْ لاَ تُشْرِكُوا بِاللَّهِ شَنِيْئًا، وَلاَ تَزْنُوا، وَلاَ تُسْرِقُوا، وَقَرَأَ آيَةَ النَّسَاءِ فَمَنْ وَفَى مِنْكُمْ فَأَجْرُهُ عَلَى اللَّهِ وَمَنْ أَصَابَ مِنْ ذَلِكَ شَيْئًا فَعُوقِبَ به في الدنيا فَهُوَ كَفَّارَةٌ لَهُ وَمَنْ أَصَابَ مِنْهَا شَيْئًا مِنْ ذَلِكَ فَسَتَرَهُ اللَّهُ فَهُوَ إِلَى اللَّهِ إِنْ شَيَاءَ عَذَّبِهُ وَإِنْ شَبَاءَ غَفَرَ لَهُ». ويحتمل أَنْ يكون ذلك على حسب التوزيع، فيكون الخزي في الدنيا لمن عوقب، والعقاب في الأخرة إنْ سلم في الدنيا من العقاب، فتجرى معصية الحرابة مجرى سائر المعاصى، وهذا الوعيد كغيره مقيد بالمشيئة وله تعالى أنْ يغفر هذا الذنب، ولكن في الوعيد خوف على المتوعد عليه من نفاذ الوعيد.

وعلى الرغم من شناعـة هذه الحريمة-حريمة الحرابة أو قطع الطريق- فإنَّ الله تعالى يفتح للمحاربين باب التوبة، ويأمر المؤمنين أنْ يقبلوا منهم توبتهم، وأنْ لا يؤاخذوهم بسالف جرائمهم إذا جاؤوا مستسلمين، يقول الله تعالى: ﴿ إِلَّا الَّذِينَ تَابُوا مِنْ قَبْلِ أَنْ تَقْدِرُوا عَلَيْهِمْ فَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ غَفُورُ رَحِيمٌ ﴾ «المائدة: ٣٤» «وإنَّمَا كان ذلك كذلك لأنَّ التوبة قبل القدرة عليهم والتمكن منهم دليل على يقظة القلب، والعزم على استئناف حياة نظيفة بعيدة عن الإفساد والمحاربة لله ورسوله، ولهذا شملهم عفو الله، وأسقط عنهم كل حق من حقوقه إنْ كانوا قد ارتكبوا ما يستوجب العقوبة، أمَّا حقوق العباد فإنَّها لا تسقط عنهم، وتكون العقوبة حينئذ ٍ ليست من قبيل الحرابة، وإنَّمَا يكون من باب القصاص، والأمر في ذلك يرجع إلى المجنى عليهم لا إلى

الحاكم، فإن كانوا قد قتلوا سقط عنهم تحتم القتل، ولولى الدم العفو أو القصاص، وإنْ كانوا قد قتلوا وأخذوا المال سقط الصلب وتحتم القتل وبقى القصاص وضمان المال، وإنْ كانوا قد أخذوا المال سقط القطع وأخذت الأموال منهم إنْ كانت بأيديهم، وضمنوا قيمة ما استهلكوا، لأنَّ ذلك غصب فلا يجوز ملكه لهم، ويصرف إلى أربابه، أو يجعله الحاكم عنده حتى يعلم صاحبه، لأنَّ توبتهم لا تصح إلاَّ إذا أعادوا الأموال المسلوبة إلى أربابها. فإذا رأى أولوا الأمر إسقاط حق مالي عن المفسدين من أجل المصلحة العامة وحب أنْ يضمنوه من بيت المال».

واختار الطبري أنَّ التوبة تسقط عنهم حقوق الله وحقوق الآدميين إلاً ما كان قائمًا بأيديهم بعينه فيرده على أهله، وروى عن الصحابة ما يؤيد مذهبه، فقال: عن الشعبي أنُّ حارثة بن زيد حارب في عهد على بن أبى طالب، فأتى الحسن بن على فطلب إليه أَنْ يستأمن له فأبي، ثُمُّ أتى ابن جعفر فأبي عليه، فأتى سعيد بن قيس الهمداني فأمنه، وضمه إليه، وقال له: استأمن لي أمير المؤمنين، فَلَمَّا صلى عليٌّ الغداة أتاه سعيد بن قيس فقال: يا أمير المؤمنين! ما جزاء الذين يحاربون الله ورسوله؟ قال: «أَنْ يُقَتُّلُوا أَوْ يُصلُّبُوا أَوْ تُقَطَّعَ أَيْدِيهِمْ وَأَرْجُلُهُمْ مِنْ خِلاَفٍ أَوْ يُنْفَوْا مِنَ الأَرْضِ» قال: ثُمُّ قال: «إلاَّ الَّذِينَ تَابُوا مِنْ قَبْلِ أَنْ تَقْدِرُوا عَلَيْهِمْ فَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ» قال سعيد: وإنْ كان حارثة ابن زيد؟ قال: وإنْ كان حارثة بن زيد، قال: فهذا حارثة بن زيد قد جاء تائبًا فهو أمين، قال نعم. فجاءه فبايعه، وقبل ذلك منه وكتب له أمانًا.

فهذه دعوة لكل الخوارج المحاربين لله ولرسوله، المروعين للرّمنين، المزهقين للأرواح البريئة بغير حق، هذه دعوة عامة لهم كفارًا كانوا أو مسلمين فإنا لا ندرى من وراء هذه الأحداث- هذه دعوة عامـة لهم بوضع السلاح والتوبة من قبل أنْ يقدر عليهم فتنفذ فيهم العقوبة المذكورة، أو يأتيهم الموت بغتة، ﴿ وَلَعَذَابُ الآخِرَةِ أَشْنَقُّ ﴾ «الرعد: ٣٤».

وهذه نصيحة لشباب المسلمين: إنَّ هذه التفحيرات لا يقرها شرع ولا دين ولا أخلاق، فهي

تقتل الأبرياء من المسلمين والكفار المسالمين، وتودى بحياة المنتحرين القائمين بعملية التفجير، فهؤلاء ثلاثة من القتلي تذهب التفحيرات بأرواحهم وكل قتبل من الثلاثة، قتلُه بوجب النار، أمَّا قتل المسلم، فقد قال تعالى: ﴿ وَمَنْ يَقْتُلْ مُؤْمِنًا مُتَعَمِّدًا فَجَزَاؤُهُ حَهَنَّهُ خَالدًا فِيهَا وَغَضِيَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَلَعَنَهُ وَأَعَدُّ لَهُ عَـذَابًا عَظِيمًا ﴾ «النساء: ٩٣»، وأمًّا قتل الكافير المسالم، فقد قال ﷺ: «مَنْ قَتَلَ مُعَاهَدًا لَمْ يَرَحْ رَائِحَةَ الجُنْةِ، وَإِنَّ رِيحَهَا لَيُوجِدُ مِنْ مَسِيرَةِ أَرْبَعِينَ عَامًا»، وأمَّا قتل المُنفِّذ للعملية نفسه، فهو أيضًا يوجب النار، لقوله ﷺ: « مَنْ قَتَلَ نَفْسَهُ بِحَدِيدَةٍ فَحَدِيدَتُهُ فِي يَدِهِ يَتَوَجَّأُ بِهَا فِي بَطْنِهِ فِي نَارٍ جَهَنَّمَ خَالِدًا مُخَلِّدًا فِيهَا أَيِدًا، وَمَنْ قَتَلَ نَفْسَهُ يَسُمُّ فَسُمُّهُ فِي يَدِهِ يَتَحَسَّاهُ فِي نَارِ جَهَنَّمَ خَالِدًا مُخَلِّدًا فِيهَا أَبَدًا، وَمَنْ تَرَدِّي مِنْ حِيلِ فَقَتَلَ نَفْسَهُ فَهُوَ يَتَرَدُّي فِي نَارِ حِهَنَّمَ خَالِدًا مُخَلِّدًا فِيهَا أَبِدًا».

فهل بعد هذه النصوص الصريحة يعتقد الجناة إِنْ كَانُوا مسلمين أَنَّهم مجاهدون في سبيل الله وأَنُّ لهم الجنة؛ وهل ذلك إلاَّ الأماني والغرور التي قال الله فيها عن الشيطان الرجيم: ﴿ يَعِدُهُمْ وَيُمَنِّيهِمْ وَمَا يَعِدُهُمُ الشَّيْطَانُ إِلاَّ غُرُورًا ﴾ «النساء: ١٢٠».

يا أيها الشباب المغرَّر به، إنْ استهنت بأرواح الناس فكيف هانت عليك نفسك، تبذلها رخيصة في سراب تظنه ماء، لقد خدعوك حين سموك مجاهدًا، وخدعوك حين وعدوك بالجنة، وكأنِّي بهؤلاء الجناة وقد لقوا الله: ﴿ وَبَدَا لَهُمْ مِنَ اللَّهِ مَا لَمْ يَكُونُوا نَحْتَسِبُونَ (٤٧) وَبَدَا لَهُمْ سَنِّئَاتُ مَا كَسَبُوا وَحَاقَ بِهِمْ مَا كَانُوا بِهِ بِسِنْتَهْرْئُونَ ﴾ «الزمر: ٤٧- ٤٨».

يا معشر الشباب: لابد من مجالسة العلماء، ولابد من مخالطة العلماء، ولابد من الاستماع للعلماء، ولابد من قبول نصائح العلماء وتوجيهاتهم وإرشاداتهم، فلولا العلماء لصبار الناس كالبهائم، ولولا العلماء لضل الناس الطريق، وإياكم ثم إياكم من الدخول في عموم هذه الآية: ﴿ قُلْ هَلْ نُنَبِّئُكُمْ بِالأَخْسَرِينَ أَعْمَالاً (١٠٣) الَّذِينَ ضَلَّ سَعْبُ هُمْ في الحْيَاةِ الدُّنْيَا وَهُمْ يَحْسَبُونَ أَنَّهُمْ يُحْسِنُونَ صُنْعًا ﴾

إنَّ من سماحة الإسلام وعظمته في وقت اشتعال نار الحرب أنَّه قصر الحرب على المحاربين، ونهي عن نقل الحرب عن ميدانها إلى الأمنين المطمئنين في معابدهم أو في بيوتهم أو في مصانعهم ومتاجرهم، عَنْ ابْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهِما قَالَ: مَرَّ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ بِامْرَأَةً بِوْمَ فَتْح مَكَّةً مَقْتُولَةٍ فَقَالَ: مَا كَانَتْ هَذه تُقَاتِلُ، ثُمَّ نَهَى عَنْ قَتْلِ النِّسَاءِ وَالصِّيْنِانِ»، والعلة كونهم لا يقاتلون كما صرح بذلك النَّبِيُّ ﷺ في حديث رَبَاح بْن الرَّبِيعِ أَخِي حَنْظَلَةَ الْكَاتِبِ أَنَّهُ أَخْبَرَهُ أَنَّهُ خَرَجَ مَعَ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ فِي غَرُّومَ غَرَّاهَا، وَعَلَى مُقَدِّمَتِهِ خَالِدُ بْنُ الْوَلِيدِ، فَمَرَّ رَبَّاحٌ وَأَصْحَابُ رَسُول اللَّهِ ﷺ عَلَى امْرَأَةٍ مَقْتُولَةٍ مِمَّا أَصِبَابِتِ الْمُقَدِّمَةُ، فَوَقَفُوا يَنْظُرُونَ إِلَيْهَا وَيَتَعَجَّبُونَ مِنْ خَلْقِهَا حَتَّى لَحَقَّهُمْ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ عَلَى رَاحِلَتِهِ، فَانْفَرَجُوا عَنْهَا فَوَقَفَ عَلَيْهَا رَسِنُولُ اللَّهِ ﷺ فَقَالَ: «مَا كَانَتْ هَذِهِ لِتُقَاتِلَ، فَقَالَ لأَحَدِهِمُ: الحُقُّ خَالِدًا فَقُلُ لَهُ لاَ تقتلون ذُرِّنَّةُ وَلاَ عَسِفًا».

وبناء على هذه العلة فإنه يلحق بالنساء والصبيان الرهبان والنساك والشيوخ والمرضى وغيرهم من الذين اعتزلوا الحرب والقتال ممن يسمون بالمدنيين، فيجب احترامهم وصيانة أموالهم، ومعنى هذا أننا لا ننكر التفجيرات في مصرنا الحبيبة وحدها، بل ننكرها كذلك في لندن وفي غيرها من بقاع المعمورة، لأنَّها تستهدف المدنيين الأمنين، والإسلام نهى عن قتل المدنيين في حالة الحرب فكيف بحالة السلم.

ومن سماحة الإسلام وعظمته أنْ عمل على توفير الأمن والأمان للسفراء والرسل الذين يسعون بين الطرفين لنقل وحهات النظر وتبادل الأراء لايقاف

عَنْ سَلَمَةَ بْنِ نُعَيْمِ بْنِ مَسْعُودِ الأَشْجَعِيِّ عَنْ أَبِيهِ نُعَيْم قَالَ سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ لَهُمَا حِينَ قَرَأَ كِتَابَ مُستَدِّلِمَةَ: « مَا تَقُولِانَ أَنْتُمَا»؟ قَالاً: نَقُولُ كَمَا قَالَ قَالَ: « أَمَّا وَاللَّهِ لَوْلاَ أَنَّ الرُّسُلُ لاَ تُقْتَلُ لَضَرَبْتُ

فهل علم الشبياب هذه الآداب فخالفوها؟ أو جهلوها فعصوا أمر ربهم؟ نسأل الله للحميع الهداية والتوفيق.

# الصلحيين الناس وصياة ربالنياة

الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من لا نبى بعده، أما بعد:

فإن المتأمل في أحوال الناس، يجد أن المجتمعات لا تخلو من المشاكل، وأن الكثير من الاعتداءات على الأرواح وضياع الحقوق وتشبتت أفراد الأسرة الواحدة، إنما يرجع أكثره إلى التهاون في الإصلاح بين المتخاصمين، حتى عمَّ الشِّرُّ؛ القريبَ والبعيد، وأهلكت النفوس والأموال وقطع ما أمر الله به أن يوصل، وقد كان يكفي لإزالة ما في النفوس من الأضغان والأحقاد والكراهية، كلمة واحدة من عاقل لبيب، ناصح مخلص، تقضى على الخصومات في مهدها فيتغلب جانب الخير ويرتفع الشر ويسلم المجتمع من التصدع والانشقاق. صما و المقافا و إلا الما

# الصلح سن الناس وصية ريانية

قال تعالى: ﴿ مَن يَشْفُعْ شَفَاعَةً حَسَنَةً يَكُن لَّهُ نَصِيبٌ مِّنْهَا وَمَن يَشْفُعْ شَنْفَاعَةً سَيِّئَةً يَكُن لَّهُ كِفْلٌ مِّنْهَا وَكَانَ اللَّهُ عَلَى كُلِّ شَنَيْءٍ مُقِيتًا ﴾،

قال الإمام القرطبي رحمه الله: «من شفع شفاعة حسنة لصلح بين اثنين، استوجب الأحر». «الجامع لأحكام القرآن للقرطبي جه

وقال سبحانه: ﴿ وَلاَ تَجْعَلُوا اللَّهُ عُرْضَةً لأَيْمَانِكُمْ أَن تَبَرُّوا وَتَتُّقُوا وَتُصْلِحُوا بَيْنَ النَّاس وَاللَّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾ «البقرة: ٢٢٤».

قال الإمام ابن جرير الطبري- رحمه الله: لا تجعلوا الله قوة لأيمانكم في أن لا تبروا ولا

# صلاح الدين نجيب

تتقوا ولا تصلحوا بين الناس، ولكن إذا حلف أحدكم فرأى الذي هو خير مما حلف عليه منْ ترك البر والإصلاح بين الناس، فليحنث في يمينه، وليبر، وليتق الله، وليصلح بين

وقال جل شائه: ﴿ لا خَيْرَ فِي كَثِيرِ مِّن نَّجْ وَاهُمْ إِلاَّ مَنْ أَمَرَ بِصِيدَقَةٍ أَوْ مَعْرُوفٍ أَوْ إِصْلاح بَيْنَ النَّاسِ وَمَن يَفْعَلْ ذَلِكَ ابْتِغَاءَ مُرْضَاتُ اللَّهِ فَسَوْفَ نُؤْتِيهِ أَجْرًا عَظِيمًا ﴾ «النساء: ۱۱٤».

قال الإمام ابن جرير الطبرى رحمه الله: «لا خير في كثير من نحوى الناس جميعًا إلا من أمر بصدقة أو معروف، والمعروف هو كل ما أمر الله به أو ندب إليه من أعمال البِّر والخير»، أو إصلاح بين الناس، وهو الإصلاح بين المتباينين أو المختصمين بما أباح الله الإصلاح بينهما ليتراجعا إلى ما فيه من الألفة واجتماع الكلمة على ما أذن الله وأمر يه ومن يأمر يصدقة أو معروف من الأمر أو يصلح بين الناس ابتغاء مرضاة الله، فسوف نعطيه جزاءً لما فعل من ذلك عظيمًا، ولا حَدُّ لمبلغ ما سمى الله عظيمًا يَعْلَمهُ سواه.

الصُلحُ في السُتُمَّةِ السُّلَمُ السُّلِمُ السَّلِمُ السُّلِمُ السُّلِمُ السُّلِمُ السُّلِمُ السَّلِمُ السَّلِمِ السَّلِمُ الس

روى الشيخان عن أبي هريرة أن رسول الله على قال: «كل سُلامي من الناس عليه صدقة كل دوم تطلع فيه الشمس: تعدل بين الاثنين صدقة، وتعين الرجل في دابته فتحمله عليها أو ترفع عليها متاعه صدقة، والكلمة الطيبة صدقة، وكل خطوة تخطوها إلى الصلاة صدقة، وتميط الأذي عن الطريق

صدقة». «البخاري حديث ٢٩٨٩/ مسلم حديث . . . . 9

قال الإمام النووي رحمه الله: قوله ﷺ: «تعدل بين الاثنين صدقة» أي تصلح بينهما بالعدل. «مسلم بشرح النووي حـ٤ ص١٠٣».

وروى أبو داود عن أبى الدرداء أن رسول الله عَلَيْ قال: «ألا أخبركم بأفضل من درجة الصبيام والصلاة والصدقة؛ قالوا: بلي با رسول الله، قال: إصلاح ذات الدين، وفسياد ذات البين الحالقة». «حديث صحيح، صحيح أبي داود للألباني حديث ٤١١١».

قال محمد شيمس الحق العظيم أيادي رحمه الله: في هذا الحديث حث وترغيب في إصلاح ذات البين واجتناب الإفساد فيها، لأن الإصلاح سبب للاعتصام بحبل الله وعدم التفريق بين المسلمين، وفساد ذات البين ثُلْمة في الدين، فمن تعاطى إصلاحها ورفع فسادها، نال درجة فوق ما بناله الصائم القائم، المشتغل بخويصية نفسه. «عون المعبود شرح سنن أبي داود جـ١٣ ص١٧٨».

جواز الأخذ من الزكاة للصلح بن الناس: مما يدل على عناية الشريعة الإسلامية بالصلح بين الناس أنه يجوز للمصلح بين المتخاصمين أن يُعْطَى من الزكاة أو من بيت المال لأداء ما تحمله من ديون في سحيل

الإصلاح بين الناس.

قال تعالى: ﴿ إِنَّمَا الصَّدَقَاتُ لِلْفُقَرَاء وَالْسَاكِينِ وَالْعَامِلِينَ عَلَيْهَا وَالْمُؤَلَّفَة قُلُو يُهُمُّ وَفِي الرِّقَابِ وَالْغَارِمِينَ وَفِي سَعِيلِ اللَّهِ وَانْن السَّبِيلِ فَرِيضَـةً مِّنَ اللَّهِ وَاللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴾ «التوية: ٢٠».

قال الإمام القرطبي رحمه الله عند تفسيره لقوله تعالى: «والغارمين» يجوز للمتحمل في صلاح وبر أن يُعْطى من الصدقة ما يؤدي ما

تحمل به إذا وجب عليه وإن كان غنيًا، إذا كان يَجِحِفُ بماله كالغريم، وهو قول الشافعي وأصحابه وأحمد بن حنبل وغيرهم. «الجامع لأحكام القرآن للقرطبي جـ٨ ص١٧١».

روى مسلم عن قبيصة بن فخارق الهلالي قال: «تحملت حمالة، فأتيت رسول الله ﷺ أسأله فيها، فقال: أقم حتى تأتينا الصدقة فنأمر لك بها». ثم قال: «يا قبيصة: إن المسألة لا تحل إلا لأحد ثلاثة: رحل تحمل حمالة، فحلت له المسألة حتى بصيبها ثم يمسك». «مسلم حدیث ۱۰۶۶».

جماعة الإصلاح بين الناس:

إن الله تعالى أكمل لنا الدين وأتم علينا نعمته وبين لنا المنهج القويم لنسير عليه ليصبح المجتمع الإسلامي مجتمعًا تسوده المودة والمحبة، ولذا ينبغي أن يكون في كل حى وفي كل شركة أو مصنع أو مدرسة أو مؤسسة حكومية أو خاصة، حماعة من أهل الدين والفضل والعلم تقوم بالإصلاح بين المتخاصمين، وتوقف الظالم عن ظلمه وترده إلى رشده وصوابه، وقد حثنا الله تعالى على ذلك في كتابه العزيز، فقال سيحانه: ﴿ وَلْتَكُن مِّنكُمْ أُمَّةً يَدْعُونَ إِلَى الخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِالمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنكَرِ وَأُوْلَئِكَ هُمُ الْمُقْلِحُونَ ﴾ «آل عمران: ١٠٤»، وقال جل شانه: ﴿ وَمِمَّنْ خَلَقْنَا أُمَّةُ يَهْدُونَ بِالحُقِّ وَبِهِ يَعْدِلُونَ ﴾ «الأعراف: ١٨١ »، وينبغي لهذه الطائفة المباركة أن تبذل من وقتها وأموالها قدر طاقتها لحل المنازعات بين الناس، ولتعلم هذه الجماعة المباركة أن لها منزلة عالية عند الله يوم القيامة.

روى مسلم عن عبد الله بن عمر رضى الله عنهما أن النبي على قال: «إن المقسطين، عند الله، على منابر من نور، عن يمين الرحمن عز

وجل، وكلتا يديه يمين، الذين يعدلون في حكمهم وأهليهم وما ولوا». «مسلم حديث .«IAYY

صفات من يُصلِحُ بين الناس:

ذكر أهل العلم صفات ينبغى توافرها فيمن يتصدى للإصلاح بين المتخاصمين، يمكن أن نجملها فيما يلي:

أولاً: إخلاص العمل لله وحده:

قال تعالى: ﴿قُلْ إِنَّ صَالِتِي وَنُسْكِي وَمَحْدَاىَ وَمَمَاتِي لِلَّهِ رَبِّ العَالَمِينَ (١٦٢) لأ شَـُرِيكَ لَهُ وَبِذَلِكَ أُمِـرْتُ وَأَنَا أَوَّلُ الْمُسْلِمِينَ ﴾ «الأنعام: ١٦٢، ١٦٣».

وقال سيحانه: ﴿ وَلَقَدْ أُوحِيَ إِلَيْكَ وَإِلَى الَّذِينَ مِن قَبْلِكَ لَئِنْ أَشْرَكْتَ لَيَحْ بِطَنَّ عَمَلُكَ وَلَتَكُونَنَّ مِنَ الخَـاسِرِينَ (٦٥) بَلِ اللَّهُ فَـاعْبُدُ وَكُن مِّنَ الشَّاكِرِينَ ﴾ «الزمر: ٦٥، ٦٦».

وروى البخاري عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه أن النبي عَلَيْهُ قال: «إنما الأعمال بالنيات، وإنما لكل امرئ ما نوى». «البخاري

ثانيًا: العلم:

يجب على من يتصدى لمهمة الإصلاح بين الناس أن يكون على علم بأحكام الشبريعة الإسلامية في القضية التي يصلح فيها وأن يكون على علم بأحوال من يصلح بينهم، حتى يقتصر تصرفه في حدود الشرع، ولأنه إذا كان حاهلاً بهذه الأمور فإنه سوف يفسد أكثر مما

ثالثًا: الرفق وحسن الخُلُق:

قال تعالى: ﴿ ادْعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكَ بِالْحَكْمَةِ وَالْمُوْعِظَةِ الحَسنَنَةِ وَجَادِلْهُم بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ إِنَّ رَبُّكَ هُوَ أَعْلَمُ بِمَن ضَلَّ عَن سَبِيلَهِ وَهُوَ أَعْلَمُ بالمُهْتَدِينَ ﴾ «النحل: ١٢٥».

روى مسلم عن عائشة أن النبي على قال: «إن الرفق لا يكون في شيء إلا زانه ولا ينزع من شيء إلا شانه». «مسلم: ٢٥٩٤».

رابعًا: الصبرُ وتحمل الأذي: إن الصبر وتحمل الأذى من الصفات الهامة التي يجب أن يتحلى بها من يصلح بين الناس، فالمعتاد لن يقوم بهذه المهمة السامية أن يصيبه أذى ولو كان قليلاً ويتضح هذا جليًا في وصية لقمان لابنه، قال تعالى: ﴿ يَا بُنِّيُّ أَقِمِ الصَّلاةَ وَأْمُرْ بِالْمُعْرُوفِ وَانْهُ عَنِ الْمُنكِرِ وَاصْبِرْ عَلَى مَا أَصَابِكَ إِنَّ ذَلِكَ مِنْ عَزْمِ الْأُمُورِ ﴾ «لقمان: ١٧».

جواز الكذب للصلح بين الناس: روى الشيخان عن أم كلثوم بنت عقبة قالت: «سمعتُ رسول الله ﷺ يقول: ليس الكذاب الذي يُصلحُ بين الناس ويقول خيرًا، وينمى خيرًا». «البخاري حديث ٢٦٩٢/ مسلم

واللفظ له حديث ٢٦٠٥». قال الإمام النووي رحمه الله: ليس الكذاب المذم وم الذي يصلح بين الناس، بل هذا

قال سفيان بن عيينة رحمه الله: لو أن رجلاً اعتذر إلى رجل، فحرف الكلام وحسنه ليرضيه بذلك لم يكن كاذبًا، يتأول الحديث: «ليس الكذاب الذي يصلح بين الناس»، فإصلاحه ما بين صاحبه أفضل من إصلاحه ما بين الناس. «شيرح السنة للبغوي جـ١٣ ص ۱۱۹».

# الصلح بالتنازل عن بعض الحقوق

سنعى لمن يتصدى لمهمة الإصلاح بين الناس أن يحثهم على التنازل عن بعض حقوقهم، التغاء وجه الله واتباعًا لسنة النبي

عن الدراء بن عازب قال: «لما صالح رسول

اللَّه ﷺ أهل الحديبية كتب على بن أبي طالب بينهم كتابًا، فكتب: محمد رسول الله، فقال المشركون: لا تكتب محمد رسول الله، لو كنت رسولاً لم نقاتلك، فقال لعلى: «امحه»، فقال على: ما أنا بالذي أمحاهُ، فمحاه رسول الله الله بيده وصالحهم على أن يدخل هو وأصحابه ثلاثة أيام، ولا يدخلوها إلا حُلُبًان السلاح، فسألوه: ما حُلُبَّان السلاح؟ فقال: القراب بما فيه». «البخاري: ٢٦٩٨».

تأمل أخى الكريم: كيف تنازل رسول الله الصلح.

عن كعب بن مالك أنه تقاضى من ابن أبي حدرد دينًا كان عليه في عهد رسول الله ﷺ في المسجد، فارتفعت أصواتهما حتى سمعهما رسول الله ﷺ في بيته، فخرج رسول الله ﷺ المهما حتى كشف سحف حجرته، فنادي كعب بن مالك، فقال: «با كعب»، فقال: لبيك يا رسول الله، فأشار بيده أن ضع الشطر، فقال: قد فعلت يا رسول الله، فقال رسول الله على: «قم فاقضه». «البخاري: ٢٧١٠، مسلم ۱۰۵۸».

أخى الكريم: مَن منا يفعل كما فعل كعب ين مالك؟!

# خبر الناس الذي يبدأ بالصلح

إن الإسلام هو دين المودة والتسامح، ولذا ينبغي للمسلم، الذي يحب الله ورسوله ويحب الخير لنفسه ولإخوانه المسلمين أن يبادر بالصلح مع من خاصمه، فيصل من قطعه ويعطى من حرمه ويعفو عمن ظلمه، وليعلم أن له منزلة عظيمة عند الله تعالى، قال سبحانه: ﴿وَلاَ تَسْتُوى الْحَسَنَةُ وَلاَ السَّيِّئَةُ ادْفَعْ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ فَإِذَا الَّذِي بَيْنَكَ وَبَيْنَهُ

عَدَاوَةٌ كَأَنَّهُ وَلِيٌّ حَمِيمٌ (٣٤) وَمَا يُلَقَّاهَا إِلاًّ الَّذِينَ صَبَرُوا وَمَا يُلَقُّاهَا إِلاَّ ذُو حَظًّ عَظِيمٍ ﴾ «فصلت: ۲۶، ۳۵».

عن أبي أيوب الأنصاري أن رسول الله ﷺ قال: «لا يحل لمسلم أن يهجر أضاه فوق ثلاث ليال: يلتقيان، فيعرض هذا، ويعرض هذا وخيرهما الذي يبدأ بالسلام». «البخاري ٧٧٠٢، ومسلم ٢٠٥٧»).

# تأجيل الصلح يؤخر مغفرة الذنوب

عن أبي هريرة أن رسول الله على قال: تفتحُ أبواب الجنة يوم الاثنين ويوم الخميس، فيغفر لكل عيد لا يشيرك بالله شيئًا إلا رجلاً كانت بينه وبين أخيه شحناء، فيقال: أنظروا هذين حتى يصطلحا، أنظروا هذين حتى يصطلحا، أنظروا هذين حتى يصطلحا». «مسلم حديث ٢٥٦٥».,

والصلح المخالف للشيرع مردود: يجب أن يكون الصلح بين المتخاصمين على أساس كتاب الله وسنة رسوله على، وعلى المتخاصمين أن يسلما لحكم أهل الإصلاح طالما كان ذلك موافقًا للكتاب والسنة وإن خالف أهواءهم.

وأما إذا كان الصلح مضالفًا لكتاب الله وسنة رسوله على أصحابه وإن رضى به المتخاصمون.

عن عمرو بن عوف المزنى أن النبي على قال: «الصلح حائز بين المسلمين إلا صلحًا حَرَّم حلالاً أو أحلُّ حرامًا، والمسلمون على شروطهم إلا شرطًا حرَّم حلالاً أو أحل حرامًا». «حديث صحيح: صحيح الترمذي حديث

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين، وصلى الله وسلم على نبينا محمد.



ندعوك أخي المسلم للمشاركة في نشر العقيدة الصحيحة والعلم النافع عسى الله أن يهدي بك بعض خلقه، قال صلى الله عليه وسلم: « لأن يهدي الله بك رجلاً واحداً خيرً لك من حمر التّعم».

يمكنك المشاركة بدعم مجلة التوحيد بتوزيعها بالداخل؛ السنة الكاملة ٢٠ جنيها مصرياً أو ١٥ ريالاً، و ٢٠ دولاراً أو ٥٥ ريالاً قيمة الاشتراك الخارجي، لتوزع مجاناً لطالب علم، أو معلم، أو واعظ ينفع الله به مجتمعه.

ويمكنك المشاركة بدعم المجلة بعمل حوالة بنكية أو سويفت أو تلكس أو شيك مصرفي على بنك فيصل الإسلامي - فرع القاهرة - حساب رقم ١٩١٥٩٠ باسم مجلة التوحيد - أنصار السنة. ونسأل الله التوفيق للجميع

Upload by: altawhedmag.com

