

Upload by: altawhedmag.com

### رئيس مجلس الإدارة د. جمال المراكبي



# أزمة أمّة

بينما الأمة تغرق في بحر مشاكلها، وهي في أمُسِّ الحاجـة لمن يساندها في حل تلك المشاكل التي ازدادت واستفحلت؛ فالخريجون بيحثون عن العمل ولقمة العيش، والشيبات رغم محاصرة الشبهوات والفتن له لا يقدر على الزواج وأعدائه، واللقطاء كثروا مما بدل على زيادة الإنجرافات، ثم معاناة الطرق والمواصلات والفقر والسئة.

فيتنما تحد هذا كله، والمشكلة الواحدة منها كافية لتفتيت الجيال، تحد علماء الأمة ومثقفيها ومفكريها الذبن تنعقد عليهم الأمال؛ قد أراحوا أنفسهم من هذا كله وشيغلوها يما يرونه أهم، فهم مشغولون بمحاربة حجاب المرأة وكأنه أزمة

وأكثر من هذا أن منهم من راح يسرح بالأمة مع الشياذ من الأفكار، ويشبطح بها خارج ميدان الحياة الدنيا ومشاكلها يرمتها.

ففي الوقت الذي تجد فيه من تقدُّم بنا كثيرًا حتى وصل الدار الآخرة فأنكر الشفاعة مخالفًا بذلك أصول الدين، تجد من رجع بنا إلى أول الخلق واكتشف ما لم يكتشفه أحد فقال: إنّ آدم ليس أول البشر.

التحرير





إسلامية ثقافية شهرية

السنة الرابعة والثلاثون

العدد ٤٠١ - جمادي الأولى ١٤٢٦هـ الثمن ١٥٠ قرشًا

المشرف العام

د.عبداللهشاكر

اللحنة العلمية

د. عبد العظيم بدوى زكرياحسيني جمالعبدالرحمن معاويةمحمدهيكل



البريدالإلكتروني

Mgtawheed@hotmail.com -Gshatem@hotmail.com التوزيع والاشتراكات Ashterakat@hotmail.com www.altawhed.com www.ELsonna.com

موقع الجلة على الإنترنت موقع المركز العام

التحرير / ٨ شارع قوله ـ عابدين القاهرة ت: ۲۹۳۰٦٦۲ - فاکس : ۲۹۳۰۵۱۷ : قسم التوزيع والاشتراكات ت: ٣٩١٥٤٥٦

مطابع 🕬 التجارية - قليوب - مصر

# سيس التحرير جمال سعد حاتم مدير التحرير الفني حسين عطا القراط



### صاحبةالامتياز



#### ثمن النسخة

مصر ۱۵۰ قرشا ، السعودية ۲ ريالات ، الإمارات ۲ دراهم ، الكويت ۵۰۰ فلس، المفسرب دولار أمسريكي، الأردن ۵۰۰ فلس، قطر ۲ ريالات، عسمان نصف ريال عسماني، أمريكا ۲ دولار، أوروبا ۲ يورو.

#### الاشتراك السنوي:

١- في الداخل ٢٠ جنيها (بحوالة بريدية داخلية باسم مجلة التوحيد \_ على مكتب بريد عابدين).
٢- في الخارج ٢٠ دولارا أو ٢٥ ريالا سعوديا أو ما يعادلها.
ترسل القيمة بسويفت أو بحوالة بنكية أو شيك على
بنك في صل الاسلامي - فرع القاهرة \_ باسم مجلة
التوحيد \_ انصار السنة (حساب رقم / ١٩١٥٩).



# في هذا العدد

الافتتاحية:الذلة والصغار على من أهمل القرآن

د. حمال المراكبي ٢

كلمة التحرير: انحرافات الصوفية بين الماضي والحاضر

رئيس التحرير ه

باب التفسير: «سورة المعارج» الحلقة الأخيرة

د. عبد العظيم بدوي ١١

باب السنة: صدقة المراة على زوجها وولده... زكريا حسيني ١٣

السنة لا يستغنى عنها بالقرآن محمد ناصر الدين الالباني ١٨

درر البحار من صحيح الأحاديث: (١٦) على حشيش ٢١

مختارات من علوم القرآن: فضل القرآن مصطفى البصراتي ٣٣

كلمات للدعاة في الدعوة إلى الله د. عبد الله شاكر الجنيدي ٢٥

القصة في كتاب الله: «قصة سليمان عليه السلام (٣)»

عبد الرزاق السيد عيد ٢٨

الإعلام بسير الأعلام مجدي عرفات

مسابقة الشيخ صفوت نور الدين ٢

دمعة على امة القرآن ٢٣

واحة التوحيد علاء خضر ٣٦

اتبعوا ولا تنتدعوا: العبادة الصوفية في ميزان الشريعة (٢)

معاوية محمد هيكل ٣٨

دراسات شرعية: مسائل في السنة (١) متولى البراجيلي ٤٢

القضاء والقدر أسامة سليمان ٤٦

القول الصريح في حقيقة الضريح: دفع شبهات القبوريين

محمود المراكبي ٤٨

حماية أمن مصر وأجب الجميع جمال عبد الرحمن

اسطلة القراء عن الأحاديث ابو إسحاق الحويني ٥٣

تحذير الداعية: «قصة الصحابية التي امرها النبي ﷺ

السفور، علي حشيش ٥٦

الفتاوي لجنة الفتوى ٩

فقه الاستئذان صلاح نجيب الدق ٦٠

كيف تقضى الأجازة أحمد عبد المجيد مكي ٦٣

التاويل السائغ وغير السائغ في صفات الأفعال

محمد عبد العليم الدسوقي

محمد عبد العبيم الدسوقي

هدى النبي ﷺ في التعامل مع المخطئين (٣) محمد فتحي ٦٩

التفصيل ليعض ما ورد فيه التفضيل احمد السيد ٧٠

المركز العام: القاهرة ـ ٨ شارع قوله ـ عابدين هاتف: ٣٩١٥٥٧٦ ـ ٣٩١٥٤٥٦

مطابع التجارية - قليوب - مصر

مؤسسة الأهرام وفروع أنصار السنة المحمدية

التوزيع الداخلي

**Upload by: altawhedmag.com** 

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على أشرف المرسلين سيدنا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين، أما بعد:

روى البخاري في صحيحه عن ابن عمر رضي الله عنه ما أن رسول الله عنه ما أن يسافر بالقرآن إلى أرض العدو. [كتاب الجهاد]

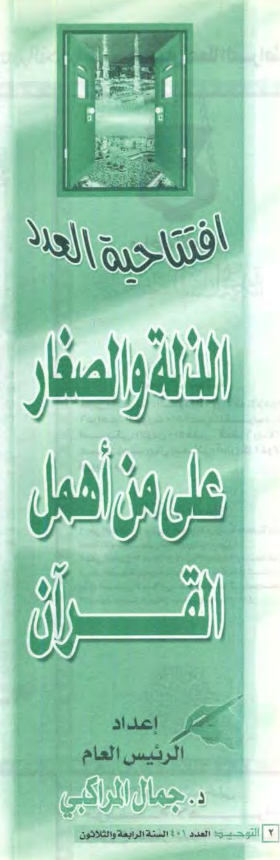
وروى مـسلم أن النبي ﷺ كـان ينهى أن يسافَر بالقرآن إلى أرض العدو مخافة أن يناله العدو.

وفي رواية لمسلم: «لا تسافروا بالقرآن فإني لا أمن أن يناله العدو».

وكأن رسول الله ﷺ يعيش بيننا وهو يحذرنا من هذا الأمر العظيم، أن يتمكن أعداء الله تعالى من هذا النيل، فيتعرضوا للقرآن بشيء من الامتهان.

است عرضت هذا الحديث حين تناقلت وكالات الأنباء الخبر الذي بثت مجلة النيوزويك الأمريكية عن قيام بعض الجنود الأمريكيين بإهانة القرآن في معتقل جوانتنامو، ذلك المعسكر الذي يحوي الكثيرين من أبناء المسلمين من كل بلاد الأرض بتهمة الإرهاب أو دعم الإرهاب، بينما عمارس الولايات المتحدة الأمريكية كل صنوف الإرهاب تجاه الإسلام والمسلمين.

والعجيب أن المجلة عادت وكذبت الخبر حين تظاهر المسلمون في الهند وباكستان وأفغانستان، ثم تأكد الخبر مرة أخرى باعتراف المحققين الأمريكيين؛ من تناول القرآن بالإهانة ويعلنون ذلك على الملأ يستفزون مشاعر المسلمين، ولكن ماذا يملك المسلمون سوى أن تظاهر المئسات أو الآف ينددون ويحرقون العلم الأميركي ثم ينفض الجمع، ويرجع الحال إلى ما كان عليه بل أسوأ مما



هو عليه، وننسى أنهم هم الذين علمونا التظاهر وحعلوه وسيلة للضغط على حكوماتنا لتحقيق المزيد من مصالحهم وأهدافهم، ولهذا تعجب أخى القارئ أن تكون الأيام الماضية هي أيام المظاهرات.

مظاهرات المطالبين بالكفاية، ومظاهرات المسابعين والمؤيدين، ومظاهرات اللبنانيين، ومظاهرين المنددين، حتى أصبح عالمنا بحق عالم مظاهرات.. مظاهرات، هذا الذي تملكه أمة الغشاء حين تتداعى عليها الأمم ولو حدث هذا في زمن العز والتمكين لجيشت الحدوش لقتال الكافرين ومحاكمة المعتدين كما فعل رسول الله ﷺ بيهود بني قينقاع حين امتهنوا امرأة مسلمة هتكوا عرضها وكشفوا عورتها.

وكما فعل المعتصم العباسي حين جيش الجيوش لقتال الروم لأنهم اعتدوا على امرأة مسلمة فنادت: وامعتصماه.

ولكننا في زمن الغربة، زمن الضعف والذل والتخاذل، نعجز أن نقول مقالة عبد المطلب جد رسول الله 🍩 حين جاءت حدوش النصاري لهدم الكعبة فقال: للبيت رب يحميه، ثم أخذ بحلقة باب الكعبة وقال: لاهُمَّ إِن العبد يمنع رحله فامنع رحالك وانصر على جيش الصليب وعابديه اليوم آلك لا يغلبن صليبهم ومحالهم عدوًا محالك إن كنت تاركهم وقطلتنا فأمر ما بدالك

إن كــــاب رينا عــز وجل أعظم من أن تدنسه هذه الحماقات، فهو القرآن العظيم، والفرقان بين الحق والباطل، والمهيمن على الكتب السماوية وهو محفوظ بحفظ الله عز وحل، محفوظ من التبديل والتغيير والزيادة والنقصان، وهو عند الله تعالى في لوح محفوظ وكتاب مكنون لا يمسه إلا المطهرون،

قال تعالى: ﴿ فَلاَ أُقْسِمُ بِمَوَاقِعِ النَّجُومِ (٧٥) وَإِنَّهُ لَقَسَمُ لَّوْ تَعْلَمُونَ عَظِيمٌ (٧٦) إِنَّهُ لَقُرْآنٌ كَرِيمُ (٧٧) فِي كِتَابِ مَكْنُونِ (٧٨) لاَ يَصَنُّهُ إِلاًّ المُطَهِّرُونَ (٧٩) تَنزيلُ مِّن رُّبِّ العَالمَينَ ﴾ [الواقعة: ٧٥- ٨٠].

قال قتادة: لا يمسه عند الله إلا المظهرون، فأما في الدنيا فيمسه المجوسي النجس والمنافق الرحس.

وقال بعضهم: وما تنزلت به الشياطين؛ لأنه لا يمسه إلا المطهرون، بل نزل به رسول كريم هو الروح الأمين جيريل على قلب خاتم النديين محمد ﷺ كما قال تعالى: ﴿ نُزُلُ بِهِ الرُّوحُ الأَمِينُ (١٩٣) عَلَى قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ الْمُنذِرِينَ (١٩٤) بِلِسِنَانِ عَرَبِيٌّ مُّبِينٍ ﴾، وكما قال تعالى: ﴿ إِنَّهُ لَقُولُ رَسُولِ كَرِيمِ (١٩) ذِي قُـوُّةٍ عِنْدَ ذِي العَـرْش مَكِينِ (٢٠) مُطَاعِ ثُمَّ أَمِينِ (٢١) وَمَا صَاحِبُكُم بِمَ جُنُونِ ﴾ [التكوير: ١٩- ٢٢]. وقيل في مصعني «المطهرون» أي من الجنابة والحدث، ولفظ الآية خبر ومعناها الطلب، أي لا يمس القرآن إلا طاهر كما جاء في كتاب النبي على لعمرو بن حزم، ولهذا نهى النبي عن عن السفر بالقرآن إلى أرض العدو مخافة أن بناله العدو.

ومع هذا فقد نالوه وأهانوه في زمن الغشائية، وما فعلوا ذلك إلا حين أهانه المسلمون وتخلوا عن أحكامه واكتفوا بتعليمه والتبرك به وقراءته على الأموات وترك تدبره وفهم معانيه وتطبيق أحكامه. تدبرالقرآن

قال تعالى: ﴿ أَفَلاَ يَتَدَبِّرُونَ القُّرْآنَ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِندِ غَيْرِ اللَّهِ لَوَجَدُوا فِيهِ اخْتِلافًا كَثِيرًا ﴾ [النساء: ٨٧]. وقال تعالى: ﴿ وَإِذَا جَاءَهُمْ أَمْرٌ مِّنَ الْأَمْنِ أَو الخُوْفِ أَذَاعُوا بِهِ وَلَوْ رَدُّوهُ إِلَى الرَّسُولِ وَإِلَى أُوْلِى الأَمْسِرِ مِنْهُمْ لَعَلِمَسهُ الَّذِينَ يَسْ تَنبِطُونَهُ مِنْهُمْ وَلَوْلا فَضْلُ اللَّهِ عَلَىْكُمْ وَرَحْمَثُهُ لاتُّبَعْ ثُمُّ الشَّيْطَانَ إِلاَّ قَلِيلا ﴾ [النساء: ٨٣].

وقال تعالى: ﴿ وَإِذَا قُرِئَ القُرْانُ فَاسْتَمِعُوا لَهُ وَأَنصِتُوا لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ (٢٠٤) وَاذْكُر رَّبُّكَ فِي نَفْسِكَ تَضْيَرُّعًا وَخِيفَةً وَدُونَ الجَهْرِ مِنَ القَوْلِ بِالْغُدُوِّ وَالاَصبَالِ وَلاَ تَكُن مِّنَ الغَافِلِينَ ﴾ [الأعراف: ٢٠٥-٢٠٥].

وقال تعالى: ﴿ أَفَلاَ بَتَدَبُّرُونَ القُرُّانَ أَمْ عَلَى قُلُوبِ أَقْفَالُهَا ﴾ [محمد: ٢٤].

وقال تعالى: ﴿ لَوْ أَنزَلْنَا هَذَا القُرَّانَ عَلَى جَبَل لَّرَأَيْتَهُ خَاشِعًا مُّتَصِيدًعًا مِّنْ خَشَيْبَةِ اللَّهِ وَتِلْكَ الْأَمْ ثَالُ نَصْ رِبُهَا لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ ىَتَفَكِّرُونَ ﴾ [الحشير: ٢١].

فماذا يُنتظر من أمة جعلت كتاب ربها وراءها ظهريًا إلا الصراخ والمظاهرات.

القرآن الكريم معجزة النبي الضاتم، أحسن الحديث، الكتاب الذي لا يغسله الماء يعجز المسلمون عن فهمه وتدبره والعمل بحلاله وحرامه وابتغاء العز فيه، ورسولنا ﷺ يقول: «إن أحسن الحديث كتاب الله، وخير الهدي هدي محمد ﷺ، وشر الأمور محدثاتها، وإن ما توعدون لآت».

ويقول النبي ﷺ: «ما من الأنبياء نبي إلا أعطى ما مثله آمن عليه البشير، وإنما كان الذي أوتيته وحيًا أوحاه الله إلىَّ فأرجو أن أكون أكثرهم تابعًا». فهل تصدق علينا هذه المتابعة أم يشكونا رسول الله 👑 كما قال ربنا عـز وجل: ﴿ وَقَـالَ الرَّسُـولُ يَا رَبُّ إِنَّ قَـوْمِي اتَّخَـذُوا هَذَا القُرْآنَ مَـهُ جُـورًا ﴾ [الفرقان].

#### الحث على تعاهد القرآن

القرآن كتاب كريم، محفوظ بحفظ الله. قال تعالى: ﴿ بَلْ هُوَ قُرْآنٌ مُّحِيدٌ (٢١) في لُوْح مُّحْفُوظٍ ﴿ [البروج: ٢١- ٢٢].

وفي صحيح مسلم يقول النبي ﷺ: «ألا إن ربى أمرني أن أعلمكم ما جهلتم مما علمنى يومى هذا، كل مال نحلته عبدًا حلال، وإنى خلقت عبادي حنفاء كلهم، وإنهم أتتهم الشياطين فاجتالتهم عن دينهم وحرمت عليهم ما أحللت لهم، وأمرتهم أن يشركوا بى ما لم أنزل به سلطانًا وإن الله نظر إلى أهل الأرض فمقتهم عربهم وعجمهم إلا بقايا من أهل الكتاب، وقال: «إنما بعثتك لأبتليك وابتلى بك، وأنزلت عليك كتابًا لا يغسله الماء تقرؤه نائمًا ويقظان». [مسلم].

فعلينا معشر المسلمين أن ننتصر لكتاب ربنا عز وجل بل نننتصر لديننا، نحرص على القرآن نتعاهد حفظه وتلاوته، فخير ههذه الأمة من تعلم القرآن وعلمه وفهمه وتدبره، وأقبل عليه، وعمل به، ودعا إليه وجاهد به كما قال تعالى: ﴿ وَجَاهِدُهُم به جهَادًا كَبِيرًا ﴾.

علينا أن نكون إيجابيين في رد فعلنا، نغير من سلوكنا ومن مناهجنا، نقترب من منهاج الهداية وسبيل العز، نعلمه للأحيال القادمة ونعلمهم كيف يحترمون كتاب الله ويتلونه حق تلاوته.

لكن هل يُرجى هذا من أمــة الغـــــاء والضعف والتخاذل. يا أمة ذلت حين تخلت، للقرآن رب يحميه.

I had now in a finishing by the

والحمد لله رب العالمين.

# ZINS MERCLE

انحرافات الصوفية بين الماضي والحاضر

الحلقة الثانية

الحـمـد لله رب العبالمين والصبلاة والسلام على أشرف المرسلين وبعد:

فقد نشرنا في العدد الماضي الحلقة الأولى من انحرافات الصوفية بين الماضي والحاضر، واليوم نستكمل معكم ما بداناه لنتعرف من خلاله على العقائد الفاسدة التي يدنس بها على بعض عوام الناس حتى يسيروا في ركابهم.

إعداد رئيس التحرير جمال سعد حاتم

لا يمكن فتح ملفات الصوفية دون تخصيص جزء منها عن «الحلاج» الذي يمثل أهم وأخطر منعطف في الفكر الصوفي بل ويعد أهم ظاهرة اختلف الناس حولها اختلافا كبيرا ونحن هنا لن نخوض في تفاصيل تاريخ هذا الرجل بقدر ما سنركز القول على مجمل أقواله التي تناقض صريح القرآن والسنة بل وتدعو إلى الكفر باسم الإيمان وترى من إبليس أشهر الموحدين!!

والحلاج.. هو الحسين بن منصور بن محمي الحلاج أبو مغيث ويقال له أبو عبد الله، كان جده مجوسيا اسمه محمي من أهل فارس من بلدة بقال لها البيضاء.

دخل بغداد وتردد على مكة وصحب جماعة من سادات مشايخ الصوفية مثل الجنيد بن محمد وعمرو بن عثمان المكي.. واختلف عليه الصوفيون وأكثرهم نفوا أن يكون الحلاج منهم وبعضهم يرون أنه أحد أعلامهم البارزين في تطور الفكر الصوفي.

قيل عنه: الحلاج عالم رباني. وقال عنه إبراهيم النصر أبادي: إذا كان بعد النبيين والصديقين موحد فهو الحلاج.

وقد صبح عن الحلاج أنه تعلم السحر في الهند ولما سبئل عن سر ذلك قال: أدعو به إلى الله.

وقد روى ابن الجوزي في «المنتظم» وابن كشير «في البداية والنهاية» أن الحلاج كان داهية واسع الحيلة ومبتدعًا خطيرا أثرت مزاعمه في مجتمعه وأحدثت فتنًا هائلة.

وقد شاهده عمرو بن عثمان المكي يوما يكتب شيئا فسأله: ماذا تكتب فقال الحلاج: أعارض القرآن أي أكتب مثل القرآن!!

ولقد دعا الحلاج إلى أنواع جديدة من العبادات يهدم بها أركان الإسلام ومن تلك العبادات التي دعا إليها قوله: «إذا صام الإنسان ثلاثة أيام بلياليها ولم يفطر وأخذ في اليوم الرابع ورقات هندباء وأفطر عليها أغناه الله عن صوم رمضان وإذا صلى في ليلة واحدة ركعتين من أول الليل إلى الغداة أغنته عن الصلاة بعد ذلك.

كما أعلن الحلاج عن فكرة الحج بالهمة حيث يكفي المرء أن يعقد نيته ويستجمع همته فينال ثواب الحج دون أن يرهق نفسه بالسفر والانتقال بجسده إلى البلد الحرام.

ويقول الحلاج: إذا بنى الإنسان بيتا وصام أياما ثم طاف حوله عريانا أغناه ذلك عن الحج.

أستاذة .. إبليس

يتحدث الحلاج عن شيخه إبليس بحب شديد وإعجاب مفرط وامتنان عظيم فيراه الموحد الحقيقي في هذا الكون ويقول في حقه: «وما كان في أهل السماء موحد مثل إبليس».

ويقول في حقه أيضا في كتابه «طواسين الحلاج» فصاحبي وأستاذي إبليس.

والتوحيد عند الحلاج كفر، فهو يقول: من زعم أنه يوحد الله فقد أشرك!!

وكتب يوما لأحد تلامذته يقول: السلام عليك يا ولدي: ستر الله عنك ظاهر الشريعة، وكشف لك حقيقة الكفر، فإن ظاهر الشريعة كفر محض وحقيقة الكفر معرفة جلية.

ويقول الحلاج معترفا: إنني أنكر دين الله فهذا فرض علي وأما إنكار العامة له فخطيئة!! لمعال

ولم يكن الحلاج مكتفيا بأقواله وأفعاله التي تناقض الكتاب

والسنة بل ادعى أنه المهدي المنتظر وقد صرح عند موته قائلا: ساعود لكم بعد أربعين يوما. وقد قتل الصلاج بعد ضربه ألف سوط ثم قطعت بداه ورجلاه وصلب ثم أحرق جسده بالنار عام ٣٠٠هـ فاستراح الناس من فساده ولكن أفكاره للأسف توارثتها أجيال الصوفية التي انصرفت عن شرع الله.

من واقع ما دردد أتباع ٢٠ طريقة

تقوم عقيدة الصوفية على الإطراء والغلو في شأن النبي 🐸 إلى حد لا يرضى عنه الله عز وجل ولم يصرح به القرآن بل ورفضه رسول الله نفسه وحذر منه صحابته الكرام.

وإذا كان بعض دعاة الإصلاح في الصوفية اليوم ينكرون أن المتصوفين الحاليين يقومون بذلك فإننا سنورد لهم بعضًا من أورادهم التي تتغنى بها بعض الطرق الصوفية وتمثل لهم عقائد ثابتة في القرب من الله والوصول إلى العلم اللدني.

وإذا كان شيخ مشايخ الطرق الصوفية حسن الشناوي قد صرح بأن هناك ٧٣ طريقة صوفية في مصر إلا أن أشبهر هذه الطرق لا يتعدى الـ٢٠ طريقة وهي:

١- الحقيقة المحمدية. ٢- الخلوتية العوينية. ٣- الخلوتية البكرية.

٤- الطريقة القادرية. ٥- الطريقة الشاذلية. ٦- الفاسية الشاذلية.

٧- الطريقة البرهانية. ٩- الجعفرية الإدريسية.

١٠- الطريقة الإدريسية. ١١- الطريقة الرفاعية. ١٢- الختمية المبرغنية.

١٣- طريقة أبو العزايم. ١٤- الطريقة الأحمدية. ١٥- الطريقة الخلوتية.

١٦- دلائل الخيرات. ١٧- صلوات الشيخ الأكبر ابن عربي.

١٨ - الطريقة الدسوقية. ١٩ - الطريقة التجانية. ٢٠ - الطريقة القوصية. وسنعرض لبعض أوراد هذه الطرق إجمالا مع توضيح مخالفتها للكتاب والسنة وما أوصانا به رسول الله ﷺ.

فمن أوراد الطريقة الخلوتية البكرية لأحد مشايخها وهو مصطفى البكري يقول في صلاته على النبي: «اللهم صلِّ وسلم على سيدنا محمد المتصرف في جميع الممالك و الأملاك».

وهنا فقد أشرك الشيخ سيدنا محمدًا مع الله في تصريف الأمور وأسبغ على النبي بعض صفات الربوبية مع أن الله قال عنه في القرآن: ﴿قُل إِنَّمَا أَنَا بَشَيْرُ مُثِّلُكُمْ يُوحَى إِلَى ﴿.

ويقول أيضًا البكري: «وصلَ على سيدنا محمد وعلى سيدنا محمد الذي تصرف في الوجود بالطول والعرض».

ويقول: «وصل على سيدنا محمد وعلى سيدنا محمد الذي أعطى التصريف بالكاف والنون».

هل تحتاج هذه الأوراد إلى تعليق؟

فإذا كان الله قد قال عن نفسه: ﴿ إِنَّمَا أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيْئًا أَن يَقُولَ لَهُ كُن فَيْكُونُ ﴾. فكيف لرسول الله أن يصرف الكون بالكاف والنون؟!

إن هي إلا تخاريف الصوفية.

وإذا كان الكاتب الراحل توفيق الحكيم قد تجرأ ونشر في الأهرام حوارًا مع الله فإنه لم يتبجح كما تبجح أصحاب الطريقة القادرية عندما زعموا أن شيخ الطريقة أدار حوارًا مع الله بطريقة الإلهام القلبي الذي يزعمون لمشايخهم وأعلامهم، وهذا الحوار دار بين عبد القادر الجيلاني الملقب بالغوث كرئيس وشيخ للطريقة وبين الله- على حد زعمه- عن طريق الإلهام القلبي، وقد جاء فيه إن الله ينادي على الجيلاني الغوث الأعظم ويقول له: يا غوث الأعظم، خلقت الملائكة من نور الإنسان وخلقت الإنسان

يقول الحسلاج: إن ابلیس صدیقه واستاذه، وأنه ليس في أهل السماء موحد مثل إبليس، كما يدعىأنظاهر الشريعية باطل وباطنها هوالعرفة الجلية، والأدهى من ذلك قوله:من زعم أنهبوحداللهفقد 1151

the beautiful property of the

Address Billy hand by the

a later was the later with the

of the at all it they all

the principle of the second

ماشد وازنج والملافي

AND REED WAS ENGINEER

to be able to the second

W. LLANDERS

CASE VELLE

A NO WHEN ME STONE HE

من نوري والإنسان سري وأنا سره، ثم قال له: يا غوث الأعظم، أنا قريب من العاصى بعدما يفرغ من العصبيان وأنا بعيد عن المطبع إذا فرغ من الطاعات.

انظر أيها المسلم العاقل كيف أن هذا الغوث الشبيطاني قد هدم مفاهيم إسلامية صحيحة راسخة بالكتاب والسننة وهي أن الله خلق الإنسان من طين في حين براه الجيلاني في حديثه المزعوم مع الله أنه مخلوق من نور الله، ومعلوم من الدين أن الملائكة مخلوقة من نور الله في حين جعلها هذا الشبيخ مخلوقة من نور الإنسان ثم يتمادي في غيه ويحعل منزلة القرب من الله أكثر ما تكون بعد الفراغ من المعصية والبعد عنه سبحانه بعد الفراغ من الطاعة، هل يقبل العقل تلك المعاني الصوفية الحمقاء؟

لنأخذ مثالاً آخر من أوراد الطريقة الشاذلية أشهر الطرق الصوفية في مصر وهي الطريقة التي يرأسها الشيخ عبد الفتاح القاضي ولها فروع متعددة وشعب متباينه وقد جاء في أوراد صلوات الشبيخ الفاسي ما نصه: «اللهم صل على الواحد الثاني المخصوص بالسبع المثاني والسر اليساري في منازل الأفق الرحماني، «اللهم صل على سر وجودك ومظهر وجودك وخزانة موجودك»، أرأيتم كيف أنهم جعلوا من رسول الله 👺 سر وجود الله عز وجل.

حسينا الله ونعم الوكيل.

وبكشف الفاسي عن عقيدته الباطلة بلا حياء في تفسير قول الله: ﴿ اللَّهُ نُورُ السُّمُوَاتِ وَالأَرْضُ مَثَلُ نُورِهِ كَمِشْكَاةٍ فِيهَا مِصْبُاحٌ ﴾، والهاء في الآية عند أهل التفسير عائدة على الله ولكن الفاسي يجعلها عائدة على محمد 🐲 ويؤكد: يهدي الله لنور محمد من يشاء من عباده!

وهل تحتاج هذه الأوراد إلى تعليق لتبيان مدى بعدها عن روح وحقيقة الإسلام؟

ومن أوراد الطريقة الجعفرية الإدريسية ما يلي:

«اللهم صلّ على الذات الكُنه، قبلة وجود تجليات الكنه، عين الكنه في الكنه، الجوامع لحقائق كمال كنه الكنه».

«اللهم إني أسالك بنور الأنور الذي هو عينك لا غيرك أن تريني وجه نبيك سيدنا محمد». انظر كيف أصبحت الغابة كل الغابة رؤيةً النبي وكيف أنه تحول عند هذه الطريقة إلى عين الله لا غيره!

أما الطريقة الأحمدية التي ترجع إلى قطبها وشيخها الأكبر أحمد البدوي فقد أثبت الباحثون أنه كان داعيًا شيعيًا باطنيًا وجاسوسًا للدولة الفاطمية تحت ستار التصوف، ويمكن للقارئ مراجعة ذلك في دراسة الدكتور عبد الله صابر «السيد البدوي» وكذلك ما ذكره عبد اللطيف فهمي في كتابه «السيد البدوي ودولة الدراويش».

وقد حاء في أوراد هذه الطريقة:

«الله حسبي ومحمد وعلي ركني والله متولي أمري»، والمقصود بعلى هنا هو سيدنا على رضى الله عنه وهنا تظهر ملامح الارتباط بين الصوفية والشيعة وهو ما سنعرض له بالتفصيل في مكان أخر من

أما الطريقة التجانية فشيخها هو أبو العباس أحمد بن محمد بن المختار بن أحمد بن محمد التجاني ولد عام ١٥٠هـ وحفظ القرآن ثم بدأ الترحال طلبًا للعلم، ثم زعم أنه قابل النبي في اليقظة لا في الحلم وأن النبي أخبره بأن نسبه يرجع إلى الحسن بن على بن أبي طالب ويدا يزعم أنه يتلقى العلم من رسول الله 🥮 شفاهة في اليقظة.

من أعلام الصوفية: الجيلاني الذي يزعم أنالله كلمله الهاما وقال له:«ياغه ث الأعظم أنا قريب من العاصى بعدما يفرغ من العصيان، وأنا بعيد عن المطبع إذا فرغمن الطاعات إنه ترغيب للناس في المعاصي وتبرير لارتكاب الفواحش، ويدعىالشاذليةأن الرسول عليه سر وج ودالله!

والتبحانية ترىأن الكفاروالمشركان لا خوف عليهم وأن موقفهم سليم، لأنهم حستي وإن عبدواغيراللهفهم يعبدون اللهمن خالالعبادتهم لغب ره. والبدوية بقولون: الله حسبي ومحمد وعلى ركني، وهنا زواج بين الصوفية والشيعة

والتجاني يرى- كما يرى ابن عربي أحد أئمة الصوفية الكبار- أن الكفار والمشركين لا خوف عليهم وموقفهم سليم لأنهم حتى وإن عبدوا غير الله فهم يعبدون الله من خلال عبادتهم لغيره.

وهل هناك أحط وأخبث من ذلك؟

ولقد أصدرت اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء بالسعودية مجموعة من الفتاوى حول أوراد التجانية سنذكر منها الفتوى ذات الرقم

الطريقة التجانية طريقة منكرة لا تتفق مع هدى رسول الله 🐉 وسنته بل فيها بدع شركية تخرج من يعتقدها أو يعمل بها من ملة الإسلام.

وفي الفتوي ذات الرقم (٢٩٢٥) ما نصه:

أحمد التجاني واتباعه الملتزمون لطريقته من أشد الخلق غلوا وكفرا وضلالاً وابتداعًا في الدين لما لم يشرعه الله تعالى ولا رسوله 🐸.

ويحق لنا أن نسال: هل يمكن أن نطبق هذه الفتاوي على كل الطرق الصوفية التي خالفت كتاب الله وسنة رسوله.

الجواب يحتاج إلى مراجعة كل أوراد الطرق الصوفية وعرضها على الكتاب والسنة لنعلم أنها جميعًا ضد الإسلام وشريعته.

اخطر فضانح الصوفيه

أكاد أجزم بأن كل من يدافعون عن الصوفية وطرقها وخزعبلاتها لم يقرأوا ما كتبه السابقون عنهم ولم يعرضوا أورادهم وأذكارهم على كتاب الله وسنة رسوله ولا على أهل العلم الثقات من العلماء والمشايخ الذين نثق في علمهم ولا نزكي على الله أحدًا.

فها هو الشيخ عبد الرحمن عبد الخالق أحد الذين تخصصوا في الرد على الصوفية ويدعها يقول:

إن التصوف بحر من القاذورات فلقد جمع المتصوفة كل أنواع الكفر والزندقة التي وجدت في فلسفات الهند وإيران واليونان وكل القرامطة والفرق الباطنية وكل خرافات المضرفين وكل دجل المدحلين وكل وحي الشياطين ووضعوا كل ذلك في إطار التصوف وعلومه ومبادئه وكشوفه، فلا يتصور عقلك عقيدة كفرية في الأرض إلا تجدها في التصوف بدءًا بنسبة الألوهية إلى المخلوقات وانتهاءُ بجعل كل موجود هو عين الله، تعالى الله عما يقولون علوًا كبيرًا.

ويقول الشيخ عبد الخالق: لقد زعموا أن التدبر في القرآن يصرف النظر عن الله، وفاتهم أن الله قد أمر بالتدبر لكتابه العزيز إذ يقول: ﴿ أَفَلاَّ يُتُدَبِّرُونَ القَّرْآنَ أَمْ عَلَى قُلُوبِ أَقْفَالُهَا ﴾.

في حين أنك ترى الشعراني أحد ائمتهم يقول: يقول الله في بعض الهواتَّفُ الإلهية: يا عبادي الليل لي لا للقرآن يتلى، فاجعل الليل كله لي، وما طلبتك إذا تلوت القرآن بالليل لتقف مع معانيه فإن معانيه تصرفك عن المشاهدة فاية تذهب بك إلى جنتي، فأين أنا إذا كنت في جنتك مع الحور متكنًّا، وأية تذهب بك في جهنم فتعاين ما فيها من أنواع العذاب، وآبة تذهب بك إلى قصة أدم أو نوح أو هود، وما أمرتك بالتدبر.

والله إن ذلك لزندقة فهل تكذب القرآن وتصدق هذا الشعراني في كبريته الأحمر؟!

ولقد وصل الصوفية إلى حد اتهام من يقوم بتفسير القرآن وتهديده بعقاب من الله لأن تفسيره حكر على مشايخهم الكبار فهم أولياء الله في

ويشير الشبيخ عبد الرحمن إلى المحاولة والمكيدة التي روج لها المتصوفة من البحث عن تفسير عصري للقرآن وما نتج عنها من محاولات

كانت إحداها للدكتور مصطفى محمود والتي أصدرها في كتاب بعنوان القرآن محاولة لفهم عصري ونقل فيه بالنص عن مفكر بقال عنه إسلامي هو المهندس الزراعي السوداني محمود طه الذي أسقط عن نفسه الصلاة وتكاليف الدين لأنه وصل- كما زعم- إلى حد اليقين.

ويقول د. مصطفى محمود ما نصبه: المتصوف واليوجي والراهب كلهم على درب واحد وأصحاب منطق واحد وأسلوب واحد في الحياة هو الزهد،

ويعترف الدكتور مصطفى محمود ويقول: والتصوف إدراك عن طريق المدارك العالية والمتصوف عارف.

ويستشهد بما أورده الصوفيون من أخبار داود عندما قال: يا رب أين أحدك؟ فقال: اترك نفسك وتعالَ... غب عنها تجدني.

وصيفهم مصطفى محمود بقوله: هؤلاء- المتصوفة- أهل السر والقرب والشبهود الأولياء الصالحون حقًا. (ص١٠٩).

أرأيتم كيف وقع الدكتور أسيرًا لمفاهيم الصوفية الباطلة.

الفسق والفحور...

ذكر ابن الجوزي رحمه الله حكاية عن الصوفية جاء في مجملها أن رجلا من المتصوفة مات وترك زوجته الصوفية فاجتمع عندها الأصدقاء من الرجال والنساء من الطريقة ولما فرغوا من دفن الزوج زعم كبيرهم أنه لابد من الامتزاج النوراني الجسدي وقضوا ليلتهم الحمراء تحت مزاعم هذا

فلقد كان الصوفيون في عصورهم الأولى زنادقة ملحدين منحلين تظاهروا بظاهرة الشريعة النظيفة وأخفوا عن الأعين كفرهم وفسقهم وزندقتهم وقد أكد ذلك ابن عقيل وذكره ابن الجوزي في كتابه القيم «تلبيس ابليس» استحلال الحشيش.

يقول ابن عقيل واصفًا هؤلاء الزنادقة.. واستحلوا الحشيش بل هم أول من اكتشفه وروجه في أوساط المسلمين وجعلوا من المجانين والمجانيب واللوطية والشياذين حنسيًا والذين يأتون البهائم عيانًا جهارًا نهارًا في الطرقات... كل أولئك جعلوهم أولياء الله ولهم من الكرامات ما يجعلهم يفعلون ما يشاءون!!

هنا .. محلس ادارة الكون الصوفي..

اخترع الصوفية مراتب ودرجات لأوليائهم ومشايخهم اكثرها شهرة: الأقطاب والأبدال والأوتاد والنجباء والغوث.

وهذا اللقب الأخير.. الغوث عبارة عن رجل عظيم وسيد كريم سيحتاج إليه الناس عند الاضطرار في تبيين ما خفي من العلوم المهمة والأسرار ويطلب منه الدعاء لأنه مستجاب الدعوة لو أقسم على الله لأبره.

هذا الغوث هو واسطة اتباع الطريقة لله تعالى فلا يصلون إليه إلا من

وهذا المفهوم يتناقض مع قول الله تعالى: ﴿وَإِذَا سَأَلُكَ عِبَادِي عَنَّى فَانِّي قَرِيبُ أُحِيبُ دُعْوَةُ الدَّاعِ إِذَا دُعَانَ ﴿ إِنَّا لَا عَالَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

فليست هناك واسطة بينُ الله وعباده.

والأبدال في المفهوم الصوفي هو ذلك الشيخ الذي يمكن لأتباعه أن يروه في أكثر من مكان في وقت واحد فهو في اليمن والعراق ومصر، في نفس الوقت لما يتمتع به من قدرة وهبها له الله في أن يحل في أكثر من صورة! ألم تكن هذه الموهبة أولى برسول الله مثلاً؟.

ولقد أوردوا في ذلك أحاديث موضوعة وضعيفة حتى يثبتوا شرعية ما يروجون له ومنها حديث منسوب لأبي هريرة يقول فيه: «لن تخلو الأرض

الصوفية يزعمون أنالله تعالى أمر عباده ألايتدبروا القرآن ولايقوموا اللسل به لأنه يشغلهم عن الذات الالهية والشاهدة، انالصوفيةفي جملتهاصرف للم سلمين عن حقيقة الإسلام. ما أكسذيهم على الله وكتابه ١١

الصوفيةيحتكرون كلالطرق الموصلة إلى الله تعالى، فلن تستطيع أن تناجيه أوتصل إلى إجابته الاعن طريق وليهم أوغوثهم أوقطبهم أووتسدهم ولم يجعلوا هذا الأمر لنبى الإسلام، وقد قال الله له: «وإذا سألك عبادي عني فإنىقريبأجيب دعهة الداعاذا دع ان»

من ثلاثين مثل إبراهيم خليل الرحمن بهم يغاثون ويهم يرزقون ويهم يمطرون»، وهو حديث موضوع وهناك أحاديث آخر لا يتسع المقام لذكرها وتفنيدها.

وتهدف الصوفية من خلال هؤلاء الأبدال إلى تكوين دولة لأولسائهم يحتكرون طرق الوصول إلى الله ودعائه ومن ثم التصرف في ملكوت الأرض باعتبارهم وكلاء الله في الأرض!!

وهؤلاء الأبدال في المفهوم الصوفي لديهم القدرة أيضنًا على التشكل في أكثر من صورة روحانية لا يراها إلا من أمر به!! هل بعد ذلك من كفر؟

ولذلك فلا عجب أن يقول أحد أئمة الصوفية وهو عبد القادر الجيلاني عن أحد أولياء الصوفية الذي لم يره أتباعه يصلى ولو مرة واحدة يقول عنه: هو ولى مقرب من الله إنه يصلي من حيث لا ترونه وإني أراه يصلي ولو مرة واحدة ... أو بغيرها من آفاق الأرض يسجد عند باب الكعبة.

هل تريد أن تكون من هؤلاء؟ الأمر سهل مبسط، فكل ما عليك أن تقول ما وصي به معروف الكرخي الصوفي المتوفي في عام ٢٠٠هـ حيث قال:

من قال في كل يوم عشير مرات اللهم صل على أمة محمد اللهم فرج عن أمة محمد اللهم ارحم أمة محمد كتب من الأبدال.

> ثم سيفتح لك الباب لأن تكون من أصحاب الخضر عليه السلام!! يا لها من سذاجة وغفلة.

وهنا مقام القطب ومقام الغوثية وكلاهما يمثلان المرتبة العليا عند الصوفية وهما الآمران الناهيان وقد يجتمعان في شخص شبيخ الطريقة فيطلق عليه القطب الغوث الفرد الجامع الذي يأمر فيطاع بدون نقاش ولا محاسبة حتى لو اقترف مخالفة شرعية!!

والقطب الغوث بمثل الحكومة الباطنية والرئيس الأعلى لها ويعتقد أئمة الصوفية أن القطب الغوثى له مطلق السلطان وكل شيخ طريقة هو ذلك القطب الغوث!!

وأهل الصوفية يعتقدون أن الله قد منح هؤلاء الأولياء صلاحيات إدارة الكون وفوضهم في اتخاذ ما يرون من قرارات سواء على المستوى المحلي من خلال الأضرحة الموزعة على مستوى الأقاليم والبلدان أو على المستوى العالمي من خلال «ديوان التصريف» أو ما يسمى بالإدارة المركزية لتصريف شئون الكون؟ وكان لابد للصوفية أن تبحث عن طريق يجتمع من خلالها الأبدال والأقطاب الأحياء منهم والأموات وهداهم شيطانهم إلى اختراع اجتماعات روحية وجسدية يومية لكل أصناف الأولياء وطبقاتهم لتشكيل مجلس يدير الكون وينظر في أموره نيابة عن الله عز وجل وهو ما يعرف في المفاهيم الصوفية بالديوان، أو ديوان التصريف، أو الحكومة أو المملكة الباطنية

ومكان هذا الاجتماع غار حراء بمكة المكرمة في كل ليلة جمعة من كل أسبوع إلى جانب الاجتماع اليومي في الثلث الأخير من الليل وهي ساعة استجابة الدعاء وساعة ميلاد رسول الله كما ذكر الدباغ في إبريزه.

وهناك كلام وتفصيل في هذا الاجتماع نرى أن ذكره يوغر الصدور فهم يتكلمون عن حضور الملائكة مع الأموات مع حضرة النبى الكريم لمناقشة أحوال العباد في اليوم التالي.

كما أن هناك اجتماعًا سنويًا في ليلة القدر ولا داعي للدخول في تفاصيل الكلام لأنه يورد صاحبه المهالك ويضعه على حافة الكفر بل الوقوع في الكفر ذاته!!

نسال الله السلامة، والله من وراء القصد.

تَعَالَى: ﴿ إِنَّ الإِنْسَانَ خُلُقَ هَلُوعًا (١٩) إذا مَسِنَهُ الشُّرُّ حِرُّوعًا (٢٠) وإذًا مَسِنَهُ الخَـث منوعًا (٢١) إِلاَّ المُصَلِّينَ (٢٢) الَّذِينَ هُمَّ عَلَى صَلاتِهِمْ دَائِمُونِ (٢٣) وَالَّذِينَ فِي أَمُّو الهِمْ حَقَّ مُعْلُومُ ۗ (٢٤) لِلسَّائِلِ وَالْمُصْرُومِ (٢٠) وَالَّذِينَ يُصِدَّقُونَ بِيوَّمِ الدَّينِ (٢٦) وَالَّذِينَ هُم مَنْ عَذَابِ رِبُهِم مُشْغُفِقُونَ ◘ (٢٧) إِنَّ عَدَّاتٍ رَبِّهِمْ غَيْرٌ مَأْمُون (٢٨) والَّذِينَ هُمَّ لَفُرُوجِهِمْ حَافِظُونَ (٢٩) إِلاَّ عَلَى أَرْوَاجِهِمْ أَوُّ مَا مَلَكَتْ أَيْمَانُهُمْ فَإِنْهُمْ غَيْرُ مَلُومِينَ (٣٠) فَمُن ابْتَغَى وَرَاءَ ذَلِكَ فَأُوْلَئِكَ هُمُ الْعَادُونَ (٣١) وَالَّذِينَ هُمْ الْ الأَصَانَاتِهِمْ وَعَهْدِهِمْ رَاعُونَ (٣٣) وَالَّذِينَ هُم بِشَلَهَادَاتِهِمْ قَائِمُونَ (٣٣) وَالَّذِينَ هُمْ عَلَى صَالَتِهِمْ يُحَافِظُونَ (٣٤) أَوْلَئِكَ فِي جَنَّاتٍ مُكُرِّضُونَ (٣٥) فَمَالِ الَّذِينَ كَفَرُوا قَبِلَكَ مُهْطِعِينَ (٣٦) عَن اليَمِين وعَن الشُّمَالِ عِزِينَ (٣٧) أَيَطُمْعُ كُلُّ امْرِئَ مُنْهُمْ أَن يُدْخُلُ حِنْةً نَعِيمِ (٣٨) كَلاَّ إِنَّا خَلَقْنَاهُم مُمَّا يَعْلَمُونَ (٣٩) فَلاَ أَقْسِمُ بِرَبِّ المُشْنَارِقِ وَالمُغَارِبِ إِنَّا لَقَادِرُونَ (٤٠) عَلَى أَن نَبَدَّلَ خَيْرًا مُنْهُمْ وَمَا نَحْنَ ۗ بِمَسْئُوقِينَ (٤١) فَذَرُهُمْ يَخُوضُوا وَيَلْعَبُوا حَتَّى يُلاقُوا يَوْمَهُمُ الَّذِي يُوعَنُونَ (٤٢) يَوْمَ يَخْرُجُونَ مِنَ الأَحْدَاثُ سَرَاعًا كَأَنَّهُمْ إِلَى نُصِبُ بُوفَضُونَ (٤٣) خَاشِعَةُ أَنْصَارُهُمْ تَرْهَقُهُمْ ذَلَةُ ذَلك البَوْمُ الَّذِي كَانُوا يُوعَدُونَ ﴾ [المعارج: ١٩- ٤٤].

السكونُ والخشوع، كقوله تعالى: ﴿ قُدْ أَفُلُحُ الْمُؤْمِنُونَ \* الَّذِينَ هُمْ فِي صَلاتِهِمْ خَاشِعُونَ [المؤمنون: ١- ٢]، وهذا بدلّ على وجوب الطمأنينة في الصلاة، فإن الذي لا يطمئن في ركوعه وسجوده ليس بدائم على صبلاته، لأنه لم يسكن فيها ولم يدم، بِل يِنْقِرُهَا نُقِّرَ الغِرابِ، وقيلِ المرادُ بِذَلِكُ الذين إذا عملوا عملاً داوموا عليه وأثبتوه، كما جاء في الصحيح عن عائشة رضي الله عنها عن رسول الله 😅 أنه قال: «أحب الأعمال إلى الله أدومها وإن قل، قالت: وكان رسول الله 🎂 إذا عمل عملاً داوم عليه. اهـ من ابن كثير.

وقوله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ فِي أَمْ وَالَّهِمْ حَقَّ مَعْلُومُ (٢٤) لِلسَّائِلِ وَالْمَحْرُومِ ﴾، فَهؤلاء قد علموا أن المال مالُ الله، وهم أمَناءُ عليه، فأَدُوا حقُّ الفقراء فحه، سألوا أمْ لم يسألوا، والسائل هو الذي يتعرض للناس يسالهم من فضل الله، والمحرومُ هو الذي يتعفّف عن السؤال، وهؤلاء الذين برأهم الله من الهلع يسالون عمن لا تسألهم، ويتحرونهم، ويوصَّلُون إليهم حقهم، بخلاف ما نسمعه هذه الأمام من كثير من الناس حين تلزمه كفارة إطعام عشرة مساكين، يقولون:

يقول تعالى مخسرًا عن الإنسان وما هو مجبول عليه من الأخلاق الدنيئة: ﴿ إِنَّ الْإِنْسَانَ خَلِقَ هَلُوعًا ﴾، ثم فسر الهلع بقوله: ﴿ إِذَا مَسنَّهُ الشِّرُّ جَـرُوعًا (٢٠) وَإِذَا مَسُّهُ الخَـيْرُ مُنُوعًا ﴾ ومعناه أنه إذا مسَّ هذَا الإنسان شيءٌ من الشير عَظُمَ في نفسه، وكأنه مصيية المصائب، فضاقت به الدنيا، وانقطع رجاؤه، وظنُ أن ما نزل به ليس له دافع، فقعد محسورًا، وإذا مسَ الإنسان شيءٌ من الخَير أوعاه وأحْصاه، فلم ينفق منه شيئًا مَحَافَة نفاده، وهاتان الصفتان شيرٌّ ما في الرجل، كما قال النبي ﷺ: «شيرٌ ما في الرجل شُنُحُ هالع وجُبْنَ خالع». [صحيح الجامع: ٣٧٠٩]، والشبح الهالع أي الجازع الذي يحمل على الحرص على المال والجـزع على ذهابه والجبن الضالع أي الشـديد كأنه يخلع فؤاده من شدة خوفه.

وأخبر 🛎 أن هذه الصفات لا تجـتمع هي والإيمان في قلب واحد، فقال ﷺ: «لا يجتمع غبارٌ في سبيل الله ودُخانُ جهنم في جوف عبد إبدًا، ولَّا يجتمع الشَّحُّ والإيمانُ في قلب عبد إبدًا».

[صحيح الجامع: ٧٦١٦]

ولهذا استثنى الله عز وجل فقال: ﴿ إِلاَّ المصلين ﴾ وليسوا كلُّ المصلين بل بعضهم، وهم ﴿ الَّذِينَ هُمْ عَلَى صَلاتِهِمْ دَائِمُونَ ﴾، «قيل معناه يحافظون على أوقاتها وواجباتها، وقيل المراد

مِنْ أين ناتي بعشرة مساكين، فهم لا يعرفونهم لأنهم لا يفقدونهم، ولو سنالوا عنهم لعرف وهم، ولوجدوا عشرات بل مئِات المساكين.

وقوله تعالى: ﴿ وَالدِينَ يُصَدَقُونَ بِيَوْم الدَينَ ﴾
أي يوقنون بالحساب والجزاء، فهم مَن ذلك اليوم
على حذر، ﴿ وَالدِينَ هُم مَنْ عَذَاب رَبَهِم مَسْفَقُونَ ﴾
خانفون وجلون ﴿ إِنَّ عَذَابَ رَبَهِمْ عَيْرٌ مَامُونِ ﴾ لمن
خانفون وجلون ﴿ إِنَّ عَذَابَ رَبَهِمْ عَيْرٌ مَامُونِ ﴾ لمن
يفعل الزني، واللواط، والسحاق، ونظر من لا
يجوزُ له النظر إليها، ومسِ من لا يجوز له مسها،
يجوزُ له النظر إليها، ومسِ من لا يجوز له مسها،
ولا على أزْواجهمْ أَوْ مَا مَلكَتْ أَيْمَانُهُمْ فَإِنَّهُمْ عَيْرُ
مَلُومِينَ ﴾ فيما استمتعوا به منهن، سواء بالجماع
أو ما دونه، كما قال ﷺ: «احفظ عورتك إلا من
روجتك أو ما ملكت يمينك». [حسن، رواه د (۱۳۹۹۸ه)، تو(۱۳۹۸ه)

فَمَنِ ابْتَغَى وَرَاءَ ذَكِ فَأُوْلُئِكَ هُمُ العَادُونَ ﴾، فمن قضى من امرأة وطرًا وهي ليست زوجة ولا أمة فهو باغ عاد ملوم، وفي هذه الآية تصريح بحرمة الاستمناء باليد، وهو ما يُعرفُ عند الشباب به العادة السرية ،؛ لأنها داخلة في قوله: ﴿ وَرَاءَ ذَلِكَ ﴾، ثم إن النبي الشباب إلى طرق علاج الشهوة والقضاء عليها ومقاومتها فقال: «يا معشر الشباب من استطاع منكم الباءة فليتزوج، فإنه أغض للبصر وأحصن للفرج، ومن لم يستطع فعليه بالصوم فإنه له وجاء». [منفق عبه]

فأرشد النبي ﷺ العاجز عن مؤنة النكاح إلى الصوم لا غير، ولو كان هذا الأمر- أي الاستمناء- جائزًا لأرشدهم إليه، لأن تأخير البيان عن وقت الحاجة لا يجوز.

وقوله تعالى: ﴿وَالدِّينَ هُمْ لَامَانَاتِهِمْ وَعَهْدِهِمْ رَاعُونَ ﴾ أي يؤدون الأمانَات ولا ينقضون العهود، وهكذا أهل الإيمان دائضًا، وأما المنافقون فهم بخلاف ذلك، كما قال ﷺ: «أية المنافق ثلاث، إذا حدث كذب، وإذا وعد أخلف، وإذا اؤتمن خان».

[صحيح الجامع 11] وقدوله تعالى: ﴿ وَالنَّذِينَ هُم بِشَـ هَـ الجامع 11] وقدوله: فَا يُمُونَ ﴾ أي قائمون بها لله، كما أمرهم في قوله: ﴿ وَأَقْدِ مُوا الشَّـ هَا اَدُهُ لِلّهِ ﴾ ولا يكتمونها، ولا يزيدون عليها، ولا ينقصون منها، (ولو) كانت الشبهادة ﴿ عَلَى أَنْفُسِكُمْ أَوِ الوَالِدَيْنِ وَالْأَقْرَبِينَ ﴾ [النساء: 17].

ثم ختم سبحانه الصفات بما بداها بها، فقال:

﴿ وَالّذِينَ شُمْ عَلَى صَـلاتِهِمْ يُحَـافِظُونَ ﴾ وذلك
اهتمامًا بالصلاة، ومزيد عناية بها، كما ذكر ذلك
في صدر سورة المؤمنون فقال: ﴿ قَدْ أَفْلَحَ المُؤْمِنُونَ
وَا الّذِينَ هُمْ في صَلاتِهمْ خَاشِغُونَ ﴾ إلى أن قال:
﴿ وَالّذِينَ هُمْ عَلَى صَلَوْ اللّهِمْ يُحَافِظُونَ (٩) أَوْلَئِكَ
هُمُ الوَارِثُونَ (١٠) الّذِينَ يَرِثُونَ الغَرْدُوْسَ هُمْ فيها
خَـالِدُونَ ﴾، وقـال ههنا: ﴿ أَوْلَئِكَ فِي جَنَاتٍ

منهم.

ثم يقول تعالى منكرًا على الكفار الذين كانوا في زمن النبي 🛎 وهم مشاهدون له ولما أرسله الله به من الهدى، وما أيِّده اللهُ به من المعجزات الباهرات، ثم هم مع هذا كلُّه فارون منه متفرقون عنه، شاردون يمينًا وشيمالاً، فرقًا فرقًا، وشيعًا شَيِعًا، كما قالِ تعالى: ﴿ فَمَا لَهُمْ عَنِ التَّذُّكُورَةِ مُعْرَضِينَ (٤٩) كَأَنَّهُمْ حُمِّرٌ مُّسْتَنْفِرَةُ (٥٠) فَرَّتْ مِن قُسْنُورَةٍ ﴾، وهذه مثلها، فإنه قال: ﴿ فَمَالَ الَّذِينَ كَفْرُوا قَبِلُكُ مُهُطِعِينَ ﴿ أَي فَمَالَ هُؤُلَّاءَ الْكَفَارُ الذِّينَ عندك يا نبينا مهطعين، أي مسرعين نافرين منك. [ابن عثير ٤٢٢/٤]. ﴿ عَنِ الْيَمِينِ وَعَنِ الشُّمَالِ عِزِينَ ﴾ أي متفرقين، فما لهم ﴿ أَيُطْمَعُ كُلُّ امْرِئُ مُنَّهُمْ أَن يُدُّخَلَ جَنَّةً نَعِيمٍ ﴾؛ (كلاً) بِل مأواهم جُهُنم، التَّم وُصِفْتُ مِنْ قَبِلَ بُوْ إِنَّهَا لَظَى ﴾ وقوله تعالى: ﴿ إِنَّا خَلَقَنَاهُمْ مُمَّا يَعْلَمُونَ ﴾ أي من الماء الدافق كما قال تعالى: ﴿ فَلْيُنظُرِ الْإِنسَانُ مَمَّ خُلِقٍ (٥) خُلِقٌ مِن مَّاءٍ دَافِق (٦) يَخْـرُجُ مِنْ بَيْنَ الصَّلَّبِ وَالِتَّـرَائِبِ [الإنبِياء:١٠٤]، وفي قوله تعالَى: ﴿ إِنَّا خُلَقْنَاهُم مُّمًّا يَعْلَمُونَ ﴾ تقرير للبعث يعد الموت، كما قال تعالى: ﴿ كُمَا بَدَأْنَا أَوَّلَ خُلُقَ نَعِيدُهُ ﴾ [الانبياء: ١٠٤]، ولذا قال في سورة الطارقُ بعد الآيات السابقة: ﴿ إِنَّهُ عَلَى رَحْعِهِ لِقَادِرٌ ﴿

ثم أقسم سيحانه بربوبيته على قدرته على الذهاب بهم، والإتيان بخلق جديد خير منهم، فقال تعالى: ﴿ فَكَلَّ أَقْسِمُ بِرَبِّ الْمُسَارِقِ وَالْمُغَارِبِ ﴾ أي مشارق الشمس ومغاربها، فإنَّ لها كلَّ يومَ مَشرقا ومغربًا: ﴿ إِنَّ لَقَادِرُونَ (٤٠) عَلَى أَن تَبْدَلُ خَيْرًا مَنْهُمْ وَمَا نَحْنُ بِمَ سَنْ بُوقِينَ ﴾ أي وما نحن بعاجزين، كما قال تعالى: ﴿ نَحْنُ قَدَرُنا بَيْنَكُمُ الْمُوتُ وَمَا نَحْنُ بِمَ سَنْبُوقِينَ ﴾ [الواقعة ١٠، ١١] المُوتُ وَمَا نَحْنُ مَصَانِبُ وقينَ ﴿ (٣) عَلَى أَن تُبَدِّلُ أَمْثَالُكُمْ وَنُنْسَئِكُمْ فِي مَا لاَ تَعْلَمُونَ ﴾ [الواقعة ١٠، ١١] وحَدامًا بوحَه اللهُ الخطابُ إلى نبيه ﷺ

و حَــَامًا يوجَـه اللهُ الخطابُ إلى نبيه و في فيقول: ﴿ فَذَرْهُمُ يَخُوضُوا وَيَلْعَبُوا ﴾ أي دَعْهم في تكذيبهم وكفرهم وعنادهم: ﴿ حَنّى يُلاقوا يَوْمَهُمُ الَّذِي يُوعَـدُونَ ﴾ والذي قال الله عنه في مطلع الذي يُوعَـدُونَ ﴾ والذي قال الله عنه في مطلع السورة: ﴿ إِنَّهُمْ يُرَوْنَهُ بَعِيدًا (٦) وَنَرَاهُ قَرِيبًا ﴾، ويَوْمَ يَخْرُحُونَ مِن الأَجْدَاثُ ﴾ أي القبور ﴿ سَرَاعًا كَانَهُمْ إلى نَصْبُ يُوفِضُونَ (٣٤) خَاشِعَةً أَبْصَارُهُمْ يَخْرُجُونَ مِن الأَجْدَاثُ ﴾ إلى تَحْلَقُ أَلْكُمْ الدَّاعِ إِلَى شَيْعُ الدَّاعِ إِلَى شَيْعٍ فِكُر (١) خُشَـعًا أَبْصَارُهُمْ يَحْرُجُونَ مِن الأَجْدَاثِ كَانَهُمْ حَرَادُ مُنْتَشِرُ (٧) مُهْطِعِينَ إلَى الدَّاعِ إلَى الدَّاعِ يَلِي اللَّحِدَاثِ عَيْوُلُ الكَافِرُونَ هَذَا يُومُ عَسَرُ ﴾ [القر: ٢-٨].

وَدُلِكُ اليَوْمُ الَّذِي كَانُواْ يُوعَدُونَ ﴾ قد تحقق وراوه رأي العين، وعلموا عِلْمَ الدِقين أنه وعد محدق صدق، كما قال تعالى: ﴿وَنُفِحُ فِي الصُّورِ فَإِذَا هُم مَنَ الأَحْدَاثِ إِلَى رَبُهُمْ ينسلِونَ (٥١) قَالُوا يَا وَيُلْنَا مَنْ مَرْقَدِنَا هَذَا مَا وَعَدَ الرَّحْمَنُ وَصَدَقَ مَنْ بَعَثْنَا مِن مُرْقَدِنَا هَذَا مَا وَعَدَ الرَّحْمَنُ وَصَدَقَ الرُّسلُونَ ﴾ [س. ٥٠، ٥].

# صدقة الحراة على زوج على اوولاه

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على المبعوث رحمة للعالمين نبينا محمد وأله وصحبه أجمعين.

وفي رواية النسائي ولادععبوا

فعن زينب امراة عبد الله قالت: كنت في المسجد فرأيت النبي قال: «تَصندُوْنَ ولو من حُليكن» وكانت زينب تنفق على عبد الله وأيتام في حجرها - فقالت لعبد الله: سلّ رسول الله قل أيجزئ عني أن أنفق عليك وعلى أيتام في حجري من الصدقة؟ فقال: سلي أنت رسول الله قل ، فانطلقت إلى النبي قل فوجدت امرأة من الأنصار على الباب حاجتها مثل حاجتي، فمر علينا بلال وقلنا: سلّ رسول الله قل: أيجزي عني أن أنفق على زوجي وأيتام لي في حجري؟ فقلنا: لا تخبر بنا. فدخل بلال فسأله فقال: «من هما؟» قال: زينب. قال: «أيّ الزيانب»؟ قال: امرأة عبد الله. فقال نعم، لها أجران، أجر القرابة وأجر الصدقة».

هذا الحديث أخرجه الإمام البخاري في صحيحه في كتاب الزكاة باب: «الزكاة على الزوج والأيتام في الحجر» رقم (١٤٦٦)، كما أخرجه من حديث أبي سعيد الخدري في باب الزكاة على الأقارب برقم (١٤٦٢)، وأخرجه الإمام مسلم في صحيحه باب فضل النفقة والصدقة على الأقربين والزوج والأولاد برقم (١٠٠٠) كما أخرجه الترمذي والنسائي وابن ماجه وأحمد في المسند والدارمي في سننه.

#### افتتان، وفي شابكا كنش ي عن واحدة،

قوله: «عن زينب امراة عبد الله» أما زينب

### إعداد/زكريا حسيني مسالها

والع لاتعلم

فهي بنت معاوية - ويقال بنت عبد الله بن معاوية - بن عتاب بن الأسعد الثقفية، وقيل: اسمها رائطة.

قولها: «كنت في المسجد» في حديث أبي سعيد: كان ذلك في مصلى العيد في أَضْدَى أو فطر أي في عيد الأضحى أو عيد الفطر بعدماً صلى رسول الله والميد وخطب الناس، بعد ذلك وعظ الرجال وحثهم على الصدقة ثم تحول إلى النساء فوعظهن وحثهن على الصدقة، فقال وحثه على الصدقة، فقال المعشر

للزوجة التدفع زكاتها لزوجها الصفير لكن الروح

#### من الأخلاق الكريمة أن المرأة لا تحرج

#### يجوز للمراة أن تتبرح من أموالها بغير

أزواجهما وعلى أيتام في حجورهما \* أما الأيتام الذين لهما أو في حجورهما فقد بينت رواية الطيالسي أنهم بنو أخيها وبنو أختها، وفي رواية للنسائي: «لإحداهما فضل مال وفي حجرها بنو أخ لها أيتام وللأخرى فضل مال وزوج خفيف ذات اليد (أي وزوج فقير)».

قوله: «ولا تخبر بنا» وفي رواية مسلم: «ولا تخبره من نحن». وفي هذا من الأدب الرفيع والخلق الفاضل للمرأتين إذا كانتا حريصتين على شعور زوجيهما وعدم جرح أحساسيسهما، لأن هذا قد يؤذي الزوج، وتأمل قول ابن مسعود لامرأته لما طلبت منه أن يسال رسول الله هي مع أنها تريد أن تعرف حكم الشرع في أعمالها لكن قد يفهم منه التعريض بالزوج، فقد قال لها: سليه أنت، من التعريض بالزوج، فقد قال لها: سليه أنت، وقارن هذا بما يحدث من بعض النساء اليوم من قولها إن زوجي لا ينفق علي وإنه يبخل بماله أو إنه جالس في البيت لا يعمل وأنا التي أنفق على البيت مع أنه قد يكون معذورًا في عدم وجود عمل يكتسب منه معيشة حلالاً أو كسئا طبئا.

قوله: «فقال: من هنا؟ قال: زينب». وفي رواية مسلم: «قال: امرأة من الأنصار وزينب» وهذه الرواية أوضح في جـــواب بلال لأنه ساله: «من هما؟» فالجواب في رواية مسلم عن اثنتين، وفي رواية البخاري عن واحدة، ولعل جواب بلال في رواية البخاري عن واحدة،

النساء،
تصدقن فإني رأيتكن
أكثر أهل النار». فقلن: بم
ذلك يا رسول الله؟ قال: «تكثرن
اللعن وتكفرن العشير، ما رأيت من
ناقصات عقل ودين أذهب للب الرجل
الحازم من إحداكن يا معشر النساء ».

قولها: «فانطلقت إلى النبي الله النبي الله الباب فوجدت امرأة من الأنصار على الباب حاجتها جاتى».

قال الحافظ في الفتح: في رواية الطيالسي: «فإذا امرأة من الأنصار يقال لها: زينب» وكذا أخرجه النسائي من طريق أبي معاوية عن الأعمش، وزاد من وجه آخر عن علقمة عن عبد الله قال: «انطلقت امرأة عبد الله يعني ابن مسعود وامرأة أبي مسعود يعني عقبة بن عمرو الأنصاري». ثم قال ابن حجر: قلت: لم يذكر ابن سعد لأبي مسعود امرأة أنصارية سوى هزيلة بنت ثابت بن امرأة أنصارية قلعل لها اسمين، وأوهم من شعاها زينب انتقالاً من اسم امرأة عبد الله إلى اسمها.

قولها: «حاجتها حاجتي» أي جاءت تسال عن مسالتي نفسها فإن لها نفس المسالة.

قولها: «فمر عليناً بلال». وفي رواية مسلم: وكان رسول الله ﷺ قد القيت عليه المهابة، قالت: فخرج علينا بلال، فكأنه كان عند النبي فخرج فمر بها.

قوله: «فقلنا: سَلُّ رسول الله ﷺ أيجزئ عني أن أنفق على زوجي وأيتام لي في حجري؟» وفي رواية مسلم: «فقلنا له- أي لبلال- ائت رسول الله ﷺ فأخبره أن امرأتين بالباب تسألانك: أتجزئ الصدقة عنهما على

لايدفعها لزوجته الفقيرة لأنها مستولة منه

#### زوجها أمام الرجال وإنما تسترعليه

اذق زوجها وإق أخبرته فذلك يستخب

ولعل جواب بـلال في رواية البخاري يراد بها: إحداهما زينب، وكأنه لا يعرف الأخرى، ولعله عرف امرأة ابن مسعود من صوتها.

وقوله: «امرأة عبد الله» أي ابن مسعود، قال النووي: قد يقال في هذا: إنه إخلاف للوعد وإفشاء للسر، وجوابه أنه عارض ذلك جواب رسول الله هي، وجوابه صلوات الله وسلامه عليه واجب محتم لا يجوز تأخيره، ولا يقدم عليه غيره، وقد تقرر أنه إذا تعارضت المصالح بدئ بأهمها. اهه.

قوله: «لها أجران: أجر القرابة وأجر الصدقة» أي أجر صلة الرحم وأجر منفعة الصدقة وظاهر هذا القول عدم مشافهة أمرأة عبد الله رسول الله بالسؤال وعدم مشافهته إياها بالجواب، لكن حديث أبي سعيد يدل على أنها شافهته بالسؤال وشافهها بالجواب؛ فقالت: يا نبي الله إنك أمرت اليوم بالصدقة وكان عندي حلي لي فأردت أن بالصدق به فزعم ابن مسعود أنه وولده أحق من تصدقت به عليهم، فقال النبي على: «صدق ابن مسعود، زوجك وولدك أحق من تصدقت به عليهم». وهنا يتبين أن في رواية زينب أنها طلبت من ابن مسعود زوجها أن يسأل رسول

اللّه 👑 فقال لها: سليه أنت، وفي رواية أبى سعيد أن ابن مسعود أخبرها بالحكم فذهبت تستوثق من رسول الله ﷺ وتساله عما قال لها زوجها فأخبرها ﷺ: أنه صدق، وفي هذه الرواية إشارة إلى علم ابن مسعود وأنه كان من أفقه الصحابة رضى الله عنهم أجمعين، كيف وقد قال له النبي 👑 عندما أسلم وطلب من الرسول ﷺ أن يتعلموعرف رسول الله المحدم بهعلى العلم قال له: «إنك عليم معلم». [أخرجه أحمد في المسند والفسوي في المعرفة، وقال الذهبي صحيح الإسناد ولكن محقق سير أعلام النبلاء قال: بل حسن].

قال الشبوكاني في نيل الأوطار: استدل بهذا الحديث على أنه يجوز للمرأة أن تدفع زكاتها إلى زوجها، وبه قال الشافعي والثوري وصاحبا أبى حنيفة وإحدى الروايتين عن مالك وعن أحمد- زاد صاحب الفتح الرباني: أبا ثور وابن المنذر وأهل الظاهر- قـال الشوكاني: وهذا إنما يتم دليلاً بعد تسليم أن هذه الصدقة صدقة واجبة، وبذلك جزم المازري، ويؤيد ذلك قولها: «أيجزئ عنى»، وتعقبه القاضى عياض بأن قوله: «ولو من حليكن»، وكون صدقتها كانت من صناعتها يدلان على التطوع، وبه جزم النووي، وتأولوا قولها: «أيجزئ عنى» أي في الوقاية من النار كأنها خافت أن صدقتها على زوجها لا يحصل لها المقصود بها، وما أشار إليه من الصناعة احتج به الطحاوي لقول أبى حنيفة: إنها لا تحزئ زكاة المرأة في زوجها. فأخرج أي

وفي الحديث من الفوائد غير ما تقدم:

١- الحث على صلة الرحم وأن أحق الناس بالمعروف هم القرابة وذوو الرحم قال تعالى: ﴿ وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَانًا وَذِي القُرْبَى وَالْيَتَامَى وَالْسَاكِينَ ﴾.

٢- جواز تبرع المرأة بمالها بغير إذن زوجها، فإن امرأة ابن مسعود أرادت أن تتصدق بحليها كماجاء في الحديث، ولم ينكر عليها زوجها عدم استئذانه في ذلك، ولم يبين لها الرسول 🛎 أنه لا يجوز لها أن تتصدق إلا عاذن زوجها.

٣- عظة النساء وحشهن على الصدقة تخصيصًا لهن بموعظة بعد موعظة الرجال.

٤- ترغيب ولى الأمر للرجال والنساء في فعل الخير ودعوة الجميع إلى ذلك.

٥- التحدث مع النساء عند أمن الفتنة، فإن لم تؤمن الفتنة فلا يجوز ذلك.

٦- التخويف من المؤاخذة بالذنوب وما يتوقع بسببها من العذاب، فإن النبي 👑 لما حث النساء على الصدقة خوفهن من النار وبين لهن سبب دخولها بل سبب أنهن أكثر أهل النار من كثرة اللعن والسب، فإن المسلم عمومًا رجلاً كان أم امرأة منهى عن أن يكون سيانًا ولا لعانًا ولا طعانًا بل يجب أن يكون عفيف اللسان يربأ بنفسه عن السفه في القول فضلاً عن الفحش، وكذلك كفران العشير وهو نوع من كفران النعم، وقد جاء مفسرًا في حديث أخر: «إذا أحسن إليها الدهر ثم أساء اليها مرة لقالت ما رأيت منك خيرًا قط»، وهو ما نسميه بنكران الجميل وإظهار القبيح، والله المستعان.

٧- فتيا العالم مع وجود من هو أعلم منه، إذ أن ابن مسعود أصدر الفتوى لزوجته مع

الطحاوي- من طريق رائطة امسرأة ابن مسعود أنها كانت امرأة صنعاء اليدين، فكانت تنفق عليه وعلى ولده، فهذا يدل على أنها صدقة تطوع، واحتجوا أيضًا على أنها صدقة تطوع بما في البخاري من حديث أبي سعيد أن النبي 👑 قال لها: «زوجك وولدك أحق من تصدقت عليهم». قالوا: لأن الولد لا يُعْطَى من الزكاة الواجعة بالإجماع كما نقله ابن المنذر وغيره، وتعصف هذا بأن الذي يمتنع إعطاؤه من الصدقة الواجبة من تلزم المعطى نفقته والأم لا يلزمها نفقة ابنها مع وجود أبيه. ثم قال الشوكاني رحمه الله: والظاهر أنه يجوز للزوجة صرف زكاتها إلى زوجها، أما أولاً فلعدم المانع من ذلك، ومن قال إنه لا يجوز فعليه الدليل، وأما ثانيًا فلأنَّ ترك استفصاله

وقد اختلف في الزوج، هل يجوز له أن يدفع زكاته إلى زوجته؛ فقال ابن المنذر: أجمعوا على أن الرجل لا يعطى زوجته من الزكاة شبيئًا لأن نفقتها واحبة عليه، قال العلماء: لأنه إن أعطاها زكاة ماله رجعت إليه فكأنه لم يخرج الزكاة، وكذلك أولاده، فكل من تلزمه نفقتهم من الأصول والفروع فإن في إعطائهم الزكاة إما ردًا على نفسه وتخفيف النفقة الواجبة عليه وهذه التي قال العلماء: كأنه لم يخرجها أو أعطاها لنفسه، وإما إغناءً لهم ومعلوم أن الصدقة لا تحل لغني. والله أعلم

👑 لها ينزل منزلة العصوم، فلما لم

يستفصلها عن الصدقة أتطوع هي أم واحب،

فكانه قال: يجزئ عنك فرضًا كان أم تطوعًا.

الما تور والدر المدر واهل المالاند -

وجود رسول الله ، وذلك في حديث أبي سعيد الخدري «زعم ابن مسعود أنه وولده أحق من تصدقت به عليهم»، ثم أقر رسول الله ابن مسعود على فتواه.

٨- طلب الترقي في تحمل العلم: لأن امرأة
 ابن مسعود لم تقنع بقول ابن مسعود، وذهبت
 تستفتي رسول الله هذا وهذا يُشْبِهُهُ ما يطلق
 عليه الآن «طلب علو الإسناد».

9- الحرص على الأيتام وحسن تربيتهم والإنفاق عليهم من الأعمال والإنفاق عليهم من الأعمال التي يثاب عليها الإنسان ولو كان الأيتام أولادًا للمنفق وذلك واضح في حديث زينب امرأة ابن مسعود، وحديث أبي سعيد، وكذلك في حديث أم سلمة عندما سألت النبي

إنفاقها عليه أولاد أبي المامة فقالت: «قلت: يا سلمة فقالت: «قلت: يا رسول الله، هل لي أجر في بني أبي سلمة أنفق عليهم ولست بتاركتهم هكذا وهكذا إنما هم بني؟» فقال: نعم لك فيهم أجر ما أنفقت عليهم. فهم أبناؤنا وهم أيتام أبي سلمة رضي الله عنه، ولها أجر في إنفاقها عليهم.

وأخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.



# السينة لا يستغنى

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن والاه، أما بعد:

فإن الله تبارك وتعالى اصطفى محمدًا الله تبارك وتعالى اصطفى محمدًا القرآن بنبوته، واختصه برسالته؛ فانزل عليه كتابه القرآن الكريم، وأمره فيه في جملة ما أمره به ان يبينه للناس؛ فقال تعالى: ﴿ وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ الذَّكْرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزُلُ إِلَيْكِ الذَّكْرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزُلُ إِلَيْهِمْ ﴾.

والذي أراه أن البيان المذكور في هذه الآية الكريمة يشتمل على نوعين من البيان:

الأول: بيان اللفظ، ونظمه؛ وهو تبليغ القرآن، وعدم كتمانه، وأداؤه إلى الأمة، كما أنزله الله تبارك وتعالى على قلب النبي ، وهو المراد بقوله تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا الرُسُولُ بَلَغٌ مَا أُنزلَ إلَيْكَ مِن رَبِّكَ ﴾، وقد قالت السيدة عائشة رضي الله عنها في حديث لها: «ومن حدثكم أن محمدًا ، كتم شيئًا أمر بتبليغه، فقد أعظم على الله الفرية، ثم تلت الآية المذكورة». أخرجه الشيخان. وفي رواية لمسلم: «لو كان رسول الله في كاتمًا شيئًا أمر بتبليغه لكتم قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ تَقُولُ لِلنِّنِي أَنْعُمَ اللّهُ عَلَيْهِ وَانْعُمْتَ عَلَيْهِ أَمْسِكُ مَا اللّهُ عَلَيْهُ وَوَانْ مَنْ مَا اللّهُ مَا للله مَا اللّهُ مَا يُوبِ وَانْعُمْتَ عَلَيْهِ أَمْسِكُ مَا اللّهُ مَا يُوبِ وَتَخْشَى النّاسَ وَاللّهُ أَحَقُ أَن تَخْشَاهُ ﴾ مُبْديهِ وتَخْشَى النّاسَ وَاللّهُ أَحَقُ أَن تَخْشَاهُ ﴾

والأخر: بيان معنى اللفظ أو الجملة، أو الآية، الذي تحتاج الأمة بيانه، وأكثر ما يكون ذلك في الآيات المجملة، أو المطلقة؛ فتأتي السنة، فتوضح المجمل، وتخصص العام، وتقيد المطلق؛ وذلك يكون بقوله ، مما يكون بفعله، وإقراره.

ضرورة السنة لفهم القرآن وأمثلة على ذلك:

قوله تعالى: ﴿ وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فَاقْطَعُوا الْمَدْرِقَةُ فَاقْطَعُوا الْمَدْرِقَةُ فَاقْطَعُوا الْمَدْرِقَةُ مَالِ صالح لذلك؛ فإن السارق قيه مطلق؛ كاليد، فبينت السنة القولية الأول منهما، وقيدته بالسارق الذي يسرق ربع دينار؛ بقوله ﴿ : «لا قطع إلا في ربع دينار فصاعدًا». أخرجه الشيخان. كما بينت الآخر بفعله ﴿ ، أو فعل أصحابه، وإقراره؛ كما هو معروف في كتب الحديث.

وإليكم بعض الآيات الأخرى التي لا يمكن فهمها

فهمًا صحيحًا على مراد الله تعالى إلا من طريق السنة.

قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا ضَىَرَبْتُمْ فِي الأَرْضِ فَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحُ أَن تَقْصُرُوا مِنَ الصَّلَاةِ إِنْ خِفَّتُمْ أَن يَقْتِنُكُمُ النِّينَ كَفُرُوا ﴾ [النساء: ١٠٨].

فظاهر هذه الآية يقتضي أن قصر الصلاة في السخر مشروط له الخوف؛ ولذلك سال بعض الصحابة رسول الله في أفقال: ما لنا نقصر، وقد أمنا؟ قال: «صدقة تصدق الله بها عليكم، فاقبلوا صدقته»، رواه مسلم.

قوله تعالى: ﴿ حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةُ وَالدُّمُ ﴾ [المائدة: ٣]. فبينت السنة القولية أن ميتة الجراد، والسمك، والكبد، والطحال من الدم حلال؛ فقال الله ماحلت لنا ميتتان، ودمان: الجراد، والحوت (أي السمك بجميع أنواعه)، والكبد، والطحال». أخرجه البيهقي وغيره مرفوعًا وموقوفًا، وإسناد الموقوف صحيح، وهو في حكم المرفوع؛ لأنه لا يقال من قبل الرأى.

قوله تعالى: ﴿قُلْ مَنْ حَرَمٌ زِينَةَ اللّهِ الّتِي أَخْرَجُ لِعِيَادِهِ وَالطّيْبَاتِ مِنَ الرّزْقِ ﴾ [الأعراف: ٣٦]، فبينت السنة - أيضًا - من الزينة ما هو محرم، فقد ثبت عن النبي ﷺ أنه خرج يومًا على أصحابه، وفي إحدى النبي ﷺ منه حرير، وفي الأخرى ذهب، فقال: «هذان حرام على ذكور أمتى، حل لإناثها». أخرجه الحاكم، وصححه، إلى غير ذلك من الأمثلة الكثيرة المعروفة لدى أهل العلم بالحديث، والفقه.

ومما تقدم يتبين لنا أيها الإخوة أهمية السنة في التشريع الإسلامي؛ ومن هنا قال بعض السلف: السنة تقضي على الكتاب. أي تحكم عليه. ضلال الستغنين بالقرآن عن السنة:

ومن المؤسف أنه قد وجد في بعض المفسرين، والكتاب المعاصرين، من ذهب إلى جواز ما ذكر في المثال الأخير؛ من إباحة لبس الذهب والحرير؛ اعتمادًا على القرآن فقط، بل وجد في الوقت الحاضر طائفة يتسمون برالقرآنيين، يفسرون القرآن بأهوائهم، وعقولهم، دون الاستعانة على ذلك بالسنة

الصحيحة، بل السنة عندهم تبع لأهوائهم؛ فما وافقهم منها تشبثوا به، وما لم يوافقهم منها نبذوه وراءهم ظهريًا، وكأن النبي 🎥 قد أشار إلى هؤلاء بقوله في الحديث الصحيح: «لا ألفين أحدكم متكتُّا على أربكته، يأتيه الأمر من أمرى مما أمرت به، أو نهيت عنه، فيقول: لا أدرى، ما وجدنا في كتاب الله اتبعناه». رواه الترمذي، وفي رواية لغيره: «ما وحدنا فيه حرامًا حرمناه، الا وإنى اوتيت القرآن،

فهذا الحديث الصحيح: يدل دلالة قاطعة على أن الشريعة الإسلامية ليست قرآنًا فقط، وإنما هي قرآن، وسنة، فمن تمسك بأحدهما دون الآخر، لم يتمسك بأحدهما؛ لأن كل واحد منهما يأمر بالتمسك بالآخر؛ كما قال تعالى: ﴿مَن يُطِعِ الرُّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ اللَّهَ ﴾، وقال: ﴿ وَمَا آتَاكُمُ الرُّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانتَهُوا ﴾، وبمناسبة هذه الآية، بعجبني ما ثبت عن ابن مسعود رضى الله عنه؛ وهو أن امرأة جاءت إليه فقالت له: أنت الذي تقول: «لعن الله النامصات والمتنمصات، والواشمات». الحديث؟ قال: نعم. قالت: فإنى قرأت كتاب الله من أوله إلى أخره، فلم أجد فيه ما تقول، فقال لها: إن كنت قرأته، لقد وحدته، أما قرات: ﴿ وَمَا آتَاكُمُ الرُّسُولُ فَخُـٰذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانتَهُوا ﴾، قالت: بلي، قال: فقد سمعت رسول الله 🛎 يقول: «لعن الله النامصات» الحديث، متفق عليه. عدم كفاية اللغة لفهم القرآن:

ومما سيق بيدو واضحًا أنه لا محال لأحد، مهما كان عالمًا باللغة العربية، وأدانها، أن يفهم القرآن الكريم، دون الاست حانة على ذلك بسنة النبي 😼 القولسة، والفعلسة، فإنه لن يكون أعلم في اللغة من أصحاب النبي 👺، الذين نزل القرآن بلغتهم، ولم تكن قد شابتها لوثة العجمة، والعامية، واللحن، ومع ذلك فإنهم لم يقفوا على المعنى المراد من الآيات السابقة إلا بعد أن بينها لهم النبي 🕮.

وعليه، فمن البديهي أن المرء كلما كان عالمًا بالسنة، كان أحرى بفهم القرآن، واستنباط الأحكام منه، ممن هو حاهل بها؛ فكيف يمن هو غير معتد

يها، ولا ملتفت إليها أصلاً؟

ولذلك كان من القواعد المتففق عليها بين أهل العلم، أن يفسر القرآن بالقرآن، والسنة، ثم بأقوال الصحابة... إلخ.

ومن هذا بتبين لذا سبب ضلال علماء الكلام قديمًا، وحديثًا، ومخالفتهم للسلف رضى الله عنهم في عقائدهم، فضلاً عن أحكامهم: وهو بعدهم عن السنة، والمعرفة بها، وتحكيمهم عقولهم وأهوائهم في أيات الصفات، وغيرها.

وما أحسن ما جاء في «شرح العقيدة الطحاوية» حيث قال: «وكيف يتكلم في أصول الدين من لا يتلقاه من الكتاب، والسنة، وإنما يتلقاه من قول فلان؟! وإذا زعم أنه باخذه من كتاب الله، لا يتلقى تفسير كتاب الله من أحاديث الرسول 🚁، ولا ينظر فيها، ولا فيما قاله الصحابة، والتابعون لهم بإحسان، المنقول إلينا عن الثقات الذين تخيرهم النقاد؛ فإنهم لم ينقلوا نظم القرآن وحده، بل نقلوا نظمه، ومعناه، ولا كانوا يتعلمون القرآن كما يتعلم الصبيان، بل يتعلمونه بمعانيه، ومن لا يسلك سبيلهم، فإنما يتكلم برأيه، ومن يتكلم برأيه، ويما يظنه دين الله، ولم يتلق ذلك من الكتاب، فهو ماثوم وإن أصاب، ومن أخذ من الكتاب، والسنة، فهو مأجور وإن أخطأ، لكن إن أصاب بضاعف أجره ». ثم قال: «فالواجب كمال التسليم للرسول 👛، والانقياد لأمره، وتلقى خبره بالقبول، والتصديق، دون أن نعارضه بخيال باطل نسميه معقولاً، أو نحمله شبهة أو شكًّا، أو نقدم أراء الرحال، وزيالة أذهانهم».

وحملة القول: أن الواحب على المسلمين حميعًا أن لا يفرقوا بين القرأن، والسنة؛ من حيث وجوب الأخذ بهما كليهما، وإقامة التشريع عليهما معًا، فإن هذا هو الضمان لهم أن لا يميلوا يمينًا، ويسارًا، وأن لا برجعوا القهقهري ضلالاً، كما أفصح عن هذا رسول الله 🐲 يقوله: «تركت فيكم أمرين، لن تضلوا ما إن تمسكتم بهما: كتاب الله، وسنتى، ولن يتفرقا حتى يردا عليُّ الحوض». رواه مالك بلاغًا والحاكم موصولاً بإسناد حسن.

#### تبيه هام:

ومن البديهي بعد هذا أن أقول: إن السنة التي لها هذه الأهمية في التشريع، إنما هي السنة الثابتة عن النبي تلا بالطرق العلمية، والأسانيد الصحيحة المعروفة عند أهل العلم بالحديث، ورجاله، وليست هي التي في بطون مختلف الكتب؛ من التفسير، والفقه، والترغيب والترهيب، والرقائق، والمواعظ، وغيرها؛ فإن فيها كثيرًا من الأحاديث الضعيفة، والمنكرة، والموضوعة، وبعضها مما يتبرأ منه الإسلام.

فالواجب على أهل العلم، لا سيما الذين ينشرون على الناس فقههم، وفتاويهم، أن لا يتجرءوا على الاحتجاج بالحديث إلا بعد التأكد من ثبوته؛ فإن كتب الفقه التي يرجعون إليها عادة مملوءة بالأحاديث الواهية المنكرة، وما لا أصل له، كما هو معروف عند العلماء.

#### ضعف حديث معاذ في الرأي: وما يستنكر منه:

وقبل أن أنهي كلمتي هذه أرى أن لابدلي من أن ألفت الانتباه إلى حديث مشهور، قلما يخلو منه كتاب من كتب أصول الفقه؛ لضعفه من حيث إسناده، ولتعارضه مع ما انتهينا إليه في هذه الكلمة من عدم جواز التفريق في التشريع بين الكتاب والسنة ووجوب الأخذ بهما معًا؛ ألا وهو حديث معاذ بن جبل رضي الله عنه، أن النبي قلق قال له حين أرسله إلى اليمن: «بم تحكم؟» قال: بكتاب الله، قال: «فإن لم تجد؟» قال: «فإن لم تجد؟» قال: «الحمد لله الذي وفق أجتهد رأيي، ولا ألو. قال: «الحمد لله الذي وفق

رسول رسول الله لما يحب رسول الله».

أما ضعف إسناده، فلا مجال لبيانه الآن، وقد بينت ذلك بيانًا شافيًا- ربما لم أسبق إليه وحسبي الآن أن أذكر أن أمير المؤمنين في الحديث الإمام البخاري رحمه الله تعالى قال فيه: «حديث منكر».

وبعد هذايجوز لي أن أشرع في بيان التعارض الذي أشرت إليه فأقول: إن حديث معاذ هذا يضع للحاكم منهجًا في الحكم على ثلاث مراحل، لا يجوز أن يبحث عن الحكم في الرأي إلا بعد أن لا يجده في السنة، ولا في السنة إلا بعد أن لا يجده في القرآن، وهو بالنسبة للرأي منهج صحيح لدى كافة العلماء، وكذلك قالوا: إذا ورد الأثر بطل النظر، ولكنه بالنسبة للسنة ليس صحيحًا؛ لأن السنة حاكمة على كتاب الله، ومبينة له؛ فيجب أن يبحث عن الحكم في السنة، ولو ظن وجوده في الكتاب؛ لما ذكرنا، فليست السنة مع القرآن كالرأي مع السنة، كلا ثم كلا! بل يجب اعتبار الكتاب والسنة مصدرًا واحدًا، لا فصل بينهما أبدًا؛ كما أشار إلى ذلك قوله ﷺ: «ألا إنى أوتيت القرآن، ومثله معه»، يعنى السنة، وقوله: «لن يتفرقا حتى يردا علىُّ الحوض»، فالتصنيف المذكور بينهما غير صحيح؛ لأنه يقتضي التفريق بينهما، وهذا باطل لما سبق بيانه.

فهذا هو الذي أردت أن أنبه إليه فإن أصبت فمن الله، وإن أخطأت فمن نفسي، والله تعالى أسأل أن يعصمنا وإياكم، من الزلل، ومن كل ما لا يرضيه، وأخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

## قرارإشهار

رقم(۱۱۱۹)بتاریخ۲۰۰۵/۳/۱۹م

تشهد مديرية الشئون الاجتماعية بالمنوفية أنه قد تم إشهار جمعية أنصار السنة الحمدية بدروة. وذلك طبقا لأحكام القانون ٨٤ لسنة ٢٠٠٢ ولائحته التنفيذية.

#### سمان النبي الله النبي على الله إن بالقليم الذي المنافق عليها، وإناما التشويع عليها معا، إل ان الدعمية الرئة الموعد والمديد والمراك **إلى المنافق الت**مان لهم أن الإسبار البيارا، ويسارا، وإ

رقم(۱۵٤۲)بتاريخ۱۱/٥/٥٠٨م

تشهد مديرية الشئون الاجتماعية بالشرقية أنه قد تم إشهار جمعية أنصار السنة الحمدية بقرية صبيح مركزههيا، وذلك طبقا لأحكام القانون ٨٤ لسنة ٢٠٠٢ ولائحته التنفيذية.

# مشروع تيسير حفظ السنة القصال الإحاديث القصال الإحاديث الأحاديث الأحاديث الشعاد المسعاد الشعاد الشعاد الشعاد المسعاد المسع

### إعداد /على حشيش

#### Born Zunghah Zullen

أَنَّ رَجُلا سَأَلَ النَّبِي ﷺ أَيُّ الإِسْلامِ خَيْرٌ؟ فَقَالَ: «تُطْعِمُ الطُّعَامَ، وَتَقْرَأُ السَّلامَ عَلَى مَنْ
 عَرَقْتَ وَمَنْ لَمٌ تَعْرِفْ».

٤٨٧ • «رَأْسُ الْكَفْرِ نَحْوَ الْمَشْرِقِ، وَالْفَخْرُ والخُيلاءُ فِي آهْلُ الخَيْلِ والإبلِ والفَدَّادِينَ آهْلُ الوَبَرِ، وَالسَّكِينَةُ فِي آهْلُ الخَيْلِ والإبلِ والفَدَّادِينَ آهْلُ الوَبَرِ، والسَّكِينَةُ فِي آهْل الغَنَمِهِ.

١٨٣ - «خَـيْرُ النَّاسُ قَرْنِي، ثُمُّ الَّذِينَ يَلُونَهُم، ثُمُّ الذِينَ يَلُونَهُمْ، ثَمُّ يَجِيءُ أَقْوَامُ تَسْبِقُ شَـهَادَةُ
 أحَدِهمْ يَمينُهُ، وَيَمِينُهُ شَـهَادَتُهُ.

اً الله عَلَى ابْنِ أَدَمَ نَذُرُ فِيمَا لا يَمْلِكُ وَهُو كَمَا قَالَ، وَلَيْسَ عَلَى ابْنِ أَدَمَ نَذُرُ فِيمَا لا يَمْلِكُ، وَمَنْ قَتَلَ نَقْسَهُ بِشَيْءٍ فِي الدُّنْيا عُذَّبَ بِهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ، وَمَنْ لَعَنَ مُؤْمِنًا فَهُوَ كَقَتْلِهِ، وَمَنْ قَذَفَ مُؤْمِنًا بِكُفْر [منفق عليه من حبيث جُنْبُ بن عبد الله]

مَّاتَ، هَالَ اللَّهُ تَعَالَى فِيمَنْ كَانَ قَبْلُكُمْ رَجُلُ بِهِ جُرْحُ فَجَرْعَ، فَأَخَذَ سِكِينًا فَحَزَّ بِهَا يَدَهُ فَمَا رَقَاَ(١) حَتَّى مَاتَ، قَالَ اللَّهُ تَعَالَى بِادَرِنِي عَبْدِي بِنَفْسِهِ حَرَّمْتُ عَلَيْهِ الجَنَّةَ». [متعق عليه من حديث جُنْسِ بن عبد الله]

٤٨٦ ، عَنْ حَكِيم بْنِ حِزَام، قَـالَ: قُلْتُ يَا رَسُولَ اللَّه أَرَأَيْتَ أَشْـيَـاءَ كُنْتُ أَتَحَنَّتُ(٢) بِهَـا فِي الْجَاهِلِيَّةِ مِنْ صَعَقَةً إِوْ عَتَاقَةً إِرُّ)، ومِنْ صلة رَحِم، فَهَلْ فِيهَا مِنْ أَجْرٍ ۚ فَقَالَ النَّبِيُ ﷺ: «أَسْلَمُتَ عَلَى مَا سَلَفَ مِنْ خَبْرٍ». وَمَقَا عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَاللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى

٨٨٤ - «كُلُّ كَلْم(٤) يُكْلَمُهُ المُسْلِمُ في سَبِيلِ اللَّهِ يَكُونُ يَوْمَ القِيَامَةِ كَهَيْثَتْهَا إِذْ طُعِنَتْ تَفَجَّرُ دَمًا،
 اللَّوْنُ لَوْنُ الدَّم وِالْعَرْفُ(٥) عَرْفُ المِسْكِ».

٨٨٤ - «مَنِ اقْتَنَى كَلْبًا لَيْسَ بِكَلْبِ مَاشْبِيَةً (٦) أَوْ ضَارِية (٧) نَقَصَ كُلُّ يَوْمٍ مِنْ عَمَلِهِ قِيرَاطَانٍ».

[متفق عليه من حديث ابن عمر]

﴿ ﴿ ﴿ ﴿ وَمَا اللَّهِ عَن النَّعْمَانِ بْنِ بَشِيدِرٍ، أَنْ أَبَاهُ أَتَى بِهِ إِلَى رَسُولِ اللَّهِ قَا فَقَالَ: إِنِّي نَحَلْتُ ابْنِي هذا غُلامًا فَقَالَ: «أَكُلُ ولَدِكِ نَحَلْتَ (٨) مِثْلُهُ ﴾، قَالَ: لا، قَالَ: «فَارْجِعْهُ».

١٩١ • «لِكِلُّ نَبِيُّ دَعْوَةٌ فَأُرِيدُ إِنْ شَاءَ اللَّهُ، أَنْ أَخْتَبِيَ دَعْوَتِي شَفَاعَةً لأُمْتِي يَوْمَ القَيَامَة».

[متفق عليه من حديث ابي هريرة]

٤٩٢ • «إِذَا اسِتُتَيْقَظَ أَحَدُكُمْ مِنْ مَنَامِهِ فَتَوَ<mark>ضِي</mark>ًا فَلْيَسْتَنْثِرْ ثَلاثًا فَإِنَّ الشَّيْطَانَ يَبِيتُ عَلَى خَيْشُومِهِ». [منفق عليه من حديث ابي هريرة]

٤٩٣ - عن همام بن الحارث قال: رأيت جَرِيلٍ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ: بَالَ ثُمُّ تَوَضَّأَ وَمَسَمَ عَلَى خُفَّيْهِ ثُمَّ قَامَ

فَصَلِّي فَسَنُكُلُ فَقَالَ: رَأَيْتُ النَّدِيُّ ﷺ صَنَعَ مِثْلُ هَذَا. [متفق عليه من حديث جرير] 191 . عَن المُغِيرةِ بْن شُغْبُةِ عَن رَسُولِ اللَّهِ ﷺ أَنْهُ خُرَجَ لِحاجَتِهِ فَاتَّبَعَهُ بِإِداُوةٍ(٩) فِيهَا مَاءً، فُصِبُّ عَلَيْهِ حِينَ فَرَغَ مِنْ حَاجِتِهِ، فَتُوضِناً وَمَسِحَ عَلَى الخُفُنْنِ». [متفق عليه من حديث المغيرة] \$ \$ \$ . «إِنَّ النَّبِيُّ ﷺ نَخْلَ عَامَ الْفَتْحِ مِنْ كَدَاء (١٠) وَخْرَجَ مِنْ كُدًا (١١) مِنْ أَعْلَى مَكَّةُ». [متفق عليه من حديث عائشة] ٤٩٦ - عَنْ جَابِرِ قَالَ: «كُنَّا نَعْزِلُ وِ القُرْآنُ نَنْزِلُ». [متفق عليه من حديث حاير] ١٩٧ . عَلَيْكُمْ بِالْعُودِ الْهِنْدِيُّ فَإِنَّ فِيهِ سَنَبُعَةَ أَشْفِيةٍ يُسْتَعَطُّ بِهِ مِنْ العُدْرَةِ، ويُلَدُّ بِهِ مِنْ ذَاتِ [متفق عليه من حديث ام قيس بنت محصن] ٨ُ ٤٤. عَنْ عَائِشِنَهُ، أَنَّ امْرَأَةُ قَالَتْ لَهَا: أَنْجْزِي(١٤) إِحْدَانَا صَلاتَهَا إِذًا طَهُرَتْ وَقَالَتْ: أَحَرُورِيَّةُ (١٥) أَنْتِ؛ كُنَّا نَحِيضُ مَعَ النَّبِيِّ ﷺ فَلا يَأْمُرُنا بِهِ، أَوْ قَالَتْ: فَلا نَفْعَلُهُ،. [متفق عليه من حديث عائشة] ٤٩٩ . عَنْ أَنْسٍ، قَالَ ذَكَرُوا النَّارَ والنَّاقُوسَ، فَذَكَرُوا اليَّهُودَ والنَّصَارَى فَأُمِرَ بِلالُ أَنْ يَشْفَعَ الأذان وأنْ تُوترَ الإقامة. [متفق عليه من حديث انس] و . وإذا سمَعْتُمُ النَّدَاءَ فَقُولُوا مِثْلَ مَا يَقُولُ الْمُؤَذِّنُ». [متفق عليه من حديث أبي سعيد الخدري] • ﴿ لَوْ يَعْلَمُ الْمَارُ بَيْنَ يَدَى الْمُصَلِّي مَاذَا عَلَيْهِ مِنَ الإِثْم لَكَانَ أَنْ يَقِفَ أَرْبَعِينَ خَيْرًا لَهُ مِنْ أَنْ نَفُرُّ نَثْنَ نَدَنْه». [متفق عليه من حديث ابي حُهُمّم] ٥٠٠ - كَانَ بَيْنَ مُصلِّى رَسولُ اللَّهِ ﷺ وَبَيْنَ الجِدَارِ مَمَرُ الشَّاةِ. [متفق عليه من حديث سهل بن سعد] ٠٠٥ عَنْ يزيد بن أبي عُبَيْدٍ قال: كُنْتُ أتى مَعَ سَلَمَةَ بْنِ الأَكْوَعِ فَيُصَلِّي عِنْدَ الأُسْطُوانَة (١٦) الُّتي عِنْدَ المُصْحَفِ فَقُلْتُ: يَا آبَا مُسْلِمِ أَرَاكَ تَتَحَرَّى الصَّالَةَ عَبْدَ هَذِهِ الْأُسْطُوانَةِ ۚ قَالَ: فَإِني رَأَيْتُ النُّديُّ عُنْدُها "لَحَرِّي الصَّالَاةُ عَنْدُها". [متفق عليه من حديث سلمة] · • عَنْ عَائِشَة، قَالَتْ: كَانَ النَّبِيُّ ﷺ يُصلِّي وَأَنَا رَاقِدَةٌ مُعْتَرِضَةٌ عَلَى فِرَاشِيهِ فَإِذَا أَرَادَ أَنْ يُوتر أَنْقَطَني فَأَوْتَرْتُ». [متفق عليه من حديث عائشة] هُ • ٥ . «لَعَنَ اللَّهُ السَّارِقَ، يَسْرِقُ البَيْضَةَ فَتُقْطَعُ يَدُهُ، وَيَسْرِقُ الحَبِّلَ فَتُقْطَعُ يَدُهُ». [متفق عليه من حديث ابي هريرة] ١٠٥ . قَطَعَ النَّبِيُّ ﷺ يَدُ سَارِقَ فِي مِجِنٌّ ثُمَنَّهُ ثَلاثَةُ دَرَاهِمَه. [متفق عليه من حديث عبد الله بن عمر] ١٧٥ - «نَهَى النَّبِيُّ ﷺ أَنْ يُصَلِّيَ الرُّجُلُ مُخْتِصِرًا». [متفق عليه من حديث ابي هريرة] . جَاءَ رَجُلُ إِلَى النَّبِيُّ اللَّهِيُّ فَقَالَ: الرَّجُلُ يُقَاتِلُ لِلْمَعْنَم، وَالرَّجُلُ يُقَاتِلُ لِلذَّكْر، والرَّجُلُ يُقَاتِل لِيُرَى مَكَانُهُ فَمَنْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ؟ قَالَ: «مَنْ قَاثَلَ لِتَكُونَ كَلِمَةُ اللَّهِ هِيَ العُلْيَا فَهُوَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ». [متفق عليه من حديث ابي موسى] ٥٠٥ . «كُلُّ شَرَابِ أَسْكُرَ فَهُوَ حَرَامُ». [متفق عليه من حديث عائشة] ٥١٠ وبَيْنَمَا رَجُلُ يَمْشِي فِي حُلَّةٍ تُعْجِبُهُ نَفْسُهُ، مُرَجَلُ جُمْتَهُ، إِذْ خَسَفَ اللَّهُ بِهِ، فَهُوُ نتَحَلُّحَلُ (١٧) إِلَى يَوْمِ القِيَامَةِ». [متفق عليه من حديث ابي شريرة] (٢) اتحنث: اتعبد. ١) فمارقاً: أي لم ينقطع. (٣) او عتاقة: كان اعتق مائة رقبة في الجاهلية وحمل على مائة بعير. (\$) كَلْم: اي جُرُح. ﴿ ﴿ ﴾ الْغَرْف: اي الريح. ﴿ ﴿ إِنَّ كَلْبِ مَاشِيةَ: يحرسها. (V) ضارية: أي كلب صيد. (A) نحلت: أي أعطيت. ٩) إداوة: إناء صغير من حلد يتخذ للماء. (۱۰) كداء: جبل بأعلى مكة. (١١) كُدُا: جبل مسقلة مكة على طريق اليمن. (۱۲) أتجزى: اتقضى. (١٣) أحرورية: نسبة إلى حروراء: قرية بقرب الكوفة كان أول اجتماع الخوارج بها: أي أخارجية أنت.  الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وأله وصحبه ومن والاه، وبعد:

فإن القرآن الكريم- كتاب الله عز وجل-هو منهاج حياتنا كلها وهو أصل الأدلة والأحكام الشرعية، جعله الله سيحانه وتعالى آخر رسالاته لهداية البشرية وإخراجها من الظلمات إلى النور وتحقيق مصالحها الدينية والدنيوية.

والقرآن الكريم هو كلام الله المعجز المنزل على سيدنا محمد 👺 باللفظ العربي المتعبد بتلاوته، والمنقول إلينا بالتواتر في المصاحف، والمبدوء بسورة الفاتحة والمختوم بسورة الناس، أودع الله سبحانه فيه الهدى والنور والرحمة والسعادة والشفاء، وأبان فيه العلم والحكمة والحكم والتشريع. من سار عليه وعمل به سلم وهدي إلى صراط مستقيم.

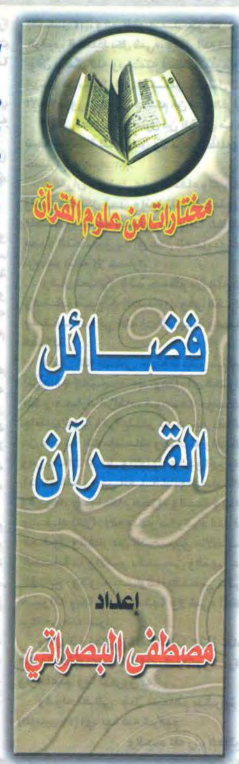
 قال تعالى: ﴿ قَدْ جَاءَكُم مِنْ اللَّهِ نُورٌ وَكِتَابُ مُّدِينُ (١٥) يَهْدِي بِهِ اللَّهُ مَن اتَّبَعَ رضْوَانَهُ سُئِلَ السُّئلام وَيُخْرِجُهُمْ مَنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ بِإِذْنِهِ وَيَهْدِيهُمْ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ [المائدة: ١٥، ١٦].

إن القرآن الكريم هو هديُّ الله تعالى، الذي أنزله على رسوله محمد ﷺ ليكون طريقًا للمؤمنين، يسيرون على هديه ويتبعون منهجه.

والقرآن الكريم هو روح الأمة الإسلامية، به حياتها وعزها ورفعتها، قال تعالى مخاطبًا رسوله محمدًا ﷺ: ﴿ وَكَذَلِكَ أَوْحَيْنًا إِلَيْكَ رُوحًا مِّنْ أَمْرِنَا مَا كُنتَ تَدْرِي مَا الكِتَابُ وَلاَ الإيمَانُ وَلَكِن جَعَلْنَاهُ نُورًا نُهُدِي بِهِ مَن نُسُاءُ مِنْ عِنَادِنًا ﴾ [الشورى: ٥٢].

فالقرآن الكريم روح يبعث الحياة ويحركها وينميها في القلوب، وفي الواقع العملي المشهود. والأمة بغير القرآن أمة هامدة لا حياة لها ولا وزن ولا مقدار.

والقرآن الكريم هو النور الهادي إلى الصراط المستقيم، نور تخالط بشياشته القلوب التي نشاء الله لها أن تهتدي به، قال تعالى:



﴿ أُوَ مَنْ كَانَ مَنْتًا فَأَحْنَنْنَاهُ وَجَعَلْنَا لَهُ نُورًا يَمْشِي بِهِ فِي النَّاسِ كَمَن مَّثَلُّهُ فِي الظُّلُمَاتِ لَيْسَ بِخُارِجٍ مُنْهًا كَذَلِكَ زُيِّنَ لِلْكَافِرِينَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ [الانعام: ١٢٢].

إن القرآن الكريم هو الكتاب الخالد الذي ﴿ لاَ يَأْتِيهِ البَاطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلاَ مِنْ خَلْفِهِ تُنزيلُ مِّنْ حَكِيم حَميدٍ ﴾ [فصلت: ٤٢].

وقد تكفل الله تعالى بحفظه فقال: ﴿ إِنَّا نَحْنُ نَزُّلْنَا الذُّكْسِ وَإِنَّا لَهُ لِمَسافِظُونَ ﴾

#### فضل القرآن الكريم:

فضل القرآن الكريم كبير وعظيم، فهو الكتباب الذي أخرج به الله عـز وجل هذه الأمة من الضلالة العمياء، والجاهلية البغيضة إلى نور الهداية وسبل السلام، هو كتاب ختم الله سيحانه به الكتب، وأنزله على نبى ختم به الأنبياء وأرسله بدين ختم به الأديان.

نهل من معينه العلماء، وخشعت لهييته الأبصار، ورقت له القلوب وقام بتالوته العابدون الراكعون الساجدون، هو كما يقول الإمام الشياطبي في موافقاته: «كلية الشريعة وعمدة الملة، وينبوع الحكمة، وأنة الرسالة ونور الأبصار والبصائر، فلا طريق إلى الله سواه، ولا نجاة بغيره ولا تمسك بشيء پذالفه», سے محمد رواند رواند الرابط

هو كتاب عقائد وعبادات وحكم وأحكام وأداب وأخلاق وقصص ومواعظ وعلوم وأخبار وهداية وإرشاد، هو أساس رسالة التوحيد والرحمة المسداة للناس أحمعن والنور المبين، والمحجة البيضاء التي لا يزيغ عنها إلا هالك.

قال الله تعالى: ﴿ وَأَنْزُلْنَا إِلَيْكَ الْكِتَابَ بالحْقُّ مُ صَدُّقًا لِمَّا بَيْنَ يَدُيْهِ مِنَ الكِتَابِ وَمُهُنَّمِنًا عَلَيْهِ ﴾ [المائدة: ٤٨]، قال ابن عباس: المهدمنُ الأمينُ. قال: القرآن أمين على كلُّ كتاب قبله، وفي رواية شهيدٌ عليه.

وفي أسماء الله تعالى: ﴿ اللَّهَ يُـ مِنْ ﴾

[الحشر: ٢٣]، وهو الشبهيد على كل شيء الرقيب الحفيظ بكل شيء. وقال الله تعالى: ﴿ قُلْ بِفَضْلُ اللَّهِ وَبِرَحْمَتِهِ فَبِذَلِكَ فَلْيَفْرَحُوا ﴾ [يونس: ٥٨]، قال أبن عباس: فضل الله: الإسلام، ورحمته: أن جعلكم من أهل القرآن.

وقال تعالى: ﴿ وَنُنْزَلُ مِنَ القُرْآنُ مَا هُوَ شبِفَاءُ وَرَحْمَةُ لُلْمُؤْمِنِينَ وَلاَ يَزِيدُ الظَّالِينَ إلاُّ خُسَارًا ﴾ [الإسراء: ٨٢].

فالقرأن مشتمل على الشفاء والرحمة، وليس ذلك لكل أحد، وإنما ذلك للمؤمنين به المصدقين بأياته العالمين به، وأما الظالمون بعدم التصديق به أو عدم العمل به، فلا تزيدهم أياته إلا خسارًا.

وقال تعالى: ﴿ قَدْ جَاءَكُم مِّنَ اللَّهِ نُورُ وكِتَابُ مُعِينٌ ﴾ [المائدة: ١٥]، وهو القرآن، يستضاء به في ظلمات الجهالة وعماية الضلالة.

وقيال الله تعالى: ﴿ وَهَذَا ذِكْنُ مُّسَارِكُ أَنزَلْنَاهُ ﴾ [الانبياء: ٥٠]، «وهذا» أي القرآن. «ذكر مبارك أنزلناه» فوصفه بوصفين جليلين، كونه ذكرًا يتذكر به جميع المطالب من معرفة الله بأسمائه وصفاته وأفعاله، ومن صفات الرسل والأولياء وأحوالهم ومن أحكام الشبرع من العبادات والمعاملات وغيرها، ومن أحكام الجزاء والجنة والنار، وسماه ذكرًا، لأنه يذكر ما ركزه الله في العقول والفطر من التصديق بالأخبار الصادقة والأمر بالحسن والنهي عن القبيح وكونه «مباركًا» يقتضي كثرة خيراته ونماءها وزيادتها ولاشيء أعظم بركة من هذا القرآن.

وقال الله تعالى: ﴿لَقَدْ أَنْزَلْنَا إِلَيْكُمْ كِتَابًا فِيهِ نِكْرُكُمْ ﴾ [الأنبياء: ١٠] أي شرفكم وفُخركم وارتفاعكم، وما تُذكرون به.

وقوله تعالى: ﴿ بِلْ أَتَيْنَاهُم بِذِكْرِهِمْ ﴾ [المؤمنون: ٧١] أي: بما فيه شرفهم.

والحمد لله رب العالمين

#### ٤- التحلي بالصبر:

طريق الدعوة إلى الله تعالى ليس سهلاً، ولا مفروشاً بالورود والرياحين، وإنما هو طريق محفوف بالمكاره، فعليه أن يتذرع بالصير لبواحه به- بعد الاستعانة بالله- ما بلاقيه وهو في طريقه إلى الله، والسالكون طريق الأنبياء والمرسلين ينالهم ما نال الأنبياء والمرسلين، لأنهم يؤدون وظيفتهم، وهم أحق الناس باقتباس شمائلهم، والاقتداء بهداهم، وقد قال الله لنبيه 🎂: ﴿ وَلَقُدْ كُذَّبَتْ رُسُلُ مِنْ قَبْلِكَ فَصِيدُرُوا عَلَى مَا كُذَّبُوا وَأُوذُوا حَتَّى أَتَاهُمْ نَصِّرُنَا وَلاَ مُبَدِّلَ لِكَلِمَاتِ اللَّهِ وَلَقَدْ جَاعَكَ مِن نُنَا الْمُرْسَلِينَ ﴾ [الأنعام: ٣٤]، فقد بينت هذه الآية أن سائر الأمم عاملوا أنساءهم بمثل معاملة المشركين للنبي 🎂 من الصد عن الدعوة والتكذيب بالرسالة، وأن أولئك الأنبياء صبروا على التكذيب والإبذاء، حتى أتاهم ما وعدوا به من النصر والتمكين، فعليه ﷺ أن يسلك نفس

يقول ابن كثير رحمه الله في هذه الآية: «هذه تسلية للنبي 🥮 وتعزية له فيمن كذبه من قومه، وأمر له بالصبر كما صبر أولو العزم من الرسل، وَوَعْدُ له بالنصر كما نصروا، وبالظفر حتى كانت لهم العاقبة، بعدما نالهم من التكذيب من قومهم والأذى البليغ، ثم جاءهم النصر في الدنيا، كما لهم النصر في الآخرة ١١٠١، وقد صرح القرآن الكريم بوجوب الصبر عليه 🦥 تأسيًا في قوله تعالى: ﴿ فَاصْبِرْ كَمَا صَبَرَ أُولُوا العَزْمِ مِنَ الرُّسُل ﴾ [الأحقاف: ٣٥]، واستقلالاً في مواطن عديدة كقوله: ﴿ فَاصْبُورُ صَنْرًا حَمِيلاً ﴾ [المعارج: ٥]، وعليه أقول للدعاة: ليس أمامكم إلا الاعتصام بالله والتحلي بالصبر في مواجهة المشاق التي تعترض طريق الدعوة وهي كثيرة، منها: إعراض الناس عنكم وعدم الاستجابة لكم، وهو أمر صعب على نفس صاحب الدعوة حينما بنادي بأعلى صوته الناس بشيرًا ونذيرًا، فلا يحد إلا آذانًا صمًّا، وقلوبًا غلفًا، وقد وقع ذلك للنبي ﷺ، قال تعالى: ﴿كِتَابُ فُصِّلَتْ آيَاتُهُ قُرْآنًا عَرَبِيًا لَقَوْم يَعْلَمُونَ (٣) يَشْبِرُا وَنَذِيرًا فَأَعْرَضَ أَكْثُرُهُمْ فَهُمْ لاَ يَسْمُعُونَ (٤) وْقَالُوا قُلُوبُنَا فِي أَكِنَةٍ مِّمَّا تَدْعُونَا إِلَيْهِ وَفِي أَذَانِنَا وَقُرُّ وَمِنْ بَيْنَنِا وَبَيْنِكَ حِجَابٌ فَاعْمَلْ إِنْنَا عَامِلُونَ ﴾ [فصلت: ٣- ٥].

ومن مشاق الدعوة التي تحتاج إلى صبر كبير: أذي الناس بالقول والفعل للداعية، وليس أشد على نفس الرجل المخلص في دعوته، البريء من الهوى، المحب لخير الناس من أن يمحض لهم النصح، فيتهموه بما ليس فيه، أو يأمرهم بالمعروف فيقابلوه بالمنكر، أو يدلهم على الخير فيقذفوه بالشير والطعن، ومن هذا أمر الله رسوله 🕮 على أن يصبر على أذى قومه، فقال تعالى: ﴿ وَاصْبِرْ عَلَى مَا يَقُولُونَ وَاهْجُرْهُمُ هَجْرًا ﴾ [المزمل: ١٠]، كما كان أذى المدعوين بنال الأنبياء السابقين، وقد ذكر الله على لسان بعضهم في القرآن الكريم قولهم لأممهم: ﴿ وَلَنَصُّ بِرَنَّ عَلَى مَا أَذَيْتُمُونًا وَعَلَى اللَّهِ فَلْيَتُوكُلُ الْمُتُوكَلُونَ ﴾ [إبراهيم: ١٢٠]، ولما قال رجل في قسمة أعطاها النبي 🐲 لبعض أصحابه لمسلحة راحجة: «ما أريد بهذه القسمة وجه الله». قال النبي 🍔: «رحم الله موسى، قد أوذي بأكثر من هذا فصير ١٤٠١).

الحبمد لله الذي هدانا إليه صراطًا مستقيمًا، والصلاة والسلام على من بعشه ربه هاديًا ومسشرًا ونديرًا. ويعد:

فلقد تحدثت في اللقاء السابق عن بعض الصفات التي ارى أن يكون عليها الداعية إلى رب العزة والجلال، واكمل في هذه الحلقة ما بقي من حديث عن هذه الصنفات مستعينًا برب الأرض والسماوات، فأقول وبالله التوفيق:

نائب الرئيس العام

#### ٥- العمل بما يدعو الناس إليه:

يجب على الدعاة إلى الله أن توافق أفعالهم أقوالهم، وإلا سينفر الناس منهم، وسينظرون إليهم بعين الازدراء والإهانة، وسير الأنبياء والصالحين تبين أنهم كانوا أسبق الناس فيما يدعون الناس إليه، فلا يقولون قولاً إلا إذا أتوا به، ولا يدعون الناس إلى طريق صحيح ومنهج سليم إلا وقد سلكوه، وهذا شعيب عليه السلام نبي من أنبياء الله يدعو قومه إلى الله ويبلغهم رسالة ربه إليهم، ثم يقول لهم كما ذكر القرآن عنه: ﴿ وَمَا أُرِيدُ أَنْ أَخَالِفَكُمْ إِلَى مَا أَنْهَاكُمْ عَنْهُ إِنْ أُرِيدُ إِلاَّ الإِصَالاحَ مَا اسْتَطَعْتُ وَمَا تُوْفِيقِي إِلاَّ بِاللَّهِ عَلَيْهِ تَوَكُّلُتُ وَإِلَيْهِ أَنِيبُ ﴾ [هود: ٨٨]، لا يخالفهم إلى ما ينهاهم عنه، أفعاله تصدق أقواله، وهذا شأن المؤمن الصادق، وهكذا يكون الداعي إلى الله وحامل رسالة الأنساء والمرسلين، وإذا رأه الناس على خلاف ما يقول انصرفوا عنه، وكان صورة سيئة ونموذحًا غير كريم في دعوة الناس إلى الله تعالى، ومخالفًا لهدي الأنبياء والمرسلين، وهذا نبينا ﷺ كان سيد العابدين وإمام الأتقياء والهداة والصالحين، وأسرع الناس إلى الاستحابة والعمل بما أنزل عليه رب العالمين.

إن من الأمور الغريبة أن ترى نفرًا من الناس يتصدرون الدعوة إلى الله تعالى، ثم تجدهم بعد ذلك يحسبون أن ما يقولونه لغيرهم من علم إنما يخص المخاطبين فحسب، والله قد عاب هذا الصنف من الناس في كتابه فقال: ﴿ مَا أَنُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لِمَ تَقُولُونَ مَا لاَ تَفْعَلُونَ (٢) كَبُرَ مَقْتًا عِنْدُ اللَّهِ أَن تَقُولُوا مَا لاَ تَفْعَلُونَ ﴾ [الصف:٣،٢]، قال الشيخ عطية سالم- رحمه الله: «في الآية الأولى إنكار على الذين يقولون ما لا يفعلون، وفي الآية الثانية بيان شدة غضب الله ومقته على من يكون كـذلك،(٣)، ولهـذا كـان النبي 👺 يربى أصحابه على القول والعمل، ففي حديث عبد الله بن عامر بن ربيعة رضى الله عنه قال: أتأنا رسول الله 🥰 في بيتنا وأنا صبي، قال: فذهبت أخرج لألعب، فقالت أمى: يا عبد الله، تعال أعطك، فقال رسول الله ﷺ: «وما أردت أن تعطيه؟، قالت: أعطيه تمرًا، فقال رسول الله ﷺ: «أما أنك لو لم تفعلي كتبت عليك كذبة»(٤).

#### ٦- التدرج في الدعوة أو البدء بالأهم فالهم:

الداعي إلى الله يجب أن يعرف من بخاطب وكيف يخاطب، ومن أين يبدأ، وما هي الموضوعات التي يقدمها لأصناف المدعوين.

واقع بعض الدعاة اليوم مؤلم، لأنهم لا يعرفون أمراض المحتمع، أو يعرفونها لكن يتجاهلونها، وبالتالي لا يعرفون الدواء المناسب الذي يقدمونه، لو رأى الداعي رجلاً بنادي ويسأل غير الله معتقدًا أنه يقدم له نفعًا، أو يدفع عنه ضرًا، ثم رأه بعد ذلك يسرق، أو يشرب الخمر مثلاً، فإلى أي شيء يدعوه ومن أين يبدأ معه؟ يجب عليه أولاً أن بيدا بإصلاح عقيدته، وإلى إفراد الله بالعبادة والوحدانية، وترك ما عليه أهل الضلال من عيادة غير الله، فإذا أخلص القصد والنية، وصدق القول سهل عليه بعد ذلك أن يدعوه إلى غير ذلك، وسيجد منه القبول والاستجابة والطاعة لأمر الله وأمر رسوله 🍱.

النبي- عليه الصلاة والسلام- مكث ثلاثة عشر عامًا في مكة يدعو الناس إلى كلمة التوحيد، لم يدعهم إلى ترك الخمر وهم لها مدمنون، ولم يدعهم إلى ترك الربا والابتعاد عنه، وقد كانوا به يتعاملون، وإنما دعاهم إلى كلمة واحدة يدينون بها لله: «قولوا لا إله إلا الله تفلحوا»، ولما أرسل معاذ بن جيل إلى اليمن، بين له كيف يدعو الناس إلى الله، وما هو المنطلق الصحيح للدعوة؛ وما هو الأمر المهم الذي يجب عليه أن يبدأ به، قال له 🕮 : «إنك تقدم على قوم من أهل الكتاب فليكن أول ما تدعوهم إليه أن يوحدوا الله تعالى، فإذا عرفوا ذلك فاخبرهم أن الله افترض عليهم زكاة أموالهم تؤخذ من غنيهم فترد على فقيرهم، فإذا أقروا بذلك فخذ منهم وتوق كرائم أمو ال الناس»(°).

الساحة الإسلامية مليئة بكثير من الدعاة، لكن البعض منهم لا ينهج النهج الصحيح ولا يسلك الطريقة المثلى في الدعوة إلى الله من الاهتمام البالغ بعقيدة التوحيد وتعليمها للناس والدعوة إليها كما جاءت من عند الله تعالى نقية صافية، وقد بظن البعض أن مسائل العقيدة قد تفرق الصف، أو تضعف الجماعة، وهذا ليس بصحيح، فتجميع الناس على غير كلمة التوحيد غير سديد، ومضالف لمنهج جميع الأنبياء والمرسلين الذين افتتحوا دعوتهم بالتوحيد، قال

الله تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَدْلِكَ مِن رُسُولِ إِلاَّ نُوحِي اِلنَّهِ أَنَّهُ لاَ إِلَّهَ إِلاَّ أَنَا فَاعْبُدُونَ ﴾ ومن هنا أقول لكل داعية: أبدأ بكلمة التوحيد واجمع الناس عليها، فيها تتوحد الكلمة ويستقيم الصف، وعَلَّم الناس الشيريعية وأصبولها، والأخلاق وأسسها، وغير ذلك من أمور الدين، دون إهمال لجانب من جوانب الرسالة، وعالج نقاط الضعف في البيئة كما تراها من المنظور الإسلامي مقتديًا في ذلك بإمام الدعاة والمرسلين أن عليك أن ترصد التيارات المنصرفة والأفكار الهدامة، والمبادئ الدخيلة، والدعوات المسمومة الموجهة إلى الإسلام وأهله، وتعرف كيف تتصدى لها يعلم وفقه، وتبين بطلانها، وتدحض الشبه التي يثيرها أصحابها، وتحذر الناس منها.

#### ٧- الرحمة واللين والخلق القويم:

إن الرفق ما كان في شيء إلا زانه، وما نُزع من شيء إلا شانه.

إن الداعية يؤدي وظيفة سبقه النبيون إليها، وإنه أحق الناس باقتباس شمائلهم، والاقتداء بهداهم، وأنجح الناس في أداء هذه الرسالة من تُرى وراثات النبوة في خلقه وسلوكه، وعبادته وتضحياته، وعليه فإنى أهمس في أذن الداعي إلى الله قائلاً: يجب عليك أن تكون رحيمًا بعبادُ الله، فلا تكلمهم من درج عال أو تنظر إليهم على أنهم سفهاء، ولا يفهمون ما تقول، بل عليك أن تكون كريمًا في تعاملك مع أصناف المدعوين، وذا قلب رحيم، وقيد وصف الله نبيية 🥶 بذلك في كتابه فقال: ﴿ فَبِمَا رُحْمَةٍ مِّنَ اللَّهِ لِنْتَ لَهُمْ وَلُوُّ كُنتَ فَظَّا غَلِيظَ القَلْبِ لِانفُضَّوا مِنْ حَـوْلِكَ ﴾ [آل عمران: ١٥٩]، فالدعاة إلى الله رحماء بخلق الله، فهم لا يقتلون ولا يظلمون، ولا يروعون الآمنين، ولا يهيجون الشعوب على حكامهم وولاة أمورهم، ولا يحتدون على الناس في خطابهم، بل هم بأهل المعاصى مشفقون، ويحيون لهم الهداية إلى الدين القويم، والرجوع إلى الحق المدن، وسلوك الصراط المستقيم، وقد

بيِّن القرآن الكريم مـوقف النبي الأمين 🍩 من المخالفين لرسالته والمكذبين لدعوته فقال: ﴿ فَلَعَلُّكَ بَاخِعُ نُفْسِنَكَ عَلَى آثَارِهِمْ إِن لَمْ يُؤْمِنُوا بهَذَا الحَدِيثُ أُسَفًا ﴾ [الكهف: ٦]، قال ابن كثير رحمه الله في الآية: «يقول تعالى مسليًا رسوله 🎏 في حـزنه على المسركين، لتـركهم الإيمان وبعدهم عنه، كما قال تعالى: ﴿ فَلاَ تَذْهَبُ نَفْسُكُ عَلَيْهِمْ حَسَرَاتِ ﴾، وقال: ﴿ وَلاَ تَحْزَنْ عَلَيْهِمْ ﴾، وقالَ: ﴿ لَعَلُّكَ بَاخِعُ نُفْسِنُكَ عَلَى آثَارِهِمْ إِنْ لُمْ يُؤْمِنُوا بِهَذَا الحَدِيثِ أَسَفًا ﴾، وباخع، أي: مهلك نفسك بحرنك عليهم»(١).

ولما ذهب ﷺ إلى الطائف وقابله أهلها بالتكذيب والإيذاء، قابلهم بالرحمة واللين وطمع في أن تشملهم رحمة رب العالمين، وذلك فيما روته أم المؤمنين عائشة رضى الله عنها- لما قالت للنبي 🛎 -: هل أتى عليك يوم كان أشد عليك من أحد؟ قال: «لقد لقيت من قومك ما لقيت، وكان أشد ما لقيت منهم يوم العقبة، إذ عرضت نفسي على ابن عبد ياليل بن عبد كُلال، فلم يجبني إلى ما أردت، فانطلقت وأنا مهموم على وحهى، فلم استفق إلا وأنا بقرن الثعالب، فرفعت رأسى، فإذا أنا بسحابة قد أظلتني فنظرت فإذا فيها جبريل، فناداني فقال: إن الله عز وجل قد سمع قول قومك لك وما ردوا عليك، وقد بعث الله إليك ملك الجبال لتأمره بما شئت فيهم، فناداني ملك الجبال فسلِّم على ثم قال: يا محمد، إن الله قد سمع قول قومك لك، وأنا ملك الجبال، وقد بعثنى ربك إليك لتأمرني بأمرك فما شئت؟ إن شئت أن أطبق عليهم الأخشبين، فقال النبي 👺: بل أرجو أن يخرج الله من أصلابهم من يعبد الله وحده لا يشرك به شيئًا»(<sup>٧</sup>).

فتأمل أيها الداعي هذا الموقف، واسلك سبيل صاحب الخلق العظيم ﷺ، والزم الخلق الكريم، واربأ بنفسك عن مواطن التهم والتقصير، وواجه الناس بالرحمة واللين، حتى تحتل مكانًا في قلوب السامعين. وفق الله الجميع لهداه والسلام عليكم ورحمة الله.

<sup>(</sup>۱) تفسير ابن كثير (جـ٢٤٧/٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في مواطن منها كتاب المغازي باب ٥٦ جـ/٢٥٥ ومسلم في كتاب الزكاة باب ٤٦ جـ٧٣٩/٢.

<sup>(</sup>٣) تتمة أضواء البيان للشيخ عطية سالم جـ١٧٢/٨.

<sup>(</sup>٤) اخرجه احمد في مسنده جـ٣/٧٤ع، وأبو داود في سننه، كتاب الأدب، باب في الكذب.

<sup>(</sup>٥) اخرجه البخاري في كتاب التوحيد باب ١ جـ٣٤٧/١٣٠ . (٦) تفسير ابن كثير جـ٣٣/٣٠ . (٧) اخرجه البخاري في كتاب بدء الخلق باب ٧ جـ٣١٢/٦، ١٣٣، ومسلم في كتاب الجهاد والسير باب ٣٩ جـ٣/١٤٢٠ .



# قصة سليمان عليه السلام (٣)

الحمد لله ذي العرش المجيد، الفعال لما يريد، الذي هو يبدئ ويعيد،

سبحانه سبحانه لا يخفى عليه شيء من أمر خلقه في الأرض ولا في السماء والصلاة والسلام على رسله الكرام وصفوته من الأنام أما بعد:

وقفنا معك في اللقاء السابق على
بعض مظاهر الحكمة والقوة في مملكة
سليمان عليه السلام وكيف تنبهت
لذلك نملة من النمل سمع صوتها وفهم
كلامها نبي الله سليمان، وذكر الله
قصتها في القرآن وسمًى باسمها سورة
من سوره الكرام، وقد أشرنا إلى ذلك
بشيء من التفصيل فيما مضى من المقال
واليوم نحضر ضيوفا على مجلس
واليوم نحضر ضيوفا على مجلس
الحكم في مملكة النبي الكريم سليمان
ونستمع إلى وصف القرآن لما دار هناك
في الزمان والمكان، نستمع ونقرأ ونفهم
ونتعلم ونستخلص الدروس والعبر

نعلم إنه جواد كريم. أولاً: عَيَابِ الْهَاهَدُ قَالَ تعالى: ﴿ وَتَفَقَّدُ الطَّيْرُ فَقَالَ مَا لِيَ لاَ أَرَى الْهُدُهُدَ أَمْ كَانَ مِنَ الْعَائِدِينَ (٢٠) لأُعَذَبَنَهُ عَذَابًا شَدِيدًا أَوْ لأَذْبَحَنَّهُ أَوْ لَيَأْتِينَنِي بِسِلُطَانٍ مُدِيدًا أَوْ لأَذْبَحَنَّهُ أَوْ لَيَأْتِينَنِي بِسِلُطَانٍ مُدِينَ ﴾ [النمل: ٢٠-٢١].

صدورنا لفهم كتابه الكريم والعمل بما

يباشر سليمان عليه السلام . مهام الحاكم الحازم الذي يقوم على مصالح رعيته ويتفقد أحوال جنده من الجن والإنس والطير، وعندما تفقد الطير لم ير الهدهد فتساعل:

أين الهدهد؟ أحاضر ولم أره؟ أم غائب؟ ولماذا غاب بدون إذن؟ إذا لم يأت الهدهد بعذر مقبول عن سبب غيابه سيعذب عذابا شديدا دون الموت أو يقتل جزاء ما اقترف من إثم، وقد جمع سليمان عليه السلام في هذا الموقف بين العدل والحزم وأعلن ذلك أمام الجميع حسمًا لنوازع الفسوضى، وحسفنا لمظاهر العسز والسلطان.

#### الستفاد من المشهد السابق:

قبل أن ننتقل اشبهد آخر نلخص المستفاد منه فيما يلي:

#### شعورالحاكم بمسؤوليته نحو رعيته:

يقول الإمام القرطبي - رحمه الله . (وتفقد سليمان للطير كما ورد في الآية الكريمة دليل على تفقد الإمام أحوال رعيته والاهتمام بامر صغيرهم وكبيرهم فانظر إلى الهدهد مع صغره كيف لم يُخْف أمره على سليمان وسال عن سبب غيابه، ويرحم الله عمر بن الخطاب حيث كان يستشعر المسؤولية نحو رعيته صباح مساء حتى يرى نفسه مسؤولا عن تمهيد الطريق للدواب.

• كمال حزم سليمان في إدارة مملكته. حزم مقرون بالعدل.

ثانيًا: عودة الهلاها: قال تعالى: ﴿ فَمَكَثُ غَيْرٌ بَعِيدٍ فَقَالَ أَحَطْتُ بِمَا لَمْ

# الهدهد» في مجلس الحكم

### اعداد/ عبد الرزاق السيد عيد

رب العرش العظيم الذي ليس في المخلوقات أعظم منه.

• وهنا نكتة لطيفة: انظر كيف ختم الهدهد تعقيبه بقوله: (رب العرش العظيم) وخصُّ هذه الصفة بالذكر، ولعله أراد أن يقول: إذا كان لملكة سيا عرش عظيم، فإن الله ـ سيحانه -ذو العرش المحيد الذي وسع كرسية السماوات والأرض، فشتان ما بينهما بين عرش هذه الملكة المصدود، وعرش الله. سيحانه . الموصوف يكل جلال وكمال والمنزَّه عن الشبيه والمثال؛ ألا فليعبد أصحاب العروش الزائلة رب العرش الذي لا يزول ولا

يخفي. ثالثًا: جواب سليمان، عليه السلام، عن خبر

الهاها: حكى الله . سيحانه . عن سليمان . عليه السلام ـ قوله: ﴿ قَالَ سَنَنْظُرُ أَصِدَقْتَ أَمُّ كُنْتَ مِنَ الْكَادِينَ (٢٧) اذْهَبْ بِكِتَابِي هَذَا فَٱلْقِهُ إِلَيْهِمْ ثُمَّ تُولُّ عَنْهُمْ فَانْظُرْ مَاذَا يَرْجِعُونَ ﴾ [النمل: ٢٧-٢٨].

وبالحظ أن سليمان . عليه السلام . لم يشرع في تصديق الهدهد ولا تكذيبه وكذلك لم يستخفه النبأ العظيم الذي جاء به إنما شرع في طريقه للتثبت من الخبر بطريقة عملية، وهو في ذلك يعلم أتباعهُ درسا في التثبت من الأخبار وعدم المسارعة بنفيها أو تصديقها إلا ببينة، فكتب للهدهد كتابا وأرسله إلى ملكة سيا، فذهب الهدهد بالكتاب وألقاه إليهم. ماذا كان في الكتاب؛ وماذا حدث؛ وما الدروس المستفادة؟ فإلى ذلك إن شاء الله، نستودعكم الله الذي لا تضيع ودائعه.

تُحِطُّ بِهِ وَحِثُّتُكَ مِنْ سَبَا بِنَبَا بِقِينَ (٢٢) إنِّي وَحَـدْتُ امْـرَأَةُ تَمْلِكُهُمْ وَأُوتِيتُ مِنْ كُلُّ شَنَّيْءٍ وَلَهَا عَرْشُ عَظِيمُ (٢٣) وَحَدْثُهَا وَقُوْمَهَا يَسْ حُدُونَ لِلشَّـ مُس مِنْ ذُونِ اللَّهِ وَزُيُّنَ لَـهُمُ الشَّنْطَانُ أَعْمَالَهُمْ فَصِيْدُهُمْ عَنِ السَّيِيلِ فَهُمْ لاَ نَهْ تَدُونَ (٢٤) أَلاَّ سَنْجُ دُوا لِلَّهِ الَّذِي يُخْرِجُ الخُبْءَ فِي السِّمُوَاتِ وَالأَرْضِ وَيَعْلَمُ مَا تُخْفُونَ وَمَا تُعْلِنُونَ (٢٥) اللَّهُ لاَ إِلَهَ إِلاَّ هُوَ رَبُّ الْعَرْش الْعَظِيم ﴾ [النمل: ٢٢-٢٦].

ها هو الهدهد قد عاد بعد وقت قصير ووقف أمام سليمان مبررا سبب غيابه فقال: قد وقفْتُ على أمر لم تعلمه أيها الملك العظيم وعلمت به علما أحاط بحوانيه وحديثك من مدينة سبأ باليمن بخبر له شأن وأنا على يقين مما حِئت به، ثم يواصل الهدهد كالامه قائلا: وحدت امرأة وهي (بلقيس) قد ملكها قومُها عليهم وصبار لها من الملك شبأن عظيم، وليس هذا لتُ الموضوع إنما الشيان فيما سياتي وهو أنني وجدتها وقومها يسجدون للشيمس من دون الله، وقد زين لهم الشيطان هذا الكفر واستدرجهم إليه، وانحرف بهم عن طريق التوحيد فهم في ضلال واضح.

بهذا وصف الهدهد حال ملكة سبأ وقومها وكيف أفسيد الشيطان فطرهم وصدّهم عن الصراط المستقدم. ثم أخذ الهدهد معقبًا على ما رأه يفطرته السليمة المستقيمة على توحيد الله قائلًا: كان الأولى بهؤلاء أن يسجدوا لله. سيحانه - الذي يخرج المخبوء المستور في السماوات والأرض، ولا يغيب عن علمه شيء لأنه - سبحانه - الذي يعلم ما يُحْفَى الناس وما يعلنون، وهو الله الذي لا إله إلا هو المستحق للعبادة ولا معبود بحق سواه، وهو



اسمة ونسية؛ هو وكسع

بن الجراح بن مَليح بن عدي بن فَرَس بن جمجمة بن سفيان بن الحارث بن عمرو بن عبيد بن رؤاس أبو سفيان الرؤاسي الكوفي محدث العراق.

مولده ولد سنة تسع وعشرين ومئة وقيل سنة ثمان وعشرين.

شيوخه، سمع من هشام بن عروة والاعمش وإسماعيل بن ابي خالد وابن عون وابن جريج ويونس بن ابي إسحاق والاوزاعي وزكريا بن ابي زائدة وفضيل بن غزوان وابان بن يزيد العطار، وأفلح بن حميد وخالد بن طهمان وعباد بن منصور وعمر بن در وابن ابي ليلى ومسعر بن كدام وابن ابي دئب وسفيان وشعبة وإسرائيل

تلامنته حدث عنه سفيان الثوري وهو أحد شيوخه، وابن المبارك وهو اكبر منه، ويحيى بن آدم وعبد الرحمن بن مهدي والحميدي ومسدد وابن المديني وأحمد وابن معين وإسحاق وابناء ابي شيبة وابو خيثمة وابو كريب وابن نمير، وأبو هشام الرفاعي وأحمد بن عبد الجبار العطاردي وأمم سواهم.

ثناء العلماء عليه؛ قال القعنبي: كنا عند حماد بن زيد فلما خرج وكيع قالوا: هذا رواية سفيان، قال حماد: إن شئتم قلت: أرجح من سفيان.

قال ابن معين: وكيع في زمانه كالأوزاعي في زمانه.

قال أحمد: ما رأيت أحدًا أوعى للعلم ولا أحفظ من وكيع. قال الذهبي: كان أحمد يعظم وكيعا ويفخمه، وقال أحمد أيضًا: ما رأيت قط مثل وكيع في العلم والحفظ والإسناد والأبواب مع خشوع وورع.

قال أبن سعد: كان وكيع ثقة مامونًا عالنًا رفيعًا كثير الحديث حجة.

و قال صالح بن احمد: قلت لأبي: أيما أثبت عندك وكيع أو يزيد؟ يعني ابن هارون، فقال: ما منهما بحمد الله إلا ثبت وما رأيت أوعى للعلم من وكيع ولا أشبب من أهل النسك منه ولم بختلط بالسلطان.

وقــال أيضـًا: وكـيع أكـبـر في القلب وعبد الرحمن إمام. وقد سئل عنهما.

وقال يحيى بن معين: ما رأيت أحدًا المنطقط من وكيع، فقال له رجل: ولا هشيم فقال: وأين يقع حديث هشيم من حديث وكيع، قال الرجل: إني سمعت علي بن المديني يقول: ما رأيت أحدًا أحفظ من يزيد بن هارون. فقال: كان يزيد يتحفظه من

قال جرير: جاءني ابن المبارك فقلت له: يا أبا عبد الرحمن، من رجل الكوفة اليوم؟ فسكت عني، ثم قال: رجل المصرين (الكوفة والبصرة) وكيع.



قال العجلي: وكيع كوفي ثقة عابد صالح أديب من حفاظ الحديث وكان مفتيًا.

سئل أبو داود: أيما أحفظ <mark>وكيع أو عبد</mark> الرحمن بن مهدي؟ قال: وكيع أحفظ وعبد الرحمن <mark>أت</mark>قن، وقد التقيا بعد العشاء في المسجد الحرام فتواقفا حتى سمعا أذان الصبح.

قال الدوري: قلت ليحيى: حديث الأعمش إذا اختلف وكنع وأبو معاوية؟

قال: يوقَف حـتى يجئ من يتـابع احدهما ثم قال: كانت الرحلة إلى وكبع في زمانه.

قال مروان الطاطري: ما رايت فيمن رايت اخشع من وكيع وما وصف لي أحد قط إلا رايته دون الصفة إلا وكيمًا رايته فوق ما وصف لي.

قال إستاق بن راهويه: حفظي وحفظ ابن المبارك تكلف، وحفظ وكيع أصلي، قام وكيع فاستند وحدث بسبع مئة حديث حفظاً.

قال محمد بن عبد الله بن نمير: كانوا إذا رأوا وكيعًا سكتوا يعني في الحفظ والإجلال.

قال الذهبي: وكان من بحور العلم وأثمة الحفظ وقال: أصح إسناد بالعراق وغيرها: أحمد بن حنبل عن وكيع عن سفيان عن منصور عن إبراهيم عن علقمة عن عبد الله عن النبي في وفي المسند بهذا السند عدة متون.

قال ابن حجر: ثقة حافظ عابد.

من احواللمواقواله، قال يحيى بن اكثم: صحبت وكيعًا في الحضر والسفر وكان يصبوم الدهر، ويختم القرآن كل ليلة. قال الذهبي: هذه عبادة يخضع لها ولكنها من مثل إمام من الأثمة الأثرية مفضولة فقد صح نهيه عليه السلام عن صوم الدهر، وصح أنه نهى أن يقرأ القرآن في أقل من ثلاث، والدين يسر، ومتابعة السنة أولى فرضى الله عن وكيع وأين مثل وكيع؟

قال ابن عمار: ما كان بالكوفة في زمان وكيع افقه ولا أعلم بالحديث من وكيع وكان جهبذا سمعته يقول: ما نظرت في كتاب منذ خمس عشرة سنة إلا في صحيفة يومًا، فقلت له: عدوا عليك بالبصرة أربعة أحاديث غلطت فيها، قال: وحدثتهم بنحو من ألف وخمس مئة، أربعة أحاديث ليست بكثيرة في ذلك.

قال سفيان بن وكيع: كان أبي يجلس الصحاب الحديث من بكرة إلى ارتفاع النهار ثم ينصرف في قيل ثم يصلي الظهر ويقصد الطريق إلى المشرعة (موارد الماء) التي يصعد منها أصحاب

الروايا فيريحون نواضحهم فيعلمهم من القرآن ما يؤدون به الفرض إلى حدود العصر، ثم يرجع إلى مسجده فيصلي العصر ثم يجلس يدرس القرآن ويذكر الله إلى آخر النهار ثم يدخل منزله فيقدم إليه إفطاره.

قال علي بن خشره: ما رأيت بيد وكيع كتابًا قط إنما هو حفظ، فسألته عن أدوية الحفظ، فقال: إن علَم تك الدواء استعملته قلت: إي والله، قال: ترك المعاصى ما جربت مثله.

قال أحمد بن سنان: كان عبد الرحمن بن مهدي لا يُتحدث في مجلسه ولا يقوم فيه أحد ولا يُبرى في قيه قلم ولا يقوم فيه أحد ولا يُبرى في فيه قلم ولا يتبسم أحد، وكان وكيع يكونون في مجلسه كأنهم في صلاة فإن أنكر من أمرهم شيئا انتعل ودخل، وكان ابن نمير يغضب ويصيح وإن رأى من يبري قلمًا تغير وجهه غضبًا.

قال أبو جعفر الجمال: أتينا وكيعًا فخرج بعد ساعة وعليه ثياب مغسولة، فلما بصرنا به فزعنا من النور الذي رأيناه يتلألا من وجهه فقال رجل بجنبي: أهذا ملك؟ فتعجبنا من ذلك النور.

قُّال وكيع: من طلب الحديث كما جاء فهو صاحب سنة، ومن طلبه ليقوى به رأيه فهو صاحب بدعة.

وقال: لو علمت أن الصلاة أفضل من الحديث ما حدثتكم، يعنى صلاة النافلة.

وقال: الجهر بالبسملة بدعة.

وقال: ما نعيش إلا في ستر ولو كشف الغطاء لكشف عن أمر عظيم، الصدق النية.

قال: لا يكمل الرجل حتى يكتب عمن هو فوقه وعمن هو مثله وعمن هو دونه.

قال أحمد بن حنبل: حدثنا وكيع بحديث في الكرسي (وهو حديث الكرسي موضع القدمين) قال: فاقشعر رجل عند وكيع فغضب وقال: أدركنا الأعمش والشوري يحدثون بهذه الأصاديث ولا ينكرونها.

قال وكيع: من شك أن القرآن كلام الله غير مخلوق فهو كافر،

قَالَ وَكَبِع: نُسلَم هذه الأحاديث كما جاءت ولا نقول: كيف كذا؟ ولا لم كذا؟ يعني مثل حديث (بحمل السموات على أصبع).

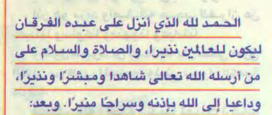
وفاته: قال أحمد بن حنبل: حج وكيع سنة ست وتسعين ومات بفيد. رحمه الله.

الراجع . تقريب التهذيب. . تقريب التهذيب. . سير أعلام النبلاء.



# دمعية على أمة القرآن

# إعداد/ اللجنة العلمية



فقد امتالات أسماع العالم بما فعله أعداء الله وأعداء الرسل وأعداء البشرية من قراصنة الشر الذين يسعون في الأرض فسادًا، «والله لا يحب الفساد». وما فعلوه كان محاولة تمزيق القرآن وإلقائه في أماكن القذر والنجاسة، يثيرون بذلك مشاعر المسلمين، ويختبرون ما فيهم من نخوة أو حماس لهذا الدين كي يبذلوا المزيد من كيدهم ومكرهم، فإذا وجدوا منهم اعتراضًا وامتعاضًا كثفوا جهدهم ووسعوا اعتراضًا وامتعاضًا كثفوا جهدهم ووسعوا مخططهم لإزالة هذه البقية الباقية في نفوس مؤلاء الغيورين من المسلمين حتى لا يبقى منهم رجل رشيد، فلا تحس منهم من أحد أو تسمع لهم ركزا.

وهيهات هيهات لما يؤملون ويرجون. فما دعاء الكافرين إلا في ضلال وما مكرهم إلا في تبابْ، لأن الله سبحانه الذي تكفل بحفظ هذا الدين قال في كتابه ﴿إِنَّهُمْ يَكِيدُونَ كَيْدًا (١٥) وَأَكِيدُ كَيْدًا (١٥)

[الطارق:١٥-١٧]، وقال: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ كَفَّرُوا يُنْفِقُ ونَ أَمْ وَالَهُمْ لِيَصِيدُوا عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ فَسَيُنْفِقُونَهَا ثُمُّ تَكُونُ عَلَيْهِمْ حَسْرَةً ثُمَّ يُغْلَبُونَ ﴾ [الأنفال:٣٦]، وقال: ﴿قُلْ لِلَّذِينَ كَفَرُوا سَتُغْلَبُونَ وَتُحْ شَرُونَ إِلَى حَهِنَّمُ وَيِئْسَ الْمُهَادُّ ﴾ [آل عمران:١٢]، وقال: ﴿ لاَ بَغُرِّنَّكَ تَقَلُّتُ الَّذِينَ كَفَرُوا فِي الْبِلَاهِ (١٩٦) مَـتَاعُ قَلِيلٌ ثُمُّ مَـأْوَاهُمْ حِـهَنَّمُ وَنَشْنُ الْمُهَادُ ﴾ [آل عمران:١٩٦-١٩٧]، ويَشُر سبحانه وتعالى أهل الإيمان بالنصر بقوله جل شَانَهُ: ﴿ إِنَّا لَنَنْصُلُ رُسُلَنَا وَالَّذِينَ آمَنُوا فِي الحُياةِ الدُّنْيَا وَيَوْمَ يَقُومُ الأَشْهَادُ ﴾ [غافر: ٥١] وقد حدث النصر فعلا، ونصر الله تعالى رسوله وأصحابه في مواطن كثيرة وهم أذلة، ومكن لهم بعد استضعاف، وأمنهم بعد خوف، وسيتم هذا لأهل الإسلام إن شاء الله قريبا، فهي سنة الله تعالى: ﴿ وَلَنْ تُجِدَ لِسُنَّةِ اللَّهِ تُبْدِيلاً ﴾ [الفتح: ٢٣].

وإن ما فعله أهل الكفر من الأمريكان واليهود وغيرهم ليس بجديد، فإن كانوا مزقوا كتاب الله وأهانوه فقد سبوا الله من قبل فقالوا: ﴿يَدُ اللّهِ مَعْلُولَةٌ غُلّتٌ أَيْدِيهمْ وَلُعِنُوا بِمَا قَالُوا بَلْ يَدَاهُ مَعْلُولَةٌ غُلّتٌ أَيْدِيهمْ وَلُعِنُوا بِمَا قَالُوا بَلْ يَدَاهُ مَعْلُولَةً غُلّتُ أَيْدِيهمْ وَلُعِنُوا بِمَا قَالُوا بَلْ يَدَاهُ مَعْلُولَةً غُلّتُ أَيْدِيهمْ وَلُعِنُوا بِمَا قَالُوا بَلْ يَدَاهُ وَقَالُوا: ﴿ إِنَّ اللَّهَ فَقِيدٍ وَيَحْنُ أَغْنِياءُ ﴾ [آل وقالوا: ﴿ إِنَّ اللَّهَ فَقِيدٍ وَيَحْنُ أَغْنِياءُ ﴾ [آل عمران: ١٨٨]، وسبوا رسله وقتلوهم وقذفوا عمران: ١٨٨]، وسبوا شرع الله وقالوا عن النبي على النبي الله وقالوا عن النبي النه ساحر وكذاب أشر ومجنون وأذن وشاعر.

وقالوا عن أتباع الرسل إنهم أراذل الخلق.

ونبشر أهل الإسلام أن الله تعالى سيمزق من مزق كتابه وما هي إلا أيام، وإذا أراد أهل الإسلام أن يتأكدوا من ذلك فلينظروا إلى أجداد أهل الكفر حينما نكل الله تعالى بهم وقال عنهم: ﴿ فَجَعَلْنَاهُمْ أَصَادِيثَ وَمَزُقْنَاهُمْ كُلُّ مُمَرِّقَ ﴾ [سبا ١٩٠] وقال: ﴿ أَفَلَمْ يَسِيرُوا فِي الأَرْضُ فَينُظُرُوا كَيْفَ كَانُ عَاقِبَهُ النَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ دَمَّرَ اللهُ عَلَيْهِمْ وَلِلْكَافِرِينَ أَمْتَالُهَا ﴾ [محمد: ١٠]، الله عَلَيْهِمْ وَلِلْكَافِرِينَ أَمْتَالُهَا ﴾ [محمد: ١٠]، فلهم أمثالها إن شاء الله.

وانظروا يا أهل الإسلام إلى هذه الحادثة وهي عبرة في جدهم الهالك كسرى، فقد أرسل إليه رسول الله ﷺ كتابًا (رسالة) يدعوه فيها إلى الإسلام فمرقها، فماذا حدث له؟ قال ابن حجر رحمه الله:

بعث رسول الله ﷺ عبد الله بن حذافة السهمي إلى كسرى بكتاب فأمره أن يدفعه إلى عظيم البحرين إلى عظيم البحرين إلى كسرى.. أما كسرى فمزق كتاب رسول الله ﷺ لما بلغه ذلك: «مزق الله ملكه، إذا هلك كسرى فلا كسرى بعده». [الثقات لابن حبان ج٢ ص٧] وفي رواية البيهقي قال: «أما هؤلاء فعُمْرُقُونَ».

وفي الطبقات الكبرى ٢٦٠/١ قال عبد الله: فدفعت إلى كسرى كتاب رسول الله فقرئ عليه ثم أخذه فمزقه، فلما بلغ ذلك رسول الله 🐸 قال: «اللهم مزق ملكه» وكتب كسرى إلى باذان عامله على اليمن أن ابعث من عندك رجلين جلدين إلى هذا الرجل الذي بالحجاز (يقصد النبي 🍩) فليأتياني بخبره فبعث باذان قهرمانه ورحلا أخر وكتب كتابا فقدما المدينة فدفعا كتاب بأذان إلى النبي 🕮 فتيسم رسول الله 🐲 ودعاهما إلى الإسلام وفرائصهما ترعد وقال: «ارجعا عنى يومكما هذا حتى تأتياني الغد فأخبركما بما أريد» فجاءاه من الغد فقال لهما: «أبلغا صاحبكما أن ربي قد قتل ربه كسرى في هذه الليلة لسبع ساعات مضت منها وهي ليلة الثلاثاء لعشر ليال مضين من جمادي الأولى سنة سبع» وأن الله تبارك وتعالى سلط عليه ابنه شيرويه فقتله، فرجعا إلى باذان بذلك. أه.

وأسلم باذان على أثر ذلك.

فادعوا الله كثيرًا أيها المسلمون على من مزق القرآن وأهانه أن يهينهم الله عز وجل وأن يمزق ملكهم شر ممزق، وتوبوا إلى الله جميعا أيها المسلمون لتفلحوا. وعودوا إليه يستجب دعاءكم ويكفكم شر أعدائكم.

#### أخطر المشاكل

إن الأمر عند أهل الكفر لم يقف عند حد تمزيق المصحف أو إلقائه في الأماكن النجسة أو عند حد تاليف قرآن جديد وهو ما أسموه الفرقان.

إنما الخطورة تكمن فيما يعتقدونه ويخططون لتنفيذه في الواقع. فهذا أحدهم يقول: لن تستقيم حالة الشرق حتى يرفع الحجاب من على المرأة ويغطى به القرآن.

إذن هو يريد وأمثاله حجب القرآن عن عقيدتنا وسلوكنا ومنهجنا وعبادتنا.

ويقول غيره: لن يهدأ لنا بال حتى نمزق القرآن من قلوب المسلمين ونبني بجوار الكعبة كنسة.

فالكفر ملة واحدة مهما تعددت أركانه وتباعدت أوطانه، فهم يريدون تمزيق القرآن في قلب أهل الإسلام، وعليه فلا تجد نصنًا متكاملاً يمكن تنفيذه في واقع الأمة إلا تنفيذًا ممزقًا أيضنًا، فتصير العلائق والروابط والصلات بين أهل الإسلام ممزقة، وكذا الأوامر والنواهي ممزقة، فلا ترى من الأمر الشرعي في واقع الناس إلا الصورة الباهنة المطموسة المعالم.

قال الله تعالى وهو أعلم بخلقه: ﴿وَلاَ يَزَالُونَ يُقَاتِلُونَكُمْ حَتَّى يَرُدُّوكُمْ عَنْ دِينِكُمْ إِنِ السُّتَطَاعُوا ﴾ [البقرة:٢١٧] إذن هم لا يملون من محاولاتهم لصرف المسلمين عن حقيقة دينهم، حتى يصبح الدين عند الناس مسخًا مشوها ومادة غير أساسية، ومنهجًا لا يعتمد عليه.

وقد حدر الله تعالى من يجيبهم إلى خططهم هذه، أو يرتد إلى ما يريدونه فقال سبحانه: ﴿ وَمَنْ يَرْتَدِدْ مِنْكُمْ عَنْ بِينِهِ فَيَمُتْ وَهُو كَافِرُ فَاللَّهُمْ فِي الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ وَأُولَئِكَ أَصْدُرَةً لِللَّهُمْ فِي الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ وَأُولَئِكَ أَصْدُكابُ النَّارِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ ﴾

[البقرة:٢١٧].

ثم بين رب العرة جل وعالا أنه لن تهدأ ثورتهم ولن يكف قتالهم ولن يعلنوا رضاهم إلا به سده الردة بين المسلمين عن الدين، بل ومهاجمته واتهام معتنقيه. قال جل شانه: ﴿ وَلَنْ تَرْضَنَى عَنْكَ الْيَهُودُ وَلاَ النّصَارَى حَتَّى لَتَّ بِعَ مِلْتَهُمُ قُلْ إِنْ هُدَى اللّهِ هُوَ الْهُدَى ﴾ والبقرة: ١٢٠].

إذن فالخطورة تكمن في عدم التنبه لمخطط أهل الكفر وهم يعلنون صراحة أنهم لن يهدأوا ولن يستريحوا ولن يملوا حتى يمزقوا القرآن في قلوب المسلمين فيرتدوا عنه.

#### هل نجحوا في مخططهم؟

والسوال الآن: إذا كان أعداء هذا الدين يعلنون صراحة إرادتهم تمزيق القرآن في قلوب المسلمين فهل نجحوا في ذلك. ولماذا قصدوا قلوب المسلمين؟

والجواب: إنهم قصدوا قلوب المسلمين لعلمهم أن فساد القلوب يعقيه فساد الحسد والجوارح، والأعمال والأقوال، والسلوك والأخلاق، وقد نجحوا حقيقة في تزهيد قطاع عريض من المسلمين في كتابهم القرآن تلاوة واستماعًا، تدبرًا وعملاً، حكمًا واستشفاءا. بل مزقوا القرآن في قلوبهم كما قالوا. فلو حاولت أن تتصفح القرآن في قلب بعض أهل الإسلام الأن فأتيت على صفحة فيها النهى عن الربا لوحدتها صفحة ممزقة، فلو أتيت على صفحة فيها إخلاص الدين لله «ألا لله الدين الخالص» فلا يصلح في عبادته شرك ولا بدع وجدت الصفحات التي تدل على ذلك ممزقة، فإذا أتيت على صفحة فيها النهى عن أكل أموال الناس بالباطل لوجدت صفحة ذلك ممزقة. فإذا أتيت على صفحات فيها النهي عن التبرج والسفور وعن اختلاط الرجال بالنساء، وعن إبراز المرأة زينتها إلا للمحارم لوجدت الصفحة ممزقة ولوجدت صورة المرأة المتبرجة أسوأ صورة يمكن أن تُتصور لامرأة متبرجة. كما أخبر بذلك الحبيب 👛 في قوله: «صنفان من أهل النار لم أرهما... قال: ونساء كاسمات عاربات مائلات

مميلات رعوسهن كاسنمة البخت المائلة لا يدخلن الجنة ولا يجدن ريحها وإن ريحها ليوجد من مسيرة كذا وكذا». [مسلم كتاب اللباس والزينة ب٢٤] إذن فهو تبرج أشد من تبرج الجاهلية الأولى. وللأسف في بلاد الإسلام.

فإذا أتيت على آيات غض البصر والآيات التي تنهى عن التجسس والغيبة «ولا تجسسوا ولا يغتب بعضكم بعضا» لوجدت صفحات ذلك في قلوب كثير من المسلمين ممزقة وهكذا. ومن لم تتمزق في قلبه صفحة تمزقت صفحات أخر. وإنا لله وإنا إليه راجعون، هذا التمزق نتج عنه غربة أهل الإسلام فصار الدين الحق غريبًا في الناس وصار العاملون به غرباء.

ويزداد الأمر خطورة حينما يضرج هذا التمزيق للقرآن في قلوب كثير من المسلمين إلى تمزيق فعلى باليد لصفحات هذا الكتاب العزيز.

فترى بعض شباب الجامعات الدينية حينما يُجرى لهم اختبار في مادة القرآن لم يحفظوه في قلوبهم ولم يحفظوه بايديهم في مرقوا صيف حالة ووزعوها على جيوبهم لتكون «برشاما» كما يسمونه للغش في الاختبار، في الوقت الذي يحفظون فيه الكيمياء والجغرافيا واللغات عن ظهر قلب لينالوا بذلك درجات الدنيا التي تكالب عليها الناس فصدتهم عن دينهم لأن القرآن والدين عندهم مادة غير اساسية. وهذا أمر في غاية الخطورة.

فإذا كان الشباب وهو الساعد الذي به تبطش الأمة، والرّجُل التي تمشي بها الأمة إذا كان قد مُزق القرآن في قلبه ويده فكيف يكون حال أمة هذا وصفها على من الناس من رفع القرآن من قلبه وصدره، وإن شئت فقل: لما يدخل القرآن من قلبه وإنما دخلته الدنيا وشهواتها والنساء وفتنتها والأموال وبريقها، والأفلام الفاضحة والأغاني الماجنة والمشاهد الخليعة، فهل مثل هذا النوع تحيا به أمة الا يغرنا حلم الله عنا. قال عمر بن ذر: يا أهل معاصي الله لا يغرنكم طول حلم الله عنكم واحذروا أسفه فإنه يغرنكم طول حلم الله عنكم واحذروا أسفه فإنه قال: ﴿ فَلَمَّا اَسْفُونَا انْتَقَمْنَا مِنْهُمْ فَأَغْرَقْنَاهُمُ المُعْمِينَ ﴾ [الزخرف:٥٥].

والحمد لله أولا وآخرًا.

مننوركتاب الله الصبرعلى الأذي

وَلَتَسَمَّعُنَّ مِنَ الَّذِينِ أُوتُواْ الْكِتَابِ مِن قَبْلِكُ ومن الذبن أشركوا أذى كشيرا وإن تَصْبِرُواْ وِتَتُقُواْ فَإِنْ ذَلِكَ مِنْ عَرْم الأمور ﴾ [ال عمران:١٨٦].

#### من هدى رسول الله على

الرقية عندالرض

عن أنس رضى الله عنه أنه قال لثابت رحمه الله: ألا أرقبك برقبة رسول الله ﷺ؟ قال : بلي . قال: اللهم رب الناس، مذهب الناس، اشف أنت الشاقي، لا شافي إلا أنت، شفاءً لا بغادر سقماً. (أي لايترك المرض). [رواه البخاري]

### من دلائل النبوة اخباره عن انتهاء ملك قيصر وكسرى

عن جابر بن سمرة رضى الله عنه أن رسول الله ﷺ قال : «إذا هلك كسرى فلا كسرى بعده، وإذا هلك قيصر فلا قيصر بعده، والذي نفسي بيده لتنفقن كنوزهما في سييل الله».

[مسند احمد]

#### من فضائل الصحاية

عن أنس بن مبالك رضيي الله عنه أن رسبول الله 🛎 قبال: «اردم امنتي بامنتي انويكر، واشدهم في امر الله عمر، واصدقتهم حياء عشمان، واقرؤهم لكتاب الله أمي بن كعب، وافرضهم زيد بن ثابت، واعلمهم بالجلال والصرام معاذ بن جيل، ولكل أمنة أمين، وأمين هذه الأمــة أنوعبــــدة بن الحــراح».

#### من درر التفاسير

قال تعالى عن إبراهيم عليه السلام في دعوة أبيه: ﴿ بَا أَبَتِ إِنِّي قَدْ حَاءِني مِنَ الْعِلْمِ مَا لَمْ يَأْتِك ﴾.

قال العالمة عبد الرحمن السعدي \_ رحمه الله: وفي هذا من لطف الخطاب ولينه، ما لا يخفي فإنه لم يقل ( يا أبت أنا عالم، وأنت جاهل ) أو ( ليس عندك من العلم شيء ) وإنما أتى بصيغة أن عندي وعندك علمُا وأن الذي وصل إلى لم يصل إليك ولم يأتك فينبغي لك أن تتبع الحجة، وتنقاد البها. [تقسير السعدي]

#### من جوامع الدعاء

عن ابن عمر قال: كان النبي الله يدعو: اللهم إنى أسألك العفو والعافية في الدنيا والأخرة، اللهم إنى أسالك العافية في ديني وأهلى، واستر عورتى، وأمن روعتى، واحفظني من بين يدي، ومن خلفي، وعن يميني، وعن يساري، ومن فوقى، وأعوذ بك أن اغتال من تحتى. [الأدب المفرد للبخاري]

#### حكم ومواعظ

عن كثير بن مرة قال : لا تحدث الباطل للحكماء قدم قدوك، ولا تحدّث الحكمة للسفهاء فيكذبوك، ولا تمنع العلم أهله فتأثم، ولا تضعه في غير أهله فتجهل، إن عليك في علمك حقا كما أن عليك في مالك حقاً. [الدارمي]

عن ابن احمد بن خالد عن ابيه قال : أدنى نفع الصمت السلامة، وأدنى ضرر المنطق الندامــة. والصــمت عــمــا لا يعني من أبلغ الحكم.[حسن السمت السيوطي]

قال سفيان بن عبينة : خلق الله النار رحمة بخوف بها عباده لينتهوا. [التخويف من النار ]

#### من علامات الشقوة

قال الفضيل بن عياض: خمس من علامات الشقوة: القسوة في القلب، وحمود العين، وقلة الحياء، والرغية في الدنيا، وطول الأمل. [مدارج السالكين]



والمراال انظروا عمن تأخذون دينكم ا

عن ابن ابي يونس: سمعت مالكًا بقول: إن هذا العلم دين، فانظروا عمن تاخذونه. لقد أدركت في المسجد سبعين ممن يقول: قال فلان، قال رسول الله، وإن أحدهم لو ائتمن على بيت مال، لكان به أمينا. فما أخذت منهم شبيئا (يعنى المال)، لأنهم لم يكونوا من أهل هذا الشان، ويقدم علينا الزهري وهو شاب فنزدهم على بابه.

والما المحمدة المحمدة المحمد ا

من حسن الخلق

عن عبد الله بن المبارك في تقسيره في حسن الخلق قال: هوطلاقة الوحه، وبذل المعروف وكف الأذي وأن تصتمل ما يكون من النَّاسَ، [جامع العلوم]

هسةالعلماء

قال محمد بن مسلم: كنا نهاب أن نرد على احمد بن حنيل في الشيء أونحاجه في شيئ من الأشبياء يعني لحلالته ولهدمة الإسلام الذي رزقه. [الأداب الشرعية

### السلميين حمد واستغفار

رأى بكر بن عبد الله المزنى حمالا عليه حمله وهويقول: "الحمد لله أستغفر الله" قال: فانتظرته حتى وضع ما على ظهره وقلت له: " أما تحسن غير هذا ٤ "قال: " بلي أحسن خيرا كثيرا، أقرأ كتاب الله غير أن العبد بين نعمة وذنب، فأحمد الله على نعمه السابغة وأستغفره لذنوبي " فقال : " الحمال أفقه من يكر ".

#### من كلمات العرب

ارض قنفر : ليس بها أحد وارض جرز : ليس فيها زرع . دار خاوية: ليس قيها أهل. بثر نزح ليس فيها ماء .. إناء صفر : ليس

فيه شيء . بطن طاو: ليس فيه طعام . ابن جهير: لىس قىيە زىدة ، قلب قارغ :لىس قىيە شىغل خد امرد : ليس عليه شعر .

[فقه اللغة للتعالبي]

#### من درر العلماء في طاعة ولاة الأمر

عن سويدين غفلة قال: قال لي عمر بن الخطاب رضى الله عنه: لا أدرى لعلك أن تخلف بعدى، أطع الإمام وإن أمر عليك عبداً حيشياً محدعاً، وإن ظلمك فاصير، وإن ضربك فاصبر، وإن دعاك إلى أمر ينقصك في دينك فقل: سمع وطاعة، دمي دون ديني. قال الأجري رحمه الله معلقا: من أمر عليك من عربي أوغيره، أسود أوابيض أو أعجمي فأطعه فيما ليس لله عز وحل فيه معصية، وإن ظلمك حقاً لك، وإن

ضربك ظلماً لك، وانتهك عرضك، وأخذ مالك، فلا يحملك ذلك على أنه يضرح عليه سيفك حتى تقاتله، ولا تخرج مع خارجي حتى تقاتله، ولا تحرض غيرك على الخروج عليه، ولكن اصبر

وقد بحشمل به أن بدعوك إلى منقصة في دينك، ويحتمل أن يأمرك بقتل من لا يستحق القتل، أوبأخذ مال من لا يستحق أن يؤخذ ماله، أويظلم من لا يحل له ولا لك ظلمه، فلا تطعم، فإن قال لك: إن لم تفعل ما أمرك به قتلتك، أوضربتك، فقل: دمى دون ديني، لقول النبي ﷺ : لا طاعة لمخلوق في معصية الخالق عـز وجل"، ولقـوله ﷺ : "إنما الطاعـة في المعروف". [الشريعة]

#### من اداب الحار

قيل في حق الجار: أن يبدأه بالسلام، ولا - بطيل معه الكلام، ولا يكثر عن حاله السؤال،

ويعوده في المرض، ويعربه في المصيبة، ويقوم معه في العزاء، ويهنئه في الفرح، ويظهر الشركة في السرور معه، ويصفح عن زلاته،

ولا يتطلع من السطح إلى عوراته، ولا يتبعه النظر فيما يحمله الى داره .



#### ٢- قصرهم العبادة على المحية:

فهم يبنون عبادتهم لله على جانب المحبة , ويهملون الجوانب الأخرى ,كجانب الخوف والرحاء ,كما قال بعضهم: أنا لا أعبد الله طمعًا في حنته و لا خوفًا من ناره. بل يعتقدون أن طلب الجنة والفرار من النار منقصة عظيمة في حق العابد، وإنما الطلب عندهم والرغبة لديهم - زعموا - في الفناء في الله، ويقولون: من عبد الله رغبة فتلك عبادة التجار، ومن عبده رهبة فتلك عبادة العبيد، ومن عبد الله حبًا فتلك عبادة الأحرار.

قال الكلاباذي في قوله تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهُ اشْتَرَى مِنَ الْمُؤْمِنِينَ أَنْفُسَهُمْ وَأَمْوَ اللَّهُمْ ﴾ [التوبة:١١١]. «التعبد بالرق لا بالطمع».

وهذا استدلال ساقط من وجوه أظهرها أنه قطع الآية عن نهايتها التي تدحض زعمه، وهي قوله تعالى: ﴿ بِأَنَّ لَهُمُ الجُّنَّةَ ﴾ [النوبة:١١١]. فالعوض هو الحنة.

وقال أيضًا: «دخل جماعة على رابعة العدوية من شكوى فقالوا: ما حالك؟ قالت: والله ما أعرف لعلتي سببًا غير أني عُرضَت على الجنة فملت بقلبي إليها، فأحسبُ أن مولاي غار على، فعاتبني فله العتبى. [التعرف لمذهب أهل التصوف]

وهذه العقيدة الصوفية مخالفة لكتاب الله وسنة رسوله 🐸، من وجوه:

١ ـ فقد وصف الله حال الأنبياء وعبادتهم وأنها رغبًا ورهبًا: ﴿ وَزَكَرِيًّا إِذْ نَادَى رَبُّهُ رَبِّ لاَ تَذَرُّنِي فَرْدًا وَأَنْتَ خَيْرُ الْوَارِثِينَ (٨٩) فَاسْتَجَبْنَا لَهُ وَوَهَيْنَا لَهُ يَحْيَى وَأَصْلَحْنَا لَهُ زَوْجَهُ إِنَّهُمْ كَانُوا يُسَارِعُونَ فِي يْرَاتِ وَيَدْغُونَنَا رَغَبُا وَرَهَبًا وَكَانُوا لَنَا خَاشِعِينَ ﴾ [الانبياء:٨٩-٩١]. والأنسياء أكمل الناس

٢ . وصف الله عداده المخلصين بقوله: ﴿ إِنَّمَا يُؤْمِنُ بِآيَاتِنَا الَّذِينَ إِذَا ذُكِّرُوا بِهَا خَرُوا سُحُّدًا وُسَبِّحُوا بِحَمْدِ رَبِّهِمْ وَهُمْ لاَ يَسْتَكُبرُونَ (١٥) تَتَجَافَى جُنُوبُهُمْ عَنِ الْمُضَاجِعِ يَدْعُونَ رَبِّهُمْ خُوفًا وَطَمَعًا وَمِمَّا رِزَقْنَاهُمْ يُنْفِقُونَ (١٦) فَلاَ تَعْلَمُ نَفْسُ مَا أُخْفِيَ لَهُمْ مِنْ قَرَّةِ أَعْيُن جَزَاءً بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ [السجدة:١٥-١٧].

فهؤلاء الذين ورثوا الفردوس الأعلى وصف الله عبادتهم بأنها خوف من عذابه وطمع في جنته.

٣- الضوف من النار والطمع في الجنة مطلب شرعى دندن حوله رسول الله 🐸 وأصحابه، فقد قال رجل لرسول الله 👛: والله إنى لا أحسن دندنتك و لا دندنة معاذ، وإنما أقول: اللهم إنى أسالك الحنة، وأعوذ بك من النار، فقال له 👛: «حولها ندندن».

فهل يتصور المتصوفة أنهم أكمل من رسول الله 👺 وصحبه الكرام؟! الحلقة الثانية

الحمد لله الذي جعل اتباع رسوله على محبته دليلا، والصلاة والسلام على اكمل الناس هديًا وأقومهم قيلا، أما بعد:

ففي سلسلة حديثنا عن الغلو وخطره على العقيدة والعبادة نكمل ما بداناه في الحلقة السابقة عن صور الغلو في العبادة عند الصوفية فنقول مستعيدين بالله عز وحل:

للصوفية . خصوصا المتأخرين منهم . منهج في الدين والعبادة يخالف منهج السلف ويبتعد كثيرأ عن الكتاب والسنة، فهم قد بنوا دينهم وعبادتهم على رسوم ورموز واصطلاحات اخترعوها منها: ولا شك أن محبة الله تعالى هي الأساس الذي تبني عليه العبادة، ولكن العيادة ليست مقصورة على المحية كما يزعمون، بل لها جوانب وأنواع كثيرة غير المحبة ,كالخوف والرجاء والذل والخضوع والدعاء إلى غير ذلك، فهي كما قال شيخ الإسلام ابن تيمية: اسم جامع لما يحبه الله ويرضاه من الأقوالُ والأعمال الظاهرة والباطنة. ويقول العلامة ابن القيم:

ت وعبادة الرحمن فانة حبه

مع ذل عطابده همسا قطيسان

وعليسهما قلك العبيسادة دائر

منا دار حستي قيامت القطيسان

ولهذا يقول بعض السلف:من عبد الله بالحب وحده فهو زنديق,ومن عبده بالرجاء وحده فهو مرجئ ومن عبده بالخوف وحده فهو حروري (الخوارج) ومن عبده بالحب والخوف والرجاء فهو مؤمن موحد.

وقد وصف الله رسله وأنبياءه بأنهم يدعون ربهم خوفًا وطمعًا وأنهم يرجون رحمته ويخافون عذابه، وأنهم يدعون ربهم رغبًا ورهبًا. كما سبق

قال شيخ الإسلام أبن تيمية رحمه الله:ولهذا قد وجد في نوع من المتاخرين من انبسط في دعوى المحبة حتى أخرجه ذلك إلى نوع من الرعونة والدعوى التي تنافي العبودية.

وقال أيضًا:وكثير من السالكين سلكوا في دعوى حب الله أنواعًا من الجهل بالدين إما من تعدى حدود الله,وإما من تضييع حقوق الله، وإما من ادعاء الدعاوى الباطلة التي لا حقيقة لها. [العبودية/ لشيخ الإسلام]

وقال أيضًا: والذين توسعوا من الشيوخ في سماع القصائد المتضمنة للحب والشوق واللوم والغرام كان هذا أصل مقصودهم ولهذا أنزل الله آبة المحبة امتحانا يمتحن بها المحب، فقال: ﴿ قُلْ إِنْ كُنْتُمْ تُحِبُّ وِنَ اللَّهَ فَاتَّبِعُونِي يُحْبِيْكُمُ اللَّهُ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبِكُمْ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ [ال عمران:٣١].

فلا يكون محبًا لله إلا من اتبع رسوله، وطاعة الرسول ومتابعته لا تكون إلا بتحقيق العبودية، وكثير ممن يدعى المحبة يخرج عن شريعته وسنته 👛 ,ويدعى من الخيالات ما لا يتسع هذا الموضع لذكره، حتى يظن أحدهم سقوط الأمر، وتحليل الحرام له، وقال أيضًا:وكثير من الضَّالين الذين اتبعوا أشيباء مبتدعة من الزهد والعبادة على غير علم ولا نور من الكتاب والسنة وقعوا فيما وقع فيه النصاري من دعوى المحبة لله مع مخالفة شريعته وترك المجاهدة في سبيله ونحو ذلك. اهـ.

بالقف الغالب لا برجعون في دينهم وعبادتهم إلى الكتاب والسنة

وإنما يرجعون إلى أذواقهم وما يرسمه لهم شيوخهم من الطرق، والأذكار والأوراد المبتدعة وربما يستدلون بالحكايات والمنامات والأحاديث الموضوعة لتصحيح ما هم عليه بدلاً من الاستدلال بالكتاب والسنة، هذا ما ينبني عليه

ومن المعلوم أن العبادة لا تكون عبادة صحيحة إلا إذا كانت مبنية على ما جاء في الكتاب والسنة. قال شيخ الإسلام ابن تيمية:ويتمسكون - يعني: الصوفية – في الدين الذي يتقربون به إلى ربهم بنحو ما تمسك به النصاري من الكلام المتشابه والحكايات التي لا يعرف صدق قائلها، ولو صدق لم يكن معصوماً، فيجعلون متبوعيهم وشيوخهم شيارعين لهم ديناً، كما جعل النصاري رهبانهم شارعين لهم ديناً. انتهي.

ولما كان هذا مصدرهم الذي يرجعون إليه <mark>في دينهم وعبادتهم، وقد تركوا</mark> الرجوع إلى الكتاب والسنة، صاروا أحزاباً متفرقين، كما قال تعالى ﴿وَأَنُ هَذَا صِرَاطِي مُسْتَقِيمًا فَاتَّبِعُوهُ وَلاَ تَتَّبِعُوا السُّبُلُ فَتَفَرَّقَ بِكُمْ عَنْ سَبِيلِهِ ﴾

ووالتخصيف في التيار وانعم برحيمته

٥٥ صراط الله واحد لا انقسام فيله، وماعداه سيل متفرقة تتفرق يمن سلكها وتسعيده عن الصراط الستقيم.

• وليست الولاية وقفا على من سماهم الصوفية وإنماكل من كان مومنا تقناصار للهوليا،كما أشار الى ذلك القرآن.

• وإنشاد الغناء أوسماعه وضرب الدفوف يورث صاحبه سكرأ أعظم من سكرالخمر، ويصدا ثناس عن ذكر الله وعن الصلاة، ويوقع يبنهم العداوة والنغضاء.

[الانعام: 101].

فصراط الله واحد لا انقسام فيه ولا اختلاف عليه، وما عداه فهي سبل متفرقة تتفرق بمن سلكها، وتبعده عن صراط الله المستقيم، وهذا ينطبق على فرق الصوفية، فإن كل فرقة لها طريقة خاصة تختلف عن طريقة الفرق الأخرى، وتبتعد بهم عن الصراط المستقيم، وهذا الشبيخ الذي يسمونه شييخ الطريقية يكون له مطلق التصرف، وهم بنفذون ما يقول ولا يعترضون عليه بشيء، حتى قالوا: المريد مع شيخه يكون كالميت مع غاسله. وقد يدعى بعض هؤلاء الشيوخ أنه يتلقى من الله مباشرة ما يأمر به مريديه وأتباعه.

٤- غلو المتصوفة في الأولياء والشيوخ؛

وهذا خلاف عقيدة أهل السنة والجماعة فإن عقيدة أهل السنة والجماعة موالاة أولياء الله ومعاداة اعدائه قال تعالى: ﴿ إِنْمَا وَلِيُكُمُ اللَّهُ ورَسُولُهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّالَاةُ وَيُؤْتُونَ الزِّكَاةُ وَهُمُ رَاكِعُونَ ﴾ [المائدة ٥٠]، وقال تعالى: ﴿ يَا أَنُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَتَّخِذُوا عَدُوِّي وَعَدُوُّكُمْ أَوْلِياءَ تُلْقُونَ إِلَيْهِمْ بِالْمُودَّةِ وَقَدْ كَفُرُوا بِمَا حَاءَكُمْ مِنَ الحَقِّ تُخْرِجُونَ الرِّسُولَ وَإِنَّاكُمْ أَنْ تُؤْمِثُوا بِاللَّهِ رُبِّكُمْ إِنْ كُنْتُمْ خَرَجْتُمْ جِهَادًا فِي سَبِيلِي وَابْتِغَاءَ مَرْضَاتِي تُسِرُونَ إِلَيْهَمْ بِالْمُودَّةِ وَأَنَّا أَعْلَمُ بِمَا أَخْفَيْتُمْ وَمَا أَعْلَنْتُمْ وَمَنْ يَفْعَلْهُ مِنْكُمْ فَقَدْ ضَلُّ سَوَاءَ السَّبِيلِ ﴾ [المتحنة:١].

وأولياء الله: هم المؤمنون المتقون الذين بقدمون الصلاة ويؤتون الزكاة وهم راكعون، ويجب علينا محبتهم والاقتداء بهم واحترامهم، وليست الولاية وقفاً على أشخاص معينين. فكل مؤمن تقى فهو ولى الله عز وجل، وليس معصوماً من الخطأ، عدا الأنبياء فهم المعصومون هذا معنى الولاية والأولياء، وما يجِب في حقهم عند أهل السنة والجماعة، أما الأولياء عند الصوفيلة فلهم اعتبارات ومواصفات أخرى فهم يمنحون الولاية لأشخاص معينين من غير دليل من الشرع على ولابتهم وريما منحوا الولاية لمن لم يُعْرف بإيمان ولا تقوى، بل قد يعرف بضد ذلك من الشعوذة والسحر واستحلال المحرمات وربما فيضلوا من يدعون لهم الولاية على الأنسساء صلوات الله وسلامه عليهم كما يقول أحدهم:

مقام النيـــوة في بــــرزخ فبويق الرسبول ودون الولى

ويقولون: إن الأولياء ياخذون من المعدن الذي يأخسذ منه الملك الذي يوحى به إلى الرسول ويدعون لهم العصمة.

الفرقان بين أولياء الرحمن وأولياء الشيطان

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: وكثير من الناس يغلط في هذا الموضع فيظن في شخص أنه ولى لله يقيل منه كل ما يقوله وتسلم إليه كل ما يفعله وإن خالف الكتاب والسنة، فيوافق ذلك الشخص ويخالف ما بعث الله به رسوله الذي فرض الله على جميع الخلق تصديقه فيما أخير وطاعته فيما أمر، .... إلى أن قال: وهؤلاء مشابهون للنصاري الذين قال الله فيهم: ﴿ اتَّخَذُوا أَحْبَارَهُمْ وَرُهْبَانَهُمْ أَرْبَابًا مِنْ دُونِ اللَّهِ وَالْسِيحَ بْنَ صَرْبَمَ وَصَا أَصِرُوا إِلاَّ لَنَعْنُدُوا إِلَهًا وَاحِدًا لاَ إِلَهُ إِلاَّ هُوَ سُنْحَانَهُ عَمًّا نشركون ﴿ [التوبة: ٣١].

وفي (المسند) عن عدي بن حاتم في تفسير هذه الآية، لما سأل النبي ﷺ عنها فقال: ما عبدوهم، فقال النبي 👑: «كانوا إذا أحلوا لهم شيئا استحلوه، وإذا حرموا عليهم شيئا حرموه» إلى أن قال: وتجد كثيرا من هؤلاء في اعتقادهم في الولى أنه قد صار عنده مكاشفة في بعض الأمور و بعض التصرفات الخارقة للعادة مثل أن يشير إلى شخص فيموت أو يطير في الهواء إلى مكة أو غيرها، أو يمشى على الماء أحساناً أو يملأ إبريقًا من الهواء، أو أن يعض الناس استغاث به وهو غائب أو ميت فرآه قد جاءه فقضى حاجته، أو يخبر الناس بما سُرق منهم، أو بحال غائب لهم، أو مريض أو نصو ذلك، وليس في هذه الأمور ما يدل على أن صاحبها ولى لله.

بل قد اتفق أولياء الله على أن الرجل لو طار في الهواء أو مشي على الماء لم يغتر به حتى ينظر متابعته للرسول 👑 وموافقته لأمره

وكرامات أولياء الله أعظم من هذه الأمور. وهذه الأمور الخارقة للعادة وإن كان صاحبها قد يكون ولياً لله، فقد يكون عدوا لله ؛ فإن هذه الخوارق تكون لكثير من الكفار والمشيركين وأهل الكتاب والمنافقين وتكون لأهل السدع وتكون من الشياطين، فلا يحوز أن يُظن أن كل من كان له شيئ من هذه الأمور أنه ولى لله.

بل يُعتبر أولياء الله يصفاتهم وأفعالهم وأحوالهم التي دل عليها الكتاب والسنة، ويعرفون بثور الإيمان والقرآن ويحقائق الإيمان الماطنة وشرائع الإسلام الظاهرة.

مثال ذلك أن هذه الأمور المذكورة وأمثالها قد توجد في أشخاص ويكون أحدهم لا يتوضا ولا يصلى الصلوات المكتوبة، بل يكون مُلابسًا للنجاسات، ولا يتطهر الطهارة الشبرعية ولا يتنظف، الى أن قال: - فإذا كان الشخص ملابسًا

للنجاسات والخبائث التي يحبها الشيطان أو ياوي الى الأماكن التي تحضرها الشياطين أو يأكل الحيات والعقارب أو يدعو غير الله فيستغيث بالمخلوقات ويتوجه إليها أو يسجد إلى ناحية شيخه، ولا يُخْلَص الدين لوب العالمين أو يأوي إلى المقاير ولا سيما إلى مقاير الكفار من اليهود والنصارى والمشركين أو يكره سماع القرآن وينفر عنه ويقدم عليه سماع الأغاني والأشعار ويؤثر سماع مزامير الشيطان على سماع كلام الرحمن فهذه علامات أولياء الشيطان، لا علامات أولياء الرحمن.

[مجموع الفتاوي (١١/ ٢١٠-٢١٦)]

ولم يقف الصوفية عند هذا الحد من مَنْح الولاية لأمثال هؤلاء بل غلوا فيهم حتى جعلوا فيهم شيئاً من صفات الربوبية، وأنهم يتصرفون في الكون، ويعلمون الغيب، ويجيبون من استغاث بهم بطلب مالا يقدر عليه إلا الله ويسمونهم الأغواث والأقطاب والأوتاد يهتفون بأسمائهم في الشيدائد، وهم أموات أو غائبون ويطلبون منهم قضاء الحاجات وتفريج الكربات، وأضفوا عليهم هالة من التقديس في حياتهم وعبدوهم من دون الله بعد وفاتهم، فبنوا على قبورهم الأضرحة وتبركوا بتربتهم، وطافوا بقبورهم، وتقربوا إليهم بأنواع النذور، وهتفوا بأسمائهم في طلباتهم، هذا منهج الصوفية في الولاية والأولياء!!

٥- تقريهم إلى الله بالفناء والرقص وضرب الدفوف والتصميق

من دين الصوفية الباطل تقريهم إلى الله بالغناء والرقص وضرب الدفوف والتصفيق ويعتبرون هذا عيادة لله.

قال الدكتور صابر طعيمة في كتابه (الصوفية معتقداً ومسلكاً): أصبح الرقص الصوفى الحديث عند معظم الطرق الصوفية في مناسبات الاحتفال بموالد بعض كُبرائهم أن بحتمع الأتباع لسماع النوتة الموسيقية التي بكون صوتها أحداناً أكثر من مائتي عازف من الرجال والنساء، وكبار الأتباع يجلسون في هذه المناسبات يتناولون الوانا من شرب الدخان، وكبار أئمة القوم وأتباعهم يقومون بمدارسة بعض الخرافات التي تنسب لمقبوريهم، وقد انتهى إلى علمنا من المطالعات أن الأداء الموسيقي لتغض الطرق الصوفية الحديثة مستمد مما يسمى (كورال صلوات الأحاد

وقال شبيخ الإسلام ابن تيمية مبيناً وقت حدوث هذا، وموقف الأئمة منه، اعلم أنه لم يكن

في عنفوان القرون الثلاثة المفضلة لا بالحجاز ولا بالشيام ولا بالبيمن ولا مصير ولا المغرب ولا العراق ولا خرا سان من أهل الدين والصلاح والزهد والعبادة من يجتمع على مثل سماع المكاء والتصدية لا يدف ولا يكف ولا يقضيب، وإنما أحدث هذا بعد ذلك في أواخر المائة الثالثة فلما رأه الأئمة أنكروه. إلى أن قال رحمه الله: ومن كان له خبرة من حقائق الدين وأحوال القلوب ومعارفها وأذواقها عرف أن سماع المكاء والتصدية لا يجلب للقلوب منفعة ولا مصلحة إلا وفي ضمن ذلك من الضرر. والمفسدة ما هو أعظم منه، فهو للروح كالخمر للجسد، ولهذا يورث أصحابه سكراً أعظم من سكر الخمر فيجدون لذة بلا تمييز، كما يجد شارب الخمر، بل يحصل لهم أكثر وأكبر مما يحصل لشارب الخمر ويصدهم ذلك عن ذكر الله وعن الصلاة أعظم مما يصدهم الخمر، ويوقع بينهم العداوة والبغضاء أعظم من الخمر!!

وقال أيضنًا: وأما الرقص فلم يأمر الله به ولا رسوله ولا أحد من الأئمة، بل قد قال الله في

﴿ وَاقْصِدْ فِي مَشْنِيكَ وَاغْضُضْ مِنْ صَوْتِكَ ﴾ [لقمان:١٩]، وقال في كتابه:

﴿ وَعِبَادُ الرَّحْمَنِ الَّذِينَ يَمْشُونَ عَلَى الأَرْضِ هُوْنًا ﴾ [الفرقان:٦٣]. أي: بسكينة ووقار، وإنما عبادة المسلمين الركوع والسجود.

بل الدف والرقص لم يأمسر الله به، ولا رسوله، ولا أحد من سلف الأمة، قال: وأما قول القائل: هذه شبكة بصباد بها العوام، فقد صدق، فإن أكثرهم إنما بتخذون ذلك شبكة لأجل الطعام والتوانس على الطعام، كما قال الله تعالى: ﴿ يَا أَنُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّ كَثِيرًا مِنَ الأَحْبَارِ وَالرُّهْبَانِ لَيَاكُلُونَ أَمْ وَالَ النَّاسِ بِالْبَاطِلِ وَيَصَّدُونَ عَنْ سنديل الله ﴾ [التوبة: ٣٤].

ومن فعل هذا فهو من أئمة الضلال الذين قيل في رؤوسِهم: ﴿ رَبُّنَا إِنَّا أَطَعْنَا سَادَتُنَا وكُثرَاءَنَا فَأَصْلُونَا السُّيدِلا \* رَبُّنَا أَتِهِمْ صَعْفُنْن مِنَ الْعَذَابِ وَ الْعَنْهُمْ لَعْنَا كَبِيرًا ﴾ [الإحزاب: ١٦، ١٨].

وأما الصادقون منهم فهم يتخذونه شبكة لكن هي شبكة مخرقة بخرج منها الصبيد إذا دخل فيها، كما هو الواقع كثيراً فإن الذين دخلوا في السماع المبتدع في الطريق ولم يكن معهم أصل شرعى شرعه الله ورسوله، أورثهم أحوالاً فاسدة . انتهى كلامه.

فهؤلاء الصوفية الذين يتقربون إلى الله بالغناء والرقص يصدق عليهم قول الله تعالى: ﴿ الَّذِينَ اتَّحَدُوا دِينَهُمْ لَهُوا وَلَعِيًّا ﴾ [الإعراف: ٥١].

والله من وراء القصد. والحمد لله رب العالمين

### ورص الصحابة وتتافسهم على حفظ حديث النبي 🛎

يقول أنس بن مالك رضى الله عنه: كنا نكون عند النبي 🥞 وربما نكون نصوًا من ستين إنسانًا فيحدثنا رسول الله 🛎، ثم يقوم فنراجعه بيننا، هذا، وهذا، وهذا، فنقوم وكانما زرع في قلوبنا. [الفقيه والمتفقه، للخطيب البغدادي].

وكان أبو هريرة رضى الله عنه يجزُّؤ الليل ثلاثًا، ويجعل فيه جزءًا لتذكر أحاديث الرسول 🚟 «سان الدارمي».

وكان ابن عباس، وزيد بن أرقم رضى الله عنهما يتذاكران السنة. «مسند المسند».

وكان ابن عباس رضى الله عنهما بقول: «إنكم إن لم تذاكروا الحديث يفلت منكم». [سنن الدارمي]. ويقول أيضيًا: إذا سمعتم منا حديثًا فتذاكروه.

ويقول أبو سعيد الخدري رضى الله عنه: تحدثوا فإن الحديث يذكِّر بعضه بعضًا. [شرف أصحاب الحديث].

ويقسول على بن أبي طالب رضى الله عنه: «تذاكروا الصديث، فإنكم إلا تفعلوا يندرس». [سنن الدارمي].

ويقول عبد الله بن مسعود رضى الله عنه: «تذكروا الحديث، فإن ذكر الحديث حياته». [سنن

وكذلك كان عمر بن الخطاب، وأبو موسى رضى الله عنهما يتذاكران حتى الصبح. «الفقيه والمتفقه».

وكان النبي 🕮 يتابع مذاكرة أصحابه الحديث، ويصحح لهم، ففي حديث البراء بن عازب رضى الله عنه: أن رسول الله 👛، قال: إذا أتيت مضحعك فتوضبا وضوءك للصلاة ثم اضطجع على شبقك الأيمن، ثم قل: اللهم أسلمت نفسي إليك ووجهت وجهى إليك، وفوضت أمري إليك، وألجات ظهري إليك، رغبة ورهبة إليك، لا ملجأ ولا منجا منك إلا إليك، اللهم أمنت بكتابك الذي أنزلت، وبنبيك الذي أرسلت، فإن متّ من ليلتك فأنت على الفطرة، واجعلهن أخر ما تتكلم به».

قال- أي البراء-: فرددتها على النبي 🕮 فلما بلغت: اللهم أمنت بكتابك الذي أنزلت، قلت: وبرسولك الذي أرسلت. قال: لا، وبنبيك الذي أرسلت. «متفق عليه».

وكان النبي 🐲 يحرص على ضبط حديثه معهم بما بناسب عظمة هذا الحديث وقدسيته التشريعية، من هذا كان قول عائشة رضى الله عنها: كان رسول الله 👺 لا يسرد الكلام كسردكم، ولكن إذا تكلم تكلم بكلام فصل يحفظه من سمعه. «متفق عليه».

فحفظ الحديث الشريف ومذاكرته في عهد النبي 🛎 والصحابة قد لقى عناية خاصة نابعة من إيمانً



الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وبعد:

استعرضنا في المقال السابق مسالة تدوين السنة، تلك المسالة التي ما فتا المغرّضون يدندنون صولها، فاوردنا أحاديث الإنن بكتابة السنة وأنها ناسخة لأحاديث النهي (مع قلتها وضعف غالبها) حسيما رأى الجمهور وحكاه عنهم شيخ الإسلام ابن تيمية، وراينا أن الكتابة ليست من لوازم الحجية، وأن صيانة الحجة غير متوقفة عليها، وأن الكتابة دون الحفظ قوة، وأن العرب كانت عندهم ملكة الحفظ القوي بحيث كانوا يحفظون القصائد الطوال التي تقال في أسواقهم ومناسباتهم المختلفة.

ونستكمل- إن شاء الله- موضوع تدوين السنة وما ىتعلق به من بعض المسائل:

٤٢ التوحيد العدد المالسنة الرابعة والثلاثون

راسخ، فضلاً عما وهب الله- سبحانه- العرب من مقدرة عالية على الحفظ، فهم أمة حفظ وذاكرة، مكيف إذا أضيف لها صلاح العقيدة والدين وخشية رب العالمين وطلب رضاه، والحرص على دقة الحفظ لغاية الضبط، لقوله عليه الصلاة والسلام: من كذب علي متعمداً فليتبوأ مقعده من النار. «البخاري ومسلم في مقدمة الصحيح».

ولهذا قال أبو العالية: كنا نسمع الرواية من أصحاب رسول الله في البصرة، فلم نرض حتى ركبنا إلى المدينة فسمعناها من أفواههم. «الكفاية في علم الرواية للخطيب البغدادي».

لقد كأن هذا حرص التابعين، وهو منصل ونابع من حرص الصحابة رضي الله عنهم جميعًا. «مقدمة موسوعة الأحاديث الضعيفة- يتصرف».

#### النبي عَدُ يأمر أصحابه بالبلاغ، وضبط هذا البلاغ.

كان النبي ﷺ يامر اصحابه بالتحديث عنه، فيقول: «ليبلغ الشاهد الغائب، فإن الشاهد عسى أن يبلُغ من هو أوعى له منه». «مسلم».

ويقول ﷺ: «نضّر الله امراً سمع منا حديثًا فحفظه حتى يُبلِّغهُ، فرُبُّ حامل فقه إلى من هو أفقه منه، ورب حامل فقه ليس بفقيه». «مسند أحمد».

وقوله لوفد عبد القيس: احفظوه وأخبروا من وراءكم. «البخاري».

ومع أمره ﴿ بالنقل عنه إلا أنه حذّر تحذيرًا شديدًا من الكذب عليه، فـقـال ﴿: «إِن كَذَبًا عليُ ليس ككذب على أحد، من كذب عليُّ متعمدًا فليتبوأ مقعده من الناري. «متفق عليه».

فالنبي قي يامر بالتحديث عنه، وضبط هذا التحديث، ويتوعد من يكنب عليه بالوعيد الشديد، مما يؤدي ذلك إلى ضبط الصحابة لما يسمعونه من النبي فضبط الماء، وسبق أن بينا أن ضبط الصدور (الحفظ) هو الأساس الذي اعتمد عليه في نقل القرآن والسنة، والكتابة كانت عاملاً مساعدًا، مع عدم التقليل من أهميتها.

#### عصورتدوين السنة

من المسائل المهمة في هذا المقام، مسالة التفرقة بين عصر الكتابة وعصر التدوين، لأن البعض قد خلط فيها وهم يعرضونها، حيث لم يميزوا بين عصر الكتابة وعصر التدوين ثم عصر التاليف. أولاً: عصر الكتابة،

واستمر عصر كتابة الحديث منذ عهده ﷺ وحتى نهاية الخلافة الراشدة، والصحابة يكتبون،

ويكتب بعضهم عن صحف البعض الآخر قلة أو كشرة حسب الحاجة، واستمر الصحابة والتابعون من بعدهم على كتابة الحديث الشريف. ثانيا: مرحلة التدوير،

يقدر بدؤها في الثلث الأخير من القرن الهجري الأول، حيث كان لا يزال فيه عدد غير قليل من الصحابة رضي الله عنهم، ولقد استمرت هذه المرحلة حتى أواخر العصر الأموي، وهنا بدأت مرحلة تصنيف الحديث، وهي المرحلة التي تقوم على التبويب وترتيب الموضوعات للحديث الشريف على وجوه متعددة.

ثَالثًا: مرحلة التصنيف:

وربما كان أولها- والله أعلم- هو «الجامع» لمعصر بن راشد المتوفى ١٥٣هـ، وهو مطبوع في المجلد الأخير من مصنف عبد الرزاق الصنعاني، ثم كان الموطأ للإمام مالك وغيره، وتوالى بعد ذلك تأليف المسانيد المفردة: كمسند أبي داود الطيالسي، ومسند عبد الله بن موسى العبسي، وغيرهما.

واستمر هذا التصنيف في حلقات مستمرة وصولاً إلى الذروة من مرحلة التصنيف هذه، والتي تجلت ذروتها في ظهور الصحيحين، وكتب السنن، والمسند، وغيرهم. «الموسوعة بتصرف».

وعلى ضوء هذا التقسيم لعصور تدوين السنة، نستطيع فهم ما قاله الحافظ ابن حجر في مقدمة الفتح، وحمله البعض على غير وجهه أن السنة لم تكتب إلا في عهد عمر بن عبد العزيز.

يقُول الحافظ ابن حجر: اعلم علمني الله وإياك أن آثار النبي ﷺ لم تكن من عصر أصحابه وكبار من تبعهم مدونة في الجوامع ولا مرتبة لأمرين:

أحدهما: أنهم كانوا في ابتداء الحال قد نهوا عن ذلك كما ثبت في صحيح مسلم خشية أن يختلط بعض ذلك بالقرآن العظيم.

وثانيهما: لسعة حفظهم وسيلان أذهانهم، ولأن أكثرهم لا يعرفون الكتابة.

ثم حدث في أواخر عصر التابعين تدوين الآثار، وتبويب الأخبار لما انتشر العلماء في الأمصار، وكثر الابتداع من الخوارج والروافض ومنكري القدر.

وأرسل عمر بن عبد العزيز إلى أبي بكر بن حزم وغيره من العلماء يأمرهم بكتابة أحاديث رسول الله ، فوقع ذلك على رأس المائة الأولى لهجرة النبي ، وقال الحافظ ابن حــــــــر: إن أول من دون العلم (الحديث) هو ابن شهاب الزهري. قال القاضى عياض: كان بين قال القاضى عياض: كان بين

السلف من الصحابة والتابعين احتلاف كثير في كتابة العلم: فكرهها كثيرون منهم واجازها أكثرهم ثم اجمع المسلم ون على جوازها، وزال ذلك الخلاف.

وكذلك قال ابن الصلاح، والصافظ ابن حجر. «الرد على من ينكر حجية السنة

د، عبد الغنى عبد الخالق، بتصرف».

قولهم أن أبا بكر وعمر- رضي الله عنهما-حرقا أحاديث الرسول 🚟:

ذكر الحافظ الذهبي- رحمه الله- في كتابه «تذكرة الحفاظ» قالت عائشة رضى الله عنها: حمع أبي الحديث عن رسول الله 🥌 وكانت خمسمائة حديث، فبات ليلته يتقلب كثيرًا، فغمَّني، فقلت: اتتقلب لشكوى أو لشيء بلغك

فلما أصبح قال: أي بنية، هلمي الأحاديث التي عندك، فجئته بها، فدعا بنار فأحرقها، فقلت: لم أحرقتها؟ قال: خشيت أن أموت وهي عندي فيكون فيها أحاديث عن رجل ائتمنته ووثقت (فيه) ولم يكن كما حدثني فأكون قد نقلت ذلك.

علق الإمام الذهبي على هذه الرواية بقوله: فهذا لا يصبح، والله أعلم.

والقصة حتى إن صحت فلا دليل فيها على أن أبا بكر الصديق رضى الله عنه كان لا بأخذ بسنة النبي 🥌 (أو أنه ضد جمعها)، فأبو بكر رضي الله عنه تردد في ضبط الذي أملى عليه مجموعة الأحاديث فسارع احتياطًا إلى إعدامها بالحرق، حتى لا ينشر الناس أحاديث لم يتثبت كل التثبت من ضبط صدورها عن رسول الله 🍜، فهو قد حرقها لتردده في ضبط أحد الرواة (مع ملاحظة أن الصحابة كلهم عدول)، وليس ذلك لشكَّه أو لوقوفه ضد جمع سنة النبي 🎏 فلما تردد واغتم وتحيّر، عمل بقول النبي عنه دع ما يرييك إلى ما لا يرييك. «الشبهات الثلاثون: د. المطفى بتصرف».

م إنه من المكن أن يكون قد خشى بعد وفاته وانتشار هذه الصحف عنه، أن تكون هي المقياس لقبول ورد سنة النبي 🌦 فيإذا جاء حديث ليس فيها لم يعمل الناس به، وإذا جاء فيها عمل الناس

ثم لِمَ لا يقال إن أبا يكر رضي الله عنه تحوق من كتابة السنة كما تخوُّف من كتابة القرآن، الم يتوقف في كتابة القرآن وجمعه في كتاب واحد، لعدم فعل النبي 🍜 ذلك، فقد روى البخاري بسنده عن زيد بن ثابت رضي الله عنه قال: أرسل إلى أبو بكر رضى الله عنه مقتل أهل السمامة فإذا عمر بن الخطاب عنده.

قال أبو بكر رضى الله عنه: إن عمر أتاني فقال إن القتل استحرُّ يوم اليمامة بقراء القرآن وإني أخشى أن يستحر القتل بالقراء بالمواطن فيذهب كثير من القرآن، وإنى أرى أن تأمر بجمع القرآن. قلت لعمر: كيف تفعل شيئًا لم يفعله رسول الله

🥮 قال عمر: هذا والله خير.

فلم يزل عمر يراجعني حتى شرح الله صدري لذلك، ورأيت في ذلك الذي رأى عمر.

قال زيد: قال أبو بكر: إنك رجل شياب عاقل لا نتهمك، وقد كنت تكتب الوحى لرسول الله 👺، فتتبع القرآن فأجمعه. فوالله لو كلفوني نقل حيل من الجبال ما كان أثقل على مما أمرني به من جمع القرآن، قلت: كيف تفعلون شيئًا لم يفعله رسول اللَّه 🐸 قال: هو والله خير، فلم يزل أبو بكر يراجعني حتى شرح الله صدري للذي شرح له صدر أبي بكر وعمر رضى الله عنهما، فتتبعت القرآن أجمعه من العُسُب واللَّاف وصدور الرجال، حتى وجدت أخر سورة التوبة مع ابي خزيمة الأنصاري لم أجدها مع أحدٍ غيره، ﴿ لَقَدُ حَاءَكُمْ رَسُولُ مِّنْ أَنفُسِكُمْ عَزينَ عَلَيْهِ مَا عَنِتُمْ ﴾ حتى خاتمة براءة.

فكانت الصحف عند أبى بكر حتى توفاه الله ثم عند عمر حياته ثم عند حفصة بنت عمر، رضي الله عنهما. «رواه البخاري».

فهذه الواقعة فضلاً عن أنها تبين تردد أبي بكر رضى الله عنه في كتابة القرآن وحمعه، فأنها توضح أن عدم التدوين ليس دليلاً على عدم

أمًّا ما ورد عن عمر وغيره- إن صحِّ من أنهم أحرقوا، ما كتبوه، فريما يرجع ذلك إلى أسباب هي ذات الأسباب التي أمر النبي على من أجلها بعدم كتابة السنة- ابتداءً- والتي ذهب العلماء إلى تخصيصها بأنواع التخصيص التي ذكرناها من قبل في مسالة الجمع بين النهي والإذن بالكتابة، كأن يخشى اشتباه القرآن بالسنة إذا كتبت معه في صحيفة واحدة، أو مطلقًا، أو يخشى الاتكال على الكتابة وترك الحفظ الذي يميل إليه بطبعه، ويُرى في ذلك مضيعة للعلم وذهابًا للققه والفهم.

ثم إن امتناع بعضهم عن التدوين وإحراقهم لما دونوه، قد برجع إضافة لما سبق إلى سببين آخرين: أولهما: شيدة الورع والخوف من الله تعالى خشية أن يتمسك أحد من بعده بحديث دوَّنه يكون قد وقع فيه سهو أو بدل حرفًا مكان حرف، ولهذا أشار أبو بكر في قوله لعائشة مبينًا سبب إحراق ما دونه من الأحاديث، فقال: خشية أن أموت وهي عندك فيكون فيها أحاديث عن رجل ائتمنته ووثقت به، ولم بكن كما حدثني، فأكون قد تقلدت ذلك.

ثانيهما: كثرة عدد صحابة رسول الله 👛 مما أدى إلى صعوبة أن بقف الواحد منهم على كل ما صدر عن رسول الله ﷺ، فلا يوجد أحد منهم قد لازم الرسول على ملازمة تامة في جميع لحظات رسالته، فريما يطلع على ما لم يطلع عليه غيره، وريما تكلم النبي ﷺ في حكم ما ثم زاد عليه أو نقص منه أو رفعه (نسخه) وهو لم يعرف ولم يصل البه نبأ ذلك، قلو احتهد بعضهم وكتب ما وصل إليه أو ما استطاع أن يصل إليه كما في واقعة أبي بكر فظن من حاء من بعدهم أنهم بذلوا كل الجهد وأمكنهم استبعاب السنة، كما فعلوا في القرآن، وحمعوها في هذا الكتاب المدُّون (أي السنة)، فاعتقد من حاء بعدهم أن ما ليس في هذا الكتاب المدون، مما يتحدث به الرواة ليس من السنة، أو لا يعتقد ذلك لكنه يقدم ما دونوه على ما يروى مشافهة عند التعارض، وقد يكون في الواقع أن المروى مشافهة ناسخ للمدون، وفي ذلك خطر وضياع لجزء كبير من الأحكام الشرعية.

ولا يخفى أن هذا الاعتقاد محتمل الوقوع من المتاخرين إذا كان المدون للسنة أكابر الصحابة الذين كانوا أكثر مالازمة له في من غيرهم ولا سيما أبو بكر وعمر، فيقال: لو قاله رسول الله في ما خفي على أبي بكر وعمر، لكنه إذا قام بالتدوين صحابي لم تعلم عنه الملازمة للرسول في ( كعبد الله بن عمرو بن العاص مشالاً ) فيندفع هذا الاحتمال ويصبح بعيدًا جدًا.

قــال أبو زرعـة الرازي في جــواب من قــال له: اليس يقال حديث النبي ﴿ أَرْبِعَةَ الْأَفْ حديث، قال أبو زرعة: ومن قال هذا (قلقل الله أنيابه) هذا قول الزنادقة، ومن يحصى حديث رسول الله ﴿

قُبض رسول الله على عن مائة الفواريعة عشر الفًا من الصحابة ممن روى عنه وسمع منه. فقيل له: أين كانوا وأين سمعوا، قال: أهل المدينة وأهل مكة ومن بينهما والإعراب ومن شهد معه عجة الوداع، وكل من رآه وسمع منه بعرفة.

وقد روى البخاري في صحيحه أن كعب بن مالك قال في قصة تخلفه عن تبوك: وأصحاب رسول الله ﷺ كثير لا يجمعهم كتاب حافظ (يعني الديوان)...

فما بالنا إذا جمعت السنة بعد ذلك في عهد عمر بن عبد العزيز، فلن يتوهم متوهم أن ما جمع من طريق من تولى الجمع وقتها كالزهري استطاع أن يستوعب كل سنة رسول الله هي، فبلا بأس بالتدوين وقتها لاندفاع الاحتمال الذي كان قائمًا من قبل إذا دونها كبار الصحابة كأبي بكر وعمر رضى الله عنهما.

فَإِذَا جَاءَتُ أَصَادِيثُ لِيسَتَ فَي مَدُونَاتُ هُؤُلاءً

التــابعين وتابعي التــابعين لم يظن ظان أو يحتج محتج أنها ليست من السنة لأنها ليست فيما دون منها.

اليس ذلك حفظًا من الله سيحانه وتعالى لمنة رسوله مع.

لكن هل كان عدم كتابة أبي بكر وعمر وغيرهما من الصحابة دليلاً على عدم احتجاجهم وأخذهم بسنة النبي ﷺ.

كلاً والله، بل كان أبو بكر وعمر وكل الصحابة وقافين عند حديث رسول الله ﷺ يحتجون به ويُحتج به عليهم.

الم يحتج أبو بكر في يوم السقيفة على الأنصار بحديث النبي : الأئمة من قريش واقتنعوا بذلك.؟

الم يحتج على فاطمة رضي الله عنها بحديث: «نحن معاشر الأنبياء لا نورث ما تركناه صدقة».؟

ولما جاءت الجدّة إليه تطلب إرثًا، فقال أبو بكر: ما أجد لك في كتاب الله شيئًا، وما علمت أن رسول الله في ذكر لك (أي للجدة) شيئًا، ثم سال الناس، فقال المغيرة بن شعبة: سمعت رسول الله في يعطيها السدس، قال أبو بكر: هل معك أحد؟

فشهد محمد بن مسلمة الإنصاري بمثل ما قال المغيرة فانفذه أبو بكر رضى الله عنه.

وعمر بن الخطاب الذي كان وقافًا عند حديث رسول الله ﷺ لا يحيد عنه، فلما جاءه أبو موسى الأشعري يستاذن عليه ثلاثًا، فلم ياذن له فيرجع، فيستدعيه عمر ويلومه، فيعتذر أبو موسى بان رسول الله ﷺ قال: «إذا استاذن أحدكم ثلاثًا فلم بؤن له فليرجع».

فقال عمر: لتاتيني على هذا (الحديث) ببينة أو لأوجعن ظهرك وأجعلك عظة، فشهد أبي بن كعب أن رسول الله ﷺ قال ذلك، فعفا عنه عمر، واقتنع محدث الاستئذان وأخذ به.

وكان يناشد الناس في مواقف شتى: من عنده على عندم عن من عنده عن رسول الله الله الله عنده عماله: تعلموا السنة كما تتعلمون القرآن.

وهو القائل: إياكم والرأي، فإن أصحاب الرأي أعداء السنة، أعنتهم الأحاديث أن يحفظوها.

وهو القائل: خير الهدى هدى محمد 👛.

وهو القــائل رضي الله عنه: ســـِــاتي قــوم يجادلونكم بشبهات القرآن فخذوهم بالسنة، فإن أصـحــاب السنة أعلم بكتــاب الله. «الشـــهـات الثلاثون، د. المصطفى، والرد على من ينكر

حجية السنة: د. عبد الغني عبد الخالق– بتصرف».

وللحديث بقية إن شاء الله.

الحمد لله وحده والصلاة والسلام على

من لا نبي بعده... وبعده المال المال الما

فإن بعض الشبهات تبرز في قضية الإيمان بالقضاء والقدر وتدور في عقول البعض، منها:

ا- إذا كانت الأرزاق والأجال مكتوبة لا زيادة فيها ولا نقصان فما معنى قول النبي في «من سره أن يبسط له في رزقه وينسا له في أجله فليصل رحمه» وما معنى قول نوح عليه السلام لقومه: ﴿أَنِ اعْبُدُوا اللَّهُ وَاتَّقُوهُ وَأَطِيعُونَ (٣) مُسْمَى ﴾، وكذا حديث داود وموسى عليهما السلام والذي في يهالى زاد في السالام والذي في يهالى زاد في

#### وللرد على هذه الشبه نقول:

إن الأرزاق والآجال التي قدرها الله على عباده نوعان؛ نوع جرى به القام وكتب في اللوح المحفوظ، فهذا لا تغيير فيه ولا تبديل، ونوع اعلم الله به ملائكته وهذا الذي يطرا عليه التبديل والتغيير باسبابه، وفي هذا يقول شيخ الإسلام رحمه الله: «والأجل أجلان: أجل مطلق يعلمه الله، وأجل مقيد، فإن الله يأمر الملك أن يكتب يغيده أجلاً، فإن وصل رحمه، يأمر الله الملك، أن يزيد له في أجله ورزقه، والملك لا يعلم أيزاد له في أجله ورزقه، والملك لا يعلم أيزاد له في أجله الكرة علم ما يستقر عليه الأمر، فإذا جاء الأجل لم يتقدم ولم يتأخر». [الفتاوى:

يقول جل شانه: ﴿يَمْحُو اللَّهُ مَا يَشْنَاءُ وَيُثْبِتُ وَعِندَهُ أُمُّ الكِتَابِ﴾ [الرعد: ٣٩]، فما في عُلم الله لا يتغير والذي يجوز عليه التغيير ما يبدو للناس من

عمل العامل، فيقع المحو والإثبات على ما في علم الحفظة الموكلين بالآدمي.

#### ۵ كيف نوفق بين تقدير الأقدار وبين قول الثبي ﷺ: «كل مولود يولد على الفطرة ، ؟.

واللإجابة على هذا السوال نقول: إنه لا تعارض بين ما قدره الله وبين كون المولود يولد على الفطرة، فالله فطر عباده على السلامة من الاعتقادات الباطلة وعلى قبول العقائد الصحيحة، وبعد ولادتهم تحيط بهم شياطين الإنس والجن فتفسد تلك الفطر السليمة وتغيرها، ويثبت الله من شاء على طريق الهداية والحق.

وهو سبحانه يعلم من يثبت على الفطرة السليمة ومن تتغير فطرته، وكتب ذلك في اللوح المحقوظ، فهو أعلم سبحانه بمن تجتاله الشياطين وتغويه ومن يثبت على الصراط الستقيم، فعن عياض بن حمار قال: قال رسول الله في فيما يرويه عن ربه عز وجل: إني خلقت عبادي حنفاء كلهم وإنهم أتتهم الشياطين فاجتالتهم عن دينهم وحرمت عليهم ما أحللت لهم وأصرتهم أن يشركوا بي ما لم أنزل به سلطانً...، رواه مسلم.

وبذلك يزول الإشكال في قوله ﷺ: «خلق الله يحسي بن زكريا في بطن أمه مؤمنًا، وخلق فرعون في بطن أمه كافرًا». [رواه الطبراني في الاوسط وصححه الالباني في صحيح الجامع].

إذا كانت الأمور مقدرة، فما معنى قوله سبحانه: ﴿ مَا أَصَائِكُ مِنْ حَسَنَةً فَمِنَ اللَّهِ وَمَا أَصَائِكُ مِنْ نُفْسِكَ ﴾؟

واحتج البعض بهذه الآية ففهم أن الحسنة والسيئة فيها بمعنى الطاعة والمعصية، وهذا

# والقيار

فهم خاطئ وبعد عن مراد الله، فالمراد بالحسنة و في الآية النعمة، والمراد بالسيئة المصيبة، والآية ال تحكي حال المنافقين الذين إذا أصابتهم نعمة مر كالرزق والمطر والصحة قالوا: هذه من عند الله، وإن نزلت بهم مصيبة كمرض وخوف وضيق و رزق نسبوها إلى رسول الله ، حيث هو ق

- يقول سبحانه وتعالى: ﴿إِن تَمْسَسْكُمُ حَسَنَةُ تَسُوْهُمُ وَإِن تُصِبْكُمُ سَنِئَةُ يَفْرَحُوا بِهَا وَإِن تَصْبِرُوا وَتَتُقُوا لاَ يَضْدُرُكُمْ كَيْدُهُمُ شَيْئًا ﴾ [الأعراف: ١٢٠].

المتسبب بدعوته في ذلك البلاء الذي أحاط بهم،

والآيات التي وردت في ذلك المقام تبين ذلك

٢- يقول جل شائه: ﴿ وَيَلُونَاهُم بِالحُسْنَاتِ
 وَالسُّنِثَاتِ لَعَلَّهُمْ بَرْجِعُونَ ﴾ [الأعراف: ١٦٨].

وعلى هذا فالمراد من قوله تعالى: ﴿مَا أَمَابِكُ مِنْ سَيِّدُ فَمِنْ نَفْسِكِ ﴾ أن العبد بمعصيته لربه واقترافه الذنوب والمعاصي تنزل به المصائب ويحل به البلاء، ولذلك كان من الواجب على العبد أن يشكر الله عند حلول النعمة التي تحل به بسبب عمله أو بفضل الله عليه، وأن يستغفر الله ويتوب إليه في حال معصيته التي سببت له البلايا والمصائب.

٤- كيف يخلق الله الشروية دره على العباد؟١

وهذا من شغب بعض القدرية، حيث قالوا: إن الله منزه عن فعل الشر، وواجب العباد أن ينزهوا الله سبحانه عن الشر وفعله.

وهذه الشبهه الواهية في عقول أصحابها تندفع بمعرفة أن الله لم يخلق الشبر المحض الذي لا خير فيه ولا منفعة فيه لأحد ولا حكمة

why had pale it it inch in thought

ولا رحمة فيه، بل إن إبليس اللعين في خلقه من الحكمة والرحمة ما بينه العلماء كتمييز المطيع من العاصي ومعرفة أهل الحق من أهل الباطل.

وابتلاء العباد به، فمنهم من يحاربه ويمقته ويعاديه، ومنهم من يواليه ويخضع لخطواته، فالشيء الواحد قد يكون خلقه باعتبار خيرًا وباعتبار آخر شرًا.

٥- قد يستدل من قل علمه بحديث احتجاج أدم وموسى عليهما السلام، وليس في الحديث حجة لأصحاب هذه الشبهة، فإن القدر يحتج به عند المصائب لا عند المعايب، فواجب العبد ان يستسلم لقدر الله إن اصابته مصيبة: ﴿ النّبِنِ إِذَا أَصَابَتْهُم مُصيبة قَالُوا إِنّا لِلّهِ وَإِنّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ ﴾، وعند الذنب واجب العبد أن يتوب ويستغفر: ﴿ فَاصْدِرْ إِنْ وَعُدَ اللّهِ حَقَّ وَاسْتَغْفِرْ لِنَ وَعُدَ اللّهِ حَقَّ وَاسْتَغْفِرْ لِنَدُ عَدَد المصيبة والاستغفار عند المصيبة والاستغفار عند الذنب هما سلوك المؤمن التقي.

وآدم عليه السلام لم يحتج بالقضاء والقدر على الذنب، كما أن موسى عليه السلام لم يلم أدم على ذنب تاب منه وإنما لامه على المصيبة التى أخرجته وذريته من الجنة.

وأجاب ابن القيم من رحمه الله عن ذلك بإجابة أخرى، فقال:

٥- الاحتجاج بالقدر على الذنب ينفع في
موضع ويضر في موضع، فينفع إذا احتج به
بعد وقوعه والتوبة منه وترك معاودته كما فعل
أدم عليه السلام، فيكون في ذكر القدر إذ

داك من التوحيد ومعرفة اسماء الرب وصفاته وذكرها ما ينتفع به الذاكر

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبى بعده، وعلى آله وصحبه وبعد:

فقد تحدثنا في الحلقة الماضية عن حكم الدين في الأضرحة مستعرضين أقوال العلماء في ذلك على اختلاف مذاهبهم وما أدلى به العلماء حول المساجد والقباب التي بنبت على القبور، واليوم نستعرض دفع شبهات القبوريين.

أولا: حقيقة المودة في القربي

فلو شاع العلم الصحيح ما ذهب أحد إلى الضريح، ولبحث سدنتها عن وظيفة أخرى يكسبون منها في غير غضب الله، ويستدل من يحلل ارتكاب المويقات حول الضريح، بقوله تعالى لنبيه ﷺ: ﴿قُلْ لا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ أَحْرًا إِلاَّ الْمَوَدَّةُ فِي الْقُرْبَي ﴾ [الشوري-٢٣]، مفسرا المودة في القربي: أي مودة شجرة النبي ﷺ، ويرى البعض أن هذه الآية تدعو إلى الذهاب إلى أضرحة أل البيت، لأن مودتهم بعد وفاتهم لا تكون إلا بذلك، وهذا فهم مغلوط وغير صحيح لأن الآية تدعو مشركي قريش المكذبين بالنبي ﷺ أن يراعوا قرابته فيهم فيؤمنوا به ويصدقوا برسالته ويؤيد ذلك ما أخرجه البخاري، عن طاوس، عن ابن عباس، أنه سئل عن قوله تعالى: ﴿قُلْ لا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْرًا إِلاُّ الْمُودَّةُ فِي الْقُرْبَي ﴾، قال سعيد بن جبير: قربي محمد [وفي رواية قرابة محمد] ;فقال ابن عباس: «عَجِلْتَ ؛ إن النبي ﷺ لم يكن بطن

من قريش إلا كان له فيهم قرابة، فنزلت: ﴿قُلْ لا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْرًا إِلاَّ الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْبَى ﴾، فـقــال: إلا أن تصلوا مــا بيني وبينكم من القرابة»(١)، ويقول الشعبي: أكثر الناس علينا في هذه الآية، فكتبنا إلى ابن عباس نساله عنها ;فكتب أن رسول الله ﷺ كان أوسط الناس في قريش، فليس بطن من بطونهم إلا وقد ولده ;فقال الله له: ﴿قُلْ لا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْرًا إِلَّا الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْبَي ﴾، إلا أن تودوني في قرابتي منكم ;وتراعوا ما بيني وبينكم فتصدقوني في القربي ها هنا قرابة الرحم ;كأنه قال: "اتبعوني للقرابة إن لم تتبعوني للنبوة". وقال عكرمة: "وكانت قريش تصل أرحامها، فلما بُعِث النبي 👺 قطعته، فقال: «صلوني كما كنتم تفعلون».

فالمعنى على هذا: قل لا أسألكم عليه أجرا لكن أذكركم قرابتي؛ ويؤكد صحة هذا التفسير أن سورة الشوري مكية. ولم تكن مودة شجرة النبي ﷺ وأل بيته - بالمعنى الذي نعرفه الآن - مطلباً في أول الدعوة، وقت نزول سورة الشورى، خاصة أن الحسن والحسين رضى الله عنهما ولدا بعد الهجرة بسنوات.

ثانيا: استدلال الصوفية بمسجد أهل الكهف

ليس غريبا أن يرد الشيخ/ محمد صديق الغماري بصفته صوفيا ومحدثا، أحاديث الأضرحة التي رواها البخاري ومسلم بأنها أحاديث شاذة ويدعى تعارضها مع القرآن الكريم، مستندا إلى أضرحة أهل الكهف، ولم ينفرد الرجل وحده بل إن كثيرا من الصوفية يقولون لك: يا أخى إن القرآن الكريم يحدثنا

# محيود الراكبي

عن أصحاب الكهف وقد اتخذ الناس على قبورهم مسجدا؟ فكيف تنهانا أنت عما أمر القرآن به؟ وكلامهم هنا غاية في الليس والاختلاط، للأسياب الآتية:

١ - لا يجوز شرعا الميل عن سنة النبي الخاتم 🐉 استنادا على فعل أمة من الأمم السابقة، فنحن مأمورون باتباع محمد 👑 دون غيره من الأنبياء، فديننا كامل وديننا خاتم، أرسى كل الأمور بشكل تفصيلي وواضح، وعلى هذا التمام في الدين رضيه الله لنا دينًا، ولن نحتاج للرجوع إلى غيره، ومن هذا رفض النبي 🐉 فعل عصر بن الخطاب حين رآه يقرأ التوراة، وقال قولته المشهورة: «والذي نفسى بيده لو أن موسى عليه السالام كان حيًّا ما وسعه إلا أن يتبعني»، وبهذا أخبر الحق تبارك وتعالى جميع الأنبياء حين أخذ عليهم العهد والميثاق بالإيمان بالنبي الخاتم، فقال: ﴿ وَإِذْ أَخَذَ الله مِيثَاقَ النَّبِيِّينَ لَمَا اَتَيْتُكُمْ مِنْ كِتَابٍ وَحِكْمَةٍ ثُمُّ حَاءَكُمْ رَسُولُ مُصندُقُ لِمَا مَعَكُمْ لَتُؤْمِثُنَّ بِهِ وَلَـ تَنْصُرُنَّهُ قَـالَ أَأَقُرَرُتُمْ وَأَخَـ ذُتُمْ عَلَى ذَلِكُمْ [الكهف-٢١]، فكأن الآية القرآنية لا تُشرع لنا إصْرى قَالُوا أَقْرَرْنَا قَالَ فَاشْهُدُوا وَأَنَا مَعَكُمْ بِناء المساجِد على القبور، وإنما تقص علينا مِنُ الشُّاهِدِينَ ﴾ [آل عمران-٨١] فأتباع موسى عليه السلام من اليهود، وأتباع عيسى عليه دخل للتشريع فيها. السلام من النصاري مطالبون بترك ما هم فيه واتباع شرع النبي ﷺ وليس العكس. فكيف يستدل المسلمون اليوم بأقعال اليهود، أو النصارى، كأن رسول الله 👑 أمرنا باتباعهم؟ ٢ - إن تحريم بناء المساجد على القبور أصل من أصول دين الله تعالى الذي بعث به

كل الأنبياء والمرسلين، لذلك وقع تصذير الأنبياء لأقوامهم منه، فاليهود والنصاري يعرفون من أنبيائهم أن اتضاذ الأضرحة

مساحد محرم، وفاعله ملعون، لذلك نرى المعاصرين لحادثة أهل الكهف، انقسموا إلى فريقين، فريق رأى ما يراه الأنساء فيما يتعلق بالدفن وسننه، وفريق أفتى بالغلو في شيأن أهل الكهف، فقالوا: ﴿ لَنَتُحْذِنَّ عَلَيْهِمْ مَسْجِدًا ﴾ [الكهف-٢١].

٣- والقرآن الكريم حين ينقل لنا القصة بأسلوبه البياني الرائع، يخبرنا أن نزاعا وقع بِينَ النَّاسِ، قَالَ تَعَالَى: ﴿ إِذْ يَتَنَازُعُونَ بَيْنَهُمْ أَمْرَهُمْ ﴾ [الكهف-٢١] فالتنازع بين فريقين، الفريق الأول: يرى أنه لا داعي لنقلهم إلى المقابر بل يجب أن يدفنوا حيث ماتوا وهذه سنة الله مع الأنبياء، وذلك بسد فوهة الكهف عليهم بينما برى الفريق الآخر أن يتخذوا عليهم مسجدا، ويحدد القرآن أيضا أن الفريق الثاني القائلين باتخاذ المسجد عليهم، وإن كان عددهم قليل إلا أنهم هم الزعماء والكبراء أصحاب القرار، يقول الله تعالى: ﴿ قَالَ الَّذِينَ غَلَبُوا عَلَى أَمْرِهِمْ لَنَتَّخِذَنَّ عَلَيْهِمْ مَسْجِدًا ﴾ ما كان من أحداث وقعت منذ مئات السنين لا

ومن الثابت والمعلوم من الدين بالضرورة أن قصص صالحي الأمم السابقة التي رواها القرأن الكريم، للموعظة والاعتبار وليست للاتباع والاقتداء، أما الهدى فهو مقصور على ما تلقيناه عن سيد الأنبياء وخاتم المرسلين». وللحديث يقية إن شاء الله تعالى.

(١) حديث ابن عباس موقوف أخرجه البخاري في المناقب ٣٢٣٦ وفي تفسير القرآن سورة الشورى ,والترمذي . 19Y . picac . 19YE

# زراصطب الكيف والدائقذ اعساجد مجرو وفاعك

الحمد لله رب العالمين، والعاقبة للمتقين، ولا عدوان إلا على الظالمين.

وأشبهد أن لا إله إلا الله وحده لا شبريك له، القائل في كتابه: ﴿ الَّذِينَ آمَنُوا وَلَمْ يَلْبِسُوا إيمَانَهُم بِطُلُم أُوْلَئِكَ لَهُمُ الأَمْنُ وَهُم مُّهْتَدُونَ ﴾.

وأشبهد أن محمداً عبده ورسوله،، شيرح الله له صدره، ورفع له ذكره، ووضع عنه وزره، وجعل الذلة والصغار على من خالف أمره. وبعد:

> فقد برزت على سطح الواقع المصرى في الأمام السالفة شاذة من الشواذ التي لا يحبها الله ورسوله والمؤمنون؛ ألا وهي القيام بيعض التفجيرات العشوائية التي طالت أبرياء من المجتمع المصري ومن سياح وافدين أجانب قد أعطوا الأمان لدخول بلادنا، كان ينبغي أن نغريهم بالإسلام في ديارنا، بدلاً من صدهم عن سبيل الهدى والرشاد، لكن من يضلل الله فما له من هاد.

> والحمد لله ويفضله اولأ وأخرًا انقشعت هذه السحابة، ثم بفضل أناس يسهرون الليالي من أجل حماية أمن هذه البلاد. ومع أفول نجم هذه الشاذة فإنه ينبغي ألا تمر هذه الأحداث دون الاستفادة منها فيما يحقق مزيدًا من الأمن والاستقرار لمصر

> فكما هو معلوم من الإذاعات والصحف والمرئيات -وللأسف- أن فساتين كانسا ترتديان النقاب قد تورطتا في شيء من تلك الأحداث المؤسفة. وكان متوقَّعًا أن تبدأ حملة جديدة من الهجوم على النقاب يصورة عامة من أعداء الإسلام المتربصين به والذين لا يريدون الضير لأهل هذه

ونحب أن ننوه إلى أن رءوس الشير من غيير

المسلمين كانوا يقولون دائما: إنه لن يمكن السيطرة على الشرق (يقصد بلاد المسلمين) حتى يُرفع الحجاب ويغطى به القرآن.

قال غلاستون رئيس مجلس وزراء إيطاليا يومًا ما: لن تستقيم حالة الشرق ما لم يُرفع الحجاب عن المرأة، ويُغطّى به القرآن.

فليتأمل المتعجلون من أبناء جلدتنا وملتنا ممن يكرهون النقاب ويسخرون من شكله وهيئته، ويستهزئون بمن ترتديه، فليت املوا؛ كالم مَن يرددون، ومخطط من ينفذون؟

وفي مؤتمر الاستشراق المقام في القدس عام ١٩٠٩م قال القس زويمر البريطاني الذي قيل إنه من أصل يهودي، حيث أوصبي بأن يُدفن على طريقة اليهود؛ قال: " لن يهدا لنا بال حتى نمزق القرآن من قلوب المسلمين، ونجعل بحوار الكعبة كنيسة .

إذا فهذه دعوة من البداية شيطانية ملحدة من غير المسلمين تستهدف أهل الإسلام في دينهم وعرضهم وعقيدتهم، والذي يأسف له الإسلام وأهله أن يكون من بين المنتسبين إلى هذا الدين من يروج لهذه المطالب الشيطانية، ويحاول أن يجد لها مدررًا، حتى جاء يوم يقال فيه: إن ليس النقاب جريمة!! يا قوم؛ هل تفترضون في الناس وانتم

أهل مصر أبناء بلد واحد، تجمعهم سفينة واحدة، فلو خرق واحد فيها خرقا و تركناه،

إن لبلادنا أعداء حقيقيين هم أشد الناس عداوة للذين آمنوا، والواجب على

# اعداد

تخاطبونهم أنه بلهاء إلى هذا الحد؟! ألا تحترمون مشاعر العقلاء من أهل الديانة؟ ﴿ السَّالِينَا السَّلِينَا السَّلَالِينَا السَّلَالِينَالِينَا السَّلَالِينَا السَّلَالِينَا السَّلَالِينَا السَّلَّلِينَا السَّلَّالِينَا السَّلَالِينَا السَّلَالِينَا السَّلَّلِينَا السَّلَّذِينَا السَّلَالِينَا السَّلَّلِينَا السَّلَّلِينَا السَّلِينَا السَّلَّلِينَا السَّلَّلِينَا السَّلَّلِينَا السَّلَّلِينَا السَّلَّلِينَا السَّلَّلِينَا السَّلَّلِينَا السَّلِينَا السَّلِينَا السَّلَّلِينَا السَّلِينَا السَّلِينَا السَّلَّلِينَا السَّلَّلِينَا السَّلَّلِينَا السَّلَّلِينَا السَّلَّلِينَا السَّلِينَا السَّلِينَا السَّلِينَا السَّلَّلِينَا السَّلِينَا السَّلِينَا السَّلِينَا السَّلِينَا السَّلِينَا السَّلِينَا السَّلَالِينَا السَّلِينَا السَّلِينَا السَّلِينَا السَّلِينَا السَّلِينَا السَّلِينَالِينَا السَّلِينَا السَّلِينَا السَّلِينَا السَّلِينَا السَّلِينَ السَّلِينَا السَّلَّلِينَا السَّلَّلِينَا السَّلِينَا السَّلِينَا السَّلِينَا السَّلِينَالِينَا السَّلِينَا السَّلِينَالِينَالْمِينَالِينَا السَّلِينَالِيلِيلِينَا السَّلِينَا السَّلِيلِيلِي

وفي المقابل لم نسمع يوما أحدًا من هؤلاء يقول بأن العرايا في الشوارع، والأصدقاء والصديقات من أجل الشهوة يشكلون خطرًا على الآداب، وفسادًا على الشياب.

فإذا سُئل من يُظن به أنه من أهل العلم عن التبرج والاختلاط قال على استحياء: هذا خطأ! بقولها بكل رفق ولين. فإذا سُئل عن النقاب قال: هو فضيلة وليس فرضًا، ثم تدرج بعضهم بعد ذلك فقال: إنه ليس له أصل في الدين.

إن دعاة الإسلام وكل من هيا الله له سيبلا للأمر بالمعروف والنهى عن المنكر؛ ماذا يجب عليه تجاه الفضيلة؟ أليس حراستها والذود عن حياضها؟ أم التهوين والتقليل من شانها لأنها فضيلة وليست فرضا؟.

إن أجهزة الأمن في مصر- ويحمد الله- تعرف من خـلال عـملـهـا أنه لا خطر أبدًا على الأفـراد والجماعات من ارتداء المرأة النقاب، فلماذا يحاول المغرضون من أهل الأهواء الإيحاء بأن ليس النقاب خطر لأن المرأة قد تتخفى فيه لترتك الجرائم؟

إننا نريد أن نُعَلِّم الناس مراقعة الله تعالى، وننشس الوعى الذي يقوم على أسس الإسطام وأخلاقه، ومبادئه وقيمه، لأن ذلك ينشر الأمن بين الناس، ويجعل الناس خلف قيادتهم صفًا واحدًا، ومن ثم فلا يكون مكان للشاذ من القول أو العمل. ويسهل محاصرة الجريمة في لحظات معدودة. ونضرب لذلك مثالا:

إن حبيبنا جميعا؛ النبي 👺 كان في بيته أسيرٌ فهرب، فأخبر النبي 🐉 الناس بهروبه فخرجوا بطلبونه فأتوا به في الحال.

عن أم المؤمنين عائشية رضي الله عنها قالت: دخل على النبي 🦥 بأسير فُلُهُوْتُ عنه فذهب، فجاء النبي 👛 فقال: \* ما فعل الأسير؟ \* قالت: لهَوْتُ عنه مع النسوة فخرج. فقال: مالك قطع الله يدك أو يديك؟ فخرج 🐲 فأذن به الناس (أي أخبرهم بهروب الأسير) فطلبوه فصاؤوا به. قالت: فدخل علىُّ الرسول 🐉 وأنا أقلُّب بدى فقال: مالك اجُننت؟ قلت: دعوت على يا رسول الله، فأنا أقلب يدى أنظر أبهما يقطعان. فحمد الله وأثنى عليه ورفع يديه مدًا وقال: اللهم إنى بشر أغضب كما بغضب البشر، فأيما مؤمن أو مؤمنة دعوت عليه فاحعله له زكاة وطهورا "

[إسناده صحيح: مسند احمد ٢/٠١٤٠]

وفي هذا الحديث بيان عظيم أن الأمة حينما تكون على قلب رحل واحد فلا يكون فسها مكان للشذوذ والحريمة، بل تتعاون الأمة كلها في تحقيق أمنها ومحاصرة الجريمة كما رأينا. محققة بذلك قول الله تعالى ﴿ وَتَعَاوَنُوا عَلَى البِرُّ وَالتُّقُوِّي وَلاَ تَعَاوَنُوا عَلَى الإِثْم وَالْعُدْوَان وَاتَّقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ شديد العقاب ﴾ [المائدة: ٢]

لكن حينما يتهيأ الطريق لكل من يسب ويشتم، ويفتى بغير علم، ويحرض ويثير، فإن الفوضى تنتشير، ويسود الحقد والكراهية والشماتة، ومن هنا يكثر الجناة، بل ويتستر الناس عليهم. وكل هذا ليس في مصلحة الأمة.

إن الدعوى التي يدعيها أصحاب الأهواء وهي أن النقاب يمكن أن ترتديه المرأة لتصنع من ورائه الجرائم، نقول لهم: كم حالة حدثت من هذا النوع؟ وهل لو انتحل أحد المجرمين شخصية شرطى أو شخصية طبيب أو لبس عباءة المحاماة - وكثيرًا ما

غرقت السفينة بكل من فيها، وإن أخذنا على يد الجاني نجونا ج

المخلصين في بالدنا ألا يعطوا فرصة لأعدائنا أن ينالوا من سالامة الوطن

يحدث ليرتكب بذلك أعمالا مخالفة؛ هل معنى هذا تحريم ملابس الشرطة أو معطف الأطياء وزي المحامين كما يُحَرِّمون النقاب ومن تلبسه؛ وهل قال بذلك أحد؛ رغم أن مثل هذه الانتحالات حدثت بالفعل ويكثرة، لكن لم يفكر أحد هذا التفكير العقيم والسبب والسر - وليس سرًا -أن المرأة مستهدفة كما سدق.

إن الصواب تطبيق القانون على الجاني وإلحاق ما يستحقه من العقوبة به، أما أن يؤاخذ البرىء بذنب الجاني فهذا الذي استنكرناه حميعًا في الأيام الماضية لمَّا قتل الإرهابيون وأصابوا بعض الأبرياء، وهذا الذي حذر منه ربنا سيحانه وتعالى بقوله: ﴿ وَلاَ تَرْرُ وَارْرَةُ وِزْرُ أُخْرَى ﴾، وقوله: ﴿ اعْدِلُوا هُو أَقْرَبُ لِلتَّقْوَى ﴾.

ثم هل الأرواح الخبيشة لا تسكن إلا أحساد المنتقبات؟ وغير ذلك فهن الراهبات العابدات اللاتي لا يأتي منهن خطر ولا يتلسن بحريمة؟ إنْ تحاهلنا الحقائق ودَفَنًا رءوسنا في الرمال فهذا هو الخطر الحقيقي، لأننا ينبغي أن نعمل كل ما يكسينا تابيد الله ونصره، فحاكم الخلق الله،ومدير شوَّونهم الله، والذي يحفظهم أو يهتك سترهم هو الله، فالله خبرً حافظًا وهو أرحم الراحمين، ولا ينال رحمته إلا المحسنون، قال تعالى: 'إن رحمة الله قريب من المحسنين، كذلك فإن الذي يتعدى حدود الله ويظلم الناس قد عرُّض نفسه لنقمة الله. قال تعالى: 'ومن عاد فينتقم الله منه والله عزيز ذو انتقام

إن التشريع الإلهي، والنظم الإدراية البشرية كفلت للناس الحريات فيما يلبسون وياكلون ما لم يكن حرامًا أو به ضرر على الآخرين، فإذا خالف أحد هذا القانون بأكل محرم، أو فِعُل جريمة في ستار زيه وملبسه؛ فإن كل عقل ومنطق يقول: لا بُلغَى القانون ولا تُلغى الحريات لأجل وقوع جريمة؛ وإنما يعاقب الجاني بما قضاه القانون أيضًا، وتبقى المبادئ والحريات دون مساس.

ومهما كثر الجدل وصيغت الردود فلا ننسى أن لنا رباً جل وعلا يراقب أحوال خلقه، فإما أن يمن برحمته، وإما أن يعاجل بنقمته.

إن أعداء الإسلام يعرفون أن من وراء النقاب عـفةً وحـيـاءاً، وصـيـانةً وطُهـرًا،ومنعًا للفتن، ونظافة للمجتمع وحفظا لدبنه وعقيدته، وسلوكه وحضارته، لذلك يسعون لأن

تتكشف المرأة فتكثر الفتن. قال ﷺ: ما تركت فتنة بعدي أضر على الرجال من النساء".

[(صحيح) صحيح الجامع ١٩٥٥ عن اسامة]

إن لبلادنا أعداء حقيقيين هم أشد الناس عداوة للذين أمنوا، والمخلص من أهل هذه البالد لدينه والصادق في حبه وولائه لبني وطنه لا يعطي فرصة لأعدائنا أن ينالوا من سلامة هذه الدلاد. أما أن يكون سلِمًا لأعداء الله ورسوله؛ حربًا على أهل الإسلام وطعنًا في بني جلدتنا من المستضعفين من الرجال والنساء والولدان لا يستطيعون حيلة ولا يهتدون سبيلا؛ فهذا الذي يُؤْذِن في الناس بالتردي والتخلف، والحقد والكراهية، وفقد الأمن و الاستقرار.

إننا جميعا أبناء بلد واحد، تحمعنا سفينة واحدة فلو خرق واحد فيها خرقًا وتركناه؛ غرقت السفينة بكل من فيها ولو أبينا. وإن أخذنا على يد الظالم الجاني، وتعاونا على منع فساده نحونا جميعا. وقد ضرب لنا معلم البشرية صلى المثل العظيم لنتعلم منه:

عن النعمان بن بشير رضى الله عنه قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول: مثل المداهن في حدود الله والآمر بها والناهى عنها كمثل قوم استهموا سفينة من سفن البحر، فصار بعضهم في مؤخر السفينة وأبعدهم من المرفق (مرافق الانتفاع)، ويعضهم في أعلى السفينة، فكانوا إذا أرادوا الماء وهم في آخر السفينة أذوا رحالهم (متاعهم)، فقال بعضهم: نحن أقرب من المرفق وأبعد من الماء نخرق دفة السفينة ونستقى فإذا استغنينا عنه سيدناه، فقال السفهاء منهم: افعلوا، فأخذ الفاس فضرب عرض السفينة، فقال رجل منهم رشيد: ما تصنع؟ قال: نحن أقرب من المرفق وأبعد من الماء، نكسر دفة السفينة فنستقى فإذا استغنينا عنه سددناه، فقال: لا تفعل فإنك إذًا تهلك ونهلك.

[إسناده صحيح: صحيح ابن حبان ١/١ ٣٠ واصله في البخاري] اللهم لا تؤاخنا بما فعل السفهاء منا، ولا تسلط علينا بذنوبنا من لا برحمنا، واحفظ بالابنا وبالا المسلمين من كل مكروه وسوء.

والحمد لله رب العالمين.

يسأل القارئ مدحت عمار فاقوسة الوايلي - القاهرة عن درجة حديث أبي هريرة قال: قال رسول الله عن ، «إن للصلاة أولا وآخرا، وإن أول وقت صالاة الظهر حين تزول الشمس، وآخر وقتها حين يدخل وقت العصر، وإن أول وقت صلاة العصر حين تصفر صلاة العصر حين يدخل وقتها، وإن أخر وقتها حين تصفر الشمس، وإن أول وقت المغرف حين تغرب الشمس، وإن أخر وقتها حين يغيب الأفق، وإن أول وقت العشاء الآخرة حين يغيب الأفق، وإن آخر وقتها حين ينتصف الليل، وإن أول وقت المجر، وإن آخر وقتها حين تطلع وقت المجر حين يطلع المجر، وإن آخر وقتها حين تطلع الشمس».

والجوابُ: أن هذا الحديث ضعيفٌ بهذا السياق. ويرويه محمد بن فضيل، عن الأعمش، عن أبي صالح عن أبي هريرة يه. أخرجه الترمذي (١٥١)، وأحمد (٢٣٢/٢)، والبزار في «مسنده» (ج/٢ق ١/٢٢٠)، والطحاوي في «شرح معاني الآثار» (١٤٩/١ - ١٥٠)، والدارقطني (٣٦٢/١)، والعقيلي في «الضعفاء» (١١٩/٤)، وابن أبي شبيبة في «المصنف» (٣١٧/١) - ٣١٨)، والبيهقيُّ (١/٣٧٥ - ٣٧٦). وقد أعلُّ أهلُ العلم هذا الحديث. قال الترمذيُّ: «سمعتُ محمدًا – يعنى: البخاريِّ – يقول: حديث الأعمش عن مجاهد في المواقيت أصحُّ من حديث محمد بن فضيل عن الأعمش، وحديث محمد بن فضيل خطأ، أخطأ فيه محمد بن فضيل». وقال ابنُ أبي حاتم في «العلل» (٢٧٣): «سألت أبي عن حديث رواه محمد بن فضيل... فنكره قال أبي: هذا خطأ، وهم فيه ابنُ فضيل، يرويه أصحابُ الأعمش، عن الأعمش عن مجاهد من قوله». وقال ابنُ عبد البر في «التمهيد» (٨٦/٦): «هذا الحديث عند جميع أهل الحديث منكر، وهو خطأ، لم يروه أحدُ عن الأعمش بهذا الإسناد إلا محمد بن فضيل، وقد أنكروه عليه». ثم نقل عن محمد بن وضاح قال: قال لنا محمد بن عبد الله بن نمير: هذا الحديث؛ حديث محمد بن فضيل؛ عن الأعمش عن أبي صالح، عن أبي هريرة في المواقيت خطأ، ليس له أصلٌ. ونقل أيضنًا عن ابن معين قال: حديثُ الأعمش، عن أبي صالح، عن أبي هريرة مرفوعًا: إن للصلاة أولا وأخرًا... رواه الناس كلهم عن الأعمش عن محاهد مرسلا، ورواه محمد بن فضيل، عن الأعمش فأخطأ فيه، وهو حديثُ ضعيفٌ ليس بشيع، إنما هو عن الأعمش عن مجاهد مرسل». وقال العزار: «وهذا الحديث لا نعلم رواه عن الأعمش عن أبي صالح، عن أبي هريرة غير محمد بن فضيل، ولم يتابع عليه، وإنما يرويه زائدةُ بنُ قدامة عن الأعمش، عن مجاهد موقوفًا من قوله».

وقال العقيليُّ بعد رواية الحديث الموقوف: «وهذا أولى». وقال الدارقطنيُّ: «لا يصحُّ مسندًا، وهم فيه ابن فضيل وغيره يرويه عن الاعمش، عن مجاهد مرسلا وهو أصحُّ». وخالفهم في هذا الحكم بعضُ المتأخرين. فقال ابنُ حزم

التوحيية العدد الما السنة الرابعة والثلاثون ٥٣

Site: WWW.alheweny.com

في «المحلي» (١٦٨/٣) بعد أن روى هذا الحديث: «وكذلك لم يخف علينا من تعلل في حديث أبى هريرة بأن محمد بن فضيل أخطأ فيه، وإنما هو موقوفٌ على مجاهد، وهذه أيضًا دعوى كاذبة بلا برهان وما يضرُّ إسناد من أسند إيقاف من وقف». وأيده في هذا الحكم الشيخ العلامة المحدث أبو الأشبال أحمد شاكر رحمه الله في تعليقه على المحلى، ثم في شرحه على الترمذي (٢٨٥/١)، وكذلك صحُّحه شيخنا الإمام أبو عبد الرحمن ناصر الدين الألباني رحمه الله في «الصحيحة» (١٦٩٦) وأحال على بحث الشيخ أبي الأشيال وقال: «وأجاد» يعنى في ردِّ تعليل العلماء الحديث. ونقل الزيلعيُّ في «نصب الراية» (١٢٠/١ - ١٢١) عن ابن الجوزي أنه قال في «كتاب التحقيق»: «ابنُ فضيلِ ثقةً، يجوز أن يكون الأعمش سمعه من مجاهد مرسلا، ومن أبى صالح مسندًا». ونقل أيضًا عن ابن القطان الفاسي قال: «ولا يبعد أن يكون عن الأعمش طريقان: احداهما مرسلة، والأخرى مرفوعة، والذي رفعه صدوقٌ من أهل العلم، وثقة ابنُ معين». وانفصل الشيخ أبو الأشبال في «شرح الترمذي» في نهاية بحثه على قوله: «والذي أختارُهُ أن الرواية المرسلة أو الموقوفة تؤيد الرواية المتصلة المرضوعة، ولا تكون تعليلا لها أصلا». أها وهو ما ذهب إليه أبنُ حزم قبل ذلك. فقد احتج من صحح الحديث بدليلين: الأول: إن الوقف لا يخالفُ الرفع الثاني: أنه لا مانع أن يكون الحديث عند الأعمش على الوجهين. أما بالنسعة للدليل الأول، فالأصل أنه إذا اتحد مخرج الحديث واختلف الرواة في الرفع والوقف أن ينظر حفظ الرواة وعددهم وخصوصيتهم في شيوخهم، فيحكم للواصلين أو المرسلين بحسب ذلك، والأصل في ذلك أن الوقف يكون علَّة للموصول والعكس وأما الدليل الثاني؛ فنعم لكن إذا انفرد ابن فضيل عن سائر أصحاب الأعمش المختصين به، وتكلّم فيه بعض أهل العلم، كان ذلك سببًا للتوقف في الحكم لروايته. وابن فضيل ثقة، ولكن نقل ابن سعد أن بعضهم لا يحتج به، ولو أردنا أن نهدر مثل هذا الجرح ونقول: لا نعرف من

الذي لا يحتج به، فإن الثقة الذي ليس عليه أدنى مغمز، يردُ النقاد بعض حديثه مثل مالك وابن عيينة والثوري والزهري ونحوهم من الثقات، فلا يقال: كيف تردون روايته وهو ثقة. ولا مانع للحكم للثقة إذا خالف إذا ظهر أنه حفظ وقد اتفق علماء الحديث الكبار على تعليل رواية ابن فضيل، وأظنهم أنكروا عليه في هذا الحديث: «وقت المغرب». والبحث في هذا يطول وليس هاهنا محلُ تحريره. والله اعلمُ

وتسأل القارئة الشيماء محروس. حدائق القبة القاهرة عن درجة هذين الحديثين،

ا-إن رجلا زار أخا في قرية، أرصد الله له على مدرجته ملكا، فلما أتى عليه قال: له على مدرجته ملكا، فلما أتى عليه قال: أين تريد؟ قال: أن الله على هذه قال: لا غير أني أحببته في الله عز وجل. قال: لا غير أني أحببته في الله قد قال: فإني رسول الله إليك بأن الله قد أحبته فيه.

٢-أن النبي ﷺ صلى الصلوات بوضوء واحد فسأله عصر بن الخطاب رضي الله عنه فقال: إنى فعلته عمداً.

والجواب بحول الملك الوهاب:

أمَّا الحديث الأول؛ «إن رجلا زار...» فهو

حديث صحيخ.

أخرجه مسلم (۲۸۲۷۸۳)، والبخاريُّ في «الأدب المفرد» (۳۰۰)، وأحمد (۲۹۲/۲، ۲۰۸، ۲۶٪ ۲۰۸) والبزار في «مسنده» (چ/۲ قلابزار في «مسنده» (چ/۲ قلابزات (۱۰۰۰)، وأبو مطبع المصري في «الأمالي» (ق۲/۱)، والخطيبُ في «تاريخه» (۳۰/۱۳ و ۲۰/۱۳ و ۳۷/۱۲ - ۳۳)،

والشجري في «الأمالي» (٢٧/١٦ و ٢١/١٤)، والبرزالي في «مشيخة ابن جماعة» (ص١٦٧ وص ٣٨٦ - ٣٨٧) من طرق عن حماد بن سلمة، عن ثابت البنائي، عن أبي رافع، عن أبي هريرة مرفوعًا

ورواه عن حماد بن سلمة جماعةً منهم: «عبد الأعلى بن حماد، وسليمان بن حرب، وموسى بن إسماعيل التبوزكي، ويزيد بن هارون، وعبد الرحمن بن مهدي، حجاج ابن

المنهال وعفان بن مسلم، وعبيد الله بن أبي عائشة». وأخرجه البزار أيضًا عن حماد بن سلمة عن عاصم الأحول، عن أبي حسان الأعرج، عن أبي هريرة مرفوعًا، إلا حمادً، ولا يروى هذا الكلام عن النبي على الله من هذا الوجه».

أَمِّـا الْحَـدِيثَ النَّـانِيِّ: «أَنَّ النَّبِي ﷺ صلى الصلوات...، فهو حديث صحيحٌ.

اخرجه مسلمُ (۲۲۲/۱)، وأبو عوانة (۲۲۷/۱)، وأبو داود (۱۷۲)، والنسائي (۲۸/۱)، والترمذيُ وأبو داود (۱۷۲)، والنسائي (۲۸/۱)، والترمذيُ (۲۱)، وابنُ ماجة (۲۰۱)، وأحمد (۲۰۰۸، ۲۰۵۱)، وأبو عبيد في «كتاب الطهور» (۲۰۱)، والسراج في «مسنده» عبيد في «كتاب الطهور» (۲۰۱)، وابنُ حبان (۲۰۱۸/۱۰) وأخرون من طريق سليمان بن بريدة، عن العب بريدة بن الحصيب قال: كان رسول الله عند كل صلاة، فلما كان يوم الفتح، فتوضا عند كل صلاة، فلما كان يوم الفتح، فتوضا ومسح على خفيه فصلى الصلوات بوضوء واحد، فقال عمر رضي الله عنه: يا رسول الله؛ إنك فعلت شيئًا لم تكن تفعله. قال: «إني عمدًا فعلته يا عمر».

ويسال القارئ مندور سليمان الخرصاوي . كفر الشيخ . عن صحة الحديث الذي ينهى عن البيع والشراء في السجد والدعاء على فاعل ذلك .

والجواب؛ إنه حديثُ صحيحُ.

أخرجه أبو داود (١٠٧٩)، والنسائيُّ (٢٧٦)، والترمذيُّ (٢٧٦)، وابنُ ماجة (٧٤٩)، وأحمد (٦٦٧٦)، وابنُ ماجة (٧٤٩)، وأحمد (٦٦٧٦)، وابنُ خزيمة (٢٧٤/٢، ٢٧٥)، والفاكهي في «أخبار مكة» (١٢٦٧) والبيهقيُّ (٢/٨٤٤)، والبغوي في «شرح السنة» (٢٧٢/٢) من طرق عن محمد بن عجلان، عن عمرو بن شعيب، عن أبيه، عن جده أن رسول الله شعر نهي عن البيع والشراء في المسجد، وأن تنشد فيه ضالة، أو ينشد فيه شعر، ونهى عن التحلق قدل الصلاة بوم الجمعة.

قَالَ الترمذي: «حديثُ حسنُ غريبُ» «ولم يقع بعض الفقرات منه عند بعض من أخرجه لكنهم اتفقوا على تخريج القدر الذي سأل عنه السائل.

أما الدعاء على من أنشد الضالة في المسجد فوقع في حديث أبي هريرة مرفوعًا: «إذا رأيتم من يبيع أو يبتاع في المسجد فقولوا: لا أربح الله تجارتك، وإذا رأيتم من يشند فيه الضالة، فقولوا: لا ربها الله عليك».

أخرجه النسائي في «اليـوم والليلة» (١٧٦)،

والترمذي (١٣٢١)، والدارميُّ (٢٦٦/١)، وابنُ خريمة (٢٧٤/٢)، وابنُ حبان (٣١٣)، وابن الجارود في «المنتقى» (٥٦١)، وابنُ السني في «الدوم والليلة» (١٥٤)، والحاكم (١٠٤/٥)، والبيه قيُّ (٢٧/٤) من طريق عبد العزيز بن محمد الدراوردي، قال: أخبرني يزيد بن خصيفة عن محمد بن عبد الرحمن بن ثوبان، عن أبي هريرة.

قال الترمذي: «حديث حسنُ غريبُ» وقال الحاكم: «صحيح على شرط مسلم» ووافقه الذهبيُّ وليس كما قالا فإن مسلمًا لم يخرج شيئًا للدراوردي عن يزيد بن عبد الله بن خصيفة، ولا ليزيد عن ابن ثوبان. وكنت وافقت الحاكم والذهبي على هذا الحكم في «غوث المكدود» فقد رجعت عنه. والله أسأل أن يغفر لي ما زلُّ به قلمي والسند جيد على كل حال. والحمد لله رب العالمين.

ويسأل القارئ عاطف أحمد متولي - مرس مطروح عن صحة حديث: «يا عائشة (إذا جاء التمر فهنئيثي».

والجواب: أنه حديث منكر باطل.

اخرجه البزار (۲۸۸۰)، وابن حبان في «المجروحين» (۲۹۸۱)، وابن عدي في «الكامل» (۲۹۸۷ موبو بكر الشافعي في «الغيلانيات» (۹۶ ق۱۲۵۸)، والخطيب في «تاريخه» (۱۷۷۰)، والخطيب في «تاريخه» (۱۷۷۰)، والبن الجوزي في «الموضوعات» (۲۷/۳) من طريق محمد بن موسى الحرشي، ثنا حسان ابن سياه، عن ثابت، عن انس مرفوعا به. قال البزار: «لا نعلم رواه إلا حسان وقد روى حسان بن سياه عن ثابت عن أنس غير حديث لم يتابع عليه».

وُقالُ ابنُ عدي: «وهذا الحديث لا أعلم يرويه عن ثابت غير حسان» ونقل ابن الجوزي عن الدارقطني قال: «تفرُد به حسان عن ثابت».

قُلْتُ: وهو متروكُ وقد ختم ابنُ عدي ترجمته بقوله: «وحسان بن سياه له أحاديث غير ما ذكرتُ وعامتها لا يتابعه غيره عليها، والضعف يبين على رواياته وحديثه».

وقال ابن حبان: «منكر الحديث جدًا يأتي عن الشقات بما لا يشبه حديث الأثبات، لا يجوز الاحتجاج به إذا انفرد لما ظهر من خطئه في روايته على ظهور الصلاح منه».

والله أعلم. والحمد لله رب العالمين، وصلى الله وسلم على نبينا محمد.

#### أولا: متن القصة

 ١ - أورد متن هذه القصة الحافظ ابن حجر في «الإصابة في تمييز الصحابة» (//١٢٥) قال:

مندوس بنتُ عسمرو بن خَنْيْس بن لوذان بن عسب ورُدُ الإنصارية أخت المنذر بن عمرو، وأم مسلمة بن مخلد ـ ذكرت في المناوعات، وذكر ابن الأثير أنَّ بنتها قريبة روّت عنها أنها أتت النبي صلى الله عليه وأله وسلم فقالت: يا رسول الله، النار، فقال: «ما نجواك، فأخبرته بأمرها وهي مُنْتَقِبة فقال: «يا أمّةَ الله أسفري فإن الإسفار من الإسلام وإن النقاب من الفجور».

ُوُنْسُنِّهُ إِلَى ابْنُ مَنْدَهُ، وَابِي نُعْيِم وَلَمْ أَرَهُ فِي وَالْحَد مِنْهُمَا» أهـ.

٢ - وبالرجوع إلى «أسد الغابة في معرفة الصحابة» (٢٦٢/٧) لابن الأثير أبي الحسن علي بن محمد الجوزي الذي نقل عنه الحافظ ابن حجر هذه القصة وجدته أورد الصحابية منذوس بنت عمرو في ترجمة (٣٠٠٣) وقال: «مندوس بنت عمرو بن خنيس بن لوذان بن عبد ود الانصارية، اخت المنذر بن عمرو، وهي أم مسلمة بن مخلد، بايعت النبي على قاله ابن حبيب» أه.

" - وجدت هذه القصة أوردها ابن الأثير في «أسد الغابة» (٢٦٢/٧) ترجمة (٧٣٠٤) منيعة - بلا نسب حيث قال:

«منيعة رأت النبي عن أروت عنها أبنتها قريبة، أنها أتت النبي فقالت: يا رسول الله النار النار. فقام إليها رسول الله فقال: «ما نجواكِ» فأخبرته بأمرها وهي منتقبة فقال: «يا أمّة الله، أستُفري فإنَّ الإسفار من الإسلام، وإنَّ النقابَ من الفجور» أخرجه ابن منده، وأبو نعيم» أهـ.

٤ - بالمقارنة في «أسد الغابة» بين الترجمتين (٧٣٠٧)،
 و(٧٣٠٤) نجد أن القصة في ترجمة منيعة التي لا نسب لها ولذلك لم يذكرها الحافظ ابن حجر في الصحابيات في «الإصابة» بالاستقاء.

٥- حدث خلط شديد؛ حيث نقل الحافظ ابن حجر القصة عن ابن الأثير ونسبها إلى الصحابية مندوس بنت عمرو وهي لم تكن كذلك بل هي من قصة منيعة التي لم تعرف عند الحافظ ابن حجر في «الإصابة» من الصحابيات ونظرا لعدم تحقق صحبتها للحافظ قال: «ونسبه - أي حديث القصة - إلى ابن منده وأبي نعيم ولم أره في واحد منهما» أهـ.

قُلْتُ: هَكِذَا قَالَ الحافظ عن تخريج ابن الأثير للقصة أنه لم يرها عند ابن منده أو أبي نعيم ونتج عدم الرؤية عند الحافظ لأنه ذكر القصة من مسند مندوس بنت عمرو وهي عند ابن منده وأبي نعيم لم تكن من مسند مندوس بنت عمرو ولكنها منسوبة إلى منيعة التي لم تحقق صحبتها للحافظ ابن حجر.

#### ثانياءالتخريج

القصة أخرجها أبو نعيم في «المعرفة» (٧٩٠٣/٣١٣/٥) في ترجمة منيعة قال: «منيعة لها من النبي في رؤية، روت عنها ابنتها قريبة ثم قال: أخبرنا محمد بن محمد بن يعقوب في كتابه إلينا، حدثنا عبد الله بن محمد الوراق البغدادي، حدثنا يحيى بن أيوب المقابري حدثني شيخ لقيته بباب الشام يقال له سعيد بن حميد عن قريبة بنت منيعة عن أمها أنها جاءت إلى رسول الله في فقالت: يا رسول الله النار....، فذكرت القصة وبنفس الإسناد أخرجها ابن منده في «المعرفة» (٣٤٦/٣) إلا أن فيه قال

نواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم حتى يقف على حقيقة هذه القصة التي يتخذها البعض دليلا على تحريم الحجاب الشرعي على المؤمنات وأنه ليس من الإسلام، وأن ستر الوجه بدعة وتنطع في الدين تلك القصة التي أوردتها إحدى المجلات.

ولا يهمنا ذكر اسمها لأننا أمام تحقيق قصة وإلى القارئ الكريم التخريج والتحقيق:

إعداد أ الشيخ/علي حشيش

يحيى بن أيوب المقابري حدثني شيخ (لبقية) بباب الشام فقد صحف عند أبي نعيم (لقيته) بباب

#### ثالثا التحقيق

هذه القصة واهية سندها مظلم ومتنها منكر. ١ - سعيد بن حميد أورده ابن أبي حاتم في «الجرح والتعديل» (١٤/٤) وقال: «سعيد بن حميد الأسدي روى عن عبادة بن الوليـد بن عبادة بن الصامت عن أبي اليسسر... روى عنه عيسى بن يونس» أه.

قلت: ولم يذكر فيه جرحا ولا تعديلا فهو مجهول الحال.

٢ ـ قريبة مجهولة، وأمها منبعة لم تعرف إلا من طريقها وكما بيُّنا أنفا أن الحافظ لم يوردها في «الإصبابة» وكذلك لم يوردها ابن عبد البر في« الاستبعاب» وإنما أوردها ابن الأثير في «أسد الغابة» كما بينا من رواية ابن منده وأبي نعيم.

٣ ـ لذلك قسال الألباني (رحسمته الله) في «الضعيفة» ح(٥٣٠١) «هذا سند مظلم وبمثل هذا الإسناد لا تثبت الصُحبة كما لا يخفي على أهل العلم» أهـ.

ثم قال الألباني رحمه الله:

«وأما متنه فهو منكر لأنه مخالف لظاهر قول النبي 👑 «لا تنتـقب المرأة المحـرمــة ولا تلبس القفارين» رواه البخاري وغيره فإنه يدل على تنقب المرأة المصرمة وهذا ما كان عليه كشير من الصحابيات الفضليات فإنهن كن ينتقبن ويسترن وجوههن في عهد النبي 👛 كما شيرحت ذلك قديما في حجاب المرأة المسلمة ص (٤٦، ٤٧)» أهـ.

قلت: بالرجوع إلى ما أشار إليه الألباني رحمه نحده قار

«ليعلم أن ستر الوجه والكفين له أصل في السنة وقد كان ذلك معهودا في زمنه 🍜 كما يشير إليه ﷺ بقوله: «لا تنتقب المرأة المحرمة، ولا تلبس القفارين، ثم نقل الألباني رحمه الله قول شيخ الإسلام ابن تيمية في «تفسير سورة النور» (ص٥٦): «وهذا مما يدل على أن النقاب والقفازين كانا معروفين في النساء اللاتي لم يحرمن، وذلك يقتضي ستر وجوههن وأيديهن» ثم قال:

والنصوص متضافرة على أن نساء النبي 👑 كن يحتجبن حتى في وجوههن وإليك بعض الأحاديث والأثار التي تؤيد ما أقول».

قلت ثم أورد رحمه الله ثمانية أحاديث وأثار

1. عن عائشة قالت: «خرحت سودة بعدما ضرب الحجاب لحاجتها، وكانت امرأة جسيمة لا تخفي على من بعرفها، فرأها عمر بن الخطاب، فقال ما سودة أما والله ما تخفين علينا، فانظري كيف تخرجين، قالت: فانكفأت راجعة ورسول الله

🛎 في بيتي، وإنه ليتعشى وفي يده عرق (هو العظم إذا أخذ منه معظم اللحم)، فدخلت عليه، فقالت: يا رسول الله! إنى خرجت لبعض حاجتي فقال لي عمر: كذا وكذا، قالت: فأوحى الله إليه، ثم رفع عنه وإن العرق في يده ما وضعه، فقال: إنه أذن لكن أن تخرجن لحاجتكن».

أخرجه البخاري (٤٣٠/٨ - ٤٣١)، ومسلم (٦/٧ ـ ۷)، وابن سـعــد ۱۲۰/۷ ـ ۱۲٦) وابن جــرير (۲۰/۲۲)، والبيهقي (۸۸/۷)، وأحمد ٦/٦٥ .

٢ . وعنها أيضًا في حديث قصة الإفك قالت: «...فبينا أنا جالسة في منزلي، غلبتني عيني، فنمت، وكان صفوان ابن المعطل السلمي ثم الذكواني من وراء الحيش، فأدلج، فأصبح عند منزلى، فأري سواد إنسان نائم، فأتانى، فعرفني حين راني، وكان يراني قبل الحجاب، فأستيقظتُ باسترجاعه حين عرفني، فخصرت (وفي رواية فسترت) وجهى عنه بجلبابي...، الحديث.

أخرجه البخاري (۱۸/۸ - ۳۸۸ - بشرح فتح العاري)، ومسلم (١١٣/٨ ـ ١١٨)، وأحمد (١٩٤/٦ ـ ١٩٧)، وابن حسرير (١٨/ ٦٢ - ٦٦)، وأبو القساسم الحنائي في «الفـوائد» (٢/١٤٢/٩) وحـسنه، والرواية الأخرى مع الزيادة له.

٣ ـ عن أنس في قصة غزوة خيير واصطفائه 😇 صفية لنفسه، قال: «فخرج رسول الله 🝜 من خبير ولم يُعَرِّس بها، فلما قرب البعير لرسول الله ليخرج، وضع رسول الله 👛 رجله لصفية لتضع قدمها على فخذه، فأبت، ووضعت ركبتها على فخذه، وسترها رسول الله 👺، وحملها وراءه، وجعل رداءه على ظهرها ووجهها، ثم شده من تحت رجلها، وتحمل بها، وجعلها بمنزلة نسائه».

أخرجه ابن سعد (۸٦/۸ - ۸۷) من طرق من حديث أبي هريرة، وأبي غطفان بن طريف البري، وأنس بن مالك، وأم سنان الأسلمية؛ قاله ابن سعد. ٤ ـ عن عائشة قالت: «كان الركبان يمرون بنا ونحن مع رسول الله 🕮 محرمات، فإذا حاذوا بنا اسدلت إحدانا جلبابها من رأسها على وجهها،

أخــرجــه أحــمــد (٣٠/٦)، وأبو داود، وابن الجارود (رقم ٤١٨)، والبيهقي في «الحج»، وسنده حسن في الشواهد، ومن شواهده الحديث الذي بعده، وكلاهما مخرج في «الإرواء» (١٠٢٣ و٢٠١٤).

فإذا جاوزونا كشفناه».

٥ ـ عن أسماء بنت أبي بكر قالت: «كنا نغطى وجـوهنا من الرجـال، وكنا نمتـشط قـبل ذلك في الإحرام».

أخرجه الحاكم (٤٥٤/١)، وقال: «حديث صحيح على شرط الشيخين». ووافقه الذهبي، وإنما هو على شرط مسلم وحده، لأن زكريا بن عدي في إسناده، إنما روى له البخاري في غير «الجامع

الصحيح» كما في «التهذيب»، ورواه مالك (٣٠٥/١) عن فاطمة بنت المنذر نحوه.

٦ - عن صفية بنت شيبة قالت: ﴿ رأيت عائشة طافت بالبيت وهي منتقبة».

رواه ابن سعد (٨ - ٤٩)، وكذا عبد الرزاق في «المصنف» (٧٤/٥ ـ ٢٥) عن ابن جريج عن الحسن بن مسلم عن صفية.

وهذا إسناد رجاله ثقات غير أن ابن جريج مدلس، وقد عنعنه.

٧ - عن عبد الله بن عمر قال: «لما اجتلى النبي 🥞 صفية، رأى عائشة منتقبة وسط الناس،

أخرجه ابن سعد (۹۰/۸): أخبرنا أحمد بن محمد بن الوليد الأزرقي: حدثنا عبد الرحمن بن أني الرحال عنه.

وهذا سند رجاله موثوقون، إلا أن فيه انقطاعًا بين ابن أبي الرجال وابن عمر، لكنه له شاهد عن عطاء مرسلا نحوه.

٨ - عن إبراهيم بن عبد الرحمن بن عوف: «أن عمر بن الخطاب أذن لأزواج النبي 🐸 في الحج في آخر حجة حجها، وبعث معهن عثمان بن عفانً وعبد الرحمن بن عوف، قال: كان عثمان ينادي: الا لا يدنو إليهن أحد، ولا ينظر إليهن أحد، وهن في الهوادج على الإبل، فإذا نزلت انزلهن بصدر الشبعب، وكان عثمان وعبد الرحمن بذنب الشبعب، ولم يصبعد إليهن أحد».

أخرجه ابن سعد (١٥٢/٨).

وقد استَنَّ بهن فضليات النساء بعدهن، وإليك مثالا على ذلك.

عن عاصم الأحول قال: «كنا ندخل على حفصة بنت سيرين وقد جعلت الجلباب هكذا: وتنقبت به، فنقول لها: رحمك الله! قال الله تعالى: ﴿ وَالْقُوَاعِدُ مِنَ النُّسَاءِ اللَّاتِي لاَ يَرْجُونَ نِكَاحًا فَلَيْسَ عَلَيْ هِنَّ جُثَاحُ أَنْ يَضَعُنَ ثِيَابَهُنَ غَيْرَ مُتَبَرِّجَاتٍ بِزِينَةٍ ﴾ [النور: ٦٠] . هو الجلباب . قال: فتقول لنا: أي شيء بعد ذلك؟ فنقول: ﴿ وَأَنْ يَسْتُعْفِفْنَ خَيْرٌ لَهُنَّ ﴾ [النور: ٦٠]، فتقول: هو إثبات الحجاب».

أخرجه البيهقي (٩٣/٧) من طريق سعدان بن نصر: حدثنا سفيان بن عيينة عن عاصم الأحول.

«ففي هذه الأحاديث دلالة ظاهرة على أن حجاب الوجه كان معروفا في عهده 🥌 وأن نساءه كن ىفعلن ذلك وقد استن يهن فضليات النساء يعدهن».

فهل تكفى هذه الأحاديث من قال إن الحجاب ليس من الإسلام؟ أما القصية التي بين أيدينا فقد تبين أنها واهية وسندها مظلم ومتنها منكر ومنيعة لم تثبت صحبتها ولم يثبت لها نسب والقصة لا أصل لها عن الصحابية مندوس بنت عمرو ولم يقل لها الرسول 🚟 .

«يا أمة الله أسفري فإن الإسفار من الإسلام،

وإنَّ النقاب من الفجور، هذا الخبر المنكر الذي لم يصبح عن النبي 🍱.

وإن تعجب فعجب كيف يكون الإسفار من الإسلام وقد حكى ابن رسلان: «إتفاق المسلمين على منع النساء أن يخرجن سافرات الوجوه، نقله عنه الشوكاني في «نيل الأوطار» (٢٧٧/٧) أم كيف يكون النقاب من الفجور وقد قال الحافظ ابن حجر في «فتح الباري» (۲٤٨/٩) تحت ح (۲۳٦٥):

«إن العمل استمر على جواز خروج النساء إلى المساجد والأسواق والأسفار منتقبات لئلا يراهن الرحال».

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية في حجاب المرأة المسلمة» ص(٣٥):

«كانت سنة المؤمنين في زمن النبي 🛎 وخلفائه، أنَّ الحرة تحتجب والأمة تبرز».

#### رابعا تبات الحجاب في الفتن ما ظهر منها وما بطن

وأعداء الإسلام بحاربون هذه الصبغة التي تعرف بها المؤمنات كما في قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ قُلْ لأَزْوَاجِكَ وَبَنَاتِكَ وَنِسَاءِ الْمُؤْمِنِينَ يُدْنِينَ عَلَيْهِنَّ مِنْ جَلاَبِيدَهِنَّ ذَلِكَ أَدْنَى أَنْ يُعْرَفِّنَ فَلاَ يُؤِّذَيْنَ وَكَانُ اللَّهُ غَفُورًا رَحْيِمًا ﴾ [الأحزاب:٥٩].

ولقد حافظت الصحابيات والتابعيات على تغطية وجوههن حتى في الإحرام كما اخرج الإمام مالك في «الموطأ» (٢٤٠/١ - تنوير) عن هشام بن عروة عن فاطمة بنت المنذر أنها قالت: «كنا نخمر وجوهنا ونحن محرمات ونحن مع أسماء بنت أبي بكر الصديق، وانظر كتابنا «الرد على الشبهات حول الحجاب الشرعي للمؤمنات».

#### شبهة كشف وجود الحرمات

فالحجاب الشرعى للمؤمنات ثابت ثبوت الجبال، ولكن أعداء الإسلام يريدون كشف وجوه المؤمنات بالأحاديث الموضوعة، والقصص الواهية المنكرة التى بين بطلانها وكشف عوارها أهل الحديث، فلما فشلوا راحوا يكيدون ويمكرون ويرمون المحصنات الغافلات المؤمنات بأفعال لم تفعلها من في قلبها مثقال حبة من خردل من إيمان تلك الأفعال التي يفعلها أهل الباطل من العلمانيين ليشعلوا نار الفُتنة ليحرفوا السنة بما سولت لهم ا انفسهم ﴿ يُرِيدُونَ أَنْ يُطْفِئُوا نُورَ اللَّهِ بِأَفُواهِهُمْ وَيَأْبَى اللَّهُ إِلَّا أَنْ يُتِمُّ نُورَهُ وَلَوْ كَسرهَ الْكَافِرُونَ ﴾ [التوبة:٣٢]. ﴿ هُوَ الَّذِي أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِالْهُدَى وَدِينَ الحُقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى الدِّينَ كُلَّهِ وَلَوْ كَرِهَ ٱلْشُـْرِكُونَ ﴾ َ [التوية:٣٣]

حفظ الله البلاد والعباد من الفتن ما ظهر منها وما يطن، ﴿فُصَبْرٌ جَمِيلٌ وَاللَّهُ الْمُسْتَعَانُ عَلَى مَا تصفون ﴾ [يوسف:١٨].

هذا ما وفقني الله إليه وهو وحده من وراء القصد.



# المتاوي



## نجيب عليها لجنة الفتوى بالركز العام

### زكاة الدخل الشهري

سؤال؛ يوجد خمسة من الأخوة ومعهم منزل يدرُ دخلا إيجاريا شهريا قدره ١٢٠٠ جنيه فكم عليه من الزكاة، ويوجد مشروع خشب مسلح غير ثابت الدخل فهل عليه زكاة أم لا ؟ ويوجد قطعة أرض بمبلغ ١٣٣ ألف وتم سدادها منذ عام فكم عليها ؟ ويوجد قطعة أرض أخره بمبلغ ١٥٠ ألف جنيه وجروي السداد فيها بالقسط فهل عليها زكاة أم لا ؟

الجواب: ليس في الدخل الشهري زكاة وإن كثر، وإنما تجب الزكاة في المال بشرطين:

الأول: بلوغ النصاب. الثاني: مرور الحول فإن توفر من دخلكم الشهري ما يبلغ النصاب وحال عليه الحول ففيه الزكاة.

وليس في قطعة الأرض التي اشتريتموها

#### العاش المكر

س: ما حكم أخث الموظف مكافأة المعاش المبكر؟

الج واب من واجب الدولة أن تكفل مواطنيها ولا سيما بعد بلوغ الستين والعجز عن العمل، فمعاش الموظف حلال لا بأس به.

#### حكه صارة السية أثناء الحماعة المقامة

س: ما حكم من يصلي السنة ووجد الناس قد أقاموا جماعة لأداء الفريضة، علما بأن هذه الجماعة ليست هي الجماعة الأولى؟

الجواب: «إذا أقيمت الصلاة فلا صلاة إلا المكتوبة»، المراد به ترك السنة القبلية للدخول في الجماعة المكررة بعد هذا الحكم مع السنة البعدية.

#### القصرفي الشفر

س: أنا أعمل في شركة بعقد مؤقت وللشركة فروع كثيرة ودائمة التنقل وفي بعض الأحيان يكون مكان عمل الشركة فريبا من بيتي وبذلك يكون السفر مسافة أكثر من مائة كيلو يوميا ذهابا وإيابا، والسؤال إذا كانت السيارة ستتحرك من مكان العمل الساعة ٢,١٠ وتصل بإذن الله إلى البيت الساعة ٢,١٠ وكان الظهر الساعة ١٤,٢٠ وكان الظهر الساعة والعصر؟ وكم ركعة؟ ومتى تكون كل صلاة والعصر؟ وكم ركعة؟ ومتى تكون كل صلاة منهم؟ وهل يجوز صلاة العصر منضردا في وجود جماعة مقيمة تصلى الظهر؟

الجواب: السفر إلى مسافة مائة كيلو سفر بلا خلاف، وعليه فإن لك أن تجمع بين الظهر والعصر في محل عملك، ولك القصر وهو الواجب، أما الجمع فرخصة، واعلم أن المسافر إذا اقتدى بالإمام المقيم أتم وراءه فإذا صليت في محل العمل في الجماعة والإمام ليس مسافرًا فلس لك القصر خلفه.

# Fin Anc

الحمد لله حمد الشباكرين والصبلاة والسلام على المبعوث رحمة للعالمين وعلى آله وصحبه ومن اهتدى بهداه إلى يوم الدين، أما بعد:

فإن الاستئذان أدب رفيع من أداب الإسلام، يجب علينا أن نتعلم أحكامه وآدابه، لأنه يستر العورات ويحفظ البيوت، والجهل بأحكام الاستئذان يترتب عليه كثير من المفاسد. فنقول وبالله التوفيق: AND SECURE SELECTION AND ADDRESS OF

#### ه معنى الاستئذان:

الاستئذان: اسم مشتق من الفعل أذن. يقال: أذن له في الشيء إذنًا: أباحه له. «لسان العرب» (ج١: ص٥١) المعجم الوسيط (ج١، ص١١).

حكم الاستئذان عند دخول البيوت:

يختلف حكم الاستئذان باختلاف السوت كما

بيوت غير المحارم: يجب على المسلم البالغ العاقل الاستئذان عند دخول بيوت غير المحارم ويحرم دخولها بغير إذن أهلها لما يترتب على ذلك من المفاسد. ودليل الوجوب قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَدْخُلُوا بُئُوتًا غَيْنَ نُنُوتِكُمْ حَتَّى تَسْتَأْنِسُوا وَتُسلِّمُوا عَلَى أَهْلِهَا ﴾.

#### ه معنى الاستئناس:

الاستئناس: يُقال أنس الشيع: أي أحسه، وأنس الشخص، واستأنسه: أي رأه وأبصره ونظر إليه. يُقال: أنست بفلان: إذا فرحت به. «تهذيب اللغة جـ١٣، ص٨٦: ٩١/ لسان العرب جـ١ ص١٥٠».

ومن الأدلة على وجوب الاستئذان ما رواه الشيخان عن سهل بن سعد قال: اطلع رجل من حُجر في باب النبي ﷺ، ومع النبي ﷺ مِـدْريُ يحك به رأسه، فقال: لو أعلم أنك تنظر لطعنت به في عينيك، إنما جعل الاستئذان من أجل البصر. «البخاري 1377/ anda 1017».

حُجر: ثقب مستدير. مبدّريّ: حديدة كالمشط يسوى بها شعر الرأس. الم مصال الما مصاما

بيوت المحارم: يجب على كل مسلم بالغ عاقل الاستئذان عند الدخول على محارمه، كما يستاذن عند الدخول على غير محارمه.

روى مالك عن صفوان بن سليم عن عطاء بن يسار أن رسول الله 👺 سالُه رجل فقال: يا رسول

الله، أستأذن على أمى؟ فقال: نعم. قال الرجل: إنى معها في البيت، فقال رسول الله 🎏 : «أستأذن عليها». فقال الرجل: إنى خادمها! فقال رسول الله 🍜: «استأذن عليها، أتحب أن تراها عربانة؟» قال: لا. قال: «فاستأذن عليها». «موطأ مالك جـ٢ ص٧٣٤».

وقال ابن عبد البر: مرسل صحيح مجمع على صحة معناه «التمهيد حـ11، ص٢٢٩».

قال أبو عمر بن عبد البر: لا يجوز عند أهل العلم أن يرى الرجل أمه ولا بنته ولا أخته ولا ذات محرم منه عريانة. «التمهيد لابن عبد البر جـ١٦ ص٢٢٩».

وقال عبد الله بن مسعود: عليكم إذن على أمهاتكم. «التمهيد حـ٧٧، ص١٥٧».

روى البخاري في الأدب المفرد عن عبدالله بن عمر: «أنه كان إذا بلغ بعض ولده الحُلُم، عزله، فلم يدخل عليه إلا بإذن». «حديث حسن» «صحيح الأدب المفرد رقم ۸۰۸».

قال ابن حجر العسقلاني- في شرحه حديث سهل المتقدم-: «إنما جُعِلَ الاستئذانُ من أجل البصر» يؤخذ من هذا الحديث أنه يُشرع الاستئذان على كل أحد حتى المحارم لئلا تكون منكشفة العورة. «فتح الباري جـ11، ص٢٧».

#### ه الاستئذان عند الدخول على الزوجة:

يجوز للرجل أن يدخل على زوجته بغير استئذان، ولكن يستحب الاستئذان.

روى الشيخان عن حاير قال: «فلما قدمنا المدينة ذهبنا. قال النبي 🎏: أمهلوا حتى تدخلوا ليلاً- أي عشاءً- لكي تمتشط الشُّعِثةُ وتستحد المُغسةُ». «الدخاري ۷۹ ، ۰/ مسلم- الرضاع- ۵۷ ».

> \*الشبُعِثْةُ: المرأة المتفرق شعر رأسها. \*المُغيبةُ: المرأة التي غاب عنها زوجها.

قالت زينب زوج عبد الله بن مسعود: كان عبد

## اعداد/صلاح نجيب الليق

الله إذا حاء من حاحة فانتهى إلى الباب تنحنح وبرق كراهة أن يهجم منا على أمر يكرهه. «أبن كثير ~ Y4100 Ta

استئذان الأعمى: ذهب جمهور العلماء إلى وجوب الاستئذان على كل طارق بالغ عاقل، سواء كان رجلاً أو امرأة، مبصرًا أم أعمى، وذلك لأن من العورات ما يُدرك بالسمع، فدخول الأعمى على أهل البيت بغير إذنهم قد يؤذيهم، فقد يستمع إلى ما بحرى من حديث الرجل لزوجته، فأما قول النبي ﷺ: «إنما جعل الاستئذان من أحل البصر»، فذلك محمول على الغالب، ولا يُقصد منه الحصر. «روائع البيان للصابوني حـ٢ ص١٣٨». يتصرف.

استئذان الأطفال: يجب على الآباء أن يأمروا أطفالهم الممتزين أن يستأذنوا عليهم في أوقات ثلاث

قيل صلاة الفجر، وعند القيلولة، وبعد صلاة العشاء؛ حيث يكون الآباء في حالة لا يحبون أن يطلع عليها أحد من الناس صغيرًا كان أم كبيرًا، بقول الله تعالى: ﴿ مَا أَنُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لِيَسْتَأْذِنكُمُ الَّذِينَ مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ وَالَّذِينَ لَمْ يَبْلُغُ وا الْحُلُمَ مِنْكُمْ ثُلاثُ مَـرًاتٍ مِّن قَـبُل صَـلاةِ الفَحِّـرِ وَحِينَ تَضَـعُونَ ثَنَائِكُم مِّنَ الظَّهِيرَةِ وَمِنْ يَعْدِ صِيَلَاةِ العِشَاءِ ثُلَاثُ عَـوْرَاتِ لِّكُمْ لَيْسَ عَلَيْكُمْ وَلاَ عَلَيْهِمْ جُنَاحٌ بِعْـدَهُنَّ طَوَّافُونَ عَلَيْكُم بَعْضُكُمْ عَلَى بَعْض كَذَٰلِكَ يُبَيِّنُ اللَّهُ لَكُمُ الآيَاتِ وَاللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴾ [النور: ٥٨، ٥٩].

وكثير من المسلمين لم يعمل بهذه الآية فقد روى أبو داود عن عبد الله بن عباس رضى الله عنها قال: «أنة لم يها أكثر الناس، أية الإذن، وإني لأمر جاريتي هذه تستأذن علىُّ ». وفي بعض النسخ: «لم يؤمر بها » صححه الألباني. والمعنى عللي الروايتين: لم يعمل بها أكثر الناس.

#### ه هل يؤمر الأطفال بالاستئذان إذا بلغوا؟

يجب على البالغين أن يستأذنوا في الأوقات الثلاث . قال الله تعالى : ﴿ وَإِذَا بِلَغَ الْأَطْفَالُ مِنكُمُ الحُلُمَ فَلْبَسْتَأْذِنُو ا كَمَا اسْتَأْذَنَ الَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ كَذَلِكَ نُنْنُ اللَّهُ لَكُمْ آنَاتِهِ وَاللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴾.

#### • عادمات البلوغ:

١- الاحتلام. ٧- يلوغ خمس عشرة سنة.

- ٣- إندات شعر العانة.
- ٤- الحيض للنساء.
  - القاء السارم عند الاستئذان:

ذهب حمهور العلماء إلى أن إلقاء السلام عند الاستئذان بالدخول سنة مستحية.

روى أبو داود بسنده إلى ربعي قال: حدثنا رجل من بنى عامل- وهو كلدة بن حنبل- أنه استأذن على النبي وهو في بيت، فقال: أألج؛ فقال النبي لخادمه: «اخرج إلى هذا فعلمه الاستئذان، فقل له السلام عليكم، أأدخل؟ فسمعه الرجل فقال: السلام عليكم أَادَخُلُ؟ فَأَذَنَ لَهُ النَّبِي فَدَخُلِ». «صحيح أبي داود للألماني ٣١٢».

روى أبو داود عن عبد الله بن عباس عن عمر بن الخطاب أنه أتى النبي في مَشْربه، فقال: السلام عليكم يا رسول الله، السيلام عليكم، أيدخل عصر؟ «حدیث صحیح» «صحیح أبی داود حدیث ٤٣٣٣».

روى البخاري في الأدب المفرد عن أبي هريرة أنه سُئل عمن يستأذن قيل أن يسلم، فقال لا يؤذن له حتى يبدأ بالسلام: «حديث صحيح» «صحيح الأدب المفرد حديث ١١٣».

قال سعيد بن جبير: قوله: «حتى تستأنسوا وتسلموا على أهلها» فيه تقديم بعني حتى تسلموا ثم تستأذنوا، والسلام قبل الاستئذان. «تفسير ابن حاتم حـ٨ ص٢٥٦٧».

وجوب الرد على من ألقى السلام:

أجمع العلماء على أن الرد على من ألقى السلام واحِب لقوله تعالى: ﴿ وَإِذَا حُيِّيتُم بِتُحِيَّةٍ فَحَيُّوا بِأَحْسِنَ مِنْهَا أَوْ رُدُّوهَا إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ حَسِينًا ﴾ [النساء: ٨٦].

#### ه عدد مرات الاستئذان:

روى البخاري عن أبي سعيد قال: كنت في مجلس من مجالس الأنصار، إذ جاء أبو موسى الأشعرى كأنه مذعور فقال: استأذنت على عمر بن الخطاب ثلاثًا فلم يؤذن لي، فرجعت، فقال: ما منعك؟ قلت: استأذنت ثلاثًا فلم يؤذن لي، فرجعت، وقال رسول الله 🕮 إذا استأذن أحدكم ثلاثًا فلم يؤذن له فليرجع». «البخاري ٦٢٤٥».

تنبيه هام: إذا كانت ضرورة، وكان القادم متأكدًا من وجود أحد في المكان الذي يستأذن في دخوله،

جاز له أن يزيد في الاستئذان على المرات الثلاث، فالضرورات تبيح المحظورات، والضرورة تقدر بقدرها.

#### ه عدم الالحاح في الاستئذان:

شرع الله الاستئذان الخيار ليكون لصاحب البيت الخيار في إعطاء الإنن لمن شاء ومنعه عمن شاء. وينبغي للمستاذن عدم الإلحاح في الاستئذان إلا لضرورة. وإذا قيل له ارجع فليرجع ولا حرج في ذلك. يقول الله تعالى: ﴿فَإِن لُمْ تَجِدُوا فِيهَا أَحَدًا فَلاَ تَدْخُلُوهَا حَتَّى يُؤْذَنَ لَكُمْ وَإِن قَيلَ لَكُمُ ارْجِعُوا فَيهَا أَعَدًا فَلاَ فَدُخُلُوهَا حَتَّى يُؤْذَنَ لَكُمْ وَإِللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ عَلِيمٌ ﴾ فَارْجِعُوا هُوَ أَزْكَى لَكُمْ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ عَلِيمٌ ﴾ [النور: ٢٨].

وروى مسلم عن أبي موسى الأشعري قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول: الاستئذان ثلاث، فإن أذن لك وإلا فارجع. «مسلم حديث ٣١٥».

#### • كيف بقف الستأذن عند الياب؛

روى أبو داود عن عبد الله بن بُسر قال: كان رسول الله إذا أتى باب قوم، لم يستقبل الباب من تلقاء وجهه ولكن من ركنه الأيمن أو الأيسر، ويقول: السلام عليكم، «صحيح» «صحيح أبي داود ٤٣١٨».

#### • كيف قرع الباب:

روى البخاري في الأدب المفرد من حديث أنس بن مالك قال: إن أبواب النبي الله كانت تقرع بالأظافر. «حديث صحيح». «صحيح الادب المفرد ٨١٤».

فعلى كل مسلم أن يتعلم كيف يطرق الأبواب دون أن يزعج المرضى أو النائمين.

#### ه إعلان المستأذن عن اسمة أو كنيته:

روى الشيخان عن جابر قال: أتيت النبي ﷺ في دَيْنِ كان على أبي، فدققت الباب فقال: من ذا؟ فقلت:

أنا، فقال: أنا، أنا، كانه كرهها. «البخاري ٦٢٥٠/ مسلم حديث ٥١١٥».

روى الشيخان عن أبي موسى الأشعري- لما جلس على بئر أريس، قال: وجاء أبو بكر، فاستاذن، فقال أبو بكر، ثم جاء عمر فقال أبو بكر، ثم جاء عمر فاستأذن، فقال: من؟ فقال عمر. ثم استأذن عثمان، فقال أبو موسى من؟ قال: عثمان. «البخاري ٢٢٧٤/ مسلم ٢٤٠٣».

#### ه حكم من دخل ولم يستأذن.

من دخل مكانًا بغير إذن أهله، فمن حق صاحب المكان أن يخرجه حتى يستأذن؟ فإن أذن له دخل وإلا فلا يدخل.

روى أبو داود عن كَلدة بن حنبل أن صفوان بن أمية بعثه إلى النبي في الفتح بلبن وجداية وضغابيس، والنبي ت بأعلى الوادي، قال: فدخلت ولم أُسلَم، فقال: ارجع فقل السلام عليكم» «حديث صحيح» «صحيح» «صحيح» «صحيح»

#### ه النظرفي البيوت بغير إذن أهلها:

لا يجوز للمسلم أن ينظر في بيت أحد إلا بإذنه لأن ذلك كشف للعورات التي أمر الله بسترها.

روى البخاري عن أبي هريرة أن النبي ﷺ قال:
«لو أن امرءًا اطلع عليك بغير إذن فحذفته بحصاة
ففقات عينه، لم يكن عليك جناح». «البخاري ٢٩٠٧».

متى يجوز دخول بيوت الأخرين بغير إذنهم

يجوز دخول بيوت الآخرين بغير إذنهم في حالات الضرورة كأن يحدث حريقٌ في المنزل أو يسمع صوت استغاثة، أو هجوم لص أو ما شابه ذلك.

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين، وصلى الله وسلم على نبينا محمد.

## تهنئةواجبة

جماعة أنصار السنة المحمدية ببورسعيد والمركز العام ومجلة التوحيد يتقدمون بالتهنئة لإبن من أبناء الجماعة الباحث/ عاطف محمد عيد يوسف وذلك لحصوله على الماحستير في أصول الفقه من جماعة الأزهر. وأسرة تحرير المجلة تتمنى للأخ الفاضل المزيد من التقدم والازدهار

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسيلام على أشرف المرسلين، ويعد:

ان نعم الله تعالى على عباده كثيرة لا تحصى، ولا بمكن للبشير أن يحصوها أو يدركوها على حقيقتها وذلك لكثرتها واستمرارها ويسرها، وتتابع إنعام الله بها، وتفاوت مدارك الناس لها، وصدق الله العظيم إذ يقول: ﴿ وَإِن تَعُدُّوا نِعْمَتَ اللَّهِ لاَ تُحْصُوهَا إِنَّ الإِنسَانَ لَظُلُومٌ كَفَارُ ﴾ [إبراهيم: ٣٤].

وهذه النعم لها أصول وفروع، فمن أصولها بعد الإيمان بالله تعالى: ﴿ وَهُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

«نعمة الصحة والعافية، التي منها سلامة السمع البصر والفؤاد والجوارح، وهي محور حركة الإنسان 🕨 💆 وقو ام استفادته من وجوده». 💮 💮 💮 💮

«ومن اصولها أيضنًا، بل من أجل أصولها وأغلاها: نعمة الزمن».

وقد حمعهما النبي على في حديث واحد محذرًا من التفريط فيهما فقال: «نعمتان مغبون فيهما كثير من الناس: الصحة والفراغ». وليها معالمه والما

والمعنى أن غالب الناس لا ينتفعون بالصحة والفراغ بل يصرفونهما في غير محلهما.

وتجتمع هاتان النعمتان مع غيرهما من النعم في الإجازة الصيفية للشباب، وإن سوء توظيف هاتين النعمتين وضياعهما يعرض الشبباب والأمة لخسران مدين. لذلك أردت أن أرشد إخواني الشبياب إلى كيفية استغلال هذه الإجازة بما يعود عليهم وعلى الأمة بالنفع في الدنيا والآخرة.

ولكي يستفيد المسلم من إجازته تمام الاستفادة عليه أمران: دا عنا و حاوا البيك الأواصلا بعث ا

الأمر الأول: التخلي عن الرذائل التي تجتمع وتتكاثر في هذه الفترة، وسأتحدث عنها تحت عنوان: المحذورات. الأمر الثاني: التحلي بالفضائل وسأتحدث عنها تحت

عنوان: المقترحات. ما الحذورات معامد

١- رفقاء السوء: «فللرفقة أبلغ الأثر في سلوك المرء، فالصاحب ساحب، والطبع سرَّاق، فمن جالس الأشرار وعاشرهم فلا بد أن يتأثر بهم، ويقتبس من أخلاقهم، فمحالستهم تسوق بصاحبها إلى الحضيض، فكلما همُّ بالنهوض والتحلى بمكارم الأخلاق، والتخلي عن مساوئها أعاقوه، فعاد إلى غُيِّه، واستمر على جهله وسفهه».



المساعل عاملا وعلوات المحموم المحموم

إمال القبر عامل و حدامة المنه في قلم عدد ( 100

with a significant of the state of the same of the sam

in the state of the line of

فعلى المسلم أن يقلع عن صحبة السوء وأن يصحب أولى الهمم العماليمة من بالصالحين. على عبيت الله والمن في المنا

«فالطيور على أشكالها تقع، وكل قرين بالمقارن بقتدي، وأن العبد ليستمد من لحظ الصالحين قبل لفظهم، لأن رؤيتهم تذكره بالله الله عن وجل». الله أحداث منه تنسية المعادية

«وقد قال زين العابدين: إنما يجلس الرجل إلى من ينفعه في دينه». إسما عليا ملك

وقال غيره: «فالرفيق ثم الطريق، وليكن رفيقه ممن يعينه على الدين، فيذكره إذا نسى، ويساعده إذا ذكر، فإن المرء على دين خليله، ولا يُعْرف الرجل إلا برفيقه».

> ٢-الصراغ:«يعد الفراغ ووفرة الوقت لدى الناس والشباب بصفة خاصة مشكلة من المشاكل الكبيرة التي يعانون منها، وإن كثيرًا من مظاهر الانحرافات السلوكية المختلفة كان الفراغ من أهم الأسباب الدافعة إليها، إذ أن وفرة الوقت دون عمل- أيًا كان- يوقع صاحبه في أسر الوساوس الشيطانية، والأفكار والهواجس النفسية الخطيرة، فيبدى له من التصورات والأفكار الجديدة والكثيرة ما لا يمكن أن يحصل أثناء الانشغال بعمل ما».

وتعود مشكلة الفراغ في حقيقتها إلى الفراغ الروحي، وخواء القلب من كمال الإيمان الذي يشعر بالأنس والاطمئنان.

كما أن الفراغ يجعل الشباب ثقيل الظل في البيت، كثير المشاكل، كثير الأوامر والنواهي إذا دخل وإذا خرج. ١١ 🍱 علما الله علما

لذا وجب على الشباب المسلم أن يبحث عن عمل مهما كان متواضعًا، وعليه أن يعلم أن الأنبياء عليهم الصلاة والسلام والصالحين كانوا بعملون بأيديهم ويتقنون أعمالهم. فداود كان حدادًا، وزكريا كان نجارًا، ورسولنا ﷺ كان يرعى الغنم، بل ما من نبي إلا ورعى الغنم كما في الحديث الشريف.

وأصحاب النبي ﷺ منهم من كان يحمل على ظهره كي يحصل على مال يتصدق به. وليس هذا يعيب ولا منقص من قدرهم. وعبد الله بن جعفر . وأبوه ابن عم النبي

🞏 ـ كان يبيع الجلود في السوق، والنبي 🚟 يشجعه ويدعو له ويقول: «اللهم بارك لعبد الله في صفقة يمينه».

قال القرطبي رحمه الله في تفسير قوله تعالى: ﴿ وَأَلْنَا لَهُ الصَّدِيدَ ﴾ [سبأ: ١٠]، في هذه الآية دليل على تعلم أهل الفضل الصنائع، وأن التحرف بها لا ينقص من مناصبهم، بل ذلك زيادة في فضلهم وفضائلهم، إذ يحصل لهم التواضع في أنفسهم والاستغناء عن غيرهم، وكسب الحلال الضالي عن الامتنان، وفي الصحيح عن النبي ﷺ قال: إن خير ما أكل المرء من عمل يده، وإن نبى الله داود كان

#### ٣- التسويف:

التسويف بحر لا ساحل له، يدمن ركوبه مفاليس العالم.

والتسويف من جنود إبليس كما يقول بعض السلف. وقيل لرجل أوصنا قال: احذروا التسويف

وعن الحسن قال: إياك والتسويف فإنك سومك ولست بغدك. وكتب أحدهم إلى أخيه: إياك وتأمير التسويف على نفسك أو إمكانه من قليك.

وبعض الطلبة يسوف لنفسه أجالاً ويقول: سابدا في الحفظ في يوم كذا، وسابدا في قراءة الكتاب الفلاني بعد كذا، وتنقضي الإجازة وتنصرم الشبهور ولم يفعل من ذلك شيئًا ولا شك أن هذا من تلبيس إبليس.

#### 3- الأعلام المدمر:

مما لا شك فيه أن وسائل الإعلام المختلفة مسخرة اليوم لإشاعة الفاحشة والإغواء بالجريمة والسعى بالفساد في الأرض.

وأصبح الإعلام أداة للهدم من خلال التشجيع على اقتراف الفاحشة ومقدماتها بطريق مناشرة أو غير مناشرة. استعملت فيه كل الوسائل، لتدمير هذا الدين والقضاء عليه.

كما أن فساد هذا الوسط لا يخفي على أحد ولا ينكره أحد، فاحذر من أن تسول لك نفسك أو يسول لك الأخرون، فيحدعونك بأن هذا ترويحًا هذا ترويح عن النفس فالفرق بينهما

كالفرق بين الخمرة والماء.

والعائدون إلى ربهم من هذا الطريق الموحش بعرفون ذلك ويقرون به بعد أن خبروا أسراره وتحرعوا غصصه.

#### ثانيا المقترحات

ما سبق من المحدورات إذا تجنبها المسلم يكون قد قطع شوطًا كبيرًا نحو تحقيق هدفه ويقى الشوط الثاني وهو التحلي بالفضائل.

وساقترح الآن عليك منهجًا تربويًا عمليًا تقوم فيه بترويض نفسك على طاعة الله.

أولا: احفظ كل يوم ولو عشير أيات وارتبط بمقرأة لتتعلم أحكام التلاوة، وإذا كنت أتقنتها فحافظ عليها- أي المقرأة- من أجل أن تكون من القوم الذين يجتمعون في بيت الله لتلاوة القرآن ومدارسته، تحفهم الملائكة، وتنزل عليهم السكينة، ويذكرهم الله فيمن

ثانيا: حافظ على أذكار الصباح والمساء وأكثر من الاستغفار والتسبيح والتحميد والتهليل والصلاة على النبي على واجتهد في حفظ الأذكار من كتب حصن المسلم. عما

ثالثًا: تعرف على حياة الصحابة لتقتدي بهم، فهم أعلام الهدى ومصابيح الدجى وهم الذين ورثوا عن رسول الله على هديه وسمته وخلقه، فالنظر في سيرهم والاطلاع على أحوالهم يبعث على التأسي بهم والاهتداء

فادرس كل أسبوع ثلاث شخصيات من كتاب صور من حياة الصحابة، واجتهد في استخراج العبر والعظات من كل حياة كل

رابعا: الشريط الإسبلامي وما أدراك ما الشريط الإسلامي «لو يعلم الأعداء ما فيه من الخير للمسلمين ما صنعوه لنا».

فهو نعمة كبرى قلبت الموازين، وفتقت على الطغاة فتقًا ليس له رفاء.

فعش مع أنفاس العلماء، واستمع إلى ثلاثة أشرطة على الأقل عدة مرات كل أسبوع، واجتهد في تلخيصها.

حُامسًا: شارك في بناء الأمة واحرص على

صلاة الفجر جماعة في المسجد وخذ بكل الأسياب المكنة لذلك (المنبه - الهاتف - أحد الأصدقاء )، (والذي بحب أن نعترف به جميعًا أن نصب الله لا بؤتاه كسبول أو خذول أو مرجف ولن يصل الدين إلى الناس بينما حملته نيام.

سادسا: تعاون مع إخوانك بمسجد الحي في تنظيم مسابقة بين الشباب والناشئة في المحافظة على صلاة الفجر وفي حفظ حديثين من رياض الصالحين كل يوم، ولا تنس أن تشارك في هذه المسابقة.

سابعًا؛ ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا قُوا أَنْفُسَكُمْ وَأَهْلِيكُمْ نَارًا ﴾ [التحريم: ٦]، إنك بحاجة إلى أن تأخذ الأمر بجدية لأن الأمر جد، إما جنة ا وإما نار، إما حق وإما باطل وخيانة منك أن تعرف طربقا للنجاة وللجنة وتترك الأخرين أمام عدنيك يسلكون طريق جهنم.

فاحرص على تخصيص جلسة أسبوعية لأهل بيتك تدرس معهم كتاب منهاج المسلم مع كتاب الكيائر أو أي كتاب نافع ومناسب لهم.

ثامنًا: لا بأس من أن تخصص بعضًا من الوقت لممارسة شيء من اللهو المباح الذي يتلهى به المسلم ويروح عن نفسه، مع التنبيه على أن يخلو هذا اللهو من المخالفات الشرعية مثل: «كشف العورة- والخصام والمشادة» أثناء

مع توجيه النية إلى أن يكون المقصود هو الترويح عن النفس لتجنيبها الملل لتعاود نشاطها لفعل الطاعات، وإنجاز المهمات، والتقوى على طريق الله سبحانه وتعالى لا أن تنقلب المساحات والعادات إلى عصبيات

تاسعاً: وأخيرًا، الأمة في أمس الحاجة إلى قلبك وعينيك، فلا تفسدها بيديك وجاهد في نفسك في غض بصرك، وستجد لذلك ثمرة عجيبة والجزاء من جنس العمل.

اللهم ارزقنا حسن استغلال أوقاتنا، والسلام عليكم ورحمة الله وبركاته.

# التأويل السائغ وغير السائغ

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، وعلى أله وصحبه ومن والاه، وبعد:

فعندما أنكر متأخروا الأشاعرة صفات الأفعال ونفوها عن الخالق سبحانه، مقتدين في ذلك ومتأثرين بغرق المعتزلة والجهمية والمعطلة والنفاة، ومتذرعين بأن في حملها على حقيقتها وظاهر معناها مدعاة للوقوع في دائرة التشبيه والتمثيل والتجسيم المنزه عنها رب العزة جل جلاله، عمدوا إلى تأويلها زاعمين ورود مثل ذلك التأويل عن الصحابة وتابعيهم ومن تبعهم بإحسان ومنهم محيي السنة وقامع البدعة الإمام أحمد بن حنبل حمه الله.

وللجواب عن ذلك نقول: إن التأويل لدى الموثوق بهم من أهل العلم نوعان، تأويل في اصطلاح السلف وأهل التقسير والفقه والحديث، ومرادهم منه التفسير والبيان أو ما يؤول إليه الكلام، وتأويل عند المعتزلة والجهمية وغيرهم ومرادهم به صرف اللفظ عن ظاهره وهو الشائع في عرف المتأخرين من أهل الاعتقاد والأصول والفقه.

فالأول محمود لجريانه على قواعد اللغة ومبادئ الشريعة كتفسيرهم: ﴿مُنْ فِي السُّمَاءِ ﴾ [الملك: ١٦، ١٨]، بـ «من على السماء» التي جاءت في عبارة كثير من أئمة السلف، يقول الذهبي فيما نقله عن العلامة ابن موهب وبنحوه فيما نقله عن الإمام أبي الحسن على بن مهدي تلميذ أبي الحسن الأشعري في قوله تعالى: ﴿أَأُمِنتُمْ مُنْ فِي السَّمَاءِ ﴾ [الملك: ١٦].

قال أهل التأويل: يُريد فوقها، وهو قول مالك مما فهمه عمن أدرك من التابعين مما فهموه عن الصحابة مما فهموه عن الصحابة مما فهموه عن النبي في أن الله في السماء، يعني فوقها وعليها(١)، ويقول فيما نقله عنه الأزهري إمام أهل اللغة: «يجوز أن يقال في الجاز هو في السماء لقوله: ﴿ أَمْنِتُم مُنْ فِي السماء أَنْ يَحْسَفَ بِكُمُ الأَرْضَ ﴾(٢).

جرير الذي علق عليه بقوله: «ليس في فرق الإسلام من ينكر هذا»، وقد ذكر الذهبي هذه التفسيرات وصرح بها(٣)، وألمح إلى أن حمل الاستواء على معنى القهر أو الاستيلاء، هو مما أجمع أئمة الحديث واللغة والمحققين من أهل التفسير على بطلانه، لكونهما ولو من غير المغالبة مما يليقان بالمخلوق دون الخالق، يقول لغوي زمانه ابن الأعرابي (ت١٣٦) لمن جادلة وارتاى أنها بمعنى الرجل استولى: «اسكت ما يدريك ما هذا؟ العرب لا تقول للرجل استولى على الشيء حتى يكون له مضاد، قال النابغة:

#### إلا لمثلك أو من انت سيابقيه.. سبق الجواد إذا استولى على الأمد

والله لا مضاد له، وهو على عرشه كما أخبر»، وقد حدّث بهذا شيخ العربية ابن نفطويه (ت٢٢٣) ونقله عنهما الحافظ الذهبي(١)، قال علي بن مهدي تلميذ أبي الحسن الأشعري: «لما كان الباري عز وجل لا يوصف بالتمكن بعد أن لم يكن متمكنا لم يصرف معنى الاستواء إلى الاستيلاء». وقال: «لو كان الأمر كذلك لم يكن ينبغي أن يخص العرش بالاستيلاء عليه دون سائر خلقه، إذ هو مستول على العرش وعلى الخلق، ليس للعرش مزية، فبان بذلك فساد قول القائل إنه بمعنى استولى»(١).

ومن التأويل المقبول تفسير قوله تعالى: ﴿ وَهُوَ الَّذِي فِي السُّمَاءِ إِلَّهُ وَفِي الأَرْضِ إِلَّهُ ﴾ [الزخرف: ٨٤]، بأنه (الذي يعبد في السماء ويُعبد في الأرض) كما لو قال قائل: (فلان بالشيام وبالعراق ملك) لدلالة العقل على أن ملكه فيهما لا ذاته، كذا ذكره ابن مهدى، ومنه تفسير: ﴿ هُوَ مَعَهُمْ ﴾ [المجادلة: ٧]، ب (علمه) وهو ما ورد عن أحمد وغيره من أئمة السلف، لدلالة النصوص على علوه سيحانه علو شيأن وعلو ذات وعلى استوائه وفوقيته وتنزيهه تعالى عن الحلول والاتحاد، فهو من قبيل تفسير القرآن بالقــرأن ولا شك أن هذا النمط هو أعلى وجــوه التفسير وأصوبها، واقرأ معى إن شئت قوله تعالى في صدر نفس الآية: ﴿ أَلَمْ تُرَ أَنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا فِي السَّمُواتِ وَمَا فِي الأَرْضِ مَا يَكُونَ مِن نَحْوَى ثلاثةِ إِلاَّ هُوَ رَابِعُـهُمْ ﴾ الآية، وقَـوله في عـجــزها: ﴿ ثُمُّ يُنْتَثُّهُم بَمَا عَمِلُوا يَوْمَ القِيَامَةِ إِنَّ اللَّهَ بِكُلِّ شَنَّءٍ عَلِيمٌ ﴾ [المجادلة: ٧]، وتأمل كيف خلص منها أهل التفسير والسلف قاطبة على أن هذا التأويل هو جمع بين نصوص الكتاب والسنة الدالين على علوه سبحانه بذاته، يقول أبو القاسم اللالكائي: «سياق

اعداد رأ د

## محمد عبد العليم الدسوقي

الأستاذ بحامعة الأزهر

الإجماع فيما صرح به الصافظ الذهبي الإمام الأوزاعي، وحماد بن زيد، وابن المسارك(٣)، والخــزاعي، وابن راهويه(٤)، وأبو زرعــة الرازي القائل: «هو على عرشيه وعلمه في كل مكان ومن قال غير هذا فعليه لعنة الله»، والحافظ محمد بن أبي شيبة(٥)، والبوشنجي الحافظ فيما نقله عنه شيخ الإسلام الهروي، وأبو أحمد العسال(٦)، والأجرى، وابن بطة(٧)، وابن أبي زيد شبيخ المالكية، وأبو عمر الطلمنكي(٨)، وأبو نصر السجـزي، وأبو الحـسن الكرجي، وابن موهب(٩).

والنوع الثاني من التأويل المضالف لقواعد الشرع ومبادئ اللغة وأصول الدين، ويعد مع ذلك من تحريف الكلم عن مـواضعـه ومنه: تأويل اليـدين في قوله تعالى: ﴿ مَا مَنْعَكَ أَن تَسْجُدَ لِمَا خَلَقْتُ بِيَدَىُّ ﴾ [ص: ٧٥]، بـ ( العناية والحفظ )، أو بـ( القدرة )، إذ أي فضيلة تكون لأدم على إبليس إن لم يكن الله قد خلقه بيده التي هي صفته؟

ومنه تاويلهم الاستواء بالاستيلاء مستشهدين ببيت جاء على خلاف وجهه منسوب إلى رجل ليس على دين الإسلام هو الأخطل النصراني يقول فيه:

قد استوى بشر على العراق...

من غير سيف او دم مهراق

تاركين وراعهم أكثر من ألف دليل من التنزيل، ومن كلام سيد المرسلين ﷺ، ومتحاهلين اتفاق أئمة التفسير والحديث واللغة قرئا بعد قرن على إبطاله وعلى أنه بمعنى الاستعلاء والارتفاع، ومنه تأويل نزوله تعالى بنزول رحمته، لبطلان هذا التأويل من عدة وجوه أهمها ما جاء في سياق بعض روايات حديث النزول من قوله عليه الصلاة السلام فيما يرويه عن رب العزة: (أنا الملك)(١)، وهو صريح في حسم الخلاف، ونظيره قوله: «يستغفرني»، «يدعوني»، وقوله: «فأغفر له» إلى غير ذلك مما يستحيل معه صرف اللفظ عن ظاهره وجعل المعنى يستغفر أمري أو رحمتي أو يدعو أيهما، ومن تلك الوجوه إضافة النزول إلى رب العزة صراحة في نصو ثلاثين رواية عن ثمانية وعشرين نفسًا منَّ الصحابة كلها جاءت مصرحة بلفظ: (بنزل ربنا)،

ما , وي في قوله: «الرحمن على العرش استوي»، وأن الله على عرشه، قال الله عز وجل: ﴿ إِلَيْهِ يَصُعْدُ الكَلِمُ الطِّيِّبُ ﴾، وقال: ﴿ أَأَمِنِتُم مَّن فِي السِّمَاءِ ﴾، وقال: ﴿ وَهُو القَّاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ ﴾، فدلت هذه الآيات على أنه في السماء وعلمه بكل مكان، روى ذلك عن عمر وابن عياس وأم سلمة، ومن التابعين: ربيعة وسليمان التيمي ومقاتل، ويه قال مالك والثوري وأحمد»(٣)، وقال الحافظ أبو نصر السجزي: «أئمتنا كسفيان الثوري ومالك وحماد بن سلمة وحماد بن زيد وسفيان بن عبينة والفضيل- يعنى ابن عياض-وابن المبارك وأحمد وإسحاق متفقون على أن الله سيحانه بذاته فوق العرش وعلمه بكل مكان وأنه ينزل إلى السماء الدنيا، وأنه يغضب ويرضى ويتكلم بما شاء»، قال ابن عبد البر: «أجمع علماء الصحابة والتابعين الذين حمل عنهم التأويل، قالوا: هو على العرش وعلمه في كل مكان، وما خالفهم في ذلك أحد يحتج بقوله». والكلام في هذا أكثر من أن يحصى، وجميعه مدون في كتاب العلو للحافظ الذهبي ويلزم مراجعته(١).

لكن وذلك من شهديد ما يؤسف له يذكر المتأولون ذلك وينقلونه عن أحمد وغيره ليستدلوا به على مشروعية التأويل، وهم لجهلهم بحقيقة الأمر ينقضون- يما ينقلونه عنهم دون أن يشعروا-كلامهم في استواء الله وفوقيته وعلوه على عرشيه، إذ كيفَ تُتسنى لهم أن يعشرفوا بأن له استواءً وينقلون عن السلف ما يثيته ويفيد حمله على حقيقته ثم يتأولونه بعد ذلك بأنه بمعنى الاستقرار او الاستيلاء ويقولون إنه على خلاف ظاهره وأنه محمول على المجاز، ضاربين بكلام السلف عُرض الحائط ومخالفين بذلك ما نقلوه عنهم وما أجمعوا عليه من القول يفوقيته وما يقضي به العقل من أن كل ما كان ثابتًا لابد أن يكون له كيفية، وذلك عقيب تلاعبهم بالألفاظ وسلوكهم فيما ذهبوا إليه مسلك الجهمية وبعد ادعائهم بأنه: «لا يجوز حمل قوله-أي مجاهد- على العلو الحسى فإنه يوجب المشابهة بينه وبين خلقه وذلك خلاف ما دلت عليه تلك الآبة المحكمة: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيَّءٌ ﴾ [الشورى: ١١]، وهو كالم حق ممزوج بكثير من الباطل كما سيتضح لنا في الكلام عن نفي الكيف في تصبور السلف؟ قال الإمام ابن عبد البر: «أجمع علماء الصحابة والتابعين الذين حُـمل عنهم التـأويل، قـالوا: هو سبحانه على العرش وعلمه في كل مكان وما خالفهم في ذلك أحد يحتج بقوله»(٢)، وساق مثل هذا

وعدم وجود رواية واحدة منها بلفظ (تنزل رحمة ربنا) حتى يحمل ما خرج عن نظائره عليه، ومنها تضافر القرائن الدالة على إرادة المعنى الحقيقي كقوله: (ينزل ربنا إلى سماء الدنيا)، وقوله: «من ذا الذي يسالني فأعطيه... إلخ»، وقوله في بعضها: «فيكون كذلك حتى يطلع الفجر ثم يعلو على كرسيه»، فهذا وغيره مانع من حمله على المجاز، ومن التأويل غير المسروع والمضالف لما عليه ظاهر نصوص الوحبين تأويل المجيء في قبوله تعبالي: ﴿ وَجِناءَ رَبُّكَ ﴾ [الفجر: ٢٢] بقدرته أو بمجيء أمره، فـهـو فضلاً عما اشتمل عليه من تكذيب لكتاب الله ولنصوص السنة المطهرة، فإن فيه خروجًا على الأصل وادعاء حذف ما لا دليل على حذفه، بل فيه مخالفة للديل على عدم الحذف؛ لأن عطف مجيء الملك على مجيئه سبحانه دال على تغاير المجيئين وأن مجيء كلِّ إنما هو بحسبه، ولنفس العلة يُستبعد عطف الملك على الأمر أو القدرة المقدرين إذ ذلك مما لا يستسيغه عقل، يضاف لذلك أن اطراد نسبة المجيء للفصل بين العباد يوم القيامة والإتيان ونحوهما من صفات الأفعال إليه سبحانه دليل الحقيقة، إذ لو كانا مستحيلين على الله لكانا كالأكل والنوم والغفلة ولما ساغ أن ينسبها سبحانه إلى نفسه، بل إن في إنكار ونفي ذلك إلحادًا في أسمائه وصفاته؛ لكون المجيء والإتيان وكذا النزول والاستواء كلها من أنواع أفعاله، وأفعاله كصفاته قائمة به، فكيف يتأتى نفيها عنه وهو الفعال لما يريد؛ بل كيف يتأتى نفيها ولولاها لم يكن فعالاً ولا موصوفاً بصفات الكمال؟ لكن الأوهام الباطلة والعقول الفاسدة لما فهمت من نزول الرب ومجيئه وإتيانه واستوائه ما فهمته من فعل المخلوق نفتها عنه، فوقعت بذلك في محذروين: أولهما: التشبيه، وثانيهما: التعطيل.

وما ادعى على الإمام مالك في أن نزوله سبحانه نزول رحمة، وادعى على الإمام أحمد في أمر المجيء وأنه مجيء أمره وقدرته، وكذا ما احتيل به على

الإمام البخاري والخطابي وسفيان الثوري، كذب وافتراء لتعارضه مع ما جاء في مذاهبهم، يقول الذهبي في تعليقه على ما ورد عن مالك من أن الاستواء منه تعالى معلوم والكيف غير معقول: «هذا ثابت عن مالك، وهو قول أهل السنة قاطبة، أن استواءه معلوم كما أخبر في كتابه وأنه كما يليق به لا نتعمق ولا نتحذلق ولا نخوض في لوازم ذلك نفيًا ولا إثباتًا، بل نُسكت ونقف كما وقف السلف، ونعلم بقينًا مع ذلك أن الله لا مثل له في صفاته ولا في استوائه ولا في نزوله سبحانه وتعالى عما يقول الظالمون علواً كديرًا»(١).

ويقول أبو نصر السجزي: «أئمتنا كسفيان الشوري ومالك وحماد بن سلمة وحماد بن زيد وسفيان بن عيينة والفضيل وابن المبارك وأحمد وإسحاق متفقون على أن الله سبحانه بذاته فوق العرش وعلمه بكل مكان وأنه ينزل إلى السماء الدنيا وأنه يغضب ويرضى ويتكلم بما شناء»(٢).

ويقول الإمام الطحاوي: «قولنا الذي نقول به وديانتنا التي ندين بها: التمسك بكتاب ربنا عز وجل وبسنة نبينا محمد 🐲 وما روي عن السادة الصحابة والتابعين وأئمة الحديث، وبما كان يقول به أبو عبد الله أحمد بن محمد بن حنبل، وأن الله تعالى استوى على الوجه الذي قاله وبالمعنى الذي أراده استواء منزهًا عن المماسية والاستقرار والتمكن والحلول والانتقال لا يحمله العرش بل العرش وحملته محمولون بلطف قدرته ومقهورون في قبضته وهو فوق العرش، فوقية لا تزيده قربًا إلى العرش والسماء»، وذكر ضمن ما ذكر: «ونقول إن الله يجيء يوم القيامة كما قال سبحانه: ﴿ وَجَاءَ رَبُّكَ وَ الْمُلَكُ صَنَّا صَنَّا ﴾ [الفجر: ٢٢](٣).

فاللهم اهدنا لما اختلف فيه من الحق بإذنك واهدنا إلى صراطك المستقيم، وأخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

<sup>(</sup>١) مختصر العلو للشيخ الألباني (ص٢٨٣، ٢٥٣). (٢) المختصر (ص ٢٤٩).

<sup>(</sup>٤) ينظر المختصر (ص٥٩٥). (٣) ينظر مختصر العلو (١٦٠، ١٧١، ٢٠٠، ٢٨٠، ٢٢٢, ٢٢٤).

<sup>(</sup>٥) ينظر المختصر (ص٢٥١). (٦) المختصر (ص٢٦٧). (٧) ينظر المختصر (ص٢٥٣، ٢٦٢، ٢٦٦، ٢٦٨).

<sup>(</sup>٧) المختصر (ص٢٦٨). (٨) المختصر (ص١٩٧، ١٤٦، ١٥١). (٩) المختصر (ص١٨٨، ١٩٤).

<sup>(</sup>۱۰) المختصر (ص۲۰۳، ۲۲۰). (۱۱) المختصر (ص۲۲، ۲۵۰). (۱۲) المختصر (ص۲۴۷، ۲۵۳). (١٣) المختصر (ص٢٥٥ – ٢٦٤). - (١٤) المختصر (ص٢٦٦، ٢٨١).

<sup>(</sup>١٥) آخرجها أحمد من حديث أبي هريرة ورواها مسلم عنه وعن أبي سعيد. (١٦) المختصر (ص١٤٢).

<sup>(</sup>١٧) المختصر (ص٢٦٦)، وينظر أعلام النبلاء (١٧/١٥٦). (۱۸) الإبانة بتحقيق د / فوقية حسين محمود (ص۲۰، ۳۰).



الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد.

فلا يزال الحديث موصولاً حول هدي النبي ﷺ في التعامل مع المخطئين، وفي هذه الحلقة الأخيرة نتناول:

#### ١٠- الإحسان اليهم:

إذا كان الشرع المطهر ندب إلى الإحسان إلى العجماوات والدواب؛ فجعل الإحسان إلى الحيوان مما تغفر به الذنوب وتعظم به الأجور كما في حديث سقي الكلب وغيره، ففي كل ذات كبد رطبة أجر؛ فكيف بالإحسان إلى الناس، فضلاً عن الموحدين، حتى وإن كان من المذنبين والمخطئين، فالإحسان هو لب الإيمان، وروح الإسلام، وكمال الدين، وقد بوب الإمام البخاري في الأدب المفرد باب الإحسان إلى البر والفاجر.

قال الراغب: مقام الإحسان إلى المسيء ومقابلة إساءته بالصلة من كمال الإيمان الموجب للرفعة.

ولقد أباح الله تعالى الإحسان للكافرين غير المحاربين، والبر بهم قولاً وفعلا، تأليفاً لقلوبهم، وترغيباً لهم في الإسلام، فكيف بالمسلمين، وإن كانوا مذنبين أو مخطئين ما داموا في الجملة من الموحدين.

ولقد أعطى النبي تله صنفوان بن أمية من غنائم حنين وقد كان شهدها مشركا، قال: فلم يزل يعطيني حتى صار أحب الناس إلي بعد أن كان أبغض الناس إلي.

وعن سعيد بن أبي سعيد أنه سمع أبا هريرة يقول: بعث رسول الله ﷺ خيلا قبل نجد فجاءت برجل من بنى حنيفة يقال له ثمامة بن أثال سيد

ووالحلقة الرابعة وو

## إعداد/محمد فتحي

أهل اليمامة فربطوه بسارية من سواري المسجد فخرج إليه رسول الله في فقال: ماذا عندك يا ثمامة فقال: عندي يا محمد خير، إن تقتل تقتل ذا دم وإن تنعم تنعم على شاكر وإن كنت تريد المال فسل تعط منه ما شئت فتركه رسول الله في حتى كان بعد الغد فقال كما قال في اليوم الأول ثم في اليوم الثالث.

فقال رسول الله والطقوا ثمامة فانطلق إلى نخل قريب من المسجد فاغتسل ثم دخل المسجد فقال: أشهد أن لا إله إلا الله وأشهد أن محمدا عبده ورسوله، يا محمد والله ما كان على الأرض وجه أبغض إلى من وجهك فقد أصبح وجهك أحب الوجوه كلها إلى، والله ما كان من دينك فأصبح دينك أحب الدين كله إلى، والله ما كان من بلد أبغض إلى من بلدك فأصبح بلدك ما كان من بلد أبغض إلى من بلدك فأصبح بلدك أحب البلاد كلها إلى وإن خيلك أخذتني وأنا أريد العمرة فماذا ترى؛ فبشره رسول الله وأمره أن يعتمر فلما قدم مكة قال له قائل: أصبوت؛ فقال الايكم من اليمامة حبة حنطة حتى ياذن فيها رسول الله ...

فانظر - رحمني الله وإياك - كيف فعل الإحسان بقلب صفوان وثمامة وكانا على الشرك فقادهما إلى الإيمان، فكيف إذا كان الإحسان بالموحدين وإن كانوا مخطئين أو مذنبين والأمثلة في عصر النبوة والخلفاء الراشدين أكثر من أن تحصر أو تعد.

## ١١- استخدام العبارات اللطيفة في إصلاح الخطأ؛

القول الحسن سهم يصل إلى القلوب المغلقة يصنع فيها الأعاجيب، ﴿فَإِذَا الَّذِي بَيْنَكَ وَبَيْنَهُ عَدَاوَةٌ كَأَنَّهُ وَلِيُّ حَمِيمٌ ﴾.

قال القرطبي: قال أبو العالية: قولوا لهم الطيب من القول وجازوهم باحسن ما تحبون أن تجازوا به هذا كله حض على مكارم الأخلاق فينبغي للإنسان أن يكون قوله للناس لينًا ووجهه منبسطًا طلقًا مع البر والفاجر والسني والمبتدع من غير مداهنة ومن غير أن يتكلم معه بكلام يظن أنه يرضى مذهبه لأن الله تعالى قال لموسى وهارون: «فقولا له قولاً لينا» فالقائل ليس بأفضل من موسى وهارون والفاجر ليس بأخبث من فرعون وقد أمرهما الله تعالى باللين معه.

إذا كنا ندرك أن القــول الحــسن يصنع الأعـاجـيب، وإن من البـيـان لسـحـرًا فلمـاذا لا نستخدم سحر البيان في معالجة الأخطاء؟

وكان النبي الكريم على يستخدم الأسلوب الحكيم أيضاً مع أصحابه، والسر في تأثير هذه العبارات الجميلة، أنها تشعر بتقدير وجهة نظر الآخرين، ومن ثم يشعرون بإنصافك فيعترفون بالخطا ويصلحونه، وهذا هو المطلوب، فإن المطلوب هو إصلاح الخطأ وليس الانتقام والتشقى من المخطئ.

#### ١٢ - الدعاء لهم بالهدائة:

لقد ربى النبي المنه على الرفق بالناس كل الناس ومحبة الخير لهم، والأخذ بأيديهم إلى النجاة بشتى الأسباب الموصلة إليها، ومن ذلك اللجوء إلى الله تعالى بالدعاء للعاصين والمخطئين، بل والكافرين بالهداية والتوبة والاستقامة، وعدم الدعاء عليهم، فالدعاء سهم لا بخطئ ولا برد.

عن أبي هريرة قال كنت أدعو أمي إلى الإسلام وهي مشركة فدعوتها يوما فأسمعتني في رسول الله على ما أكره، فأتيت رسول الله على وأنا أبكي قلت: يا رسول الله إني كنت أدعو أمي إلى الإسلام

فتأبى على فدعوتها اليوم فأسمعتني فيك ما أكره فادع الله أن يهدي أم أبى هريرة فقال رسول الله 🛎: اللهم اهد أم أبي هريرة فخرجت مستبشرا بدعوة نبى الله 👺 فلما جئت فصرت إلى الباب فإذا هو مجاف فسمعت أمى خشف قدمى فقالت: مكانك يا أبا هريرة وسمعت خضخضة الماء، قال: فاغتسلت ولبست درعها وعجلت عن خمارها ففتحت الباب ثم قالت: يا أبا هريرة اشهد أن لا إله إلا الله واشبهد أن محمدا عبده ورسوله، قال: فرجعت إلى رسول الله ﷺ فأتيته وأنا ابكى من الفرح، قال قلت: يا رسول الله؛ أبشر قد استجاب الله دعوتك وهدى أم أبي هريرة فحمد الله وأثنى عليه وقال خيرا، قال قلت: يا رسول الله ادع الله أن يحببني أنا وأمي إلى عباده المؤمنين ويحببهم إلينا، قال فقال رسول الله ﷺ: «اللهم حبب عُبيدك هذا- يعنى أبا هريرة- وأمه إلى عبادك المؤمنين وحبب إليهم المؤمنين، فما خلق مؤمن يسمع بي ولا يراني إلا أحبني..

وعن عبد الله بن مسعود قال: كأني أنظر إلى النبي الله يحكي نبياً من الأنبياء ضربه قومه فادموه وهو يمسح الدم عن وجهه ويقول: « اللهم اغفر لقومي فإنهم لا يعلمون ».

وهذا نبي الله يوسف عليه وعلى نبينا الصلاة والسلام لما أخطأ إخوته في حقه وأقروا له بأنهم أساءوا إليه؛ «قال: لا تثريب عليكم اليوم» أي لا تأنيب ولا عتب عليكم اليوم» ولا أعيد عليكم ذنبكم في حقي بعد اليوم ثم زادهم الدعاء لهم بالمغفرة فقال: «يغفر الله لكم وهو أرحم الراحمين».

عن أبي هريرة قال: قدم الطفيل وأصحابه فقالوا: يا رسول الله إن دوسا قد كفرت وأبت فأدع الله عليها فقال: اللهم اهد دوسا وائت بهم. فكان لدعوته لهم أثر في هدايتهم.

عن عطاء بن مسلم قال: سمعت العلاء بن المسيب يقول: سرق للربيع بن خثيم فرس فقال أهل مجلسه: ادع الله عليه قال: بل أدع الله له؛ اللهم إن كان غنيا فأقبل بقلبه وإن كان فقيرا فأغنه.

خلق الله عـز وجل المخلوقات وأرسل الرسل وأنزل الكتب وفضل الله عز وجل بعض المخلوقات على بعض وبعض الرسل على بعض وبعض الكتب على بعض، وفي هذه المقالة نستعرض بعضًا مما ورد فيه التفضيل فنقول وبالله التوفيق:

١- أفضل الأمكنة في الأرض كلها «مكة »: عن عبد الله بن عدى بن حمراء الزهري قال: رأيت رسول الله 😅 على راحلته واقفًا بالحزورة بقول: «والله إنك لخير ارض الله، وأحب أرض الله إلى الله، ولولا أني خرجت منك ما خرجت». [صحيح ابن حبان]

أفضل البقاع «الساجد»: عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «أحب البلاد إلى الله مساحدها وأبغض البلاد إلى الله أسواقها».

أفضل المساجد: عن جابر رضى الله عنه أن رسول الله صلى قال: «صلاة في مسجدي هذا أفضل من الف صلاة فيما سواه إلا المسجد الحرام، وصلاة في المسجد الحرام أفضل من مائة ألف صلاة فيما سيو اه». [صحيح ابن ماجه للألباني ١٤٢٧]

#### ٢- أفضل الأزمنة:

آ- أفضل الشهور «شهر رمضان»: قال تعالى: ﴿ شَبَهُرُ رَمَضَانَ الَّذِي أَنْزِلَ فِيهِ القُرْآنُ هُدِّي لَلنَّاسِ وَيَيِّنَاتِ مِنْ الهُدَى وَالْفُرْقَانِ فَمَن شَهَدَ مِنكُمُ الشُّهُرُّ فُلْتُصِيمُهُ ﴾ [البقرة: ١٨٥].

عن أبى هريرة رضى الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «أتاكم رمضان شبهر مبارك، فرض الله عز وحل عليكم صيامه، تفتح فيه أبوات السماء وتغلق فيه أبواب الجحيم، وتغل فيه مردة الشياطين، لله فيه ليلة خير من الف شهر من حرم خيرها فقد حرم». [أخرجه النسائي، وصححه الألباني]

ب- أفضل الأيام: «الأيام العشر من ذي الحجة»: قال تعالى: ﴿ وَالْفُحْرِ (١) وَلَيَالَ عَشَّر ﴾ قال ابن عباس: أنه عشر ذي الحجَّة، وقال تعالى: ﴿ وَيَذْكُرُوا اسنْمَ اللَّهِ فِي أَيَّام مُسعُلُومَاتٍ ﴾ [الحج: ٢٨]، قال ابن عباس: هي أيام العشر.

عن حاير بن عبد الله رضى الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «أفضل أيام الدنيا أيام العشر». [رواه ابن حبان وصححه الالباني في صحيح الجامع ١١٤٤]. وقال: «ما من أمام أعظم عند الله ولا أحب إلى الله العمل فيهن من أيام العشير». [رواه احمد في مسنده عن ابن عمر وإسناده صحيح] ج- أفضل الليالي « ليالي عشر رمضان »: عن

### اعداد الستشار/أحمد السبك

عائشة رضى الله عنها أن النبي ﷺ «كان إذا دخل العشير أحيى الليل وأيقظ أهله وشيد المئزر». [رواه البخاري ومسلم]. وفي رواية لمسلم: «كان يجتهد في العشر الأواخر ما لا يحتهد في غيره».

د - أفضل أيام السنة «يوم عرفة»؛ عن جابر بن عبد الله عن النبي ﷺ أنه قال: «ما من يوم أفضل عند الله من يوم عرفة ينزل الله تبارك وتعالى إلى السماء الدنجا فحجاهي بأهل الأرض أهل السماء فيقول: انظروا إلى عبادي شعثًا غبرًا ضاحين جاؤوا من كل فج عمدق برجون رحمتي ولم يروا عذابي فلم ير أكثر عتقا من النار من يوم عرفة».

[أخرجه ابن حبان وهو صحيح لغيره]

وعن عائشة رضى الله عنه قالت: قال رسول الله 🐲 : «ما من يوم أكثر من أن يعتق الله فيه عبدًا أو أمة من النار من يوم عرفة، وإنه ليدنو ثم يباهي بهم الملائكة فعقول: ماذا أراد هؤلاء». [رواه مسلم]

ه- أفضل أيام الأسبوع « يوم الجمعة »: عن أبي هريرة رضى الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ : «خيرً يوم طلعت عليه الشمس يوم الجمعة، فيه خُلق أدم، وفيه أدخل الجنة، وفيه أخرج منها». [رواه مسلم]

و- أفضل ساعة في اليوم: عن أبي هريرة رضى الله عنه أن رسول الله ﷺ ذكر يوم الجمعة فقال: «فيها ساعة لا يوافقها عبدُ مسلم وهو قائم يصلي يسال الله شبيئًا إلا أعطاه». [رواه البخاري ومسلم]. وقد اختلف فيها على أقوال منها:

١- بعد طلوع الفجر إلى طلوع الشمس.

٢- بعد الزوال.

٣- إذا أذن المؤذن لصلاة الجمعة.

٤- إذا قعد الإمام على المنسر حتى يفرغ.

٥- بعد العصر إلى أن تغرب الشمس.

ز- أفضل ليالي السنة « ليلة القدر»:

قَالَ تَعَالَى: ﴿ إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةِ القَّدِّرِ (١) وَمَا أَدْرَاكَ مَا لَيْلَةُ القَـدُّرِ (٢) لَيْلَةُ الْقَدْرِ خَيْرٌ مِّنْ أَلْفِ شُـهُر﴾ [القدر: ١-٣]، وقال: ﴿إِنَّا آنزُلْنَاهُ فِي لَيْلَةٍ مُتَارِكَةً إِنَّا كُنَّا مُنذِرِينَ ﴾ [الدخان:٣]

عن أبى هريرة رضى الله عنه قال: قال رسول اللَّهُ ﷺ: «من قام لبلة القدر إيمانًا واحتسابًا، غُفر له ما تقدم من ذنبه». [رواه البخاري ومسلم].

ع- أفضل ساعة في الليل: عن جابر بن عبد الله

رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله عنه يقول: «إن في الليل لساعة لا يوافقها رجل مسلم يسال الله تعالى خيرًا من أمر الدنيا والآخرة إلا أعطام إياه وذلك كل ليلة». [رواه مسلم].

وهذه الساعة في ثلث الليل غالبًا لقوله :: «ينزل ربنا إلى السماء الدنيا كل ليلة حين يبقى ثلث الليل الآخر فيقول: من يدعوني فاستجيب له، من يسالني فاعطيه، من يستغفرني فاغفر له». [منفق عليه].

٣- أفضل الناس:

ا - خلق الله الناس وقضل بعضهم على بعض فساصطفى الرسل من فساصطفى الأثبياء منهم واصطفى الرسل من الأنبياء واصطفى أولي العزم من الرسل: «نوح، وإبراهيم، محمدا من أولي العزم من الرسل: «نوح، وإبراهيم، وموسى، وعيسى، ومحمد» قال تعالى: ﴿تِلْكَ الرُسُلُ فَضَلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضٍ ﴿ البقرة: ٢٥٣]، وقال ﷺ: فَنا سيد ولد أدم ولا فضر».

[رواه ابن ماجه عن ابي سعيد وصححه الالباني].

الصديق ثم عمر، عن علي أن النبي خف نظر إلى أبي بكر وعمر فقال: «هذان سيدا كهول أهل الجنة من الأولين والأخسرين إلا النبييين والمرسلين لا تخبرهما يا علي». [رواه الترمذي وصححه الالباني]. وفي صحيح البخاري عن محمد ابن الحنفية قال: قلت صحيح البن أبي طالب) أي الناس خير بعد رسول الله خوة قال: «أبو بكر». قلت: ثم من قال: «ثم عمر» وخشيت أن يقول عثمان، قلت: ثم من قال: ما أنا إلا وخل من المسلمين.

٣- أفضل النساء: «مريم، واسية، وخديجة، وفاطمة «عن أبي موسى عن النبي قال: «كمل من الرجال كثير، ولم يكمل من النساء إلا مريم بنت عمران، وأسية امراة فرعون، وفضل عائشة على النساء كفضل الثريد على سائر الطعام». [منفق عليه]

وعن علي بنّ أبي طالب رضي الله عنه عن النبي الله عنه عن النبي الله عنه عن النبي الله قال: «خير نسائها خديجة». [رواه البخاري]. وفي الحديث: «فاطمة سيدة نساء أهل الجنة». [رواه البخاري]

4- أفضل الملائكة « جيريل عليه السلام»:

قال تعالى حاكيًا عن جبريل عليه السلام: ﴿ إِنَّهُ لَقَـوْلُ رَسُولٍ كَـرِيمٍ (١٩) ذِي قُـوُّةٍ عِنْدَ ذِي العَـرْشُ مَكِينِ ﴾ [التعوير: ١٨. ٢٠].

أَ- أَفْضُلُ الْكَتَبِ: "الْقَرَآنُ الْكُرِيمِ" : فقد كتب الله الحفظ والنقل المُتواتر دون تحريف أو تبديل ولم تكن هذه الميزة لكتاب آخر من الكتب السابقة لأنها جاءت موقوتة بزمن خاص، قال تعالى: ﴿ إِنَّا نَحْنُ نَزُلْنَا الذَّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ ﴾ [الحجر: ١]، وتجاوزت رسالة القرآنُ الإنس إلى الجن، قال تعالى: ﴿ وَإِنْ لَهُ لَحَافِظُونَ ﴾ والمُنَّ يَسْتُمِعُونَ القُرُّانَ فَلَمَّا صَرَفْنَا إِلَيْكَ نَفَرًا مَنَ الجنِّ يَسْتُمِعُونَ القُرُّانَ فَلَمَّا حَضَرُوهُ قَالُوا أَنصِتُوا فَلَمًا قُضِي وَلُواْ إِلَى قَوْمِهِم

مُّنذرينَ ﴾ [الأحقاف: ٢٩].

أ- أفضل الجهاد: عن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «أفضل الجهاد كلمة عدل عند سلطان جائر».[خرجه أبو داود وصححه الالباني] 

- أفضل الذكر والدعاء: عن جابر بن عبد الله رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول: «أفضل الذكر لا إله إلا الله، وأفضل الدعاء الحمد لله. [رواه الترمذي وحسنه الالباني]

٨- أفضل الصدقة:

 أ- عن حكيم بن حزام قال: قال رسول الله ﷺ:
 «أفضل الصدقة ما كان من ظهر غني واليد العليا خير من اليد السلفي وابدأ يمن تعول».

[رواه النسائي وصححه الإلياني]

ب- عن أبي أمامة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «أفضل الصدقات ظل فسطاط في سبيل الله ومنيحة خادم في سبيل الله». [رواه الترمذي وحسنه اللبا».

٩- أفضل الصلاة؛ عن حميد بن عبد الرحمن قال: قال رسبول الله ﷺ: «أفضل الصبلاة بعد الفريضة قيام الليل». [رواه النسائي وصححه الالبائي]

- عن زيد بن ثابت رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «أفضل صلاتكم في بيوتكم إلا المكتوبة». [رواه الترمني وصححه الالباني]

أفضل الصيام: عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله في: «أفضل الصيام بعد شهر رمضان صيام شهر المحرم». [رواه الترمذي وصححه الإلباني] - عن عبد الله بن عمرو رضي الله عنه قال: قال رسول الله في: «أفضل الصوم صوم أخي داود كان يصوم يومًا ويفطر يومًا». [رواه الترمذي وصححه الإلباني]

١١- أَهُ صَلَ دِينَار؛ عن ثوبان رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «أَهْ صَل الدينار دينار ينفقه الرجل على دابته في سبيل الله، ويدنار ينفقه الرجل على أصحابه في سبيل الله». [رواه الترمذي وصحه الالباني]

١٢- أفضل المسلمين: عن عشمان بن عفان رضي
 الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «أفضلكم من تعلم
 القرآن وعلمه». [رواه ابن ماجه وصححه الابباني]

١٣- أفضل ما يغير به الشيب، عن أبي ذر رضي
 الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «أفضل ما غيرتم به الشمط الحناء والكتم». [رواه النسائي وصححه الالبائي]

١٤- أفضل ماء على وجه الأرض عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: قال رسول الله ﷺ: «خير ماء على وجه الأرض ماء زمزم، فيه طعام من الطعم وشفاء من السقم».

[رواه الطبراني وابن حبان وضححه الإلباني في صحيح الجامع] هذا ما تيسر لنا جمعه في هذا المقام، ولله الحمد والمنة.



ندعوك أخي المسلم للمشاركة في نشر العقيدة الصحيحة والعلم النافع عسى الله أن يهدي بك بعض خلقه، قال صلى الله عليه وسلم: « لأن يهدي الله بك رجلاً واحداً خيرٌ لك من حمر التّعم».

يمكنك المشاركة بدعم مجلة التوحيد بتوزيعها بالداخل؛ السنة الكاملة ٢٠ جنيها مصرياً أو ١٥ ريالاً، و ٢٠ دولاراً أو ٥٥ ريالاً قيمة الاشتراك الخارجي، لتوزع مجاناً لطالب علم، أو معلم، أو واعظ ينفع الله به مجتمعه.

ويمكنك المشاركة بدعم المجلة بعمل حوالة بنكية أو سويفت أو تلكس أو شيك مصرفي على بنك فيصل الإسلامي- فرع القاهرة- حساب رقم ١٩١٥٩٠ باسم مجلة التوحيد- أنصار السنة. ونسأل الله التوفيق للجميع

**Upload by: altawhedmag.com** 

