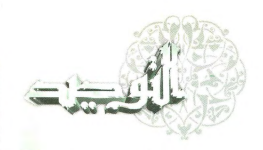


النومآية من آيات الله الجهاد في سبيل الله

ا أخوة اللهين وأخوة النسب



Upload by: altawhedmag.com



• صاحبة الامتياز •





المشرف العام

# د. جمال المراكبي

اللجنة العلمية

زكرياحــســيني جمال عبدالرحمن مـجــدىعــرفــات



التنفيذ والطباعة مطابع الأهم التجارية - قليوب - مصر



صورة الغراف

# ه القراء العدل..والرفق

عن عبد الرحمن بن شيماسة قال: أتيت عائشة أسألها عن شيء، فقالت: ممن أنت؟ فقلت: رجل من أهل مصر. فقالت: كيف كان صاحبكم لكم في غزاتكم هذه؟ فقال: ما نقمنا منه شيئًا، إن كان ليموت للرجل منا البعير فيعطيه البعير، والعبد فيعطيه العبد، ويحتاج إلى النفقة فيعطيه النفقة.

فقالت: أما إنه لا يمنعني الذي فعل في محمد بن أبي بكر، أخي، أن أخبرك ما سمعت من رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول في بيتي هذا «اللهم من ولي من أمر أمتي شيئًا فشق عليهم فاشق عليه، ومن ولي من أمر أمتي شيئًا أمتي شيئًا فرفق بهم فارفق به»

د. جمال المراكبي

التحرير / ٨ شارع قوله\_عابدين\_القاهرة ت: ٣٩٣٦٥١٧ المركز العام: القاهرة ـ ٨ شارع قوله\_عابدين



# رئيس التحرير جمال سعد حاتم مدير التحرير الفني حسين عطا القراط

التوزيع الداخلي: مؤسسة الأهرام وفروع أنصار السنة المحمدية

الافتتامية : المعال في المعالية

# البريدالإلكتروني

Mgtawheed@hotmail.com الجادة على الانتخاص Shatem@hotmail.com see@islamway.net التوزيعوالاشتراكات www.altawhed.com

# ثمن النسخة:

مصرحنيه واحد، السعودية ٦ ريالات، الإمـــارات ٦ دراهم، الكويت ٥٠٠ فلس، المغرب دولار أمريكي، الأردن ٥٠٠ فلس، العراق ٧٥٠ فلساً، قطر ٦ ريالات، عمان نصف ربال عماني.



الاشتراك السنوي: ١- في الداخل ١٥ جني هـا (بحـوالة بريدية داخلية باسم مجلة التوحيد ـ على مكتب بريد عابدين). ٢ ـ في الخارج ٢٠ دولاراً أو ٢٥ ريالا سعوديا أوما

يسادي. ترسل القيمة بحوالة بنكية أو شيك على بنك فيصل الإسلامي - فرع القاهرة - باسم مجلة التوحيد - أنصار السنة (حساب رقم / ١٩١٥٩٠).

مطابع التجارية - قليوب - مصر

# عيدا الله و

| in the                                           | د. جمال المراكبي        | الافتتاحية: الجهاد في سبيل الله         |
|--------------------------------------------------|-------------------------|-----------------------------------------|
| 0                                                | رئيس التحرير            | كلمــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| 9                                                | د. عبد العظيم بدوي      | التفسير : سورة الجمعة                   |
|                                                  | لنسب                    | باب السنة: أخوة الدين وإخوة ا           |
| 17                                               | زكريا حسيني محمد        |                                         |
| باب منبر الحرمين: السلاح المهجور «الدعاء والذكر» |                         |                                         |
| 10                                               | صالح آل طالب            |                                         |
| 19                                               | متولي البراجيلي         | نظرات على فهم النص                      |
| 17                                               | محمد بن حسين يعقوب      | نظرة عقدية للواقع                       |
| 40                                               | صلاح عبد الخالق محمد    | كيف تعبد الله الاف السنين               |
| 44                                               | اسامة سليمان            | مفاهيم عقائدية                          |
| ۳.                                               | مجدي عرفات              | الإعلام بسير الأعلام                    |
| 77                                               | محمد بن أحمد سيد أحمد   | العوامل المعينة على الثبات              |
| 47                                               |                         | واحة التوحيد                            |
| ۳۸                                               | زاق بن عبد المحسن البدر | الحوقلة عبد الر                         |
| 24                                               | عبد الرزاق السيد عيد    | باب السيرة: وقفات مع القصة              |
| 20                                               | أحمد عز الدين محمد      | الأسرة المسلمة وحسن الجوار              |
| ٤٧                                               | جمال عبد الرحمن         | أطفال المسلمين                          |
| 0.                                               | علاء خضر                | اقرأ من مكتبة المركز العام              |
| ٥٣                                               | أبو إسحاق الحويني       | أسئلة القراء عن الأحاديث                |
| 07                                               | لجنة الفتوى             | الفتاوى                                 |
| 09                                               | ابن عثيمين              | فتاوى                                   |
| 11                                               | محمد السقا عيد          | النوم أية من أيات الله تعالى            |
| 78                                               | محمد رزق ساطور          | المنح في المحن                          |
| 77                                               | حسن بن حمد العباد البدر | فضل أهل البيت عبد الم                   |
| 79                                               | ية على حشيش             | تحذير الداعية من القصص الواهم           |

فاكس: ٣٩٣٠٦٦٢ قسم التوزيع والاشتراكات ت: ٣٩١٥٤٥٦ هاتف: ٣٩١٥٤٧٦\_٣٩١٥٤٧٦





ففي هاتين الآيتين يتجلى موقع الجهاد في سلوك الأمة المسلمة، الأمة المؤمنة الراكعة الساجدة التي تعبد الله وتفعل الخير وتجاهد في سبيل الله. الأمة الوسط التي تتبوأ منزلة الشهادة على الناس وعلى الأمم يوم القيامة، الأمة التي ترفع لواء الجهاد في سبيل الله فتقوم بامر الله، وتدعو إلى سبيل الله بكل وسيلة من دعوة ومناصحة وتعليم ووعظ وقتال، الأمة التي تعتصم بالله مولاها ترجو تأييده وتوفيقه ونصره، هو نعم المولى ونعم النصير.

### مراتب الجهاد

مراتب الجهاد خمسة:

جهاد النفس، وجهاد الشيطان، وجهاد الكفار، وجهاد المنافقين، وجهاد أرباب الظلم والمنكرات.

فجهاد النفس أربع مراتب: إحداها: أن يجاهدها على تعلم الهدى ودين الحق الذي لا فلاح لها ولا سعادة في معاشها ومعادها إلا به.

الثانية: أن يجاهدها على العمل به بعد علمه.

الثالثة: أن يجاهدها في الدعوة إليه. وتعليمه من لا يعلمه.

الرابعة: أن يجاهدها على الصبر على مشاق الدعوة وأذى الخلق.

فإذا استكمل العبد هذه المراتب صار من الربانيين.

وأما جهاد الشيطان فمرتبتان: احداها جهاده على دفع ما يلقي إلى العبد من الشبهات والشكوك التي تقدح في الإيمان، ولا يتم ذلك إلا بالعلم واليقين.

الثانية: جهاده على دفع ما يلقي من الشهوات، ولا يتم ذلك إلا بالصبر عن المحارم والورع، وهو ثمرة الخوف والخشية من الله.

وأما جهاد الكفار والمنافقين فاربع مراتب، بالقلب واللسان والمال والنفس، وجهاد الكفار أخص باليد، وجهاد المنافقين أخص باللسان.

وأما جهاد أرباب الظلم والبدع والمنكرات فباليد مع القدرة، ثم باللسان، فإن عجز جاهد بقلبه «من رأى منكم منكرًا فليغيره بيده، فإن لم يستطع فبلسانه وإن لم يستطع فبقلبه وذلك أضعف الإيمان» [مسلم].

فهذه ثلاث عشرة مرتبة للجهاد.

#### أولوبات للجهاد

ولما كان جهاد أعداء الله في الخارج فرعًا عن جهاد العبد نفسه في ذات الله كما في الحديث «المجاهد من جاهد نفسه في طاعة الله» كان جهاد النفس مقدمًا على جهاد العدو وأصلا له، فإنه ما لم يجاهد نفسه أولا لتفعل ما أمرت به، وتترك ما نهيت عنه ويذللها لطاعة الله. لم يمكنه جهاد عدوه، فكيف يمكنه جهاد عدوه والانتصاف منه، وعدوه الذي بين جنبيه قاهر له متسلط عليه لم يجاهده ولم يحاربه في الله، بل لا يمكنه الخروج إلى عدوه حتى يجاهد نفسه على

بقلم د.جمال المراكبي



الخروج.

فُهْذَانَ عَدُوَّانَ قَد امتُحنَ العبد بجهادهما. وبينهما عدو ثالث لا يمكنه جهادهما إلا بجهاده، وهو واقف بينهما يثبط العبد عن جهادهما ويخذله، ولا يزال يخيل له ما في جهادهما من المشاق وترك حظوظ النفس وفوت اللذات، ولا يمكنه أن يجاهدهما إلا بجهاده وهو الشيطان الرجيم ﴿إِنَّ الشَّيْطَانَ لَكُمْ عَدُوًّ فَاتَّذَذُوهُ عَدُوًا إِنَّمَا يَدْعُو حَزْنَهُ لِنَكُونُوا مِنْ أَصِيْحَابِ السَّعِيرِ ﴾ [فاطر: ٦].

قال رسول الله عن «إن الشيطان قعد لابن أدم باطرقه، فقعد له بطريق الإسلام، فقال له: أتسلم وتذر دينك ودين آبائك وآباء أبيك قال: فعصاه فأسلم، ثم قعد له بطريق الهجرة فقال: أتهاجر وتذر أرضك وسماءك وإنما مثل المهاجر كمثل الفرس في الطول قال: فعصاه فهاجر، قال: ثم قعد له بطريق الجهاد فقال له: هو جهد النفس والمال فتقاتل فتقتل فتنكح المرأة ويقسم المال، قال: فعصاه فجاهد. قال رسول الله عن فمن فعل ذلك منهم فمات كان حقًا على الله أن يدخله الجنة، أو يقتل كان حقًا على الله أن يدخله الله أن يدخله الجنة، أو وقصته دابته كان حقًا على الله أن يدخله الجنة».

[رواه النسائي وأحمد بسند صحيح]

فهذه من الأعداء ثلاثة، أمر العبد بمجاهدتها، وسلطت عليه امتحانًا من الله له، فأعطى الله عباده مددًا وعدة وأعوانا وسلاحًا لهذا الجهاد، وأمرهم أن يأخذوا بأسباب النصر والظفر ﴿ وَأَعِدُوا لَهُمْ مَا اسْتَطَعْتُمْ مِنْ قُوهٌ وَمِنْ رِبَاطِ الخَيْلِ تُرهَبُونَ بِهِ عَدُوا اللهِ وَعَدُوكُمْ ﴾ [الأنفال: ٦٠]، وأعطى أعداءه مددًا وعدة وأعوانًا وسلاحًا وابتلي المؤمنين بالكافرين، وجعل بعضهم لبعض فتنة ليبلوا أخبارهم ﴿ وَلَوْ يَسْنَاءُ اللهُ لاَنْتَصَرَ مِنْهُمْ وَلَكِنْ لِيبُلُو بَعْضَكُمْ بِبَعْض ﴾ [محمد: ٤]، وأعراقتُكُمْ حَتَّى نَعْلَمَ المُجَاهِدِينَ مِنْكُمْ وَالصَّابِرِينَ وَنَبْلُو أَخْبَارِكُمْ ﴾ [محمد: ٣]، فهيا لعباده الأسباب وأمدهم بمدد من عنده وجند من جنده ﴿ إِذْ يُوحِي رَبُكَ إِلَى المُلْتِكِةِ أَنِّي مَعَكُمْ فَتَبَتُوا النَّذِينَ آمَنُوا سَتَأْلُقِي فِي قُلُوبِ الذِينَ كَفَرُوا الرُعْبَ فَاصُربُوا قَوْقَ الأَعْتَاقِ ﴾ [الأنفال: ١٢].

أسباب النصر وأسباب الهزيمة

وأخبرهم أنهم إن امتثلوا ما أمرهم به لا يزالون منصورين على عدوه وعدوهم وأنه إن سلطه عليهم فلتركهم بعض ما أمروا به، ولمعصيتهم له، ثم لم يؤيسهم ولم يقنطهم، بل أمرهم أن يستقبلوا أمرهم ويداووا جراحهم ويعودوا إلى مناهضة عدوهم، فينصرهم عليهم.

قال تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهُ يُدَافِعُ عَنِ النَّذِينَ آمَنُوا إِنَّ اللَّهَ لاَ يُحِبُّ كُلَّ خَوَانِ كَفُورِ \* أُذِنَ لِلَّذِينَ يُقَاتَلُونَ بِأَنَّهُمْ ظُلُمُوا وَإِنَّ اللَّهُ عَلَى نَصْرُهِمْ لَقَدِيرٌ \* النَّذِينَ أُخْرِجُوا مِنْ دِيَارِهِمْ بِغَيْرِ حَقَ إِلاَّ أَنْ يَقُولُوا رَبَّنَا اللَّهُ وَلَوْلاَ دَفْعُ اللَّهِ النَّاسَ بَعْضَهُمْ بِبَعْضِ لَهُدَّمَتْ صَنَوْامَعُ وَبِيعُ وَصِلْوَاتٌ وَمَسَاجِدُ يُذْكَرُ فِيهَا اسْمُ اللَّهِ كَثِيرًا وَلَيَنْصُرَنَّ اللَّهُ مَنْ يَنْصُرُهُ إِنَّ اللَّهُ لَقَوِي عَزِيزٌ \* الَّذِينَ إِنْ مَكَنَّاهُمْ فِي الأَرْضِ أَقَامُوا الصَّلاَةَ وَاتَوُا الرَّكَاةَ وَأَمَرُوا بِالمُعْرُوفَ وَنَهَوْا عَنِ الْمُنْكَرِ وَلِلَّهِ عَاقِيةً الأُمُورِ ﴾ [الحج:٣٨-٤١].

وهكذا أوجب الله الجهاد على أوليائه فبعد أن كانوا مُمنوعين من قتال الكفار ومأمورين بالصبر. أذن الله لهم في القتال ووعدهم بالنصر.

عن ابن عباس أن عبد الرحمّن بن عوف وأصحابًا له أتوا النبي ﷺ بمكة فقالوا: يا رسول الله إنا كنا في عز ونحن مشركون، فلما أمنا صرنا أذلة فقال، إني أمرتُ بالعفو فلا تقاتلوا، فلما حولنا الله إلي المدينة أمرنا بالقتال» [رواه النسائي بسند جيد].

التربية والإعداد قبل الجهاد

عن خباب قال: أتينا رسول الله ﷺ وهو متوسد بردة في ظل الكعبة فشكونا إليه فقلنا: ألا تستنصر لنا ألا تدعو الله لنا وجلس محمرا وجهه فقال: قد كان من

جهاد النفس، وجهاد الشيطان، وجهاد المنافقين، وجهاد المنافقين، وجهاد المنافقين، وجهاد المنافقين، وجهاد المنافقين، وجهاد المنافقين، قبلكم يؤخذ الرجل فيحفر له في الأرض ثم يؤتى بالمنشار فيجعل على رئسه فيجعل فرقتين ما يصرفه ذلك عن دين،ه ويمشط بأمشاط الحديد ما دون عظمه من لحم وعصب ما يصرفه ذلك عن دينه، والله ليتمن الله هذا الأمر حتى يسير الراكب ما بين صنعاء وحضرموت ما يخاف إلا الله تعالى والذئب على غنمه ولكنكم تعجلون،(١).

ومن الجهاد قيام الرجل بتربية أهله وولده وتعليمهم أمور دينهم وحثهم على حسن الخلق وطاعة الله وطاعة رسوله وترك المعاصى، وذلك بالحكمة والموعظة الحسنة، وتأديب من يخرج عن هذا النهج والصبر على ذلك وبذل الجهد فيه، فلا شك أنه من أعظم أنواع الجهاد، وثمرته الفوز بالجنة والنجاة من النار قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ وَالحَبَارَةُ عَلَيْهَا مَلَزِينَ آمَنُوا قُوا أَنْفُستَكُمْ وَالمَّارُا وَقُوبُهَا النَّاسُ وَالحَبَارَةُ عَلَيْهَا مَلَزِينَ أَمَنُوا قُوا أَنْفُستَكُمْ وَاَهْلِيكُمْ نَارًا وَقُوبُهَا النَّاسُ وَالحَبَارَةُ عَلَيْهَا مَلَزَكَةٌ غِلاَظٌ شَدِادٌ لاَ يَعْصُونَ اللَّهَ مَا أَمَرَهُمْ وَيَقْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ﴾ [التحريم:٦].

الجهاد فرض في الجملة بحسب الوسع والطاقة، فأما جهاد النفس في ذات الله تعالى، وجهاد الشيطان فهو فرض عين لا ينوب فيه أحد عن أحد، وأما جهاد الكفار والمنافقين فهو فرض كفاية قد يكتفي فيه ببعض الأمة إذا حصل منهم الكفار والمنافقين فهو فرض كفاية قد يكتفي فيه ببعض الأمة إذا حصل منهم مقصود الجهاد قال تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ الْمُؤْمِثُونَ لِيَنْفُرُوا كَافَةً فَلُولًا نَفَرَ مِنْ كُلَّ فِرْقَةً مَنْهُمْ طَانِفَةٌ لِيَتَفَقِّهُوا فِي الدِّينِ وَلِيَنْذِرُوا قَوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُوا إِلَيْهِمْ لَعَلَّهُمْ يَحْذَرُونَ ﴾ منهم أَنْفُر مِنْ كَانَ اللَّهُ الْحَمْرَ أُولِي الضَّرر والمتوبة:١٢٧]، وقال: ﴿ لاَ يَسْتُونِ اللَّهُ بِأَمْوَاللَهِمْ وَانْفُسِهِمْ فَضَلَ اللَّهُ المُجَاهِدِينَ بَامُوالهِمْ وَالْهُمْ وَانْفُسِهِمْ عَلَى اللَّهُ المُجَاهِدِينَ بَامُوالهِمْ وَانْفُسِهِمْ عَلَى اللَّهُ المُجَاهِدِينَ دَرَجَةٌ وَكُلاً وَعَدَ اللَّهُ الحُسْنَى وَفَضَلَ اللَّهُ المُجَاهِدِينَ عَلَى الْقَاعِدِينَ الْمُؤْمِدِينَ هَاهُوا إِلَيْهُمْ اللَّهُ الْحُسْنَى وَفَضَلَ اللَّهُ المُجَاهِدِينَ عَلَى اللَّهُ المُجَاهِدِينَ وَالنِينَ عَلَى اللَّهُ الْحُسْنَى وَفَضَلَ اللَّهُ المُجَاهِدِينَ عَلَى اللَّهُ المُعَلِينَ عَلَى اللَّهُ الْمَاءِينَ اللَّهُ الْمُولِينَ عَلَى اللَّهُ الْمُعَلِينَ اللَّهُ المُجَاهِدِينَ وَاللَّهُ المُعَلِينَ عَلَى اللَّهُ المُعَلِينَ اللَّهُ المُحَلِينَ عَلَى اللَّهُ المُعَلِينَ اللَّهُ المُعَلِينَ عَلَيْنَ عَلَى الْوَالِمُ الْمُعْلَعُولِينَ الْهُمْ الْمُهُمْ إِلَيْنَ اللَّهُ الْمُعَلِينَ عَلَى اللَّهُ الْمُعْلِينَ عَلَى اللَّهُ المُعْلِينَ عَلَى اللَّهُ الْمُعْلِينَ عَلَى اللَّهُ المُعْلِينَ اللَّهُ الْمُعْلَى اللَّهُ الْمُعْلِينَ عَلَى اللَّهُ الْمُعْلِينَ عَلَى اللَّهُ الْمُعْلِينَ اللَّهُ الْمُعْلِينَ اللَّهُ الْمُعْلِينَ اللَّهُ الْمُعْلِينَ عَلَى اللَّهُ الْمُعْلَى اللَّهُ الْمُعْلِينَ اللَّهُ الْمُعْلِينَ اللَّهُ الْمُعْلِينَ عَلَى اللَّهُ الْمُعْلِينَ اللَّهُ الْمُعْلِي

وفي الصحيح «من آمن بالله ورسوله وأقام الصلاة وصام رمضان كان حقًا على الله أن يدخله الجنة، جاهد في سبيل الله أو مات في أرضه التي ولد فيها». قالوا: أفلا نبشر الناس؟ فقال: «إن في الجنة مائة درجة أعدها الله للمجاهدين في سبيله ما بين كل درجتين كما بين السماء والأرض، فإذا سالتم الله فاسألوه الفردوس فإنه أعلى الجنة». [رواه البخاري]

وقد كان رسول الله ﷺ يخرج بنفسه للجهاد، ويبعث غيره أحيانا ويقول: «والذي نفسي بيده لولا أن رجالا من المؤمنين لا تطيب أنفسهم أن يتخلفوا عني، ولا أجد ما أحملهم عليه، ما تخلفت عن سرية تغدو في سبيل الله» [رواه البخاري].

فهذا يدل على أن القاعدين غير أثمين طالما تحقق مقصود الجهاد بغيرهم وقد وعد الله الطائفتين الحسنى، وفضل المجاهدين على القاعدين أجرًا عظيمًا.

متى يصبح الجهاد فرض عين؟

ويتعين الجهاد في الحالات الأتية:

١ - إذا التقى الزحفان وتقابل الصفان حرم على من حضر الانصراف وتعين عليه القتال لقول الله تعالى: ﴿إِذَا لَقِيتُمْ فَئِنَةٌ فَاثْبُتُوا ﴾ [الأنفال: ٤٥].

٢ - إذا هجم العدو على قوم، أو نزل بلدًا للمسلمين، وجب على هؤلاء المسلمين أن يدافعوا، ووجب على من يليهم من المسلمين أن يعينهم ويدفع عنهم وينصرهم بما يستطيع.

٣- إذا عين الإمام قومًا واستنفرهم لرمهم النفير معه، لقول الله تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا مَا لَكُمْ إِذَا قِيلَ لَكُمُ انْفُرُوا فِي سَبِيلِ اللّهِ اتُّاقَلْتُمْ ﴾ [التوبة:٣٨]، ولقول النبي ﷺ: «وإذا استنفرتم فانفروا».

جهادارباب الظلم والبدع والمنكراتباليد مع القدرة، ثم باللسان، فإن عجزجاهد بقلبسه

(١) [سنن أبي داود ج ٣ ص ٤٧ صحيح ابن حبان (٢٨٩٧) وصححه الالباني.

الله العدد الثالث ـ السنة الثانية والثلاثون

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على سيد المرسلين وعلى آله وصحبه ومن دعا بدعوته إلى يوم الدين وبعد:

فحين تقف القافلة حائرة على مفترق الطرق تعلم أن مصيرها مرتبط بمسيرتها، ونجاتها رهنٌ بصحة اختيارها، عليها حينئذ أن تبذل غاية جهدها في التحري والنظر، لتضع أقدامها على الطريق الصحيح، فتصل إلى غايتها ولو طال المسير.

إن أمة الإسلام وهي تعيش هذه الأيام مواقف استحان، بل مواقف صراع وابتلاء، لعلها تقف موقف صدق، ومقام محاسبة، تتفحص مسيرتها وتنظر إلى هدفها.

إن الأمة حين تحل عليها محنُ وتنزل بها نوازل تبدو عليها انعكاسات، وتظهر فيها تصرُّرفات، تدل على مسارها، وتشير إلى مواقع أقدامها، ماذا رسمت لنفسها؟ أو ماذا رُسم لها؟؟

وفي النوازل والأزمات يتعاظم الخطر على الهوية والثوابت، وتحتاج سفينة الأمة إلى قُوّاد مهرة يحسنون قيادتها إلى شياطئ السيلامة والنجاة وسياحل الأمان؛ حتى تُحفَظ للأمة حقوقها العقدية والأمنيّة في تحقيق كلمة التوحيد، وتوحيد الكلمة عليها؛ لأنها صمام الأمان أمام العواصف الهوجاء التي تمر بها أمّتنا، وتكاد لخطورتها أن تنسيها كل الأزمات التي مرت عليها في تاريخها المعاصر!!



# أعداء الأمسهم أعداء اليوم

لقد رأت الأمة في تاريخها الطويل من مواقف النصر والهزيمة، ما تراه كل أمّة، ولكن الخاتمة الثابتة والعاقبة الحسنة للمتقين إن شاء الله، ولو أعدنا النظر في التاريخ لوجدناه ناطقًا بهذا بأبلغ لسان وأوضح بيان.

ألم برمنا الشِّرق بدواهيه، فيساق إلينا حدوش التَّتر كالسيل الأطم، يَحُطُّ على بلدان الاسلام العامرة، كما يحط الجرادُ على الحقول الزّاهرة، حتى أبادت هذه الجبوش الممالك، وبلغ هولاكو عرش الخليفة بيغداد، فذيح الخليفة، وهدُّ العرش، وقوض الدولة، فإذا بغداد العظيمة حاضرة الدنيا وعاصمة الاسلام دمار بعد عمار، وخراب وأطلال، ثم ساحوا في الأرض لا يردهم شيء، حتى حسب الضُعُفَاءُ أنها نهاية الإسلام، فنُعي الإسلام على المنابر، وَرُثِي المسلمون في الدفاتر حتى قال مؤرخ الإسلام ابن الأثير رحمه الله: «لقد يقيتُ عدَّة سنين معرضيًا عن ذكر تلك الحادثة استعظامًا لها، كارهًا لذكرها، فمن الذي يُسهل عليه أن يكتُب نعى الإسلام والمسلمين؟! ومن الذي يهون عليه ذكر ذلك؟! فيا ليت أمى لم تلدني، يا ليتني مت قبل هذا وكنت نسيًا منسيًا، هي الحادثة العظمي والمصيبة الكبرى التي عقمت الليالي والأيام عن مثلها، عمَّت الخلائق وخصت المسلمين، فلو قال قائل: إن العالم منذ خلق الله تعالى أدم إلى الأن لم يبتلوا بمثلها لكان صادقًا، فإن التواريخ لم تتضمن ما عقاريها، ولا ما لا بدانيها» [الكامل في التاريخ ١٠/٣٩٩]

ولكن الذي لم يدركه ابن الأثير ولم يُلْحِقه بمقولته تلك أن الإسلام طوى التتر تحت جناحه وظللهم برايته، وانطووا تحت لوائه، فانطلقوا فاتحين لبلاد الهند، فالحقوها وأهلها بالمسلمين وصار منهم الملوك العادلون والقادة الفاتحون، وغدوا عمق أمتنا في المشرق، ونسيت المصيبة حتى لا يدرى أكثر الناس اليوم ما خبر التتر!!

فكم لهذه الأمة من وثبات بعد كبوات وإغارات بعد غفوات، كيف لا الأولمة

# 333333333

في النوازل والأزمات يتعاظم الخطر على الهوية والثوابت، وتحتاج سفينة الأمة إلى قواد مهرة يحسنون قيادتها إلى شاطئ السلامة والنجاة وساحل الأمان

الأسباب والنتائج من صنع الله وتقديره، والوسائل والغسايات من خلقه وتدبيره، وإذا علمنا ذلك كان لزامًا علينا الفرار إلى الله والاعتصام بحبله وطلب النجساة منه.

من رحمة الله جل وعلا بعباده أن منحهم شرعة غراء تحكمهم في جميع الأماكن والأوقات تنير لهم الطريق في السراء والضراء، وتأخذ بأيديهم أيام المحن والشهدائد والأزمسات المرحومة المنصورة التي لا يُدرى خيرها في أوّلها أو في آخرها، كما نطق بذلك المعصوم [أخرجه أحمد «٣/ ١٣٠، ١٤٣» والترمذي في الأمثال «٢٨٦٩» من حديث أنس رضى الله عنه. فخرج في السلسلة الصحيحة ٢٢٨٦]

فهي أملة تمرض ولا تموت، وتحرح ولا تذبح، وهي أمّة الاستعلاء رغم الجراح قال تعالى: ﴿ وَلاَ تَهِنُوا وَلاَ تَحْزَنُوا وَأَنْتُمُ الأَعْلَوْنَ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ ﴾ [آل عمران: ١٣٩].

لايحدثشيءإلا بعلم الله وتقديره!!

إن ما يجرى للأمة من أحداث عضال تنطوى على أمور قد تكرهها النفوس، وأحداث تضيق بها القلوب سيكون مألها الأخير - بإذن الله - النصر والعزة للمسلمين، والتمكين لعباد الله المؤمنين، وانقشاع أسباب الذلة والهوان.

إن مما يجب اعتقاده وتذكير النفس به خصوصًا في أوقات الشدائد والمحن أنه لا يقع في هذا الكون حادث صغير ولا كبير إلا بعلم وتقدير اللطيف الخبير، وأنه لا يخرج عن قدر الله وقدرته شيء في السموات ولا في الأرض، قال تعالى: ﴿ وَلَوْ شَاءُ اللَّهُ لِأَنْتَصِيرَ مِنْهُمْ وَلَكِنْ لِيَبْلُوَ بَعْضَكُمْ بِبَعْض وَالَّذِينَ قُتِلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَلَنْ يُضِلُّ أَعْمَالُهُمْ ﴾ [محمد: ٤].

فالأسباب والنتائج من صنعه وتقديره، والوسائل والغايات من خلقه وتدبيره، وإذا علمنا ذلك كان لزامًا علينا الفرار إلى الله والاعتصام بحيله وطلب النجاة منه، والنصر من عنده فهو سيحانه الذي يعطى ويمنع، ويخفض ويرفع، وقد جعل في خلقه نواميس وسنن ﴿ فَلَنْ تَجِدَ لِسُنَّةِ اللَّهِ تَبْدِيلاً وَلَنْ تَجِدَ لِسُنَّةِ اللَّهِ تَحُويلاً ﴾ [فاطر:٤٣].

ومن سننه سيحانه أن يبتلي عباده ويمحصهم ثم يجعل العاقبة لهم ﴿ أَمْ حَسِيْتُمْ أَنْ تَدْخُلُوا الحِنَّةَ وَلَمَّا بَأْتِكُمْ مَثُلُ الَّذِينَ خَلَوْا مِنْ قَبْلِكُمْ مَسَتَّهُمُ الْبَأْسَاءُ وَالضَّرَّاءُ وَزُلْزِلُوا حَتَّى يَقُولَ الرَّسُولُ وَالَّذِينَ آمَنُوا مَعَهُ مَتَى نَصْـُ لُ اللَّهِ أَلاَ إِنَّ نَصْـِ اللَّهِ قَصِرِيبٌ ﴾

[البقرة: ٢١٤]، ويقول تعالى: ﴿ الم(١) أَحَسِبَ النَّاسُ أَنْ يُتْرَكِّوا أَنْ يَقُولُوا آمَنَّا وَهُمْ لاَ يُفْتَنُونَ (٢) وَلَقَدْ فَتَنَّا الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ فَلَيَعْلَمَنَّ اللَّهُ الَّذِينَ صَدَقُوا وَلَدَ عُلَمَنَّ الْكَاذِينَ ﴾ [العنكبوت: ١-٣].

# غصَّة في قلب كل مسلم

إن سقوط بغداد بالأمس القريب مازال يثير علامات استفهام، ويفتح أبواب الحيرة والشك. ولكن الذي لا يقدل الشك أننا كنا ضحية لعملية تضليل سياسي وإعلامي مارسته قوات الغزو الأنجلوأمريكية بيراعة نادرة، صورت العراق على أنه بمثل خطرًا على العالم كله يما فيه أمريكا وبالغت عن عمد وقصد في حجم قواته، وبدأت بشن حرب إبادة من خيلال مئات الآلاف من الطلعات الجوية التي استخدمت فيها كل أنواع الأسلحة المحرمة والغير محرمة، المعروفة وغير المعروفة في حرب إبادة صليبية تدمر كل شيء، تقتلع الأخضر واليابس.

ترويض النفوس على تحمل الابتلاء

ولما كانت الدنسا دار اختسار وانتلاء، وممرًا إلى الآخرة، دار الحساب والجزاء، شاء المولى جل وعلا أن يتقلب فيها الناس بين السراء والضراء، والشدة والرخاء، وأن بتعرضوا للمصائب والمحن، ولا تخلوا حياتهم من نوائب وأزمات وفتن..

ومن رحمة الله جل وعلا بعباده أن منحهم شرعة غراء تحكمهم في جميع الأماكن والأوقات تنبر لهم الطريق في السراء والضراء، وتأخذ بأبديهم أيام المحن والشدائد والأزمات، وإن ما يقع على الأمة من بلايا ومحن ومصائب وفتن لهى حلقة في سلسلة التمحيص، وطريق إلى التمكين، فلا يجوز أن تكون هذه الأحداث سبيلا إلى اليأس والإحباط، وإن تداعت علينا الأمم كما تداعي الأكلة على قصعتها، بل إنّه بقدر ما فيها من شدة وضيق، فإن في طيّاتها خير كثير، وفي

ثناياها للَّه حكمة وتدبير ﴿وَعَسَى أَنْ تَكْرَهُوا شَيْئًا وَهُوَ خَيْرٌ لَكُمْ وَعَسَى أَنْ تُحِبُّوا شَيْئًا وَهُوَ شَـِرٌّ لَكُمْ وَاللَّهُ يَعْلَمُ وَأَنْتُمْ لاَ تَعْلَمُ ونَ ﴾ [البقرة:٢١٦]، ﴿فَعَسَى أَنْ تَكْرَهُوا شَيْئًا وَيَحْعَلُ اللَّهُ فِيهِ خُنْرًا كَثِيرًا ﴾ [النساء: ١٩].

هدى النبي عَلِيٌّ في الشدائد

ولايد وأن نأخذ العبرة والعظة من هديه عندما تقع النكبات وتحل الشدائد بالأمة، فقد كان هديه التبشير والتشجيع وضرب المنل بالسابقين إشارة إلى سنة الله تعالى في خلقه، يقول خباب بن الأرت رضى الله عنه: شكونا إلى رسول الله وهو متوسد بردة له في ظل الكعبة فقلنا له: ألا تستنصر لنا؟! ألا تدعو لنا؟! فقال: «قد كان من قبلكم يؤخذ الرجل فيحفر له في الأرض، فيجعل فيها، فيجاءُ بالمنشار، فيوضع على رأسه، فيجعل نصفين، ويمشط بأمشاط الحديد ما دون لحمه , وعظمه، فما يُصنُدُه ذلك عن دينه. واللّه، ليتمن الله هذا الأمر حتى يأتى الراكب من صنعاء إلى حضرموت لا يخاف إلا الله والذئب على غنمه، ولكنكم تستعجلون» [رواه البخاري في المناقب «۲۱۲۳»].

والنبي على بين لنا أن المستقبل لهذا الدين، وأن العاقبة للإسلام والمسلمين، ولا يجوز إطلاقًا أن نشك في ذلك. ﴿ هُوَ الَّذِي

أَرْسِلَ رَسُولَهُ بِالْهُدَى وَدِينِ الحُقِّ لِيُظْهِرُهُ عَلَى الدِّين كُلِّهِ وَلَوْ كَرهَ الْمُشْرِكُونَ ﴾ [التوية:٣٣]، ﴿ وَلَقَدْ سَنَبَقَتْ كَلِمَتُنَا لِعِبَادِنَا الْمُرْسَلِينَ (١٧١) إِنُّهُمْ لَهُمُ الْمُنْصُلُورُونَ (١٧٢) وَإِنَّ جُنْدَنَا لَهُمُ الْغَالِدُونَ ﴾ [الصافات: ١٧١ـ١٧١].

وعنه عَلَي أنه قال: «ليبلغن هذا الأمر ما بلغ الليل والنهار ولا يترك الله بيت مدر ولا وير إلا أدخله الله هذا الدين بعز عزيز أو بذل ذليل عـزًا يعـز الله به الإسـلام، وذلا يذل الله به الكفر» [رواه أحمد بإسناد صحيح ١٠٣/٤ والبيهقي ١٨١/٩].

إن يقيننا بالنصر على أعداء الإسالام، وثقتنا بوعد الله وظهور البشائر بذلك لا يعنى القعود والاتكال، كما لا يعنى غض الطرف عن الخلل والخطأ والنقص والتقصير الموجود في الأمة بل الواجب مع إذكاء جانب الشقة بوعد الله العودة الصادقة إلى الله سيحانه، فما نزل بلاء إلا بذنب، ولا رفع إلا

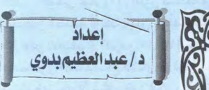
وفى القريب العاجل سيرينا الله سبحانه تتار أمريكا وبريطانيا يخرجون من أرض الإسلام... يجرون أذيالهم منكسرين.. مهانين.. مدحورين، ولينصرن الله من ينصره، إن الله لقوي عزيز وأخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

# إنا للهوانا البهراجعون

توفيت والدة الأخ الزميل الأستاذ/ السيد عبد الفتاح مدير إدارة التسويق بمطابع الأهرام بقليوب. رحمها الله رحمة واسعة.

كما توفي والد الأخ الزميل/ حسن محمد الجندي بجريدة الجمهورية رحمه الله رحمة واسعة.

وأسرة تحرير مجلة التوحيد تدعوا الله العلي القدير أن يتجاوز عن سيئاتهما ويسكنهما فسيح الجنة.



الحمد لله رب العالمين، والصالاة والسالام على أشرف المرسلين سيدنا محمد وعلى آله وصحيه أجمعين... وبعد:

فقد تحدثنا في الحلقة الماضية عن هدي رسولنا الأمين عليه في صلاة الجمعة، واليوم بحول الله وقوته نستكمل معكم في الحلقة الأخيرة من تفسير سورة الحمعة هذا الموضوع مستعينين بالله فنقول:

# الإنصات أثناء الخطية

كان على يقول: «إذا قلت لصاحبك يوم الجمعة والإمام يخطب أنصت فقد لغوت». وكان يقول: «ومن مس الحصى فقد

فالواجب على من شهد الجمعة أن يُحسن الاستماع وأن يُنصِتُ إلى إمامه إذا خطب، فقد قيل إن الذكر المذكور في قوله تعالى: ﴿ فاسعوا إلى ذكر الله ﴾ هو الخطبة. وقد مدح الله تعالى

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا نُودِيَ لِلصَّالاَةِ مِنْ يَوْم الجُمُّعَةِ فَاسْعُوا إِلَى ذِكْرِ اللَّهِ وَذَرُوا الْبَيْعَ ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُ وِنَ (٩) فَإِذَا قُضِيتِ الصَّالَةُ فَانْتَشبِرُوا فِي الأَرْض وَابْتَغُوا مِنْ فَضْلُ اللَّهِ وَاذْكُرُوا اللَّهَ كَثِيرًا لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُ ونَ (١٠) وَإِذَا رَأَوْا تِجَارَةً أَوْ لَهُوًا انْفَضُّوا إِلَيْهَا وَتَرَكُوكَ قَائِمًا قُلْ مَا عِنْدَ اللَّهِ خَيْرٌ مِنَ اللَّهُو وَمِنَ التَّجَارَةِ وَاللَّهُ خَيْرُ الرَّارْقِينَ ﴾

[الحمعة: ٩- ١١].

حُسْنَ الاستماع وأمر ندية ﷺ أن يعشر أهله فقال: ﴿ فَبِشِيرٌ عِبَادِ (١٧) الَّذِينَ يَسِتُمَعُونَ الْقُولُ فَتَتَّعِعُونَ أَحْسَنَهُ أُولَئِكَ الَّذِينَ هَدَاهُمُ اللَّهُ وَأُولَئِكَ ا هُمْ أُولُو الأَلْبَابِ ﴾ [الزمر:١٧، ١٨]، وذمّ الذين لا يحسنون الاستماع فقال: ﴿نَحْنُ أَعْلَمُ بِمَا يَسْتَمِعُونَ بِهِ إِذْ يَسْتَمِعُونَ إِلَيْكَ وَإِذْ هُمْ نَجْوَى إِذْ يَقُولُ الظَّالِمِونَ إِنْ تَتَّبِعُونَ إِلاَّ رَجُلاً مَسْحُورًا ﴾ [الإسراء:٤٧]. وقد بين السلف الصالح كيفية حسن الاستماع الذي أمروا به، فقال وهب بن منبه: من أدب الاستماع سكون الجوارح، وغضّ البصر، والإصغاء بالسمع، وحضور العقل، والعزم على العمل، وذلك هو الاستماع كما يحب الله تعالى، وهو أن يكف العبد جوارحه، ولا يشغلها فيشتغل قلبه عما يسمع، ويغض طرُّفه، فلا يلهو قلبه بما يرى، ويُحضر عقله، فلا يحدّث نفسه بشيء سوى ما يستمع إليه، ويعزم على أن يفهم فيعمل بما يفهم. وقال سفيان بن عُيينة: أول العلم الاستماع ثم الفهم، ثم الحفظ، ثم العمل، ثم النشر» [تفسير القرطبي ١٧٦/١١].

ثم عليه بعد الصلاة أن يسأل نفسه عما فهم من هذه الخطبة وعمًا سمع فيها من أوامر

> وزواجر، وليعلم أن كل ما استمع إليه من أيات فيها أوامر سنيسنال عنها يوم القيامة: هل ائتمرت؟ وعن الزواجر: هل ازدجرت؟ فليجتهد في العمل بما استمع إليه في تلك الخطبة، فإن عمله به دليل انتفاعه، وانتفاعه دليل إيمانه بالله وخشيته له، فإن الله تعالى قال: ﴿ وَذَكِّرْ فَإِنَّ الذِّكْرَى تَنْفَعُ اللَّ وُمِنِينَ ﴾ [الذاريات:٥٥]، وقال تعالى:

﴿ فَذَكِّرْ إِنْ نَفَعَتِ الذِّكْرَى (٩) سَيَذَّكِّرُ مَنْ يَخْشَى ﴾ [الأعلى: ٩، ١٠]، وقد أمر الله تعالى نبيته ﷺ أن يبشر المؤمنين الذين بخشون ربهم، فقال تعالى ﴿ وَيَشِّر الْمُؤْمِنِينَ ﴾ [المقرة:٢٢٣]، وقال تعالى: ﴿ إِنَّمَا تُنْذِرُ مَن اتَّبَعَ الذِّكْرَ وَخَشِيَ الرَّحْمَنَ بِالْغَيْبِ فَبَشِّرْهُ بِمَغْفِرَةٍ وَأَجْرِ كَرِيمٍ ﴾ [يس:١١].

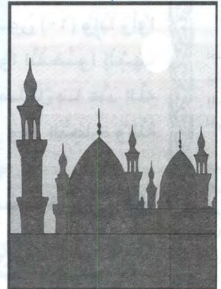
وهذا الأجر الكريم هو الجنة، كما قال تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالحِاتِ أُولَئِكَ هُمُّ خَيْرُ الْبَرِيَّةِ (٧) جَزَاقُهُمْ عِنْدَ رَبِّهِمْ جَنَّاتُ عَدْن تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا أَيَدًا رَضِي اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ ذَلِكَ لِمِنْ خَسْبِيَ رَبِّهُ ﴾ [السنة:٧، ٨].

فإذا أحسن من حضر الجمعة الاستماع للخطبة حتى يفرغ منها، ثم صلّى مع إمامه، فيستحب له أن يأتى بالأذكار المشروعة عقب الصلاة، وهي بإيجاز:

أستغفر الله، أستغفر الله، أستغفر الله، اللهم أنت السيلام ومنك السيلام تباركت يا ذا الجلال والإكرام، اللهم أعنى على ذكرك وشكرك وحسن عبادتك، ربّ قنى عذابك يوم تبعث عبادك. لا إله إلا الله، وحده لا شيريك له، له الملك وله الحمد، وهو على كل شيء قدير، ولا حول

ولا قـوة إلا بالله، لا إله إلا الله، ولا نعيد الا إياه، له النعمة وله الفضل، وله الثناء الحسن، لا إله إلا الله مخلصين له الدين ولو كره الكافرون. لا إله إلا الله، وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد، وهو على كل شيء قدير، اللهم لا مانع لما أعطيت، ولا معطى لما منعت، ولا ينفع ذا الجدّ منك الجد.

ثم يقرأ أية الكرسي، والإخلاص والمعودتين، ثم



يقول: سبحان الله، ثلاثا وثلاثين، والحمد لله، ثلاثا وثلاثين، والله أكبر، مثل ذلك، ثم يقول تمام المائة: لا إله إلا الله، وحده لا شيريك له، له الملك وله الحمد، وهو على كل شيء قدير، ثم يقوم فيصلى سنة الجمعة، لقوله على: «إذا صلى أحدكم الجمعة فليصلّ بعدها أربعا». وإن صلاها في البيت كان أفضل، لقوله ﷺ: «أفضل صلاة المرء في بيته إلا المكتوبة».

(فإذا قضيت الصلاة فانتشروا في الأرض وابتغوا من فضل الله) فإذا أراد الخروج من المسجد قدّم رجُّله اليسرى وقال: اللهم صلّ على محمد وعلى أل محمد، اللهم اغفر لي ذنوبي وافتح لى أبواب فضلك». وكان عراك بن مالك رضى الله عنه إذا صلى الجمعة انصرف فوقف على باب المسجد فقال: اللهم إنى أجبت دعوتك، وصليت فريضتك وانتشرت كما أمرتني، فارزقني من فضلك وأنت خير الرازقين.

# عدم العمل يوم الجمعة لم يكن من هدى السلف

وفي الآية إشارة إلى أن العطلة يوم الجمعة وعدم العمل لم يكن من هدي السلف وليس في النصوص ما يشير إليه، بل الآية تشير إلى أن الصحابة الذين خوطبوا بها كانوا يكونون في أسواقهم قبل الصلاة، ولذلك كان الأمر: ﴿إذا

نودى للصلاة من يوم الجمعة فاسعوا إلى ذكر الله وذروا البيع ﴾ ثم الإذن لهم فيه بعد الصلاة ﴿ فَإِذَا قَضِيتَ الصلاة فانتشروا في الأرض وابتغوا من فضل الله ﴾ ولما كانت الأسواق شرّ البقاع لغفلة أهلها عن ذكر الله أمسر الله المؤمنين بذكسر الله ﴿ واذكروا الله كشيرا لعلكم تفلحون ﴾ «أي اذكروا الله حال سيعكم وشيرائكم وأخذكم وإعطائكم، اذكروا الله ذكرًا كثيرا،

ولا تشعلكم الدنيا عن الذي ينفعكم في الدار الأخرة، ولهذا جاء في الحديث: «من دخل السوق فقال: لا إله إلا الله، وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد، يحيى ويميت، وهو حيٌّ لا يموت، بيده الخير، وهو على كل شيء قدير، كتب الله له ألف ألف حسنة ومحا عنه ألف ألف سيئة، ورفع له ألف ألف درجة، ويني له بيتًا في الجنة». قال العلماء: لا يكون العبد من الذاكرين كثيرا حتى يذكر الله قائمًا وقاعدًا وعلى جنب، وذلك إنما يكون بالمحافظة على الأذكار المطلقة والمقيدة، كالمحافظة على أذكار الصباح والمساء، وأذكار النوم واليقظة، والذكر عند الطعام والشراب، والدخول والخروج، ونحو ذلك، وقوله تعالى: ﴿ وإذا رأوا تجارةً أو لهوًا انفضوا إليها وتركوك قائما قل ما عند الله خير من اللهو ومن التجارة، والله خير الرازقين ﴾ هذا عتاب من الله لأصحاب رسوله على ما كان منهم من الانصراف عن رسول الله ﷺ إلى العير التي كانت قدمت المدينة، عن جابر بن عبد الله رضى الله عنهما قال: بينا النبي على قائم يوم الجمعة، إذ قدمت عيرٌ إلى المدينة فابتدرها أصحابُ رسول الله ﷺ حتى لم يبق معه إلا اثنا عشر رجلا، فيهم أبو بكر وعمر. قال: ونزلت

هذه الآية: ﴿ وإذا رأوا تجارة أو لهوا انفضوا ﴾ إليها، وفي قوله تعالى ﴿ وتركوك قائما ﴾ دليل على أن الإمام يخطب يوم الجمعة قائما، كما كان هدى النبي ﷺ.

وأخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمن.



أخرج البخاري ومسلم في صحيحيهما عن ابن عمر رضى الله عنهما أن رسول الله ﷺ قال: «المسلم أخو المسلم لا يظلمه ولا يسلمه، ومن كان في حاجة أخيه كان الله في حاجته، ومن فرج عن مسلم كربة، فرج الله عنه كربة من كربات يوم القيامة، ومن ستر مسلمًا ستره الله يوم, القيامة». [البخاري: ٢٤٤٢، ١٩٥١، ومسلم: ٢٥٧٨، والترمذي: ٢٤٢٦].

# الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبى بعده وأله وصحبه وبعد:

أخرج مسلم عن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي ﷺ: «من نفس عن مؤمن كربة من كرب الدنيا، نفس الله عنه كربة من كرب يوم القيامة، ومن يسر على معسر يسر الله عليه في الدنيا والآخرة، ومن ستر مسلمًا ستره الله في الدنيا والآخرة، والله في عون العبد ما كان العبد في عون أخيه، ومن سلك طريقًا يلتمس فيه علمًا سهل الله له به طريقًا إلى الجنة، وما اجتمع قوم في بيت من بيوت الله يتلون كتاب الله ويتدارسونه يبنهم إلا نزلت عليهم السكينة وغشيتهم الرحمة وحفتهم الملائكة، وذكرهم الله فيمن عنده، ومن بطأ به عمله لم يسرع به نسبه». [ح: ٦٨٥٣]، وكذا أبو داود والترمذي وابن ماجه مع اختلاف يسير في بعض الألفاظ، كما أخرجه أحمد في المسند بأرقام (٧٤٢١، 33.1, 377.1).

# شرح الحديث

قوله ﷺ: «المسلم أخو المسلم»: أي أخوه في الإسلام، ولا شك أن أخوة الدين أقوى وأوثق من

# اعداد/زكرياحسيني

أخوة النسب، فإن اجتمعت أخوة الدين وأخوة النسب كانت أقوى وأوثق من إحداهما منفردة، قال الحافظ في الفتح: ويشترك في ذلك الحر والعيد، والبالغ والمميز.

وقوله: «لا يظلمه» هذا خبر بمعنى الأمر: أي أن النبي على يأمر المسلم بكف ظلمه عن أخيه المسلم، فإن ظلم المسلم حرام، وإن كان الظلم كله محرمًا على عمومه كما في قوله ﷺ: «اتقوا الظلم فإن الظلم ظلمات يوم القيامة». رواه مسلم. إلا أن ظلم المسلم لأخسه المسلم أعظم حرمة.

وأما قوله: «ولا يسلمه» فمعناه: لا يتركه مع من يؤذيه ولا فيما يؤذيه، بل ينصره ويدفع عنه، وهذا أخص من ترك الظلم، ودرجته أرفع. قال ابن حجر رحمه الله: وقد يكون ذلك واجبًا، وقد يكون مندويًا بحسب اختلاف الأحوال، وزاد الطبراني من طريق أخرى عن سالم أي ابن عبد الله بن عمر عن أبيه: «ولا يسلمه من مصيبة نزلت به». ولمسلم في حديث أبي هريرة رضي

الله عنه: «ولا يخذله، ولا يحقره»، وفيه: «بحسب امرئ من الشر أن يحقر أخاه المسلم». قال النووي: «قال العلماء: الخذل ترك الإعانة والنصر، ومعناه إذا استعان به في دفع ظالم ونحوه لزمه إعانته إذا أمكنه ولم يكن عنده عذر شرعي، وأما معنى: لا يحقره: أي لا يحتقره فلا ينكر عليه ولا يستصغره ويستقله، قال القاضي: ورواه بعضهم: «ولا يخفره» بالفاء أي: لا يغدر بعهده، ولا ينقض أمانه، قال: والصواب هو الأول وهو الموجود في غير كتاب مسلم بغير خلاف».

وروي: «ولا يحتقره» وهذا يرد الرواية الثانية.

قوله: «ومن كان في حاجة أخيه، كان الله في حاجته». قال الحافظ في حديث أبي هريرة عند مسلم: «والله في عون العبد ما كان العبد في عون أخيه». أي أن المسلم لا يزال معانًا من الله تعالى على أمر دينه ودنياه إذا أعان أخاه المسلم في أمر من أمور الدين أو الدنيا، فقضى له حاجته أو عاونه في تيسير أمر عسر عليه.

قوله: «ومن فرج عن مسلم كربة فرج الله عنه كربة من كربات يوم القيامة». معنى: «فرَّجَ»: أزال، وهو مسعنى «نَفُسَ» في رواية مسسلم، والكربة: الغمة، والكرب هو الغم الذي يأخذ النفس، وكربات: جمع كربة. قال ابن حجر: «كربات» بضم الراء، ويجوز فستح الراء وسكونها.

فالمسلم إذا وقع في كربة أو شدة فإنه يحتاج إلى مزيد العون من أخيه المسلم حتى تزول شدته، وتذهب كربته، ويخفف الله عنه بمعاونة أخيه، وحينئذ يأجر الله تعالى المسلم الذي يعاون أخاه ويثيبه في الدنيا والآخرة.

وقوله: «ومن ستر مسلماً» أي: رآه على قبيح فلم يظهره للناس، وليس في هذا ما يقتضي ترك الإنكار عليه فيما بينه وبينه، قال ابن حجر رحمه الله: ويحمل الأمر في جواز الشهادة عليه بذلك على ما إذا أنكر عليه ونصحه فلم ينته عن قبيح فعله ثم جاهر به، كما أنه مأمور بأن

يستتر إذا وقع منه شيء، فلو توجه إلى الحاكم وأقر لم يمتنع ذلك، والذي يظهر أن الستر محله في معصية قد انقضت، والإنكار في معصية قد حصل التلبس بها فيجب الإنكار عليه وإلا رفعه إلى الحاكم، وليس هذا من الغيبة المحرمة، بل النصيحة الواجبة، وفيه إشارة إلى ترك الغيبة؛ لأن من أظهر مساوئ أخيه لم يستره.

قوله: «ستره الله يوم القيامة»: في حديث أبي هريرة عند الترمذي «ستره الله في الدنيا والآخرة».

وإن المسلم إذا ستر على أخيه المسلم ولم يفضحه، ولم يكشف عيوبه أمام الناس فإن الله عز وجل يعامله بجزاء من جنس عمله فيستر عليه في الدنيا بأن لا يفضحه ولا يكشف له سترًا، وفي الأخرة يستر عليه ذنوبه وخطاياه، بل يغفرها له كما سترها عليه في الدنيا.

ولقد ورد في صحيح مسلم من حديث أبي هريرة بسياق أطول من هذا قوله على: «لا تحاسدوا ولا تناجشوا ولا تباغضوا ولا تدابروا، ولا يبع بعض، تدابروا، ولا يبع بعض كم على بيع بعض، وكونوا عباد الله إخوانًا، المسلم أخو المسلم لا يظلمه ولا يخذله ولا يحقره، التقوى ههنا، ويشير إلى صدره ثلاث مرات، بحسب امرئ من السر أن يحقر أخاه المسلم، كل المسلم على المسلم حرام، دمه وماله وعرضه».

وأنت ترى أخي المسلم في هذه الأحداديث وغيرها من الأحداديث التي تحث المسلمين على التألف والتعاون على البر والتقوى، كما تحثهم على حسن الخلق والتعاشر بالمعروف، فنهى عن التحاسد أي لا يحسد بعضهم بعضاً، فإن التحاسد من سوء الخلق، وإرادة الشر بالمسلم، فإنه تمني زوال نعمة غيره من بالمسلمين، ونهى أيضًا عن التناجش وهو في البيع عبارة عن زيادة شخص في ثمن السلعة ولا يرغب في شرائها إنما ليغر غيره في شرائها، ولا شك أن هذا فيه إضرار بالمسلم، ونقل النووي عن القاضي عياض قوله: يحتمل أن المراد بالتناجش هنا ذم بعضهم بعضًا. كما

نهى عن التباغض وهو تبادل البغض فيما بينهم، وهو ضد المأمور به من التحاب الذي يجب أن يكون بين المسلم وأخيه المسلم، فالمسلم يجب أن يحب المسلم لا يحب إلا لله، فإذا أبغضه فإنه لا يبغضه إلا لله أيضًا، وذلك إذا كان فيه ما يخالف شرع الله تعالى من معصدة أو بعد عن دين الله، ومع ذلك فإنه لا سغضه وإنما يبغض فيه هذه الخصال الذميمة، وكذلك نهى النبي عَلِي عن التدابر، وهو التقاطع، أي أن المسلم يلقى أخاه المسلم فيتفقد أحواله ويتعرف أخباره، يسره ما يسره، ويسبئه ما بسبئه، يفرح لفرحه ويحزن لحزنه، ويتألم لألمه، فإن ولي بعضهم طهره لبعض فقد وقع التدابر والتقاطع، وحينئذ لا يجد المسلم على الخير أعوانًا من إخوانه، ولا عن الشر زاجرًا ولا ناصحًا، فيتبه في الضلال، ويزداد في الخسيران، ثم أمر ﷺ المسلمين أن يكونوا فيما بينهم إخوانًا وعلى الخير أعوانًا، يشعر بعضهم بشعور بعض، تجمعهم الجُمَعُ والجماعات فيتفقد بعضهم بعضًا ويسأل بعضهم عن أنباء بعض، يسد فاقته إن احتاج، ويرد غيبته إن اغتيب في حضرته، ولا يرضى له إلا ما يرضى لنفسه ويكره له ما يكره أن يعامل به.

ثم يبين النبي على البيان الشامل التام الكامل الشافي الكافي في قوله صلوات الله وسلامه عليه: «كل المسلم على المسلم حرام دمه وماله وعرضه» أي: أن الله تعالى حرم على المسلم أن يقتل أخاه المسلم بغير حق (من قصاص أو رجم أو قتل ردة)، فلا يحل دمه بحال من الأحوال ما دام بغير حق، وكذلك حرم ماله، فلا يحل ماله إلا بطيب نفس منه، فمال المسلم محرم سرقته أو نهبه أو غصبه أو اختلاسه، أو غَلُّه، أو الاعتداء عليه بأي نوع من الغش أو الاقتطاع بيمين فاجرة أو غير ذلك من أنواع الاستيلاء على المال بغير وجه حق، كما حرم الله تعالى عرض المسلم فلا يجوز انتهاك عرضه بأى نوع من الانتهاك، سواء أكان زني أم كان من مقدمات الزني، كالنظرة وما يليها من أعمال

قال ابن حجر رحمه الله تعالى في نهاية شرحه لحديث ابن عمر في البخاري: وفي الحديث حض على التعاون وحسن التعاشير والألفة، وفيه أن المحازاة تقع من حنس الطاعات، وفيه أيضًا أن من حلف أن فلانًا أخوه، وأراد أخوة الإسلام لم يحنث.

محرمة.

ولقد جاء في حديث أبي هريرة عند مسلم والذى ذكرناه عقب حديث ابن عمر عند البخاري: «ومن سلك طريقًا يلتمس فيه علمًا سهل الله له به طريقًا إلى الجنة، وما احتمع قوم في بيت من بيوت الله يتلون كتاب الله ويتدارسونه بينهم إلا نزلت عليهم السكينة وغشيتهم الرحمة وحفتهم الملائكة وذكرهم الله فيمن عنده، ومن بطأ به عمله لم يسرع به نسنه».

وفي هذا حث على طلب العلم والرحلة في طلبه وبيان أن طالب العلم ابتغاء وجه الله قد وضع قدمه في طريقه إلى الجنة، إذ إن العلم يقود صاحبه إلى الجنة لأنه به يعرف الله عز وجل في ربوبيته وإلهيته وأسمائه وصفاته، فيعبده عبادة من يعرف معبوده ومألوهه، كما أنه بالعلم يعرف ما أوجب الله عليه من فرائض وما حرم عليه من المعاصى والآثام، ويعلم حدود الله تعالى فلا يتعداها.

كما أن في الحديث بيان فضل تلاوة القرآن الكريم وتدارسه والاجتماع عليه تعلمًا وتعليمًا وتدبرًا وفهمًا، ومن ثم العمل به والتحاكم إليه، فهو دستور المسلمين وهدايتهم إلى أقوم طريق من قال به صدق، ومن حكم به عدل ومن دعا إليه هدى إلى صراط مستقيم.

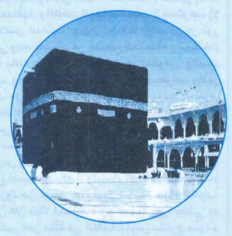
نسأل الله تعالى أن يوفقنا للحياة بالإسلام والعيش في ظل شريعة الله عزَّ وجلَّ، والاهتداء بكتاب الله تعالى وسنة رسوله على.

وأخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

منبرالحرمين

# السلاح المجور الدعاءوالذك

للشيخ/صالح آل طالب إمام وخطيب المسجد الحرام





المسلمون: اتَّقوا الله تعالى وراقيوه، والمنافع وأطيعوا أمرَه ولا تَعْصوه، فإن المعاصي والذنوبَ جراحات ورُبَّ

جرح وقع في مقتل.

واعلم ـ غــفــر الله لي ولك ـ أنَّ لك ربًا أنتَ مُلاقيه، وبيتًا أنت ساكنُه، فاسترض ربُّك قبل لقائه واعمُر ببتَك قبلَ انتقالِك إليه.



وبعد : أمَّةُ الإسلام، أمَّةُ الحكمة والقرآن، أمَّة الهدي الإلهي والسِّنُن المحمَّدي، أمَّتِي، لا زلنا نتراءَى صلاحك فنجدك بعدُ لم ترشندي، ويمدُّ إليكِ محبّوكِ حبالَ النجاةِ فلا تتمستكين، ويُضيء لك ناصحوك الشموعَ فلا تُبصِرين ولا تتبصّرين، تُمسِينَ وتُصبِحِين على فواجعَ وحروبِ ومواجع وكروب ثمّ لا تتويين ولا تتذكّرين.

أيّها المسلمون، أيّها الذين هم بربّهم يؤمنون ويثقون، إنّ ما حلَّ ويحِلُّ بِالأمَّة من رزايا وبلايا لهي سياطُ تسوقَها إلى حظيرة الإيمان والتوحيد، وتُسلِمهم إلى التعلّق بالعزيز الحميد، وتدفّع بهم إلى التَّـوبة وخـوفِ يوم الوعـيـد، ﴿ أُوَلاَ بَرَوْنَ أَنَّهُمْ يُفْتَنُونَ فِي كُلِّ عَام مَّرَّةً أَوْ مَرَّتَيْن ثُمَّ لاَ يَتُوبُونَ وَلاَ هُمْ يَذُكِّرُونَ ﴾ [التوبة: ١٢٦]، ولكنَّها الغفلة.

لقد أثَرتِ المَادّة على كثير من النفوس، وطغت على حياتِها، وضاق أفقُها فأصبَحت لا تُبصر إلا ما تَرى أحداقَها، وأظلمَت قلوبٌ فأضحَت لا تستوعِب إلا مًا يلامِس أبدانُها. وحين ابتعَد الإنسان عن نور الوحى وتاه بصره عن التطلّع للسّمَاء وضعُفتَ الصلة بالله عند ذلك استوحشت النفوس، وقست القلوب، وطغت موجاتٌ من الهلِّع والإضطراب، وظهر الخوفُ من المستقبل وعلى المستقبل، وبدتِ الحيرة، وما ذاك إلا لذهولِهم عن سبب حياة القلوب وصلاح النفوس، ونسنُوا أنَّ فوق تدبيرهم لله تدبيرًا، وله من وراءِ أسبابهم أمرًا وتأثيرًا، والله تعالى خالقُ النفوس وعالمٌ بأسباب زكائها، ومبدعُ القلوب وشارعٌ أسبابَ حياتِها، وليستِ الحياة بقوّة الجسم أو التزوّد من عرض الدنيا، بل الحياة حياةُ القلوب، ﴿ أُوَّمَنَّ كَانَ مَيْتًا فَأَحْيَيْنَاهُ وَجَعَلْنَا لَهُ نُورًا يَمْشِي بِهِ فِي النَّاسِ كَمَنْ مَثَلُهُ فِي الظُّلُمَاتِ لَيْسَ بِخَارِجٍ مِنْهَا ﴾ [الأنعام:١٢٢].

لذا كان الإيمانُ بالله سببَ الأمن والأمان، الإيمان يجعل الخوف من الله وحده والأمان ممًّا سواه، ﴿ الَّذِينَ يُبَلِّغُونَ رِسَالاًتِ اللَّهِ وَيَخْشَوْنَهُ وَلاَ يَخْشَوْنَ أَحَدًا إِلاَّ اللَّهَ وَكَفَى بِاللَّهِ حَسِيبًا ﴾ [الأحزاب: ٣٩]. ولهذا أيضاً كانت الصدور الجوفاء من الإيمان البعيدة من الله مليئة بالخوف والهلع والحزع والاضطراب والحيرة.

#### صورةحزينة

أنها المسلمون، وإذا امتارُ القلبُ إيمانًا عرف صاحبُه ملجَأه ودواءَه ومفزعَه وشيفاءه. إنَّ الحياة قد طَبِعَت على كدر، وقلَّما يسلِّم الإنسان من خطَّر، مصائبٌ وأمراض، حوادثُ وأعرَاض، أحزَان وحروبُ وفتَن، ظلمٌ وبغي، همُوم وغموم، فقرٌ وحَيرة، أسياتُ

تقصم الظهور وتنحِت الصَّدور، إلا أنَّ الله تعالى لطيفٌ بعباده رحيم بخلقِه، فتح لهم بابًا يتنفّسون منه الرّحمة، ويزيلون به كدّر الحياة، وتنزل به على قلوبهم السكينة والطمأنينة، ألا وهو باب الدّعاء.

دعاءُ اللهِ وسؤاله والتضرعُ إليه والانطراح بين يديه وتفويض الأمر إليه أمان الضائفين وملجأ المضطرِّين وسلوة المناجين، من الذي لاذُ بحِنابِه فما عزُ؟! ومن الذي فوص أمرَه إليه فما رشد؟! «الدعاء هو العبادة»، ﴿ وَقُالَ رَبُّكُمُ ادْعُونِي أَسْتُجِبْ لَكُمْ إِنَّ الَّذِينَ يَسْتَكْبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِي سَيَدْخُلُونَ حَهَنَّمَ دَاخِرِينَ ﴾ [غافر: ٦٠].

كُرِمُ الباري عظيم، وإحسانُه سبحانَه عميم، ﴿ وَإِذًا سَـٰالَّكَ عِبَادِي عَنِّي فَإِنِّي قُرِيبٌ أَجِيبُ دَعْوَةً الدَّاعُ إِذَا دَعَانِ فَلْيَسْتَجِيبُوا لِيَّ وَلْيُؤُمْنُوا بَي لَعَلَّهُمْ يَرْشُنُدُونَ ﴾ [البقرة:١٨٦]. والدّعاء أكرمُ شبيءٍ على الله، وهو طريقً إلى الصّبر في سبيل الله، وصدقً في اللَّجَـّا وتفويض الأمر إليه والتوكّل عليه، وبعدٌ عن العجز والكسل، وتنعُّمُ بلذَّة المناجاة، فيزدادُ إيمان الداعي ويقوى يقينُه، ويبقى متَّصلاً بريَّه، وهو عبادة سهلة ميسورة، تصلح أصلاً في كلِّ زمان ومكان وحال.

#### أثرالدعاء

الدعاءُ رافع للبلاء دافعُ للشهاء، قال إبراهيم عليه السلام كما في محكم التنزيل: ﴿ وَأَدْعُو رَبِّي عَسَى أَلاَ أَكُونَ بِدُعَاء رَبِّي شَنْقِيًّا ﴾ [مريم: ٤٨]، وقال الله سيحانه عن نبيِّه زكريًا عليه السلام: ﴿ وَلَمْ أَكُنْ بِدُعَائِكَ رَبِّ شَـقِيًّا ﴾ [مريم: ٤]. فكم من بليَّة ومحنة رفعها الله بالدِّعاء، ومصيبة كشيفُها الله بالدِّعاء، وكم من ذنب ومعصية غفرها الله بالدَّعاء، وكم من رحمة ونعمة ظاهرة وباطنة استُجلِبت بسبَب الدعاء، عن عائشة رضى الله عنها قالت: قال رسول الله : «لا يُغنى حذر من قدر، والدعاءُ ينفَع ممّا نزل وممّا لم ينزل، وإنَّ البلاء لينزل فيلقاه الدَّعاء، فيعْتلِجان إلى يوم القيامة» رواه الحاكم والطبراني بسند حسن، وله شاهد عند أحمد.

الدعاء قربةُ الأنبياء، ﴿إِنَّهُمْ كَانُوا يُسَارِعُونَ فِي الخَـيْسِرَاتِ وَيَدْعُـونَنَا رَغَـيًا وَرَهَيًا وَكَانُوا لَنَا خاشيعين ﴾ [الأنبياء: ٩٠]، لا يهلك مع الدّعاء أحد، ولا يضيب من للهِ رجا وقصند، عن أبي سعيد الخدريّ رضى الله عنه قال: قال رسول الله)) : ما من مسلم يدعو بدعوة ليس فيها إثمٌ ولا قطيعة رحم إلا أعطاه الله بها إحدى ثلاث: إمّا أن يعجِّل له دعوتَه، وإمّا أن يدِّخر له، وإمّا أن يكشيف عنه من السبوء بمثلها»، قالوا: إذا نُكثر؟! قال: «اللهُ أكثَر» رواه الإمام أحمد

في المسند والبخاري في الأدب المفرد بسند حسن، وصححه الحاكم ووافقه الذهبي.

ولمًا دعـا إبراهيم عليه السلام قـال الله تعـالي للنار: ﴿ كُـونِي بَرْدًا وَسَـلاَمًـا عَلَى إِبْرَاهِيمَ ﴾ [الأنبياء:٦٩]، ﴿ وَنُوحًا إِذْ نَادَى مِنْ قَبْلُ فَاسَنْتُجِنْنَا لَهُ فَنَجَّ يْنَاهُ وَأَهْلَهُ مِنَ الْكَرُّبِ الْعَظِيمِ ﴾ [الأنبياء:٧٦]، ﴿ وَأَنُّوبَ إِذْ نَادَى رَبَّهُ أَنِّي مَسَّنِيَ ٱلضُّرُّ وَأَنْتَ أَرْحَمُ الرَّاحِمِينَ (٨٣) فَاسْتَحَيْثًا لَهُ فَكَشَيْفُنًا مَا بِهِ مِنْ ضُرٌّ ﴾ [الأنبياء: ٨٤،٨٣]، ولمَّا نادى ذو النَّون في الظلمات جاء الجوابُ من فوق السموات فقال الله جل في علاه: ﴿ فَاسْتَجِيْنَا لَهُ وَنَجِّيْنَاهُ مِنَ الْغُمِّ وَكَذَٰلِكَ نُنْجِي الْمُؤْمِنِينَ ﴾ [الأنبياء:٨٨]، ﴿ وَزَكَرِيًّا إِذْ نَادَى رَبَّهُ رَبُّ لاَ تَذُرْنِي فُرْدًا وَأَنْتَ خَـيْرُ الْوَارِثِينَ (٨٩) فَاسْتَجَبْنَا لَهُ وَوَهَنْذَا لَهُ يَحْسِنَى وَأَصَالُحُنَا لَهُ زُوْحَسِهُ ﴾ [الأنبياء:٩٠،٨٩]، وقد ذكر الله تعالى رحمتُه بزكريًا إذ نادى ربُّه نداء خفياً، فلم يكن بدعاء ربَّه شقياً، وفي كتاب الله تعالى أكثرُ من ثلاثمائة آية عن

#### باب الفرج مفتوح

فيًا من تكالبُت عليه الهموم والغموم، وضاقت عليه الأرضُ بما رحُبت، أينَ أنت من سؤال الله؟ أينَ أنتَ من سؤال الله ورحائه؟! وما مَن أرهقته الأمراضُ وأغرقته الديون، أبن أنتُ من دعاء الغنيّ الكريم؟! ويا مَن أثقلته المعاصى والذنوب، أبنُ أنتُ مِن غافر الذنب وقابل التّوب؟! ويًا مَن غشبيَه الخوف والقلقُ، تطلُّعُ إلى السماء فعند الله الفرّج.

هذا هو الدّعاء، فأين السائلون؟! وهذا هو الطريق، فأين السالكون؟!

أمّة الإسلام، لقد مرّ على الأمّة أزمات ومضائقٌ والتلاءات ومازق، فكان اللجَّأ إلى الله هو سييل النجاة، والله تعالى يبتلي الناسَ لترقُّ قلوبهم ويلجؤوا إليه بصدق وتضرّع، قال الله تعالى لرسوله: ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا ۖ إِلَى أَمَم مِنْ قَبْلِكَ فَـأَخَذْنَاهُمُ بِالْنِأْسِنَاءِ وَالضِّرَّاءِ لَعَلِّهُمُّ بِتَضِّرَّعُونَ (٤٢) فَلَوْلاَ إِذْ حَاءَهُمْ بِأَسْنَا تَصَـرُعُـوا وَلَكِنْ قَـسَتْ قَلُوبُهُمْ ﴾ [الأنعام:٤٣،٤٢]. ولقد كان بعض المشركين الأوائل إذا نابَتهم النوائبُ واشتدُّ عليهم الخطب عرفوا أيّ باب يطرقون، وأين يلجؤون ويُهرَعون، فدعَوا اللهَ مخلصين له الدِّين، وهذه أمَّة الإسلام اليومَ أحوجُ ما تكون إلى ربِّها ولطفِه ونصره وعطفِه، فما الذي تغيُّر من حالِها؟! أينَ الرجوع إلى الله؟! أين سؤالُه ودعاؤه وقصده ورجاؤه؟!

#### أحكام الدعاء

أنها المسلمون، إنَّ للدعاء شروطًا وآدابًا وأحكاما

وأسبانًا، ينبغي للمسلم أن يتعلِّمها تأدُّباً مع ربِّه، وتقرّباً لإجابة دعائه وطلبه، ومنها توحيدُ الله تعالى في الدَّعاء في القصدِ والطلبِ والوسيلة، وهذا بابُّ عظيم جعل الدعاءَ هو العبادة، فكان واجباً أن يُخلُص لله تعالى، وأن يتوجّه العبدُ إليه سبحانَه بالدعاء والمسئلة والطلب والاستغاثة والاستعانة والاستعادة والاستجارة والاستسقاء والاستنجاد والاستغفار وطلب النصرة وتحقيق المرغوب ودفع المرهوب وغسفران الذنوب وهداية القلوب وسسد الفاقات وسؤال قضاء الحاجات ونيل المسرات وتفريج الكريات وإغاثة اللهفات وإزالة الغمة وشفاء المريض وأمن الطريق والتثبيت عند السؤال والأمن يومَ الوعيد والنجاةِ من العذاب الشديد، إلى غير ذلك من أنواع الدعاء والمسألة ممًّا لا يقدر عليه إلا الله تعالى جلباً لنفع أو دُفعاً لضرّ، وهذا من خالِص حقّ الله سبحانه على العَبد، وهو توحيدٌ من العبد لربّه في الدّعاء؛ لأنَّ الله سيحانه لا تأخذه سنةً ولا نوم، وهو وحده الذي يسمع دعاء الداعين أينما كانوا، وبأيِّ لغة تكلُّموا، لا يشغله سمعُ عن سمع، ولا يتبرُّم بكثرةِ الداعين وإلحاح الملحين، هو سبحانه الذي لا تشتبه عليه الأصواتُ، ولا تختلِف عليه الحاجات، يعلمُ مَا في الضمائر وما تنطوي عليه السرائر، وهو سبحانَه الَّذي ينفُع ويضرُّ على الحقيقة دون أحدٍ من الخلائق.

لذا كان من الشرك دعاءُ الأموات والقبور والملائكة والجنّ وغيرهم، وسواء كان باسم الشفاعة أو الوسَّاطة أو الوجاهة أو القَربة، بل أخبر الله تعالى أنَّ الدعاءَ هو الدين فقال حِلَّ شَانِه: ﴿ هُوَ الحْيُّ لاَ إِلَهَ إِلَّا هُوَ فَادْعُوهُ مُ خُلِصِينَ لَهُ الدِّينَ ﴾ [غافر: ٦٥]، وألآيات في الباب كثيرة. ومن تأمّل دعاءً الأنبياء وحده بالتوحيد كدعاء الكرب الذي دعا به يونسُ عليه السلام، فإنَّه لم يتضمن طلباً في الظاهر، وإنما كان توحيدًا خالصاً، ﴿ فَنَادَى فِي الظُّلُمَاتِ أَنَّ لاَ إِلَهُ إِلاَّ أَنْتَ سُئِدَ صَانَكَ إِنِّي كُنْتُ مِنَ الظَّالِمِينَ ﴾ [الأنبياء: ٨٧]، فاستجاب الله تعالى له بالتوحيد.

أيِّها المسلمون، وممَّا ينبغي مراعاتُه في الدعاء بعدَ الإخلاص والمتابعة التضرّعُ والابتهال إلى الله تعالى والتملّق إليه بأسمائه الحسنى وصفاته العلا، ﴿ وَلِلَّهِ الْأَسْمَاءُ الدُّسِنْنَى فَادْعُوهُ بِهَا ﴾ [الأعراف: ١٨٠]، والاستغفار والإقرارُ بالذنب والاعتراف بالنّعم واستفتاحُ الدّعاء بالحمد والثناء على الله بما هو أهلُه والصلاة والسلامُ على خاتَم أنبيائه ورسله محمّد ، وأن لا يدعوَ بإثم ولا قطيعة رحم، ولا يعتدي في الدّعاء، ولا يستُعجل، ولا

يستبطئ الإجابة، ولا يقنط، فإنَّ العبدُ يدعو ربًّا كريماً، ويكون الداعي مؤمناً موقناً راحياً مستقبل القبلة متطهّراً في هيئة حسنة توقيراً لله تعالى، رافعاً يديه لله سيحانه جازماً في المسألة عازماً ملحًا في الدَّعاء متحيِّناً أوقاتَ الإجابة متحرِّباً الأدعبةَ النبوية متحلِّلاً من المظالم مقدِّماً بين بدى نحواه صدقة، فإنَّ مثل هذا لا يكاد يُردّ أبَداً، وإن تخلَّفَ أثرُ الدعاء فلمتَّفقُد الداعي نفسته، عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله : «يا أيَّها الناس، إنَّ الله طيِّب لا يقيل إلا طيباً، وإنَّ اللهُ أمر المؤمنين بما أمر به المرسلين فقال: ﴿ يَا أَنُّهَا الرُّسِئُلُ كُلُوا مِنَ الطُّنِّيَاتِ وَاعْمَلُوا صَالحِا إِنِّي بِمَا تَعْمَلُونَ عَلِيمٌ ﴾ [المؤمنون:٥١]، وقال: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُلُوا مِنْ طُيِّـبَاتِ مَــا رَزَقْنَاكُمْ وَاشْكُرُوا لِلَّهِ إِنْ كُنْتُمْ إِيَّاهُ تَعْبُدُونَ ﴾ [البقرة:١٧٢]، «ثم ذكر الرجلَ بطبل السَّفَر، أشْعَثْ أغْبِر يمدّ يدّيه إلى السّماء: يا ربّ يا ربّ، ومطعمُّه حرام، ومشربُه حرام، وملبسنُه حرام، وغذَي بالحرام، فأنّى يستجاب لذلك؟!» رواه مسلم.

واستمعوا - رحمكم الله - لهذا النُّداء الإلهيَ من ربَّكم الذي يناديكم بقوله: ﴿ ادْعُوا رَبَّكُمْ تَضْنَرُّعًا وَخُفْيَةً إِنَّهُ لاَ يُحِبُّ المُُعْتَدِينَ (٥٥) وَلاَ تُفْسِدُوا فِي الأَرْضِ بَعْدَ إِصَّلاَحِهَا وَادْعُوهُ خَوْفًا وَطَمَعًا إِنَّ رَحْمَةً اللهِ قَرِيبُ مِنْ المُحْسِنِينَ ﴾ [الأعراف:٥٥، ٥٦].

أَيُّهَا المُسلمونَ، مَنْ عامل الله تعالى بالتَّقوى حال رخائِه عامله الله باللَّطف والإعانة في حال شدئته كما قال تعالى عن يونس عليه السلام لمَّا التَّقمَه الحوت: ﴿ فَلَوْلاً أَنَّهُ كَانَ مِنَ المُسَبَّحِينَ (١٤٣) لَلَبِثَ فِي بَطْنِهِ إِلَى يَوْم يُبْعَثُونَ ﴾ [الصافات: ١٤٣) للَبِثَ فِي بَطْنِهِ إِلَى يَوْم يُبْعَثُونَ ﴾ [الصافات: ١٤٣) المُدُا أَنَّهُ كَانَ مِن العملِ الصالح لبقي في بطن الحوت إلى يوم القيامة.

فاتُقوا الله عبادَ الله، وادعُوه والحَوا عليه في الطلَب، سيما في الأوقاتِ الحريَّة بالإجابة كيوم الجمعة والثلث الأخير من الليل وبينَ الأذان والإقامة وفي السنجود وغير ذلك ممًا دلّت عليه السنة.

وفي الصحيحين من حديث ابن عباس رضي الله عنهما أن رسول الله كان يقول عند الكرب: «لا إله إلا الله ربّ العرش العظيم الحليم، لا إله إلا الله ربّ العرش العظيم، لا إله إلا الله ربّ السـمـوات السـبع وربّ العرش الكريم، رواه البخاري ومسلم.

وعَن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال: قال رسول الله : «ما أصاب أحداً قطَ همّ ولا حزنُ فقال: اللهمّ إنّي عبدك ابنُ عبدك ابن أمتك، ناصيتي بيدك، ماض في حكمك، عدلٌ في قضاؤك، أسالك بكلّ اسم هو لك، سميت به نفسك، أو علمتُه أحداً من خلقك، أو

أنزلتَه في كتابك، أو استأثرتَ به في علم الغيب عندك، أن تجعلُ القرآنَ العظيم ربيعَ قلبي ونورَ صدري وجلاءَ حزني ونهابَ همي، إلا أنهبَ الله عزَ وجلٌ همَّه وحزنه، وأبدله مكانَه فرَحاً»، فقيل: يا رسول الله، ألا نتعلّمُ ها؟ فقال: «بلي، ينبغي لمَن سمعَها أن يتعلّمَها» رواه أحمد والحاكم وابن حبان والطبراني بسند صحيح.

فعليكم بالدّعاء والصّنبر على البلاء والعودة إلى ربّ الأرض والسماء، مع اليقين بقدر الله، وأنَّ الله تعالى لا يظلم مثقالَ ذرة، وأنَّ ما يصيب الإنسانَ فبسبَ نفسه.

ثمَّ اعلموا - رعاكم الله - أنَّ الأمّة أحوجُ ما تكون إلى وحدة الصف ونبذ الخلافات والاجتماع على المصير الواحد والابتعاد عن الاجتهادات والتصرفات الفرديّة عن جماعة المسلمين، فإنَّ الاختلاف والتنازعَ سببُ للفشل كما قال الله عز وجل: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّذِينَ آمَنُوا إِذَا لَقِيتُمْ فِثَةً فَاشْبُتُوا وَاذْكُرُوا اللَّهُ كَثِيرًا لَعَلَّكُمْ تُقُلِحُونَ (٤٥) وَأَطِيعُوا اللَّهَ وَرَسُبُولُهُ وَلاَ تَنَازَعُ وا فَتَ فُ شَلُوا وَتَذْهُبَ رِيحُكُمْ وَرَسُبُولُهُ وَلاَ تَنَازَعُ وا فَتَ فُ شَلُوا وَتَذْهُبَ رِيحُكُمْ وَاصْبُرُوا إِنَّ اللَّهَ مَعَ الصَّابِرِينَ ﴾ [الأنفال: ٤٥، ٤٦]، وأصبرُوا إنَّ اللَّه تعالى بطاعة وليَّ الله ورسوله وعدم فقد أمرنا الله تعالى بطاعة وليَّ الأمر، وإن حصل التنازع، وهو إشارةُ إلى طاعة وليَّ الأمر، وإن حصل التنازع فالنتيجة الفشلُ وذهاب الربح، أي: ذهابُ القوة، وقيل: ذهابُ مهابة العدو لكم، ﴿ وَاصْبُرُوا إِنَّ اللَّهُ مَعَ الصَّابِرِينَ ﴾، فالصبر واجبُ مامور به.

إنَّ الواجبَ على المسلمين اتباعُ توجيهات الكتاب والسنة، والواجبُ على العلماء توجيها والناس وإرشادُهم لما ينفعهم ويكشف كربتَهم ويصلح حالهم، بتذكيرهم بالعودة إلى الله، ومحاسبة النفس واللجوء إلى الله ودعائه والإقبال عليه والطمأنينة به والاجتماع وعدم الفرقة والنزاع والائتلاف وترك به والاجتماع وعدم الفرقة والنزاع والائتلاف وترك الخلاف والإرجاف ورد الأمور إلى ولاتها والحذر من إشاعة البلبلة والقلاقل مما يهد مصالح الجماعة، ويؤدي لاضطراب الأحوال وانتشار الخوف وقتل المعنويات، فإنَّ خلافَ ذلك إثم واعتداءٌ على الأمة، قال الله تعالى محذراً: ﴿ وَإِذَا جَاءَهُمُ أَمْرُ مِنَ الأَمْنُ أَو الخُوفُ وَلَو الْمَالِي الرَّسُولِ وَإِلَى الْمَالِي الرَّسُولِ وَإِلَى أَوْلُ اللهِ عَلَيْكُمُ وَرَحْمَتُهُ النَّبَعُتُمُ الشَّيْطَانَ إِلاَ فَضَلُ اللهِ عَلَيْكُمُ وَرَحْمَتُهُ النَّبَعُتُمُ الشَّيْطانَ إِلاَ قَلِيلاً ﴾ [النساء: ٨].

# الحلقة الثالثة كتبه / متولى البراجيلي

والزجر فقط وليست للإخبار عن انتفاء الإيمان، فالايمان عندهم التصديق فقط وهو ثابت لا يزيد ولا ينقص، ومن أدلتهم من أحاديث الرسول ﷺ.

-حديث: من شبهد أن لا إله إلا الله، وأن محمدًا رسول الله، حرم الله عليه النار. [مسلم].

-وحديث: «من مات وهو يعلم أنه لا إله إلا الله دخل الجنة» [مسلم]

وحديث أبي ذر رضى الله عنه قال: أتيتُ النبي رعليه ثوب أبيض وهو نائم، ثم أتيته وقد استيقظ فقال: ما من عبد قال: لا إله إلا الله، ثم مات على ذلك إلا دخل الحنة. قلت: وإن زنى وإن سرق؟ قال: وإن زنى وإن سرق، قلت: وإن زنى وإن سرق؟ قال: وإن زنى وإن سـرق. قلت: وإن زنى وإن سـرق؟ قـال: وإن زنى وإن سرق، على رغم أنف أبي ذر. [متفق عليه واللفظ

إلى غير ذلك من الأحاديث.

فحكموا لمن اقتصر على قول: لا إله إلا الله بالإيمان والنحاة من النار وإن لم يعمل خيرًا قطِّ، لأنهم أخرجوا العمل من مسمى الإيمان، وتركوا النصوص الكثيرة-قرانًا وسنة- التي قُرن فيها بين العمل والإيمان، كقوله تعالى: ﴿ وَالْعَصْرِ (١) إِنَّ الإنْسَانَ لَفِي خُسْرِ (٢) إِلاًّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالَحَاتِ ﴾ [العصر: ١-٣].

تنبيه: المرجئة أشدُّ خطِرًا على العقيدة الإسلامية من الخوارج ومن غيرها من الفرق الأخرى، ومازال خطرها يستشري في جسد الأمة إلى الآن، بحيث نستطيع أن نقول- بلا تكلف أو مبالغة- إنه قلَّما يخلو يت مسلم من مرجئ بشكل أو يأخر- إلا من رجم الله-.

فصلوا الإيمان عن العمل، وقالوا: إن الأمر كله مداره على القلب، فإذا امتال القلب بالإيمان فلا تضر معصية على الإطلاق.

وقد انتشر الفكر الإرجائي بسبب الميل البشري الطبيعي إلى التفلت من التكاليف.

وأهل السنة برءوا من هذه النظرة الأحسادية، وجمعوا بين نصوص الوعد والوعيد، فهم وسط في فهم هذه النصوص، والإيمان عندهم كالشحرة حان تقطع بعض أعضائها فإنها تبقى شجرة مع ذلك ومن أسياب التعدد في فهم النص بلا مسوغ: ٣- أحادية النظرة للنصوص الشرعية:

الخوارج والمرحئة أظهر من وقعوا في الفهم الخاطئ يسبب هذه النظرة الأحادية، وافتقاد النظرة الشيمولية لنصوص الشريعة وعدم ضم النصوص بعضها إلى البعض، فالخوارج عمدوا إلى نصوص الوعيد فقط من الكتاب والسنة وكفروا بها جموع المسلمين، ومن أمثلة أدلتهم:

-قول الله تعالى: ﴿ بِلِّي مَنْ كُسِبَ سَبِئِّنَّةً وَأَحَاطُتْ بِهِ خَطِيئَتُهُ فَأُولَئِكَ أَصِيْحَابُ النَّارِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ ﴾ [العقرة: ٨١].

-وقوله تعالى: ﴿ وَمَنْ يَعْصِ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَيَتَعَدُّ حُدُودَهُ يُدْخِلْهُ نَارًا خَالِدًا فِيهَا وَلَهُ عَذَابٌ مُهِينً ﴾ [النساء: ١٤]. إلى غير ذلك من الآيات.

ومن الأحاديث:

-حديث الرسول ﷺ: «لا يزنى الزانى حين يزنى وهو مؤمن، ولا يشرب الخمر حين يشرب وهو مؤمن، ولا يسرق حين يسرق وهو مؤمن، ولا ينتهب نُهية يرفع الناسُ إليه فيها أبصارهم حين ينتهبها وهو مؤمن». [متفق عليه، واللفظ للبخاري].

-وحديث: «سباب المسلم فسوق وقتاله كفر». [متفق عليه].

-وحديث: «من حلف بغير الله، فقد كفر أو أشرك». [صحيح الترمذي].

-وحــديث: «لا يدخل الجنة من لا يأمن جــاره يو ائقه». [مسلم].

إلى غير ذلك من الأحاديث، فحكموا بالكفر على مــرتكب الكبــيــرة وخلوده في النار أبدًا، وتركــوا النصوص الأخرى التي تنقض فهمهم، كقوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَنْ يُشْنُرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمِنْ نَشْنَاءُ ﴾ [النساء: ٤٨].

وكحديث الرسول ﷺ: «يخرج من النار من قال: لا إله إلا الله، وفي قلبه وزن شعيرة من خير، ويخرج من النار من قال: لا إله إلا الله، وفي قلبه وزن بُرَّة من خير، ويخرج من النار من قال: لا إله إلا الله، وفي قلبه وزن ذرة من خير». [البخاري].

وغير ذلك من الأيات والأحاديث.

أما المرجئة فعلى النقيض تمامًا من الخوارج، فقد عمدوا إلى نصوص الوعد وتغافلوا عن نصوص الوعيد، وأحابوا عن أحاديث الوعيد بأنها للنهي

العدد الثالث ـ السنة الثانية والثلاثون الأسكري

إِذْنِهِ ﴾ [يونس:٣].

٢ ـ الرضا عن الشفيع: ﴿ يَوْمَئِذٍ لاَ ﴿ تَنْفَعُ الشُّفَاعَةُ إلاَّ مَنْ أَذِنَ لَهُ الرَّحْمَنُ وَرَضِيَ لَهُ قُوْلاً ﴾ [مريم: ١٠٩].

٣ ـ الرضا عن المشفوع فيه: ﴿وَلاَ يَشُنْفَعُونَ إِلاَّ لمن ارْتَضني ﴾ [الأنساء: ٢٨].

فيصير الجمع بين الأدلة كما يلي: الشفاعة ثابتة وهي بيد الله وحده سبحانه وتعالى لمن يوحد الله ولا يشرك به شيئًا بالقيود التالية: إذن الله للشفيع، رضا الله عن الشيفيع والمشفوع له، وهي منفية عن المشركين والكافرين لأنهم ما حققوا شبرطها الرئيس وهو التوحيد، وهذه القيود مجموعة في قوله تعالى: ﴿ وَكُمُّ مِنْ مَلَكٍ فِي السِّمَوَاتِ لاَ تُغْنِي شَفَاعَتُهُمْ شَيْئًا إلاَّ مِنْ بَعْدِ أَنْ يَأْذَنَ اللَّهُ لِمَنْ يَشْنَاءُ وَيَرْضَى ﴾ [النجم: ٢٦].

مثال أخر: مسألة تدوين الأحاديث:

فبعض الذين يطعنون في حجية السنة يستندون إلى النصوص التي وردت عن النبي على في النهي عن تدوين الأحاديث.

مثل حديث الرسول ﷺ: لا تكتبوا شبئًا عني إلا القرآن، ومن كتب عنى شيئًا فليمحه [مسلم].

ولم يلتفتوا إلى الأحاديث الأخرى التي وردت في المسألة، مثل حديث أبي هريرة رضى الله عنه، قال: لم يكن أحدُ من أصحاب رسول الله ﷺ أكثر حديثًا منى إلا ما كان من عبد الله بن عمرو بن العاص فإنه كان بكتب وأنا لا أكتب [البخاري].

أو حديث عبد الله بن عمرو بن العاص، قال: قلت يا رسول الله ﷺ إنى أسمع منك الشيء فأكتبه. قال: نعم، قلت يا رسول الله: في الغضب والرضا؟ قال: نعم، فإني لا أقول إلا حُقا [أبو داود والحاكم وغيرهما].

أو ما ورد في البخاري ومسلم: أن أبا شاة اليمني التمس من النبي الله أن يكتب له شيئًا سمعه من خطبته عام الفتح، فقال: «اكتبوا لأبي شاة» إلى غير ذلك من الأحاديث.

كيفية الحمع:

١ - الجمع بين الأحاديث الناهية عن الكتابة والأحاديث التي وردت بالإذن فيها، من أن النهي كان بالنسبة لمن لا يوثق بحفظه، أما من أمن عليه الليس بأن كان قارئًا كاتبًا أو خيف عليه النسيان وعدم الضبط لما سمع فلا حرج عليه في الكتابة.

٢ - النسخ: فأحاديث الإذن ناسخة لأحاديث النهي، فالنهى كان في أول الأمر حين خيف اشتغالهم عن القرآن بالأحاديث، أو خيف اختلاط غير القرآن بالقرآن، ثم لمَّا أمن ذلك نسخ النهي، ولعل مما يؤيد القـول بالنسخ أن بعض أحاديث الإذن متأخرة التاريخ، فأبو هريرة راوي حديث الكتابة أسلم عام سبع من الهجرة، وقصة أبى شاة كانت في السنة الثامنة . عام الفتح ..

وللحديث بقية إن شاء الله تعالى.

النقص، فالمرتكب لهذه الكبائر إيمانه ينقص لكن لا يزول، يُنفى عنه الإيمان نعم لكن لا يضرج من الإسلام؛ لأن النبي الله نفى عنه الإيمان. فالإيمان عند المرجئة مرتبة واحدة ثابتة لا تقبل الزيادة والنقصان، وكذلك عند الخوارج مرتبة واحدة تزال بالكلية.

والنبي الله يُكفُر مرتك الكيائر و إلا ما أقام الحد على الزاني والسارق، ولم شرعت الحدود إذن؟ فمما هو معلوم أن الدين ثلاث مراتب: الإسلام، والإيمان، والإحسان. والكفر مرتبتان: كفر مخرج من الملة وكفر غير مخرج من الملة يسمى بالكفر العملي أو الأصغر كمثل حديث النبي على عن النساء:... ورأيت النار فلم أرّ كاليوم منظرًا قط، ورأيت أكثر أهلها النساء، قالوا: لِمَ يا رسول الله؟ قال: يكفرن، قيل: يكفرن بالله؛ قال: يكفرن العشير، ويكفرن الإحسان، لو أحسنت إلى إحداهن الدهر ثم رأت منك شيئًا، قالت: ما رأيت منك خيرًا قط. [البخاري].

وثبت عن ابن عباس- رضى الله عنهما- أنه كان يدعو غلمانه واحدًا واحدًا فيقول: ألا أزوجك؟ ما من عبد يزنى إلا نزع الله منه نور الإيمان.

وسأله عكرمة رضى الله عنه- كما بالبخاري-: كيف ينزع منه الإيمان، قال: هكذا. وشبك بين أصابعه ثم أخرجها، فإن تاب عاد إليه هكذا، وشبك بين أصابعه.

وسُئِل الإمام أحمد عن مرتكب الكبيرة، قال: يخرج من الإيمان ويقع في الإسلام.

وكذلك بسبب عدم جمع أدلة المسألة الواحدة والنظر فيها، وعدم حمل المجمل على المفسر والعام على الخاص والمطلق على المقيد... أدى ذلك إلى فهم خاطئ لدى فرق كثيرة على مدى تاريخ الإسلام.

ومن أمثلة ذلك مسالة الشفاعة التي أنكرها الخوارج والمعتزلة ومن نصا نحوهم حتى عصرنا الحديث كمن الفوا في نفى الشفاعة ونفي عذاب القبر لأنهم استندوا إلى نصوص وتركوا نصوصًا.

فتمسكوا بقوله تعالى: ﴿فَمَا تَنْفَعُهُمْ شَنَفَاعَةُ الشَّافِعِينَ ﴾ [المدثر: ٤٨]، في نفي الشيفاعة، وبقوله تعالى: ﴿ وَاتَّقُوا يَوْمًا لاَ تَجْزِي نَفْسٌ عَنْ نَفْسٍ شَيْئًا وَلاَ يُقْبَلُ مِنْهَا شَفَاعَةً ﴾ [البقرة: ١٢٣].

ومثل ذلك من الأيات.

وقد أجمع أهل السنة على وقوع الشفاعة في الآخرة والإيمان بها، وذلك تأتّى لهم عندما جمعوا بن الأدلة المتعددة التي وردت في الشيفاعة ولم يكتفوا بالآيات النافية فقط.

فقد أثبت الله تعالى الشفاعة ثبوتًا عامًا: ﴿قُلُّ لِلَّهِ الشَّفَاعَةُ جَمِيعًا لَهُ مُلْكُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْض ﴾ [الزمر:٤٤]، فالشفاعة موجودة لكنها بيد الله وحده.

ثم أثبتها تبوتًا مقيدًا بالقبود التالية:

١ - الإذن بالشيفاعة: ﴿ مَا مِنْ شَنَفِيعِ إِلاَّ مِنْ بَعْدِ

رسول الله ﷺ بقول: «لا يلدغ المؤمن من جحر واحد مرتين» (١)، فهل نحن قوم مؤمنون؟ كيف وقد لدغنا من الجحر نفسه عشرات المرات؟.

إننا بحاجة فعلا إلى وقفة لتجديد الإيمان، قال ﷺ: «إن الإيمان ليخلق في جوف أحدكم كما يخلق الثبوب فاسألوا الله تعالى: أن يجدد الإيمان في قلوبكم» (٢).

فلا بد أولا لتصحيح الاعتقاد من أمور:

أولها: إن الذي يجري اليوم من مآس ومحن إنما يجري بقدر الله ومشيئته: ﴿إِنَّا كُلُّ شَيْءٍ خَلَقْنَاهُ بِقَدَر (٤٩) وَمَا أَمْرُنَا إِلاَّ وَاحِدَةٌ كَلَمْحَ بِالْبَصَرِ (٥٠) ولَقَدْ أَهْلَكْنَا أَشْدَيَاعَكُمْ فَهَلْ مِنْ مُدُكِر ﴾ [القمر: ٩٠].

الثانى: أن هذا الذي يجري إنما يجري تحت سمع الله وبصره سبحانه: ﴿ لاَ يَعْرُبُ عَنْهُ مِثْ قَالُهُ وَلاَ يَعْرُبُ عَنْهُ مِثْ قَالُ ذَرُةٍ فِي السَّمَوَاتِ وَلاَ فِي الأَرْضِ وَلاَ أَصْغَرُ مِنْ ذَلِكَ وَلاَ أَكْبَرُ ﴾ [سبة:٣].

الشالث: إن الله سب حانه العليم الحكيم الحليم الحكيم الحليم الحليم الكريم الرحمن الرحيم أرحم بالمسلمين منا، بل ومن أنفسهم ﴿ رَبُّكُمْ أَعْلَمُ بِكُمْ إِنْ يَشَاأُ يُوحَمَّكُمْ أَوْ إِنْ يَشَاأً يُعَذَّبُكُمْ وَمَا أَرْسَلْنَاكَ عَلَيْهِمْ وَكِيلاً ﴾ [الإسراء: 8].

الرابع: إن هذه الأمة مرحومة، قال ﷺ: «أمتي هذه أمة مرحومة، ليس عليها عذاب في الآخرة، إنما عذابها في الدنيا الفتن والزلازل والقتل والبلايا»(٣).

ومن رحمة الله بهذه الأمة أنها لن تُستأصل شأفتها بل هى باقية إلى يوم القيامة، ولن يسلط عليهم عدوٌ من سوى أنفسهم، ولا تزال راية الجهاد مرفوعة ما بقيت هذه الأمة، ولكن بالأمة من الآفات ما ينبغى الحذر منه.

قال على: «إن الله زوى لي الأرض فرأيت مشارقها ومغاربها، وإن ملك أمتي سيبلغ ما زوي لي منها، وإني أعطيت الكنزين الأحمر والأبيض، وإني سألت ربي لأمتي أن لا يهلكوا بسنة بعامة، ولا يسلط عليهم عدوا من سوى أنفسهم فيستبيح بيضتهم، وإن ربي عز وجل قال: يا محمد إنى إذا قضيت قضاء فإنه لا يرد،





لله رب العالمين والصلاة والسلام على رسول الله وآله.. أما بعد. (يا له من دين عظيم لو أن له

رجالا).

إن الذي ينظر حوله هذه الأيام يجد داهية في كل ناحية، فالمصائب تتوالى، ولا تكاد تضع يدك على أي مكان في خريطة العالم إلا وتجد تحت إصبعك جرحًا ينزف بدماء المسلمين.

ف من البوسنة إلى كوسوف وإلى الشيشان، ثم أفغانستان والعراق، والبقية تأتي، وإنا لله وإنا إليه راجعون ولا حول ولا قوة إلا بالله، حسبنا الله ونعم الوكيل. لكن لا بد من تأمل، ولا بد من نظرة واقعية عملية، أليس الله قد قال وهو الحق المبين ـ: ﴿ وَلاَ تَهِنُوا وَلاَ تَحْسَزَنُوا وَأَنْتُمُ الْأَعْلُونَ إِنْ كُنْتُمْ مُؤُمنِينَ ﴾ [آل عمران: ١٣٩]، فهل نحن قوم مؤمنون؟ سؤال مهم.

العدد الثالث ـ السنة الثانية والثلاثون الله ١١

# • • لا تكاد تضع يدك على أي مكان في خريطة العالم إلا وتجد تحت إصبعك جرحاً ينزف بدم اءالسلمين

وإنى أعطيتك لأمتك أن لا أهلكهم بسنة بعامة، وأن لا أسلط عليهم عدوا من سوى أنفسهم فيستبيح بيضتهم، ولو اجتمع عليهم من سن أقطارها حتى يكون بعضهم يفني بعضا، وإنما أخاف على أمتى الأئمة المضلين، وإذا وضع في أمتى السيف لم يرفع عنهم إلى يوم القيامة، ولا تقوم الساعة حتى تلحق قبائل من أمتى بالمشركين حتى تعبد قبائل من أمتى الأوثان، وإنه سيكون في أمتى كذابون ثلاثون كلهم يزعم أنه نبى وأنا خاتم النبيين لا نبى بعدى، ولا تزال طائفة من أمتى على الحق ظاهرين لا يضرهم من خالفهم حتى يأتى أمر الله» (٤).

إذا ثبتت هذه المقدمات فالبحث إذًا في الحكمة والأسباب وراء ما يجرى من هزائم للمسلمين لا بد من البحث في الأسباب لكي نستفيد ونعالج المرض من جذوره.

وبالنظر بادي الرأى فالأمر لا يعدو إحدى ثلاث والله أعلم.

- إما هو من قبيل العقوية والجزاء.
- أو هو من قسل المحنة والاستلاء.
- أو هما معًا وأظن أن الأمر كذلك.
  - فأما من جهة العقوية:

فإن الأمة فعلا مغيبة عن قضاياها الحقيقية يقتلها الترف والفجور والشهوات والأهواء والجهل والعمى، قال على: «سيكون رجال من أمتى يأكلون ألوان الطعام، ويشربون ألوان الشراب، ويلبسون ألوان الثياب، ويتشدقون في الكلام فأولئك شرار أمتى (٥).

الأمة تعانى من أفات عديدة لا سيما في

الجانب الأخلاقي وقد قال عَلَيْ: «سيصيب

أمستى داء الأمم: الأشسر والبطر والتكاثر والتشاحن في إلدنيا والتباغض والتحاسد حتى ىكون الىغى»

وعقوبات الله لا بد منها في الدنيا قبل الآخرة، قال رسول الله ﷺ: «يا معشر المهاجرين! خصال خمس إذا ابتليتم بهن وأعوذ بالله أن تدركوهن: لم تظهر الفاحشة في قوم قط حتى يعلنوا بها إلا فشا فيهم الطاعون والأوجاع التي لم تكن مضت في أسلافهم الذين مضوا، ولم ينقصوا المكيال والميزان إلا أخذوا بالسنين وشيدة المؤنة وحبور السلطان عليهم، ولم يمنعوا زكاة أموالهم إلا مُنعوا القطر من السماء ولولا البهائم لم يمطروا، ولم ينقضوا عهد الله وعهد رسوله إلا سلط الله عليهم عدوًا من غيرهم فأخذوا بعض ما كان في أبديهم، وما لم تحكم أئمتهم بكتاب الله عز وجل ويتحروا فيما أنزل الله إلا جعل الله بأسهم بينهم»(٧).

فلا بد من عقيدة راسخة في أن الله سيحانه ليس بظلام للعبيد ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يُظْلِمُ النَّاسَ شَيْئًا وَلَكِنَّ النَّاسَ أَنْفُ سَلَّهُمْ يَظْلِمُ وِنَ ﴾ [يونس: ٤٤]، وقال تعالى: ﴿ فَكُلاَّ أَخَـٰذُنَا بِذَنْبِهِ فَمِنْهُمْ مَنْ أَرْسِئلْنَا عَلَيْه حَاصِيًا وَمِنْهُمْ مَنْ أَخَٰذَتْهُ الصِّيْحَةُ وَمِنْهُمْ مَنْ خَسَفْنَا بِهِ الأَرْضَ وَمِنْهُمْ مَنْ أَغْرَقْنَا وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيَظْلِمَ لَهُمْ وَلَكِنْ كَانُوا أَنْفُسِنَهُمْ نَظْلِمُونَ ﴾ [العنكبوت: ٤٠].

فما أصابهم إنما هو بما قدمت أيديهم، وما ربك بظلام للعبيد، مع العلم أن ذنوبنا ليست بالقليلة ولا بالصغيرة، ولكن الأمهال من العليم • • ذنوبنا ليست بالقليلة ولا بالصغيرة، ولكن الإمهال من العليم الحكيم، فـماأصابهم رسالة لناجميعا أن أفيقوا أيها المسلمون وإلا فالدائرة ستسسم لتسمل الجميع السلمون وإلا فالدائرة ستسسم لتسمل الجميع • لابد من الإبحار داخل أغوار النفس لتعرف حقيقة دائك، ثم تبدأ رحلة الإصلاح بصدق واستعانة بالله تعالى

الحكيم، فما أصابهم رسالة لنا جميعًا أن أفيقوا أيها المسلمون وإلا فالدائرة ستتسع لتشمل الجميع.

وأما من جهة الابتلاء:

فقد قال تعالى: ﴿ذَلِكَ وَلَوْ يَشْنَاءُ اللَّهُ لَائْتَصَرَ مِنْهُمْ وَلَكِنْ لِيَبْلُو بَعْضَكُمْ بِبَعْض وَالَّذِينَ قُتِلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَلَنْ يُضِلِّ أَعْمَالَهُمْ (٤) سَيَهْدِيهِمْ وَيُصْلِحُ بَالَهُمْ (٥) وَيُدْخِلُهُمُ الجِنَّةَ عَرَّفَهَا لَهُمْ ﴾ [محمد: ١٤.٤].

فسنة الله تعالى في خلقه أن يبلو بعضهم ببعض لينظر كيف يعملون، فما أصاب إخواننا ابتلاء لهم وتمحيص، وهو أيضًا ابتلاء لنا، ماذا سيكون موقفنا؟ ماذا قدمنا؟ وماذا صنعنا؟.

ابتلاء للعقائد: في الولاء والبراء.

فما العمل والسييل:

# أولا: ننزل كالام الله تعالى على قلوبنا دواء.

قَال الله الملك جل جلاله: ﴿قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِكُمْ سُنَنُ فَسِيرُوا فِي الأَرْضِ فَانْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الْمُحَبِّينَ (١٣٧) هَذَا بَيَانُ لِلنَّاسِ وَهُدًى وَمَوْعِظَةُ لِلْمُتَّقِينَ (١٣٨) هَذَا بَيَانُ لِلنَّاسِ وَهُدًى وَمَوْعِظَةُ لِلْمُتَّقِينَ (١٣٨) وَلاَ تَهِنُوا وَلاَ تَحْرَنُوا وَانْتُمُ الأَعْلُوْنَ إِنْ كُنْتُمْ مُ سَوَّمِنِينَ (١٣٩) إِنْ يَمْسَمَعْكُمْ قَرْحُ مِقْلُهُ وَتِلْكَ يَمْسَمَعْكُمْ قَرْحُ مِقْلُهُ وَتِلْكَ لَائِيامُ نُدَاوِلُهَا بَيْنَ النَّاسِ وَلِيَعْكُمْ اللَّهُ الَّذِينَ النَّاسِ وَلِيَعْلَمَ اللَّهُ الَّذِينَ امْنُوا وَيَتَّخِذَ مِنْكُمْ شُهُودَاءَ وَاللَّهُ لاَ يُحِبُ الظَّلْمِينَ (١٤٠) وَلِيُ مَتَّكُمُ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا وَيَمْ صَقَ اللَّهُ الدِينَ آمَنُوا وَيَمْ صَقَ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا وَيَمْ صَقَ الْكَافِينَ النَّاسُ وَلِيمَ اللَّهُ الدِينَ النَّالُ الذِينَ المَنُوا وَيَمْ صَقَ اللَّهُ الدِينَ آمَنُوا الجَنْةُ وَلَا الْجُنَّةُ وَلَمْ اللَّهُ الدِينَ جَاهَدُوا مِنْكُمْ وَيَعْلَمَ الصَابِرِينَ ﴿ يَعْلَمُ اللَّهُ الدِينَ جَاهَدُوا مَنْكُمْ وَيَعْلَمَ الصَّابِرِينَ ﴿ وَلَلَّهُ لَا لَكُونِ مَنَ عَلَمُ اللَّهُ الدِينَ جَاهَدُوا وَيَعْلَمَ الطَّالِمِينَ [آل عَمران: ١٤٧٠ ].

صدق الله، ومن أصدق من الله قيلاً! إي والله إنَّ هذا القرآن نعم الدواء والشفاء لما في الصدور، إنه للْعلاج النافع الكافي الشافي.

يا للمسلمين:

كالعيس في البيداء يقتلها الظما والماء فوق ظهورها محمول

ثانيًا: السنة الإلهية سنة ثابتة لا تتغير ولا

﴿ إِنَّ اللَّهَ لاَ يُغَيِّرُ مَا بِقَوْم حَتَّى يُغَيِّرُوا مَا بِأَنْفُ سِهِمْ ﴾ [الرعد: ١١]، فلًا بد من العودة باللائمة على النفسه (أنا السبب في هذه المآسي التي تحدث للمسلمين)، كان عطاء السلمي إذا غلا السعر أو اشتدت الريح يقول: كل هذا بسببي يصيبكم، لو مات عطاء لاستراح الناس.

فيجب على كل مسلم أن يبحث في داخل نفسه، ماذا يجب تغييره من نفسه؛ لا بد أن نتغير ليغير الله ما بنا، لابد من الإبحار داخل أغوار النفس لتعرف حقيقة دائك، ثم تبدأ رحلة الإصلاح بصدق واستعانة بالله تعالى، وعزيمة قوية لكي تصلح أن تكون عبدًا لله ينصر بك دينه، ويعلى بك راية الإسلام.

ثالثًا: تصحيح العقائد:

من الثغرات التي أتينا من قبلها في الآونة الأخيرة وهي نفس الثغرة التي نؤتى منها دائمًا ضياع الأصول التي ترتكز عليها الأعمال، وتنطلق منها المواقف والتصرفات وأهمها الأصل العقدي.

لذلك شدد النبي على هذا الأصل

العدد الثالث ـ السنة الثانية والثلاثون السيحي ٢٣

# من رحمة الله بهذه الأمة أنها لن تستأصل شأفتها بلهى باقية إلى يوم القيامة، ولن يسلطعليهم عدومن سوىأنفسهم

# الهوامش:

(١) متفق عليه.

(٢) أخرجه الحاكم في المستدرك والطبراني في الكبير وصححه الألباني (١٥٩٠) في صحيح الجامع.

- (٣) أخرجه أبو داود في سننه والطبراني في الكبير عن أبى موسى الأشعري وصححه الألباني (١٣٩٦) في صحيح الجامع.
- (٤) أخرجه الرمام أحمد في مسنده، ومسلم في صحيحه وصححه الألباني في صحيح الجامع (١٧٧٣).
- (٥) أخرجه الطبراني في الكبير وأبو نعيم في الحلية عن أبي أمامة وحسنه الألباني (٣٦٦٣) في صحيح الجامع.
- (٦) أخرجه الحاكم في المستدرك عن أبي هريرة وحسنه الألباني (٣٦٥٨) في صحيح الجامع.
- (٧) أخرجه ابن ماجه والحاكم في المستدرك عن ابن عمر وصححه الألباني (٧٩٧٨) في صحيح الجامع.
- (٨) أخرجه ابن عساكر في تاريخ دمشق عن أبي محجن، وصححه الألباني (٢١٤) في صحيح الجامع.
  - (٩) أخرجه مسلم.
  - (١١) متفق عليه.

الأصيل، وحذر الأمة في غير ما حديث من وقوع الخلل في هذا الجانب، قال على: «أخاف على أمتى من بعدى ثلاثا: حدف الأئمة، وإيمانا بالنجوم، وتكذيبا بالقدر»(^).

وقال عَلَيْ: «سيكون في أخر الزمان ناس من أمتى يحدثونكم بما لم تسمعوا به أنتم ولا آباؤكم فإياكم وإياهم»(٩).

إن الجهاد قضية الأمة ومستقبلها وشرفها، نحن نؤمن بذلك ونؤمن يقينًا أنه لا خلاص ولا عزة للمسلمين إلا بذلك، إنه دين وعبادة وقربة لله فله شروط وأصول.

هذا الشبياب الذي ذهب إلى ما يعتقد أنه جهاد ماذا صنعوا؟ وأين هم؟!! إن القلب ليعتصره الألم والله على شباب المسلمين الذين ىضىعون ھدرًا.

نحن في حاجة إليهم ومع شيء من الصبر يتجلى الحق.

خلف من يجاهدون؟ ورسول الله على يقول: «إنما الإمام جنة يقاتل من ورائه ويتقى به فإن أمر بتقوى الله وعدل فإن له بذلك أجرا وإن أمر بغيره فإن عليه وزرا» (٢١)

لابد من الرجوع للعلماء والأكابر المخلصين من أهل الديانة والصييانة وأهل الدراية

لابد للرجوع إلى أهل الخبرة في الدعوة من الصادقين الصابرين الثابتين.

لابد من صبر على تجرع الغصص كي لا تكون فتنة ويكون الدين كله لله.

صبرًا أهل الإسلام «والله مع الصابرين».

# كف تعلي الله الأف السنين ولا



الحمد لله على نعمة الإسلام وكفى بها نعمة والصلاة والسلام على سيد الأنام، ويعد ..

فمن محاسن الإسلام الكثيرة أن دل <mark>المسلم</mark> على أبواب الطاعات التي تُجرى - بإذن الله تعالى . عليه الحسنات في أثناء حياته وبعد مماته.

السؤال الهام: كم هي المدة التي ستبقى في قبرك إلى قيام الساعة؛ مئات السنين؛ ألاف السنىن؟ الله أعلم.

فحرى بنا من الآن أن نبحث بجد واجتهاد عن أبواب الحسنات العظام التي عن طريقها تجرى علينا الحسنات ونحن أحياء وبعد الموت من هذه الأبواب:

# ١. الصدقات الحارية:

تعريف الصدقة الجارية: هي العطية التي تبتغي بها المثوبة من الله، وقيل هي التطوع بتمليك العين بغير عوض، وقيل هي المال الذي وهب لأجل الشواب وقيل هي الوقف وهو ما يحبس في سبيل الله.

من هذا وغيره يتضح أن الصدقة الجارية قربة يفعلها الإنسان لوجه الله، تقربًا إلى الله ولينتفع بها الناس فترة زمنية فيجري له أحرها فترة بقائها.

[مجلة التوحيد ١٤٢١ / صفر / ٤٧] فى الصحيح عن أبى هريرة رضى الله عنه قال رسول الله ﷺ: «إذا مات ابن أدم انقطع عمله إلا من ثلاث صدقة جارية أو علم ينتفع به أو ولد صالح يدعو له».

أبواب الصدقة الجارية كثيرة منها: في سنن ابن ماجة وصحيح الجامع (٣٢٣١)

# الحلقة الثالثة بقلم/صلاح عبد الخالق محمد

عن أبى هريرة رضى الله عنه قال: قال رسول الله عَلى: «إن مما يلحق المؤمن من عصمله وحسناته بعد موته علما علمه ونشيره وولدًا صالحًا تركه أو مصحفا ورثه أو مسحدًا بناه أو بيتًا لابن السبيل بناه أو نهرًا أجراه أو صدقة أخرجها من ماله في صحته وحياته تلحقه من ىعد موته».

# ٧. تعليم العلم النافع ونشره:

في صحيح مسلم عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله عَلَيْ: «إذا مات ابن أدم انقطع عمله إلا من ثلاث علم ينتفع به...» الحديث.

إن تعليم العلم النافع ونشيره من أفيضل الحسنات الجارية وأدومها إلى يوم الدين وأدومها لأنها حلقات متصلة وحسنات ممتدة بانتقال العلم عبر الأحيال.

في صحيح الحامع (٦٣٩٦) وسنن ابن ماحه عن معاذ بن جبل رضى الله عنه قال: أن النبي قال: «من علم علمًا فله أحر من عمل به لا ينقص من أجر العامل شيء».

قال العلامة محمد الصالح بن عثيمين. رحمه الله . : وأفضل هذه الثلاثة العلم الذي ينتفع به، وأضرب لكم مثلا بل أمثال كثيرة: أبو هريرة رضى الله عنه: من أفقه الصحابة عند الرسول على يسقط أحيانًا على الأرض من شدة الجوع ومع ذلك فإن أكثر المسلمين الآن لا يقرعون إلا رواياته وهو الذي نقل لنا هذه الأحاديث وهي صدقة جارية إذا ما قورنت بأي صدقات أخرى في عهده!

الامام أحمد، شيخ الإسلام ابن تيمية -رحمهما الله ـ بدرسنا كل منهما وهو في قيره لأن كتبه بين أيدينا، أكبر خليفة، أكبر تاجر في

عهد ابن تيمية هل وصل خيرهم إلينا اليوم؟! إذًا العلم أنفع الثلاثة، فالصدقة الجارية قد تتعثر والولد الصالح قد يموت ولكن العلم النافع الذي ينتفع به المسلمون باق إلى ما شاء الله! فأحرص أخي على العلم فهو لا يعدله شيء.

[شرح رياض الصالحين ٩٤/٣] قال الحافظ المنذري رحمه الله: وناسخ العلم له أجره وأجر من قرأه أو نسخه أو عمل به من بعده ما بقى خطه.

[الترغيب والترهيب ١/٤٥] ووسائل تعليم العلم النافع ونشره كثيرة منها:

 ١ - الدعوة إلى الله بأي وسيلة متاحة ومباحة.

٢ - إهداء المصحف أو الكتب الإسلامية أو المجلات الإسلامية.

٣ - الدعوة لمجالس العلم.

٤ ـ بناء المساجد أو المعاهد الدينية.

٥ ـ تأليف الكتب الدينية.

يقول ابن الجوزي: «كتاب العالم ولده المخلد».

تنبيه هام الإنفاق على نشر العلم أفضل وأدوم من إقامة سرادقات المأتم التي تكون وبالا على المسلم في الدنيا والآخرة يُسأل عن هذه الأموال فاتقوا الله يا عباد الله.

٣. الولد الصالح:

الولد كل ما وُلِدَ ويطلق على الذكر والأنثى والصغير والكبير والواحد والجمع.

[المعجم الوسيط (١٠٩٩)]

في صحيح مسلم عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «إذا مات ابن آدم انقطع عمله إلا من ثلاث (..... وولد صالح يدعو له)».

قال الشيخ الألباني رحمه الله: قيد بالصالح لأن الأجر لا يحصل من غيره وأما الوزر فلا يلحق بالوالد من سيئة ولده إذا كان نيته في تحصيل الخير، وإنما ذكر الدعاء له تحريضا على الدعاء لأبيه، لا لأنه قيد، لأن الأجر يحصل للوالد من ولده الصالح كلما عمل عملا صالحًا سواء أدعا لأبيه أم لا، كمن غرس شجرة يحصل له من أكل ثمرتها ثواب سواء أدعا له من أكلها

أم لم يدع وكــــذلك الأم. أهــــ [أحكام الجنائز(١٧٦)]

قال العلامة ابن عثيمين قوله ﷺ: «ولد صالح يدعو له» لأن غير الصالح لا يدعو لوالديه ولا يبرهما لكن الصالح هو الذي يدعو لوالديه بعد موتهما ولهذا يتأكد علينا أن نحرص غاية الحرص على صلاح أولادنا لأن صلاحهم صلاح لهم وهو خير لنا حيث يدعون لنا بعد الموت.

[شرح رياض الصالحين ٩٤/٣] فائدة: اعلم أن صلاح الأولاد طريقه ليس فائدة: اعلم أن صلاح الأولاد طريقه ليس صعباً ولكن يا من تريد صلاح أولادك عليك بالنية الصالحة والقدوة الحسنة وتعليم الأولاد القرآن والسنة وتسلح بهذا السلاح القوي الفعال بإذن الله وهو الدعاء؛ عليك بالدعاء قبل أن يأتي الولد قال تعالى: ﴿رَبَّ هَبُ لِي مِنَ الصَّالَحِينَ (١٠٠) فَ بَشَّرْنَاهُ بِغُلَامٍ حَلِيمٍ ﴾ [الصافات: ١٠١،١٠٠].

والدعاء أثناء الحياة ﴿ وَأَصْلِحْ لِي فِي ذَرُيَّتِي ﴾ [الأحقاف: ١٥].

ثمرات الولد الصالح عظيمة في الدنيا الراحة والطمأنينة وتقر عينك به وفي القبر سيول من الحسنات ما بقى ولدك على قيد الحياة وولده وولد ولده...

ويوم القيامة رفع درجاتك في الجنة، في مسند الإمام أحمد بسند صحيح عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله يشخ: «إن الله ليرفع الدرجة للعبد الصالح في الجنة فيقول يا رب أنى لى هذه؟ فيقول باستغفار ولدك لك».

ُ ﴿ رَبَّنَا هَبْ لَنَا مِنْ أَزْوَاجِنَا وَذُّرَيُّاتِنَا قُــرَّةَ أَعْيُنَ وَاجْعَلْنَا لِلْمُتَّقِينَ إِمَامًا ﴾ [الفرقان: ٧٤]. أرارناط في سبيل الله:

قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اصْبِرُوا وَصَابِرُوا وَرَابِطُوا وَاتَّقُوا اللَّهَ لَعَلَّكُمْ تُقْلِحُونَ ﴾ [آل عمران: ٢٠٠].

تعريف المرابطة عند العرب: العقد على الشيء حتى لا ينحل فيعود إلى ما كا صبر عنه فيحبس القلب على النية الحسنة والجسم على فعل الطاعة ومن أعظمها وأهمها رباط الخيل الجهاد . في سبيل الله كما نُص عليه في التنزيل في قوله تعالى: ﴿ومن رباط الخيل وارتباط النفس على الصلوات كما قاله ﷺ.

[تفسير القرطبي ١٦٦٤/٢]

# منفضائل الرياط

ثبت في صحيح مسلم عن سلمان الفارسي عن رسول الله ﷺ أنه قال: «رباط يوم وليلة خير من صيام شهر وقيامه وإن مات حرى عليه عمله الذي كان يعمله وأجرى عليه رزقه وأمن الفتان».

في مسند الإمام أحمد وصححه الشبخ الألباني في صحيح الجامع (٤٥٦٢) عن فضالة ىن عديد يقول سمعت رسول الله ﷺ يقول: «كل ميت يُختم على عمله إلا الذي مات مرابطًا في سبيل الله فإنه ينمو له عمله إلى يوم القيامة ويأمن فتنة القير».

يقول القرطبي رحمه الله: في هذين الحديثين دليل على أن الرباط أفضل الأعمال التي يبقى ثوابها بعد الموت، فالصدقة الجارية والعمل المنتفع به والولد الصالح الذي يدعو لأبويه ينقطع ذلك ينفاد الصدقات وذهاب العلم وموت الولد، والرباط يُضاعف أجره إلى يوم القيامة لأنه لا معنى للنماء إلا المضاعفة وهي غير موقوفة على سبب فتنقطع بانقطاعه بل هي فضل دائم من الله تعالى إلى يوم القيامة.

[تفسير القرطبي ٢/١٦٦٤]

ومن أنواع الرياط في سبيل الله:

ما ورد في صحيح مسلم عن أبي هريرة رضى الله عنه عن النبي على قال: «ألا أخسركم يما يمحو الله به الخطايا ويرفع به الدرجات إسباغ الوضوء على المكاره وكثرة الخطا إلى المساجد وانتظار الصلاة بعد الصلاة فذلكم الرباط فذلكم الرباط».

# ٥.إذا أكل إنسان أو غيره من زرع لمت:

ثبت في صحيح مسلم عن جابر رضي الله عنه قال: دخل النبي ﷺ على أم معبد حائطًا فقال: «يا أم معبد، من غرس هذا النخل أمسلم أم كافر؟» فقالت: يل مسلم قال: «فلا يغرس مسلم غرسنًا فيأكل منه إنسان ولا دابة ولا طيرٌ إلا كان له صدقة إلى يوم القيامة»، وفي رواية: «ما من مسلم يغرس غرسًا إلا كان ما أكل منه له صدقة، وما سرق منه له صدقة، وما أكل السبع منه فهو له صدقة وما أكلت الطير منه فهو له صدقة، ولا يرزؤه . ينقص ويأخذ منه . أحد إلا كان له صدقة» قال الإمام النووي في شرح مسلم: في هذه الأحاديث فضيلة الغرس وفضيلة الزرع

وأن أحر فاعل ذلك مستمر ما دام الغراس والزرع وما تولد منه إلى يوم القيامة. احذر السيئات الجارية

اعلم أخي المسلم أنه كما يوجد حسنات حاربة فهناك أيضًا سيئات جاربة بحرى على فاعلها الذي دعى إليها سيئات ما دامت تفعل إلى يوم القيامة إن لم يتب إلى الله تعالى.

ثبت في صحيح مسلم عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله عنه: «... من دعا إلى ضلالة كان عليه من الإثم مثل أثام من تبعه لا ينقص ذلك من آثامهم شيئًا».

في سنن ابن ماجة عن أبي جحيفة رضي الله عنه أن النبي على قال: «... من سن في الإسلام سنة سيئة فعمل بها من بعده كان عليه وزرها ومثل أوزارهم من غير أن ينقص من أوزارهم

قال الإمام النووي في شرح مسلم: ومن سن سنة سيئة كان عليه وزر كل من يعمل بها إلى يوم القيامة وأن من دعا إلى ضيلالة كان عليه مثل أثام تابعيه سواء كان ذلك هو الذي ابتدأه أم كان مسبوقًا إليه. أه.

# ومن أمثلة السيئات الجارية:

١ - نشر البدع والضلالات بين المسلمين، وخاصة فيما يتصل بالعقيدة الإسلامية من أصحاب الأهواء وفرق الضلالة.

٢ ـ نسخ وبيع العلم غير النافع مما يوجب الإثم، عليه وزره ووزر من قرأه أو نسخه أو عمل يه من يعده ما يقى خطه.

[الترغيب والترهيب ١/٤٥]

٣ ـ كل من دعا إلى معصية الله بأى وسيلة وفعلت من يعده.

ربنا لا تزغ قلوبنا بعد إذ هديتنا وهب لنا من لدنك رحمة إنك أنت الوهاب.

٤ - بيع أو توزيع أو إهداء الأشرطة الفاسدة مثل شيرائط الفيديو أو الكاسيت التي تدعو إلى الفاحشة والفجور وكذلك المجلات والكتب والملصقات وغيرها التي تدعو إلى الفاحشة والضلال والمعصدة.

والحمد لله رب العالمين.



العدد الثالث ـ السنة الثانية والثلاثون الأمكاس ٢٧





# بقلم / مجدي عرفات

اسمه ونسبه: هو

سليـمان بن طُرخان أبو المعتمر التيمي البصري القيسي مولاهم، لم يكن تيميا بل نزل فيهم أي ا. في بني تيم

نزل في بني تيم.

مولدة؛ ولَّد سليمان التيمي في حدود سنة عن وأربعين.

شيوطها روى عن أنس بن مالك رضي الله عنه، وعن ثابت البناني، والحسن البصري والربيع بن أنس، والأعمش، وطاوس بن كيسان، وقتادة، ويحيى بن يعمر، وأبي إسحاق السبيعي، وأبي عثمان الهندي، وأبي عمران الجوني وأبي نضرة العبدي وخلق كثير.

الرواة عنه؛ روى عنه إسماعيل بن علية، وجرير بن عبد الحميد، وحماد بن سلمة والسفيانان، وشعبة، وأبو عاصم النبيل، وابن المبارك، وعبد الوارث بن سعيد، ومعاذ بن معاذ العنبري

ومعتمر ابنه، وهشيم ويحيى القطان، ويزيد بن هارون، وأبو إســـــاق الشـيباني وهو من أقرانه، وأبو بكر بن عـياش وأبو خالد الأحمر، وخلق.

٢٨ الله العدد الثالث ـ السنة الثانية والثلاثون

ثناءالعلماءعليه؛ قال أحمد بن حنبل: هو ثقة وهو أحب إليّ من أبي عشمان النهديّ ومن عاصم الأحول.

قال ابن معين، والنسائي: ثقة. وقال العجلي: ثقة من خيار أهل البصرة.

وقال شعبة: شك ابن عون وسليمان التيمي يقين. يعني لثقته بحفظهما وضبطهما فالشك منهما يقين عند غيرهما.

قال ابن سعد: من العباد المجتهدين كثير الحديث ثقة.

قال الشوري: حفاظ البصريين ثلاثة: سليمان التيمي وعاصم الأحول وداود بن أبي هند، وعاصم أحفظهم.

قال ابن علية: سليمان التيمي من حفاظ البصرة.

قال يحيى بن سعيد: ما جلست إلى أحد أخوف لله من سليمان التيمي، وسمعته يقول نهبوا بصحيفة جابر إلى الحسن فرواها ـ أو قال فأخذها ـ وذهبوا بها إلى قتادة فأخذها، وأتونى بها فلم أردها.

قــال ابن أبي حــاتم: ســئل أبي: سليــمــان التيمي أحب إليك في أبي عثمان أو عاصم؟

قال: سليمان، قال أحمد بن حنبل: كان يحيى بن سعيد يثنى على سليمان التيمي ويقدمه على عاصم الأحول.

قال ابن حجر: ثقة عايد.

من أحواله وأقواله: قال شعبة: ما رأيت أحدًا أصدق من سليمان التيمي رحمه الله، كان إذا حدث عن النبي ﷺ تغير لونه.

قال سعيد بن عامر الضُبُعي: كان سليمان التيمي يسبح الله في كل سجدة سبعين تسبيحة.

قال محمد بن عبد الأعلى: قال لي معتمر بن سليمان: لولا أنك من أهلي ما حدثتك بذا عن أبي، مكث أربعين سنة يصوم يومًا ويفطر يومًا ويصلي صلاة الفجر بوضوء عشاء الآخرة أهـ. قلت: وهذه الصلاة طول الليل كله خلاف هدي النبي على الذي كان ينام ويقوم.

قال معاذ بن معاذ: كنت إذا رأيت التيمي كأنه غلام حدث قد أخذ في العبادة، كانوا يرون أنه أخذ العبادة عن أبي عثمان النهدى.

قال حماد بن سلمة: ما أتينا سليمان التيمي في ساعة يطاع الله فيها إلا وجدناه

مطبعًا وكنا نرى أنه لا يحسن يعصى الله.

قال على بن المديني سمعت يحيي بن سعيد يقول: كان التيمي يحدث الشريف والوضيع خمسة خمسة، قلت: كان بدعكم تكتبون؟ قال: لا. إن ردّ عليه إنسان حسيه عليه، وكنت أردّ عليه ويحسب على، يعنى بقوله: أردٌ عليه، أنى أعيد الحديث لأحفظه فيحسبه عليه بحديث من تلك الخمسة. قلت: لأن حفظهم كان سريعًا بعد السماع مناشرة.

قال إبراهيم بن إسماعيل استعار سليمان التيمي من رجل فروة فلبسها ثم ردها، قال الرجل: فمازلت أحد فيها ربح المسك.

قال جرير بن عبد الحميد: إن سليمان التيمي لم تمرّ عليه ساعة قط إلا تصدق بشيء، فإن لم يكن شيء صلى ركعتين.

قال سليمان التيمي: لو أخذت برخصة كل عالم اجتمع فيك الشركله.

قال معتمر بن سليمان: قال لي أبي عند موته: يا معتمر حدثني بالرخص لعلى ألقى الله تعالى وأنا أحسن الظن به.

قال سليمان التيمي: إن الرجل ليذنب الذنب فيصبح وعليه مذلته.

عن فضيل بن عياض قال: قيل لسليمان التيمى: أنت أنت ومن مثلك؟

قال: لا تقولوا هكذا، لا أدري ما يبدو لي من ربّى عزّ وجل سمعت الله يقول ﴿ وَبَدَا لَهُمُّ مِنَ اللَّهِ مَا لَمْ يَكُونُوا يَحْتَسِيُونَ ﴾ [الزمر:٤٧].

عن سعيد بن عامر الضبعي قال: مرض سليمان التيمي فبكي، فقيل: ما يبكيك؟ قال: مررت على قدري فسلمت عليه فأخاف الحساب عليه. قلت: القدري في زمان التيمي هو من كان يقول: لا قدر والأمر أنف أي أن الله لم يقدر شيئًا ولم يكتبه ولم يعلمه حتى يعمله العبد، وهذا كفر كما قال ابن عمر لسائله عنهم: إذا لقيت أولئك فأخبرهم أني بريء منهم وأنهم برآء منى فوالذي يحلف به ابن عمر لو أن لأحدهم مثل أحد ذهبًا فأنفقه ما قبل الله منه حتى يؤمن بالقدر.. الحديث ، ثم تطور مذهب القدرية إلى أن قالوا: إن الله قدر الخبر ولم يقدر الشر وهذا ضلال أيضًا.

عن مهدى بن ميمون قال: أتيت سليمان فوجدت عنده حماد بن زيد ويزيد بن زريع وبشربن المفضل وأصحابنا البصريين فكان

لا بحدث أحدًا حتى بمتحنه فيقول له: الزني بقدر؟ فإن قال: نعم، استحلفه أن هذا دينك الذي تدين لله يه؟ فإن حلف حدثه خمسة أحاديث، قلت: أي اعتقد أن الله قدر الشير والمعصعة كما قدر الخير والطاعة ﴿ اللَّهُ خَالِقُ كُلِّ شَنَّعِ ﴾ [الزمر:٦٢]، ﴿ إِنَّا كُلُّ شَنَّعِ خَلَقْنَاهُ بِقَدُرٍ ﴾ [القمر:٤٩]، ﴿وَخَلُقَ كُلُّ شَبَيْءٍ فَقَدُّرُهُ تُقْدِيرًا ﴾ [الفرقان:٢]، سبحانه وتعالى.

قال معتمر بن سليمان: قال أبي: أما والله لو كُشف الغطاء لعلمتْ القدرية أن الله ليس بظلام للعبيد. قلت: يعنى في تقديره تعالى على العياد المعصية وحسابهم عليها وتعذيب الكافر على كفره الذي قدره عليه قال تعالى: ﴿ مَنْ يَهْدِ اللَّهُ فَهُوَ الْمُهْتَدِ وَمَنْ يُضِيِّلُ فَلَنْ تَحِدَ لَهُ وَلِيًّا مُرْشِيدًا ﴾ [الكهف:١٧]، وقال: ﴿مَنْ يَشَنَّا اللَّهُ يُضْلِلْهُ وَمَنْ يَشَا يُحْعِلْهُ عَلَى صراط مُسْتَقِيمِ ﴾ [الأنعام: ٣٩]، وقال: ﴿ وَلَوْ شَبِئُنَا لْأَتَيْنَا كُلُّ تُفْسِ هُدَاهَا وَلَكِنْ حَقُّ الْقَـوْلُ مِنِّي لأَمْ الزَّنَّ جَهَنَّمَ مِنَ الجِنَّةِ وَالنَّاسِ أَجْ مَعِينَ ﴾ [السجدة:١٣]، وقال: ﴿وَلَقَدْ ذُرَأْنَا لَحِهَنَّمَ كَثِيرًا مِنَ الجَنِّ وَالإنس ﴾ [الأعراف: ١٧٩]، وقال تعالى: ﴿ أَلَمْ تُرَ أَنَّا أَرْسِلْنَا الشَّسَاطِينَ عَلَى الْكَافِرِينَ تُؤَرِّهُمْ أَزًا ﴾ [مريم:٨٣]، ومع كل هذا ﴿ وَمَا رَبُّكُ بِظَلَّامِ لِلْعَبِيدِ ﴾ [فصلت: ٤٦]، ﴿ وَمَا اللَّهُ يُرِيدُ ظُلَّمُا لِلْعَالَمْنَ ﴾ [آل عمران:١٠٨]، وقد استشكل القدرية هذا الأمر فنفوا عن الله أن يكون قدر الشير ظنًا منهم أنهم ينزهون الله عن ذلك، وهذا ظن خاطئ.

وقد كثر كلام التيمي عن القدرية لأنهم قد ظهروا في حياته وانتشر مذهبهم، قطع الله دابرهم، وهدانا إلى الصراط المستقيم

وفاته: توفي سليمان التيمي رحمه الله بالبصرة في ذي القعدة سنة ثلاث وأربعين ومائة وهو ابن سبع وتسعين سنة.

### المراجع:

تذكرة الحفاظ. سير أعلام النيلاء. تهذيب الكمال. تقريب التهذيب. عقيدة السلف أصحاب الحديث. شرح العقيدة الطحاوية.



# توحيدالريوبية الحلقة الرابعة

# بقلم/أسامة سليمان

على من لا نبي بعده... وبعد. فبعد أن بينا مفهوم الإيمان وخصائصه ونواقضه، نوضح بعون

الحمد لله وحده والصلاة والسلام

الله وفضله القسم الأول من أنواع التوحيد وهو توحيد الربوبية.

معناه: الاعتقاد الجازم بأن الله سيحانه رب كل شيء ومليكه وبأنه الخالق المدبر المعطى المانع المحى المميت الرازق ذو القوة المتين لا يشاركه أحد في فعله سيحانه.

وكلمة الرب تأتى على معان ثلاثة، تأتى بمعنى المالك وبمعنى السيد والصاكم، ولا يطلق لفظ الرب مطلقًا إلا عليه سيحانه فهو المربى لخلقه بنعمه، بقول سيحانه: ﴿ إِنَّ رَبُّكُمُ اللَّهُ الَّذِي خَلَقَ السَّمَـوَاتِ وَالأَرْضَ فِي سِتَّـةِ أَيَّام ثُمَّ اللَّهِ تَكِي عَلَى الْعَرْش... ﴾ [الأعراف: ١٥].

وهو رب الناس أي الملك له، والحكم له سبحانه: ﴿ إِنَّ الدُّكُمُ إِلَّا لِلَّهِ أَمَنَ أَلَّا تَعْبُدُوا إِلَّا إِيَّاهُ ﴾ [يوسف: ٤٠].

والإقرار بهذا النوع من التوحيد مركوز في فطرة الإنسان، ولذلك أقر المشركون به، فهم يعترفون له سيحانه بالربوبية والانفراد بالخلق والرزق والإحساء والإماته فعقول سبحانه: ﴿ قُلْ مَنْ رَبُّ السَّمَوَاتِ السَّبْعِ وَرَبُّ الْعَـرْش الْعَظِيم (٨٦) سَـيَـقُـولُونَ لِلَّهِ ﴾ [المؤمنون:٨٦، ٨٧]، ويقول أيضًا: ﴿ وَلَئِنْ سَأَلْتَهُمْ مَنْ خُلَقَ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ لَيَقُولُنَّ اللُّهُ ﴾ [لقمان: ٢٥].

والقرآن الكريم تناول هذا القسيم من

التوحيد حين دعا إلى التدبر في أيات الله في الكون والنفس والخلق، يقول جل شانه: ﴿ أَمْ خُلِقُوا مِنْ غَيْرِ شَيْءٍ أَمْ هُمُ الخَالِقُونَ (٣٥) أَمْ خَلَقُوا السُّمَوَاتِ وَالأَرْضَ بِلْ لاَ يُوقِنُونَ ﴾ [الطور: ٣٥، ٣٦]، ويقول سيحانه: ﴿ فَلْنَنْظُر الإنْسَانُ مِمَّ خُلِقَ (٥) خُلِقَ مِنْ مَاءِ دَافِق (٦) يَخْ سِرُجُ مِنْ بَيْنِ الصُّلْبِ وَالتُّسرَائِبِ ﴾ [الطارق:٥-٧]، ويقول سيحانه: ﴿نَا أَنُّهَا الإنْسنانُ مَا غَرَكَ برَبِّكَ الْكَرِيمِ (٦) الَّذِي خَلَقَكَ فَسَوَّاكَ فَعَدَلَكَ (٧) فِي أَيُّ صَنُورَةٍ مَا شَاءَ رَكُّنكَ ﴾ [الانفطار:٨٦].

ويقول سبحانه: ﴿ أَفَلاَ يَنْظُرُونَ إِلَى الإبل كَيْفَ خُلِقَتْ (١٧) وَإِلَى السَّمَاءِ كَيْفُ رُفِعَتْ (١٨) وَإِلَى الجَبَالِ كَيْفَ نُصِبَتْ ﴾ [الغاشية:١٧، ١٩]، ويقول جل شانه: ﴿ وَمِنْ كُلِّ شَنَّءٍ خَلَقْنَا زَوْجَ بِين لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ ﴾ [الذاريات:٤٩]، ويقول سبحانه: ﴿ وَمِنْ آيَاتِهِ أَنُّكَ تَرَى الأَرْضَ خَاشِعِةً فَإِذَا أَنْزَلْنَا عَلَيْهَا الْمَاءَ اهْتَرْتُ وْرَبَتْ إِنَّ الَّذِي أَحْيَاهَا لُحْيِي الْمُوْتَى إِنَّهُ عَلَى كُلِّ شَنَّءٍ قَدِيرٌ ﴾ [فصلت: ٣٩]، والآيات فى ذلك كثيرة.

والاستدلال على وجوده سبحانه بالتفكر في عظيم خلقه منهج الرسل والأنبياء والفقهاء والعقلاء.

١ - قال إبراهيم عليه السلام للنمرود: «ربي الذي يحيى ويميت».

٢ - وقال موسى عليه السلام ردًا على فرعون لما سأله: ﴿قَالَ فِرْعَوْنُ وَمَا رَبُّ الْعَالَمَينَ (٢٣) قَالَ رَبُّ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا إِنْ

كُنْتُمْ مُوقِنِينَ ﴾ [الشعراء: ٢٣، ٢٤].

٣ - قُـول الرسل لأقـوامـهم ﴿ أَفِي اللَّهِ شَكُّ فَاطِرِ السُّمَوَاتِ وَالأَرْضِ ﴾ [إبراهيم: ١٠].

٤ - استدلال الفقهاء على وجوده سيحانه بأياته في خلقه، فالإمام أبو حنيفة رحمه الله أشار إلى ذلك بسير الموجودات وفق تدبير ونظام محكم، فلا يصدق العقل أن سفينة تسير دون قائد.

والإمام مالك رحمه الله أشيار إلى اختلاف الأصوات واللغات والألسنة.

والشافعي رحمه الله دلل بورقة التوت التي تخرج عسلا وحريرًا وبعرًا إذا أكلها النحل والدود والأنعام.

وأحمد بن حنيل رحمة الله عليه أشار إلى البيضة وما يخرج منها. هل يحدث ذلك بلا خالق.

وصدق من قال:

تأمل في نبات الأرض وانظر

إلى أثار مـا صنع المليكُ

عيون من لجين شاخصات

بأحداق هي الذهب السبيك على قضب الزبرجيد شياهداتً

ىأن الله لىس له شربك وصدق أيضا من قال:

فيا عجبًا كيف يعصى الإله

أم كيف بجحده الجاحث ولله في كل تحصريكة

وفى كل تسكينة شاهد

وفــی کــل شـــیء لــه آیـــةُ

تدل على أنه واحك

هذا منهج الرسل والفقهاء والعقلاء. أما منهج الفلاسفة والمتكلمين في إثبات وجود الله سيحانه فقد حانبه الصواب حيث أثبتوا جنس الخالق ولم يثبتوا عين الخالق، حيث أقاموا الأدلة والبراهين على وجود خالق للكون لكنهم لم يثبتوا له صفات الكمال ولم ينفوا عنه صفات النقص فانصرفوا عن

الصراط المستقيم وركبوا طرق الضلال. وهذا القسم من التوحيد له نواقض عديدة منها.

١ - الاعتقاد أن مع الله شريكا في خلقه أو ملكه أو تدبيره أو إعطائه أو منعه أو نفعه أو ضره أو خفضه أو رفعه وهذه الصورة قد تلبس بها كثير من المسلمين فجعلوا النفع والضربيد غير الله، فمنهم من يعتقد أن صاحب القبر بنفع أو يضر وهذا شرك في الربوبية فينبغى أن يكون واضحا بعقيدة ثابتة أن النفع والضربيد الله سيحانه وتعالى.

وهذا الباب انتشر عند بعض المسلمين كمن يذهب إلى صباحب القبر طالبًا الولد أو شيفاء المريض أو غير ذلك وهذا كله طعن في الربويية.

وكذلك الاستعانة بالجن أو بغيرهم من الكهان والسحرة والعرافين فهذا أيضنا كفر بالربوبية وطعن فيها.

٢ - الاعتقاد بأن العقل يستقل بالتشريع أو أن العقل يشارك الوحى في التشريع... فما وافق العقل قبلوه وما لم يوافق العقل ردوه وإن كان في الصحيحين، فجعلوا العقل مستقلا في التشريع فهم يعرضون الوحي على العقل فما وافقه أخذوا به وما عارضه تركوه.

ولذلك بنبغى أن يعلم:

أن التحليل والتحريم والثواب والعقاب متعلق بالوحى لا بالعقل، فالصحابة رضى الله عنهم كانوا يشربون الخمر وهي مستقبحة في العقول ولكن من حرمها؟ -الجواب هو الشرع - فلا يجوز الاعتقاد أن الشرع له مساحة والعقل له مساحة في التشريع بل العقل أداة؛ حالُهُ مع الوحى كحال العين مع النور فإن وجد النور أبصرت العين، فنحن مأمورون بإعمال العقل في فهم النصوص واستنباط ما يمكن أن يستنبط من

النص فليس للعقل أن يرد النص.

٣- الاعتقاد بأن الآيات الواضحات في الكون ووحي السماء لا يدلان على إثبات الخالق.

٤ - الاعتقاد بأن الفطرة لا تدل على إثبات الخالق وهذا تكذيب لقول الله في الحديث القدسى: «إنى خلقت عبادي حنفاء».

الاعتقاد أن الأشياء خلقت نفسها أو خلقت ها الطبيعة، لذلك تجد عندهم نظرية تسمى «الحتمية العلمية» أي أن الأسباب لابد أن تؤدي حتما إلى نتيجة، ونحن نقول: إن الأسباب تؤدي إلى نتيجة إن أراد الله ذلك، فالمؤمن يعتقد أن كل شيء يقع في الكون يكون بأمر الله.

آ - الاعتقاد بأن معجزات الرسل لا تدل
 على إثبات الخالق.

٧- الاعتقاد أن الله يخلق عند الأسباب ولا يخلق بالأسباب انظر إلى قول الله تعالى:
 ﴿ يَهُ دِي بِهِ اللَّهُ مَنِ اتَّبَعَ رِضْوَانَهُ سُبُلَ السَّلَامِ ﴾ [المائدة: ١٦]، ﴿ يُضَلِّ بِهِ كَثِيرًا ﴾ ويَهْدِي بِهِ كَثِيرًا ﴾ [البقرة: ٢٦].

فالنار لا تحرق بذاتها ولكن الله هو الذي يأمرها أن تحرق بإذنه: ﴿قُلْنَا يَا نَارُ كُونِي بَرْدًا وَسَلَامًا عَلَى إِبْرَاهِيمَ ﴾ [الأنبياء:٦٩]، فالله يخلق بدون أسباب ويخلق مع ضعف الأسباب ويخلق مع ضعف

١ - ﴿ وَهُزِّي إلَيْكِ بِجِدْعِ النَّحْلَةِ تُسَاقِطْ عَلَيْكِ رُطَبًا جَنِيًا ﴾ [مريم: ٢٥]، فرزقها مع ضعف السبب ورزقها بدون سبب ﴿ كُلُمَا دَخَلَ عَلَيْهَا زَكْرِيًا المُحْرَابَ وَجَدَ عِنْدَهَا رِزْقًا قَالَ يَا مَرْيَمُ أَنَى لَكِ هَذَا قَالَتْ هُوَ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ ﴾ [آل عمران:٣٧].

وبالأسباب: ﴿هُوَ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الأَرْضَ ذَلُولاً فَامْشُوا فِي مَنَاكِبِهَا وَكُلُوا مِنْ رِزْقِهِ ﴾ [الملك: ١٥].

٨ - الاعتقاد بأن الأشياء تخلق بمفردها
 وأنها المبدعة للمسببات والحق أن السبب لا

بعمل إلا بقدرة الله ومشيئته.

 ٩ - الاعتقاد بأن لقدرة الله وقوته نظيرًا من المخلوقات.

 ١٠ - الاعتقاد بأن الله لا قدرة له ولا قوة له على الخلق.

11 - الاعتقاد بأن الله يجب عليه شيء، كقول المعتزلة «واجب على الله أن يرسل الرسل» وقالت أهل السنة (أوجبه على نفسه تفضلا).

«كتب ربكم على نفسه الرحمة» وذلك من باب التفضل.

١٢ - من صور جحود الخالق:

١ - إنكار أن لهذا الكون خالقًا مدبرًا.

٢ - تعطيل أسمائه وصفاته كمن قال أنا لا أصفه بوجود ولا عدم.

١٣ - الاعتقاد بأن الضالق هو المخلوق - وخطورة هذا المعتقد عدم التمييز بين الذوات وجعلها جميعها واحدة.

وهذا عين وحدة الوجود وهذا هو معتقد «ابن عسربي» الذي لم يفسرق بين الخسالق والمخلوق، وكذا من قال إن الله في كل مكان بذاته، وهذا هو الاتحاد العام لأن الله بائن عن خلقه أي متميز ومغاير لهم وأما الاتحاد الخاص: فهو أن اللاهوت قد اختلط بالناسوت كما يختلط الماء باللبن وهذا قول يعقوبية النصاري.

والحلول ينقسم إلى قسمين:

الأول: حلول خاص ومعناه أن اللاهوت حل في الناسوت كما يحل الماء في الكوب وهذا قول النسطورية من النصارى وغلاة الرافضة الذين يقولون إن الله حل في علي بن أبي طالب.

الثاني: حلول عام: ومعناه أن الله بذاته في كل مكان وهذا هو قول الجهمية.

الحلقة الثانية کتبه: محمد بن أحمد سيد أحمد المدرس بدار الحديث بمكة

مسلم].

### ٢- تدبر القرآن والعمل به:

إن من حق القرآن علينا أن نتدبر معانيه، وأن نفهم مقاصده، ذلك أن القرآن هو كتاب الله الخالد، ونعمته السابغة، وحكمته الدامغة، وهو ينبوع الحكمة، وأبة الرسالة، ونور الأبصار والبصائر، أنزله الله على رسوله ﷺ لنقرأه تدبرًا، ونتأمله تبصرًا، ونسعد به تذكرًا، ونجتهد في إقامة أو امره ونواهيه، ولما ازدادت البصائر فيه تأملاً زادها هداية وثباتًا وتبصرًا، قال الله تعالى: ﴿ كَذَٰلِكَ لِنُثَبِّتَ بِهِ فُؤَادَكَ وَرَتَّلْنَاهُ تَرْتِيلاً ﴾، وقال الله تعالى: ﴿ كِتَابُ أَنْزَلْنَاهُ إِلَيْكَ مُبَارِكُ لِيَدَّبِّرُوا آيَاتِهِ وَلِيَتَذَكَّرَ أُولُو الأَلْبَابِ ﴾. لقد أنزل الله القرآن لعكون بشييرًا ونذيرًا، وهاديًا إلى ما ارتضى له من دينه، وسلطانًا أوضح به وجهة دينه، ودليلاً على وحدانيته، ومرشدًا إلى معرفة عزته وجبروته، ومفصحًا عن صفات جلاله وعلو شائنه وعظيم سلطانه، وحجة لرسوله محمد ﷺ الذي أرسله به على صدقه، وبينه على أنه أمينه على وحيه وصادع بأمره، فما أشرفه من كتاب، يتضمن صدق متحمله، بيِّن فيه سيحانه، أن حجته كافية هادية، لا يحتاج مع وضوحها إلى بينة

إن الشيات على الدين مطلب عظيم ورئيس لكل مسلم صادق يحب الله ورسوله، ويريد سلوك

طريق الحق والاستقامة بعزيمة ورشد، والأمة الإسلامية اليوم أحوج ما تكون إلى الشبات خاصة وهي تموج بأنواع الفتن والمغربات، وأصناف الشبهوات والشبيهات، فضلاً عن تداعى الأمم عليها، وطمع الأعداء فيها، ومما لا شك فيه أن حاجة المسلم البيوم لعوامل الثبيات، أعظم من حاجة أخيه المسلم إلى ذلك في القرون السالفة، وذلك لكثرة الفساد وندرة الإخوان، وضعف اليقين، وقلة الناصح والناصر.

# وأهم عوامل الثبات ما يلى: ١. صحة الإيمان وصلابة الدين:

إن الإيمان له قوته الإيجابية التي تعمل على تنمية المشاعر وتنقيتها، وإن القوة الإيمانية تترك بصماتها على الفرد والجماعة، وعلى سائر اتجاهات السلوك الإنساني، ومتى صبح الإيمان ورسخت حلاوته في قلب المؤمن، رزقه الله الشبات في الأمر والعزيمة على الرشيد، وكلما كان قويًا في إيمانه، صلبًا في دينه، صادقًا مع ربه، كلما ازداد ثباته، وقويت عزيمته، قال الله تعالى: ﴿مِنَ الْمُؤْمِنِينَ رِجَالٌ صندَقُوا مَا عَاهَدُوا اللَّهُ عَلَيْهِ فَمِنْهُمْ مَنْ قَضَى نَحْيَهُ وَمِنْهُمْ مَنْ يَنْتَظِرُ وَمَا يَدَّلُوا تَبْدِيلاً ﴾.

وقال ﷺ: «المؤمن القوي خير وأحب إلى الله من المؤمن الضعيف، وفي كل خير». [رواه

تعدوها، أو حجة تتلوها، والقرآن الكريم وسيلة التثبيت الأولى للمؤمنين، ولقد أنزل الله القرآن العظيم منجمًا مفصلاً وجعل الغاية منه هي التثبيت لقلب النبي على الله تعالى: ﴿وقَالَ الّذِينَ كَفَرُوا لَوْلاً نُزُلُ عَلَيْهِ النّهُ رُأنُ جُمْلةً وَاحِدةً كَذَلِكَ لِنُقَبَّتَ بِهِ فُؤَادكَ النّهَ تُرْتِيلاً ﴾.

إن القرآن الكريم أعظم مصدر للتثبيت لأنه يزرع الإيمان ويقوي الصلة بالله، كما أنه العاصم من الفتن وكيد الشيطان وغوايته، كما أنه يزود المسلم بالتصورات والقيم الصحيحة التي يستطيع على ضوئها أن يُقوم الأوضاع التي من حوله، تقويمًا صحيحًا، كما أن القرآن بما اشتمل عليه من أحكام وأصول وقواعد وحكم وقصص، يرد على الشبهات التي يثيرها أعداء الإسلام من الكفار والمنافقين ومن سار على دربهم.

فإن عُلم ذلك كله لزم على من أراد الثبات في الدنيا والأخرة، والفوز بالنعيم المُقيم، أن يتخذ القرآن سميره وأنيسه وأن يجعله رفيقه وجليسه على مر الليالي، وتتابع الأيام، فلا يقتصر على النظر فيه بل يحمل نفسه على العمل به.

# ٣- الصبروالتصبرعند نزول المصائب والمحن:

إن الصبر من أَجَلِّ صفات النفس المؤمنة وأعلاها قدرًا، وأعظمها أثرًا، قال ﷺ: «الصبر ضياء». رواه مسلم.

فالصبر من أعظم الأمور والعوامل المعينة على الثبات، ذلك أن الصبر هو حبس النفس عن الجزع، واللسان عن الشكوى، والجوارح عن التشويش، فالصبر إذن أعظم مظهر من مظاهر الثبات، ولقد أمرنا الله تعالى به، فقال سبحانه: ﴿ يَا أَيُّهَا الّذِينَ آمَنُوا اسْتَعِينُوا

بِالصَّبْرِ وَالصَّلاَةِ إِنَّ اللَّهَ مَعَ الصَّابِرِينَ ﴾، وقال سبحانه: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اصْبِرُوا وَصَلاَ اللَّهَ لَعَلَّكُمْ وَصَلاَ اللَّهَ لَعَلَّكُمْ تُقْلِحُونَ ﴾. تُقْلِحُونَ ﴾. تُقْلِحُونَ ﴾.

قال ابن تيمية رحمه الله: قد ذكر الله الصبر في كتابه في أكثر من تسعين موضعًا، وقرنه بالصلاة في قوله تعالى: ﴿ وَاسْتَعِينُوا بِالصَّبْرِ وَالصَّلاةِ فِي قوله تعالى: ﴿ وَاسْتَعِينُوا بِالصَّبْرِ وَالصَّلاةِ وَإِنَّهَا لَكَبِيرةٌ إِلاَّ عَلَى الخَاشِعِينَ ﴾، وجعل الإمامة في الدين موروثة عن الصبر واليقين بقوله: ﴿ وَجَعَلْنَا مِنْهُمُ أَنِمُةً يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا لمَّا صَبَرُوا وَكَانُوا بِآيَاتِنَا يُوقِنُونَ ﴾، فإن الدين كله علمٌ بالحق وعَمَل به، يُوقِنُونَ ﴾، فإن الدين كله علمٌ بالحق وعَمَل به، والعمل به لا بد فيه من الصبر، بل وطلب علمه يحتاج إلى الصبر، كما قال معاذ بن جبل رضي الله عنه: «عليكم بالعلم، فإن طلبه لله عبادة، ومعرفته خشية، والبحث عنه جهاد».

فجعل البحث عن العلم من الجهاد، ولا بد في الجهاد من الصبر، ولهذا قال الله تعالى: ﴿ وَ الْعَصْرِ (١) إِنَّ الإِنْسَانَ لَفِي خُسْرٍ (٢) إِلاَّ النِّيْنَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحِاتِ وَتَوَاصَوْا بالحَّوْد وَتَوَاصَوْا بالحَقْق وَتَوَاصَوْا بالصَّار ﴾.

فلا يُنال الهدى إلا بالعلم، ولا يُنال الرشد إلا بالصدر.

# ٤- اليقين، والرضا بقضاء الله وقدره:

اليقين والرضا بقضاء الله وقدره من أعظم الأسباب المعينة على الثبات، ذلك أن اليقين هو جوهر الإيمان، وفي الأثر «بالصبر واليقين تُنال الإمامة في الدين»، وإن مما لا شك فيه أن اليقين والرضا والتسليم لقضاء الله وقدره من أقوى الدعائم والعوامل المعينة على الثبات.

## ٥- الترام شرع الله والعمل الصالح:

قال الله تعالى: ﴿ يُثَبِّتُ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا بِالْقَوْلِ الثَّابِتِ فِي الحَّيَاةِ الدُّنْيَا وَفِي الآخِرَةِ وَيُصْلُّ اللَّهُ مَا يَشْيَاءُ ﴾.

قال قتادة: «أما في الحياة الدنيا فيثبتهم بالخير والعمل الصالح، وفي الآخرة (في القبر)، وكذلك روي عن غير واحد من السلف، وقال سبحانه: ﴿ولَوْ أَنَّهُمْ فَعَلُوا مَا يُوعَظُونَ بِهِ لِكَانَ خَيْرًا لَهُمْ وَأَشَدَ تَثْبِيتًا ﴾ أي على به لكان خيرًا لهمُ وأشَدُ تَثْبِيتًا ﴾ أي على الحق، ولذلك كان على العمل إليه أدومه وإن الصالحة، وكان أحب العمل إليه أدومه وإن قل، وكان أصحابه إذا عملوا عملاً أثبتوه، وكانت عائشة رضي الله عنها إذا عملت العمل لزمته، وكان على يقول: «من ثابر على اثنتي عشرة ركعة وجبت له الجنة». وفي الحديث عشرة ركعة وجبت له الجنة». وفي الحديث حتى أحبه...» الحديث رواه الترمذي، وقال: حديث حسن.

#### ٦- الذكر والدعاء؛

سبق أن تحدثت عن الدعاء وفضله وأثره في المقال السابق، أما الذكر فهو حياة القلوب، وشعاء الصدور، وجلاء الأحرزان، وأنس المستوحشين، وأمان الخائفين، فضله عظيم، وهو من أعظم أسباب التثبيت في الجهاد وغيره، قال الله تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا الّذِينَ آمَنُوا إِذَا لَقِيتُمْ فِئَةً فَاثْبُتُوا وَاذْكُرُوا اللّهَ كَثِيرًا لَعَلَّكُمُ تُقُلِحُونَ ﴾، وقال سبحانه: ﴿وَالذَّاكِرِينَ اللَّهُ كَثِيرًا وَالذَّاكِرَاتِ أَعَدُّ اللَّهُ لَهُمْ

وكان رسول الله ﷺ يسال ربه عند التضرع إليه في سجوده، قائلاً: «يا مقلب القلوب، ثبت قلبي على دينك». رواه الترمذي وهو في صحيح الجامع للألباني.

## ٧- الاستعانة بالله وحسن الظن به:

قال الإمام ابن القيم رحمه الله: وتحت قوله تعالى: ﴿ يُثَبِّتُ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا بِالْقَوْلِ الثَّابِتِ فِي الحَّيَاةِ الدُّنْيَا وَفِي الآخِرَةِ ﴾، كنز عظيم من وُفق لمظنته وأحسن استخراجه

واقتناءه، وأنفق منه فقد غنم، ومن حُرمه، فقد حُرم، وذلك أن العبد لن يستغني عن تثبيت الله له طرفة عين، فإن لم يثبته زالت سماء إيمانه وأرضه عن مكانها، وقد قال الله تعالى لأكرم خلقه: ﴿وَلَوْلا أَنْ ثَبَّتْنَاكَ لَقَدْ كِدْتَ تَرْكَنُ إِلاَيْ هِمْ شَنِيْئًا قَلِيلاً ﴾ فكان أثبت الناس قلبًا وأثبتهم قولاً، والقول الثابت هو قول الحق وأشبتهم قولاً، والقول الثابت هو قول الحاف فالقول نوعان: ثابت له حقيقة، وباطل لا فالقول نوعان: ثابت له حقيقة، وباطل لا بلوازمها، فهي أعظم ما يثبت الله به عبده في بلوازمها، فهي أعظم ما يثبت الله به عبده في منحة القول الثابت، ويجد أهل القول الثابت منحة أعظم من عبده أهي عبده أهي عبده أهي أعظم من عبده أهي أعظم من عبده أهي أعظم من عبده أهي أعظم من أله القول الثابت ويجد أهل القول الثابت معادهم. [أعلام الموقعين (٢٠/٧)].

وبهذا يتضح أن الاستعانة بالله وحسن الظن به وإخلاص العبادة له، من أقوى الأسباب المعينة على تثبيت الله لعبده بالقول الثبات في الحياة الدنيا وفي الآخرة.

## ٨- الصحبة الصالحة والأخوة الصادقة:

إن الصحبة الصالحة والأخوة الصادقة من أعظم الأمور المساعدة على الثبات على الدين والاستقامة عليه، إذ المؤمن الصادق يحب لأخيه ما يحب لنفسه، وهو مرآة له، كما جاء في الحديث، وقد أمر النبي على بمصاحبة الطيبين وتخير الصالحين، فقال: «لا تصاحب إلا مؤمنًا، ولا يأكل طعامك إلا تقي». [حسنه الألباني بصحيح الجامع]. وهذا يدل على أثر الأخوة الصالحة في الثبات.

والله ولى التوفيق.

العدد الثالث ـ السنة الثانية والثلاثون الشي ٣٥

واحــةالتوعيد..

من نوركتاب الله

﴿ وَعَدَ اللَّهُ النَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَعَمِلُوا الصَّالحِاتِ
لَيَسْتَ خُلِفَنَّهُمْ فِي الأَرْضِ كَمَا اسْتَخْلَفَ النَّذِينَ مِنْ
قَــبْلِهِمْ وَلَيُـمَكَنَّ لَهُمْ دِينَهُمُ النَّذِي ارْتَضَى لَهُمْ
وَلَيْدَنَّنَهُمْ مِنْ بَعْرِ خَوْفِهِمْ أَمْنًا يَعْبُدُونَنِي لاَ يُشْرِكُونَ
بِي شَيْئًا وَمَنْ كَفَرَ بَعْدَ ذَلِكَ فَأُولَئِكَ هُمُ الْفَاسِقُونَ ﴾
بِي شَيْئًا وَمَنْ كَفَرَ بَعْدَ ذَلِكَ فَأُولَئِكَ هُمُ الْفَاسِقُونَ ﴾
[النور:٥٥].

## من هدي رسول الله علية

عن ابن عباس رضي الله عنهما، أن رسول الله عنه كان يقول عند الكرب: «لا إله إلا الله المخليم الحليم، لا إله إلا الله رب العطيم لا إله إلا الله رب السموات ورب الأرض ورب العرش الكريم»

[الفتح١١/١٥١]

## منأقوالالسلف

عن مسروق قال: كفى بالمرء علمًا أن يخشى الله، وكفى بالمرء جهلا أن يعجب بعلمه». [سنن الدارمي ١٠٤/١]

عن سفيان قال: ما ازداد عبد بالله علمًا فازداد في الدنيا رغبة، إلا ازداد عن الله بعدًا. [الدارمي ١١٩/١]

وعن سفيان قال: من ترأس سريعًا أضر بكثير من العلم، ومن لم يترأس طلب وطلب حـتى يبلغ. [الدارمي ١٤٧/١]

## حكم ومواعظ

قــال حــاتم الأصم: ليس في القيامة أشد حسرة من رجل علم الناس علمًا فعملوا به ولم يعمل هو به وفازوا بسببه وهلك.

[تنبيه الغافلين ٩١] قال ابن الأثير: من ترك

الدنيا وأبغضها أحب لقاء الله، ومن آثرها وركن إليها كره لقاء الله، لأنه إنما يصل إليه بالموت.

[فتح الباري ٣٦٧/١١]

وقال ابن القيم: على قدر رغبة العبد في الدنيا ورضاه بها يكون تثاقله عن طاعة الله وطلب الأخرة. [الفوائد ١٣٢]

## من وصايا السلف

عن أبي قلابة قال: قال ابن مسعود: عليكم بالعلم قبل أن يقبض، وقبضه أن يُذهبُ بأصحابه، عليكم بالعلم فإن أحدكم لا يدري متى يفتقر إليه أو يفتقر إلى ما عنده، إنكم ستجدون أقوامًا يزعمون أنهم يدعونكم إلى كتاب الله وقد نبذوه وراء ظهورهم. فعليكم بالعلم، وإياكم والتبدع وإياكم

والتنطع وإياكم والتعمق وعليم بالعتيق.

[الدارمي ١/٦٦]

## مندررالعلماء

قال ابن القيم رحمه الله: مثل المشرك كمن استعمله سيده في داره فكان يعمل ويؤدي خراجه وعمله إلى غير سيده فالمشرك يعمل لغير الله تعالى في دار الله ويتقرب إلى عدو الله بنعم الله تعالى.

[الوائل الصدب ٣٢]

## كيف تعرف العالم؟

عن الحسن قال: أدركت الناس والناسك إذا نسك لم يعرف من قبل منطقه ولكن يعرف من قبل علمه، فذلك العلم النافع.

[الدارمي ١/٥٤١]

## منصدقالسلف

عن عبد الرحمن بن بشر قال: كنا عند خباب بن الأرت فاجتمع عليه أصحابه وهو ساكت فقيل له: ألا تحدث أصحابك قال: أخاف أن أقول لهم ما لا أفعل.

[الدارمي ١٤٤/١]

## وصايا لطلاب العلم

احذر المعاصي فإن سبيل العلم الذي لا سبيل

إليه غيره هو الإقلاع عن الذنوب والمعاصي والاقبال على الله بالكلية.

قال ابن القيم: للمعاصى من الآثار القبيحة المذمومة المضرة بالقلب والبدن في الدنيا والأخرة ما لا يعلم إلا الله.

فمنها: حرمان العلم، فإن العلم نور بقذفه الله في القلب، والمعصية تطفئ ذلك النور.

[الحواب الكافي ٥٤]



[من ضلالات الصوفية ص٨١]

## تأويلاتفاسدة

الغثيان:

والغنوصية.

قولهم في قوله تعالى: ﴿ قُلْ إِنْ كُنْتُمْ تُحِبُّونَ اللَّهَ فَاتَّبِعُونِي يُحْبِيْكُمُ اللَّهُ ﴾ [آل عمران: ٣١]، أي بالإنعام عليهم والغفران لهم وهذا تأويل فاسد لأنه تفسير للملزوم باللازم والصحيح اثبات ما أثبته الله تعالى

لنفسه من المحية على ما يليق بحلاله. وهذا هو معنى اللازم والآية تبين أن محبة الله ورضوانه وثوابه لاتنال إلا بتصديق ما جاء به الرسول من الكتاب والسنة فمن فعل ذلك أحبه الله وجازاه جزاء المحين وغفر له ذنويه وستر عليه عيوبه وهذا هو معنى الملزوم من الصفة، فإن

## أصحاب التأويل الفاسد أثبتوا الملزوم ونفوا اللازم. من بالأعد العرب

من سنن العرب الإضمار إيثارا للتخفيف وثقةً بفهم المخاطب فمن ذلك «أن» وحذفها من مكانها كما قال تعالى ﴿ وَمِنْ آيَاتِهِ يُرِيكُمُ الْبَرْقَ خَوْفًا وَطَمَعًا ﴾ [الروم: ٢٤]، أي «أن» يريكم البرق. [ص٢٢٣ فقه اللغة]

## الوجه الأخر للصوفية

قال العلامة عبد الرحمن الوكيل: بل إنهم لا يتورعون عن اتهام القرآن بأنه يمثل عقيدة الشرك، فيقول التلمساني: «القرآن كله شرك ليس فيه توحيد، وإنما التوحيد في كلامنا، ويقول متعمدًا تكذيب القرآن، فيبيح ما حرمه إذ يقول «البنت والأم والأجنبية شيء واحد ليس في ذلك حرام علينا إنما هؤلاء المحجوبون قالوا حرام فقلنا حرام عليكم».

جاء رجل إلى الشعبي يومًا فقال: إني تزوجت امرأة ووجدتها عرجاء فهل لي أن أردها؟ فقال له: إن كنت تريد أن تسابق بها

طرائفونوادر

## من أخطاء المصلين

اعتقاد بعض الناس أن الوضوء يكون ثلاثا ثلاثا فقط ولا يجزئ من توضأ أو غسل أعضاءه مرة مرة أو مرتين مرتين فهذا اعتقاد خاطئ، قال البخاري في صحيحه: ياب الوضوء مرة مرة، باب الوضوء مرتين مرتين، باب الوضوء ثلاثا ثلاثا وأورد تحت هذه الأبواب أحاديث تبين أن الرسول على توضأ أو غسل أعضاءه مرة مرة ومرتىن مرتىن وثلاثًا ثلاثًا.

## تناقضات في حياتنا

نرى من ينكر على من قصر ثوبه فوق الكعبين سنة عن النبي

> ولانرى من ينكر على من خسرج علينا بلياس يظهر عورة الفخذين مقلدًا لأهل المحون.



# الحوقلةمفهومها،

إن هذه الكلمة العظيمة التي سبق ذكر بعض التي سبق ذكر بعض فضائلها وبيان شيء من ميزاتها ومحاسنها ذات دلالات عميقة ومعان جليلة تشهد بحسنها، وتدل على كمالها وعظم شأنها وكثرة عوائدها وفوائدها.

وإن أحسن ما يستعان به على فهم دلالاتها ومعرفة معانيها ومقاصدها قول النبي على هريرة رضي الله عنه: «ألا أدلك على كلمة من تحت العرش من كنز الجنة؛ تقول: لا حول ولا قوة وجل: أسلم عصبي



## «الحلقة الثالثة»

إعداد: أ.د: عبد الرزاق بن عبد الحسن البدر الأستاذ بكلية الددعوة وأصول الدين بالجامعة الإسلامية بالمدينة النورة

وقد روى ابن عبد الهادي في كتابه «فضل لا حول ولا قوة إلا بالله» بسنده عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: «من قال: بسم الله فقد ذكر الله، ومن قال: الله فقد شكر الله، ومن قال: الله أكبر فقد عظم الله، ومن قال: لا إله إلا الله فقد وحد الله، ومن قال: لا حول ولا قوة إلا بالله فقد أسلم واستسلم وكان له بها كنز من كنوز الحنة».

وروي عن ابن عمر أنه قال:

«سبحان الله هي صلاة
الخلائق، والحمد لله كلمة
الشكر، ولا إله إلا الله كلمة
الإخلاص، والله أكبر تملأ ما
بين السماء والأرض، وإذا قال:
لا حول ولا قوة إلا بالله، قال
الله تعالى: أسلم واستسلم».

فهى كلمة إسلام واستسلام، وتفويض وتبرؤ من الحول والقوة إلا بالله، وأنّ العبد لا يملك من أمره شبيئًا، وليس له حيلةً في دفع شر، ولا قوةً في جلب خير إلا بإرادة الله تعالى، فلا تحول للعبد من معصية إلى طاعة، ولا من مرض إلى صحة، ولا من وهن إلى قـوة، ولا من نقصان إلى كمال وزيادة إلا بالله، ولا قوة له على القسام بشان من شئونه، أو تحقيق هدف من أهدافه أو غاية من غاياته إلا بالله العظيم، فما شاء الله كان، وما لم يشا لم يكن، فأزمَّة الأمور بيده سيحانه، وأمور الخلائق معقودة بقضائه وقدره، يصرفها كيف بشياء، ويقضى

فيها بما يريد، ولا رادٌ لقضائه، ولا معقب لحكمه، فما شياء كان كما شياء في الوقت الذي يشياء، على الوجه الذي يشاء من غير زيادة ولا نقصان، ولا تقدم ولا تأخر، له الخلق والأمر، وله الملك، وله الدنسا والآخرة، وله النعمة والفضل، وله الثناء الحسن، شملت قدرته على كلَّ شبيء، ﴿ إِنُّمَا أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيَئًا أَنْ يَقُولَ لَهُ كُنْ فَيكُونَ ﴾ [يس: ٨٢]، ﴿ مَا يَفْتُحِ اللَّهُ لِلنَّاسِ مِنْ رَحْمَةِ فَلاَ مُصْلِكُ لَهَا وَمَا يُمْسِكُ فَلاَ مُرْسِلَ لَهُ مِنْ بَعْدِهِ ﴾ [فاطر: ٢]، ومن كان هذا شانه فإنّ الواجب الإسلامُ لألوهيته والاستسلام لعظمته، وتفويض الأمور كلها إليه، والتبرؤ من الحول والقوة إلا يه، ولهذا تعتد الله عياده بذكره بهذه الكلمة العظيمة التي هي باب عظيم من أبواب الجنة وكنز من كنوزها.

فهى كلمة عظيمة تعنى الإخلاص لله وحده بالاستعانة، كما أنَّ كلمة التوحيد لا إله إلا الله تعنى الإخكلاص لله بالعيادة، فلا تتحقق لا إله إلا الله إلا بإخلاص العبادة كلها لله، ولا تتحقق لا حول ولا قوة إلا بالله إلا بإخلاص الاستعانة كلها لله، وقد جمع الله بين هذين الأمرين في سورة الفاتحة أفضل سورة في القرآن، وذلك في قوله: ﴿ إِيَّاكَ نَعْدُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتُعِينَ ﴾، فالأول تسرؤ من الشيرك، والثاني تبرؤ من الحول والقوة، وتفويضٌ إلى الله عن وحل، والعيادة متعلقة بألوهية

## وفضائلها ودلالتها العقدية

الله سبحانه، والاستعانة متعلقة بربوبيته، العبادة غاية، والاستعانة وسيلة، فلا سبيل إلى تحقيق تلك الغاية العظيمة إلا بهذه الوسيلة: الاستعانة بالله الذي لا حول ولا قوة إلاً به.

ويمكن أن نلخص الدلالات العقدية لهذه الكلمة العظيمة في النقاط التالية:

 ١- أنها كلمة استعانة بالله العظيم، فحريً بقائلها والمحافظ عليها أن يظفر بعون الله له وتوفيقه وتسديده.

قال شيخ الإسلام أبن تيمية رحمه الله: «وقول: «لا حول ولا قـوة إلا بالله» يوجب الإعـانة، ولهذا سنها النبي في إذا قال المؤذن: حيّ على الصلاة، فيقول المجـيب: لا حـول ولا قـوة إلا بالله، فإذا قال: حي على الفلاح، قال المجيب: لا حول ولا قوة إلا قال.

وقال المؤمن لصاحبه:

﴿ وَلُولُا إِذْ دَخُلْتَ جَنْتُكَ قُلْتُ مَا

﴿ وَلُولُا إِذْ دَخُلْتَ جَنْتُكَ قُلْتُ مَا

شَاءَ اللّهُ لاَ قُـوّةً إِلاَّ بِاللَّهِ ﴾ ».

فقوله: ما شاء الله، تقديره: ما شاء الله تقديره: ما شاء الله تقديره: ما يؤمن بالقدر ويقول: لا قوة إلا بالله، وفي حديث أبي موسى بالله، وفي حديث أبي موسى الأشعري رضي الله عنه المتفق عليه، أنَّ النبي على قال: «هي كنز من كنوز الجنة». والكنز ما مجتمع لا يحتاج إلى جمع، وذلك أنها تتضمن التوكل وذلك أنها تتضمن التوكل.

ومعلوم أنه لا يكون شيء إلا بمشيئة الله وقدرته، وأن الخلق ليس منهم شيء إلا ما أحدثه الله فيهم، فإذا انقطع طلب القلب للمعونة منهم وطلبها من الله فقد طلبها من خالقها الذي لا يأتي بها إلا هو، قال تعالى: ﴿ مَا يَفْتُحِ اللَّهُ لِلنَّاسِ مِنْ رَحْمَةٍ فَلاَ مُمْسِكَ لَهَا وَمَا نُمْسِكُ فَلاَ مُرْسِلَ لَهُ مِنْ يَعْدِهِ ﴾ [فاطر: ٢]، وقال تعالى: ﴿ وَإِنْ يَمْسَسُكُ اللَّهُ بِضُرٍّ فَلا كَاشِفَ لَهُ إِلاَّ هُوَ وَإِنْ يُردُكَ بِخَيْرِ فَلاَ رَادً لِفَضْلِهِ ﴾ [يونس: ١٠٧]، وقال تعالى: ﴿ وَإِنْ يَمْسَسُكُ بِخَيْرِ فَهُوَ عَلَى كُلِّ شُبَيْءِ قَدِيرٌ ﴾ [الأنعام: ١٧]، وقال تعالى: ﴿قُلْ أَفُرَأُنْتُمْ مَا تَدْعُـونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ إِنْ أَرَادَنِيَ اللَّهُ بِضُرُّ هَلْ هُنَّ كَاشِفَاتُ ضُرُّهُ أَوْ أَرَادَنِي بِرَحْكِمَـةِ هَلُ هُنَّ مُمْسِكَاتُ رُحُمُتِهِ ﴾ [الزمر: ٣٨].

وقال صاحب «يس»:

﴿ أَأَتُّخِذُ مِنْ دُونِهِ آلِهِ أَ إِنْ يُرِدْنِ

﴿ أَأَتُّخِذُ مِنْ دُونِهِ آلِهِ أَلِهَ أَإِنْ يُرِدْنِ

الرَّحْمَنُ بِضُارً لَا تُغْنِ عَنِّي

شَفَاعَتُهُمْ شَيْئًا وَلاَ يُنْقِذُونَ (٣٣)

إِنِّي إِذًا لَفِي ضَلَالَ مُبِينَ ﴾ [يس:
٣٢، ٢٤]. ولهدذا يأمر الله

بالتوكل عليه وحده في غير

بالتوكل عليه وحده في غير

موضع، وفي الأثر: من سره أن

يكون أقوى الناس فليتوكل على

لكون أقوى الناس فليتوكل على

الناس فليكن بما في يد الله

الفتاوى (٣٢١/١٣ ـ ٣٢٣]).

وله ــــذا ورد في السنة مشروعية قول هذه الكلمة عند خروج المسلم من منزله لقضاء أموره الدينية أو الدنيوية استعانة بالله واعتمادًا عليه،

فعن أنس رضي الله قال: قال رسول الله في: «من قال يعني إذا خرج من بيته-: بسم الله، توكلت على الله لا حول ولا قوة إلا بالله تعالى، يقال له: كفيت، ووقيت، وهديت، وتنحى عنه الشيطان، فيقول لشيطان آخر: كيف لك برجل قد هدي وكفي ووقي. [رواه أبسو داود والترمذي، وقال: حديث حسن صحيح].

ولهذا أيضًا جعل بعض أهل العلم هذه الكلمة في مستهل مؤلفاتهم ومفتتحها طلبًا للإعانة من الله عز وجل كما في مقدمة صريح السنة للطبري، والأربعين في دلائل التوحيد للهروي، والصفات للدارقطني وغيرها.

٧- تضمنها الإقرار بربويية الله وأنه وحده الضالق لهذا العالم، المدير لشئونه، المتصرف فيه بحكمته ومشيئته، لا يقع شيءٌ في هذا العالم من حركة أو سكون، أو خفض أو رفع، أو عــز أو ذل، أو عطاء أو منع إلا بإذنه، يفعل ما يشاء ولا يُمانع ولا يُغالب، بل قهر كلُّ شيء، ودان له كلُّ شيء، كـمـا قـال تعالى: ﴿ أَلاَ لَهُ الخُلْقُ وَالأَمْسُ تَبَارُكَ اللَّهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ ﴾ [الأعراف: ٥٤]، وقال تعالى: ﴿ مَا يَفْتُحِ اللَّهُ لِلنَّاسِ مِنْ رَحْمَةِ فَلاَ مُمْسِكَ لَهَا وَمَا نُمْسِكُ فَلاَ مُرْسِلَ لَهُ مِنْ بَعْدِهِ ﴾ [فاطر: ٢]، وقال تعالى: ﴿ يُدَبِّرُ الْأَمْرَ مَا مِنْ شَفِيع إلا مِنْ بَعْدِ إِذْنِهِ ﴿ إِيونِسِ: ٣]، فألقائل لتلك الكلمة مقرِّ يهذا، مذعن به، معترف أنَّ كلها

بيد ربّه ومليكه وخالقه لا قدرة له على شيء ولا حول ولا قوة إلا بإذن ربه ومولاه، وبتوفيق سيده ومليكه، ولهذا إليه يلجأ، وبه يستعين، وعليه يعتمد في كلً أحواله وفي جميع شئونه.

"- تضمنها الإقرار باسماء الله وصفاته، إذ أن قائلها- ولا بد- مقرِّ بأنَّ المدعو المقصود الملتجا إليه بهذه الكلمة غنيً بذاته، وكلُّ ما سواه فقيرُ إليه، قديرُ لذاته وكلُّ ما سواه لا يقوم عاجز لا قدرة له إلا بما أقدره، متصف بجميع صفات الكمال منصوات العظمة والجلال، وكلُّ ما سواه ملازمه النقص، وليس وتعالى، فلعظمة أسمائه وكمال المطلق إلاّ له سبحانه وتعالى، فلعظمة أسمائه وكمال نعوته وصفاته استحق أن يقصد وحده، وأن لا يلجأ إلا

أ- وفي هذا دلالة وإشارة إلى التلازم بين التوحيد العلمي بقسميه: توحيد الربوبية وتوحيد الأسماء والصفات، والتوحيد الأسماء والتوحيد العملي الذي هو توحيد الألوهية.

فإن العبد إذا أقرّ بربوبية فإن العبد إذا أقرّ بربوبية الله وكماله في أسمائه وصفاته فإنّ ذلك يستلزم أن لا يلجأ إلا ليم، ولا يقصد أحدًا سواه، وإن لم يفعل ذلك فائه لا يكون موحدًا بمجرد إقراره بربوبية الله وإيمانه بأسلماء الله وصفاته، فلو أقرّ بما يستحقه الرب تعالى من الصفات، ونزهه عن كلّ ما ينزه عنه، وأقرّ بأنه أوحده خالق كلّ شيء لم يكن من أهل الإيمان والتوحيد ما لم يشهد أنه لا إله إلا الله، ويعمل إلا يتوكل إلا عليه، ولا يعمل إلا

جله.

 - تضمنها الإقرار بالوهية الله، وأنه وحده المعبود بحق ولا معبود بحق سواه، وذلك في قوله: «إلا بالله».

والله؛ معناه كما قال ابن عباس رضي الله عنهما: «ذو الألوهية والعبودية على خلقه عنه في التقسير بين ذكر عنه في التقسير بين ذكر الألوهية وهي الوصف المتعلق بالله من هذا الاسم فه سبحانه المألوه المعبود المرجو المطاع الذي لا يستحق العبادة وهو العبودية؛ إذ إن عباد الله هم الذين يعبدونه ويالهونه ويقومون بطاعته وحده لا شريك له.

ثم إنَّ هذا الاسم مستلزمُ لجميع أسماء الله الحسنى دالُ عليها بالإجمال، والأسماء الحسنى تفصيل وتبيين له، ولهذا كان من خصائص هذا الاسم أنَّ الله جل وعلا يضيف سائر الأسماء إليه كقوله: ﴿وَلِلّهِ الْأَسْمَاءُ الحُسْنَى فَادْعُوهُ بِهَا ﴾ [الأعراف: ١٨٠]، ويقال: ألعنيز الحكيم الرحيم من أسماء الله، ولا يقال الله من أسماء الرحمن، فلهذا الاسم شانه ومكانته وخصائصه.

قال ابن منده رحمه الله:
«فاسم الله معرفة بذاته، منع
الله عز وجل خلقه أن يتسمى
به أحد من خلقه، أو يدعى
باسمه إله من دونه، جعله أول
الإيمان، وعمود الإسلام، وكلمة
الحق والإخلاص، ومخالفة
الأضداد والإشراك فيه، يحتجز
القائل من القتل، وبه تفتتح
الفرائض وتنعقد الأيمان،
ويستعاد من الشيطان، وباسمه

يفتتح ويختم الأشبياء، تبارك اسمه ولا إله غيره».

7- تضمنها الإيمان بقضاء الله وقدره، ولهذا ترجم لها الإمام البخاري في كتاب القدر في صحيحه بقوله: «باب: لا حول ولا قوة إلا بالله»، ودلالة هذه الكلمة على الإيمان بالقدر ظاهرة؛ إذ فيها تسليم العبد واستسلامه وتبرؤه من الحول والقوة، وأن الأمور إنما تقع بقضاء الله وقدره.

قال ابن بطال: «كان عليه الصلاة والسلام معلمًا لأمته، فلا يراهم على حالة من خير إلا أحبّ لهم الزيادة، فأحبّ للذين رفعوا أصواتهم بكلمة الإخلاص والتكبير أن يضيفوا إليها التبري من الحول والقوة فيجمعوا بين التوحيد والإيمان بالقدر».

٧- أن فيها معنى الدعاء الذي هو روح العبادة ولبها، وقد ذكر الإمام البخاري رحمه الله في كتاب الدعوات من صحيحه بابًا بعنوان: «باب قول لا حول ولا قوة إلا بالله»، فهي من جملة الأدعية النبوية النافعة المشتملة على معاني الخير وجوامع الكلم.

٨- أن فيها الإيمان بمشيئة الله النافذة، وأن ما شاء الله كان وما لم يشاء لم يكن، وأن مشيئة الله، مشيئة العبد تحت مشيئة الله، كما قال الله تعالى: ﴿ لِمَنْ شَاءَ مِبْكُمْ أَنْ يَسْتَقِيمَ (٢٨) وَمَا تَشَاءُونَ إِلاَّ أَنْ يَشَاءَ اللَّهُ رَبُ الْعَالَى ﴿ الْعَالَى اللَّهُ رَبُ التكوير: ٢٨، ٢٩]، فلا قدرة للعبد على القيام بما فلا قدرة للعبد على القيام بما يشاء من الخير وما يريده من المصالح إلا أن يشاء الله، قال المصالح إلا أن يشاء الله، قال

الله تعالى: ﴿وَلَوْلاَ إِذْ دَخَلْتُ حِنْتَكَ قُلْتَ مَا شَيَاءَ اللَّهُ لَا قُوَّةَ الإُّ بالله ﴾ [الكهف: ٣٩].

٩- أن فيها الإقرار من العيد بفقره واحتياجه إلى ربه في جميع أحواله وكافة شئونه، كما قال الله تعالى: ﴿ يَا أَتُهَا النَّاسُ أَنْتُمُ الْفُقَرَاءُ إِلَى اللَّهِ وَاللَّهُ هُوَ الْغَنِيُّ الصَّمِيدُ ﴾ [فاطر: ١٥].

وقد بيّن الله سبحانه في هذه الآية الكريمة أن فقر العباد إليه أمر ذاتي لهم لا ينفك عنهم، وهو ثابت لهم لذواتهم وحقائقهم من كلّ وجه، لا غنى لهم عن ربهم وسيدهم طرفة عين ولا أقل من ذلك.

قال ابن القيم رحمه الله: «اعلم أنّ كلَّ حى- سـوى الله-فهو فقيرٌ إلى جلب ما ينفعه ودفع ما يضره، والمنفعة للحي من جنس النعيم واللذة، والمضيرة من جنس الألم والعداب، فالابد من أمرين: أحدهما هو المطلوب المقصود المحبوب الذي ينتفع به ويتلذذ به، والثاني هو المعين الموصل المحصل لذلك المقصود والمانع لحصول المكروه والدافع له بعد وقوعه.

فههنا أربعة أشياء: أمر محبوب مطلوب الوجود، والثاني أمر مكروه مطلوب العدم، والثالث الوسيلة إلى حصول المحبوب، والرابع الوسيلة إلى دفع المكروه، فهذه الأمور الأربعة ضرورية للعبد، بل ولكلّ حي سوى الله، لا يقوم صلاحه إلا بها.

إذا عرف هذا فالله سيحانه هو المطلوب المعبود المحبوب وحده لا شيريك له، وهو وحده

المعين للعبد على حصول مطلوبه، فلا معبود سواه ولا معين على المطلوب غيره، وما سواه هو المكروه المطلوب بعده، وهو المعين على دفعه، فهو سبحانه الجامع للأمور الأربعة دون ما سواه، وهذا معنى قول العبد: ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ﴾، فإنَّ هذه العبادة تتضمن المقصود المطلوب على أكمل الوجوه، والمستعان هو الذي يستعان به على حصول المطلوب، ودفع المكروه، فالأول من مقتضى ألوهيته، والثاني من مقتضى ربوييته».

١٠ - أهمية الارتباط بالله في جميع الأمور الدينية والدنيوية، وإذا صح هذا الأمر من العبد قوى يقينه وزاد إخلاصه وعظمت ثقته بالله، والمؤمن الصادق يصحبه هذا الأمر في كل أحواله وجميع شئونه، فهو في صلاته وصيامه وحجه ويره وغير ذلك من أمور دينه يطلب الحول والقوة على تحقيق ذلك والقيام به وتتميمه من الله تعالى، وفي حليه للرزق وطليه للمياح وغير ذلك من أمور دنياه بطلب الحول والقوة على تحصيل ذلك ونيله من الله تبارك وتعالى، فهو معتمد على الله في جلب حوائجه وحظوظه الدنيوية ودفع مكروهاته ومصائيه، ومعتمد على الله في حصول ما يحبّه هو ويرضاه من الإيمان واليقين والصلاة والصيام والحج والجهاد والدعوة وغير

١١ – أنّ فعلى الله على القدرية النفاة، الذين ينفون قدرة الله ويجعلون العيد هو الخالق لفعل نفسه دون أن

ىكون لله علىه قدرة، فقول العيد: «لا حول و لا قوة إلا بالله» فيه إثبات القدرة والمشيئة لله، وأنّ حول العبد وقوته إنما يكون بالله، ولهذا كانت هذه الكلمة متضمنة الردعلي القدرية النافين لذلك.

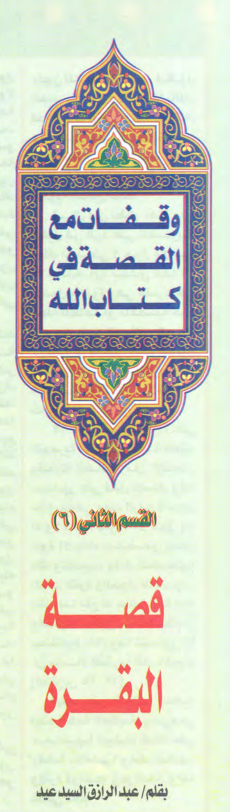
قال ابن بطال: «هذا بابُ جليل في الردّ على القدرية، وذلك أنّ معنى لا حول ولا قوة إلا بالله، أي: يخلق الله له الحول والقوة وهي القدرة على فعله للطاعة أو المعصية كما ورد عنه عليه الصلاة والسلام أن البارى تعالى خالق لحول العيد وقدرته على مقدوره، وإذا كان خالقًا للقدرة فلا شك أنه خالق للشيء المقدور».

١٢- أن فسها ردًا على الجبرية النافين لمشيئة العبد وقدرته القائلين مأنَّ الإنسان مجبور على فعل نفسه، وأنه كالورقة في مهب الريح لا حول له ولا قدرة، فقوله: «لا حول ولا قوة إلا بالله» متضمن إبطال ذلك وتكذيبه، وذلك لتضمنها إثبات القوة والحول للعبد، وأنَّ ذلك إنما يقع له بمشيئة الله وقدرته: ﴿ لِمِنْ شَاءَ مِنْكُمْ أَنْ سَنْتَقِيمَ (٢٨) وَمَا تَشْيَاءُونَ إِلاَّ أَنْ يَشَاءَ اللَّهُ رَبُّ الْعَالَمُنَ ﴾ [التكوير: ٢٨، ٢٩].

فهذه يعض الدلالات العقدية لهذه الكلمة العظيمة، وشيء من معانيها الجليلة الدالة على رفعة مكانتها وعظم شانها وكثرة فوائدها وعوائدها. والله تعالى أعلم. الحمد لله الذي وسع كل شيء رحمة وعلما، وأشبهد ألا إله إلا الله وحده لا شبريك له، وأشبهد أن محمدًا عبده ورسوله. وبعد...

قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَإِذْ قَالَ مُوسِنِي لِقَوْمِهِ إِنَّ اللَّهُ يَاْمُرُكُمْ أَنْ تَذْبَحُوا بِقَرَةً قَالُوا أَتَتَّخِذُنَا هُزُواً قَالَ أَعُوذُ بِاللَّهِ أَنْ أَكُونَ مِنَ الحَّاهِلِينَ (٦٧) قَالُوا ادْعُ لَنَا رَبُّكَ نُنتَنُّ لَنَا مَا هِيَ قَالَ إِنَّهُ نَقُولُ إِنَّهَا نَقَرَةٌ لاَ فَارِضٌ وَلاَ بِكُرُ عَوَانٌ بَنْنَ ذَلِكَ فَافْعَلُوا مَا تُؤْمِرُونَ (٦٨) قَالُوا ادْعُ لَنَا رَبُّكَ يُبِيِّنْ لَنَا مَا لَوْنُهَا قَالَ إِنَّهُ يَقُولُ إِنَّهَا بَقَرَةٌ صَفْرَاءُ فَاقعٌ لَوْنُهَا تَسُرُّ النَّاظِرِينَ (٦٩) قَالُوا ادْعُ لَنَا رَبُّكَ يُبَيِّنْ لَنَا مَا هِيَ إِنَّ الْبَقَرَ تَشَابَهُ عَلَيْنًا وَإِنَّا إِنْ شَنَاءَ اللَّهُ لِمُهْتَدُونَ (٧٠) قَالَ إِنَّهُ يَقُولُ إِنَّهَا بَقَرَةُ لاَ ذَلُولُ تُثِيرُ الأَرْضَ وَلاَ تُسْتَقِي الحُرْثَ مُسَلَّمَةُ لاَ شبِيَةَ فِيهَا قَالُوا الآنَ حِئْتَ بِالدُّقِّ فَذَيْحُوهَا وَمَا كَادُوا نَفْعَلُونَ (٧١) وَإِذْ قَتَلْتُمْ نَفْسًا فَادَّارَأْتُمْ فِيهَا وَاللَّهُ مُخْرِجُ مَا كُنْتُمْ تَكْتُمُونَ (٧٢) فَقُلْنَا اضْرِبُوهُ بِبَعْضِهَا كَذَٰلِكَ يُحْيِي اللَّهُ الْمُوْتَى وَيُرِيكُمْ آيَاتِهِ لَعَلَّكُمْ تَعْ قَلُونَ (٧٣) ثُمُّ قَسِتْ قُلُوبُكُمْ مِنْ مِنْعُد ذَلِكَ فَهِيَ كَالْحَجَارَةِ أَوْ أَشْنَدُ قُسْوَةً وَإِنَّ مِنَ الْحَجَارَةِ لَمَا نَتَفَحَّرُ منُّهُ الأَنْهَارُ وَإِنَّ مِنْهَا لَمَا يَشَعَّقُقُ فَيَخْرُجُ مِنْهُ الْمُاءُ وَإِنَّ منْهَا لَمَا يَهْبِطُ مِنْ خَشْيَةِ اللَّهِ وَمَا اللَّهُ بِغَافِلِ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴾ [البقرة:٧٧-٧٤].

أخي الكريم نواصل معك اليوم تلك الأمور العجيبة والغريبة التي وقعت من بني إسرائيل، وهذه قصة البقرة المشهورة والتي سئميت بها أطول سورة وأعظم سورة في كتاب الله بعد فاتحة الكتاب. وقد سئميت السورة بهذا الاسم لورود هذه القصة مفصلة فيها ولم ترد في سورة غيرها. وهذه القصة على اختصارها ووجازتها فيها مجالات شتى للنظر والاعتبار من جانب دلالتها على طبيعة بني إسرائيل وجبلتهم الموروثة والموسومة بالتعنت والتلكؤ في الاستجابة لأمر الله ورسوله، وتمحل الحيل والمعاذير ومن جانب أخر تشير القصة إلى قدرة الله . سبحانه وتعالى ـ وحكمته،



وحقيقة البعث، وطبيعة الموت والحياة، وأمور أخرى كثيرة، وهي تشير أيضا من جانب إلى عظمة الأداء القرآني في بناء القصة. وتفصيل ذلك يحتاج منا إلى وقفات متعددة نوردها بعون الله فيما يلي:

أولا: نقل ابن كشير - رحمه الله - في تفسيره عن جماعة من السلف قالوا: «كان رجل من بنى إسرائيل عقيمًا لا يولد له، وكان له مال كثير وكان ابن أخيه وارثه فقتله ثم احتمله ليلا فوضعه على باب رجل منهم ثم أصبح يدعيه عليهم حتى تسلحوا وركب بعضهم على بعض. فقال ذوو الرأي منهم والنهى: علام يقتل بعضكم بعضا وهذا رسول الله فيكم؟ فأتوا موسى (عليه السلام) فذكروا ذلك له، فقال: ﴿إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُكُمْ أَنْ تَذْبُحُوا بَقَرَةً قَالُوا أَتَتَّخِذُنَا هُزُوا قَالَ أَعُوذُ بِاللَّهِ أَنْ أَكُونَ منَ الجُاهلِينَ ﴾ فلو لم يعترضوا لأجزأت عنهم أدنى بقرة ولكنهم شدَّدوا فشُدِّد عليهم حتى انتهوا إلى البقرة التي أمروا بذبحها فوحدوها عند رحل ليس له يقرة غيرها فقال والله لا أنقصها عن ملء حلدها ذهبا فأخذوها فنبحوها فضربوه ببعضها فقام (أي القتيل) فقالوا: من قتلك؟ قال: ابن أخي هذا ثم مال ميتًا فلم يعط من ماله شيئًا فلم يورَّث قاتلَ ىعد» اهـ.

ثانيًا: قال ابن القيم - رحمه الله - «وفي هذه القصة أنواع من العبر:

منها: أن الإخبار بها من أعلام نبوَّة رسول

ومنها: الدلالة على نبوَّة موسى عليه السلام وأنه رسول رب العالمين.

ومنها: الدلالة على صحة ما اتفقت عليه الرسل من أولهم إلى خاتمهم: من معاد الأبدان

وقيام الموتى من قبورهم.

ومنها: إثبات وجود الله سبحانه وتعالى وأنه الفاعل المختار، العالم بكل شيء، القادر على كل شيء، العدُّل الذي لا يجوز عليه الظلم والجور، الحكيم الذي لا يجوز عليه العبث.

ومنها: إقامة أنواع الآيات والبراهين والحجج على عباده بالطُّرُق المتنوعة زيادةً في هدى المهتدى، وإعذارا وإنذارا للضلال.

ومنها: أنه لا ينبغي مقابلة أمر الله بالتعنت، وكشرة الأسئلة، بل يُسادرُ إلى الامتثال، فإنَّهم لما أمروا أن يذبحوا بقرة كان الواجب عليهم أن يعادروا إلى الامتثال بذيح أى بقرة اتفقت، فإن ذلك إجمال ليس فيه إشكال، بل هو بمنزله قوله: أعتق رقبة، وأطعم مسكينا، وصم يومًا، ونحو ذلك، ولذلك غلط من احتج بالآية على جواز تأخير البيان عن وقت الحاجة؛ فإن الآية غنية عن البيان المفصل، مبينه ينفسها، ولكن لما تعنتوا وشيددوا، شيدد الله عليهم.

ومنها: أنه لا يجوز مقابلة أمَّر الله - الذي لا يعلم المأموريه وجه الحكمة فيه ـ بالإنكار. وذلك نوع من الكفر. فإن القوم لما قال لهم نبيهم: ﴿ إِنَّ اللَّهُ يَاْمُرُكُمْ أَنْ تَذْبَحُوا بَقَرَةً ﴾ قَابِلُوا هَذَا الأمر بِقُولِهِم: ﴿ أَتَتَّخِذُنَا هُزُوًّا ﴾ فلما لم يعلموا وجه الحكمة في ارتباط الأمر يما سالوه عنه قالوا: ﴿ أَتَتَّخِذُنَا هُزُوا ﴾ وهذا من غاية حهلهم بالله ورسوله. فإنه أخيرهم عن أمر الله لهم بذلك، ولم يكن موسى هو الأمر به. ولو كان هو الآمر به لم يجز لمن أمن بالرسول أن يقابل أمره بذلك. فلما قال لهم: ﴿ أَعُوذُ بِاللَّهِ أَنْ أَكُونَ مِنَ الجَّاهِلِينَ ﴾ وتيقنوا أن الله سيحانه أمره بذلك أخذوا في التعنت بسؤالهم عن عينها ولونها، فلما أخبروا عن

ذلك رجعوا إلى السؤال مرَّة ثالثة عن عينها. فلما تعينت لهم ولم يبق إشكال توقفوا في الامتثال. ولم يكادوا يفعلون.

ومنها: أن من أقبح جهلهم وظلمهم: قولهم لنبيهم: ﴿ الآنَ جِئْتَ بِالحُقِّ ﴾ فإن أرادوا بذلك: أنك لم تأت بالحق قبل ذلك في أمر البقرة، فتلك ردة وكفر ظاهر.

وإن أرادوا: أنك الآن بينت لنا البيان التام في تعيين البقرة المأمور بذبحها، فذلك جهل ظاهر. فإن البيان قد حصل بقوله: ﴿إِنَّ اللَّهُ يَأْمُرُكُمْ أَنْ تَذْبَحُوا بَقَرَةً ﴾ فقد جاء موسى عليه السلام بالحق من أول مرة.

ومنها: الإخبار عن قساوة قلوب هذه الأمة وغلِظها، وعدم تمكن الإيمان منها. وكان ابن عباس رضي الله عنهما يقول: «إن القوم بعد أن أحيا الله تعالى لهم ميتهم فأخبرهم بقاتله أنكروا قتله، وقالوا: والله ما قتلناه، بعد أن رأوا الآيات والحق، قال الله تعالى: ﴿ ثُمُّ قَسَتُ قُلُوبُكُمْ مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ فَهِيَ كَالحَجَارَةِ أَوْ أَشَنَدُ قَسُوةً ﴾.

أي لا تنقُص قسوتُها عن قسُّوة الحجارة، بل إنْ لم تزد على قسوة الحجارة، لم تكن دونها وهذا المعنى أحسن وألطف وأدق من قول من جعل (أو) في هذا الموضع بمعنى (بل).

ومنها: مقابلة الظالم الباغي بنقيض قصده شرعًا وقدرا.

فإن القاتل قصده ميراث المقتول، ودفع القتلَ عن نفسه ففضحه الله وهتك ستره، وحرمه ميراث المقتول.

ومنها: أن بني إسرائيل فُتنوا بالبقر مرتين من بين سائر الدواب. فتنوا بعبادة العجل، وفُتنوا بالأمر بذبح البقرة. والظاهر:

أنَّ هذه القصة كانت بعد قصة العجل ففي الأمر بذبح البقرة تنبيه للقوم على أن هذا النوع من الحيوانات قد سخُره الله لنا فأي عقل هذا الذي يتخذه إلها معبودًا من دون الله (سبحانه وتعالى)؟ وهذا البقر لا يمتنع من الذبح والحرث والسقي فكيف نتخده إلهًا؟

وهذه الفوائد والعبر التي ذكرها ابن القيم - رحمه الله - ونقلناها عنه استوعبت جوانب الحديث عن قدرة الله وحكمته وما انطوت عليه جبلة بني إسرائيل الفاسدة طبعا وخلقا وقبل ذلك وبعده فسدت اعتقادا.

كما أشارت إلى جوانب فقهية وأحكام شرعية.

أما ما يختص بالبناء البلاغي للقصة والحديث عنه فغني عن البيان أن القرآن كلام الله سبحانه وتعالى وكما أن الله سبحانه ليس كمثله شيء فإن كلام الله وهو القرآن ليس كمثله كلام وينطبق ذلك على ما ساقه الله من أمثال وقصص، قال الله سبحانه: ﴿نحن نقص عليك أحسن القصص في تفصيله فقصص القرآن أحسن القصص في تفصيله وفي إجماله، وأحسن القصص في سمو الأداء وتناسقه وأحسن القصص في سمو هدفه وغايته.

وهذه القصة القصيرة يلتقي فيها جمال الأداء التعبيري بحكمة السياق الموضوعية في أسلوب بليغ موجز.

إلى لقاء نست ودعكم الله الذي لا تضيع ودائعه.

والله من وراء القصد.

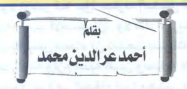


# الأسرة السلمة وحسن الجوار

قال الله تعالى: ﴿ وَاعْبُدُوا اللَّهُ وَلاَ تُشْركُوا بِهِ شَيئيًّا وَبِالْوَالدِيْنِ إِحْسَانًا وَبِذِي الْقُرْبَى وَالْيَتَامَى وَالْسَاكِين وَالجُارِ ذِي الْقُرْبَى وَالجَارِ الجُنْب وَالصَّاحِبِ بِالجُنْبِ وَابْنِ السَّبِيلِ وَمَا مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ إِنَّ اللَّهَ لاَ يُحِبُّ مَنْ كَانَ مُخْتَالاً فَخُورًا ﴾ [النساء:٣٦].

إن هذه الوصايا التي اشتملت عليها هذه الآية الكريمة من أهم الدعائم الراسخة للبنيان الاجتماعي السليم المتوازن الذي يحفظ على أهله أمنهم واستقرارهم. وقد جاء تأكيد الوصية بالإحسان إلى الجار في سياق الأمر بالتوحيد والنهى عن الشرك والوصية برعاية حق الوالدين والقراية.

والجيرة في الإسلام أمانة ينهض بتبعاتها أصحاب العزائم القوية والأخلاق الكريمة فمن حفظها حفظهُ الله تعالى بإحسانه وفضله. ومن ضيعها كان محلا لسخط الله عز وجل وغضيه. إن الإسلام بمبادئه الكريمة وقيمه الثابتة وفضائله السامية يسعى لتحسين العلاقات الاجتماعية وإلى إقامة الروابط بين الناس على أساس تبادل الثقة والاحترام وطيب العشيرة وحسن المودة ورعاية المصالح وصيانة الحقوق وغير ذلك من الآداب والواجبات التي تحقق للناس التعاون على البر والخير.. والاستقرار والأمن.



ثبت في الصحيحين عن ابن عمر وعائشة رضى الله عنهم قالا: قال رسول الله ﷺ: «مازال جبريل يوصيني بالجار حتى ظننت أنه سىورثە».

فانظر أخى متابعة أمين الوحى جبريل عليه السلام. وهو يوصى رسول الله على بالجار، إذ الجار أقرب الناس إلى جاره وأسرعهم إلى نجدته. وأكثرهم معايشة بحكم الجوار. وإذا استقرت أحوال الجيران على المودة ومنع كل أسباب الشقاق، واعتبر كل منهم نفسه حارسًا تقيًّا أمينًا لجاره، يرعى حقوقه في حضوره، ويحفظه في غيبته، ويدفع عنه وعن أهله أسباب الأذى والشسر، إذا تحقق ذلك شعر الجميع بالرضا وبسكون الخواطر. وسعوا في مصالحهم دون أن تشغلهم مشاكل، أو تُزعجهم خصومات أو تربصات، ولأن الإحسان إلى الجار من أعظم الآداب والفضائل التي حث عليها الدين الإسلامي لذا ربط الرسول عليه الصلاة والسلام بين الإيمان بالله واليوم الأخسر والإحسان إلى الجار فقال: «من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليحسن إلى جاره.. ومن كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليكرم ضيفه. ومن كان يؤمن بالله واليـوم الآخـر فليـقل خـيـرًا أو ليصمت» [أخرجه مسلم].

وفي الحديث إشارة إلى تأكيد الروابط الاجتماعية وتحسينها بإكرام الضيف وحفظ اللسان وإمساكه إلا عن الخير فلا يصدر عنه أذى لجار ولا لغير جار.

وانظر إلى حرص الإسلام على تنمسة العلاقات الإنسانية على أقوم طريق وأهدى سبيل بالتوجيه إلى مكارم الأخلاق والنهي عن أضدادها، كما في قوله ﷺ: «من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فلا يؤذ جاره» [متفق عليه]، والإيذاء ضد الإحسان.. ولا شك أن ربط هذه الآداب بالإيمان معناه أن تنبعث إنبعاثًا ذاتيًا وتحت رقاية وازع هذبه الدين وصقله البقين، فلا يصنع المرءُ في الخفاء أمرًا يخشى منه في العلانية ولا يسعى في شر لأحد بمكر ودهاء بحيث لا يؤخذ عليه في ظاهر الأمر، ذلك لأن المؤمن الحق رقبيه إيمانه. فإيمانه براقب أعماله وأقواله في سره وعلانيته. إن الحيرة أمنُ وسلامة، وحاء نفي كمال الإيمان عمن يبادر جيرانه بالشنر ويمكر بهم مكر السنوء ويسعى في إزعاجهم بيوائقه ودواهيه وبذاءاته، ويعيشون في جواره في توجس وَهُمّ وتوقع لصدور شر منه أو أذى، وتدبر قوله على: «والله لا يؤمن. والله لا يؤمن. والله لا يؤمن» قيل من يا رسول الله؟ قال: «الذي لا يأمن حاره بوائقه» [متفق عليه]. أي لا يأمن دواهيه وشيروره. فانظر يرحمك الله إلى تكرار القسم وما يفيده من تأكيد فظاعة عمل من يؤذي جيرانه مما يجعلهم غير مطمئنين لهذه الجيرة التي لا تخشى الله عن وجل ولا ترعى حق الجوار. وكذلك جاء في لفظ عند الإمام مسلم، قال رسول الله عُلا يدخل الحنة من لا يأمن جاره بوائقه» وهذا نذير عظيم وتخويف جسيم من إيصال الشر والسوء إلى الجيران، إذ الجار له حقوق سواء كان مسلمًا أو غير مسلم. قريبًا أو أجنبيًا ومن حقوق الجار إلقاء السلام عليه، وزيارته في مرضه. ومواساته في شدائده، وكذلك نصره ضد من يظلمه وإيناسه بالهدية. وتوجيه الأولاد بحسن معاملة أولاده، ومن حق الجار أيضًا حفظه إذا غاب. والتغاضي عن هفوته إذا هفا، وحضور جنازته، والأخذ سده إن كان ضعيفًا ومعاونته إن كان فقيرًا، وإدخال

السرور عليه وأهله في حدود الآداب المرعية والتوجيهات الشرعية التي ثمرتها السعادة في الدنيا والآخرة. ولقد كان الهادي البشبير عليه الصلاة والسلام يوسع على أهله في عيد الأضحى ويسعى للتوسعة على جيرانه، وإن الهدية وإن صغرت تُزيل من القلوب شوائب الغيظ والحقد والحسد. وكذلك من توجيهه ﷺ للنساء قوله: «لا تحقرن جارةُ لجارتها ولو فِرْسِنَ شاةٍ» والفرسن مثل لأدنى ما تطيب يه النفوس من الهدية وهو القطعة من الكراع وهو عظم قليل اللحم من أسفل ساق البهيمة، فالجارة تهدى جارتها ما تقدر عليه ولو كان شبيئًا بسيرًا وهذا بجعل من أسساب التواد والتحاب وتأليف القلوب بين الجبران والأرحام ما يدخل به السرور إلى نفوسهم ويزيل كل أسياب الشحناء والبغضاء يفضل الله ورحمته. ومثل ذلك ما جاء في قول أبي ذر رضى الله عنه: «أوصاني خليلي ﷺ بثالث، منها: إذا طبخت مرقة فأكثر ماءها ثم أنظر أهل بيت من جيرانك فأصبهم منها بمعروف» [أخرجه مسلم، والبخاري في الأدب المفرد]. وتأمل قوله: «فأكثر ماءها» ولم يقل فأكثر لحمها لحض النفوس على التراحم ولو بالقليل وبما لا ثمن له. وهناك توجيه منهجي سام أثنى فيه الرسول ﷺ على الصاحب الذي يحسن الصحبة ويعين على الاستقامة، وعلى الجار المخلص الأمين الدءوب على إيصال الخير ـ فقد أخرج الترمذي وحَسَّنَهُ، عن عبد الله بن عمرو رضى الله عنهما قال: قال رسول الله ﷺ: «خيرُ الأصحاب عند الله تعالى خيرهم لصاحبه. وخير الجيران عند الله تعالى خيرهم لجاره»، وفيه توجيه شامل لمكارم الأخلاق والتواصي بالحق. والعمل لتحقيق التوافق الاجتماعي المؤسس على الفضائل العالية التي جاءنا بها دين الله عز وجل لخير الدنيا والآخرة.

والله هو الهادي إلى سواء السبيل.





الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:

في هذا العدد نتعرف على هدي رسول الله ﷺ في إعطاء الأطفال حقوقهم المعنوية والعينية، وكذلك الأداب التي يؤدبهم بها كلما كبروا.

#### (٦٤) ويجعلهم على أمراء في الصلاة وفي السفر كحق لهم:

عن أبي هريرة رضى الله عنه قال: قال رسول اللَّه ﷺ: «إذا سافرتم فليؤمكم أقرؤكم، وإن كان أصغركم وإذا أمُّكم فهو أميركم»(١).

وله شاهد صحيح عن عمرو بن سلمة رضى الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «ليؤمكم أكثركم قراءة للقرآن»(٢). وكان عمرو حينها أصغر قارئ (ست

بل ويحذر النبي ﷺ من إهمال هذا الحق للصغير أو تجاوزه فيقول: «من أمَّ قومًا وفيهم من هو أقرأ لكتاب الله منه لم يزل في سفال إلى يوم القيامة»(٣).

وقد امتثل أصحاب النبي ﷺ لتقرير هذا الحق للصغير، فعن عمرو بن سلمة قال: وبادر أبي قومي بإسلامهم، فلما قدم قال: جئتكم والله من عند النبي ﷺ حقًّا، فقال: «صلوا صلاة كذا في حين كذا، وصلوا كذا في حين كذا، فإذا حضرت الصلاة فليؤذن أحدكم وليؤمكم أكثركم قرآنًا»، فنظروا فلم يكن أحد أكثر قرآنًا مِنْي، لِمَا كنت أتلقى من الركبان، فقدموني بين أيديهم وأناً ابن ست أو سبع سنين، وكانت عليَّ بُرَّدة، كنت إذا سجدتُ تقلصت عنى، فقالت امرأة من الحي: غطوا إست قارئكم، فقطعوا لى قميصًا، فما فرحت بشيء فرحى بذلك القميص(٤).

وقد صحت الأحاديث بإمامة الأقرأ والأحفظ لكتاب الله – فهذا حقه- قال ﷺ: «يؤم القوم أقرؤهم لكتاب الله، فإن كانوا في القراءة سواءً فأعلمهم بالسنة، فإن كانوا في السنة سواءً فأقدمهم هجرة، فإن كانوا في الهجرة سواءً فأكبرهم سنًّا، ولا يُؤُم الرجل في سلطانه ولا يُجلس على تكرمته في بيته إلا بإذنه» (٥).

#### (٦٥) ويأمر على أهلهم بإطعامهم وكسوتهم مما بطعمون ويكتسون:

عن عبادة بن الوليد بن عبادة بن الصامت قال: خرجت مع أبي وأنا غلام شاب، فتلقى شيخًا (عليه بردة ومعافريّ وعلى غلامه بردة ومعافري). قلت: أي عم، ما يمنعك أن تعطى غلامك هذه النُمِرة وتأخذ البردة فيكون عليك بردتان وعليه نمرة وفاقبل على أبى، فقال: ابنك هذا؟ قال: نعم، قال: فمسح على رأسي وقال: بارك الله فيك، أشبهد لسمعت رسول الله ﷺ يقول: «أطعموهم مما تأكلون واكسوهم مما تكتسون»

## الحلقة الخامسة عشرة إعداد: جمال عبد الرحمن

يا ابن أخي، ذهاب متاع الدنيا أحب إلى من أن يأخذ من متاع الآخرة، قلت: أي أبتاه!! من هذا الرجل؟ قال: أبو اليسر [كعب] بن عمرو(٦).

فانظر أخى كيف يحرص المختار ﷺ على أن تشارك ولدك طعامك وكسوتك، فلا يظهر منك اهتمامك بنفسك ويمظهرك ثم تهمل ابنك وابنتك، وانظر إلى تحري السلف تنفيذ ما أوصى به النبي ﷺ، لذلك كان أبناؤهم خير خلف لخير سلف، فأين أبناؤنا من أبناء

#### (٦٦) ويدعوهم ﷺ للنوم المبكر بعد صارة العشاء:

كان النبي ﷺ يؤخر صلاة العشاء هو وأصحابه، فكان عمر رضى الله عنه يُعَجِّلها لصبيانه ونسائه ليناموا بعدها مباشرة، فإذا رقدوا ذهب إلى رسول الله على فقال: الصلاة يا رسول الله، رقد النساء والصبيان، فخرج ﷺ ورأسه يقطر (من الوضوء) ويقول: «لولا أن أشق على أمتى أو على الناس لأمرتهم بالصلاة هذه الساعة»(٧)

ومن هَدْي النبي عَنَّ في صلاة العشاء: ما قاله أبو برزة الأسلمي رضي الله عنه (أن رسول الله ﷺ كان يستحب أن يؤخر العشاء التي تدعونها العتمة، وكان يكره النوم قبلها والحديث بعدها...)(٨). فكم من الشبباب يقضون الليل سهرًا لا يعلم به إلا الله، ثم ينامون قبيل الفجر كالجيف ولا يستيقظون إلا ظهرًا؟ فنهارهم ليل، وليلهم ويل، والله المستعان.

#### (٦٧) ويفرق ﷺ بينهم في المضاجع من سن العاشرة:

في سن العاشرة تكون غريزة الطفل في طريقها للنمو والظهور، فلا بد من الاحتياط بسد ذريعة الفساد، وطريق الانحراف والانجراف، فلا ينام الصبيان تحت لحاف واحد، وإنما كل واحد بلحافه، وهذا هو مقتضي التفريق وطاعة النبي ﷺ كما قال: «مُرُوا أبناءكم بالصلاة لسبع سنين، واضربوهم عليها لعشر سنين، وفرِّقوا بينهم في المضاجع، وإذا أنكح أحدكم عبده أو أجيره فلا ينظر إلى شيء من عورته، فإن ما أسفل من سُرُته إلى ركبته من عورته»(٩). أي: إذا زوج أحدكم خادمه وهي الخادمة فلا ينظر إلى شيء من عورتها؛ لأنها حرمت عليه، بعد أن كانت حلالاً له بملك اليمين.

#### (٦٨) ويمنعهم ﷺ النوم على البطن:

عن يعيش بن طخفة الغفاري عن أبيه رضى الله عنهم قال: بينما أنا مضطجع في المسجد على بطني إذا رجل يحركني برجله، فقال: «إن هذه ضجعة يبغضها





الله». قال: فنظرت، فإذا رسول الله ﷺ. وفي رواية: «هذه ضحِعة أهل النار» (١٠). ولا شك أن النوم على البطن فيه احتكاك مذموم، يوقظ الشهوة ويحرك

#### (٦٩) ويعودهم على غض البصر وحفظ العورة:

عن الفضل بن العباس رضى الله عنهما قال: كنت رديف رسول الله ﷺ من جمع (مزدلفة) إلى منى (أي أركب خلفه) فبينا هو يسير إذ عرض له أعرابي مُردفًا ابنة له جميلة، وكان يسايره، قال: فكنت أنظر إليها، فنظر إليَّ رسول اللَّه ﷺ فقلب وجهى عن وجهها، ثم أعدتُ النظر فقلب وجهى عن وجهها حتى فعل ذلك ثلاثًا، وأنا لا أنتهي، فلم يزل يلبي حتى رمى جمرة العقبة (١١). وفي رواية لابن خزيمة: أنه قال له على: «ابن أخي، إن هذا يوم مَن غض فيه بصره وحفظ فرجه ولسانه غفر له».

#### (٧٠) ولم يضرب = صبيا ولا طفلاً قط، لكنه ﷺ يبين أسس الضرب

#### وقواعده:

عن أبي أمامة قال: أقبل النبي على معه غلامان، فوهب صلوات الله وسلامه عليه أحدهما لعلى، وقال: «لا تضربه فإني نهيت عن ضرب أهل الصلاة وإني رأيته يصلى منذ أقبلنا ...»(١٢).

إن الغرض من العقوبة في التربية الإسلامية إنما هو الإرشياد والإصيلاح، لا الانتقام والتشيقي. ولهذا ينبغي أن يراعَي طبيعة الطفل ومزاجه قبل الإقدام على معاقبته، ويُشجع على أن يشترك بنفسه في تفهم وإصلاح الخطأ الذي أخطأه، وتُغفر أخطاؤه وهفواته بعد إصلاحها.

#### مضار القسوة في الضرب:

يذكر ابن خلدون رحمه اللّه في مقدمته ما يفيد أنه ضد استعمال الشدة والقسوة في تربية الأطفال، يقول: «مَن كان مُربَّاه (أي تربيته) بالعسف والقهر من المتعلمين والمماليك أو الخدم؛ سطا (أي سيطر) به القهر، وضيق القهر على النفس في انبساطها، وذهب بنشاطها، ودعاه إلى الكسل، وحمله على الكذب والخَبْث خوفًا من انبساط الأيدى بالقهر عليه، وعلَّمه القهر المكر والخديعة، فصارت له هذه عادةً وخُلُقًا، وفسدت معانى الإنسانية التي له». اهـ.

(كما يجب ألا يمس نوع العقوبة كرامة الطفل، وألا يكون فيها إهانة له، كأن يُضرب أمام الناس، أو يُعلن عندهم أنه سرق أو نحـو هذا، فـإن للطفل شـخـصـيـة يجِبِ أن تَراعى، وكرامة يجِبِ أن تَصان. كثيرًا ما أخطأ المربون الغرض من العقوبة فضلوا السبيل، وظنوا مخلصين أن الشيدة على البنين والبنات؛ قد تأتى في ظنهم بخير ما برجون، وذلك لقلة يقظتهم للحقيقة

المؤلمة، فقد أدت الشيدة إلى كثير من البلايا التي ولّدت بعض المشاكل الاحتماعية التي يتألم منها المجتمع الإنساني، فجعلت الطفل كائنًا ميت النفس، ضعيف الإرادة نحيف الجسم، مضطرب الأعصاب خائر العزيمة، قليل النشاط والصيوية. وإن كثرة الضرب وشيدته لا تزيد الطفل إلا بلادة وجمودًا، على أن الطفل إذا وجد بجانبه من يبصئره بالواجب بالحكمة والموعظة الحسنة، ويستميله دائمًا إلى العمل؛ لم تكن هناك حاجة إلى هذه العقوبات القاسية، وإذا كان الغرض من العقوبة الإصلاح فالضرب ليس بوسيلة للإصلاح، وإن التفاهم على انفراد بؤدي إلى نتبجة أحسن من نتيجة السوط والعصا، ومن الخطأ أن تهدد الطفل بعقاب لن تقوم بتنفيذه، أو لا يمكنك تنفيذه، فقد يعود الطفل إلى الخطأ؛ فترداد الخطورة والمشكلة). أقول: وإن هدي النبي ﷺ في ذلك هو أكمل الهَدي، ﴿ وَإِن تَطِيعُوهُ تَهْتُدُوا ﴾ [سورة النور: ٥٤].

فعن عائشة رضى اللَّهُ عنها قالت: «ما ضرب رسول اللَّه ﷺ شبيئًا قط بيده ولا امرأة ولا خادمًا إلا أن يجاهد في سبيل الله»(١٣).

وهذا شيء لا يفعله إلا أولو العزم وأولو الصبر، فلِكَى يكظم الإنسان غيظه عن ولده أو خادمه أو امرأته، فهذا لا يقدر عليه إلا الأقوياء الأشداء الذين قال عنهم النبي ﷺ: «ليس الشيديد بالصرعة(١٤)، إنما الشيديد الذي يملك نفسه عند الغضب»(١٥).

#### أماعن قواعد الضرب فهي:

١- ألا يكون قبل سن العاشرة، وهذا في شان الصلاة التي هي الركن الأعظم بعد الشبهادتين، فلا شك أن ما هو دون الصلاة من الأمور الحياتية والسلوكية والتربوية فلا يُضرب الطفل عليها قبل ذلك السن، إلا ضربًا هو أيضنًا دون الضرب من أجل الصلاة، من باب التهذيب حتى لا يترك الطفل يميع إلى سن العاشرة وبراعي الاعتدال قدر الإمكان.

٧- أن يقلل منه ما أمكن، بحيث يكون كالملح في الطعام، وهو قليل، لكنه يصلح الطعام، فإذا كثر أفسد، وكذلك فإن كثرة الضرب تقلل من هيبته ومفعوله، وتعوِّد الطفل عليه ثم على البلادة، قال ﷺ: «لا يُجلُّد فوق عشر جلدات إلا في حد من حدود الله»(١٦).

وعليه فإن أقصى الضرب عشر ضربات، وهذا في حق البالغ المكلف؛ فما بالنا بمن لم يبلغ سن التكليف؟ لا شك أنه لن يُضرِّب إلى العشرة، وقد كان عمر بن عبد العزيز رحمه الله يكتب إلى الأمصار: لا يَقرن المعلم (معلم القرآن) فوق ثلاث، فإنها مخافة للطَّفل(١٧). والضرب هنا يسمى تأديبًا وليس عقوبة.

ورأى القاضي شريح ألاً يُضرب الصبي على القرآن

إلا ثلاثًا، كما غطُّ جبريل عليه السلام محمدًا ﷺ ثلاثًا.

٣- علماء التفسير على أن الضرب بالسوط ينبغي أن يصيب الجلد فقط، ولا يعدوه إلى اللحم، فكل ضرب يقطع اللحم أو ينزع الجلد، أو يجرح اللحم فهو مخالف لحكم القرآن، والمقصود من قوله: «فَاجْلِدُواْ» وهو ظاهر البشرة من جسم الإنسان. (وهو أن يُجلد، أي يُضرب على جلده مائة جلدة عقوبة لما صنع)(١٨).

وهذا العدد بخصوص البالغين عند إقامة الحد

3- ألا يكون السوط غليظاً أو به عُقَد لورود النهي عن ذلك. فعن زيد بن أسلم رضي الله عنه أن رجاً اعترف على نفسه بالزنى على عهد رسول الله هنه أدعا له رسول الله شهر فقال: «فوق هذا»، فأتى بسوط، فأتي بسوط مكسور (عقدة طرفه)، فقال: «دون هذا»، فأتى بسوط قد رُكب به (هبت عقدة طرفه)، ولان (أي: صار لينًا)، فاصر به رسول الله شه فجلد، ثم قال شه: «أيها الناس، قد أن لكم أن تنتهوا عن حدود الله، من أصاب من هذه القانورات شيئًا فليستتر بستر الله، فإنه من يُبْر لنا صفحته (١٩) نُقِمْ عليه كتاب الله» (٢٠) (أي نقيم عليه الحد).

ألاً يرفع الضارب يده رفعًا عاليًا كما قال عمر
 رضى الله عنه للضارب: «لا ترفع إبطك» (٢١).

و المقصود في هذا الاً يكون الضرب مبرِّحًا أي قويًا وشديدًا؛ لنهى النبي ﷺ عن ذلك كما سياتي.

#### (٧١) ويأمر على بوقف الضرب عن الطفل إذا استغاث بالله:

بسم الله الذي لا يضر مع اسمه شيء في الأرض ولا في السماء وهو السميع العليم. الله جل ثناؤه، وتقدست أسماؤه؛ ينبغي على عباده إذا ذكر اسم الله عندهم أن يخشعوا ويهجعوا، ويستحيوا ويرجعوا، فإذا ضرب الطفل فاستغاث بالله، فينبغي لمؤدبه ومربيه أن يستجيب، وأن يوقف الضرب؛ تقديسنا لاسم الله وتعظيمًا لشأنه جل وعلا، ورحمة بالطفل، قال الرسول ﷺ: «من استعاذكم بالله فاعيذوه، ومن سألكم بالله فأعطوه»(٢٧).

قال المباركفوري: قال الطيبي: هذا إذا كان الضرب لتاديبه، وأما إذا كان حدًا فلا، وكذا إذا استغاث مكرًا. انتهر (٢٦).

ولا عبرة بقول أهل الجدل أن الطفل سيتخذها حيلة ومخرجًا من العقوبة في كل مرة. لأن البركة والتوفيق والهداية كلها في طاعة النبي على قال تعالى: ﴿وَإِن تُطِيعُوهُ تَهْتَدُوا وَمَا عَلَى الرَّسُولِ إِلاَّ الْبَلاعُ الْمُبِينُ ﴾ [النور: ٤٥]. وصحيح أنه يمكن أن يحتال بذلك بعض الأطفال، لكن من الذي أوصلهم إلى هذه الدرجة واضطرهم إلى الدهاء والمكر فلا بد من التراجع من المربي، ومراجعة الأخطاء، والانطلاق من قاعدة شرعية تربوية علمية صحيحة؛ حتى لا يحدث التعارض والتصادم في الجانب التربوي.

وأعود فاقول: إنه لا ينبغي الإكثار من العقوبة لما يترتب على ذلك من الآثار السيئة «فالشدة المستمرة مع الأطفال مضرة بهم جسميًا، وخلقيًا، ووجدانيًا، ولا بد إذًا من الأخذ بالحكمة القائلة: (الوقاية خير من العلاج)، فالمربى الحازم هو الذي يبعد الطفل عن البيئة

التي تشجعه على الأخطاء...»(٢٤). والله من وراء القصد.

#### الهوامش:

- (١) رواه البزار وإسناده حسن. قاله الهيثمي في مجمع الزوائد (ج٢ ص٦٤)، وضعفه الألباني في ضعيف الجامع (ح ٥٣٤).
  - (٢) صحيح الجامع (ح ٥٣٥٠).
- (٣) أخرجه الطبراني في الأوسط، وفيه الهيثم بن عقاب الأزدي: لا يعرف. قلت: ذكره ابن حبان في الثقات، قاله الهيثمي في مجمع الزوائد (ج٢ ح ٤٢)، وضعفه الألباني في ضعيف الجامع (ح ٨٧٤٥).
  - (٤) صحيح البخاري (ج ٤ ص ١٥٦٤).
  - (٥) صحيح سنن الترمذي للألباني (ح ٢٣٥).
- (٦) صحيح. الأدب المفرد للألباني (ح٥٦٠). ومعنى نمرة: أي بُردة من صوف، ومعنى معافري أي: بُرد ( ثوب ) نسبة إلى قبيلة معافر باليمن.
  - (٧) البخاري (٢٦٩٨).
  - (٨) البخاري (١٠٢٥)، ومسلم (١٠٢٦).
- (٩) صحيح سنن أبي داود للألباني (ح ٤٦٦، ٤٦٧)، وأحمد (٦٤٦٧).
- (۱۰) أبو داود (ح ٤٣٨٣) بإسناد صحيح. وصحيح الإدب المفرد للألباني (ح ٩٠٥، ص ٤٦٢).
- (١١) صحيح أبي داود ( ص ٣٤٠ )، وأصل الحديث في البخاري ومسلم.
- (١٢) (حسن ). صحيح الأدب المفرد للألباني (ح١٢١).
  - (١٣) مسلم، كتاب الفضائل (٢٦٩).
    - (١٤) الذي يصرع الناس يقوته.
  - (١٥) البخاري (٩١٤٩)، ومسلم (٤٧٢٤).
    - (١٦) البخاري (٦٣٤٢).
  - (١٧) رواه ابن أبي الدنيا كتاب العيال (١/١٥).
- (١٨) محاسن التأويل للقاسمي ( سورة النور ص ٢٤٩).
- (۱۹) يعترف على نفسه بما أستتر من أمره، ومعنى القاذورات هنا: الفواحش.
- (٢٠) صحيح الجامع (ح ١٤٩) عن ابن عمر بن الخطاب رضي الله عنهما قال: قال المصطفى على بعد رجم الأسلمي: «اجتنبوا هذه القاذروات التي نهى الله تعالى عنها، فمن الله بشيء منها فليستتر بستر الله وليتب إلى الله، فإنه من يُبد لنا صفحته، نُقمٌ عليه كتاب الله».
- (۲۱) القمهيد لابن عبد البر (ج ٥ ص ٣٣٤)، سنن البيهقي الكبرى (ج٨ ص ٣٢٦)، ومصنف ابن أبي شيبة (ج ٥ ص ٥٢٩).
- (۲۲) (صحیح ) انظر صحیح الجامع (ح ۲۰۲۱) عن این عمر.
  - (٢٣) تحفة الأحوذي (ج ٦، ص ٦٨).
- (٢٤) كتاب: الأولاد وتربيتهم في ضوء الإسلام ص ١٦٤، ينقله عن كتاب: الطفل في الشريعة الإسلامية لمحمد الصالح.



# رسالةإلىأهلالثغرللأشعري

المؤلف: علي بن إسماعيل بن أبي بشر بن سالم ابن أبي موسى، الشهير بأبي الحسن الأشعري.

كان إمامًا في الكلام والفقه والحديث وكان شافعي المذهب في الفروع، أخذ عن أبي خليفة الجمحي وزكريا الساجي وأبي علي الجبائي الذي أخذ عنه الاعتزال ثم رجع عنه إلى طريقة عبد الله بن سعيد بن كلاب والذي تنسب إليه الكلابية وهي عقيدة الأشاعرة الآن ثم تاب ورجع عن مذهب الكلابية إلى مذهب السلف الصالح ثم أخذ يصنف الكتب في الرد على الملاحدة وغيرهم من المعتزلة والرافضة والجهمية والخوارج ناصرًا لمذهب السلف.

أخذ عنه أبو الحسن الباهلي وأبو الحسن الكرماني وغيرهم، قال عنه الفقيه أبو بكر الصيرفي: كانت المعتزلة قد رفعوا رؤوسهم حتى نشأ الأشعري فحجرهم في أقماع السمسم.

وفاته: مات بعداد سنة ٢٤٤هـ.

#### موضوع الكتاب:

بيان عقيدة أهل السنة وما أجمعوا عليه من أصول الدين.

## سبب تأثيف الكتاب؛

ذكر المؤلف رحمه الله سبب تاليفه لهذه الرسالة وهي أن أهل الثغر<sup>(۱)</sup> أرسلوا إليه يسألونه عن مذهب أهل الحق في أصول الدين وما كان عليه سلف هذه الأمة، فكتب لهم هذا الكتاب مجيبًا لهم عما سألوه.

#### أهمية الكتاب:

تبرز أهمية هذا الكتاب في كونه يمثل فترة معينة تعبر عن عقيدة الإمام الأشعري بعد رجوعه إلى مذهب السلف والذي مات عليه، وذكره لإجماع السلف على أصول الدين وإثباته لحقيقة صفات الرب عز وجل كما جاء ذكرها في القرآن والسنة بدون تأويل أو تعطيل أو تكييف أو تمثيل.

## إعداد/علاءخضر

#### نقد الكتاب:

رغم تأكد صحة رجوع الإمام الأشعري رحمه الله إلى عقيدة السلف الصالح كما نرى في هذه الرسالة، وتجلت أكثر في كتابي الإبانة ومقالات الإسلاميين إلا أنه كان عنده بعض الرواسب من مذهبه القديم وظهرت في هذه الرسالة عند تأويله صفتي الرضا والغضب وميوله في هذه الرسالة إلى النزعة الكلامية التي ورثها من المعتزلة واستعماله لبعض الألفاظ التي لم يستعملها السلف لا إثباتا ولا نفيا.

#### نسخ الكتاب:

نسخة بدراسة وتحقيق د. عبد الله شاكر الجنيدي من علماء الجماعة نال بها درجة المجستير من الجامعة الإسلامية في المدينة المنورة.

ونسخة بدراسة وتحقيق د . محمد السيد الجليند والشيخ / رجائي بن محمد المصرى.

#### أهم مباحث الكتاب:

بدأ المؤلف كتابه بمقدمة طويلة ومهمة تناول فيها حال العالم قبل البعثة المحمدية من الضياع والتشبت والطغيان وكيف أن في هذا الوقت من الضياع والتشتت بعث النبى على فدعا الناس إلى عبادة الله وحده لا شريك له وأمرهم برفض كل ما كانوا عليه من سائر الأباطيل والمعبودات

الباطلة مع تنبيهه ه الله على فسادها، ودلالته الله على صدقه فيما يخبرهم به عن ربهم بالآيات الباهرة والمعجزات القاهرة موضحًا لهم سائر ما تعبدهم الله عز وجل به من شريعته.

وقد أكد الله دلالة نبوته بما كان من آياته الله التي نقض بها عادتهم كإطعامه الجماعة الكثيرة من المجاعة الشديدة من الطعام اليسير وسقيهم الماء



في العطش الشديد من الماء اليسير وهو ينبع من بين أصابعه حتى رووا وكلامه الذئب، وإخبار الشياة إياه أنها مسمومة وانشقاق القمر، ثم دعاهم ﷺ إلى معرفة الله عز وجل إلى وطاعته فيما كلف تبليغه إليهم بقوله تعالى: ﴿ قُلْ أَطِيعُوا اللَّهُ وَأُطِيعُوا الرَّسُولَ ﴾ [النور:٥٤]، وعرفهم أمر الله تعالى بإبلاغه ذلك.... إلى أن قال: وأنه ﷺ لم يؤخر عنهم بيان شيء مما دعاهم إليه وقت تكليفه لهم.... إلى أن قال فأما ما دعاهم إليه ﷺ من معرفة حدوثهم، والمعرفة بمحدثهم، ومعرفة أسمائه الحسني وصفاته العليا وعدله وحكمته، فقد بين لهم وجوه الأدلة في جميعه، حتى ثلجت صدورهم به، وامتنعوا عن استئناف الأدلة فيه، وبلغوا جميع ما وقفوا عليه من ذلك، واتفق عليه من بعدهم... إلى أن قال: إذ كان من المستحيل أن يأتي بعد ذلك أحد بأهدى مما أتي.

وفي تأكيده على صحة طريقة الوحى والرسالة في معرفة الله وأسمائه وصفاته قال: واعلموا أرشيدكم الله أن ما دل على صدق النبي ﷺ من المعجزات بعد تنبيهه لسائر المكلفين على حدوثهم ووجود المحدث لهم قد أوجب صحة إخباره، ودل على أن ما أتى به من الكتاب والسنة من عند الله

وإذا ثبت بالآيات صدقه، فقد علمه صحة كل ما أخبر به النبي ﷺ عنه وصارت أخباره عليه الصلاة والسلام أدلة على صحة سائر ما دعانا إليه من الأمور الغائبة عن حواسنا، وصار خدره عن ذلك سبيلا إلى إدراكه، وطريقا إلى العلم ىدقىقتە.

وفى نقده لطريقة المتكلمين والفلاسفة واستخدامهم لطرق وأساليب ومصطلحات مخالفة لطريق الوحى في معرفة الله عز وجل قال: وكان ما يستدل به من إخباره عليه الصلاة والسلام على ذلك أوضح دلالة من دلالة الأعسراض التي اعتمد على الاستدلال بها الفلاسفة، ومن أتبعها من القدرية وأهل البدع المنحرفين عن الرسل عليهم السيلام من قيدًل أن الأعراض لا يصبح الاستبدلال

يشير الأشعرى رحمه اللع إلى العلة الحقيقية التي أوقعت الفلاسفة في الضلال المدين ألا وهي: إنكارهم الأنبياء وعدم الإيمان بهم في قوله: وإنما

صار من أثبت حدوث العالم والمحدث له من الفلاسفة إلى الاستدلال بالأعراض والجواهر لدفعهم الرسل وإنكارهم لجواز مجيئهم.

ولكنه رد عليهم بقوله: وإذا كان العلم قد حصل لنا بجواز مجيئهم في العقول وغلط من دفع ذلك وبان صدقهم بالآيات التي ظهرت عليهم لم يسع لمن عرف من ذلك ما عرفه أن يعدل عن طرقهم إلى طرق من دفعهم وأحال محبئهم.

ثم دخل رحمه الله في بيان إجماع السلف في أصول الدين في قوله: وإذ قد بان بما ذكرناه استقامة طرق استدلالهم وصحة معارفهم فلنذكر الآن ما أحمعوا عليه من الأصول.

وبدأ بقوله: باب ذكر ما أجمع عليه السلف من الأصول التي نبهوا بالأدلة عليها وأمروا في وقت النبي بها.

ومن هذه الإحماعات قوله:

وأجمعوا على أن صفاته عز وجل لا تشبه صفات المحدثين، كما أن نفسه لا تشبه أنفس المخلوقين، واستدلوا على ذلك بأنه لو لم يكن له عز وجل هذه الصفات لم يكن موصوفًا بشيء منها في الحقيقة من قبل. إن من ليس له حياة لا يكون حيا ومن لم يكن له علم لا يكون عالمًا في الحقيقة، ومن لم يكن له قدرة فليس بقادر في الحقيقة وكذلك الحال في سائر الصفات، ألا ترى من لم يكن له فعل لم يكن فاعلا في الحقيقة ومن لم يكن له إرادة لم يكن في الحقيقة مريدًا... إلى أن قال: فإذا كان الله عز وجل موصوفًا بجميع هذه الأوصاف في الحقيقة وجب إثبات الصفات التي أوجبت له

وفي إجماع آخر قال رحمه الله: وأجمعوا على أن أمره عز وجل وقوله غير محدث ولا مخلوق وقد دل الله تعالى على صحة ذلك بقوله ﴿ أَلاَ لَهُ الخُلْقُ وَالأَمْرُ ﴾ [الأعراف: ٥٤]، ففرق تعالى بين خلقه وأمره. وقال: ﴿ إِنَّمَا أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيْئًا أَنْ يَقُولَ لَهُ كُنْ فَسِيَكُونُ ﴾ [يس:٨٦]، فسبين بذلك تعالى أن الأشبياء المخلوقة تكون بعد أن لم تكن بقوله

وفي إجماع آخر قال: وأجمعوا على أنه عز وجل يسمع ويرى، وأن له تعصالي (يدين مبسوطتين) وأن الأرض جميعًا قبضته يوم القيامة والسموات مطويات بيمينه ... إلى أن قال



وأن يديه تعالى غير نعمته وقد دل على ذلك تشريفه لآدم عليه السلام حيث خلقه بيده.

وقال أيضًّا رحمه الله: وأجمعوا على أنه عز وحل بحيء بوم القيامة الملك صفا صفا بعرض الأمة وحسابها وعقابها وثوابها؛ فيغفر لمن بشياء من المذنبين، ويعذب منهم من يشاء.

وأنه عز وجل ينزل إلى السماء الدنيا كما روى عن النبي الله.

وفي إجماع أخر قال: وأنه تعالى فوق سماواته على عرشه دون أرض وقد دل على ذلك بقوله: ﴿ أَأَمِنْتُمْ مَنْ فِي السِّمَاءِ أَنْ يَحْسِفَ بِكُمُ الأرْضَ ﴾ [الملك:١٦]، وقال: ﴿ الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتُوكِي ﴾ [طه:٥]، وليس استواؤه على العرش استيلاء كما قال أهل القدر: لأنه عز وجل لم يزل مستوليًا على كل شيء.

وأن له عز وجل كرسيا دون العرش، وقد دل الله سبحانه وتعالى على ذلك بقوله: ﴿ وَسِعَ كُرْسِيُّهُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ ﴾ [البقرة:٢٥٥].

وقال أنضًا رحمه الله: وأحمعوا على وصف الله تعالى بجميع ما وصف به نفسه ووصفه به نبيه من غير اعتراض فيه ولا تكييف له، وأن الإيمان به واحب وترك التكييف له لازم.

وأحصعوا على أن الإيمان يزيد بالطاعية وينقص بالمعصية وليس نقصانه عندنا شكأ فيما أمرنا بالتصديق به، ولا جهلاً به لأن ذلك كفر وإنما هو نقصان في مرتبة العلم...

وأجمعوا على أنه لا يقطع على أحد من عصاة أهل القبلة في غير البدع بالنار ولا على أحد من أهل الطاعة بالجنة إلا من قطع عليه رسول الله ﷺ بذلك وقد دل الله عن وجل على ذلك بقوله تعالى ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَنْ يُشْرِكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذُلِكَ لِنْ يَشْنَاءُ ﴾ [النساء:٤٨]، ولا سبيل لأحد إلى معرفةِ مشيئته تعالى إلا بخبر.

وأجمعوا على أن عذاب القبر حق وأن الناس يفتنون في قبورهم بعد أن يحيون فيها ويسألون، فيثبت الله من أحب تثبيته... إلى أن قال: وإن الأجساد التي أطاعت وعصت هي التي تبعث يوم القيامة وكذلك الجلود التي كانت في الدنيا والألسنة والأيدي والأرجل هي التي تشهد عليهم يوم القيامة.

وأجمعوا على أن شيفاعة النبي ﷺ لأهل الكبائر من أمته وعلى أنه يخرج من النار قومًا من أمته بعد ما صاروا حمما فيطرحون في نهر

الحياة فينبتون كما تنبت الحبة في حميل السيل

وكذلك ما روى من خبر الدجال ونزول عيسى بن مريم وقتله الدجال وغير ذلك من سائر الآبات التي تواترت بين بدي الساعة من طلوع الشيمس من مغربها وخروج الدابة وغير ذلك مما نقله البنا الثقات عن رسول الله ﷺ وعرفونا بصحته وفي إجماع آخر قال: وأجمعوا على التصديق بجميع ما جاء به رسول الله ﷺ في كتاب الله، وما ثبت به النقل من سائر سنته، ووجوب العمل بمحكمه والإقرار بنص مشكله ومتشابهه ورد كل ما لم يحط به علما بتفسيره إلى الله مع الإيمان بنصه، وأن ذلك لا يكون إلا فيما كلفوا الإيمان بجملته دون تفصيله.

وأجمعوا على السمع والطاعة لأئمة المسلمين وعلى أن كل من ولى شيئًا من أمورهم عن رضى أو غلبة وامتدت طاعته من ير وفاحر لا يلزمه الخروج عليهم بالسيف جار أو عدل وعلى أن يغزوا معهم العدو، ويحج معهم البيت وتدفع إليهم الصدقات إذا طلبوها ويصلى خلفهم الجمع والأعداد.

وأجمعوا على أن خير القرون قرن الصحابة، ثم الذين بلونهم على ما قال ﷺ: «خبركم قرني» وعلى أن خير الصحابة أهل بدر وخير أهل بدر العشرة وخير العشرة الأئمة الأربعة أبو بكر ثم عمر ثم عثمان ثم على رضوان الله عليهم.

وأجمعوا على الكف عن ذكر الصحابة عليهم السلام إلا بخير ما يذكرون به، وعلى أنهم أحق أن ينشير محاسنهم ويلتمس لأفعالهم أفضل المخارج وأن نظن بهم أحسسن الظن وأحسسن المذاهب ممتثلين في ذلك لقول رسول الله ﷺ: «إذا ذكر أصحابي فأمسكوا» وقال أهل العلم معنى ذلك لا تذكروهم إلا بخير الذكر.

وفي الإجماع الأخير قال: أجمعوا على النصيحة للمسلمين والتولى بجماعتهم وعلى التوادد في الله والدعاء لأئمة المسلمين والتدري ممن ذم أحدًا من أصحاب رسول الله ﷺ وأهل بيته وأزواجه وترك الاختلاط بهم والتبري منهم.

ثم ختم قائلا فهذه الأصول التي مضت الأسلاف عليها واتبعوا حكم الكتاب والسنة بها واقتدى بهم الخلف الصالح في مناقبها.

والحمد لله رب العالمين.

(١) هي مدينة على بحر طبرستان وتسمى بباب الأبواب.

 يسأل القارئ أحم فيقول: سمعت بعض مشايخ الحديث يقول عن حديث: أن رجلاً للغ فشكا ذلك إلى النبي ﷺ فقال: «أما لو قلت حين أمسيت؛ أعوذ بكلمات الله التامات من شرما خلق، لم يضرك ». فقال هذا الشيخ إن هذا الحديث ضعيفٌ لاضطرابه، مع أنني بحثت عنه فوجدته في «صحيح مسلم» فما قولكم في ذلك؟

- والجواب بحول الملك الوهاب:

أن هذا الحديث صحيح لا شك فيه، ولكن وقع في إسناده اختلاف، فلربما رآه ذلك الشبيخ مؤثرًا، وقصد وجهًا واحدًا من الاختلاف، ومع ذلك فلا يُحكم على الحديث بالاضطراب إلا إذا تعذر الترجيح، وتساقطت كلُّ الوجوه جميعًا، أمَّا إذا رجحنا وجهًا على آخر، فيُنفى الاضطراب، ويُحكم للوجه الراجح على ما سواه. فهذه هي القاعدةُ الكلية للحديث المضطرب. أمَّا الحديثُ: فأخرجه النسائيُّ في «اليوم والليلة» (٥٩٦)، والطحاويُّ في «المشكل» (٢٨) عن أسد بن موسى وأحمد في «المسند» (٤٤٨/٣ و٥/٤٣٠)، والطحاويُّ في «المشكل» (٢٥) عن وهب بن جرير. وأبو يعلى الخليلي في «الفوائد» (ق۲-۱۱۲۸) ومن طريقه الرافعي في «أخبار قزوين» (۲-۱۹۲/۲) عن سلم بن سلام ثلاثتهم عن شعبة بن الحجاج، عن سهيل بن أبي صالح وأخيه - هو صالح - ابني أبي صالح، عن أبيهما، عن رجل من أسلم أنه لَدغ، فشكا ذلك... الحديث. وقد توبع شعبةً. فأخرجه أبو داود(٣٨٩٨)، والنسائيُّ (٩٩٤)، والطحاويُّ (٢٦) عن زهير بن معاوية، والنسائيُّ أيضًا (٥٩٦،٥٩٣) والطحاويُّ (٢٩،٢٤) عن وهيب بن خالد وسفيان بن عيينة. والطحاويُّ أيضًا (٢٧) عن أبي عوانة. وعبد الرزاق في «المصنف» (١٩٨٣٤) عن معمر بن راشد. والنسائيُّ (٩٩٢)، والطحاويُّ (٣٣)، والبيهقيُّ في «الدعوات الكبير» (٣٦) عن سفيان الثوري كلهم عن سهيل بن أبي صالح بهذا الإسناد. وقد اختلف على سهيل في إسناده. فرواه الثوريّ، وشعبة، ومعمر بن راشد، وأبو عوانة وسفيان بن عيينة، ووهيب بن خالد وزهير بن معاوية وكلهم من الثقات الأثبات عن سهيل فجعلوه من «مسند رجل من أسلم» وخالفهم مالك فرواه عن سهيل بن أبي صالح، عن أبي هريرة أن رجلا من أسلم، قال: ما نمتُ هذه الليلة، لدغتنى عقربُ، فقال رسول الله ﷺ: «أما لو قلت حين أمسيت: أعوذُ بكلمات الله التامات من شرٍّ ما خلق، لم يضرك إن شياء الله .. » فجعله من «مسند أبي هريرة».

أخرجه أحمد (٣٧٥/٢) قال: حدثنا إسحاق ـ هو ابن عيسى ـ، والبخاريُّ في «خلق أفعال العباد» (٤٤٥) قال: حدثنا عبد الله بن يوسف وعبد الله بن مسلمة القعنبي والنسائي في «اليوم والليلة» (٩٨٩)، قال: أخبرنا قتيبة بن سعيد. والطحاويُّ في «المشكل» (١٦) عن عبد الله بن وهب، وابنُ حبان (١٠٢١) عن أحمد بن أبي بكر

الحساعليا: أبو إسحاق الحويني والبيهقيُّ في «الأسماء» (٣٦٥) عن يحيي بن بكير، قالوا: ثنا مالك، وهو في «الموطأ» (١١/٩٥١/٢) عن سهيل بن أبي صالح بهذا. ولم يقع لفظُ المشيئة عند أحمد.

وزاد النسائيّ بعدها: «شيئ». وأفاد ابنُ عبد البر في «التمهيد» (٢٤١/٢١) أن ابن وهب رواه عن مالك بإسناده، إلا أنه لم يذكر المشيئة في أخره. وقد رواه الطحاوي عن ابن وهب فذكرها والحمد لله.

وأخرجه أبو داود (٣٨٩٨) عن زهير بن معاوية. وابنُ ماجة (٣٥١٨)، والبخاريُّ في «خلق الأفعال» (٤٤٦)، والنسائيُّ في «العمل» (٩٩١)، وأبو يعلى (٦٦٨٨)، وابنُ حــبان (١٠٣٦)، والطحاويُّ (٢١)، وابن حبان (١٠٢٢) عن جرير بن حازم. والنسائيُّ (٥٩٠)، وأحمد (۲۹۰/۲)، والطحاويُّ (۲۰) عن هشام بن حسَّان والبخاريُّ (٤٤٩،٤٤٨)، وابنُ عبد البر في «التمهيد» (٢٤١/٢١) عن سعيد بن عبد الرحمن الجُمحي. والنسائيُّ (٨٨٥)، والطحاويُّ (١٩) عن حماد بن زيد. والطحاوي أيضًا عن الثوري وروح بن القاسم. والطبرانيُّ في «الأوسط» (٥٢٣) عن إبراهيم بن أبى بكر بن المنكدر كلهم عن سهيل بن أبي صالح، عن أبيه، عن أبي هريرة فذكره.

قُلْتُ: فقد رأيت - أراك الله الخير - أن حمعًا من الثقات رووه عن سهيل فجعلوه من «مسند أبى هريرة» فيحتمل أن يكون الوجهان حميعًا صحيحين ويقعُ لي أن الحديث من «مسند أبي هريرة» ، وهذا أولى أن يكون محفوظًا، لأن سهيلا كانت قد أصابته علَّة، فنسى بعض حديثه فلعلُّه اضطرب في إسناد هذا الحديث ولم يُحكمْهُ. وقد رجَّح الطحاويُّ ذلك فقال في «المشكل»: «ولما وجدنا من رواية القعقاع عن أبى صالح، عن أبى هريرة لا عن رجل من أسلم، قوي في قلوبنا أن أصل الحديث عن أبي صالح، عن أبي هريرة». انتـهي. وحـديثُ القعقاع بن حكيم هذا: أخرجه مسلم في «الذكر

والدعاء» (٢٠٨١/٤) قال: حدثنا هارون بن معروف وأبو الطاهر. وابنُ خريمة في «التوحيد» (٤٠١،٣٩٩/١)، والطحاويُّ في «المشكل» (٣١) قالا: ثنا بحر بن نصر الخولاني، والطحاويُّ أيضًا (٣٠) قال: حدثنا يونس بن عبد الأعلى. وابنُ حيان (١٠٢٠) عن حرملة بن يحيى قالوا: ثنا ابنُ وهِ مال: أخدرنا عمرو بن الحارث، أن يزيد بن أبي حبيب والحارث بن يعقوب حدثاه عن يعقوب بن عبد الله الأشيج قال: قال القعقاع بن حكيم، عن ذكوان أبي صالح، عن أبي هريرة.. فذكر مثله وقد رواه الليث بن سعد عن يزيد بن أبي حبيب على وجه اخر ذكرتُهُ في «تنبيه الهاجد إلى ما وقع من النظر في هذا الحديث، وقد تبيُّن بحمد الله تعالى أن الاضطراب منتف عنه بالترجيح الذي ذكرناه، وليس بيعيد تصحيحُ الوجهين جميعًا كما تقدُّم لا سيما وقد رواه الثوري وزهير بن معاوية عن سهيل بالإسنادين جميعًا. والله سبحانه وتعالى أعلمُ.

• ويسأل القارئ: إبراهيم حمدي عبد الرحيم. الرياض محافظة كفرالشيخ عن صحة حديث « لا يتم بعد احتلام».

- والجواب بحول الملك الوهاب:

أما الحديث: فهو حديث «حسن» موقوفًا.

وقد ورد من حديث على بن أبي طالب، وجابر بن عبد الله، وأنس، وحنظلة بن حذيم رضى الله عنهم.

أولا: حديثُ على بن أبى طالب رضى الله عنه. وله عنه طرق.

١ - عبد الله بن أبي أحمد، عنه.

أخرجه أبو داود (٢٨٧٣)، والطحاويُّ في «المشكل» (٢٨٠/١) قال: حدثنا عمر بن عبد العريز بن عمران بن أيوب بن مقلاص الخزاعي. والطبرانيُّ في «الأوسط» (٢٩٠) قال:

حدثنا أحمد بن رشيدين. وفي «الصغير» (٢٦٦) قال: حدثنا إسماعيل بن الحسن الخفَّاف المصريُّ، قالوا: حدثنا أحمد بن صالح، حدثنا يحيى بن محمد المديني، حدثنا عبد الله بن خالد بن سعيد بن أبي مريم، عن أبيه، عن سعيد بن عبد الرحمن بن يزيد بن رقيش، أنه سمع شيوخًا من بني عمرو بن عوف، ومن خاله عبد الله بن أبى أحمد، قال: قال على بن أبى طالب: حفظتُ عن رسول الله ﷺ، قال: «لا يُتم بعد احتلام، ولا صنمات بوم إلى الليل». لفظُ أبى داود. وزاد الآخران: «ولا طلاق إلا من بعد نكاح، ولا عتاق إلا من بعد ملك، ولا وفاء لنذر في معصية، ولا وصال في الصيام». ووقع عند الطحاوى: «...ابن رقيش، عن عمومة له من بني عمرو بن عوف». وهذا القدر من الإسناد لم يقع عند الطبرانيّ.

قال الطبرانيُّ في «الأوسط»: «لا بروى هذا الحديث عن عبد الله بن أبي أحمد إلا بهذا الإسناد، تفرُّد به: أحمد بن صالح». وقال في «الصغير»: «لا نحفظ لعيد الله بن أبي أحمد حديثًا مسندًا غير هذا». انتهى. وهذا إسنادُ ضعيفٌ. ويحيى بن محمد هو ابن عبد الله الحارى وثقه يحيى الزِّمِّي، والعجليُّ، وابن حبان في «الثقات» (٩/ ٢٥٥) وقال: «يغربُ». وقال ابن عدى: «ليس به بأس». لكن قال البخاريُّ: «يتكلمون فيه» وذكره ابنُ حيان في «المجروحين» (٣/ ١٣٠) وقال: «كان ممن ينفرد بأشياء لا يتابع عليها على قلة روايته، كأنه كان يهم كثيرًا، فمن هنا وقع المناكير في روايته، يجب التنكُّب عـمـا انفـرد به من الروايات، وإن احتج به محتجٌّ فيما وافق الثقات، لم أربه بأسنًا». انتهى ولا أعلمُ أحدًا تابعه على هذه الرواية.

وعيد الله بن خالد وأبوه لا تُعرفان. والله أعلمُ.

٢ - النزال بن سبرة، عن على بن أبي طالب مرفوعًا: «لا رضاع بعد الفصال، ولا وصال، ولا

يُتم بعد الحلم، ولا صمت يوم إلى الليل، ولا طلاق قبل النكاح» أخرجه ابنُ عدى في «الكامل» (٢/٥٤٥)، والبيهقيُّ (٤٦١/٧) عن عبد الرزاق، وهذا في «المصنَّف» (١١٤٥٠/٤١٦/٦) عن معمر بن راشد، عن جويدر بن سعيد، عن الضحَّاك بن مزاحم، عن النزال بن سيرة، عن علىِّ بهذا. وعند عبد الرزاق: «فقال له الثوريُّ: يا أبا عروة . هي كنيةُ مَعْمر . إنما هو عن عليّ موقوفٌ. فأبي عليه مَعْمر إلا عن النبي عَلَيْهُ». وعند البيهقيّ: «قال سفيان لمعمر: إنّ جويبرًا حدثنا بهذا الحديث ولم يرفعه. قال مَعْمرُ: وحدثنا به مرارًا ورفعه».

وقد توبع معمر على رفعه. تابعه سفيان الثوري، فرواه عن جويبر بهذا الإسناد أخرجه الدارقطنيُّ في «العلل» (١٤٢/٤)، والثقفيُّ في «الشقفيات» (٢/٩/٣) من طريق أيوب بن سويد، عن الشوري بهذا. وهذا منكرٌ عن الثورى لأمرين:

الأول: أن الثوري أنكر على معمر بن راشيد رفعه لما تقدُّم، وقال: إنه موقوفٌ.

الثاني: أن أيوب بن سويد ضعيفٌ، وقد خالفه محمد بن كثير، وهو أوثق منه بطبقات، فرواه عن الثوري فوقفه. ورجح الدارقطنيُّ وقفه وقال: «هو المحفوظ» ومما يؤيد وقفه أن هشيم بن بشير رواه عن جويبر، عن الضحاك، قال: أخبرني النزال بن سبرة، قال: سمعتُ عليًا يقول: فذكره موقوفًا أخرجه سعيد بن منصور في «سننه» (١٠٣٠) قال: نا هشيمٌ.

وكذلك رواه حماد بن زيد، وإسحاق بن الربيع عن جويبر بهذا موقوفًا. ذكر ذلك الدارقطنيُّ أيضًا. وترجيح الموقوف على المرفوع نظريٌّ.



## العدليين الأولاد

يسأل فرع منشأة البكارى:

من أراد أن يوسع على أولاده كما وسع الله علمه، وكل أولاده متزوجون فهل يلتزم في ذلك بإعطاء الذكر مثل حظ الانشيين أم يسوي بين الذكور والإناث، أم يعطى كلاًا حسب

الجواب: يشرع لمن أراد التوسعة على عباله المتزوحين بأن يعطيهم شيئًا من ماله وأن يسوي بينهم في الهبة والعطية.

قال البخاري: وإذا أعطى بعض ولده شيئًا، لم يجز حتى يعدل بينهم ويعطى الآخر مثله، وقال النبي ﷺ: «اعدلوا بين أولادكم في العطية».

وفي الصحيح عن النعمان بن بشير قال: أعطاني أبي عطية، فقالت عمرة بنت رواحة- وهي أم النعمان-: لا أرضي حتى تُشبهد رسول الله ﷺ، فأتى رسول الله ﷺ، فقال: إنى أعطيت ابنى من عمرة بنت رواحة عطية، فأمرتنى أن أشهدك يا رسول الله، فقال النبي ﷺ: أعطيت سائر ولدك مثل هذا؟ قال: لا. قال: «فاتقوا الله واعدلوا بين أولادكم». قال: فرجع فرَدُّ عطيته. رواه البخاري.

وقد اختلف أهل العلم في وجوب التسوية، فأوجبها البعض، وقال البعض بأنها مستحبة، وأنه ينبغي توخي المصلحة في العطية. وهل تكون التسوية بين الذكور والإناث، أم يعطى الذكر مثل حظ الأنثيين؟ فيه خلاف.

قال محمد بن الحسن وأحمد وإسحاق وبعض الشافعية والمالكية: العدل أن يعطى الذكر حظين والأنثى حظًا كالمدراث، واحتجوا بأنه حظها من ذلك المال لو أبقاه الواهب في يده

وقال غيرهم: لا فرق بين الذكر والأنثى، وظاهر الأمر بالتسوية يشهد لهم، واستأنسوا بحديث ابن عباس: «سووا بين أولادكم في العطية، فلو كنت مفضلاً أحدًا لفضلت النساء». رواه سعيد بن منصور، والبيهقي وإسناده حسن. قاله ابن حجر في الفتح.

ومع كون الحديث حسنًا، فالأولى التسوية بين الأولاد ذكورًا وإناثًا، وهو الراجح. والله أعلم.



## اختلاط مال الابن بمال الوالد

٢- رجل له أولاد سافر منهم واحد وقام ببناء دور كامل بالمنزل فماذا يصنع لحفظ حق ولده في ذلك هل يكتب له ذلك؟ أم ماذا؟

الجواب: يكتب الوالد لولده قـيـمـة مـا بناه وشيده على نفقته الخاصة مع بقاء حق الورثة في الأرض وسائر الميراث. والله أعلم.

ويسأل سائل: إذا قام المأموم إلى ركعة خامسة ولم يستو قائمًا فهل عليه شيئً؟

الجواب: يرجع المأموم إلى الجلوس ومتابعة الإمام في التشهد ويسلم مع الإمام ولا شيء عليه ولا يسجد للسهو؛ لأن الإمام يجبر ما وقع من المأموم من سهو، أما إذا سها الإمام، فإنه يسجد للسهو ويسجد معه المأموم. والله أعلم.

## النصاب والحول يوجبان الزكاة

ويسأل سائل:

المال الذي بلغ النصاب أو أكثر وأعطاه صاحبه لأحد الأشخاص يستثمره له ما حكمه بعد أن يحول عليه الحول؟

الجواب: إذا بلغ المال نصابًا وحال عليه الحول وجبت فيه الزكاة، سواء كان المال مدخرًا، أم مستثمرًا، بل إن المال المستثمر يخرج عنه الزكاة بطريق الأولى وهو ما يعرف بزكاة عروض التجارة، وجمهور العلماء على وجوبها.

## شقق مشروع الإسكان

ويسأل سائل:

هل يجوز التعامل مع مشروع إسكان الشباب؛ علمًا بأن سداد ثمن الشقة مرة واحدة يتم بدون فوائد، وأما من لا يملك الدفع نقدًا فيدفع الدفعة المطلوبة للتملك ثم يقوم بنك الإسكان والتعمير بحساب الباقي وهو ١٥٠٠٠ بفائدة كبيرة، ويتم التقسيط ٨٢ جنبها شهريًا لمدة ٤٠ عاما وإن كنت

لا أعلم دور البنك بالتحديد وأشك أن يدفع المبلغ لوزارة الإسكان ثم يأخذه بالفائدة من الشباب على مدى أربعين عامًا.

الجواب: كل قرض يرتبط بفائدة حرام شرعًا، وهو من الربا المحرم؛ لقول الله تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا النَّينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَذَرُوا مَا بَقِيَ مِنَ الرِّبَا إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ (٧٧٨) فَإِنْ لَمْ تَقْعَلُوا فَأَنْنُوا بِحَرْبِ مِنَ اللَّهِ وَرَسُولِهِ وَإِنْ تُبْتُمْ فَلَكُمْ رُءُوسُ أَمْواللَّكُمْ لاَ تَظْلِمُونَ وَلاَ تُظْلُمُونَ ﴾.

ولو أن الشقة تباع بالتقسيط بسعر أعلى من سعر البيع الفوري ويتفق على هذا السعر عند التعاقد فهذا جائز، أما أن توضع فائدة على باقي الأقساط ولو كانت قليلة فهذا ربا حرام شرعًا. والله تعالى يقول: ﴿وَأَحَلُّ اللَّهُ الْبَيْعُ وَحَرُمُ الرَّبًا ﴾. والله أعلم.

#### المكره على الذنب

تسأل سائلة:

لو أن امرأة أكرهت على إجهاض ما في بطنها ثم أرادت أن تتوب فما كفارتها وما كفارة زوجها الذي أكرهها على ذلك؟

الجواب: تتوب هذه المرأة إلى الله عز وجل، وكذلك زوجها، وتكون التوبة بالندم على فعل الحرام والإقلاع عنه فورًا، والعزم على عدم العود إليه مرة أخرى.

## إعطاء الأقارب من النذر

ويسأل سائل:

هل يجوز أن أعطي من النذر لله لعميتي وأولادها وخالتي وأولادها، وهل يجوز أن أعطي منه لأمى وأخواتى. وجزاكم الله خيرًا.

الجواب: إذا كنت قد نذرت ذبح شاة أو نحوها لله أي للتقرب إلى الله، فلا مانع من إعطاء الأقارب والأكل منها وإعطاء الفقراء كما هو الحال في الأضحية.

وإن كنت قد نذرتها للفقراء فلا تأكل منها ولا تعط الأقارب غير المحتاجين.

فالنذر يقع على شرط الناذر ونيته.

والنبي ﷺ يقول: «إنما الأعمال بالنيات، وإنما لكل امرئ ما نوى». الحديث. والله أعلم.

## الطلاق بلفظ الظهار

يسأل ع.ع.ع.العمرانية.جيزة

يقول:

قلت لأم زوجتي: إن ابنتك محرمة علي كأمي وأختي وكررتها عليها عدة مرات ثم تركتها وخرجت فقابلتني لدى الباب زوجة أخي فقلت لها إن زوجتي قد طلقتها وأنا لا أذكر حقا هل كنت أريد الطلاق أم كان الأمر فيه رغبة في الظهور على أم زوجتي وانتصار النفس منها. فهل هذا يعد طلاقا أم ماذا ؟

الجواب: إذا كان ما حدث بهذه الصورة فإن ذلك يعد ظهارًا ولو كانت النية الطلاق، ويجب فيه كفارة الظهار ولا تحسب طلقة، وكفارة الظهار كما وضحتها سورة المجادلة تتلخص في تحرير رقبة من قبل أن يتماسا فمن لم يجد فصيام شهرين متابعين من قبل أن يتماسا فمن لم يستطع فإطعام ستين مسكينا، أي إخراج طعام يكفي ليأكله ستون مسكينا ولو أكله نصفهم أو ربعهم أو أقل من ذلك.

### الوترعلى المسافر

#### س:إذا قصر السلم الصلاة، أفيصلي الوتر أم لا؟

الجواب: المسافر يقصر الصلاة الرباعية فيصليها ركعتين ويترك السنن الرواتب كسنة الظهر ولكنه يصلي ركعتي الفجر، ويصلي الوتر سفرًا وحضرًا كما ثبت عن النبي وخير الهدي هدى محمد ، والله أعلم.

## الزكاة على ابن الأخ

#### س: هل يجوز إخراج الزكاة لابن الأخ؟

الجواب: يجوز صرف الزكاة لابن الأخ إذا كان فقيرًا أو مسكينًا لا يكفيه دخله بشرط ألا يكون ممن تجب له عليك نفقة فإن كانت نفقته عليك لعدم وجود من ينفق عليه من أب أو جد وكان صغيرًا يحتاج للنفقة فنفقته عليك، ولا يحق لك أن تعطيه من الزكاة، لأنك لو دفعتها إليه وانفقت عليه منها فكأنك دفعتها لنفسك.

والزكاة والصدقة على أولي الأرحام يجمع فيها المسلم بين ثواب الصدقة وثواب الصلة ـ صلة الرحم ـ والله أعلم.

## شروط الجزاءفي البيع

س: رجل اشترط في بيعة له أنه إذا رجع الطرف الآخر في البيع يغرم مبلغًا من المال، فهل هذا الشرط صحيح، وهل هذا خيار الشرط، وما هو خيار العيب؟

الجواب: قال رسول الله ﷺ: «المسلمون عند شروطهم إلا شرطا أحل حرامًا أو حرم حلالا».

فإذا اشترط أحد المتعاقدين شرطًا لا يحل حرامًا ولا يحرم حلالا وقبله الطرف الثاني وجب الوفاء به.

والشرط المذكور في السوال جائز، وهو من خيار الشرط ولكنه لا يسقط خيار العيب، فإذا وجد المشتري بالسلعة عيبًا جاز له أن يردها، ولا يضره مثل هذا الشرط إلا إذا كان قد اشتراها عالمًا بعيبها فليس له خيار. والله أعلم.

## أجابعليها: ففيلة الشيخ الني عثيمين رحمه الله

## الدين سبب تمكين؛ وليس سبب تخلف

سُئل: فضيلة الشيخ، يدعي بعض الناس أن سبب تخلف المسلمين هو تمسكهم بدينهم، وشبهتهم في ذلك؛ أن الغرب لما تخلوا عن جميع الديانات وتحرروا منها، وصلوا إلى ما وصلوا إليه من التقدم الحضاري، وربما أيدوا شبهتهم بما عند الغرب من الأمطار الكثيرة والزروع، فما رأي فضيلتكم؟

أجاب: هذا الكلام لا يصدر إلا من ضعيف الإيمان، أو مفقود الإيمان، جاهل بالتاريخ، غير عالم بأسباب النصر، فالأمة الإسلامية لما كانت متمسكة بدينها في صدر الإسلام كان لها العزة والتمكين، والقوة، والسيطرة في جميع نواحي يستفيدوا ما استفادوه من العلوم إلا ما نقلوه عن المسلمين في صدر الإسلام، ولكن الأمة الإسلامية تخلفت كثيرًا عن دينها، وابتدعت في دين الله ما التأخر الكبير، والتخلف الكبير، ونحن نعلم علم التقين ونشهد الله عز وجل إننا لو رجعنا إلى ما كان عليه أسلافية اليقين ونشهد الله عز وجل إننا لو رجعنا إلى ما كان عليه أسلافية والكرامة، والظهور على جميع الناس.

ولهذا حدَّث أبو سفيان هرقل ملك الروم-والروم في ذلك الوقت تعتبر دولة عظمى- بما عليه الرسول عليه الصلاة والسلام وأصحابه. قال: «إن كان ما تقول حقًا فسيملك ما تحت قدمي هاتين». ولما خرج أبو سفيان وأصحابه من عند هرقل، قال: «لقد أمِرَ أمْرُ ابن أبي كبشة إنه ليخافه ملك بني الأصفر».

وأما ما حصل في الدول الغربية الكافرة الملحدة من التقدم في الصناعات وغيرها، فإن ديننا لا يمنع منه، لو أننا التفتنا إليه، لكن مع الأسف ضيعنا هذا وهذا، ضيعنا ديننا، وضيعنا دنيانا، وإلا فإن الدين الإسلامي لا يعارض هذا التقدم، بل قال الله تعالى: ﴿ وَأَعِدُوا لَهُمْ مَا

## حكم السفر إلى بلاد الكفار

سُئل: ما حكم السفر إلى بلاد الكفار؟ وحكم السفر للسياحة؟

أجاب: السفر إلى بلاد الكفار لا يجوز، إلا بثلاثة شروط

الشرط الأول: أن يكون عند الإنسان علم يدفع به الشبهات.

الشرط الثاني: أن يكون عنده دين يمنعه من الشهوات.

الشرط الثالث: أن يكون محتاجًا إلى ذلك.

فإن لم تتم هذه الشروط فإنه لا يُجوز السفر إلى بلاد الكفار لما في ذلك من الفتنة أو خوف الفتنة، وفيه إضاعة المال؛ لأن الإنسان ينفق أموالاً كثيرة في هذه الأسفار.

أما إذا دعت الحاجة إلى ذلك لعلاج، أو تلقي علم لا يوجد في بلده وكان عنده علم ودين على ما وصفنا فهذا لا بأس به.

وأما السفر للسياحة في بلاد الكفار فهذا ليس بحاجة وبإمكانه أن يذهب إلى بلاد إسالامية يحافظ أهلها على شعائر الإسلام،وبلادنا الآن والحمد لله أصبحت بلادًا سياحية في بعض المناطق، فبإمكانه أن يذهب إليها ويقضي زمن إحازته فيها.

## حكم العمل مع الكفار

سئئل: فضيلة الشيخ، شخص يعمل مع الكفار فبماذا تنصحونه؟

أجاب: ننصح هذا الأخ الذي يعمل مع الكفار، أن يطلب عملاً ليس فيه أحد من أعداء الله ورسوله ممن يدينون بغير الإسلام، فإذا تيسر فهذا هو الذي ينبغي، وإن لم يتيسر فلا حرج عليه لأنه في عمله وهم في عملهم، ولكن بشرط أن لا يكون في قلبه مودة لهم ومحبة وموالاة، وأن يلتزم ما جاء به الشرع فيما يتعلق بالسلام عليهم ورد السلام ونحو هذا، وكذلك أيضًا لا يُشيع جنائزهم، ولا يحضرها، ولا يشهد أعيادهم، ولا يهنئهم بها مع بذل الاستطاعة في دعوتهم إلى الاسلام.

اسْتَطَعْتُمْ مِنْ قُوَّةٍ وَمِنْ رِبَاطِ الخُيْلِ تُرْهِيُونَ بِهِ عَدُوُّ اللَّهِ وَعَدُوَّكُمْ ﴾ [الأنفال: ٦٠]، وقال تعالى: ﴿ هُوَ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الأَرْضَ ذَلُولاً فَامْ شُلُوا فِي مَنَاكِبِهَا وَكُلُوا مِنْ رِزْقِهِ ﴾ [الملك: ١٥]، وقال تعالى: ﴿ هُوَ الَّذِي خَلَقَ لَكُمُّ مَا فِي الأَرْضِ جَمِيعًا ﴾ [العقرة: ٢٩]. إلى غير ذلك من الآيات التي تعلن إعلانًا ظاهرًا للإنسان أن يكتسب ويعمل وينتفع، لكن لا على حساب الدين، فهذه الأمم الكافرة هي كافرة من الأصل، دينها الذي كانت تدعيه دينُ باطل، فهو وإلحادها على حد سواء، لا فرق. فالله سبحانه وتعالى يقول: ﴿ وَمَنْ بَنْتَغ غَنْرَ الاسْلاَم دِينًا فَلَنْ يُقْبِلُ مِنَّهُ ﴾ [آل عمران: ٨٥]. وإن كان أهلُ الكتاب من السهود والنصاري لهم بعض المزايا التي يخالفون غيرهم فيها، لكن بالنسبة للآخرة هم وغيرهم سواء، ولهذا أقسم النبي على انه لا يسمع به من هذه الأمة يهودي ولا نصراني ثم لا يتبع ما جاء به إلا كان من أصحاب النار، فهم من الأصل كافرون، سواء انتسبوا إلى اليهودية، أو النصرانية، أم لم ينتسبوا إليها.

وأما ما يحصل لهم من الأمطار وغيرها فهم يصابون بهذا ابتلاءً من الله تعالى وامتحانًا، وتعجل لهم طيباتهم في الحياة الدنيا، كما قال النبي عليه الصلاة والسلام لعمر بن الخطاب، وقد رأه قد أثر في جنبه حصير، فبكي عمر. فقال: يا رسول الله، فارس والروم يعيشون فيما يعيشون فيه من النعيم، وأنت على هذه الحال. فقال: «با عمر، هؤلاء قوم عُجِلت لهم طبياتهم في حياتهم الدنيا، أما ترضى أن تكون لهم الدنيا، ولنا الأخرة؟». ثم إنهم يأتيهم من القحط، والبلايا، والزلازل، والعواصف المدمرة ما هو معلوم، وينشير دائمًا في الإذاعات، وفي الصحف، وفي غيرها، ولكن من وقع الســؤال منه أعـمي، أعـمي الله بصيرته فلم يعرف الواقع، ولم يعرف حقيقة الأمر، ونصيحتى له أن يتوب إلى الله عز وجل عن هذه التصورات قبل أن يفاجئه الموت، وأن يرجع إلى ربه، وأن يعلم أنه لا عزة لنا، ولا كرامة، ولا ظهور، ولا سيادة إلا إذا رجعنا إلى دين الإسلام، رجوعًا حقيقيًا يصدقه القول والفعل، وأن يعلم أن ما عليه هؤلاء الكفار باطل ليس بحق، وأن مأواهم النار، كما أخير الله بذلك في كتابه، وعلى لسان رسوله

الله به من الإمداد الذي أمدهم الله به من النعم ما هو إلا ابتلاء وامتحان وتعجيل طيبات، حتى إذا هلكوا وفارقوا هذا النعيم إلى الححيم ازدادت عليهم الحسرة والألم والحزن، وهذا من حكمة الله عز وجل بتنعيم هؤلاء، على أنهم كما قلت لم يسلموا من الكوارث التي تصييبهم من الزلازل، والقحط، والعواصف، والفيضانات وغدرها، فأسأل الله لمن وقع منه السؤال الهداية والتوفيق، وأن يرده إلى الحق وأن ينصرنا حميعًا في ديننا إنه جواد كريم.

## هل يسجد من أدرك الامام ساجدا؟

سُئل: إذا أدرك المأموم الإمام ساجدًا فهل ينتظر حتى يرفع، أو يدخل معه؟

أجاب: الأفضل الدخول مع الإمام على أي حال وجده لا ينتظر، لعموم قوله ﷺ: «فما أدركتم فصلوا».

## الزكاة للمحاهدين

سئئل: هل بحوز دفع الزكاة للمحاهدين؟ أجاب: إن الله جعل من أصناف أهل الزكاة المجاهدين في سبيل الله، فالمجاهدون في سبيل الله يجوز أن نعطيهم من الزكاة، ولكن من المجاهد في سبيل الله؟ المجاهد في سبيل الله بينه رسول اللَّه ﷺ حين سُئل عن الرجل يقاتل شبحاعة، ويُقاتل حمية، ويُقاتل ليرى مكانه أي ذلك في سبيل الله؛ فأعطانا نبي الله ﷺ ميزانًا قيمًا قسطًا، فقال: «من قاتل لتكون كلمة الله هي العليا فهو في سبيل الله». فكل من قاتل لهذا الغرض لإعلاء كلمة الله وتحكيم شريعة الله، وإحلال دين الله تعالى في بلاد الكفار فإنه في سبيل الله، يعطى من الزكاة، إما أن يعطى دراهم يستعين بها على الجهاد، وإما أن تشتري معدات لتحهيز الغزاة.

# الثومآيةمنآياتالله تعالى

قَـال تعـالي: ﴿ وَمِنْ آيَاتِهِ مَنَامُكُمْ بِاللَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَابْتِغَاقُكُمْ مِنْ فَضْلِهِ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتٍ لِقَوْمٍ يَسْمَعُونَ ﴾ [الروم: ٢٣].

لأشك أن النوم شيء جميل ولذيذ لا يشعر بقيمته إلا الذين يبيتون الليالي يتقلبون في فراشهم وقد عز عليهم مناله. ولكنه في الوقت نفسه ظاهرة غريبة يحوطها الغموض. فما أجمل أن نستلقي على الفراش ونغمض أعيننا وننتقل من عالم الحقيقة المكفهر إلى عالم الأحلام الوردية حيث يتحقق ما كانت تهفو إليه نفوسنا من أمال لم نحققها في يقظتنا. وفي أحيان أخرى قد نجد أنفسنا في مأزق لا يخرجنا منه سوى استيقاظنا... كذلك نرى ونسمع ونضحك ونبكي ونحن نائمون في فراشنا.

فما هو النوم؟ ذلك الشيء العجيب الذي لا يمكننا الاستغناء عنه والذي نكرره كل ليلة..؟

وهل تنام الكائنات الحية جميعها كما ننام نحن؟

هذه بعض الأسئلة التي تدور في أذهاننا بمجرد ذكر أي معلومات عن النوم أو حتى سماع كلمة «النوم».

وقبل أن نخوض في هذه الجولة أحب أن أذكرك أخي المسلم أن النوم يعتبر من أهم النعم التي أنعم الله بها على الكائن

الحي، وأنه في الواقع دليل لا يقاربه شك على وجود الله. فالنوم عملية تتم دون أن يكون للإنسان دخل بها ولا سيطرة له عليها. فهو في وقت معين تبدأ قواه في التناقص، وتعتريه حالة من الاستعداد للنوم، ثم لابد بعد ذلك أن ينام سواء أكان بالنهار أم



ويمكن إدراك أهمية النوم بالتجارب التي أجريت على الحيوان، والتي اتضح منها أن النوم أهم للحياة من الطعام والشراب.

وقد قرر علماء الروس أن التجارب التي أجريت على صغار الكلاب أثبتت أنها لم تستطع الحياة لأكثر من خمسة أيام بلا نوم، بينما عاشت مثيلاتها التي تنام عشرين يومًا بلا طعام.

ولعلي أجد نفسي أمام سؤال ملح تتطلبه الكلمات السابقة، هذا السؤال هو:

هل تنام الكائنات الحية وتحلم كما يحدث لنا بنى البشر أم أن هناك فرقًا؟؟

إن من دلائل قدرة الله وعظمته أن تشترك الكائنات الحية جميعها في النوم، فالحيوانات تنام وتصحو كالإنسان، وقد ثبت أن الحيوانات تحلم كذلك في منامها. فقد وجد بالتجارب أن بعض الكلاب تنهض من نومها فزعة تتلفت في كل الاتجاهات مما يدل على أنها كانت فريسة حلم

وتنام أيضا الحيوانات الدنيا والأسماك والحشرات، ولو أنه من الصعب تمييز حالتها بين اليقظة والنوم. وقد أجريت تجارب بأن وضع بقرب الحشرات أو الحيوانات ليلا ما يثيرها ويفزعها ، فلم تتحرك حتى الفجر، بينما ظهر عليها بعض الاختلاف في المظهر بعد الفجر، إذا تصرفت

تصرف الخائفة الفزعة.

ومن الآيات العجيبة التي تدل على رحمة الله أن الطير ينام على غصنه ولا يقع بالرغم من أن قبضة الطائر لابد أن تسترخي كباقي عضلاته حين يغلبه النعاس، إذ أن الأوتار التي تحدث البسط والقبض في مخالب الطائر تلتف حول مفصل ساقه، فحين ينام ويثني ثقل جسمه هذا المفصل تشد الأوتار مخالبه فيزيد تشبث قبضة الطائر على غصنه، ويتم ذلك دون تفكير أو تدبير، بل دون أن يعيها ويُحسها الطائر..!!

سبحان الله!!... أليست هذه آية من آيات الله وإعجازًا من إعجازه.

فلتتفكر أخي المسلم في هذه الآيات الواضحة وليكن لك معها وقفات ووقفات..!!

ولنترك عالم الطيور والحشرات والحيوانات ونتأمل في عالم النبات.

لقد قرر علماء النبات أنهم بدراسة الأزهار والتطورات التي تشملها في كل وقت، اتضح لهم أن النبات ينام كما ينام كل كائن حي، وأن مشاهد النوم تظهر واضحة جلية في الأزهار.

كثيرٌ منا يظن أن تفتح الأزهار يحدث نتيجة لتأثرها بالشمس والضوء.

والحقيقة غير ذلك حيث ثبت أن تفتح الأزهار لا دخل له بالشمس والضوء وأن ما نراه من أفول الأزهار وتفتحها يرجع إلى نومها واستيقاظها من النوم.

فهناك أزهار يختص بها بعض فراشات الليل إذ تتفتح أزهارها في الليل وتكون في

> تمام تفتحها عند منتصف الليل. سواء أكانت الليلة مقمرة أم مظلمة.

وهناك أزهار تأفل أوراقها وتستسلم للنوم العميق ظهرًا حتى أن أولاد الفلاحين في الجهات التي تنمو فيها هذه الأزهار يعرفون ميعاد غذائهم من نومها.

هكذا رأينا أن النبات هو الآخر يحس ويتأثر وأنه هناك فترات نشاط وكل بالنسبة له.

لماذا تنام الكائنات الحية؟

الحقيقة أن هناك أراءًا كثيرة لتفسير أسباب حدوث النوم، ومن هذه الآراء:

ما يقال من أن كمية الدم التي تصل إلى المخ فيحدث النوم، ويتم ذلك نتيجة لانقباض الأوعية الدموية فتقل تبعًا لذلك كمنة الدم المارة بها.

ولعل سائلا يسال: وما هو السبب لحدوث هذا الانقباض في الأوعية الدموية؟

المحتمل أن أنسجة المخ تتراكم فيها المواد السامة الناتجة عن النشاط الدموي فيسبب ذلك انقباض الأوعية الدموية فيحدث النوم نتيجة لذلك ويظل الحال هكذا حتى يتخلص الدم من هذه السموم فتتسع الأوعية الدموية وتزداد كمية الدم الواردة إلى المخ فيصحو الإنسان من نومه. وهذا هو أقرب الأقوال للصواب، ولكن هذا ليس هو التفسير الصحيح فقد قدُّم الباحثون فيما مضي عدة نظريات لتفسير ظاهرة النوم والتي من بينها تلك النظرية والمسماة بالنظرية الكيماوية السابقة الذكر، ولكن هذه النظريات كلها عجزت في الواقع عن تفسير الحقائق الصحيحة. وقد وصل العالم حديثًا إلى أن النوم عبارة عن طرح روحي مؤقت تترك فيه الروح الجسد ساعات خاصة من اليوم والليلة.. وقد عد العلماء هذا نصرًا ما بعده نصر. وما تزال الآيات جادة لتفسير هذه الآية الإلهية.

وقد تكون هناك أسباب أخرى للنوم تتعلق بكهرباء المخ. فالنوم فترة راحة للمخ

لابد منها، وهو أشب بإعادة شحن بطارية.

وهناك تفسيرات واجتهادات أخرى أرى أن لا نخوص فيها حتى لا يحدث هناك بلبلة وحتى لا يتشعب الموضوع بنا. الموت الأصغر:

النوم كصفة من صفات

الإنسان تلازمه طول حياته، فهو ليس نقيضًا للحياة ولا مرادفًا للموت، وإنما تتوفى فيه النفس ثم ترسل ثانية، وبذلك يظل الجسد حيًا بعكس الموت الذي يتم إمساك روحه، فتوفى الروح ثم إرسالها في النائم بغاير تمامًا توفي الروح ثم إمساكها بالنسبة للميت، ولذلك يظل النائم حيًا بكل ما تحمله الحياة من مدلولات إلا أنه يفقد ما تضفيه عليه الروح من صفات العقل والإدراك والانفعال والإرادة بالإضافة إلى الإحساس بالزمن ولكن تظل العمليات الحيوية الكيمائية والفيزيائية تعمل تلقائيًا بكل خلاياه.

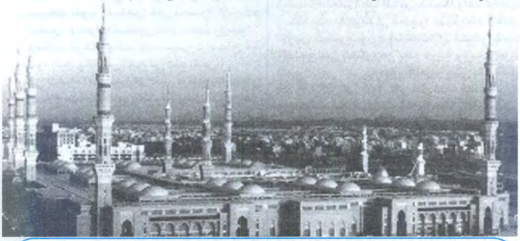
ولذلك كان القول بأن النوم هو الموتُ الأصغر له دلالاته الإنجابية الموجية، فنفس النائم بتوفاها الله ويرسلها عند الاستيقاظ وصدق الله العظيم القائل:

﴿ اللَّهُ يَتَ وَفَّى الْأَنْفُسَ حِينَ مَـوْتِهَا وَالَّتِي لَمْ تَمُتْ فِي مَنَامِهَا فَيُمْسِكُ الَّتِي قَضَى عَلَيْهَا الْمُوْتَ

وَيُرْسِلُ الأُخْرَى إِلَى أَجُلِ مُستمِّى إِنَّ فِي ذَلِكَ لآَيَاتٍ لِقُوْم يَتَفَكِّرُونَ ﴾ [الزمر:٤٢].

فجعل الحق تبارك وتعالى النوم كالموت، أي خرج الروح، هذا الخروج يكون دائمًا حين الموت ومؤقتًا في النوم.

فالنائم يرى من رصور الغيب ودلالاته ما لا يدركه الإنسان المستيقظ وما يخرج عن إمكانيات الحواس المادية والقدرات الجسدية الفيسولوجية المعروفة وإنما يدل على إمكانيات وقدرات الروح وهي في حالة التوفي أثناء النوم، وكلها تدل على وجود عوالم أخرى وآفاق غيبية لا يعلمها إلا الله.. وهكذا يشبه النوم الموت من وجوه فهو دليل عليه وإشارة إليه، وهنا علينا أن نتذكر ونتدبر قول الرسول ﷺ وهديه لنا عند الاستقياظ من النوم «الحمد لله الذي أحسانا بعد ما أماتنا وإليه النشور» البخاري ومسلم.



• تشهد مديرية الشئون الاجتماعية بالدقهلية بأن جمعية أنصار السنة المحمدية بالعصافرة مركز المطربة قد تم قيدها تحت رقم ٩٨٢ بتاريخ ٢٠٠٣/٣/٢٤ طبقًا للقانون رقم ٨٤ لسنة ٢٠٠٣م، بشأن الجمعيات والمؤسسات الخاصة واللائحة التنفيذية لذلك القانون.

> ● كما تم إشهار فرع جمعية أنصار السنة المحمدية بالمنيب بتاريخ ٢٠٠٣/٣/١٦م تحت رقم ١٧١٩. وأسرة تحرير مجلة التوحيد تتمنى للفروع الجديدة التوفيق والسداد.



## محمد رزق ساطور

الدين، والدين منه براء، ليخدع الناس، ثم سن لهم سببًا أخر فقال: ﴿ أَوْ أَنْ يُظْهِرَ فِي الأَرْضِ الْفُسَادُ ﴾، لقد وصف فرعون موسى عليه السلام بالفساد، فهل موسى عليه السلام هو الذي سيبدل ويغير الدين؟ وهل دعوة موسى عليه السلام فساد؟ أو تؤدي للفساد؟ وهل سيقتنع الناس بذلك؟ ولكنه التبرير المقيت الخبيث الذي يستخف بعقول البشر من جانب الطغاة حيال أهل الإيمان. إن القتل شنيع مستقبح مستهجن في كل الشيرائع، والله تعالى يقول: ﴿ مِنْ أَحْلِ ذَلِكَ كَتُنْنَا عَلَى بَنِي إِسْرَائِيلَ أَنَّهُ مَنْ قَتَلَ نَفْسِنًا بِغُنْرِ نَفْسِ أَوْ فُسِنَادٍ فِي الأَرْضِ فَكَأَنُّمَا قُتَلَ النَّاسَ حَمِيعًا وَمَنْ أُحْيَاهَا فَكَأَنَّمَا أَحْيَا النَّاسَ جَمِيعًا وَلَقَدْ جَاءَتْهُمْ رُسُلُنَا بِالْبَيِّنَاتِ ثُمُّ إِنَّ كَثِيرًا مِنْهُمْ بَعْدَ ذَلِكَ فِي الأرْض لمُسْرفُونَ ﴾ [المائدة:٣٢]، فكنف بقيلً الإنسان على القتل وهو يعلم جرمه وإثمه، لابد أن تقوم النفس الخبيثة بدور التبرير حتى يقع القتل، فقد أقبل ابن آدم الأول على قتل أخيه بعد ما بررت وزينت له نفسه الخبيشة ذلك، قال الله تعالى: ﴿ وَاثْلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ ابْنَىْ آدَمَ بِالحُقِّ إِذْ قَرَّبَا قُرْبَانًا فَتُقَبِّلَ مِنْ أَحَدِهِمَا وَلَمْ يُتَقَبِّلْ مَنَ الآخَرِ قَالَ لأَقْتُلَنَّكَ قَالَ إِنَّمَا يِتَقَبِّلُ اللَّهُ مِنَ الْمُتَّقِينَ ﴾ [المائدة: ٢٧]، ومع أنه هُدده بالقتل إلا أنه أحجم عنه حتى قامت النفس الخبيشة بدورها فبررت وهيأت وزينت وشبعت، فأقبل بعد إحجام وانتهك الحرمات بسبب ذلك ﴿ فَطُوِّعَتْ لَهُ نَفْسُهُ قَتْلَ أَحْبِهِ فَقَتَلَهُ فَأُصُّبَحَ مِنَ الخُاسِرِينَ ﴾ [المائدة: ٣٠]، والنفس تضعف بذلك، فتلين وتستجيب لتلك المبررات وإن كانت واهية، وإن كانت خلاف الحقيقة، هكذا يزين الإنسان لنفسه مغترا بقوته وسطوته وجبروته الاعتداء على الآمنين في حين أنه يوهم نفسه زورًا أنه يفعل ذلك من أجلهم وهذا عين الفساد والإجرام، فهذا فرعون اللعين حينما التقي بموسى عليه السلام يقول له كما قال الله تعالى: ﴿قَالَ أَلُمْ نُرَبُّكَ فِينًا وَلِيدًا وَلَبِثْتَ فِينَا مِنْ عُمُرِكَ سِنِينَ (١٨) الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبی بعده، وبعد:

المتأمل بحد في الفتن من المنافع والخبر ما يجعلها تنطوي على المنح على ما فدها من محن، وهذه سمة خاصة لأهل الإيمان، فلقد احتمعت قوى الشر المتحالفة تريد النهب والسرقة وانتهاك الحقوق والأموال والأنفس والثمرات، وتدمير القيم والأخلاق مع حرب مشبينة على الإسلام وأهله، ولكنها تغطى هذا الوجه القديح والفعل الشنيع كي تخدع السذج والمرجفين في البلاد، فيقولون: نريد تصرير الشعوب من الطغاة والمتجبرين، نريد فك القبود عن الشعوب المحاصرة في بدوتها وبالدها، نريد للناس الخير والرفاهية والرخاء!!! وكذبوا وخسئوا فلم بعد هذا يخفى على أحد ممن عنده مسحة من عقل، لقد حركت هذه الفتن في الناس كل كوامن النفس، وجمعت قلوب المسلمين على نصرة الاسلام والمسلمين، وتحرك المسلمون نحو دينهم وربهم ما لو وعظهم الوعاظ والخطباء عشرات السنين ما وصلوا إليه، وتلك من المنح في هذه المحن.

إن ادعاء أهل الباطل أنهم يريدون الخسر والإصلاح محض كذب وافتراء، وهذا ادعاء أهل الباطل دائمًا، فلقد أراد فرعون من قبل أن يقتل موسى عليه السلام، وهذه مسألة تحتاج إلى تهيئة الرأي العام لتقبل ذلك حتى لا يثور عليه الناس، وهل يجرؤ على أن يلصق بموسى عليه السلام تهمَّا ليبرر للناس ما يريد أن يفعله به، فعرض الأمر عليهم قائلا كما قال الله تعالى: ﴿ وَقَالَ فِرْعَوْنُ ذَرُونِي أَقْتُلْ مُوسَى وَلْيَدْعُ رَبُّهُ إِنِّي أُخَافُ أَنْ يُبَدِّلُ دِينَكُمْ أَوْ أَنْ يُظْهِرَ فِي الأَرْضَ الْفُسَادَ ﴾ [غافر:٢٦]، فالظالمون لا يقيمون وزنا لأحد وإن كانوا أنبياء، ولا يعظمون شرائع، وليس عندهم ما يردعهم عن الظلم، بل هم لا يعظمون الله تعالى، ففرعون يتحدى موسى عليه السلام فيقول ﴿ ذَرُونِي أَقْتُلُ مُوسَى وَلْيَدْعُ رَبُّهُ ﴾، ولما أحس فرعون أن الشعب من الممكن أن يثور عليه إذا به يتوجه بهذا الخطاب للناس يبرر لهم قوله وفعله: ﴿ إِنِّي أَخَافُ أَنْ يُبَدِّلُ دِينَكُمْ ﴾ فتمسح في

وَفَعَلْتَ فَعُلَتَكَ الَّتِي فَعَلْتَ وَأَنْتَ مِنَ الْكَافِرِينَ ﴾ [الشعراء:١٨، ١٩]، إن فرعون الذي قتل الصغار ويقر بطون النساء وأجرم في حق البلاد والعباد يذكر موسى عليه السلام أنه قتل مع أنه قتل على سبيل الخطأ، أرأيت إلى حال هذا المجرم الأثيم كيف يشوه صورة نبي الله موسى عليه السلام فيشنع عليه ويصفه بما ليس فيه، وهذا دأب كل أهل الكفر، وما أشبه الليلة بالبارحة، فهذا هيل الأكبر قائد تحالف الشيطان يرمى التهم ويوزعها على كل من في الأرض فيقول: هذا إرهابي، وهذا متطرف، وهذا متواطئ، وهذا ديكتاتور، وهذا رجعي، إلى أخر التعبيرات التي بهدد بها من يشاء، بل ونسى نفسه فبات يفكر في القضاء على المسلمين في كل مكان، تارة في أفغانستان وأخرى في العراق، ويبيد اليهود كل شيء في فلسطين على مرأى ومسمع من الدنيا وبإذن ورأى هيل الأكبر نفسه، كذلك زين له خياله المريض أنه قادر على أن يفعل ما نشياء، حتى أصبح الكثيرون مهددين من هذا الأحمق الحاهل الذي تحركه الصليبية الحاقدة والصهيونية الخائنة والمجرمون المرتزقة المنتفعون من نهب ثروات الشعوب. إن المسلمين بتوجهون إلى الله تعالى ويجأرون إليه سيحانه أن ينتقم ممن استحل دماء المسلمين وأموالهم وأعراضهم، لقد جمعت هذه المحن قلوب المسلمين، لأنهم يعلمون أن ما يصيب المؤمنين من الشرور والمحن والأذى مقرون بالرضا والاحتساب فإن فاتهم الرضا فمعولهم على الصبر وعلى الاحتساب وذلك يخفف عنهم ثقل البلاء ومؤنته، وهذا هو الفارق بينهم وبين عدوهم وقد نبه الله تعالى على ذلك بقوله: ﴿ وَلاَ تُهِنُوا فِي ابْتِغَاءِ الْقَوْمِ إِنْ تَكُونُوا تَأْلُونَ فَإِنَّهُمْ يَأْلُونَ كَمَا تَأْلُونَ وَتَرْجُلُونَ مِنَ اللَّهِ مَا لاَ يَرْجُلُونَ... ﴾ [النساء:١٠٤]، فاشتركوا في الألم وامتاز المؤمنون برجاء الأجـر والزلفي من الله تعـالي، ولكن أهل الكفر يعيشون في شنقاء وكرب وذل وإن تظاهروا بخلاف ذلك، قال الحسن رحمه الله: «إنهم وإن هملجت بهم البراذين وطقطقت بهم البغال إن ذل المعصية لفي قلوبهم أبي الله إلا أن يذل من

إن هذه المحن كما قال ابن القيم رحمه الله: «إن ابتلاء المؤمن كالدواء له يستخرج منه الأدواء التي لو بقيت فيه أهلكته أو نقصت ثوابه وأنزلت درحته فيستخرج الابتلاء والامتحان منه تلك الأدواء ويستعديه لتمام الأجر وعلو المنزلة ومعلوم أن وجود هذا خير للمؤمن من عدمه كما قال النبي ﷺ: «والذي نفسي بيده لا يقضي الله

للمؤمن قضاء إلا كان خيرا له وليس ذلك إلا للمؤمن إن أصابته سراء شكر فكان خيرا له وإن أصابته ضراء صبر فكان خبرا له» فهذا الابتلاء والامتحان من تمام نصره وعزه وعافيته ولهذا كان أشد الناس بلاء الأنبياء ثم الأقرب إليهم فالأقرب يبتلي المرء على حسب دينه فإن كان في دينه صلابة شدد عليه البلاء وإن كان في دينه رقة خفف عنه ولا يزال البلاء بالمؤمن حتى يمشى على وجه الأرض وليس عليه خطيئة، إن ما يصيب المؤمن في هذه الدار من إدالة عدوه عليه وغلبته له وأذاه له في بعض الأحسان أمر لابد منه وهو كالحر الشديد والبرد الشديد والأمراض والهموم والغموم فهذا أمر لازم للطبيعة والنشئاة الإنسانية في هذه الدار حتى للأطفال والبهائم لما اقتضته حكمة أحكم الحاكمين، فلو تجرد الخبير في هذا العالم عن الشير والنفع عن الضير واللذة عن الألم لكان ذلك عالما غير هذا ونشئاة أخرى غير هذه النشأة وكانت تفوت الحكمة التي مزج لأجلها بين الخير والشر والألم واللذة والنافع والضار وإنما يكون تخليص هذا من هذا وتمييزه في دار أخرى غير هذه الدار كما قال تعالى: ﴿لِيَمِينَ اللَّهُ الخُّبِيثُ منَ الطُّنِّبِ وَيَحْفِلُ الخُسِيثُ يَعْضَيهُ عَلَى يَعْض فَيَرْكُمَهُ جَمِيعًا فَيَجُّعَلَهُ فِي جَهَنَّمَ أُولَئِكَ هُمُّ الخَّاسِرُونَ ﴾ [الأنفال:٣٧]، اهـ.

ماذا عسى المسلمون أن يفعلوا؟ هل يتقاعسون عن نصرة إخوانهم؟ فيأتي الدور عليهم؟ وهل يقف الحكام مكتوفي الأيدى مكيلين أنفسهم وشعويهم بما يسمى بالشرعية الدولية التي لم ولن تقدم شبيئًا أبدًا، من يرجم الصيغار والنساء والأبرياء والضعفاء من تلك الهجمة الهمجية الإرهابية الحاقدة؟ ثم ماذا نحن قائلون لربنا سيحانه بوم القيامة إذا سالنا عن ذلك؟ ﴿ أَلاَ يَظُنُّ أُولَئِكَ أَنَّهُمْ مَبْعُوثُونَ (٤) لِيَوْم عَظِيم (٥) يَوْمَ يَقُومُ النَّاسُ لِرَبِّ الْعَالَىٰنَ (٦) كَلاَّ إِنَّ كِتَابُ الْفُجَّارِ لَفِي سِجِّينِ (٧) وَمَا أَدْرَاكَ مَا سِجِّنُ (٨) كِتَابُ مَرْقُومُ (٩) وَيْلُ يَوْمَ تِيدَ لِلْمُكَذِّبِينَ ﴾ [المطفيفين: ١٠٠٤]، أسال الله العلى الأعلى أن يعز الإسلام والمسلمين، وأن يذل الشرك والمشركين، وأن يدمر أعداء الدين من الغزاة المجرمين، اللهم أحصهم عددا، وأهلكهم بددًا، ولا تبق منهم أحدًا، ﴿ إِنَّكَ إِنْ تَذَرُّهُمْ يُضِلُّوا عِبَادَكَ وَلاَ يَلِدُوا إِلاَّ فَاجِرًا كَفَّارًا (٢٧) رَبِّ اغْفِرْ لِي وَلِوَ الدِيُّ وَلِنْ دَخَلَ بَيْتِي مُـوِّمِنًا وَلِلْمُـوِّمنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ وَلاَ تَزِدِ الظَّالَمِينَ إلاَّ تَبَـارًا ﴾ [نوح:۲۸،۲۷]. فيضل أهل البيبة وعلو مكانتهم عند أهل السنة والجماعة

> «الحلقة الثالثة» لفضيلة الشيخ: عبد المحسن بن حمد العباد البدر

علو مكانة أهل البيت عند الصحابة وتابعيهم بإحسان

أبو بكر الصديق رضي الله عنه:

روى البخاري في صحيحه (٣٧١٢) أنَّ أبا بكر رضي الله عنه قال لعليَّ رضي الله عنه: «والذي نفسي بيده لقرابةُ رسول الله ﷺ أحبُّ إليَّ أنْ أصلِ من قرابتي».

وروى البخاريُّ في صحيحه أيضًا (٣٧١٣) عن ابن عمر، عن أبي بكر رضي الله عنه قال: «ارقُبُوا محمدًا ﷺ في أهل بيته».

قال الحافظ ابن حجر في شرحه: «يخاطِبُ بذلك الناسَ ويوصيهم به، والمراقبةُ للشيء: المحافظةُ عليه، يقول: احفظوه فيهم، فلا تؤذوهم ولا تُسيئوا

اليهم».

وفي صحيح البخاري (٣٥٤٢) عن عُقبة بن الحارث رضي الله عنه قال: «صلَّى أبو بكر رضي الله عنه العصر، ثم خرج يَمشي، فرأى الحسنَ يلعبُ مع الصَّبيان، فحمله على عاتقه، وقال:

بأبي شبيه بالنبي

لاشب يه بعلى

وعليٌّ يضحك ؛ قال الحافظ في شرحه: «قوله: (بأبي): فيه حذفٌ تقديره أفديه بأبي». وقال أيضًا: «وفي الحديث فضلُ أبي بكر ومحبتُه لقرابةِ النبي

عمر بن الخطاب وعثمان بن عفان رضي الله عنهما:

روى البخاري في صحيحه (١٠١٠)، و(٣٧١٠) عن أنس رضي الله عنه: «أنَّ عمر بن الخطاب كان إذا قحطوا استسقى بالعباس بن عبد المطلب، فقال: اللَّهمُّ إِنَّا كنَّا نتوسلٌ إليك بنبيتنا ﷺ فتسقينا، وإنَّا نتوسلٌ إليك بعمٌ نبيّنا فاسقنا، قال: فيُسقَوْن».

والمرادُ بتوسلُ عمر رضي الله عنه بالعباس رضي الله عنه التوسلُ بدعائه كما جاء مبينًا في بعض الروايات، وقد ذكرها الحافظ في شرح الحديث في كتاب الاستسقاء من فتح الباري.

واختيار عمر رضي الله عنه للعباس رضي الله عنه للتوسلُ بدعائه إنما هو لقرابتِه من رسول الله عنه للتوسلُ بدعائه إنما هو لقرابتِه من رسول الله في ، وله ذا قال رضي الله عنه في توسلُه: «وإنّا نتوسلُ إليك بعم نبيئنا». ولم يقل: بالعباس، ومن المعلوم أنّ عليًا رضي الله عنه أفضلُ من العباس أقرب، ولو وهو من قرابة الرسول في ، لكن العباس أقرب، ولو كان النبي في يُورَث عنه المال لكان العباس هو المقددُم في ذلك؛ لقوله في: «ألحقوا الفرائض بأهلها، فما أبقت الفرائض فلأولى رجل ذكر» أخرجه البخاري ومسلم، وفي الصحيحين من حديث أبي هريرة رضي الله عنه قولُ النبي في لعمر عن عمله العباس: «أما علمت أنّ عم الرجل صبْونُ أبيه».

وفي تفسير ابن كثير لآيات الشورى: قال عمر بن الخطاب للعباس رضي الله تعالى عنهما: «والله لإسلامك يوم أسلمت كان أحبً إليً من إسلام الخطاب لو أسلم، لأنَّ إسلامك كان أحبً إلى رسول الله ﷺ من إسلام الخطاب». وهو عند ابن سعد في

الطبقات (٤/٢٢، ٣٠).

وفي كتاب اقتضاء الصراط المستقيم مخالفة أصحاب الجحيم (٤٤٦/١) لشيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: «أنَّ عمر بنَ الخطاب رضى الله عنه لمَّا وضع ديوان العطاء كتب الناسَ على قُدْر أنسابهم، فيدا بأقربهم فأقربهم نسبًا إلى رسول الله ﷺ، فلمًّا انقضت العربُ ذكر العَدَم، هكذا كان الديوان على عهد الخلفاء الراشدين، وسائر الخلفاء من بَنِي أمية وولد العباس إلى أن تغيّر الأمرُ بعد ذلك».

وقال أيضًا (٤٥٣/١): «وانظر إلى عمر بن الخطاب رضى الله عنه حين وضع الديوان، وقالوا له: يبدأ أميرُ المؤمنين بنفسه، فقال: لا، ولكن ضَعُوا عمر حيث وضعه الله، فبدأ ببيت رسول الله على، ثم من بليهم، حتى جاءت نوْبَتُه في بَني عديٍّ، وهم متأخرون عن أكثر بطون قريش».

وتقدُّم في فضائل أهل البيت من السُّنَّة حديث: «كلُّ سبب ونسب منقطعٌ يوم القيامة إلاَّ سببي ونسيى»، وأنَّ هذا هو الذي دفع عمر رضى الله عنه إلى خطبة أم كلثوم بنت عليٍّ، وقد ذكر الألباني في السلسلة الصحيحة تحت رقم (٢٠٣٦) طرق هذا الحديث عن عمر رضى الله عنه.

ومن المعلوم أنَّ الخلفاء الراشيدين الأربعة رضي الله عنهم هم أصهارُ لرسول الله على، فأبو بكر وعمر رضى الله عنهما حصل لهما زيادة الشُّرف بزواج النبي ﷺ ببنتيهما: عائشة وحفصة، وعثمان وعلى رضى الله عنهما حصل لهما زيادة الشُرف بزواجهما بينات رسول الله ﷺ، فتزوِّج عثمان رضى الله عنه رُقيَّة، وبعد موتها تزوِّج أختها أمَّ كلثوم، ولهذا يُقال له: ذو النُّورَين، وتزوَّج علىُّ رضى الله عنه فاطمة رضى الله عنها.

وفي سير أعلام النبلاء للذهبي وتهذيب التهذيب لابن حجر في ترجمة العبَّاس: «كان العبَّاسُ إذا مرَّ يعمر أو يعثمان، وهما راكبان، نزلاً حتى يُجاوزهما إحلالاً لعمِّ رسول الله ﷺ».

#### عمرين عبد العزيز رحمه الله:

فی طبقات این سعد (۵/۳۳۳) و (۵/۳۸۷ - ۳۸۸) بإسناده إلى فاطمة بنت على بن أبي طالب أنّ عمر بن عبد العزيز قال لها: «يا ابنة على! والله ما على

ظهر الأرض أهلُ بيت أحبُّ إلىَّ منكم، ولأنتم أحبُّ إلى من أهل ستى ».

#### أبو يكرين أبي شبية رحمه الله:

في تهذيب الكمال للمـزى في ترجـمـة على بن الحسين، قال أبو بكر بن أبي شبية رحمه الله: «أصحُّ الأسانيد كلها: الزهري، عن على بن الحسين، عن أسه، عن على».

#### شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله:

قال ابن تيمية رحمه الله في العقيدة الواسطية: «ويُحيُّون (يعني أهل السُّنَّة والجماعة) أهلَ بيت رسول اللَّه ﷺ ويتولُّوْنَهم، ويحفظون فيهم وصيَّة رسول اللَّه ﷺ حيث قال يوم غدير خُمَّ: (أُذكِّرُكم الله في أهل بيتي)، وقال ايضًا للعباس عمه- وقد اشتكي إليه أنَّ بعضَ قريش يجفو بني هاشيم، فقال: «والذي نفسى بيده، لا يؤمنون حتى يُحبوكم لله ولقرابتي»، وقال: «إن الله اصطفى من بني إسماعيل كنانة، واصطفى من كنانة قريشًا، واصطفى من قريش بني هاشم، واصطفاني من بني هاشم»، ويتولُّون أزواجَ رسول اللَّه ﷺ أمهات المؤمنين، ويؤمنون بأنهن أزواحُه في الأخرة، خصوصًا خديجة رضى الله عنها، أمُّ أكثر أولاده، وأوَّل مَن آمن به وعاضده على أمره، وكان لها منه المنزلة العالية، والصدِّيقة بنت الصديق رضى الله عنها، التي قال فيها النبيُّ عِنْ: «فضلُ عائشة على النساء كفضل الثريد على سائر الطعام»، ويتبرعون من طريقة الروافض الذين يُبغضون الصحابة ويَسبونهم، وطريقة النواصب الذين يُؤذون أهلَ البيت بقول أو عمل».

وقال أيضًا في الوصية الكبرى كما في مجموع فتاواه (٣٠٨/٣- ٣٠٨): «وكذلك أل بيت رسول الله ﷺ لهم من الحقوق ما يجب رعايتُها، فإنَّ الله جعل لهم حقًا في الخمس والفيء، وأمر بالصلاةِ عليهم مع الصلاةِ على رسول الله ﷺ ، فقال لنا: «قولوا: اللهمُّ صلِّ على محمد وعلى آل محمد، كما صلِّيتٌ على أل إبراهيم، إنَّك حميدٌ مجيدٌ، وبارك على محمد وعلى أل محمد كما باركت على أل إبراهيم، إنك حميد محيد».

وألُ محمد هم الذين حرمت عليهم الصدقة، هكذا

قال الشافعيُّ وأحمد بنُ حنبل وغيرُهما، من العلماء رحمهم الله؛ فإنَّ النبيُّ ﷺ قال: «إنَّ الصدقة لا تحلُّ لمحمدٍ ولا لآل محمد». وقد قال الله تعالى في كتابه: ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُذْهِبَ عَنْكُمُ الرِّحْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيرًا ﴾، وحرَّم الله عليهم الصدقة؛ لأنها أوساخُ الناس».

وقال أيضًا كما في مجموع فتاواه (٤٩١/٢٨): «وكذلك أهل بيت رسول اللَّه ﷺ تجبُ مَحبتهم وموالاتهم ورعاية حقّهم».

#### الإمام ابن القيم رحمه الله:

قال ابن القيم في بيان أسباب قبول التأويل الفاسد: «السبب الثالث: أن يَعْزُو المتأولُ تأويله إلى جليل القدر، نبيل الذكر، مِن العقلاء، أو مِن آل بيت النبيِّ ﷺ، أو من حصل له في الأمة ثناءُ جميل ولسانُ صدق؛ ليُحليه بذلك في قلوب الجُهَّال، فإنَّه من شيأن الناس تعظيمُ كالم مَن يَعظُمُ قدرُه في نفوسهم، حتى إنَّهم ليقدِّمون كلامَه على كلام الله ورسوله، ويقولون: هو أعلمُ باللَّه منًّا!

وبهذا الطريق توصئل الرافضة والباطنية والإسماعيلية والنصيرية إلى تنفيق باطلهم وتأويلاتهم حين أضافوها إلى أهل ببت رسول الله الله علموا أنَّ المسلمين متفقون على محمدتهم وتعظيمهم، فانتموا إليهم وأظهروا من محبتهم وإجلالهم وذكر مناقبهم ما خُيل إلى السامع أنَّهم أولياؤهم، ثم نفقوا باطلهم بنسبته إليهم.

فلا إله إلا الله! كم مِن زندقة والحاد وبدعة قد نفقت في الوجود بسبب ذلك، وهم بُراءُ منها.

وإذا تأملت هذا السبب رأيته هو الغالب على أكثر النفوس، فليس معهم سوى إحسان الظنِّ بالقائل، بلا بُرهان من الله قادَهم إلى ذلك، وهذا ميراثُ بالتعصيب من الذين عارضوا دين الرسل بما كان عليه الآباء والأسلاف، وهذا شبأنُ كلِّ مقلَّد لمن يعظمه فيما خالف فيه الحقُّ إلى يوم القيامة». مختصر الصواعق المرسلة (٩٠/١).

#### الحافظ ابن كثير رحمه الله:

قال ابن كثير في تفسيره لآية الشوري بعد أن بِينَ أَنَّ الصحيحَ تفسيرُها بِأَنِ المُرادُ بِ ﴿ القُرْبَى ﴾ بطونُ قريش، كما جاء ذلك في تفسير ابن عباس للآية في صحيح البخاري، قال رحمه الله: «ولا نُنكرُ

الوُصاةَ بأهل البيت والأمرَ بالإحسان إليهم واحترامِهم وإكرامِهم؛ فإنَّهم من ذرية طاهرة، من أشرف بيتٍ وُجِد على وجه الأرض، فخرًا وحسبًا ونسبًا، ولا سيما إذا كانوا متبعين للسنة النبوية الصحيحة الواضحة الجلية، كما كان سلفهم، كالعباس وبنيه، وعلى وأهل بيته وذريته، رضى الله عنهم أحمعين».

وبعد أن أورد أثرين عن أبي بكر رضى الله عنه وأثرًا عن عمر رضى الله عنه في توقير أهل البيت وبيان علوِّ مكانتهم، قال: «فحالُ الشيخين رضي الله عنهما هو الواجبُ على كلِّ أحدِ أن يكون كذلك، ولهذا كانا أفضلَ المؤمنين بعد النبيين والمرسلين، رضي الله عنهما وعن سائر الصحابة أجمعين».

#### الحافظ ابن حجر رحمه الله:

قال ابن حجر في فتح الباري (١١/٣) في حديث في إسناده على بن حسين، عن حسين بن على، عن على بن أبي طالب رضى الله عنهم، قال: «وهذا من أصحُّ الأسانيد، ومن أشرف التراجم الواردة فيمن روى عن أبيه، عن جدِّه».

#### شيخ الإسلام محمد بن عبد الوهاب رحمه الله:

وأمًّا شيخ الإسلام محمد بن عبد الوهاب رحمه الله فله ستَّة بنين وبنت واحدة، وهم عبد الله، وعلى، وحسن، وحسين، وإبراهيم، وعبد العزيز، وفاطمة، وكلهم بأسماء أهل البيت ما عدا عبد العزيز، فعبد الله وإبراهيم ابنا النبي على، والباقون على وفاطمة وحسن وحسين: صهره وبنته على وسيطاه.

واختياره تسمية أولاده بأسماء هؤلاء يدلُّ على مُحبِته لأهل بيت النبي ﷺ وتقديره لهم، وقد تكررت هذه الأسماء في أحفاده.

وفي ختام هذا الفصل أقول: لقد رزقني الله بنين وبنات، سميت باسم على والحسن والحسين وفاطمة، وبأسماء سنبع من أمهات المؤمنين، والمسمَّى بأسمائهم جمعوا بين كونهم صحابة وقرابة.

والحمد لله الذي أنعم على بمحبة صحابة رسول الله على وأهل بيته، وأسأل الله أن يُديم على هذه النعمة، وأن يحفظ قلبي من الغِلِّ على أحد منهم، ولساني من ذِكرهم بما لا ينبغي، ﴿ رَبُّنَا اغْفِرْ لَنَا وَلإِخْ وَانِنَا الَّذِينَ سَبَقُونَا بِالإِيمَانِ وَلاَ تَجْعَلْ فِي قُلُوبِنَا غِلاً لِلَّذِينَ آمَنُوا رَبَّنَا إِنَّكَ رَءُوفٌ رَحِيمٌ ﴾.

في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم حتى بقف على حقيقة هذه القصة التي اشتهرت وانتشرت واغتر بها كثير من الناس حيث أوردها أحد الكُتَّاب في كتابه «البيان

النبوي بانتصار العراقيين على الروم (أمريكا وبريطانيا) والترك وتدمير إسرائيل وتحرير الأقصىي، وكتب تحت اسمه: الحائز على حائزة الملك فيصل العالمية للدراسات الإسلامية، وطبعته الأولى رمضان ١٤١٨هـ/ يناير ١٩٩٨م وتأثر به صاحب كتاب «هرمحدون أخر سيان ما أمة الإسلام» حتى بوّب بابا بعنوان «صدام حسين السفياني .....» ص(٤٥) بل صرح باستناده عليه في ص(٥٢) هذا الكتاب طبعة شعبان ١٤٢٢هـ/ اكتوبر ٢٠٠١م ويحاول الدكتور في كتابه «البيان النبوي» تنزيل أحاديث الفتن على الزمان والمكان والأشخاص دون تحقيق لهذه الأحاديث والآثار التي حاولوا تنزيلها على العراق وعلى الواقع، وحاءت فتنة العدوان الأمريكي البريطاني على العراق وكأنت المصيبة أليمة والفتنة تموج كموج البحر وكشفت الفتنة عن عدم صحة تنزيل أحاديث الفتن على الزمان والمكان والأشخاص خاصة «قصة السفياني الواهية التي بليسون صدام حسين ثوبها زورا» مما كان له أثره السيئ في تشكيك الناس في السنة . وسنبين للقارئ الكريم عدم صحة هذه الآثار التي عنون لها بعنوان «البيان النبوي»

وبهذا يتبين أن هناك حالتين لعدم صحة التنزيل على الزمان والمكان والأشخاص:

الأولى: النصر لس صحيحا فيكون تنزيله على الزمان والمكان والأشخاص عبر صحيح.

الثانية: النص صحيح ولكن تنزيله على الزمان والمكان والأشخاص غير صحيح وهناك حالة لصحة التنزيل على الزمان والمكان والأشخاص وفيها:

النص يكون صحيحا ويكون تنزيله على الزمان والمكان والأشخاص صحيحا ومثال هذه الحالة الأخيرة:

ما أخرجه مسلم ح (٢٩١٦) كتاب الفتن ح(٧٣) من حديث أم سلمة قالت: قال رسول الله ﷺ: «تقتل عمارا الفئة الباغية».

قال الإمام النووي رحمه الله: وفيه معجزة ظاهرة لرسول الله ﷺ من أوجه: منها أن عمارًا بموت قتبالاً، وأنه بقتله مسلمون، وأنهم بغاة، وأن الصحابة يقتتلون، وأنهم يكونون فرقتين؛ باغية وغيرها، وكل هذا قد وقع مثل فلق الصبح.

صلى الله وسلم على رسوله الذي لا ينطق عن الهوى، إن هو إلا وحي يوحي.

قصةالسفياني،

قال الدكتور في كتابه «البيان النبوي» ص(٢٠):

للسفياني في السُّنة عهدان:

الأول عهد ما قبل خروجه وظهوره ويحدث فيه الحصار على بلاده التي يحكمها... كما يحدث في هذا العهد قتاله للروم في عمق الجزيرة أربعين يوما يخرج كلّ طرف منهما ولم يأخذ من الآخر شبيئا وقد تم هذا عام ١٩٩١ ولا زال الحصار مستمرا. العهد الثاني: هو عهد خروجه من وادي اليابس، وهو

بقاتل الروم (أورباً - وأمريكا) والترك ويهزمهم شبر هزيمة كما يقاتل على أبواب دمشق وما حولها لا يضره من خذ له».

ثم تجتاح جيوشه إسرائيل ويقاتل وحده على أبواب القدس وما حولها حتى يدخلها لا يضره الذين خذلوه من



«قصة السفياني والرئيس العراقي »

الأشتقاء.

فهو من أعظم شخصيات التاريخ الإسلامي، إذ ياتي في زمن ضعف الأمة وذلها فيعزها الله تعالى على يديه بتحرير الأقصى وتطهيره من رجس اليهود، ومن ثم جاء وصفه بأنه الجابر الذي يجبر الإسلام المنكسرة كما جاء وصفه أيضا بأنه الأزهر لعلو نجمه إذ يصدق عليه وعلى جيشه الوصف يصدق عليه وعلى جيشه الوصف بأنهم أولوا البأس الشديد الذين سيبعثهم الله على بني إسرائيل سيبعثهم الله على بني إسرائيل المسجد كما دخلوه أول مرة وليتبروا ما علو تتبيرا».

وهذا كله ينطبق على الرئيس العسراقي صدام حسسين وهو السفياني لأنه من نسل خالد بن يزيد بن أبى سفيان فهو من سلالة الخلفاء والملوك الأمويين الأمجاد الذين أعز الله تعالى بهم الإسلام وانتشر شرقا وغربا وحنوبا فلا غرابة أن يعز به الأمة في زمن ذلها وينهض بها من كبوتها وسيترد لها القدس بعد أن لم يمتنعوا عن أي ذل ينزل بهم كها تقول النصوص التي تتحدث عن عصرنا الراهن بكل دقسة وهو أيضا الصخرى لأن اسم أبي سفيان صخر بن حرب هذا في السنة الشريفة» انتهى كلام الدكتور.

تخريج وتحقيق النصوص التي اعتمد عليها الدكتور في هذه القصلة يكشف عن القاعدة التي اعتمد عليها حيث قال في كتابه «البيان النبوي» ص(٢١) «السفياني وهو من نسل أبي سفيان، يوسع وفلسطين وأجراء من الجريرة والشام وجاءت عنه مرويات كثيرة حتى أن الحافظ نعيم ابن حماد المتوفي سنة ٨٨٨هجرية وهو أحد شيوخ البخاري رحمهما الله قد خصص في كتابه «الفتن» أثني عشر بابا للسفياني وعشرة أبواب للمهدي أي أن الأحاديث عن السفياني

كثيرة جدا ومتواترة المعنى تواترًا يقوي ضعفها» اهـ. العد

هذا الكلام الذي أورده الدكتور في كتابه فيه نظر:

١ - قال: «الحافظ نعيم بن حماد
 المتوفي سنة ٨٨٨ هجرية».

قلت: هذا، قول غير صحيح .

قال الحافظ ابن حجر في «التهذيب» (٤١٢/١٠): «مات سنة ثمان وعشرين ومائتين» وكذا في «التقريب» (٢٠٥/٢) حيث قال: «من العاشرة مات سنة ثمان وعشرين على الصحيح».

فائدة: قال الحافظ: «إن كان من التاسعة إلى آخر الطبقات فهم بعد المائتين».

٢ - قـوله: «وهو أحـد شـيـوخ البخاري».

قلت: هذا قول فيه نظر ولا يعسرف ذلك إلا من له دراية بعلم الجرح والتعديل فالرواة عند البخاري نوعان: سواء من روى عنه أو من روى له.

أ - نوع روى له البـــخـــاري حتجاجًا.

ب ـ نوع لم يحتج به البخاري ولكن روى له استشهادًا (مقرونا).

والإمام البخاري لم يحتج بنعيم بن حماد، لذلك تجد أن أهل الفن يعبرون عن ذلك تعبيرا دقيقا حيث قال الحافظ ابن حجر في «التهذيب» (٤٠٩/١٠) «روى عنه البخاري مقرونا».

وكَّدُلُكُ الإمام الذهبي في «الميزان» (١٩١٠٢/٢٦٧/٤) قال: «نَعْيم بن حماد الخزاعي [خ مقرونا، د، ت،

ثم أورد الإمام الذهبي قـول الأئمة فيه:

قال النسائي: ضعيف... قد كثر تفرده عن الأئمة فصار في حد من لا يحتج به.

قـــال الأزدي: «كــان نـعــيم ممن يضبع الحـــديث في تقــوية السنة وحكايات مزورة في ثلب النعـمـان كلها كذت».

لذلك قال الذهبي في «سير

أعلام النبلاء» (٥٩٦/١٠): «لا يَجوزُ لأحد أن يحتج به» وقد تتبع الذهبي كثيرا من أوهامه في «السير».

قلت: فالقول نعيم بن حماد شيخ البخاري من غير هذا التقييد الذي بيناه عن علماء هذا الفن لا يصح لأن فيه تلبيسًا على الناس.

وهذا ما حدث بالفعل حيث أن صاحب كتاب هرمجدون أكثر من قوله: «هذه الرواية رواها نعيم بن حماد شيخ البخارى».

فعندما يرى القارئ كلمة «شيخ البخاري» في توهم الصحة في الرواية ولكن هيهات كما سنبين للقارئ الكريم.

وسئل عنه يحيى بن معين فقال: «ليس في الحديث بشيء» كذا في «الته بشيء» كذا لوي «الته بشيء» كذا الحافظ ابن حجر «أن عنده مناكير كثيرة لا يتابع عليها» قال النسائي في «الضعفاء والمتروكين» رقم (٨٩): «ضعيفا». ونقل في «التهذيب» (٤١١/١٠) عنه أنه قال في موضع آخر: «ليس بثقة».

" - قوله « في كتابه الفتن».
قلت: الدكتور لم يبين للقارئ
حقيقة كتاب «الفتن لنُعيم بن حماد
خاصة وأن الدكتور قرنه بصفة
شيخ البخاري كما هو ظاهر من
قوله: «الحافظ نعيم بن حماد... أحد
شيوخ البخاري قد خصص في
كتابه «الفتن».

وقد اغتربه أيضا صاحب كتاب «هرمجدون آخر بيان يا أمة الإسلام» فقال في ص(٨٦): «فقد روى نعيم بن حماد في السفر الجليل «الفتن ﴾ وكل هذا تلبيس على القارئ.

حقيقة كتاب الفتن، لنعيم بن حماد

أ - قال الدافظ الإمام الذهبي في «سير أعلام النبلاء» (٦٠٩/١٠): «لا يحوذ لأحد أن يحتج به وقد

«لا يجوز لأحد أن يحتج به وقد صنف كــــّــاب «الفتن» فــــأتى فـــــــه بعجائب ومناكير».

ب - نقل الحافظ في «التهذيب» (٤١٢/١٠) عن مسلمة بن قاسم أنه قال في نعيم بن حماد: «كان صدوقا وهو كثير الخطأ وله أحاديث منكرة

في الملاحم انفرد بها».

قلت: وفي «تهــذيب الكمـــال» (۱۳٤/۱۹) قال صالح بن محمد الأسدى: «عنده مناكير كثيرة لا بتابع عليها».

قلت: ومن كثر الخطأ في حديثه وكثرت مناكيره تنطيق عليه القاعدة التي قال فيها الحافظ العراقي في «فتح المغيث» ص(٧): «من كثر الخطأ في حديثه وفحش استحق الترك وإن كان عدلا».

(دعوى التواتر)

٤ - قوله: الصافظ. نعيم بن حماد.. في كتابه «الفتن» إثني عشير بابا للسفياني وعشرة أبواب للمهدى أي أن الأحاديث عن السفياني كثيرة جدا ومتواترة

قلت: وإن تعجب فعجب قول الدكتور: «إن الأحساديث عن السفياني كثيرة جدا ومتواترة المعنى» و بين أن السيب وحدود اثنى عشر بابا للسفياني في كتاب «الفتن». لنعيم بن حماد.

قلت: بالبحث في هذه الأبواب الاثنى عشر وجدتها تبدأ بالباب (۲۹) «صفة السفياني واسمه ونسبه» تيدا بالخير (٧٦٧) طدار الكتب العلمية وتنتهى بالباب (٤٠) «بعشهُ الجيوش إلى المدينة وما يصنع فيها من القتل» ثم ينتهي الياب بالخير (٨٨٦).

هذه الأخيار عددها (١٢٠) خبرًا (YFY: FAF).

هذه الأخبار كلها أثار إلا سبعة

وهذه الأحاديث السحعة لا يوجد بها إلا حديثان صئرِّح فيهما باسم السفياني والحديثان شديدا الضعف كما سنبين وهما برقم (۷۹۰)، ورقم (۷۹۸).

> تحقيق الحديثين اللذين صرح فيهما باسم السفياني

قال نعيم بن حماد في كتابه (الفتن) ح(٧٩٥):

حدثنا رشدين عن بن لهيعة عن يزيد بن أبي حبيب قال: قال رسول الله ﷺ: «خروج السفياني بعد

تسع وثلاثين».

قلت: الحديث (ضعيف حدا) وهو مسلسل بالعلل:

أ ـ رشدين بن سعد قال فيه النسائي: متروك وقال ابن معين ليس بشيء وقال الجوزجاني: عنده مناكير كثيرة كذا في «الميزان» (YVA . / £9/Y).

ب - ابن لهيعة ضعيف ومدلس أورده ابن حجر في «طبقات المدلسين» المرتبة الخامسة رقم (١٢) وقد عنعن.

جـ ـ بزید بن أبي حبيب قال الحافظ في «التقريب» (٣٦٣/٢) كان يرسل من الخامسة قلت والخامسة هي الطبقة الصغرى من التابعين فالسند ما بعد التابعي سقط والحديث مرسل فالحديث واه بالسقط في الإسناد والطعن الشديد في الرواة.

الحديث الثاني:

قال نعيم بن حماد في كتابه «الفتن» رقم (٨٤٢): حدثنا أبو عمر عن ابن لهيعة عن عيد الوهاب بن حسين عن محمد بن ثابت عن أبيه عن الحارث عن ابن مسعود رضي الله عنه عن النبي على قال: «إذا عبر السفياني الفرات وبلغ موضعا يقال له عاقر قوقا محا الله تعالى الإيمان من قلبه فيقتل بها إلى نهر بقال له الدحيل سيعين ألفا متقلدين سيوفا محلاه...»

قلت: هذا حسديث وام وسند تالف مسلسل بالضعفاء والمتروكين والمحهولين، محمد بن ثابت قال البخاري فيه نظر، وقال ابن معين ليس بشيء كذا في «الميران» (٧٢٩٤/٤٩٥/٣) والحارث بن عبد الله الأعور: قال ابن المديني كذاب، وقال ابن حبان: كان واهيا في الحــديث كــذا في «الميـــزان» (١/٤٣٥/١) وابن لهيعة ضعيف كما بيِّنا، وأبو عمر مجهول.

قلت: هذان هما الحديثان اللذان صرح فيهما باسم السفياني في الأبواب الاثني عيشير وتبين أن الحديثين واهيان كل منهما يزيد الآخر وهنا على وهن أما عن الآثار

الباقية فمعظمها واهية. حديث ثالث:

قلت: وهناك حديث ثالث صرح فيه باسم السفياني ولكن خارج الأبواب الاثنى عشر أخرجه نعيم بن حماد في كتابه «الفتن» باب رقم(٢) «تسمية الفتن التي هي كائنة وعددها من من وفاة رسول الله ﷺ إلى قيام الساعة».

قال نعيم بن حماد في كتابه «الفتن» رقم (۸٥) حدثنا يحيى بن سعيد العطار حدثنا حصاج رحل منا عن الوليد بن عياش قال: قال عبد الله بن مسعود رضى الله عنه: قال لنا رسول الله ﷺ: «أحذركم سبع فتن تكون بعدى: فتنة تقبل من المدينة، وفتنة يمكة، وفتنة تقيل من الدمن، وفتنة تقبل من الشيام، وفتنة تقيل من المشرق، وفيتنة من قلب المغرب وفتنة من بطن الشيام وهي فتنة السفياني».

قال این مسعود: منکم من بدرك أولها، ومن هذه الأمـة من يدرك أخرها. قال الوليدين عياش فكانت فتنة المدينة من قيل طلحة والزيير، وفتنة مكة فتنة ابن الزبير، وفتنة البمن من قبل نجدة (الحرورية) وفتنة الشام من قبل بني أمية، وفتنة المسرق من قبل هؤلاء» والحديث أخرجه الحاكم (٤٦٨/٤) من طريق نعيم بن حماد.

قال الذهبي في «التلخيص»: «هذا من أوابد نعيم» اهـ.

قال أبو الوفا الطرابلسي في «الكشف الحشيث» معلقا على قول الإمام الذهبي: «فهذا يقتضي أنه من وضعه» اه.

قلت: من هذا يتبين أن قول الدكتور «قد خصص نعيم بن حماد في كتابه «الفتن» اثنى عشير بابا للسفياني أي أن الأحاديث عن السفياني كثيرة جدا ومتواترة المعنى تواترًا يقوي ضعفها» قول لا أساس له من الصحة كما بينًا أنفا فما هما إلا حديثان واهيان وجئت بشالث هو من أوابد نعيم أي من غرائيه وعجائيه، فكما بينا فنعيم كثير الخطأ وله أحاديث في الملاحم

انفرد بها.

وتصبح دعوي التواتر باطلة ولا يصح القول بأن الأصاديث عن السفياني كثيرة جدا ومتواترة، بل هي قليلة جدًا وواهية فلا تغتر بالآثار التالفة.

ولذلك نجد أن الكتاني في كتابه «نظم المتناثر من الحديث المتواتر» لم يذكر السفياني.

«دعـوى أخـرى حـول قـصـة السفياني»

قال الدكتور في كتابه «البيان النبوي» ص(٢٧).

مطابقة أخبار السفياني في السنَّنَّة ... وجميع هذه النصوص متطابقة على أخبار وأحوال رئيس العراقيين المعاصرين».

التطابق الأول:

قال الدكتور في كتابه ص(٣٠): «ما ورد عن صفات السفياني مطابق أيضا:

١ - يميل لونه للصفرة مع بياض

ب - ضخم الهامة.

ج . جعد الشعر.

د - دقيق الساعدين والساقين.

ه - بوجهه آثار جدري.

ز ـ بعينه نكتة بيضاء.

ح - طويل العنق.

ط - به أثر العبادة» اهـ.

قلت: ولقد اغتر به صاحب كتاب «هرمجدون أخر بيان يا أمة الإسلام» فقلده حيث قال في كتابه ص(٥٣) تحت عنوان: «صفات السفياني الخلقية في صدام» فمن الصفياني الشعياني» و«صدام» والمشتركة بين «السفياني» و«صدام» أدنا:

أ - ضخم الهامة (كبير الرأس وهو كذلك فعلا).

ب - بوجهه آثار جدري (نكت أو ندوب في وجهه).

جـ ـ بعينه نكتة بيضاء وكسل ىل.

د - يميل لونه إلى البياض مع لصفرة.

هـ . جعد الشعر. و . دقيق الساعدين والساقين

وأخبرني من رأه أن ساعديه دقيقان مفتولان» اهـ.

معودن، المد. التحقيق الأثار حول صفة السفياني، " الله المار على المار الم

قال نعيم بن حماد في كتابه «الفتن» ح(٧٨٠):

حدثنا أبو عمر عن ابن لهيعة عن عبد الوهاب بن حسين عن محمد بن ثابت عن أبيه عن الحارث عن عبد الله قال يخرج رجل من ولد أبي سفيان في الوادي اليابس في رايات حمر، دقيق الساعدين والساقي، طويل العنق، شديد الصفرة به أثر العبادة» اهد.

قلت: هذا الأثر اوردته بسنده لأن الترقيم يضتلف باخت لاف الطبعات فهو في طبعة دار الكتب العلمية برقم (٧٨٠)، والدكتور في كتابه «البيان النبوي» ص(٣٠) قال: «انظر حديث رقم (٨١٥) في الفتن للحافظ نعيم» وأورده مقلدا صاحب كتاب «هرمجدون - آخر بيان يا أمة الإسلام» رقم(٨١٥) في صفحة (٤٥).

قلت: ومهما اختلفت الطبعات فالمهم السند والمتن.

وإن تعجب فعجب كيف يبني الدكتور كلامه في أمور ليست هينة على أخبار بغير تحقيق ثم ينزلها على شخص بعينه وقلده في ذلك صاحب كتاب «هرمجدون».

التحقية

هذا الخبر باطل وام قال عنه الدكتور إنه حديث حيث قال: انظر حديث رقم (٨١٥) وهو ليس بحديث كما هو ثابت عند علماء أصول الحديث حيث إنه ليس من قول النبي فيكون مرفوعا ولا من قول صحابي فيكون موقوفا بل هو من قول تابعي فيكون مقطوعا.

وفوق أنه مقطوع فالحارث الأعور كذاب، كذبه شيخ البخاري الإمام على بن المديني كما بينا آنفا، ومحمد بن ثابت ليس بشيء متروك، وابن لهيعة ضعيف، وأبو عمر مجهول كما بينا آنفا.

قلت: والذي يقارن بين هذا الأثر أثر وصف السفياني وبين حديث عبور السفياني الفرات والذي حققناه أنفا في الحديث الثاني يجد

العجب حيث يتفقان في السند إلا أن الأثر مقطوع والحديث مرفوع والسند في الحالتين تالف.

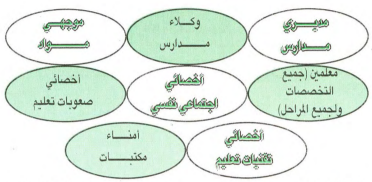
ولقد جاء الدكتور بخبر أخرجه نعيم بن حماد وفيه نسب السفياني وبقية صفاته وآخذ يطبقها على الرئيس العراقي في كتابه «البيان النبوي بانت صار العراقيين على الروم (أصريكا وبريطانيا والترك وتدمير إسرائيل وتحرير الإقصى» ص(٣١.٣٠) وسابين في العدد القادم إن شاء الله عدم صحة قصة نسب السفياني وتطبيقها على الرئيس العراقي.

ففى هذا العدد وفقنا الله وحده بالبحوث العلمية الحديثية إلى دحض دعوى التواتر بل ودحض دعوى الصحة للأحاديث التي صرحت باسم السفياني في الأبواب الاثنى عشير وأدحضت الأثر الذي جاءت به صفات السفياني وتطبيقها على الرئيس العراقي وبينت حقيقة نعيم بن حماد ورتبته بالنسبة لشبوخ البخاري حتى لا يغتر القارئ بما يكتبه المؤلف: «نعيم بن حماد شيخ البخاري»، وبينت حقيقة كتابه «الفتن» كل هذا حتى بتبين للقارئ الكريم حقيقة قصة السفياني الهازم للروم (أمريكا وبريطانيا) المدمر لإسرائيل المحرر للأقصى ثم تطييق صفات ونسب السفياني على شخص بعينه وهذا أمر خطير جدًا بجعل علو الأمة متعلق بشخص معين فإذا هلك وهذه حقيقة كما في قوله تعالى: ﴿ كُلُّ شَنَّ عِ هَالِكُ إِلاَّ وَجْهِهَ ﴾ [القصص: ٨٨]، ترى الذين غرتهم قصة السفياني في هزيمة نفسية أورثتهم الوهن والحرن ولكن الله سيحانه وتعالى جعل علو الأمة في إيمانها حيث قال سبحانه: ﴿ وَلاَ تَهِنُوا وَلاَ تَحْزَنُوا وَأَنْتُمُ الأَعْلَوْنَ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ ﴾ [آل عمران:١٣٩].

من أجل هذا سنبين حقيقة قصة السفياني وسنواصل - إن شاء الله ـ ذلك والله وحده من وراء القصد.



## بحاجة إلى الوظائف التالية



لا تقل الخبرة عن خمس سنوات في مجال الوظيفة المطلوبة.

ترسل السيرة الذاتية مرفقًا بها صورة شخصية حديثة والعنوان ورقم الهاتف وأقرب رقم هاتف آخر على

۳۰۰۹۹ الدمام الرمـز البــريدي ۳۱٤۸۸،



تكتب الوظيفة والتخصص على المظروف من الخارج.

