

• صاحية الامتياز • رئيس مجلس الإدارة محمد صفوت نور الدين في هذا العدد مجلة إسلامية ثقافية شهرية الافتتاحية : الشجرة المثمرة حديث الشبهر : ضرورة الوحدة وخطورة الفرقة باب التفسير : «سورة المحادلة» باب السنة : تحددير النبى الأمين من مسسابهة الكافرين المشرف العام كلمة التحرير : رئيس التحرير « دعم الفلسطينيين جريمة في نظر بوش وشارون» ١٦ د.جمسال المراكسبي علم بلا أدب .. جسد بلا روح» نظرات على الإجماع حسن الشافعي محمد ٢٤ عقاب الله ووعيده عمر بن الخطاب الحسيني ٢٦ يدعة الاحتفال بالمولد الثواب العظيم للتوحيد محمد أيمن الشبراوي ٢٨ بيان الأمانة العامة للمجلس الإسلامي العالمي للدعوة والإغاثة نعيم بن حماد وكتابه الفتن اللجنة العلمية الهجرة باقية على بن عبدالعزيز الشيل أقوال واعتقادات خاطئة واحة التوحيد زكرراح\_\_\_\_يتى أطفال المسلمين يقلم: حمال عبدالرحمن ٢٨ التبرج وخطره على المجتمع المسلم لماذا لأينصرنا الله ؟ جسمسال عسبسدالرحسمن أنصار السنة المحمدية وجهودها في نشر عقيدة السلف بين السنن والمبتدعات محمد بن عبدالسلام الشقدري الفتاوى مسجديعهرفات فتاوى ابن عثيمين تحذير الداعية من القصص الواهية صحح أحاديثك الاشتراك السنوى: الشيخ : فؤاد مخيمر..... ورحيل العلماء !! ١- في الداخل ١٥ جَنيها (بحوالة بريدية داخلية باسم مجلة التوحيد - على مكتب بريد أقرأ من مكتبة المركز العام حقيقة الشبر ومحاوره عابدين). حيطة السلف الصالح لحناب التوجيد ٢ - في الخارج ٢٠ دولاراً أو ٢٥ ريالا سعوديا أو ما من روائع الماضي «من خصائص الإسلام» بعادلها ترسل القيمة بحوالة بنكية أو شيك . على بنك أبو الوفا محمد درويش ٦٩ فيصل الإسلامي - فرع القاهرة - باسم مجلة التوحيد - أنصار السنة (حساب رقم / ١٩١٥٩٠).

مطابع الأهل التجارية قليوب مصر

المركز العام: القاهرة - ٨ شارع قوله - عابدين هاتف : ٢٩١٥٥٧٦ \_ ٢٥٤٥١

بقلم: الرئيس العام

د : جمال المراكبي

الرئيس العام ١٢

أسامة سليمان

متولى البراجيلي ٢١

مجدی عرفات ۳۰

د . طلعت زهران

أسامة العوضى

صلاح عبدالمعبود ٢

على حشيش

على الوصيفي

معاوية محمد هيكل

علاء خضر ٦٠

د . عبدالعظيم بدوى

0

9

۲.

44

34

34

37

4 .

22

20

27

01

04 ov

01

77

77

رئيس التحرير جمال سعد حاتم مدير التحرير الفنى حسبن عطاالقراط التحريصر السلام عليكم ۸ شارع قوله\_ عابدين-القاهرة T97701V: 5 كتبت في عدد ذي الحجة سنة ١٤٢١هـ فاكس : ۲۹۳۰۶۶۲ افتتاحية يعنوان «خطة تفصيلية لمدن قسمالتوزيع تربوية»، عرضت فيها خطة للتخلص من والاشتراكات: الطوق الغربى الذى يفرضه على بلاد T910207: 5 المسلمين، كان في الخطة منافع اقتصادية التوزيع الداخلى: واحتماعية وسياسية وأمنية، ويعد ستة أشهر وقعت أحداث الحادى عشر من مؤسسةالأهرام سيتمدر (أدلول)، أقصد الثالث والعشرين من جمادى الآخرة بالتقويم العربي الدقيق المظلوم، والدوم أعرض خطة تكميلية وفروع أنصار يعنوان : «الشحرة المثمرة» تحاويًا مع واقع المسلمين في حل مشكلاتهم، فهل نجد السنةالحمدية من آذان صاغدة وقلوب واعدة جتى نفلت من طوق العولمة حولنا، وهي خطة مستمدة من منظور إيماني ويمنهج تربوي ثمن النسخة: حُمل الله بها الأمن والإيمان في سائر الأركان، فهل من مُعلغ برفع الصوت. اقرأ مصرجنيه واحد ، السعودية ٦ أخى المقالين معًا وانظر حولك ترى عجبًا!! ربالات، الإمسارات، دراهم، والله المستعان. الكويت ٥٠٠ فلس، المغرب دولار أمريكي، الأردن ٥٠٠ فلس، الرئيس العام العراق ٥٠ فلسا، قطر ٦ ربالات، عمان نصف ريال عماني. a 1 - 21 المراسلات Mgtawheed@hotmail.com الرئيس العام Safwat noreldin@hotmail.com باسم المشرف العام رئيس التحرير Gshatem@hotmail.com



الزجبل الحمد لله وحده والصلاة والسلام على خير خلقه الزجبل محمد وآله وصحبه.

إن بلاد العرب وأرض الإسلام شاسعة، لكن الصحارى فيها ممتدة واسعة ليس فيها عمار يسكنون ولا زراع يغرسون ويفلحون، وعندهم بطالة في شبابهم ورجالهم عالية تجعلهم يلهثون على موائد الكافرين ويجرون إلى بلادهم من أجل فتات خبز يأكلونه أو من أجل الحصول على المال الذي ينفقونه في غير باب نافع أو استخدام مثمر يعود عليهم بالخير والبركات.

وإن الله سبحانه جعل أصل الثروات في أرض منبتة وهواء نقي وشـمس صـحـوة مشرقـة، وهذا مـا أوفـره في بلاد العـرب وأرض المسلمين.

وهذه مصر بلد الخيرات العريضة كانت المساحات التي يشغلها قدماء المصريين أيام الفراعنة الأولين أوسع مما يستخدمه الناس اليوم في القرن العشرين والواحد والعشرين، وشاهد ذلك أن الآثار باقية للفراعنة في أماكن بعيدة عن العمران اليوم، فلم تصل إليها أيدي البشر منذ شيدوها إلى اليوم، ولقد كُشف الكثير منها بعد كشف حجر رشيد الذي كُشف خلال الحملة الفرنسية.

والناظر إلى الصحراء الشاسعة عند نزول المطر عليها يرى النبات الأخضر وقد علا وجهها وكسى سطحها بما يدل على أنها أرض صالحة للزارعة قابلة للإنبات لو أراد الإنسان استغلالها والاستفادة من كنوزها التي أودعها الله تعالى فيها.

وإن الرقعة الواسعة من الصحراء الشاسعة يجري تحتها من المياه الجوفية مخزون عال يمكن الاستفادة منه واستثماره فضلاً عن الأمطار الموسمية التي تنزل في كل عام والتي تجعل الناس يستبشرون ويفرحون إذا رأوا المطر ويرحبون بنزوله فرحًا بنعم الله تعالى، فيصلون له ويدعونه يستسقون لينزل الله عليهم المطر.

وإن الله سبحانه جعل النباتات والحيوانات منها ما يعيش في البيئة الغنية بالماء، فمنها المغمور في الماء والطافي فوق سطحه، ومنها الصحراوي الذي يتحمل

يجاه العدد الثالث السنة الواحدة والثلاثون

CHANGER CONTRACTOR

الجفاف

أو يختزن الماء وقت وفرته أو يرسل جذوره في منطقة سطحية واسعة أو عميقة تصل إلى مكان الماء، والله هو الذي أعطى كل شيء خلقه ثم هدى.

وإن من النباتات ما يحتاج إلى ماء قليل ويتحمل الجفاف الطويل من ذلك النباتات الحولية النافعة كنبات الشعير، ومنها الأشجار المعمرة كالنخيل والزيتون ويمكن الجمع بين الحولي والمعمر في أرض واحدة متجاورة بل متداخلة تجعل في الصحراء الواسعة عندنا لمن يعمرها ويسكنها فلا تكون عرضة للغزاة الذين يجوبونها بغير مقاومة لخلوها من السكان والعمار، فيكون الأمن الغذائي والأمن الوطني.

فبدلاً من إرسال البشر يعملون في الخدمة والأعمال الوضيعة في بلاد الدنيا، وبدلاً من أن نستورد من غيرنا قمحًا أو دقيقًا وزيتًا أو حليبًا، فتلك صحراؤنا الواسعة نعمرها ونأكل من خيراتها ونعمر تلك البلاد، فلا يجد عدونا فينا لقمة سائغة له كلما أراد الهجوم علينا هجم بغير تردد.

وإن ذكرى حروب بورسعيد والسويس في سنة ٥٦، ٢٧، ٢٣ خير شاهد على ذلك، حيث سيناء الواسعة كان العدو يجوبها في دقائق ثم يعجز إذا دخل المدن عجزًا طويلاً ويشهد هزيمة نكراء.

لذا فيمكن للجهات الرسمية والشعبية أن تتعاون في إعمار الصحراء بالأشجار المثمرة والنباتات الاقتصادية من نباتات غذائية وطبية وزراعات مفيدة تقوم عليها الصناعات العديدة وتسن القواذين الميسرة لذلك ويستفاد من السواعد المفتولة المعطلة

وتستخدم العقول المفكرة ويستفاد من الوسائل العلمية الحديثة ونبتعد عن زحام المدن وضوضائها وهوائها الملوث فيكون العيش في أجواء صحية يتوفر فيها الثمار والطعام الذي يمثل الحماية من الكثير من الأمراض، فلا نزال نذكر أن الخبز في بيت الفلاح المصري إلى وقت قريب كان يمثل الغذاء والدواء معاً لأنه إما من الذرة المخلوطة مع الحلبة أو من القمح المخلوط مع المعير، والحديث عن الحلبة والشعير حديث من الغذاء والدواء معا ينقي الجسم من أخلاطه الفاسدة ويمده بالبنية السليمة. فلما مجرها الناس أصابتهم العلل الكثيرة والأمراض الفتاكة. وانظر «زاد المعاد» و«الطب النوى» عند مادة «حلبة وشعير».

زراعة النخيل والأشجار المثمرة

وقد أخرج أحمد في «مسنده» عن أنس قال: قـال النبي صلى اللَّه عليـه وسلم: «إن قـامت الساعة وفي يد أحدكم فسيلة فإن استطاع أن لا تقوم حتى يغرسها فليغرسها».

وفي البخاري ومسلم عن أنس رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «ما من مسلم يغرس غرسًا أو يزرع زرعًا فيأكل منه طير أو إنسان أو بهيمة إلا كان له به صدقة».

وأخرج مسلم عن جابر قال: دخل النبي صلى الله عليه وسلم على أم مبشر الأنصارية في نخل لها، فقال لها النبي صلى الله عليه وسلم: «مَن غرس هذا النخل أمسلم أم كافر؟». فقالت: بل مسلم، فقال: «ما من مسلم يغرس غرسًا إلا كان ما أكل منه له صدقة، وما سرق منه له صدقة وما أكل السبع منه فهو له صدقة، وما أكلت

(العدد الثالث السنة الواحدة والثلاثون ألوجه

فـهـو له صـدقـة، ولا يرزؤه أحـد إلا كـان له صدقة».

قال ابن حجر: في الحديث فضل الغرس والزرع والحض على عمارة الأرض ويستنبط منه اتخاذ الضيعة والقيام عليها، وفيه فساد قول من أنكر ذلك من المتزهدة.

وفي حديث مسلم أن الأجر يستمر ما دام الغرس أو الزرع مأكولاً منه ولو مات الزارع ولو انتقل الملك لغيره.

وليس في ذلك إباحة السرقة من الزرع، إنما إثبات الأجر للغارس لما سُرق منه مع بقاء الإثم ومشروعية إقامة الحد على السارق.

وقال عمر بن الخطاب لخزيمة بن ثابت: ما يمنعك أن تغرس أرضك؟ فقال له: أنا شيخ كبير أموت غدًا، فقال له عمر: أعزم عليك لتغرسنها، وقام عمر بن الخطاب يغرسها بيده مع خزيمة بن ثابت. وفي الأدب المفرد عن ابن عمرو قال: إن الرجل إذا عمل مع عماله في داره كان عاملاً من عمال الله عز وجل.

### بينالنخلةوالجرجير

إن الكشير من الناس اليوم نظروا إلى المكاسب السريعة، فاعتنوا بالمشروعات السياحية التي لا يعود نفعها إلا كما يعود نفع الخمر والميسر، كما قال تعالى: فيناألونك عن الخمر والميسر قُلْ فيهما إثْم كبيرُ ومَنَافعُ للنَّاسِ (البقرة: ٢١٩]، فسرعان ما تزول المنافع ويبقى الاثم الكبير، والله تعالى يقول: ﴿ فَاَمًا الزَّبَدُ فَيَذْهَبُ جُفَاء وَاَمًا ما يَنفعُ النَّاسَ فَيَمْكُثُ فِي الأَرْضِ ﴾ [الرعد: ١٧].

وإن الانهيارات الاقتصادية لشركات كبرى ومشروعات ضيخصة يسرجسع

إلى ذلك الزبد الذي بذهبه الله

جفاءً؛ لذا كان لزامًا على أصحاب الأموال عند إقامة مشروعاتهم أن ينظروا إلى ما ينفع الناس ويكون نفقة في مأكلهم ومشربهم وملبسهم ومسكنهم، وفوق ذلك فيما يربي أرواحهم ويعرفهم بربهم، فذلك في النفع الدنيوي والبدني، وهذا في النفع الأخروي والإيماني.

وفي نفع المحاصيل الحولية مثل القمح والذرة والشعير نفع كثير، لكن الزارع غالبًا ما يمتد عمره لينتفع بزرعه، أما الأشجار المعمرة كالزيتون فيمتد نفعها، وكثيرًا ما تبقى بعد موت صاحبها، والنخل في ذلك أكثر فتتوارثه الأجيال، حتى أن الأحفاد يأكلون من نخل يغرسه الأجداد، بل أبناء الأحفاد يأكلون من تمر غرسه أباد الأجداد فيمتد النفع بعد موت العبد طويلاً.

هذه خطة إيمانية أمنية اقتصادية اجتماعية صحيحة شرعية أعرضها لعلها أن تجد قبولاً لدى منفذين ومسئولين، وهي متعددة الأغراض، عظيمة الفوائد تجلب المال وتدفع العدو وتنفي البطالة وتزيد الإنتاج وتعين المنادين بمقاطعة الصهاينة والأمريكان وتوفر السلع وتدفع سوق المال وتعمر الأرض وتكثر الخير، وتربط الناس بربهم الذي ينبت لهم أرضهم وينزل عليهم المطر، وتصح بها أبدانهم وتعالج أمراضهم ويصح الهواء وتتنقى الأجواء وينال الإنسان الغارس الأجر ولو بعد موته حيث ينقطع العمل ويسهل الفصل في القضايا.

وأمل أن تجــد هذه الخطة أهل رشــد يخرجونها إلى حيز التنفيذ، حبًا لوطنهم وطاعة لربهم.

والله من وراء القصد.

٤) ( الوجر العدد الثالث السنة الواحدة والثلاثون )



عجيب أمر المسلمين؛ رغم أنهم أمة التوحيد التي توحد الله، وترفع راية لا إله إلا الله، رغم أنهم أمــة الإسـلام والإسـلام هو الاسـتسلام لأمر الله محفوظ نتلوه غضًا طريًا، وسنة النبي وهديه محفوظ في الصحاح تحريف، ورغم أن الله وعد هذه الأمة الا أن الأمة المسلمة أبت أن تأخذ كل هذه المعطيات، وبقحيت تقبع في ذيل القائمة في عالم تتقدم فيه الأمم بالعلم والحضارة.

مــا الذي أودى بالأمــة المسلمــة إلى هذا التردي فى هذه الهاوية السحيقة؟!

لا شك أنه التفريط والتضييع لما ينبغي للأمة أن تعتصم به وأن تعض عليه بالنواجذ.

لقد فرطت الأمة في عوامل النصر والتمكين الذي أراده الله عز وجل لها فكان هذا شانها، وأصابها من الضعف والخور ما أصابها فانتقلت من فضيلة: ﴿ كُنْتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ وَتُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ ﴾ [آل عمران: ١١٠] إلى هاوية ورذيلة، ﴿ إِن تُطِيعُواْ فَرِيقًا مَّنَ الَّذِينَ أُوتُواْ الْكِتَابَ يَرُدُوكُم بَعْدَ إِيمَانِكُمْ حَافِرِينَ. وَكَيْفَ تَكْفُرُونَ وَأَنْتُمْ تُتْلَى عَلَيْكُمْ آيَاتُ اللَّهِ وَفِيكُمْ رَسُولُهُ وَمَن يَعْتَمِم بِاللَّهِ فَقَدْ هُئِيَ إِلَى صِرَاطٍ

بقلم د. جمال المراكبي

مُسْتَقَيم ﴾ [آل عمران: ١٠١، ١٠١].

وتحققت فيها نبوءة النبي الخاتم ﷺ: «يوشك أن تداعى عليكم الأمم كما تداعى الأكلة إلى قصعتها». فقالوا: أمن قلة نحن يومئذ يا رسول الله؟ فقال: «بل أنتم يومئذ كثير، ولكنكم غثاءً كغثاء السيل، ولينزعن الله عن صدور عدوكم المهابة منكم، وليقذفن في قلوبكم الوهن». فقال قائل: وما الوهن با رسول الله؟ قال: «حب الدنيا وكراهية الموت». [أبو داود (٤٢٩٧) وأحمد، وصححه الألباني]. «وتفترق أمتى على ثلاث وسبعين فرقة كلها في النار إلا واحدة». قيل: ومن هي يا رسول الله؟ قال: «الجماعة». وفى رواية: «من كان على مثل ما أنا عليه اليوم وأصحابي» [صحيح]. «إنه لم يكن نبي قبلي إلا كان حقًّا عليه أن يدل أمته على خير ما يعلمه لهم، وينذرهم شير ما يعلمه لهم، وإن أمتكم هذه جُعل عافيتُها في أولها، وسيصيب آخرها بلاء وأمور تنكرونها، وتجىء فتنة فيرقق بعضها بعضًا، وتجىء الفتنة فيقول المؤمن: هذه مهلكتي ثم تنكشف وتجيء الفتنة فيقول المؤمن: هذه هذه، فمن أحب أن يزحزح عن النار ويدخل الجنة فلتأته منيته وهو يؤمن بالله واليوم الأخر، وليأت إلى الناس الذي يحب أن يؤتى إليه». «لتتبعن سنن من كان قبلكم حذو القُدَّة بالقذة، إن شبرًا فشبر، وإن ذراعًا فذراع، حتى لو دخلوا جحر ضب لدخلتموه». قلنا: يا رسول الله، اليهود والنصارى: قال: «فمن؟» رواه مسلم

العدد الثالث السنة الواحدة والثلاثون

.(7779)

هكذا يحث النبي ﷺ الأمة على الاجتماع ونبذ الفرقة، ويبين أن الفرقة سبب للبلاء والفتنة، ويبين كذلك أن الأمة ستسير على منهاج وسنن من كان قبلها من اليهود والنصارى في كل ضلالاتهم، ولولا حفظ الله لكتابه، وتوفيقه لطائفة من الأمة تعتصم بالحق وتعض عليه بالنواجذ لضاع الإسلام والمسلمون في زمن الغربة، فطوبى للغرباء.

لقد حذر الله المؤمنين من التفريط والتضييع، وأمرهم بالاعتصام بالله وبحبله والاحتماع وعدم التفرق، وأمرهم بتقوى الله، وذكرهم بنعمته عليهم حيث جمعهم على الهدى معد الفرقة والضلال، قال تعالى: ﴿ مَا أَنُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ اتَّقُواْ اللَّهَ حَقَّ تُقَاتِهِ وَلاَ تَمُوتُنَّ إِلاَّ وَأَنتُم مُسْلِمُونَ. وَاعْتَصِمُواْ بِحَبْلِ اللَّهِ حَمَدٍ عَا وَلاَ تَفَرَّقُواْ وَاذْكُرُواْ نِعْمَةَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ كُنتُمْ أَعْدَاء فَأَلَّفَ بَيْنَ قُلُوبِكُمْ فَأَصْبَحْتُم بِنِعْمَتِهِ إِخْوَانًا وَكُنتُمْ عَلَىَ شَفًّا حُفْرَةٍ مِّنَ النَّارِ فَأَنقَذَكُم مِّنَّهَا كَذَلِكَ نُبَيِّنُ اللَّهُ لَكُمْ آيَاتِهِ لَعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ. وَلْتَكُن مَنكُمْ أَمَّةً بَدْعُونَ إِلَى الْخَبْرِ وَبَأَمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكَرِ وَأُوْلَـ بِّكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ. وَلاَ تَكُونُواْ كَالَذِينَ تَفَرَقُواْ وَاخْتُلُفُواْ مِن بَعْدِ مَا جَاءهُمُ الْبَيِّنَاتُ وَأُوْلَئِكَ لَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ [آل عمران: ١٠٢- ١٠٠]، منه، (جمعتماء والعلماء

### يف آفة الأمة (() بيلد الله نال

إن آفة هذه الأمة في التفرق والاختلاف، والتفريط في حقوق الله عز وجل وفي دينه وشرعه والتفريط في هدي رسول الله ﷺ وهدي الخلفاء الراشدين المهدين من بعده، وإن عافيتها في الاعتصام بالله وبكتابه وسنة نبيه ﷺ، وهدي خير القرون من سلف هذه الأمة.

– وأعظم أسباب التفرق والاختلاف التي تودي بهذه الأمة تكمن في متابعة أهل الكتاب من اليهود والنصارى والسير على دربهم، ومتابعتهم تعني نبذ الحق الذي أنزله الله على نبيه ﷺ وجعل فيه العصمة من الضلالة وجعل

### فيه العز والنصر والتمكين.

## حرص النبي ﷺ على الاجتماع

لقد جمع الإسلام بين طوائف البشير على أساس أخوة الدين، فالمسلم أخو المسلم لا يظلمه ولا يسلمه، والمسلم للمسلم كالبنيان يشد بعضه بعضيًا، ولا فضل لعربي على أعجمي إلا دالتقوى، فوجدنا سلمان الفارسي وصهيبًا الرومى وبلالأ الحبشى وعبد الله بن سلام وكعبًا القرظى قد صهرهم الإيمان مع إخوانهم المؤمنين من المهاجرين والأنصار، فكانوا نواة للمجتمع المسلم وللدولة المجاهدة في سبيل الله، وظهر حلبًا حرص النبي ﷺ على وحدتهم في سفرهم وإقامتهم وفي كل منزل بنزلونه؛ فقد كان المسلمون إذا نزلوا منزلاً تفرقوا في الشعاب والأودية، فحذرهم النبي ﷺ قائلاً: «إن تفرقكم في هذه الشعاب والأودية إنما ذلكم من الشيطان». فكانوا إذا نزلوا منزلاً انضم بعضهم إلى بعض حستى يُقال: لو بُسط عليهم ثوب لعمهم. [«صحيح أبي داود» (٢٢٨٨)].

وكان ﷺ إذا دخل المسجد فرآهم حلقًا كثيرة يقـول لهم: «ما لي أراكم عـزين» أي مـتـفـرقين مشتتين. [مسلم (ح٤٣٠)، وأبو داود (٤٨٣٣)]. قال الأعمش: كانه ﷺ يحب الجماعة. [أبو داود (٤٨٢٤)].

### الوحدة قوة .. والفرقة ضعف (!

إن الوحدة ضرورة واجبة يفرضها العقل، والفرقة داء قاتل، فالوحدة قوة، والفرقة ضعف، الوحدة أمان، والفرقة هلاك، فما بالنا والقرآن الكريم يحث على الوحدة ويحذر من الفرقة، لا شك أننا جميعًا مسئولون عن هذا التخاذل، وهذه الفرقة، خاصة أصحاب الولايات من الحكام، والعلماء وهم أولوا الأمر المتبوعون، فالناس تبع لأمرائهم وعلمائهم.

لماذا نصرص على التفرق والمنهاج واحد وواضح؛ لماذا نصرص على البدعة ونهون من أمر السنة؛ لماذا نصرص على متابعة أعدائنا

الحجام العدد الثالث السنة الواحدة و الثلاثون

(1)

ونتحلل من متابعة نبينا ﷺ وسلفنا الصالح؟

نحن جميعًا مأمورون بالتمسك بحبل الله المتين، بالعروة الوثقى لا انفصام لها، بكتاب ربنا عز وجل وسنة نبينا ﷺ بلزوم جماعة المسلمين، فإن دعوتهم تُحيط بهم من ورائهم.

نحن مطالبون بأن نتعلم من ماضينا حتى نعمل لحاضرنا ومستقبلنا بأن نلجأ إلى الله تعالى، طالبين منه سبحانه أن يمن علينا بالتألف والتأزر، وأن يجنبنا العداوة والبغضاء كما فعل بأسلافنا، قال تعالى: ﴿ وَاذْكُرُواْ نِعْمَةً اللَّه عَلَيْكُمْ إِذْ كُنتُمْ أَعْدَاء فَائَفَ بَيْنَ قُلُوبِكُمْ فَأَصَبَحْتُم بِنِعْمَتِهِ إِخْوَانًا وَكُنتُمْ عَلَى شَفًا حُقُرَة مَنَ النَّار فَأَنَقَذَكُم مَنَّهَا كَذَلِكَ يُبَيِّنُ اللَّهُ لَكُمْ آيَاتِهِ لَعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ ﴾ [آل عمران: ١٠٣].

فإن أراد بنا أعداؤنا كيداً فإن حسبنا الله الذي قال لنبيه ﷺ: ﴿وَإِن يُرِيدُواْ أَن يَخْدَعُوكَ فَــانَّ حَــسْـبَكَ اللَّهُ هُوَ الَّذِيَ أَيَّدَكَ بِنَصْـرِهِ وَبِالْمُؤْمِنِينَ. وَأَلَّفَ بَيْنَ قُلُوبِهِمْ لَوْ أَنفَقْتَ مَا فِي الأَرْض جَمِيعًا مَا أَلَّفَتْ بَيْنَ قُلُوبِهِمْ وَلَكِنَ اللَّهُ أَلَفَ بَيْنَهُمْ إِنَّهُ عَزِيزُ حَكِيمٌ ﴾ [الأنفال: ٦٢، ٦٣].

نحن جميعًا مطالبون بأن نأخذ بأسباب الوحدة، وأن نعمل على نبذ الفرقة، ولن نجد مثل الأقصى قبلتنا الأولى ومسرى نبينا لنتوحد في سبيل الذود عنه، ولنجعل ذلك هدفًا ننبذ لأجله الفرقة والاختلاف، وقد حذرنا ربنا منها فقال: ﴿وَلاَ تَكُونُوا مِنَ الْمُسْرِكِينَ. مِنَ الَّذِينَ فَرَحُونَ ﴾ [الروم: ٣١، ٣٢].

ولنذكر وصية نبينا ﷺ: «إن الله يرضى لكم ثلاثًا ويكره لكم ثلاثًا، يرضى لكم أن تعبدوه ولا تشركوا به شيئًا، وأن تعتصموا بحبل الله جميعًا ولا تفرقوا، وأن تناصحوا من ولًى الله أمركم، ويكره لكم قيل وقال، وإضاعة المال، وكثرة السؤال». [شرح السنة (١٠١/١)، ومسلم (-١٧١٥)، وأحمد].

وقوله ﷺ: «ثلاث لا يغل عليهن قلب مسلم:

إخلاص العمل لله، والنصيحة للمسلمين، ولزوم جماعتهم، فإن دعوتهم تحيط من ورائهم». [الترمذي (٢٦٥٩)، وقال: حسن صحيح، ابن ماجه في المقدمة (٢٣٢)].

### أمة تركت النفير

لقد كان من أهم أسباب ضعف الأمة وتخاذلها وتفرقها أنها تركت الجهاد في سبيل الله وهو مصدر رزق الأمة وعزها ورقيها، وذروة سنام الإسلام. قال رسول الله ته: «تُصِرْتُ بالرعب مسيرة شهر». وقال: «وجُعل رزقي تحت ظل رمحي». وقال: «رأس الأمر الإسلام، وعموده الصلاة، وذروة سنامه الجهاد في سبيل الله». [الترمذي وأحمد].

لقد حذر الله المؤمنين من الركون إلى الدنيا وزينتها، وترك النفير والجهاد في سبيل الله، وتوعدهم إن هم فعلوا ذلك بالعذاب الأليم في الدنيا والآخرة، فقال سبحانه: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ امْتُوْا مَا نَكُمُ إِذَا قِبِلَ لَكُمُ انفِرُواْ فِي سَبيل اللَّهِ التَّقَلْتُمْ إِلَى الأَرْضِ أَرَضِيتُم بِالْحَيَاةِ الدُّنْيَا مِنَ الآخرةِ فَمَا مَتَاعُ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا فِي الآخرةِ إِلاً قَلِيلٌ إِلاً تَنفِرُواْ يُعَدَّبُكُمُ عَذَابًا أَلِيماً وَيَسْتَبُدِلْ قَوْمًا غَيْرَكُمْ وَلاَ تَضُرُوهُ شَيْئًا وَاللَّهُ عَلَى كُلُ

وها هي الأمة المسلمة قد تركت النفير، وأعرضت عن الجهاد في سبيل الله، فألبسها الله ثوب الذل بعد العز والتمكين، وسلط عليها أعداءها يتكالبون عليها ويستنزفون ثرواتها ولكن تبقى البشارة في الآيات مع التحذير في قوله تعالى: ﴿ إِلاَ تَنصُرُوهُ فَقَدْ نَصَرَهُ اللَّهُ إِذَ الَّذُي تَقُولُ لِصَاحِبِهِ لاَ تَحْرَنُ إِنَّ اللَّهُ مَعَنَا فَانزَلَ اللَّهُ سَكينَتَهُ عَلَيْهُ وَأَيْدَهُ بِجُنُود لَمْ تَرَوْهَا وَجَعَلَ كَلْمَةَ الَّذِينَ كَفَرُواْ السُّقْلَى وَكَلِمَةُ اللَّهِ هِيَ الْعُلْيَا وَاللَّهُ عَزِيزُ حَكِيمُ ﴾ [التوبة: ٤].

فإذا تخلفت الأمة عن نصرة الدين، وعن نصرة النبي ﷺ بإعلاء هديه ومنهاجه، وعن الجهاد في سبيل الله، فإن الله يحذرها: ﴿ إِلاَّ

العدد الثالث السنة الواحدة والثلاثون ألوجيه

تَنفِرُواْ يُعَذَّبُكُمْ عَذَابًا ٱلِيمًا وَيَسَتَبَدِلْ قَوْمًا غَيْرَكُمْ ﴾، ويبشر الله تعالى المؤمنين بنصرة دينه ونصرة نبيه ويدعوهم إلى النفير والجهاد في سبيله، في قوانفُسكُمْ في سبيل الله ذَلكُمْ وَجَاهدُواْ بِأَمُوالِكُمْ وَأَنفُسكُمْ في سبيل اللهِ ذَلكُمْ حَيْرٌ لَكُمْ إِنَ كُنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ [التوبة: ٤١]، فيحث على الجهاد ويدعو إليه بعد أن حذر من تركه والإعراض عنه.

# الجهاد طريق التمكين !!

لقد كان المسلمون الأوائل يتحرقون شوقًا للجهاد في سيدل الله، حتى أذن الله تعالى لهم في الجهاد، وأخيرهم أنه سيحانه يتولى الدفاع عن المؤمنان، وأنه سيمكن لهم في الأرض ليقيموا الصلاة ويؤتوا الزكاة وبأمروا بالمعروف، فأنزل الله تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهَ بُدَافِعُ عَن الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّ اللَّهَ لاَ يُحِبُّ كُلَّ خَوَّان كَفُورٍ. أَذِنَّ لِلَّذِينَ يُقَاتَلُونَ بِأَنَّهُمْ ظُلِمُ وا وَإِنَّ اللَّهُ عَلَى نَصْرِهِمْ لَقَدِينٌ. الَّذِينَ أُخْرِجُوا مِن دِيَارِهِمْ بِغَيْرِ حَقٍّ إِلاَ أَن بَقُولُوا رَبُّنَا اللَّهُ وَلَوْلاَ دَفْعُ اللَّهِ النَّاسَ بَعْضَنَهُم بِبَعْضٍ لَهُدِّمَتْ صَوَامِعُ وَبِيَعُ وَصَلَوَاتُ ومَسَاحِدُ يُذْكَرُ فَبِهَا اسْمُ اللَّهِ كَثِيرًا ولَيَنصُرَنَّ اللَّهُ مَن يَنصبُرُهُ إِنَّ اللَّهَ لَقَوِيٍّ عَزِيزً. الَّذِينَ إِن مُكَنَّاهُمْ فِي الأَرْضَ أَقَامُوا الصَّلَاةَ وَآتَوُا الزُّكَاةَ وَأَمَرُوا بِالْمَعْرُوفَ وَنَهَوْا عَنِ الْمُنكَرِ وَلِلَّهِ عَاقَبَةُ الأمور ﴾ [الحج: ٣٨- ٤١].

فجعل سبحانه النصر والتمكين للمؤمنين بعد أن كانوا مستضعفين ليقيموا الدين ويحققوا العدل وينصروا دين الله.

وأمر الله تعالى نبيه ﷺ أن يخبر المؤمنين؛ أنه سيمدهم بمدد من الملائكة، بشرط أن يتقوا الله عز وجل، وأن يصبروا عند لقاء عدوهم، قال قاتَقُواْ اللهُ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ. إِذْ تَقُولُ لِلْمُؤْمِنِينَ أَلَن يَخْفِيكُمْ أَن يُمِدُكُمْ رَبُّكُم بِقَالَاتَهِ الأَف مَنَ الْمَالاَئِكَة مُنْزَلِينَ. بَلَى إِن تَصْبُرُواْ وَتَتَقُوا وَيَأْتُوكُم مَن فَوْرِهِمْ هَذَا يُمْدِبْكُمْ رَبُكُم بِحَمْسَة الاف مِنَ الْمَالاَئِكَة مُسَوَّمِينَ. وَمَا جَعَلَهُ اللهُ إِلاً

بُسُرى لَكُمْ وَلِتَطْمَئِنَ قُلُوبُكُم بِهِ وَمَا النَّصْرُ إِلاَّ مِنْ عِندِ اللَّهِ الْعَنزِيزِ الْحَكِيمِ ﴾ [آل عـمـران: ١٣٣– ١٢٦].

فالواجب على المؤمنين توحيد الصف، والاعتصام بالله وبدينه والجهاد في سبيله والثبات عند لقاء العدو وطاعة الله ورسوله وذكر الله كثيرًا، والصبر على طاعته والصبر عند اللقاء، والإكثار من الدعاء بالنصر والثبات، ونصرة دين الله عز وجل، قال تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا لَقِيتُمْ فَئِتَةً فَاتَّبُتُواْ وَاذْكُرُواْ اللَّه تَنَازَعُواْ فَتَفْسَلُواْ وَتَذْهَبَ رِيحُكُمْ وَاصْبِرُواْ إِنَّ اللَّهُ مَعَ الصَّابِرِينَ ﴾ [الأنفال: ٥٤، ٤٦].

وفي الختام نذكر بقول الله تعالى: ﴿ بَا أَنُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا هَلْ أَدُلُّكُمْ عَلَى تِجَارَةٍ تُنجِيكُم مِّنْ عَذَابِ أَلِيمٍ. تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَتُجَاهِدُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهُ بِأَمْوَالِكُمْ وَأَنفُسِكُمْ ذَلِكُمْ خَيْرُ لَّكُمْ إِن كُنتُمْ تَعْلَمُونَ. يَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَيُدْخِلْكُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِن تَحْتِهَا الأَنْهَارُ وَمَسَاكِنَ طَيِّبَةً فِي جَنَّاتِ عَدْن ذَلِكَ الْفَوْرُ الْعَظِيمُ. وَأَخْرَى تُحِبُّونَهَا نَصْئرُ مِّنَ اللَّهِ وَفَتْحٌ قَرِيبٌ وَبَشَئِّرِ الْمُؤْمِنِينَ. يَا أَنُّهَا الَّذِينَ أَمَنُوا كُونوا أَنصَارَ اللَّهِ ﴾ [الصف: ١٠- ١٤]. وبقول الله تعالى: ﴿ وَكَأَيِّن مِّن نَّبِيَّ قَاتَلَ مَعَهُ رِبِّئُونَ كَثِيرُ فَمَا وَهَنُواْ لِمَا أَصَابَهُمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَمَا صَعَفُواْ وَمَا اسْتَكَانُواْ وَاللَّهُ يُحِبُّ الصَّابِرِينَ ١٤٦ وَمَا كَانَ قَوْلَهُمْ إِلاَّ أَن قَالُواْ رِبُّنَا اغْـفِـرْ لَنَا ذُنُوبَنَا وَإِسْـرَافَنَا فِي أَمْـرِنَا وَتَبَتّ أَقْدَامَنًا وانصُرْنًا عَلَى الْقَوْمِ الْكَافِرِينَ ١٤٧ فَاتَاهُمُ اللَّهُ ثَوَابَ الدُّنْيَا وَحُسْنَ ثَوَابِ الآخِرَةِ وَاللَّهُ بُحِبُّ الْمُحْسِنِينَ ﴾ [آل عمران: ١٤٦- ١٤٨]. وأخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

أوجاه العدد الثالث السنة الواحدة والثلاثون

 $(\Lambda)$ 

الدلقة الأخيرة إِنَّا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا نَاجَبْ ثِثُمُ الرُّسُولَ فَقَدِّمُوا بَيْنَ يَدَىْ نَجْوَاكُمْ صَدَقَةً ذَلِكَ خَبْرُ لُكُمْ وَأَطْهَرُ فَإِن لَّمْ تَجِدُوا فَإِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ. أَأَسْفَقْتُمْ أَن تُقَدِّمُوا بَيْنَ يَدَىْ نَجْوَاكُمْ صَدَقَاتٍ فَإِذْ لَمْ تَفْعَلُوا وَتَابَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ فَأَقِيمُوا الصَّلاَةَ وَآتُوا الزُّكَاةَ وَأَطْبِعُوا اللَّهُ وَرَسُولَهُ وَاللَّهُ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ. أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ (S) تَوَلُّوا قَوْمًا غَضِبَ اللَّهُ عَلَيْهِم مَّا هُم مَّنكُمْ وَلاَ مِنْهُمْ وَيَحْلِفُونَ عَلَى الْكَذِبِ وَهُمْ يَعْلَمُونَ. أَعَدُ اللَّهُ لَهُمْ عَذَابًا NON SKI شَدِيدًا إِنَّهُمْ سَاء مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ. اتَّخَذُوا أَيْمَانَهُمْ جُنَّةً فَصَدُّوا عَن سَبِيلِ اللَّهِ فَلَهُمْ عَذَابٌ مُّهِينٌ. لَن تُغْنِيَ عَنْهُمْ أَمْ وَالْهُمْ وَلاَ أَوْلاَدُهُم مِّنَ اللَّهِ شَـ يُــلَّا أَوْلَئِكَ أَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ. يَوْمَ يَبْعَثُهُمُ اللَّهُ جَمِيعًا فَيَحْلِفُونَ لَهُ كَمَا بَحْلِفُونَ لَكُمْ وَبَحْسَنُونَ أَنَّهُمْ 2 عَلَى شَنَّعِ أَلاَ إِنَّهُمْ هُمُ الْكَاذِبُونَ. اسْتَحْوَذَ عَلَبْ هِمُ السُّيْطَانُ فَأَنسنَاهُمْ ذِكْرَ اللَّهِ أَوْلَئِكَ حِزْبُ السُّيْطَانِ أَلاَ إِنَّ حِزْبَ الشَّيْطَانِ هُمُ الْخَاسِرُونَ. إِنَّ الَّذِينَ يُحَادُونَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ أُوْلَئِكَ فِي الأَذَلِّينَ. كَتَبَ اللَّهُ لأَغْلِنَنُ أَنَا وَرُسْلِي إِنَّ اللَّهَ قَوِيٌّ عَزِيزٌ. لاَ تَجِدُ قَوْمًا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ يُوَادُونَ مَنْ حَادٌ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَلَوْ كَانُوا آبَاءهُمْ أَوْ أَبْنَاءهُمْ أَوْ إِخْوَانَهُمْ أَوْ عَشِيرَتَهُمْ أُوْلَئِكَ حَتَبَ فِي قُلُوبِهِمُ الإِيمَانَ وَأَيَّدَهُم بِرُوحٍ مَنْهُ وَيُدْخِلُهُمْ جَنَّاتٍ تَجْرى مِن تَحْتِهَا الأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُبُوا عَنْهُ أَوْلَئِكَ حِزْبُ اللَّهِ أَلاَ إِنَّ حِزْبَ اللهِ هُمُ الْمُقْلِحُونَ ﴾ [المجادلة: ١٢- ٢٢].

بقلم الدكتور عبد العظيم بدوي

## تفسيرالآيات

كان رسـولُ الله ﷺ أحتَ إلى أصحابه من كلّ شيء، وكانوا لحشهم إياه يحشون الجلوس معه، بل والخلوة به، وربما طلب منه أحدهم الخلوة ليناجبه في أمر ليس بذاك، وكان عله أشد الناس تواضعًا، وأكثرهم حداءً، فكان لا درد سائلاً، وكان ذلك يشقّ عليه، فأراد الله أنْ يخفِّفَ عنه فأمرَ عباده المؤمنين إذا أراد أحدهم أن يناجى رسول الله ﷺ أن يقدم بين يدى ذلك صدقة تطهره وتزكمه، وتؤهله لأن يصلح لهذا المقام، فقال: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا نَاحَـتُتُمُ الرُّسُولَ فَحَدَّمُ وا بَدْنَ بَدَىْ نَجْوَاكُمْ صَدَقَةً ذَلِكَ خَبْرُ لَّكُمْ وأَطْهَرُ ﴾، فلما حصل المقصود من التخفيف عن النبي عله، وعلموا أن رسول الله ﷺ وقتُه ليس كوقت غيره، فتاديوا معه، وخففوا مما بشقّ عليه من النجوى، خفف الله عنهم فقال: ﴿ فَإِن لَّمْ تَحِدُوا فَإِنَّ اللَّهَ غَفُورُ رُحِيمُ ﴾، فكان الأمرُ بالصدقة بين يدى مناجاة الرسول 🛎 للقادر عليها، ثم قال تعالى: ﴿ ٱأَشْفَقْتُمْ أَن تُقَدِّمُوا بَيْنَ يَدَيْ نَحْوَ اكُمْ صَدَقَاتٍ ﴾ أي: أخفتم من استمرار هذا الحكم علىكم؟ ﴿ فَإِذْ لَمْ تَفْعَلُوا وَتَابَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ فَأَقِيمُوا الصَّارَةَ وَآتُوا

### Upload by: altawhedmag.com

العدد الثالث السنة الواحدة والثلاثون

الزَّحَاةَ وَأَطِيعُوا اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَ اللَّهُ خَسِرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾. وقد قدل إنه لم معملْ مهذه الآمة قبل نسخها سوى علىّ بن أبى طالب. عن محاهد قال: نُهوا عن مناحاة النبي ﷺ حتى يتصدقوا، فلم يناجه إلاً على ابن أبي طالب، قدم دينارًا صدقةً تصدق به ثم ناجى النبي ﷺ فساله عن عَشْر خصال، ثم أنزلت الرخصة، ثم فضبح الله المنافقين، وهتك أستارهم، وكشف أسرارهم، فقال: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ تَوَلَّوْا قَوْمًا غَضِبَ اللَّهُ عَلَنْهم مَّا هُم مَنْكُمْ وَلاَ مِنْهُمْ وَيَحْلِفُونَ عَلَى الْكَذِبِ وَهُمْ بَعْلَمُ وِنَ ﴾، فالذين غَضب الله عليهم هم اليهود، والذين تولوهم هم المنافقون، ودوضح ذلك قولُه تعالى: ﴿ أَلَمْ تَر إِلَى الَّذِينَ نَافَةُ وا تَقُولُونَ لإخْوَانِهِمُ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْل الْكِتَابِ لَئِنْ أُخْرِجْتُمْ لَنَخْرُجَنَّ مَعَكُمْ ﴾ [الحشير: ١١]، وقوله تعالى: ﴿ وَمَنَ النَّاسِ مَن بَقُولُ آمَنًا باللَّهِ وَبَالْبَوْمِ الآخِرِ وَمَا هُم بِمُؤْمِنِينَ ﴾ [البقرة: ٨] إلى أن قال: ﴿ وَإِذَا لَقُوا الَّذِينَ آمَنُو أَ قَالُو أَ آمَنَّا وَإِذَا خَلَوْ أَ إِلَى شَيَاطِينِهِمْ قَالُواْ إِنَّا مَعَكُمْ إِنَّمَا نَحْنُ مُسْتَهْزِءُونَ ﴾ [البقرة: ١٤]. وهؤلاء المنافقون ﴿ مُسْذَنْدُ بِنَ مَنْنَ ذَلِكَ لَا إِلَى هَـــ وَلا إلَـى هَـــ وَلا عِهُ [النساء: ١٤٣]، ﴿ مَا هُم مَنكُمْ ﴾ معشر المؤمنين، ﴿وَلا منْهُمْ ﴾ أى من اليه ود الذين

بابالتفسيب

تولّوهم، فالدهود قد أعلنوا الكفر، والمؤمنون أمنوا ظاهرًا وباطنًا، وهؤلاء المنافقون أظهروا الإيمان وأبطنوا الكفر، فليسوا من هؤلاء، ولا من هؤلاء، ومعنى قوله تعالى: ﴿ وَنَحْلَفُ وِنَ عَلَى الْكَذِبِ وَهُمْ نَعْلَمُونَ ﴾. أي: يحلقون بالله لرسول الله والمؤمنين أنهم مــقمنون، وهم في أنفسهم يعلمون أنهم كاذبون، وهذه هى الدمين الغموس، التي بغمس صاحبها في نار جهنم، لأنها تدل على استهانته بالله عز وجل، حيث حلّفَ به كاذبًا وهو معلم، ولذا قال تعالى: ﴿ أَعَدُّ اللَّهُ لَهُمْ عَذَابًا شَدِيدًا إِنَّهُمْ سَاء مَا كَانُوا بَعْمَلُونَ ﴾ وأيَّ عـمل أسوأ من الذفاق، ولذا كان المنافقون في الدرك الأسفل من النار؛ لأنَّ النفاق أسبوأ من الكفر الصبريح، ﴿ اتَّخَذُوا أَبْمَانَهُمْ جُنَّةً فَصَدُّوا عَن سَمد عل الله ﴾ أي اتَّقوا بأبمانهم الكاذبة، فظنَّ كشيرُ ممن لا يعرف حقيقتهم صيدقهم فاغتربهم، فصدوه عن سبيل الله، ﴿ فَلَهُمْ عَذَاتٌ مُّهِينٌ ﴾ لا متحدهم منه مال ولا ولد، ﴿ لَن تُغْنى عَنْهُمْ أَمْ وَالْهُمْ وَلاَ أَوْلاَدُهُم مِّنَ اللَّه شَــنْــتَّا أُوْلَـٰئَكَ أصبحاب النارهم فيها خَالدُونَ ﴾، ثم قال تعالى مبينًا ما سعثون عليه من النفاق، فيحلفون له كما يحلفون لكم ويحسبون أنهم على شيء، لقد رأوا أن النفاق والأيمان الكاذبة

نَفَعتهم في الدنيا، فعصمتْ أموالهم ودماءَهم، فظنُّوا أنها أيضًا نافعتهم في الأخرة، فحلفوا لله كما كانوا يحلفون للمؤمنين، والله قد أحاط مكل شىء علمًا، ﴿ بَعْلَمُ مَا فِي السَّمَاوَات وَالأَرْضِ وَنَعْلَمُ مَا تُسِرُونَ وَمَا تُعْلِنُونَ وَاللَّهُ عَلِيمُ بذات الصُّدُور ﴾، فما خفي من أمر المنافقين على المؤمنين في الدنيا لم يكن خافيًا على الله، ولن يخفى عليه في الأخرة يوم يبعثهم، ولذا قال منكرًا عليهم حُسب سانهم: ﴿ أَلاَ إِنَّهُمْ هُمُ الْكَاذِبُونَ ﴾، ثم قال تعالى: ﴿ اسْتَحْوَذَ عَلَنْ هِمُ الشَّنْطَانُ فَأَنسَاهُمْ ذِكْرَ اللَّهِ ﴾، فالغفلة عن ذكر الله من استحواذ الشيطان، فعلى المسلم أن تُكْثر من ذكر الله، كما قال تعالى: ﴿ بَا أَنُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اذْكُرُوا اللَّهُ ذِكْرًا كَثِيرًا. وَسَتَحُوهُ بُكْرَةً وأصبالاً ﴾ [الأحزاب: ٤١، ٤٢]. قال ﷺ: «ما من ثلاثة في قرية أو بادية لا تقام فيهم الصلاة إلا استحوذ عليهم الشيطان» [حسسن، رواه أبو داود (۲۵۰/۰۶۳، ٢/٢٥١)، والنسائي (٢/٢٠١). ﴿ اسْتَحْوَذَ عَلَبْ هِمُ

الشَّيْطَانُ فَأَنسَاهُمْ ذِكْرَ اللَّهُ أَوْلَئِكَ حِـزْبُ الشَّـيْطَانِ أَلاَ إِنَّ حِـــزْبَ الشَّــيْطَانِ هُمُ الْحَـاسِرُونَ﴾ في الدنيا والآخرة.

﴿ إِنَّ الَّذِينَ يُحَـادُونَ اللَّهَ وَرَسُـولَهُ أُوَّلَئِكَ فِي الأَذَلَيْنَ ﴾، والذين يحادون اللَّه ورسـوله

ويجاما لعدد الثالث السنة الواحدة والثلاثون

هم الذين يجانيون الحق ويبتعدون عنه، فهم في واد والشرع في واد، هم في ناحية والهدى في ناحية، أولئك وَالْمَسْكَنَةُ وَبَاؤُوْا بِغَضْبَ مِّنَ الله ﴾ [العقرة: ٦١]، فقد قضى اللَّهُ وكتب في كتابه الأوّل أن النصر والعرة والغلبة لله ولرسوله وللمؤمنين، ﴿ حَتَبَ اللَّهُ لأَغْلِبَنَّ أَنَا وَرُسُلِي إِنَّ اللَّهُ قَوى عَزِيزُ ﴾، ﴿ وَلَقَدْ كَتَبْنَا فِي الزُبُور مِن بَعْدِ الذِّكْرِ أَنَّ الأَرْضَ يَرِثُهَا عِبَادِيَ الصَّالِحُونَ ﴾ [الأنداء: ١٠٥]، ﴿ وَلَقَدْ سَنَقَتْ كَلِمَتُنا لِعِبَادِنَا الْمُرْسَلِينَ. إِنَّهُمْ لَهُمُ الْمَنصُورُونَ. وَإِنَّ حُنُدَنَا لَهُمُ الْغَالِئُونَ ﴾ [الصافات: .[11 -11].

ولما ذكر الله أن المنافقين يتولون الذين غضب الله عليهم برأ عباده المؤمنين من موالاة الكافرين ومودتهم ولو كانوا أقربَ الناس إليهم، فقال تعالى: ﴿ لاَ تَحدُ قَوْمًا مُؤْمنُونَ باللهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ يُوَادُونَ مَنْ حَادً اللهَ وَرَسُولَهُ وَلَوْ حَادُوا آبَاءهُمْ أَوْ أَبْنَاءهُمْ أَوْ إِخْوَانَهُمْ أَوْ عَشييرَتَهُمْ ﴾ لأن مودة هؤلاء تنافى الإيمان، ﴿ وَالْمُ وَمُنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ أَوْلِبَاء بَعْض) [التوبة: ٧١]، وقد نهوا عن موالاة أعداء الله وأعدائهم، قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَتَّخِذُوا عَدُوًّى وَعَدُوَّكُمْ أَوْلِيَاء ﴾ [المتحنة: إ، وقال تعالى: ﴿ مَا أَنُّهَا

الَّذِينَ آمَنُواْ لاَ تَتَّحْذُواْ الْبَهُودَ والنصارى أولياء بغضهم أَوْلِيَاء بَعْض وَمَن يَتَوَلَّهُم مِّنكُمْ فَإِنَّهُ مِنْهُمٌ إِنَّ اللَّهَ لاَ يَهْدِي الْقُوْمَ الظَّالِمِينَ ﴾ [المائدة: ٥١]. فلا يجوز لمؤمن أن يوالى كافرًا مهما كان، ﴿وَلَوْ كَانُوا آنَاءهُمُ أَوْ أَبْنَاءَهُمْ أَوْ إِخْ وَانَهُمْ أَوْ عَشير رَتَهُمْ ﴾، فإن والاهم فقد آثرهم على الله ورسوله، والله مقول: ﴿قُلْ إِن كَانَ آَنَاؤُكُمْ وَأَسْنَاؤُكُمْ وَإِخْوَانُكُمْ وَأَزْوَاجُكُمْ وَعَشيرِرَتُكُمْ وَأَمْوَالُ اقْتَرَفْتُمُوهَا وَتَجَارَةُ تَخْشَوْنَ كَسَادَهَا ومستاكن ترضنونها أحب إلنكم مِّنَ اللَّهِ وَرَسُولِهِ وَجِهَادٍ فِي سَبِيلِهِ فَتَرَبُّصُواْ حَتَّى بَأْتِيَ اللَّهُ بِأَصْرِهِ وَاللَّهُ لاَ بَهْدِي الْقَوْمَ الْفَاسِقِينَ ﴾ [التوبة: ٢٤]. ومن يتول الله ورسوله والذين أمنوا ولو كانوا غسر أولى قربى، ويتبرأ من الذين يحادون الله ورسوله ولو كانوا أولى قربى، ف﴿ أَوْلَئِكَ كَتَبَ فِي قُلُوبِهِمُ الإِيمَانَ وَأَيَّدَهُم برُوح مِّنْهُ وَيُدْخِلُهُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِى مِن تَحْتِهَا الأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمُ وَرَضُوا عَنْهُ أَوْلَئِكَ حِزْبُ اللَّهِ أَلاَّ إِنَّ حِزْبَ اللَّهِ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ﴾. وهكذا جعل الله تعالى العالَمَ كله حزبين اثنين: حزب الشيطان، وحزب الله، وليس هناك إلا رايتان: راية الحق، ورابة الباطل، فلينظر امرؤ مع أيّ حزب وتحت أيّ راية يقف، فمن لم يقف تحت راية الحق

سر السبر المسكر مسير السبر السبر المسير المسير المسير المبر المسكر المسير المسير المسير السبر المسكر الس

ويستظل بظلها مع حزب الله، وقف تحت راية الباطل واستظل بظلها مع حزب الشيطان، ﴿ أَلاَ إِنَّ حِرْبَ الشُيْطَانِ هُمُ الْحَاسِرُونَ ﴾، (أَلاَ إِنَّ حِرِزْبَ اللَهِ هُمُ الْمُقْلِحُونَ ﴾.

وقد اجتهد الشيطانُ وحزبه على حزب الله ففرقوهم، وجعلوا الحزب الواحد أحزابًا، ومزقوا الراية الواحدة فجعلوا منها رايات، (كُلُ حزْب بِمَا لَدَيْهِمْ فَرِحُونَ ﴾ [المؤمنون: ٣٥].

فمتى يعلم المسلمون أنهم جميعًا يجب أن يكونوا حزيًا واحدًا لا أحزابًا، وجماعةً واحدةً لا جماعاتٍ متعددةً، فإنّ التفرق ضعف، والاتحاد قوة، ويوم تنصهر الأحزاب كلها في حزب واحد، وتذوبُ الجماعاتُ كلها في جماعة واحدة يتحقق وعد الله: ﴿ كَتَبَ اللَّهُ لِأَغْلِبَنَّ أَنَا وَرُسُلِي إِنَّ اللَّهَ قَــويُّ عَزِينَ ﴾. ﴿ وَيَوْمَ عَذِينَهُ مَ الْمُؤْمِنُونَ. بِنَصْبِرِ اللَّهِ بِنَصْبُرُ مَن يَشْبَاء وَهُوَ الْعَزِيزُ الرَّحِيمُ. وَعْدَ اللَّهِ لاَ يُخْلِفُ اللَّهُ وَعْدَهُ وَلَكِنُّ أَكْثَرَ النَّاسِ لاَ يَعْلَمُونَ ﴾ [الروم: ٤- ٦]، ﴿ فَسَنَنْغَضُنُونَ إِلَيْكَ رُؤُوسَتَهُمْ وَيَقُولُونَ مَتَى هُوَ قُلْ عَسَى أَن يَكُونَ قَرِيبًا ﴾ [الاسراء: ٥١]. وآخر دعوانا أن الحمد لله

العدد الثالث السنة الواحدة والثلاثون

رب العالمين.

بقلم: الرئيس العام أخرج مسلم عن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه أن النبي ﷺ قال: «لتتبعن سنن من قبلكم شيرًا بشير وذراعًا بذراع حتى لو سلكوا جحر ضب لسلكتموه». قلنا: يا رسول الله، اليهود والنصارى؟ قال: «فمن؟». أحاديث في الباب وأخرج البخاري عن أبي هريرة أن النبي ﷺ قال: «لا تقوم الساعة حتى تأخذ أمتى بأخذ القرون قبلها شبرًا بشبر وذراعًا بذراع». فقيل: يا رسول الله، كفارس والروم؟ فقال: «ومن الناس الا أولئك». والذرع بفتح الذال المشددة القياس بالذراع شرح معانى الحديث واستخدام الذراع في القياس يسمى مذارعة. السنة: الطريقة والعادة والسيرة، حميدة والمقصود في الحديث اتباع اليهود كانت أو ذميمة، والجمع سنن، ففي الحديث والنصارى أو فارس والروم، متابعة دقيقة الذي أخرجه مسلم: «من سن في الأسلام سنة بغير تدير أو يصيرة. حسنة فله أحرها وأحر من عمل بها بعده من الضب: حسيبوان من الزواحف يسكن غير أن ينقص من أجورهم شيء، ومن سن في الجحور، وهو مأكول اللحم، وقد كره النبي الإسلام سنة سيئة فعليه وزرها ووزر من عمل 🐺 أكله من غير تحريم له، ففي الحديث عن بها بعده من غير أن ينقص من أوزارهم ابن عمر أن النبي ﷺ قال: «الضب لست أكله ولا أحرمه». أخرجه البخاري ومسلم. شبراً بشبر: الشبر مسافة بين أعلى والضب يسكن في جنجس ردىء شيديد الإبهام وأعلى الخنصب عند بسط البد. الضيق، ومع ذلك فإنه لو دخل السهود والشير - يفتح الشين المشيددة -: القياس والنصباري أو فارس والروم مثل ذلك الجنحر بالشير، واستخدام الشير في القياس يسمى الردىء الضبق لتبعوهم فإنهم لاقتفائهم مشابرة آثارهم واتباعهم طرائقهم لو دخلوا في مثل ذراع بذراع: الذراع: طول ما بن طرف هذا الحجر الضيق الردىء لتبعوهم. الأصبيع الوسطى وطرف المرفق والسباعيد. أوجاه العدد الثالث السنة الواحدة والثلاثون

وذلك واضح في مسائل شتى يقوم بها المسلمون اليوم، فها هي ثيابهم يطلقون عليها أسـمـاء أردًا الكائنات، «كـالخنافس»، وأحط الأعمال «رعاة البقر»، وأرذل الصفات «الولد الشقي»، و«الولد الرديء»، والمسلمون يتباهون بذلك، فيطلقون ذلك على أنفسهم وملابسهم وأعمالهم وهيئاتهم، ولما مال الغرب للتخنث فعله المسلمون، وكل ذلك من الرذائل، فهذه الألفاظ عندهم محببة مقربة، مثل «Beetes-وغيرها مما يستخدمه المسلمون مكتوب عليها وغيرها مما يستخدمه المسلمون مكتوب عليها عبارات أجنبية لا يفهم الكثير معناها وهي تحمل معان خبيثة وإشارات رديئة، بل ومعتقدات وثنية ومشابهات تشوه المسلمين

وفي الحديث عند أبي داود عن ابن عمر مرفوعًا: «من تشبه بقوم فهو منهم». [أبو داود (٤٠٣١)]

### كفراليهود وكفرالنصاري

وإن كفر اليهود وأصله من جهة عدم العمل بعلمهم، فهم يعلمون الحق ولا يتبعونه، وكفر النصارى من جهة عملهم بلا علم، فهم مجتهدون في عبادات غير مشروعة ويقولون على الله ما لا يعلمون؛ لذا قال بعض السلف: من فسد من علمائنا ففيه شبه من اليهود، ومن فسد من عبادنا ففيه شبه من النصارى.

### أسباب هلاك الامم والامر بمخالفتهم

أخرج البخاري ومسلم عن عائشة رضي الله عنها: خطب رسول الله ﷺ ثم قال: «إنما أهلك الذين قبلكم أنهم كانوا إذا سرق فيهم الشريف تركوه وإذا سرق فيهم الضعيف أقاموا عليه الحد».

وأخرج البخاري ومسلم عن ابن عمر عن النبي ﷺ قال: «خالفوا المشركين وفروا اللحى وأحفوا الشوارب».

قَالَ تعالَى: ﴿مَّا يَوَدُ الَّذِينَ كَفَرُواْ مِنْ أَهْلِ الْحَتَابِ وَلاَ الْمُشْرِكِينَ أَن يُنَزَّلَ عَلَيْكُم مَنْ خَتْرَ مَنَ رَيْكُمْ وَاللَّهُ يَحْتَصُ بِرَحْمَتِهِ مَن يَشْبَاء وَاللَّهُ ذُو الْفَضْئُلِ الْعَظِيمِ ﴾ [البقرة: ١٠٥]. وقال: ﴿ وَدُ حَثِيرُ مَنْ أَهَلَ الْكِتَابِ لَوْ يَرَبُّونَكُمْ مَن بَعْدِ إِيمَانِكُمْ كَفَارًا حَسَدًا مَنْ عَندِ أَنفُسِهِم مَن بَعْدِ

مَا تَبَيْنُ لَهُمُ الْحَقَّ فَسَاعْتُ 19 وَاصْفُحُواْ حَتَّى يَأْتِّيَ اللَّهُ سأمْسره إنَّ اللَّهُ عَلَى كُلِّ شَبَىْءٍ قَدِيرٌ ﴾ [البقـرة: ١٠٩]، وقـّال: ﴿ وَلَن تَرْضَى عَنِكَ الْدَهُ وَلَا النُصْبَارَى حَتّى تَتْبِعَ مِلْتَهُمْ قُلْ إِنَّ هُدَى اللهِ هُوَ الْهُدَى وَلَئِنَ اتَّبَعْتَ أَهْوَأَعِمُم بَعْدَ الَّذِي جَاءكَ مِنَ ٱلْعِلْمَ مَا لَكَ مِنَ ٱللَّهِ مِن وَلِيٌّ وَلاَ يَصِيرِ ﴾ [النَّقرة: ١٢٠]، وقال: ﴿ وَذُرَّت طُائِفًا لَهُ مِّنْ أَهْلِ الْكِتَابِ لَوْ يُضلِونَكُمْ وَمَا يُضلِونَ إلاَّ أَنفُسَهُمْ وَمَا يَشْعُرُونَ ﴾ [آل عمران: ٦٩]، وقال: ﴿ وَقَالَتٍ طُائِفَةً مِّنْ أَهْلِ الْكِتَابِ آمِنُو أَ بِالَّذِي أَنزِلَ عَلَى الَّذِينَ آمَنُوا وَجُهَ النَّهَارِ وَاكْفَرُواْ آخَرَهُ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴾ [آل عمران:

وأخرج مسلم عن ابن عمرو قال: هجرت إلى رسول الله ﷺ يومًا قال: فسمع أصوات رحلين اختلفا في آية، فخرج علينا رسول الله ﷺ يعرف في وجهه الغضب، فقال: «إنما هلك من كان قبلكم باختلافهم في الكتاب». وأخرج أحمد عن ابن مسعود مثله.

ف هذا نهي منه ﷺ عن الاختلاف في القراءات المشروعة أو في معنى لا يسوغ فيه الاجتهاد أو الاختلاف الذي يوقع في شك أو شبهة أو فتنة وخصومة أو شجار، ونحو ذلك.

وأخرج أحمد عن عبد الله بن عمرو قال: أقبلت أنا وأخي وإذا مشيخة من صحابة رسول الله ﷺ جلوس عند باب من أبوابه، فكرهنا أن نفرق بينهم فجلسنا في حجرة إذ ذكروا آية من القرآن فتماروا فيها حتى ارتفعت أصواتهم، فخرج رسول الله مغضبًا قد احمر وجهه يرميهم بالتراب ويقول: «مهلاً يا قوم، بهذا أهلكت الأمم من قبلكم باختلافهم على أنبيائهم وضربهم الكتب بعضه بعضًا، بل يصدق بعضه بعضًا، يكذب بعضه منه فاعملوا به، وما جهلتم من فما عرفتم منه فاعملوا به، وما جهلتم من فردوه إلى عالمه». [أحمد (٢٠٢٣ - ١/٨١)].

وأخرج البخاري ومسلم عن أبي هريرة-وهذا سياق مسلم-: خطبنا رسول الله ﷺ

العدد الثالث السنة الواحدة والثلاثون

(17

فقال: «أيها الناس، قد فرض الله عليكم الحج فحجوا». فقال رجل: أكل عام يا رسول الله؟ فسكت، حتى قالها ثلاثا، فقال رسول الله تشي: «لو قلت: نعم لوجبت ولما استطعتم». ثم قال: «نروني ما تركتكم، فإنما هلك من كان قبلكم بكثرة سؤالهم واختلافهم على أنبيائهم، فإذا أمرتكم بشيء فاتوا منه ما استطعتم، وإذا نه يتكم عن شيء فدعوه». [مسلم نه يتكم عن شيء فدعوه».

وفي «المسند» من قول عمر: «إنما هلك أهل الكتاب أنه لم يكن لصلاتهم فصل» أي: بعد الفريضة، وقيل النافلة بعدها. والحديث عند أبي داود بسند ضعيف، وله شواهد مرفوعة.

وأخرج أبو داود عن ابن عمرو قال: خطب رسول الله ﷺ فقال: «إياكم والشح، فإنما هلك من كان قبلكم بالشح، أمرهم بالبخل فبخلوا، وأمرهم بالقطيعة فقطعوا، وأمرهم بالفجور ففجروا».

وعند البخاري ومسلم في النهي عن وصل الشعر قال معاوية رضي الله عنه: يا أهل المدينة، أين علماؤكم، سمعت النبي ﷺ ينهى عن مثل هذه- لخصلة من الشعر في يده-ويقول: «إنما هلكت بنو إسرائيل حين اتخذها نساؤهم».

وأخرج البخاري ومسلم عن عمرو بن عوف الأنصاري: «والله ما الفقر أخشى عليكم، ولكن أخشى عليكم أن تبسط عليكم الدنيا كما بسطت على من قبلكم فتنافسوها كما تنافسوها وتهلككم كما أهلكتهم». وعند البخاري: «وتلهيكم كما ألهتهم»

وقد حذرنا ربنا سيحانه وتعالى من الغلو في الدين، قال تعالى: ﴿ يَا أَهْلَ الْحَتَابِ لاَ تَغْلُوا في دينكُمْ غَيْرَ الْحَقِّ وَلاَ تَتَبِعُواْ أَهْوَاءَ قَوْم قَدْ ضَلُّواً مَن قَبْلُ وَأَضلُوا كَثِيرًا وَضَلُواً عَن سَوَاء السُّبِيلِ ﴾ [المائدة: ٧٧]، وقال ﷺ: «إن الله يكره الغلو في الدين».

تحريف الكلم عن مواضعه وتبديله من صفات اليهود، لما قيل لهم: ﴿ ادْخُلُواْ الْبَابَ

سُحِّدًا وَقُولُواْ حِطَّةً ﴾ دخلوا يزحفون على آستاههم وقالوا: حنطة.

وأخرج الترمذي عن عبد الله بن عمرو قال: «ليس منا من تشبه بغيرنا، لا تشبهوا باليهود ولا بالنصارى، فإن تسلمهم اليهود الإشارة بالأصابع وتسليم النصارى الإشارة بألكف». [قال الألباني: حسن]. وفي الحديث عن جابر مرفوعًا: «لا تسلموا تسليم اليهود، فإن تسليمهم بالرؤوس والأكف الإشارة». [الصحيحة (١٧٨٣)].

وإن من أشد النهي اتخاذ القبور مساجد، وقد وردت به أحاديث كثيرة تبلغ حد التواتر المعنوي، منها حديث عبد الله بن جندب: «ألا وإن من كان قبلكم كانوا يتخذون قبور أنبيائهم وصالحيهم مساجد، ألا فلا تتخذوا القبور مساجد، إني أنهاكم عن ذلك». [مسلم (٥٣٢)].

ومنها حديث أبي هريرة: «قاتل الله اليهود، اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد». وعند مسلم: «لعن الله اليهود والنصارى، اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد». وحديث عائشة وابن عباس: «لعنة الله على اليهود والنصارى، اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد» يحذر ما صنعوا.

ولشيخ الإسلام ابن تيمية كتاب جيد في هذا الباب هو كتاب «اقتضاء الصراط المستقيم في مخالفة أصحاب الجحيم». يقول فيه رحمه آلله تعالى: اعلم أن أعمالهم ثلاثة أقسام:

قسم مشروع في ديننا، مع كونه كان مشروعًا لهم، أو لا نعلم أنه كان مشروعًا لهم، لكنهم يفعلونه الآن.

وقسم كان مشروعًا، ثم نسخه شرع القرآن.

وقسم لم يكن مشروعًا بحال، وإنما هم أحدثوه.

وهذه الأقسام الثلاثة: إما أن تكون في العبادات المحضة، وإما أن تكون في العادات المحضة، وهي الآداب، وإما أن تجمع العبادات والعادات، فهذه تسعة أقسام.

فأما القسم الأول: وهو ما كان مشروعًا في

أوجاه العدد الثالث السنة الواحدة والثلاثون

(12)

الشريعتين، وأما ما كان مشروعًا لنا وهم يفعلونه، فهذا كصوم يوم عاشوراء، أو كأصل الصلاة والصيام، فهنا تقع المخالفة في صفة ذلك العمل، كما سن لنا صوم تاسوعاء وعاشوراء، كما أمرنا بتعجيل الفطر والمغرب، مخالفة لأهل الكتاب، وبتأخير السحور، مخالفة لأهل الكتاب، وكما أمرنا بالصلاة في النعلين مخالفة لليهود، وهذا كثير في العبادات وكذلك في العادات.

قال رسول الله ﷺ: «اللحد لنا، والشق لغيرنا».

وسن توجيه قبور المسلمين إلى الكعبة تمييزًا لها عن مقابر الكافرين، فأن أصل الدفن من الأمور المشروعة في الأمور العادية. ثم قد اختلفت الشرائع في صفته، وهو أيضًا فيه عدادات.

ولبس النعل في الصلاة فيه عبادات وعادة، ونزع النعل في الصلاة شريعة كانت لموسى عليه السلام، وكذلك اعتزال الحائض، ونحو ذلك من الشرائع التي جامعناهم في أصلها وخالفناهم في وصفها.

القسم الثاني: ما كان مشروعًا ثم نسخ بالكلية؛ كالسبت، أو إيجاب صلاة، أو صوم. ولا يخفى النهى عن موافقتهم في هذا، سواء كان واحدًا عليهم فيكون عدادة، أو محرمًا عليهم، فيتعلق بالعادات، فليس للرجل أن يمتنع من أكل الشحوم وكل ذي ظفر على وجه التدين بذلك، وكذلك ما كان مركبًا منهما، وهي الأعياد التي كانت مشروعة لهم، فإن العيد المشروع يجمع عدادة، وهو ما فده من صلاة، أو ذكر أو صدقة، أو نُسْك، ويجمع عادة، وهو ما يفعل فيه من التوسع في الطعام واللياس، وما يتبع ذلك من ترك الأعمال الواجبة، واللعب المأذون فسيه في الأعساد لمن ينتسف باللعب ونصو ذلك، ولهذا قال النبي 📽 لما زجر أبو بكر رضى الله عنه الحارثتين عن الغناء في بيته، قال: «دعهما يا أبا بكر، فإن لكل قوم عَبدًا، وإن لهذا لعبدنا». وكان الحيشية يلعبون بالحراب يوم العيد والنبى 🚟 ينظر الدهم

فالأعياد المشروعة يشرع فيها، وجوبًا، أو استحبابًا: من العبادات ما لا يشرع في

غيرها، ويباح فيها أو يستحب، أو يجب: من العادات التي للنفوس فيها حظ ما لا يكون في غيرها كذلك، ولهذا وجب فطر يوم العيدين، وقرن بالصلاة في أحدهما الصدقة، وقرن بها في الآخر الذبح، وكلاهما من أسباب الطعام.

ف مـوافـقـتـهم في هذا القـسم المنسوخ من العبادات أو العادات أو كليهما؛ أقبح من موافقتهم فيما هو مشروع الأصل، ولهذا كانت الموافقة في هذا محرمة.

وأما القسم الثالث: وهو ما أحدثوه من العبادات أو العادات أو كليهما: فهو أقبح وأقبح، فإنه لو أحدثه المسلمون لقد كان يكون قبيحًا، فكيف إذا كان مما لم يشرعه نبي قط بل قد أحدثه الكافرون، فالموافقة فيه ظاهرة القبح، فهذا أصل.

وأصل أخر: وهو أن كل ما يتشابهون فيه: من عبادات أو عادة، أو كليهما، فهو من المحدثات في هذه الأمة، ومن البدع، إذ الكلام فيها كان من خصائصهم، وأما ما كان مشروعًا لنا، وقد فعله سلفنا السابقون، فلا كلام فيه.

فجميع الأدلة من الكتاب والسنة والإجماع على قبح البدع وكراهتها تحريمًا أو تُنزيهًا، تندرج هذه المشابهات فيها، فيجتمع فيها؛ أنها بدعة محدثة ومشابهة للكافرين، وكل واحد من الوصفين يوجب النهي، إذ المشابهة منهي عنها في الجملة ولو كانت في السلف. والبدعة منهي عنها في الجملة، ولو لم يفعلها الكفار، فإذا اجتمع الكفار صار علتين مستقلتين في القبح والنهي.

إذا تقرر هذا الأصل في مشابهة الكفار فنقول: موافقتهم في أعيادهم لا تجوز.

وبهذه الكلمات لشيخ الإسلام نكتفي في موضوعنا، ونوصي إخواننا أن يقرأوا كتاب «اقتضاء الصراط المستقيم» وكذلك كتاب «أحكام أهل الذمة» لإبن القيم، ففيهما فوائد هامة كثيرة. والله الموفق.

(10)

(العدد الثالث السنة الواحدة والثلاثون ألوجه

كلمة التحرير

# مساعدة الفلسطينين جريمة يعاقب عليها يوش وشارون !! بقلم : رئيس التحرير

جمال سعد حاتم

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه وسلم وبعد. فبرغم الظروف الدقيقة والبالغة الخطورة التي تمر بها أمتنا، وبرغم الظلمة الحالكة والتي غطت سماء أمالها تظل النفوس المتفائلة الواثقة بالله ووعده ونصره ترى في اشتداد الظلمة وحلكتها مؤشرات على دنوالفجر وانتصار الحق وتحقق اليسر بعد العسر!!

ومع أن الصورة قائمة ومليئة بالماسي والقتل والخراب والدمار على نحو همجي وبربري يعكس طبيعة الحقد اليهودي ضد المسلمين، ويكشف عن طبيعة الأطماع والنوايا. تلك المشاعر والمناظر والمشاهد، والماس التي يقشعر من هولها الأبدان..وتذرق بسببها العيون، إلا أن الأمل في الله كبير، والذي يدعو للتعجب أن ما يحدث في أي موقع على أرض إسلامية لا يجد سوى صمت دولي وغطرسة يهودية أمريكية يعلنها بوش في تبجح الدموي المتعطش للدماء الإسلامية في كل مكان وفي أي مكان طالما كانت الضحية عربيًا أو مسلمًا. ولا حول ولا قوة إلا بالله العلى العظيم.

وبوش صاحب الإعلان العلني عن الحرب الصليبية ضد الإسلام والمسلمين ما زال يقتسم الأدوار بينه وبين خنزير اليهود، سفاك الدماء شارون ولكن وعد الله آت ونصر الله قربيا!

### الحكام ينفون جريمة دعم الجاهدين !!

في أعقاب الانتقادات الحادة التي وجهها السفاح الدولي بوش لحكام العرب والمسلمين واتهامة الصريح لهم بدعم الإرهاب نتيجة مساعدتهم للفلسطنيين بوسائل مباشرة وغير مباشرة.. تبارى عدد

العدد الثالث السنة الواحدة و الثلاثون

من هؤلاء الحكام لتبرئة ساحتهم من هذه الاتهامات لكسب الرضا والعفو الأمريكي من خلال التنصل من تقديمه للدعم والمساندة للمجاهدين. واقتصر دورهم على تقديم المساعدات الإنسانية والطبية فقط مما أثار حفيظة المسلمين واعتبروه ضعفًا واستكانة

من حكامهم. وكان مساعدة الفلسطنيين قد أصبحت جرمًا يسعى الحكام للتبرؤ منه. متناسين أن رسول الله ﷺ قال: «من جهز غازيًا في سبيل الله فقد غزا».

إن حكومات العالم الإسلامي قد هانت عليهم العقيدة والمقدسات واشتروا الحياة الدنيا بالأخرة. فتداعت علينا الأمم كما تتداعى الأكلة على قصعتها وأصبحنا مناطق نفوذ مستذلين بعد أن كنا سادة العالم. ولن تزول إسرائيل، ولن تعود فلسطين والاقصى إلا على أيدي المؤمنين الصادقين الراكعين الساجدين الأمرين بالمعروف والناهين عن المنكر. الحافظين لحدود الله. فهل من يبرئ نفسه من مساعدة الفلسطينيين إرضاءً لبوش وشارون يكون قدتحقق فيه شيء من هذه الشروط!!

### مجلس الأمن الأمريكي.. والأمين العام الحديد (1

وسط حالة من الذهول والإشمئزاز لدى الملايين من المسلمين في أنحاء العالم وهم يشاهدون فصول المسرحية الهزيلة التى يعرضها مجلس الأمن الأمريكي وإصدار قرار - هزيل سرعان ما يُنحر على عتية شارون ـ يتشكيل لحنة لتقص الحقائق حول المذابح الجماعية التي وقعت في جذين. واعترضت إسرائيل على بعض الأسماء في اللجنة. ثم ماطلت في تحديد وقت لاستقدال تلك اللجنة... ثم طلبت أن لا تكتب اللجنة تقريرًا عما ستشاهده.. ومجلس الأمن الأمريكي يستجيب بلا تعليق لكل ما يطلب منه ... ويصيدر الأمين العام للولايات المتحدة.. أقصد الأمم المتحدة سابقًا قراره بإلغاء لجنة تقصى الحقائق. والعالم يقف بلا حراك بل لن نعجب إذا وجدناه يوجه اللوم للفلسطينيين كيف يتجرأون ويطلبون لجنة لتقصى الحقائق؟ والدول

### العربية والإسلامية ما زالت تتحدث عن الخيار المزعوم المسمى خيار السلام!! اعلان الجهاد .. وقتح الحدود أمام الشباب (!

وإعلان الجهاد في ظل الظروف الميتة التي تمر بها أمتنا وفي ظل التسلط الأمريكي اليهودي أصبح أمرًا واجبا، وفتح الحدود أمام جموع العرب والمسلمين حتى يستطيع الشباب العربي المسلم الدفاع عن إخوانه في فلسطين الذين يُقتلون وتقطع أوصالهم أمام مسمع ومرأى العالم دون أن يحرك أحدً ساكمًا.

إن الشهداء - نحسبهم كذلك - في مقعد صدق عند مليك مقتدر، فهم فتية آمنوا بريهم. أدخلوا الرعب في قلوب اليهود المستعمرين الغاصبين الذين يعيثون في الأرض فسادا، وفي ظل المؤامرات التي تحاك ضد الإسلام والمسلمين أصبح فتح باب الجهاد آمام الشعوب الإسلامية ضرورة دالغة.

### ١٨٠ منظمة إرهابية في أوروبا وأمريكا ١

في بلاد الغرب وأمريكا حيث تصدر الاتهامات بوجود الإرهاب ومنظميه في الدول العربية والإسلامية. أعلن خبير في القانون الدولي بأن المنظمات الإرهابية الموجودة في دول العالم الإسلامي لا تمثل سوى ١٠٪ من تعداد المنظمات الإرهابية التي وصلت إلى ٢١٢٦ منظمة بحسب التي وصلت المربية، وذكر الخبير بأن الغرب الذي يدعي محاربة الإرهاب حاليًا يضم أضعاف ما يضمه العالم الإسلامي من منظمات إرهابية، إذ توجد في ٢٨ دولة أوروبية وأمريكية حوالي ٢٨٠ منظمة إرهابية منها ٢٠٠ في ٢٥ دولة أوروبية و ٨٠ والولايات المتحدة والمكسيك، بينما وحسب

(العدد الثالث السنة الواحدة و الثلاثون في المحد (١٧)

الإحصائيات الغربية يعلنون أن ٣٥ دولة إسلامية يعيش على أرضها ٣١٩ منظمة!! المسلمون في فرنسا..والرهان على إسقاط لوبان (1

بعد الجولة الأولى من الانتخابات الفرنسية على مقعد الرئاسة.. حقق المسلمون لأول مرة ضربة لليهود في فرنسا والذين عملوا على الإطاحة بجاك شيراك وكانت نتائج الجولة الأولى لتلك الانتخابات بمثابة إظهار لدى ما يتمتع به المسلمون في فرنسا من نفوذ وتاثير. وقد كانت هزيمة جوسبان الذي أعلن اعتزاله العمل السياسي ضربة قوية لليهود في فرنسا، والذين كانوا يناصرونه بشدة. قبل أن تكون هزة عنيفة لليسار الفرنسي.

وفي الجولة الثانية حقق الرئيس شيراك نتائج كبيرة حيث حصل على نسبة تابيد بلغت ٨٢٪ تقريبًا من أصوات الناخبين الفرنسيين خلال حولة الإعادة التي خاضبها ضد مارى لودان مرشح الدمين المتطرف، وكان المسلمون والعرب في فرنسيا قد أعلنوا قدل إحراء الانتخابات عن إصدار فتوى تعلن بالمساجد عقب صبلاة الجمعة تطلب من المسلمين مسؤازرة شبيسراك لمنع لوبيان من إعتلاء كرسى الرئاسة. لا سيما وقد أصبح الصوت العربي والإسلامي رهائا انتخابئا في فرنسا له وزنه. وهو ما جعل معظم المرشحين في الجولة الأولى يبدون اهتمامًا شديداً بالناخيين من أصول عربية، حيث قام شييراك بزيارة لمسجد باريس. واستقبل جوسبان في مقر رئاسة الحكومة عددًا من ممثلى المسلمين بينهم إمام مسجد مرسيليا. وأحاط جميع المرشحين أنفسهم بمستشارين من أصول عربية الأمر الذي أثار اتهامات من قىل جمعيات يهودية متطرفة للمرشحين بالرياء لكسب ود أصوات ستة ملايين مسلم على حساب ٦٠٠ ألف بهودي!! مع العلم بأن من لهم حق التصويت من المسلمين يبلغ

هان على العالم الإسلامي نفوذ المسلمين في المستقبل للإسلام، فهو قيادم

عددهم مليونان و٦٠٠ الف ناخب. مقابل 1.٠ الف ناخب. مقابل

وقد كانت أول نتائج تأثير العرب والمسلمين في انتخابات الرئاسة الفرنسية بشكل ملموس هو إشارة الرئيس شيراك إليهم بتعيين إحدى السيدات من أصل عربي وزيرة في التشكيل الوزاري الجديد وهي إحدى عضوات البرلمان الأوروبي.

وكان لوبان المرشح اليميني للرئاسة الفرنسية قد دعا العرب والمسلمين في فرنسا بمغادرة فرنسا وذلك عقب فوزه في المرحلة الأولى من انتخابات الرئاسة مما حفز العرب والمسلمين في فرنسا إلى الوقوف بقوة بجانب الرئيس شيراك في الجولة الثانية التي فاز فيها بجدارة.

### النصرقادم رغم كل الغيوم 11

أفجاب العدد الثالث السنة الواحدة والثلاثون

(IX)

العقيدة والمقدسات، فالله المستعان

فرنساخيب آمال البهدود

بقوته وتأثيره، ولكنكم تستعجلون

وأفقدتهم ثقتهم في نهضة الأمة من جديد، ومواجه تها لأعدائها بل تحملها لاداء رسالتها التي أناطها الله بها في قوله تعالى ﴿ وكـذلك جـعلناكم أمـة وسطًا لتكونوا

شبهداء على الناس ﴾ [البقرة: ١٤٢].

وإذا كان البعض لا يرى من الكوب إلا النصف الفارغ ... فإن المنحة في المحنة، إن مع العسر يسرًا، وإن الله تعالى يمتحن أولياءه لكنه سبحانه لا يتخلى عنهم إذا بنلوا ما في وسعهم..

فهذا خباب بين الأرت الصحابي الجليل يمر بمثل ما يمرون به. ويشعر بما قد يشعرون به ويتوق إلى النصر كما يتوقون، وإلى الفرج والخروج من الأزمة كما يحبون.. وليس هو - رضي الله عنه - وحده بل معه مجموعة من الصحابة. فلنستمع إليه.. «قال شكونا إلى رسول الله تلك وهو متوسد بردة له في ظل الكعبة فقلنا: إلا تستنصر

لنا..؟ ألا تدعو لنا...؟ فقال ﷺ : «قد كان من قبلكم يؤخذ الرجل،فيحفر له في الأرض فيجعل فيها فيجاء بالمنشار فيوضع على رأسه فيجعل نصفين، ويمشط بأمشاط الحديد من دون لحمه وعظمه فما يصده ذلك عن دينه». ثم قال: «والله ليتمن الله ذلك عن دينه». ثم قال: «والله ليتمن الله هذا الأمر. حتى يسير الراكب من صنعاء هذا الأمر. حتى يسير الراكب من صنعاء إلى حضرموت لا يخاف إلا الله والذئب على غنمه...!! ولكنكم تست ع جلون». «البخارى»

فيا أمة الإسلام إن نصر الله قريب فكونوا من أهله وابذلوا أسبابه وامتلكوا أدواته،ولا تتخاذلوا ولا تضعفوا واستبشروا بحديث رسول الله ﷺ المبشر بالنصر، بإذن الله تعالى؛ قال رسول الله أله : «تكون النبوة فيكم ما شاء الله أن تكون ثم يرفعها إذا شاء أن يرفعها، ثم تكون خلافة على منهاج النبوة ما شاء الله أن تكون،ثم يرفعها إذا شاء أن يرفعها، ثم تكون ملكًا عاضًا، فيكون ما شاء الله أن يكون ثم يرفعها إذا شاء أن يرفعها، ثم تكون ملكًا عاضًا، فيكون ما الله أن تكون ثم يرفعها إذا شاء أن يرفعها، ثم تكون حبرية فتكون ما شاء يرفعها، ثم تكون خلافة على منهاج الله أن تكون ثم يرفعها إذا شاء أن يرفعها، ثم تكون خلافة على منهاج الله أن تكون ثم يرفعها إذا شاء أن

واستبشروا أيضاً بقول الله تعالى : -

﴿ولا تهنوا ولا تحذنوا وأنتم الأعلون إن كنتم مؤمنين ﴾ [آل عمران]

فالمستقبل لكم، لهذا الدين - الإسلام -الذي يحمل عناصر قوته وتأثيره وبقائه والله غالب على أمره ولكن أكثر الناس لا يعلمون.

العدد الثالث السنة الواحدة و الثلاثون أوجهم

# «علم بلا أدب .... جس بلا روح»

الحـمد لله وحده والصـلاة والسـلام على من لا نبي بعده .... وبعد... فإن السـالك لطريق العلم ينبغي عليه أن متحلي باداب ذلك الطريق فالأدب للعلم، كالماء للحياة .

ومن الأضات التي ابتليت بها الأسة في هذه الأونة، استباحة لحوم العلماء من الأصاغر ومرضى القلوب ودعاة حركة التنوير وتلامذة الفكر الغربي ورواد العلمانية الضالة.

ولأن لحوم العلماء مسمومة وعادة الله في هتك استار منتقصيهم معلومه، وأن من أطلق لسانه في العلماء بالثلب، ابتلاه الله قبل موته بموت القلب، كما قال الحافظ ابن عساكر رحمه الله، لذلك أردت في هذا المقال أن أبين الآداب التي يجب على طالب العلم التادب بها فضلا عن العوام تجاه العلماء، وتددو أهمية هذا الموضوع من وجوه:

(١) منزلة العلماء في الشريعة.

 (٢) انتشار هذه الظاهرة بين الكثير من طلبة العلم فضلا عن غيرهم.

(٣) الحرب الشرسة من المنافقين والعلمانيين على العلماء ولاءًا لأسيادهم من اليهود والنصاري.

إن تعلم الأدب كـان من هدي السلف السـابقين، بل إن معرفة باب واحد من الأدب، كان أحب إليهم من تعلم سبعين يابًا من العلم.

ولقد جاعت آيات القرآن الكريم تبين هذا المعنى وتؤكده، فموسى عليه السلام قال للخضر عليه السلام □هل أتبعك على أن تعلمني مما علمت رشدًان، فجعل نفسه تبعًا لشيخه ثم استاذن في هذه التبعية بادب مبالغة في التواضع، وفي طلبه للعلم من شيخه طلب بعض العلم وليس كل العلم بقوله دمما علمت، وهي تفيد التبعيض وهذا من أدب الطلب، فالمتعلم لا يطلب من العالم كل ما عنده حتى لا يشعره مالساو اة.

وعيسى عليه السلام عندما ساله ربه عز وجل «أأنت قلت للناس اتخذوني وأمي إلهين من دون الله»، قال في أدب، «إن كنت قلت ه فقد علمته»، ولم يقل لم أقل تأدبًا مع ربه سيحانه.

ويوسف عليه السلام من باب الأدب مع إخوته والرفق بهم قــال لهم «وقـد أحسن بي إذ أخرجني من السـجن»، فلم يذكر الجب حفظًا للأدب ورفقًا بأخوته.

وعندما سمّل العباس رضي الله عنه «أنت أكبر أم رسول الله؟ قال: رسول الله أكبر، وأنا ولدت قبله»، وعن أنس رضى الله عنه كانت أبواب النبي \* تقرع بالأظافير.

ولأن للعلماء منزلة عظيمة في الشّرع، كان من الواجب علينا أن نعرف لهم قدرهم وأن نتقي الله في أعراضهم لأن أعراضهم على حفرة من حفر جهنم، فهم أولياء الله كما قال الشافعي رحمه الله إن لم يكن الفقهاء أولياء الله فليس لله ولى.

ويترتب على طعن العالم والوقيعة في عرضه عواقب وخيمة وآثار خطيرة منها:

(١) جرح العالم سبب في رد ما يقول ولذلك بدأ المشركون بالطعن في شخص النبي ﷺ لأنهم يعلمون أن نجاحهم في ذلك معناه سقوط ما يحمله من حق وعدم قبوله، وهذا هو طريق أهل النفاق في كل العصور، حرب على العالم لأجل رد الناس عن الحق الذي يحمله.

بقلم / أسامة سليمان

(٢) جرح العالم يؤدي إلى انصراف طلاب العلم عنه ومعنى ذلك أن الطريق يصبح بدون مرشد يأخذ بيد طلاب العلم إلى الطريق الصحيح.

(٣) طعن العالم طعن في ميراث الأنبياء لأن العلماء ورثة الأنبياء، يقول ابن عباس رضي الله عنه من أذى فقيها فقد أذى النبي ﷺ.

 (٤) طعن العالم يحقق مخططات الأعداء ويساعد في ترويجها.

ويجب على العالم في ذلك المجال أن يناى بنفسه عن مواطن الشبهات، وأن يكون قدوة في علمه وعمله، وأن يتثبت قبل أن يتكلم لأن زلة العالم زلة لغالم، وأن يحذر من استدراج أهل الباطل وتدليسهم في كثير من المسائل، وأن يصدع بالحق مع مراعاة المصلحة والمفسدة، رحم الله الشيخ الخضر حسين شيخ الأزهر الأسبق، عندما طالب محمد نجيب بالمساواه بين الرجل والمرأة، قال له الشيخ إما أن ترجع عن قولك أو لأخرجن غدًا لابسًا كفني ومعي جميع الأزهريين، وأمام صمود الشيخ وقوته في الحق، عاد لما قال على صفحات الجرائد، وكذلك كان موقف أبي سعيد الخدري رضي الله عنه مع مروان بن الحكم عندما أراد أن يبدأ بالخطبة قبل الصلاة في العيد فجنبه أبو سعيد أمام الجميع، وقال له كم غيرتم وبدلتم.

كما بجب علينا أن نعلم للعلماء قدرهم وأن نوقرهم مع علمنا أن العصمة للأنساء، ولذلك بحب علينا أن نعذر العالم حين يجتهد فيخطئ فهو ماجور، لا أن نبحث عن الخطأ وننشره بين الناس فهذا دأب مرضى القلوب حيث إنه لم يسلم من الخطأ أحد. مع التثبت عما ينقل عن العالم فكم ردُّد سيء الفهم والحفظ أقوالا ونسبيها ظلما وعدوانا لعالم وهو منها دراء وسنده في ذلك سمعت فلانًا وقال فلان وهو سند كخيوط العنكيوت، فضلا عن أن التفريق بين رد قول العالم المرجوح وبين الطعن في شخصه أمر في غاية الأهمية ولا ينبغي أن يكون غرض الناقل هوى وغرضنا شخصيا ومرض قلب وحب ظهور لأن ذلك كله مفسد لندته محدط لعمله وإذا ما جانب العالم الصواب فالأولى أن يناصبح حتى يصحح هو بنفسه يدلا من التشبهير به على الملا حتى لا يسقط من أعين الناس، فالغرض هو وصول الحق إلى الناس بغض النظر عن المحدث ولدس معنى ذلك تقديس الرجال والصمت عن الباطل والتغاضى عن الأخطاء ولكن بيان الحق دون تجريح فالحق لا يعرف بالرجال بل يعرف الرجال بالحق والمعصوم من عصمه الله تعالى

وخـتـامًـا أقـول لمن أطلق لســانه بالطعن فى أعـراض العلماء وفي نشر سقطاتهم وفي تتبع عوراتهم:

يا ناطح الجـــبل العــالي ليــــثلمـــه أشــفق على الرأس لا تشــفق على الجـبل ﴿ربنا لا تجـعل في قلوبنا غــلا للذين أمنوا ربنا إنك رؤوف رحيم﴾

والله من وراء المقصد

( الوجوم العدد الثالث السنة الواحدة و الثلاثون



# أقسام الإجماع

الحلقة الثانية

١- الإجماع الصريح (القولي): أن يتفق الجميع على الحكم بأن يقولوا كلهم هذا حلال أو حرام، فالمجتهدون يبدون أراءهم صراحة، ثم يجمعون على رأي، ومثله أن يفعل الجميع الشيء، فهذا إن وجد فهو حجة قاطعة بلا نزاع.

والإجماع الصريح حجة قطعية لا يجوز مخالفتها.

٢- الإجماع السكوتي: أن يشتهر القول أو الفعل من البعض فيسكت الباقون عن إنكاره.

والإجماع السكوتي في حجيته خلاف بين أهل العلم:

١- الشافعية والمالكية: قالوا إنه ليس بإجماع، ولا يعتبر حجة ظنية، وقالوا إنه لا ينسب لساكت قول، والسكوت لا يمكن حمله لزامًا على الموافقة، فقد توجد أسباب تدعو الآخرين إلى السكوت.

٢- الحنابلة وأكثر الحنفية: قالوا إنه حجة قطعية لا يجوز مخالفتها، وقالوا إن السكوت يحمل على الموافقة دون غيرها، متى ما قامت القرينة على ذلك وانتفت الموانع المانعة من اعتباره قرينة على الموافقة، وذلك بأن يشتهر الرأي ويصل إلى بقية المجتهدين مع عدم وجود ما يحولهم دون إبداء رأيهم.

٣- بعض الحنفية وبعض الشافعية: قالوا إنه ليس بإجماع، ولكن حجة ظنية، وقالوا إنه مهما قيل في السكوت وفي دلالته على الموافقة فلن يكون كالصريح في الدلالة على الموافقة.

# يقلم:متولى البراجيلي

وقد حرر هذه المسالة الشيخ الشنقيطي فقال إن لها ثلاث حالات:

 ١- أن يعلم من قرينة الحال للساكت أنه راض بذلك فهو إجماع قولاً واحدًا.

٢- أن يعلم من قرينة الحال للساكت أنه ساخط فهذا ليس بإجماع قولاً واحدًا.

٣- أن لا يعلم منه رضى ولا سخط ففيه الأقوال الثلاثة المتقدمة، ومذهب الجمهور أنه (إجماع ظني).

### الفارق بين الإجماع القطعي والإجماع الظني

أن الإجماع القطعي يقطع فيه بانتفاء المخالف أما الإجماع الظني فلا يقطع فيه بانتفاء المخالف.

والإجماع الظني حجة ما لم يعارض، فإن تعارض مع نص قدم الأقوى دلالة.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية: والظني لا يدفع به النص المعلوم، لكن يحتج به ويقوم على ما هو دونه بالظن، ويقوم عليه الظن الذي هو أقوى منه، فمتى كان ظنه لدلالة النص أقوى من ظنه بثبوت الإجماع قدم دلالة النص، ومتى كان ظنه للإجماع أقوى قدم هذا. (٢٦٨/١٩). مجموع الفتاوي

### مستندالاجماع

لا يوجد إجماع صحيح إلا مستندًا على نص شرعي من كتاب الله أو سنة نبيه ﷺ، مع ملاحظة أن النص من السنة قد يكون قولاً أو فـعـلاً أو تقريرًا، والكلام في هذه المسألة في نقاط ثلاث:

ا- اتفق جمَّهور الأئمة على أن هذه الأمة لا تجتمع إلا بدليل شرعي.

٢- قال ابن تيمية: لا يوجد مسالة يتفق الإجماع عليها إلا وفيها نص، (فلا يجوز عنده إجماع إلا مستندًا إلى نص، قال: وقد كان البعض يذكر مسائل فيها إجماع بلا نص: كالمضاربة،

العدد الثالث السنة الواحدة والثلاثون في

لكنها كانت مشهورة في الجاهلية فلما جاء الإسـلام أقـرها رسـول الله ﷺ، فلمـا أقـرها كانت ثابتة بالسنة التقريرية) (١٩٥/١٩).

وقـد بنى شـيخ الإسـلام حكمـه بأنه لا يوجد مسألة يتفق عليها الإجماع إلا وفيها نص على مقدمات عامة وقواعد كلية.

أ- أن الرسول ﷺ قد بيَّن أتمَّ البيان، فما من مسألة إلا وللرسول ﷺ فيها بيان.

ب- شمول النصوص الشرعية وعموم دلالتها على المسائل والوقائع، فما من مسالة إلا ويمكن الاستدلال عليها بنص خفي أو جلي.

ودلالات النصوص قد تكون خفية، فخص اللَّه بفهمها بعض الناس، كما قال علي رضي اللَّه عنه: إلاَّ فهمًا يؤتيه اللَّه عبدًا في كتابه.

وأما مسالة مجردة اتفقوا على أنه لا يستدل فيها بنص ٍجلي ولا خفي فهذا ما لا أعرفه.

ج- أن بعض العلماء قد يخفى عليه النص فيستدل بالاجتهاد والقياس، وبعضهم يعلم النص فيستدل به، مثل ما تنازعوا في المفوضة إذا مات زوجها: هل لها مهر المثل أفتى ابن مسعود فيها برأيه أن لها مهر المثل (ولم يكن يعلم النص فيها)، ثم رووا حديث بروع بنت واشق بما يوافق ذلك.

فشبت أن بعض المجت هدين قد يفتي بعـمـوم أو قـيـاس ويكون في الحـادثة نص خاص لم يعلمه فيوافقه.

د- ثبت باستقراء موارد الإجماع أن جميع الإجماعات منصوصة. [(الفتاوى ١٩٥/١٩، وما بعدها- معالم أصول الفقه للجيزاني)].

٣– اختلف العلماء في جـواز استناد الإجماع إلى الاجتهاد أو القياس على ثلاثة أقوال:

۱- أحدها أنه لا يتصور.

٢- أنه يتصور وليس بحجة.

٣- وعليه الأكثر أنه جائز وواقع، ومثل له بعضـهم بالإجـمـاع على تحـريم شـحم

الخنزير قياسًا على لحمه، ومن أمثلة الإجماع على تحريم القضاء في حالة الجوع والعطش المفرطين ونحو ذلك كالحقن والحقب من مشوشات الفكر، قياسًا على الغضب المنصوص عليه في الحديث المتفق عليه: «لا يقضين حكم بين اثنين وهو غضبان». [مذكرة الشنقيطي (١٨٨، ١٨٩)].

وبناءً على ما قرره شيخ الإسلام (أنه لا إجماع إلا مستندًا إلى نص).

وما عليه الأكثرون من وقوع الإجماع باجتهاد أو قياس، فإن هذا الخلاف يمكن إرجاعه إلى اللفظ، إذ كل مستدل تكلم بحسب ما عنده من العلم، فمن رأى دلالة النص ذكرها ومن رأى دلالة القياس ذكرها، والأدلة الصحيحة لا تتناقض، إلا أنه قد يخفى وجه اتفاقها أو ضعف أحدها على البعض.

وقد استدل من قال بالجواز (جواز استناد الإجماع إلى الاجتهاد أو القياس) بوقوع أمثلة (كما بيَّنا)، إلا أن جميع هذه المسائل يمكن إرجاعها إلى دلالة النصوص العامة فتكون من قبيل المنصوص عليه. [معالم أصول الفقه للجيزاني].

سند الإجماع قد يكون من الكتاب أو السنة

من أمثلة الإجماع المبني على القرآن: الإجماع على حرمة نكاح الجدات وبنات الأولاد مهما نزلت درجتهن، وسند ذلك قوله تعالى: ﴿ حُرِّمَتْ عَلَيْكُمْ أُمَّهَاتُكُمْ وَبَنَاتُكُمْ ﴾، فالإجماع منعقد على أن الأمهات تشمل الجدات، والبنات تشمل البنات الصلبيات وبنات الولد وإن نزلن.

ومن أمثلة الإجماع المبني على السنة: إجماعهم على إعطاء الجدة السدس من الميراث؛ لأن الرسول ﷺ أعطى الجدة السدس. [الوجيز في أصول الفقه].

الأحكام المترتبة على الإجماع

أولاً: وجوب اتباعه وحرمة مخالفته: وإذا ثبت إجـمـاع الأمـة على حكم من الأحكام لم يكن لأحد أن يخرج عن إجماعهم، فإن الأمة لا تجتمع على ضلالة، وأما أقوال

أوجات العدد الثالث السنة الواحدة والثلاثون

بعض الأئمة كالفقهاء الأربعة وغيرهم، فليس حجة لازمة، ولا إجماعًا باتفاق المسلمين. [ابن تيمية ١٠/٢٠].

### حكم منكرالإجماع

الإجماع كما سبق لا بد له من مستند، فإن كان الإجماع مستنداً إلى نص، وقطع فيه بانتفاء المخالف، فمن خالف كفر (ولكن لا يكفر أحد إلا أن يستتاب من أهل الحل والعقد، ويعرَّف بالحق ولا يمتثل، ودليل ذلك قوله تعالى: ﴿لِثَلاً يَكُونَ للنَّاس عَلَى اللَّه حُجَّةً بَعْدَ تسلى: ﴿لِثَلاً يَكُونَ للنَّاس عَلَى اللَّه حُجَّةً بَعْدَ الرُّسُلُ ﴾ [النساء: ١٦٥]. ﴿وَمَا كُنَّا مُعَذَبِينَ حَتَّى نَبْعَتَ رَسُولاً ﴾ [الإسراء: ١٥]). [«التأسيس» لمصطفى سلامة].

وأما الإجماع المستند إلى نص غير معلوم، ولم يقطع فيه بانتفاء المخالف، لا يكفر مخالفه. ويترتب على وجوب اتباع الإجماع وحرمة مخالفته:

 ١- لا يجوز لأهل الإجماع أنفسهم مخالفة ما أجمعوا عليه.

٢- لا تجوز المخالفة لمن يأتي بعدهم. ثانيًا: أن هذا الإجماع حق وصنواب ولا

يكون خطأ: الما المعدين الم

ويترتب على هذا الحكم ما يأتى:

١- لا يمكن أن يقع إجماع على خلاف
نص أبدًا. فمن ادعى وقوع ذلك فلا يخلو
الحال من أمرين:

الأول: عدم صحة وقوع هذا الإجماع؛ لأن الأمة لا تجتمع على خطأ، ومخالفة النص خطا.

الثاني: أن هذا النص منسوخ فأجمعت الأمة على خلافه استنادًا إلى النص الناسخ. قال ابن القيم: ومحال أن تجتمع الأمة على خلاف نص إلا أن يكون له نص آخر ينسخه. [إعلام الموقعين- معالم الفقه للجيزاني].

ب- ولا يمكن أيضًا أن يقع إجماع على خلاف إجماع سابق، فمن ادعى ذلك فلا بد أن يكون أحد الإجماعين باطلاً.

ج- ولا يجوز ارتداد أمة محمد 🕸 كافة،

لأن الردة أعظم الخطأ، وقـــد ثبت بالأدلة السمعية القاطعة امتناع إجماع هذه الأمة على الخطأ والضلالة.

د- ولا يمكن للأمة أيضًا تضييع نص تحتاج إليه، بل الأمة معصومة من ذلك، ولكن قد يجهل بعض الأمة بعض النصوص، ويستحيل أن يجهل ذلك كل الأمة.

قال الشافعي: لا نعلم رجلاً جمع السنن فلم يذهب منها عليه شيء، فإذا جُمع علم عامة أهل العلم بها أتى على السنن، وإذا فُرَق علمُ كل واحد منهم ذهب عليه الشيء منها، ثم كان ما ذهب عليه منها موجودًا عند غيره. [الرسالة- معالم أصول الفقه للجيزاني].

### مسالة

هل من شىروط الإجماع انقراض عصر المجمعين بموتهم أو بمرور زمن طويل على إجماعهم؟

ذهب الجمهور إلى أن انقراض العصر ليس شرطًا في صحة الإجماع، بل المعتبر في إجماع مجتهدي العصر الواحد اتفاقهم ولو في لحظة واحدة، فحقيقة الإجماع الاتفاق، فمتى وجد الاتفاق فالحجة فيه لا في موتهم أو في مرور زمن طويل على إجماعهم، أما اشتراط انقراض العصر فإنه يؤدي إلى تعذر وقوع الإجماع لتلاحق المجتهدين فيدخل مجتهد جديد وهكذا.

وقد ذهب بعض العلماء إلى القول باشتراط انقراض العصر، ولعل هؤلاء أرادوا بهذا الاشتراط زيادة التثبت والتأكد من استقرار أهل المذاهب على مذاهبهم، والعبرة كما قلنا هي في وقوع الاتفاق والعلم بموافقة جميع المجتهدين ولو في لحظة واحدة، فلا يلتغت بعد حصول الإجماع إلى مخالفة من خالف من أهل الإجماع أو من غيرهم، وعليه إذا بلغ أحد رتبة الاجتهاد، بعد إجماع المجتهدين، لا يعتبر قوله لأنه مسبوق بالإجماع سواء كان بعد انقراض العصر أو قدله.

وللحديث بقية إن شاء الله تعالى.

العدد الثالث السنة الواحدة والثلاثون

على من لا نبي بعده... وبعد: فإن اليهود قديمًا وحديثًا تاريخهم أسود مليء بالغدر والخيانة، وهم مرتع الشر والإرهاب في كل زمان ومكان، وأصل كل فساد في الأرض، وهذا ما حدثنا به القرآن الكريم بصفة خاصة في حوالي ٥٠ سورة، ووردت سورة باسم بني إسرائيل، موهي سورة «الإسراء»، إضافة إلى حديثه عنهم بوجه عام في معظم السور باعتبارهم من طوائف الكفر والضادل والإلحاد والإفساد.

الحمد لله وحده، والصبلاة والسبلام

ولهذا فقد خصبهم الله سبحانه وتعالى بوعيد وعقوبات بسبب كفرهم وجحودهم لنعم الله وآلائه، ومن ذلك:

١- أن ضـرب عليـهم الذلة والمسكنة، أي عاقبهم الله بالذلة في بواطنهم، والمسكنة في ظواهرهم، فلا يستقرون ولا يطمئنون. [تيسير الكريم الرحمن].

قال تعالى: ﴿ ضُرُبَتْ عَلَيْهِمُ الذَّلَّةُ أَيْنَ مَا ثُقِفُواْ إلاَ بِحَبْل مَّنْ اللَّهِ وَحَبْل مِّنَ النَّاس وَبَاؤُوا بِغَضَمَ مَّنَ اللَّهِ وَصُرِبَتُ عَلَيْ هِمُ الْمَسْكَنَةُ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ كَائُواْ يَتْقُرُونَ بَآيَاتِ اللَّهِ وَيَقْتَلُونَ الأَنبِيَاء بِغَيْرِ حَقِّ ذَلِكَ بِمَا عَصَوا وكَانُواْ يَعْتَدُونَ ﴾ [آل عمران: ١١٢].

٢- عـقاب الله لهم بالمسخ إلى قـردة وخنازير: قال تعالى: ﴿قُلْ هَلْ أُنَبَّتُكُم بِشَرٌ مِّن ذَلِكَ مَثُوبَةً عِندَ اللَّهِ مَن لُعَنَهُ اللَّهُ وَعَضِبَ عَلَيْهِ وَجَعَلَ مِنْهُمُ الْقَرَدَةَ وَالْحَنَازِيرَ وَعَبَدَ الطَّاعُوتَ أُوْلَئِكَ شَنرٌ مَكَانًا وَأَضَلُ عَن سَوَاء السَّبِيلِ﴾ [المائدة: ٦٠].

٣- اللعن والسخط من الله عز وجل: فقد

AAA

كتبه: حسني الشافعي محمد لعنهم الله في الزبور والإنجيل، قال ابن عباس: لعنوا بكل لسان، لعنوا في عهد موسى

في التوراة، وعلى عهد عيسى في الإنجيل، وعلى عهد محمد ﷺ في القرآن. [البحر المحيط (٣/٣٩)]. أي: طردوا وأبعدوا عن رحمة الله. [تيسير الكريم الرحمن].

قال تعالى: ﴿ لَعَنَّ الَّذِينَ كَفَّرُواْ مِن بَنِي إِسْرَائِيلَ عَلَى لِسَان دَاوَدُ وَعِيسَى ابْن مَرْيَمَ ذَلِكَ بِمَا عَصَوا وَكَانُواْ يَعْتَدُون. كَانُواْ لاَ يَتَنَاهُوْنَ عَن مُنْكَر فَعَلُوهُ لَبِقْسَ مَا كَانُواْ يَفْعَلُونَ. تَرَى كَثِيرًا مَّنْهُمْ يَتَوَلَّوْنَ الَّذِينَ كَفَرُواْ لَبِقْسَ مَا قَدَمَتْ لَهُمْ أَنْفَسُهُمْ أَن سَتَحِطَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَفِي الْعَذَابِ هُمْ خَالِدُونَ ﴾ [المائدة: ٧٧-

٤- تحريم بعض الطيبات عليهم بسبب ظلمهم وتعديهم في حقوق الله وحقوق عباده من قتل الأنبياء وأكل الريا واستحلال أموال الناس بالباطل، قال تعالى: ﴿وَعَلَى الَّذِينَ هَادُواْ حَرَّمْنَا كُلَّ ذِي ظُفُر وَمِنَ الْبَقَر وَالْغَنَم حَرَّمْنَا عَلَيْ هِمْ شُحُومَ هُمَا إلاَّ مَا حَمَلَتْ ظُهُورُهُمَا أَو ٱلْحَوَايَا أَوْ مَا اخْتَلَطَ بِعَظْم ذَلِكَ جَرَيْنَاهُم بِبَعْيِهِمْ وَإِنَّا لَصَادِقُونَ ﴾ [الأنعام: 151].

أ- تسليط الله عليهم من يسومهم سوء العذاب ويمزقهم شد ممزق: وذلك بسبب عصيانهم ومخالفتهم أمر الله واحتيالهم على المحارم، وقد سلط الله عليهم بختنصر فقتلهم وسباهم، وسلط عليهم النصارى فأذلوهم وضربوا عليهم الجزية، وطهر محمد أله من رجسهم الأرض وأجلاهم من الجزيرة العربية، وسلط عليهم أخيرًا هتل فاستباح حماهم وكاد أن يبيدهم ويغنيهم بالقتل والتشريد من

الأرض، ولا يزال وعد الله بتسليط العذاب عليهم ساريًا إلى أن يقتلهم المسلمون في المعركة الفاصلة، إن شاء الله، ﴿وَيَوْمَئَذٍ يَغُرَّحُ الْمُؤْمِنُونَ. بنَصْر اللَّهِ [الروم: ٤، ٥].

قال تعالى: ﴿ وَإِذْ تَأَدَّنَ رَبَّكَ لَيَبْعَثَنُ عَلَيْهِمْ إِلَى يَوْم الْقَيَامَةِ مَنَ يَسُومُهُمْ سُوءَ الْعَذَابِ إِنَّ رَبَّكَ لَسَرِيعُ الْعِقَابِ وَإِنَّهُ لَغَفُورُ رُحِيَمٌ. وَقَطَّعْنَاهُمْ فِي الأَرْضِ أَمَمًا مَتَّهُمُ الصَّالِحُونَ وَمِنْهُمْ دُونَ ذَلِكَ وَبَلُوْنَاهُمْ بِالْحَسِسَنَاتِ وَالسَّيِّنَاتِ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴾ [الأعراف: ١٦٧، 118].

٦- قضاء الله فيهم بسبب إفسادهم في الأرض:

فقد أخبر الله تعالى بني إسرائيل وأوحى إليهم في التوراة بأنهم سيفسدون في أرض فلسطين وما حولها مرتين<sup>(1)</sup>. قال ابن عباس: أول الفساد قتل زكريا، والثاني قتل يحيى عليهما السلام، ثم يطغون في الأرض المقدسة طغيانًا كبيرًا بالظلم والعدوان وانتهاك محارم الله.

قال تعالى: ﴿ وَقَضَيْنَا إِلَى بَنِي إِسْرَائِيلَ فِي الْكِتَابِ لَتُفْسِدُنَّ فِي الأَرْضِ مَرْتَيْنِ وَلَتَطّْنَ عُلُوا كَبِيراً. فَإِذَا جَاء وَعْدُ أُولاهُمَا بَعَثْنَا عَلَيْكُمْ عِبَادًا لَنَا أُولَّي بَأْسِ شَدِيدِ فَجَاسُواْ حَادَلَ الدَّيَارِ وَكَانَ وَعُدًا مَقْعُولاً. ثُمَّ رَدَدْنَا لَكُمُ أَكْثَرَة عَلَيْهِمْ وَأَمْدَدْنَاكُم بِأَمْوَال وَبَنِينَ وَجَعَلْنَاكُمْ أَكْثَرَة نَفِيراً. إِنْ أَحْسَنَتُمْ أَخْشَنَتُهُ أَكْسَنَتُهُ لِإِنفُسِكُمْ وَإِنْ أَسَنَّتُمُ فَلَهَا فَإِذَا جَاء وَعْدُ الآخرَةِ لِيَسُوؤُولُ أَسَنَّتُمُ وَلِيدَدُّكُواْ الْمَسْجِدَ كَمَا نَخَلُوهُ أَوْلَ مَرَّمُ وَلِينَتَذَرُواْ مَا عَلَوْا تَتَعْبَرَا. عَسَى رَبُكُمُ أَن يَرْحَمَكُمْ وَإِنْ عُدتُمُ عَدْنَا جَهَمْ

 ٧- عدم حب الله لهم بسبب إفسادهم في الأرض:

فبنو إسرائيل يجتهدون دائمًا في الكيد للإسلام وأهله ويسعون لإثارة الفتن بين المسلمين. قال ابن كثير: أي من سجيتهم أنهم دائمًا يسعون في الإفساد في الأرض، والله لا يحب من كانت هذه صفته.

قال تعالى: ﴿ وَقَالَتِ الْيَهُودُ يَدُ اللَّهِ مَغْلُولَةً

غُلُتْ أَيْدِيهِمْ وَلُعِنُواْ مِمَا قَالُواْ بَلْ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانَ يُنْفِقُ كَيْفُ يَشَاء وَلَيَرْيدَنَ كَثِيرًا مَنَّهُمُ مَا أُنزَلَ إِلَيْكَ مِن رَّبِّكَ طُغْيَانًا وَكُفَّرًا وَأَلْقَيْنَا بَيْنَهُمُ أَلْعَدَاوَةَ وَالْبَغْضَاء إِلَى يَوْم الْقَيْنَامَة كُلُمَا أَوْقَدُواْ نَارًا لَلْحَرْبِ أَطْفَاهَا اللَّهُ وَيَسْعَوْنَ فِي الأَرْضِ فَسَادًا وَاللَّهُ لاَ يُحِبُّ الْمُفْسِدِينَ ﴾ [المائدة: ٢٤].

انتبه أخي المسلم، فهذا بعض من وعيد الله وعقوباته لبني إسرائيل في كتابه العزيز، ووالله إنها لبشرى للمؤمنين ولتطمئن به قلوبهم. وانظر إلى بشارة الذي لا ينطق عن الهوى نبينا محمد تله حيث يقول: «لا تقوم الساعة حتى يقاتل المسلمون اليهود، حتى الساعة حتى يواتا المسلمون اليهود، حتى يختبئ اليهودي وراء الحجر والشجر، فيقول الحجر والشجر: يا مسلم، هذا يهودي خلفي تعالَ فاقتله، إلا الغرقد، فإنه شجر اليهود». [متفق عليه].

ولكن أخي المسلم، عليك ألا تركن أو تتواكل، بل عليك بلزوم الجهاد، الجهاد بالمال والنفس، قال تعالى: ﴿ انْفُرُواْ خِفَافًا وَثِقَالاً وَجَاهِدُواْ بَأَمُوالكُمْ وَاَنَفُسِكُمْ فِي سَبِيلَ اللَّهُ وَجَاهِدُواْ بَأَمُوالكُمْ إِنَ كُنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ [التوبَة: ٤١]. وعلى المسلم لزوم الدعاء وتحري أوقات الإجابة، وطلب النصر من الله، وهذا لا يتاتى هو نصر الله. قال تعالى: ﴿وَلَيَنصُرُنَ اللَّهُ مَن يَنصُرُهُ إِنَّ اللَّهُ لَقَوَيًّ عَزِيزَ ﴾ [الحج: ٤٠]، وقال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِن تَنصُرُوا اللَّه يَنصُرُكُمْ وَيُثَبَّتُ أَقَدَامَكُمْ ﴾ [محمد: ٧]، وقال تعالى: ﴿وَمَا النَّصْرُ إِلاَ مِنْ عِندِ اللَّهِ الْعَرِيزِ تعالى: ﴿ وَمَا النَّصْرِ إِلاَ مِنْ عِندِ اللَّهِ الْعَرِيزِ الْحَكِيم ﴾ [آل عمران: ٢٢٦].

اللَّهم نصرك الذي وعدت به عبادك المُومنين. وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين، والحمد لله رب العالمين.

هامش المراجع المتعلم والمحاص

(1) قضاء الله على بني إسرائيل بالإفساد مرتين ليس قضاء قهر وإلزام، وإنما هو إخبار من الله تعالى بما سيكون منهم حسب ما وقع في علمه الإلهي الأزلي، فتنهه.

كان إحداث هذا العيد (مولد النبي ﷺ) ـ والذي أصبح فتنة للمسلمين فيما بعد - في المائة الرابعة من الهجرة - أى بعد القرون الثلاثة المفضلة - على بد الحاكم العديدي الملقب بالمعز لدين الله الذي حكم مصبر وبنيت القاهرة المعزية له وسبب إحداثه لهذا العبد: أنه لما انتزع مصر من الخلافة العباسية إبان ضعفها فكر في وسيلة يستميل بها القلوب، ويمتلك النفوس ويستثير العواطف حتى يألف أهل مـصـر هذه الحكومـة الجـديدة، ويرضوا عن سياستها في إدارة البلاد، ولما كان أقرب الأسباب للوصول إلى رضا العامة واستمالة قلوبهم عمل شىء يدل على الولاء للنبي 📽 وآل بيته فإن هذا الحاكم استغل هذا الأمر، فأحدث جملة من الأعياد كان أولها المولد النبوى، ثم توسع هو ومن بعده في الموالد حتى كان منها: مولد على، ومولد الحسن ومولد الحسين، ومولد فاطمة رضى الله عنهم وأرضاهم ، وقد جعل هذا العبيدي مراسم وشعائر للاحتفال بالمولد النبوي من توزيع الأموال، والهدايا، والصدقات، وإقامة الزينات، والمأدب والولائم، وتلاوة القرآن في المساجد الجامعة، وأنواع الذكر والتسابيح والصلاة على محمد 📽 وتسيير المواكب العظيمة والجند الكثيرة بأعلامهم وأبواقهم وطبولهم، وعمل فيه ما لا يعمل في العيدين الشرعيين، فاستولى هذا الضحيج وتلك الشيعائر على قلوب العامة ففتنهم، ووافقت هذه المراسم والشبعائر حاجية في الناس ومجاعة فاستفادوا مما يوزع من هيات وما يقام من مأدبات في تلك الموالد والاحتفالات، فوافقوا على هذه البدعة النكراء التى دخلت

عمربن الخطاب الحسيني

بقلم

على المسلمين.

بدعة الاحتفال بالمولد

واستمرت هذه البدعة لا تعرف إلا في العبيديين حتى انتقلت إلى الدولة الأيوبية في القرن السادس الهجرى، حيث كان يحتفل به الملك مظفر الدين صاحب إربل ويبالغ في ذلك مسالغة عظيمة كما ذكر عدد من المؤرخين كسيط ابن الجوزي، وابن خلكان؛ حيث ذكر وصفًا لاحتفالاته، ثم قال فإن الوصف يقصر عن الإحاطة به (يعنى أنه كان يقيم احتفالات لا يستطيع المرء وصفها)، ثم ذكر أن أهل البلاد كانوا سمعوا بحسن اعتقاده فيه ـ أى في المولد . فكان في كل سنة يصل إليه من البلاد القريبة من إربل مثل بغداد والموصل والجزيرة وسنجار ونصيبين وبلاد العجم وتلك النواحي.. خلق كثير من الفقهاء والصوفية والوعاظ والقراء والشعراء، ولا يزالون يتواصلون من المحرم إلى أوائل شهر ربيع الأول ثم ذكر أعمالا وشعائر كثيرة تقام في ذلك الاحتفال العظيم وكان يحتفل به سنة في ثامن الشهر وسنة في ثاني عشر لسبب الاختلاف الذي وقع في تاريخه. وذكر أبو شامة أنه اقتدى بفعل الشيخ عمر بن محمد الملا وهو من كيار الصوفية.

### ومما سبق يتضح ما يلى:

أن بدعة المولد حدثت عقب القرون
الثلاثة المفضلة.

الأوجيه العدد الثالث السنة الواحدة و الثلاثون

(ب) أن أول من أحدثها الحاكم العبيدي الملقب بالمعنز لدين الله في القنزن الرابع الهجري، ومعلوم ما يكنه العبيديون لأهل الإسلام من كراهية وحقد، وما يبطنونه من عقائد فاسدة يسترونها بإظهار محبة آل البيت والولاء لهم.

(ج) أن دوافع إحداث هذه البدعة المنكرة سياسية، إذ أراد بها المعز العبيدي أن يكسب ود أهل مصر، وأن يضع لحكومته الباطنية وتصرفاتها الشاذة قبولا عند المسلمين بهذا الاحتفال الذي حرك به عواطف العوام والرعاع بإدّعاء محبة النبي ﷺ.

(د) أن هذه البدعة تسربت إلى الملك المظفر صاحب (إربل) في القرن السادس الهجري عن طريق أحد كبار الصوفية، والذي يظهر أنه أخذها عن العبيدين.

- ينضم إلى ما سبق أن الاحتفال بالمولد مخالف لأمر الله عز وجل بطاعة الرسول ومخالف لأمر النبي تله بالتمسك بسنته وسنة الخلفاء الراشدين المهدين من بعده، وفيه وقوع في المحدثات التى حذر منها النبي تله وبيَّن أنها طريق إلى النار، وفيه أيضًا مشابهة للنصارى في احتفالهم بميلاد المسيح عليه السلام وكل ذلك مخالفات وظلمات بعضها فوق بعض.

ولقد توارثت الأجيال من بُسطاء المسلمين هذه البدعة حتى صارت الآن تقام لها احتفالات كبيرة في معظم الدول الإسلامية وتشرف على هذه الاحتفالات هيئات شرعية، ويتقدم حضورها شيوخ معممون من متصوفه وغيرهم، وتلقى في هاالمواعظ والخطب والأشعار، مما يصبغها عند العامة بالصبغة والأشعار، مما يصبغها عند العامة بالصبغة بالصوت والصورة إلى الكثير من بقاع الأرض وكل ذلك مع ما فيه من البدعة ومخالفة النبي فيه تشبه بالنصارى الذين يحتفلون بميالاد المسيح عليه السلام بكل أنواع المعاصي من شرب خمر ورقص وعري إلى زنا وممارسة الشذوذ: هل يعقل أن يكون الاحتفال

بالأنبياء الذين أرسلهم ربهم لهداية البشر ـ هل يعقل أن نحتفل بهم على هذه الطريقة؟ وإن كانوا هم يحت فلون بميلاد المسيح عليه السلام بهذا المجون وهذا الفسق فيجب علينا نحن أصحاب الرسالة الخاتمة القيمة أن نحترم نبينا ﷺ ونوقره.

إن محمدًا ﷺ ليس محتاجًا للاحتفال بمولده، لأنه ﷺ فوق مثل هذه الأمور التافهة، ونحن حينما نحتفل بمولد محمد نحط من قدره، والله عز وجل كفاه مثل هذه الأمور وقال ﴿ورفعنا لك ذكركَ۞.

فالذي يذكر اسمه خمس مرات يوميًا في جميع مآذن العالم ليس محتاجًا للاحتفال. بمولده، كما أن المسلم الذي يصلي الصلوات المفروضة فإنه على الأقل يصلي على محمد تلق في اليوم والليلة تسع مرات في صلاته، وعلى الأقل يفعل ذلك نصف مليار مسلم يوميًا، فأي احتفال وأي تعظيم أكبر من هذا؟

لا يجوز للمسلمين الاحتفال بميلاد -نبيهم. بل الواجب عليهم جميعاً اتباعه في كل شيء لأن في ذلك أمنهم وسلامتهم والله عز وجل هو الذي أمرنا بذلك.

والذي يجب علينا هو أن نناى بالنبي عن مـثل هذه الصـغـائر التي لا تاتي إلا بنتائج عكسية تغضب الله ورسوله.

 ديجب أن نتقي الله في محمد ﷺ ولا نزج بسيرته العطرة ولا بكيانه الشريف ومقامه الرفيع في احتفالات وموالد متخلفة تعود بنا إلى عصور الجاهلية والظلام.

- يجب علينا أيضًا أن نتقي الله عز وجل في أولادنا ولا نورثهم هذه العادات التي تسئ إلى الإسلام، علينا أن نعلمهم التوحيد ولا نجعلهم يحت فلون بمن حطم الأصنام بالأصنام.

ولاحول ولاقوة إلا بالله العلي العظيم

العدد الثالث السنة الواحدة والثلاثون أأوجه



إن الله عز وجل قد أرسل رسله ليفتح بدعوتهم آذانًا صمًا، وأعينًا عُمْيًا، وقلوبًا عليها أقفالها، فأرسلهم جميعًا ليعرفوا الناس كلمة التوحيد «لا إله إلا الله»، ويبشروهم بالجنة، والنجاة من النار إذا قالوها بحقها، فحققوا مضمونها ومعناها، ولم تتعلق قلوبهم بشيء غير الله، فـ يشركون أحدًا في المحية التي تصلح إلا له سيحانه، ولا بخافون أحدًا غير الله، فيعتقدون النفع والضرّ فيه، ولا يتوكلون على غيره سيحانه، فيما لا يقدر عليه إلاً هو سيحانه، ولا يرجون أحدًا غيره سيحانه، فيما لا يقدر عليه إلا هو سيحانه، ولا يدعـون أحدًا إلا الله، فـيـمـا لا يقدر عليـه إلا هو سيحانه، ولا يذيحون إلا له سيحانه، ولا ينذرون إلا له سيحانه، ولا يتويون إلاً له سيحانه، ولا يستعيذون ولا يستغيثون إلاً بالله تعالى، فيما لا يقدر عليه إلا هو سبحانه، وبالجملة لا يعبدون إلا الله تعالى، ولا يتوجهون بعبادتهم إلى ملك مُقرب، أو نبى مرسل، فضلاً عن غيرهما.

ولا جرم أنَّ هذا التوحيد له ثواب من الله كبير، وأجر جزيل. نبيَّنه كالآتي:

أولاً: النجاة من العذاب يوم الحاقة، يوم الواقعة، فقد ورد عند البخاري، ومسلم، وأحمد، وغيرهم عن معاذ بن جبل قال: كنت رديف النبي ﷺ على حمار، فقال لي: «يا معاذ، أتدري ما حق الله على العباد؟ وما حق العباد على الله؟» فقلت: الله ورسوله أعلم، قال: «حق الله على العباد: أن يعبدوه ولا يشركوا به شيئًا». وحق العباد على الله أن لا يعذب من لا يشرك به شيئًا». فقلت: يا رسول الله، أفلا أبشر الناس؟ قال: «لا تبشرهم فيتكلوا».

وهذا من أعظم ثواب التوحيد.

ثانيًا: مغفرة الذنوب والخطايا، كما قال ﷺ: «قال الله تعالى: يا ابن آدم، لو اتيتني بقراب الأرض خطايا، ثم لقيتني لا تُشرك بي شيئًا، لأتيتك بقرابها مغفرة». وهو حديث صحيح، عن أنس.

فقد شرط الله عز وجل كما جاء في الحديث تحقيق التوحيد لمغفرة الذنوب، وإن كانت مثل زبد البحر، بل إنه سبحانه يبدلها حسنات بكرمه وسعة فضله.

ثالثًا: حصول الأمن والاهتداء لكل من حقق التوحيد، ولم يشرك به شيئًا كما قال تعالى: ﴿ الَّذِينَ آمَنُوْا وَلَمَ يَلْسُوا إِيمَانَهُم بِظُلَّم أُوْلَئِكَ لَهُمُ الأَمْنُ وَهُم مُهْتَدُونَ ﴾ [الأنعام: ٨٢]. والُظلم ألذي في هذه الآية هو الشرك، كما في «صحيح البخاري» (٣٦٤) عن ابن مسعود قال: لما نزلت هذه الآية قالوا: فاينا لم يظلم؟ قال عليه السلام: ﴿ إِنَّ الشَرَّكَ لَظُلُمْ عَظيمَ ﴾. وفي لفظ لأحمد عن عبد الله قال: لما نزلت: ﴿ الَّذِينَ آمَنُوا وَلَمُ يَلْسِسُوا إِيمَانَهُم بِطْلُم ﴾، شقُ ذلك على أصحاب رسول

# بقلم: محمد أيمن الشبراوي

الله ﷺ، فقالوا: يا رسول الله، فأينًا لا يظلم نفسه، قال: إنه ليس الذي تعنون، ألم تسمعوا ما قال العدد الصـالح: ﴿يَا بُنِيَّ لاَ تُشْـرِكْ بِاللَّهِ إِنَّ الشَّـرُكَ لَظُلْمٌ عَظِيمٌ﴾ [لقمان: ١٣] إنما هو اَلشَرِك. [أَخْرِجه البخاري، واحمد عن عبد اللَّه بن مسعود].

ولا جرم أن أساس التوحيد وعموده هو إخلاص العبادة له سبحانه في جميع الأقوال والأعمال والأفعال، فقد أمر الله الناس بإخلاص العبادة باطنا وظاهرًا له سبحانه؛ فقال تعالى: ﴿فَاعْبُدِ اللَّهُ مُخْلِصًا لَهُ الدِّينَ. أَلاَ لِلَهُ الدَّينُ الْحَالِصُ ﴾ [الزمر: ٢، ٣]، وقال تعالى: ﴿قُلْ إِنِّي أُمرَّتُ أَنْ أَعْبُدُ اللَّهُ مَحْلِصًا لَهُ الدِّينَ ﴾ [الزمر: 11]، وقال تعالى: ﴿قُلِ اللَّهَ أَعْبُدُ مُخْلِصًا لَهُ دِينِي ﴾ [الزمر: 1٤].

وقال ﷺ: «إنما الأعمال بالنية، وإنما لأمرئ ما نوى، فمن كانت هجرته إلى الله ورسوله، فهجرته إلى الله ورسوله، ومن كانت هجرته لدنيا يصيبها أو امرأم يتزوَّجُها، فهجرتُهُ إلى ما هاجر إليه». [أخرجه البخاري، ومسلم، واللفظ له من حديث عمر بن الخطاب رضى الله عنه].

وهذا الحديث العظيم ثلث الإسلام، وقيل ربع الإسلام؛ وما ذلك إلاً لأن الذية عليها مدار الأعمال كلها، قال طاهر بن مغرز:

> عــمـدة الـديـن عندنا كلمـات أربع من كـلام خــيـر البــريَّـة

اتق الشبهات وازهد ودع ما

ليس يعنيك واعملن بنية

فمن قصد بهجرته الله والدار الآخرة، فقد وقع أجره على الله عز وجل، ومن قصد بهجرته دنيا يصيبها، أو امرأة يتزوجها، فليس له في الآخرة نصيب من هذه الهجرة، وقد قالوا إن سبب هذا الحديث أن رجلاً هاجر ليتزوج امرأة يُقال لها أم قيس، فقيل له: مهاجر أم قيس، فافسد هذه الهجرة بنيته، فليس له منها نصيب في آخرته.

فحقيق بكلِّ مسلم يريد السعادة في دنياهُ، والنجاة في أخراهُ أن يجتهد في تحرير نيته من أيَّ شائبة شرك أو رياء؛ حتى لا يحبط عمله، وتضيع حسناته، وتذهب هباءً منثورًا في يوم يرجو ثواب هذا العمل: ﴿فَمَن كَانَ يَرْجُو لِقَاء رَبَّهِ فَلْيَعْمَلُ عَمَلًا صَالِحًا وَلاَ يُشْرِكُ بِعِبَادَةٍ رَبَّهِ أَحَدًا ﴾ [الكهف: ١١٠].

ويُقُولُ الله تعالى: ﴿ تِلْكَ الدَّارُ الآخِرَةُ نَحْطَهُمَا لِلْذِينَ لاَ يُرِيدُونَ عَلُوًا فِي الأَرْضِ وَلاَ فَسَادًا وَالْعَاقِبَةُ لِلْمُتَقَيِّنَ ﴾ [القصص: ٨٣]. والله وحده من وراء القصد.

أوجره العدد الثالث السنةالواحدة والثلاثون

# سان الأطانة الطلبة المجلس الإسلامي الطلي اللموقول المحافة بشأن المجازر الإسرائيلية الأخيرة لأبناء الشعب الفلسطيني بعنوان «أخرجوا الصهاينة من قلوبكم... يخرجوا من دياركم»

### بتاريخ ٢٢/١/٢٣ ١٤ ٥- ٦/٤/٢٠ م

يوجله المجلس الإسلامي العالمي للدعوة والإغاثة هذا النداء إلى شعوب الأمة الإسلامية والعربية، وإلى مؤسسات المجتمع المدني فيها بصفة خاصة، لأخذ زمام المبادرة، واحتضان النصر الذي مققته الانتفاضة الفلسطينية الباسلة، والتنسيق فيما بينها، لتفعيل هذا النصر، وتعميق أثره، ليكون منطلقا لعمل شعبي إيجابي هادف، وهدها استراتيجيا ثابتا، تتعزز به الجهود الرسمية، التي نتحمها محددات وضوابط، قد تقود إلى مواقف لا تكون فيها محمودة ولا معذورة!!

إن الدور الشعبي المنظم والموحد في استرداد كرامة الأمة والدفاع عن حقوقها المسلوبة، حين ينطلق من طموحات الأمة ويعبر عن إراداتها وإجماعها، أهم من دور الحكومات، وإن ما حققه الشعب الفلسطيني الأعزل ينهض دليلاً قاطعًا على مقدرة الشعوب لبلوغ غاياتها، إذا صح العزم وصدقت النوايا، فلقد نجحت الإنتفاضة الفلسطينية الشعبية في إحداث هزة عنيفة في المجتمع الإسرائيلي، أصابت قواعد المشروع الصهيوني كله بالتصدع، وأكدت فشل هذا المشروع الذي ظل كسيحًا وقعيدا رغم ما تكبدته القوى الإستعمارية من عام لإيقائه على قيد الحياة، وليكون عامل إرهاب واضطراب وتمزق، في المنطقة العربية والإسلامية باسرها.

فإسرائيل اليوم في أضعف حالاتها - رغم استخدامها للقوة العسكرية المفرطة - في محاولة يائسة لتغطية خوائها، والتسترعلى هشاشة مجتمعها، وانفراط عقدها، فيما وصفه الرئيس الأمريكي «بوش» بأنها الآن «في حالة دفاع عن وجودها»، ولقد هبت جماهير الشعوب الإسلامية والعربية في كل مكان، تعلن عن رفضها للكيان الإسرائيلي الدخيل، وتستنكر هجمته الوحشية، التي استباحت كل القيم والمبادئ والإعراف والقوانين الدينية والأخلاقية والحضارية

والإنسانية، وأهدرت بذلك كل فرص السلام، الذي أثبتت التجارب أنه لم تكن يومًا من أهدافها، أو ضمن استراتيجيتها.

إن واجب الشعوب الإسلامية والعربية ومؤسسات المجتمع المدني فيها، من الاحزاب والنقابات والاتحادات الشبابية والطلابية والعمالية والمنظمات الأهلية والمؤسسات الاجتماعية والنوادي، أن تتبنى هذا الرفض الشعبي العارم لإسرائيل، وأن تجعل هذا الرفض مبدأ ثابتًا ومقدسًا، ونمنًا واضحًا وثابتًا من صلب قوانينها وأنظمتها، فلا تطبيع ولا تعامل مع الكيان الصهيوني، وإن الخروج على هذا المبدأ إنما هو خيانة لما ارتضته الأمة باجمعها، وانعقدت إرادتها الحرة عليه.

إن وجود إسرائيل مرتهن بقبولها لدى شعوب المنطقة، وهي تراهن على أن الضغوط السياسية والاقتصادية سوف تحقق لها يومًا هذا المطمع، غير أن واجبنا أن نرفضها، كما ترفض عقائدنا الخبائث والتعصب والعدوان، وكما ترفض قتل الأبرياء والإفساد في الأرض والغدر، وإن واجبنا أن نرضع أطفالنا هذا الرفض المقدس، وأن نضع له آلية ليصبح تيارًا ساريًا على اختلاف الأحوال والأزمان، فإخراج إسرائيل من قلوبنا، هو السبيل لإخراجها من ديارنا.

كما أن الشعوب الإسلامية العربية مدعوة اليوم- أكثر من أي وقت مضى- لتقديم التبرعات السخية- النقدية والعينية- لتعزيز صمود الشعب الفلسطيني الباسل، وحماية ظهر أبطال المجاهدين، ومساعدة أسر الشهداء ومعالجة الجرحى والمرضى، ومواساة المتضررين، فقد قال رسول الله ﷺ: «من جهز غازيًا في سبيل الله فقد غزا، ومن خلف غازيًا في أهله بخير فقد غزا». ﴿وَلَيَنَصُرُنَ اللَّهُ مَن يَنصُرُهُ إِنَّ اللَّهُ لَقَوْيٌ عَزِيزٌ ﴾ [الحج: ٤٠].

العدد الثالث السنة الواحدة والثلاثون

الحمد لله وكفى وسالام على عباده الذين اصطفى... وبعد:

فان الإخبار عن الله ورسوله من أعظم الأخبار؛ لأنه دين يجب التثبت فيه، قال تعالى: ﴿وَلا تَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ علْمٌ إِنَّ السَّمْعَ وَالْبَصَرَ وَالْفُوَادَ كُلُّ أُوليَّكَ كَانَ عَنْهُ مَسْتُولاً ﴾ [الإسراء: ٣٦]، وقال تعالى: ﴿قُلْ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِّي الْفُواحِشِ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَالاِثْمَ وَالْبَعْيَ بِعَيْرِ الْحَقَّ وَأَنْ تَشْرَكُواْ بِاللَّهِ مَا لَمَ يُنَزَلُ بِهِ سَلُطًانًا وَأَن تَقُولُواْ عَلَى اللَّهِ مَا لاَ تَعْلَمُونَ ﴾ [الأعراف: ٣٣].

ف القول على الله بلا علم من أعظم الذنوب، قال تعالى: ﴿وَلاَ تَقُولُواْ لمَا تَصِفُ أَلْسِنَتُكُمُ الْكَذِبَ إِنَّ هَذَا حَلالٌ وَهَذَا حَرَامُ لَتَقْتَرُواْ عَلَى اللَّهِ الْكَذِبَ إِنَّ الَّذِينَ يَفْتَرُونَ عَلَى اللَّهِ الْكَذِبَ لاَ يُفْلِحُونَ ﴾ [النحل: ١١٦]. هذا في الحلال والحرام، فكيف الأمر إذا كان في ادعاء علم الغيب أو تأويل لأخبار مستقبلية أو إيقاع لأشراط الساعة على أشخاص أو بقاع أو أجناس إذا لم يشبت كل ذلك بالدليل الصحيح أو لم يفسر القرآن أو الحديث الثابت بالتفسير الصحيح عن السلف المتقدمين.

هذا، وقد انتشر في الفترة الأخيرة كتاب أثار الجدل بين العامة لتسميته لبعض الأشخاص وتحديد كونهم المعنيين بأحاديث وأخبار نسبت للنبي تلك ولا يثبت منها شيء، وكان عمدة هذا الكتاب كتاب «الفتن» لنعيم بن حماد الخزاعي، فأردت النصيحة للأمة؛ لأن «الدين النصيحة»، كما قال رسول الله تلك، قالوا: لمن؟ قال: «لله ولكتابه ولرسوله ولأئمة المسلمين وعامتهم». [رواه مسلم من حديث تميم الداري].

وهذه النصيحة ببيان مكانة نعيم بن حماد

وكتابه عند الأئمة، فأقول وبالله أستعين: المارية

اعداد:مجدى عرفات

هو نعيم بن حماد بن معاوية بن الحارث بن همام بن سلمة بن مالك أبو عبد الله الخزاعي المروزي الفرضي الأعور، روى عن أبي حمزة السكري وهشيم وأبي بكر بن عياش، وعبد الله بن المراوردي، وفضيل بن عياض، وسفيان بن عيينة، وابن وهب، والوليد بن مسلم، ووكيع بن الجراح، وعبد الرزاق، وأبي داود الطيالسي، وخلق كثير من العراق ومصر والشام واليمن.

روى عنه: البخاري مقرونًا بغيره-وقال الحافظ ابن حجر: لم يخرج عنه في الصحيح سوى موضع أو موضعين. قُلْتُ: فالبخاري لم يحتج بالرجل وليس لمن يكرر عند ذكر نعيم (شيخ البخاري) حجة في تقوية أحاديث الرجل كما سياتي في أقوال أئمة فيه، وروى عنه أبو داود، والترمذي، وابن ماجه بواسطة، ويحيى بن معين، ومحمد بن يحيى الذهلي، والدارمي، ويعقوب الفسوي، وخلق كثير.

### يد والفراخاليس أقوال الأئمة فيه محتجب بعد إستا

- قال أحمد: كان نعيم كاتبًا لأبي عصمة-يعني نوحًا الجـامع- وكـان شـديد الرد على الجهمية وأهل الأهواء، ومنه تعلم نعيم.

- وقال أحمد أيضًا: كان من الثقات.

- قال علي بن الحسين بن حبان: وجدت في

كتاب أبي بخط يده، قال أبو زكريا- يعني ابن معين-: نعيم ثقة صدوق رجل صدق أنا أعرف الناس به، كان رفيقي بالبصرة وكتب عن روح خمسين ألف حديث، فقلت له قبل خروجي من أي شيء هي؟ فقال: يا أبا زكريا، مثلك يستقبلني أي شيء هي؟ فقال: يا أبا زكريا، مثلك يستقبلني بهذا؟ فقلت: إنما قلت شفقة عليك، قال: إنما كانت معي نسخ أصابها الماء، فدرس بعض الكتاب، فكنت أنظر في كتابي هذا في الكلمة التي تشكل عليّ فإذا كان مثل كتابي عرفته، فأما أن أكون تتال أبو زكريا: ثم قدم علينا ابن أخيه وجاءه قال أبو زكريا: ثم قدم علينا ابن أخيه وجاءه الشيء كذا يخطئ فيه، فاما هو فكان من أهل الشيء كذا يضطئ فيه، فاما هو فكان من أهل الصدق. اه.

قُلْتُ: من هذه الحكاية يظهـر أن ابن مـعين يوثقه من حيث الدين، فأما الرواية- وخاصة في هذا الكتاب- فكان يتوهم.

- وقد سال أبو زرعة ابنَ معين عن حديث حدث به نعيم فانكره، فقال أبو زرعة: مَن أين أتي؟ قال: شُبُه له. وقال يحيى أيضيًا: ليس في الحديث بشيء، ولكنه كان صاحب سنة.

– وقـال أبـو زرعـة الدمـشـقي: يصل أحـاديث يوقفها الناس.

- وقال أبو حاتم: محله الصدق.

– قال الذهبي: وتفرد نعيم بذاك الخبر المنكر: حدثنا سقيان بن عيينة عن أبي الزناد عن الأعرج عن أبي هريرة مرفوعًا: «إنكم في زمان من ترك فيه عُشر ما أمر به فقد هلك، وسيأتي على أمتي زمان من عمل بعُشر ما أمر به فقد نجا». فهذا ما ادري من أين أتى به نعيم؟ وقد قال نعيم: هذا حديث ينكرونه وإنما كنت مع سفيان فمر شئ فانكره ثم حدثنى بهذا الحديث.

قلت القائل الذهبي -: هو صادق في سماع لفظ الخبر من سفيان، والظاهر - والله أعلم - أن سفيان قاله من عنده بلا إسناد، وإنما الإسناد قاله لحديث كان يريد أن يرويه، فلما رأى المنكر تعجب وقال ما قال عقيب ذلك الإسناد، فاعتقد نعيم أن ذاك الإسناد لهذا القول. والله أعلم. اهـ.

قلت: لو صح هذا التـاويل من الذهبي لكان دالاً على غفلة نعيم، حيث لم يفرق بين الحديث

والكلام من سفيان، والله أعلم.

وروى ابن عدي حديثه عن الدراوردي، عن سهيل، عن أبيه، عن أبي هريرة مرفوعًا: «لا تقل: أهريق الماء، ولكن قل: أبول». رواه عنه أبو الأحوص العُكبري. ثم قال أبو الأحوص: وضع نعيم هذا الحديث فقلت له: لا ترفعه، فإنما هو من قول أبي هريرة فاوقفه. قال ابن عدي: وهذا رفعه منكر. قال الذهبي: فقد رجع المسكين إلى وقفه. اه.

قُلْتُ: فهذه غفلة شديدة، غير أن العكبري وصفه بوضع هذا الحديث.

- وقـال الذسـائي: ليس بثـقـة. وقـال مـرة: ضعيف.

- وقال أبو عروبة: كان نعيم بن حماد مظلم الأمر.

– وقال أبو علي النيسابوري: سمعت أبا عبد الله النسائي يذكر فضل نعيم بن حماد وتقدَّمه في العلم والمعرفة والسنن ثم قيل له في قبول حديثه، فقال: قد كَثُر تفرده عن الأئمة المعروفين بأحاديث كثيرة فصار في حدّ من لا يحتج به.

 وقال أبو داود: عن نعيم بن حماد نحو عشرين حديثًا عن النبي ﷺ ليس لها أصل.

- وذكره ابن حبان في «الثقات»، وقال: ربما أخطأ ووهم.

- وقال الذهبي: نعيم من كبار أوعية العلم، لكنه لا تركن النفس إلى رواياته. وقال أيضًا: لا يجوز لأحد أن يحتج به.

- وقد كان شديدًا في السنة، ولذلك قال الدولابي: نعيم ضعيف. قاله أحمد بن شعيب. وقال غيره- يعني الأزدي-: كان يضع الحديث في تقوية السنة وحكايات عن العلماء في ثلب أبي حنيفة، وقد رد ذلك ابن عدي.

وقال مسلمة بن قاسم: كان صدوقًا وهو
كثير الخطأ وله أحاديث منكرة في الملاحم انفرد
بها وله مذهب سوء في القرآن كان يجعل القرآن
قرآنين، فالذي في اللوح المحفوظ كلام الله تعالى،
والذي بأيدى الناس مخلوق. اهـ.

قال الحافظ ابن حجر: كانه يريد الذي في أيدي الناس ما يتلونه بالسنت هم ويكت بونه بأيديهم، ولا شك أن المداد والورق والكاتب

العدد الثالث السنة لواحدة والثلاثون ألوجه

والتـالي وصـوته كلّ مـخلوق، وأمـا كـلام الله سبحانه وتعالى فإنه غير مخلوق قطعًا. اهـ.

- وقــال الخطيب: روى أحـاديث مناكـيـر عن الثقات.

- قال الدارقطني: إمام في السنة كثير الوهم. - وقال أبو أحمد الحاكم: ربما يخالف في

– وقال ابن حجر: صدوق يخطئ كثيرًا فقيه عـارف بـالفــرائض. وهذا في مــراتب الرد إلا في المتابعات.

قلت: والعجيب أن المعلق على كتاب الفتن ترجم لنعيم بن حماد ونقل بعض أقوال الأئمة في نعيم، ثم قال: وعليه فحديث الرجل لا يرقى إلى الصحيح ولا ينزل إلى الضعيف، بل هو وسط بين هذا وذاك، فهو حسن الحديث، وتأتي أحاديثه في مرتبة الحديث الحسن تصلح في المتابعات والشواهد وتُحسن بنفسها، وأظنه هو القول الوسط العدل في الرجل، والله أعلى وأعلم. اه.

قلت: تأمل هذا التناقض، فكيف تكون أحاديثه في مرتبة الحسن، وفي نفس الوقت تصلح في المتابعات والشواهد وتحسن بنفسها؟ أليس الحديث الحسن حجة بنفسه حتى يقول: (تصلح في المتابعات والشواهد)؟ أين الأحاديث التي تصلح في المتابعات والشواهد!! هي الضعيفة ضعفًا خفيفًا بمجموعها تتقوى ويشهد بعضها لبعض ويتابع بعضها بعضًا حتى تكون حجة في درجة الحسن لغيره أو الصحيح لغيره، والله أعلد.

### كتاب الفتن

وأما كتابه الفتن فقد جمع فيه أحاديث منكرة في الملاحم، انفرد بها كما قال مسلمة بن قاسم.

وقال الذهبي: وقد صنف كتاب «الفتن»، فأتى فيه بعجائب ومناكير.

قلت: والناظر في هذا الكتاب يجد الأحاديث التي تفرد بها نعيم بين منكر وضعيف جدًا وموضوع ويجد معاني عجيبة كما قال الذهبي، وخاصة في أخبار أخر الزمان.

أذكر لك عدة أمثلة من هذه الأحاديث:

١- حديث: «بعثني الله تعالى حين أسرى بي إلى ياجوج وماجوج فدعوتهم إلى دين الله وإلى عبادته فأبوا أن يجيبوني، فهم في النار ومن عصا من ولد أدم وولد إبليس». وهذا حديث موضوع، كما قال ابن الجوزي، ففي سنده نوح

الجامع، وهو متروك.

٢- حديث أنس بن مالك قال: أتيت رسول الله عليه ومعي وصيف بربري، فقال رسول الله عليه: «إن قوم هذا أتاهم نبي قبلي فذبحوه وطبخوه وأكلوا لحمه وشربوا مرقه». وهذا حديث موضوع، في سنده عنبسة بن عبد الرحمن.

٣- حديث: «أول الناس هلاكًا فارس ثم العرب على إثرهم». ضعيف جدًا، في سنده مينا بن أبي مينا مولى عبد الرحمن بن عوف متروك.

٤- حديث: «يتمتع أصحاب عيسى ابن مريم عليه السلام الذين قاتلوا معه الدجال بعد خروج دابة الأرض أربعين سنة في نعمة وأمن». وسنده ضعيف حدًا مسلسل بالضعفاء.

٥- حديث: «يخرج من خراسان الرايات السود لا يردها شيء حتى تنصب بإيلياء». ضعيف، ورواه الترمذي، وقال: غريب (٢٢٦٩)، وفي سنده رشدين بن سعد، وله سند آخر فيه سويد بن سعيد الحدثاني متهم رواه ابن عدي، وفي سنده داود بن عبد الجبار منكر الحديث.

آ- حـديث: «يكون بين المسلمين وبين الروم هدنة على أن يبعث المسلمون إليهم جيشًا يكون بالقسطنطينية عومًا لهم ويهزمونهم ويقتلونهم، فيقول قائل من الروم: غلب الصليب، فيقول قائل من المسلمين: بل الله غلب، فيتراجع القوم ذلك بينهم، فيقوم المسلم إلى الرومي فيضرب عنقه فتنتكث الروم حتى إذا رجعوا إلى القسطيطينية وأمنوا قتلوهم وهم أمنون، فإذا قتلوهم عرفوا أن المسلمين سيطلبونهم بدمائهم، فيخرج الروم على ثمانين غاية تحت كل غاية اثنا عشر ألفًا». ضعيف، وفي سنده ضعفاء؛ رشدين بن سعد، وابن لهيعة، وهو مرسل أيضًا.

٧- حديث: «يأتي على الناس زمان يكون
المؤمن فيه أذل من شاته». ضعيف جدًا.

٨- حديث: «سيكون من بني أمية رجل أخنس بمصر يلي سلطانًا، يُغلب على سلطانه أو ينتزع منه، فييفر إلى الروم، فياتي بالروم إلى أهل الإسلام، فذلك أول الملاحم». ضعيف، في إسناده ابن لهيعة، وأبو تيم مجهول.

وفي هذا كفاية لمن أراد الوقوف على حقيقة هذا الرجل وكتابه، وليس مقصودنا الرد على كتاب معين، فالرد له مقام آخر. والله أعلم.

أوجاه العدد الثالث السنة الواحدة والثلاثون



كتبه: علي بن عبد العزيز بن علي الشبل الدرس بجامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية

الحمد لله الذي جعل في تعاقب الإيام والليالي والشهور والأعوام عبرة وآية، وثنًى بنكر ذلك في القرآن آية بعد آية، فقال سبحانه في سورة البقرة: ﴿ إِنَّ في خَلْقَ وَالْفُلْكَ الَّتِي تَجْرِيَ فِي الَّبَحُر بِصَا يَنفَعُ النَّاسَ وَمَا أَنزَلَ اللَّهُ مِنَ السَّمَاءَ مِن مُاء فَاَحْيَا به الأرْض بَعْدَ مَوْتَهَا وَبَثُ فِيهَا مِن كُلِّ دَابَةٍ وَتَصُرِيف الرِّيَاح وَالسَّحَاب الْمُسَخَر بَيْنَ السَّمَاء وَالأَرْض لَايَات لِقَوْم يَعْقلُونَ ﴾ [البقرة: ١٦٤].

إننا معشر المسلمين لابد أن نتذكر أشياءً وأمورًا معتبرة جدًا:

– فنتذكر ذلكم الحدث العظيم الذي غير وجه التاريخ، الذي أعز الله به الملة وأذل به الكفر وأهله، نتذكر هجرة خليل الله ورسوله محمد تله من مكة إلى المدينة، من بلد الكفر أنذاك إلى بلد التوحيد والسنة، من ذل الكفر وأهله إلى عز الإسلام وأهله.

نتذكر الهجرة فنستفيد منها دروسًا في ديننا وعقيدتنا وأعمالنا أهمها:

أ- أن الهـجـرة من بلد الشـرك إلى بلد التوحيد، ومن بلد الكفر إلى بلد الإسلام واجبة عينًا، وباقية أبدًا إلى قيام الساعة، كما جاء بذلك الخبر عنه عَنَّهُ، ولقوله تعالى في سورة النساء: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ تَوَفَّاهُمُ الْمَاذَئِكَةُ ظَالِمي النساء: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ تَوَفَّاهُمُ الْمَاذَئِكَةُ ظَالِمي في الأَرْض قالوا فيم كُنتُمْ قالوا كُنَّا مُسْتَضْعَفِينَ في الأَرْض قالوا فيم تَكُنْ أَرْضُ اللَّه واسِعَةً مَصِيرًا ﴾.

ب- أن الهجرة في كمالها وتمامها هي في

اله جرة من الذنوب والمعاصي إلى التوبة والعمل الصالح، كما في الصحيحين من حديث عبد الله بن عمرو رضي الله عنهما يرفعه إلى النبي ﷺ أنه قال: «المسلم من سلم المسلمون من لسانه ويده، والمهاجر من هجر ما نهى الله عنه».

وقد روى أحمد وأبو داود بسند جيد عن ابن عوف وابن عمر ومعاوية رضي اللَّه عنهم مرفوعًا: أن الهجرة خصلتان: إحداهما أن تهجر السيئات والأخرى أن تهاجر إلى الله ورسوله، ولا تنقطع الهجرة ما تقبلت التوبة، «ولا تزال التوبة مقبولة حتى تطلع الشمس من مغربها» وبمناسبة الهجرة لابد للمسلمين أن يعتزوا بتاريخهم الهجرى.

كيف لا وهو عمل وتاريخ اصحابه الذين أمرنا بلزوم طريقتهم واتباع سبيلهم ونهينا اشد النهي عن ضد ذلك من مخالفتهم واتباع غير هديهم، كما في قوله تعالى من سورة النساء: ﴿ وَمَن يُشْبَاقِقَ الرُسُولَ مِن بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُ الْهُدَى وَيَتَّبِعْ عَيْرَ سَنِيلِ الْمُؤْمِنِينَ ذُولَهِ مَا تَوَلَّى وَنَصْلِهِ جَهَدَمَ وَسَاعتُ مَصِيرًا ﴾، فلا يجوز والحال هذه استبدال تاريخ المسلمين الهجري بالميلادي؛ أو بغيره.

إنذا ننب ونحذر من الاغترار بفعل الجاهلين أو المقلدين لغيرهم من كفار الغرب بإحداث احتفالات بدخول العام الهجري الجديد، أو إحداث أعياد لانصرام العام الماضي حيث الرزية والمصيبة في التشبه باليهود والنصارى، ومشابه تهم في عقائدهم أو عباداتهم أو أخلاقهم أو عاداتهم، ولا حول ولا قوة إلا بالله.

كانت هجرة النبي \* في شهر ربيع الأول الذي كان فيه أيضًا مولده وكانت فيه وفاته، ولم يؤثر عن أهل القرون المفضلة من السلف الصالح الاحتفال بمثل هذه المناسبات.

نسال الله أن يعلي كلمته ويعز دينه وأولياءه، ويذل أعداءه، وأن يعيدنا والمسلمين معاد الخير والعز والنصر والتمكين. وأخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

العدد الثالث السنة الواحدة والثلاثون ألوجه

# «أنا أعوذ بالله من قول أنا »

كلمة «أنا» ضمير من الضمائر، لا شيء في قولها وتداولها في الكلام، قال ﷺ: «أنا سيد ولد أدم يوم القيامة». [صحيح مسلم]. وقال ﷺ: «أنا فرطكم على الحوض». [متفق عليه]. وقال: «أنا محمد بن عبد الله بن عبد المطلب، فأنا خيركم بيتًا وأنا خيركم نفسًا». [صحيح. فأنا خيركم بيتًا وأنا خيركم نفسًا». [صحيح. فانا خيركم بيتًا وأنا خيركم نفسًا». [صحيح. وعاف اليت يم في الجنة هكذا». [السلسلة الصحيحة (٨٠٠)]. وغير ذلك كثير من كلامه ﷺ.

وقد قال أبو بكر رضي الله عنه هذه الكلمة مرارًا ردًا على رسول الله ﷺ ولم ينكر عليه، فقد روى مسلم عن أبي هريرة قال: قال رسول الله ﷺ: «من أصبح منكم اليوم صائمًا؟». قال أبو بكر: أنا. قال: «فمن تبع منكم اليوم جنازة؟» قال أبو بكر: أنا. قال: «فمن أطعم منكم اليوم مسكينًا؟» قال أبو بكر: أنا. قال: «فمن عاد منكم اليوم مريضًا؟» قال أبو بكر: أنا. فقال رسول الله ﷺ: «ما اجتمعن في امرئ إلا دخل الجنة». [صحيح].

ولا تكره كلمة «أنا» مفردة إلا في حالة الاستئذان، فإنه ينبغي للمستأذن أن يفصح باسمه وكنيته إن كان مشهورًا بها، فقد صح عن جابر رضي الله عنه أنه قال: أتيت النبي تحقي في دين كان على أبي، فدققت الباب، فقال: «من ذا؟» فقلت: أنا. فقال: «أنا أنا»، كأنه كرهها. [متفق عليه].

وكذلك إذا كانت على سبيل مدح النفس والإعجاب بها والفخر والخيلاء، أما ما كان على سبيل الإخبار فلا حرج فيها ولا يشرع التعوذ بالله منها.

### «اللى يعتقد فى حجرينفعه»

هذا قول شركي وعبارة أثمة، فإن الحجر لا ينفع ولا يضر، ولا شيء ينفع ويضر إلا الله، والله وحده هو النافع الضار، قال تعالى: ﴿وَإِن يَمْسَسَنُكَ اللَّهُ بِضُرُّ فَلاَ كَاشِفَ لَهُ إِلاً هُوَ

وَإِن يَمْسَسَّكَ بِخَيْرٍ فَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيَّءٍ قَدُيرٌ ﴾ [الأنعام: ١٧].

وقد وقف عمر بن الخطاب رضي الله عنه أمام أشرف حجر في هذا العالم، وهو الحجر الأسود في الكعبة المكرمة، وقال: إني أعلم أنك حجر لا تضر ولا تنفع، ولولا أني رأيت النبي تش يقبلك ما قبلتك. [صحيح. البخاري].

### «إحنابنقرأفي سورة عبس»

وهي عبارة تبين أننا عندما نقرا هذه السورة وأمثالها فكانما نقرا طلاسم لا يفهمها الناس، مع أنها سورة طيبة واضحة المعاني وهو شهيد. بل إن القرآن كله واضح ميسر للذكر. قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ يَسَرُّنَا الْقُرْآنَ لِلَّذَكَرِ فَهَلْ مِن مُدْكِرٍ ﴾ [القمر: ١٧]، وقال: ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَاهُ قُرْآنًا عَرَبِيًا لَعَلَّكُمْ تَعْقَلُونَ ﴾ [يوسف: لِقَوْم يَعْلَمُونَ ﴾ [فصلت: ٣].

والعبارة المذكورة بها نوع من الاستهزاء واستخفاف بآيات الله، وهذا هو فعل المنافقين الذي يسمهم بالكفر. قال تعالى: ﴿قُلْ أَبِاللَّهِ وَآيَاتِهِ وَرَسُولِهِ كُنتُمْ تَسْتَهْزِعُونَ. لاَ تَعْتَذِرُواٌ قَدَّ كَفَرْتُمْ بَعْدَ إِيمَانِكُمْ ﴾ [التوبةُ: 10، 17].

### «البقية في حياتك»

ما هذه البقية؛ لا حول ولا قوة إلا بالله، هل يموت إنسان قبل انقضاء عمره، بحيث تكون البقية يرثها أحد أوليائه، سبحان الله، هذا بهتان عظيم. لن يموت إنسان قبل أن يستكمل آخر لحظة في عمره، قال تعالى: ﴿ فَإِذَا جَاءَ أَجَلَهُمْ لاَ يَسْتَأْخِرُونَ سَاعَةً وَلَا سَنْتَقْدِمُونَ ﴾ [الأعراف: ٢٤].

وقال ﷺ: «إن روح القدس نفث في روعي أنه لن تموت نفس حتى تستكمل أجلها وتستوعب رزقها، فاتقوا الله وأجملوا في الطلب». [صحيح الجامع (٢٠٨٥)].

«اسم التبي حارسه وصايته»

وهي عبارة يقولها عوام الناس، وخاصة

أوجاد العدد الثالث السنة الواحدة والثلاثون

النساء، ومعناها أن اسم النبي ﷺ يحرس الطفل ويصونه، وهذا باطل، بلا شك، وتأليه للنبي ﷺ، ووضعه في مقام غير مقامه، فهذا القول جمع بين الشرك بالله وبين الإساءة إلى رسوله ﷺ. فـمن ناحية لا يملك الحفظ والصيانة ودفع الضرر وجلبه إلا الله وحده، ومن ناحية أخرى فإن رسول الله ﷺ لا يملك لأحد ضرًا ولا نفعًا، وقد أمره الله عز وجل أن يقول كذلك؛ قال تعالى: ﴿قُلْ إِنِّي لاَ أَمْلِكُ لَكُمْ ضَرَرًا وَلا رَشَدًا ﴾ [الجن: ٢١]. وقـال: ﴿قُلْ لاَ أَمْلِكُ لِنَفْسِي نَفْعًا وَلاَ ضَرًا إِلاً مَا شَاءَ اللَهُ ﴾ [بونس: ٤٩].

وإذا كـان هذا في حـيـاة النبي ﷺ، فـهل يجوز أن يستغاث به بعد وفاته وينسب إليه ما لا يقدر عليه إلا الله جل جلاله؟

وهو الغلو الذي جر إلى الشرك والكفر برسول الله ﷺ مثلما كفرت النصارى بعيسى ابن مريم عليه السلام، وقد نهانا ربنا عن ذلك، فقال: ﴿يَا أَهْلَ الْحَتَابِ لاَ تَعْلُواْ فِي دِينِكُمْ وَلاَ تَقُولُواْ عَلَى اللَّهِ إِلاَّ الْحَقَّ ﴾ [النساء: ١٧١].

ونهانا عن ذلك رسول الله الله عنه فيما ثبت في الصحيحين: «لا تطروني كما أطرت النصارى عيسى ابن مريم، فأنا عبد الله ورسوله».

وتعظيم النبي ﷺ لا يكون إلا باتباع سنته وهديه والتخلص مما يلصقه الجاهلون به من خرافات.

#### و امسك الخشيب و

#### وخمسةفي عينك و

#### وخمسةوخميسة و

امسك الخشب، ومثل هذه الأقوال، لن تدفع حسدًا ولن تغير من قدر اللَّه شيئًا، بل هو من الشرك، ولا بأس من التحرز من العين والخوف مما قد تسببه من الأذى، فإن العين حق ولها تأثير، ولكن لا تأثير لها إلا بإذن الله، قال عز وجل: ﴿وَإِن يَكَادُ الَّذِينَ كَفَرُوا لَيُزْلِقُونَكَ بأَبْصَارِهِمْ ﴾ [القلمُ: ٥١].

## إعداد:د.طلعت زهران

وفي صحيح مسلم أن النبي ﷺ قـال: «العين حق، ولو كان شيء سابق القدر سبقت العين وإذا استغسلتم فاغسلوا».

والتحرز من العين لا يكون إلا بالرقى الشرعية. قال البخاري رحمه الله: باب رقية العين وذكر فيه حديث عائشة رضي الله عنها قالت: أمرني رسول الله ﷺ أو أمر أن يسترقى من العين.

وكانت رقية النبي ﷺ كما روى البخاري عن أنس هي: «اللهم رب الناس، مذهب الباس، اشف أنت الشافي، لا شافي إلا أنت، شفاء لا يغادر سقمًا».

وكان النبي ﷺ يُعَوَّذ الحسن والحسين ويقول: «أعيذكما بكلمات الله التامة من كل شيطان وهامة ومن كل عين لامة».

والذي يجب عند الخوف من العين قوله تعالى: ﴿ مَا شَاء اللَّهُ لاَ قُوْةَ إِلاَّ بِاللَّهِ ﴾ [الكهف: ٣٩].

فإن كان يعتقد أن الخشب بذاته أو الخمسة وخميسة تدفع الضر من دون الله أو مع الله فهو شرك أكبر، وإن كان يعتقد أنها سبب والله هو النافع الضار، فهذا كذب على الشرع والقدر، وهو ذريعة للشرك، فهو شرك أصغر.

#### رينايساھيناويأخذك(\*)

وهذه كلمة قبيحة أثمة تعطي مفهومًا أن اللَّه تعالى يتوفى بعض الأشخاص خلسة وفي غفلة من البعض الآخر، وأنه يعمل حسابًا لانتباهنا ويقظتنا، وهذا من سوء الأدب مع اللَّه، فاللَّه غالب على أمره، لا يعجزه شيء. (\*) التحرير.

العدد الثالث السنة الواحدة والثلاثون



من حكمه ومواعظه على

قال ﷺ: «انظروا إلى من هو أسفل منكم ولا تنظروا إلى من هو فوقكم فإنه أجدرُ أن لا تزدروا نعمة الله». [أخرجه مسلم في الزهد]. وقال ﷺ: «لو كان لابن آدم واديان من مال لابتغى إليهما واديًا ثالثًا، ولا يملأ جوف ابن آدم إلا التراب، ويتوب الله على من تاب». [أخرجه مسلم في الزكاة]. قال ﷺ: «فضل العلم خير من فضل العبادة وملك دينكم الورع». والترهيب].

#### من لطائفه على 11

- عن الحسن قال: أتت عجوزُ إلى النبي ﷺ، فقالت: يا رسول الله، ادع الله أن يدخلني الجنة، قال: «يا أم فلان، إن الجنة لا تدخلها عجوز». قال: فولت تبكي، فقال ﷺ: «أخبروها أنها لا تدخلها وهي عجوز، إن الله تعالى يقول: ﴿ إِنَّا أَنشَائًا مَنْ أَنْشَائًا يقدل الجنة أحد من الناس إلا وهو شاب. [حسنه الألباني في «غاية المرام»].

من وصايا السلف

قـال الحـسن: ابن آدم، إنك تموت وحدك، وتبعث وحدك، وتحاسب وحدك. ابن آدم، لو أن الناس كلهم أطاعوا الله وعصيت أنت لم تنفعك طاعتهم، ولو عـصـوا الله وأطعت أنت لم تضـرك معصيتهم. ابن آدم، ذنبك ذنبك، فإنما هو لحـمك ودمك، فـإن سلمت سلم لك لحمك ودمك، وإن تكن الأخرى فإنما هي نار لا تطفأ، وجسم لا يبلى، ونفس لا تموت. [الزهد للحسن البصري].

### منأقوال السلف

عن شاذ بن يحيى قال: ليس طريق أقصد إلى الجنة من طريق سلك الآثار. [السنة للالكائي].

قال الشافعي: طلب العلم أفضل من صلاة التطوع. [ذم الكلام للهروي].

قال يوسف بن أسباط: من نعمة الله تعالى على الشاب أن يوافق صاحب سنة يحمله عليها. [السنة للالكائي].

#### منأخطاءالمصلين

ترك بعض المصلين رفع اليدين عند تكبيرة الإحرام والركوع وعند الرفع منه، والسنة الصحيحة الثابتة عنه ﷺ

أوجهم العدد الثالث السنة الواحدة والثلاثون

أنه إذا افتتح الصلاة رفع يديه حذو منكبيه، وإذا رفع رأسه من الركوع رفعهما أيضًا، وأي حديث في ترك الرفع لا يصح. **تأويالات فاسدة** 

قولهم في قوله تعالى: ﴿وَيَبْقَى وَجْهُ رَبِّكَ ذُو الْجَلالِ وَالإِحْرَامِ ﴾، ﴿وَيَبْقَى وَجْهُ رَبِّكَ ﴾: قالوا أي ويبقى ربك، فينفون بهذا التاويل الفاسد من فينفون بهذا التاويل الفاسد يعلمون أن الله غيب، ووجهه أيضًا من الغيب، ولقد أثبت القرآن الكريم والسنة الصحيحة صفة الوجه لله, فوجب علينا أن نؤمن بأن لله وجهًا بدون تاويل ولا تعطيل ولا تكييف ولا

### قواعد فقهية تهم طلاب العلم

إذا تزاحمت المصالح قُدَّم الأعلى منها، فيقدَّم الواجب على المستحب، والراجح مصلحته على المرجوح، وإذا تزاحمت المفاسد ارتكب الأخف منها، إذا اضطر، أو احتيج للتنازل، فيرتكب المكروه تفاديًا عن الحرام، والمشتبه عن الواضح، وما كان أخف تحريمًا على ما عظم تحريمه.

## العالم الصادق

قيل لأبي عبد الله: سئل ابن المبارك: كيف يعرف العالم الصادق؟ فقال: الذي يزهد في الدنيا ويقبل على أمر آخرته. فقال أبو عبدالله: نعم هكذا يريد أن يكون. [الورع للمروزي].

#### وصايا لطلاب العلم النهمة في طلب العلم

إذا علمت الكلمة المنسوبة إلى علي بن أبي طالب رضي الله عنه: قيمة كل امرئ ما يحسنه. وقد قيل: ليس كلمة أحض على طلب العلم منها، فاحذر غلط القائل: ما ترك الأول للآخر، وصوابه: كم ترك الأول للآخر، فعليك بالاستكثار من ميراث النبي تيك، وابذل الوسع في الطلب والتحصيل والتدقيق، ومهما بلغت في العلم فت ذكر كم ترك الأول للآخر. دحلبة طالب العلم،

العدد الثالث السنة الواحدة والثلاثون



في السلمين كي

## الحلقة الرابعة

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على خير البرية ومعلم البشرية، ومربي الأمة وهاديها بإذن ربها إلى الصراط المستقيم... وبعد:

نواصل حديثنا حول هدي النبي \* في الاهتمام بالأطفال.

## (١٢) ويغيّر تله عادات الجاهلية في الاحتفال بهم:

هذا أيضًا من اهتمام النبي ﷺ الشديد بالأطفال، بحيث لا يدفع حب الآباء لأبنائهم أن يفعلوا معهم أي شيء ولو كان من سنن الجاهلية.

فعن عبد الله بن بريدة قال: سمعت أبي (بريدة) يقول: «كنا في الجاهلية إذا ولد لأحدنا غلام؛ ذبح شاةً، ولطخ رأسه بدمها، فلما جاء الله بالإسلام؛ كنا نذبح شاة، ونحلق رأسه، ونلطخه بزعفران»<sup>(1)</sup>. ومثله حديث يزيد بن عبد المزني أن النبي تش قال: «يُعق عن الغلام ولا مُمس رأسه بدم». [السلسلة الصحيحة (٢٤٥٢)].

فانظر أخي المربي أختي المربية إلى هدي النبي ﷺ عند استقبال المولود، وتغييره ﷺ لعادات الجاهلية؛ من ذبح الذبيحة، وتلطيخ رأس الصبي بدمها، وكذلك ما يفعله الجهال الأن عند ميلاد الأطفال، وخاصة يوم السابع؛ من أخذ دماء الذبيحة، وتلطيخ الجدران والأبواب بها لمنع الحسد عن الطفل، ووضع قروش مخرّمة على طاقيته، وبعض ريش الدجاج على هيئة العُرف، ووضع ملح بالهون، ودق الهون

بأصوات ونغمات، وعروسة وحصان... وأشنياء ما أنزل الله بها من سلطان!! فأين ذلك من هدي النبي ﷺ؟

#### (١٣) ويسميّهم ﷺ بأحسن الأسماء:

إن اللَّه جميل يحب الجمال، ومن الجمال تحسين اسم الصبي أو الصبية والبُعد بهم عن الأسماء القبيحة. والإسلام دين يسر ﴿ يُرِيدُ اللَّهُ بِكُمُ الْيُسْرَ ﴾ [البقرة: ١٨٥] لذلك أراد اليسر حتى في الأسماء، وكره العسر والعنف حتى في الأسماء أيضًا، يظهر ذلك من نهيه ﷺ عن اسم (حرب)، قال ﷺ: «أحب الأسماء إلى اللَّه: عبد اللَّه، وعبد الرحمن، وأصدقها: حارث، وهمام، وأقحهما: حرب، ومرة»<sup>(1)</sup>.

وعن ابن عمر رضي اللَّهُ تعالى عنهما قال: وعن ابن عمر رضي اللَّهُ تعالى عنهما قال: قال رسول اللَّه ﷺ: «إن أحب أسمائكم إلى اللَّه: عبد اللَّه، وعبدالرحمن»<sup>(٣)</sup>.

وقد سمى النبي ﷺ ابن أبي طلحة (عبد الله) وكذلك ابن عباس سماه ﷺ يوم ولادته (عبد الله)، وكذلك سمى ابنه (إبراهيم) على اسم أبي الأنبياء إبراهيم ﷺ، وسمى ابن أبي أسيد (المنذر)، وغير ذلك.

ومن المهم أن ننب ه هاهنا إلى أن بعض الناس يسمون بعض أبنائهم باسم قبيح لمنع الحسد، أو ليعيش الولد ولا يموت وهو صغير، وهذا الصنيع فيه جهل مركب، ففوق قبح الاسم، فهي عقيدة فاسدة لا تغني عن الولد شيئًا، فهي عقيدة فاسدة لا تغني عن الولد شيئًا، نصيبًا من اسمه، فإذا كان اسمه كثيبًا كانت الكابة فيه، وإذا كان اسمه ذميمًا رأيت من ذلك فه.

أوجه العدد الثالث السنة الواحدة والثلاثون

( \*\* )



#### (۱٤) وینهی ﷺ عن تسمیتهم بأسماء قبیحة وغیر جائزة:

عن سمرة قال: قال رسول الله ﷺ: «لا تسمين غلامك يسارًا، ولا رباحًا، ولا نجيحًا، ولا أفلح، فإنك تقول: أثمت هو<sup>(٤)</sup>؟ فلا يكون، فيقال: لا<sup>(٥)</sup>. وفي رواية<sup>(٦)</sup> عن عمر عن النبي ﷺ قال: «لانهين أن يسمًى رافعًا وبركة ويسارًا». وفي تحديث جابر قال رسول الله ﷺ: «إن عشت زجرت أن يسمى بركة ويسارًا ونافعًا». قال زجرت أن يسمى بركة ويسارًا ونافعًا». قال بركة؟ فيقال: لا، ويقال: هاهنا يسار؟ فيقال: لا، بركة؟ فيقال: لا، ويقال: هاهنا يسار؟ فيقال: لا، قال: فقُبض رسول الله ﷺ ولم يزجر عن ذلك، فأراد عُمر رضي الله عنه أن يزجر عنه ثم

قال الخطّابي رحمه الله: قد بيّن النبي ﷺ المعنى في ذلك، وكراهة العلة التي من أجلها وقع النهي عن التسمية بها، وذلك أنهم كانوا يقصدون بهذه الأسماء وبما فيها من المعاني؛ إما التبرك بها أو التفاؤل بحسن ألفاظها، فحذرهم أن يفعلوا، لئلا ينقلب عليهم ما قصدوه في هذه الأسماء إلى الضد، وذلك إذا سالوا فقالوا: أثمَّ يسار؟ أثمَّ رباح؟ فإذا قيل: لا، تطيروا فقالوا: أثمَّ يسار؟ أثمَّ رباح؟ فإذا قيل: لا، تطيروا والنجاح، فنهاهم عن السبب الذي يجلب لهم سوء الظن بالله سبحانه، ويورثهم الإياس من خدره<sup>(٨)</sup>. إه.

وقد غير النبي ﷺ أسماءً قبيحة، وأسماءً أخرى غير قبيحة لكن لا يجوز التسمي بها، فمثلاً غير اسم (عاصية) إلى جميلة، أبو داود ٤٣٠١. وغير اسم (أصرم) إلى زرعة، ٤٣٠٣،

بقلم جمال عبد الرحمن

وغيّر اسم (زحم) إلى بشير (٢٨١١)، وغيّر اسم (حَزَن) إلى سهل. البخاري ٥٧٢٢، وكذلك غير اسم (بَرَّة) إلى زينب، وقال: «لا تزكوا أنفسكم، اللَّه أعلم بأهل البر منكم». مسلم (٢٩٩٢). وغير كُنية (أبي الحَكَم) إلى (أبي شُريَحٌ)، وقال له: «إن اللَّه هو الحكم»، وكان شريح أكبر أولاد ذلك الرجل. أبو داود ٢٣٥٤.

وإلى لقاء آخر إن شاء الله تعالى.

#### الهوامش

(1) أبو داود، كتاب الضحايا ٢٤٦٠. انظر فتح
الباري ج٩ ص٩٤٥، وتحفة الأحوذي ج٥ ص ٨٨.

(٢) صححه الألباني في الأدب المفرد ح ٢٣، وأخرجه أبو داود والنسائي والبخاري في الأدب المفرد: قاله ابن حجر في فتح الباري ج ٢٠ ص ٥٧٨، وقال: فأما الأولان (أي عبد الله وعبد الرحمن) فلما تقدم في باب: أحب الأسماء إلى الله، وأما الآخران (أي حارث وهمام) فلأن العبد في حرث الدنيا أو حرث الآخرة ولأنه لا يزال يهم بالشيء بعد الشيء، وأما الأخيران (حرب ومرة) فلما في الحرب من المكاره ولما في مرة من المرارة.

(٣) مسلم كتاب الأداب ٣٩٧٥.

(٤) يعنى أهنا هو؟.

(٥) مسلم، كتاب الآداب ٣٩٨٠. وأبو داود، كتاب
الأدب ٤٣٠٧. وأحمد، مسند البصريين ١٩٢٤٨.

(٦) الترمذي، كتاب الأدب ٢٧٦١، وابن ماجة، كتاب الأدب ٣٧١٩، وصححه الألباني برقم ٨٣٥، ٣٠٢٠ على الترتيب.

(٧) صحيح ابن حبان ج١٢ ح ٥٨٣٩، والحاكم ج٤ ص ٧٧٢٢، وصحيح ابن ماجه للألباني ح ٣٠٢٠ عن عمر مع اختلاف يسير.

(٨) زاد المعادج ٢ ص ٣٠٥.

العدد الثالث السنة الواحدة والثلاثون أأفجه

الحسمد لله رب العسالمين والصلاة والسلام على أشرف المرسلين سيدنا محمد ﷺ وعلى أصحابه أجمعين... وبعد: n.mYl

يقلم

اسمة العوصي

وجه العدد الثالث السنة الواحدة والثلاثون

لقد خلق الله تعالى الخلق وهو جل وعالا أعلم بهم من أنفسهم، لذلك أمرهم بكل أمر وتهاهم عن كل شريكون سببًا في شقائهم في الدنيا والآخرة. ولان نظرة الإنسان قاصرة فقد يرى الخير شرًا والشر خيرًا كما قال الله تعالى: ﴿ وَعَسَى أَن تَكْرَهُوْ أُسَيْتًا وَهُوَ حَيْرُ لَكُمْ وَعَسَى أَن تُحبُوا شَيْئًا وَهُو شَرَّ لَحُمْ وَاللَّهُ سَعْلَمُ وَأَنتَمْ لا تَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ٢١٦].

لذلك كان المؤمن لثقته في الله مفوضًا أمره إلى الله تعالى، مستسلمًا لأوامره؛ لأنه يعلم أن الله لم يرد له إلا الخير.

ومن هذا المنطلق ومن منطلقات أخرى يجب أن يسلم المؤمن لأمر الله تعالى في كل أمر ونهى.

#### أسباب سعادة الأمة

ومن أسباب سعادة الأمة الإسلامية ودليل عفتها ووقارها الحجاب الذي فرضه الله تعالى على نساء أمة محمد عله. والدليل على فرضيته قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُ قُلُ لأَرُّواجِكَ وَبَنَاتِكَ وَنِسَاء الْمُ وَّمِنِينَ يُدْنِينَ عَلَيْهِا للهُ عَفُورًا فَلا يَؤْذَينَ وَكَانَ اللهُ عَفُورًا رُحِيمًا ﴾ [الأحزاب: ٩٩].

والملاحظ في الآية أن الأمر يشمل جميع نساء الأمة وليس فيها أي تخصيص كما يزعم كثير من الكتاب بأن الحجاب خاص بأمهات المؤمنين فقط فالأمر الإلهي جاء إلى النبي تُق

بفريضة الحجاب وأمر بتبليغ الأمر إلى جميع نساء الأمة، بما في ذلك نساء النبي ﷺ وبناته، ونساء المؤمنين، ومن زعم أن الحجاب خاص بنساء النبي ﷺ فقط فعليه الدليل.

إن الحجاب عفة وفضيلة، وهو يدل دلالة قساطعية على الالتزام بالإسلام؛ لأن المسلم نعرف بالتزاميه الظاهر بأوامر الله حل وعلا؛ لذلك جعل النبي الأعمال الظاهرة عادمة واضحة على الإسلام؛ حينما سُئل ﷺ عن الإسالام فقال: «أن تشهد أن لا إله إلا الله وأن محمدًا رسول الله، وتقيم الصلاة، وتؤتى الزكاة، وتصوم رمضان، وتحج البيت إن استطعت إليه سييلاً». فجعل النبى 📽 الصلاة والصوم والحج وهى أعمال يستحيل أن يستخفى بها المسلم دليلأ ظاهرا على الإسلام، كما جعل الأعمال الساطنة دليلاً على الإيمان الذي لا يعلم أحد قدره في قلب كل إنسان إلا الله حل وعلا.

فالحجاب من الأعمال الظاهرة التي تدل على إسلام صاحبته، فكل من يري المرأة المتحجبة يعرف أن حجابها دليل إسلامها، لكن من يرى المرأة المتبرحة لا يعرف لها دينًا.

فالذي يرى المرأة المتحجبة بزيها وهيئتها يعرف أنها بعيدة كل البعد عن الزينة والتشبه ولو لم يعرفها بشخصيتها. قال تعالى: ﴿ ذَلِكَ أَدْنَى أَن يُعْرَفْنَ فَلاَ يُؤْذَيْنَ ﴾ [الأحزاب: ٥٩].

أي ذلك أقرب إلى أن يُعرفن بالعفة والفضيلة فلا يتعرض لهن فاسق أو ماجن أو يُعرفن أنهن حدراثر ولسن إماء فلا يتعرض لهن منافق أو فاسق.

إن نظرة واحدة إلى النسوة المخدوعات بالحضارات الغربية لتـدل على مـدى الجناية التى جنتها هذه الحضارة المادية العصرية على عقلية المرأة لأن الحضارة الغربية تجعل المرأة لعبة أو متعة لإثارة الشهوة وإشعال الفتنة قصمموا لها من الثياب ما يدعوا إلى ذلك.

ووقـــعت المرأة في الفخ وخلعت ثوبها وخلعت مـعه حياءها وفرطت في مـرضـاة ربها.

والإسلام هو الدين الذي انقذ المرأة من الامتهان، فقد أعطى المرأة من الحقوق ما لم تحظ به اصرأة في أي زمان أو مكان، حذرها مغبة فعلها وأرشدها إلى الطريق القويم. قال رسولنا الكريم تله: «صنفان من أهل النار لم أرهما...» وذكر أحدهما: «ونساء كاسيات ماريات مائلات مميلات عاريات مائلات مميلات وإن ريحها ليوجد من مسيرة كذا وكذا». مسلم.

#### خطرالتبرج

إن المعصية العلنية غير المعصية المستترة؛ لإن العاصي المستور ضرر معصيته على نفسه، أما المجاهر بالمعصية فضرر معصيته يتعداه إلى غيره، لذلك قال المعصوم «كل أمتي معافى إلا المجاهرين». قيل: فمن المجاهرون؟ قال: الذي يبيت يعصي الله فيستره ثم يصبح فيفضح نفسه، البخاري.

والمرأة المتبرجة خطر تبرجها ليس مقصورًا على نفسها، بل هو متعد إلى غيرها من الرجال الذين يرونها ويفتنون بها، بل هو متعد إلى

غيرها من النساء اللاتي يرينها ويقلدنها.

والتبرج فساد للبيوت، حيث إن فتنتها للرجال قد تكون سببًا لتغير قلب الرجل على زوجته التي ربما تكون اقل منها جمالاً أو فتنة وإغراءً، بل ربما تكون زوجته أكثر جمالاً، ولكن المنوع مرغوب غالبًا. وكم من بيوت تهدمت وأطفال شردت وبنات ضاعت بسبب هذم الفتنة العمياء.

ومن جهة أخرى فالتبرج كبيرة من الكبائر التي يعاقب الله عليها المجتمع كله إذا ظهرت وسكت عنها، يعاقب الله الإمة بالوان من العقوبات منها:

أ- عقوبة الأمراض.

وفي ذلك يقول النبي ﷺ: «ما ظهرت الفاحشة في قوم حتى يعلنوا بها إلا ظهرت الأوجاع والأمراض التي لم تكن في أسلافهم». [صحيح. رواه ابن ماجه وغيره].

ومن البديهي أن خروج المرأة من بيتها متبرجة هو إعلان للفسق وسكوت المجتمع عن إنكارها من أعظم المعاصي.

ومن المعلوم كذلك أن ألله تعالى ما أهلك أمة من الأمم السابقة إلا بسبب معصية هذه الأمة لأوامره وفسق أهلها. قال قرْيَة أَمَرْنَا مَتْرَفَيها فَفَسَقُوا فيها فَحَقَّ عَلَيْ هَا الْقَوْلُ فَدَمَرْنَاها ابن مسعود رضي الله عنه: ما أهون العباد على الله إذا أشرعا أمره. وقال ابن مسعود أيضًا: إذا ظهر الزنا والربا في قرية أذن الله بخرابها.

ومن المعلوم كذلك أن الطاعة بركة في الصحـة والرزق، وأن

المعصية سبب لضيق الرزق وذهاب الصحة. قال تعالى: ﴿وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ الْقُـرَى آمَنُواْ وَاتَقُواْ لَفَتَحْنَا عَلَيْهِم بَرَكَاتٍ مَّنَ السَّمَاء وَالأَرْضِ ﴾ [الأعراف: [19]. وقال المصطفى ﷺ: «إن الرجل ليحرم الرزق بالذنب يصيبه». [رواه أحمد في مسندم].

ب- المعصية سبب في عدم تمكين الأمة!!

في سلب الله من الأمة التمكين في الأرض، والذي جعل الله سببه الاستقامة على الفطرة والالتزام بالمنهج الرباني، فأحق إنسان بالتمكين من يسجد له ويخضع لأوامره، كما قال منتم وعَملُوا المسالحات تعالى: ﴿وَعَدَ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا منتم وَعَملُوا المسالحات تمايم تَعْنَ نَهُمْ في الأَرْض حَما اللَّي منتم وَ مَعَملُوا المسالحية الذين من قَبلهمْ ولَيُمتَعَنَ لَهُمْ دِينَهُمُ الَّذِي ارْتَضَى المُنا يَعْبُدُونَنِي لاَ يُسْرَحُونَ بِي شَيْطًا وَمَن حَفَرَ بَعْدَ ذَلِكَ فَأُولَئَكَ

ولقد حذر الرسول الكريم قريشنا من هذا فقال: «يا معشر قريش، إنكم أهل لهذا الأمر ما لم تعصوا الله فإذا عصيتموه سلط الله عليكم من يلحاكم كما يلحى هذا القضيب في يده». وقال الراوي: وأخصذ يلحي هذا القضيب حتى صار أبيض أصلد. [مسند الإمام احمد].

فليحذر الإنسان أن يخرج عن الفطرة التي فطر الله الناس عليها.

العدد الثالث السنة الواحدة والثلاثون الوجات

والله من وراء القصيد

إن من أهم صفات اليهود التي ينبغي أن يلتفت لها العالم أجمع صفة الجبن والخوف والتخاذل، وقد حاول الإعلام اليهودي المضلل أن يوهم الناس بشجاعة المقاتل الإسرائيلي، فاطلقوا على جيشهم: «الجيش الذي لا يُقهر»، وأطلقوا على جنودهم اسم: «المقاتل الصبور»، وغير ذلك من الأوصاف الكاذبة، ولكن القرآن الكريم يكشف عن حقيقة الجبن والخوف والخور الذي هو جزء من الطبيعة اليهودية لا ينفك عنها قدرمًا وحديثًا.

فـقـد وضح القـرآن الكريم تأصل الجبن في بنائهم النفسي، وتمكن الخور من كيانهم الأخلاقي في أكثر من آية من آيات القرآن الكريم.

فحينما أمرهم موسى بدخول الأرض المقدسة جبنوا وخافوا، وقالوا: ﴿يَا مُوسَى إِنَّ فِيهَا قَوْمًا جَبَّارِينَ وَإِنَّا لَنَ نُدْخُلُهَا حَتَّى يَخْرُجُواْ مِنْهَا فَإِنَ يَخْرُجُواْ مَنْهَا فَإِنَّا دَاخِلُونَ ﴾، ثم يؤكد جبنهم وخوفهم فيقولون: ﴿يَا مُوسَى إِنَّا لَنَ نُدْخُلُهَا أَبَدًا مًا دَامُواْ فِيهَا فَاذْهَبْ أَنْتَ وَرَبَّكَ فَقَاتِلاً إِنَّا مَاهُنَا قَاعِدُونَ ﴾.

وفي حروبهم مع المسلمين يكشف القرآن الكريم عن طبيعتهم الجبانة فيقول: ﴿ لاَنتُمْ أَشَدُّ رَهْبَةً في صُدُورهم مَنَ اللَّهِ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَوْمُ لاَ يَقْفَهُونَ. لاَ يُقَاتِلُونَكُمُ جَمِيعًا إِلاَ في قُرَى مُحَصَنَة أَوْ من وَرَاء حُدُر بَاسُهُمْ بَيْنَهُمْ شَدِيدُ تَحْسَبُهُمْ جَمِيعًا وَقَلُوبُهُمْ شَتَى ﴾. ويقول: ﴿ وَقَذَفَ فِي قُلُوبِهِمُ الرُّعْبَ يُحْرِبُونَ بَيُوتَهُم بِأَيْدِيهِمْ وَأَيْدِي الْمُؤْمِنِينَ ﴾.

وهكذا يعري ألقرآن الكريم الشخصية اليهودية من دعاوى الشجاعة والإقدام التي تدعيها لنفسها، ولكن إذا كان الأمر كذلك فلماذا انتصر اليهود على المسلمين في العصر الحديث؟

والجواب: إن اليهود لم ينتصروا على مسلمين متمسكين بإسلامهم وإنما انتصروا على نماذج بشرية لا تحمل من الإسلام إلا اسمه، ولا تعرف شيئًا من حقيقته وجوهره، فاراد الله أن يؤدب الأمة الإسلامية التي انحرفت عن منهج الله على يد أجبن خلقه وأشدهم خوفًا حتى تفيق هذه الأمة من غفلتها وحتى تأخذ مكانتها كاملة إسلامية بحق، وباختصار فإن المعادلة المستقيمة يعرفها الجميع: فإذا أيُّهَا الذينَ آمنُوا إن تَنصُرُوا اللَّهُ يَنصُرُكُمْ وَيُثَبَتْ

يقلم:

صلاح عدد المعبود

فليس لنا أن نسبال عن السبب في عدم انتصارنا على اليهود برغم أننا على الحق وهم على الباطل إلا بعد أن

نحقق الصفتين اللتين وردتا في الآية الكريمة وهما:

١- أن نكون مــؤمنين بحق حــتى نكون
نحن المنادين في الآية الكريمة.

٢- أن ننصر الله.

وحينئذ تتحق وعود الله لنا كما تحققت لأسلافنا: ﴿لَن يَضَرُّوُكُمْ إِلاَّ أَذَى وَإِن يُقَاتِلُوكُمْ يُوَلُّوكُمُ الأَدُبَارَ ثُمَّ لاَ يُنصَرُونَ ﴾.

أما نحن اليوم فقد قطعنا صلتنا بالله وقد اعتمدنا على غيره في النصر، فلو درسنا واقعنا بعمق لرأينا أنه لا يوجد فينا سبب من أسداب النصر من الله تعالى؛

إذ ينص ر الله المؤمنين فحسب، ولنقرأ حديثًا للمصطفى تلك وهو يبين لنا أسباب الفساد والفشل في المسلمين اليوم، قال الرسول تحديكوهن: ما ظهرت الفاحشة في قوم حتى يعلنوا بها إلا فشا فيهم الأمراض التي لم فشا فيهم الأمراض التي لم منعوا زكاة أموالهم إلا منعوا

القطر من السماء، ولولا البهائم لم يمطروا، ولم ينقصوا الكيل والميزان إلا أخذوا بالسنين وشدة المؤونة وجور السلطان، ولم ينقضوا عهد الله ورسوله إلا سلط الله عليهم عدوهم فأخذ بعض ما في أيدهم، وما لم يحكم أئمتهم بكتاب الله إلا جعل الله بأسهم بينهم». السلسلة الصحيحة.

وإذا كان هذا الذي ذكره رسولنا محمد تشي قد حل بنا اليوم، فهل هناك إذن داع للاستغراب والذهول من أسباب فشلنا وضعفنا أمام الأعداء من صهيونية واستعمار.

وهناك من المسلمين من بقي في قلبه نور الإيمان ولكنهم قليلون لا يستطيعون أن يفعلوا شيئًا سوى الدعاء من الله لنصر المسلمين على أعدائهم ورد كيدهم في نحورهم

ولكن دون جدوى، فيقولون مستغربين: قال تعالى: ﴿ ادْعُونِي أَسْتَجَبْ لَكُمْ ﴾، وقال تعالى أيضًا: ﴿ أُجِيبُ دَعْوَةَ الدَّاعِ إِذَا دَعَانِ ﴾، فنحن ندعوه فلا يستجاب لنا، وهنا أسرد قول حبيبنا محمد ﷺ حيث يبين لهم لماذا لا يستجيب الله لهم: «والله لتأمرون بالمعروف ولتنهون عن المنكر أو ليوشكن الله أن يبعث عليكم عقابًا منه ثم يدعو خياركم فلا يستجاب لهم»، ولنقرأ جزءًا من وصية عمر بن الخطاب لسعد بن أبي وقاص حين أرسله قائدًا للجيوش إلى بلاد فارس حيث تكمن طبيعة الحيش الذي يستحق

النصر وبعض أسبابه، وما الذنوب أخوف لجيوشنا إلا أن يدرسوا هذه الوصية ويقيسوا أنفسهم علينا من عدونا، عليها. أما بعد: فإنى آمرك وانما ننص ومن معك من الأجناد يتقوى الله على كل حال. فإن تقوى يطاعيتنا لله الله أفضل العدة على العدو وأقوى المكيدة في الحرب، ومعصبة عدونا وأمرك ومن معك من الأحناد أن تكونوا أشد احتراسًا من المعاصى منكم من عدوكم

فإن ذنوب الجيش أخوف عليهم من عدوهم، وإنما ينصر المسلمون بمعصبية عدوهم لله، ولولا ذلك لم تكن لنا يهم قوة لأن عددنا ليس كعددهم، ولا عدتنا كعدتهم، فإن استوينا في المعصبة كان لهم الفضل علينا في القوة وإلا ننصر عليهم بفضلنا لم نغلبهم بقوتنا، فاعلموا أن عليكم في سيركم حفظة من الله يعلمون ما تفعلون فاستحيوا منهم فلا تعملوا بمعاصى الله وأنتم في سبيل الله، ولا تقولوا إن عدونا شر منا فلن يسلط علينا، فرب قوم سلط عليهم من هو شير منهم، كما سلط على بنى إسيرائيل لما عملوا بمعاصبي الله كفار المحوس فحاسوا خلال الديار وكان وعدًا مفعولاً، واسألوا الله العون على أنفسكم كما تسألونه العون على عدوكم. اه.

عدد الثالث السنة الواحدة والثلاثون

Upload by: altawhedmag.com

والله من وراء القصد.

# ماعة أنصار السنة الجمدية وجهودها في نشر عقيدة السلف

#### عرض ونقد

أصبحت جماعة أنصار السنة المحمدية محط أنظار الباحثين في الجامعات والأكاديميات العلمية والأزهر والدكتوراه، وكان من بكورة هذه الأعمال درجة الدكتوراه المسجلة في جامعة أم القرى بالملكة العربية السعودية للباحث السوداني / أحمد محمد طاهر عمر عضو جماعة أنصار السنة المحمدية بالسودان، وكان موضوعها «جماعة أنصار السنة المحمدية وجهودها في نشر عقيدة السلف»، عرض ونقد.

وقد تكونت لجنة المناقشة من:

د. ناصر بن عبد الكريم العقل: مناقشًا.

د. على بن نفيع العلياني: مناقشًا.

د. أحمد بن ناصر الحمد. مشرقًا على الرسالة.

وتمت مناقشة الرسالة في يوم الأربعاء الموافق ١٤٢٢/١١/٢٣ هـ، وقررت اللجنة منح الطالب درجـة الدكتوراه بامتياز مع مرتبة الشرف، وتضمنت الرسالة عدة جوانب نوجزها على الوجه التالي:

الباب الأول: عن نشئاة جماعة أنصار السنة المحمدية. وتطورها، واشتمل على الآتي:

 ١- الحالة السياسية والدينية والعلمية والاجتماعية في مصر قبيل نشاة جماعة أنصار السنة.

٢- نشاة جماعة أنصار السنة المحدية، وفيه مباحث عن: مؤسس الجماعة، وأصول وأهدف دعوة الجماعة، وتأثرها بدعوة الشيخ محمد بن عبد الوهاب الإصلاحية.

٣- تطور جماعة أنصار السنة المحمدية، وفيه الإشارة إلى التطور في مصر ونشاة الجماعة وتطورها في السودان، وانتشارها في البلاد الأخرى، وعلاقتها بالجماعات والهيئات والمؤسسات الإسلامية.

الباب الثاني: وهو عن أعلام جماعة أنصار السنة المحمدية وجهودهم، واشتمل على الآتي:

١ – أعـلام الجـمـاعـة في كل من مـصـر والسـودان وجهودهم.

٢- الدراسة عن العلم تضمنت: اسم العلم ومولده، ونشاته وتعليمه، ووظائفه، واعتناقه مذهب السلف إن كان له مناسبة، ومكانته العلمية، وجهوده في نشر عقيدة السلف مع التركيز على الجانب الذي اشتهر به مع زيادة معلومات عن بعضهم إذا دعت الحاجة.

البـاب الثـالث: عن مـجـلات جـمـاعـة أنصـار السنة المحمدية، واشتملت على الآتي:

١- مجلات الجماعة هي: مجلة الهدي النبوي، وقد صدرت واحدًا وثلاثين عامًا، وبديلتها مجلة التوحيد، وبلغت تسعد وعشرين مجلدًا، ولا تزال تصدر، وكلاهما في مصر، ومجلة الاستجابة التي تصدر في السودان.

٢- استملت دراسة هذه المجلات على بيان نشاتها
وتطورها، ورؤساء تحريرها وجهودهم، وأشهر كتّابها

ومحاور البحث فيها.

الباب الرابع: وهو دراسة تقويمية لجماعة أنصار

السنة المحمدية، واشتمل على الآتي:

١- الاستدراكات الحقيقية على جمّاعة أنصار السنة المحمدية، مثل: ضعف الجانب الإعلامي، وعدم الاهتمام يتدوين تاريخ الحماعة.

 ٢- الأخطاء الفردية التي وقع فيها بعض أفراد الجماعة، ولا تؤخذ على الجماعة.

٣- الشبهات التي أثيرت حول الجماعة، وهي عبارة عن تهم ألصقت بهم وهم منها براء.

٤- إيجابيات جماعة أنصار السنة المحمدية، وتظهر في منهجهم السليم المأخوذ من الكتاب والسنة وما سار عليه سلف الأمة، وأثار الجماعة العريضة الواسعة على المحتمع.

وفيما يلى أهم نتائج البحث:

– أن جماعة أنصار السنة المحمدية تعد مظهرًا من مظاهر تجديد الدين الذي هو سنة الله تعالى، ظهرت في القطر المصري الذي يعيش – كغيره من البلاد الإسلامية واقعًا فيه الابتعاد عن الدين بتفشي مظاهر الشرك والبدعة والخرافة؛ لعوامل تسلط المحتل وتقليد الغرب، وحصول كثير من التحولات في حياة الناس من النواحي السياسية والاجتماعية.

 – أن أصول وأهداف دعوة جماعة أنصار المحمدية مستمدة من منهج الكتاب والسنة على فهم سلف الأمة.

 – أن لأعلام جماعة أنصار السنة المحمدية جهودًا مقدرة في نشر عقيدة السلف، ونشر السنة النبوية، ومحاربة التنصير والدعة والخرافة.

 – أن مجلات جماعة أنصار السنة قد حققت مطلبًا كان يفتقر إليه المجتمع المسلم، وذلك بتميزها والتزامها بمنهج الكتاب والسنة.

 أن ما استدرك على جماعة أنصار السنة المحمدية أمور تتعلق ببعض القضايا التكميلية غير الجوهرية، ولا تعد شيئًا بالنظر إلى جهودهم العظيمة البناءة.

 – أن روح التجرد ونصرة الحق وعدم التعصب للمشايخ والزعماء سمة يتسم بها علماء أنصار السنة ودعاتهم.

– أن لجـمـاعـة أنصـار السنة المحمدية أثارًا في المجتمع؛ من تصحيح مسار العقيدة والأخلاق والمعاملات وسائر النواحي الاجتماعية والسياسية.

#### اشهار

تشهد مديرية الشئون الاجتماعية بالدقهلية أن جمعية أنصار السنة المحمدية بالبرامون والكائن مقرها بناحية قرية البرامون ؛ قد تم قيدها تحت رقم ٩٦٠ بتاريخ ٢٠٠٢/٤/ وكذلك تم قيد فرع ميت حمل بلبيس – شرقية طبقًا للقانون ٢٢ لسنة ٢٤م بشان الجمعيات والمؤسسات الأهلية واللائحة التنفيذية لذلك القانون.

وأسرة مجلة التوحيد تتمنى للفرعين مزيداً من التقدم.

Upload by: altawhedmag.com

العجام العدد الثالث السنة الواحدة والثلاثون



روى مسلم في صحيحه أنه ﷺ خرج إلى الصلاة وهو يقول: «اللهم اجعل في قلبي نورًا، وفي لساني نورًا، واجعل في سمعي نورًا، واجعل في بصري نورًا، واجعل من خلفي نورًا، ومن أمامي نورًا، واجعل من فوقي نورًا، ومن تحتي نورًا، اللهم اعطني نورًا».

أما حديث: «اللهم إني أسالك بحق السائلين عليك...» إلخ، فهو ضعيف، أحد رواته الوازع بن نافع العقيلي وهو متفق على ضعفه، وأنه منكر الحديث، ومثله في كتاب ابن السني من رواية عطية العوفي، وهو ضعيف أيضًا في الأنكار، فينبغي العمل بالصحيح وترك ما اشتد ضعف رجاله.

#### مايقال عند دخول المسجد

ومن السنة أن يقول إذا دخل المسجد ما رواه أبو داود والنسائي وابن ماجه، أنه ﷺ قال: «إذا دخل أحدكم المسجد فليسلم على النبي ﷺ، ثم ليقل: اللهم افتح لي أبواب رحمتك، وإذا خرج فليقل: اللهم إنى أسالك من فضلك». [صحيح].

وفي حُتَّاب ابن السني عن أنس قال: كان رسول الله ﷺ إذا دخل المسجد قال: «بسم الله، اللهم صلِّ على محمد، وإذا خرج قال: بسم الله، اللهم صلّ على محمد». وهذه السنة قد تركت، فلماذا لا يعمل بها من يعارضون أهل السنة في منعهم إياهم من التسليم بعد الأذان جهرًا إن كانوا يحبون النبي ﷺ حقيقة؛ كلا إنهم لا يحبون السنة ولا العمل بها، بل يحبون مشاغبة أهل الحق والسنة، فتعسًا لهم.

#### بيانكبيرةهجرالساجد

لقد هجر كثير من الناس المساجد وكرهوا دخول بيوت الله، وأبغضوا الصلاة فيها، واتخذوا المقاهي والحوانيت «الدكاكين» مواطن لجلوسهم وراحتهم ومسامراتهم وضياع أوقاتهم، وكما أنهم يضيعون في هذه الأماكن الوقت الطويل جداً، فلا شك أنهم ينفقون أثناء هذه الجلسات أموالاً كثيرة جداً؛ هم وأبناؤهم وأقاربهم في أشد الاحتياج إلى بعضها؛ لأنهم لا يربحون إلا التاف القليل مع العناء الشديد، والإرهاق الطويل، فهم مخطئون ولا شك.

واشد منهم خطأ وعديبًا، المنتسبون للعلم

والدين، إلا أن الجرم أشد، والذنب أشنع وأفحش، على من يزعمون أنهم مُحيو السنة وناشرو لوائها، ورافعو راياتها وأعلامها، ويفخرون على أهل الأرض جميعًا، يرون الفضل لهم والسيادة على الناس كلهم، باتباع القرآن والسنة.

هذا على أن مواظبتهم طوال عمرهم على أداء المكتوبات في محال عملهم أو في البدوت، لا شك أنها بدعة منكرة، وضلالة قبيحة. قال تعالى: ﴿ إِنَّمَا يَعْمُرُ مَسْتَاجِدَ اللَّهِ مَنْ آمَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الآخر ﴾.

وَعن ابن مسعود قال: من سره أن يلقى الله غذا مسلماً فليحافظ على هؤلاء الصلوات حيث ينادى بهن. فإن الله تعالى شرع لنبيكم الله سن الهدى، وإنهن من سن الهدى، ولو أنكم صليتم في بيوتكم كما يصلي هذا المتخلف في بيته لتركتم سنة نبيكم، ولو تركتم سنة نبيكم اضللتم، وما من رجل يتطهر فيحسن الطهور ثم يعمد إلى مسجد من هذه المساجد، إلا كتب الله له بكل خطوة يخطوها حسنة، ويرفعه بها درجة، ويحط عنه سيئة. ولقد رأيتنا وما يتخلف عنها إلا منافق معلوم النفاق، ولقد كان الرجل يؤتى به يهادى بين الرجلين حتى يقام في الصف. رواه مسلم وأبو داود، وفيه: ولو تركتم سنة نبيكم أكثرتم.

وقال ﷺ: «لقد هممت أن آمر فتيتي فيجمعوا لي حزمًا من حطب، ثم آتي قـومًا يصلون في بيوتهم ليست بهم علة فاحرقها عليهم». رواه مسلم وأبو داود وابن ماجه والترمذي.

وعن أبي هريرة قـال: أتى النبي ﷺ رجل أعمى، فقال: يا رسول الله، ليس لي قائد يقودني إلى المسجد، فسال رسول الله ﷺ أن يرخص له أن يصلي في بيته، فرخص له، فلما ولي، دعاه فقال: «هل تسمع النداء؟» قال: نعم. قال: «فأجب». رواه مسلم والنسائي.

وعن أبي الشعثاء المحاربي قال: كنا قعودًا في المسجد، فاذن المؤذن، فقام رجل من المسجد يمشي، فاتبعه أبو هريرة بصره حتى خرج من المسجد، فقال أبو هريرة: أما هذا فقد عصى أبا القاسم. رواه مسلم وغيره.

فليستق الله من لا يصلون إلا في بيسوتهم، وهؤلاء الذين لا يصلون إلا في محال أعمالهم. والله ولي التوفيق.

العدد الثالث السنة الواحدة والثلاثون الوجه

## إذا كان القرض حسنًا .. فلا بأس ٢

يسال صاحب مزرعة: أنه يقترض مبلغا من صاحب وكالة حتى نهاية الموسم وبداية بيع المحصول فيشترط عليه صاحب الوكالة توريد المحصول إلى وكالته ليتم البيع فيها.. (قرض مع شرط)، فما حكم الشرع في ذلك؟ أفتونا مأجورين، وجزاكم الله خيرًا.

الجواب: إذا كان القرض حسنًا – لا ربا فيه – فلا بأس بهذه المعاملة، وشرط توريد المحصول لصاحب الوكالة – الدائن – غير ملزم، فلو باع لصاحب الوكالة أو لغيره محصول أرضه بالسعر الحاضر – سعر السوق – فالبيع صحيح، ولا يدخل هذا في الربا؛ لأن القرض لا فائدة فيه، وقاعدة كل قرض جر نفعًا فهو ربًا غير منطبقة هنا؛ لأن صاحب الوكالة (الدائن) لم يشترط أن يبيع له وحده، أو أن يبيع له بسعر أقل من سعر السوق. والله أعلم.

## يجب على المسلم التعامل بحذر مع أوراق الجرائد ? ?

أرسل أحد القراء رسالة يقول فيها: أصبح كثير من المسلمين يستخدمون أوراق الجرائد التي تحتوي على آيات كتاب الله في لف أشيائهم ووضعها على موائد الطعام ثم يلقونها في القمامة والشوارع حيث تداس بالأقدام وتلقى وسط القاذورات، مع ما في ذلك من امتهان لأيات الله وكتابه، ويطلب الإشارة إلى هذا الأمر الخطير.

التوحيد: لا يجوز امتهان ما فيه ذكر الله عز وجل، سواء كان قرائًا أو سنة، أو ما يتضمن أسماء الله الحسني.

والجرائد لا تخلو عادة من ذكر اسم الله عز وجل، ولا تخلو من آيات قرآنية أو أحاديث نبوية حتى في صفحات الإعلانات والوفيات، ولهذا ينبغي على المسلم أن يحترز في التعامل مع هذه الأوراق، وألا يعرضها للامتهان كأن يفترشها ويجعلها مائدة لطعامه، ثم يلقي بها بعد ذلك في القمامة أو في قارعة الطريق. والله الموفق.

أوجه العدد الثالث السنة الواحدة و الثلاثون

يجيب عليها

لجنة الفتوي

بالمركز العام

محمد صفوت نور الدين د.جمسال المراكسبي

شارك في الإجابة:

د.عبدالعظيم بدوى

نقل العظام أودفنها في باطن الأرض إذا دعت الضرورة ( ا ويسال الأخ: أحسم د بسيوني-الجيزة:

أصباب القبر بلل فانهار على الموتى، فهل يجوز نقل العظام والرفات إلى مقابر أخرى بعيدة كانت أو قريبة؟

الجوابة نقل العظام والرفات إلى قبر آخر، أو دفنها في باطن الأرض، إذا دعت الضـرورة لذلك، كـأن تهـدم القـبـر، أو تعرض للنبش جائز. واللَّه أعلم.



## حلق اللحية حرام وإعفاؤها واجب

ويسال سائل: هل يجوز حلق اللحية في سبيل الدعوة أو لأي أسباب أخرى مثل الأسرة أو النظام؟ الجواب: حلق اللحية حرام، وإعفاؤها واجب؛ لقـول النبي ﷺ: «وفـروا اللحى...». وقـال تعـالى: (وَمَا آتَاكُمُ الرُسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانتَهُوا ﴾ [الحشر: ٧].

ولا أدري كيف يسوغ الشيطان والهوى والنفس الأمارة بالسوء للبعض أن يقول بجواز حلق اللحية لأجل الدعـوة إلى الله، وكـأن الدعـوة إلى الله لا تتحقق إلا بالمعاصي، أو بالأساليب الملتوية.

نحن في مجتمع مسلم، مفرط، يجب دعوة المسلمين فيه بطاعة الله، وترك معصيته، ولا يمكن أن يتحقق هذا بتسويغ المعصية، أو بمجاراة العاصي في معصيته.

أما إذا أكره الإنسان على حلق اللحية، أو تعرض للضرر المحقق بسببها، فهنا يجوز للإنسان أن يدفع الضرر الأكبر بتحمل الضرر الأصغر، والضرورة تقدر بقدرها، قال تعالى: ﴿إِلاً مَنْ أُكْرِهَ وَقَلْبُهُ مُطْمَئِنٌ بِالإِيمَانِ ﴾ [النحل: ١٠٦].

## الجهاد واجب على الأمة بالنفس والمال

ويسأل سائل: هل واجبي نحو المسلمين بفلسطين هو الدعاء والتبرع والمقاطعة لمنتجات اليهود فقطه أم ماذا؟

الجواب: الجهاد واجب على الأمة الإسلامية بالنفس والمال، وإذا فرطت الأمة في هذا الواجب سلط الله عليها عدوها، وعذبها في الدنيا والآخرة، قال تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَثُواْ مَا لَكُمْ إِذَا قِيلَ لَكُمُ سَبِيلِ اللَّهِ الْتَقَلْتُمْ إِلَى الأَرْضِ أَرَضِيتُم بِالْحَيَاةِ الدُّنْيَا مِنَ الآخرَةِ فَمَا مَتَاعُ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا فِي الآخرَةِ إِلاً قَلِيلُ. إِلاَّ تَنفِرُواْ يُعَذَّبُكُمْ عَذَابًا أَلِيمًا وَيَسْتَبْدِلْ قَوْمًا عَيْرَكُمْ وَلاَ تَضُرُوهُ شَيْئًا وَاللَّهُ عَلَى كُلَّ شَيْء قَدِيرَة [التوبة: ٣٨، ٣٩]. والجهاد الإسلامي بهذه الصورة يحتاج إلى راية تجمع شمل المسلمين ويقاتلون تحتها.

ومن رحمة الله تعالى أن جعل الجهاد فرضًا على الكفاية، إذا قام به بعض الأمة سقط الحرج عن الباقين، ويصبح الجهاد فرض عين على من عينهم الإمام وكذلك إذا دهم العدو أرضًا للمسلمين فيجب على أهلها جميعًا دفع العدو عن أرضهم، ووجب على من يليهم من المسلمين أن يمدهم بالمال والعتاد والرجال حتى يتم النصر بإذن الله تعالى.

ويجب عليك أنها السائل أن تفعل كل ما تقدر عليه لنصرة إخوانك من المسلمين المجاهدين، فتعاونهم بالمال، والدعاء، وتقاطع العدو اقتصاديًا لتؤثر في قدرته على القتال، وتسال الله سبحانه أن يوفق الأمة للقيام بواجبها في الجهاد في سبيل الله. والله الموفق.

العدد الثالث السنة الواحدة والثلاثون

ويسأل: س. ن- كفر الدوار:

 ١- تركت صلاة الصبح منذ أكثر من خمسة عشر عامًا، فماذا أفعل في هذه الصلاة التي تركتها طوال هذه الفترة؟ وهل لي من توبة؟ وهل هناك فرق بين صلاة الفجر وصلاة الصبح؟

الجواب: ليس عليك قضاء لما تركت من الصلاة، وإنما عليك التوبة النصوح، والمحافظة على الصلاة في أوقاتها في جماعة المسجد، ولا سيما الفجر والعشاء، فقد قال ﷺ: «أثقل الصلوات على المنافقين صلاة العشاء وصلاة الفجر، ولو يعلمون ما فيهما لأتوهما ولو حبوًا». [متفق عليه]. واستعن بمن يوقظك لصلاة الفجر من أهل بيتك أو أصحابك، أو اتخذ ساعةً تنبهك للوقت، فإن وقت الفجر إلى طلوع الشمس، والفجر والصبح واحد.

٢- هل يجوز لي أن أصلي مع كل فريضة فريضة أخرى، حيث إني أشك في صلاتي هل قبلت كاملة أم ناقصة، وأنا لا أخشع في كل الصلوات وبذلك تكون ناقصة أم استغفر الله وأكثر من السنن؟

الجواب: إذا أدّيت الصلاة بشروطها وأركانها فقد تمّت الصلاة وسقطت عنك الفريضة، وإن كان الأجر والثواب يزيد وينقص بحسب الخشوع وعدمه، وما تأتي من السنن وتترك، ولكن إذا ظننت أنك لم تكن خاشعًا في صلاة ما فلا تُعدّها مرة ثانية، لأن ذلك يفتح عليك باب الوسوسة، وهي شر، وعليك بالمحافظة على الرواتب القبلية والبعدية، فإنها تجبر ما يكون من نقص في الفريضة. والله أعلم.

ويسال: محمود أحمد صاوي:

١ - هل يجوز قتل الكلب الأسود؟ وما هي شروط قتل أي حيوان، إن جاز قتل الكلب الأسود؟

الجواب: روى مسلم (١٥٧٢) عن جابر بن عبد الله قال: أمرنا رسول الله ﷺ بقتل الكلاب، حتى إن المرأة تقدم من البادية بكلبها فنقتله، ثم نهى رسول الله ﷺ عن قتلها. فقال: «عليكم بالأسود البهيم ذي الطفيتين، فإنه شيطان». وروى أيضًا (١٥٧٣) عن ابن المغفّل قال: أمر رسول الله ﷺ بقتل الكلاب، ثم قال: «ما بالهم وبال الكلاب؟» ثم رخّص في كلب الصيد وكلب الغنم.

قـال القـرطبي في «المفـهم» (٤٨٩– ٤٤٨)؛ وإلى الأخـذ بهـذه الأحـاديث ذهب مـالك وأصحابه، وكثير من العلماء، فقالوا بقتل الكلاب إلا ما استثنى منها، ولم يروا الأمر بقتل ما عدا المستثنى منسوحًا بل محكمًا، والحاصل: أن قتل الكلاب غير المستثنيات مأمور به إذا أضرَت بالمسلمين، فإن كثر ضررها وغلب كان ذلك الأمر على الوجوب، وإن قلّ وندر، فأي كلب أضرَ وجب قتله، وما عداه جائز قتله، لأنه سنبُعٌ لا منفعة فيه، وأقل درجاته أنه

العصب العدد الثالث السنة الواحدة والثلاثون

يُنقص من أجر مقتنيه كل يوم قيراطين. فأما المروّع منها غير المؤذي فقتله مندوب إليه. وأما الكلب الأسود ذو النقطتين فلا بد من قتله للحديث المتقدم، لأنه إن كان شيطانًا على الحقيقة فهو ضرر محض لا نفع فيه، وإن كان على التشبيه به فإنما شُبّه به للمفسدة الحاصلة منه، فيقتل. اهـ.

٢- هل يجوز الأضحية عن الأب المتوفى؟ وما هي الأعمال التي تنفع الميت بعد موته؟

الجواب: الأضحية تجزئ عن الرجل وأهل بيته الأحياء منهم والأموات. [«الضياء اللامع» لابن عثيمين (ص٤٨٨)]، فلا تخصّ بها أباك الميت وحده، واعلم أن كل عمل صالح تعمله فلأبيك من الأجر مثل أجرك من غير أن ينقص من أجرك شيء، فاجتهد في صالح الأعمال ينتفع بها أبوك. ﴿وقُل رَّبَّ ارْحَمْهُمَا كَمَا رَبَّيَانِي صَغِيرًا ﴾.

وأرسل: د. مصطفى عبد الفتاح- الأقصر- رسالة يقول فيها:

إلى لجنة الفتوى بالمركز العام، أعرف حضراتكم أن هناك فتوى في عدد رمضان ١٤٢٢هـ، وكان الاستفتاء فيها عن مبطلات الصيام ما هي، وكانت الإجابة كما يلي: يبطل الصيام ويوجب القضاء بلا كفارة. ١- الأكل والشرب عمدًا....

فالأكل والشرب عمدًا مما يبطل الصيام (هذا صحيح)، ولكن كيف يكون قضاؤه بلا كفارة؟ وهل معنى هذا أن يفطر المرء بلا سبب ثم يقضي ذلك اليوم ويكون لا وزر عليه؟ رجاء بيان هذه المسألة جيدًا حتى لا يعمد الناس إلى الإفطار بلا عذر ثم يقضون ذلك اليوم ولا يشعرون أنهم قد ارتكبوا ذنبًا عظيمًا ألا وهو الإفطار بلا عذر وبخاصة أن رسول الله ﷺ يقول في حديث ما معناه: من أفطر عامدًا متعمدًا لا يجزئه صيام الدهر وإن صامه... أو كما قال ﷺ؟

الجواب: الإيجاب حكم شرعيّ لا يجوز تكليف الناس به إلا بدليل شرعي من الكتاب أو صحيح السنة، ولم يرد فيهما ما يوجب الكفارة على من أفطر في نهار رمضان بلا عذر بالأكل أو الشرب، وإنما الذي ثبت في صحيح السنة إيجاب الكفارة على من جامع في نهار رمضان، وليس في ذلك تهوين لشأن الصيام ولا تشجيع للناس على الفطر، بل ربما كان في عدم الكفارة زيادة تخويف من الفطر وزيادة ترغيب في الحرص على الصيام، إذ أن من شأن الكفارة أن تسقط بها العقوبة، وأما الذنب الذي لا كفارة له، فلعل ذلك ليظل المذنب خائفًا من ربه حتى بعد التوبة، ولذلك كان من حلف أن يفعل، ثم لم يفعل فعليه كفارة، ومن حلف كاذبًا لا كفارة عليه، لأن يمينه هذه تسمى اليمين الغموس. والله أعلم.

العدد الثالث السنة الواحدة والثلاثون ألمس

## بدعة الاحتفال بالمولد 22

يسال: الأخ أحمد سعيد عبد الهادي من القاهرة : كيف ومتى ظهرت في مصر بدعة الاحتفال بمولد النبي ﷺ؛

أجاب الشيخ : أحمد فهمي

الجواب:

 ١- لم يكن المسلمون الأوائل يحتفلون بمولد النبي ﷺ، إلى أن جاءت الدولة الفاطمية (٣٥٧-٤٦٧هـ)، حيث احتفل الفاطميون بأربعة موالد:

مولد النبي ﷺ، وعلى بن أبي طالب وولديه الحسن والحسين رضي الله عنهم جميعًا.

٢- ظلت هذه البدعة يعمل بها حتى جاء (بدر الجمالي) الوزير الأول للخليفة الفاطمي (المستعلي بالله)، وكان هذا الوزير من المتمسكين بالسنة، فأصدر أمرًا بإلغاء هذه الموالد، وذكر بعض المؤرخين أن الخليفة (المستعلي بالله) كان ضعيف الشخصية أمام (بدر الجمالي) فلم يستطع أن يتصرف بشيء أمام أمر إلغاء الموالد. ثم عادت الاحتفالات بالموالد مرة أخرى بعد موت (بدر الجمالي).

٣– استمر الأمر على ذلك حتى جاء عهد (صلاح الدين الأيوبي) وكان أيضًا من المتمسكين بالسنة، فالغي هذه الاحتفالات، وتم تنفيذ هذا الإلغاء في كل أنحاء الدولة الأيوبية، ولم يخالف في ذلك إلا الملك المظفر الذي كان متزوجًا بأخت صلاح الدين.

٤- ومما يذكره المؤرخون أن احتفالات الملك المظفر بالمولد كان يحضرها المتصوفة حيث يكون الاحتفال من الظهر إلى الفجر (تأمل من الظهر إلى الفجر)، وكان ما ينفقه في هذا الاحتفال يزيد عن ثلاثمائة ألف دينار.

ولما كان بعض الناس يعتقد أن رسول الله ﷺ ولد في الثاني عشر من ربيع الأول، بينما البعض الآخر يرى أنه كان في اليوم التاسع من هذا الشهر، فقد كان الملك المظفر يراعي هذا الاختلاف، فيجعل احتفاله بالمولد سنويًا: مرة في اليوم التاسع من ربيع الأول، والسنة التي تليها في اليوم الثاني عشر، وهكذا سنويًا حتى يرضى عنه الجميع.

٥- وبمجيء دولة المماليك تستمر هذه البدعة، حيث يقيم (السلطان قايتباي) سرادقًا يسميه (السرادق الأشرفي) ينفق عليه ستة وثلاثين ألف دينار، ثم يمزق هذا السرادق على يد (السلطان سليم) انتقامًا من (السلطان قايتباي)، ولكن يستمر (السلطان سليم) أيضًا في الاحتفالات.

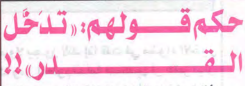
وُمما ذكر أيضًا أن (السلطان الْظاهر برقوق) كان ينفق على المولد النبوي ما لا يقل عن عشرة آلاف مثقال من الذهب الحر سنويًا، ثم يأتي من يخلفه لينفق أضعاف هذا المبلغ.

٦- واستمرت بعد ذلك هذه الاحتفالات المبتدعة إلى يومنا هذا، مع اختلاف طفيف في شكل الاحتفال.

فإنه كما نرى تكون الاحتفالات الرسمية بمواكب التهريج الصوفية، ولا يخفى على الجميع مدى المنكرات والموبقات التي ترتكب في أسواق الموالد، من شرب الخمور، ولعب الميسر، ورقص وغناء تؤديه النسوة في مجامع الرجال، وغير ذلك من الكبائر التي يعف القلم عن كتابتها، حتى أصبحت كلمة (المولد) يضرب بها المثل في كل مجالات الفوضى والاستهتار (أصله مولد) ولا حول ولا قوة إلا بالله.

أوجهالعدد الثالث السنة الواحدة والثلاثون

حابعل سماحة الشبح: ابن عت متزجمهالله



سُئُل: ما حكم قولهم: تدخل القدر؟ وتدخلت عناية الله؟

الجواب: قولهم: «تدخل القدر» لا تصلح لأنها الجواب: لا ينبغي أر تعني أن القدر اعتدى بالتدخل وأنه كالمتطفل على الأمر، مع أنه- أي القدر- هو الأصل فكيف يقال تدخل؟! والأصح أن يُقال: ولكن نزل القضاء والقدر، أو غلب القدر، ونحو ذلك، ومثل ذلك -محم الإسلام في أكل المية «تدخلت عناية الله» الأولى إبدالها بكلمة: حصلت عناية الله، أو: اقتضت عناية الله.

سئل: هل يجوز أن يقول الإنسان للمفتي: ما حكم الإسلام في كذا وكذا؟ أو ما رأي الإسلام؟ الجواب: لا ينبغي أن يقال: «ما حكم الإسلام في كذا»، أو: «ما رأي الإسلام في كذا»، فإنه قد يخطئ فلا يكون ما قاله حكم الإسلام، لكن لو كان الحكم نصبًا صريحًا فلا بأس، مثل أن يقول: ما حكم الإسلام في أكل الميتة؟ فنقول: حكم الإسلام في أكل الميتة أنها حرام.

## ساءت الظروف...وشهاءت الأقهاد (

سنُئل: ما حكم قول: «شاعت الظروف أن يحصل كذا وكذا»، و: «شاعت الأقدار كذا وكذا»؟ الجواب: قول: «شاعت الأقدار»، و«شاعت الظروف» ألفاظ منكرة؛ لأن الظروف جمع ظرف وهو الأزمان، والزمنَ لا مشيئة له، وكذا الأقدار جمع قدر، والقدر لا مشيئة له، وإنما الذي يشاء هو الله عز وجل، نعم لو قال الإنسان: «اقتضى قدر الله كذا وكذا»، فلا بأس به، أما المشيئة فلا يجوز أن تضاف للأقدار؛ لأن المشيئة هي الإرادة، ولا إرادة للوصف، إنما الإرادة للموصوف.

## وكم است عسم ال كلمسة « صُله فسة » 12

سُنُل: ما رأي فضيلتكم في استعمال كلمة «صُدُفة»؟

الجواب: رأينًا في هذا القول أنه لا بأس به، وهذا أمر متعارف، وأظن أن فيه أحاديث بهذا التعبير: صادقًنًا رسولَ الله، صادَقَنًا رسولُ الله، لكن لا يحضرني الآن حديث معين في هذا الخصوص.

والمصادفة والصدفة بالنسبة لفعل الإنسان أمر واقع؛ لأن الإنسان لا يعلم الغيب فقد يصادفه الشيء من غير شعور به، ومن غير مقدمات له ولا توقع له، لكن بالنسبة لفعل الله لا يقع هذا، فإن كل شيء عند الله معلوم، وكل شيء عنده بمقدار، وهو سبحانه وتعالى لا تقع الأشياء بالنسبة إليه صدفة أبدًا، لكن بالنسبة لي أنا وأنت نتقابل بدون ميعاد وبدون شعور وبدون مقدمات فهذا يقال له صدفة، ولا حرج فيه، وأما بالنسبة لفعل الله فهذا أمر ممتنع ولا يجوز.

العدد الثالث السنة الواحدة والثلاثون أوجهم

11 415 XA 10

سُئُل: ما حكم قولهم: «دفن في مثواه الأخير»؟

الجواب: قول القائل: «دفن في مثواه الأخير» حرام ولا يجوز لأنك إذا قلت في مثواه الأخير فمقتضاه أن القبر آخر شيء له، وهذا يتضمن إنكار البعث، ومن المعلوم لعامة المسلمين أن القبر ليس آخر شيء، إلا عند الذين لا يؤمنون باليوم الآخر، فالقبر آخر شيء عندهم، أما المسلم فليس آخر شيء عنده القبر، وقد سمع أعرابي رجلاً يقرأ قوله تعالى: ﴿ أَلْهَاكُمُ التَّكَاثُرُ. حَتَّى زُرْتُمُ الْمَقَابرَ ﴾ [التكاثر: ۱، ۲]، فقال: «والله ما الزائر بمقيم» لأن الذي يزور بمشي فلا بد من بعث، وهذا صحيح.

لهذا بحب تحنب هذه العبارة، فلا يقال عن القبر إنه المثوى الأخير؛ لأن المثوى الأخير إما الجنة، وإما النار في يوم القيامة.

سِنُئل: ما الأصل في الطهارة من الحدث والخيث؟

الجواب: الأصل في الطهارة من الحدث الماء، ولا طهارة إلا بالماء، سواء كان الماء نقيًا، أم متغيرًا يشيء طاهر؛ لأن القول الراجح: أن الماء إذا تغير بشيء طاهر، وهو باق على اسم الماء، أنه لا تزول طهوريته، أو خيف الضرر باستعماله، فإنه يُعدل عنه إلى التيمم، بضرب الأرض بالكفين، ثم مسح الوحه بهما، ومسح بعضهما يتعض. هذا بالنسبة للطهارة من الحدث.

أما الطهارة من الخدث، فإن أي مزدل تُزدل ذلك الخدث، من ماء أو غيره تحصل به الطهارة، وذلك لأن الطهارة من الخبث تُقصد بها إزالة تلك العين الخبيثة بأي مزيل، فإذا زالت هذه العين الخبيثة بماء أو بنزين أو غيره من السائلات أو الجامدات على وجه تام، فإن هذا يكون تطهيرًا لها، لكن لا بد من سبع غسلات إحداهن بالتراب في نجاسة الكلب، وبهذا نعرف الفرق بين ما يحصل به التطهير في باب الخبث، وبين ما يحصل به التطهير في باب الحدث.

#### Licfar كم عبارة: «لا سمح الله» 22 2251 المف ستَّل: ما رأيكم في هذه العبارة: «لا سمح الله»؟

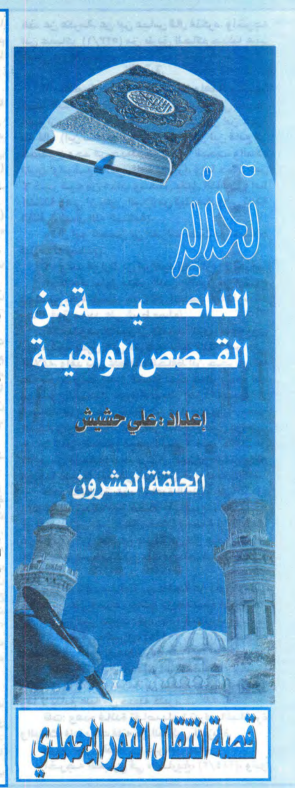
ستُدًل: بعض الناس إذا

الحواب: هذا لا يحوز

الجواب: أكره أن يقول القائل: «لا سمح الله»؛ لأن قوله: «لا سمح الله» ربما توهم أن أحدًا بجبر الله على شيء فيقول: «لا مات شخص قال: ﴿ مَا أَنَّتُهَا سمح الله»، والله عز وجل كما قال الرسول ﷺ: «لا مكره له». قال النَّفْسُ الْمُطْمَـئَنَّةُ. ارْجِـعِي الرسول ﷺ : «لا يقول أحدكم اللهم اغفر لي إن شعَّت، اللهم إِلَى رَبُّكِ رَاضِيَةً مَّرْضِيَّةً ﴾ ارحمني إن شئت، ولكن ليعزم المسالة، وليعظم الرغبة، فإن الله لا فما حكم ذلك؟ مكره له، ولا يتعاظمه شيء أعطاه». [أخرجه البخاري (٦٣٣٩)، أن يُطلق على شـخص ومسلم (٢٦٧٩)].

معدنه؛ لأن هذه شبهادة بأنه والأولى أن يقـول: «لا قدر الله» بدلاً من قوله: «لا سمح الله»؛ من هذا الصنف. لأنه أبعد عن توهم ما لا يجوز في حق الله تعالى.

أوجه العدد الثالث السنة الواحدة والثلاثون



نواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم حتى يقف على حقيقة هذه القصة التي اشتهرت على السنة الناس ويذكرها القصاص والوعاظ بمناسبة مولد النبي ﷺ.

ولقد اشتهرت هذه القصة لأن مرجع الكثير من الكتَّاب والقُصنَّاص هو السيرة النبوية لابن هشام، والقصة رواها ابن هشام في «السيرة» (١٠٠/١) قال ابن إسحاق: (ثم انصرف عبدالمطلب آخذًا بيد عبد الله فمر به- فيما يزعمون- على امرأة من بني أسد بن عبدالعزى بن قصي، وهي عند الكعبة، فقالت له حين نظرت إلى وجهه: أين تذهب يا عبد الله؟ فقال: مع أبي. قالت: لك عندي من الإبل مثل التي نُحرت عنك، وقعٌ عليَّ الآن. فقال لها: أنا مع أبي الآن، لا أستطيع خلافه ولا فراقه، ولا أريد أن أعصيه شيئًا، فخرج به عبد المطلب حتى أتى به وَهْبَ بن عبد مناف بن رُهْرة- ووهب يوم فد سيد بني زهرة نسبًا وشرفًا- فزوجه آمنة بنت وهب بن عبد مناف بن زهرة، وهي يومئذ أفضل أمرأة في قريش نسبًا وموضعًا.

أمسهات آمنة: وهي (أي آمنة) لبرة بنت عبد العزى بن عثمان بن عبد الدار بن قصي، وأم برَّة: أم حبيب بنت أسد بن عبد العزى بن قصي، وأم حبيب بنت أسد: لبرة بنت عوف بن عبيد- يعني ابن عويج ابن عدي بن كعب بن لؤي.

قال: وزعموا أنه دخل عليها حين أُمَّتِكها مكانه، فوقع عليها عبد اللَّه فحملت برسول الله ﷺ، قال: ثم ضرج من عندها حتى أتى المرأة التي قالت له ما قالت وهي أخت ورقة بن نوفل بن أسد بن عبد العزى وهي في مجلسها، فجلس إليها، وقال لها: ما فقالت: قد فارقك النور الذي كان فيك فليس لي بك فقالت: قد فارقك النور الذي كان فيك فليس لي بك اليوم حاجة. وكانت فيما زعموا تسمع من أخيها ورقة بن نوفل، وكان قد تنصر واتبع الكتب يقول: إنه لكائن في هذه الأمة نبي من بني إسماعيل، فقالت في ذلك شعرًا واسمها: أم قتًال بنت نوفل بن أسد:

الآن وقد ضيعًت ما كنت قادرًا عليه وفارقك الذي كان جاءكا غـزوت عليَّ حافلًا قد بذلتَ هُ هناك لغيري فالحَقَنُ بشانِكا ولا تحسَّبْنَي اليوم خلُوًا وليتني أصبت جَنياتك منك يا عَبْد داركا ولكن ذاكم صار في آل زهرة به يَدْعَمُ اللَّه لابرية ناسكا ولا: التحريج

هذا الخبر الذي جاءت به هذه القصبة أخرجه البيهقي في «دلائل النبوة» (١٠٢/١) قال: أخبرنا أبو عبد الله الحافظ، قال: حدثنا أبو العباس: محمد بن

(07)

العدد الثالث السنة الواحدة والثلاثون ألمجه

يعقوب قال: حدثنا أحمد بن عبد الجَبَّار قال: حدثنا يونس بن بكير، عن محمد بن إسحاق قال: ثم انصرف عبد المطلب آخذًا بيد عبد الله فمر به- فيما يزعمون- فذكره.

#### ثانيا التحقيق

الخبر الذي جاءت به هذه القصنة ليس صحيحًا كما سنفصّله في هذا التحقيق:

١- أحمد بن عبد الجبار: هو أحمد بن عبد الجبار بن محمد بن عُمير بن عطارد التميمي العطاردي، أورده المزي في «تهذيب الكمال» (١٨٤/١) ترجمة (٢٢) وبين أنه روى عن يونس بن بُكيْر الشيباني «مغازي» محمد بن إسحاق.

قال مُطيَّن: كان يكذب. كذا في «الميزان» (١١٢/١) ترجمة (٤٤٣)، وضعفه ابن حجر في «التقريب» (١٩/١).

٢- الخبر رواه البيهقي، وكذلك ابن هشام: قال
ابن إسحاق... فذكره هكذا بدون إسناد.

٣- هذا الخبب واه، ويدل على هذا قول ابن إسحاق وغيره ممن نقلوا الخبر- فيما يزعمون-وهو زعم باطل.

٤- المتن مضطرب: يظهر ذلك في تخبط الروايات في اسم المرأة فيهي مرة: امرأة من خشعم، ومرة أم قتال أخت ورقة بن نوفل، ومرة هي ليلى العدوية، ومرة كاهنة من أهل تبالة، ومرة أنه كان متزوجًا بامرأة أخرى غير آمنة، ومرة فاطمة بنت مر، وإن تعجب فعجب لماذا اختار الرواة أخت ورقة بن نوفل، وفي رواية امرأة من خثعم كانت قد قرأت الكتى؟

٥- فوق ذلك كله نكارة المتن التي نبينها في آخر تحقيقنا لهذه القصة الواهية.

#### طريق اخر للقصة

عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: كانت امرأة من ختعم تعرض نفسها في مواسم الحج، وكانت ذات جمال، وكان معها أذمُ تطوف بها كانها تبيعها، فأتت على عبد الله بن عبدالمطلب، فأظن أنه أعجبها، فقالت: إني والله ما أطوف بهذا الأدم، وما لي إلى ثمنها حاجة، وإنما أتوسم الرجال هل أجد كفوًا، فإن كانت لك إليَّ حاجة فقم. فقال لها مكانك حتى أرجع إليك، فانطلق إلى رحله فبدأ فواقع أهله، فحملت بالنبي صلى أنها رجع إليها، قال: ألا أراك هاهنا؟ قالت: ومن كنت؟ قال: الذي واعدتك. قالت: لا، ما أنت هو، ولئن كنت هو لقد رأيت بين عينيك نورًا ما أراه الآن.

#### التخريج

خبر ابن عباس الذي به هذه القصة أخرجه البيهقي في «دلائل النبوة» (١٠٧/١) قال: أخبرنا أبو عبد الله الحافظ، قال: حدثنا عبدالباقي بن قانع، قال: حدثنا عبد الوارث بن إبراهيم العسكري قال: حدثنا مسدد قال: حدثنا مسلمة بن علقمة، عن داود بن أبي

هند عن عكرمة، عن ابن عباس قال فذكره. وأخرجه ابن عساكر (٥٢٣/١) من طريق الحاكم حدثنا عبد الباقي بن قانع به.

#### التحقيق

١- القصة بهذا الطريق أيضًا واهية، وعلتها عبد الباقي بن قانع، أورده ابن حجر في «لسان الميزان» (٢٩/٣) (٤٩٠٠/٥٤٩)، ونقل عن ابن حزم أنه قال: (ابن سفيان في المالكين، نظير ابن قانع في الحنفيين وجد في حديثهما الخذب البحت، والبلاء المبين، والوضع اللائح، فإما تغييرًا، وإما حملاً عمن لا خير فيه من كذاب ومغفل يقبل التلقين، وإما الثالثة وهي أن يكون البلاء من قبلهما، وهي ثالثة الأثافي، نسال الله السلامة).

وَقال أبو الحسن بن الفرات: حَدَثَ به اختلاطً قبل موته بسنتين.

٢- وعبد الوارث بن إبراهيم العسكري لا يعرف. ٣- قاعدة: حاول بعض الذين يكتبون في السيرة تصحيح بقية السند، حيث قال أحدهم: (وهذا إسناد رجاله فوق مسدد على شرط مسلم).

قلت: يتوهم الكثير أن الإسناد الذي رجاله روى لهم مسلم يكون على شرط مسلم، وهذا ليس على إطلاقه، ولقد بيّن غلط ذلك الحافظ ابن حجر، ونقله عنه محدث وادي النيل الشيخ أحمد شاكر رحمه اللَّه في «شرح اختصار علوم الحديث» (ص٢١) حيث قال الحافظ ابن حجر: (وأدق من هذا: أن يرويا- يعني البخاري ومسلمًا- عن أناس مخصوصين من غير حديث الذين ضعفوا فيهم، فيجيء عنهم حديث من طريق من ضعفوا فيه، برجال كلهم في الكتابين أو أحدهما فنسبته أنه على شرط من خرج له غلط). اه.

قلت: فبتطبيق هذه القاعدة الجليلة على القول: (هذا إسناد رجاله فوق مسدد على شرط مسلم) نجد أن الإسناد عن مسدد قال حدثنا مسلمة بن علقمة، عن داود بن أبي هند عن عكرمة عن ابن عباس لم يكن على شرط مسلم يظهر ذلك من «تحفة الأشراف» (١٣٢/٥).

وكذلك نجد مسلمة بن علقمة عن داود بن أبي هند ليس على شرط مسلم؛ لأن مسلمًا أخرج عن مسلمة من غير حديث داود، فإنه ضعف فيه، حيث قال الذهبي في «الميزان» (٨٥٢٦/١٩٩٤): (ضعَفه أحمد، فقال: شيخ ضعيف، روى عن داود مناكير).

قلت: وكذلك قال العقيلي في «الضعفاء الكبير» (١٧٩٩/٢١٢/٤): «ولمسلمة بن علقمة، عن داود مناكير وما لا يتابع عليه من حديثه كثير».

قلت: وهذه فائدة تفاصيلها تدرك بالمباشرة والبحث، فاعلم ذلك فإنه من النفائس العزيزة. طريق آخر للقصة من خير اين عياس

أخرجه الطبرى في «التاريخ» (٢٤٤/٢)، وأبو

( المجرب العدد الثالث السنة الواحدة والثلاثون

(02)

نعيم في «دلائل النبوة» (ص٩١)، والخرائطي في «الهواتف» (ح١٣) من طريق علي بن حرب قال: حدثنا محمد بن عمارة القرشي قال: ثنا مسلم بن خالد الزنجي، قال: حدثنا ابن جريج عن عطاء عن ابن عباس به.

#### التحقيق

القصبة بهذا الطريق واهية تزداد ضعفًا على ضعف، وعلة هذا الطريق: مسلم بن خالد الزنجي، أورده الإمام البخاري في «الضعفاء الصغير» رقم (٣٤٢)، وقال: (مسلم بن خالد الزنجي، أبو خالد عن هشام بن عروة وابن جريج منكر الحديث).

قلت: وهذا المصطلح عند البخاري له معناه كما في «التـدريب» (٣٤٩/١): البـخـاري يطلق: منكر الحديث على من لا تحل الرواية عنه.

وفي «الميزان» (٨٤٨٥/١٠٢/٤) قال ابن المديني: ليس بشيء. وقال الساجي: كثير الغلط، وضعفه أبو داهد.

قلت: ومحمد بن عمارة لا يعرف، وابن جريج مدلس، وقد عنعن، وقد أورده الحافظ ابن حجر في «طبقات المدلسين» المرتبة الثالثة رقم (1٧)، حيث نقل الحافظ عن الدارقطني قوله: (شر التدليس تدليس ابن جريج فإنه قبيح التدليس لا يدلس إلا فيما سمعه من مجروح). اهه.

قلت: فمثل هذا الطريق المظلم بالمتروك الذي لا تحل الرواية عنه وبالمج هـول وبالمدلس لا يصلح للمتابعات ولا الشواهد بل يزيد القصة وهنًا على

#### وهن.

#### طريق رابع للقصة من خبر ابن عباس

أخرجه ابن سعد في «الطبقات» (٤٤/١) قال: أخبرنا هشام بن محمد بن السائب الكلبي عن أبيه عن أبي صالح عن ابن عباس، وأشار إلى القصة باختصار.

#### التحقيق

قــال السـيــوطي في «التـدريب» (١٨١/١): أمــا أوهى أسانيد ابن عبّاس مطلقًا: فالسدي الصغير محمد بن مروان عن الكلبي عن أبي صالح عنه.

قال شيخ الإسلام (يعني ابن حجر): هذه سلسلة الكذب لا سلسلة الذهب. اهـ.

قــال ابن مـعـين: الكلبي ليس بثـقــة، وقــال الجوزجاني وغيره: كذاب. وقال الدارقطني وجماعة: متروك. كذا في «الميزان» (٢/١٥٥/٧٥٧).

قال ابن حبان في «المجروحين» (٢٥٥/٢): الكلبي هذا مذهبه في الدين ووضوح الكذب فيه أظهر من أن يحتاج إلى الإغراق في وصفه. **طريق خامس للقصة** 

أخرجه ابن سعد في «الطبقات» (٤٤/١) قال: أخبرنا هشام بن محمد بن السائب الكلبي عن أبي

الفياض الخثعمي قال: مر عبد الله بن عبدالمطلب بامرأة من خثعم، فذكر القصة في أكثر من عشرين سطرًا.

#### التحقيق

القصبة بهذا الطريق واهية وتزداد به وهنًا على وهن، وعلة هذا الطريق هشام بن محمد بن السائب أورده الدارقطني في «الضعفاء والمتروكين» رقم (٥٦٣) وقال: (هشام بن محمد بن السائب الكلبي عن أبي محنف ومجاهد).

#### المراجعة المحادة

هذا كل ما قاله الدارقطني في الكلبي فيظن من لا دراية له بقاعدة الدارقطني في كتابه أن الدارقطني لم يذكر فيه جرحًا ولا تعديلاً، ولكن عند الرجوع إلى القاعدة يتبين أن الكلبي: متروك. وهذه القاعدة: قال أخص تلاميذ الدارقطني الإمام البرقاني طالت محاورتي مع ابن حمكان للدارقطني عفا الله عني وعنهما في المتروكين من أصحاب الحديث فتقرر بيننا وبينه على ترك من أثبته على حروف المعجم في هذه الورقات.

قلت: هذه القاعدة هي صدر كتاب «الضعفاء والمتروكين» للدارقطني، وعلى هذا فكل من ذكره الدارقطني في كتابه هذا متروك. وإن ذكره باسمه فقط، ولذلك أورده ابن حبان في «المجروحين» (٩١/٣) قال: هشام بن محمد بن السائب الكلبي: من أهل الكوفة يروي العجائب والأخبار التي لا أصول لها، أخباره في الأغلوطات أشهر من أن يحتاج إلى الإغراق في وصفها. اه.

قلت: وإن تعجب فعجب قول الأحداث في هذا الفن: «والكلبي لا بأس بالإستشيهاد به هنا».

#### طريق سادس للقصه

أخرجه ابن سعد في «الطبقات» (٤٥/١)، ومن طريقه ابن عساكر (٤٩/٥) قال: أخبرنا وهب بن جرير بن حازم، أخبرنا أبي قال: سمعت أبا يزيد المدني قال: نُبَثْتُ أن عبد الله أبا رسول الله ﷺ أتى على امرأة من خثعم فرأت بين عينيه نورًا ساطعًا إلى السماء، فذكر القصة.

#### التحقيق

قلت: هذا سند ساقط. قال الحافظ ابن حجر في «التقريب» (٤٩٠/٢): (أبو يزيد المدني نزيل البصرة مقبول من الرابعة).

قلت: قال الحافظ في «مقدمة التقريب»: (الإشارة بلفظ مقبول حِيث يتابع وإلا فلين).

قلت: وأنّى لأبي يزيد المدني المتابعة والسند ساقط، حيث قال الحافظ في «شرح النخبة» (ص٣٧): (المتابعة على مراتب لأنها إن حصلت للراوي نفسه فهي تامة وإن حصلت لشيخه فمن فوقه فهي قاصرة).

العدد الثالث السنة الواحدة والثلاثون أوجه

قلت: فلا يوجد حتى المتابعة القاصرة؛ لأن السند مظلم فلا يعرف شبيخ أبى يزيد المدنى ولا من فوقه، حيث قال: (نُبَّنَّتُ أن عبدالله أبا رسول الله 鄰) فمن الذي نَبَّاه والفعل ميني للمجهول، وهو لم ير النبي ﷺ فكيف بأبيه ﷺ والطبقة الرابعة: حُلّ روايتهم عن كبار التابعين فالسند ساقط ومظلم بالمجاهيل، وما دون أبي يزيد المدني متكلم فيه كما في «هدي الساري» (ص٤١٤، ٤٧٣).

#### طريق سابع للقصة

أخرجه ابن سعد في «الطبقات» (٤٤/١) قال: أخبرنا محمد بن عمر بن واقد الأسلمي قال: حدثني محمد بن عبد الله ابن أخي الزهري عن الزهري عن عروة- قال: وحدثنا عبيد الله بن محمد بن صفوان عن أبيه– وحدثنا إسحاق بن عبيدالله عن سعيد بن محمد بن جبير بن مطعم- قالوا جميعًا فذكروا

#### التحقيق وسناريا لمبدع

قلت: هذا سند وام جدًا. ومصمد بن عمر الواقدي متهم بالكذب.

وفي «الميزان» (٧٩٩٣/٦٦٢/٣) قال أحمد بن حنبل: هو كذاب يقلب الأحاديث، وقال ابن المديني: الواقدى يضع الحديث.

قلت: وفي «الضعفاء الصغير» للبخاري قال في ترجمة (٣٣٤): محمد بن عمر الواقدي: متروك. وقال النسبائي في أخر كتبابه «الضبعفاء والمتروكين» (ص۲۲)

والكذابون المعروفون بوضع الصديث على رسول الله تله أربعة:

١- ابن أبي يحيى بالمدينة. --- ٢

٢- والواقدي ببغداد.

٣- ومقاتل بن سليمان بخراسان.

٤- ومحمد بن سعيد بالشام، يعرف بالمطوب.

فهذا الإستاد من أسقط الأسانيد في الدنيا. من هذا بتدين أن طرق القصبة السبعة: لا تخلو من الكذابين والمتروكين والمجهولين والمدلسين فوق ذلك السقط في الإسناد كما في قول ابن إسحاق وغيره ممن نقلوا الخبر- فيما يزعمون- وقول بعضهم: «نُبئت» بصيغة المبنى للمجهول.

قد يتقول علينًا من لا دراية له بهذا الفن متوهمًا أن القصة جاعت من سبعة طرق، وأن الضعيف يقوى يعضه يعضا.

قلت: تقوية الحديث بكثرة الطرق ليس على إطلاقه، حيث قال الحافظ ابن كثير في «اختصار علوم الحديث، (ص٢٣): (لا يلزم من ورود الحديث من طرق مـتعددة أن يكون حـسنًا؛ لأن الضبعف

يتفاوت، فمنه ما لا يزول بالمتابعات؛ يعنى لا يؤثر كونه تابعًا أو متبوعًا كرواية الكذابين والمتروكين). قلت: فالقصبة واهية، وكما بيُّنا أن الطرق تزيد القصة وهنًا على وهن. تناقض

هذا الخبر المنكر الذي جاعت به هذه القصية الواهية للمرأة التي عرضت الزنا على عبدالله أبي الرسول 📽 ورفض لأنه كان مع أبيه ولا يريد أن يعصبه ولا يستطيع أن يفارقه، وإن تعجب فعجب قول هؤلاء الوضاعين أن عبدالله بعد أن تزوج آمنة أم النبي 🏶 وحملت برسول الله 🏶 لم ينس المرأة التي دعته إلى الزنا فخرج من عند آمنة حتى أتى المرأة وجلس إليها وقال لها: ما لك لا تعرضين علىًّ اليوم مثل الذي عرضت أمس؟ فقالت: قد فارقك النور الذي كان فيك، فليس لي بك اليوم حاجة.

انظر كيف سولت لهؤلاء الوضاعين أنفسهم ليضعوا مثل هذه القصة الواهية التي تناقض الأحاديث الصحيحة من طهارة وشرف الأنبياء، وأن هذه الطهارة وهذا الشرف من دلائل نبوتهم.

الصحيح الذى يناقض هذه القصة الواهية

 ۱- عن واثلة بن الأسقع قال: سمعت رسول الله الله الله اصطفى كنانة من ولد إسماعيل، واصطفى قريشًا من كنانة، واصطفى من قريش بني هاشم، واصطفاني من بني هاشم».

الحديث: صحيح أخرجه مسلم كتاب الفضائل، باب: فيضل نسب النبي 🏶 (ح٢٢٧٦)، والترميذي (٥/ ٥٤٤ - شاكر) (ح٢٠٥ )، وأحمد (١٠٧/٤)، واللفظ لمسلم، وقال الترمذي: هذا حديث صحيح.

قلت: والحديث أخرجه البيهقي في «دلائل النبوة» (١٦٥/١) بات: «ذكر شيرف أصبل رسبول الله تله ونسه».

٢- ومع شدة العداء من قريش للنبي 📽 شهدوا له بطهارة وشرف أصله ونسبه 📽 كما في مساعلة هرقل لأبي سفيان في «صحيح البخاري» حديث (٢) قال: كيف نسبه فيكم؟ قال أبو سفيان: «هو فينا ذو نسب». فقال هرقل: فكذلك الرسل تبعث في نسب قومها. اه.

قلت: ولكن الوضاعين والمتصوفة لا يهمهم هذه الطهارة وهذا الشرف فى سبيل وضع هذه القصة الواهية في أن النبي 📽 خلق من نور قبل وجوده العيني، وأن المرأة الخثعمية رأت هذا النور ساطعًا إلى السماء بين عيني عبد الله أبي النبي 🕮.

وإلى القارئ الكريم الأحاديث المرتبطة بهذه المسالة والبدائل الصحيحة في سلسلة «صحَّح مغيرة متياج من محمد من السالي الطلي «ثلاثي» الم

أوجاه العدد الثالث السنة الواحدة والثلاثون

(07)



واستكمالاً للفائدة أقدم لك عزيزي القارئ الحلقة السادسة من سلسلة «صحح أحاديثك» حول مسالة النور وغيرها.

O أولاً: «أول من خلق الله نور نبيك يا جابر».

ا**لحكم:** الحديث ليس صحيحًا، وهو منسوب إلى مصنف عبد الرزاق، سُئل عنه الحافظ السيوطي في «الحاوي في الفتاوى» (٥٠٠/١) فاجاب: «بانه لا سند له يثبت البتة».

#### البديل الصحيح بالنسبة للأولية

عن ابن عباس: قال رسول الله ﷺ: «إن أول شيء خلقه الله القلم وأمره فكتب كل شيء يكون،.

العكم: الحديث صحيح. أخرجه أبو يعلى في «مسنده» (٢١٧/٤) (ح٢٣٣٩)، والبيهقي في «السنن» (٣/٩) كتاب السير، باب مبتدأ الخلق، والطبراني في «الأوائل» (ح1).

قال الألباني رحمـه الله في «الصحيحة» (٢٠٧/١) من فوائد الحديث:

وفي الحديث إشارة إلى بطلان ما يتناقله الناس، حتى صار ذلك عقيدة راسخة في قلوب كثير منهم، وهو أن النور المحمدي هو أول ما خلق الله تبارك وتعالى، وليس لذلك أساس من الصحة، وحديث عبد الرزاق غير معروف إسناده.

O ثانيًا: سال على بن ابي طالب رضي الله عنه رسول الله تَقَ قادًا: سل لنا ربك مم خلقك فسال الله ربه قادًا: «رب مم خلقتني» فقال الله تبارك وتعالى: «خلقتك من نور وجهي وإني قسمت نور وجهي إلى ثلاثة اقسام، قسم خلقتك منه، وقسم خلقت منه أزواجك، وقسم خلقت منه من يحبك من امتك..

الحكم: الحديث ليس صحيحًا، لا أصل له. وقد جاء في «فتاوى اللجنة الدائمة» (٣٧٠/٤) فتوى رقم (١٧٥٤)، وبينت أن هذا الحديث مكنوب على رسول الله ﷺ.

#### البديل الصحيح بالنسبة للنور

عن عائشة قالت: قال رسول الله ﷺ: «خلقت الملائكة من نور، وخلق الجــان من مـارج من نار، وخلق آدم ممًّا وصف لكم،.

العكم: الحديث صحيح. اخرجه مسلم (ح٢٩٩٦)، وابن منده في «التوحيد» (ح٢٨٦)، واحمد في «المسند» (٦/١٦٨) (ح٢٩٣٣٦)، وخذلك (٦/١٣٢) (ح٢٩٣٥).

وهذا فسائدة أوردها الألبساني رحسمه الله تحت هذا الحديث في «الصحيحة» (ح×٥٨) قال: وفيه إشارة إلى بطلان الحديث المشهور على السنة الناس: «أول ما خلق الله نور

نبيك يا جابر، ونحوه من الأحاديث التي تقول بانه ﷺ خلق من نور، فإن هذا الحديث دليل واضح على أن الملائكة فقط هم الذين خلقوا من نور، دون آدم وبنيه، فتنبه ولا تكن من الغافلين.

O ثالثا: «كنت نبيًا ولا أدم ولا ماء ولا طين».

العكم: الحديث ليس صحيحًا. قال الإمام السخاوي في «المقاصد الحسنة» (ح٨٣٧): واما الذي على الأسينة بلفظ «كنت نبيًا وادم بين الماء والطين، فلم نقف عليه بهذا اللفظ فضلاً عن زيادة: «وكنت نبيًا ولا ادم ولا ماء ولا طين».

قـال العـجلوني في «كـشف الخـفـاء» (١٨٧/٢) (ح١٨٧) (ح٢٠٠٧) قال السيوطي في «الدرر»: وزاد العوام: «ولا أدم ولا ماء ولا طين، لا اصل له ايضًا.

O رابعاً: «كنت أول النبيين في الخلق وأخــرهم في البعث،.

العكم: الحديث ليس صحيحًا. أخرجه ابن عدي في «الكامل، (٣٧٣/٣) (٨٠٥/٧٣)، وأبو نعيم في «الدلائل، (ص٦) من طريق سعيد بن بشير، حدثني قتادة عن الحسن، عن أبي هريرة مرفوعًا.

قلت: والسند وام جداً، فالحسن مدلس وقد عنعن، وسعيد بن بشير ضعيف خاصة في روايته عن قتادة المدلس، وقد عنعن، ففي «التهذيب» (٨/٤) قال أبو مسهر: سعيد بن بشير ضعيف منكر الحديث، وقال الساجي: حدث عن قتادة بمناكير، وقال محمد بن عبدالله بن نمير: منكر الحديث ليس بشيء ليس بقوي الحديث يروي عن قتادة المنكرات، قال ابن بشيء ليس بقوي الحديث يروي عن قتادة المنكرات، قال ابن مبان في «المجروحين» (٣١٥/١): كان رديء الحفظ فاحش الخطا يروي عن قتادة ما لا يتابع عليه، وقال العراقي في «شرح الألفية، رقم (١١): من كثر الخطا في حديثه وفحش استحق الترك ولو كان عدلاً.

#### البديل الصحيح

عن ميسرة الفجر قال: قلت: يا رسول الله، متى كُتبت نبيًا؟ قال: دوآدم بين الروح والجسد».

العكم: الحديث صحيح. أخرجه أحمد (٥/٩٥) (ح٢٠٦٥) قال: حدثنا عبد الرحمن بن مهدي ثنا منصور بن سعد عن بديل عن عبدالله بن شقيق عن ميسرة الفجر به، وأخرجه ابن أبي عاصم في «السنة» (ح٤١٠) قال: حدثنا أبو موسى ثنا عبد الرحمن بن مهدي به، فالحديث صحيح رجاله كلهم ثقات رجال «الصحيح».

(OY)

العدد الثالث السنة الواحدة والثلاثون أوجه



إن جماعات الدعوة الإسلامية ضروة دعوية خاصة بعد الفتور الذي أصاب الكثير من الجهات الرسمية وبعد زيادة مشكلات المسلمين ووقوع كثير من الجهل والتفلت عن المنهج الإسلامي ، وحماعات الدعوة الاسلامية صورة من صور التعاون المشروع في قوله تعالى : وتعاونوا على البر والتقوى ولا تعاونوا على الإثم والعدوان ﴾. ولقد تأسست الجمعية الشرعية في المحسرم عام ١٣٣١ هـ دستمدرعام ١٩١٣م أي قدل تأسيس حماعة أنصار السنة المحمدية بثلاثة عشر عامًا ، ثم جماعة الشبيان المسلمين بعد أنصار السنة بعام واحد،ثم كانت حماعة الاخوان المسلمين بعد ذلك بعام واحد.

ولقد كان بين الجمعية الشرعية وجماعة أنصار السنة المحمدية حوار وتعاون طويل على مدى سنوات، انتهى ذلك الحوارعندما أدمجت أنصار السنة المحمدية في الجمعية الشرعية، فكان لذلك الأثر الطيب في التعرف علي عقيدة السلف، فخفت كثيراً صوت دعاة التاويل.

وكان من رواد هذه الدعوة في الجمعية الشرعية الدكتور فؤاد مخيمر الذي عاش ينافح عن الدعوة الإسلامية لا يلين له جناح. ولقد كان للشيخ رحمه الله تعالى من الجهود الدعوية المستمرة والتي يجوب بها البلاد وينتقل بين المساجد ويستجيب لكل من يدعوه خطيبًا ومحاضرًا.

كان للشيخ تطلعات هامة تعبرعن

ألوجات العدد الثالث السنة الواحدة والثلاثون

(0)

قناعته بضرورة دخول جماعات الدعوة في أعمال الدعوة وفي أعمال البر،فكان أن نشطت أبرز سمات أعمال الجمعية الشرعية في مشروع كفالة اليتيم وإنشاء الكثير من المستشفيات التي تعالج المرضى، ومشروع تشغيل الفقراء.

وكان للشيخ طموحات كبيرة في أن تقوم الفروع بمساجدها ومؤسساتها في ربط المسلم بإخـوانه المسلمين من مساعدة فقيرأو تعليم جاهل.

هذا ، وقد توفي الشيخ رحمه الله يوم الجمعة الثالث عشر من صفر الخير، فاللهم اجرنا في مصيبتنا واخلفنا خيرًا منها .

وجماعة أنصار السنة المحمدية إذ تنعى للعالم الإسلامي كله وفاة علم من أعلام الإسلام وعالم من كبار العلماء، تسأل المولى سبحانه للجمعية أن يبقيها الله منارًا ومنبرًا للدعوة الإسلامية وراية وعلمًا خفاقًا يملأ البلاد بالدعوة الإسلامية النابعة من القرآن والسنة وبفهم سلف الأمة.

مستعمل العام

الدكتور فؤاد مخيمر في سطور مـولده: ولد في يوم • مـايو سنة ١٩٣٩م بقرية كوم حلين مركز منيا القمح محافظة الشرقية. وعاش حياته في ظل أسرة متواضعة.

 أتم حفظ القرآن الكريم وهو في الثانية عشرة من عمره، على يد الشيخ غنيمى حسن بدار، ناظر المدرسة الإبتدائية



بالقرية .

أتم تعليمه في الأزهر الشريف
حتي حصل على الإجازة العالية
(الليسانس) بتقدير عام (جيد جدًا) مع
مرتبة الشرف الأولي في كلية الدراسات
الإسلامية والعربية(جامعة الأزهر) وذلك
في عام ١٩٧٣م.

- عين مدرسًا بمعهد الزقازيق الديني
في أول أكتوبر ١٩٧٣م.

– كُلف معيدًا في كلية الدراسات
الإسلامية والعربية في أول مارس سنة
١٩٧٤م.

- حنصل على درجة التخصص (الماجستير) شعبة (اللغويات) بتقدير عام (جيد جيدًا) من كلية اللغة العربية، ثم عين مدرستًا مساعدًا في كلية الدراسات الإسلامية والعربية بالقاهرة سنة ١٩٧٥م.

- حصل على على درجة العالمية (الدكتوراه) في (اللغويات) مع مرتبة الشرف من كلية اللغة العربية سنة ١٩٧٩م، ثم عين مدرسًا في كلية الدرسات الإسلامية والعربية في ١٩٧٩/١٢/٣١م.

– رقي إلى درجـةً أســتــاذ في اللغـة العــربيــة وآدابهــا بالكليــة، وذلك في فبرايرسنة ١٩٨٥م.

- رقي إلى درجة أستاذ في اللغة
العربية وآدابها (النحو والصرف)، وذلك
في١٩٩٠/٦/١٣٥م.

- بويع من هيئة علماء الجمعية الشرعية وفروعها على مستوى مصر رئيسًا عامًا لها في يوم ۷ صفر ١٤١٨هـ

الموافق ١٢ يونيه ١٩٩٧م. مؤلفاته العلمية : بلغت سبعًا وعشرين مؤلفًا . النشاط العلمي :

 - تولى الإشراف العلمي علي عدد من رسائل الماجستير والدكتوراه بقسم الدراسات العليا بكلية الدراسات الإسلامية والعربية وغيرها، كما قام بمناقشة الرسائل العلمية.

- قام بتدريس مواد (الفقه - والسنة والبدعة- والخطابة) في معهد الدعوة والدعاة التابع للجمعية الشرعية بالقاهرة ومعاهدها الأخرى.

- كان عضو هئية كبار علماء
الجمعية الشرعية، وعضو مجلس إدارتها
الرئيسي.

 - شارك في نشاط الدعوة في شهر رمضان المبارك بدولة قطر الإسلامية لمدة تسع سنوات بدعوة خاصة من الدولة.

 - شارك في المؤتمر الحادي عشر لمجمع البحوث الإسلامية ظ- الذي اجتمع في رجب ١٤٠٨هـ مارس ١٩٨٨م بإبداء الرأي والمناقشة.

رحم الله الشيخ مخيمر وأسكنه فسيح جناته.

العدد الثالث السنة الواحدة والثلاثون



المؤلف: علي بن إسماعيل بن أبي بشر بن سالم بن أبي موسى، الشهير بأبي الحسن الأشعري. مولده: ولد بالبصرة سنة ٢٦٠هـ.

كان إمامًا في الكلام، والفقه، والحديث وكان شافعي المذهب في الفروع، أخذ عن: أبي خليفة الجمحي، وزكريا الساجي، وأبي علي الجبائي، الذي أخذ عنه الاعتزال، ثم رجع عنه إلى طريقة عبد الله بن سعيد بن كلاب، والذي تنسب له الكلابية، وهذه هي عقيدة الأشاعرة الآن، ثم تاب ورجع عن مذهب الكلابية إلى مذهب السلف الصالح، ثم أخذ يصنف الكتب في الرد على الملاحدة وغيرهم من المعتزلة والرافضة والجهمية والخوارج ناصرًا لمذهب السلف.

أخذ عنه: أبو الحسن الباهلي وأبو الحسن الكرماني وغيرهم. قال عنه الفقيه أبو بكر الصيرفي: كانت المعتزلة قد رفعوا رؤوسهم حتى نشا الأشعري فحجرهم في أقماع السمسم.

وفاته: مات ببغداد سنة ٣٢٤هـ.

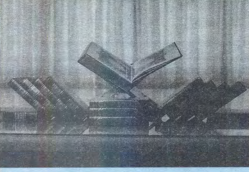
هو تقرير ما أنكرته المعتزلة والقدرية من العقائد الإسلامية مثل رؤية الله بالأبصار في الآخرة والشفاعة وعذاب القبر وإن الكفار في القبور يعذبون، وكون القرآن كلام الله، وأنه منزل غير مخلوق، وإنكارهم للقدر ودعوى أن الله خلق الخير، والشيطان خلق الشر، وإنكار المشيئة الإلهية وتعلقها بافعال العباد، وإنكار أن الله خالق أفعال العباد.

ورد قـولهم أن العـصـاة من المؤمنين في النار محلدين لا يحرجون منها وإنكارهم لأحاديث النزول، وغير ذلك مما رواه الثقات عن رسول الله ﷺ والرد على سائر أهل البدع من الجهمية والمرجئة والحرورية. أهمة الكتاب

تبرز أهمية هذا الكتاب في كونه يمثل فترة معينة تعبر عن عقيدة الإمام الأشعري التي مات عليها والتي تتمثل في رجوعه عن أي عقيدة سواها. ومن جهة أخرى شهادة من إمام المتكلمين على صحة مذهب السلف.

#### سبب تأليف الكتاب

يتضح سبب تاليف المؤلف لهذا الكتاب في قوله:



#### اعداد : علاء خضر

أما بعد، فإن كثيرًا من الزائغين عن الحق من المعتزلة وأهل القدر مالت بهم أهواؤهم إلى تقليد رؤسائهم ومن مضى من أسلافهم، فتاولوا القرآن على أرائهم تاويلاً لم ينزل الله به سلطائًا ولا أوضح به برهائًا ولا نقلوه عن رسول رب العالمين ولا عن السلف المتقدمين.

#### منهج المؤلف

يذكر كلام المعترض أو المناظر ثم يرد عليه بما يدل على بطلانه من المنقول والمعقول، فهو أشب هبالمناظرات العقدية.

#### نسخ الكتاب

أهم نسخ الكتاب نسخة بدراسة وتعليق الشيخ حماد الأنصاري رحمه الله.

#### مباحث الكتاب

في الباب الأول عقد فصلين تكلم في الفصل الأول عن اعتقاد المعترلة والقدرية من إنكارهم رؤية الله بالأبصار وشفاعة رسول الله ﷺ للعصاة، وجحود عذاب القبر، وقولهم بخلق القرآن، وقوله رحمه الله: وزعمت القدرية أن الله يخلق الخير والشيطان يخلق الشر، وقولهم- أي القدرية- مجوس هذه الأمة أنهم يملكون الضر والنفع لأنفسهم.

ودافعوا أن يكون لله وجه، وأنكروا أن يكون له يدان وعلم، ونفوا نزول الرب كل ليلة إلى السماء الدنيا، ثم أجمل في الفصل الذي يليه اعتقاد أهل السنة والجماعة في قوله: فإن قال لنا قائل: أنكرتم قول المعتزلة والقدرية والجهمية والحرورية والرافضة والمرجئة. فعرفونا قولكم الذي تقولون، وديانتكم التي بها تدينون، نقول له: قولنا الذي نقول وديانتنا التي ندين بها:

- التمسك بكتاب ربنا عز وجل.

- وبسنة نبينا محمد ﷺ.

 – وما روي عن الصحابة والتابعين وأئمة الحديث، ونحن بذلك معتصمون.

– وبما كان يقول به أبو عبد الله أحمد بن حنبل،
نضر الله وجهه ورفع درجته، وأجزل مثوبته، قائلون:
ولما خالف قوله مخالفون لأنه الإمام الفاضل، والرئيس

المجام العدد الثالث السنة الواحدة والثلاثون

6.

الكامل الذي أبان الله به الحق ودفع به المسلال واوضح به المنهاج، وقمع به المبتدعين . ثم أخذ يسطر عقيدة أهل السنة والجماعة، فعقد لغالبها فصولاً وأبواباً ، وتحت باب ذكر الاستواء على العرش، قال: إن قال قائل: ما تقولون في الاستواء نقول لهم: إن الله مستو على عرشه، استواء يليق به سبحانه وتعالى، كما قُال: ﴿ الرُحْمَنُ عَلَى الْعَرْش اسْتُوَى ﴾، وقوله تعالى: ﴿ إليَّه يَصْعَدُ الْكَلَمُ الطَيَّبُ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ بَل رَقَعَهُ اللَّهُ إِلَيَه ﴾... إلى أن قال: الا ترى أن الله تعالى ذكر السماوات فقال: ﴿ وَجَعَلَ الْقَمَرَ فِيهِنْ خُورًا ﴾، ولم يقل أن القمر علاهن جميعًا، وانه فيهن جميعًا.

ثم ذكر مسالة فقال رحمه الله: ويقال لهم: إذا لم يكن مستويًا على العرش، بمعنى يخص العرش دون غيره كما قال أهل العلم ونقلة الأخبار وحملة الآثار وكان الله في كل مكان فهو تحت الأرض التي تكون السماء فوقها، وإذا كان تحت الأرض، والأرض فوقه والسماء فوق الأرض، ففي هذا ما يلزمكم أن تقولوا: إن الله تحت التحت والأشياء فوقه، وأنه فوق الفوق والأشياء تحته، وهذا ما يوجب أنه تحت ما فوقه وفوق ما تحته، وهذا هو الحال المتناقض، تعالى الله عما يقولون علوًا كبير.

وذكر رحمه الله أدلة كثيرة تثبت علوه سبحانه وتعالى، ومن هذه الأدلة حديث الجارية الذي في صحيح مسلم يسالها النبي ته: أين الله؟ قالت: في السماء... ثم قال معقبًا: وهذا يدل على أن الله تعالى على عرشه فوق السماء، ثم عقد بابًا للكلام في إثبات الوجه والعينين والبصر واليدين، وأتى على ذلك بالأدلة، منها قوله تعالى: ﴿ كُلُّ شَيْء هالكُ إِلاَ وَجْهَهُ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ كُلُّ شَيْء هالكُ إِلاً وَجْهَهُ ﴾، معكما أسْمع وأرى ﴾، فقال معقبًا: فاخبر تعالى عن سمعه وبصره ورؤيته.

ثم قال عن الجهمية الذين نفوا أن يكون لله تعالى وجه، أو أن يكون له سمع أو بصر أو عين، قـال: فقد وافقوا النصارى لأن النصارى لم تثبت الله سميعًا بصيرًا إلا على معنى أنه عالم.

ثم أخذ يدافع عن هذه الصفات ويثبتها له سبحانه وتعالى ويُنْشَئْ لها المسائل، ومن هذه المسائل قوله رحمه الله: فمن سالنا فقال: أتقولون إن لله وجهًا؟ نقول له: نقول ذلك خلافًا لما قاله المبتدعون، وقد دل على ذلك قوله تعالى: ﴿وَيَبْقَى وَجْهُ رَبِّكَ ذُو الْجَلاَلِ وَالإِكْرَامِ﴾، وفي مسالة أخرى قال: وإن سالنا: أتقولون إن لله يدين، نقول: نقول ذلك بلا كيف، وقد دل عليه قوله تعالى: ﴿يَدُ اللَّهِ فَوْقَ أَيْدِيهِمْ ﴾، وقوله تعالى: ﴿لِمَا خَلَقَتُ بِيَدَيَّ ﴾، وفي مسالة أخرى قال: وإن سائنا: أتقولون معتل بقول الله تعالى: ﴿وَالسَّمَاء بَنَيْنَاهَا مَادَدِهِ، وقد معتل بقول الله تعالى: ﴿وَالسَّمَاء بَنَيْنَاهَا مَادَدِهِ، وقد

قالوا أن «الأيد» يعني القوة فوجب على حد زعمهم أن يكون معنى قوله تعالى: ﴿ بِيَدَيُّ بِقَدرتي، فَيقَال لهم: هذا تأول فاسد من وجوه، وأخذ يعد هذه الوجوه، منها فلو أن الله تعالى عنى بقوله: ﴿ لِمَا خَلَقْتُ بِيَدَيَ يعني «القدرة» لما كان لأدم على إبليس من مُزية في ذلك، والله تعالى أراد أن يري فضل آدم عليه السلام إذ خلقه بيديه، ولو كان خالقًا لإبليس بيديه كما خلق آدم عليه السلام لم يكن لتفضيله عليه بذلك وجه. قلما أراد الله تعالى تفضيله عليه بذلك قال تعالى موبخًا له على استكباره على أدم عليه السلام أن يسجد له: ﴿ مَا مَنْعَكَ أَن تَسْجُدُ لِمَا خَلَقَتْ بِيدَيَ أَسْتَكْبَرْتَ ﴾ دل ذلك على أن ليس معنى اليد في الآية القدرة.

وقد عقد المؤلف رحمه الله أبواباً في الرد على الجهمية من نفيهم علم الله وقدرته وجميع صفاته، ثم تكلم في أبواب أخرى عن الإرادة، وتكلم أيضًا عن تقدير أعمال العباد والاستطاعة، ثم قال في الشفاعة والخروج من النار: ويقال لهم: قد أجمع المسلمون أن لرسول الله أم للمؤمنين المخلصين؟ فإن قالوا: للمذنبين المرتكبين للكبائر، وافقوا، وإن قالوا: للمؤمنين المشرين بالجنة الموعودين بها، قيل لهم: فإذا كانوا موعودين بالجنة وبها مبشرين والله تعالى لا يخلف وعده، فما معنى الشفاعة لقوم لا يجوز عندكم أن لا يدخلهم جناته؟

ثم ضـتم كـتـابه بإمـامــة أبي بكر وثنائه على الصـحابة والخلفاء الراشدين، وقال: إن ما جـرى بين علي ومـعاوية رضي الله عنهمـا، قد كـان علي تاويل واجتهاد.

وقال رحمه الله: تعبدنا الله بتوقيرهم وتعظيمهم ومـوالاتهم والتـبـرؤ من كل من ينتـقص أحـدًا منهم، ورضى الله عنهم أجمعين.

#### تعلي

قلت: مر أبو الحسن الأشعري في اعتقاد م بتلاث مراحل؛ المرحلة الأولى: الاعتزال، وتاب منه، المرحلة الوسطى: طريقة ابن كلاب، وتاب أيضًا منها، المرحلة الأخيرة: منهج السلف، ومات عليه. فإن الذين ينتسبون لابي الحسن الأشعري هم يتبعونه في عقيدته الوسطى، والذي طورها أبو المعالي الجويني، وأدخل فيها الاعتزال، وهي عقيدة كثير ممن يقولون اليوم: نحن أشاعرة، والأشعري نفسه متبرئ من هذه العقيدة، وخير دليل هذا الكتاب، فهو حجةً عليهم، فإن الطريق السديد هو طريق السلف في إثبات الصفات الإلهية واستوائه ونزوله سبحانه وتعالى بدون تكييف ولا تاويل ولا تعطيل ولا تشبيه.

والحمد لله رب العالمين.

العدد الثالث السنة الواحدة والثلاثون أوجه

(11)

الحصد لله رب العالمين، وبعد: فقد بيّنا في اللقاء السابق قدرة الله تعالى المطلقة في الخلق والإبداع، وحـــذرنا من الاغترار بالمدنسة الحديثة؛ لأنها ليست من خلق البشير، وإنما هي خلق الله تعالى وحده، وإن كانت بأسباب بشرية، ووضحنا الحكمة من خلق الشر، وهنا بأتى سؤال من الأهمية بمكان، وهو: من له الحق فى تحديد حقيقة الشر؟ نوضح الاحابة على ذلك من خلال العناصر الأتدة:



وهذا السبوّال من الأهمية بمكان؛ لأن أكشر

الناس يخلط في الأمر، ويسمي الأشياء بغير أسمائها الحقيقية؛ ليصد الناس عن الحق، ويوقعهم في الباطل دون دراية به. ومثال ذلك من يسمون الربا بالفائدة، والخمر بالمشروب الروحي، يستحلون الحرام بأدنى الحيل كاليهود، ويخادعون الله مخادعتهم الصبيان.

روى ابن بطة عن الأوزاعي قال: قال رسول الله ﷺ: «يأتي على الناس زمان يستحلون الربا بالبيع» يعني العينة. وهذا وإن كان مرسلاً فيؤكده ويشهد له ما رواه ابن ماجه (باب الخمر ١٣٨٤) مرفوعًا عن أبي أمامة: «لا تذهب الليالي والأيام حتى يشرب طائفة من أمتي الخمر يسمونها بغير اسمها». «صحيح الجامع» للألباني (٨٠٩٢).

حقوق الشواذ جنسياً <sup>إ</sup>! فالاضطراب في تحديد حقيقة الشر يرجع

(11)

الحلقة الثانية

• • بقلم: على الوصيفي • •

إلى فساد المفاهيم التي انطلق منها هذا التحديد. انظر إلى قوم لوط عليه السالم وهم يقولون عن (السادة الأشار) (فَ أَخُرجُوا آلَ لُوط مَن فَصَرْيَتِكُمْ إِنَّهُمْ أُنَّاسُ قَصَرُيَتِكُمْ إِنَّهُمْ أُنَّاسُ فقد جعلوا ما يستحقون من الطرد والإبعاد عقوبة للطهر والعفاف. هذا في العصر القديم.

وفي العصر الحديث يطالب رئيس فرنسا بحقوق للمثلين جنسيا-يعني يطالب بالإفراج عن الشواذ جنسيا، فما قول من يرون الحجاب والنقاب جريمة ورجعية واعتداءً على القانون. أين الحياء وأين الدين والفطرة؟

تنضبط حدود الشر؟

#### من له الحق في تحديد الشر؟

نحن لا ننكر دور العقل ولا العرف في تمييز الفرق بين الحسن والقبيح والخير والشر، ولكن عقل من؟ إنه العقل الصريح السديد، ومع ذلك فنطاق التحديد العقلي لا يمكن أن يتسع لإدراك المجالات الكلية للخير والشر، فكانت ضرورة إرسال الرسل لتحديد ذلك ضرورة حتمية ومهمة، ولذلك قال تعالى: ﴿ وَلَوْ أَنَّا أَهْلَكْنَاهُم بعَذَاب مِّن قَبْلِهِ لَقَالُوا رَبَّنَا لَوْلاً أَرْسَلْتَ إِلَيْنَا ومهمة، ولذلك قال تعالى: ﴿ وَلَوْ أَنَّا أَهْلَكْنَاهُم بعَذَاب مِّن قَبْلِهِ لَقَالُوا رَبَّنَا لَوْلاً أَرْسَلْتَ إِلَيْنَا وله: ١٣٤]، وفائدة الرسل تنحصر في توضيح حقائق الخير والشر كاملة، وضرب المثل التطبيقي امتثالاً وانتهاءً، وبيان عاقبة ذلك عند الله تعالى، أما هؤلاء المعارضون للرسل فلا حق لمه في تحديد الشر أو تمييزه، فنظرهم أعور، لهم في تحديد الشر أو تمييزه، فنظرهم أعور،

أوجام العدد الثالث السنة الواحدة والثلاثون

فهؤلاء إذا كان لهم هدف جيشوا جيوش الشر له من كل مكان، وإذا كان عليهم حق قالوا بمفاوضات لا تنتهي ولا تنقطع، ولا يستهدف منها إلا المساومة على الحق أو الإياس منه.

ومعنا نوع من تحديد الشر لا يخضع لقيم مطلقة، إنما ينطلق من حدود قاصرة لا ترى إلا بمنطق القوة، ومشال ذلك تحديد الرئيس الأمريكي لمحاور الشر في العالم، في ثلاث دول، وهي: العراق، وإيران، وكوريا، ليس من جهة الفكر البعثي، أو الفكر الشيعي الرافضي، أو المجوسية البوذية أشر فكر على وجه الأرض.

إن رئيس أمريكا لا يحدد الخير أو الشر بمفهوم مطلق. ولكن من جهة أخرى تتناسب مع منظوره الخاص، أو كما يقولون مع الأجندة الأمريكية، التي تسعى إلى السيطرة والهيمنة على العالم، لاستنزاف ثرواته والهيمنة على عقول أفراده باسم الديمقراطية والحرية وحقوق الإنسان. فإذا أرادوا إذلال أمة رفعوا شعار حقوق الإنسان، بينما لما وقعت أحداث سبتمبر كفروا بحقوق الإنسان، وأحيوا قائون الاغتيالات السرية، التنصت على المكالمات والمراسلات، وجمدوا أموال الناس بالباطل، وقتلوا الأبرياء والفقراء والأطفال، ودمروا الأخض واليابس.

سبحان الله، ما أعظم القصور في التحديد، وأين بقية المحاور؟

إن نطاق الشر أكبر من أن ينحصر في هذا المنظور، ولعل بعض أهل الشر الذين لم يدخلوا في هذا المحور يظنون أنف سهم بمنأى عن العتاب لعدم دخولهم فيه. هذا من حظهم! ليس هذاك محور للشر على وجه الأرض إلا هذه الدول، فلماذا نسى اليهود فلم يدخلهم في محور الشر، وما يفعله اليهود بإخواننا في فلسطين طوال خمسة عقود من الزمان ليس بشر! وما كان من شروع اليهود من قبل في قتل نبي الله عيسى عليه السلام، بل واتهامهم لهم بقتله ذلك لا يدخلهم في محور الشر، بل هم أشر متُوبَةً عِندَ الله من لُعَنّهُ اللَّهُ وَعَضِبَ عَلَيْهِ وَجَعَلَ مَتُوبَةً عِندَ اللَّهِ مَن لُعَنّهُ اللَّهُ وَعَضِبَ عَلَيْهِ وَجَعَلَ مَتُوبَةً عِندَ اللَّهِ مَن لُعَنّهُ اللَّهُ وَعَضِبَ عَلَيْهِ وَجَعَلَ

شَرُّ مُكَانًا وَأَضَلُّ عَن سَوَاء السَّبِيلِ» [آل عمران: ٦٠].

في هذه الآية أعظم براءة لأمة محمد وللإسلام من الشر والإرهاب، الذي يلصقونه بها ليل نهار، ويثبت ذلك كاملاً لليهود وحميرهم (عليهم لعنة اللَّه والملائكة والناس أجمعين)، ﴿ كُلَّمَا أَوْقَدُواْ نَارًا لَّنْحَرْبِ أَطْفَأَهَا اللَّهُ وَيَسْعَوْنَ

فِي الأَرْضِ فُسَادًا ﴾ [المائدة: ٢٤].

إن حصر الشربهذا التحديد لا يشمل الحقيقة الكلية للشر من جميع جوانبه، وقد خفي أن هناك أعيانًا قرن الله تعالى وجودها في الأرض بالشر، لا تحل في مكان ولا تنزل في منزل إلا مقرونة بالشر، فالمرأة السيئة الخلق والدار الضيقة سيئة الجيران، والدابة المتعثرة، كل ذلك من الشر.

روى البخاري في الجهاد والسير (٢٧٠٣) عن ابن عمر قال ﷺ: «إنما الشؤم في ثلاثة: في الفرس، والمرأة، والدار». متفق عليه.

ولكنها رؤية قاصرة كرؤية من قال: ﴿ مَا أُرِيكُمْ إِلاَ مَا أَرَى وَمَا أَهْديكُمْ إِلاَ سَبِيلَ الرَّسْادِ ﴾ [غَافر: ٢٩]. ولعل الرئيس الأمريكي خشي أن يتهم بمعاداة السامية، أو تجنب أن تعد له تهمة قاصمة، تدمر تاريخه السياسي كما أعدت لأخويه نيكسون وكلينتون من قبل، وكيف ينسى لإخويه نيكسون وكلينتون من قبل، وكيف ينسى بقتل نبي الله عيسى، كما تراجع بابا الفاتيكان من قبل! لا إثباتًا لمسلمات قرآنية: ﴿وَمَا قَتَلُوهُ وَمَا صَلَبُوهُ ﴾ [النساء: ١٥٧]، ولكن لأنهم لا يقوون على مكر اليهود.

#### أجناس الجنايات في العالم

في الحقيقة إن أجناس الجنايات في العالم أكبر من التحديد الأمريكي، فهي تدور حول خمسة جنايات، لا تخلو منها أمة، فضلاً عن هذه الدول التي حددها بوش، فالشر أعم من ذلك، وهذه الجنايات تتعلق بارتكاب الفواحش، وتزوير العقول، والبغي والظلم، والشرك بالله تعالى، والقول على الله تعالى بغير علم، وهو أعم من مجرد الشرك، أما الإباحية والفواحش

العدد الثالث السنة الواحدة و الثلاثون أوجه (٦٣)

والرذيلة فهى محمية بالقانون، خاصة في الدول الغربية وأمريكا، أما تزوير العقول والاستخفاف بها وفرض سياسات مغلوطة عليها فهو أمر لا يخفى على كل ذي بصيرة، فكم من حقيقة درست، دون أن تجد لها مخرجًا لا لشيء إلا لأنها تنصر الإسلام، أما البغى والظلم، وقتل البشسر بمئات الآلاف وبكافة أنواع القنابل الفتاكة في بلاد كنجازاكي وهيروشيما وفيتنام وفي العدوان الثلاثي على مصبر والعدوان على السودان وفلسطين والبوسنة والهرسك، وأخيرًا أفغانستان وغيرها مهدد به، فحدث ولا حرج. فلماذا يخرج هذا الظلم كله من محور الشر. كل هذا فيه نظر !! أما إن قتل زنديق أحمر، أزرق العينين، تقوم الدنيا ولا تقعد، فلله در القائل:

قتل شعب كامل مسالة فيها نظر

وقتل رجل في غابة جريمة لا تغتفر وكذا الشبرك بالله تعالى والتقول عليه بغير علم، واتخاذ الند والشريك ساعة من النهار ؛ فى المحبة والتعظيم والرجاء، وعبادة الأصنام فمحاهدة الشيطان لا من دون الله، وتقديم القوميات والحضارات تنقطع بالليل ولا الدالدة على الملة الحندفية السمحة، واختراع النظم والتشريعات المخالفة لدين الله تعالى كل ذلك لدس من الشر. وهذه البلاد الغربية لم تنعم بالتوحيد على طريقة الرسل والأنبياء، ولم تهنأ بلا إله إلا الله محمد رسول الله، ولم تسع

إلى التعرف عليها إلا من خلال خصومها وأعدائها، أيَّ إنصاف هذا؟ أليس هذا كله بدخل في محور الشير؟

#### ماالسرفي هذا التحديد؟

إن تحديد الشرعلى حقيقته لا يخضع لمقاييس خاصبة بالمنطق اليوناني الذي تسير عليه أمم الغرب وأمريكا، والذي يعتمد على النظر الخاص، الذي يتصورنه فقط، أو القياس التمثيلي، على الواقع الذي يحددونه فقط، ولا

شك في قصور هذا التحديد؛ وذلك لتغافلهم عن مناهج الأنبياء والرسل حكمًا وتقديرًا. ولو اتضحت لهم على حقيقتها لتدبن أن أعظم شير في الوجود يتعلق باتخاذ الأنداد مع الله تعالى، والتسوية بين الله تعالى وبين خلقه في المحبة والتعظيم والتشريع، فكل ما حال دون التعلق بالله تعالى فهو الشر بعينه، ولو كان ذلك نفسك التي بين جنبيك، ولذا كان النبي ﷺ يستعيذ بالله تعالى من شر نفسه، فكان يقول: اللهم إنى أعوذ بك من شير نفسى. [رواه أحمد وأبو داود والترمذي في الدعوات (٣٤٥٢)، وقال: حديث حسن صحيح].

وهذا حق، فــما من نفس إلا وألهمها الله تعالى الفجور كما ألهماها التقوى.

قال تعالى: ﴿ وَنَفْس وَمَا سَوَّاهَا. فَأَلْهَمَهَا فُجُورَهَا محاهدة الأعداء وَتَقُو َاهَا ﴾ [الشمس: ٧، ٨]. ويأتى دور المرء في كبيح جماح الشير في نفسيه لينعم بالأمن في الدنيا والأخرة؛ ومن هنا لزمنا أن نعرف حقيقة كبرى، طالما بينها القرآن، وهي أن أعظم شير في الوجود يتمثل فى الشيطان وأعوانه ووسائله وحبائله ومصايده، قال تعالى: ﴿ إِنَّ الشَّيْطَانَ لَكُمْ عَدُوٌّ فَاتَّخِذُوهُ

عَدُوا ﴾ [فاطر: ٦]، فنحن مأمورون بالإستعادة بالله تعالى من شر ما خلق، خاصة ما كان بوساوس الشيطان، فهو أعظم، فإذا كانت مجاهدة الأعداء ساعة من النهار من أعظم المجاهدات، فمجاهدة الشيطان لا تنقطع بالليل ولا بالنهار، فأي شير أعظم من شيره؟ وأي جهاد أوسع من جهاده؟

#### عمد الشر ومحاوره

ما من نبى ولا رسول بعثه الله تعالى في أمة إلا عودي أو أوذى وعورض معداوات مالغة، تدور عليها محاور الشر، وباستقرائها نرى أن

أوجه العدد الثالث السنة الواحدة والثلاثون

إذا كانت

بالنهار!!

الشر لا يتحصر فيما حدده الرئيس الأمريكي، بل هو ممتد إلى كل نفس، ولو كانت نفسه هو، وإلى كل أمة ولو كانت أمته، طالما أنها غفلت عن توحيد الله تعالى وإخلاص الدين له، فلو كان الرئيس الأمريكي حقًا يحارب الشر فليحاربه في نفسه التي بين جنبيه، وليحاربه في التسلط والتجبر، وليحاربه في الصلف والغرور والشبهوات والمحرمات والشرك والتقول على الله بغير علم.

وينطلق هذا الشر من خلال هذه المعارضات الخمس صبعودًا ونزولاً: الأذواق النفسية، والخيالات الفلسفية، والسياسات الوضعية، والشهوات المحرمة، والشيبهات العقلية.

الغربيون لم فما من نص قرأني ولا أثر نبوي ولاعالم رباني بملكوا ما يكفيهم ولا فرقة ناجية منصورة عورضت إلا بها، وما من من الهدى ، لهم أو أمة ضلت إلا بها، لقد لغيرهم، ومع هذا لم حكموا تلك الطواغيت الخمسة فيما يسوغ وما يتركوا الناس ينتفعون لايسوغ، وردوا العلم النافع، والشرع المستقيم، وصاروا يعبدون أنفسهم، الأند ويتنقلون من ضلال إلى ضلال، فلكل أمة ذوق خاص، وفلسفة خاصة، وسياسة خاصة، وتقاليد خاصة، وهكذا تتنوع المطالب وتتشتت الأحكام، وتتعدد الآلهة من دون الله تعالى.

> فالأذواق متنوعة ومتضاربة لا تقطع مبهما ولا تفصل مشكلاً، والفلاسفة لا يستقرون على ميدا ولا ينتهون إلى هدف، وكيف يستقرون والكوكب ربهم والشك دينهم؟ وانظر إلى ما قاله ديكارات ومن تبعه من أدباء أوربا: «أنا أشك إذن أنا موجود». فقد صدفوا عن علوم الأنبياء واغتروا بما عندهم من العلم، وجعلوا الشك في ذات الله تعالى دينًا، وصدق فيهم قوله تعالى:

﴿ فَلَمَّا جَاءتُهُمْ رُسُلُهُم بِالْبَيِّنَاتِ فَرِحُوا بِمَا عِندَهُم مِّنَ الْعِلْم ﴾ [غافر: ٨٣] هذا في الفلسفة، وكذلك الحياة الطيبة لا تقوم على رسوم متقلبة أو سياسات وضعية حائرة ناقصة تمكر باللبل والنهار، فلا يمضيها عهد ولا توقفها ذمة، وأما الشبهوات فهى أرض مائعة ترعى فيها كلاب لاهثة، وأما الشبهات فهي طريق القلوب الزائغة والأنفس المريضة.

إن هؤلاء جميعًا إذا قلت لهم: قال الله؛ قال رسوله؛ قال الصحابة؛ هذا الوحى وهذا نوره؛ صدوا بتلك المعارضات، اتداعًا للهوى وتمسرًا للون والجنس، وحبًّا في البقاء والخلود في الأرض، لا إرضاءً لله

ولا اتباعًا لرسله صلوات الله عليهم أجمعين، فكيف إذن يحصر الشر في طائفة دون أخرى، بينما هم متلبسون بتلك العوارض السابقة.

إن هؤلاء من أعظم الناس شرًا وأقلهم فهمًا وأزهدهم خيرا وأجهلهم دينًا، فلا هم بملكون ما يكفيهم من الهدى، ولا هم يتركون الناس ينتفعون بعلوم الأنبياء، أما منظورهم فى تحديد الشر فإنه لا يخرج من

(10)

قلب يبغض الشر وبأباه، وإنما هو منظور تكتيكي فمن لم يدخل في محور الشير اليوم فربما يدخل فيه غدًا، ومن دخله الدوم فقد يخرج منه غدًا.

وم

11 6 1

اللهم إنا نعوذ بك من قوم تتجارى بهم الأهواء كما يتجارى الكلب بصاحبه، ونعوذ بك يا ربنا من شرور أنفسنا وسيئات أعمالنا، ونبرأ إليك من كل متكبر لا يؤمن بيوم الحساب، وصلى الله على نبينا محمد وآله وسلم تسليما كثيرًا.

العدد الثالث السنة الواحدة والثلاثون ألهم



بينا في المقال السابق صورًا من حيطة السلف الصالح لجناب التوحيد، وفي هذا المقال نكمل ما بدأنام، هنقول بحول الله وقوته، موقف السلف الصالح من الغلو في

الأحباءوتقديسهم

لم يتوقف أمر سلفنا الصالح عند تحذير الأمة من الغلو في الأموات وتقديس الرفات، بل اشتد نكيرهم على كل محاولات الغلو في الأحياء وتقديسهم.

ولقد كان الشيعة أول من فتح باب الغلو في الأشخاص، وذلك بغلوهم في علي رضي الله عنه وذريته، حتى ذهبوا في ذلك مذاهب شتى، فمنهم من ادعى أن عليًا وذريته معصومون، ومنهم من ادعى أن عليًا كان نبيًا، ومنهم من غالى فيه، حتى ادعى أنه إله، وأن روح الإله حلت فيه في وفي وأشنع صور الغلو.

موقف علي بن أبي طالب من الفلاة الذين أله وه من دون الله لا

فهذا علي بن أبى طالب رضي الله عنه ينكل بالغلاة الذين ألُهوه من دون الله.

قبال الحافظ ابن حجر من طريق عبد الله بن شريك العامري عن أبيه: قيل لعلي: إن هنا قومًا على باب المسجد يزعمون أنك ربهم، فدعاهم علي رضي الله عنه، فقال لهم: ويلكم إنما أنا مثلكم أكل الطعام كما تأكلون وأشرب أكل الطعام كما تأكلون وأشرب أثابني، وإن عصيته خشيت أن يعذبني، فاتقوا الله وارجعوا، فابوا. فلما كان الغد غدوا عليه فجاءه قنبر، فقال: قد والله رجعوا فأدخلهم فقالوا كذلك، فلما كان الدوم الثالث قال: لئن قلتم ذلك

لأقتلنكم بأخبث قتلة، فأبوا إلا ذلك، فقال: يا قنبر، ائتني بفعلة معهم مرورهم - عمال معهم أدوات حفرهم- فخدً لهم أخدودًا بين المسجد والقصر، وقال لهم: احفروا، فأبعدوا في الأرض، وجاء بالحطب فطرحه في النار في أو ترجعون؟ فأبوا أن يرجعوا، فقذف بهم حتى احترقوا.

وقال:

لما رأيت الأمر أمرًا منكرًا أوقدت ناري ودعوت قنبرا (إسناده حسن)

لم الم يلغ عبد الله بن عباس رضى الله عنهما تحريقهم، قال: لو كنت أنا لم أحرقهم؛ لقول النبي صلى الله عليه وسلم: «لا تعذبوا بعذاب الله»، ولقتلتهم لقول النبي معلى الله عليه وسلم: «من بدل دينه فاقتلوه». فلما بلغ ذلك عليًا، قال: صدق ابن عباس. [رواه البخارى ومسلم].

موقف السلف الصالح من لبس الحلقة والخيط والرقى البدعية وتعليق التمائم (1

أ – رأى عبد الله بن مسعود في يد زوجته خيطًا فقطعه، وقال: لقد أصبح آل عبد الله في غنى عن الشرك.

ب – وروى وكيع عن حذيفة أنه دخل على مـريض يعـوده، فلمس عضده، فإذا فيه خيط، فقال: ما هذا؟ قال: شيء رقي لي فيه فقطعه، وقال: لو مت وهو عليك ما صليت عليك.

والرقى: جـمع رقيـة، وهي العـوذة التي يرقى بها صـاحب الآفة كالحمى والصرع وغير ذلك من الآفات، ويسمونها العزائم. والتمائم: وهي جمع تميمة، وهي ما يعلق بأعناق الصبيان لدفع العين، وقد يعلق على الكبار

فججا العدد الثالث السنة الواحدة والثلاثون

(17)

من الرجال والنساء. المحدد معهد معال المدولة شروط الرقية الشرعية

قـال السيـوطي: قد أجـمع العلمـاء على جـواز الرقى عند اجتماع ثلاثة شروط:

١- أن تكون بكلام الله أو بأسمائه وصفاته.

٢- وأن تكون باللسان العربي وما يعرف معناه.

۳- أن يعتقد أن الرقية لا تؤثر بذاتها، بل بتقدير الله تعالى.

عن عوف بن مالك قال: كنا نرقي في الجاهلية، فقلت: يا رسـول الله، كـيف ترى في ذلك؟ فـقـال: «اعرضوا عليٌ رقاكم، لا بأس بالرقى ما لم يكن فيه شرك». [رواه مسلم (١٤/١٧)].

ج - ويقول عيسى بن عبد الرحمن بن أبي ليلى: دخلت على عبد الله بن عكيم أبي معبد الجهني أعوده وبه حمرة، فقلت: ألا تعلق شيئا؟ فقال: الموت أقرب من ذلك، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «من تعلق شيئًا وكل إليه». [رواه الترمذي وصححه الألباني].

قوله: «من تعلق» أي: علقها متعلقًا بها قلبه في طلب خير أو دفع شر. و«التميمة» قال المنذري: خرزة كانوا يعلقونها يرون أنها تدفع عنهم الآفات، وهذا جهل وضلالة؛ إذ لا مانع ولا دافع إلا الله. وعن ابن مسعود رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله يقول: «إن الرقى والتمائم والتولة شرك». [رواه أبو فى «السلسلة» (١٣٣١)].

قال الألباني رحمه الله: ولا تزال هذه الضلالة-أي التمائم- فاشية بين البدو والفلاحين وبعض المدنيين، ومثلها الخرزات التي يضعها بعض السائقين أمامهم في السيارة أو في مؤخرتها، وغيرهم يعلقون نعل فرس في واجهة الدار والدكان، كل ذلك لدفع العين كما زعموا، وغير ذلك مما عم وطم بسبب الجهل بالتوحيد وما ينافيه من الخرافات والوثنيات. اه.

لذلك فإن السلف كان يحرصون كل الحرص على قطع التمائم والتخلص منها بل ويحثون الناس على ذلك، يدلك الآتي:

د – عن سعيد بن جبير قال: من قطع تميمة من إنسان كان كعدل رقبة. [رواه وكيع].

وإنما كان قطع التميمة كعتق رقبة لأنه إنقاذ للنفس من رق الشرك فهو كمن اعتقها بل أبلغ، فهو من باب القياس، فمن أنقذ نفسًا من الشرك فهو كمن

أنقذها من الرق لأنه أنقذه من رق الشيطان والهوى. اهـ. من «القول المفيد».

وكذلك لو كانت من القرآن فالصحيح عدم الجواز والمنع.

ه - عن إبراهيم النخعي قال: كانوا يكرهون التمائم كلها من القرآن وغير القرآن، وهو قول ابن مسعود وابن عباس، وهو ظاهر قول حذيفة وعقبة بن عامر وابن عكيم، وبه قال جماعة من التابعين، منهم أصحاب ابن مسعود وأحمد في رواية اختارها كثير من أصحابه وجزم بها المتأخرون واحتج بما رواه ابن مسعود رضي الله عنه، قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول: إن الرقى والتمائم والتولة شرك. [سبق تخريجه].

وهذا هو الصحيح لوجوه ثلاثة:

١- عموم النهى ولا مخصص للعموم.

٢- سد الذريعة فإنها تفضي إلى تعليق ما ليس مباحًا. مباحًا. ٣- أنه إذا علق شييحًا من القرآن فلا بد أن يمتهنه المعلق بحمله معه في حال قضاء الحاجة والاستنجاء، ونحو ذلك. «فتح المجدد».

قال ابن عشيمين رحمه الله: وفي هذا الوقت أصبح تعليق القرآن لمجرد التبرك والزينة كالقلائد الذهبية أو الحلي التي تكتب عليها لفظ الجلالة أو آية الكرسي أو القرآن كاملاً، فهذا كله من البدع، فالقرآن ما نزل ليستشفى به على هذا الوجه، إنما يستشفى به على ما جاء به الشرع. خير خلف لخير سلف

قــال الـله تعــالى: ﴿ وَالسَّـابِقُـونَ الأَوَّلُونَ مِنَ الْمُهَاجِرِينَ وَالأَنصَارِ وَالَّذِينَ اتَّبَعُوهُم بِإحْسَان رُضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ وَآعَدٌ لَهُمْ جَنَّات تَّجْرِي تَحْتَهَا الأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا آَبَدًا ذَلِكَ الْفَوْنُ الْعَظِيمُ ﴾ [التوبة ١٠٠].

وكذلك التابعون لهم بإحسان راحوا على هذا السبيل ومضوا على نفس الطريق في الحيطة لجناب التوحيد، فراحوا يدافعون عنه وينافحون، ومن الشرك وخطره يحذرون.

ومن الأمثلة على ذلك: ١- قال ابن كثير في حوادث سنة ٢٣٦ هـ: فيها أمر المتوكل بهدم قبر الحسين بن علي بن أبي طالب، وما حوله من المنازل والدور، ونودي في الناس: من وجـد هنا بعـد ثلاثة أيام ذهبنا به إلى المطبق (السجن). [«البداية والنهاية»].

 $(\mathbf{v})$ 

اللول اللورج الن المتسر عن العنور الأعاد ال الذي

العدد الثالث السنة الواحدة والثلاثون

٢- قال أبو شامة (ت ٦٦٥ هـ): ولقد أعجبني ما منعه الشيخ أبو إسحاق الجبيناني أن أحد الصالحين ببلاد إفريقية في المائة الرابعة، حكى عنه صاحبه الصالح أبو عبد الله محمد بن أبى العباس المؤدب أنه كان إلى جانبه عين تسمى عين العافية كانت العامة قد افتتنوا بها، ياتونها من الأفاق، من فتعرف بها الفتنة، قال أبو عبد الله: فإنا في السحر فتعرف بها الفتنة، قال أبو عبد الله: فإنا في السحر فتعرف بها الفتنة، قال أبو عبد الله: فإنا في السحر فتعرف أله فخرجت فوجدته قد هدمها، وأذن الصبح عليها، ثم فخرجت فوجدته قد هدمها، وأذن الصبح عليها، ثم فأل الله ما إلى العافية.

٣- الإمام محمد بن عبد الوهاب يتقرب إلى العلي الوهاب بهدم القبور والقباب.

ذكر ابن غنام في تاريخه ما فعله الشيخ محمد ابن عبد الوهاب رحمه الله مع عثمان بن معمر من هدم القباب وأبنية القبور، فقال: فخرج الشيخ محمد بن عبد الوهاب ومعه عثمان بن معمر وكثير من جماعتهم إلى الأماكن التي فيها الأشجار يعظمها عامة الناس والقباب وأبنية القبور، فقطعوا الأشجار وهدموا المشاهد والقبور، وعدلوها على المنة، وكان الشيخ هو الذي هدم قبة زيد بن الخطاب بيده، وكذلك قطع شجرة الذيب مع بعض أصحابه.

ومما يجدر التنبيه عليه أن الشيخ محمد بن عبد الوهاب قد سلك هذا المسلك الاحتسابي العملي لما كان عنده من شوكة وقوة، ولكنه كان في أول أمره قد سلك مسلك الدعوة برفق ولين، كما قال تلميذه وحفيده الشيخ عبد الرحمن بن حسن بن محمد بن عبد الوهاب رحمهم الله: كما جرى لشيخنا محمد ابن عبد الوهاب رحمه الله في ابتداء دعوته، فإذا الن عبد من زيد بن الخطاب رضي الله عنه قال: الله خير من زيد تمريناً لهم على نفي الشرك بلين الكلام، نظرًا إلى المصلحة وعدم النفرة.

ويذكر الشيخ عبد الله بن محمد بن عبدالوهاب ما فعلوه أثناء دخولهم مكة (شرفها الله) سنة ١٢١٨ ه فكان مما قاله: فبعد ذلك أزلنا جميع ما كان يعبد بالتعظيم والاعتقاد فيه، ورجاء النفع، ودفع الضر بسببه مع جميع البناء على القبور وغيرها، حتى لم يبق في البقعة المطهرة طاغوت يعبد، فالحمد لله على ذلك.

٤- جيوش التوحيد بقيادة الأمير سعود بن عبد العزيز تهدم صروح الشرك ومعاقل الوثنية. يقول المؤرخ ابن بشير عن بعض الأعمال التي

قام بها الأمير سعود بن عبد العزيز رحمه الله ما يلي:

ففي حوادث سنة ١٢١٦هـ حين توجـه سـعـود بالجيوش إلى كربلاء، فهدم القبة الموضوعة على قبر الحسين.

ويقول أيضًا: وفي حوادث سنة ١٣١٧هـ حين دخل سعود مكة وطاف وسعى فرق جيوشه يهدمون القباب التي بنيت على القبور والمشاهد الشركية، وكان في مكة من هذا النوع شيء في أسفلها ووسطها، وبيوتها.

فاقام فيها أكثر من عشرين يومًا ولبث المسلمون في تلك القباب بضعة عشر يومًا يهدمون، يباكرون إلى هدمها كل يوم، وللواحد الأحد يتقربون، حتى لم يبق في مكة شيء من تلك المشاهد والقباب إلا أعدموها وجعلوها ترامًا.

٥- وفى سنة ١٣٤٣ هام أتباع الدعوة السلفية بهدم القباب والأبنية على القبور بمكة، مثل القبة المبنية على قبر أم المؤمنين خديجة رضى الله عنها.

وقام الشيخ حافظ بن أحمد الحكمي- في جنوب الجزيرة العربية- بهدم قبة في الساحل بمشاركة بعض زملائه، وبقايا قبة على قبر الشريف حمود المكرمي في سامطة. [دمعة على التوحيد (١٥٤، ١٥٥)].

وبعد، فهذا هو منهج سلفنا الصالح في الحيطة لجناب العقيدة الصحيحة والذود عنها من كل ما يعكر صفوها، ولا سبيل لنجاة الأمة من كبوتها واستعادة عزتها وكرامتها وريادتها إلا بالتمسك به والدعوة إليه والأخذ باسباب النصر والتمكين من الإيمان والعمل الصالح ومتابعة سيد المرسلين. قال تعالى: ﴿ وَعَدَ اللَّهُ الَّذِينَ أَمَنُوا منكُمُ وَعَملُوا المُناحَاتُ لَيَسْتَخْلُفَتُهُم فِي الأَرْض كَمَا اسْتَخَلَفَ وَلَيُبْدَلَنَّهُم مَنَ بَعْدِ حَوْفِهِمْ أَمَنًا يَعْبُدُونَنِي لاَ يُسْرِكُونَ بي شَيْئًا وَمَن كَفَرَ بَعْدَ ذَلِكَ فَأُوْلَئِكَ هُمُ الَّذِي الْقَاسِقُونَ ﴾ [النور ٥٥].

فهل يبذل العلماء العاملون والدعاة المخلصون جهدهم لإعلاء كلمة التوحيد والأخذ بأيدي الحيارى والتائهين والغارقين في ظلام الشرك والوثنية إلى نور التـوحيد والهداية الربانية، هذا ما نامله ونرجوه، والله وحده الهادي إلى سواء السبيل، وهو حسبنا ونعم الوكيل، وصلى الله وسلم وبارك على النبي الأمين وعلى آله وصحبه أجمعين.

العدد الثالث السنة الواحدة والثلاثون

(1)

التطور سنة عاملة في الإنسان، لا تفتر ولا تقصير، عملت فيه وهو جَدْين في ظلمات الرحم، كان نطفة ثم علقة ثم مضغة، ثم عظامًا كسبت لحمًا، فلما تم خلقه برز إلى نور الوجود ليعمل فيه التطور عملاً أخر، فكان طفلاً رضيعًا، ثم فطيمًا، ثم صبيًا، ثم مراهقًا، ثم شابًا، ثم بلغ أشده واستوى، واستكمل القوة والنمو، ووصل إلى ذروة الحياة. قال تعالى في توضيح تلك السنة التي لن تتبدل ولن تتحول: ﴿ وَلَقُدْ خَلَقْنَا الإنسَانَ مِن سُلاَلَةٍ مِّن طِينٍ. ثُمَّ جَعَلْنَاهُ نُطْفَةُ فِي قَرَارٍ مُكِينٍ. ثُمَ خَلَقْنَا النُّطْفَةَ عَلَقَةً فَخَلَقْنَا الْعَلَقَةَ مُضْعْفَةً فَخَلَقْنَا الْمُضْغُةَ عِظَامًا فَكَسَوْنًا الْعِظَامَ لَحْمًا ثُمَّ أَنْشَاْنَاهُ خَلْقًا آخَرَ فَتَسَارَكَ اللَّهُ أَحْسَنُ الْخَالِقِينَ ﴾ [المؤمنون: ١٢- ١٤]، وقال تعالى موجزًا هذه الأحوال أبلغ إيجاز: ﴿ وَقَدْ خَلَقَكُمْ أَطُوَارًا ﴾ [نوح: . 12

من دوائد المامني

وإذا استحمل الإنسان قوته انصدر إلى الضعف كرة أخرى لتتم دورته الكونية ويعود إلى الأرض التي خلق منها، قال تعالى: ﴿ اللَّهُ الَّذِي خَلَقَحُم مِّن ضَعْف ثُمَّ جَعَلَ مِن بَعْد ضَعْف قُوَّةً ثُمً جَعَلَ مِن بَعْد قُوَّةً ضَعْفًا وَشَيْبَةً يَخْلُقُ مَا يَسْاءُ وَهُوَ الْعَلِيمُ الْقَدِيرُ ﴾ [الروم: ٤٤]، وقال تعالى: ﴿ وَمَنْ نُعَمَرُهُ نُنَكَسْهُ فِي الْخَلْقِ أَفَلاَ يَعْقِلُونَ ﴾ [يس: ٦٨].

وغرائز الإنسان التي فطر عليها تدعوه إلى هذا التطور ما دام يتسامى به ويرتقي، فإذا جنح به التطور إلى الانحدار نفرت منه طبيعته، وحاولت أن تتخلص منه، وأن تلتمس السبيل إلى التسامي، فهو منذ حداثته يفكر في أن يكون رجلاً، وأن يكون له زوج وأولاد، ويفكر في جسمع المال وادخاره وتنميته إن جارى غرائزه الفطرية ولم

## كتبه: أبو الوفا محمد درويش

يخرج عليها، وإن كانت امرأة فكرت في أن يكون لها بعل، وفي أن تكون أمًا تحنو على أولادها، وترعاهم وتبسط عليهم جناح رحمتها، ثم عملت على ما يجعلها أهلاً لهذه الحياة المستقبلة، التي يسير بها التطور إليها، وتأبى غرائزها إلا أن تعدها لها.

والإنسان المعتدل المرّاج، المستقيم الغرائز، يفكر دائمًا في أن يكون في حال خير من حاله، يتمنى أن يكون في صحة خير من صحته، وفي ثروة أوسع من ثروته، وفي جاه أعرض من جاهه، ومنزلة أسمى من منزلته، وهكذا يصدق قول الرسول الأمين ﷺ: «لو كان لابن آدم واد من ذهب لتمنى أن يكون له واديان».

وإنك لتجد الإنسان حين تنحدر به الحياة إلى الضعف والشيخوخة يفكر في مقاومة عواملها ما وجد إلى ذلك سبيلاً، ويستعين على ذلك بأنواع من العلاج، وألوان من الدواء، عسى أن يحتفظ بقوته وشبابه، ويطيل أمد استمتاعه بالحياة، ولقد أدى ذلك إلى البحث عن الوسائل التي تؤخر الشيخوخة، أو ترجئ هجومها ردحًا من الزمن، ولكن هيهات، فلكل داء دواء إلا الهرم، سنة الله ﴿ وَلَنْ تَحَدُ لِسُنَّةَ اللَّه تَنْدِيلاً ﴾.

وإذا أحس الإنسان دبيب الضعف في جسمه، والنقص في بدنه، فكر في المزيد والتسامي من ناحية أخرى، فكر في زيادة الثروة، إن مد له في أسبابها فازداد جداً وكدًا، وحرصًا على المال، وضنًا به، وإن قدر عليه رزقه، وضاقت ذات يده، فلم يستطع المزيد من هذه الناحية، أقبل على المزيد في الدين، فلزم المساجد، وأقام الصلاة،

العدد الثالث السنة الواحدة والثلاثون أوجه

وأكثر من الصوم والذكر والاستغفار، وحرص على التسامي من هذا الوجه؛ لأن الفطرة الإنسانية تهيب بالإنسان إلى أن يتسامى دائمًا، في كل ناحية من نواحيه، فإن عجز عن ناحية لم يعجز عن الأخرى.

جاءت الشريعة الإسلامية فاقرت هذا المبدأ، لأن في إقراره مسايرة لسنة الله وموافقة للفطرة التي فطر الناس عليها، أقرت الناس على ما دعتهم إليه الفطرة من الطموح والتسامي، بل دعت إلى ذلك وحضت عليه، ليبلغ الناس الكمال الممكن الذي هيئوا له.

علم الشارع الحكيم أن العلم أول ما ييسر سبل الرقى أمام الأمم والشبعوب، ويفتح لها أبواب المجد على مصاريعها، فدعا الناس إليه دعوة لاهوادة فيها، وحثهم على طلبه ليفتح أبصارهم على آياته في الأنفس والأفاق، فتتفتح لهم دلائل وجوده وقدرته، وعلمه وحكمته، ويعبدوه مخلصين له الدين، وليذللوا قوى الطبيعة التى سخرها الله لهم، ويخضعوها لمنافعهم، قال تعالى: ﴿ هَلْ يَسْتَوِي الَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ لاَ يَعْلَمُ ونَ ﴾ [الزمر: ٩]، وقال تعالى: ﴿ إِنَّمَا يَخْشَى اللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَاءُ ﴾ [فـاطر: ٢٨]، وقال تعالى: ﴿ وَإِذَا قِيلَ انْشُرُوا فَانْشُرُوا يَرْفَع اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا

مِنكُمْ وَالَّذِينَ أُوَتُّوا الْعِلْمَ دَرَجَاتِ﴾ [المجادلة: ١١]، وقال تعالى: ﴿ وَقُلُ رُبَّ زِدْنِي عِلْمًا ﴾ [طه: ١١٤].

وإنك لو سرحت ذَهنك ساعة في تاريخ الإسلام لتجتلي ما كان له من مجد وعظمة، وسمو وطموح، وفتح وغلب، وعزة وانتصار؛ لأيقنت أن المسلمين السابقين ما ارتقوا إلا بالإسلام، ولا انتصروا على أعدائهم إلا بانباع هدايته، ولا اعتلوا العروش إلا بما بث فيهم من روح العزة والتسامي والطموح.

النظَّافة أخص ما تمتاز به الأمم الراقية،

أنوجه العدد الثالث السنة الواحدة والثلاثون

والشعوب الناهضة، فانظر كيف جعل الإسلام الطهارة شرطًا في صحة الصلاة التي هي عماد الدين، وكيف فرض الغسل على الزوجين إذا أفضى بعضهما إلى بعض، ودعا إليه، عازمًا مرة في كل جمعة. وكيف أوجب على المصلي طهارة ثوبه وبدنه ومكانه. فهذه دعوة إلى التسامي والرقي، ما في ذلك شك، وكفى بالنظافة، وهي عماد صحة البدن سموًا ورقيًا.

لم ينكر على الناس ما تدعوهم إليه الفطرة السليمة من الجنوح إلى اتخاذ الزينة، والإستمتاع بالطيعيات، ولكنه حصرم عليهم

الفَصواحش الَّتَي هَي علَم الحيوانية، ودليل الوحشية، ورمز الجهالة والتاخر والانحطاط، قال تعالى: ﴿قُلْ مَنْ حَرَّمَ زِينَةَ اللَّهُ الَّتِي اَخْرَجَ لِعِنَادِهِ وَالْطَيِّبَاتِ مِنَ الرَّزَقَ قُلْ هِي لَلَّذِينَ امَنُواْ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا خَالَصَة مَنُواْ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا حَرَّمَ رَبِيَ يَوْمَ الْقَيَامَةِ كَذَلَكَ نُفَصَّلُ الآيَاتِ الْفُوَاحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَالإِنْمَ وَالْتَعْيَ بِعَيْرِ الْحَقَّ وَأَن تُشْرِحُواْ بِاللَهِ مَا لَمْ يُنَزَلُ بِه سُلْطَانًا وَأَن تَقُولُواْ عَلَى اللَّهِ مَا لاَ تَعْلَمُونَ ﴾ [الأعراف: ٣٣، ٣٣].

ولما نهى رسول الله ﷺ عن الكبر بقوله: «لا يدخل الجنة من كان في قلبه مثقال ذرة من كبر» لأنه من الجحود، وقلة المبالاة وضرب من الحيوانية الغافلة، قسال له رجل: إن الرجل يحب أن

يكون ثوبه حسنًا، ونعله حسنة، فقال ﷺ: «إن اللَّه جميل يحب الجمال، الكبر بطر الحق وغمط الناس»، فبين ﷺ أن التجمل بالمباح ليس من الكبرياء، ولكن الكبرياء أن يتنكر الإنسان للحق فلا يقبله، أو يحاول إبطال ما جعله اللَّه حقًا من توحيده وعبادته، وأن يستهين بالناس ويحتقرهم، وكل هذا من الارتكاس الذي ينافي السمو الروحي والخلقي.

دعـا هذا الدين الحنيف، إلى الإسـتـبـاق إلى الخـير، والتـماس أسبـاب القـوة والغلبـة، وحض

Upload by: altawhedmag.com

العلم أول مــا

الرقى أمسام

والشعوب

ويفتح لها

أبواب المحسد

3

مصارىعها!!

u jui

الأم

على الحرص على ما ينفع، ونهى عن العجز. قال تعالى: ﴿ فَاسْتَعِقُواْ الْحَيْرَاتِ ﴾ [البقرة: ١٤٨]، وقال تعالى: ﴿ وَأَعِدُّواْ لَهُم مًا اسْتَطَعْتُم مِّن قُوَّم وَمَن رَبَاطِ الْحَيْلِ تَرْهَبُونَ به عَدُوا اللَّهُ وَعَدَوُكُمْ وَاَحَرِينَ مِن دُونِهِمْ لاَ تَعْلَمُونَهُمُ اللَّهُ يَعْلَمُهُمْ وَمَا تَتْفَقُواْ مِن شَيْءٍ فِي سَبِيلِ اللَّهِ يُوَفَ إِلَيْكُمْ وَأَنتُمْ لاَ تَتْفَقُواْ مِن شَيْءٍ فِي سَبِيلِ اللَّهِ يُوَفَ إِلَيْكُمْ وَأَنتُمْ لاَ تَتْفَلَمُونَ ﴾ [الأنفال: ٦٠]. وروى مسلم عن النبي المؤمن الضعيف، وفي كل خير، احرص على ما ينفعك، واستعن بالله، ولا تعجز».

وَفي «الجامع الصغير» من رواية الطبراني: «إن اللَّه يحب معالي الأمــور وأشــرافــهــا، ويكره سفسافها».

من هذه النصوص تدرك أن الإسلام لا يوصيد أمام الناس أبواب الرقى، ولا يصد عن سبيل التسامي، بل بشجع على سلوك هذه السبل، وولوج هذه الأبواب، وينادي بأن كل رقى إنسساني في الدين والدنيا ممكن وميسر، بيد أنه موقوف على العمل. وروى مسلم عن أبى فراس ربيعة بن كعب الأسلمي خادم رسبول الله 📽 وهو من أهل الصفة رضي الله عنه قـال: كنت أبيت مع رسول الله ﷺ فأتبته يوضوئه وحاجته، فقال: «سلنى». فقلت: أسألك مرافقتك في الجنة، فقال: «أو غير ذلك؟» قلت: هو ذاك. قال:

«فأعني على نفسك بكثرة السجود». فهذا رجل التمس أسمى درجة في الجنة حتى لقد طمحت نفسه إلى أن يكون رفيق رسول الله في أعلى منازل الفردوس، لم يُيئسه الرسول تي، ولم يسد عليه باب الأمل، بل بين له السبيل التي لو سلكها لصدقت أحلامه، وتحققت أماله، وطلب إليه أن يوسع أمامه دائرة العمل، حتى لا ينتشر عليه الأمر، وتتفرق وجوه الفوز، بل حصر العمل الموصل في دائرة واحدة، وهي كثرة السجود، ولا

شك أن كثرة السجود من كثرة الصلاة، والصلاة تنهى عن الفحشاء والمنكر، والانتهاء عن الفحشاء والمنكر من طاعة الله ورسوله. والله سبحانه وتعالى يقول: ﴿وَمَن يُطع اللَّهَ وَالرَّسُولَ فَأُوْلَئِكَ مَعَ الَّذِينَ أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِم مَنَ النَّدِينَ وَالصَدَيقِينَ وَالشُّهَدَاءِ وَالصَّالِحِينَ وَحَسُنَ أُولَئِكَ رَفِيقًا. ذَلِكَ الْفَصَلُّ مِنَ اللَّهِ وَكَفَى بِاللَّهِ عَلِيمًا ﴾ [النساء: ٦٩]. [٧-

وروى البخاري أن رسول الله ﷺ قال: «الجنة أقـــرب إلى أحــــدكم من شــــراك نعله»،

الشرع الحكيم أمرنا بالسعى لكسب العيش أمرا لايعرف هوادة حتى لا نكون عالة على الناس!!

حصدكم من شعراك نعله»، وفي هذا حضٌ على العمل لها، والحرص على ما يقرب إليها، وبيان أن الظفر بها ليس من العسر بحيث يشق مطلبه، أو يعيي الوصول إليه.

وروى الترمذي أن رجلاً جاء إلى النبي ﷺ فقال: يا رسول الله، إني أريد سفرًا فزودني، فقال: «زودك الله التقوى». قال: زدني: قال: «وغفر ذنبك». قال: «زدني». قال: «ويسر لك الخير حيث كنت».

ف هـ ا نحن أولاء نرى أن رسول الله ﷺ لم ينهه عن طلب المزيد، حين طلب المزيد، حين طمحت نفسه إلى المزيد من الخير والسعادة، بعد أن دعا له بالتقوى، ولا جرم أنها خير زاد، بل زاد وأفضل، ودل بهذا على أن خزائن رحمة الله لا تنفد، وعلى

أنه ينبغي الإكثار من الدعاء، ومهما يتكثر العبد فالله أكثر.

أمرنا الشارع الحكيم بالسعي لكسب العيش أمراً لا يعرف هوادة حتى لا نكون عالة على الناس، لأن ذلك ينافي التسامي والطموح الفطري، قال تعالى: ﴿فَإِذَا قُضِيَتِ الصَّلاَةُ فَانتَشرُوا فِي الأَرْضِ وَابْتَعُوا مِن فَضَلَ اللَّهِ وَاذْكُرُوا اللَّهَ كَثِيرًا لعَلَّكُمْ تَفْلِحُونَ ﴾ [الجمعة: ١٠]، وقال تعالى: ﴿هُوَ الَذِي جَعَلَ لَكُمُ الأَرْضَ ذَلُولاً فَامْشُوا فِي مَنَاكِدِهَا وَكُلُوا مِن رَزَقِهِ وَإِلَيْهِ النَّشُورُ ﴾ [الملك: ١٥].

(العدد الثالث السنة الواحدة والثلاثون العجه

وروى البخاري ومسلم أن رسول الله ﷺ قال: «ما أكل أحد طعامًا قط خيرًا من أن يأكل من عمل يده، وإن نبي الله داود عليه السلام كان يأكل من عمل يده».

ولما كانت النفوس البشرية مفطورة على حب التنافس، وكان التنافس هو الذي يحدوها إلى التسامي، ويحفزها إلى طلب الكمال، دعا الرسول عليه الصلاة والسلام إلى إظهار آثار النعمة حتى يبعث في الناس روح التنافس، فيدفعهم ذلك إلى العمل وكسب المال الذي يرقى بهم إلى مستوى فوق المستوى الذي هم فيه.

روى الترمذي أن رسول الله ﷺ قال: «إن الله يحب أن يرى أثر نعمته على عبده». إن في ذلك-فــــوق الثـــمـــرة الروحـــيـــة وهـى شكر اللـه

بإظهار نعمته، والتجافي عَنْ غمطها وكتمانها- ثمرة احْرى اجـتـمـاعـيـة، وهي بث روح التنافس في الأمـة لتعـمل على كسب المزيد من فضل الله.

قد يدعو الطموح وحب التسامي في العاجلة إلى إغفال الآخرة والتفريط في جنبها، لم يغفل الله هذه الحقيقة، بل نبه إليها حتى يتسامى المؤمن في حياتيه: الروحية والمادية، قال تعالى: ﴿ وَابْتَغْ فِيمَا أَتَاكَ اللَّهُ الدَّارَ الآخرة وَلاَ تَنَسَ نَصِيبَكَ مِنَ

الدُنْيَا وَأَحْسِنِ كَمَا أَحْسَنُ اللَّهُ إِلَيْكَ وَلاَ تَبْعِ الْفَسَادَ فِي الأَرْضِ إِنَّ اللَّهَ لاَ يُحِبُّ الْمُفْسِدِينَ ﴾ [القصص: ٧٧].

لم يغفل الشارع الحكيم في الشريعة المطهرة، تنظيم الجانب الاجتماعي، بعد أن نظم حياة الفرد، وعلمه كيف يأخذ بأسباب التقدم والارتقاء، فدعا إلى إصلاح الجماعة لتنهض وترقى وتصل إلى الكمال الممكن.

أساس إصلاح الجماعة الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، قدعا إلى ذلك وحض عليه، قال تعالى: ﴿وَلَتَكُن مَّنكُمْ أُمَّةً يُدْعُونَ إِلَى الْحَيْسِ وَيَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهُوْنَ عَنِ الْمُنْكَرِ وَأُوْلَتَكِ هُمُ الْمُقْلِحُونَ. وَلاَ تَكُونُواْ كَالَّذِينَ تَقَرَّقُواْ وَاحْتَلَفُواْ مِن بَعْدِ مَا جَاءَهُمُ الْبَيِّنَاتُ وَأُوْلَتِكَ لَهُمْ عَذَابٌ

عَظيم ﴾ [أل عمران: ١٠٤، ١٠٥].

ولا جـرم أن الدعـوة إلى الخـيـر، والأمـر بالمعروف والذهي عن المنكر، واجتماع الكلمة، من أقوى أسـباب نهضة الأمم والجـماعـات، وقال تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهُ لاَ يُعَيَّرُ مَا يقَوْم حَتَّى يُعْيَرُواْ مَا بِاَنْفُسِهِمْ ﴾ [الرعد: ١١]، ليحض الشعوب على أن يصلحوا من شئون أنفسهم، ويلتمسوا المزيد من فضل ربهم، بتغيير ما هم فيه من فساد الخلق، وضعف القوى والكسل والتـهاون والتـراخي والإهمال والجمود.

ورأى الشارع الحكيم أن الجمود على عادات الآباء والأجداد والاستمساك بعقائدهم الفاسدة، مما يعـوق الأمـة التي تطمح إلى الرقي والجـد،

فعاب الجامدين، ونعى عليهم جمودهم، ليبعث فيهم المل إلى تحطيم قيود الماضي والتخلص من أغلاله، قال تعالى: ﴿وَإِذَا قَيلَ لَهُمُ اتَّعِوا مَا أَنذَلَ اللَّهُ قَالُواْ بَلْ نَتَعِعُ مَا أَلْفَيْنَا عَلَيْهِ آبَاءَنَا أَوَلَوْ كَانَ آبَاؤُهُمْ لاَ يَعْقِلُونَ شَيْئًا وَلَا

يَهْتَدُونَ ﴾ [البقرة: ١٧٠]. لم يرض الله من الطامحين إلى التسامي في دينهم وعبادتهم أن يقفوا عند حد الاقتداء بشيوخهم وسادتهم وكبرائهم، بل دعاهم إلى الاقتداء بالمثل

الأعلى والأسوة الحسنة رسول الله ﷺ، قال تعالى: ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسَبُولِ اللَّهِ أُسْنُوَةٌ حَسَنَةٌ لَمَن كَانَ يَرْجُو اللَّهَ وَالْيَوْمَ الآخِرَ وَذَكَرَ اللَّهُ كَثِيرًا ﴾ [الأحزاب: ٢١].

وبعد، فلو أطلقنا للقلم العنان لإيراد كل نص في كتاب اللَّه وسنة رسوله يثبت أن الإسلام دين يدعو إلى السمو والطموح والمجد وينهى عن الجمود والانحطاط والتأخر لكتبنا سفرًا ضخمًا. وحسبنا ما أوردنا ففيه للمنصف المتدبر غناء، فما أجلَّ الإسلام من دين، وما أرقى شريعته من شريعة.

اللهم أسالك مـوجـبـات رحـمـتك، وعــزائم مغفرتك، والسلامة من كل إثم، والغنيمة من كل بر، والفوز بالجنة.

( الوجه العدد الثالث السنة الواحدة والثلاثون )

الرسول ﷺ دعا

إلى إظهار أثار

النعمة حتى

يبعث في الناس

روح التنافس

الشريف!!

جماعة أنصار السنة المحمدية تأسست عام ١٣٤٥هـ ١٩٢٦م

١ - الدعوة إلى التوحيد الخالص المطهر من جميع الشوائب. وإلى حب الله تعالى حباً صحيحًا صادقاً يتمثل فى طاعته وتقواه، وحب رسول الله ﷺ حباً صحيحاً صادقاً يتمثل فى الاقتداء به واتخاذه أسوة حسنة.

٢ - الدعوة إلى أخذ الدين من نبعيه الصافيَيْن - القرآن والسنة الصحيحة - ومجانبة البدع والخرافات ومحدثات الأمور.

٣ - الدعوة إلى ربط الدنيا بالدين بأوثق رباط - عقيدة وعملاً وخلقاً.

٤ - الدعوة إلى إقامة المجتمع المسلم والحكم بما أنزل الله فكل مُشرِّع غيره - في أي شأن من شئون الحياة - معتد عليه سبحانه ، منازعً إياه في حقوقه.

تلُقُر بدار الهركز العام للجماعة محاضرات دينية يومياً عقب صلاة الهغرب.

#### الحمد لله وبعــد :

إن وسائل الإعلام في كثير من البلدان في غالب الأحيان صارت عوامل هدم للمجتمعات. فكثير من المفاهيم الشرعية والمعرفية استطاعت وسائل الإعلام تزييفها وتغييرها، ومن هنا سارعت دول الكفر والمذاهب الهدامة إلى السيطرة على زمام تلك الوسائل لتبث من خلالها سمومها التي أشريتها كثير من القلوب فسقطت صرعى وهلكى، أو مرضى في طريق سيرها إلى الله والدار الآخرة، وكان من نتائج ذلك محاولات هدم أركان العقيدة ومحاربة الفضيلة ونشر الرذيلة والفاحشة.

فعبدت القبور وذبحت القرابين لغير الله عز وجل، وانتشر السحر والسحرة واتبعت الشهوات وكثرت المنكرات، لكن سرعان ما تنبه العقلاء من المسلمين للخطر الداهم فسارعوا إلى معالجة المرضى وإنقاذ الهلكى ، فكان من جهودهم هذه المجلة الغراء – مجلة التوحيد – منبر الدعوة السلفية بمصر، والتي عملت على نشر التوحيد منذ أكثر من ثلاثين عاماً.

ومن هذا المنطلق ندعوكم أيها الأخوة ـ حفظكم الله ـ إلى نشر التوحيد عبر مجلة التوحيد بتوزيعها بالداخل؛ السنة الكاملة بـ ١٥ ريالاً أو ١٥ جنيهاً مصرياً فقط قيمة اشتراك يُهدى إلى معلم أو واعظ يؤثر في مجتمعه، و٢٠ دولاراً قيمة اشتراك خارجي يُهدى إلى من يحتاج إلى من ينير له الطريق. فلا تحرم نفسك يا أخي من السُّنة الحسنة والأجر الجزيل.

قالﷺ : «من دعا إلى هُدى كان له من الأجر مثل أجور

من تبعه».

ويمكن المشاركة بدعم المجلة بعمل حوالة أو شيك مصرفي على بنك فيصل الإسلامي فرع القاهرة حساب رقم ١٩١٥٩٠ باسم مجلة التوحيد - أنصار السنة. وفقنا الله وإياكم لما يحبه ويرضاه.