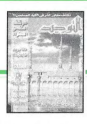


# 

# رئيس مجلس الإدارة محمد صفوت نورالدين



# في هذا العدد

| ۲   | بقلم الرئيس العام    | الافتتاحية: المنظومة الكونية                     |
|-----|----------------------|--------------------------------------------------|
| 0   | المشيرف العيام       | حديث الشبهر: تحقيق التوحيد                       |
| ٩   | د. عـبـد العظيم بدوي | باب التفسير: سورة المجادلة                       |
| 1 8 | الرئيس العام         | باب السنة : الصدقـة                              |
| 17  | رئيس التحرير         | كلمة التحرير: تكاتف محاور الشر في الكيد للمسلمين |
| 7.1 | د. الوصيف على حزة    | الصبه يبونية والمؤامرة على فلسطين                |
| 7 £ | عيسى القدومي         | مصطلحات يهودية                                   |
| 77  | عبد الرزاق السيد عيد | ماذا يريد منا أعداؤنا؟!                          |
| 44  | متولي البراجيلي      | نظرات على الإجماع                                |
| pp  | معاوية محمد هيكل     | موقف السلف من السحر والغرافة والكهانة            |
| 77  | التحرير              | واحة التوحيد                                     |
| ۳۸  | د. طلعت زهران        | أقوال واعتقادات خاطئة                            |
| ٤٠٠ | مجدي عرفات           | الإعلام بسبير الأعلام                            |
| ٤٣  | عبد المحسن العجيمي   | مظاهر الأخوة الإيمانية ومقتضياتها                |
| ٤٥  | أحمد محمد السعدني    | قضية محسومة                                      |
| ٤٨  | جمال عبد الرحمن      | أطفال المسلمين كيف رباهم النبي الأمين            |
| 01  | أسامة العوضي         | سوء الظن وخطره على المجست مع                     |
| 04  | إدارة شيئون القران   | المسابقة الصيفية للبحوث العلمية                  |
| 04  | صلاح عبد المقصود     | ويلً للمطففين                                    |
| oź  |                      | الفتاوى                                          |
| ٥٨  |                      | فتاوى ابن عثيمين                                 |
| ٦.  | أبو إسحاق الحويني    | إسئلة القراء عن الأحاديث                         |
| 7.8 | علي حـشــيش          | تحذير الداعية من القصص الواهية                   |
| ٦V  | علاء خضر             | أقرأ من مكتبة المركز العام                       |



مجلة إسلامية ثقافية شهرية

المشرف العام

د. جمال المراكبي

اللجنة العلمية

زكرياحيسيني جمالعبدالرحمن مجديعرفات

الاشتراك السنوي:

 ١- في الداخل ١٥ جنيسها (بحوالة بريدية داخلية باسم مجلة التوحيد \_ على مكتب بريد عابدين).

٢ في الخارج ٢٠ دولاراً أو ٧٥ ريالا سعوديا أو ما
 يعادلها.

ترسل القيمة بحوالة بنكية أو شيك. على بنك فيصل الإسلامي - فرع القاهرة - باسم مجلة التوحيد - أنصار السنة (حساب رقم / ١٩١٥٩٠).

مطابع الهي التجارية قليوب مصر

بكر محمد إبراهيم ٦٩

محمد إبراهيم الموجى ٧١

حكم الإسلام في تحديد النسل

من روائع الماضي سعادة الإنسان في العمل بالقران

# السلام عليكم

# اليقين

إن اليقين بوعد الله تعالى هو الذي يعلو بالمؤمنين فيكونون في الدنيا عبيدًا لله تعالى يبذلون المال والوقت والجهد، بل والنفس والدم لمرضاة الله تعالى، والموقن بالوعد وقّافُ عند حدود الله، مطيع لشرعه، ممتثل المصره، مجتنب لنهيه، متباعد عن حرماته، والله سبحانه وعد فقال: ﴿إِنَّا لَنَنصَرُ رُسُلَنَا وَيُومُ وَالَّذِينَ آمَنُوا فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَيَوْمُ وَالْشَهْادُ ﴾ [غافر: ١٥]، وقال: ﴿وَعَدَ اللّهُ النَّذِينَ آمَنُوا مِنكُمْ وَعَصَمِلُوا السَّالَةُ الدِّينَ آمَنُوا مِنكُمْ وَعَصَمِلُوا السَّتَخُلُفَ الَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ وَلَيُمَكِّنَنَّ لَهُمْ النَّذِي ارْتَضَى لَهُمْ وَلَيُمَكِّنَنَّ لَهُمْ مِن بَعْدِ خَوْفِهِمْ أَمْنًا يَعْبُدُونَنِي لاَ يُسْرِكُونَ بَعْدِ خَوْفِهِمْ أَمْنًا يَعْبُدُونَنِي لاَ يُسْرِكُونَ بَعْدِ خَوْفِهِمْ أَمْنًا يَعْبُدُونَنِي لاَ يُسْرَكُونَ بَعْدِ خَوْفِهِمْ أَمْنًا يَعْبُدُونَنِي لاَ يُسْرِكُونَ بَعْدِ خَوْفِهِمْ أَمْنًا يَعْبُدُونَنِي لاَ يُسْرِكُونَ بَعْدِ خَوْفِهِمْ أَمْنًا يَعْبُدُونَنِي لاَ يُسْرَكُونَ بَعْدِ خَوْفِهِمْ أَمْنًا يَعْبُدُونَنِي لاَ يُسْرِكُونَ بَعْدِ خَوْفِهِمْ أَمْنًا يَعْبُدُونَنِي لاَ يُسْرَكُونَ الْمَدُونَونِي لاَ يُسْرَكُونَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَعَلَيْهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللمُ اللّهُ اللّهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الله

بِي شَنَيْئًا ﴾ [النور: ٥٥]. الرئيس العام التحريـــر ۸شارع قولهـ عابدين ـ القاهرة ت : ۳۹۳٦۵۱۷ فاكس : ۳۹۳٦٦۲۲ قسم التوزيع والاشتراكات :

# التوزيع الداخلي:

مؤسسةالأهرام

وفروعأنصار

السنةالحمدية

# ثمن النسخة :

مصر جنيه واحد، السعودية ٦ ريالات، الإمسارات ٦ دراهم، الكويت ٥٠٠ فلس، المغرب دولار أمسريكي، الأردن ٥٠٠ فلس، العراق ٧٥٠ فلسا، قطر ٦ ريالات، عمان نصف ريال عماني .

Mgtawheed@hotmail.com Safwat noreldin@hotmail.com Gshatem@hotmail.com المجالة الرئيس العام رئيس التحرير



بقلم: الرئيس العام

الحمد لله خلق فسوى وقدر فهدى وسبحانه فهو الذي أعطى كل شبيء خلقه ثم هدى، خلق الخلق ولا يزال لأمرهم مديرًا لم يعتزل كونه، ولم يكل لأحد ملكه.

هذا، ومن مر على الممالك العامرة والمدن الزاخرة ونظر إلى عمرانها ووديانها والقناطر على الأنهار تمدها بمائها ونظر إلى القصور وجد تاريخًا لملوك رحلوا ولقادة بادوا وانتهوا وبقيت آثارهم شاهدة على أعمالهم، فمن الذي بنى الهرم الأكبر؟ ومن الذي شيد القناطر ومد الجسور؟ ومن الذي أقام القصور وبنى المسلات؟ أين الفراعنة؟ أين الجبابرة؟ أين القياصرة والأكاسرة؟!

كل حي إلى موت، وكل موجود إلى فناء إلا الله رب العالمان خلق ولم يعتزل خلقه، ولم يكل إلى أحد إدارة ملكه، بل هو الذي خلق الخلق وخلق أفعالهم، فدقات القلب خلقها الله، وطرف العين من خلق الله، وخطو الرِّجل من خلق الله، خلق اليد وخلق بطشها، وخلق الأصابع وخلق بسطها وقبضها، كل ذلك خلق الله سيحانه بتدبيره وتقديره، وكذلك منه سبحانه الأمر والنهي والتحليل والتحريم: ﴿ أَلاَ لَهُ الْخَلْقُ وَالْأَمْنُ تَبَارَكَ اللَّهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ ﴾ [الأعراف: 30].

كلما خلقه الله في الأرض للإنسان

واللَّه سبحانه خاطب الناس فقال: ﴿ هُوَ الَّذِي خَلَقَ لَكُم مَّا فِي الأُرْضِ جَمِيعًا ﴾ [البقرة: ٢٩]، وجعل ذلك الخلق مسخرًا ومذللاً وميسرًا: ﴿ هُوَ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الأَرْضَ ذَلُولاً فَامْشُلُوا فِي مَنَاكِبِهَا وَكُلُوا مِن رُزُّقِهِ وَإِلَيْهِ النُّشُورُ ﴾ [الملك: ١٥]، ويقول سبحانه: ﴿اللَّهُ الَّذِي سخَّرَ لَكُمُ الْبَحْرَ لِتَجْرِيَ الْفُلْكُ فِيهِ بِأَمْرِهِ وَلِتَبْتَغُوا مِن فَصْلِهِ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ. وَسَخَّرَ لَكُم مَّا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الأَرْض جَمِيعًا مِّنْهُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَأَيَاتِ لِقُوْمِ يَتَفَكَّرُونَ ﴾ [الحاثية: ١٢، ١٣]، وقال تعالى: ﴿ اللَّهُ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ وَأَنزَلَ مِنَ السَّمَاء مَاءً فَأَخْرَجَ بِهِ مِنَ الثُّمَرَاتِ رِزْقًا لَكُمْ وَسَخْرَ لَكُمُ الْفُلْكَ لِتَجْرِيَ فِي الْبَحْرِ بِأَمْرِهِ وَسَخُرُ لَكُمُ الْأَنْهَارَ. وَسَخُر لَكُمُ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ دَاَئِيَسَ وَسَخَّرَ لَكُمُ اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ. وَآتَاكُم مِّن كُلِّ مَا سَأَلْتُمُوهُ وَإِن تَعُدُّواْ نِعْمَتَ اللَّهِ لاَ تُحْصِنُوهَا إِنَّ الإنسَانَ لَظَلُومٌ كَفَّارٌ ﴾ [إبراهيم:

174-34].

# الكون العابد لله

فالكون كله مخلوق مسخر للإنسان، وكل ما في الكون مأمور بالعبادة (الصلاة والتسبيح والسجود) لله رب العالمين وحده، وألا يُشرك به شيئًا، وقد نهاه الله تعالى عن المعاصى والسيئات: ﴿ إِنَّ اللَّهَ يَأْمُنُ بِالْعَدْلِ وَالإحْسَانِ وَإِيتًاء ذِي الْقُرْبَى وَيَنْهَى عَنِ الْفَحْشَاء وَالْمُنكَرِ وَالْبَغْي يَعِظُكُمْ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ ﴾ [النحل: ٩٠]، وجعل الله تعالى الإنسن والجن مأمورين بعيادته وتسبيحه: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ الْحِنَّ وَالْإِنسَ إِلاَّ لِيَعْبُدُونِ. مَا أُرِيدُ مِنْهُم مِّن رِّزْق وَمَا أُرِيدُ أَن يُطْعِمُون. إِنَّ اللَّهَ هُوَ الرَّزَّاقُ ذُو الْقُوَّةِ الْمُتِينُ ﴾ [الذاريات: ٥٦ - ٥٨]، والملائكة تقوم بالعبادة، فقال سبحانه على لسان ملائكته: ﴿ وَنَحْنُ نُسَبِّحُ بِحَمْدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكَ ﴾ [البقرة: ٣٠]، وقال سبحانه في وصفهم: ﴿ لاَ يَسْبِقُونَهُ بِالْقُولِ وَهُم بأَمْرِهِ يَعْمَلُونَ ﴾ [الأنبياء: ٢٧]، وقالت الملائكة في وصف عبادتهم: ﴿ وَمَا مِنَّا إِلاَّ لَهُ مَقَامٌ مَّ عْلُومٌ. وَإِنَّا لَنَحْنُ الصَّافَّ وِنَ. وَإِنَّا لَنَحْنُ الْمُسَبِّحُونَ ﴾ [الصافات: ١٦٤ - ١٦٦]، فالملائكة يعبدون الله في الأرض وفي السماء، وكل شيء في الكون بعد ذلك يعبد الله وحده ويسبحه ويسجد له ويصلي.

## انقياد المخلوقات لباريها

قال تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللَّهَ يَسْجُدُ لَهُ مَن فِي السَّمَاوَاتِ وَمَن فِي الأَرْضِ وَالشَّمْسُ وَالْقَمَرُ وَالشَّجُومُ وَالْجَبَالُ وَالشَّجَرُ وَالدُّوَابُ وَكَثِيرُ مِّنَ النَّاسِ وَكَثِيرٌ مَقَ عَلَيْهِ الْعَذَابُ وَمَن يُهِنِ اللَّهُ فَمَا لَهُ مِن مُكْرِمٍ إِنَّ اللَّهُ يَفْعَلُ مَا يَشْنَاء ﴾ [الحج: ١٨٥].

وقال عز وجل: ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللَّهَ يُسَبِّحُ لَهُ مَن فِي السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَالطَّيْرُ صَافًاتٍ كُلُّ قَدْ

عَلِمَ صَالاتُهُ وتستبيحَهُ واللَّهُ عَلِيمٌ بِمَا يَفْعَلُونَ. وَلِلَّهِ مُلْكُ السِّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَإِلَى اللَّهِ الْمُصِيرُ ﴾ [النور: ٤١، ٤٢]، وقال: ﴿ وَلِلَّهُ سَنْحُدُ مَا فِي السُّمَاوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ مِن دَابَّةٍ وَالْمَ الَّذِيَّةُ وَهُمْ لا يَسْ تَكْبِرُونَ ﴾ [النحل: ٤٩]، وقال: ﴿ تُسَبِّحُ لَهُ السِّمَاوَاتُ السَّبْعُ وَالأَرْضُ وَمَن فِيهِنَّ وَإِن مِّن شَنيْءٍ إِلاَّ يُسْبَّحُ بِحَمْدَهِ وَلَكِن لاً تَفْقَهُونَ تَسْبِيحَهُمْ إِنَّهُ كَانَ حَلِيمًا غَفُورًا ﴾ [الإسراء: ٤٤]، وقال: ﴿ يُسَبِّحُ لِلَّهِ مَا فِي السِّمَاوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ الْمَلِكِ الْقُدُّوسِ الْعَرْيِرْ الْحَكِيمِ ﴾ [الجمعة: ١]، وقال: ﴿وَيُسْبَتُّ الرَّعْدُ بِحَمْدِهِ وَالْمَلاَئِكَةُ مِنْ خِيفَتِهِ وَيُرْسِلُ الصَّوَاعِقَ فَيُصِيبُ بِهَا مَن يَشْنَاء وَهُمْ يُجَادِلُونَ فِي اللَّهِ وَهُوَ شَيدِيدُ الْمِحَالِ ﴾ [الرعد: ١٣]، وقال: ﴿ هُوَ اللَّهُ الْخَالِقُ الْبَارِئُ الْمُصنوِّرُ لَهُ الأَسنْمَاء الْحُسنْنَى يُسنَبِّحُ لَهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴾ [الحشر: ٢٤].

فالكون كله علويه وسفليه أوديته وأنهاره، جباله وأشجاره، شموسه وأقماره، نجومه ونبياتاته وأزهاره، الإنس والجن والملائكة، الحيوانات العجماء والطيور المغردة والديدان والأحجار، المياه في البحار، والأبار والسحب والأمطار، الليل والنهار، كل شيء يعبده ويوحده ويسجد له ويسبحه، ﴿ كُلُّ قَدْ عَلِمَ صَلاَتَهُ وَتَسْبِيحَهُ ﴾ وكثير من الناس كذلك، وكثير من الناس عصى واستحق العذاب بعصيانه، وهذا الناس عصى واستحق العذاب بعصيانه، وهذا العذاب الأكبر: وهو المصير، من نجا منه فقد فاز، ومن وقع فيه فقد علك، وهو عذاب لا طاقة للبشر به ولا للجن ولا الملائكة من أصابه ولو وقتًا قليلاً فقد أصابه عذاب الذين كتب

عليهم الخلود فيها لا

ىموتون

فيستريحون ولا يخرجون منها وإذا استجاروا لا يجارون، وإذا استغاثوا لا يغاثون.

والعذاب الأدنى: هو عذاب الدنيا، يجعله الله للكافرين في الدنيا ثم يكون العذاب الأكبر في الأخرة، وذلك أن الكون كله في منظومة واحدة، يسبح ويعبد ويصلي ويسجد لربه خالقه وبارئه طاعة لأمره القدري كما خلقه سبحانه وقدره، فكل مستجيب للله في هذه المنظومة الكونية لا يرى شقاءً في حياته، أما الذي أعطي الاختيار فعصى ربه في الأوامر الاختيارية، فإن الله يملأ قلبه شقاءً يبحث عن السباب صرفه فلا يجده إلا أن يطيع الله سبحانه؛ لذا قال عز وجل: ﴿فَمَنِ اتّبُعَ هُدُايَ فَلاَ يَضِلُّ وَلاَ يَشْقَى. وَمَنْ أَعْرَضَ عَن ذِكْرِي فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنكًا ﴾ [طه: ١٢٣، ١٢٤].

# الطعام والشراب يسبح الله 12

الطعام والشراب يسبح الله تعالى مع المسبحين، فإذا دخل إلى جوف المسبح، دخل في توافق جميل، فسعد بطعامه وشرابه، وإن كان بسيطًا يسيرًا، أما إن دخل إلى جوف العصاة والمذنبين التاركين لشرع رب العالمين، فإنه لا يتوافق معهم لأنه في عكس المسيرة وعمله يضاد النظام المسبح لربه الطائع له؛ لذا فإنه يجد في طعامه شقاءً رغم لذته وكثرته ووفرته.

يقول ابن كثير: ﴿ وَمَنْ أَعْرَضَ عَن ذِكْرِي ﴾ أي: من خالف أمري وما أنزلته على رسولي أعرض عنه وتناساه وأخذ من غيره هداه، ﴿ فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنكًا ﴾ أي: ضنكًا في الدنيا فلا طمأنينة له ولا انشراح لصدره بل صدره ضيق حرج لضلاله وإن تنعم ظاهره ما شاء وأكل ما شاء وسكن حيث شاء فإن قلبه ما لم يخلص شاء وسكن حيث شاء فإن قلبه ما لم يخلص إلى اليقين والهدى فهو في قلق وحيرة وشك فلا يزال في ريبة يتردد،

فهذامن

ضنك المعيشة

. وعن ابن عباس

فذلك الضنك. (انتهى).

قال: كلما أعطيته عبدًا من عبادي قل أو كثر لا يتقيني فيه فلا خير فيه وهو الضنك في المعيشة. إن قومًا ضلالاً أعرضوا عن الحق وكانوا في سعة من الدنيا متكبرين فكانت معيشتهم ضنكًا، وذلك أنهم كانوا يرون أن الله ليس مخلفًا لهم معايشهم من سوء ظنهم بالله والتكذيب، فإذا كان العبد يكذب بالله ويسيء الظن به والثقة به اشتدت عليه معيشته

فاتباع هدي الله بالعمل بشرعه أمان من الضلال والشقاء، والشقاء ثمرة الضلال ولو كان صاحبه غارقًا في المتاع لا يرى في متاعه الحرام إلا غصة في صدره لا تفارقه وكابة في قلبه لا تتزحزح عنه، ما يضل الإنسان عن هدى الله إلا ويتخبط قلبه وتشتد به الحيرة، فلا يتوازن في خطاه، الشقاء قرينه والتخبط والضنك ملازم له ما دأم للمعصية مقارفًا.

المؤمن متبع لهدى الله ١١

والمؤمن متبع لهدى الله يتوافق مع سائر أجزاء الكون فهو مطمئن النفس لأنه في رحاب الله يشعر أن كل نشقة هواء تدخل إلى جوفه يوافق تسبيحها تسبيحه وكل جرعة ماء أو شراب بشربها فهي تسبح بحمده مع تسبيحه فيجد فيها اللذة والراحة، وكذلك المطعم والمركب والمسكن.

فما أسعد المؤمن الطائع بهذا الكون المسبح، وما أشقى المنافق والكافر والفاسق وإن كانت مظاهر السعادة تغمره. فتوبوا إلى الله عباد الله، واعملوا بشرعه تنالوا رضاه، فتسعد نفوسكم وتنقلبون إليه سعداء في الآخرة.

والله من وراء القصد.





التوحيد مصدر وحد يوحد وحداً، توحيدًا أي جعل الشيء واحدًا،

وهو لا يتحقق إلا بنفي وإثبات، نفي الحكم عما سوى المُوَحَدُ، وإثباته له وحده، ولهذا كانت كلمة التوحيد لا إله إلا الله متضمنةً للنفي والإثبات، نفي الألوهية عما سوى الله عز وجل، وإثباتها لله وحده، وذلك لأن النفي المحض تعطيل محض، والإثبات المحض لا يمنع مشاركة الغير في الحكم.

فلو قلت: محمد مجتهد، فقد أثبت له الاجتهاد، ولكنك لم تفرده وتوحده به؛ لأنه من الجائز أن يشاركه غيره في هذا الاجتهاد.

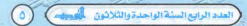
ولو قلت: لا مجتهد، فقد نفيت نفيًا محضًا ولم تثبت الاجتهاد لأحد. ولكن لو قلت: لا مجتهد إلا محمد، فقد أفردت محمدًا بالاجتهاد، ونفيت الاجتهاد عمن سواه، وهذا هو تحقيق التوحيد، فلا يكون توحيدًا إلا بإثبات التفرد ولا يتحقق ذلك إلا إذا تضمن نفيًا وإثباتًا.

والتوحيد لا يكون إلا لله عز وجل لأنه الواحد الأحد الصمد الذي لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفوًا أحد، ليس كم ثله شيء وهو السميع البصير، لا شريك له ولا وزير ولا معين، ولا شفيع يشفع عنده إلا بإذنه سبحانه: ﴿ مَا اتَّخَذَ اللّهُ مِن ولَدٍ وَمَا كَانَ مَعَهُ مِنْ إِلَهٍ إِذًا لَذَهَبَ كُلُّ إِلَهٍ بِمَا خَلَقَ ولَعَلاً بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضٍ سِنُبْحَانَ اللّهِ عَمًا يَصِفُونَ. عَالِمِ الْغَيْبِ وَالشّهادة فَتَعَالَى عَمًا يُشْرِكُونَ ﴾ [المؤمنون: وَالشّهادة فَتَعَالَى عَمًا يُشْرِكُونَ ﴾ [المؤمنون: والمهرون: ٩٢،٩١].

أما غيره سبحانه فلا يمكن توحيده في ذاته ولا في أسمائه ولا في صفاته ولا في المعالة ولا في صفاته ولا في أفعاله؛ لأن نظراءه وأمثاله كثيرون، وقد جعل الله خلقه أزواجًا، وجعل بعضهم في حاجة بعض، فرسنب حان الدي خلق الأرواج كُلُها مِمًّا لأنبي خلق الأرواج كُلُها في ممًّا لأ ميمًّا لأ يعلم ون إيس: ٣٦]. وسبحان من جعل التفرد صفة خالصة له: ﴿هَلْ تَعْلَمُ لَهُ سَمِيًا ﴾ التفرد صفة خالصة له: ﴿هَلْ تَعْلَمُ لَهُ سَمِيًا ﴾ [مريم: ٦٥].

# أقسام التوحيي

والتوحيد قسمان: توحيد في المعرفة والإثبات، وهو التوحيد العلمي الخبري.



وتوحيد الطلب والقصد، وهو التوحيد الإرادي الطلبي، والقسمان يتضمنان الجواب عن سؤال واحد هو: من تعبد؟

والجواب: أعبدُ الله وحده لا شريك له رب العالمين ورب كل شيء ومليكه. وهو السؤال الذي يُسالُه العبد في قبره، حيث يقول له الملكان: من ربك؟

ولا يُحسن الجواب عن هذا السؤال إلا من عرف الله عز وجل بالتوحيد، ولم يشرك معه غيره في شيء من العبادة.

ومعرفة الله عز وجل تكون بشيئين بالنظر في أياته الكونية، وآياته الشرعية المقروءة في كتابه وفيما أوحاه إلى نبيه ورسوله محمد

أما الآيات الكونية فهي مخلوقات الله عز وجل الدالة على عظمة خالقها وسعة علمه وتمام قدرته كالسماوات والأرض والشمس والقمر والنجوم والجبال والشجر والدواب، وكل هذه المخلوقات تسجد لخالقها وتسبح بحمده، كما قال تعالى: ﴿أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللَّهَ يَسُجُدُ لَهُ مَن فِي السَّمَاواتِ وَمَن فِي الأَرْضِ وَالشَّمْسُ وَالْقَمَرُ وَالدُّوابُ ﴾ وَالْقَمَرُ وَالدُّوابُ ﴾

ولهذا أمرنا المولى سبحانه أن ننظر في هذه الآيات وأن نعتبر بها: ﴿أَفَلاَ يَنظُرُونَ إِلَى الإبلِ كَيْفَ حُلُقِتْ. وَإِلَى السَّمَاء كَيْفَ رُفِعَتْ. وَإِلَى السَّمَاء كَيْفَ رُفِعَتْ. وَإِلَى الْجَبَالِ كَيْفَ نُصِيَتْ. وَإِلَى الأَرْضِ كَيْفَ سُطِحَتْ. فَإِلَى الأَرْضِ كَيْفَ سُطِحَتْ. فَذِكَرُ لِسَّتَ عَلَيْهِم بِمُصَيْطِرٍ ﴾ فَذَكَرُ لِسَّتَ عَلَيْهِم بِمُصَيْطِرٍ ﴾ الغاشية: ١٧- ٢٢].

ونهى المولى تبارك وتعالى عباده عن صرف العبادة لشيء من هذه المخلوقات؛ لأنه لا تجوز العبادة إلا للخالق عز وجل فقال: ﴿ وَمِنْ آيَاتِهِ

اللَّيْلُ وَالنَّهَارُ وَالشَّمْسُ وَالْقَمَرُ لاَ تَسْجُدُوا لِللَّهِ الَّذِي خَلَقَهُنَّ إِن لِلشَّمْسِ وَلاَ لِلْقَمَرِ وَاسْجُدُوا لِلَّهِ الَّذِي خَلَقَهُنَّ إِن كُنتُمْ إِيَّاهُ تَعْبُدُونَ ﴾ [فصلت: ٣٧]، فإذا ثبت أن الله سبحانه هو الرب الخالق الرازق فوجب على الناس أن يعبدوه وحده لا شريك له، ﴿يَا أَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُواْ رَبُّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَّ قُونَ. الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الأَرْضَ فَرَاشَنَا وَالسَّمَاء بِنَاء وَأَنزَلَ مِنَ السَّمَاء مَاء فَرَاتُ رِزْقًا لَكُمْ فَلاَ تَجْعَلُواْ لِلّهِ فَرَاشًا وَالسَّمَاء بِنَاء وَأَنزَلَ مِنَ السَّمَاء مَاء فَاخَرْجَ بِهِ مِنَ الشَّمَاء بِنَاء وَأَنزَلَ مِنَ السَّمَاء مَاء فَاخَرْجَ بِهِ مِنَ الشَّمَاء بِنَاء وَأَنزَلُ مِنَ السَّمَاء مَاء فَاخَرْجَ بِهِ مِنَ الشَّمَاء بَاء وَأَنزَلُ مِنَ السَّمَاء مَاء فَاءَنُولَ وَأَنْتُمْ فَلاَ تَجْعَلُواْ لِلّهِ أَنْدَادًا وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ٢١، ٢٢].

#### فائدة

أولاً: توحيد المعرفة، يتضمن أمرين:

١- الإيمان بربوبية الله عز وجل بمعنى أنه
 المتفرد بالخلق والملك والتدبير.

 ٢- الإيمان بأسمائه الحسنى وصفاته العليا
 من غير تمثيل ولا تكييف ومن غير تحريف ولا تعطيل.

ثانيًا: توحيد المعرفة مقدمة لتوحيد القصد والطلب يؤدي إليه، فمن عرف الله حق المعرفة، توجه إليه وحده بالعبادة ولم يشرك معه غيره.

# طريقة القرآن في الدعوة إلى التوحيد المادة في القرآن في الدعوة القرآن و تضاوراً التوحيد القرار المادة المادة التوحيد القرار المادة الما

كل آية في القرآن متضمنة للتوحيد، شاهدة به، داعية إليه، فالقرآن إما خبر عن الله وأسمائه الحسنى وصفاته العليا وأفعاله، فهذا هو التوحيد العلمي الخبري، وإما دعوة إلى عبادة الله وحده لا شريك له، وترك كل ما يُعبد من دونه، وهذا هو التوحيد الإرادي الطلبي، وإما أمر ونهي وإلزام بطاعته سبحانه في أمره ونهيه وهذا من حقوق التوحيد ومكملاته.

تكريم الله لأهل التوحيد

وإما خبر عن كرامة الله لأهل توحيده

وطاعته، وما فعل بهم من التأبيد في الدنيا، [ [المؤمنون: ٨٤- ٨٩]. وما يكرمهم به في الآخرة في الجنة، وهذا جزاء

وإما خبر عن أهل الشبرك الذين فارقوا [الفاتحة: ٣، ٤]. واحد وما قال التوحيد، وما فعل الله بهم من النكال في الدنيا، ومن الخنذلان والعنداب في النار في الآخرة، وهذا جزاء من خرج عن حكم التوحيد، فالقرآن كله في التوحيد وحقوقه وجزائه، وفي شَان الشرك وأهله وجزائهم، ف﴿ الْحَمُّدُ لِلَّهِ ﴾ توحيد، و ﴿ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ توحيد، ﴿ الرَّحْمن الرَّحيم ﴾ توحيد، ﴿مَالِكِ يَوْم الدِّين ﴾ توحيد، ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ ﴾ توحيد، ﴿إِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ﴾ توحيد، ﴿ اهدِنَا الصِّرَاطُ الْمُستَقِيمَ. صِرَاطَ الَّذِينَ أنعَمتَ عَلَيهمْ غَيرِ المَغضُّوبِ عَلَيهمْ ﴾ توحيد متضمن سؤال الهداية إلى طريق أهل التوحيد ﴿ الَّذِينَ أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِم مِّنَ النَّبِيِّينَ وَالصِّدِّيقِينَ وَالشُّهَدَاء وَالصَّالِحِينَ وَحَسُّنَ أُولَٰ ذِكَ رَفِيقًا ﴾ [النساء: ٦٩]، والبعد عن طريق الذبن انحرفوا عن الحق عن علم وإعراض أو عن جهل وضلال، ﴿ غَيرِ المُغضُّ وبِ عَلَيهِمْ وَلاَ الضَّالِّينَ ﴾، فالتوحيد غير طريق هؤلاء وأولئك.

> اقرأ في إثبات الربوبية للَّه عزُّ وجلُّ وهي تفرده بالخلق والملك والتدبير:

﴿ الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ [الفاتحة: ٢].

﴿ أَلاَ لَهُ الْذَلْقُ وَالأَمْ لِ تَدَارُكَ اللَّهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ ﴾ [الأعراف: ٥٤].

﴿ قُلْ مَن رَّبُّ السِّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ قُلِ اللَّهُ ﴾ [الرعد: ١٦].

﴿ قُل لِّمَن الأَرْضُ وَمَن فِيهَا إِن كُنتُمْ تَعْلَمُونَ. سَيَقُولُونَ لِلَّهِ قُلْ أَفَلاَ تَذَكَّرُونَ. قُلْ مَن رَّبُّ السُّمَاوَاتِ السَّبْعِ وَرَبُّ الْعَرْشِ الْعَظِيمِ. سَيَقُولُونَ لِلَّهِ قُلْ أَفَلاَ تَتَّقُونَ. قُلْ مَن بِيَدِمِ مَلَكُوتٌ

# واقرأ في توحيد الأسماء والصفات:

﴿ الرَّحْمِنِ الرَّحِيمِ. مَالِكِ يَوْمِ الدِّينِ ﴾

﴿ قُلُ ادْعُواْ اللَّهَ أَوِ ادْعُواْ الرَّحْمَنَ أَيًّا مًّا تَدْعُواْ فَلَهُ الأسِمَاءِ الْحُسِنْتَى ﴾ [الاسراء: ١١٠].

﴿ هُوَ اللَّهُ الَّذِي لاَ إِلَهُ إِلاَّ هُوَ عَالِمُ الْغَيْبِ وَالشُّهَادَةِ هُوَ الرَّحْمَنُ الرَّحَدِمُ. هُوَ اللَّهُ الَّذِي لأَ الَّهَ الْأَهُوَ الْمَلِكُ الْقُدُوسُ السَّلاَمُ الْمُوَّمِنُ الْمُهَّدُمنُ الْعَزِينُ الْحَيَّانُ الْمُتَكَيِّنُ سُنْحَانَ اللَّهِ عَمَّا نُشْنُرِكُونَ. َ هُوَ اللَّهُ الْخَالِقُ الْبَارِئُ الْمُصَوِّرُ لَهُ الأَسْمَاءِ الْحُسْنَى يُستِبِّحُ لَهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَهُوَ الْعَزِينُ الْحَكِيمُ ﴾ [الحشير: ٢٧-

# واقرأ في توحيد المعرفة والإثبات: 🖳

﴿ سَيِّحَ لِلَّهِ مَا فِي السِّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ. لَهُ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ يُحْ يَي وَيُمِيتُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَنَيْءٍ قَدِيرٌ. هُوَ الأُوَّلُ وَالآخِرُ وَالظَّاهِرُ وَالْسَاطِنُ وَهُوَ بِكُلِّ شَيَّعٍ عليمٌ. هُوَ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ فَي سِتَّة أَنَّام ثُمَّ اسْتَوَى عَلَى الْعَرْش يَعْلَمُ مَا يَلْجُ فِي الأَرْضُ وَمَا يَخْرُجُ مِنْهَا وَمَا يَنزُلُ مِنَ السَّمَاء وَمَا يَعْرُجُ فَيِهَا وَهُوَ مَعَكُمْ أَيْنَ مَا كُنتُمْ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ. لَهُ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَإِلِّي اللَّهِ تُرْجَعُ الْأَمُورُ. يُولِجُ اللَّيْلَ فِي النَّهَارِ وَيُولِجُ النَّهَارَ فِي اللَّيْلِ وَهُو عَلِيمٌ بِذَاتِ ٱلصُّدُورَ. آمِنُوا باللَّه وَرَسُولِهِ ﴾ [الحديد:١-٧].

فإذا كانت الكائنات جميعها تسبح بحمده وتسجد له، وإذا كان سبحانه هو الخالق وهو المالك، خلق السـمـاوات والأرض، وله ملك السماوات والأرض، وهو العليم بذات الصدور وبما يلج في الأرض وما يخرج منها وما ينزل من السماء وما يعرج فيها، والعليم بما يكون كُلِّ شَنيْءٍ وَهُوَ يُجِيرُ وَلاَ يُجَارُ عَلَيْهِ إِن كُنتُمْ من أعمال العباد، وهو العزيز الذي لا يغلب، تَعْلَمُونَ. سَيَقُولُونَ لِلَّهِ قُلْ فَأَنِّي تُسْحَرُونَ ﴾ الحكيم الذي لا يكون في خلقه ولا ملكه ولا

شرعه شيء من العبث، بل له الحكمة البالغة، وهو المحيي المميت، وهو على كل شيء قدير لا يعجزه شيء، فكيف لا يتوجه الإنسان إليه وحده بالعبادة دون سواه، وهو الذي يدعو الناس إلى عبادته وحده لا شريك له؛ لأنه المستحق للعبادة دون سواه: ﴿ اعْبُدُواْ رَبُكُمُ النَّذِي خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتُ قُونَ ﴾ البقرة: ٢١].

ولهذا كانت دعوة الأنبياء والمرسلين:

﴿اعْ بُدُواْ اللَّهَ مَا لَكُم مِّنْ إِلَهٍ غَيْرُهُ ﴾ [الأعراف: ٥٩].

﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَّسُولاً أَنِ اعْبُدُواْ اللَّهَ وَاجْتَنِبُواْ الطَّاغُوتَ ﴾ [النحل: ٣٦].

﴿ فَاعْتُدِ اللَّهَ مُخْلِصِنًا لَّهُ الدِّينَ. أَلاَ لِلَّهِ الدِّينُ الْخَالِصُ وَالَّذِينَ اتَّخَذُوا مِن دُونِهِ أَوْلِيَاء مَا نَعْبُدُهُمْ إِلاَ لِيُقَرِّبُونَا إِلَى اللَّهِ زُلْفَى ﴾ [الزمر: ٢، ٣]، وكذبوا والله، فإن الله لا يمكن أن يتقرب إليه العبد بعبادة غيره معه وإن زعم أنهم وسيلة ووسطاء، ولهذا قال الله لنبيه صلى الله عليه وسلم: ﴿قُلْ إِنِّي أُمِرْتُ أَنْ أَعْبُدَ اللَّهُ مُ خْلِصًا لَّهُ الدِّينَ. وَأُمِ رُتُ لأَنْ آكُ ونَ أُولَ الْمُسلَمِينَ. قُلْ إِنِّي أَخَافُ إِنْ عَصَيْتُ رَبِّي عَذَابَ يَوْم عَظِيمٍ. قُلُ ٱللَّهُ أَعْ بُدُ مُ خُلِصًا لَّهُ ربيني. فَاغُبُدُوا مُّا شَبِئْتُم مِّن دُونِهِ قُلْ إِنَّ الْخَاسِرِينَ الَّذِينَ خَسِرُوا أَنفُسنَهُمْ وَأَهْلِيهِمْ بَوُّمَ الْقِيَامَةِ أَلاَ ذَلِكَ هُوَ الْخُسْرَانُ الْمُدِنُ. لَهُم مِّن فَوْقِهمْ ظُلُلُ مِّنَ النَّارِ وَمِن تَحْتِهِمْ ظُلُلُّ ذَلِكَ بُخُوِّفُ اللَّهُ بِهِ عِنَادَهُ يًا عَيَادِ فَاتَّقُونَ. وَالَّذِينَ احْتَنَبُوا الطَّاغُوتَ أَن يَعْدُدُوهَا وَأَنَادُوا إِلَى اللَّهِ لَهُمُ الْدُشْرَى فَدَشِّرْ عِبَادِ. الَّذِينَ يَسْتَمِغُونَ الْقَوْلَ فَيَتَّبِغُونَ أَحْسَنَهُ أُوْلَـٰئِكَ الَّذِينَ هَـدَاهُمُ اللَّهُ وَأُوْلَـٰئِكَ هُـمْ أُوْلُـوا

الأَلْبَابِ ﴾ [الزمر: ١١- ١٨].

# دحض شبه المشركين

وأقرأ في دحض شبه المشركين: ﴿قُلُ ادْعُواْ

# والمستعادة الشرك واجتثاثها

أن يكون مالكًا لما يريده عابده، فإن لم يكن مالكًا كان شريكًا لله مالكًا كان شريكًا للمالك فإن لم يكن شريكًا له كان معينًا له وظهيرًا، فإن لم يكن معينًا ولا ظهيرًا، كان شفيعًا عنده، فنفي الله سبحانه المراتب الأربع نفيًا مرتبًا منتقلاً من الأعلى الى الأدنى فنفى الملك والشركة والمعاونة التي يطلبها المشرك وأثبت شفاعة لا نصيب فيها للمشركين، وهي الشفاعة من بعد إذن الله لمن رضى الله قوله وعمله.

قال شيخ الاسلام ابن تيمية: نفى الله عما سواه كل ما يتعلق به المشركون، فنفى أن يكون لغيره ملك أو قسط منه أو يكون عونًا لله، ولم يبق الا الشفاعة، فبين أنها لا تنفع إلا لمن أذن له الرب سدحانه. اه.

ففي هذه الآية ونظائرها قطع لشجرة الشرك واجتثاثها من أصولها ,وإبطال لكل أساس يتعلق به من يدعو مع الله إلهًا أخر.

# بقلم الدكتور عبد العظيم بدوي

# الطقة الأولى

بين يدي السورة سماها ابن عباس رضي الله عنهما سورة بني النضير؛ لأنها تحدثت عن جلاء بني النضير من مدينة الرسول هي إلى أذرعات بالشام وغيرها.

وقد كان الكفار بعد هجرة الرسول على ثلاثة أقسام: محاربون - كقريش- وأهل ذمة- كيهود المدينة- وقسم ثالث لم يحارب ولم يعط عهدًا، وإنما وقفوا ينظرون ماذا سيكون من رسول الله على أولان هذا القسم فريقين: فريق طاهره على رسول الله وفريق باطئه مع رسول الله

فوفًى رسولُ اللَّه ﷺ لأهلِ
الذمنة حتى بدت العداوة من
افواههم فنبذ إليهم عهدهم،
فأجلى بعضهم، وقتل
بعضهم، أجلى بني قينقاع
وبني النضير، وقتل بني
الخشر تحكي قصة جلاء بني
النضير، ولذا سماها ترجمان
القرآن ابن عباس رضي الله
عنهما سورة بني النضير.

حقد اليهود على النبي الله وكان من شانه لما انتصر رسول الله الله الله على النبي الذي نحد نعته في التوراة،

﴿سَنَّحَ لِلَّهِ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الأَرْض وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ . هُوَ الَّذِي أَخْرَجَ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ مِن دِيَارِهِمْ لأُولُ الْحَشْرِ مَا ظَنَنتُمْ أَن يَخْرُجُوا وَظَنُّوا أَنَّهُم مَّانِعَتُهُمْ حُصُونُهُم مِّنَ اللَّهِ فَأَتَاهُمُ اللَّهُ مِنْ حَنْثُ لَمْ يَحْتَسِبُوا وَقَذَفَ فِي قُلُوبِهِمُ الرُّعْبَ يُخْرِيُونَ بُيُوتَهُم بِأَيْدِيهِمْ وَأَيْدِي الْمُؤْمِنِينَ فَاعْتُبِرُوا يَا أُولِي الأَبْصَارِ . وَلَوْلاَ أَنْ كَتَبَ اللَّهُ عَلَيْهِمُ الْجَلاء لَعَذَّبَهُمْ فِي الدُّنْيَا وَلَهُمْ فِي الآخِرَةِ عَذَابُ النَّارِ . ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ شَاقُوا اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَمَن يُشَـَاقِّ اللَّهَ فَـاِنَّ اللَّهَ شَـدِيدُ الْعِقَابِ . مَا قَطَعْتُم مِّن لِّينَةٍ أَوْ تَرَكْتُمُوهَا قَائِمَةً عَلَى أُصُولِهَا فَبِإِذْنِ اللَّهِ وَلِيُخْزِي الْفَاسِقِينَ . وَمَا أَفَاءِ اللَّهُ عَلَى رَسُولِهِ مِنْهُمْ فَمَا أَوْحَفْتُمْ عَلَيْهِ مِنْ خَيْلِ وَلاَ رِكَابٍ وَلَكِنَّ اللَّهَ سُبِلِّطُ رُسِئِلَهُ عَلَى مَن يَشْيَاء وَاللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ . مَّا أَفَاء اللَّهُ عَلَى رَسُولِهِ مِنْ أَهْل الْقُرِي فَللَّه وَلِلرَّسُولِ وَلِذِي الْقُرْبَى وَالْيَتَامَى وَالْمَسَاكِينِ وَابْنِ السَّبِيلِ كَيْ لاَ يَكُونَ دُولَةً نَتْنَ الْأَغْنِيَاء مِنكُمُّ وَمَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانتَهُوا وَاتَّقُوا اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ المُديدُ الْعقَابِ ﴾ [الحشير:١-٧].

(9)

# بابالتفسير

هذا هو النبي الذي لا تنكس له راية، فلما كان يومُ أُحُدِ أنُكِسنُوا على رءوسهم فقالوا: ليس هو. وخرج منهم كعبُ بنُ الأشرف في أربعين راكبًا من اليهود حتى أتوا مكة، فحالفوا المشركين، وحرضنوهم على قتال رسول الله ﷺ، فسألتهم قريش: أنحنُ خيرٌ أم محمدٌ؟ نحنُ نطعمُ الطعام، ونسقى الحجيج، ونخدمُ بيتَ اللَّه؟ فقالوا: أنتم أهدى سييلاً، وفي ذلك أنزل الله تعالى قــوله: ﴿ أَلَمْ تُرَ إِلَى الَّذِينَ أُوتُواْ نُصِيبًا مِّنَ الْكِتَابِ يُؤْمِنُونَ بِالْجِبْتِ وَالطَّاغُوتِ وَيَقُولُونَ لِلَّذِينَ كَفَرُواْ هَؤُلاء أَهْدَى مِنَ الَّذِينَ آمَنُواْ سَبِيلاً. أُوْلَـئِكَ الَّذِينَ لَعَنَّهُمُ اللَّهُ وَمَن يَلْعَن اللَّهُ فَلَن تَجِدَلَهُ نَصِيرًا ﴾ [النساء: ٥١، ٥٧]. ثم رجعوا إلى المدينة، فأخذ كعبُ بنُ الأشرف يشبُّ ينساء المسلمين.

قصة قتل زعيمهم كعب بن الأشرف

فقال رسولُ اللَّه ﷺ: «مَن لي بكعب بن الأشرف، فقد أذى اللَّهُ وَرسولَه» فقال محمدُ بنُ مَسْلَمةَ رضي اللَّه عنه: أنا لك به يا رسول الله، أنا أقتلُه، فقال ﷺ: «فافعلْ إن شئت». فذهبَ محمدُ بنُ مسلمة وغاب عن رسول الله على ثلاثًا، لم يأكل ولم يشرب إلا القوت، فذكر ذلك لرسول الله

تركتُ الطعامُ والشراب؟» قال: يا رسولَ اللَّه، أعطيتُك عهدًا ولا أدرى هل أفي به أم لا. فقال عليه: «إنما عليك الجهد، فإن نصر اللَّهُ فذلك ما ترجو، وإن عَجِزْتَ فلا حرج عليك». فكلُّم محمدُ بنُ مسلمة نفرًا من أصحابه فخرجوا معه، منهم أبو نائلة أخ لكعب بن الأشرف من الرضاعة. فأتوا رسولَ الله ﷺ، فقالوا: يا رسول الله، إنه لا بدّ لنا أن نقولَ شبئًا، أي لا بدّ أن نخدع الرجل بأن ننال منك ونقول فيك. فقال على: «قولوا ما أردتم فأنتم في حل»، ثم خرج معهم الرسول ﷺ إلى التقيع، ثم قال: «سيروا باسم الله، اللهم أعنهم». ورجع رسول الله عالى وانطلقوا حتى أتوا حصن كعب بن الأشرف، فناداه أبو نائلة فقال: با كعب بنَ الأشرف، فأذن له فدخل عليه، فتناشدا شعرًا، وكان أبو نائلة بقول الشيعر، ثم قال أبو نائلة لكعب: إنى أربدُ أنْ أتكلم معك في شيء وأحب أنْ تكتم عني، قال: أفعل. فقال أبو نائلة: لقد كان قدومُ هذا الرجل- يعنى النبي على - بلاءً من البالاء، أصابتنا به المصائب، ضاع العسالُ وزهقت الأنفسُ، وقلَّ الخيرُ يسبب قدوم هذا الرحل علينا. فانشرح صدرُ عدوِّ اللَّه كعب وقال: أنا ابنُ الأشرف، ألم أقل لك با أبا نائلة إنكم ستصيرون إلى ما صرْتُم

المنه، فقال: يا ابن الأشرف، إنى أريدُ أن تبيعنا طعامًا ونرهنك ونوثق لك. فقال: أترهنوني نساءكم؟ قال: معاذ الله، أنرهنك نساءنا وأنت أجملُ رجال العرب لا تمتنع عنك النساء لجمالك! قال: أترهنوني أولادكم؟ قال: معاذ الله، أنرهنك أولادنا، حتى إذا كَبِرُوا عُيِّرُوا بِآبِائهم وفقرهم! قال: فماذا ترهنوني؟ قال: نعطيك سالحنا، وأراد أيو نائلة أن لا ينكر السلاح إذا رآه، قال: نعم، إنّ في السلاح لكفاية، قال له أبو نائلة: إنّ لى أصحابًا على مثل ما أنا عليه، فأنا أتى بهم إليك، قال: نعم، فعاد أبو نائلة إلى أصحابه فأخبرهم بماكان، وقال: هاتوا أسلح تكم، ثم رجع أبو نائلة مع أصحابه إلى كعب في الليل، فنادى: يا كعبُ بنَ الأشرف، وكان حديث عهد بعرس، فوثب في ملحفته فأخذت زوحتُه بطرفها وقالت: إنك امرؤ مُحَارَب، ومثلُك لا يخرج في مثل هذه الساعة، فقال: إنه أبو نائلة أخي، لو رأنى نائمًا أيقظنى، ثم قال: لو يُدعى الفتى لطعنة لأجاب. قالت: إنى أشمّ في صوته رائحة الدم، فلا تخرج، فلم يردّ عليها، فخرج، فكلّمه أبو نائلة، ثم قال: هل لك يا اينَ الأشرف أن تأتى شعف العجوز (وهو شيعتُ بالمدينة) نقضى فيه يقية ليلتنا؟ قال: لا يأس، فساروا حميعًا، فيينما

أبو نائلة بكلّم كعنًا إذ أدخلَ يده في رأسه وقال: ما شياء اللَّه، ما شيم متُ قيلَ الليلة عِطْرًا أطيبَ من هذا العطر قطّ، ثم مشي، ثم عاد فأدخل يده في رأسه وشمُّها، ثم قال: ما شممت عطرًا أطيب من هذا العطر قبل الليلة قط، فسرٌّ بذلك كعبُّ، وبعد ساعة أدخل أبو نائلة يده في رأسه وأمسك به، ثم قال: اضربوا عدو الله، اقتلوا عدو الله، فاحتمع عليه أصحاب رسول الله على يضربونه، فاختلفت عليه سيوفُهم، فلم تعمل فيه شبيئًا. قال أبو نائلة: فتذكّرتُ مِعْوَلاً (سكينًا) في طرف سيفي، فأخذتها فوضعتها في ثُنّت حتى انتهت إلى عانته، وكان عدو الله قد صاح صيحةً لم يبق بيتُ من بيوت اليهود إلا وأوقدت فيه نارًا (يعنى استيقظوا كلهم) قال: فتركناه، وأسرعنا الرجوع، وكان أحدهم أصابته سيوف أصحابه خطأ فتأخر عنهم، فانتظروه في شعب حتى أدركهم، فحملوه حتى أَتُوا به رسول الله ﷺ وهو قائم بصلى، فبشروه بقتل عدو اللَّه، فيصق رسولُ اللَّه ﷺ على الحرح، فـمـا اشتكى منه بعد، فأصبح يهودُ بخافون المسلمين.

وكان ذهاب كعب بن الأشرف إلى مكة وتحريضه أهلها على قتال النبي على أول خيانة بدأت منهم.

# قصةبئرمعونة

ثم حدث بعد ذلك أنّ أبا البراء- رحل من العرب- جاء إلى رسول الله ﷺ فعرض رسولُ الله ﷺ عليه الإسلام، فلم نُسْلِمْ ولم يَبْعُدْ، وقال: يا محمد، لو بعثت معى نفرًا من أصحابك إلى أهل نجد يدعونهم إلى دينك، فقال عَلَيْ: «إنى أضاف عليهم العرب». فقال أبو البراء: ابْعثهم في جوارى، فاختار رسول الله على سبعين رجلاً من خيرة أصحابه، كانوا يسمون القراء، كانوا يحتطبون بالنهار، ويقرءون القرآن في صلاة الليل، فأرسلهم مع أبي البراء، وأمّر عليهم المنذر بن عمرو، حتى إذا أتوا بئرًا بقال لها بئر معونة نزلوا عندها، ثم أرسلوا أحدهم ىكتاب رسول الله ﷺ إلى عدو الله عامر بن الطفيل فلم بقيل كتاب رسول الله وعدا على حامل الكتاب فقتله، ثم استصرخ بني عامر على هؤلاء النفر، فقالوا: لا والله لا نخفر أبا البراء في ذمته، فاستصرخ عليهم جماعة من بنى سليم: عصية ورعل وذكوان فأجابوه، فأتوا القرّاء فأحاطوا بهم، فلمّا رأوهم أخذوا سيوفهم وقاتلوهم حتى قُتلوا أجمعون إلا رجلاً واحدًا حُمل من بين الجرحي وفيه حياة، فبارك الله في عمره وعاش حتى استُشْهدَ في غـزوة الخندق، ونزل في

هؤلاء الشهداء قرآن ثم رفع: «بِلَغُوا عِنَّا قُومَنَا، أَنَّا لَقَيِنَا رينا، فَرَضِيَ عِنَّا وأرضانا». وكان في سرح القوم عمرو بن أمية الضمري ورجلٌ من الأنصار، فلم يرعْ هُ ما إلاَّ الطيئ تحومُ حولَ هذا الوادي، فأتياه فوجدا القوم قتلى، فقال الأنصاري لعمرو: ما رأئك؟ فقال عمرو: أرى أن نرجع إلى رسول الله ﷺ فنذبره الذبر، فقال الأنصاري: لكنى والله ما كنت لأترك مكانًا قَـتُل فـيـه المنذر بن عمرو، وما كنتُ ليخدرني عنه الرجال، ثم أخذ سيفه، وتقدّم نحو المشركين فقاتلهم حتى قتلوه، وأُسَرُوا عمرو بن أمية، فلما أسروه سأله عدو الله عامل؛ ممن أنت؟ قال: من بنى فلان، فجذ ناصيته وأعتقه عن رقبة زعم أنها كانت على أمّه، فانطلق عمرو راجعًا إلى المدينة، فنزل تحت شجرة، فنزل عنده رحلان، فسألهما: من أين أنتما؟ قالا: من بني عامر، فتركهما حتى ناما ثم قتلهما، وهو يظنّ أنه ثأر لأصحابه، وكان هذان العامريان قد أخذا عهدًا من رسول الله على، فلما أتى عمرو رسول الله على أخبره خبره، فقال ﷺ: «لقد قتلت رجلين لأدينهما». محاولة فاشلة لاغتيال النبي

ثم خرج رسولُ اللَّه ﷺ إلى بنى النضير يستعينهم على دية هذين العامريان

# بابالتفسير

وكان بين بنى النضير وبني عامر حلفٌ وعَهْدٌ. فقالوا: نعم يا أبا القاسم، ﴿ فَتَنَازُعُوا أمْ رَهُم نَعْنَهُمْ وَأَسَ رُوا النَّحْوَى ﴾ [طه: ٦٢]، قالوا: من يصعد إلى السطح فيلقى هذه الرَّحَى على الرحل فنخلص منه؟ فاندعث لذلك أشقاهم، فكان الوحيُّ أسرع إلى رسول الله ﷺ وكأنما نهض لحاجة، ثم عاد إلى المدينة، فلما تأخّر خرج مَنْ كان معه منْ أصحابه في طلبه وقد خافوا عليه، فقابلوا رحلاً فسألوه: هل رأيت رسول الله عليه قال: إنى رأيتُه داخلاً المدينة، فتبعوه حتى أدركوه، فقالوا: لمَ قُمتَ يا رسولَ الله؟ قال: لقد غُدُرَ القوم، وأخبرهم بما عَزُمتْ عليه بهود، ثم أرسل البهم رسولُ الله ﷺ محمد بن مسلمة: أن لا تساكنوني في بلدي، وقد فعلتم ما فعلتم، وإنى ممهلكم عشرًا، فمن رايتُه بعد ذلك ضربتُ عنقه، فتحصنوا بحصونهم وعَزَمُوا على عدم الخروج، فحاصرهم الرسولُ ﷺ ستَّ ليال حتى همتوا بالنزول، فأرسل إليهم عدوُّ اللَّه ابنُ أبيّ أن اثبتُوا ولا تخرجُوا من دياركم، فنحن معكم إن قُوتِلْتِم قاتِلنا، وإن أُخرِجْتِم لنخرجن معكم، فثبت أعداءُ اللَّه في حصونهم، وظنُّوا أنها مانعتهم، وأن إخوانهم المنافقين ناصروهم، فألقى

اللَّه في قلوبهم الرعب، فطلبوا مِنْ رسولِ اللَّه ﷺ الصلح.

## عاقبةمكراليهود

فصالحهم على أن يخرحوا من المدينة ولا بأخذوا من أموالهم شبيئًا إلا ما حملت الإبل غير السلاح، فنزلوا وحملوا ما استطاعوا، فكان الرجلُ منهم بهدم بيشه عن إيحاف بايه فيضعه على ظهر بعدره فينطلق به... فخرجوا إلى خيير، ومنهم من سار إلى الشام، وخلوا الأموال لرسول الله على، فكانت له خاصة، بضعها حيث يشاء، وهكذا تم جلاءً بنى النضير عن المدينة وأخرجوا منها إلى الشام، فكان إخراجهم إلسها أول الحشير، والحشير الثاني يوم القيامة، يُحْشِر الناسُ حميعًا إلى الشيام، كما كان ابنُ عباس رضى الله عنهما يقول: من لم يصدق أن أرض الشام هي أرضُ المحشر فليقرأ قول الله تعالى: ﴿ هُو الَّذِي أَخْسَرَجَ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ مِن دِيَارِهِمْ لأُولُ الْحَسْسُوبُ [الحشر: ٢].

وصدق ابن عباس رضي الله عنه، فلقد شهد لصحة فهمه الرسول الله فقال: «أرض الشكام هي أرض المحشر».

# تفسيرالآيات

﴿ سَــبُّحَ لِلَّهِ مَــا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الأَرْض﴾

تسبيحًا حقيقيًا بلسان المقال وليس بلسان الحال، كما قال تعالى: ﴿ تُسُبِّحُ لَهُ السَّمَاوَاتُ السَّبِعُ وَالأَرْضُ وَمَن فِيهِنَّ وَإِن مِّن شَيْءَ إِلاَّ يُسَـَــبَّحُ تَسْبِيءَ إِلاَّ يُسَــبَّحُ تَسْبِيحَهُمْ ﴾ [الإسراء: ٤٤]. ﴿ وَهُوَ الْعَزِيزُ ﴾ الذي لا يُقهر ولا يُغلب، ﴿ الْحَكِيمُ ﴾ في أقوالم وأفعاله، وأوامره ونواهه وقضائه.

﴿ هُوَ ﴾ وحده لا أنتم ﴿ الَّذِي أَخْرَجَ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أهل الْكِتَابِ ﴿ وَهُمْ يَهُودُ بِنِي النصير، ﴿ مِنْ دِيَارِهِمْ ﴾ إلى الشام ﴿ لأول الْحَشْرِ ﴾، والحشير الثاني يوم القيامة، ﴿ مَا ظُنَنتُمْ ﴾ أيها المؤمنون ﴿ أَن يَذْ رُحُ وا ﴾ وقد رابت م وهم تح صنوا يحصونهم، ﴿وَظُنُوا أَنَّهُم مَّانِعَتُّهُمْ حُصُونُهُم مِّنَ اللَّه ﴾، فلن يصيبهم بأسُ، ولن يمكن اللَّهُ المؤمنين من اقتصام هذه الحصون، ﴿ فَأَتَاهُمُ اللَّهُ مِنْ حَيْثُ لَمْ يَحْتَسِبُوا وَقَذَفَ فِي قُلُوبِهِمُ الرُّعْبَ ﴾، وهو أوَّلُ عوامل الهزيمة، فطلبوا الصلح ونزلوا، فما أغنت عنهم حصونهم من الله شيئًا، فحعلوا ﴿ يُخْرِبُونَ يُنُوتَهُم بأنديهمْ ﴾، فكان الرجلُ منهم نهدمُ بيتَه عن إيجاف بابه فيضعه على ظهر بعيره فينطلق به، فهذا تخريبهم بيوتهم بأيديهم، وقال مقاتل: كان رسولُ الله ﷺ يقاتلهم، فإذا ظهر على دَرْبِ أَوْدَار هدم

أويه العدد الرابع السنة الواحدة والثلاثون

حيطانها ليتسع المكان، فهذا تخسريب بيسوتهم بأيدي المؤمنين، ﴿فَاعْتَدِرُوا يَا أُولِيَ الأَبْصَارِ ﴾ من يهسود بني قسريطة ومن المشسركين واحذروا أن يحل بكم مثل ما

حلّ ببني النضير.

﴿ وَلَوْلاَ أَن كَــتَبَ اللّهُ عَلَيْهُمْ فِي عَلَيْهُمْ الْجَلاَء لَعَ ذَبِهُمْ فِي الدُّنْيَا ﴾ أي: لولا أنّ الله قدر عليهم الجلاء لعنيهم بالقتل والسّبي، ولكنّ الله دفع هذا والعذاب عنهم بالجلاء، وأما عذاب الآخرة في ما له من دافع ﴾ [الطور: ٨]، ولذا قال تعالى: ﴿ ولَهُمْ فِي الآخرة تعالى: ﴿ ولَهُمْ فِي الآخرة شَاقُواْ اللّهُ ورَسُولَهُ ﴾، أي: عَذَاكِ اللّهُ ورسولَه، وكذبوا في بما أنزل اللّهُ على رسوله، وكذبوا ﴿ وَمَن يُشَاقِ اللّهَ على رسوله، ﴿ وَمَن يُشَاقِ اللّهَ على رسوله، ﴿ وَمَن يُشَاقِ اللّهَ على رسوله، ﴿ وَمَن يُشَاقِ اللّهَ قَالِ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ على رسوله، ﴿ وَمَن يُشَاقِ اللّهُ على رسوله، ﴿ وَمَن يُشَاقِ اللّهُ قَالِهُ قَالِ اللّهُ قَالِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ قَالِ اللّهُ قَالِهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

شُديدُ الْعِقَابِ ﴾. وكان الرسول على حين حاصر بهود أمر أصحابه أن بقطعوا النخل ويحرقوه تخويفًا للبهود، واستنزالاً لهم، فلما رأوهم يفعلون هذا قالوا: يا محمد، قد كنتُ تنهي عن الفساد في الأرض، فما بالُ قطع النخيل وتحريقه؟! فخاف أصحابُ رسولُ الله صلى الله عليه وسلم، ﴿ وَأَقَّالَ نَعْضُهُمْ عَلَى بَعْض نتَ سَاءلُونَ ﴾ [الطور: ٢٥]، قالوا: لمَ لَمْ نقطعه كلَّه أو نتركه كله، فنزلت الآلة: ﴿ مَا قَطَعْتُم مِّن لِبِنَةِ أَوْ تَرَكْتُمُوهَا قَائِمَةُ عَلَى أُصُولِهَا فَعِإِذْن الله ﴾، فلا حناح عليكم فيما قطعتم ولا فيما تركتم، وإنما

أَذِنَ اللَّهُ لكم فيما قطعتموه، ﴿ وَلِيُحْزِيَ الْفَاسِقِينَ ﴾.

ولقد أثر رسولُ اللَّه ﷺ المهاجرين بما أخذه من أموال بنى النضير، ولم يعطِ الأنصار منه شيئًا، إلا رجلين أو ثلاثة، شكوا فقرًا فأعطاهم رسولُ الله على، فنزلت الآية: ﴿ وَمَا أَفَاء اللَّهُ عَلَى رَسُولِهِ منْهُمْ فَمَا أَوْحَفْتُمْ عَلَيْهِ مِنْ خَــِ سُل وَ لاَ ركَـاب وَلَكِنُّ اللَّهُ تُسلِّطُ رُسِيلَهُ عَلَى مَن يَشَاء وَاللَّهُ عَلَى كُلِّ شَنيْءٍ قَدِيرٌ ﴾، فالأموال التي تؤخذ من الكفار نوعان: فَيْءُ وغنيمةً، فالغنيمة هي ما يُؤْخذُ من الكفّار من أموال بعد قتال، وقد بين الله حكمها في سورة الأنفال، فقال: ﴿ وَاعْلَمُواْ أَنَّمَا غَنِمْ تُم مِّن شَيْء فَأَنَّ لله خُمُسنَهُ وَللرَّسنُولِ وَلذي الْقُرْني وَالْدَتَامَى وَالْمُسَاكِينِ... ﴾ الأنة [الأنفال: ٤١]. والفيءُ هو ما يؤخذ من أموال الكفار من غير قتال، وقد بين الله حكمه فقال: ﴿ مَّا أَفَاء اللَّهُ عَلَى رَسُوله مِنْ أَهْلِ الْقُرِي فَلِلَّهِ وَلِلرَّسُولِ وَلِذِي الْقُرْبَى وَالْمُتَامَى وَالْمُستَاكِينَ وَابْنَ السُّد دل ﴾ وذلك لـ ﴿ كَيْ لاَّ نَكُونَ دُولَةً نَتْنَ الأَغْنِياء منكُمْ ﴾، أي: جعلنا هذه المصارف لمال الفيء كيلا يبقى مأكلة بتغلب عليها الأغنياء ويتصرفون فيها بمحض الشهوات والآراء، ولا يصرفون منها شيئًا إلى الفقراء، ﴿ وَمَا أَتَاكُمُ الرَّسنُولُ ﴾ من المال، ﴿ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانتَهُوا ﴾. قال العلماء: هذه الآية نزلت في

الفيء، ولكنّ العدرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب، فيكون المعنى: مهما أمركم به فافعلوه، ومهما نهاكم عنه فاحتنبوه، فإنه بأمر بخير وإنما ينهي عن شر، ولذا جاء عن ابن مسعود رضي الله عنه أنه قال: لعن اللَّهُ الواشيمات والمستوشيمات، والمتنمصتات والمتفلحات للحسن المغيرات خلق الله عز وحل، فعلغ ذلك أمرأة من بني أسد في البيت يقال لها أم يعقوب، فجاءت إليه فقالت: ىلغنى أنك قلت كيت وكيت، فقال: وما لي لا أَلْعَنُ مَنْ لعنَ رسولُ اللَّه ﷺ وفي كتاب اللَّه تعالى، فقالت: إنى لأقرأ ما بين لَوْحَيْه فما وحدتُه. قال: إن كنت قرأتيه فقد وحديته، أما قرأت: ﴿ وَمَا آتَاكُمُ الرُّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانتَهُوا ﴾. قالت بلي: قال: فإن رسولَ الله ﷺ نهى عنه. قالت: إنى لأظن أهلك ىف علونه. قال :ادهىي فانظرى. فذهبت فلم تر من حاحتها شيئًا. فحاءت فقالت: ما رأيتُ شبئًا، قال: لو كان كذا لم تحامعنا. (أي لم تسكن معنا). متفق عليه.

﴿ وَاتَّقُـواْ اللَّهُ إِنَّ اللَّهُ المتثال أو امره، وترك زواجره، فإنه شديد العقاب لمن عصاه وخالف أمره وأباه، وارتكب ما عنه زجره ونهاه.

وللحديث بقية إن شاء

الله تعالى.

بقلم: الرئيس العام

# المياقة

أخرج البخاري ومسلم عن زينب امرأة عبد الله رضي الله عنهما قالت: كنت في المسجد، فرأيت النبي على فقال: «تصدقن ولو من حليكن». وكانت زينب تنفق على عبد الله وأيتام في حجرها، قال: فقالت لعبد الله: سل رسول الله على: أيجزي عني أن أنفق عليك وعلى أيتام في حجري من الصدقة، فقال: سلي أنت رسول الله على فانطلقت إلى النبي على فوجدت امرأة من الأنصار على الباب حاجتها مثل حاجتي، فمر علينا بلال، فقلنا: سل النبي على أيجزئ عني أن أنفق على زوجي وأيتام لي في حجري، وقلنا: لا تخبر بنا، فدخل فسأله فقال: من هما؟ قال: زينب. قال: أي الزيانب؟ قال: امرأة عبد الله. قال: نعم لها أجران؛ أجر القرابة وأجر الصدقة.

وفي حديث لهما عن أبي سعيد الخدري أنه صلى الله عليه وسلم صلى ثم خطب الرجال ثم وعظ النساء فحثهن على الصدقة، ثم انصرف، فلما صار إلى منزله جاءت زينب امرأة ابن مسعود لتستأذن عليه فقيل: يا رسول الله، هذه زينب، فقال: «أي الزيانب»، فقيل: امرأة ابن مسعود، قال: «نعم، ائذنوا لها»، فأذن لها، قالت: يا نبي الله، إنك أمرت اليوم بالصدقة، وكان يا نبي الله، إنك أمرت اليوم بالصدقة، وكان مسعود أنه وولده أحق من تصدقت به عليهم، فقال النبي على «صدق ابن مسعود، زوجك وولدك أحق من تصدقت به عليهم».

بعض معانى الحديث

الصدقة: ما يخرجه الإنسان من ماله على وجه القربة كالزكاة، لكن يقال: الصدقة للتطوع والزكاة للواجب، وقد يسمى الواجب صدقة إذا تحرى صاحبها الصدق في فعله، قال تعالى: ﴿ خُدْ مِنْ أَمْوَالِهِمْ صَدَقَةً ﴾، وقال سبحانه: ﴿ إِنَّمَا الصَدَقَاتُ لِلْفُقَرَاء ﴾، ويقال لما تسامح عنه الإنسان في حقه صدقه نحو قوله تعالى: ﴿ وَالْجُرُوحَ قِصَاصُ فَمَن تَصَدَقً بِهِ فَهُو كَفَّارَةُ لِلهُ ﴾، وقوله: ﴿ وَإِن كَانَ ذُو عُسْرَةٍ فَنَظِرَةٌ إِلَى مَيْسَرَةٍ وَأَن تَصَدَّقُواْ خَيْرُ لَكُمْ ﴾، فإنه أجرى ما ميسامح به المعسر مجرى الصدقة، وعلى هذا بسامح به المعسر مجرى الصدقة، وعلى هذا

قوله تعالى: ﴿ وَدِيَةُ مُسْلَمُ لَهُ إِلَّا أَن يَصِدُقُواْ ﴾. العالم العاصلة إنا حيًّا بعدياً ع

العطية تمليك بلا عوض، فإن كانت بقصد الثواب الأخروي فهي صدقة، وإن كانت بقصد الإكرام فهي هدية، وإن كانت بقصد المواصلة والود فهي هدة، وإن كانت يقصد أخذ ما ليس له فيه حق فهي رشوة. شيا تينسم و طالع تياما

العارية: إباحة أو تملك منفعة عبن مع بقاء العين لصاحبها بشروط مخصوصة، فالعارية تملك المنفعة مع بقاء ملكية العين لصاحبها، و الصدقة تمليك العين ومنفعتها.

أخرج البخاري ومسلم عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ قال: «قال رجل: لأتصدقن بصدقة، فخرج بصدقته فوضعها في يد سارق، فأصبحوا يتحدثون: تُصُدُق على سارق، قال: اللهم لك الحمد، لأتصدقن بصدقة، فخرج بصدقته فوضعها في يد زانية، فأصبحوا يتحدثون: تُصندُق الليلة على زانية، فقال: اللهم لك الحمد على زانية، لأتصدقن بصدقة، فخرج بصدقته فوضعها في يد غني، فأصبحوا بتحدثون: تُصُدِّق على غنى، فقال: اللهم لك الحمد على سارق، وعلى زانية، وعلى غنى، فأتى فقيل له: أما صدقتك على سارق فلعله أن يستعف عن سرقته، وأما الزانية فلعلها أن تستعف عن زناها، وأما الغنى: فلعله يعتبر فينفق مما أعطاه الله».

ورواية مسلم قد ذكرت الزانية ثم الغنى ثم السارق، وجاء فيها: «فأتى فقيل له: أما صدقتك

والحديث في كتاب الزكاة في كل من البخاري ومسلم والنسائي، في البخاري باب: إذا تصدق على غنى وهو لا يعلمه، وفي النسائي باب: إذا أعطاها غنيًا وهو لا يشعر، وعند مسلم باب: ثبوت أجر المتصدق وإن وقعت الصدقة في يد غير أهلها.

قال ابن بطال: عند كافة العلماء أن صدقة السر في التطوع أفضل من العلانية وتأولوا قوله عليه السلام: «فأخفاها حتى لا تعلم شماله

ما تنفق بمينه» أن المراد بذلك صدقة التطوع. وروى عن ابن عباس في قوله: ﴿ إِن تُبْدُواْ الصَّدُقَاتِ فَنعِمًا هِيَ ﴾ الآية. قال: جعل الله تعالى صدقة التطوع في السر تفضل علانيتها يسبعين ضعفًا، وجعل صدقة الفرض علانيتها أفضل من سرها بخمسة وعشرين ضعفًا، وكذلك جميع الفرائض والنوافل في الأشبياء كلها. (انتهى).

#### ما يستفاد من الحديث ! !

- في الحديث أن نية الصدقة إذا كانت صالحة قبلت صدقته ولو لم تقع الموقع، واختلف الفقهاء في الإجزاء إذا كان ذلك في زكاة الفرض. قال ابن حجر: ولا دلالة في الحديث على الإجزاء ولا على المنع، ومن ثم أورد المصنف الترجمة بلفظ الاستفهام ولم يجزم بالحكم.

-وفي الحديث تفضيل صدقة السر، وفضل الإخلاص واستحباب إعادة الصدقة إذا لم تقع الموقع.

#### فضل صدقة السر

قال تعالى: ﴿ إِن تُبْدُواْ الصَّدَقَاتِ فَنعِمًا هِيَ وَإِن تُخْفُوهَا وَتُؤْتُوهَا الْفُقَرَاء فَهُوَ خَيْرٌ لُّكُمْ ﴾. قال ابن كثير: فيه دلالة على أن إسرار الصدقة أفضل من إظهارها؛ لأنه أبعد عن الرباء إلا أن بترتب على الإظهار مصلحة راجحة من اقتداء الناس به فيكون أفضل من هذه الحيثية.

والحديث: «سبعة يظلهم الله في ظله يوم لا ظل إلا ظله...» ذكر منهم: «رجل تصدق بصدقة فأخفاها حتى لا تعلم شيماله ما أنفقت يمينه». وفي الحديث: «صدقة السر تطفئ غضب الرب».

أوقات وأماكن الصدقة !!

الصدقة مستحبة ويزداد استحبابها في رمضان وسائر الأوقات الفاضلة كعشر ذي الحجة وأيام العيد وفي الغزو وعند شدة

الحاجة من المسلمين في الحج وفي السفر وعند المرض وعند الكسوف والخسسوف والزلازل وبمكة والمدينة. ويجب أن يكون المتصدق عاقلاً مميزاً غير محجور عليه بسفه أو غيره، وأن يكون مالكًا للمال المتصدق به أو وكيلاً عنه.

التصدق على ذوي القرابة والأزواج (إ لا خالف بين الفقهاء في جواز التصدق على الأقرباء والأزواج صدقة التطوع، بل صرح بعضهم بأنه يسن التصدق عليهم ولهم أخذها ولو كانوا

التصدق عليهم ولهم احدها ولو كانوا ممن تجب نفقته على المتصدق. فعن ابن مسعود رضي الله عنه قال: قال رسول الله عنه : «إذا أنفق الرجل على أهله يحتسبها فهو له صدقة». وقال عنه: «الصدقة على المسلمين صدقة، وعلى ذي الرحم ثنتان صدقة وصلة». قال الشافعية: وعلى المصدقة للقريب أقرب فأقرب رحمًا ولو كان دفع الصدقة للقريب أقرب فأقرب رحمًا ولو كان ممن تجب عليه نفقته أفضل من دفعها لغير ممن تجب عليه نفقته أفضل من دفعها لغير ولخبر الصحيحين: أن أمرأتين أتيا رسول الله ولخبر الصحيحين: أن أمرأتين أتيا رسول الله أن نتصدق على أزواجنا ويتامى في حجورنا؟ فقال: «نعم، لهما أجران؛ أجر القرابة، وأجر الصدقة».

هذا، وقد رتب الشافعية من يفضل عليهم الصدقة، فقالوا: هي في الأقرب فالأقرب وفي الأشد منهم عداوة أفضل منها في غيره. وذلك ليتألف قلبه. ولما فيه من مجانبة الرياء وكسر النفس، وألحق بهم الأزواج من الذكور والإناث، ثم الرحم غير المحرم كأولاد العم والخال، ثم في الأقرب فالأقرب رضاعًا ثم مصاهرة ثم ولاء، ثم جوارًا وقدم الجار الأجنبي على قريب بعيد عن دار المتصدق بحيث لا تنقل إليه الزكاة ولو كان ببادية.

وليس في تفضيل صدقة العلانية على السر ولا تفضيل صدقة السر على العلانية حديث

صحيح، ولكنه الإجماع الثابت، فأما صدقة النفل فالقرآن ورد مصرحًا بأنها في السر أفضل منها في الجهر، بيد أن علماءنا قالوا: إن هذا على الغالب مخرجه، والتحقيق فيه أن الحال في الصدقة تختلف بحال المعطى لها والمعطى إياها والناس الشاهدين لها، أما المعطى فله فيها فائدة أظنها السنة وثواب القدوة. قلت: هذا لمن قويت حاله وحسنت نيته وأمن على نفسه الرياء وأما من ضعف عن هذه المرتبة فالسر له أفضل، وأما المعطى إياها فإن السر له أسلم من احتقار الناس له، أو نسبته إلى أنه أخذها مع الغني عنها وترك التعفف، وأما حال الناس فالسر عنهم أفضل من العلائية لهم من جهة أنهم ريما طعنوا على المعطى لها بالرياء وعلى الآخذ لها بالاستغناء ولهم فيها تحريك القلوب إلى الصدقة لكن هذا اليوم قليل.

وقال العباس بن عبد المطلب رضي الله عنه: لا يتم المعروف إلا بشلاث خصال: تعجيله وتصغيره وستره. فإذا أعجلته هنيته وإذا صغرته عظمته، وإذا سترته أتممته.

> قال بعض الشعراء، فأحسن: زاد معسروفك عندى عظسمًا

راد معروفت عندي عطيها انه عندك مستور حقير تتناساه كان لم تاته وهو عند الناس مشهور خطير

ضل إذا جئته يومًا لتساله

وقال سهل بن هارون:

أعطاك ما ملكت كفاه واعتذرا يخفى صنائعه والله يظهرها

إن الجميل إذا أضفيته ظهرا وفي الحديث: «سبعة يظلهم الله في ظله يوم لا ظل إلا ظله - ذكر منهم - : رجالاً تصدق بصدقة فأخفاها حتى لا تعلم شماله ما أنفقت يمينه». ولحديث: «صنائع المعروف تقي مصارع السوء، وصدقة السر تطفئ غضب الرب».

والله من وراء القصد.

# كلمة التحرير

# talual LS

بقلم: رئيس التحرير

جمال سعد حاتم

الحمد لله رب العالمين والصيلاة والسيلام على المبعوث رحمة للعالمين وبعد...،

فلعل المسلمين مع الأحداث المتأخرة هم أكثر الناس تألمًا، وأوسعهم جراحاً، ولعل أرضهم وديارهم وأموالهم هي التي يستنسر بها البغات، وتستأسد الحُمرُ والمسلمون مع ذلك يتجرعون هذه الجراحات في صياصيهم وهم لايكادون يسيغونها، ويحملون معها أثقالاً إلى أثقالهم، إنهم يُدَعُون إلى الإستكانة والذل دُّعاً، وتضطرهم مضارب الغالبين إلى أن يعترفوا بأن حقهم باطل، وباطل غيرهم

> والمتامل في الضربات التي تكال للمسلمين في كل مكان، وضعفهم الحثيث وإستكانتهم المستحوذة عليهم أمام أعدائهم، بحد أنها لم تكن بدعاً من الأمر ولا هي نتائج بلا مقدمات، ولم تك قط قد قفزت هكذا طفرة دونما سبب وإنما هي ثمرة خلل وفتوق في ميدان الأمة الإسلامية، وتقصير ملحوظ تجاه خالقها ورسولها ودينها، وأعداء الاسلام لابتوانون لحظة واحدة في الكدل والتدبير للإسلام والمسلمين، فبالأمس القريب كان زعيم محور الشير في العالم في حولة يستحمع فيها قوى الشير في العالم

أجمع من حوله ويدبر ويتأمر... ويتعاهد مع من كانوا بالأمس العدو الأول لهم ويحمع الموافقات مشعلاً نار الحرب بين الهند وباكستان ومشجعاً الهند على كسر شوكة باكستان.... وتجييش الجيوش وأخذ الموافقات لضرب العراق... كل ذلك ومذابح شارون على أشدها، وتدمير الأخضر واليابس في فلسطين بعد أن سكت الجميع، وخيم الصمت على العالم كله وأصبحت ردود الأفعال كامنة ولكن الله أكبر من كيدهم فلاحول ولاقوة إلا بالله العلى العظيم!!



العدد الرابع السنة الواحدة والثلاثون أوجيه

# التواطؤ اليهودي والغربي مع الهند!!

وكما أن كل مايحدث ومايقع في العالم كله هو سيناريوهات قد تم وضعها ومع اللغط الشديد الذي يدور في العالم كله عن أحداث سبتمبر في أمريكا والشكوك عن أحداث سبتمبر في أمريكا والشكوك والأمريكان كانوا وراء تلك الأحداث... والأمريكية بوقوع الأحداث قبل حدوثها الأمريكية بوقوع الأحداث قبل حدوثها الإدارة الأمريكية «أقصد إدارة محور الشر العالمي عن وقوع التفجيرات دون أن تحرك العالمي عن وقوع التفجيرات دون أن تحرك ساكناً ليثير كثيرًا من الشكوك والتساؤلات!

نجد على الجانب الآخر في نفس المحور وفي جزء آخر من نفس السيناريو التأييد اليهودي والأمريكي للهند مما يوحي بأن هناك خطة مدبرة لكسر شوكة باكستان النووية. والقضاء على الجهاد والإسلامي في كشمير ضد القوات الهندوسية. واذ إستطلعنا ميزان القوى بين الهند وباكستان فإننا نجده كالتالي!

الجيش العامل في الهند ١٣٠٣٠٠٠ جندي، وفي باكستان ٦١٢٠٠٠ جندي.

قوات الإحتياط في الهند ٥٣٥٠٠٠ جندي، وفي باكستان ٥١٣٠٠٠ جندي.

الأسلحة الاستراتيجية في الهند ٦٠ رأساً نووية، وفي باكستان ٢٥ رأساً نووية.

الأسلحة التقليدية في الهند ١٠٦٨ طائرة، في باكستان ٤١٠ طائرة.

في الهند ١٣٢ مروحية، وفي باكستان ٣٤ مروحية.

في الهند ١٩٠ غواصة،

# عارمات الاستفهام في أنفسنا 11

ومع كل ما يحدث وما يكاد في السر والعلانية ضد المسلمين فإننا نجد الكثير منا يتساعل إثر كل بلية تحل بدار الإسلام: ما السبب؟ وكيف؟ تكثر كل صور الاستفهام في مسامعنا حينًا بعد آخر.

وإن ما أعطانا الله من صلة بكتابه العزيز مما يذكر بسؤال مماثل للرعيل الأول فى أزمة هى من أشد الأزمات التى حلت بهم ألا وهي هزيمتهم في معركة أحد، يندبون حالهم، ومن ثم يتساءلون فيقول الله عنهم «أو لما أصابتكم مصيبة قد أصبتم مثليها قلتم أنى هذا؟».، آل عمران ١٦٥» فيجيبهم الله بخمس كلمات لم ينسب ولا في كلمة واحدة سبب الهزيمة إلى كثرة ولا إلى عدة، ولا إلى تحررُف في القتال وإنما قال لهم بصريح العبارة «قل هو من عند أنفسكم».

وتقع الهزائم ليستيقظ الناس وتتوالى الضربات فتحل المحاسبة للنفس، ويتضح مثل هذا بما في قوله: ﴿ وما أصابكم يوم التقى الجمعان فسإذن الله وليعلم المؤمنين، وليعلم الذين نافقوا، وقيل لهم تعالوا قاتلوا في سبيل الله أو ادفعوا ﴾. أل عمران ١٦٦، ١٦٧. وعندما تقصر الأمة وتفرط فعليها أن تقيل النتيجة المرة. إن على رأس الضعف الأصيل البعد عن تشخيص الأحداث بصورتها الحقيقية مع الإكتفاء بمجرد التلاوم وإلقاء التبعة على الغير، فعامة الناس يلقون اللائمة على العلماء والمصلحين والمشقفين، وهؤلاء بدورهم يلقون باللائمة على الساسة والقادة الآخرين. وما القادة والساسة والعلماء والمصلحون إلا جزء من كل، ولا إستقلال في اللوم لصنف دون أخسر، وإلا كان جرماً

وإستكبارا وخروجا عن الواقعية فرسول الله ﷺ يقول «كلكم راع .وكل راع مسئول عن رعيته».

# القاظ الأمة ... وشحد الهمم 11

إن ما يحرى من حولنا من أحداث عظام محعلنا نوقن بأن الأزمات المزمنة التي تقع أمام أعيننا لابد من استيعابها وتوظيف دروسها لإعادة الكُرة والانطلاق من جديد لانقاظ الأمة من حالة الهوان والضياع، وضعف الإيمان، فالإيمان الراسخ يعطى الإنسان قوة عظيمة، تُثبِتِهُ على الحق، وتعصمه من نزعات الأهواء، وشبهات الأعداء، ومكائد المنافقين، قال تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ آمَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّالِحَاتِ يَهْدِيهِمْ رَبُّهُمَّ بإيمَانِهمْ... ﴾ [يونس: ٩]، وقال تعالى: ﴿ يُثَنَّتُ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُواْ بِالْقَوْلِ الثَّابِتِ فِي الْمَــنَــاةِ الدُّنْيَــا وَفِي الآخِــرَةِ وَيُضِلُّ اللَّهُ الظَّالمينَ ﴾ [إبراهيم: ٢٧]، ولن ترتفع هذه الأمة ويعلو شائها إلا يترسيخ التوحيد والإيمان الخالص باللَّه تعالى، إيمانًا بشرق نوره في القلوب، ويظهر أثره على الجوارح، ويصبح عقيدة راسخة في النفس رسوخ الحيال الرواسي، ويتطلب ذلك تربية جادة، وحرصًا صادقًا على التمسك بالدين، والعودة إلى الله والإقبال عليه، قال تعالى: ﴿ لَقَدْ مَنَّ اللَّهُ عَلَى الْمُؤْمِثِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولاً مِّنْ أَنفُسِهِمْ بَتْلُو عَلَيْهِمْ آيَاتِهِ وَيُزَكِّبِهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَإِن كَانُواْ مِن قَبْلُ لَفِي ضَلَالَ مُّدِينَ ﴾ [آل عمران: ١٦٤].

# القاظ العقول... واحياء البصيرة 11

إنما بحدث للمسلمين في شيتي بقاع المعمورة، وما استتبع ذلك من ردود أفعال خمدت وانقشعت مع بقاء الحال على ما هو

عليه، والانتقال من وضع سيئ إلى أوضاع أكثر سوءًا تزداد يومًا بعد يوم، ويتضح معها العداء الدفين الذي يكنه صاحب صيحة الحرب الصليبية ضد الاسلام والمسلمين، مستخدمًا كل ما أوتى من محاولات المكر والدهاء، والزيف والخداع، واضعًا نصب عينيه هدفًا رئيسيًا هو القضاء على الإسلام والمسلمين، إنه اليوم.. وفي زمن سيطر فيه هو وحاشيته من البهود ومعهم الغرب راحوا يوزعون الأدوار ويعقدون التحالفات الشيطانية مع ألدُ أعداء الأمس، فروسيا الشيوعية تعقد المعاهدات مع رعاة البقر، وتصبح عضوًا في الناتوا!! فسبحان الله العظيم!! أعداء الأمس أصبحوا أعضاءً في حلف واحد، ووقع قادة أوربا وروسيا اتفاقا تاريخيا أصبحت بمقتضاه روسيا دولة غربية، وبوش المدافع الأول هو وبطانته عن اليهود ومصالحهم في العالم... حتى وإن كان ذلك على حساب مصالح أمريكا وعلاقاتها بدول العالم العربي والاسلامي يضرب عرض الحائط بردود الأفعال التي تقع في أي مكان من دول العالم الإسلامي، وذلك نتاج طبيعي لحالة الضعف والهوان التي عليها المسلمون الآن بكل فئاتهم المختلفة.

# ميزان الشرع... وقواعده الحكمة 11

إنالاستسلام لدواعي الغضب والتشنج والانفعال لما يدور من حولنا ليس هو الحل الذي سيوصلنا إلى نهاية ما نحن فيه، ولا يد من تحكيم مسرزان الشيرع وقواعده المحكمة، وتقدير المصالح والمفاسد الأحلة والعاحلة، وعدم الاستسلام لأهواء الأقوياء، وللضغوط الإعلامية والفكرية التي علا صوتها، وراح يفسر النصوص الشرعية بعقلية المنكسر الضعيف.

لقد درحت الآلة الإعلامية الغربية بكل

قنواتها وأشكالها- خاصة في الأحداث الأخيرة- على تزييف الوعي وإثارة اللبس، وإشاعة الشبهات بكل خبث ودهاء، ووقف كثير من الناس حيارى أمام ذلك الطوفان الجارف من التحريف والتزييف، ولقد أن الأوان لأن ننهض بجد لاستنقاذ العقول، وإحياء البصيرة، وإعادة الوعي، تحقيقًا لقول الله تعالى: ﴿قُلُ هُنْهِ سَبِيلِي أَدْعُو إِلَى اللّهِ عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَن اتّبُعُني وسَبُرْحان اللّهِ وَمَا أَنَا مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴾ [يوسف: ١٠٨]، اللّه وَمَا أَنَا مِنَ الْمُجْرِمِينَ ﴾ [يوسف: ١٠٨]، ويَتِسْتَدِينَ سَبِيلُ الْمُجْرِمِينَ ﴾ [الأنعام: ٥٥]، ويَتِسْتَدِينَ سَبِيلُ الْمُجْرِمِينَ ﴾ [الأنعام: ٥٥]، فهم جميعًا من صناع الحرب والخيانة.

أوليس عجيبًا أن نبقى نفكر بطريقة تبعد ألاف الأميال عن الواقع الذي نعيشه بعيدًا عن الوسائل العلمية والفكرية الصديثة لاستكشاف مكان الضعف والقوة ورصد خطوات المكر والكيد، واضعين نصب أعسنا تخطى حالة الغيبوبة التي نعاني منها، فقد مضى علينا وقت ونحن منعزلون عن الدنيا، نعيش في زيف رسمه لنا أعداؤنا، أن الأوان أن نعيش على الحقائق كما هي بدون مغالطة، أن الأوان لكي نقف مع أنفسنا وقفة حساب نراجع فيها ما مضى، نرجع إلى ربنا، نتمسك بديننا، ولا ندع لأعدائنا فرصة يخترقون فيها صفوفنا، ويحطمون بها قوتنا، وأن نتماسك ونتراص ونتقى الله ربنا، وصدق رب العزة سبحانه حيث يقول: ﴿ و أَطِيعُواْ اللَّهُ وَرَسُولَهُ وَلاَ تَذَازَعُواْ فَتَفْشَلُواْ وَتَذْهَبَ ريحُكُمْ وَاصْبِرُواْ إِنَّ اللَّهَ مَعَ الصَّابرينَ ﴾ [الأنفال: ٤٦].

# ماأحوجنا إلى الدعاء!!

وإذا كان الله جل وعلا قد حث عباده على الدعاء، والتضرع إليه، فإنه قد وعدهم

بالإجابة وهو سيحانه لا يخلف وعده، والدعاء من أعظم الأسباب لحصول مقصود الإنسان سواء أكان المراد منه حلب منفعة، أو دفع مضرة، وقد فطر الله الناس على التوجه له والتضرع إليه، ولا أدل على ذلك من أن الكفار كانوا إذا نزل بهم الضر أو وقعوا في محنة اتجهوا إلى الله وأفردوه بالدعاء ولم يشركوا معه في هذه الحالة أحدًا، يقول سبحانه: ﴿قُلْ مَن يُنَجِّيكُم مِّن ظُلُمَاتِ الْبَرِّ وَالْبَحْرِ تَدْعُونَهُ تَضَرُّعًا وَخُفْدَةً لِّئِنْ أَنْجَانًا مِنْ هَنْمِ لَنَكُونَنَّ مِنَ الشَّاكِرِينَ. قُلُ اللَّهُ يُنَجِّيكُم مِّنْهَا وَمِن كُلِّ كَرْبٍ ثُمٌّ أَنتُمْ تُشْرِكُونَ ﴾ [الأنعام: ٦٣، ٦٤]، وقال سيحانه: ﴿ وَإِذَا سِئَلُكَ عِبَادِي عَنِّي فَإِنِّي قَرِيبٌ أُجِيبُ دَعْوَةَ الدَّاعِ إِذَا دَعَانَ فَلْيَسْتَ جِيبُواْ لِي وَلْيُـوّْمِنُواْ بَى لَعَلَّهُمْ يَرْشُدُونَ ﴾ [البقرة:

وقد توعد الله سبحانه وتعالى الذين يستكبرون عن الدعاء ويتركونه بالعذاب الأليم يوم القيامة، حيث قال سبحانه: ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ الْعُونِي أَسْتَجِبْ لَكُمْ إِنَّ الَّذِينَ يَسْتَكْبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِي سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ دَاخَرِينَ ﴾ [غافر: ٢٠].

فلا نستهين بالدعاء حتى يفرج الله عنا ما نحن فيه من الكرب، ولنداوم عليه ملتزمين بمقتضياته وأدابه، رافعين أكف الضراعة إلى الله عز وجل راجين أن يهلك الكفار والمشركين والمتأمرين على الإسلام، وفضل الله واسع وكرمه لا يوصف، وعطاؤه لا يحد، وصلى الله على نبينا محمد وعلى اله وصحبه وسلم.

# الصهيونية

# والمؤامرةعلى فلسطين

استكمالأ لفصول المؤامرة الصهيونية على فلسطين نقول والله المستعان:

خامسًا: ترويج الادعاءات الصهدونية الدينية والتاريخية حول أحقية البهود بالقدس وفلسطين.

ومن النصوص التي استندت إليها الدعاية الصهيونية ما جاء في سفر التكوين الاصحاح السابع عشير من خطاب الله لإبراهيم «أنا الله القدير أجعل عهدي بيني وبينك وأكثرك تكثيرا وتكون أيا لحمهور من الأمم وأجعلك أمما وملوكا منك يخرجون وأقيم عهدًا بينك وبين نسلك من بعدك وأعطى لك ولنسلك من بعدك أرض غربتك كل أرض كنعان ملكا أبديا» اهـ.

#### الصهائنة وارض الميعاد !!

فاستند الصهائنة إلى هذا النص واعتدروا فلسطين أرض الميعاد وإذا أمعنا النظر في هذا النص وحدنا أنه لم يحدد أحدا بعينه بل ذكر نسل إبراهيم على سبيل العموم ومن المؤكد والثابت أن رسول الله عليهم عليهم عليهم عليهم عليهم السلام حميعا فلماذا يقصر اليهود النص عليهم دون بقية نسل إبراهيم بل الذي يظهر لنا بوضوح أن من اتبع ملة إبراهيم على وجه الحقيقة كان أحق بهذه الأرض فسكنها سليمان ويوشع وداود ثم انحرف اليهود وحرفوا التوراة وكتبوها بأيديهم مصداقا لقوله تعالى: ﴿ فويل للذين يكتبون الكتاب بأيديهم ثم يقولون هذا من عند الله ليشتروا به ثمنا قليلا فويل لهم مما كتبت أيديهم

# بقلم/د.الوصيفعلى حزة

وويل لهم مما يكسبون ﴾.

وقال تعالى: ﴿قُلْ مِنْ أَنْزِلُ الْكِتَابِ الذي جاء به موسى نورا وهدى للناس تجعلونه قراطيس تيدونها وتخفون كثيرا ﴾.

وكان مما أخفاه اليهود البشارة بنبوة محمد ﷺ حتى ينكروا على نسل إسماعيل وراثة النبوة ومن ثم وراثة الولاية على هذه الأرض التي وعد الله إبراهيم عليه السلام. من أحق بإبراهيم؟

قال تعالى: ﴿ إِنْ أُولِي النَّاسِ بِإِبْرَاهِيم للذين اتبعوه وهذا النبى والذين أمنوا والله ولى المؤمنين... .

# ادعاء البهود بأحقبتهم لابراهيم 11

وقال تعالى: ﴿ ماكان إبراهيم يهوديا ولا نصرانيا ولكن كان حنيفا مسلما وما كان من المشركين .

ولو كان المهود الصهاينة حقا أولى بإبراهيم ما أرسل الله عز وجل نبيًا بعد ذلك من ذريته من شجرة إسماعيل وإنما بعثه التي وعدها نسله.

ولذلك حتى لو سلمنا بصحة ما جاء بالتوراة فقد ورد فيها خطاب لإبراهيم «وأكثرك تكثيرا وتكون أبا لجمهور من الأمم وأجعلك أمما وملوكًا» بصيغة الجمع ولم

يقصد ذلك على بني إسرائيل ولهذا فقد حسم الله قضية وراثة إبراهيم عليه السلام فقال: 

ولقد كتبنا في الزبور من بعد الذكر أن الأرض يرثها عبادى الصالحون .

ولقائل أن يقول هل وراثة الصهاينة الآن واحتلالهم لفلسطين دليل صلاح؟ نقول كلا وإنما هو انحراف من المسلمين عن طريق محمد على وشريعتهم ورفعهم لراية غير رايته فسلط الله عليهم شذاذ الآفاق إخوان القردة والخنازير من قبيل الابتادء وفي ذلك يقول الرسول ﷺ فيما رواه الحاكم وقال على شرط الشيخين: «يا معشر المهاجرين، خمس خصال لم تدركوهن وأعوذ بالله أن تدركوهن، لم تظهر الفاحشة في قوم قطحتى يعلنوا بها إلاظهرت فيهم الأمراض والأوجاع التي لم تكن في أسلافهم وما منعوا زكاة أموالهم إلا أخذوا بالسنن وقلة المؤنة وجور السلطان عليهم، وما نقصوا المكيال والميزان إلا منعوا القطر من السماء ولولا البهائم لم يمطروا، وما نقضوا عهد الله وعهد رسوله إلا سلط الله عليهم عدوا من غيرهم فأخذ بعض ما في أيديهم وما لم تحكم أئمتهم بكتاب الله ويتخبروا فيما أنزل الله إلا جعل بأسهم بينهم». السلسلة الصحيحة.

والشاهد هنا قوله ﷺ وما نقضوا عهد الله وعهد رسوله ﷺ إلا سلط الله عليهم عدوا من غيرهم فأخذ بعض ما في أيديهم.

اجتماع اليهود والصهاينة !!
وهذا واقع مشاهد فإن اليهود الصهاينة اجتمعوا من أكثر من ١٠٢ جنسية وبلد حول هذه التوراة المحرفة والتلمود الذي هو من صنع أيديهم وليس من عند الله، والبروتوكولات التي وضعوها للفساد في الأرض فرفعنا نحن في وجوههم رايات القومية والاشتراكية والتقدمية والحق أن الرسول على بشر بهذه المواجهة، فقال فيما روى مسلم في صحيحه: «لا تقوم الساعة حتى يقاتل المسلمون اليهود فيقتلهم المسلمون فيختبئ اليهودي وراء الحجر والشجر فيقول الحجر والشجر يا مسلم يا عبد الله، ورائى

• عقائد يهودية منشؤها نصوص محرفة

• • القرآن يجزم بأنهم كتبوها بأيديهم

• وجود اليهود بفلسطين ليس دليل صلاح

يهودي فاقتله إلا الغرقد فإنه من غرس اليهود».

فانظر إلى لغة الحجر والشجريا مسلم يا
عبد الله ولم يقل يا عربي يا مصري يا هندي يا
بربري إنما قال يا مسلم يا عبد الله وهذه صفة
التزام وعمل بالعبودية لله جل وعلا ويؤكد ذلك
قبوله تعالى: ﴿وعد الله الذين أمنوا منكم
وعملوا الصالحات ليستخلفنهم في الأرض كما
استخلف الذين من قبلهم وليمكن لهم دينهم
الذي ارتضى لهم وليبدلنهم من بعد خوفهم أمنا
يعبدونني لا يشركون بي شيئا ﴾.

وقد سبق بيان ذلك في سلسلة أسباب النصر الموعود، ولذلك يعي اليهود هذه الحقيقة جيدا ويحرصون على إشاعة الفساد بين المسلمين الذين حتى يؤخروا ظهور عباد الله المسلمين الذين سيخرجونهم من الأرض المقدسة فلسطين وبيت

الحقد اليهودي على العرب والسلمين !!

وهم ينقمون على المنظمات القومية في فلسطين بقيادة عرفات أنها تحالفت مع المجموعات الإسلامية كحماس والجهاد والإسلامي فقاموا بحملتهم التترية البربرية على أهلينا في فلسطين لم يفرقوا بين طفل وشيخ أو امرأة ولكنهم ولغوا في دماء الجميع على نحو ما نرى ونسمع فإلى الله المشتكى.

# • علاقة اليهود بأشجار الغرقد !!

# • • سرحقد اليهود على العرب والمسلمين

• • التأييد الإلهي لحزيه دنيا وآخرة ١١

ولسائل أن يسأل:

لماذا يحمل اليهود كل هذا الحقد للعرب والمسلمين؟

والجواب هناك دوافع استقوها من نصوص التوراة المحرفة والتلمود الذي وضعوه بأيديهم فقد ألفه الحاخام يهوذا في القرن الثاني بعد الميلاد بعد ١٧ قرنًا من موت موسى وقد وضع يهوذا التلمود بصورته الحالية وبه مصطلحات يونانية ولاتينية مع أن موسى لم يتكلمها قط ويعتبر التلمود المصدر الثاني للتشريع بعد التوراة وقد جاء فيه:

(۱) «من يسفك دم غير يهودي فإنما يقدم قربانًا للرب».

(٢) «اليه ود بشر لهم إنسانية هم أما الشعوب الأخرى فهي عبارة عن حيوانات».

(٣) يحل اغتصاب الطفلة غير اليهودية متى بلغت من العمر ثلاث سنوات».

(انظر كتاب مختارات إسلامية ص٧٣)

ولم يقف حبهم وتعطشهم للدماء عند حد سفكه فقط بل إنهم يحرصون على الحصول على الدم البشري ليعجنوا به الفطير ويأكلوه في عدد الفصح عندهم حسب تعاليم التلمود.

ولقد قاموا بارتكاب جريمة نكراء إبان حكم محمد على لمصر فذبحوا الدكتور ثوما وكان طبيبا نصرانيا ومعاونه إبراهيم عمار وهو

مسلم للحصول على دم الفطير (الكنز المرصود -في قواعد التلمود - د. يوسف نصر الله ص١١٥ - ١٢٥) عن هذه الحادثة.

وأما كلمات التوراة التي تحفزهم إلى سفك دماء الآخرين كما ورد فيها «حين تذهب إلى مدينة لكي تحاربها استدع للصلح فإن أجابتك وفتحت لك فكل الشعب الذي تجده فيها يكون عبيدا لك تسخره في خدمتك. فإن حاربتك ودفعها الرب إلى يدك فاضرب جميع ذكورها بحد السيف واجعل من نسائها وأطفالها وبهائمها غنيمتك» وفيها أيضا «أما مدن هؤلاء الشعوب التي يعطيك الرب إلهك نصيبا فلا تترك منها نسمة حية».

وفي سفر يشوع «إذا استمر هؤلاء في القتال فعلىك بإيادتهم».

(مختارات إسلامية ص١٣٩)

فلا عجب إذًا لما يفعله الخنزير شارون بالمدن الفلسطينية وما ارتكبه من مذبحة صابرا وشاتيلا ومذبحة جنين أحدث مذابحه التي يباركها بوش ثم يدعونا بعد ذلك إلى محبته وعدم كراهيته. سبحان الله.

# نداءإلى أمة الإسلام

هذه نصوص محرفة يتمسك بها آل صهيون ويقفون عند حدودها فماذا صنعتم بما معكم من الوحي المنزل الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه المحفوظ بحفظ الله له ﴿إنا نحن نزلنا الذكر وإنا له لحافظون﴾.

فهلا مددتم إلى القرآن يدا جادة وإلى سنة رسوله هي فهما وعملا؟ قال تعالى: ﴿إِنَا لَنَنْصُرُ رَسُلْنَا والذَّيْنَ آمنُوا في الحياة الدنيا ويوم يقوم الأشهاد ﴾.

وإلى حكام العرب نذكرهم بقول الله تعالى: ﴿ فلا تهنوا وتدعوا إلى السلم والله معكم ولن يتركم أعمالكم ﴾.

وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

العدد الرابع السنة الواحدة والثلاثون أوجه

# المصطلح الدهودي: التطبيع المصطلح الصوات: الاستسالم

التطبيع يعني باختصار «تحويل السلوك الطارىء أو الجديد إلى ما يشبه الطبيعي فيصبح جزءًا لا يتجزأ من حياة الإنسان»، أي إقامة علاقات تجنح نحو الطبيعي الذي يسود علاقة الناس بحيث تصبح اعتبادية في القبول والتعامل المتبادلين.

ومن خلال مسيرة الصراع مع اليهود نجد أن الكيان اليهودي هو الذي أصر على جعل العلاقات مع العرب تبدو وكأنها طبيعية، حيث طرح استراتيجيات كبرى تطالب بالسلام والتعايش مع اليهود العاصبين، لضمان بقائهم في المنطقة.

والتطبيع برز كمصطلح واستراتيجية لتذويب العداء مع اليهود وكيانهم المغتصب لأرض فلسطين، ولإجراء عملية تغيير في النفسية العربية والإسلامية وتعديلها لتتواءم وتتعايش وتتقبل الكيان اليهودي كجزء طبيعي مع حفاظ اليهود الصهاينة على مشروعهم العدواني.

وعمل الإعلام اليهودي للوصول بالعقل العربي إلى الاقتناع بأن التعايش مع العدو اليهودي هو المفتاح للأمن والاستقرار والسلام والرخاء، والذي يعنى القبول بالكيان اليهودي كدولة مستقلة ذات حدود آمنة يسهل الدفاع عنها، والتسليم بالكيان اليهودي كحقيقة قائمة، والاستسلام لإرادة العدو وخططاته. ولهذا أصبحت مصطلحات السلام والتعايش مع اليهود مصطلحات تتكرر على مسامعنا ويشدو بها الإعلام صباح مساء، وتعقد لها المؤتمرات والندوات.

والتطبيع أي جعل العلاقات طبيعية وكأن من لم يرتبط بمعاهدات سلام مع اليهود يكون أمره غير طبيعي، فأسموه السلام العادل والشامل، وهذه كلها مصطلحات يحاولون التأثير بها علينا وعلى أدمغتنا بجعلها أمرا واقعا، باعتبار ذلك هو الأقرب للعقلانية. وأصبحوا ينعتون كل من هو رافض للعلاقة والتعايش السلمي مع اليهود بالجهل لأنهم لا بقبلون وجهة نظر الطرف الآخر!!.

#### بقلم / عيسى القدومي

المصطلح النهدودي: المطالب الفلسطينية

المصطلح الم الفلسطينية

يصف اليهود الحقوق الفلسطينية بأنها مطالب، وهم يريدون بهذا تهوين حقوق أهل فلسطين، ويريدون أيضا التتازل عن الحقوق الفلسطينية الثابتة، فأصبح المعقول غير معقول!!، والمسلمات محل نقاش!!، والحقوق مصحل نظر!!، وعان الحق والمطلب فصروق شاسعة، فالحق ثابت لا يتغير بمقتضى ثوابتنا الشرعية، ولكن المطلب ما هو إلا مجرد رغية مشيروعة كانت أو غير مشيروعة، وهي لا تعكس حقا بالضرورة، إذ يمكن المساومة عليها والتنازل عنها.

فأصبحت بذلك قضية المستوطنات حقا يهوديًا!!، وأصبحت عودة الفلسطينيين إلى أرضهم ووطنهم مطلبًا فلسطينيًا!!، وأصبحت القدس كعاصمة أبدية حقا يهوديا!!، وحقنا في القدس مطلبًا فيه نظر!!؟ وبعد أن كانت عودة اللاحئين الفلسطينيين إلى أرضهم حقا لا تنازل عنه، أصبحت مطلبًا يمكن استبداله بالتعويض كما اقترح اليهود وأعوانهم بإسقاط هذا الحق، فهم بارعون في تضخيم ما يرغبون في تضخيمه، وتقليل ما يودون التقليل و التهوين من شانه.

فوضعوا الحقوق والمطالب على قدم المساواة حتى يضيعوا حقوق الفلسطينيين في أرضهم ومقدساتهم وثوابتهم الاسلامية والتاريخية، فأصحبت الحقوق العالمية التي أقرتها منظمات حقوق الإنسان والمواثبق الدولية يستثنى منها الفلسطيني وكأنه خارج دائرة الأحداث، وهذا استغفال صارخ للعقل



المسلم والعربى ولحقوقه الثابتة

المصطلح اليهودي: عرب إسرائيل المصطلح الصواب: فلسطينيو مناطق الـ24

يطلق اليهود مصطلح عرب إسرائيل للتعريف بالعرب الفلسطينيين الذين بقوا في المناطق التي احتلها اليهود في ١٩٤٨م، لحذف السم فلسطين من قاموس الإعلام اليهودي الصهيوني ليحل محلها تعبير «إسرائيل» ولإضفاء صفة الأقلية السكانية للعرب في قرى ومدن فلسطين التي سقطت في عام ١٩٤٨م، وإعطاء تلك المنطقة التركيبة اليهودية، وفي ذلك محاولة للإيحاء بأن العرب الفلسطينيين نلك محاولة للإيحاء بأن العرب الفلسطينيين ليسوا إلا أقلية غير منسجمة، وأن المجتمع الفلسطينية التنافرة التي لا يجمعها انتماء أو والدينية المتنافرة التي لا يجمعها انتماء أو هدف واحد.

وذلك المصطلح من المصطلحات الشائعة التي أطلقها اليهود، وتلقفها إعلامنا العربي والذي مازال يرددها، حيث أغفل العدو الفاصب ذكر عقيدة وهوية هذا الجزء من الشعب الفلسطيني بقصد الغاصب ذكر عقيدة بقصد الغاصب ذكر عقيدة بقصد تأكيد أكذوبته الكبرى «أرض بلا شعب» والتى توحي بأن فلسطين بقيت خالية من السكان منذ أن طرد اليهود منها على يد الرومان قبل ألفي عام، ولإزالت الدعاية الصهد ونية تنكر الوجود الفلسطيني لم يكن وتتصرف وكأن الشعب الفلسطيني لم يكن موجودًا أصلا.

والصواب أنهم مسلمون وعرب فلسطينيون ولدوا وعاشوا على تلك الأرض

المباركة، وجرء لا يتجرزا من الشعب الفلسطيني على أرض إسلامية مباركة، وعلاقتهم بذلك الكيان الغاصب أنهم وقعوا تحت احتلاله لأرضهم وفَرضَ عليهم قوانين جائرة، وتفرقة عنصرية تعكس طبيعة الأخلاق اليهودية في تعاملها مع غير اليهود ولا بد من الإصرار والتاكيد على أنهم عرب مسلمون لهم تاريخهم وارتباطهم على أرض فلسطين.

المصطلح اليهودي: أرض الميعاد المصطلح الصواب: أرض فلسطان

الأرض الموعودة، أو أرض الميعاد، أو أرض «إسرائيل»، أو أرض المُعَاد، أسماء يه ودية مختلفة لمعنى واحد هو أرض فلسطين.

والأرض الموعودة هي إحدى الحج التي استخدمها اليهود الصهاينة لدفع اليهود في شعرات الأرض للانتقال إلى فلسطين واستعمارها.

ولم يعط اليهود تحديدا رسميا لحدود أرض الميعاد، فعند احتالال أرض فلسطين اكتفى اليهود بإعلان قيام «دولة إسرائيل» في ١٨٤٨م، دون أن يرسموا لهذه الأرض حدودًا رسمية، فأصبح الكيان اليهودي الغاصب هو الوحيد في العالم الذي ليس له حدود دولية محددة مع من حوله من الدول.

واستخدم اليهود الصهاينة أسطورة «أرض الميعاد» لتأجيج الحماسة الدينية لدى اليهود للانتقال إلى فلسطين انطلاقا من الادعاءات التوراتية التي حرفتها أيديهم، والتي ترى أن أرض فلسطين ملك لليهود وحدهم، فقد جاء في سفر التكوين (١٥/ ١٨) أن الإله قد قطع مع إبراهيم عهدا قائلا: «لنسنك أعطى هذه الأرض من نهر مصر إلى النهر الكبير نهر الفرات».

وهدف اليهود من إطلاق هذا المسمى «أرض الميعاد» لتحاشى استخدام مصطلح أرض فلسطين الذي ينسف ادعاءاتهم من أساسها بما يحمله من دلالات على الوجود الإسلامي في فلسطين. ولحذف اسم فلسطين من قاموس الإعلام الصهيوني لتحل محلها تعبيرات ومصطلحات جديدة لتنشر في العالم أجمع، والإنسارع العربي والإسلامي بشرعية الوجود اليهودي على أرض فلسطين.

# ماذا پریان منا

بقلم: عبدالرزاق السيدعيد

الحمد لله مالك الملك يؤتيه مَنْ يشاء، وينزعه ممن يشاء، ويعز من يشاء، ويذل من يشاء بيده الخير وهو على كل شيء قدير.

والصلاة والسلام على صفوة رسله وضاتم أنبيائه المبعوث رحمة للعالمين سيدنا محمد وعلى آله وأصحابه ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين أما بعد: فإن الذي يحدث اليوم من حولنا ليجعل أشدًّ الناس علما بقف متسائلا. لماذا؟

لماذا يختار العرب «السلام» خيارا استراتيچيا بل وتكتيكيا ويصرون على ذلك في كل مناسبة وفي كل اجتماع. بينما لا يريد عدوهم منهم إلا الاستسلام، بل الذلة والهوان (لا قدَّر الله) إلى متى يثق العربُ في أمريكا ويعتبرونها راعية السلام، والغريب في الأمر أن العرب كلما أعلنوا عن تمسكهم بخيار السلام، واحترامهم لمواثيق الأمم المتحدة. كلما أمْعَن اليهودَ في البطش والعدوان، ورَكُلِ مواثيق الأمم المتحدة بل كل الشرعية الدولية بالأقدام.

ومازالت الأحداث قريبة منا يل نعيشُها يوما ييوم وساعة بساعة فكان اجتياح شارون وجنوده لنابلس وجنبن وحصار بيت لحم ورام الله، قد جاء مباشرة بعد انتهاء قمة بيروت في أواخر مارس الماضي، وبعد أن أعلن العرب في قمتهم تمسكهم بالسلام وما حدث في نابلس وجنين من قتل وتدمير واعتقال وفساد لايخفي على أحد، والكل ينظر ويسمع، والعدو يتمادى في صلفه وغروره وعندما انتهت القمة الثلاثية في شرم الشبيخ وأكّدت على خيار السلام في مايو الماضي، قام الحزب الحاكم في إسرائيل وأعلنها صريحة أنه يرفض قيام دولة فلسطينية بأي صورة من الصور والأمر المدهش حقًا أن العدو يُعلن بصراحة عن مخططاته ولا يخفيها فشارون أعلن مسرارا وتكرارا أنه عسازم على ضرب البنية الأساسية للمقاومة الفلسطينية، وقيل أن يجتاح الضفة الغربية، أعلن عن ذلك ونُشــرت الإليــات في تحــد سافر لكل المقررات والمواثيق، أعلن واستعدّ ونَفَذ، ثم توجه إلى غزة وحاصرها، ومازال يحاصر الشعب الفلسطيني في الضفة وغزة ويتحدى.

وعجزت الأمم المتحدة عن إدانة المجرمين على جرائمهم التي يشيب من هولها الولدان، لأن أمريكا تبارك ما تفعله إسرائيل وبوش يعتبر شارون رجل سلام، ويتهم المستضعفين في الأرض بالإرهاب، ويريد من العرب أن ينعتوهم بالإرهاب(١)، وإلا صار العرب والمسلمون جميعا إرهابين في نظر بوش

أوجهد العدد الرابع السنة الواحدة و الثلاثون

وشارون ولست أدري هل نجهل ما يريده منا أعداؤنا؟ أم أننا نتغامي عنه؟ ولماذا؟ إن الذي تفعله إسرائيل لا يخفي على أحد. وإن احتضان أمريكا لإسرائيل اقتصاديا وعسكريا ولان كثيرًا منا يعمى أو يتعامى عن قصد ويحاول تضليل الناس ولأن كثيرا منا أيضا يحاول إخفاء أبعاد القضية الحقيقية أوضح بشيء من الاختصار ماذا وريد أعداؤنا؟

أولا: للبدأ بإسرائيل:
ماذا يريد منا اليهود؟ قبل
أن أجيب عن هذا السؤال أنقل
لكم بعض ما قاله (شارون) في
مقابلة أجراها معه الكاتب
اليهودي «أموس أوز» ونشرها
في كتاب له بعنوان «أرض
إسرائيل» والكتاب بالعبرية،
وثرجم إلي الفرنسية، ونشرت
منه جريدة الخليج مقتطفات في
عددها الصادر يوم

يقول «شارون» «أريد أن يخشى الناس جنوني، لا أن يعجبوا بأخلاقي، وليطلقوا على «إسرائيل» بعد ذلك الدولة المجنونة وليفهموا أننا دولة وحشية، وأننا نشكّل خطرًا على الدول المحيطة بنا وليس دولة علىء.

ويقول شارون: «أنا نادم بالفعل لأنني لم أدمر مخيم عين الحلوة بالكامل، وأحيله إلى أنقاض، فقد كان قصف مدينة بيروت رائعًا بالفعل، وهو ما يطلقون عليه اسم مذبحة . والكلام ما زال لشارون . فيقول:

وإنى لأتساءل: هل تعتبرون قتل يضع مئات من العرب مذيحة؟ لقد كان من الواجب أن أدخل أنا وجنودي إلى صبرا وشاتيلا، ونقتل سكانها بأيدينا الماهرة المدرّية.. وليعلم الجميع في واشنطن وموسكو، ودمشق، والصين. بأن قيد لأي من سفرائنا أو قناصلنا أو أي موظف صغير في سفارة سيدفعنا إلى بدء حرب عالمية ثالثة». ويضيف شارون قائلا: «إنّني على استعداد أن أقتل أكبر عدد من العرب، وأن أحرق الفلسطينين أو أطردهم إنني على استعداد للتطوع بالقيام يما تطلقون عليه «الأعمال القذرة» خدمة لاسرائيل. وإنني أتساعل: «لو أن اليهود قتلوا ستة ملايين من العرب، فماذا سيحدث؟ طبعًا، ستخصص كتب التاريخ بضع صفحات تطلق علينا فيها مختلف الصفات، ولكن في المقابل ستقوم دولة «إسرائيل الكيرى» التي تضم ما ىزىد على ٢٥ مليونا».

هذا الذي يريده «شيارون» وهذا اعتقاده، إنه لا يحد غضاضه في قتل ستة ملايين عربي مسلم أو تحريقهم أو طردهم، بينما هو سيشعلها حربًا عالمية ثالثة إذا أصيب موظف «پهودي» صغير في إحدى السفارات اليهودية في مكان ما من العالم. إنه متطوع لخدمة إسرائيل الكبرى، وهو مستعد لفعل. أي شيء مهما كان في نظر الناس قذرا حتى لو قتل المسلمين جميعا ولو قتل جميع من في الأرض من أحل إسرائيل فهو شيء في اعتقاده مباح بل قربي يتقرّب به إلى

الله. وليس شارون وحده على هذا الاعتقاد بل جميع اليهود، ولا تقولوا صقور وحمائم فكلهم شارون وإلا في ما الذي جاء بشارون إلى سدة الحكم؟ ومكّنه من رقاب العباد وتاريخه الدامي يفعله اليوم منطلقا من نفسه أم يتأييد من شعبه ومباركة من انطلاقا من عقيدته المحرفة أمريكا وإنجلترا؟ بل يفعله انطلاقا من عقيدته المحرفة ومباركة شعبه وبحمايه ومباركة شعبه وبحمايه ومباركة شعبه وبحمايه أمريكية، وفي ظل صمت عالمي وتخاذل عربي إسلامي.

وتخاذل عربي إسلامي. أوصاف اليهود المخرية

فالمهود هم المهود من عددة العجل ناقضي العهد قتلة الأنسياء محرفي الكلم عن مواضعه، وأكلة السحت والربا، والقائلين على الله ورسله الكذب، كاتمى الحق، تاركي الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر، الملعونين على لسان داوود وعيسى بن مريم، والمسوخين قردة وخنازس، لا تختص فضائحهم من عهد موسى مرورا بداوود وسليمان وزكريا ويحيى وعدسى بن مريم، ومحمد (صلوات الله وسلامه على أنبيائه) ووصولا إلى هرتزل وعصابته، وبيجن وشردمته، وإلى السفاحين الذين جاءوا من بعدهم ـ وكلهم سفاحون ـ ومن ليس منهم جلد الضان على قلوب الذئاب أو الشعالب، ومن كشرعن أنيابه وجاهر ىارھانە...

إلى العتاة القساة غلاظ القلوب، الذين استهدفوا أعين الأطفال بالرصاص المتضجر، وأحرقوا قلوب الأمهات، وأحرقوا الأخضر واليابس،

العدد الرابع السنة الواحدة والثلاثون أنوجوه

وجَرُفُوا الأرض، وهدموا البيوت فوق ساكنيها، وتركوا المصابين تنزف دماؤهم حتى الموت، وكشفوا الوجه الحقيقي لرجسة الضراب «إسرائيل» بقظاعتهم وحشيتهم!! من أولئك الأقدمين إلي هؤلاء المعاهدين، لم تتغير الطبيعة، ولم يتغير الخلق، ولن يتغير الخلق، ولن يعقبون ما يفعلونه من وحشية وإجرام حقًا يفعلونه من وحشية وإجرام حقًا إلى الله؛ كما تزعم توراتهم التي كتبوه بأيديهم وإليكم بعض الأمثلة بأيديهم وإليكم بعض الأمثلة والشواهد:

«الربُّ» كما وصفته توراتهم المحرفة - تعالى الله عما يقولون علوا كبيرا - في سفر التكوين ٣٢ - ٣٤ «رَنَّموا للرب الساكن في صهيون إنه يطالب بالدماء» وفي سفر الملاك من توراتهم المحرَّفة ـ أيضا - «أن سليمان - عليه السلام(٢) - ذيح اثنين وعشرين ألف ثور، وعشرين ومئة ألف خروف خلال أسبوع لله فلم يَرْتُو وطلب دماء البشسر» هذا غيض من فيض عن تصورهم عن الله الذي هو في زعمهم يأكل ويشرب ومصاص دماء، وينسى ويتعب، ويصارع يعقوب، ويبكي على أبنائه، ويستشير حاخاماتهم في كل معضلة، وكثير وكثير من هذا الفساد الاعتقادي، الذي ننزه - نحن المسلمين - الله رينا عنه وهو سبحانه المنزه عن كل نقص والموصوف يكل كمال فتعالى الله عما يقولون علوا كبيرا. وإذا كان هذا ظنهم وكذبهم وافتراؤهم على الله فما بالك بظنهم بالبشر؟

افتراؤهم على أنبياء الله:

في التوراة المزعومة سفر الأعداد الإصحاح ١٨/١٥/١٣ ولم رجعوا إلى موسى سخط موسى وقال: هل أبقيتم كل أنثى حية؟ فالآن اقتلوا كل ذكر من الأطفال وكل امرأة...» فموسى كليم الله عندهم سفاح يأمر بقتل الأطفال والنساء بل إن إبراهيم عليه السلام أبا الأنبياء عندهم كذلك منهوم لا يشبع ومتعطش للدماء وياكل لحوم البشر جاء في تلمودهم:

«إن إبراهيم أكّل أربع ــة وسبعين رجلا وشرب دماءهم دفعة واحدة ولذلك كانت له قوة أربعة وسبعين رجلا»، وحتى لا تشمئز نفس القارئ المسلم، وحتى لا تتاذى مشاعره أقف عند هذا الحد وإلا فالتوراة المحرّفة والتلمود يطفحان بالإساءة البالغة إلى الله ورسله فظرة البهود لغيرهم من الشر:

وفيما يتعلق بعلاقة اليهود بغيرهم اذكر ايضا جانبا يسيرًا يكفى.

جاء في تلمودهم «من يسفك دم غير يهودي فإنما يقدم قربانا للرب» وجاء فيه أيضا «اليهود بشر لهم إنسانيتهم» أما الشعوب الأخرى فهم عبارة عن حيوانات» وفي سفر التكوين ٣٢ عير اليهود» يا قوم - وحتى لا أطيل عليكم - هذا معتقد اليهود، وهذا سلوك اليهود» أمامكم ألم يعلن شارون أنه يتطوع لله بذبح العسرب والمسلمين عم هذه عقيدته وعقيدة غيره وهو مستعد لذبح وعميع أهل فلسطين أو تحريقهم

أو لذبح جميع المسلمين أو البشر جميعا فكلهم في زعمه حيوانات جاءوا لخدمة إسرائيل وهو يتقرُّف إلى الرِّف يهذه الأفعال القبيحة، وليس شيارون وحده بل كلهم كذلك قال بن حــوريون: «بدون التــفـوق الروحي لم يكن شعينا يستطيع البقاء ألفي سنة في الشتات، وأن لا معنى لاسرائيل بدون القدس، ولا معنى للقدس من غير الهيكل». وقالت جولدا مائير «وجد هذا البلد تنفيذًا لوعد الرب ذاته.. ولهدذا لا يصح أن نسأله إيضاحًا عن شرعية ذلك الوجود» وقال موشى ديان: «إذا كنا نملك الكتاب، وإذا كنا نعتبر أنفسنا شعب التوراة فينبغى أن نمتلك أيضا بلاد التوراة، أرض أورشليم، وحيرون وأماكن أخرى» وهذه الأماكن الأخرى أفصح عنها ديان قال: «إن على إسرائيل أن ترسم أهدافها القومية في حدود الوطن التاريخي» هذا اعتقاد القوم وسلوكهم وأفعالهم شاهدة بجديتهم في تنفيذ هذا الكذب المفترى. فماذا فعل أصحاب الحق الواضح الصريح؟ ماذا فعل المسلمون؟

وللحديث بقية.

أسال الله الكريم رب العرش العظيم

أن يرزقنا التوفيق إلى الحق والثبات عليه حتى نلقاه سبحانه

هامش

 (١) ودعونا نقولها صريحة فالمسلمون جميعًا في نظر بوش وشارون (لا يستحقون الحياة)

(۲) ـ عليه السلام ـ هذه من عندي فهم لا
 يعرفون هذه الكلمة ولا يقولونها لنبى ابدًا.

العدد الرابع السنة الواحدة والثلاثون

# ولي على الإجماع

# الحلقة الأخيرة

## بقلم: متولى البراجيلي

لأنهم بعض الأمة، والمعتبر إجماع الأمة كلها، وأما حجة الإمام مالك فالتحقيق أنها ناهضة أيضًا؛ لأن الصحيح عنه إن إجماع أهل المدينة المعتبر له شرطان:

 ١- أن يكون فيما لا مجال فيه للرأي (نقل عن النبي صلى الله عليه وسلم).

٢- أن يكون من الصحابة والتابعين لا غير ذلك؛ لأن قول الصحابي فيما لا مجال للرأي فيه في حكم المرفوع، فالحق بهم مالك التابعين من أهل المدينة في ما ليس فيه اجتهاد لتعلمهم ذلك عن الصحابة.

## اتفاق الخلفاء الراشدين هل هو اجماع أو حجة؟

اتفاق الخلفاء الراشدين ججة وليس إجماعًا، وذلك لأنهم ليسوا كل الأمة (وذلك عند الجمهور)، وما نقل عن الإمام أحمد رحمه الله من أنه لا يخرج عن قولهم إلى قول غيرهم لا يدل على أن قولهم إجماع؛ لأن الدليل قد يكون حجة وليس إجماعًا.

# \*إِذَا اخْتَلَفُ الصحابة على قُولِينَ هَل يَجُورُ لَنْ يعدهم إحداث قول ثالث يخرج عن قولهم،

هذه المسئلة فيها ثلاثة آراء: أولاً: رأى الجمهور:

قالوا: لا يجوز الخروج على قوليهم، وحجتهم أن اختلافهم إلى قولين في قوة الإجماع (إجماع ضمني أو مركب كما يسمونه).

فيكون إحداث قول ثالث زائد عن قوليهم فيه خرق للإجماع، ولأن في ذلك نسبة الأمة إلى ضياع الحق والغفلة عنه، وهو باطل قطعًا، وفيه أيضًا القول بخلو العصر عن قائم

# اجماع أهل المدينة،

اختلف أهل العلم في إجماع أهل المدينة، هل هو حجة أو لا؟ وقد قسم ابن تيمية إجماع أهل المدينة على أربع مراتب:

المرتبة الأولى: ما يجرى مجرى النقل عن النبي صلى الله عليه وسلم، مثل نقلهم لمقدار الصاع والمد، فهذا حجة باتفاق العلماء.

المرتبة الثانية: العمل القديم بالمدينة قبل مقتل عثمان بن عفان رضي الله عنه، فهذا حجة عند جمهور العلماء، فالجمهور على أن سنة الخلفاء الراشدين حجة، وما يعلم لأهل المدينة عمل قديم على عهد الخلفاء الراشدين مخالف اسنة رسول الله صلى الله عليه وسلم. قال الإمام أحمد: كل بيعة كانت بالمدينة

فهي خلافة نبوة.

ومعلوم أن بيعة أبي بكر وعمر وعثمان وكذلك علي كلها كانت بالمدينة ثم بعد ذلك لم يعقد بالمدينة بيعة.

المرتبة الثالثة: إذا تعارض في المسالة دليلان كحديثين أو قياسين وجُهل أيهما أرجح، أو أحدهما يعمل به أهل المدينة، ففي هذا نزاع، فمذهب مالك والشافعي أنه يرجح بعمل أهل المدينة، ومذهب أبي حنيفة أنه لا يرجح به، ولأصحاب أحمد وجهان، ومن كلام الإمام أحمد أنه قال: إذا رأى أهل المدينة حديثًا وعملوا به فهو الغابة.

المُرتبة الرابعة: العمل المتاخر بالمدينة، هل هو حجة شرعية يجب اتباعه أو لا؟ فالذي عليه أئمة الناس أنه ليس بحجة شرعية، وهذا مذهب الشافعي وأحمد وأبي حنيفة وغيرهم، وهو قول المحققين من أصحاب مالك.

قَالُ الشنقيطي رحمه الله: وإجماع أهل المدينة ليس بحجة، وقال مالك: هو حجة، أما حجة الجمهور على أنه غير حجة فواضحة

لله بحجته، وأنه لم يبق من أهل ذلك العصر على الحق أحد، وهذا باطل.

وقد بورًب الخطيب البغدادي لهذه المسالة بقوله: ذكر الرواية أن الله تعالى لا يخلي الوقت من فقيه أو متفقه.

ومن الأدلة على ذلك قوله صلى الله عليه وسلم: «لا تزال طائفة من أمتي ظاهرين على الحق، لا يضرهم من خذلهم، حتى يأتي أمر الله وهم كذلك». [ مسلم وغيره].

وقوله صلى الله عليه وسلم: «إن الله يبعث لهذه الأمة على رأس كل مائة سنة من يجدد لها دينها» [ أبو داود، السلسلة الصحيحة للألياني].

ومن المتفق عليه أن هذه الأمة معصومة عن إضاعة الحق أو حهل نص محتاج إليه بالنسية لحميع العلماء، أما بالنسية ليعضهم فقد بخطئ العالم، أو يجهل العالم النص، وإذا كان لا يحوز إحداث قول ثالث فيما إذا اختلفت الأمة على قولين، فألا يحوز إحداث تأويل ثالث في معنى أبة أو حديث فيما إذا اختلفت الأمة في تأويلها أو تأويله على قبولين أولى؛ إذ تحويز ذلك معناه أن الأمة كانت مجتمعة على الضلال في تفسير القرآن والحديث، وأن الله تعالى قد أنزل الآبة وأراد بها معنى لم يفهمه الصحابة والتابعون، الأن كلا القولين خطأ، والصواب هو القول الثالث الذي لم يقولوه، اللهم إلا إن كان المراد من إحداث تأويل ثالث إبراد معنى تحتمله الأبة أو الحديث من غير حكم بأنه المراد- فهذا جائز- فالمحذور هو أن تكون الأمة قد قالت: إن هذه الآبة أو الحديث لا يراد بها أو به إلا هذا المعنى، فيكون القول الثالث تحويزًا لخفاء مراد الله عن كافة الأمة، وهذا ممتنع قطعًا.

ثانيًا: بعض الحنفية والظاهرية قالوا بالجواز، وقالوا أنه ما دام قد حصل اختلاف في مسالة بين المجتهدين فهذا دليل قاطع على انه لا إجماع في المسالة، لأن الإجماع اتفاق الجميع ولم يحصل هذا الاتفاق، فلا مانع من إحداث قول ثالث ورابع أو أكثر.

ثَالثًا: وقال آخرون بالتقصيل: وقالوا إذا كان بين المختلفين قدر مشترك متفق عليه فلا

يجوز إحداث قول ثالث يضالف هذا القدر المجمع عليه، مثال على ذلك:

أن يقول البعض إن الجد لأب يحجب الأخ، وأن يقول البعض الآخر إن الجد والأخ يرثان، ففى القولين إجماع على أن للجد نصيبًا.

فيأتي قول ثالث فيقول أن الأخ يحجب الجد، فهذا لا يجوز وهو خرق للإجماع، أما إذا كان القول الثالث لا يصادم شيئًا متفقًا عليه بين المختلفين فيجوز إحداث قول آخر في المسئلة، لأنه لا يلاقي إجماعًا في هذه الحالة، مثال على ذلك:

أن يقول البعض في متروك التسمية يؤكل مطلقًا، ويقول البعض: بل يمنع مطلقًا، فالقول بأنه يؤكل في ترك التسمية نسيانًا لا عمدًا تفصيل (جائز) لأنه وافق كلا من القولين في شيء ولم يخالفهما جميعًا، فهو في حالة النسيان وافق المجوزين، وفي حالة العمد وافق المانعين (حمع بينهما).

#### مسالة

إذا اختلف الصحابة على قولين فأجمع التابعون على أحدهما، فهل يكون هذا إجماعًا؟ قال بعضهم: إنه يكون إجماعًا لأنه اتفاق من جميع أهل العصر، وقال الأخرون لا يكون إجماعًا لأن الذين ماتوا وهم مخالفون لا يسقط قولهم بموتهم، أما إذا اختلف الصحابة ثم اتفقوا بعد الاختلاف فهذا إجماع منهم. ورجح الشنقيطي أن اتفاق التابعين على قول للصحابة من القولين المختلف فيهما يكون إحماعً.

#### مسالة

جواز إحداث دليل لم يستدل به السابقون، لأن الإطلاع على جميع الأدلة ليس شرطًا في معرفة الحق بدليل معرفة الحق بدليل واحد، وليس في إحداث دليل جديد نسبة الأمة إلى تضييع الحق، بخلاف مسألة إحداث قول ثالث.

#### مسألة

الموقف الصحيح من اختلاف الصحابة: هو التخيرُ من اقوالهم بالدليل، واعتبار هذه المسألة التي اختلف فيها الصحابة من مسائل الاجتهاد التي تُردُ إلى الدليل.

# هل الإجماع يقدم على الكتاب والسنة؟

الإجماع كما سبق نوعان: قطعي وظني، وكالهما مبني على نص من الكتاب أو السنة، ولكن في القطعي معلوم وفي الظني مجهول، ونصوص الكتاب والسنة محتملة التخصيص والتقييد والنسخ، لذلك كان مستند الإجماع مقدمًا على نصوص الكتاب والسنة.

وأما ما نقل عن بعض أهل العلم بأن الإجماع مقدم على الكتاب والسنة فهذا لا يليق كما قال شيخ الإسلام: وإن كنا نحسن الظن ببعض العلماء الذين يقولون إن الإجماع مقدم على الكتاب والسنة، وذلك أنهم يريدون الإجماع القطعي المستند إلى كتاب أو سنة، وهذا في الحقيقة لا نقول فيه الإجماع مقدم على الكتاب والسنة، بل يقال: إن هذا الحكم الذي استند إلى نص حصل الإجماع به مقدم على النص الأخر نص حصل الإجماع على نص، فلا يليق أن يُقال الذي لم يجمع عليه، إذا فالتقديم إنما كان لنص على نص، فلا يليق أن يُقال أن الإجماع مقدم على الكتاب والسنة لما في ذلك من قلب الأوضاع وما يترتب عليه من المفاسد.

#### إمكان انعقاد الإجماع

اختلف العلماء في إمكان الإجماع ووقوعه، فقال الجمهور: إن انعقاده ممكن وأنه وقع فعلاً. وقال بعض النظامية: «نسبة إلى النظام وهو من علماء المعتزلة وهو أول من أنكر الإجماع والقياس»، وبعض الخوارج والشيعة: إن انعقاده غير ممكن محتجين على ذلك بما يلى:

يُّدُ أنَّ الإجماع لا يتحقق في رأي الجمهور إلا باتفاق المجتهدين في العالم الإسلامي كله في عصر من العصور، ومعنى هذا: أنه لا بد من أم بن:

 ١- معرفة أشخاص المجتهدين الذين يتوقف الإجماع على اتفاقهم.

٢- معرفة رأي كل واحد منهم في المسالة التي يراد الوقوف على رأيهم فيها، وكلا الأمرين متعذر عادة.

ذلك أنه لا يوجد ضابط يمكن الرجوع إليه لمعرفة المجتهد من غير المجتهد، وأيضًا فإن المجتهدين ليسوا محصورين في إقليم أو بلد واحد، فيصعب جمعهم في مكان واحد ومعرفة رأيهم مجتمعين.

ثانيًا: أن الإجـماع لا يكون إلا عن دليل يستند إليه، وهذا الدليل إما قطعي أو ظني، فإن كان قطعيًا كانت العادة قاضية بمعرفة الناس له فسيتغنى بهذا عن الإجماع، وإن كان ظنيًا أحالت العادة حصول الاتفاق عليه، لاختلاف المجتهدين في قوة التفكير وسعة الدارك وموارد الاستنباط.

أما الجمهور فإن لهم أدلة كثيرة على وقوع الإحماع، منها:

١- الإجماع على خلافة أبي بكر الصديق.

٢- الإجماع على قتال مانعي الزكاة.
 ٣- الإجماع على جمع القرآن في المصحف.

إلإجماع على تحريم الربا في الأصناف الستة.

٥- الإجماع على إعطاء الجدة السدس في الميراث.

 ٦- الإجماع على بطلان تزوج المسلمة بغير المسلم.

 ٧- الإجماع على صحة عقد الزواج بدون تسمية المهر.

٨- الإجماع على عدم قسمة الأراضي
 المفتوحة على الفاتحين.

9- الإجماع على أن الإخوة والأخوات لأب يقومون مقام الأشقاء عند عدمهم... إلى غير

فانعقاد الإجماع فيما مضى دليل قاطع على إمكان وقوعه، فكيف يقال: إنه لم يقع ولن يقع؟

## مناقشة أدلة المانعين للإجماع

١- أما ما احتجوا به من أن مستند الإجماع إن كان قطعيًا فهو لا يغيب عن الناس ولا حاجة إذن إلى الإجماع، لا ينهض حجة لأن الإجماع بمقتضى دليل قطعي يزيده قوة، ويغنى عن البحث عن دليله.

وإن كان مستند الإجماع ظنيًا فالعادة لا تحيل إمكان الإجماع عليه إذا كان واضح الدلالة بيّن المعنى، وفي هذه الحالة يرتفع الدليل الظنى بالإجماع إلى مرتبة القطعية.

٢- أما احتجاجهم بعدم إمكان معرفة المجتهدين بأشخاصهم لتفرقهم في الأمصار، فهذا القول جدير بالتأمل، والحق أن يقال: إن إلى المؤلفة القول جدير بالتأمل، والحق أن يقال: إن إلى المؤلفة المؤلفة

#### فائدة

## هل يجوز نسخ الإجماع بالإجماع؟

قرر علماء الأصول أنه لا يجوز نسخ الإجماع بالإجماع من غير تفصيل؛ لأن الإجماع متى ثبت وجب العمل به ولا تجوز مخالفته، فإذا جاء إجماع بعده على خلافه لم يصح اعتباره ولا العمل به.

ولكن هذا الحكم ينبغي أن يكون خاصًا بالإجماع المستند إلى نص من الكتاب والسنة، أما في الإجماع الذي سنده المصلحة فإنه يجوز أن ينسخ بإجماع لاحق إذا تغيرت المصلحة التي بنى عليها الإجماع السابق؛ لأن حجية الإجماع المستند إلى مصلحة إنما هي بالنظر إلى تلك المصلحة التي أجسمع المجتهدون على الحكم لأجلها، فإذا تغيرت تلك المصلحة لم يكن هناك وجه لبقاء حجية ذلك الإجماع، فتجوز مخالفته وتشريع الحكم المحقق للمصلحة الحديد. والله أعلم.

المراجع

-مذكرة أصول الفقه للشنقيطي.

-الميسر في أصول الفقه الإسلامي، د. إبراهيم سلقيني.

-معالم أصول الفقه عند أهل السنة والجماعة للجيزاني.

-التـأسـيس في أصـول الفـقـه لمصطفى سلامة.

-فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية.

-الوجيز في أصول الفقه د. عبد الكريم زيدان.

-فتح الباري للحافظ ابن حجر.

-السلسلة الصحيحة للألباني.

صحيح سنن النسائي والترمذي وأبي داود للألباني.

صحيح مسلم.

-مسند الإمام أحمد.

-أصول الفقه د. شعبان إسماعيل.

-علم أصول الفقه لعبد الوهاب خلاف.

عصور السلف تنقسم إلى قسمين:

الأول: عصر الصحابة.

الثاني: عصر ما بعدهم.

أما في عصر الصحابة فكان المجتهدون قلة ومعروفين بأعيانهم وكلهم تقريبًا موجودون في المدينة أو في مكان يسهل الوصول إليهم في، ففي عصرهم كان من السهل جدًا أن يقع الإجماع وقد وقعت فعلاً إجماعات كثيرة، نكرنا أمثلة لها، حتى إن كانت كل هذه الإجماعات ليست صريحة، فإن سكوت الصحابة (في الإجماع السكوتي) ينزل منزلة الصريح، وذلك لما عرف عن الصحابة بعدم سكوتهم على ما لا يرضون عنه ومبادرتهم إلى إبداء رأيهم دون خشية من أحد، وهذا معروف مشتهر من سيرتهم.

أما بعد عصر الصحابة، فمن العسير جدًا التسليم بانعقاد الإجماع لتفرق الفقهاء في الأمصار البعيدة ولكثرة عددهم واختلاف مشاربهم وعدم الأخذ باسلوب الشورى كما كان الحال في عصر الصحابة، فلا إجماع بالمعنى الصحيح للإجماع إلا ما كان في عصر الصحابة.

## إمكان انعقاد الإجماع في العصر الحاضر

الإجماع- كما رأينا- مصدر من مصادر التشريع الإسلامي، ويمكن الاستفادة منه في معرفة الأحكام الشرعية للوقائع الجديدة، وهذا من الممكن وقوعه في العصر الحاضر، خاصة مع التقدم في وسائل الاتصال الحديثة، فيمكن لكل دولة من الدول الإسلامية أن تحدد من كل الدول الإسلامية، وليكن مرة كل عام، من كل الدول الإسلامية، وليكن مرة كل عام، فقه على مستوى العالم الإسلامي، وأن يعرض عليه المسائل الجديدة التي تحتاج يعرض عليه المسائل الجديدة التي تحتاج للدراسة، فإذا اتفقت أراؤهم جميعًا كان ذلك إجماعًا ويجب اتباعه على المسلمين جميعًا.

وحتى إن تعذر وجود بعض المجتهدين في مكان الاجتماع فإنه من الممكن أخذ رأيهم عن طريق وسائل الاتصال الحديشة كالانتر<mark>ن</mark>ت وغيرها.

# موقف الساف من السحر والعرافة والكهانة

السحر في اللغة: ما خفي ولطف سبيه، ولهذا جاء في الحديث: «إن من البيان لسحرًا»، ومنه سمى السحر لآخر الليل؛ لأن الأفعال التي تقع فيه تكون خفية، فكل شيء خفي سبيه يسمى سحرًا.

وفي الاصطلاح هو عزائم ورقى وعقد يؤثر في القلوب والأبدان فبمرض ويقتل ويفرق بين المرء وزوجه، وتأثير السحر بإذن الله الكوني القدري، قال تعالى: ﴿فَيَتَعَلَّمُونَ مَنْهُمَا مَا يُفَرِّقُونَ بِهِ بَيْنَ الْمَرْء وَزُوْحه وَمَا هُم بَضَارُبنَ بِهِ مِنْ أَحَدِ إِلَّا بَاثِنَ اللَّهِ ﴾ [البـقَـرة: ١٠٣]. قـال تعـَالى: ﴿ وَمِنْ شُـرِّزُ النَّفَاتَاتِ فِي الْغُقَدِ ﴾ [العلق: ٤] بعنى السواحر اللاتي يعقدن في سحرهن وينفثن في عقدهن ولولا أن للسحر حُقيقة لم يامر الله بالأستعاذة منه. «الكافي»

والسحر عمل شيطاني، وكثير منه لا يتوصل إليه إلا بالشبرك والأرواح الخبيثة بما تحب والتوصل إلى استخدامها بالإشراك بها، ولهذا قرنه الشبارع بالشرك، فقال النبي صلى الله عليه وسلم: «اجتبنوا السبع الموبقات». قسالوا: ومسا هي؟ قسال: «الإشسراك بالله والسحر...» الحديث.

فهو داخل في الشرك من ناحيتين:

الناحسة الأولى: ما فسه من استخدام الشياطين والتعلق بهم والتقرب إليهم بما يحبونه ليقوموا بذدمة السادر، فالسدر من تعليم الشياطين، قال تعالى: ﴿ وَلَكِنَّ الشُّنسُ اطِينَ كَفُرُواْ يُعَلِّمُ وَنَ النَّاسَ السِّحْرُ... ﴾ الآية [اليقرة: ١٠٢].

الناحية الثانية: ما فيه من دعوى علم الغيب ودعوى مشاركة الله في ذلك، وهذا كفر وضلال. قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ عَلِمُواْ لَمَنِ اشْتَرَاهُ مَا لَهُ فِي الْآخِرَةِ مِنْ خَلاَق... ﴾، أي نصيب وإذا كان كذلك فلا شك أنه كفر بناقض العقيدة. [«كتاب التوحيد»

وفي الصحيح عن هشام بن عروة عن أبيه عن عائشة رضى الله عنها قالت: سنحر رسول الله صلى الله عليه وسلم رجل من بني زريق يقال له: لبيد بن الأعصم حتى كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يُخيل إليه أنه كان يفعل الشيء وما فعله، حتى إذا كان ذات يوم- أو ذات ليلة- وهو عندي، لكنه دعا ودعا، ثم قال: «يا عائشة، أشعرت أن الله أفتاني فيما استفتيته فيه؛ أتاني رحلان فقعد أحدهما عند رأسي والآخر عند رحلي، فقال أحدهما لصاحبه: ما وجع الرجل؟ فقال:

# بقلم: معاوية محمد هيكل

مطبوب (أي مسحور)، فقال: من طبه؛ قال: لبيد بن الأعصم. قال: في أي شيع؟ قال: في مشط ومشاطة وجف طلع نخلة ذكر. قال: وأين هو؟ قال: في بئر زروان». فأتاها رسول الله صلى الله عليه وسلم في ناس من أصحابه. فجاء فقال: «يا عائشة، كان ماءها نقاعه الحناء، وكأن رؤوس نخلها رؤوس الشياطين». قلت: يا رسول الله، أفلا استخرجته؛ قال: «قد عافاني الله، فكرهت أن أثير على الناس فيه شرًا». فأمر بها

ويقال المشاطة ما يخرج من الشعر إذا مشط و المشاطة من مشاطة الكتان.

جف الطلع: وهو الغشاء الذي يكون على الطلع.

قال الإمام النووي رحمه الله في «شرح مسلم»: قال المازري: مذهب أهل السنة وجمهور علماء الأمة على إثبات السحر، وأن له حقيقة كحقيقة غيره من الأشياء الثابتة خلافًا لمن أنكر ذلك ونفى حقيقته، وأضاف ما يقع منه إلى خيالات باطلة لا حقائق لها، وقد ذكره الله تعالى في كتابه، وذكر أنه مما يتعلم، وذكر ما فيه إشارة إلى أنه مما يكفس به، وأنه يفسرق بين المرء وزوجه، وهذا كله لا يمكن فيما لا حقيقة له، وهذا الحديث أيضنا مصرح بإثباته وأنه أشبياء دفنت وأخرجت، وهذا كله يبطل ما قالوه فإحالة كونه من الحقائق محال، ولا يستنكر في العقل أن الله سبحانه وتعالى يخرق العادة عند النطق بكلام ملفق أو تركيب أجسام أو المزج بين قوى على ترتيب لا يعرفه إلا الساحر، وإذا شاهد الإنسان بعض الأجسام منها قاتلة كالسموم، ومنها مسقمة كالأدوية الحادة، ومنها مضرة كالأدوية المضادة للمرض- لم يستبعد عقله أن ينفرد الساحر بعلم قوى قتاله أو كلام مهلك أو مؤد إلى التفرقة.

قال القرطبي رحمه الله وعندنا أن السحر حق وله حقيقة يخلق الله عنده ما يشاء خلافًا للمعتزلة وأبي إسحاق الإسفراييني، حيث قال: إنه تمويه وتخييل. دفع الشبهات الني البيرت حول الحديث

أولاً: قال ابن القيم رحمه الله في «التفسير القيم»: وهذا الحديث ثابت عند أهل العلم بالحديث متلقى

العدد الرابع السنة الواحدة والثلاثون الوجيات

بالقبول بينهم لا يختلفون في صحته، وقد اعتاص على كثير من أهل الكلام وغيرهم وأنكروه أشد الإنكار وقابلوه بالتكذيب وصنف بعضهم فيه مصنفًا مفردًا حمل فيه على هشام وكان غاية ما أحسن القول فيه من قال: غلط واشتبه عليه الأمر ولم بكن من هذا شيء.

قال: لأن النبي صلى الله عليه وسلم لا يجوز أن يسحر. فإنه يكون تصديقًا لقول الكفار: ﴿ إِن تَتْبِعُونَ إِلاَّ رَجُلاً مُسْحُورًا ﴾ [الإسراء: ٤٧]، قالوا: وهذا كما قال فرعون لموسى: ﴿ إِنِّي لأَطْنُكُ يَا صُوسَى مَسْحُورًا ﴾ [الإسراء: ١٠١]، وكما قال قوم صالح له: ﴿ إِنِّمَا أَنت مِنَ الْمُسْحُرِينَ ﴾ [الشعراء: ١٥٣]، وكما قال قوم شعيب له: ﴿ قَالُوا إِنِّمَا أَنتَ مِنَ الْمُسْحَرِينَ ﴾ [الشعراء: ١٨٥]. وقالوا: فالأنبياء لا يجوز عليهم أن يستحروا، فإن

ذلك ينافي حماية الله لهم وعصمتهم من الشياطين.
وهذا الذي قاله هؤلاء مردود عند أهل العلم، فإن
هشامًا من أوثق الناس وأعلمهم، ولم يقدح فيه أحد من
الأئمة بما يوجب رد حديثه، فما للمتكلمين وما لهذا
الشيأن لقد رواه غير هشام عن عائشة، وقد اتفق
اصحاب الصحيحين على تصحيح هذا الحديث ولم
يتكلم فيه أحد من أهل العلم بكلمة واحدة، والقصة
مشهورة عند أهل النفسير والسنن والحديث والتاريخ
والفقهاء، وهؤلاء أعلم بأحوال الرسول صلى الله عليه

وسلم وأيامه من المتكلمين.

وقال الشيخ ابن عثيمين رحمه الله: قد انكر بعض الناس أن يكون النبي ﷺ سُحر، بحجة أن هذا القول يستلزم تصديق الظالمين النين قالوا: ﴿إِنْ تَتَبِعُونَ إِلاَّ مِبْلَامُ مُسْخُورًا ﴾ [الإسراء: ٤٧]، ولكن هذا - لا شُلك - أنه لا يستلزم موافقة هؤلاء الظالمين بما وصفوا به النبي ﷺ؛ لان أولئك يدعون أن الرسول ﷺ مسحور فيما يتكلم به من الوحي، وأن ما جاء به هذيان كهذيان المسحور، وأما السحر الذي وقع للرسول ﷺ، فإنه قلم يؤثر عليسه في شيء من الوحي، ولا في شيء من العبادات، ولا يجوز لذا أن نكذب الأخبار الصحيحة بمجرد فهم سبئ فهمه من فهمه. أه.

ثانيًا؛ واما قولكم إن سحر الانبياء ينافي حماية العلمة

فإنه سبحانه كما يحميهم ويصونهم ويحفظهم ويت ولاهم في بتلبهم بما شاء من أذى الكفار لهم ليستوجبوا كمال كرامته وليتسلى به من بعدهم من أممهم وخلفائهم إذا أوذوا من الناس فرأوا ما جرى على الرسل والأنبياء صبروا ورضوا وتاسوا بهم، ولتمتلئ صاع الكفار فيستوجبون ما أعد الله لهم من النكال والعقومة الأجلة، فيم حقهم بسبب يغيهم وعدوانهم، فيعجل تطهير الأرض منهم، فهذا من بعض حكمته تعالى في ابتلاء أنبيائه ورسله بإيذاء قومهم،

وله الحكمة البالغة، والنّعمة السابقة لا إله غيره، ولا رب سواه.

«فالسحر الذي أصابه في كان مرضاً من الأمراض عارضاً شفاه الله منه، ولا نقص في ذلك، ولا عيب بوجه ما، فإن المرض يجوز على الأنبياء، وكذلك الإغماء، فقد أغمى عليه في في مرضه ووقع حين انكفت قدمه وجحش شقه، وهذا من البلاء الذي يزيده الله به رفعة في درجاته، ونيل كرامته، وأشد الناس بلاء الأنبياء، فايتلوا من أممهم بما ابتلوا به: من القتل، والضرب، فايتلوا من أممهم بما ابتلوا به: من القتل، والضرب، والشتم، والحبس، فليس ببدع أن يبتلي النبي في من بعض أعدائه بنوع من السحر، كما ابتلي بالذي رماه فشجه، وابتلي بالذي ألقي على ظهره سلى الجزور وهو ساجد، وغير ذلك، فلا نقص عليهم، ولا عار في ذلك، بل هذا من كمالهم، وعلو درجاتهم عند الله». «التفسير القيم». إلى غير ذلك.

حكمالسحر

قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَمَا كَفَرَ سُلَيْمَانُ وَلَكِنَّ الشُّيْاطِينَ كَفَرُواْ يُعَلِّمُونَ النَّاسَ السَّحْرَ ﴾ [البقرة: ١٠٢]، وقالَ تعالى: ﴿ وَلَا يُفْلِحُ السَّاحِرُ حَيْثُ أَتَى ﴾ [طه: ٦٩].

وقد سماه الله عز وجل– كفرًا في قوله في قصة هاروت وماروت، حيث قال تعالى على لسانهما: ﴿ إِنَّمَا نَحْنُ فَتِّنَةً فَلاَ تَكْفُرُ﴾ [البقرة: ١٠٧].

قال ابن عباس: وذلك أنهما علما الخبير والشر والكفر والإيمان، فعرف أن السحر من الكفر.

وعن أبي هريرة رضي الله عنه: أن رسول الله ﷺ قال: «اجتنبوا السبع الموبقات». قالوا: يا رسول الله، وما هن؟ قال: «الشرك بالله، والسحر، وقتل النفس التي حرم الله إلا بالحق، وأكل الربا، وأكل مال اليتيم، والتولي يوم الزحف، وقنف المحصنات الغافات المؤمنات». رواه البخاري ومسلم.

قال النووي رحمه الله: عمل السحر حرام وهو من الكبائر بالإجماع، وقد عده النبي على السبع المويقات، ومنه ما لا يكون كفرًا، بل معصية كبيرة، فإن كان فيه قول أو فعل يقتضي الكفر فهو كفر، والا فلا.

#### حكمالساحر

«واختلف العلماء أيكفر السناجر أم لا؛ فذهب طائفة من السلف إلى أنه يكفر، وبه قال مالك وأبو حنيفة وأحمد رحمهما الله، وقال الشنافعي: إذا تعلم السحر قلنا له: صف لذا سحرك، فإن وصف ما يوجب الكفر مثل ما اعتقده أهل بابل من التقرب إلى الكواكب السبعة، وأنها تفعل ما يلتمس منها فهو كافر، وإن كان لا يوجب الكفر فإن اعتقد إباحته كفر».

لذلك فعن كان سحره بواسطة الشياطين فإنه يكفر؛ لأنه لا يتأتى ذلك إلا بالشوك غالبًا؛ لقوله تعالى:

(Yt

أوجهد العدد الرابع السنة الواحدة والثلاثون

﴿وَاتَبِعُواْ مَا نَتْلُواْ الشَّيَاطِينُ عَلَى مُلْكِ سُلَيْمَانَ وَمَا كَفَّرَ سُلَيْ مَانُ وَلَكِنُ الشَّيْاطِينَ كَفَرُواْ يُعَلِّمُ ونَ النَّاسَ السَّحْرَ...﴾

ومن كان سحره بالأدوية والعقاقير وغيرها فلا يكفر، ولكنه يعتبر عاصيًا معتديًا. [القول المفيد لابن عثيمين].

### فلدالساح

في صحيح البخاري عن بجالة بن عبدة قال: «كتب عمر بن الخطاب رضي الله عنه أن اقتلوا كل ساحر وساحرة، قال: فقتلنا ثلاث سواحر». روى أصله البخاري، وليس فيه: «اقتلوا كل ساحر وساحرة». وكذلك النرمذي وهو صحيح كما في النهج السديد.

وعن حفصة رضي الله عنها: أنها أمرت بقتل جارية لها سحرتها، فقتلت. [رواه مالك والبيهقي عن عبد الله بن عمر بسند صحيح، كما في النهج السديد]. وروى البخاري في تاريخه عن أبي عثمان النهدي قال: كان عند الوليد رجل يلعب فنبح إنسانًا وأبان رأسه معجبًا، فجاء جندب الأزدى فقتله.

وأما قتل الساحر؛ فإن كان سحره على وجه يكفر به قُتل قتل ردة، إلا أن يتوب على القول بقبول توبته وهو الصحيح، وإن كان سحره دون الكفر فإنه يقتل حيا يجب تنفيذه دفعا لشره واذاه، والسحرة يجب قتلهم سواء قلنا بكفرهم أم لا: لعظم ضررهم وفظاعة أمرهم، والقول بقتلهم موافق للقواعد الشرعية؛ لانهم يسعون في الأرض فسادا، وفسادهم من أعظم الفساد، فقتلهم والجب على الإمام، ولا يجوز للإمام أن يتخلف عن قبلهم؛ لأن مبثل هؤلاء إذا تركوا وشائهم انتشر فسادهم في أرضهم وفي أرض غيرهم، وإذا قتلوا سلم فالناس من شيرهم وارتدع الناس عن قعاطى السحر.

### علاجالسحر

روى الإمام أحمد بسند جيد وأبو داود عن جابر رضي الله عنه أنه ﷺ سُئل عن النشرة، فقال: «هي من الشيطان».

النشرة قال الخطابي: النشرة ضرب من الرقية والعلاج، يعالج به من كان يظن به مس الحن، وقال ابن القيم: النشرة: حل السحر عن المسحور، وهي نوعان احدهما: حل بسحر مثله، وهو الذي من عمل الشيطان، فيتقرب الناشر والمنتشر إلى الشيطان بما يحب فيبطل عمله عن المسحور، والثاني: النشرة بالرقية والتعوذات المبروعة والدعوات المباحة، فهذا جائز فلا يحوز ان يعالج للسحر بسحر مثله، بل يعالج بالآيات القرآنية والأذكار النبوية.

فكم الذهاب إلى السحرة والكهان والعرافين

الكاهن أو العراف أو المنجم أو الرمال هو الذي

يدعي علم الغيب أو يدعي الكشف، وعلم المغيبات من اختصاص الله تعالى فلا يعلمها أحد من خلقه لا جني ولا غيره إلا ما أوحى الله به إلى من شاء من ملائكته أو رسله. قال تعالى: ﴿قُلُ لاَ يَقْلُمُ مَن في السَّمَاواتِ وَالأَرْضِ الْغَيْبِ إِلاَ اللَّهُ وَمَا يَشْعُرُونَ أَيْانَ يُبْعَثُونَ ﴾ وَالنَّمُ وَمَا يَشْعُرُونَ أَيْانَ يُبْعَثُونَ ﴾ [النمل: ٦٥]، وقال تعالى: ﴿عَالِمُ الْغَيْبِ فَلاَ يُظْهُرُ عَلَى عَيْبِ فَلاَ يُظْهُرُ عَلَى عَيْبِ أَحَدًا. إِلاَّ مَن ارْتَضَى مِن رُسُولٍ.. ﴾ [الجن: ٢٦].

روى مسلم في صحيحه عن بعض ازواج النبي رضي الله عنها أن النبي شخ قال: «من أتى عرافاً فساله عن شيء قصدقه لم تقبل له صلاة أربعين يومًا». رواه مسلم (٢٢٧/١٤)، دون زيادة: «فصدقه» وهي عند أحمد (٦٨/٤) يسند صحيح.

وعن أبي هريرة مرفوعا: «من أتى عرافًا أو كاهنًا قصدقه بما يقول فقد كفر بما أُنزل على محمد». وظاهر الحديث أنّه يكفر متى اعتقد صدق العراف أو الكاهن باي وجه كان.

وقال رسول الله ﷺ: «ليس منا من تطير أو تطير له أو تكهن أو تكهن له أو سحر له، ومن أتى كاهنا فصدقه بما يقول فقد كفر بما أنزل على محمد» حسن رواه البزار والمنتري كما في النهج السديد.

وفي آثر ابن مستعود: من آتى كاهذًا أو ساحرًا فصدقه بما يقول فقد كفر بما أنزل على محمد. [مجمع الزوائد، وهو صحيح كما في النهج السديد].

فلا يجوز الدّهاب للسحرة والعرافين والكهان ولا تصديقهم؛ لان هذا مما ينافي عقيدة التوحيد، والأدلة السابقة دالة على ذلك.

والله من وراء القصد.

# و واشهاره

تشهد مديرية الشئون الاجتماعية بالغربية بأنه قد تم إشهار فرع أنصار السنة بشيوة ـ الغربية، مركز أجا، تحت رقم ٩٦٢ بتاريخ والمؤسسات الأهلية واللائحة التنفيذية لذلك القانون.

العدد الرابع السنة الواحدة والثلاثون الفصيات (٣٥)

# واعتلن واعتلن واعتلن واعتلن واعتلن واعتلن

من نوركتاب الله عزوجل

- ﴿ إِنَّ النَّدِينَ لاَ يَرْجُونَ لِقَاءَنَا وَرَضُواْ بِالْحَياةِ الدُّنْيَا وَاطْمَانُوْابِهَا وَالْذِينَ هُمْ عَنْ آيَاتِنَا غَافِلُونَ. أُوْلَئِكَ مَاْوَاهُمُ النَّارُ بِمَا كَانُواْ يَصْبِبُونَ. إِنَّ النَّذِينَ آمَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّالِحَاتِ يَهْ دِيهِمْ رَبُّهُمْ بِإِيمَانِهِمْ تَجْرِي مِن تَحْتِهِمُ الأَنْهَارُ فِي جَنَّاتِ النَّعِيمِ، دَعْ وَاهُمْ فِيهَا سُبْحَانَكَ اللَّهُمُّ وَتَحِيدتُهُمُّ فِيهَا سَلاَمُ وَاخِرُ سُبْحَانَكَ اللَّهُمُّ وَتَحِيدتُهُمُّ فِيهَا سَلاَمُ وَاخِرُ دَعْوَاهُمْ أَنِ الْحَمْدُ لِلّهِ رَبَّ الْعَالَمِينَ ﴾ [يونس:

# من هدى رسول الله ﷺ

عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قيل: يا رسول الله، إنك تداعبنا، فقال: «إني لا أقول إلا حقًا». [أخرجه الترمذي (١٩٩٠)].

# من سير السلف

-قال يوسف بن أسباط: قال لي سفيان الثوري رحمه الله وقد صليت العشاء الآخرة: ناولني المطهرة أتوضاً، فناولته فأخذها بيمينه، ووضع يساره على خده ثم قمت ونمت، فلما طلع الفجر أتيته، فقلت: يا أبا عبد الله، طلع الفجر، فإذا المطهرة بيمينه ويساره على خده، فقال: لم أزل منذ ناولتني المطهرة أفكر في أمر الآخرة إلى الساعة. [العظمة لأبي الشيخ (٢١٨/١)].

# حكم ومواعظ

قال الربيع بن خُـثيم: تدرون ما الداء والدواء والشفاء قالوا: لا، قال: الداء الذنوب، والدواء الاستغفار، والشفاء أن تتوب ثم لا تعود. [«سير السلف الصالحين» (٧٦١/٣)].

-عن سفيان، قال: كان عمر بن عبد العزيز ساكتًا وأصحابه يتحدثون، فقالوا: ما لك لا تتكلم يا أمير المؤمنين؟ قال: كنت مفكرًا في

أهل الجنة كيف يتزاورون فيها، وفي أهل النار كيف يصطرخون فيها، ثم بكى. [«التخويف من النار» (ص٥٧).

-قال عون بن عبد الله: كنت أجالس الأغنياء، فكنت من أكثر الناس همًا وأكثرهم غمًا، أرى مركبًا خيرًا من مركبي، وثوبًا خيرًا من ثوبي فأهتم مجالست الفقراء فاسترحت. [سير السلف الصالحين (٨٨٦/٣)].

# من أقوال السلف في الاتباع

عن الربيع: قال الشافعي رحمه الله: إذا وجدتم في كتابي خلاف سنة رسول الله تشفقولوا بسنة رسول الله تشفق ودعوا ما قلت. [صفة الصفوة (١٧٠/٢)].

عن الأوزاعي قال: عليك بأثار من سلف وإن رفضك الناس وإياك وأراء الرجال وإن زخرفوا لك بالقول. [الشريعة (١٩٣/١].

-عن أحمد بن حنبل قال: الاتباع أن يتبع الرجل ما جاء عن النبي الله وعن أصحابه، ثم هو من بعد التابعين مخير. [مسائل الإمام أحمد (ص٢٧٦)].

# صحح لفتك

يقولون: عرس الرجل بامرأته. والصواب: أعرس فأما عرس فمعناه: نزل في وجه السحر. [تثقيف اللسان (١٩٥)].

يقولون: رجل لَغويُّ. والصواب: لُغويُّ، بضم اللام منسوب إلى اللغة. [تثقيف اللسان (١٨٦)].

١- في الحديث قال ﷺ: «إن روح القدس نفث في رُوعي» بضم الراء المحدودة، فقل: «رُوعي»، وهو بمعنى النفس والخلد، ولا تقل: «رَوْعي» بفتح الراء وتسكين الواو؛ لأن الروْع هو الخوف والفزع، وليس هذا مقصود

العجوب العدد الرابع السنة الواحدة والثلاثون

# واجران واجران واجران واجران واجران واجران

الحديث.

٢- وفي الصديث: «ضير لك من حُسْر النَّعَم»، فقل: «حُسْر» جمع «أحمر»، والمقصود الإبل الحمراء، وهي أنفس مال العرب. ولا تقل: «حُسُر» بضم الميم؛ لأنها جمع «حمار» وفارق كبير بين المعنين.

وقل النَّعم بفتح النون وليس بكسرها؛ لأن النَّعم جمع نعمة، وأما النَّعم بالفتح فالمراد بها الأنعام.

## تأويلات فاسدة

قالوا في قوله تعالى: ﴿وَجَاء رَبُكُ وَالْمَلَكُ صَفًا صَفًا ﴾ [الفجر: ٢٧]. قالوا: أي وجاء أمر ربك بالحساب والملك فيعطلون بهذا التأويل الفاسد إتيانه ومجيئه سبحانه وتعالى خلافًا لعقيدة أهل السنة الذين يثبتون صفة المجيء والإتيان بدون تشبيه أو تأويل أو تعطيل أو تكييف؛ لقوله تعالى: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السّمِيعُ البَصِيرُ ﴾ [الشورى: ١١].

# وصايا إلى طالاب العلم توقير العلماء

إن من حق العالم ألا تكثر عليه بالسؤال، ولا تعنّته في الجواب، ولا تلح عليه إذا كل، ولا تأخذ بثوبه إذا نهض، ولا تشر إليه بيدك، ولا تفشي له سرًا، ولا تغتابنً عنده أحدًا، ولا تطلبن عثرته، فإن زل انتظرت أوبته وقبلت معذرته، وأن توقره وتعظمه لله ولا تمش أمامه ولا تتبرمن من طول صحبته، فإنما هو بمنزلة النخلة تنتظر ما يسقط عليك منها منْ منفعة، وإذا جئت فسلم على القوم وخصه بالتحية وإدا جئت فسلم على القوم وخصه بالتحية واحفظه شاهدًا وغائبًا. [الإلماع

# من أخطاء المصلين تغميض العينين في الصلاة

لم يكن من هديه ﷺ تغميض عينيه في الصلاة، بل كان ﷺ يفتح عينيه المباركتين في الصلاة ولم يغمضهما كما يفعله بعض المتعبدين.

# مصطلحات تهم طالاب العلم

اعلم أن الحديث إذا انتهى إلى النبي النبي يقال له: «حديث مرفوع». وإذا انتهى إلى التابعي موقوف». وإذا انتهى إلى التابعي يقال له: «حديث مقطوع». وإذا انتهى النبهانية [النخبة النبهانية (ص٤٥)].

# أخطاء حول قبة الصخرة

اعتقاد بعض الناس أن النبي الله عرج به ليلة الإسراء والمعراج صعد على صخرة بيت المقدس وركب البراق فـمالت الصخرة وارتفعت لتلحقه فأمسكتها الملائكة، ففي طرف منها أثر قدمه الشريف، والطرف الآخر أثر أصابع الملائكة عليهم السلام، فهي واقفة في الهواء، واعتقادهم أن قبة الصخرة هي المسجد الأقصى، وأيضنًا تعلقهم بهذه الصخرة وجعلها مزارًا فيعظمونها، فهذا كله ليس من الدين، بل اعتقاد خاطئ، وليس لقبة الصخرة أي خصيصة تذكر بعكس المسجد الأقصى. نسال الله أن يطهره من دنس اليه ود إخوان القردة والخنازير.

العدد الرابع السنة الواحدة والثلاثون ألهجيوت

### ساعة لربك وساعة لقلبك

هو قول شيطاني- إن أريد بساعة القلب ارتكاب المعاصي- لأن الساعات وأوقات الزمان كلها لله رب العالمين، فهو خالق الزمان والمكان، ومن المعلوم أن من يقول هذا يقصد أن الزمن الذي نعيشه ينبغي أن نقسمه بين الطاعات وبين اللهو والمجون، وهذا خطأ ولا شك؛ لأن الإنسان سوف يُسال عن وقته، أي عمره، قال رسول الله ﷺ: «لا تزول قدما عبد حتى يسأل عن أربع: عن عمره فيم أفناه، وعن علمه ما فعل فيه، وعن ماله من أين اكتسبه وفيم أنفقه، وعن جسمه فيم أبلاه». [صحيح.

والعبد بنبغى أن بعيش طائعًا لله دائمًا حتى في لهوه، لا بدأن يكون لهوًا مساحًا، كمداعبة الزوجة والأولاد. روى مسلم في صحيحه عن حنظلة الأسدي: لقيني أبو بكر رضى الله عنه فقال: كيف أنت يا حنظلة؟ قال: قلت: نافق حنظلة. قال: سيحان الله! ما تقول؟ قال: قلت: نكون عند رسول الله على مذكرنا بالنار والجنة حتى كأنا رأي عين، فإذا خرجنا من عند رسول الله على عاف سنا الأزواج والأولاد الصغار، فنسبنا كثيرًا. قال أبو يكر رضى الله عنه: فوالله إنا لنلقى مثل هذا، فانطّلقت أنا وأبو بكر حتى دخلنا على رسول الله على، قلت: نافق حنظلة يا رسول الله، فقال رسول الله على: «وما ذاك؟» قلت: يا رسول الله، نكون عندك تذكرنا بالنار والجنة حتى كأنا رأي عين، فإذا خرجنا من عندك عافسنا الأزواج والأولاد والضيعات، نسينا كثيرًا، فقال رسول الله ﷺ: «والذي نفسي بيده لو تدومون على ما تكونون عندي وفي الذكر لصافحتكم الملائكة على فراشكم وفي طرقكم، لكن يا حنظلة، ساعة وساعة».

فلم ينكر النبي على مادع به الأزواج

والأولاد، بل صرح على بما يجوز للإنسان فعله في غير ذكر الله، فقال: «كل شيء ليس من ذكر الله لهو ولعب، إلا أن يكون أربعة: ملاعبة الرجل امرأته، وتأديب الرجل فرسه، ومشي الرجل بين الغرضين، وتعليم الرجل السباحة». [صحيح. النسائي، «السلسلة الصحيحة»

ولاً بد للعبد أن يعلم أن كل شيء لله، وأن يذكر نفسه ويعود قلبه ولسانه على: ﴿قُلْ إِنَّ صَالَتِي وَنُسُكِي وَمَحْ يَايَ وَمَ مَاتِي لِلّهِ رَبَّ الْعَالَمِينَ ﴾ [الأنعام: ١٦٧].

## الباب المردود برد القضا الستعجل

قول خاطئ، فإن أمر اللَّه نافذ وقضاؤه لا يُرد، ولا يمنع حذر من قدر، ولن ينفع عندئذ إغلاق الباب أو رده، فإن الله يقول: ﴿وَإِذَا أَرَادَ اللَّهُ بِقَوْمٍ سُنُوءًا فَلاَ مَرَدٌ لَهُ وَمَا لَهُم مَّن دُونِهِ مِن وَال ﴾ [الرعد: ١١].

والواجب على العبد أن يتوكل على الله ويأخذ بالأسباب الشرعية، وقد قال ﷺ: «اعقلها وتوكل». [حسن. الترمذي، «صحيح الجامع» (١٠٦٨)].

# و أنا اسطبحت بوش مين وشه يقطع الخميرة من البيت و

هذا تشاؤم، والتشاؤم يسمى الطيرة، وهو شرك، قال رسول الله ﷺ: «الطيرة شرك ، ثلاثًا». [صحيح، رواه أبو داود].

وقال: «لا طيرة، وخيرها الفال». قالوا: وما الفال؛ قال: «الكلمة الصالحة يسمعها أحدكم». [رواه النخاري].

وقال: «لا عدوى ولا طيرة، ويعجبني الفأل الصالح الكلمة الحسنة». [رواه مسلم]. وقال: «... فإذا رأى أحدكم ما بكره فليقل:

# واعتقادات خاطئة

اللهم لا يأتي بالحسنات إلا أنت ولا يدفع بالسيئات إلا أنت، ولا حول ولا قوة إلا بك». [صحيح. رواه أبو داود].

قال الشيخ حافظ حكمي في «معارج القبول»: وأما الطيرة فهي ترك الإنسان حاجته، واعتقاده عدم نجاحها تشاؤمًا بسماع بعض الكلمات القبيحة، وكذا التشاؤم ببعض الطيور كالبومة وما شاكلها إذا صاحت، وكذا التشاؤم بملاقاة الأعور أو المهزول أو العجوز الشمطاء، وكثير من الناس إذا لقيه وهو ذاهب لحاجة صده ذلك عنها ورجع معتقدًا عدم نجاحها، وكثير من أهل البيع لا يبيع ممن هذه صفته إذا جاءه أول النهار حتى يبيع من غيره تشاؤمًا به وكراهة له. اه.

## حاجة تقصرالعمر

قـول خـاطئ؛ لأن الآجـال محـدودة والأنفاس معدودة، ولا يتجاوز إنسان عمره المكتوب له ولا يقصر عنه، جرى بذلك القلم يوم خلقه الله، ثم كتبه الملك على كل أحد في بطن أمه بأمر ربه عـز وجل عند تخليق النطفة، قال الله تعالى: ﴿وَمَا كَانَ لِنَفْسٍ أَنْ تَمُوتَ إِلاً بِإِنْنِ الله كِتَابًا مُّ وَمَا كَانَ لِنَفْسٍ أَنْ عمران: ١٤٥]، وقال: ﴿وَلِكُلُّ أُمَّةٍ أَجَلُ فَإِذَا عمران: ١٤٥]، وقال: ﴿وَلِكُلُّ أُمَّةٍ أَجَلُ فَإِذَا جَاء أَجَلُهُمْ لاَ يَسْتَأْخِرُونَ سَاعَةً وَلاَ يَسْتَقْدِمُونَ ﴾ [الأعراف: ٣٤]، وقال عز وجل: ﴿ اللّهُ يَتَوفَّى الأَنفُسُ حِينَ مَوْتِهَا وَالّتِي لَمْ لَمُتْ فِي مَنَامِهَا فَيُمْسِكُ النِّتِي قَضَى علَيْهَا الْمُوْتَ وَيُرْسِلُ الأُخْرَى إِلَى أَجَلٍ مُسَمَّى ﴾ الْمَوْت وَيُرْسِلُ الأُخْرَى إِلَى أَجَلٍ مُسَمَّى ﴾ الْمَوْت وَيُرْسِلُ الأُخْرَى إِلَى أَجَلٍ مُسَمَّى اللهَ وَالزِم: ٢٤].

وفي صحيح مسلم عن أم حبيبة رضي الله عنها قالت: اللهم متعني بزوجي رسول الله صلى الله عليه وسلم وبأبى أبي

# إعداد: د. طلعت زهران

سفيان، وبأخي معاوية. فقال لها رسول الله على: «إنك سألت الله تعالى لآجال مضروبة وأثار موطوءة وأرزاق مقسومة لا يعجل شيء منها قبل حله ولا يؤخر منها يومًا بعد حله، ولو سألت الله تعالى أن يعافيك من عذاب في النار وعذاب في القبر لكان خيرًا لك».

فائدة، اعلم أن عمرك يمكن أن يزيد، وهذا يكون بالأعمال الصالحة، خاصة صلة الرحم، وهذه الزيادة إما بالبركة في العمر أو بالذرية الصالحة، قال ﷺ: «من سره أن يبسط له في رزقه، وينسأ له في أثره فليصل رحمه». [متفق عليه].

وقد ذكر رسول الله ﷺ زيادة العمر فقال: «إن الله تعالى لا يؤخر نفسنًا إذا جاء أجلها، وإنما زيادة العمر بالذرية الصالحة». [صحيح. رواه ابن أبي حاتم].

أما معنى قوله تعالى: ﴿وَلاَ يُنقَصُ مِنْ عُمُرِهِ إِلاَ فِي كِتَابِ ﴾ [فاطر: ١١]، فكما ذكر ابن كثير قال: أي ما يعطي بعض النطف من العمر الطويل بعلمه وهو عنده في الكتاب الأول، الضمير عائد على الجنس لا على العين؛ لأن الطويل العمر في الكتاب وفي علم الله تعالى لا ينقص من عمره، وإنما عاد الضمير على الجنس. قال ابن جرير: وهذا الضمير على الجنس. قال ابن جرير: وهذا كقولهم عندي ثوب ونصفه، أي ونصف ثوب أخر.

# إعداد:مجدي عرفات

### ثناء العلماء عليه

قال الشافعي: لا أعرف له نظيرًا في هذا الشأن (الحديث).

قال أحمد بن حنبل: عبد الرحمن أفقه من يحيى القطان، وقال: إذا اختلف عبد الرحمن ووكيع فعبد الرحمن أثبت؛ لأنه أقرب عهدًا بالكتاب، واختلفا في نحو من خمسين حديثًا للثوري، فنظرنا فإذا عامًة الصواب في يد عدالرحمن.

قال ابن سعد: كان ثقة كثير الحديث.

قال عبيد الله بن عمر القواريري: أملى عليً عبد الرحمن عشرين ألف حديث حفظًا.

قال علي بن المديني: كان علم عبد الرحمن في الحديث كالستحر.

وقال أيضًا: لو أخذت فَحُلُفت بين الركن والمقام لحلفت أني لم أر أحدًا قط أعلم بالحديث من عبد الرحمن بن مهدي، وأبو حاتم يسمع منه ذاك

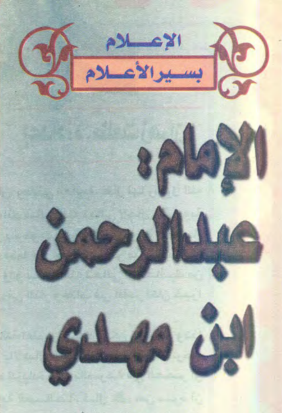
وقال أيضًا: إذا اجتمع يحيى بن سعيد وعبدالرحمن بن مهدي على ترك رجل لم أحدث عنه، فإذا اختلفا أخذت بقول عبد الرحمن لأنه أقصدهما، وكان في يحيى تشددًا.

وقال أيضًا: كان عبد الرحمن بن مهدي أعلم الناس. قالها مرارًا.

قال ابن أبي حاتم: ومن العلماء الجهابذة النقاد من أهل البصرة عبد الرحمن بن مهدى.

قال أبو نعيم في «الحلية»: ومنهم الإمام الرضي، والزمام القوي، ناقد الآثار وحافظ الأخبار، عبد الرحمن بن مهدي، كان للسنن والآثار تابعًا، وللآراء والأهواء دافعًا.

قال الخطيب البغدادي: كان من الربانيين في العلم وأحد المذكورين بالحفظ، وممن برع في معرفة الأثر والطرق والروايات وأحوال الشيوخ. قال الذهبي: كان إمامًا حجة، قدوة في العلم



## اسمه: موعد

الرحمن بن مهدي بن حسان بن عبد الرحمن أبو سعيد العنبري، وقيل: الأزدي مولاهم البصري اللؤلؤي.

مولده: ولد سنة خمس وثلاثين ومائة وطلب العلم وهو ابن بضع عشرة سنة.

شيوخه: سمع من هشام الدستوائي وشعبة بن الحجاج وحماد بن سلمة، ومالك بن أنس والثوري وابن عيينة وهشيم وأبي عوانة، وأمم.

طلابه: حدث عنه ابن المبارك وابن وهب- وهما من شيوخه- وابن المديني وأحمد بن حنبل وإسحاق بن راهويه وابن أبي شيبة أبو بكر عمرو بن علي الفلاس، وابن معين، وخلق سواهم.

أنويه العدد الرابع السنة الواحدة والثلاثون

والعمل.

وقال ابن حبان: كان من الحفاظ المتقنين وأهل الورع في الدين، ممن حفظ وجمع وتفقه وصنف وحنث وأبى الرواية إلا عن الثقات.

منأحواله وأقواله

قال أحمد بن سنان: كان عبد الرحمن بن مهدي لا يُتحدث في مجلسه ولا يُبرى قلم، ولا يُتبسم ولا يقوم أحد قائمًا، كأن على رؤوسهم الطير أو كأنهم في صلاة، فإن رأى أحدًا منهم تبسم أو تحدث أو يضحك أو يبري قلمًا لبس نعله وخرج.

قلت: هكذا كانوا يصونون العلم والحديث ويعظمونه.

قال نعيم بن حماد: قلت لعبد الرحمن بن مهدي: كيف تعرف الكذاب؟ قال: كما يعرف الطبيب المجنون.

# ما يجب على أنمة العلم 11

قال عبيد الله بن سعيد: سمعت عبد الرحمن بن مهدي يقول: احفظ لا يجوز أن يكون الرجل إمامًا حتى يعلم ما يصح مما لا يصح، وحتى لا يحتج بكل شيء، وحتى يعلم بمخارج العلم.

قلت: انظر لعلماء زماننا أو لمن ينسب للعلم من أهل زماننا لا تكاد تجد من يميز بين الصحيح وغيره، بل ولا يعرف أن في الأحاديث ما هو موضوع مكذوب ويحتج بكل ما سمع أو قرأ، ولا حول ولا قوة إلا بالله.

قال: كان يقال: إذا لقي الرجلُ الرجلُ فوقه في العلم كان يوم غنيمة، وإذا لقي من هو مثله دارسه وتعلم منه، وإذا لقي من هو دونه تواضع له وعلمه، ولا يكون إمامًا في العلم من حدث بكل ما سمع، ولا يكون إمامًا في العلم من يحدث عن كل أحد، ولا يكون إمامًا في العلم من يحدث عب بالشاذ من العلم، والحفظ للإتقان.

قلت: هكذا كان حال من يتعلم العلم لله، تواضع وعدم ازدراء للآخرين كما هو حادث في زماننا، ينظر من لا يحسن شيئًا من العلم إلا قليلاً نفسه بعين الإعجاب وإلى الآخرين بعين الاحتقار، نسأل الله السلامة والعافية.

قال: الرجل أحوج إلى العلم منه إلى الأكل والشرب. قلت: فالأكل والشرب يصلح البدن، والعلم يصلح القلب والدين الذي هو صالاح الدنيا والآخرة.

قال ابن نمير: قال عبد الرحمن بن مهدي: معرفة الحديث إلهام. قال ابن نمير: صدق، لو قلت له من أين لم يكن له جواب، قلت: لا تحسبن أنهم يقولون ذلك بالتخمين والحدس، إنما لطول تعاطيهم الحديث صارت لهم ملكة بها يميزون كما يقول الصيرفي الناقد: هذا جيد وهذا بهرج زيف. قال ابن المديني: جاء رجل إلى ابن مهدي فقال: يا أيا سعيد، إنك تقول: هذا ضعيف وهذا قوى وهذا لا يصح، فعمّ تقول ذاك؟ فقال عبد الرحمن: لو أتيت الناقد فأريته دراهمك، فقال: هذا جيد وهذا ستوق(١)، وهذا نبهرج(٢) أكنت تسأله عمّ ذاك أو كنت تسلّم الأمر السه؟ فقال: يل كنت أسلم الأمر إليه، فقال عبدالرحمن: هذا كذاك، هذا بطول المجالسة والمناظرة والمذاكرة والعلم به، قال: فذكرته لبعض أصحابنا، فقال: أجاب جواب رجل عالم.

قال: ويحيى بن سعيد جالس وذكر الجهمية: ما كنت لأناكحهم ولا أصلي خلفهم، ولو أن رجلاً منهم خطب ليّ أمةً لي ما زوجته. قلت: لأنه يرى كفرهم، فمن اشنع مقالاتهم أنهم يقولون: إن القرآن مخلوق، ويسلبون الله عز وحل صفاته.

## القائلين يخلق القرآن 11

قال: من قال القرآن مخلوق فلا تصل خلفه، ولا تمش معه في طريق، ولا تناكحه.

قال له إبراهيم بن زياد- سَبَلان- ما تقول فيمن يقول: القرآن مخلوق؟ فقال: لو كان لي سلطان لقمت على الجسر، فكان لا يمر بي أحد إلا سألته، فإن قال لي مخلوق ضربت عنقه والقيته في الماء.

قال: من زعم أن القرآن مخلوق استتبته، فإن تاب وإلا ضربت عنقه، لأنه كافر بالقرآن، قال الله تعالى: ﴿ وَكَلَّمَ اللَّهُ مُ وسَى تَكْلِيمًا ﴾ [النساء: ٦٤].

سئل عن الصلاة خلف أصحاب الأهواء فقال: يصلي خلفهم ما لم يكن داعية إلى بدعته مجادلاً بها، إلا هذين الصنفين: الجهمية والرافضة، فإن الجهمية كفار بكتاب الله عز وجل والرافضة ينتقصون أصحاب رسول الله

- ذُكر عنده قومٌ من أهل البدع واجتهادهم في العبادة، فقال: لا يقبل الله إلا ما كان على الأمر والسنة، ثم قرأ: ﴿ وَرَهْبَانِيَّةً ابْتَدَعُوهَا مَا كَتَبْنَاهَا عَلَيْهِمْ ﴾ [الحديد: ٢٧]، فلم يقبل ذلك منهم ووبخهم عليه، ثم قال: الزم الطريق والسنة.

-ثُكر عنده أصحاب الرأي فقال: ﴿لاَ تَتَبِعُواْ أَهْوَاء قَـوْم قَدْ ضَلُواْ مِن قَـبْلُ وَأَضَلُّواْ كَـثِـيـرًا وَضَلُّواْ عَنْ سَوَاء السَّبِيلَ ﴾ [المائدة: ٧٧].

قلت: يعني أصحاب الرأي الذين يعارضون مارائهم السنة الثابتة الصحيحة.

قال: ما خصلة تكون في المؤمن بعد الكفر بالله أشد من الكذب وهو أشد النفاق.

قال أبو الحسن الميموني: سمعت أبا عبدالله- يعني أحمد بن حنبل- وسئل عن أصحاب الرأي يكتب عنهم الحديث؛ فقال أبو عبد الله: قال عبد الرحمن بن مهدي: إذا وضع الرجل كتابًا من هذه الكتب كتب الرأي أرى أنه لا يكتب عنه الحديث ولا غيره، قال أبو عبد الله: وما تصنع بالرأي وفي الحديث ما يغنيه عنه، أهل الحديث رسول الله في وما رؤي عن أصحابه أبي بكر وعمر فإنه سنة. قلت: لا مزيد على هذا الكلام في الحسن كيف وهو كلام إمام أهل السنة رحمه الله؛

قال: لولا أني أكره أن يُعصى اللهُ لتمنيت أن لا يبقى أحد في المصر إلا اغتابني، أيُّ شيءٍ أهنأ من حسنة يجدها الرجل في صحيفته لم يعمل بها.

قال العجلي: قيل لعبد الرحمن: أيما أحبَ إليك، يغفر لك ذنبً أو تحفظ حديثًا؟ قال: أحفظ حديثًا. قلت: لعله أراد أن بحفظه الحديث ونشره للعمل به يكون ذلك أكثر حسنات من مغفرة ذنب واحدٍ والله أعلم.

رُوي عنه أنه قال: من طلب العربية فأخره مؤدب، ومن طلب الشعر فأخره شاعر يهجو أو

يمدح بالباطل، ومن طلب الكلام فأخر أمره الزندقة، ومن طلب الحديث فإن قام به كان إمامًا، وإن فرّط ثم أناب يومًا، يُرجع إليه، وقد عُتِقت وحَانَتْ.

قال رسته: قام ابن مهدي من المجلس وتبعه الناس، فقال: يا قوم، لا تطؤن عقبي، ولا تمُشْنُ خلفي، حدثنا أبو الأشهب عن الحسن عن عمران: خفق النعال خلف الأحمق قل ما يُبقي من بينه.

## الترضع واتهام النفس 11

قلت: هذا هو التواضع واتهام النفس والخوف عليها من الكبر والعياذ بالله.

قال الذهبي: وبلغنا عن ابن مهدي قال: ما هو- يعني الغرام بطلب الحديث- إلا مثل لعب الحمام ونطاح الكباش.

قلت- القائل الذهبي-: صدق والله إلا لمن أراد به الله وقليل ما هم.

قلت: نسأل الله العلم النافع والعمل الصالح والإخلاص في الأقوال والأعمال.

قال رسته: حضرت عبد الرحمن صبيحة بني على ابنته فخرج فأذن ثم مشى إلى بابهما فقال للجارية: قولي لهما يخرجان إلى الصلاة، فخرج النساء والجواري، فقلن: سبحان الله، أي شيء هذا؟ قال: لا أبرح حتى يخرجا فخرجا بعد ما صلى عبد الرحمن.

قلت: سبحان الله، هكذا الحرص على الخير والقيام بأمر الله عز وجل: ﴿وَأُمُرْ أَهْلَكَ بِالصَّلَاةِ وَاصْطَبِرْ عَلَيْهَا...﴾ [طه: ١٣٢]. هكذا كانوا، وهكذا ينبغي أن نكون علم للعمل والدعوة إليه لنكون أهلاً الذينَ آمَنُوا لنكون أهلاً الذينَ آمَنُوا منكم والذينَ أوتُوا الْعِلْمَ دَرَجَاتٍ﴾ [المجادلة: ١٦]، رحم الله سلفنا الصالح وجمعنا بهم في جنات النعيم.

وفاته: توفي عبد الرحمن بالبصرة في جمادى الآخرة سنة ثمان وتسعين ومائة وهو ابن ثلاث وستين سنة، رحمه الله رحمة واسعة.

(١) درهم ستتوق وستتوق: زيفُ مبهرج لا خير فيه.

(٢) مبهرج وبهرج: كل رديء الدراهم وغيرها.

# مظاهر الأخوة الإيمانية ومقتضياتها

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن اهتدى بهداه، أمَّا بعد:

فيقول الله تعالى في محكم التنزيل: [ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ اَمَنُواْ التَّقُواْ اللَّهَ حَقَّ تُقَاتِهِ وَلاَ تَمُوتُنَّ إِلاَّ وَاَنتُم مُسْلِمُونَ. وَاعْتَصِمُواْ بِحَبْلِ اللَّهِ جَمِيعًا وَلاَ تَقُرَّقُواْ وَاذْكُرُواْ نِعْمَةَ اللَّهِ عَلَيْكُمُّ إِذْ كُنتُمْ أَعْدَاء فَالَّفَ بَيْنَ قُلُوبِكُمْ فَأَصْبَحْتُم بِنِعْمَتِهِ إِخْوَانًا وَكُنتُمْ عَلَى شَغُفًا حُفْرَةٍ مِنَ النَّارِ فَأَنقَذَكُم مَنْهَا كَذَرُكَ مُنَاهًا كَذَرُكُ مَنْهُا كَمُ أَيَاتِهِ لَعَلَّكُمْ تَهْ تَدُونَ ] [ال عَدَلكَ يُبَيِّنُ اللَّهُ لَكُمْ أَيَاتِهِ لَعَلَّكُمْ تَهْ تَدُونَ ] [ال عمران: ١٠٣، ١٠٢].

ويقول الحبيب المرتضى والنبي المجتبى محمد أقضل من وطئ الثرى صلى الله عليه وسلم فيما أخرجه الإمام البخاري في صحيحه عن النعمان بن بشيير رضي الله عنه: «ترى المؤمنين في توادهم وتراحمهم وتعاطفهم كمثل الجسد إذا اشتكى عضو تداعى له سائر جسده بالسهر والحمى».

أخوة الدين هي دعامة الإسلام وعلامة التميز للم سلمين، وهي رابطة أقوى وأشد وأمتن وأصلب من روابط النسب والدم، وأعلى منها وأجل؛ لأنها مبنية على أساس الإيمان، ووحدة العقيدة في الإسلام.

وفي الآيتين السابقتين أمر من الله تعالى لعباده المؤمنين بلزوم تقواه والاعتصام بحبله المتين، ونهي لهم منه سبحانه عن الفرقة والاختلاف وتذكير بنعمته التي أنعم بها عليهم من جعلهم بالإسلام إخوانًا متألفين بعد أن كانوا بكفرهم أعداءًا متخالفين.

وفي الحديث- السابق ذكره- يمثل الرسول صلى الله عليه وسلم وحدة المسلمين واجتماعهم بالجسد الواحد إذا تألم منه عضو بمرض أو سقم، سرى الألم لباقي الأعضاء، فلم يستقر على حال ولم يهدأ له بال، وفقد طعم العافية ولذة

# بقلم: عبد الحسن بن محمد العجيمي

المنام.

وكذلك المسلمون- حقيقة- إذا نزلت بهم كارثة أو ألمت بهم نائبة- في أي صقع من أصقاعهم أو أي ناحية من نواحي بلدانهم- تألم الباقون لألمهم، وأحسوا بمصابهم وسعوا- بكل ما أوتوا من قوة- لرفع ما ألم بإخوانهم من نوائب وما نزل بهم من خطوب أو حل بهم من نكبات، فهم إخوة في الدين؛ امتثالاً لقول رب العالمين: [ إِنَّمَا المُؤْمِنُونَ إِخْوَةً ] [الحجرات: ١٠].

# إنما المؤمنون إخوة

فالمسلمون جميعًا إخوة متحابون، مهما تباعدت أقطارهم وتباينت ألوانهم ونأت ديارهم واختلفت السنت هم، يسعى بذمتهم أدناهم، ويجبر عليهم أقصاهم إذ أنهم إخوان أحباء، وأعوان أوفياء وأخدان رحماء، وهم يد واحدة في السراء والضراء، تحقيقًا لقول نبي الرحمة والهدى صلى الله عليه وسلم: «المؤمن للمؤمن كالبنيان يشد بعضه بعضًا»، وشبك بين أصابعه.

والمسلم أخو المسلم لا يظلمه ولا يسلمه ولا يحقره ولا يخذله ولا يكذبه ولا يضاره أو يشق عليه، ففي الحديث: «المسلم أخو المسلم لا يظلمه ولا يسلمه». وفيه أيضًا: «من ضار مسلمًا ضاره الله، ومن شق على مسلم شق الله عليه».

وإن من مظاهر الأخوة الإيمانية ومقتضياتها نصرة المسلم لأخيه المسلم، فالمسلم الحق سند لأخيه المسلم وإن تباعدت الأقطار ونات الديار، إن ركن إليه أعانه، وإن لجأ إليه في دفع ظلم أو عداون انتصر له وأزره، ودافع عنه كأنما يدافع عن نفسه، فلا يتركه وحده في خصم الحياة

ومسالكها يتيه في البراري وتعدو عليه الضواري.

فالمسلم لا يخذل أخاه أبدًا؛ لأنه يعلم أن من خذل أخاه المسلم خذله الله، وفي الحديث يقول الصادق المصدوق صلى الله عليه وسلم: «من أذل عنده مسلم فلم ينصره— وهو يقدر أن ينصره— أذله الله على رءوس الخلائق يوم القيامة».

ذلكم - أحبتي في الله - هو المسلم الصادق في أخوته، وهدف من أهداف هذه الأخوة الإيمانية التي جعلها الله تعالى فوق كل الاعتبارات الأرضدة.

# أضرار ضعف الأخهة

أما المسلم الذي يعيش لنفسه، ويترك أخاه يقطع الطريق وحده، تُلم به البلايا والمحن، فلا يمده بعون، وتنتقص أطرافه فلا يدافع عنه، وتستباح حرمته فلا يظاهره أو يثأر له، وكأنه لا يعنيه ذلك في قليل أو كثير، فذلكم هو الأناني يعيش لمصلحة نفسه.

وما ضعف المسلمون وهانوا على أنفسهم واستخزوا لأعدائهم، إلا بعد أن دب إليهم داء الأنانية، وأصبح كل فريق، بل كل فرد يعيش لنفسه ويسعى لمصلحته، ولو كانت على حساب أخيه ومضرته، ويضع يده في يد عدوه ويخذله وهو أحوج ما يكون إلى نصرته، وتلك هي الهزيمة المنكرة، هزيمة المسلم لأخيه المسلم، بل هزيمة المسلمين جميعًا لأمتهم.

فحري بالمسلمين الصادقين، وجدير بالمؤمنين الموحدين، أن يكونوا كتلة واحدة، وصفًا متراصًا في وجه كل عدو وصاحب مطمع.

والمسلمون جميعًا- في كل زمان ومكان-جسد واحد، وإذا نكب مسلم في أقصى الأرض اهتم به المسلمون وتألموا له، وسارعوا لنجدته، وتسابقوا في تخليصه وفكاكه.

ولكن للأسف الشديد قد مات هذا الشعور في وجدان كثير منا، وأصيب جسم الأمة بشلل خطير، أفقده ألإحساس بين أجزائه وأعضائه حتى أصبحنا نرى ونسمع، بل نشاهد باعيننا إخوة لنا ينكبون في أوطانهم ويفتنون في دينهم فلا نهتم أدنى اهتمام، ولا نعتبر أو نزدجر، وكان الأمر لا يعنينا، حيث تلاشى الحب بين كثير من المسلمين أو كاد، ودب إليهم دبيب البغضاء المسلمين أو كاد، ودب إليهم دبيب البغضاء والأحقاد، فتناكرت القلوب والآراء، واختلفت المنازع والأهواء، ولم يبق من مظاهر الأخصوة

سوى مرواغة باللسان، ومجاملة بالقول ورياء بالعمل، وادعاء فارغ في الحب والإخلاص، حتى لا تكادُ ترى – في غمار الحياة اليوم – صديقًا صدوقًا، أو أخًا حميمًا، أو خليلاً مواسيًا، ونظر الناس إلى الأحكام الشرعية والأوامر الإلهية والمبادئ الأخلاقية والقيم الإنسانية بالمقاييس المادية وموازين المنافع العاجلة والمصالح المتبادلة، فحلت عند ذلك القطيعة وبعدت على المسلمين الشقة، وانعدم الشعور بالمشاركة في المالحياة ونضيع الأوقات، ونقتل الدقائق لنا الحياة ونضيع الأوقات، ونقتل الدقائق واللحظات، ونعصي رب الكائنات وإخوة لنا في واللحظات، وتعصي رب الكائنات وإخوة لنا في كثير من بقاع الأرض يقتلون ويشردون، يفتنون في دينهم، وتستباح بيضتهم وتغتال كرامهتم، وتهدر مروءتهم.

# مقتضيات الأخوة

إن واجب الأخوة الإيمانية يقضي ويلزم بأن نحمل همّ إخواننا المسلمين في كل مكان نتابع أخبارهم، نتفقد أحوالهم نشاطرهم أحزانهم، نذب عن أعراضهم، نتألم لآلامهم ونحمل شيئًا من مصابهم، ندعو لهم بظهر الغيب، فدعوة المسلم لأخيه المسلم بظهر الغيب مستجابة.

إن دين الإسلام ليس مجرد شهادة يتلفظ بها صاحبها، أو مجرد ركعات يركعها، أو أيام يصومها، دون استشعار ومعايشة لما يصاب به إخوانه من بلايا وفتن ورزايا ومحن، إننا بحاجة ماسة إلى أن تسود بيننا روح المحبة والأخوة والصداقة.

فالإيمان لا يكمل، وحلاوته لا توجد إلا بمحبة بعضنا بعضا ووقوف بعضنا إلى جانب بعض ونصرة بعضنا المؤمنون الدين ونصرة بعضنا بعضا: [ إنّما المؤمنون الدين امنوا بالله ورسوله فم أمْ يَرْتَابُوا وَجَاهَدُوا بِالله ورسوله في سنبيل الله أولئك هم الصنادة ون [الحجرات: ١٥]، فهل تجد هذه الكلمات آذانا صاغية وقلوبا واعية، هذا ما نامله ونرجوه، وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

# قضياة محسوماة ((

إن الحمد لله نحمده ونستعينه ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا وسيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مُضل له، ومن يضلل فلا هادي له.

وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله صلى الله عليه وعلى آله وصحبه وسلم... أما بعد:

فإن أصدق الحديث كتاب الله تعالى، وأحسن الهدي هدي محمد ﷺ، وشر الأمور محدثاتها، وكل محدثة بدعة، وكل بدعة ضلالة... وبعد:

فإن الأحداث التي تعيشها الأمة الإسلامية -الآن - بما فيها من جراح وآلام وماس وأحزان، باطنها فيه الرحمة، وظاهرها العذاب، وهي تداعي الأمم علينا كتداعي الأكلة إلى قصعتها، تميز بين المؤمنين والمنافقين، والله جل وعلا يقول: ﴿مَا كَانَ اللّهُ لِيَذَرَ الْمُؤْمِنِينَ عَلَى مَا أَنتُمْ عَلَيْهِ حَتَّى يَمِينَ الخُبيثَ مِنَ الطَّيِّبِ ﴾ [أل عمران: ١٧٩].

(أي لا بد أن يعقد شيئًا من المحن يظهر فيه وليه، ويفضح فيه عدوه، يعرف به المؤمن الصابر والمنافق الفاجر)(١).

فَالْمُوْمَنُ يَثُبِّت في الفَتَنَ، بل وتزيده الفَتَن المِمانًا، قال تعالى واصفًا المؤمنين: ﴿ النّبِينَ قَالَ لَهُمُ النّاسُ إِنَّ النَّاسَ قَدْ جَمَعُواْ لَكُمْ فَاحْشَنُوهُمْ لَهُمُ النَّاسُ إِنَّ النَّاسَ قَدْ جَمَعُواْ لَكُمْ فَاحْشَنُوهُمُ فَرَادَهُمْ إِيمَانًا وَقَالُواْ حَسْئِنَا اللَّهُ وَنِعْمَ الْوَكِيلُ ﴾ فَرَادَهُمْ إِيمَانًا وقالُوا هَذَا مَا وَعَدَنَا اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَمَا زَادَهُمْ إِلاَ إِيمَانًا وَرَسُولُهُ وَمَا زَادَهُمْ إِلاَ إِيمَانًا وَتَسَلّيمًا ﴾ [الأحزاب: ٢٢].

أما المنافقون فإن زلزلة الفتن تفضحهم؛ فيظهر جبنهم، قال تعالى عنهم: ﴿فَإِذَا جَاء الْخَوْفُ رَأَيْتُهُمْ كَالُدِي يُغْشَى رَأَيْتُهُمْ كَالُدِي يُغْشَى عَنْبُهُمْ كَالُدِي يُغْشَى عَنْبُهُمْ كَالُدِي يُغْشَى

# بقلم: أحمد محمد السعدني

﴿يَحْسَبُونَ كُلُّ صَيْحَةٍ عَلَيْهِمْ ﴾ [المنافقون: ٤] لما يصيبهم من الخوف والفزع.

ويسارعون في موالاة الكفار، قال تعالى: ﴿ فَتَرَى الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مُرَضٌ يُسَارِعُونَ فِيهِمْ يَقُولُونَ نَخْشَى أَن تُصِيبَنَا دَائِرَةٌ فَعَسَى اللَّهُ أَن يَأْتِيَ بِالْفَتْحِ أَوْ أَمْرِ مِّنْ عِنْدِهِ فَيُصْبِحُواْ عَلَى مَا أَسَرُواْ فِي أَنْفُسِهِمْ نَادِمِينَ ﴾ [المائدة: ٢٥].

ويبتغون عندهم العزة، ﴿ وَلِلَّهِ الْعِزَّةُ وَلِرَسُولِهِ وَلِلْمُ وُمِنِينَ وَلَكِنَّ الْمُنَافِ قِينَ لاَ يَعْلَمُ ونَ ﴾ [المنافقون:٨].

ويحاولون بث الدعاية الكانبة، محاولين زعزعة صفوف المؤمنين وتخويفهم، قال تعالى: ﴿إِذْ يَقُولُ الْمُنَافِقُونَ وَالنَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مُرَضُ عَرَّ شَوَّلًا وَيَنْهُمْ ﴾ [الأنفال: ٤٩]. وقال تعالى: ﴿وَإِذْ يَقُولُ الْمُنَافِقُ قُونَ وَالنَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مُرضُ مُنَا يَقُولُ الْمُنَافِقَةُ وَنَ وَالنَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مُرضُ مُنَا وَعَدَنَا اللّهُ وَرَسُولُهُ إِلاَّ عُرُورًا. وَإِذْ قَالَت طَّائِفَةً مَنْهُمْ يَا أَهْلَ يَقُولُونَ إِنَّ بُيُوتَنَا عَوْرَةً وَمَا هِيَ فَولُونَ إِنْ بُيُوتَنَا عَوْرَةً وَمَا هِيَ فَولُونَ إِنْ بُيُوتَنَا عَوْرَةً وَمَا هِيَ بَعُورَةً إِن يُرِيدُونَ إِلاَ فَرَارًا ﴾ [الأحزاب: ١٢، ١٣].

ويفرحون بمواقفهم المتخاذلة هذه، قال تعالى: ﴿فَرِحَ الْمُحَلِّفُونَ بِمَقْعَدِهِمْ خِلاَفَ رَسُولِ اللَّهِ وَكَرِهُواْ أَن يُجَاهِدُواْ بِأَمْوَالِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ فِي سَبِيلِ وَكَرِهُواْ أَن يُجَاهِدُواْ بِأَمْوَالِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ ﴾ [التوبة: ٨٨]، وبهذه الأحداث - أيضنًا حيث لم تستوعب الأمة الآيات الكونية القدرية، للإلف والعادة أو للانشغال والغفلة، «فلا بد أن تتلقى الأمة بين أن وآخر دروسنًا عملية في تجريد التوحيد لله، محبة وخوفًا ورجاء، ودروسنًا عملية في موجبات الولاء والبراء، ودروسنًا عملية في الصبر على البلاء ومعايشة مواقف الإعداء، ودروسنًا عملية في معرفة خطر النفاق، وأخرى في ودروسنًا عملية في معرفة تبك الجهاد وهجر الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وتتلقى كذلك دروسنًا عملية في معرفة أثار التفرق والنبازع ونتائج الإجتماع على

وشائج غير الإيمان من الحزبية والعنصرية والانتماءات الفكرية والمنهجية غير السوية، ومن الواضح أن الأمة تتلقى الآن دروسنا عملية مكثفة في كل ذلك، فالحمد لله على قضائه وقدره، حيث قال: ﴿وَنَبْلُوكُم بِالشَّرِ وَالْخَيْرِ فِتْنَةً وَإِلَيْنَا تُرْجَعُونَ ﴾ [الأنبياء: ٣٥]»(٢).

أما نصر المؤمنين وتمكينهم فهي القضية المحسومة، التي وعد الله تعالى بها عباده المؤمنين هبة منه سبحانه، حيث قال وقوله الحق-: ﴿وَعَدُ اللّهُ النَّذِينَ آمَنُوا مِنكُمْ وَعَملُوا الصَّالِحَاتِ لَيَسْتَحْلُفَنَّهُم في الأَرْضَ كَمَا اسْتَحْلَفَ النَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ وَلَيُمكَنَنُ لَهُمْ دِينَهُمُ الّذِي ارْتَضَى لَهُمْ وَلَيْمَكَنَنُ لَهُمْ دِينَهُمُ الّذِي ارْتَضَى لَهُمْ وَلَيْبَدَلَنَّهُمْ مَن بَعْدِ خَوْفِهِمْ أَمْنًا ﴾ [النور: ٥٥].

وقال تعالى: ﴿إِنَّا لَنَنصُرُ رُسُلْنَا وَالَّذِينَ آمَنُوا فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَيَوْمُ يَقُومُ الأَشْهَادُ﴾ [غافر: ٥]، وقال تعالى: ﴿كَتَبَ اللَّهُ لأَغْلِينُ أَنَا وَرُسُلِي ﴾ [المجادلة: ٢١]، وقال تعالى: ﴿أَلاَ إِنَّ حِزْبَ اللَّهِ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ﴾ [المجادلة: ٢٢]، و﴿قَالَ مُوسَى لِقَوْمِهِ السُّتَعِينُوا بِاللَّهِ وَاصْبُرُواْ إِنَّ الأَرْضَ لِلَهِ يُورِثُهَا مَن السَّتَعِينُوا بِاللَّهِ وَاصْبُرُواْ إِنَّ الأَرْضَ لِلَهِ يُورِثُهَا مَن يَشَاء مِنْ عَبَادِهِ وَالْعَاقِبَةُ لِلْمُتَّقِينَ ﴾ [الأعراف: ١٢٨].

«فالعاقبة للمتقين وإن امتحنوا مدة، ابتلاءً من الله وحكمة، فإن النصر لهم والعاقبة الحميدة لهم على قومهم، وهذه وظيفة العبد، أنه عند القدرة أن يفعل من الأسباب الدافعة عنه أذى الغير وما يقدر عليه، وعند العجر أن يصبر ويستعين بالله وينتظر الفرج»(٣).

وقال رسول الله ﷺ: «إن الله زوى لي الأرض، فرأيت مشارقها ومغاربها، وإن أمتي سيبلغ ملكها ما زوي لي منها». [رواه مسلم].

وقال رسول الله ﷺ: «ليبلغن هذا الأمر ما بلغ الليل والنهار، ولا يترك الله بيت مدر ولا وبر إلا أدخله هذا الدين بعز عزيز أو بذل ذليل، عز يعز الله به الإسلام، وذل يذل به الكفر». [صحيحة (٣)].

وكذلك هزيمة الكفار واندحارهم قضية حسمها الله تبارك وتعالى، حيث قال: ﴿قُل لِّلَّذِينَ كَفَرُواْ سَتُعْلَبُونَ وَتُحْشَرُونَ إِلَى جَهَنَّمَ وَبِئْسَ الْمِهَادُ﴾

[آل عمران: ١٢].

«وفي هذا إشارة للمؤمنين بالنصر والغلبة وتحذير للكفار، وقد وقع كما أخبر تعالى، فنصر الله المؤمنين على أعدائهم من كفار المشركين واليهود والنصارى، وسيفعل هذا تعالى بعباده وجنده المؤمنين إلى يوم القيامة، ففي هذا عبرة وأية من أيات القيران المشيامة، بالحس والعيان»(٤).

وقال تعالى: ﴿إِنَّ النَّدِينَ كَفَرُواْ يُنفِقُونَ أَمُوالَهُمْ لِيَصِدُواْ عَن سَبِيلِ اللَّهِ فَسَيُنفِقُونَهَا ثُمُّ تَكُونُ عَلَيْهِمْ حَسْرَةً ثُمَّ يُغْلَبُونَ وَالَّذِينَ كَفَرُواْ إِلَى جَهَنمَ يُخْشَرُونَ ﴾ [الأنفال: ٣٦]. وقال تعالى: ﴿ولَن يَجْعَلَ اللَّهُ لِلْكَافِرِينَ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ سَبِيلاً ﴾ يَجْعَلَ اللَّهُ لِلْكَافِرِينَ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ سَبِيلاً ﴾ [النساء: ١٤١].

والمعنى: «أنهم لن يسلطوا عليهم استيلاء استئصال، وإن حصل لهم ظفر في بعض الأحيان على بعض الناس؛ فإن العاقبة للمتقين في الدنيا والآخرة، فتكون الآية ردًا على المنافقين فيما أملوه ورجوه وانتظروه من زوال دولة المؤمنين، وفيما سلكوه من مصانعة الكافرين خوفًا على أنفسهم منهم إذا هم ظهـــروا على المؤمنين فاستأصلوهم»(٥).

فهذه قضية حسمها الله تعالى، ولكن لا ينتصر ويمكن إلا أهل الإيمان الصادق، الذين نتصرون الله تعالى ذاقوا طعمه وحلاوته، الذين ينصرون الله تعالى في أنفسهم وما يملكون، قال تعالى: ﴿ إِن تَنصُرُوا اللّهُ يَنصُرُكُمْ وَيُثَبَّتْ أَقْدَامَكُمْ ﴾ [محمد: ٧]، وقال تعالى: ﴿ وَلَينصُرنَ اللّهُ مَن ينصُررُهُ ﴾ [الحج: ٤٠]. وقال تعالى: ﴿ وَلَينصُرنَ اللّهُ الّذِينَ آمَنُوا مِنكُمْ وَعَملُوا الصَّالِحَاتِ لَيَسْتَخْلُفُ أَهُمْ فِي الأَرْضِ كَمَا اللّهُ الذِينَ آمَنُوا مِنكُمْ اللّهُ الذِينَ آمَنُوا مِنكُمْ اللّهُ الدِينَ مِن قَبْلِهِمْ وَلَيُمكَنَنَ لَهُمْ دِينَهُمُ الذِي الرّبَضَى لَهُمْ وَلَيُ بَدَدَانُهُم مِن بَعْدِ خَوْقِهِمْ آمَننا الرّبَضَى لَهُمْ وَلَيُ بَدَدَانَهُم مِن بَعْدِ خَوْقِهِمْ آمَننا يَعْبُدُونَنِي لاَ يُشْرِكُونَ بِي شَيْئًا ﴾ [النور: ٥٥].

«فهذا الوعد مناسب لكل من اتصف بهذا الوصف، فلما اتصف به الأولون استخلفهم الله كما وعد، وقد اتصف بعدهم به قوم بحسب إيمانهم وعملهم الصالح، فمن كان أكمل إيمانا وعمل صالحًا كان استخلافه المذكور أتم، فإن كان فيه نقص وخلل، كان في تمكينه خلل ونقص؛ وذلك أن هذا جزاء هذا العمل، فمن قام بذلك العمل

استحق ذلك الجزاء»(٦).

وقال الله عز وجل: ﴿الَّذِينَ إِن مُكَنَّاهُمْ فِي الأَرْضِ أَقَامُ اللهُ عَن المُسْافَةُ وَآتَوُا الزُّكَاةَ وَآمَرُوا الأَرْضِ أَقَامُ وَآمَرُوا بِالْمَعْرُوفِ وَنَهَوْا عَنِ الْمُنكِّرِ وَللَّهِ عَاقِبَةُ الأُمُورِ ﴾ [الحج: ٤١]. فالتمكين وسيلة لإقامة دين الله تعالى في أرضه، لا غاية في ذاته.

وبقيّ سؤال: هل المسلّمون يحاربون بعدد أو عدة؟

وجوابه قول الله تعالى: ﴿إِن يَنصُرُّكُمُ اللَّهُ فَلاَ عَالِبَ لَكُمْ وَإِن يَنصُرُّكُمُ مَنَ عَالِبَ لَكُمْ وَإِن يَخْدُهُ وَمَن ذَا الَّذِي يَنصُرُكُمُ مَن بَعْدِهِ وَعَلَى اللَّهِ فَلْيَتَوكَلُ الْمُؤْمِنُونَ ﴾ [آل عمران: ١٦٠]. فالله جل وعلا لا غالب له، ولو اجتمع أهل الأرض إنسهم وجنهم بعددهم وعددهم، فمن نصره الله لا يغلبه أحد. وقوله تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهَ يُدَافِعُ عَنِ النَّذِينَ آمَنُوا ﴾ [الحج: ٣٨]، وقوله تعالى: ﴿وَلَنَصُرُنَ اللَّهُ مَن نَصَرُهُ ﴾ [الحج: ٣٨]، وقوله تعالى:

هذا مع الأخذ بالأسباب وإعداد العدة كما أمرنا الله تعالى؛ لإرهاب أعدائه، قال تعالى: ﴿ وَأَعِدُواْ لَهُم مًا اسْ تَطَعْتُم مِّن قُوَّةٍ وَمِن رَّبَاطِ الْخَيْلِ تُرْهِبُونَ بِهِ عَدْوً اللَّهِ وَعَدُوكُمْ ﴾ [الأنفال: ٦]، والأمة ليست فقيرة ولا ضعيفة أو قليلة، ومن صور نصر الله تعالى نزول الملائكة، وإلقاء الرعب في قلوب الكفار، قال تعالى: ﴿ إِذْ يُوحِي رَبُكُ إِلَى الْمَارَئِكَةِ أَنِي مَعْكُمْ فَقَبَتُواْ النَّيْنَ آمَنُواْ سَأَلْقِي في قُلُوبِ النَّيْنَ كَفَرُواْ الرَّعْبُ فَاضْرِبُواْ فَوْقَ الأَعْنَاقِ وَاضْرَبُواْ فَوْقَ الْأَعْنَاقِ وَاضْرَبُواْ فَوْقَ الْأَعْنَاقِ وَالْمَالِيْ اللّهِ اللّهَ الْعَلْمَاقِ الْمُنْواْ الْعَنْ اللّهُ لَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ الل

وليس هذا خاصًا بالنبي ﷺ وصحابته، رضي الله تعالى عنهم أجمعين، بل هو عام في المؤمنين في كل مكان وزمان، إن حاربوا لتكون كلمة الله هي العليا.

وكما قال سيف الله خالد لأمين الأمة أبي عبيدة، رضي الله تعالى عنهما، في اليرموك: أرى- والله- إن كنا إنما نقاتل بالكثرة والقوة، هم أكثر منا وأقوى وما لنا بهم إذن طاقة، وإن كنا نقاتلهم بالله ولله فما أن جماعتهم- ولو كانوا أهل الأرض جميعًا- أنهم تغنى عنهم شيئًا.

وفي الزلاقة (٤٧٩هـ): يقتل المسلمون- وكان عددهم ثمانية وأربعين ألفًا- قرابة مائة وثمانين

ألف صليبي وتصف رؤوسهم على شكل هرم وبؤذن المؤذن من فوقها.

وفي ملاذكرد (٦٤٣): كان المسلمون كالشامة البيضاء في الثور الأسود، كما قال ابن النحاس، حيث كان عدد المسلمين اثنى عشر ألفًا، وعدد المسلمين خمسة عشر ألفًا، وعدد الصليبيين مائتي ألف، كما في السير، أيا كان الحال فقد بيع ملك الصليبيين بكلب بعد هزيمة منكرة

وفي حطين (٥٨٣): اثنا عـشـر الف مـسلم يدحرون خمسين الفًا- وقيل: ثلاثة وستين الفًا- من الصليبيين، ولم يسمع بمثل هذا اليوم في عز الإسلام وأهله ودفع الباطل وأهله، حتى ذكر أن بعض الفلاحين رآه بعضهم يقود نيفًا وثلاثين أسيرًا من الفرنج وقد ربطهم بطنب خيمة، وباع بعضهم أسيرًا بنعل ليلبسها في رجله، وجرت أمور لم يسمع بمثلها إلا في زمن الصحابة والتابعين، كما في «البداية والنهاية».

بل وفي عصرنا رأى العالم كيف فعل المجاهدون الأفغان بالاتحاد السوفيتي، وكيف أن سبتة آلاف شيشاني استطاعوا دحر نصف مليون شيوعي روسي(٧).

﴿ فَلاَ تَحْسَبَنُ اللَّهُ مُخْلِفَ وَعْدِهِ رُسُلُهُ إِنَّ اللَّهَ عَزِيزٌ ذُو انْتِقَامٍ ﴿ [إبراهيم: ٤٧]، ﴿ وَلاَ يَحْسَبَنُ اللَّهِ النِّينَ كَفَرُواْ أَنَمًا نُطْيِي لَهُمْ خَيْرُ لَأَنفُسِهِمْ إِنِّمَا نُطْيِي لَهُمْ خَيْرُ لَأَنفُسِهِمْ إِنِّمَا نُطْيِي لَهُمْ عَذَابٌ مُّهِينٌ ﴾ [آل عمران: ١٧٨].

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين، وصلى الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

### الهوامش

- (۱) تفسير ابن كثير (۲/۱).
- (٢) شهادة أهل الإيمان (ص٢٢٤).
  - (٣) تفسير السعدي (ص٣٠١).
  - (٤) تفسير السعدي (ص١٢٣).
  - (٥) راجع ابن کثیر (١/٧٢٥).
- (٦) مجموعة الفتاوى لشيخ الإسلام (١٧١/١٨).
- (V) مجلة التوحيد، عدد ربيع الأول ١٤١٨هـ،

(ص۲۲).



# in Simulation

# الحلقة الخامسة

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على خير البرية ومعلم البشرية، ومربي الأمة وهاديها بإذن ربها إلى الصراط المستقيم... وبعد:

نواصل حديثنا حـول هدي النبي ﷺ في الاهتمام بالأطفال.

# (١٥) ويأمر صلى الله عليه وسلم بحلق رأس الطفل يوم سابعه وتنظيفه وإزالة الأذى عنه:

شرع الإسلام أن يُحلق رأس الطفل يوم سابعه إيذانًا بالعناية به وإزالة ما يؤديه، بل وشرع التصدق عنه بوزن شعر رأسه فضة. وكان في ذلك إشارة إلى فدائه بالمال وعدم التفريط فيه، وأن شعر رأسه الذي يؤديه بقاؤه فيحلقونه ليس رخيصًا عند أسرته، بل يوزن بالمال الذي يحرص عليه الناس، كما شرع ختانه، وهو من خصال الفطرة التي حث عليها رسول الله على قال ابن القيم رحمه الله، بعد أن ذكر نصوص خصال الفطرة:

(وقد اشتركت خصال الفطرة في الطهارة والنظافة وأخذ الفضلات المستقدرة، التي يالفها الشيطان ويجاورها من بنى آدم، وله بالغرلة التصال واختصاص). [تحفة المودود (ص ١٣٤)].

والغرلة هي الجلدة التي تُقطع من ذكر الطفل عند الختان، وتسمى القُلْفة. كما بالنهاية لابن الأثير.

وقد مر بنا في حديث بريدة قال: فلما جاء الإسلام كنا نذبح شاة، (أي عن الطفل) ونحلق رأسه ونلطخه بالزعفران.

وعن عليِّ قال: عق رسول الله ﷺ عن الحسن شاة، وقال: «يا فاطمة، احلقي رأسه، وتصدقي بزنة شعره فضة»، فوزناه فكان وزنه درهمًا أو بعض درهم(١).

وهنا تنبيه: وهو أن بعض الناس يعجبهم جمة الطفل وكثافة الشعر عليه، فيترددون في الحلق لأن رأسه سيصير أجلح أقرع، والبعض يزيدهم ترددًا بقوله: رأس الولد طري، لا يتحمل الحلاقة! ومما لا شك فيه أن هذا إما جهل بالشرع، وإما ضعف في الالتزام بالشرع.

(١٦) وينهي ﷺ عن تشويه رأس الصبي بالقرع؛ والقَرَع: هو أن يحلق رأس الصبي ويُترك منه

والعرع: هو أن يحلق رأس الصبي ويترك منه مواضع متفرقة غير محلوقة تشبيهًا بقزع السحاب(٢).

عن ابن عمر أن رسول الله ﷺ نهى عن القزع، قال: قلت لنافع وما القزع؟ قال: يُحلق بعض رأس الصبي ويُترك بعض(٣).

والمقصود والمطلوب أن يكون الحلق من جميع الرأس، لأن حلق البعض وترك البعض الآخر، يتنافى مع الشخصية الإسلامية التي يتميز بها المسلم عن بقية الملل والمعتقدات، وعن سائر أهل الفسوق والمبوعة والإنحلال.

وقد يكون في هذا القزع تشبئها بالكفار، وفي الصحيحين(٤) أن معاوية رضي الله عنه رأي قصة من شعر كانت في يد أحد الحرأس فقال: يا أهل المدينة، أين علماؤكم سمعت رسول الله عن ينهى عن مسئل هذه ويقسول: «إنما هلكت بنو إسرائيل حين اتخذها نساؤهم» ثم قال معاوية: ما كنت أرى أن أحدًا يفعله إلا البهود. اهـ.

فوجب تركه لأنه فعلُ اليهود. وصحيح أن قُصة الشاب القازع ليست كالقُصة في حديث معاوية، لكن وجه الشبه بينهما التشبه بغير المسلمين.

## (١٧) ويداعب على الصبي الصغير بلسانه وفمه:

عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله عن كان أي (كان ليدلع (يخرج) لسانه فيبهش إليه)(٥). أي يعجبه ويسرع إليه. وهذا من ملاطفته عليه المناه المناهدة المناهدة

الموجه المدد الرابع السنة الواحدة والثلاثون



للأطفال

وعنه أيضًا قال: خرج رسول الله ﷺ إلى سوق بني قينقاع متكنًا على يدي فطاف فيها ثم رجع فاحتبى (أي جلس على مقعدته وهو يشبك نراعيه حول ركبتيه) في المسجد، وقال: «أين لكاع» ادعوا لي لكاع»، فجاء الحسن عليه السلام فاشتد حتى وثب في حبوته، فأدخل ﷺ فمه في فمه، ثم قال: «اللهم إني أحبه فأحبه وأحب من يحبه (ثلاثًا»). قال أبو هريرة: ما رأيت الحسن إلا فاضت عيني(١). ولكاع ولكع هو الصغير قليل الجسم، وتطلق على قليل العلم الغبى الأحمق(٧).

(١٨) ويكتى النبي على أهل الطفل باسمه:

عُن أبي شريح أنه كان يسمّي أبا الحكم، فقال له النبي صلى الله عليه وسلم: «إن الله هو الحكم، وإليه الحكم». فقال: إن قومي إذا اختلفوا في شيء أتوني، فحكمت بينهم فرضي كلا الفريقين، فقال صلى الله عليه وسلم: «ما أحسن هذا، فما لك من الولىد؟». فقلت: شُرَيْح ومسلم وعبد الله، قال: «مَن أكبرهم؟» قلت: شريح، قال: «أنت أبو شريح»(٨). وشريح من الشرح، وهو الإنبساط وانشراح الصدر، قال تعالى لنبيه ﷺ: ﴿ أَلُمْ نَشْرُحُ لَكَ صَدْرَكَ ﴾.

(١٩) ويهتم على بختان الطفل (سنة الفطرة):

عن أسامة عن أبيه رضي الله عنهما أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «الختان سنة للرجل، مكرمة للنساء»(٩). ويسميّه البعض: الطّهار.

وعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: سمعت النبي ﷺ يقول: «الفطرة خمس: الختان، والاستحداد، وقص الشارب، وتقليم الأظفار، ونتف الأباط»(١٠).

ولكن متى يكون الختان؟ قال ابن عباس: كانوا لا يختنون الغلام حتى يُدرك. قال الميموني: سمعتُ أحمد يقول: كان الحسن يكره أن يُختَن الصبى يوم سابعه، وقال حنبل: إن أبا عبد الله

# سدر الأستورية بقلم المساورة ا مساورة المساورة المس

قال: وإن خُتِن يوم السابع فلا بأس، وإنما كره الحسن ذلك لئلا يتشبه باليهود، وليس في هذا شيء. قال مكحول: خُتَن إبراهيم ابنه إسحاق لسبعة أيام، وختن إسماعيل لثلاث عشرة سنة، ذكره الخلال. قال شيخ الإسلام ابن تيمية: فصار ختان إسماعيل سئنًة في ولده، وختان إسماعيل سئنًة في ولده، وقد تقدم الخلاف في ختان النبي صلى الله عليه وسلم متى كان ذلك(١١).

قلت: قد ذكر ابن القيم هذا الخلاف وخلاصته أنه قيل: إن النبي ولا مختونًا، وليس في ذلك حديث ثابت، القول الثاني أنه خُتن يوم شق الملائكة قلبه عند مرضعته حليمة، القول الثالث: أن جده عبد المطلب ختنه يوم سابعه، وصنع له مادبة وسماه محمدًا. وكل ذلك لم يثبت بالدليل، ثم ختم ابن القيم بقول كمال الدين بن العديم أنه شخ خُتن على عادة العرب، وكان عموم هذه السنة للعرب قاطنة معن فنها، والله أعلم(١٢).

هذا مع ما في الختان من الطهارة والنظافة والتزيين وتحسين الخلقة وتعديل الشهوة، التي إذا أفرطت الحقت الإنسان بالحيوانات، وإن عدمت بالكلية ألحقته بالجمادات، فالختان يعدلها، ولهذا تجد الأقلف من الرجال والقلفاء من النساء لا يشبعان من الجماع.. ولا يخفى على ذي الحس السليم قبح الغرلة(١٣)، وما في إزالتها من التحسين والتنظيف والتزيين)(١٤).

# (٢٠) ويُجلسهم على حُجره صلى الله عليـه وسلم وعلى فخذه ويشفق على مرضاهم:

من الأخلاق الكريمة في رسولنا ﷺ أنه كان يُؤتى بالصبي الصغير فيُجلسه في حجره ﷺ حتى أن الصبي لَيبول في حجر النبي فلا يرفعه

إلى أهله حتى لا يظنوا أنه تضجر من ذلك.

عن أم قيس بنت محصن قالت: دخلت على رسول الله ﷺ بابن لي لم يأكل بعد، فبال عليه، فدعا بماء فرشه. متفق عليه.

وعن أم كُرز الخزاعية قالت: أتي النبي صلى الله عليه وسلم بغلام فبال عليه، فأمر به فنُصح، وأتي بجارية فبالت عليه فأمر به فغُسل(١٥).

وعن أسامة بن زيد رضي الله عنهما قال: كان نبي الله ﷺ يأخذني فيقعدني على فخذه ويُقعد الحسن بن علي على فخذه الأخرى ثم يضمنا ثم يقول: «اللهم ارحمهما فإنى أرحمهما»(١٦).

وعن أم قيس بنت محصن أنها أتت رسول الله صلى الله عليه وسلم بابن لها لم يبلغ أن يأكل الطعام وقد أعلقت عليه(١٧) من العُذرة قالت: فقال رسول الله ﷺ: «علامَ تدغَرْن (الضغط باليد على مكان الألم) أولادكن بهذا الإعلاق؛ عليكم بالعود الهندي (يعني به الكُسْت وهو عود يُجعل في البخور والدواء) فإن فيه سبعة أشفية منها ذات الجنب» (السلُّ أو ذبول الجسم أو قرحة في البطن) قال عبيد الله: وأخبرتني أن ابنها ذاك بال في حَجر النبي ﷺ فدعا رسول الله ﷺ بماء فنضحه ولم يغسله غسلاً (١٨).

وإلى لقاء أخر إن شاء الله تعالى.

الهوامش

- (۱) الترمذي، كتاب الأضاحي ١٤٣٩. وأحمد، مسند القبائل ٢٥٩٣٠، والهيشمي في مجمع الزوائد، وقال: إسناده حسن، وبقية رجاله رجال الصحيح ج٤ ص ٥٧، وانظر فتح الباري ج ٩ص ٥٩٥.
  - (٢) النهاية لابن الأثير، باب: قزع.
- (٣) البخاري، كتاب اللباس ٥٤٦٥. مسلم، كتاب اللباس والزينة ٣٩٥٩. وابن ماجه كتاب اللباس ٣٦٢٧. وهذا اللفظ لمسند المكثرين ٤٩٢٨. وهذا اللفظ لمسلم.
  - (٤) مسلم ج٢ ح ١١٢٩ البخاري ج٣ ح ٣٢٨١ (٥) السلسلة الصحيحة (٧٠).
- (٦) البخاري، كتاب اللباس ٤٣٤ه. ومسلم، كتاب فضائل الصحابة ٤٤٤٦ وأحمد، باقي مسند المكثرين ١٠٤٧١ واللفظ له. والترمذي وابن ماجه.
  - (٧) النهاية لابن الأثير، باب: لكع.

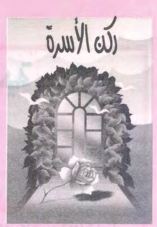
(٨) أبو داود، كتاب الأدب ٤٣٠٤، والنسائي أداب القضاة ٢٩٢٩. وابن حبان في صحيحه ج٢ ح ٥٠٤، والحاكم ج١ ح٢٢، وصحيح الأدب المفرد للألباني ح٢٢٣.

(٩) أحمد، في مسند البصريين ١٩٧٩٤، وقال ابن حجر في فتح الباري: والحديث لا يثبت.. لكن له شاهد أخرجه الطبراني في مسند الشاميين من طريق سعيد بن بشر عن قتادة عن جابر عن ابن عباس وسعيد مختلف فيه، وأخرجه أبو الشيخ والبيهقي من وجه آخر عن ابن عباس، وأخرجه البيهقي أيضًا من حديث أبي أيوب، فتح الباري ج٠١ ص ٣٤١.

- (١٠) البخاري، كتاب اللباس (١٠).
  - (۱۱) زاد المعاد ج٢ ص ٢٠٤.
- (۱۲) زاد المعاد، ج۱ ص ۸۰ ۸۱.
- (١٣) الغرلة: ما يقطع من البشرة والجلد عند الختان، وتسمى القلفة. لسان العرب.
  - (١٤) تحفة المودود، ص ١٥٤.
- (١٥) أحمد، مسند القبائل ٢٦١٠٤، والهيثمي في مسجمع الزوائد ج١ ص٢٨٥ وقسال: رواه الطبراني في الأوسط وإسناده حسن.
- (١٦) البخاري، كتاب الأدب ٤٥٥٤. وأحمد، مسند الأنصار ٢٠٧٨٨.

(١٧) الإعلاق: هو معالجة عذرة الصبي، وهي الوجع والورم الذي في حلقه، تدفعه الأم بالضغط عليه بأصبعها. وقيل هي قرحة تخرج في الخرم الذي بين الأنف والحلق تعرض للصبيان فتعمد المرأة إلى خرقة فتفتلها فتالاً شديدًا وتدخلها في أنفه فتطعن ذلك الموضع فيتفجر منه دم أسود وربما أقرحه، وذلك الطعن يسمتًى الدَّعْر، يقال عذرت المرأة الصبي، إذا غمزت حلقه من العُذرة. النهاية لابن الأثير باب: علق، عذر، دغر.

(۱۸) البخاري ج ٥ ح ٣٨٣٥.



الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على أشرف المرسلين سيدنا ومولانا محمد الله وبعد لقد حث الاسلام أتباعه أن يتأخوا ويتحابوا وحرم عليهم كل ما من شانه أن يكون سيئًا للفرقة أو التباغض ولذلك قال رسول الله على: «لا تقاطع وا ولا تدابروا ولا تباغضوا ولا تحاسدوا وكونوا عياد الله إخوانا ولا يحل لمسلم أن يهجر أخاه فوق ثلاثة أيام» (رواه مسلم والترمذي).

وأمر الإسلام أتساعه أن يسدوا منافذ الشيطان التي ينفذ منها إلى القلوب فيفسدها ويوقع التباغض والفرقة بين أصحابها، ومن هذه المنافذ سوء الظن بالآخرين.

معنى سوءالظن:

ومعنى سوء الظن هو التهمة والتخون للأهل والأقارب والناس في غير محله لأن ذلك إثم فيجتنب الكثير منه

قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ ءامنوا اجتنبوا كثيرًا من الظن إن بعض الظن إثم ﴾ وقال رسول الله على: «إياكم والظن

فإن الظن أكذب الحديث» (رواه الشيخان وأحمد وأيو داود والترمذي عن أبي هريرة). وقد عد كشير من العلماء السابقين سوء الظن من الكبائر. والأصل في التعامل بين الناس هو حسسن الظن بهم، ويتعامل الناس فيما بينهم يظواهرهم ويترك يواطنهم لله سيحانه وتعالى لأنه أعلم بخلقه ﴿ ألا يعلم من خلق وهو اللطيف الخبير ﴾. ولذلك يقول عمر بن

تحد لها من الخير محملا. سوء الظن يجر الناس إلى الماسد

الخطاب: ولا تظنن يكلمة خرجت

من أخيك المؤمن إلا خيرًا وأنت

إن سوء الظن يوقع الناس في كثير من المفاسد وهي: أولا: تتبع العورات:

إذا أساء العبد الظن بغيره حمله ذلك على أن يتتبع أخباره وعوراته فيقع فيما حرم الله، ولقد حذر النبي على من تتبع عورات المسلمين فقال: «يا معشر من أمن بلسانه ولم يدخل الإيمان قلبه لا تؤذوا المسلمين ولا تتبعوا عوراتهم فإن من تتبع عورة أخيه تتبع الله عورته ومن تتبع الله عورته يفضحه ولو في جوف بيته» (رواه أحمد وأبو داود عن أبي برزة الأسلمي وهو صحيح).

ثانيا التجسس:

وقد يحمل سوء الظن إلى التلصص على الناس والتسمع

إلى حديثهم وهم له كارهون، وقد نهى الله عن التجسس فقال: ﴿ولا تجسسوا ﴾، وقال رسول الله ﷺ: «من استمع إلى حديث قوم وهم له كارهون صب في أذنيه الآنك(١)» (صحيح رواه الطبراني في الكبير عن ابن عباس).

ثالثًا الفسة والنميمة:

وقد بحمل سوء الظن صاحبه على نقل أخسار ذلك الإنسان والوقوع في الغيبة والنميمة وهما كبيرتان قال تعالى: ﴿ولا يغتب بعضكم بعضًا أبحب أحدكم أن يأكل لحم أخيه ميتًا فكرهتموه ♦، وقال ﷺ: «كل المسلم على المسلم حرام دمه وماله وعرضه» (رواه الترمذي عن أبي هريرة وهو صحيح)، وعن حذيفة مرفوعًا «لا يدخل الجنة قـــتات» أي نمام والحديث رواه الشيخان.

رابعا قذف الحصنات:

وريما تمادي الإنسان في سوء الظن بأخيه والوقوع في عرضه حتى يقذفه بالزني يمحرد الظن وهو أيضًا من الكسائر، سواء كان لامرأة أو لرجل لأن العلماء فسروا قوله تعالى: ﴿ والذين يرمون المصنات ﴾ قالوا: الأنفس المحصنات، ويذلك دخل الرجل والمرأة على السواء وهو من الكبائر أيضا إلى غير ذلك من الكيائر نسأل الله العافية.

هامش

(١) الأنك: هو الرصاص المغلى.

العدد الرابع السنة الواحدة والثلاثون

# جماعةأنصارالسنةالحمدية المركسرالعسام

# إدارة الدعوة والإعلام السابقة الصيفية للبحوث العلمية

تعلن إدارة الدعوة والإعلام عن المسابقة الصيفية للبحوث العلمية، التي تتضمن الكتابة في أحد الموضوعات الأتعة:

١- قال تعالى: ﴿ هُوَ الَّذِي أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِالْهُدَى وَبِينِ الْحَقُّ لِيُظْهِرُهُ عَلَى الدِّينِ كُلَّهِ ﴾ اكتب في ضوء هذه الآية الكريمة أن المستقبل للإسلام.

٢- قال تعالى: ﴿ وَلَن تَرْضَى عَنكَ الْيَهُودُ وَلاَ النُّصَارَى حَتَّى تَتُّبِعَ مِلْتَهُمْ ﴾. اشرح في ضوء الآية الكريمة أثر الحروب الصليبية على نظرة الغرب للإسلام في العصر الحديث.

٣- سمات وخصائص القيادة الفذّة من خلال غزوات الرسول ﷺ.

٤- حقوق الإنسان في شريعة الاسلام.

٥- العقيدة الإسلامية أثرها وخصائصها دراسة مقارنة.

٦- أثر المعاصي والذنوب على حياة الأمم والشعوب.

٧- الجهاد في سبيل الله والدفاع عن المقدسات الإسلامية واجب على الأمة. اكتب موضحًا فضل الجهاد ومكانة الشهداء في الإسلام.

## ش وط السابقة

١- لا يقل البحث عن ستين صفحة فلوسكاب.

٢- أن يكتب بخط واضح ويفضل على الآلة الكاتبة أو الكمبيوتر.

٣- ألا يقل سن المتسابق عن ١٨ سنة ولا يزيد عن ٤٠ سنة.

٤- تسليم الأبحاث في موعد غايته شهران من تاريخ الإعلان.

٥- جوائز المسابقة: ١- الأول: ١٠٠ حنيه

٧- الثاني: ٥٠٠ حنيه. ٣- الثالث: ١٠٠ حنيه. ٤- الرابع: ٣٥٠ جنيه. ٥- الخامس: ٣٠٠ جنيه.

٦- السادس: ٢٥٠ جنيه. ٧- السابع: ٢٠٠ جنبه.

٨- الثامن: ١٥٠ حنيه. ٩- التاسع: ١٢٥ جنيه.

١٠- العاشر: ١١٠ حنيهات.

ومن الحادي عشر إلى العشرين ١٠٠ جنيه.

وفقنا الله وإياكم لما يحبه ويرضاه. والله من وراء القصد.

مدس إدارة الدعوة والإعلام د. الوصيف على حزة

He business than with the Ke

\_ 10 m 1 2 5 5 5 5 1 9 8 العلوا ويسلسا الواسخا

See Market Barret have

التراضع اجاء فوق فالقا المام

a long Humble Bendard Hi

hard with the sale this

with early the believe the brief

putty Harding eller and any

to what our des Miles we a

الإنداقة والمدوا

سكرتير إدارة الدعوة حمال السيد قاسم

الأخوة قراء مجلة التوحيد نحن معكم في مسيرة تطوير مجلتكم الحبيبة انتظروا معنا في الشهر القادم التوحيد في ثوبها الجديد.

الويه العدد الرابع السنة الواحدة و الثلاثون



الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من لا نبی بعده... وبعد:

كثيرًا ما نرى رجلين متخاصمين في أمر من أمور الدنيا، وإذا بالذي عليــه الحق يســـارع في جلب شاهد- قد فسد طبعه- فأدلى بشبهادة زور تخالف واقع الحال فأعطى الحق إلى غير صاحبه.

وكثيرًا ما نرى أيضًا رجلاً قد أوكل إليه الإشراف على مال يتيم ورعاية شئونه على أن يأكل منه بالمعروف، فما كان منه إلا أن خربت ذمته وأخذ يأكل من هذا المال الذي بين يديه بدون إنصاف.

وإذا كان بين ظهرانينا قاض يحكم بين الناس بغير الحق فلا ينتصف للمظلوم ولا يعيد الحق إلى أصحابه وتبلد قلبه وساءت ظنونه فلم يعد يهتدي إلى الصواب.

وإذا وجد بين الناس من يطفف المكيال والميزان، بحيث إذا كال لنفسه زاد في الكيل وإذا كال لغيره أنقص منه، همه في ذلك أن يكسب المال الزائد، ظانًا-وظنه خاطئ - أن ربحه سيزداد يومًا بعد يوم إذا ما استمر على هذا الحال فعميت بصيرته عن معرفة الحقيقة فأمعن في الإساءة.

فذلك الذي شهد الزور وكان سببًا في ضياع الحق عن صاحبه سيلقى هو ومن شهد له قطعة من نار يوم القيامة يوم العرض على الله تعالى، كما أشار إلى ذلك رسول الله ﷺ.

وذلك الذي أكل مال اليتيم ظلمًا وعدوانًا، وما رعاه حق رعايته ستكون عاقبة أمره خسرًا وسيبوء بغضب من ربه وهو يأكل النار، كما أشارت لذلك الآية الكريمة: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَأْكُلُونَ أَمْوَالَ الْيَتَامَى ظُلُمًا

إِنَّمَا يَأْكُلُونَ فِي بُطُونِهِمْ نَارًا ﴾ [النساء: ١٠].

وهذا الذي يجور في حكمه، فلا يعطى الحق صاحبه ولا يقتص من الظالم، فهو من الأخسرين الأذلين عند اللَّه، وسيحشر يوم القيامة في ظلمات بعضها فوق بعض.

وذلك الذي يطفف الكيل والميزان ولا ينظر إلا إلى مصلحته ولم يراع مصلحة غيره، سيصيبه الويل والدمار يوم العرض على الله، وسيتبوأ مقعده في

# كتبه: صلاح عبد العبود

جِنهم وبِئُس المصير، قال تعالى: ﴿ وَيْلُ لِّلْمُطَفِّفِينَ. الَّذِينَ إِذَا اكْتَالُواْ عَلَى النَّاسِ يَسْتَوْفُونَ. وَإِذَا كَالُوهُمْ أُو وَّزَنُوهُمْ يُحْسِرُونَ ﴾ [المطففين: ١-٣]. فجميع أولئك من شبهود الزور وأكلى مال اليتيم والقضاة الظلمة ومن يطفف الميزان وغيرهم من الذين ظلموا أنفسهم، نسوا الله فأنساهم أنفسهم، أخذتهم الدنيا بزخارفها، وغرتهم الأماني فطال عليهم الأمد فقست قلوبهم فأصبحت كالحجارة، ولم يضعوا في حسبانهم أن لهم يومًا يقفون فيه للحساب بين يدي الله، ﴿ فَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةِ خَنْرًا يَرَهُ. وَمَن يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةِ شُرًّا مَرَهُ ﴾ [الزلزلة: ٧، ٨].

فعلى العاقل أن يتأمل في نفسه، ويعلم أن له يومًا يصير فيه إلى القبر، وليتأمل في حال من سبقه ومن كانت الدنيا تزهو بين أيديهم، فإذا هم في لحظة يتحدث الناس عن مصائرهم وما آلوا إليه.

ولا ينفع حسينذاك المال الذي يؤكل عن طريق السحت الحرام من مال اليتيم وشبهادة الزور ومن تطفيف الكيل والميزان، كما لا يفيد الجاه ولا السلطان، ﴿ مَا أَغْنَى عَنِّي مَا لِيهِ. هَلَكَ عَنِّي سُلْطَانِيهُ ﴾ [الحاقة: ٢٨، ٢٩]، لا يفيد ذلك كله، فإنه زائل لا محالة، ولا يتبع الميت يوم موته إلا ثلاثة: أهله، وماله، وعمله، فيرجع الأهل والمال ويبقى معه العمل، كما أشار إلى ذلك رسول الله صلى الله عليه

فالبدار البدار لطاعة الله والتفكر في هول ذلك اليوم العظيم الذي يفر فيه المرء من أخيه وأمه وأبيه وصاحبته وبنيه، لكل امرئ منهم يومئذ شأن يغنيه، لنحيا الحياة الطيبة الكريمة التي أرادها الله لنا: ﴿ مَنْ عَمِلَ صَالِحًا مِّن ذَكَر أَوْ أَنثَى وَهُوَ مُـؤْمِنُ فَلَنُحْيِينَّهُ حَيَاةً طَيِّبَةً وَلَنَجْزِيَنَّهُمْ أَجْرَهُم بِأَحْسَن مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ [النحل: ٩٧].

والله من وراء القصد.



# توقيت تكبيرة الانتقال 22

يسال: علم الدين عبد العزيز عبد الرحمن- دكرنس- دقهلية:

 ١- أيهما أصح في وقت التكبير للإمام؛ إذا فرغ من القراءة كبر ثم ركع، أو ركع ثم كبر؟

الجواب: الأمر في ذلك واسع، يكبر ثم يركع، أو يكبر حين ينتقل للركوع والسجود، وكل ذلك صح به الحديث عن النبي على في البخاري عن مطرف بن عبد الله قال: صليت خلف علي بن أبي طالب رضي الله عنه أنا وعمران بن حصين، فكان إذا سجد كبر، وإذا رفع رأسه كبر، وإذا نهض من الركعتين كبر، فلما قضى الصلاة أخذ بيدي عمران بن حصين فقال: ذكرني هذا صلاة محمد على البخاري ح٢٨٠).

وفي البخاري أيضًا عن أبي هريرة قال: كان رسول الله ﷺ إذا قام إلى الصلاة يكبر حين يقوم، ثم يكبر حين يركع، ثم يقول: «سمع الله لمن حمده» حين يرفع من الركعة – أي الركوع – ثم يقول وهو قائم: «ربنا لك الحمد»، ثم يكبر حين يهوى، ثم يكبر حين يسجد، ثم يكبر حين يهوى، ثم يكبر حين يسجد، ثم يكبر حين يرفع رأسه، ثم يفعل ذلك في الصلاة كلها حتى يقضيها، ويكبر حين يقوم من الثنتين بعد الجلوس (البخارى ح٧٨٩).

قال النووي: في الحديث دليل على مقارنة التكبير للحركة وبسطه عليها، فيبدأ بالتكبير حين يشرع في الانتقال إلى الركوع، ويمده حتى يصل إلى حد الركوع.

قال ابن حجر: ودلالة هذا اللفظ على البسط الذي ذكره غير ظاهر. اهـ «فتح الباري».

قُلْتُ: وَالْإَمِرِ فِي ذَلِكَ وَاسْعَ، بِل جَاءَ فِي سَنَىٰ أَبِي دَاوِد: ثَمْ يَقُولَ: «الله أكبر»، ثم يسجد، ثم يقول: «الله أكبر»، ويرفع رأسه حتى يستوي قاعدًا. [«صحيح أبي داود» (٧٦٣)]. والله أعلم.

# كيفية الصلاة عند فقد صوت الإمام بانقطاع الكهرباء؟

٢- مصلى النساء في الدور الثاني ولا يرين الإمام وأحيانًا تنقطع الكهرباء فلا يسمعن التكبير، فهل الأولى تكميل الصلاة على ما كان أم إعادة الصلاة، وإذا كان الأمر يتكرر كثيرًا بعدم وصول صوت الإمام للنساء فهل الأولى أن بصلى فرادى؟

الجواب: إذا انقطع التيار الكهربائي، ولم يصل صوت الإمام في التكبير والتسميع إلى بعض المأمومين، خاصة في مصلى النساء، وجب على بعض المأمومين، خاصة في مصلى النساء، وجب على بعض المأمومين أن يبلغ التكبير إلى من يظن أنه لا يسمع صوت الإمام من المأمومين، فإن لم يقم أحد من المأمومين بالإبلاغ، صلى المأمومون خلف الإمام على حسب غلبة الظن، فإن عجزوا عن ذلك صلى كل واحد منهم منفردًا متممًا لما أدركه قبل انقطاع صوت الإمام الاستحالة المتابعة حينذاك، قال تعالى: ﴿ لاَ تُكَلِّفُ اللَّهُ نَفْسًا إلاَّ وُسُعْهَا ﴾.

ولا يجوز للمأمومين أن يصلوا فرادى ابتداءً كما يقول السائل، بل تتعين عليهم الجماعة إذا حضرت الجماعة رجالاً ونساءً؛ لقول النبي ﷺ: «إذا أقيمت الصلاة فلا صلاة إلا المكتوبة».

ولقوله ﷺ لمن ترك الجماعة وتنحى في ناحية المسجد لأنه صلى في رحله: «إذا صليتما في رحالكما ثم أتيتما مسجد جماعة فصليا مع الجماعة تكن لكما نافلة». والله تعالى أعلم.



# أحكام الحائض نحو المصحف والمسجد ل

يسال سائل: هل يجوز للحائض مس المصحف والقراءة فيه، وهل يجوز لها دخول المسجد لسماع درس علم؟

الجـواب: الحـائض لا تمكث في المسجد ولا تقرأ القرآن ولا تمس المسحف على الراجح من أقوال أهل العلم، واست ثنى بعض أهل العلم من كانت معلمة للقرآن الكريم أو متعلمة، أو كان لها حزب يومي وتخشى من نسيان ما تحفظ من القرآن الكريم، فإنه يجوز لها مس المصحف والقراءة فيه، وقد سبق نشر فتوى مفصلة في ذلك. والله أعلم.



# استعادة النبي عَلِي من موت الفجأة ١

ويسئل سائل: هل موت الفجأة يعتبر من علامات حسن الخاتمة؟

الجواب: موت الفجأة ليس من علامات حسن الخاتمة كما يردد بعض الناس، بل إن النبي على كان يتعوذ من موت الفجأة في معظم صوره، فيقول: «اللهم إني أعوذ بك من التردي والهدم والغرق والحريق، وأعوذ بك أن يتخبطني الشيطان عند الموت، وأعوذ بك أن أموت في سبيلك مدبرًا، وأعوذ بك أن أموت لديغًا». [صحيح سنن النسائي

وموت الفجأة يستعاذ منه؛ لأنه ربما يأتي على غفلة أو على غير طاعة أو غير توبة فيستعاذ بالله من ذلك. والله أعلم.

# لايقبل الله صلاة بغير طهور !

ويسال سائل: استيقظ رجل من نومه فظن أنه جنب ولم يجد أثرًا لذلك، فصلى صلاة الظهر في جماعة، ولما أتى وقت العصر دخل دورة المياه فوجد بقعة بيضاء في ثوبه الداخلي، فقدمه بعض الناس فاستحى منهم وصلى بهم صلاة العصر وهو إمام، فما حكم الشرع في ذلك؟

الجواب: عليه أن يتوب إلى الله وأن يقضي صلاتي الظهر والعصر، فإنه لا تصح الصلاة بغير طهارة، كما قال النبي على:
«لا صلاة بغير طهور»، وفي رواية: «لا يقبل الله صلاة بغير طهور»، وأما من صلى خلفه صلاة العصر فصلاتهم صحيحة، ولا شيء عليهم. واللَّهُ أعلم.



# أحكام للمسلمين في محاكم الدَّميّين !!

يسال بعض المسلمين من الأقليات الإسلامية في أوروبا عن حكم التقاضي إلى محاكم غير المسلمين عند فقدان القضياء المسلم، وهل يُعد من التحاكم إلى الطاغوت؟ وهل يترك المسلم حقه أم يسعى إليه بكل وسيلة ممكنة؟

الجواب: الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله على، أمَّا بعد...

فيجوز للإخوة الذين أصابهم الضرر في بلد يتغلب عليه غير المسلمين أن يدفعوا عن أنفسهم بكل الوسائل الممكنة والمتاحة لهم، ولو عن طريق اللجوء إلى المحاكم في هذه البلاد ومعلوم أنها لا تطبق شريعة الإسلام ولكن يحكمها نوع من العدل المتعارف عليه بين الناس.

وهذا اللجوء ليس على سبيل الاختيار، وإنما على سبيل الاضطرار ليدفع المسلم عن نفسه بقدر المستطاع ومعلوم أن حالة الإخوة في مثل هذه البلاد، وكذلك كل الأقليات المسلمة في بلاد غير مسلمة تشبه حالة المسلمين قبل الهجرة من مكة إلى المدينة.

لقد دخل النبي على مكة في حماية مشرك وهو المطعم بن عدي، وذلك حين عاد من الطائف، وأقر النبي على صنيع الذين سعوا في نقض الصحيفة الجائرة التي حوصر بمقتضاها المسلمون في شعب أبي طالب.

ووقف المسلمون في الحبشة بقيادة جعفر بن أبي طالب يدفعون عن أنفسهم أمام النجاشي في قصة صحيحة مشهورة.

وطالما أن الجماعة المسلمة تمارس العبادة في حرية وتمارس الدعوة إلى الله في حرية، فعليها أن تتخذ كل السبل الممكنة التي تمكنها من ممارسة هذه الدعوة على الوجه الأمثل.

إذن فعند فقدان القضاء الإسلامي يجوز للمسلم أن يتقاضى أمام محاكم الكفّار. لنيْل حقه وإثباته، إذْ إثبات الحق لا يُترك إذا لم يتيسر إقامته على وجه الكمال، فالميسور لا يسقط بالمعسور.. والمقام هنا مقام إثبات الحقوق، لا مقام التعبد الذي يشترط فيه الإيمان، ولا مقام التشريف والتكريم للأديان وأهل الأديان. وحالة الأمم الاجتماعية والسياسية والأدبيّة لها شأن كبير في تطبيق الأحكام على الوقائع. وهو ما يسميه علماء الأصول «تحقيق المناط» لهذا أعرض بعض فقهاء العصور الأولى عن التقاضى أمام محاكم الكفار؛ لقوتهم وبسط

نفوذ المسلمين على الكافرين. ولكن. لما تبدُّل الحال، وصرنا إلى ما نحن عليه من الضعف، وسيطرة المستعمر على كثير من بلدان المسلمين. قرر كثير من الفقهاء، التوسعة في القضاء والإشهاد بالتحاكم إلى الذميين، وجواز شهادتهم على المسلمين.

واستشهدوا بهاتين الآيتين في سورة المائدة: ﴿يا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ شَهَادَةُ بَيْنِكُمْ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ الْمَوْتُ حِينَ الْوَصِيَّةِ الْنَانِ ذَوَا عَدْلٍ مِّنْكُمْ أَوْ آخَرَانِ مِنْ غَيْرِكُمْ ﴾ إلى قوله سبحانه: ﴿وَمَا اعْتَدَيْنَا إِنَّا إِذًا لَّمِنَ الظَّالِمِينَ ﴾ [المائدة:١٠٦،

وقد أجاز ذلك: أبو حنيفة، وشريح، وإبراهيم النخعي، والأوزاعي، وأجازوا شبهادة الكفار بعضهم على بعض؛ لأن النبيُّ على - رجم يهوديين بشبهادة اليهود عليهما بالزني وعن الشعبي أن رجلا من المسلمين حضرته الوفاة «بدَقُوقًاء» هذه. ولم يجد أحدًا من المسلمين يشبهده على وصبيته، فأشبهد رجلين من أهل الكتاب. فقدما الكوفة وأتيا الأشعري ـ يعنى أبا موسى فأخبراه، وقَدِمَا بتركته ووصيته، فقال الأشعري: هذا أمر لم يكن بعد الذي كان على عهد رسول الله ـ الله عَلَيْكُ - فأَحْلُفُهُمَا بِعِد العِصْرِ بِاللَّهِ، ما خَانًا ولا كَذَبًا، ولا يَدُّلا، ولا كَتَما، ولا غَتَّرَا، وإنها لَوَصِيَّةُ الرجل وتركته. فأَمْضَى شبهادتهما. قال الخطابي: فيه دليل على أن شبهادة أهل الذمَّة مقبولة على وصبيَّة المسلم. وتُحدُّثُ في هذا كثير من علماء السلف وأئمة الفقه كما لخص الحافظ ابن حجر في شرح البخاري، ونقله الشوكاني عنه في نيل الأوطار في شرح حديث ابن عباس في قصة السهمي التي رواها البخاري وأبو داود. وقال الشبوكاني بعد ما نقل ما نقل من الفتح: وهذا الحكم يختص بالكافر الذمي.. إلا أن رشيد رضا ردّ عليه بما نقله عن ابن جرير. واختار أن «غيركم» في الآية. يدخل فيها المجوس وعبدة الأوثان، وأهل كل دين، واستأنسوا في التحـاكم إليـهم بقولـه تعالى: ﴿وَمِن قَوْم مُوسَى أُمَّةٌ يَهْدُونَ بِالْحَقِّ وَبِهِ يَعْدِلُونَ ﴾. وبقوله سبحانه: ﴿ وَمِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ مَنْ إِن تَأْمَنْهُ بِقِنِطَارِ يُؤَدُّهِ إِلَيْكَ ﴾، فهذه شبهادة لهم بالأمانة وهي ملزمة لإثبات عدالتهم كما قال الحافظ ابن حجر.. فجاز التقاضي إليهم إذا لم يوجد للمسلمين محاكم وقضاء ولم يكن لهم سلطان وغلبة. حتى لا تضيع حقوق المسلمين، وتتبدد ثرواتهم، فيضعفوا ويَذِلُوا. والله أعلم.

# فتاوي

# أجاب عليها سماحة الشيخ: ابن عثيمين رحمه الله

# صلاة الموظف أثناء العمل !!

سُئل: هل الأفضل في حق الموظف المبادرة إلى الصلاة عند سماع الأذان، أو الانتظار لإنجاز بعض المعاملات؟ وما حكم التنفل بعدها بغير الروات؟

الجواب: الأفضل في حق جميع المسلمين المبادرة إلى الصلاة عند سماع الأذان؛ لأن المؤذن يقول: «حي على الصلاة»، والتثاقل عنها يؤدي إلى فواتها.

أما التنفل بعد الصلاة بغير الراتبة فلا يجوز؛ لأن وقته مستحق لغيره بمقتضى عقد الإجارة أو الوظيفة، وأما الراتبة فلا بأس بها لأنها مما جرت العادة بالتسامح فيه من المسئولين. والله الموفق.

# هل تدرك الجماعة بالتشهد الأخير ؟ إ

سُئل: مصلِّ دخل والإمام في التشهد الأخير فهل يدخل مع الجماعة أو ينتظر جماعة أخرى افتونا جزاكم الله خبرًا.

الجواب: إذا دخل الإنسان والإمام في التشهد الأخير فإن كان لا يرجو وجود جماعة لم يدخل معه، وإن كان لا يرجو ذلك دخل معه؛ لأن القول الراجح أن صلاة الجماعة لا تدرك إلا بركعة؛ لعموم قول النبي ﷺ: «من أدرك ركعة من الصلاة فقد أدرك الصلاة». متفق عليه.

وكما أن الجمعة لا تدرك إلا بركعة، فكذلك الجماعة، فإذا أدرك الإمام في التشبهد الأخير لم يكن مدركًا للجماعة، فينتظر حتى يصليها مع الجماعة التي يرجوها، أما إذا كان لا يرجو جماعة فإن دخوله مع الإمام ليدرك ما تبقى من التشهد خير من الانصراف عنه.

# حكم الصلاة خلف العصاة ١١

سئئل: هل تصح الصلاة خلف العاصي؟

الجواب: الصلاة خلف المسلم وإن فعل بعض المعاصي جائزة وصحيحة على القول الراجح، ولكن الصلاة خلف من كان مستقيمًا أفضل بلا شك، أما إذا كان الإنسان يستعمل أشياء مكفرة تخرج عن الملة الإسلامية فإنه لا تجوز الصلاة خلف، وذلك لأن صلاته غير صحيحة، فإن لم يكن مسلمًا فصلاته غير صحيحة، وإذا كانت صلاة الإمام غير صحيحة، فإنه لا يمكن الاقتداء به؛ لأنك تقتدي بغير إمام وتنوي الإمامة بغير إمام.

# الدفن الشرعي للميت 22

سئل: في بعض البلاد يدفنون الميت على ظهره، ويده على بطنه، فما الصواب في دفن الميت؟

الجواب: الصواب أن الميت يُدفن على جنبه الأيمن مستقبل القبلة، فإن الكعبة قبلة الناس أحياءً وأمواتًا، وكما أن النائم ينام على جنبه الأيمن، كما أمر بذلك النبي وقي ، فكذلك الميت يضجع على جنبه الأيمن، فإن النوم والموت يشتركان في كون كل منهما وفاة، كما قال تعالى: ﴿اللَّهُ يَتُوفَى الأَنفُسَ حِينَ مُوتِهَا وَالتِّي لَمْ تَمُتْ فِي مَنَامِهَا فَيُمْسِكُ الَّتِي قَضَى عَلَيْهَا الْمُوْتَ وَيُرْسِلُ الأُخْرَى إِلَى أَجِلٍ مُسَمًى حِينَ مُوتِهَا وَالنِّي يَتَوفَّاكُم بِاللَّيْلِ وَيَعْلَمُ مَا إِنَّ فِي ذَلِكُ لاَيَاتِ لَقَوْمٍ يَتَفَكَّرُونَ ﴾ [الزمر: ٢٢]، وقال تعالى: ﴿وَهُو النَّذِي يَتَوفَّاكُم بِاللَّيْلِ وَيَعْلَمُ مَا إِلَيْهِ مَرْجِعُكُمْ ثُمَّ يُنَبِّتُكُم بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ جَرَحْتُم بِالنَّهار ثُمَّ يَبْعَثُكُمْ فِيهِ لِيُقْضَى أَجَلُّ مُسْمَى ثُمَّ إلِيْهِ مَرْجِعُكُمْ ثُمَّ يُنَبِّتُكُم بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ [الأنعام: ٢٠] ، فالمشروع في دفن الميت أن يضجع على جنبه الأيمن مستقبل القبلَة، ولعل ما شاهده السائل كان نتيجة عن جهل من يتولى ذلك، وإلا فما علمت أحدًا من أهل العلم يقول: إن الميت يضجع على ظهره، وتجعل بداه على بطنه.

OA

العصورالعدد الرابع السنة الواحدة والثلاثون

# هل تجمع صلاة العصر إلى الجمعة ؟ ١

سئئل: ما حكم جمع صلاة العصر إلى صلاة الجمعة وهل يجوز لمن كان خارج البلد الجمع الجواب: لا تجمع العصر إلى الجمعة لعدم ورود ذلك في السنة، ولا يصح قياس ذلك على جمعها إلى الظهر للفروق الكثيرة بين الجمعة والظهر، والأصل وجوب فعل كل صلاة في وقتها إلا بدليل يجيز جمعها إلى الأخرى.

ويجوز الجمع لمن كانوا خارج البلد يقيمون اليومين والثلاثة لأنهم مسافرون، أما إذا كانوا في ضواحي البلد القريبة بحيث لا يعدون مسافرين فلا يجوز لهم الجمع، والكلام هنا في الجمع بين الظهر والعصر، وبين المغرب والعشاء لا بين الجمعة والعصر، فلا يجوز بكل حال.

# لا يجوز الصلاة خلف إمام الراديو !!

سُئل: هل يجوز للمسلم أن يصلي مع الصلاة التي تنقل في التلفاز أو الإذاعة من دون أن يرى الإمام خصوصًا للنساء؟

الجواب: لا يجوز للإنسان أن يقتدي بالإمام بواسطة الراديو أو بواسطة التلفاز؛ لأن صلاة الجماعة يقصد بها الاجتماع، فلا بد أن تكون في موضع واحد، أو تتصل الصفوف بعضها ببعض، ولا تجوز الصلاة بواسطة تلك الأجهزة، وذلك له دم حصول المقصود بهذا، ولو أننا أجزنا ذلك لأمكن كل واحد أن يصلي في بيته الصلوات الخمس، بل والجمعة أيضًا، وهذا مناف لمشروعية الجمعة والجماعة، وعلى هذا فلا يحل للذ ساء ولا لغيرهن أن يصلي أحد منهم خلف المذياع أو خلف التلفاز. والله أعلم.

# قراءة القرآن على القبور بدعة 1

سُئُل: ما حكم قراءة القرآن على القبور والدعاء للميت عند قبره، ودعاء الإنسان نفسه عند القبر؟

الجواب: قراءة القرآن على القبور بدعة ولم ترد عن النبي ﷺ ولا عن أصحابه، وإذا كانت لم ترد عن النبي ﷺ ولا عن أصحابه، فإنه لا ينبغي لنا نحن أن نبتدعها من عند أنفسنا؛ لأن النبي ﷺ قال فيما يصح عنه: «كل محدثة بدعة، وكل بدعة ضلالة، وكل ضلالة في النار». والواجب على المسلمين أن يقتدوا بمن سلف من الصحابة والتابعين لهم بإحسان، حتى يكونوا على الخير والهدى؛ لما ثبت عن النبي ﷺ، أنه قال: «خير الكلام كلام الله، وخير الهدي هدي محمد ﷺ،

وأما الدعاء للميت عند قبره فلا بأس به، فيقف الإنسان عند القبر ويدعو له بما يتيسر، مثل أن يقول: اللهم اغفر له، اللهم ارحمه، اللهم أدخله الجنة، اللهم افسح له في قبره.. وما أشبه ذلك.

ي ... ... وأما دعاء الإنسان لنفسه عند القبر، فهذا إذا قصده الإنسان فهو من البدع أيضًا؛ لأنه لا يخصص مكان للدعاء إلاَّ إذا ورد به النص، وإذا لم يرد به النص ولم ثات به السنة فإنه - أعني تخصيص مكان للدعاء - أيًا كان ذلك المكان، يكون تخصصه بدعة.

# إمامة المتنفل للمفترض !

ســـثُل: هل تجــوز صـــلاة المفتـرض خلف المتنفل، والمتنفل خلف المفترض؟

الجواب: يجوز ذلك، كما يجوز صلاة الظهر خلف إمام يصلي العصر، وصلاة العصر خلف إمام يصلي الظهر؛ لأن لكل امرئ ما نوى، ولهذا قال الإمام أحمد: إذا دخلت والإمام يصلي التراويح وأنت لم تصل العشاء فصل خلفه، فهي لك فريضة وله

«إذا فعلت أمتي خمس عشرة خصلة حلً بها البلاء». قالوا: وما هنّ يا رسول الله؛ قال: وإذا كان المغنمُ دولاً، والأمانة مغنمًا، والزكاةُ مغرمًا، وأطاع الرجلُ زوجته وعقَّ أمه، وبرً صديقه وجفا أباه، وارتفعت الأصواتُ في المساجد، وكان زعيمُ القوم أرذلهم، وأكرم الرجل مضافة شره، وشربت الضمور، ولبس الحريرُ، واتخذت القيناتُ والمعازف، ولعن آخرُ هذه الأمة أولها، فليرتقبوا عند ذلك ريحًا حمراء، أو خسفًا ومسخًا».

ويقول: أرجو تفسير قوله: «إذا كان المغنم دولاً».

الجواب: أن هذا حديث باطل كما قال

الدارقطني. أخرجه الترمذي (۲۲۱۰)، ومن طريقه ابنُ الجوزي في «الواهيات» (۲۷/۲۳) قال: حدثنا صالح بنُ عبد الله الترمذيُّ، وابن حبان في «المجروحين» (۲۰۷/۲) من طريق قتيبة بن سعيد والربيع بن ثعلب، والخطيب في «تاريخ بغداد» (۱۹۸/۳) من طريق محمد بن الفرج بن فضالة. والشجري في «الأمالي» بن علي البزار، وعبد الرحمن بن واقد، والربيع بن ثعلب قالوا: ثنا الفرج بن فضالة، والربيع بن فضالة، عن علي بن أبي طالب، عن عمر بن علي، عن علي بن أبي طالب، عن رسول الله ﷺ.

قال الترمذي: «هذا حديثٌ غريبٌ لا نعرفُهُ من حصديث على بن أبي طالب إلاً من هذا الوجه، ولا نعلمُ أحدًا رواه عن يحيى بن سعيد الأنصاري، غير الفرج بن فضالة، والفرجُ بنُ فضالة قد تكلَّم فيه بعضُ أهل الحديث، وضعَفه من قبل حفظه»، وقال ابن حبان: «فرج بن فضالة كان ممن يقلب الأسانيد، ويلزق المتون الواهية بالأسانيد



الوجهد العدد الرابع السنة الواحدة والثلاثون

الصحيحة، لا يحلُّ الاحتجاج به».

وقال أحمد بن حنبل: «حديثه عن يحيى بن سعيد مضطرب»، وكذلك قال ابن مهدى والبخارى ومسلم وزكريا الساجي وأخرين ضعفوه، لا سيما في روايته عن يحيي بن سعيد الأنصاري. وهذا الحديث منها، وسئل الدار قطني عن هذا الحديث فقال: «هذا باطل»، فقال له البرقاني: «من جهة فرج؟» قال: «نعم»، وأبدى ابنُ الحوزي علَّة أخرى، فقال: «محمد بن على لم ير علىّ بن أبي طالب». وله شناهدٌ من حديث أبى هريرة مرفوعًا، فذكر مثله، أخرجه الترمذي (٢٢١١) وقال: «حديثُ غريبُ» بعنى: ضعيفٌ. وآفته رميحُ الجذاميُّ مجهول كما قال ابن القطان والذهبي وابن حجر.

وأمَّا قوله: «إذا كان المغنم دولاً»، فالمقصود: إذا كان مالُ الفيء يتداول بين الأغنياء وأصحاب المناصب، ويؤخذ غلبةً وأثرة، كما يصنع أهل الجاهلية فيكون لقوم دون قوم ويحرمه الفقراء، و«دولاً» يكون بضم الدال وكسرها، كما قال تعالى: ﴿ كَيْ لاَ يَكُونَ دُولَةً نَتْنَ الأَغْنِيَاء مِنكُمْ ﴾. والله أعلم.

ويسأل القارئ: أحمد عبد الفتاح- كفر الشيخ- مدينة فوة عن درجة هذين الحديثين: الأول: إن الله وملائكته يصلون على ميامن

الثاني: إن الله ومالائكته يصلون على الصف الأول. قيل: والصف الثاني؟ قال: والصف الثاني.

## والجواب: أن الحديث الأول ضعيف.

أخرجه أبو داود (٦٧٦)، وابن ماجه (١٠٠٥)، وابنُ حبان (٣٩٣)، والبيهقي (۱۰۳/۳)، والبغوي في «شرح السنة» (۳۷٤/۳) من طريق أسامة بن زيد، عن عثمان بن عروة، عن عائشة مرفوعًا. قال البيهقي: «كذا قال! والمحقوظ بهذا الاسناد عن النبي صلى الله عليه وسلم: إن الله ومالائكته يصلون على

الذين يصلون الصفوف». اهـ.

ويظهر أن هذا الوهم من أسامة بن زيد، فلم أقف على من تابعه. والله أعلم.

ومع هذا فقد حسنة الحافظ في «الفتح» (۲۱۳/۲)، وسيقه المنذري.

وأما الحديث الثاني: فهو حديثُ صحيح.

أخرجه أبو داود (٦٦٤)، والنسائي (۲/۸۹ - ۹۰)، وابنُ ماحه (۹۹۷)، والدارميُّ (١/٢٣٢)، وأحمد (٤/٥٨٥، ١٩٧، ٩٩٩، ٤٠٣ و٥/٢٦٢)، والطبالسيُّ (٧٤١)، وابنُ خزيمة (٢٦/٣)، وابنُ حسان (٣٨٦)، وابنُ الجارود (٣١٦)، وعبد الرزاق (٢٥/٢)، وأبو نعيم في «الحلية» (٥/٧٧)، والبيهقي (١٠٣/٣)، والحاكم ١/٧٧/)، والفسوى في «المعرفة» (۱۷۸/۳)، والعقيليُّ في «الضعفاء» (۱۷۸/۳) في آخرين من طرق عن طلحة بن مصرف، عن عيد الرحمن بن عوسجة، عن البراء بن عارب، وهو عند أحمد وغيره مطوّلُ. وقد رواه عن طلحة بن مصرف خلقٌ ذكر منهم أبو نعيم نحوًا من ثلاثين نفسيًا. والله أعلم.

-ويسألُ القارئ: سليمان بن عبد الرزاق-بورسعيد- عن درجة هذا الحديث الذي قرأه في كتاب «أدب الدنيا والدين» للماوردي:

«همة السفهاء الرواية، وهمة العلماء

والجواب: أنه لا يصحُّ. فقد أخرجه ابنَ عساكر في «تاريخ دمشق» عن الحسن البصري مرسلاً، ومراسيل الحسن شبه الريح.

ويسالُ القارئ: أحمد محفوظ- بركة السبع- منوفية عن درجة حديث معاذ بن جبل مرفوعًا: «اتقوا الملاعن الشلاث: البراز في الموارد، وقارعة الطريق، والظل»، وهل له شواهد.

والحواتُ: أنه حديثٌ صحيحٌ لشواهده. أخرجه أبو داود (۲۲۰)، وابنُ ماجه (۳۲۸)، والحاكمُ (١٦٧/١)، والطبرانيُّ في «الكبير»



(ج٢/رقم ٢٤٧)، والخطابي في «الغيريب» إ (١٠٧/١)، والبيهقي (٩٧/١) من طريق نافع بن يزيد، حدثني حيوة بن شريح، أن أيا سعيد الحمدري حدَّثه عن معاذ بن جيل مرفوعًا فذكره. قال الحاكم :«صحيح الاستاد»، وحوَّد النووي إسناده في «المحموع» (٨٦/٢). ونقل الشوكاني في «السيل الحرار» (٦٥/١) أن ابن حجر حسننهُ. كذا قال! وابنُ حجر قال في «تلخيص الحبير» (١٠٥/١): «صدِّحه ابنُ السكن والحاكمُ، وفيه نظرُ؛ لأنَّ أبا سعيد لم يسمع من معاذ، ولا بعرفُ هذا الحديث بغير هذا الإسناد. قاله ابن القطان». انتهى فلعله قصد أن ابن حجر حسنة بشواهده، وهو كذلك كما بأتى إن شياء الله تعالى. وأما نقلُ ابن حجر أن أبن القطان قال: إن هذا الحديث لا بعرفُ إلا بهذا الإسناد، فوهم منه على ابن القطان؛ لأن ابن القطان قيال في «الوهم والإيهام» (٤١/٣): «وأبو سعيد هذا لا يعرفُ في غير هذا الإسناد». ولذلك صرّح بأنه محهولُ، وفرقٌ كبيرين النقلين. ولو سلمنا أن ابن القطان قال ما ذكره عنه ابن حجر فهو متعقب بما يأتي من الشواهد إن شياء الله تعالى.

ونقل المنذري في «الترغيب» (١٣٤/١) عن أبى داود أنه قال: «مرسل» قال: يعنى: أن أبا سعيد لم يدرك معاذًا، ثم إن أيا سعيد هذا مجهول كما تقدُّم، وله شاهد من حديث ابن ليتخلِّي تحت شجرة مثمرة». عباس رضى الله عنهما مرفوعًا: «اتقوا الملاعن الثلاث: أن يقعد أحدُكم في ظل يستظل فيه، أو في طريق، أو في نقع ماءٍ». أخرجه أحـمـد (٢٩٩/١)، والخطابي في «الغـربــ» (١٠٨/١) من طريق ابن المبارك وابن وهب قالا: ثنا ابنُ لهيعة، حدثني ابنُ هيبرة، قال: أخبرني من سمع ابن عدا مرفوعًا. قال الحافظُ في «التلخيص» (١٠٥/١): «فيه ضعفُ

قُلْتُ: ابن المسارك وابن وهب من قدماء أصحاب ابن لهدعة، وروايتهم مع من سمعوا من ابن لهيعة قبل احتراق كتبه متماسكةً.

ورواه أبو هريرة مرفوعًا بلفظ: «اتقوا اللِّعانين». قالوا: وما اللُّعانان يا رسول الله؟ قال: «الذي يتخلِّي في طريق الناس أو في ظلهم».

أخرجه مسلمُ (٦٨/٢٦٩)، وأبو عوانة (۱/٤/۱)، وأحمد (۲/۲۷۲)، وأبو داود (۲۰)، وابن حسان (١٤١٥)، وأبو يعلى (٦٤٨٣)، وابنُ خزيمة (٣٧/١)، وابنُ الصارود في «المنتقى» (٣٣)، وإسماعيل بن جعفر في «حديثه» (٢٩٣)، والبيهقي (٩٧/١)، والبغوي في «شيرح السنة» (٣٨٣/١) من طريق العلاء بن عبد الرحمن، عن أبيه، عن أبي هريرة.

ورواه ابنُ عدى في «الكامل» (٢٣١٣/٦) من طريق مسلم بن خالد الزنجي، عن العلاء بهذا، وقال: إن مسلمًا تفرُّد به وأن الحديث غير محفوظ كذا قال! ولم يتفرُّد به الزنجي، فتابعه إسماعيل بن جعفر وسليمان بن بلال، ومحمد بن جعفر بن أبي كثير كما شرحته في «تنبيه الهاحد» (١٦٣٤)، والحمدُ للَّه.

وله شواهدُ أخرى. فأخرجه ابنُ عدى (١٦٧٢/٥) من حديث عبد الله بن عمرو يلفظ: «نهى رسول الله صلى الله عليه وسلم أن

وفي إسناده عمر بن موسى الوجيهي، وليس له وجاهة قطَّ، فإنه في عداد من يضعُ الحديث كما قال ابنُ عدى. وأسقطه سائرُ

وفي الباب عن ابن عمر رضي الله عنهما قال: «نهى رسول الله صلى الله عليه وسلم أن يُصِلِّي على قارعـة الطريق، أو يضربُ الخيلاءُ عليها، أو يبالُ فيها». أخرجه ابنُ ماجه (٣٣٠)، لأجل ابن له يعة، والراوي عن ابن عباس والطبراني في «الكبير» (ج١٢/ رقم ١٣١٢) من

ابن لهيعة، وقال الدارقطني: رفعُهُ غيرُ ثابتٍ. (١٤١/١) بابن لهيعة وشيخه، ثم قال: «ولكن سمع من جابر». للمتن شواهدُ صحيحةً». انتهى. وله طريق آخر عن ابن عمر بلفظ: «نهى رسول الله صلى الله عليه وسلم أن يتخلّى الرجلُ تحت شجرة حار». أخرجه ابنُ عدى (٢٠٥٠/٦)، والعقيلي في «الضعفاء» (٤٥٨/٣) من طريق فرات بن السائب، عن ميمون بن مهران، عن ابن عمر.

> وهو حديث منكر بهدا الإسناد، وابن السائب منكر الحديث في ميمون بن مهران، وفي البياب عن جيابر بن عبد الله رضي الله عنهما مرفوعًا، فذكر حديثًا، وفي آخره: «إياكم فإنها مأوى الحيات والسباع، وقضاء الحاجة عليها، فإنها من الملاعن».

أخرجه ابنُ ماجه (٣٢٩)، وابن خزيمة (٢٥٤٨) قالا: ثنا محمد بن يحيى، ثنا عمر بن أبي سلمة، عن زهير بن محمد، قال: قال سالمُ: سمعت الحسن يقول: ثنا جابرٌ، عن النبي صلى الله عليه وسلم فذكره. وحسَّن الحافظُ إسناده في «التلخيص» (١٠٥/١)، وتبعه الشوكاني كعادته في «السيل الجرار» (١/٩٥) وفيه نظرٌ، لأن من النكارة في هذا الإسناد قول الحسن «ثنا حاس»، وأحسبُ أن هذا أتى من قبل زهير بن محمد، فقد ذكر غيرُ واحدٍ من النقاد أن رواية أبي سلمة شاميٌّ. وأعلُّه البوصيري في موقوفًا عليه. «الزوائد» (١٤٠/١) بسالم بن عبد الله الخياط، حاتم، والدارقطني، وابن حبان، ولذلك قال ابن لهم بإحسان.

طريق عمرو بن خالد الحراني، ثنا ابن لهيعة، |خزيمة: «إن صحُّ الخبرُ، فإن في القلب شيئًا من عن قرة، عن الزهري، عن سالم، عن أبيه. قال سماع الحسن من جابر». وقد صرَّح ابنُ معين الحافظ في «التلخيص» (١٠٥/١): «في إسناده أنه لم يسمع منه، وكذلك قال بهزٌ وأبو زرعة. ونقل ابنُ خزيمة (١٤٥/٤) عن الذهلي أنه قال: وضيعَف إسناده البوصيري في «الزوائد» «كان على بن عبد الله ينكرُ أن يكون الحسن

وقد رواه هشام بن حسان، عن الحسن، عن حابر بالعنعنة.

أخرجه أحمد (٣/٥٠٣، ٢٨١- ٣٨٢)، وأبو مثمرة، ونهى أن يتخلَّى الرجلُ على ضفة نهر يعلى (٢٢١٩)، وابن خصريمة (٢٥٤٩)، وابن السنى في «اليـوم والليلة» (٥٢٤)، وليس عند الأخيرين قوله: «فإنها من الملاعن». قال الهيثمي في «مجمع الزوائد» (٢١٣/٣): «رواه أبو يعلى ورجاله رجال الصحيح»، وفاته أن يعزوه لأحمد، وليس في قوله تصحيح للإسناد كما هو

وفي الباب- أخيرًا- عن سعد بن أبي وقاص والتعريس على جوادًّ الطريق، والصلاة عليها، رضى الله عنه مـوقـوفًـا: «إياكم والملاعن، أن يقذف أحدكم أذاه على الطريق، فلا يمرُّ أحدُّ في الطريق إلاً قال: لعن الله من فعل هذا». أخرجه الخرائطي في «مساوئ الأخلاق» (٧٩٥) من طريق عمرو بن مرزوق، ثنا شعبة، عن بيان بن بشر، قال: سمعتُ قيس بن أبى حازم يقول: خطب سعدٌ فقال... وسندُهُ صحيحٌ. ورواه أبو عباد يحيى بن عباد، ثنا شعبة بهذا الإسناد، إلا أنه قال: «أظنه رفعه». أخرجه الدارقطني في «العلل» (١٢٣/١). وذكره أيضنًا عن محمد بن حميد، عن الطيالسي، عن شعبة بهذا الإسناد مرفوعًا، وابن حميد واه. ولذلك جزم الدارقطني بصحة وقفه، لا سيما وقد رواه إسماعيل بن أهل الشام عنه مما تكثر فيها المناكير، وعمر بن أبي خالد عن قيس بن أبي حازم، عن سعد

والحمدُ لله رب العالمين، وصلى الله وسلم وذكر تضعيفه عن ابن معين، والنسائي، وأبي وبارك على نبينا محمد وأله وصحبه والتابعين نواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم، حتى يقف على حقيقة هذه القصة التي اشتهرت على السنة الخطباء والوعاظ.

عن أنس بن مالك قال: أقبل رسول الله على من غزوة تبوك، فاست قبله سعد بن معاذ الأنصاري، فصافحه النبي على ثم قال له: «ما هذا الذي أكفت يداك؟» فقال: يا رسول الله، أضرب بالمر والمسحاة في نفقة عيالي، قال: فقبل النبي على يده وقال: «هذه يد لا تمسها النار أندًا».

### ثانياً:التخريج:

هذه القصة أخرجها الخطيب في «تاريخ بغداد» (٣٤٢/٧) ترجمة (٣٨٦٤)، وابن الجوزي في «الموضوعات» (٢٥١/٢) قال: أنبأنا عبد الرحمن بن محمد أنبأنا أحمد بن علي بن ثابت الخطيب (البغدادي) به.

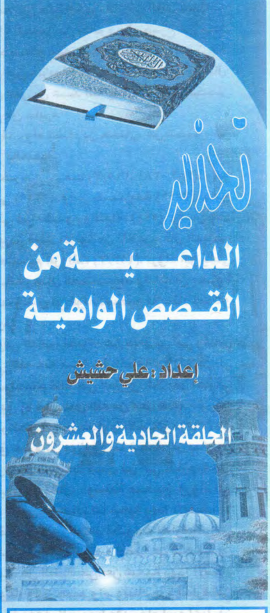
من طريق محمد بن تميم الفريابي حدثنا عبدالله بن عيسى الجرجاني حدثنا عبد الله بن المبارك عن مسعر بن كدام عن عوف عن الحسن عن أنس بن مالك قال: فذكره.

> ثالثاً:التحقيق: القصة باطلة.

۱- قال الخطيب في «التاريخ» (٣٤٣/٧): «هذا الحديث باطل؛ لأن سعد بن معاذ لم يكن حيًا وقت غزوة تبوك وكان موته بعد غزوة بني قريظة من السهم الذي رمى به، ومحمد بن تميم الفريابي كذاب يضع الحديث». اهـ.

قلت: وأقره الإمام الشـوكـاني في «الفـوائد المجموعة» (ص١٥١)، وابن الجـوزي بقوله: هذا حديث موضوع، وما أجهل واضعه بالتاريخ.

٢- قال أبن الجوزي في «الموضوعات» (مدا حيث موضوع، وما أجهل (٢٥١/٢): «هذا حديث موضوع، وما أجهل واضعه بالتاريخ، فإن سعد بن معاذ لم يكن حيًا في غزوة تبوك، لأنه مات بعد غزوة بني قريظة من السهم الذي رمى به يوم الخندق وكانت غزوة بني قريظة في سنة خمس من الهجرة،





(12)

وأما غزوة تبوك فإنها كانت في سنة تسع، فلو كان عند الكذاب توفيق ما كذب، ومحمد بن تميم الفاريابي كذاب».

وأورد الحافظ ابن حجر في «الإصابة» (٨٦/٣) أخر ذكر في ترجمته هذه القصة ترجمة (٣٢٠٧)، وقال: «سعد بن معاذ الأنصاري، أخر».

قلت: هذا ليغاير بينه وبين سيد الأوس الذي جزم الحافظ الخطيب بنسبة هذه القصة إليه. وبالمقارنة:

الصافظ ابن حجر في «الإصابة في تمييز الصافظ ابن حجر في «الإصابة في تمييز الصحابة» (٨٤/٣) ترجمة (٣٠٠٦) وقال: «سعد بن معاذ بن النعمان بن امرئ القيس بن زيد بن عبد الأشهل بن جُشم بن الحارث بن الخزرج بن النبيت بن مالك بن الأوس الأنصاري الأشهلي سيد الأوس وأمه كبشة بنت رافع لها صحبة ويكنى أبا عمرو». اه.

قلت: لا تصح فيه هذه القصة لما بينه الخطيب.

٢- الآخر الذي نسب إليه الحافظ ابن حجر هذه القصة في ترجمته أورده الحافظ ابن حجر في «الإصابة» (٨٦/٣) قال: «سعد بن معاذ الأنصاري آخر».

قلت: كذلك ذكرة بغير نسب. ما الله

### ملحوظة هامة جدأ

لقد جرى الحافظ ابن حجر على مثل هذا عندما تبين القرائن بطلان الخبر بالنسبة للصحابي، فلقد سلك الحافظ ابن حجر هذا المسلك في القصة المنسوبة إلى الصحابي الجليل ثعلبة بن حاطب حيث قال في «الإصابة» صح الخبر ولا أظنه يصح هو البدري المذكور صح الخبر ولا أظنه يصح هو البدري المذكور الكلبي: إن البدري استشهد بأحد، ويقوي ذلك الكلبي: إن البدري استشهد بأحد، ويقوي ذلك عليما ابن مردويه روى في تفسيره من طريق عطية من الأنصار أتى مجلساً فأشهدهم فقال: في أنانا من فضله الآية، فذكر القصة بطولها، فقال: ) إنه ثعلبة بن أبي حاطب، وقد بثت أنه على قال: «لا يدخل النار أحد شهد بدرًا والحديبة».

وحكى عن ربه أنه قال لأهل بدر: «اعملوا ما شئتم فقد غفرت لكم». فمن يكون بهذه المثابة

كيف يُعْقبه اللَّه نفاقًا في قلبه وينزل فيه ما نزل؟ فالظاهر أنه غيره. والله أعلم».

قلت: من أجل هذا جعل الصافظ ابن حجر ترجمتين بنفس المسلك في «قصة سعد هذه».

١- تُعلَبة البدري: أورده الحافظ ابن حجر في «الإصابة» (٤٠٠/١) ترجمة (٩٢٩) قال: «ثعلبة بن حاطب بن عمرو بن عبيد بن أمية بن زيد بن مالك بن عوف بن عمرو بن عوف بن مالك بن الأوس وابن إسحاق في «البدريين».

قلت: لا تصبح هذه القصصة لما ثبت من الأحاديث في فضل من شهد بدرًا.

٢- الآخر الذي نسب إليه الحافظ ابن حجر هذه القصة في ترجمته: أورده الحافظ ابن حجر في «الإصابه» (٢٠٠/١) ترجمة (٩٣٠) قال: «ثعلية بن حاطب أو ابن أبي حاطب الأنصاري».

قلت: كذلك ذكره بغير نسب تمامًا كقوله:

«سعد بن معاذ الأنصاري» ، ولقد بينت

بالتفصيل من أقوال الأئمة أن المفترى عليه بهذه
القصة هو الصحابي الجليل ثعلبة بن حاطب
البدري من غير مغايرة، وهو لا شك فيه، ولكن
القصة واهية، وانظر التفصيل في سلسلة
«تحذير الداعية من القصص الواهية» الحلقة
(١٥٠).

# رابعًا: وجه الشبه بين القصتين من حيث تراجم الاصادة:

 ١- لقد استجان من السنة بطلان نسجة القصة لثعلبة بن حاطب البدري، فنسبوا القصة لثعلبة بن حاطب آخر لا يعرف له نسب، سمي ثعلبة بن حاطب الأنصاري.

٢- ولقد استبان من التاريخ بطلان نسبة القصة لسعد بن معاذ سيد الأوس، فنسبوا القصة التي هي موضوع بحثنا لسعد بن معاذ آخر لا يعرف له نسب، سمي أيضًا سعد بن معاذ الأنصاري، وتعلق به السيوطي في «اللؤلئ» (١٥٤/٢).

### خامساً: «الإسناد من الدين»: - وسال الحد الما

وكان يغني عن هذا كله عدم صحة سند القصة عند أهل الفن، وحسبي في ذلك ما أخرجه الإمام مسلم في «مقدمة الصحيح» باب «الإسناد من الدين»، حيث قال:

 ١- وحدثني محمد بن عبد الله بن قهزاد من أهل مرو قال: سمعت عبدان بن عثمان يقول: سمعت عبد الله بن المبارك يقول: «الإسناد من

الدين ولولا الإسناد لقال من شياء ما شياء».

٢- وقال محمد بن عبد الله: حدثني العباس
 بن رزمة قال: سمعت عبد الله يقول: «بيننا وبين
 القوم القوائم، يعنى الإسناد».

قال الإمام النووي في شرحه لهذا النص:
«ومعنى هذا الكلام: إن جاء بإسناد صحيح
قبلنا حديثه، وإلا تركناه، فجعل الحديث
كالحيوان لا يقوم بغير إسناد كما لا يقوم
الحيوان بغير قوائم». اه.

سادساً: « أهمية معرفة التواريخ »: \_\_\_\_\_

لقد أورد الإمام ابن الصلاح في «علوم الحديث» نوعًا هامًا جدًا، حيث قال: «النوع الموفي ستين معرفة تواريخ الرواة»، ثم قال: «وفيها معرفة وفيات الصحابة والمحدثين والعلماء ومواليدهم ومقادير أعمارهم ونحو ذلك، ثم نقل عن الإمام «سفيان الثوري» أنه قال: «لما استعمل الرواة الكذب استعملنا لهم التاريخ».

قلت: انظر إلى هذه النفائس وكيف طبقها الحافظ المؤرخ أبو بكر أحمد بن علي بن ثابت الخطيب البغدادي على هذه القصة الواهية، حيث قال في «التاريخ» (٣٤٣/٧): «هذا الحديث باطل؛ لأن سعد بن معاذ لم يكن حيًا في وقت غزوة تبوك وكان موته بعد غزوة بني قريظة من السهم الذي رمى به، ومحمد بن تميم الفريابي كذاب يضع الحديث».

قلت: انظر إلى جزم الخطيب: بأن الصحابي المنسوب إليه هذه القصة الواهية هو سعد بن معاذ سيد الأوس وكيف لا يكون كذلك والإمام الخطيب جهيذ هذا الفن.

سابعًا: «أهمية المتفق والمفترق»:

قال الإمام ابن الصلاح في «علوم الحديث»:
«النوع الرابع والخمسون: معرفة المتفق
والمفترق من الأسماء والأنساب وغيرها». ثم
قال: «هذا النوع متفق لفظًا وخطًا... وهذا من
قبيل ما يسمى في أصول الفقه: المشترك وزلق
بسببه غير واحد من الأكابر، ولم يزل الاشتراك
من مظان الغلط في كل علم، وللخطيب فيه كتاب
المتفق والمفترق». اهـ.

وربما أنه صاحب هذا الفن فقد جزم بأن الصحابي المنسوب إليه هذه القصة الباطلة هو سعد بن معاذ سيد الأوس ولم ينسب القصة

لسعد بن معاذ آخر لا يعرف، وبهذا يكون الخطيب رحمه الله قد بين للأمة أهمية معرفة التواريخ هذا النوع الهام في علوم الحديث.

ولم يكتف الخطيب رحمه الله بهذا، بل أورد علة أخرى، وهي: محمد بن تميم الفريابي وبين أنه كذاب يضع الحديث، فالقصة واهية وإن نسبت إلى آخر.

ثامناً: «إقرار الحافظ ابن حجر أن القصة واهية»:

لقد أقر الحافظ أبن حجر رحمه الله في «الإصابة» (٨٦/٣) بأن القصة واهية، حيث قال: «وروى الخطيب في «المتفق» بإسناد وام، وأبو موسى في «الذيل» بإسناد مجهول عن الحسن، عن أنس». فذكر القصة.

قلت: وقول الحافظ ابن حجر رحمه الله عن هذه القصة: وروى الخطيب في «المتفق» بإسناد وام، هو ما سبقه إليه الخطيب في «التاريخ»، حيث قال: «محمد بن تميم الفريابي كذاب يضع الحديث».

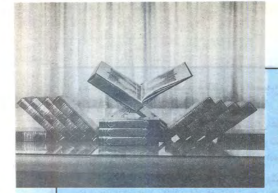
قلت: ولم ينفرد الإمام الخطيب بهذا القول في محمد بن تميم الفريابي، فقد قال ابن حبان في «المجروحين» (۲۰۳٪): «محمد بن تميم بن سليمان السعدي الفريابي: يضع الحديث»، وأقره الذهبي في «الميزان» (۲۹۰/٤۹٤/۳)، وزاد الحافظ ابن حجر في «لسان الميزان» (۱۱۲/۳) ترجمة (۲۱۱۲/۳۳۱) حيث نقل عن سهل بن سادويه ببخارى أنه قال: رأيت ببخارى ثلاثة من الكذابين الذين يكذبون على رسول الله ﷺ:

ثم نقل أقوال أهل الفن في محمد بن تميم الفريابي فقال: «وقال الحاكم: هو كذاب خبيث، قال النقاش: وضع غير حديث، وقال أبو نعيم: كذاب وضاع». اهـ.

قلت: ولقد نقل الشيخ الألباني رحمه الله في «الضعيفة» (٣٨٧/١) عن الشيخ عبد الحي الكتاني في «التراتيب الإدارية» (٤٢/٢، ٤٣) أن الكتاني قال بعدما نقل كلام الحافظ «قلت: في هذه القصة عجيبة، وهي تقبيل النبي على يسلم الخالي النبي الأجل ضربه الأرض بالفاس، فعقبه الألباني قائلاً: «قلت: لكن يقال: أثبت العرش ثم انقش، فإن القصة غير ثابتة كما علمت». اه.

# اقرأ من مكتبة المركز العام

# عقيدة أئمة أهل الحديث للإمام الحافظ: أبي بكر الإسماعيلي



## اعداد:علاء خضر

### محتويات الكتاب

رغم صغر حجم الكتاب، إلا أنه تناول مسائل مهمة، مثل القول في الأسماء والصفات، وإثبات صفة البدين لله، والوجه والسمع والبصر والعلم والقدرة والكلام، وإثبات المشيئة، وعلم الله، وأن القرآن الكريم كلام الله، وأن أفعال العباد مخلوقة، وأن الخير والشر بقضاء الله تعالى، ونزول الله عزَّ وجلً إلى السماء الدنيا، ورؤية المؤمنين ربهم في الآخرة وحكم تارك الصلاة، وأقوال أهل العلم في الفرق بين الإسلام والإيمان، وإثبات الشفاعة والحوض والمعاد والحساب، والمفاضلة بين الصحابة وقولهم فيمن يبغض الصحابة، وأعمال العباد لا توجب لهم الجنة إلا بفضل الله، وتكلم في نزوم الجماعة ووجوب لزوم مذهب أهل الحديث «الفرقة الناجية».

### أهم مسائل الكتاب

بدأ المؤلف كتابه بقوله: «اعلم وارحمنا الله وإياكم، أن مذهب الهالعديث الهل السنة والجماعة: الإقرار بالله وملائكته وكتبه ورسله وقبول ما نطق به كتاب الله تعالى وصحت به الرواية عن رسول الله صلى الله عليه وسلم لا معدل عما ورد به ولا سبيل إلى ردّه إذ كانوا مأمورين باتباع الكتاب والسنة، مضمونًا لهم الهدى فيهما، مشهودًا لهم بأن نبيهم صلى الله عليه وسلم يهدي إلى صراط مستقيم محذرين من مخالفته الفتنة والعذاب الأليم».

ثم قال في أسماء الله وصفاته: «ويعتقدون أن الله تعالى مدعُو بأسمائه الحسنى وموصوف بصفاته: التي سمى ووصف بها نبيه ﷺ، خلق أدم بيده، ويداه مبسوطتان ينفق كيف يشاء، بلا اعتقاد كيف، ويثبتون أن له وجهًا وسمعًا وبصرًا وعلمًا وقدرة وقوة وعزة وكلامًا لا على ما يقوله أهل الزيغ من المعتزلة وغيرهم، ولكن كما قال تعالى: ﴿ وَيَبْقَى وَجْهُ رَبّكَ ﴾، وقال: ﴿ أَنزَلَهُ بِعِلْمِهِ ﴾، فهو

المؤلف: الإمام الحافظ الفقيه شيخ الإسلام، أبو بكن أحمد بن إبراهيم بن إسماعيل بن العباس الجرجاني الإسماعيلي الشافعي صاحب المستخرج على الصحيح وشيخ الشافعية.

مولده: ولد عام ۲۷۷هـ.

صنف تصانيف تشهدُ له بالإمامة في الفقه والحديث.

روى عن: إبراهيم الحلواني وحــمــزة الكاتب وغيرهم.

حدث عنه: الحاكم وأبو بكر البرقاني وغيرهم. قال عنه حمزة بن يوسف: سمعت الدارقطني يقول: قد كنت عزمت غير مرة أن أرحل إلى أبي بكر الإسماعيلي فلم أرزق.

وقال عنه الحاكم: كان الإسماعيلي واحد عصره وشيخ المحدثين والفقهاء.

وفاته: توفي سنة ٣٧١هـ.

## موضوع الكتاب

تقرير عقيدة أئمة أهل الحديث التي هي عقيدة السلف الصالح من الصحابة والتابعين بأسهل عبارة وأوضح إشارة.

## أهميةالكتاب

من المختصرات العقدية التي احتوت على عامة مسائل الاعتقاد التي يذكرها أهل العلم في مصنفاتهم، وصاحب الكتاب من أئمة أهل الحديث الذين ساروا على هدي السلف الصالح.

## منهج المؤلف في الكتاب

يتبع طريقة الاختصار في عرضه للمسائل، ولا يكاد يذكر مسالة إلا ويذكر ما يدل عليها من الكتاب أو السنة، وقرر مسائل الكتاب في جزء صغير، وأكثر من قوله: «يقولون»، يقصد بذلك أهل السنة والجماعة.

تعالى، ذو العلم والقوة والقدرة والسمع والبصر والكلام.

وقال في الاستواء: وأنه عزَّ وجلَّ استوى على العرش بلا كيف، فإن الله تعالى انتهى من ذلك إلى أنه استوى على العرش، ولم يذكر كيف كان استواؤه.

وأثبتان أفعال العباد مخلوقة في قوله: ويقولون - أي أهل السنة والجماعة - أنه لا خالق على الحقيقة إلا الله عز وجل، وأن أكساب العباد كلها مخلوقة لله، وأن الله يهدي من يشاء ويضل من يشاء لا حجة لمن أضله الله عز وجل ولا عنر، كما قال تعالى: ﴿قُلْ فَلِلهِ الْحُجّةُ الْبَالِغَةُ فَلَوْ شَاء لَهَدَاكُمْ أَجْمَعِينَ ﴾، وقوله تعالى: ﴿مَا أَصَابَ مِن مُصِيبَةٍ فِي الأَرْضِ وَلاَ فِي تَعالى: ﴿مَا أَصَابَ مِن مُصِيبَةٍ فِي الأَرْضِ وَلاَ فِي أَنفُسِكُمْ إِلاَ فِي كِتَابٍ مَن قَبْلِ أَن نَبْرَأَهَا ﴾، ومعنى ﴿نَبْرَأَهَا ﴾، ومعنى ﴿نَبْرَأَهَا ﴾، ومعنى ﴿نَبْرَأَهَا ﴾ أي: نخلقها وبلا خلاف في اللغة.

وقال في نزول الله عزوجل: وأنه عز وجل: ينزل إلى السماء الدنيا على ما صح به الخبر عن رسول الله على المتقاد كيف فيه، وعن حقيقة الإيمان قال: ويقولون أي أهل السنة -: إن الإيمان قول وعمل ومعرفة، يزيد بالطاعة وينقص بالمعصية، من كثرت طاعتة أزيد ممن هو دونه في الطاعة.

وفي مرتكبي الكبيرة وحكم تارك الصلاة عمداً قال: و يقو لون: إن أحدًا من أهل التوحيد ومن يصلي إلى قبلة المسلمين، لو ارتكب ذنبًا، أو ذنوبًا كثيرة، صغائر أو كبائر مع الإقامة على التوحيد لله والإقرار بما الترمه وقبله عن الله، فإنه لا يُكفر به ويرحون له المغفرة. قال تعالى: ﴿ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لَمَن يَشَاء ﴾. واختلفوا في متعمدي ترك الصلاة المفروضة حتى يذهب وقتها من غير عذر؛ فكفره جماعة، لما ورد عن النبي ﷺ أنه قال: «بين العبد وبين الكفر ترك الصلاة». وقوله: «من ترك الصلاة فقد كفر». وتأول جماعة منهم بذلك من تركها جاحدًا لها، كما قال يوسف عليه السلام: ﴿إِنِّي تَرَكْتُ مِلَّةَ قَوْم لاَّ يُؤْمِنُونَ باللَّهِ ﴾ [يوسف: ٣٧]، ترك جــحــود الكفــر، وفي الشيفاعة والحوض والمعاد قال: ويقولون: إن الله يخرج من النار قومًا من أهل التوحيد بشفاعة الشيافعين، وأن الشيفاعة حق، والحوض حق، والمعاد حق، والحساب حق.

وعن عذاب القبر قال: ويقولون: إن عذاب القبر حق، يعذب الله من استحقه، وإن شاء عفا عنه، لقوله

تعالى: ﴿ النَّارُ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا غُدُوا وَعَشِيًا وَيَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ أَدْخِلُوا آلَ فَرْعَوْنَ أَشَدُ الْعَذَابِ ﴾، فاثبت لهم ما بقيت الدنيا: عذابًا بالغدو والعشي دون ما بينهما، حتى إذا قامت القيامة عذبوا أشد العذاب بلا تخفيف عنهم، كما كان في الدنيا.

وقال فيمن يبغض الصحابة: ومن غاظه مكانهم من الله فهو مخوف عليه ما لا شيء أعظم منه؛ لقوله عز وجل: ﴿ مُحَمَّدُ رَسُولُ اللَّهِ وَالَّذِينَ مَعَهُ ﴾ إلى قوله: ﴿ وَمَ ثُلُهُمْ فِي الإنجِيلِ كَرْرُع أَخْرَجَ شَطْأَهُ فَارْرُهُ فَاسْتَعْلَظَ فَاسْتَوَى عَلَى سُوقِهِ يُعْجِبُ الزُّرُاعَ لِيَغِيظَ بِهُمُ الْكُفَّارَ ﴾، فأخبر أنه جعلهم غيظًا للكافرين.

وفي تفريقه بين دار الإسلام ودار الكفر قال: ويرون الدار دار إسلام لا دار كفر كما رأته المعتزلة ما دام النداء بالصلاة والإقامة ظاهرين وأهلها ممكنين منها أمنين.

وفي تخبط الجن بالإنس قال: ويؤمنون بأن الله تعالى خلق الشياطين توسوس للآدميين ويخدعونهم ويغرونهم وأن الشيطان يتخبط الإنسان، وأن في الدنيا سحرًا وسحره، وأن السحر واستعماله كفر من فاعله معتقدًا له نافعًا ضارًا بغير إذن الله.

وقال في البدع: ويرون مجانبة البدع والآثام والفخر، والتكبّر، والعجب، والخيانة، والدغل، والسعاية.

ويرون كفّ الأذي وترك الغيبة إلا لمن أظهر بدعة وهوى يدعو إليها، فالقول فيه ليس بغيبة عندهم.

ثم ختم كتابه في لزوم اتباع مذهب أهل الحديث وأنهم الفرقة الناجية في قوله: هذا أصل الدين والمذهب: «اعتقاد أئمة أهل الحديث»: الذين لم تشنهم بدعة، ولم تلبسهم فتنة، ولم يخفوا إلى مكروه في دين، فتمسكوا معتصمين بحبل الله جميعًا، وما تفرقوا عنه.

نفعنا الله وإيّاكم بالعلم، وعصمنا بالتقوى من الزيغ والضلالة بمنّه ورحمته.

# حكم الإسلام في تحديد النسل ١١

الحمد لله باري النسمة، مالك الملك، القاهر فوق عباده، والصلاة والسلام على البشير النذير، سندنا محمد وعلى آله وصحبة.. وبعد.

قال الله تعالى: ﴿وَأَعِدُّواْ لَهُم مَّا اسْتَطَعْتُم مَّن قُوَّةٍ وَمِن رُبَاطِ الْخَيْلِ تُرْهِبُونَ بِهِ عَدْوً اللَّهِ وَعَدُوكُمْ وَآخَرِينَ مِن دُونِهِمْ لاَّ تَعْلَمُونَ هُمُّ اللَّهُ يَعْلَمُهُمْ وَمَا تُنْفِقُوا مِن شَيْءٍ فِي سَبِيلِ اللَّهِ يُوَفَّ إِلَيْكُمْ وَآنتُمْ لاَ تُظْلَمُهُنَ ﴾ [الأنفال: ٦٠].

هذا أمر إلهي للمسلمين أن يستعدوا بكل قوة يستطبعها الإنسان، بالقوة المالية، والقوة العلمية، والقوة البدنية، والكثرة العددية، وغيرها من أنواع القوى التي يمكن أن يحصل عليها الإنسان، والغرض من إعداد القوة لو لم تكن هناك حرب بالفعل بين المؤمنين والكافرين وهو ما بسمى بالحرب النفسية، والحرب الوقائية، والله تعالى بريد من المسلمين أن يكون هذا الاستعداد دائما يتوارثه الأجيال بعد الأجمال، فلا بجوز لجيل من أجيال المسلمين أن يهمل هذا الاستعداد بحجة أن الأمن الإسلامي مستتب، والعدو مندحر مهزوم، لأن الله تعالى كما قصد إرهاب الكفار قصد إرهاب أخرين لا نعلمهم، والله وحده يعلمهم، وجهالتنا بهذا العدو الذي يعلمه الله وحده تجعلنا في حالة من حالات الاستعداد، والطاعة العسكرية الواجبة دون مناقشة في حكمة ولا في سبب، بل هو الاستعداد واليقظة لردع من تحدثه نفسه بغزو بلاد الإسلام.

ولما كانت أعين الكفار مفتوحة على عالم الإسلام، تحسب كل حركاته وتطلعاته حسابًا دقيقًا، وكنا نحن في حال من الغفلة والاسترخاء، فقد استعمل العدو ذكاءه في تجريد المسلمين من مصادر القوة، فقضى على القوة العلمية، فأصبح المسلم تابعا بأفكاره لأفكار أعداء الإسلام، يدعو إليها بين أهله، ويعت برها رمزًا للتجديد والحضارة والتقدم، وقضى على القوة العسكرية حين احتكر السلاح المبتكر، ولم يزود المسلمين منه إلا بما يريد، وقضى على القوة المالية حين ربط المسلمين بعجلته، وأذلهم بالديون الربوية، وكان أخر ما في جعبة العدو: أن يقضى على القوة

# بقلم: بكرمحمد إبراهيم

العددية، فسعى بيننا إلى تحديد النسل باسم تنظيم الأسرة، وتعلل بضيق الموارد، وشدة الحياة، وثقل تبعات الأبناء.

# إن الله هو الررَّاق

وهذا غريب من عدة جهات، أهمها: أن الله ضمن الأرزاق، وأقسم لنا على ضمانها، فلم يثق البعض في وعده، وقالوا: لابد من تحديد النسل خوفا من الفقر، الثانية: أننا اشتغلنا بما هو من خصائص الله تعالى وتدبيره، وأهملنا ما طلبه منا من السعي والبحث والعلم والطاعة والاستعداد بكل قوة، والثالثة: أن ادعاء الفقر إنما هو ادعاء كاذب؛ لأن بلاد الإسلام غنية بما يكفي أهلها، لو استغلوا ثرواتها استغلالاً صحيحاً.

والله تعالى يأمرنا بتنمية القوة العددية وبالتكاثر، والمسلمون يخشون الفقر، والله تعالى يقول: ﴿ الشَّيْطَانُ يَعِدُكُمُ الْفَقْرَ وَيَاْمُرُكُم بِالْفَحْشَاءِ وَاللَّهُ يَعِدُكُم مَّعْفِرَةً مَنْهُ وَفَضْلاً وَاللَّهُ وَاسْعٌ عَلِيمٌ ﴾ [النقرة: ٣١٨].

والله تعالى يقول في الحديث القدسي: يا عبادي لو أن أولكم وآخركم وإنسكم وجنكم قاموا في صعيد واحد فسألوني فأعطيت كل إنسان مسألته ما نقص ذلك مما عندي إلا كما ينقص المخيط إذا أدخل البحر. الحديث.

## بعض دواعي تحديد النسل

ولقد سارع بعض العلماء إلى إصدار الفتاوى المبيحة للحد من النسل ونحن نعرض الأحداث التي يشبه الحكم فيها تحديد النسل، والتي وقعت على عهد الرسول و وحكمه فيها لتكون أساسا للنظر دون سائر الآراء.

لم تكن في أيام الرسول وسيلة لمنع الحمل إلا العزل، وهو أن يلتقي الرجل بامراته، فإذا أوشك على الإنزال، أنزل في الخارج، ومثله الآن: استعمال الحواجز، وحبوب منع الحمل، وما يقال عن وسائل تعقدم الرحل والمرأة. أخرج مسلم أن رجلا سال أبا سعيد: هل سمعت رسول الله في يذكر العزل؟ قال: نعم، غرونا مع رسول الله في غزوة بني المصطلق، فسبينا كرائم العرب، فطالت علينا الغزبة، ورغبنا في الفداء ـ يعني المال الذي يدفع لفداء الأسرى لحاجتهم إليه، فأردنا أن نستمتع ونعزل ـ وذلك لأن الجارية إذا حملت لا يصح بيعها ـ فقلنا: نفعل ورسول الله بين أظهرنا لا نسأله فسألناه فقال: لا عليكم ألا تفعلوا، ما كتب الله خلق نسمة هي كائنة إلى يوم القيامة إلا ستكون»، وفي رواية أخرى أنه قال حين سالوه: «وإنكم لتفعلون»

هذه حالة من الحالات التي عرضت على النبي وحالة ثانية وردت في البخاري عن أبي سعيد قال: ذكر العزل - يعني منع الحمل - عند رسول الله ﷺ، فقال: «وماذاكم» قالوا: الرجل تكون له المرأة ترضع، فيصيب منها، ويكره أن تحمل منه، فقال: «لا عليكم ألا تفعلوا فإنما هو القدر».

وفي رواية: «ما من كل الماء يكون الولد، وما أراد الله خلق شيء لم يمنعه شيء».

قال محمد بن سيرين والحسن البصري: كلام النبي صلى الله عليه وسلم في الحالتين كأنه زجر عن هذا العمل الذي يمنع الحمل بزعم الإنسان.

وقد صدقت الوقائع ما أخبر به رسول الله فقد أخرج الشيخان عن جابر أن رجلا قال: يا رسول الله، إن لي جارية خادمنا وسانيتنا و أنا أطوف عليها، وأكره أن تحمل، فقال: «اعزل عنها إن شئت، فإنه سيأتيها ما قدر لها»، فلبث الرجل ثم أتاه، فقال: إن الجارية قد حبلت، فقال صلى الله عليه وسلم: «قد أخبرتك أنه سيأتيها ما قدر لها».

وفي حديث مسلم أن رسول الله ﷺ قال حين سنُئل عن العزل قال: «ذلك الوأد(١) الخفي».

هذه هي النصوص التي وردت عن منع الحمل في زمن الرسول هي، وهذا هو رده الحكيم على من سألوه، ومنه نستخلص القواعد التالية:

أولا: أن موضوع التحرز من النساء في زمن التشريع كان محصورًا في الجواري خوفًا من تلف المال على أصحابه، وفي الزوجات المرضعات

خوف أذى الولد الرضيع بولد أخر ورد الرسول صلى الله عليه وسلم في هاتين الحالتين يحمل معنى الزجر، وردًا للأمور إلى القضاء والقدر، أما الزوجة غير المرضع، فلم يرد فيها شيء.

ثانيا: بناء على قاعدة «الضرورة تبيح المحظور» اختلف الفقهاء، وخلاصة الحكم في منع الحمل عن الزوجات الحرائر: أنه جائز عند توقع المرض المحقق للزوجة بسبب الحمل، وللزوجة المرضع إذا تحقق الضرر على الطفل الرضيع، ويكون المنع في كل ذلك بناء على أمر طبيب مسلم عدا

الصبر على ترسة الأنناء

وقد حث الرسول ﷺ على النسل بما ورد من أحاديث ثواب الصبر على تربية الأبناء، الإحسان إلى البنات وغيرها من الأحاديث.

هذا ومن يمعن النظر في هذه الحملة المسعورة لتحديد النسل يلحظ أنهآ كانت تسمى تحديد النسل ثم سُميت تنظيم النسل، لذر الرماد في العيون، وهل كل الأسر بلا استثناء في حاجة إلى تنظيم النسل؟ هل كل الأمهات مرضى؟ وإذا كانت الحجة هي الفقر فلماذا يكلف الأغنياء أيضًا بتحديد النسل؟ وهل تحديد النسل في صالح الفلاح الذي يحتاج الأولاد في حرث الأرض وجمع المحصول؟ وهل تم تعمير كل أجزاء الأرض المصرية ونحن نعيش على مساحة ضيئلة جدًا من الأرض وبقية أرضنا حيال وصحاري؟ وإذا نظرنا نظرة شاملة على مستوى العالم الإسلامي كله فهل يا ترى تم تعمير جميع بلاد المسلمين؟ والسودان كما قيل بها ٢٠٠ مليون فدان صالحة للزراعة؟ وما السر في أن الذي يشرف على حملة تحديد النسل بهمة ونشاط لا يفتر منذ عشرات السنين هي الولايات المتحدة التي يبلغ تعدادها ٢٥٠ مليون

وإذًا كنا نضيق بـ ٦٥ مليـونًا هم أهل مصبر فماذا تفعل الصين التي يبلغ تعدادها ١٢٠٠ مليون نسمة؟

ثم نصدر التوجيهات لكافة أجهزة الدولة لتأييد حملة تنظيم النسل، ويتم الضغط على العلماء والدعاة الذين يبينون حكم الله في هذه المسألة ويصفونهم بالجهل والتخلف والخروج على التوجيهات، المفترض أن يخضع الناس لحكم الله لا أن بخضع شرع الله للأهواء.

اللهم هل بلغت اللهم فاشبهد، والله من وراء القصد.

الساعي بعطفه واظهم بالنبور

hala

(١) الوأد: دفن الطفلة حية.

# بقلم الأستاذ/ محمود إبراهيم الموجى

الأول والعرزة... قال الله تعالى: ﴿ ولله العرزة ولرسوله وللمؤمنين ﴾ وقال تعالى: ﴿ وعد الله الذبن أمنوا منكم وعملوا الصالحات ليستخلفنهم في الأرض كما استخلف الذبن من قبلهم وليمكنن لهم دينهم الذي ارتضى لهم وليبدلنهم من بعد خوفهم أمنًا بعيدونني لا يشركون بي شبيئًا ومن كفر بعد ذلك فأولئك هم الفاسقون ﴾.

# الإنسان بدون القرآن حيوان راتع

ظهر لنا أن الإنسان قبل القرآن كان أقل من البهائم الراتعة لأن البهائم لا تنقاد مذللة إلا بالقوة القاهرة، والإنسان قبل القرآن انقاد بقوة فكره وعقله مختارًا لإنسان مثله فجعله إلهًا يعيد أو لصورة صنعها بيده وأتخذها إلهًا... هذا ما كان عليه الإنسان قبل القرآن.. ولكن أنوار القرآن وأسرار السنة جعلت الإنسان كاملا ظاهرًا وباطنًا حسنًا ومعنى فقام يعمل للدين والدنيا والآخرة، فتنافس الناس في العلم وخدموا السنة والملة والحماعة فكان الخبر والسعادة والعزة والتمكين في الأرض بالحق فترة من الزمن ـ تمتع العالم الإسلامي خلالها يما لم تحظ بمثله أمة خلت من قيله غير ما ادخر الله لهم في دار كرامته من النعيم المقيم والسعادة الأبدية الدائمة.

كل ذلك إنما حصل لهم من الإيمان بالقرآن والاهتداء بهديه وتدبر معناه وإحلال حلاله وتحريم حرامه وتنفيذ أحكامه والاعتصام بحبله المتين يوم أن كان الله يعبد وحده ويسال وحده ويتوكل عليه وحده، ويستعان به وحده.. ويذبح له وحده وينذر له وحده.. لأنه مالك الملك وخالق الخلق وياسط الرزق وحده وهو على كل شيء

حاء رسول الله ﷺ بالنور المدين والهدى والفرقان، فعلم الناس أن الله هو الحق الأحد، وأن من سواه وما سواه عباد مقهورون بقهره، وعوالم مربوبون بعزته، فكل العلوم والفنون التي أظهرها الإنسان في هذا العصير هي نتاج النهضية الإسلامية المباركة. إذ كان المجتمع الإنساني قبل الإسلام هاويًا في الحضيض الأسفل لم يبلغ رقيه مبلغ كمال بعض أنواع الحيوانات التي تتفاوت كالنمل والنحل والقردة وذلك لأن المجتمع كان يمثل برية يسكنها أنواع كشيرة من الوحوش والغزلان والطير.. فكان قوت القوى من الضعيف ظلمًا، وكانت قواهم العقلية منصرفة إلى التسليم الدال على فسسادها. فإن منهم من كان يقدس الأنهار، ومنهم من كان يقدس الأفلاك، ومنهم من كان يقدس الحجر، ومنهم من كان يقدس البقر، ومنهم من كان يقدس الملوك، ومنهم من كان يدعى أن ولدًا ولدته امرأة من غير أب صار إلهًا فعيدوه أو اتخذوه ابنًا للإله أو حلَّ فيه الإله... هذا ما كان فيه المجتمع حتى أنقذهم الله بنور الرسالة المحمدية فتحقق كل مسلم أن ما عدا الإنسان مسخر للانسان، وأن الإنسان هو النوع الوسط الذى خلقه الله تعالى بيديه وجعله خليفة عنه سبحانه، والمقصود بالحياة الأبدية، فنشط الإنسان من عقاله وعرف قدر نفسه في هذا الكون، ويمعرفته نفسه عرف قدر ربه فقام يستخدم ما كان يقدسه ويعيده من دون الله، ولم يرتق أهل أوروبا إلا بعد أن تخلوا عن دينهم وقلدوا رجال العلم والعمل في المسلمين في ما جملهم الله به من العلوم القرآنية، وبالعكس فالمسلمون انحطوا قدرًا لما أن تهاونوا بأحكام دينهم، وما على العاقل المنصف إلا أن ينظر نظرة مفكر لينظر فيرى الإفرنج قد تقدموا ماديًا لترك دينهم، والمسلمين قد تأخروا بإهمالهم أحكام دينهم ولو أن المسلمين حافظوا على ما كان عليه السلف لدام لهم المحد

وأشرق من أنواره على قلوبهم.

وانظر إلى الخلف وقد أضاعوا الصلاة واتبعوا الشهوات، يحبون العاجلة ويذرون الآخرة.

ومن علامة حبهم للعاجلة أنهم يضحون بكل فضيلة ومكرمة في جلب النفع الخاص الأنفسهم غير مبالين بالشر الذي ينجم عنه مهما كان ولو عم كل مسلم ما دام الواحد منهم مغمورًا بما يلائم حظه وهواه.. والبغيض كل البغض عندهم هم أهل الحق إذا لم يكن لهم سلطان قائم... فقراهم يقبحون عوائد أهل الحق وهي الفضيلة الكاملة. وعقائدهم وهي وأخلاقهم، وهي الجميلة العادلة.. وعقائدهم وهي الحق المبين.. ثم يدعون بعد ذلك أنهم مسلمون والله يشهد إنهم لكاذبون.

## نداءالعودة

أيها المتسمون باسم الإسلام المعرضون عن القرآن. قد أصبحتم بذلك رعبة أذلاء بعد أن كنتم رعاة أعزاء.. ضعفتم بعد القوة.. وتفرقتم بعد الجمع.. صرتم تؤكلون ولا تأكلون.. وتؤخذون و لا تأخذون.. وتسمعون وتطيعون لغير حكم الله ورسوله ودان لكم خطأ انحير افكم عن دينكم مجسما حتى صبت عليكم أنواع المصائب وضيق عليكم الخناق واستعبدتم أيما استعباد. فهل كان ذلك أزجر وأردع لنفوسكم الجامحة من تذكير العلماء ووعظ الحكماء فتعملون على خلاصكم من هذا الذل والعذاب المهين بالأسباب التي شرعها لكم ربكم في كــــابه وعلى لسان رســوله ﷺ وتتركون الأضرحة وعبادة ما بها من الموتى فطالما جربتم ذلك بلا جدوى. بل جر عليكم أذيال الخبية والخسيران والفشل والعار والدمار غيير ما سجلتموه بذلك على أنفسكم من الشقاء الأبدى والخزي السرمدي في نار جهنم ثم يقول لكم ربكم ﴿ أَينَ شَيرِكَائِي الذِّينَ كَنْتُمْ تَرْعُمُونَ ﴾.

القرآن الكريم هو النجاة من الهول في الدنيا والآخرة.. القرآن هو سبيل الحظوة بالحسنى في الدنيا والآخرة.. فلا تعملوا عملا حتى يظهر لكم من القرآن الحكيم حكمه.. فإن أحل فاعملوا وإن حذر فامتنعوا ﴿ اتبعوا ما أنزل إليكم من ربكم ولا تتبعوا من دونه أولياء قليلا ما تذكرون﴾.

والله من وراء المقصد،

ثم خلف من بعدهم خلف تركوا الاعتصام بالقرآن، واتبعوا حظوظهم وشهواتهم حتى انهار هذا العماد الرفيع الذرى، ونام العالم الإسلامي نومة الغفلة ورقد رقدة الجهالة فانتهز وحوش الغرب هذه الفرصة وتمكن أعداء الإسلام والمسلمين من بث عوامل الفساد بين المجتمع حتى أشرب أهل الغواية في قلوبهم الفسياد والضيلال وكانوا دعاة لتمزيق المجتمع وإذلال سلطانه وإضعاف قوته، فقام بين كل جماعة صارخ بصرخ مرة باقتفاء أثار الإفرنج وتارة بإظهار عيوب المسلمين ومعاداتهم، وأونة بتفريق الجسد الإسلامي فيجعل منه عربًا وتركًا ومصريين وسوريين وسودانيين وهنودًا وغير ذلك وقام في كل حماعة وبلد دعاة سوء وعلماء فتنة ينشرون وثنية الصوفية المحرمة المدمرة وينفثون سمومها المهلكة لا أقول بين الدهماء والعوام فحسب.. بل وباللحسرة بين كثير من العلماء فأعادوا بذلك سيرة الحاهلية الأولى قيل القرآن من تقديس الأشجار والأحجار والقبور وما إليها فأعرض الله عنهم بكلاءته وحفظه ورحمته ووكلهم إلى أنفسهم وإلى عدوهم الذي مزقهم شير ممزق، وحاس خلال ديارهم واتخذ من تفرقهم شبيعًا وأحزابًا أمضى سلاح استعمله في إذلال الرجال وسلب المال واستعداد الأحرار.. والجزاء، من جنس العمل ﴿ وما ربك بظلام للعبيد ﴾.

السلف والخلف في الميزان

فانظر رحمك الله إلى السلف والخلف، وكيف ان السلف حين ما أشرقت شيمس الإسلام على العقول والأرواح سيارعوا منافسين في العمل بكتاب الله وسنة رسول الله، فبحثوا ونقبوا ونظروا، وعملوا واخترعوا وبتكروا خدمة لكتاب الله وعملا بسنة رسول الله.. وقيام منهم الدعاة في كل أقطار الأرض في المحكمة العملية والنظرية، فما كل فرد من أفراد المسلمين بعد تحصيل ما وجب عليه من العلوم ممتازًا بعلم من العلوم التي صرف نفيس وقته فيها فكان منهم الطبيب النطاسي، والحكيم البارع والفقيه المستنبط والسياسي المحنك والمخترع المدهش للعقول، لا والسياسي المحنك والمخترع المدهش للعقول، لا يكاد يدخل تحت حصر وانتشر هؤلاء العلماء في كل الأنحاء، فأنقظوا العالم من غفوته.

كل ذلك بما سرى من روح القرآن في أبدانهم

الوجيد العدد الرابع السنة الواحدة والثلاثون

# جماعة أنصار السنة المحمدية تأسست عام ١٣٤٥ هـ ١٩٢٦ م

ا ـ الدعوة إلى التوحيد الخالص المطهر من جميع الشوائب. وإلى حب الله تعالى حباً صحيحًا صادقاً يتمثل في طاعته وتقواه، وحب رسول الله على حباً صحيحاً صادقاً يتمثل في الاقتداء به واتخاذه أسوة حسنة.

000

٢ - الدعوة إلى أخذ الدين من نبعيه الصافيين - القرآن والسنة الصحيحة - ومجانبة البدع والخرافات ومحدثات الأمور.

---

 ٣ - الدعوة إلى ربط الدنيا بالدين بأوثق رباط - عقيدة وعملاً وخلقاً.

...

إقامة المجتمع المسلم والحكم بما أنزل الله فكل مُشرِّع غيره - في أي شبأن من شبئون الحياة - معتد عليه سبحانه ، منازعً إياه في حقوقه.

....

تَلَقُسُ بِدَارِ الْهِرِكُرِ الْعَامِ للْجِهَاعَةِ مُحَاضِرات دينية يُو مِياً عَقْبُ صَلَّةَ الْهَغُرِبِ.



والمعرفيلة استطاعت وسائل الإعلام تزييفها وتغيييرها، ومن هنا سارعت دول الكفر والمذاهب

الهدامة إلى السيطرة على زمام تلك الوسائل لتبث من خلالها

سمومها التي أشربتها كثير من القلوب فسقطت صرعى وهلكي، أو مرضى في طريق سيرها إلى الله والدار الأخرة، وكان من نتائج ذلك محاولات هدم أركان العقيدة ومحارية الفضيلة ونشر الرذيلة والفاحشة

هَعُبِدت القبور وذبحت القرابين لغير الله عزوجل، وانتشر السحر والسحرة واتبعت الشهوات وكشرت المنكرات، لكن سرعان ما تنبه العقالاء من المسلمين للخطر الداهم فسارعوا إلى معالجة المرضى وإنقاذ الهلكي ، فكان من جهودهم هذه المجلة الغراء\_مجلة التوحيد \_منبر الدعوة السلفية بمصر، والتي عملت على نشر التوحيد منذ أكثر من ثلاثين عاماً.

ومن هذا المنطلق ندعوكم أيها الأخوة \_ حفظكم الله \_ إلى نشر التوحيد عبر مجلة التوحيد بتوزيعها بالداخل؛ السنة الكاملة بـ ١٥ ريالاً أو ١٥ جنيهاً مصرياً فقط قيمة اشتراك يهدى إلى معلم أو واعظ يؤثر في مجتمعه، و٢٠ دولاراً قيمة اشتراك خارجي يهدى إلى من يحتاج إلى من ينير له الطريق. فلا تحرم نفسك يا أخي من السُّنة الحسنة والأجر الجزيل.

قال ﷺ : «من دعا إلى هُدى كان له من الأجر مثل أجور

من تبعه».

ويمكن المشاركة بدعم المجلة بعمل حوالة أو شيك مصرفي على بنك فيصل الإسلامي فرع القاهرة حساب رقم ١٩١٥٩٠ باسم مجلة التوحيد \_ أنصار السنة. وفقنا الله وإياكم لما يحبه ويرضاه.



Upload by: altawhedmag.com