

• صاحبة الامتياز • رئيس مجلس الإدارة محمد صفوت نور الدين في هذا العدد مجلة إسلامية ثقافية شهرية O الافتتاحية : الرئيس العام : كلمة إنصاف 0 حديث الشهر : د. جمال المراكبي : 0 خشوع المصلين بين يدى رب العالمين د . عبد العظيم بدوى : سورة المحادلة [٢] 0 باب التفسير : ٨ المشرف العام O باب السنة : الرئيس العام : جهاد معاوية ، رضى الله عنه 17 ىقلم : أسامة سلىمان ١٧ 0 من سب معاوية!! ○ كلمة التحرير : رئيس التحرير : عام جديد ووقفة مع النفس 19 د .جمسال المراكسبي 0. حوار التوحيد مع د . على بن محمد الفقد هي : ٢١ إعداد حمال سعد O صور من التبرك السنى والبدعى [۲] معاوية محمد هيكل ٢٦ 0 الإعلام يسبين الأعلام: PY إعداد محدى عرفات O الصهيونية والمؤامرة على فلسطين : د. الوصيف على حزة 27 0 واحة التوحيد 57 اللحنة العلمية O أقوال واعتقادات تخالف العقيدة [١]: TA د. طلعت زهران 0 أطف\_\_\_ال المسلمين ، ك\_\_يف رياهم النبى الأمين : 5. جمال عبد الرحمن ذكسرباحي O الأسرة المسلمة بن قرامة الرحل وطاعة المرأة: 27 حسين الدسوقى نجاتى عبد الرحمن ٤٥ O قصيدة : تحية العام الحديد : جسمساال عسبسدالرحسمن يجيب عليها لجنة الفتوى بالمركز العام ٤٦ 0 باب الفتاوى : لسماحة الشدخ ابن عثيمين ٤٨ 0 فتاوى صلاح عبد الخالق ٥١ O اهجروا السباب يا أولى الألباب: جداىعرف O تحذير الداعية من القصص الواهية : على حشيش ٥٣ O اقرأ من مكتبة المركز العام: علاء خضر ٥٨ 0 ولا تقربوا الزنى : أيمن محمد الصبحي ٦١ الاشتراك السنوي: 0 بين السنن والمستحد عات في خير افيات النسباء ٢٢ ١- في الداخل ١٥ جنيها (بحوالة بريدية محمد الشقيرى وبدعهن أيام النفاس : داخلية باسم مجلة التوحيد - على مكتب بريد 0 الأخلاق في الإسلام [٢] : عاطف التاجوري ٦٤ عابدين). ٢ ـ في الخارج ٢٠ دولاراً أو ٢٥ ريالا سعوديا أو ما O وقفات مع القصة فى كتاب الله : بقلم عبد الرازق السيد عيد ٦٦ معادلها. O من روائع الماضى : التضامن الإسلامى : 79 ترسل القيمة بحوالة بنكية أوشيك. على بنك الشيخ عبد العزيز بن باز، رحمه الله فيصل الاسلامى - فرع القاهرة - باسم مجلة التوحيد - انصار السنة (حساب رقم / ١٩١٥٩٠).

مطابع الأهم التجارية قليوب مصر

المركز العام : القاهرة ـ ٨ شارع قوله ـ عابدين هاتف : ٣٩١٥٤٥٦ ـ ٣٩١٥٤٥٦

رئيس التحرير جمال سعد حاتم

مدير التحرير الفنى حسب نعطا القراط

صفات المتقده !!

أوصى رسول الله صلى الله عليه وسلم معاذ

ىن جىل، فقال: «يا معاذ، أوصيك بتقوى الله،

وصدق الحديث، والوفاء بالعهد، وأداء الأمانة،

وترك الخيانة، وحفظ الجار، ورحمة اليتيم، ولين الكلام، وبذل السلام، وحسن العمل، وقصد الأمل،

ولزوم الإيمان، والفقه في القرآن، وحق الآخرة، والجزع من الحساب، وخفض الجناح، وأنهاك عن

أن تسبّ حكيمًا، أو تكذب صادقًا، أو تطبع آثمًا،

أو تقصبي إمامًا عادلاً، أو تفسد أرضًا».

السلام عليكم

التحرير ٨ شارع قوله ـ مابدين ـ القاهرة ٣٩٣٦٦١٧ ت : ٣٩٣٦٦١٧ فاكس : ٣٩٣٠٦٦٢ قسم التوزيع والاشتراكات : ٣٩١٥٤٥٦

مؤسسةالأهرام وفروع أنصار السنةالحمدية

التوزيع الداخلى:

مصر جنيه واحد ، السعودية ٦ ريالات، الإمسارات ٦ دراهم، الكويت ٥٠٠ فلس، المغرب دولار أمريكي، الأردن ٥٠٠ فلس، العراق ٧٥٠ فلسا، قطر ٦ ريالات، عمان نصف ريال عماني.

ثمن النسخة:

ووصف أمـيـر المومنين علي رضي الله عنه المتقين، فقال: المتقون هم أفضل أهل الفضائل، نطقهم الحق، وملبسهم الاقتصاد، عرضت لهم الدنيا فتركوها، ومن علاماتهم أنك ترى الواحد منهم له قـوة في دين، وحـزم في لين، وإيمان في يقين، وحرص في علم، وعلم في حلم، وخشوع في عبادة، وصبر في شدة، وطلب في حلال، ونشاط في هدى.. يعفو عمن ظلمه، ويعطي من حرمه، ويصل من قطعه، أتعب نفسه لأخرته، وأراح الناس من نفسه. اللهم اجعلنا من المتقين، واحشرنا معهم.

> المراسلات باسم المشرف العام

المجسلة Mgtawheed@hotmail.com الرئيس العام Safwat noreldin@hotmail.com رئيس التحرير رئيس التحرير



الحمد لله يحب الحق وأهله، ويكره الباطل وأهله، والصلاة والسلام على نبيه، علم صحابته التمسك بالحق والدعوة إليه، فكان الصحابة خير مثال في أقوالهم وأفعالهم، يعملون بالحق ويتواصون به، ويرجعون إليه إذا عرفوا أنهم على غيره، حتى كتب عمر بن الخطاب رضي الله عنه إلى أبي موسى الأشعري رضي الله عنه خطابا في القضاء، جاء فيه، «إن الحق قديم لا يبطله شيء، ومراجعة الحق خير من التمادي في الباطل».

في مقال في عدد أسبوعي من جريدة الجمهورية قال كاتبه: «... وجعل معاوية خطبة الجمعة قبل الصلاة لأول مرة، وما زالت حتى اليوم، وكانت من قبل بعد الصلاة ولكنه لاحظ أن الناس إذا صلوا انصرفوا لئلا بسمعوا السب والقذف». اه.

بهذا المستوى تنشر المقالات في صحيفة واسعة الانتشار يقرأها العامي قبل المتخصص، وإن الدهشة لتأخذني، ألم تمر على مراجع مسلم يعلم أن الجمعة لها خطبة قبلها منذ بدأ المسلمون يصلون بالمدينة قبل هجرة النبي ﷺ؟

أليس هذا تشكيكًا في أكبر ثوابت الشرع؟ حيث إن خطبة الجمعة قبل الصلاة من يوم بدأت وإلى اليوم لم يتغير موضعها، وذلك من المعلوم من الدين بالضرورة، ومن المتواتر نقلاً، والمستفيض انتشاره عماد، لا أربد أن أطبل التعليق، فالأمر يعنى أن من كتب ذلك أفحش الخطا، وإن أردت أن ألتمس له العذر قلت: إنَّ مروان بن الحكم خطب العبد قبل الصلاة، والحديث في «صحيح مسلم»، وأنكر عليه الناس ذلك، فمن الذي حعل مروان هو معاونة، وحعل العبد هو الجمعة؟ ولم يستمر ذلك الأمر، فالعيد على مر العصور خطبته بعد الصلاة إلى الدوم، فتأمل أيها القارئ الكريم كيف تنشير المقالات الطويلة، كلها أباطيل، ليس فيها شيء من الصواب، وكأن الكاتب لم يقرأ سورة الحمعة في القرآن الكريم: ﴿ مَا أَتُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا تُودِي لِلصَّلَاةِ مِن يَوْمِ الْجُمُعَةِ فَإِسْعَوْا إِلَى ذِكْرِ اللَّهِ وَذَرُوا الْبَيْعَ ذَلِكُمْ خُيْرٌ لَكُمْ إِن كُنتُمْ تُعْلَمُونُ، فَإِذَا قُضِيَتِ الْصَارَةُ فَانتَشِرُوا فِي الأَرْضَ وَابْتَغُوا مِنْ فَصْل اللَّهِ وَاذَّكُرُوا اللَّهَ كَثِيرًا لَعَلَّكُمْ تُقْلِضُونَ. وَإِذَا رَأَوْا تِجَارَةَ أَوْ لَهُوا انفَضُّوا الَّبْهَا وَتَرَكُوكَ قَائِمًا قُلْ مَا عِنْدَ اللَّهِ خُبُرُ مِّنَ اللَّهُو وَمِنَ التَّجَارَةِ وَاللَّهُ خَيْرُ الرَّازِقِينَ ﴾ [الجمعة: ٩- ١١]. وأن قوله: ﴿ فَإِذَا قَضِيَتِ الصَّلاةَ فَانتَشْرُوا فِي الأَرْضِ ﴾ وقال بعدها: ﴿وَتَرَكُوكَ قَائِمًا ﴾ تدل أن رسول الله ﷺ كانَ قائمًا بخطب قعل الصلاة، وأن الذين انفضوا إنما انفضوا في أثناء الخطبة وتركوا النبي 💐 في خطبته؛ لأنه لو كانت الخطبة بعد الصلاة فالله يقول: ﴿ فَإِذَّا قُضِيَتَ الصَّلَاةُ فَانتَشْرُوا في الأَرْضِ ﴾.

ومثلٌ هذاً الخلط قول الكاتب في أول مقاله: معاوية واحد من دهاة العرب، وصفه عمر بن الخطاب بأنه كسرى، وقال عنه الرسول ﷺ: «لا أشبع الله بطنه». ويبدو أن الإسلام لم يكن استقر في عقله ووجدانه على نحو ما حدث لصحابة رسول الله ﷺ، حتى أنه سال النبي ﷺ

م العدد الأول السنة الواحدة والثلاثون

بعد أن أسلم بأي شيء غلبتني يا محمد، ورد عليه: بالله غلبتك يا أبا سفيان. أهـا!

والكلام في صدره عن معاوية، وفي أخره: يا أبا سفيان. فتامل هذا هل هو التحقيق العلمي أم التلفيق والتخبط في جريدة واسعة الانتشار؟ ولا حول ولا قوة إلا بالله!! وهل قول عمر بأنه كسرى مدح أم ذم، فما قالها عمر إلا إعجابًا بمعاوية الذي نافس ملوك الأرض فسبقهم، أما: «لا أشبع الله بطنه» فقد ساقها مسلم في «صحيحه» في مناقب معاوية رضي الله عنه، حيث أوردها بعد حديث أو جلدته أو دعوت عليه وليس لذلك أهلاً-القيامة».

فتدبر كلام أهل العلم ليتبين لك الحق ولتعلم أن هذه هي المنحة الإلهية؛ أن صار معاوية رضي الله عنه بدعوة النبي علم له يتناسب حاله ذلك مع الملك الذي صار إليه، حيث إن الملك يحتاج أن يُكرم الناس بتقديم الطعام لهم، ويزيد في إكرامهم بأن يأكل معهم، هكذا فسر أهل العلم أن ذلك من مناقب معاوية رضي الله عنه. فيقول ابن كثير: وهذه نعمة ومعدة برغب فيها كل الملوك.

ويقول الذهبي في «سير أعلام النبلاء»: «لا أشبع الله بطنه» فسره بعض المحبين قال: لا أشبع الله بطنه؛ حتى لا يجوع يوم القيامة؛ لأن الخبر عنه أنه قال: «أطول الناس شبعًا في الدنيا أطولهم جوعًا يوم القيامة».

وهذا تأويل نسبه الذهبي رحمه الله لبعض المحبين وإن كان تاويلاً ركيكًا، لكنه ليس كاقوال الحاقدين الذين يتخبطون ويلفقون بالباطل.

وتتبع المقال الطويل يحتاج إلى صفحات كثيرة، لكن يكفي ذلك؛ إشارة إلى أن هذا المقال ليس من قبيل حرية الرأي ولا من قبيل التحقيق العلمي، وليعلم الكاتب والناشر أنه سيلقى ربه فيساله، فإما أن يتوب، ونرجو له التوبة، ونرجو الله أن يقبل التوبة، وإلا فليعد الجواب يوم يلقى ربه، يوم يختم على أفواههم وتنطق الأعضاء بما كانت تعمل، «يَوْمَ تَشْهَدُ عَلَدْهِمُ ٱلْسَنَتُ هُمُ وَآيَدِيهِمُ وَأَرْجَلُهُمُ مِنَا كَانُوا لَعْمَلُونَ ﴾ [النور: ٢٤]، وإنه لقريب، وإن طال العمر.

لذا أرى لزامًا على أن أكتب طرفًا من أقوال أهل

العلم المعتبرين في معاوية بن أبي سفيان، مشيرًا إلى فضائله وهي دالة على فضل معاوية بن أبي سفيان، وعلى فضائل الصحابة إجمالاً:

#### إسلام معاوية 12

معاوية بن أبي سفيان رضي الله عنه أسلم قبل أبيه وقت عمرة القضاء، وبقي يريد اللحاق بالنبي ﷺ، ولكنه كان يضاف أباه، فما أظهر إسلامه إلا يوم الفتح.

قال معاوية: لما كان عام الحديبية وصدوا رسول الله تق عن البيت وكتبوا بينهم القضية، وقع الإسلام في قلبي، فذكرت لأمي، فقالت: إياك أن تخالف أباك. فأخفيت إسلامي، فوالله لقد رحل رسول الله تق من الحديبية وإني لمصدق به، ودخل مكة عام عمرة القضية وأنا مسلم، وعلم أبو سفيان بإسلامي فقال لي يومًا: لكنَّ أخوك خير منك وهو على ديني، فقلت: لم آل نفسي خيرًا، وأظهرت إسلامي يوم الفتح، فرحب بي النبي وكتبت له.

وقد حديَّث مـعـاوية عن النبي ﷺ، وله في البخاري ثمانية أحاديث، وفي مسلم تسعة، واتفقا منها على أربعة أحاديث، والمشهور أن له في كتب السنة مائة وخمسين حديثًا.

وفي «مسند أحمد» عن العرباض أن النبي الله قال: «اللهم علم معاوية الكتاب والحساب، وقه العذاب». [وهو حديث حسن].

وعند الترمذي بسند حسن مرفوعًا أنه قال لمعاوية: «اللهم اجعله هاديًا مهديًا واهد به». [صححه الألباني في «الصحيحة» رقم (١٩٦٩)]. وفيه عن عمير بن سعد قال: سمعت رسول الله تُخُوَّ يقول عن معاوية: «اللهم اهد به».

وقد ذكر الذهبي في ترجمته جملة من الأحاديث في فضائل معاوية رضي الله عنه؛ آخرها: عن جبير بن نفير أن رسول الله تلك كان يسير ومعه جماعة، فذكروا الشام، فقال رجل: كيف تستطيع الشام وفيها الروم؟ قال: ومعاوية في القوم وبيده عصا، فضرب بها كتف معاوية وقال: «يكفيكم الله بهذا». وقال الذهبي: هذا مرسل قوي، ثم قال: فهذه أحاديث مقارية.

وفي «مسند أحمد» أن معاوية أخذ الإداوة وتبع بها رسول الله ﷺ فرفع رأسه إليه وقال: «يا معاوية، إذا وليت أمرًا فاتق الله واعدل»، قال معاوية: فما زلت أظن أني مبتلى بعمل لقول رسول الله ﷺ حتى التليت.

> وعن أبي الدرداء قال: ما رأيت أحداً أشبه صبلاة

العدد الأول السنة الواحدة والثلاثون ألعصه

درسول الله 🕮 من أميركم هذا. يعنى معاوية. وفي الدخاري قال ابن عداس رضي الله عنه-يصف معاوية -: إنه فقيه. وعند عبدالرزاق عن ابن عداس قال: ما رأيت رحالاً كان أخلق بالملك من معادية

قال الذهبي: حسبك بمن يؤمُّره عمر ثم عثمان على إقليم وهو ثغر فيضبطه ويقوم به أتم قيام ويرضى الناس بسخائه وحلمه، وإن كان بعضهم تألم مرة منه، وكذلك فليكن الملك وإن كان غيره من أصحاب رسبول الله 🕮 خيرًا منه يكثير وأفضل وأصلح، فهذا الرحل ساد وساس العالم بكمال عقله وفرط حلمه وسعة نفسه وقوة دهائه ورأبه وله هنات وأمور، والله الموعد، وكان محيدًا إلى رعبته، عمل نبابة الشام عشيرين سنة والخلافة عشيرين سنة ولم يهجه أحد في دولته، بل دانت له الأمم وحكم على العبرب والعبحم، وكنان ملكه الحرمان ومصبر والشبام والعراق وخراسيان وفارس والجزيرة واليمن والمغرب وغير ذلك.

ولا قدم عمر بن الخطاب الشيام تلقياه معاوية في موكب عظيم، فلما دنا من عمر قال له: أنت صاحب الموكب؟ قال: نعم با أمير المؤمنين. قال: هذا حالك مع ما بلغني من طول وقوف ذوي الحاجات سابك؟ قال: هو ما بلغك من ذلك. قال: ولم تفعل هذا؟ لقد هممت أن أمرك بالمشبى حافيًا إلى بلاد الحجاز. قال: با أمير المؤمنين، أنَّا بأرض جواسيس العدو فيها كثير، فيجب أن نظهر من عز السلطان ما حكون فحه عز للاسلام وأهله وبرهدهم به، فإن أمرتنى فعلت، وإن نهيتني انتهدت. فقال له عمر: با معاونة، ما سألتك عنّ شيء إلا تركتني في مثل رواجب الضرس، لئن كان ما قلت حقًّا إنه لرأى رأيت. ولئن كان باطلاً إنه لخديعة أديت. قال: فمرنى يا أمير المؤمنين بما شبئت. قال: لا أمرك ولا أنهآك. فقال رجل: يا أمير المؤمنين، ما أحسن ما صدر الفتى عما أوردته فيه؟ فقال عمر: لحسن موارده ومصادره حشمناه ما حشيمناه؛ أي وليناه هذه الولاية والأعمال مي بي وقيادة الجيوش. نصيحة ابي سفيان لعاوية

قال ابن كثير في «البداية والنهاية»: لما ولي عمر بن الخطاب رضي الله عنه معاوية بن أبي سفيان الشام بعد موت أخيه يزيد، قال أبو سفيان: يا يني، إن هؤلاء الرهط من المهاجرين سيقونا وتأخرنا فرفعهم سيقهم وقدمهم عند الله وعند رسوله وقصصر بنا

تأخرنا فحصاروا

ة ادة

أوصعهم العدد الأول السنة الواحدة والثلاثون

وسادة وصرنا أتداعًا، وقد ولوك حسيمًا من أمورهم فلا تخالفهم، فإنك تحرى إلى أمد، فنافس، فإن بلغته أورثته عقبك. فلم بزل معاوية نائبًا على الشام في الدولة العمرية والعثمانية مدة خلافة عثمان، وافتتح في سنة سبع وعشرين جزيرة قدرس() وسكنها المسلمون قريبًا من ستان سنة في أيامه ومن يعده، ولم تزل الفتوحات والجهاد قائمًا على ساق في أيامه في بلاد الروم والفرنج وغيرها. فلما كان من أمره وأمر أمير المؤمنين على ما كان لم يقع في تلك الأيام فتح بالكلية لإ على يديه ولا على يدى على، وطمع في معاوية ملك الروم بعد أن كان قد أخشاه وأذله وقهر حنده ودحاهم، فلما رأى ملك الروم اشتغال معاونة بحرب عليُّ تدانى إلى بعض البلاد في جنود عظيمة وطمع فيه، فكتب إليه معاوية: والله لئن لم تنته وترجع إلى بلادك بالعين لأصطلحن أنا وابن عمى عليك ولأخرجنك من جميع بلادك ولأضيقن عليك الأرض بما رحيت. فعند ذلك خاف ملك الروم وانكف وبعث بطلب الهدنة. فلما انعقدت الكلمة على معاودة وأحمعت الرعابا على بيعته في سنة إحدى وأربعين، لم يزل مستقلاً بالأمر في هذه المدة إلى وفاته سنة ٦٠هـ والصهاد في بلاد العدو قائم وكلمة الله عالمة والغنائم ترد إليه من أطراف الأرض، والمسلمون معه في راحة وعدل وصفح e 200.

هذا أمير المؤمنين، الخليفة الذي أعز الله به دينه، وأعلى به كلمته، يتنقصه اليوم من لا يعرف معروفًا ولا ينكر منكرًا، بل يجهل أيسط الأمور فتخلط، وحسينا الله ونعم الوكيل.

#### الهوامش

(١) هكذا كان يكتبها علماء المسلمين قديمًا بالسين، وإن كان اليوم يكتبونها بالصاد، وهي كلمة رومية ؛ تعنى في لغة العرب: النحاس الجيد.



بقلم د. جمال المراكبي

شوع المصلين بين يدي رب العالين

قال تعالى: ﴿قَدْ أَفْلَحَ الْمُؤْمِنُونَ. الذينَ هُمْ في صَلاَتِهمْ خَاشِعُونَ. وَالَّذِينَ هُمْ للزُّكَاة فَاعلُونَ. وَالَّذِينَ هُمْ لِقُرُوحِهمْ حَافِظُونَ. إِلاَ عَلَى أَزُواجِهمْ أَوْ مَا مَلَكَتْ مَانَفُهُمْ فَإِنَّهُمْ غَيْرُ مَلُوميَنَ. فَمَن ابْتَعَى وَرَاءَ نَكِ فَأُوْلَئِكَ هُمُ الْعَادُونَ. وَالَّذِينَ هُمْ لاَمَانَاتِهِمْ وَعَهْدِهِمْ رَاعُونَ. وَالَّذِينَ هُمْ عَلَى صَلَوَاتِهِمْ وَعَهْدِهِمْ رَاعُونَ. وَالَّذِينَ هُمْ عَلَى صَلَوَاتِهِمْ الْفِرْدَوْسَ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ ﴾ [المؤمنون: 1-الْفِرْدَوْسَ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ ﴾ [المؤمنون: 1-

الخشوع روح الصلاة ولبها، وصلاة لا خشوع فيها كجسد ميت لا روح فيه، وقد مدح اللَّه المُؤمنين المفلحين الذين يرتون الفردوس، فجعل أول مراتب فلاحهم الخشوع في الصلاة إعلامًا بأن من فقد الخشوع فهو بمناى عن الفوز والنجاح في الدنيا والآخرة. قال تعالى: ﴿ وَأَقِم الصَّلاَة لِذِكْرِي ﴾، والذكر ضد الغفلة، فمن غفل في صلاته لا يمكن أن يكون مقيمًا إياها لذكره تعالى، والخشوع في الصلاة يتضمن حضور القلب فيها واستحضار عظمة الرب سبحانه، وهذا من تمام الذكر الذى هو ضد الغفلة.

قـال السـعـدي: والخشوع في الصـلاة هو حضور القلب بين يدي الله تعالى، مستحضرًا قربه، فيسكن لذلك قلبه، وتطمئن نفسه، وتسكن حركاته، ويقل التـفاته، متـأدبًا بين يدي ربه، مستحضرًا جميع ما يقوله ويفعله في صلاته من أول صـلاته إلى أخـرها، فـتنتـفي بذلك الوسـاوس والأفكار الردية، وهذا روح الصـلاة،

والمقصود منها، وهو الذي يُكتب للعبد، فالصلاة التي لا خشوع فيها ولا حضور قلب، وإن كانت مجزئة، فإن الثواب على حسب ما يعقل القلب منها. [«تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان»].

وهذا بخلاف ما يزعم بعض المتصوفة من استحالة الخشوع، وقد ذكر الشعراني في «طبقاته» قول الدسوقي: لو خشع قلبك يا ولدي في صلاتك لاختلط عقلك وذهب ولم تقدر أن تقرأ سورة واحدة من كتاب الله تعالى في تلك الحضرة، فإن موسى عليه السلام خر صعقًا يتخبط كالطير المذبوح حين تجلى له مقدار جزء واحد من تسعة وتسعين جزءًا من سم الخياط، وهذا التجلي واقع لكل مصلً لو عقل كما عقل موسى عليه السلام. اه.

فانظر كيف جعل الصوفية الخشوع مرادفًا للجذب والجنون، ونسوا أن سيد الخاشعين محمدًا ﷺ قد حث على الخشوع ورغب في تحصيله، وحققه في صلاته وفي سلوكه.

والخشوع في الصلاة من أوجب الواجبات فيها، فمن لم يأت بادنى درجات الخشوع في صلاته وهو الاطمئنان في أركانها فلا صلاة له، وقد أمرنا النبي تله بالسكينة والوقار واستحضار أسباب الخشوع عند إتيان الصلاة، فما باله إذا استقبل القبلة قائلاً: الله أكبر. ففي الصحيح عن أبي هريرة أن النبي تله قال: «إذا أقيمت الصلاة فلا تأتوها وأنتم تسعون، وأتوها وأنتم تمشون وعليكم السكينة، فما أدركتم فصلوا، وما فاتكم فأتموا». وفي رواية: «فلا يسع إليها أحدكم، ولكن لدمش وعليه

العدد الأول السنة الواحدة والثلاثون ألوجه

السكينة والوقار». [مسلم (ح٢٠٢)].

وقال ﷺ: «اسكنوا في الصلاة». [مسلم (ح٤٣٠)]. وقال ﷺ للمسيء في صلاته: «صلّ فإنك لم تُصلّ». ثم علمه النبي ﷺ كيف يقيم الصلاة وكيف يحقق أركانها، ويقيم صلبه في الركوع والسجود والاعتدال، فيكون مطمئنًا في صلاته كلها.

وقد أمر النبي ﷺ المصلي بالخشوع وحث عليه فقال: «ما من امرئ مسلم تحضره صلاة مكتوبة، فيحسن وضوعها وخشوعها وركوعها إلا كانت كفارةً لما قبلها من الذنوب ما لم يأت كبيرة، وذلك الدهر كله». [مسلم (ح٢٢٨)].

وكان ﷺ يقول: «يا فلان، ألا تُحسن صلاتك؟ الا ينظر المصلي إذا صلى كيف يصلي؟ فإنما يصلي لنفسه، إني والله لأبصر من ورائي كما أبصر من بين يدي». [مسلم (٤٢٣)]. وقال: «فوالله ما يخفى عليَّ خشوعكم ولا ركوعكم، إني لأراكم من وراء ظهري». [البخاري (ح٤١٨)].

وقال ﷺ: «خمس صلوات افترضهن الله تعالى، من أحسن وضوءهن، وصلاهن لوقتهن، وأتم ركوعهن وخشوعهن كان له على الله عهد أن يغفر له، ومن لم يفعل فليس له على الله عهد، إن شاء غفر له، وإن شاء عذبه». [أبو داود].

وحذرنا النبي ﷺ من ترك الخشوع، وبيّن أنه يُرفع، فقال: «أول علم يُرفع من الناس الخشوع، يوشك أن تدخل مسجد جماعة فلا ترى فيه رجلاً خاشعًا». [الترمذي (ح٢٦٩٣) موقوفًا].

ورُوي عنه ﷺ: «الصلاة مثنى مثنى، تشهد في كل ركعتين، وتخشع وتضرع وتمسكن وتذرع. وتُقنع يديك، ترفعهما إلى ربك مستقبلاً ببطونهما وجهك وتقول: يا رب، يا رب، ومن لم يفعل ذلك فهي خداج». [الترمذي (ح٣٨٥)، باب ما جاء في التخشع في الصلاة].

والمَّراد أن يُطَيِلُ المصلى التـوسل والدعـاء والإلحاح والرجاء، عسى الله أن يقبل منه.

(7)

وقال ﷺ: «فإذا صليتم فلا تلتفتوا، فإن الله

الوجه العدد الأول السنة الواحدة والثلاثون

ينصب وجـهـه لوجـه عـبده في صـلاته مـا لم يلتـفت». [التـرمـذي وأحـمـد من حـديث الحـارث الأشعري بسند حسن صحيح].

والالتفات المنهي عنه في الصلاة قسمان ؛ أحدهما: التفات القلب عن الله عز وجل إلى غيره، والثاني: التفات البصر، وكلاهما منهي عنه، ولا يزال الله مقبلاً على عبده ما دام العبد مقبلاً على صلاته، فإذا التفت العبد بقلبه أو ببصره أعرض الله تعالى عنه، وقد سئئل رسول الله ﷺ عن التفات الرجل في صلاته، فقال: «اختلاس يختلسه الشيطان من صلاة العبد».

ومما يُعين على الخشوع في الصلاة:

أولاً: الاهتمام بأمر الخشوع والحرص على استحضاره، وذلك بالتفكر في عظمة ذي الجلال والإكرام، ومراقبة الله عز وجل واستشعار الوقوف بين يديه، ومناجاته، ومشاهدة منّة الله تعالى وفضله في الهداية والتوفيق، ومشاهدة عيب النفس وتقصير مها، والحرص على الاستغفار من ذلك التقصير.

ثانيًا: تعلق القلب بالصلاة، باعتبار أن الصلاة دعوة لملاقاة الملك ومناجاته، وأنها تورث محبة ذي الجلال والإكرام، فكلما انصرف المصلي من صلاة عاوده الحنين والشوق إلى لقاء الله، ولهذا شُرع لنا تكرار الصلاة، فإذا انصرف المصلي من الفريضة، شرَعَ في النافلة، وإذا انصرف من النافلة شرَعَ في الفريضة، أو شَرعَ في انتظارها فيتعلق قلبه بالصلاة، وينتظر الصلاة بعد الصلاة. قال رسول الله ﷺ: «ألا أدلكم على ما يمحو الله به الخطايا، ويرفع به الدرجات؛ إسباغ الوضوء على المكاره، وكثرة الخطا إلى المساجد وانتظار الصلاة بعد الصلاة، فذلكم الرباط، فذلكم الرباط، فذلكم الرباطه. [مسلم].

وقال رسول الله ﷺ في السبعة الذين يظلهم الله في ظله يوم لا ظل إلا ظله: «ورجلٌ قَلبُهُ مُعَلَقٌ بالمساجد». [متفق عليه].

ثالثًا: حسن التهيؤ للصلاة والاستعداد لها، وذلك ثمرة من ثمرات تعلق القلب بالصلاة،

فيتشوق المصلي إلى سماع الأذان باعتباره دعوة من رب العالمين للقاء، ويشرعُ في ترديد الأذان طالبًا الحول والقوة والمد من الله، ثم يحرص على الدعاء بعد الأذان، ويُسبغ الوضوء، ويذكر الله قبله وبعده ليفتح الله له أبواب الجنة، ويحرص على السواك عند الوضوء وعند الصلاة، ويشرع في التوجه للمسجد للصلاة في الجماعة، بعد أن يؤدي النافلة في بيته، ووقار، ويحرص على الصف الأول، وتسوية وقدار، ويتهيا كذلك بأخذ الزينة وستر العورة والتطيب والتجمل، ويتهيأ بعد ذلك للدخول على الملك ومناجاته.

رابعًا: الاطمئنان في الصلاة، واستشعار أنه ربما يموت فلا يصلي صلاة غيرها، فيحرص على الإحسان والإتقان وحضور القلب واغتنام الصلاة، ولا يشغله أمر الدنيا، قال ﷺ: «اذكر الموت في صلاتك، فإن الرجل إذا ذكر الموت في صلاته لحريُ أن يُحسن صلاته، وصلّ صلاة رجل لا يظن أنه يصلي صلاة غيرها». [«صحيح الجامع»، و«السلسلة الصحيحة»].

وهذه هي صـلاة المودع التي أمـر النبي ﷺ بهـا، فـقـال: «إذا قـمت في صـلاتك فـصل صـلاة مودع». [أحمد، «صحيح الجامع»].

خامسًا: استحضار معاني العظمة لله، وتذلل العبد بين يديه في الصلاة، فإذا قال العبد مستفتحًا صلاته: الله أكبر، استشعر عظمة اللَّه وأنه أكبر من كل شيء، ويرفع العبد يديه مع التكبير حيال أذنيه إشارة منه إلى طرح الدنيا والإقبال على العبادة، وتمام الاستسلام والانقياد ليناسب فعله قوله: اللَّه أكبر.

قيل للشافعي: ما معنى رفع اليدين في الصلاة؟ قال: تعظيم الله واتباع سنة نبيه ﷺ.

وإذا ركع العبد أو سجد استشعر معاني التعظيم لله، وتذلله بين يديه مرددًا: سبحان ربي العظيم، و: سبحان ربي الأعلى، ويكثر من الدعاء في سجوده لاستشعار قربه من الله عز وجل. قال رسول الله ﷺ: «أما الركوع فعظموا فيه الرب،

وأما السجود فأكثروا فيه من الدعاء، فقمنٌ أن يستجاب لكم». [متفق عليه].

وكان النبي ﷺ إذا قام إلى الصلاة، وكبر للإحرام، قال: «وجهت وجهي للذي فطر السماوات والأرض حنيفًا وما أنا من المشركين، إن صلاتي ونسكي ومحياي ومماتي لله رب العالمين، لا شريك له، وبذلك أُمرت وأنا أول مربي وأنا عبدك، ظلمتُ نفسي واعترفت بذنبي فاغفر لي ذنوبي جميعًا إنه لا يغفر الذنوب إلا أنت، واهدني لأحسن الأخلاق لا يهدي لأحسنها إلا أنت، واصرف عني سيئها لا يصرف عني سيئها إلا أنت، لبيك وسعديك، والخير كله في يديك، والشر ليس إليك، أنا بك وإليك، تباركت وتعاليت، أستغفرك وأتوب إلىك».

وإذا ركع قال: «اللهم لك ركعتُ، وبك آمنتُ، ولك أسلمتُ، خشع لك سمعي وبصري ومُخي وعظمي وعصبي». وإذا رفع قال: «اللهم ربنا لك الحمد ملء السماوات وملء الأرض وملء ما بينهما وملء ما شئت من شيء بعد». وإذا سجد قال: «اللهم لك سجدت، وبك آمنت، ولك أسلمت، سجد وجهي للذي خلقه وصوره وشق سمعه وبصره، تبارك الله أحسنُ الخالقين».

ثم يكون من أخر ما يقول بين التشهد والتسليم: «اللهم اغفر لي ما قدمت وما أخرت وما أسررت وما أعلنت وما أسرفت وما أنت أعلم به مني، أنت المقدم وأنت المؤخر لا إله إلا أنت». [متفق عليه، واللفظ لمسلم].

سادساً: تدبر آيات القرآن، وأذكار الصلاة واستحضار معانيها والتفاعل معها. قال تعالى: ﴿وَإِذَا قُرِيَّ الْقُرْآنُ فَاسْتَمِعُواْ لَهُ وَأَنصِتُواْ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴾ [الأعراف: ٢٠٤]. وقال تعالى: ﴿ إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ إِذَا دُكِرَ اللَّهُ وَجَلَتْ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُلِيَتْ عَلَيْ هِمْ آيَاتُهُ زَادَتْهُمْ إِيمَانًا وَعَلَى رَبَّهُمْ يَتُوكَلُونَ ﴾ [الأنفال: ٢]. وقال تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَتُوكَلُونَ ﴾ [الأنفال: ٢]. وقال تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ الوَتُواْ الْعِلْمَ مِن قَبْلِهِ إِذَا يُتْلَى عَلَيْ هِمْ يَخِرُونَ لِإِذَاتُهَانَ سُجُدًا. وَيَقُولُونَ سُبْحَانَ رَبَّنَا إِن كَانَ وَعْدُ رَبِّنَا لَمَعْ عُولاً. وَيَخْرُونَ لِأَذْهَانَ سُبُحُونَ لِأَذْهَانَ مَنْ عَلَيْ هُوْ

(العدد الأول السنة الواحدة والثلاثون الحجيف ) (٧)

وَيَزِيدُهُمْ حُسْبُوعًا ﴾ [الإسراء: ١٠٧ – ١٠٩]. وقال تعالى: ﴿ اللَّهُ نَزَّلَ أَحْسَنَ الْحَدِيثِ كِتَابًا مُتَشَابِهًا مَّثَانِيَ تَقْشَعرُ مِنْهُ جُلُودُ الَّذِينَ يَخْشَوْنَ رَبَّهُمْ ثُمَّ تَلِينُ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَى ذِخْرِ اللَّهِ ﴾ [الزمر: ٣٣].

أما التفاعل مع الآيات فهو أكثر من مجرد معرفة معانيها، ويكون باستحضار أنه يناجي الله عز وجل بتلاوة كلامه، وأن الله سبحانه يسمع منه، ويخاطب بكلامه، ويباهي به ملائكته، فإذا قرأ العبد: ﴿الْحَمْدُ للَه رَبَّ الْعَالَمِينَ ﴾ قال الله عز وجل: حمدني عبدي. فإذا قرأ: ﴿ الرُّحْمنِ الرُّحِيمِ ﴾. قال الله تعالى: أثنى عليَّ عبدي. فإذا قرأ: ﴿ مَالِكِ يَوْمِ الدِّينِ ﴾. قال عليَّ عبدي فإذا قرأ: ﴿ مَالِكِ يَوْمِ الدِّينِ ﴾. قال تعالى: مجدني عبدي. فإذا قرأ: ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ﴾. قال اتعالى: هذا بيني وبين عبدي ولعبدي ما سأل. فإذا قرأ: ﴿ اهدِنَا الصِّرَاطَ المُستَقِيمَ ﴾. قال تعالى: هذا لعبدي، ولعبدي ما سأل.

وإذا قرأ العبد آية رحمة، سأل الله تعالى من رحمته، وإذا قرأ آية عذاب استعاذ بالله من العذاب، فإذا جلس للتشهد جلس خاشعًا يلقي بالتحيات الطيبات لله عز وجل، ثم يصلي على النبي ﷺ، ثم يتخير من الدعاء أعجبه، ثم يُسلم وينصرف من صلاته، مستشعرًا تقصيره في ذلك فيستغفر ربه بعد كل صلاة.

سابعًا: دفع الشواغل التي تحول بين العبد وبين الخشوع واستحضار القلب، فيلقي الدنيا وراء ظهره إذا كبر للصلاة، ولا يصلي بحضرة الطعام، ولا يصلي في ثوب أو على ثوب فيه نقوش وزخارف، ولا يصلي وهو حاقن يدافع الأخب ثين، ولا يصلي وقد غلبه النعاس، ولا يلتفت في صلاته. وبالجملة يُفرِّغ المصلي قلبه ونفسه وبدنه للصلاة ويدفع كل ما يشغله عنها. مراتب المصلي في الخشوع

إذا كان الخشوع هو روح الصلاة وليس

 $(\Lambda)$ 

الوجيهم العدد الأول السنة الواحدة والثلاثون

للعبد من صلاته إلا ما عقل منها، فإن المصلين يتفاوتون في الفضل تفاوتًا عظيمًا، بل إن الرجلين ليكونان في الصلاة الواحدة وفي الصف الواحد، وإن ما بينهما في الفضل كما بين السماء والأرض؛ وذلك أن أحدهما مقبلً بقلبه وجوارحه على الله عز وجل، والآخر سام غافل منصرف بقلبه إلى شواغل الدنيا، أو إلى توافه الأمور.

قــال ابن القــيم: والناس في الصــلاة على مراتب خمس:

أحدها: الظالم لنفسه، المفرط الذي انتـقص من وضوئها ومواقيتها وحدودها وأركانها.

الثاني: من يحافظ على مواقيتها ووضوئها وأركانها الظاهرة، ولكنه ضيع مجاهدة نفسه في الوسوسة فذهب مع الوساوس.

الثالث: من حافظ على أركانها، وجاهد نفسه في دفع الوساوس فهو مشغول بمجاهدة عدوه لئلا يسرق صلاته، فهو في صلاة وجهاد.

الرابع: من قام إلى الصلاة وقد أكمل أركانها، واستغرق قلبه مراعاة حدودها وحقوقها، قد استغرق قلبه شأن الصلاة وعبودية ربه تعالى فيها.

الخامس: من إذا قام إلى الصلاة حافظ على ذلك كله، ووضع قلبه بين يدي ربه، ناظرًا إليه، مراقبًا له كانه يراه، فالأول معاقب، والثاني محاسب، والثالث مكفر عنه، والرابع مثاب، والخامس مقرب من ربه له نصيب ممن جُعلت قرة عينه في الصلاة(1).

## من ثمرات الخشوع (٢)

١- يورث الخوف والخشية من الله عز وجل.
 ٢- دليل على صلاح العبد، ومظهر من مظاهر إيمانه.

٣- يزيل ما في القلب من قسوة وغفلة.

٤- يؤدي إلى الفلاح في الدنيا والآخرة.

وأخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

الهوامش:

(۱) الوابل الصيب (ص۳۱، ۳۲).

(٢) نضرة النعيم (٥/١٨٣٧).

وو تفسير الأيات وو ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا فِي السُّمَاوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ ﴾ أي: ألم تعلم أن الله بعلم ما فى السماوات وما في الأرض، ﴿ وَأَنَّ اللَّهُ قَدْ أَحَاطَ بِكُلِّ شَنَّى عِ عِلْمًا ﴾ [الطلاق: ١٢]، ف ﴿ لا يَخْفِي عَلَيْهِ شَيْءُ فِي الأَرْض ولا في السَّمَاء ﴾ [آل عمر إن: ٥]، ﴿وَعِندَهُ مَفَاتِحُ الْغَسْ لاَ يَعْلَمُ هَا إِلاَّ هُوَ وَيَعْلَمُ مَا فَي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ وَمَا تَسْقُطُ مِنْ وَرَقَةٍ إِلاَّ يَعْلَمُهَا وَلاَ حَبَّةٍ فِي ظُلُمَاتِ الأَرْض وَلاَ رَطْبٍ وَلاَ يَابِس إلاَّ فِي كِتَابٍ مُسْبِينَ ﴾ [الأنعام: ٥٩]، ﴿ مَا يَكُونُ مِن نُجْوَى ثَلاثَة إلا هُوَ رَامِعُهُمْ ﴾ النجوى: هي التحدث سرًا، فما يتناجى ثلاثة إلا كان الله رابعهم، ﴿وَلاَ خَمْسَة إلاً هُوَ ستادستُهُمْ وَلاَ أَدْنَى مِن ذَلِكَ وَلاَ أَكْثَر إِلاَّ هُوَ مَعَهُمُ أَنْنَ مَا كَانُوا ﴾ أي: معهم بعلمه وسمعه وبصره، قد أحاط بهم علمًا، وهو سيحانه محيطً بكل شىء وفوقه، ولىست المعدة هذا معية ذات، فالله على العرش استوى، كما أخبر عن نفسه سبحانه، ولا يخلو مكان من علمه، ولا يجوز اعتقاد أن الله بذاته في كل مكان؛ لأن الله يتعالى عن الحلول في كل مكان، ولئن كنا نحكم على النصارى بالكفر ؛ لقولهم أن الله سيحانه حلّ في عبده عيسى، فكيف بمن يقول: إن الله حلّ في كل مكان١ ومعنى كونه سيحانه معهم

Upload by: altawhedmag.com

العدد الأول السنة الواحدة والثلاثون

الدلقة الثانية

بقلم الدكتور عبد العظيم يدوى

﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللَّهُ يَعْلَمُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ

وَمَا فِي الأَرْضِ مَا يَكُونُ مِن نَّجْوَى ثَلَاثَةِ إِلاَّ

هُوَ رَابِعُهُمْ وَلاَ خَمْسَةٍ إِلاَ هُوَ سَادِسُهُمْ وَلاَ

أَدْنَى مِن ذَلِكَ وَلَا أَكْثَرَ إِلاَّ هُوَ مَعَهُمُ أَنْنَ مَا

كَانُوا ثُمَّ يُنَبِّئُهُم بِمَا عَمَلُوا بَوْمَ الْقَبَامَة إِنَّ

اللَّهَ بِكُلِّ شَبَىْءٍ عَلِيمٌ. أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ نُهُوا

عَنِ النَّجْوَى ثُمَّ يَعُودُونَ لِمَا نُهُوا عَنْهُ

وَيَتُنَاجَوْنَ بِالإِثْمِ وَالْعُدُوَانِ وَمَعْصِيَت

الرُّسُول وَإِذَا جَاءُوَكَ حَيُّوْكَ بِمَا لَمْ بُحَيِّكَ بِهِ

اللَّهُ وَيَقُولُونَ فِي أَنفُسِهِمْ لَوُ لاَ تُعَذُّنُنَا اللَّهُ

بِمَا نَقُولُ حَسْبُهُمْ جَهَنَّمُ بَصْلُوْنَهَا فَعِنَّسَ

الْمَصِيرُ. يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا تَنَاحَنْتُمَّ فَارَ

تَتَنَاجَوْا بِالإِثْمِ وَالْعُدُوَانِ وَمَعْصِيَتِ الرَّسُول

وَتَنَاجَوْا بِالْبِرِّ وَالتَّقْوَى وَاتَّقُوا اللَّهَ الَّذِي

إِلَيْهِ تُحْشَرُونَ. إِنَّمَا النَّجْوَى مِنَ الشَّيْطَان

لِيَحْزُنَ الَّذِينَ آمَنُوا وَلَيْسَ بِضَارِّهِمْ شَيْئًا إِلاَّ

بِإِذْنِ اللَّهِ وَعَلَى اللَّهِ فَلْيَتَوَكُّلُ الْمُؤْمِنُونَ ﴾

[المحادلة: ٧- ١٠].

أينما كانوا: أنه مطلع عليهم، يعلم سرّهم ونجواهم، كما قال تعالى: ﴿ أَلَمْ يَعْلَمُ وا أَنَّ اللَّهُ يَعْلَمُ سِرَّهُمْ وَنَجْوَاهُمْ وَأَنَّ اللَّهَ عَلاَّمُ الْغُيُوبِ ﴾ [التوبة: ٧٨]، ومع علمه سيحانه بعباده فقد وكلَ بهم مالائكةً تسجّل كلّ ما يكون من نحواهم، تسحّل كل ما يكون في هذه الاحتماعات السرية المغلقة، التي لا يحضرها إلا المقربون، كما قال تعالى: ﴿ أَمْ أَبْرَمُوا أَمْرًا فَإِنَّا مُبْرِمُونَ. أَمْ يَحْسَبُونَ أَنَّا لَأ نَسْمَعُ سِرَهُمُ وَنَجْوَاهُم بَلَى وَرُسُلُنَا لَدَيْهِمْ يَكْتُبُونَ ﴾ [الزخرف: ٧٩، ٨٠].

بابالتمسي

ولو لم يكن بعد الموت حساب وجزاء لكان اعتقاد المسلم أنّ الله مطلع عليه وناظرُ إليه، يعلم سرّه ونجواه، زاجرًا له عن فعل ما يكرهه الله، فكيف إذا كان الله مطلعًا على أعماله، ﴿ ثُمُ يُنَبَّ ثُهُم بِمَا عَمِلُوا يَوْمَ الْقِيَامَةِ﴾.

عن صفوان بن محرز قال: بينما أنا أمشي مع ابن عمر رضي اللَّه عنهما آخذُ بيده ؛ إذ عَرَضَ رجلٌ، فقال: كيف سمعت رسول الله ﷺ في النجوى؟ فقال: سمعت رسول الله ﷺ فيضع عليه كَنَفَه ويستره، فيضع عليه كَنَفَه ويستره، فيضع عليه كَنَفَه ويستره، أي رب. حتى إذا قرره بذنوبه، أي رب. حتى إذا قرره بذنوبه، وراى في نفسه أنه هلك، قال: سترتها عليك في الدنيا، وأنا

أغفرها لك اليوم. فيُعطى كتاب حسيناته. وأما الكافرون والمنافقون فيقول الأشهاد هؤلاء الذين كذبوا على ربهم، ألا لعنة الله على الظالمين». [متفق عليه. رواه البخاري (٤/٦٢٢/٢١٢٩). ومسلم

فتخيل نفسك يا عبد الله وقد مثلت أمام ربك، أمام الملك الكبير المتعال، أمام العزيز الجبار القهار، فيقول لك: أتعرف ذنب كذا؟ أتعرف ذنب كذا؟ فما أشدً حياءكا وما أشدً خجلكا وما أكثر عرقك! حين يقررك ربك بذنوبك، وأنت لا بسترك يوم تُبلى السرائر، وأدخلنا الجنة بغير حساب.

﴿ إِنَّ اللَّهَ بِكُلِّ شَنَّى عَلِيمُ ﴾ هذا ختام الآبة، وقد افتتحت ب ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا فِي السُّمَاوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ ﴾، فناسب البدء الختام. ونحن نُشْهدُ الله أننا نؤمن بأن الله على كل شيء قدير، وأن الله قد أحاط بكل شنىء علمًا. ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ نُهُوا عَنِ النَّجْوَى ثُمَّ يَعُودُونَ لِمَا نُهُوا عَنَّهُ ﴾ وهم اليهود، كان الرسول 🕸 قد جعل بينه وبينهم موادعة، فكانوا إذا مــرّ بهم رحلٌ من أصحاب النبي على أقسل بعضهم على بعض يتناجَوْن، حصتى يظن المؤمن أنهم يتناجون بقتله أو بما يكره، فإذا رأى المؤمن ذلك خشييهم فترك طريقه عليهم، فنهاهم

النبي ﷺ فلم ينتهوا، وعادوا إلى النجوى. ﴿وَيَتَنَاجَوْنَ بالإثْم وَالْعُدْوَانِ وَمَحْصِيَتِ الْرُسُولِ ﴾، والمراد بالإثم ما يقعون فيه مما حرّم اللَّه فيما يختص بهم، والعدوان فيما يختص بهم، والعدوان معصية الرسول ﷺ ومخالفته، فكانوا في نجواهم يتواصون فكانوا في نجواهم يتواصون ما يجدونه مكتوبًا عندهم في التوراة والإنجيل عن محمد، حتى لا يؤمن أحدُ به.

وعن عائشة رضي الله عنها قالت: دخل رهط من اليهود على رسول الله فقالوا: السام عليك. قالت عائشة: فَفَهِمْتُها، فقلتُ: عليكم السام واللعنة. قالت: فقال رسولُ الله ﷺ: «مهالًا يا عائشة، إنَّ اللهُ يحبَّ الرفق في الأمر كله». فقلت: يا رسول الله، الله ﷺ: «قد قلت وعليكم».

أويه العدد الأول السنة الواحدة والثلاثون

[متفق عليه. رواه البخاري (١١/٤١/٦٣٥٦)، ومـــسلم (٤/١٧٠٦/٢١٦٤)، والترمذي (٤/١٦٢/٢٨٤٤)].

والستام: الموت. فكانوا-لعنهم الله- بَلْوُون السنت هم، ويحرفون الكلام، فيقولون: السام، مدلاً من: السالم، ﴿ وَيَقُولُونَ فِي أَنفُسِهِمْ لَوْلاَ يُعَذَّبُنَا اللَّهُ بِمَا نَقُولُ ﴾ بعنون: لو كان محمد رسول الله حقًا لعذبهم الله بما قالوا، ولم يعذبهم، فليس برسول الله، وفي حكاية الله تعالى ما كانوا يقولونه في أنفسهم إشارةً إلى ما سبق من أن الله قد أحاط بكل شيء علمًا، وأنه عليم بذات الصدور، كما قال تعالى: ﴿ وَأَسِرُوا قَوْلَكُمْ أَو احْسَهَرُوا به إنَّهُ عَليمُ بذَات الصُّدُور ﴾ [الملك: ١٣]، وقال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا الإنسَانَ وَنَعْلَمُ مَا تُوسَنوسُ به نَفْسُهُ وَنَحْنُ أَقْرَبُ إِلَيْهُ مَنْ حَـــ لْل الْوَرِيدِ ﴾ [ق: ١٦]، ﴿ وَيَقُولُونَ فِي أَنفُسِهِمْ لَوْلاَ يُعَذَّبُنَا اللَّهُ بِمَا نَقُولُ ﴾، فهتك الله أستارهم، وفضح أسرارهم، وأخبر نبيته بحقيقة ما يحتونه به، وما يقولونه في أنفسهم، ثم توعَدهم بقوله: ﴿ حَسْئِهُمْ جَهَنَّمُ يَصْلُوْنَهَا فَـــ تُسَ الْمَصِيرُ ﴾، ﴿ أَلَيْسَ فِي جَهَنَّمَ مَثْوًى لَلْكَافِرِينَ ﴾ [الزمر: ٣٢]، ومعنى ﴿ يَصْلُونَهُا ﴾: أي يدخلونها فتغمرهم وتحيط بهم من كل حانب، كما قال تعالى: ﴿ إِنَّا أَعْتَدْنَا لِلظَّالِمِينَ

نَارًا أَحَاطَ بِهِمْ سُرَادِقً هَا ﴾ [الكهف: ٢٩]، ﴿لَهُم مَّن جَهنَّمَ مِهَادُ وَمِن فَوْقِهِمْ غَوَاش ﴾ [الأعـراف: ٤١]، ﴿لَهُم مَّن قَـوْقِهِمْ ظَلَلُ مَّنَ النَّارِ وَمِن جَحْتِهِمْ ظَلَلُ ﴾ [الزمر: ٢٢]، فَـوْقِهِمْ وَمِن تَحْتِ أَرْجُلِهِمْ وَيَقُولُ ذُوقُوا مَا كُنتُمُ

ولما ذكر الله تعالى مهود وما يتناجون به، نهى عداده المؤمنين عن التناحي بما يتناجى به يهود، فقال تعالى: أَنُهُ اللَّذِينَ آمَنُوا إذا تَنَاجَبْ ثُمْ فَلاَ تَتَنَاجَوْا بِالإِثْم وَالْعُدُوَانِ وَمَعْصِبَتِ الرُّسُولَ وَتَنَاجَوْا بِالْبِرِّ وَالتَّقْوَى ﴾ إن كان لابد من التناجي ف ﴿ تَنَاجَوْا بِالْبِرِّ وَالتَّقْوَى ﴾، والبر اسم جامع لكل طاعة، والتقوى اسم جامع للقيام بالواجيات وترك المحرمات، فأنتم يا معشر المؤمنين، إذا تناجيتم فتواصوا بالبر والتقوى، ﴿ وَتَوَاصَوْا بِالْحَقِّ وتُوَاصَوْا بِالصُّبْرِ ﴾ [العصر: ٣]، و﴿ لاَ تَتَنَاجَ وْا بِالإِثْم وَالْعُدُوَانِ وَمَعْصِينَتِ الرُّسُولِ ﴾، فإن هذا ينافى الإيمان الذي هداكم الله له، ﴿ وَاتَّقَـواْ اللَّهَ الَّذِيَ إِلَيْهِ تُحْشَرُونَ ﴾، فينبئكم بما كنتم تعملون، فاحذروا أن تتركوا فعل ما أمركم بفعله، أو تفعلوا ما نهاكم عن فعله.

﴿ إِنَّمَسا النَّجْسِوَى مِنَ السُّيْطَانِ لِيَحْزُنَ الَّذِينَ آمَنُوا ﴾: إنما النجوى التي يتناجاها

مر العدد الأول السنة الواحدة والثلاثون

يهود من الشيطان، وهو الذي حرضهم عليها، وزينها لهم، ﴿لِيَحْثُنُ الَّذِينَ آمَنُوا ﴾ لخوفهم أن يكونوا يتناحون بقتلهم أو بما يضرهم، ﴿ وَلَيْسَ بِضَارَهِمْ شَنْ ثَا إِلاّ بإذن الله ﴾، كما قال النبي عَنا لابن عباس رضى الله عنهما: «واعلم أن الأمة لو احتمعت على أن ينف عـوك بشبىء لم ينفعوك إلا بشيء قد كتبه الله لك، ولو اجتمعوا على أن يضروك بشىء لم يضروك إلا بشيع قد كتبه الله عليك». [متفق عليه]. قال تعالى: ﴿ فَلاَ تَخْشَوُا النَّاسَ وَاخْشَوْن ﴾ [المائدة: ٤٤]، وقال: ﴿ فَارَ تَخَافُ وهُمْ وَخَافُونِ إِن كُنتُم مُ ـــ ومنين ﴾. حست بعض الصالحين إلى أخ له رسالة يقول فيها: «إذا كان الله معك فمن تخاف؟ وإذا كان عليك فمن ترجو؟». في ﴿ عَلَى اللَّه فَلْيَتَوَكَّلُ الْمُؤْمِنُونَ ﴾ [المحادلة: ١٠]، ﴿ وَمَن يَتَ وَكُلْ عَلَى اللَّهِ فَهُوَ حَسْئُهُ ﴾ [الطلاق: ٣]، ﴿ أَلَبْسَ اللَّهُ بِكَافٍ عَنْدَهُ وَيُخَوَفُونَكَ بِالَّذِينَ مِن دُونِهِ ﴾ [الزمر: ٣٦]، ولما كان التناجي يؤذي المؤمنين، فقد نهى النبي ت عنه إذا آذي مؤمنًا، فقال تَلا: «إذا كنتم ثلاثة فال يتناجى اثنان دون صاحبهما، فإن ذلك يحزنه». [متفق عليه]. وللحديث يقية إن شياء الله

تعالى.

جهاد معاوية رضى الله عنه

أخرج البخاري في «صحيحه» عن عمير بن الأسود العنسي أنه أتى عبادة بن الصامت وهو نازل في ساحة حمص وهو في بناء له ومعه أم حرام. قال عمير: فحدثتنا أم حرام أنها سمعت النبي تنه يقول: «أول جيش من أمتي يغزون البحر قد أوجبوا». قالت أم حرام: قلت: يا رسول الله، أنا فيهم؟ قال: «أنت فيهم». ثم قال النبي «أول جيش من أمتي يغزون مدينة قيصر مغفور لهم». فقلت: أنا فيهم يا رسول الله؟ قال: «لا».

وقد جاء الحديث من رواية أنس بن مالك عند البخاري ومسلم قال: كان رسول الله صلى الله عليه وسلم إذا ذهب إلى قباء يدخل على أم حرام بنت ملحان فتطعمه، وكانت أم حرام تحت عبادة بن الصامت، فدخل عليها رسول الله صلى الله عليه وسلم فنام، ثم استيقظ وهو بضحك. قالت: فقلت: وما يضحكك با رسول الله؟ قال: «ناس من أمتى عرضوا عليَّ غزاة في سبيل الله، يركبون هذا البحر الأخضر ملوحًا على الأسرة». قالت: فقلت: يا رسول الله، ادع الله أن يجعلني منهم، فدعا لها رسول الله صلى الله عليه وسلم، ثم وضع رأسه، ثم استيقظ وهو يضحك، فقلت: وما يضحك يا رسول الله؟ قال: «ناس من أمتى، عرضوا علىُّ غزاة فى سبيل الله». كما قال في الأول. قالت: فقلت: يا رسول الله، ادع الله أن يجعلني منهم، قال: «أنت من الأولين». فركبت البحر في زمان معاوية بن أبي سفيان، فصرعت عن دابتها حين خرجت من البحر، فهلكت.

الوجير العدد الأول السنة الواحدة والثلاثون

(17)

# التعريف براوية الحديث

هي: أم حرام بنت ملحان، وكانت زوجة لعبادة بن الصامت رضي الله عنهما، وقد سافرت معه لغزو «قبرس»<sup>(۱)</sup> تحت إمرة معاوية بن أبي سفيان في خلافة عثمان رضي الله عنه سنة ٢٨، وكانت أم حرام مع فاختة بنت قرظة زوجة معاوية بن أبي سفيان.

قال النووي: اتفق العلماء على أن أم حرام كانت محرمًا للنبي ﷺ، واختلفوا في كيفية ذلك، فقال ابن عبد البر وغيره: كانت إحدى خالاته من الرضاعة. وقال آخرون: بل كانت خالة لأبيه أو لجده؛ لأن عبدالمطلب كانت أمه من بنى النجار.

قال القاضي عياض: قال ابن وهب: وأم حرام هذه إحدى خالات النبي ﷺ من الرضاعة، فلهذا كان يدخل عندها وينام في حجرها. وقال غيره: بل كانت خالة لابيه أو لجده؛ لأن أم عبدالمطلب من بني النجار. وفيه جواز مثل هذا من ذوي المحارم، وأنه لا يجوز مثله إلا لذوي المحارم، والنبي ﷺ وإن كان معصومًا فإنه يقتدى به في مثل هذا من أفعاله.

إلقاء الضوء على بعض جوانب الحديث

في هذا الحديث منقبة لمعاوية بن أبي سفيان رضي الله عنه؛ لأنه أول من غزا البحر، وكان ذلك سنة ٢٨ في خلافة عثمان رضي الله عنه، ومنقبة لولده يزيد؛ لأنه أول من غزا مدينة قيصر، والمقصود بالمدينة القسطنطينية، ولا يجوز أن نقول أن المقصود المدينة التي كان بها قيصر

# معاوية بن أبى سفيان رضى الله عنه أول من غزا البحر في عام ٢٨ هجرية في خلافة عثمان رضى الله عنه معاوية بن أبى سفيان رضى الله عنه أول من غزا البحر في عام ٢٨ هجرية في خلافة عثمان رضى الله عنه

عند قول النبي ﷺ ذلك وهي حمص، وكانت دار مملكته إذ ذاك؛ فذلك مندفع بأن حديث أم حرام بنت ملحان كانت فيمن غزا البحر وماتت بعد خروجها من البحر، وهذه الغزوة-غزوة مدينة قيصر- بعدها. أما حمص فقد فتحت قبلها، وفي تلك الغزوة مات أبو أيوب الأنصاري، فاوصى أن يُدفن عند باب القسطنطينية.

وفي حديث أم حرام هذا جواز إذن ذوات المحارم لمحارمهن وإن لم يحضر الزوج، وفيه إباحة أكل ما قدمته المرأة لضيفها في بيتها من مالها ومال زوجها؛ لأن الأغلب أن ما في البيت من الطعام للزوج إذا علم أنه ممن لا يكره أن يؤكل ما في بيته، وفيه جواز مثل هذا للوكيل المتصرف للرجل إذا علم من صاحب المال الإذن والسرور بذلك، ومعلوم سرور زوج أم حرام بذلك وغيرة من المسلمين ومحبتهم لدخول النبي علي بيوتهم وأكله طعامهم.

وضحكه ﷺ كان إعجابًا بهم وفرحًا لما رأى لهم من المنزلة الرفيعة، وَلما بشر به من أمر أمته وغـزوهم البـحـر وسـروره بما

يفتح الله عليهم في الدنيا وما يدخله عليهم من الأجر في الآخرة، وأن أمته تبقى بعده متماسكة قائمة باعمال الإسلام، قائمة بالجهاد حتى في البحر.

فتح قبرس قال الحميري: قبرس جزيرة على البحر الشامي كبيرة القطر، وبها قرى



ومزارع وجبال وأشجار وزروع ومواش، وبها ثلاث مدن.

قال ابن الأثير في «الكامل»: في سنة ثمان وعشرين كان فتح قبرس على بد معاوية، غزاها معاوية ومعه جماعة من الصحابة منهم أبو ذر وعبادة بن الصامت وزوجته أم حرام وأبو الدرداء وشداد بن أوس. وكان معاوية قد لج- أي: ألح وأكثر الإلحاح- على عمر في غزو البحر وقرب الروم من قرى حمص، وقال: إن قرية من حمص ليسمع نباح كلابهم وصياح دجاجهم، فكتب عمر إلى عمرو بن العاص: صف لى البحر وراكبه، فكتب إليه عمرو بن العاص: إنى رأيت خلقًا كبيرًا بركيه خلق صغير ليس إلا السماء والماء، إن ركد خرق القلوب، وإن تحرك أزاغ العقول، بزاد فيه اليقين قلة، والشك كثرة، هم فيه كدود على عود، إن مال غرق، وإن نجا برق، فلما قرأه كتب إلى معاوية: والذي بعث محمدًا 🎏 بالحق لا أحمل فيه مسلمًا أبدًا.

وقد بلغني أن بحر الشام يشرف على أطول شيء في الأرض فيستأذن الله في كل يوم وليلة في أن يغرق الأرض، على هذا. وبالله لمسلم أحب إليً مما حوت إلي، فقد علمت ما لقي العلاء مني.

(العدد الأول السنة الواحدة والثلاثون أرويهم) (١٣)

فلما كان زمن عثمان كتب إليه معاوية يستاذنه في غزو البحر مرارًا، فأجابه عثمان بأخره إلى ذلك، وقال له: لا تنتخب الناس ولا تقرع بينهم، خيَّرهم، فمن اختار الغزو طائعًا فاحمله وأعنه، ففعل وسار المسلمون من الشام إلى قبرس، وسار إليها عبدالله بن سعد من مصر، فاجتمعوا عليها فصالحهم أهلها على جزية سبعة آلاف دينار كل سنة.

ولما فتحت قبرس وأخذ الناس منها السبي يقتسمونه، بكى أبو الدرداء، فقيل له: أتبكي في يوم أعز الله فيه الإسلام وأهله وأذل الكفر وأهله؟ فقال: ما أهون الخلق على الله تعالى إذا تركوا أمره، بينما هي أمة قاهرة ظاهرة لهم الملك، إذ تركوا أمر الله فصاروا إلى ما ترى وسلط الله عليهم السباء<sup>(٢)</sup>، وإذا سلط السباء على قوم فليس له فيهم حاحة.

# فتحالقسطنطينية

قال ابن كثير: سنة تسع وأربعين وفيها غزا يزيد بن معاوية بلاد الروم، حتى بلغ قسطنطينية ومعه جماعات من سادات الصحابة منهم ابن عمر وابن عباس وابن الزبير وأبو أيوب الأنصاري، فكان هذا الجيش أول من غزا القسطنطينية وما وصلوا إليها حتى بلغوا الجهد، وفيها توفي أبو أيوب خالد بن يزيد الأنصاري.

وقبرس والقسطنطينية هما المعنيان في حديث أم حرام: قبرس أول جيش من المسلمين يغزو في البحر والقسطنطينية غزو مدينة قيصر.

في هذا الحديث جواز ركوب البحر المالح للغزو، وإن كان عمر كان يمنع منه ثم أذن فيه عثمان.

قال أبو بكر بن العربي: ثم منع منه عمر بن عبدالعزيز، ثم أذن فيه من بعده، واستقر الأمر عليه، أي على الإذن في ركوبه.

ونقل عن عمر أنه إنما منع ركوبه لغير الحج والعمرة ونحو ذلك. ونقل ابن عبدالبر أنه يحرم ركوبه عند ارتجاجه اتفاقًا، وكره

(12)

الناس فى ركوب البحر تخلف أحوالهم فرب راكب يسهل

من بات فوق بيت ليس له إجّار فوقع

من ركب البحر بعد ما يرتج

مالك ركوب النساء مطلقًا البحر لما يخشى من اطلاعهن على عورات الرجال فيه؛ إذ يتعسر الاحتراز من ذلك، وخص أصحابه ذلك بالسفن الصغار، وأما الكبار التي يمكنهن فيها الاستتار بأماكن تخصهن فلا حرج في ذلك.

وقد اختلف السلف في جواز ركوب البحر، ففي حديث زهير بن عبدالله مرفوعًا: «من ركب البحر إذا ارتج فقد برئت منه الذمة». وفي رواية: «فلا يلومن إلا نفسه». وفيه تقييد المنع بالارتجاج ومفهومه الجواز عند عدمه، وهو المشهور من أقوال العلماء، فإذا غلبت السلامة فالبر والبحر سواء، ومنهم من فرق بين الرجل والمرأة، وهو عن مالك، فمنعه للمرأة مطلقًا، وحديث أم حرام حجة للجمهور.

ومعاوية أول من ركب البحر للغزاة، وذلك في خلافة عثمان، رضي الله عنهم جميعًا.

وقال مطر الوراق التابعي المشهور: لا بأس به- أي ركوب البحر- وما ذكره الله في القرآن إلا بحق، ثم تلا: ﴿ وَتَرَى الْفُلْكَ مَوَاخِرَ فِيهِ وَلِتَبْتَغُواْ مِن فَضْلِهِ ﴾ [النحل: ١٤].

قال القرطبي عند قوله: ﴿ الْفُلْكَ تَجْرِي فِي الْبَحْرِ ﴾: هذه الآية وما كان مثلها دليل على جواز ركوب البحر مطلقًا لتجارة كان أو عبادة كالحج والجهاد، ومن السنة حديث أبي هريرة قال: جاء رجل إلى رسول الله ﷺ فقال: يا

عليه ذلك ولايشق، وأخريشق عليه ويضعف به !! فمات فقد برئت منه الذمية إ

فقد برئت منه الذمية (

رسول الله، إنا نركب البحر ونحمل معنا القليل من الماء... الحديث.

وحديث أنس بن مالك في قصة أم حرام أخرجها الأئمة مالك وغيره. ففيه دليل واضح على ركوب البحر في الجهاد للرجال والنساء، وإذا جاز ركوبه للجهاد فركوبه للحج المفترض أولى وأوجب.

وروي عن عـمر بن الخطاب وعـمر بن عبدالعزيز رضي الله عنهما المنع من ركوبه، والقرآن والسنة يردان هذا القول، ولو كان ركوبه يكره أو لا يجوز لنهى عنه النبي ت الذين قالوا: إنا نركب البحر. وهذه الآية وما كان مثلها نص في الغرض وإليها المفزع. وقد تؤول ما روي عن العـمرين من ذلك بأنه في طلب الدنيا والاستكثار منها، وأما في أداء في طلب الدنيا والاستكثار منها، وأما في أداء جهة المعنى أن الله تعالى ضرب البحر وسط الأرض وجعل الخلق في العـدوتين. وقسم المنافع بين الجهتين، فلا يوصل إلى جبلها إلا المنافع بين الجهتين، فلا يوصل إلى جبلها إلا بشق البحر لها، فسهل الله سبيله بالفلك.

قال ابن العربي: قال أبو عمر: وقد كان مالك يكره للمرأة الركوب للحج في البحر وهو للجهاد لذلك أكره. والقرآن والسنة يردان قوله إلا أن بعض أصحابنا من أهل البصرة قال: إنما كره ذلك مالك لأن السفن بالحجاز صغار،

وأن النساء لا يقدرن على الاستتار عند الخلاء فيها لضيقها وتزاحم الناس فيها، وكان الطريق من المدينة إلى مكة على البر ممكنا، فلذلك كره مالك ذلك، وأما السفن الكبار نحو سفن أهل البصرة<sup>(٣)</sup>، فليس بذلك بأس. قال: والأصل أن الحج على كل من استطاع إليه سبيلاً من الأحرار البالغين نساءً كانوا أو رجالاً إذا كان الأغلب من الطريق الأمن، ولم يخص بحرًا ولا برًا.

قلت- أى القرطبي-: فدل الكتاب والسنة والمعنى على إباحة ركوبه للمعنيين جميعًا: العيادة والتحارة، فهي الحجة وفيها الأسوة، إلا أن الناس في ركوب الدحر بختلف أحوالهم، فرب راكب يسبهل عليه ذلك ولا يشبق، وآخر دشق عليه ويضعف به، كالمائد المفرط الميد، ومن لم يقدر معه على أداء فرض الصلاة ونصوها من الفرائض، فالأول ذلك له حائن، والثاني بحرم عليه ويمنع منه، ولا خلاف بين أهل العلم، وهي: أن المحر إذا ارتج لم محز ركوبه لأحد بوجه من الوحوه، في حان ارتجاجه ولافي الزمن الذي الأغلب فيه عدم السلامة، وإنما يجوز عندهم ركوبه في زمن تكون السلامة فيه الأغلب، فإن الذين بركبونه حال السلامة وينجون لا حاصر لهم، والذين يهلكون فيه محصورون.

قوله تعالى: ﴿ بِمَا يَنفَعُ النَّاسَ ﴾ أي بالذي ينفعهم من التجارات وسائر المآرب التي تصلح بها أحوالهم وبركوب البحر تكتسب الأرباح وينتفع من يحمل إليه المتاع أيضًا، وقد قال بعض من طعن في الدين: إن اللَّه تعالى يقول في كتابكم: ﴿ مَّا فَرَطْنًا فِي الكِتَابِ مِن شَيْءٍ ﴾ فأين ذكر التوابل المصلحة للطعام من الملح والفلفل وغير ذلك؟ فقيل له في قوله: ﴿ بِمَا يَنفَعُ النَّاسَ ﴾. اهـ. «تفسير القرطبي»

# خروج النساءفي الغزو

أخرج مسلم عن أنس أن أم سليم اتخذت

(10)

العدد الأول السنة الواحدة والثلاثون ألوجيه

يوم حذين خنجرًا فكان معها، فرآها أبو طلحة، فقال: يا رسول الله، هذه أم سليم معها خنجر، فقال لها رسول الله ﷺ: «ما هذا الخنجر؟» قالت: اتخذته إن دنا مني أحد من المسركين بقرت به بطنه، فجعل النبي ﷺ يضحك. قالت: يا رسول الله، أقْتُلُ من بَعْدَنَا من الطلقاء انهزموا بك، فقال رسول الله ﷺ: «يا أم سليم، إن الله قد كغي وأحسن».

فلقد ظنت أم سليم أن المنهزمين يستحقون القــتل على ذلك، أو أنهم لم يؤمنوا، وإنما أظهروا الإسلام، فقال لها رسول الله ﷺ: «إن اللَّه قد كفى وأحسن» أي: كفانا مؤونة العدو وأغنانا عمن فر وأحسن في التمكين من العدو والظفر به.

وأخرج مسلم عن أنس قال: كان رسول الله يحذو بأم سليم ونسوة من الأنصار معه إذا غزا فيسقين الماء ويداوين الجرحى. ويقول أنس: ولقد رأيت عائشة بنت أبي بكر وأم سليم وإنهما لمشمرتان أرى خدم سوقهما ينقلان القرب على متونهما ثم يغرغانه في أفواههم ثم يرجعان فيمائنها ثم يجيئان يفرغانه في أفواه القوم.

وأخرج مسلم عن أم عطية الأنصارية قالت: غزوت مع رسول الله ﷺ سبع غزوات أخلفهم في رحالهم فأصنع لهم الطعام وأداوي الجرحي وأقوم على المرضي.

# أحاديث ضعيفة في ركوب البحر (1-

وعند أبي داود حديث ضعيف: «لا يركب البحر إلا حاج أو معتمر أو غاز في سبيل الله، فإن تحت البحر نارًا وتحت النار بحرًا». قال المنذري: فيه اضطراب. وقال أبو داود: رواته مجهولون. وقال البخاري: لا يصح.

وعند ابن ماجه حديث ضعيف: «غزوة في البحر مثل عشر غزوات في البر، والذي يسدر في البحر كالمتشحط في دمه في سبيل الله سبحانه». قال البوصيري: هذا إسناد ضعيف.

وعند ابن ماجه حديث ضعيف آخر: «شهيد البحر مثل شهيدي البر، والمائد في البحر كالمتشحط في دمه في البر وما بين الموجتين كقاطع الدنيا في طاعة الله، وإن الله عـز وجل وكل ملك الموت بقـبض الأرواح إلا شهيد البحر فإنه يتولى قبض أرواحهم ويغفر لشهيد البر الذنوب كلها إلا الدين ولشه يد البحر الذنوب والدين». قـال البوصيري: ضعيف الإسناد، وضعفه أحمد وابن معين ودحيم وأبو حاتم والبخاري والنسائي وغيرهم.

وفي مسند أحمد عن بعض أصحاب محمد مرفوعًا: من بات فوق بيت ليس له إجًار فوقع فمات فقد برئت منه الذمة، ومن ركب البحر عند ارتجاجه فمات فقد برئت منه الذمة. [صححه الألباني في «الصحيحة» (٨٢٨)].

ورواية: من بات فوق إجًار أو فوق بيت ليس حوله شيء يرد رجله فقد برئت منه الذمة، ومن ركب البحر بعدما يرتج فقد برئت منه الذمة.

وهذا الحديث في مسند أحمد لم يذكر فيه اسم الصحابي، وقد روى ابن ماجه الجزء الأول منه عن علي بن شيبان قال: قال رسول الله ﷺ: من بات على ظهر بيت ليس له حجار فقد برئت منه الذمة. وقال الألباني: صحيح.

وفيه التحذير من إلقاء النفس في التهلكة، قال تعالى: ﴿وَلاَ تَقْتُلُواْ أَنفُسَكُمْ إِنَّ اللَّهُ كَانَ بِكُمْ رَحِيمًا ﴾ [النساء: ٢٩]، وقال: ﴿وَلاَ تُلقُواْ بِأَيْدِيكُمْ إِلَى التَّهْلُكَةِ وَأَحْسِنُواْ إِنَّ اللَّهُ يُحِبُّ الْمُحْسِنِينَ ﴾ [البقرة: ١٩٥].

#### الهوامش

(١) هكذا كان يكتبها علماء المسلمين قديماً بالسين، وإن كان اليوم يكتبونها بالصاد، وهي كلمة رومية؛ تعني في لغة العرب: النحاس الجي

(٢) السباء: السنبي، وهو الأسر.

(٣) سفن اليوم أكثر أمانًا وأكبر حجمًا.

(٤) الإجار هو السور المضروب فوق البيت.

(17) ( العدد الأول السنة الواحدة والثلاثون

الحمد لله وحده، والصلاة والسالام على من لا نبى بعده ... وبعد: تحت عنوان «جنود من عسس»، نشرت جريدة الجمهورية بعددها الصادر ٢٠٠١/١١/٨ مقالاً جاء فيه: أن معاوية رضى الله عنه نموذج للحاكم الذى لم يلترم بالشرف والأخلاق، وأن الإسلام لم يستقر في عقله ولا وجدانه، وأنه اتسم إلى جانب الدهاء بالعنف في الخصومة!! إلى غير ذلك من افتراءات وسخافات على صحابي من صحابة رسول الله ﷺ. يقلم: أسامة سلدمان

ونظرًا لخطورة هذه القضية- سب صحابة رسول الله ﷺ- من دعاة حركة التنوير ورواد العلمانية الضالة، أردت توضيح حكم سب الصحابة، ومنزلتهم، فضلاً عن إزالة الشبهات عن أحد كتبة الوحي الذين شهد لهم الصحابة بالفقه والعلم.

# منزلة الصحابة رضوان الله عليهم أجمعين

- لقد وصف الله سبحانه أصحاب النبي بانهم أشداء على الكفار رحماء بينهم، تراهم ركعًا سجدًا يبتغون فضلاً من الله ورضوانًا... وهذا الوصف لجميع الصحابة عند جمهور العلماء، وذكر ذلك ابن الجوزي في «زاد المسير»، ويروي أن مالكًا رحمه اللَّه ذكر عنده رجل ينتقص من قدر الصحابة، فقرا هذه الآية ثم قال: من أصبح وفي قلبه غيظ على أصحاب محمد تلك فقد أصابته الآية؛ (ليُغيظ بهمُ الْكَفَّارَة).

- قـال حل شـانه: ﴿لَقَـدٌ رَضِيَ اللَّهُ عَن الْمُؤْمِنِينَ إِذْ يُبَايعُونَكَ تَحْتَ الشَّجَرَةِ فَعَلَمَ مَا في قُلُوبِهمْ فَانزَلَ السُّكِينَة عَلَيْ هِمْ وَأَثَابَهُمْ فَتَحَا قُرِيبًا ﴾. وقال سبحانه: ﴿وَالسَّابِقُونَ الأَوَلُونَ مِنَ الْمُهَاجِرِينَ وَالأَنصار وَالَّذِينَ اتَبَعُوهم بإحْسَان رُضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ وَأَعَدُ لَهُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي تَحْتَها الأَنْهَارُ حَالِدِينَ فِيهَا أَبَدًا ذَلِكَ الْفَوْرُ الْعَظِيمُ ﴾ [التوبة: ١٠٠].

يقول الحافظ ابن كثير: «قد رضي الله عن السابقين الأولين من المهاجرين والأنصار والذين اتبعوهم بإحسان، فيا ويل من أبغضهم أو سبهم».

لقد نهى النبي ﷺ عن سب الصحابة، بل توعد من فعل ذلك باللعن من الله والملائكة والناس أجـمـعين، فـقـال ﷺ: «لا تسـبـوا أصحابي، فإن أحدكم لو أنفق مثل أحد ذهبًا

(1)

العدد الأول السنة الواحدة والثلاثون أوجهم

ما بلغ مد أحدهم ولا نصيفه». رواه البخاري. وقال ﷺ: «من سب أصحابي فعليه لعنة الله والملائكة والناس أجمعين». أخرجه أبو نعيم، وحسنه الألباني.

- قال ابن مسعود رضي الله عنه: «إن الله نظر في قلوب العباد، فوجد قلب محمد ﷺ خير القلوب، فاصطفاه لنفسه فابتعثه برسالته، ثم نظر في قلوب العباد بعد قلب محمد ﷺ فوجد قلوب أصحابه خير قلوب العباد، فجعلهم وزراء نبيه، يقاتلون على دينه، فما رآه المسلمون حسنًا، فهو عند الله

> حسن، وما رأوه سيئًا فهو عند الله سيع».

وقال ابن عمر رضي الله عنهما: «من كان مستئًا فليستن بمن قد مات، أولئك أصحاب محمد ت كانوا خير هذه الأمة أبرها قلوبًا، وأعمقها علمًا، وأقلها تكلفًا، قومُ اختارهم الله

وسب صححابة الرسول ﷺ هو دأب الرافضة ومن على شاكلتهم. قال الحافظ ابن حجر في «الإصابة»: اتفق أهل السنة على أن جميع الصحابة عدول، ولم يخالف في ذلك إلا شذوذ من المبتدعة.

ولقد كان الإمام أحمد رحمه الله يرى أنه من سب الصحابة فإنه يضرب ضربًا نكالاً. وقال إسحاق بن راهويه: «من شتم أصحاب النبي ﷺ يعاقب ويحبس، ولقد جيء برجل سب معاوية لعمر بن عبدالعزيز رحمه الله فضربه أسواطًا.

ولقد خصص الإمام أحمد بن حنيل رحمه

الله في مسنده مسنداً خاصًا بمعاوية رضي الله عنه، وأخرج له أصحاب الكتب الستة ستين حديثًا، واتفق البخاري ومسلم على أربعة أحاديث، وانفرد البخاري بأربعة ومسلم بخمسة عن معاوية رضي الله عنه، فضلاً عن أن الإمام البخاري قد بوّب له في كتاب المناقب في صحيحه.

أما عن أقوال العلماء في حقَّة رضي الله عنه فنسوق منها:

 ١- قال ابن عساكر: خال المؤمنين، وكاتب وحى رب العالمن.

> سبُّ صحابة رسول الله ﷺ هو دأب الرافضة ومن على شاكلتهم !!

٢- قال عنه الذهبي: «أمير المؤمنين، ملك الإسلام».

٣- قبال عنه ابن خلدون: «وقد كبان ينبغي أن آلحق دولة معاوية وأخباره بدولة الخلفياء وأخبارهم، فهو تاليهم في الفضل والعدالة والصحبة».

العز شبارح الطحباوية: «أول ملوك المسلمين معاوية، وهو خير ملوك المسلمين».

أضف إلى ذلك أن النبي ﷺ قــال: «أول جيش يغزو مدينة هرقل مغفور له». رواه البخاري ومعلوم أن معاوية رضي الله عنه هو الذي قاد هذا الجيش سنة ٥١هـ.

هذا قليل من كثير... فهل يحق لأحد بعد ذلك في زمن الغـربة والمحن أن يتطاول على ذلك الصحابي الجليل في جريدة رسمية دون أن يقال له قف عند حدك، ولكن ماذا نقول في زمن وُسد فيه الأمر إلى غير أهله، ووكل العلم إلى الأصاغر، ونطق به الرويبضة؟!

والله من وراء القصد.

فحجب العدد الأول السنة الواحدة والثلاثون



الحمد لله الذي لم يتخذ ولدا، ولم يكن له شريك فى الملك، ولم يكن له ولى من الذل، والصلاة والسلام على رسول الله الذي بلغ ما أنزل إليه من ربه، وعلى آله وصحيه...أما يعد:

فإن المتمعن في مجموع العالم اليوم بقضه وقضيضه، والذي يلقي بثاقب نظره صوب القلك الماخرة وسط زوابع يموج بعضها في بعض ونوازل تتلاطم كموج من فوقه موج من فوقه سحاب ليوقن من خلال سبره للأحداث العامة والمدلهمات المتكاثرة على كافة مناحي الحياة بلا استثناء، أن الذين يفهمون أن مبدأ ما من المبادئ أو حركة ما من الحركات، أو دعوة ما من الدعوات المنبعثة هذا وهذاك يمكن أن تكبح جماح المظالم بشتى صورها مهما تبهرجت وتزينت للناس، وأن تسد ثلمة المجتمعات الشارخة دون أن يكون ذلك كله من خلال الإسلام وروح الإسلام وشريعة الإسلام، من يفهم خلاف ذلك فهو شاذ برمته، إما أنه مريض خراص أو عرق يفهم خلاف ذلك ملى مثله ولا يوثق به.

وقد أظلنا عام جديد، وأمتنا في حال يرثى لها، قد أحاطت بها الفتن، وعمّ البلاء والشقاء، وازداد المسلمون من الله بعدًا، واتبعوا خطوات الشيطان، فأمرهم بالفحشاء والمنكر، وتمرد الكثير منهم على الشريعة، وأعرضوا عن الكتاب والسنة، فحق علينا قول ربنا: ﴿إِنَّا لَذَائِقُونَ ﴾، أذاقنا الله لباس الجوع، ولباس الخوف بما كسبت أيدينا واقترفت جوارحنا.

وقد شرع الله لنا أن نقابل ابتلاءه بالسراء بقوله عن سليمان عليه السلام: ﴿هذا مِن فَصَلَّ رَبِّي لِيَبْلُوَنِي أَأَشْنُكُرُ أَمَّ أَكْفُرُ ﴾ [النحل: ٤٠]، وكذلك أن يكون موقفنا في الضراء مغايرًا لما ذكره الله على وجه الذم بقوله: ﴿وَمِنَ النَّاسِ مَن يَعْبُدُ اللَّهُ عَلَى حَرْف فَإِنْ أَصَابَهُ حَيْرٌ اطْمَأَنَ بِهِ وَإِنْ أَصَابَتُهُ فَتْتَهُ انقَلَبَ علَى وَجْهِهِ حَسَرَ الدُّنْيَا وَالآخَرَةَ ذَلِكَ هُوَ الْخُسْرَانُ الْمُعِيْ ﴾ [الحج: ١١]. وقوله سبحانه: ﴿وَمِنَ النَّاسِ مَن يَعُولُ آمَنًا بِاللَّهِ فَإِذَا أُوذِيَ فِي اللَّهِ جَعَلَ فِتْنَةً النَّاسِ حَعْدَابِ اللَّهِ ﴾ [العنكبوت: ١٠].

💷 ان يرضوا عنك حتى تتبع ملتهم ! ( 📭

إن غير المسلمين لن يرضوا عن أمة الإسلام إلا أن تترك دينها وتبتعد عن شريعتها، أوْ لاَ أقلَّ من أن تتراجع أو تقدم تنازلات قد لا تبقي من الإسلام إلا اسمه، وهذا أمر ينبغي أن لا يختلف عليه اثنان!!

وقد نبانا الله من أخبار المنافقين، وحذرنا من صنائعهم التي منها ما نكره في قوله تعالى: ﴿ أَوَلَا يَرَوْنَ أَنَّهُمْ يُفْتَنُونَ فِي كُلَّ عَام مُرَّةُ أَوْ مَرَّتَيْنِ ثُمُ لاَ يَتُوبُونَ وَلَا هُمْ يَنَّكُرُونَ ﴾ [ التوبة: ١٢٦ ]. وإذا كان القرآن الكريم قد أخبر عن المنافقين أنهم يفتنون في كل

العدد الأول السنة الواحدة والثلاثون أأوجيك

عام مرة أو مرتين، وأن ذلك يكفي للتوبة والتذكر، فإنه يحذرنا من مغبة ما وقعوا فيه.

والفتن التي أحاطت بنا في عامنا الماضي كثيرة ومتنوعة، سواء على المستوى الخاص في مجتمعنا، أو المستوى العام في أمتنا الإسلامية.

وفي هذه المرة نستطيع القول: إن ما نعيشه في مجتمعاتنا المحلية هو نتاج طبيعي وامتداد لما تعيشه الأمة من توابع لزلزال ١١ سبتمبر ٢٠٠١ بعد تفجير العداء الكامل ضد العرب والمسلمين، ووجدنا انفسنا فجاة في قفص الاتهام وحدنا! إرهابيين في نظر رئيس أمريكا وحاشيته، اكثر من الإرهاب الذي يمارسه هو نفسه تحت شعور بغطرسة القوة، يريد أن يهوي بالعالم الإسلامي إلى محاور الشر، ومساعد لها، وصامت عليها، والجميع عنده في بوتقة واحدة!!

ومعور الشر الحقيقي يقف وراء السفاح الدموي شارون يحاول أن يبيد الأخضر واليابس في فلسطين.. عشرات بل مئات القتلى يتم إبادتهم يوميًا بالأسلحة الأمريكية والعالم كله يترقب في صمت العاجز، حتى عن بعض كلمات الادانة!!

# المؤامرة على الأمة الإسلامية !!

التجهيزات تتم.. والمؤامرات تحاك، والهدف واحد، والغاية واحدة، إنها الحرب الصليبية على الإسلام والمسلمين!! اليوم في أفغانستان، ثم باكستان، ثم العراق، ثم اليمن... والدائرة تدور، وايدي اليهود القذرة تمتد إلى الهند وتركيا بدعم من رأس المثلث في محور الشر الحقيقي !! وتصل المؤامرات إلى الهند، ويحرق الهندوس عشرات المسلمين أحياء، ويعود من جديد الصراع على المسجد البابري!!

وما يحدث في الداخل من فقر مدقع، وكوارث ونكبات، واقتصاد منهار، كل ذلك مرجعه عدم القناعة، والبعد عن الله!!

إننا لن ننصر إسلامنا من خلال الشبعارات والهتافات أو المظاهرات والاضطرابات!! وإنما ننصره إذا أخذنا بأسباب النصر، ولا يمكننا أن ناخذ هذه الأسباب إلا بعد دراسة واعية وإدراك كامل لما يراد بنا ومنا ولنا!!

إن الحملة المسمومة التي يتعرض لها المسلمون في العالم أجمع، وحرب الإبادة، والسهام المسمومة التي توجه لهم في كل مكان، وما يحدث لإخواننا في فلسطين يستوجب منا أن نراجع أنفسنا مراجعة متانية، ونحن على أبواب قمة عربية نقول لقادتها: إن الأمة تنتظر منكم الكثير، وكفانا هوانًا.

لقد أن الأوان ونَحن نستقبلُ العام الجديد أن نراجع أنفسنا، وأن نتدبر سيرة نبينا صلى الله عليه وسلم، وأن ننتفع بدروس الهجرة المباركة، ونعود إلى الله، القائل: ﴿ أَلَمْ يَأْنِ لِلَّذِينَ آمَنُوا أَن تَخْشَعَ قُلُوبُهُمْ لِذِكْرِ اللَّهِ وَمَا نَزَلَ مِنَ الْحَقِّ وَلاَ يَكُونُوا كَالَذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ مِن قَبْلُ فَطَالَ عَلَيْهِمُ الأَمَدُ فَقَسَتْ قُلُوبُهُمْ وَكَثِيرُ مَنْهُمْ فَاسِقُونَ ﴾ [ الحديد: ١٦ ].

لقد أن الأوان لكي نقف وقفة جادة صادقة مع أنفسنا لنتساعل: أين الطريق، بل أين المفر، وماذا نحن فاعلون؟!

وصلى اللهم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه وسلم.

أوجام العدد الأول السنة الواحدة والثلاثون

حوار التوحيد مع: الدكتور: على بن محمد بن ناصر الفقيهي استاذ ورئيس قشم العقيدة في الجامعة الإسلامية بالدينية الثورة والستشارف مجمع اللك فهد لطباعة الصحص الشريف O ظاهرة الغلوظهرت منذعهد الرسول على !! • كل من تجاوز سنة الله ورسوله، وقع في المغالاة، ولا سبيل لعلاجه إلا بمجالسة l'elalel O لا سبيل للتخلص من ظاهرة الفلو إلا بالعلم والجلوس عند العلماء والتفقه عليهم!! 0 ينبغى أن يسلك الدعاة المسلك الصحيح السليم، وبعد هذا تقوم الدولة على إيمان صحيح سليم ! ! ן שרור: جمال سعد حاتم عدد الأول السنة الواحدة والثلاثون

برزت على السطح في الآونة الأخيرة ظاهرة الغلو .. أوما يسمونه برزت على السطح هي ، مركب على المركب الم مركب المركب المركم المركب المركم المركب المركب المركب المركب المركب المركب المرك وأكدوا أنه لا سبيل للحد من هذه الظاهرة، إلا بالعلم ؛ لأن هؤلاء الذين اتجهوا إلى ذلك الغلو لم يجلسوا عند العلماء، ولم يتفقهوا على أيديهم، بل تجاوزا الحد، إما بسبب جهلهم أو بسبب عنادهم، فكان لقاؤنا هذا لبيان ما للعقيدة في حياة المسلم من أثربالغ يكمن في إصلاح القلوب والجوارح حتى تنقاد إلى حكم الله وما يتبع ذلك من علم وعمل، إضافة إلى التحذير من التشكيك في علماء الأمة ورموزها.

التوحيد: برزت على السطح بعض الأخطاء التي تتعارض مع معتقد أهل السنة والجماعة، نرجو من فضيلتكم بيان هذه الأخطاء وحاجة الأمة إلى المعتقد الصحيح في ظل الأخطار الكثيرة التي تحيط بالعالم الإسلامي؟

#### من أراد النجاة فليتمسك بالكتاب والسنة

د. الفقيهى: إن هذه الأخطاء التي تحيط بالعالم الإسلامي قد أشار إليها الرسول ﷺ في حديثه الصحيح: «إن هذه الأمة ستفترق على اثنتين وسبعين فرقة كلها في النار إلا واحدة، وهي الجماعة»، ثم بين أن كل الفرق هالكة إلا واحدة، ولما سئل عنها عرفها ﷺ، فقال: «إلا واحدة وهي الجماعة»، فالفرقة الناجية هي التي تسلك مسلك الرسول ﷺ في العقيدة والعبادة والمعاملات، فمن أراد النجاة فعليه أن يتمسك بما قاله الرسول ﷺ: «تركت فيكم ما إن تمسكتم به لن تضلوا بعدي أبدًا: كتاب الله وسنتى». ثم أعقب هذا الجواب بتعريف الفرقة الناجية، حيث قال: «إلا واحدة، وهي الجماعة»، وهم الذين فهموا من رسول الله ﷺ العقيدة الصحيحة والعبادة الصحيحة.

الغلو، فما السبيل للحد من هذه الظاهرة؟ ومن المسئول عنها؟ د. الفقيهي أما الحد من هذه الظاهرة ؟ فلا سبيل لذلك إلا بالعلم ؟ لأن هؤلاء الذين اتجهوا إلى ذلك الغلو، لم يجلسوا عند العام اعتما مدة فقه ما على أنديدهم مالاًه

التوحيد: من الملاحظ اليوم بروز

ظاهرة الغلو، وانتجاه العامة للتجاوب مع هذا

العلماء، ولم يتفقه واعلى أيديهم، والله سبحانه وتعالى يقول في كتابه: ﴿ فَلَوْلاً نَفَرَ مِن كُلِّ فِرْقَةٍ مِّنْهُمْ طَائِفَةٌ لَّيَتَفَقَّهُواْ فِي الدِّين وَلِيُنذِرُوا قَوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُوا إِلَيْ هِمْ لَعَلَّهُمْ يَحْذُرُونَ ﴾ [التوبة: ١٢٢]، فالمرحلة الأولى هي التفقه في الدين، والتفقه في الدين لا يكون من المحلات ولا يكون من الصحف، ولا يكون من الأشرطة، وإنما يكون بالتلقى عن العلماء الذين يفهمون النصوص ويجمعون بينها، فالغلو مجاوزة الحد، والحد لا يتجاوزه إلا المعاند الذي يفهم ويدعو إلى هذه المناهج-مناهج الغلو- وهو يعلم ذلك، فهذا قصده سيئ، ولكن المشكلة في هذه الكثرة من الشياب الذين ليس لديهم علم، وتجرفهم العواطف، قبل أن يثبتوا وقبل أن يعطوا كل ذي حق حقه، نضرب مثلاً عبدالله بن عمرو بن العاص أراد أن يصوم النهار، ويقوم الليل، ولكن

المحجم العدد الأول السنةالواحدة والثلاثون

الرسول ﷺ نهاه، وكذلك الثلاثة الذين جاءوا وسألوا عن عبادة رسول الله ﷺ، وقال أحدهم: أما أنا فأصلي الليل ولا أرقد، والثاني قال: أما أنا فأصوم ولا أفطر، والثالث قال: وأنا لا أتزوج النساء.. فهذه ظاهرة بدأت في زمن الرسول ﷺ، ولكنه حسمها في نفس لوقت حينما قال لهم: «أنتم الذين قلتم كذا وكذا؟» قالوا: نعم، قال: «ما بال إخوان لنا يقولون كذا وكذا»، ثم ذكر قولهم هذا، وقال: وأني أتقاكم لله وأخشاكم لله، ولكني أنام وأقوم، وأصوم وأفطر، وأتزوج النساء، فمن رغب عن سنتي فليس مني». متفق عليه. وكل تجاوز لسنة رسول الله ﷺ في الشريعة غلو.

# تغيير المنكر باليد لا يقوم به إلا السلطان أو من ينوب عنه بالنسبة لجموع الناس

التوحيد: ما تأثير العقيدة في حياة المسلم وتصرفاته؟

اد. الفقيهي: إن العقيدة هي التي تقود حياة المسلم وتصرفاته، فلو رجعنا للحديث الموجود في «صحيح البخاري» في فوائد القرآن، حين جاء رجل يسأل عائشة، رضي أريني مصحفك، قالت له: ماذا تريد؟ قال: أريد أريني مصحفك، قالت له: ماذا تريد؟ قال: أريد أن أؤلف عليه القرآن ؛ لأنه غير مؤلف، فقالت أن أؤلف عليه القرآن ؛ لأنه غير مؤلف، فقالت له: إن أول ما نزل على الرسول عله سور من المفصل، فيها ذكر الجنة والنار، وفيها: له وسيكهزَمُ الْجَمْعُ وَيُولُوْنَ الدُّبُرَ»، ثم قالت: لو أسيكهزَمُ الْجَمْعُ وَيُولُوْنَ الدُّبُرَ»، ثم قالت له المفصل، فيها زكر الجنة والنار، وفيها: له المفصل، فيها ذكر الجنة والنار، وفيها: له المفصل، فيها ذكر الجنة والنار، وفيها: لو أسيكهزَمُ الْجَمْعُ وَيُولُوْنَ الدُّبُرَ»، ثم قالت: لو ألف الرسول للناس: اتركوا الخمر، لقالوا: لا نترك الخمر أبداً، ولو قال: اتركوا الزنى، لقالوا: لا نترك القالوا: لا ألفال الرسول للناس: اتركوا الخمر، لقالوا: لا نترك القالوا: لا نترك المولية، فهي تقول: إن ألفاري المؤرك المؤملة التي فيها التحويف.



أى الترهيب والترغيب- والدعوة للتوحيد، والدعوة للعقيدة نزلت على الرسول ﷺ في مكة، ولم تنزل عليه سورة «البقرة» و«النساء»، وهي السور التي فسها الأحكام الشبرعية، الا وأنا عنده في المدينة، وحينما انتقل الناس إلى المدينة بعد ثلاث عشرة سنة كلها من عمر الدعوة في تصحيح العقيدة، وإصلاح القلوب ؛ لأن الرسول ﷺ يقول: «وإن في الجسيد مضغة، إذا صلحت صلح الجسد كله، وإذا فسدت فسد الجسد كله ألا وهي القلب». فلما صلحت القلوب نزلت الأحكام الشرعية، ولهذا لا نستطيع أن نطبق الإسلام على مجتمع قدل أن نعلمه العقيدة، وقبل أن يتقبلوا بأنفسهم هذه الأحكام ؛ من غير أن نجيرهم على هذا، فالرسول ﷺ عرض عليه الكفار بمكة إذا كان يريد الملك ملكوه عليهم، لكنه يعلم أنه لو صار ملكا لن يستطيع أن يرغم الناس بما في كتاب الله سبحانه وتعالى وسنة رسوله ﷺ.

والحديث الصحيح يبين أن: «المسلم من سلم المسلمون من لسانه ويده»، وأنه إن لم يعاقب في الدنيا فسيعاقب في الآخرة، وأن كل شيء مسجل عليه، وهذا الحديث يبين أهمية الدعوة، وأنها ينبغي أن تبدأ بالأصل، وهو الذي بدأ به الرسول ﷺ، حينما انتقل إلى المدينة بعد ثلاث عشرة سنة في تحقيق لا إله

العدد الأول السنة الواحدة و الثلاثون العصي

إلا الله، وعشر سنوات نزلت فيها كل الأحكام الشرعية، من جهاد، وزكاة، وصوم، وحج.. هذا يبين لنا أهمية العقيدة.

التوحيد: يزعم البعض أن منهج أهل السنة والجماعة لم يعد مناسبا لهذا العصر، مستدلين بأن الضوابط الشرعية التي يراها أهل السنة والجماعة لا يمكن أن تتحقق اليوم، فما قولكم في ذلك؟

ا د. الفقيهي: بعد أن يعلم كل واحد منا واجبه في الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر عندئذ يكون هناك تفصيل ماذا يجب علي أنا، وماذا يجب على قالان و«من رأى منكم منكرًا فليغيره بيده»، مثلاً فيما بيني وبين أولادي يمكن أن أغير المنكر بيدي إذا لم يكن ينفع فيه التغيير باللسان، أما تغيير المنكر باليد بالنسبة لجموع الناس فإن ذلك يكون قاصرًا على السلطان، أما إذا حدث التغيير باليد من قبل كل إنسان فهذه هى الفوضي.

أما قولهم: إن منهج أهل السنة لا يصلح، فهؤلاء لا يريدون منهج أهل السنة والجماعة ؛ لأنهم لم يعرفوه ولم يطبقوه، ولو أنهم رجعوا إلى دعوة الرسول تله ومن تبعه- من الأئمة-وسلك مسلك الصحابة لعرفوا أنه صالح لكل زمان ومكان، ولهذا كانت هذه النبوة الخاتمة، والقرآن آخر الكتب السماوية، ولهذا تكفل الله بحفظه، بخلاف الكتب السابقة التي كانت مؤقتة، فكان كل نبي يبعث إلى قومه خاصة، وبُعث الرسول تلك للناس عامة، فأنزل الله عليه هذا الكتاب، وهو معجز إلى أن تقوم الساعة.

ولو درس هؤلاء المشككون منهج أهل السنة في العقيدة وفي العبادات والمعاملات والأخلاق لعرفوا أنه صالح لكل زمان ومكان، والله تبارك وتعالى أنزل هذا الكتاب وجعله خاتم الكتب، وجعله معجزة للرسول ﷺ، وفي الوقت نفسه تحدى به البشرية كلها إلى الآن،

أوجه العدد الأول السنة الواحدة و الثلاثون

(12

حين قـال: ﴿قُلْ لَئِنِ اجْتَمَعَتِ الإنسُ وَالْجِنُ عَلَى أَن يَأْتُواْ بِمِثْلُ هَذَا الْقُرْآنِ لاَ يَأْتُونَ بِمِثْلَهِ ولَوْ كَانَ بَعْضُهُمْ لِبَعْض ظَهِيرًا ﴾ [الإسراء: ٨٨]، لن يستطع أحد أن يعارضه، ولو سلك الناس المنهج كما سلكه السابقون لعاد الأمر كما كان عند السابقين، فإذا كانوا يقصدون الوسائل، فهذا يتسع فيه القول ولا يستطيع أحد أن ينكر عليهم، أما إذا كانوا يريدون الأصول التي كانت قواعد، بحيث إن الإنسان يريد أن يدعو الدعوة الصحيحة، يبدأ بالعقيدة، ثم ينتقل للعبادات، ثم المعاملات، ثم ما كان عليه الرسول ﷺ وأصحابه.

فكلام هم هذا ليس بصحيح، فيمكن أن تستغيد من الوسائل، أما الأصول فلا شأن لذا بها.

التوحيد: فيما يتعلق بالعلم والعمل، هل يجب على كل إنسان أن يتعلم كل شيء وأن يعمل كل شيء؟ أم يجب على الإنسان أن يأخذ قدراً معيناً من العلم، وقدراً معيناً من العمل؟

🗆 د. الفقيهي: كون الناس بتعلمون كلهم حتى يكونوا على درجة واحدة من العلم، هذا من الأمور المستحيلة.. ومن الأمور المخالفة للفطرة البشرية، إنما يكون هذاك علماء يجتهدون، والله تبارك وتعالى يفتح عليهم، أما العامة فعليهم أن يعرفوا ما ينفعهم في دينهم ودنياهم، فالواجب على كل فرد بعينه أن يتعلم التوحيد، وأن يعرف العقيدة الصحيحة، وأن يعرف أن الله هو الإله الحق، وهو الإله الواحد، والأمبور الأخبري تلزم الشخص بقدر ما يحتاج إليها، أما أن يكونوا على درجة واحدة من العلم فلا، وأما العمل فلا يد أن يعملوا جميعا، فكل واحد يأتي من العدادات والطاعات بقدر ما يعلم، لا سدما ما يعرفه عامة الناس، أما الأشياء الغامضة التي تحتاج إلى اجتهاد وإلى استنباط فهذه يرجع فدها إلى العلماء.

# التشكيك في رموز الأمة وعلمائها ومحدثيها متنبة

التوحيد: مسألة الحدود ومن يطبق الحدود، بعض الفرق والجماعات ممن عندهم مغالاة وتطرف يقولون: إن عندهم أشخاصا بلغوا مرحلة الاجتهاد، وأصبح الحكم عندهم إذا لم ينفذ السلطان شرع الله يقومون هم بتطبيق الحدود، لا سيما بالنسبة للردة، وعندهم لجنة يعرض عليها بعض الأشخاص فتحكم بقتلهم ويقوم آخرون بالتنفيذ، فما قولكم في ذلك؟

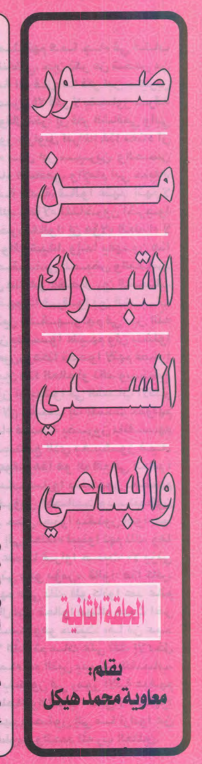
اد. الفقيهي: إن مثل هذا الأمر في الشريعة الإسلامية غير جائز، وهذا من باب الأهواء التي لا تؤدي إلا إلى الفوضى والدمار، والصواب أن الحاكم الموجود هو المسئول، وأن من اعتدى أو خرج من الدين بردة وإن اعتدى على أخر، فالأمر للسلطان، وهو الذي يقيم الحد، فالحدود لا يقيمها الأفراد، ومثل تلك الحد، فالحدود لا يقيمها الأفراد، ومثل تلك لانها إذا كانت بهذه الصورة فإنها تمثل دولة لانها إذا كانت بهذه الصورة فإنها تمثل دولة يقال عن تشكيل لجنة عالمية، ووصول بعض الأشخاص إلى مرحلة الاجتهاد، فهذا شيء غير معروف، فهي أفكار من وسوسة إبليس، ومن تلبيس إبليس على الناس.

التوحيد: ما أسباب انتشار ظاهرة التشكيك في الرموز الإسلامية ومحاولة تشويههم؟

اح. الفقيهي: إن هؤلاء مسلكهم مسلك الأوائل، وهو أنهم أرادوا أن يفصلوا بين الشباب وبين العلماء، حينما قالوا: إن هؤلاء العلماء لا يفقهون شيئا، ويتكلمون بالسوء في رموز الأمة من العلماء، ويُشككون فيهم بالفعل، حيث قالوا: إن هؤلاء لا يفهمون من أمور الواقع شيئا، ولا من أمور المجتمعات مما يحتاجه الإسلام، وإنما يفهمون قضايا معينة مثلما قبل عن قضايا الحيض والنفاس.

لقد قال أمثالهم كما حاء في كتاب «الاعتصام» للشاطدي، حان ذكر عن شخص من هؤلاء المدتدعة أنه قال: ما فكر ابن سيرين والحسن المصرى إلافكر لايتحاوز خرقة حيض ملقاة!! وقال آخر: إن فكر الشافعي وأبي حنيفة لا يتجاوز سراويل امرأة!! هذا معناه أنّ هؤلاء العلماء مثل ابن سيرين، والحسن البصري، والإمام الشافعي، والإمام أبي حنيفة، والذين هم أئمة الأمة، قالوا عنهم: إنهم لا يفهمون إلاذلك، وهؤلاء المتأخرون أخرجوا هذا بأسلوب آخر، فقالوا: إن هؤلاء العلماء لا يفهمون من الواقع شيئًا، وإنما يفهمون هذا الفقه، وهو مقتضى الحيض والنفاس، فالغرض من هذا هو الفصل من الشساب والعلماء ؛ لأنهم إذا فرقوا بين الشباب والعلماء الذين يفقه ونهم في دين الله استطاعوا أن يلدسوا عليهم وأن يدخلوا عليهم ما يشاعون، وهكذا نحجوا لأنهم فصلوا بين المجتمع وبين هذا العالم أو ذاك، ويستطيع هؤلاء المرجفون أن يبثوا في الشبياب الأفكار التي يريدون ؛ لأن الشيباب إذا أفسدت عقولهم ارتكبوا أخطاء فادحة يضرون بأنفسهم ويضرون بالمحتمع الذي يعيشون فيه ويضرون بالدعوة، وهذا هو الواقع في العالم ؛ لأن هؤلاء الشيباب صاروا يتفقهون يعضهم على بعض، يقرؤون الأحاديث ويستنبطون منها الأحكام، حتى أخذوا ينفذون أهواءهم، فهم لو رجعوا إلى العلماء ليبنوا لهم ذلك، وها هم الخوارج عندما قرأوا حديث: «لا يزنى الزاني حين يزني وهو مؤمن». قالوا: هذا كافر، فطيقوا قاعدتهم على ذلك، فلو كانوا عند عالم من العلماء لقال لهم: تعالوا فهناك حديث آخر رواه أبو ذر تفسيه، وهو حديث: «ما من عبيد قال: لا إله إلا الله، ثم مات على ذلك إلا دخل الجنة». فالعلماء هم الذين يبينون للشباب، فهؤلاء الذين يشككون فى رموز الأمة هدفهم الفصل بين العلماء والشيباب ؛ حتى لا يتفقهوا في أمور دينهم ويصلون إلى ما أرادوا عن طريق هذا الأسلوب. والحمد لله رب العالمين.

العدد الأول السنة الواحدة و الثلاثون الوجه



بينا في المقال السابق صوراً من التبرك المشروع، وفي هذا المقال نكمل ما بدأناه، ثم نتناول صوراً من التبرك البدعي؛ مستدلين في كل ذلك بالأدلة الشرعية من الكتاب والسنة النبوية، وإليك البيان:

#### ومنالأمكنة المباركة

مكة، والمدينة، فإن النبي قال: «إن إبراهيم حرم مكة ودعا لأهلها، وإني حرمت المدينة كما حرم إبراهيم مكة، وإني دعوت في صاعها ومدها بمثلي ما دعا إبراهيم لأهل مكة». أخرجه مسلم.

ف من سكن مكة أو المدينة طالبًا لما فيها من البركة التي أخبر عنها ﷺ فقد وفق إلى خير كثير، بخلاف ما لو طلب التبرك بالتمسح بترابها وجدرانها وأشجارها وغير ذلك مما لم يرد به الشرع، فإنه بدعة ومدخل إلى الشرك، فإنه بدعة ومدخل إلى الشرك، وكذا المشاعر المقدسة، كعرفة وكذا المشاعر المقدسة، كعرفة مباركة لما يحصل في أوقاتها وحصول الأجر الكبير كما أخبر الرسول ﷺ.

التبرك بالأزمنة،

هناك أزمنة خصها الشرع بزيادة فضل وبركة، مثل شهر رمضان؛ لما في صيامه من غفران الذنوب وزيادة رزق المؤمن، وغير ذلك. ومن ذلك

أوجه العدد الأول السنة الواحدة الثلاثون

1

ليلة القدر، قال تعالى: ﴿ إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةٍ مُبْارَكَةٍ إِنَّا كُنَّا مُنذرين ﴾ [الدخان: ٣]، والعشر الأول من شهر ذي الحجة، ويوم عرفة، قال رسول الله ﷺ: «ما من أيام العمل الصالح فيها أحب إلى الله من هذه الأيام» يعنى أيام العشير. قالوا: ولا الحهاد؟ قال: «ولا الجهاد، إلا رجل خرج يخاطر بنفسه وماله فلم يرجع بشيء». رواه البخاري. وقال رسول الله ﷺ: «صيام يوم عرفة إنى أحتسب على الله أن يكفر السنة التي بعده والسنة التي قطه». «صحيح الترغيب» (٩٩٦).

وكذلك يوم الجمعة، فإن بركته أنه خير يوم طلعت عليه الشمس، وفيه خلق آدم، وفيه أدخل الجنة، وفيه تقوم ولايه أدخل الجنة، وفيه تقوم وكذلك الثلث الأخير من الليل، ويوم الاثنين والخميس، وغير ذلك من الأزمنة التي خصها الشرع بمزية ويكون فيها من الشيء الكثير والتماس البركة في هذه الأزمنة يكون باتباع ما أرشد إليه النبي باتباع ما أرشد إليه النبي (٣٣)].

ومن ذلك يوم عاشوراء ؛ فمن بركته أن صيامه يكفر سنة ماضية. عن أبي قتادة أن رسول الله ﷺ سئئل عن صيام يوم عاشوراء، فقال: «يكفر

السنة الماضية». رواه مسلم. وعن ابن عباس رضي الله عنهما قال: قال رسول الله تشه: «لئن بقيت إلى قابل لأصومن التاسع». رواه مسلم. وذكر بعض أهل العلم كابن القيم وغيره، أن صيام

عاشوراء على مراتب ثلاث: ١- أن يصوم عاشوراء
وتاسوعاء، وهذا أفضل
الأنواع؛ لأن النبي ﷺ قال:
«لئن بقيت إلى قابل لأصومن
التاسع» يعنى: مع العاشر.

٢- أن يصـوم عـاشـوراء والحـادي عـشـر، وهذا دون الأول.

٣- أن يصوم عاشوراء وحده، فكرهه بعض العلماء ؛ لأن النبي ﷺ أمر بمضالفة اليهود، ورخص فيه بعض العلماء.

ومن الأطعمة التي تلتمس فيها البركة

١- زيت الزيتون: فإن النبي ﷺ قال: «كلوا الزيت وادهنوا به، فإنه من شجرة مباركة». رواه الترمذي وابن ماجه، وصححه الألباني.

٢- اللبن: لحديث عائشة رضي الله عنها: كان رسول الله ﷺ إذا أتي بلبن قال: «كم في البيت بركة أو بركتين» أخرجه أحمد وابن ماجه.

٣- الحبة السوداء: كما قال النبي ﷺ: «إن في الحبة السوداء شفاء من كل داء، إلا السام». رواه ابن ماجه. ٤- ماء زمزم: كما قال



رسول الله ﷺ: «إنها مباركة، إنها طعام طعم..» رواه مسلم. ٥- العجوة: قال رسول

الله ﷺ: «من تصبح سبع تمرات عجوة لم يضره ذلك اليوم سم ولا سحر». رواه البخاري. قال القرطبي: ظاهر الأحاديث خصوصية عجوة المدينة بدفع السحر والسم، والمطلق منها محمول على المقيد.

٦- العسل: قال تعالى: (يَخْرُجُ من بُطُونِهَا شَرَابُ مُخْتَلِفُ أَلْوَانُهُ فِيهِ شِفَاءُ للنَّاسِ (النحل: ٦٩]. وقال رسول الله ﷺ: «الشفاء في ثلاث: شربة عسل، وشرطة محجم، وكية نار، وأنا أنهى أمتي عن الكي». رواه البخاري

## (٣٢/٤). صور من التبرك ألباطل حذرت منها الشريعة

١- التبرك بالأمكنة المباركة على غير ما ورد في الشرع، كتقبيل أبواب المساجد، والتمسح بأعتابها، والاستشفاء بتربتها، والتمسح بجدران الكعبة، أو مقام إبراهيم، أو الحجرة النبوية، أو مصخرة بيت المقدس، وغير ذلك.

٢- وكذلك لا يجوز التعرك بالحجر الأسود؛ لأن الأصل فيه أن يتعبد لله بمسحه وتقبيله اتباعًا للرسول ﷺ، وبذلك تحصل بركة الثواب، ولهذا قال عمر رضى الله عنه: «إنى أعلم أنك حجر لا تضر ولاتنفع، ولولا أنى رأيت رسول الله ﷺ بقيلك ما قىلتك». روام البخاري. فتقبيله عدادة محضة؛ خلافًا للعامة الذين يظنون أن يه يركه حسبية، ولذلك إذا استلمه بعضهم مسح على جميع بدنه تبرحًا بذلك، وكذلك الحال أيضًا بالنسبة للركن اليماني، فالسنة فيه مسحه فقط، اتباعًا لسنة رسول الله ﷺ. «القول المفد» للشيخ ابن عثيمين. ۳- ومن ذلك أيضًا الذهاب إلى القدور، لا لقصد الزيارة، وإنما لقصد الدعاء عندها لأجل بركتها، واعتقاد أن الدعاء عندها أفضل. قال شدخ الإسلام في «اقتضاء الصراط وصححه الألباني (٢/٢٥٤).

العدد الأول السنة الواحدة الثلاثون أنعيهم

المستقدم» (ص٢٣٤): فأما إذا قصد الرحل الصلاة عند معض قبور الأنبياء، أو بعض الصالحين تبركًا بالصلاة في تلك المقعة، فهذا عن المحادة لله ورسوله والمخالفة لدينه وابتداع دين لم ماذن به الله، وكذلك الذهاب إلى الأضرحة الموجودة في المساجد والمنتشرة فى أكثر بلاد المسلمين للأسف الشددد للاعتكاف عندها والطواف حولها والسجود على أعتابها طلبًا للبركة حتى أصبح في كل قرية- إلا من رحم الله-وثن مخصص لذلك تذمح له القـرابين وترتجى عنده الحاجات وتلتمس منه البركات. فإنا لله وإنا إليه راجعون.

٤- قال شيخ الإسلام: مثل من يذهب إلى حراء ليصلى فيه ويدعو، أو يسافر إلى غار ثور ليصلى فيه ويدعو، أو يذهب إلى الطور الذي كلم الله عليه موسى عليه السلام ليصلى فيه ويدعو، أو يسافر إلى غير هذه الأمكنة من الجبال وغير الجبال التى يقال فيها مقامات الأنبياء، ولا شرع للأمة زيارة موضع المولد، ولا زيارة موضع بيعة العقبة، ومعلوم أنه لو كان هذا مستحبًا يثيب الله عليه، لكان النبى ﷺ أعلم الناس بذلك، وأسرعهم إليه، ولكان أصحابه أعلم بذلك وأرغب فيه ممن يعدهم، فلما لم يكونوا يلتفتون إلى شيء من ذلك،

علم أنه من البدع المحدثة.

وقد رد الشيخ ابن باز في «فـتـاويه» (٣/٣٣٤) على من طلب بإحـياء الآثار النبـوية كطريق الهجرة، ومكان خيمة أم معبد، ونحو ذلك، فبيّن أن ذلك يجـر إلى تعظيمها والدعـاء عندها والصـلاة، ونحو ذلك. وهذا من الوسائل المفضية إلى الشرك.

٥- وكذا الأمكنة التي معلى فيها الرسول الأمكنة التقاء كان يكون في سفر ونحو ذلك، ولم يقصد تخصيصها ولم يقصد تخصيصها والتقرب إلى الله بالصلاة، فإنه لا يشرع تتبعها والتقرب إلى الله بالصلاة لذاتها، ولو جاز ذلك لكان من لذاتها، ولو جاز ذلك لكان من ارتبطت بحوادث نبوية معينة، كغار حراء، وغار ثور، ومكان شجرة بيعة الرضوان، وغير ذلك.

روى ابن سـعـد في «الطبقات» (١٠٠/٢) عن نافع قال: كان الناس ياتون الشجرة التي يقال لها شجرة الرضوان، فيصلون عندها، فبلغ ذلك عمر بن الخطاب رضي الله عنه فأوعدهم فيها وأمر بقطعها.

آ- وكذا الأزمنة المباركة، كشهر رمضان، وليلة القدر، ويوم الجمعة، وغير ذلك، إنما تلتمس بركتها بالقيام المشروع فيها من العبادات، ولو التمست بركة تلك الأزمنة بأعمال غير مشروعة لأنكر عليه، لأن التماس البركة في

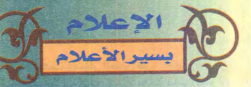
زمان معين أو مكان معين عبادة يقتصر في ها على المشروع.

٧- ومن ذلك تخصيص أزمنة معينة بنوع من التعظيم والاحتفال والعبادات، كيوم مولد الرسول ، وليلة الإسراء والمعراج، وليلة النصف من شعبان، ويوم الهجرة، ويوم بدر، وفتح مكة، وغير ذلك، فالتبرك بالأزمنة على هذا النحو من الدع.

٨- ومن التعرك العاطل: التبرك بذوات الصالحين وآثارهم، فلم يؤثر عن أحد من الناس أنه تبرك بوضوء أبى بكر رضى الله عنه، أو عرقه، أو ثيابه، أو غير ذلك، ولا عمر، ولاعشمان، ولا على بن أبى طالب، رضي الله عنهم، وإنما كان الصحابة رضى الله عنهم يتبركون بوضوء النبى ﷺ وجسمه وعرقه وريقه وشعره وملابسه، وهذا خاص بالنبي الله، لا يجوز أن يُقاس عليه أحد من الصالحين، ولو كان الخلفاء الراشدين أو العشرة المبشرين، فضلاً عن غيرهم؛ لأن التبرك عبادة مبناها على التوقيف والاتباع. [انظر «الاعتصام» للشاطبي (ص٨)، و«اقتضاء الصراط المستقدم» (ص٩٣٩)، و«رسالة التحرك المشروع» للعلياني (ص٨١)]. وللحديث بقية إن شاء الله

والله من وراء القصد.

أوجه العدد الأول السنة الواحدة الثلاثون





اسمه ونسبه: هو أبو بسنطام شعبة بن الحجاج بن الورد الأزدي العتكي مولاهم مولاه، ولد سنة ثمانين، وقيل: اثنتين وثمانين في دولة عبدالملك بن مروان. شيوفه: حدث عن: أنس بن سيرين، وقتادة ابن دعامة، وعمرو بن دينار، ويحيى بن أبي كثير، وأيوب السختياني، وخلق كثير. تلاميذ، حدث عنه: أيوب، وابن المبارك،

وحماد بن زيد، وحماد بن سلمة، وابن عيينة، وعبد الرحمن بن مهدي، وأبو داود الطيالسي، وخلق كثير.

ثناءالعلماءعليه قـال الشـافـعي: لولا شـعبـة مـا عُرف الحـديث بالعراق.

قال أيوب السختياني: هو فارس في الحديث. وقال الثوري: شعبة أمير المؤمنين في الحديث. وقال لما مات: اليوم مات الحديث.

قال أحمد بن حنبل: كان شعبة أمة في هذا الشان (يعني الحديث).

قال يحيى بن معين: شعبة إمام المتقين. قال أبو زيد الأنصاري: هل العلماء إلا شيعبةُ من شعبة؟

قال وكيع: إني لأرجو أن يرفع الله لشعبة درجاته في الجنة بذبه عن رسول الله ﷺ. كان حماد بن زيد إذا حدث عن شعبة قال: حدثنا الضخم عن الضخام

شعبة الخير أبو بسطام قال سليمان بن المغيرة: شعبة سيد المحدثين. قال أبو نعيم: الإمام المشهور والعلم المنشور، في المناقب مذكور، له التقشف والتعبيد والتكشف

في الماعية مدخورة له التقليق والتعليد والتعليق عن الأخبار والتشدد، أمير المؤمنين في الرواية والتحديث، وزين المحدثين في القديم والحديث، أكثر عنايقه بتصحيح الآثار والتبري من تحمل الأوزار، المتثبت المحجاج أبو بسطام شعبة بن الحجاج، كان للفقر عانقًا، وبضمان الله تعالى واثقًا.

قال الذهبي: كان أبو بسطام إمامًا ثبتًا حجة ناقدًا، جهبدًا، صالحًا، زاهدًا قانعًا بالقوت، راسًا في العلم والعـمل، منقطع القـرين، وهو أول من جرّح وعدل. قال ابن حجر: ثقة حافظ متقن.

عبادته: قال أبو قطن: ما رأيت شعبة ركع قط إلا ظننت أنه قد نسى، ولا قعد بين السجدتين إلا ظننت أنه قد نسى.

قال أبو بحر البكراوي: ما رأيت أحدًا أعبد لله من شعبة، لقد عبدالله حتى خف جلده على عظمه واسود.

قال أبو قطن: كانت ثياب شعبة كالتراب، وكان كثير الصلاة سخيًا.

قال حمزة بن زياد: كان قد يبس جلده على عظمه من العبادة.

زهده: قال قراد أبو نوح: رأى عليَّ شعبة

العدد الأول السنة الواحدة والثلاثون

قميصًا فقال لي: بكم اشتريت هذا؟ فقلت: بثمانية دراهم. فقال لي: ويحك، أما تتقي الله، تلبس قميصًا بثمانية دراهم؟ ألا اشتريت قميصًا بأربعة دراهم وتصدقت بأربعة فكان خيرًا لك. قلت: يا أبا بسطام، إنا مع قوم نتجمل عليهم. فقال شعبة: أيش نتجمل؟ قال: إذا كان عندي دقيق ومُصْب ما أبالى ما قاتنى من الدنيا.

قال عبدالرحمن بن مهدي: ما رأيت أحدًا أكثر تقشفًا من شعبة.

قال عبدان بن عثمان عن أبيه: قوّمنا بحمار شعبة وسرجه ولجامه بضعة عشر درهمًا.

منأحواله وأقواله

– قال: كل شيء ليس في الحديث سمعت، فهو نقل.

- قال: وأي شيء الذ من أن تلقى شيخًا قد لقي
 الناس وأنت تستثيره وتستخرج منه العلم قد
 خلوت به؟

قلت: اشـتـرط أن يكون قـد لقي الناس ؛ أي العلماء ليكون علمه موثقا منضبطًا.

قال: كل من كتبت عنه حديثًا فأنا له عبدٌ.
 قلت: هكذا كان تعظيم الشيوخ.

 – قال: ما شيء أخوف عندي من أن يدخلني النار من الحديث. وقال: وددت أني وقاد حمام (يشعل النار لتسخين ماء الحمام)، وأني لم أعرف الحديث.

قال الذهبي: كل من حاقق نفسه في صحة نيته في طلب العلم يخاف من مثل هذا ويود أن ينجو كفافًا. اهـ.

نسأل الله الإخلاص في الأقوال والأعمال، وأن يعصمنا من الفتن.

سئئل عن ابن عوف فقال: سمنُ وعسلُ، قيل:
 فما تقول في هشام بن حسان؟ فقال: خل وزيت،
 قيل: فما تقول في أبي بكر الهذلي؟ قال: دعني لا
 أقىء به.

 - وقال: لأن أقدم فتضرب عنقي أحب إليّ من أن أحدث عن أبي هارون العيدي.

 قال له ابن مهدي: من الذي تترك الرواية عنهم؟ قال: إذا أكثر عن المعروفين من الرواية ما لا يعرف أو أكثر الغلط، أو تمادى في غلط مجتمع عليه ولم يتهم نفسه عند اجتماعهم على خلافه، أو

(\*\*)

رجل متهم بكذب، وسائر الناس فارُو عنهم.

قال مكي بن إبراهيم: كان شعبة ياتي عمران بن حدير فيقول: تعال يا عمران نغتاب في الله ساعة، نذكر مساوئ أصحاب الحديث.

قلّتُ: يعني من كان منهم من أهل السوء؛ سوء الحفظ، أو سوء المذهب ؛ وهو الجرح.

قال النضر بن شميل: سمعت شعبة يقول: تعالوا نغتاب في الله- يريد الكلام في الشيوخ.

قلت: جعل الكلام في الشيوخ، يعني تجريح المجروح والطعن في هم قربة للله، كيف لا وهو حماية للدين وحفظ لسنة سيد المرسلين من كذب الكاذبين وخلط المغفلين.

– قال شعبة: من طلب الحديث أفلس، بعتُ
 طست أمى بسبعة دنانير.

 - لأن أخر من السماء أو من فوق هذا القصر أحب إليّ من أن أقول قال الحكم لشيء لم أسمعه منه.

قال الذهبي: هذا والله الورع.

قال الشافعي: كان شعبة يجيء إلى الرجل (يعني الذي ليس أهلاً للحديث) فيقول: لا تحدث وإلا استعديت عليك بالسلطان.

قال حماد بن زيد: رأيت شعبة قد لبَّب أبان بن أبي عياش يقول: أستعدي عليك إلى السلطان فإنك تكذب على رسول الله ﷺ. قال: فبصر بي، فقال: يا أبا إسماعيل. قال: فأتيته، فما زلت أطلب إليه حتى خلعته.

- وقال حماد أيضًا: لقيني شعبة بن الحجاج ومعه مدرة (طين)، فقلت: يا أبا بسطام، أين تريد؟ قال: إلى أبان بن أبي عياش أدعوه إلى القاضي فإنه يكذب. فقلت له: فإني أخاف عليك عبدالقيس. قال: فكلمته فانصرف. قال حماد: ثم لقيني شعبة بعد ذلك فقال لي: يا أبا إسماعيل، إني نظرت في ذلك فلم يسعنى السكوت.

قال: داري وحماري في المساكين صدقة، إن
 لم يكن أبان بن أبى عياش يكذب في الحديث.

قلت: انظر وتأمل هذا التــــريح الشــديد والتهديد والوعيد من أمير المؤمنين في الحديث لهذا الرجل الذي قال عنه ابن حبان: كان من العباد الذي يسهر الليل بالقيام ويطوي النهار بالصيام. وقال عنه أبوب السختياني: ما زال نعرفه مالخير

فيصبه العدد الأول السنة الواحدة والثلاثون

منذ كان، لا يذكره شعبة إلا بالجرح الشديد، ولم يقرن معه ذكر حسناته ؛ لأن المقام مقام تحذير وتنفير، وبذكرها يضعف التحذير.

قـال أبو داود الطيالسي: كنت يومًا بباب شعبة، وكان المسجد مَلاً، فخرج شعبة فاتكا عليّ. وقـال: يا سليمان، ترى هؤلاء كلهم يخرجون محدثين؟ قلت: لا. قال: صدقت، ولا خمسة، يكتب أحدهم في صغره، ثم إذا كبر تركه أو يشتغل بالفساد. قال: ثم نظرت بعد ذلك، فما خرج منهم خمسة، قلت: نعم ؛ لأنه لا يصبر على الحديث إلا أهله بحق، كما أنه لا يصبر على الخل إلا دوده، ومن ثبت نبت.

- قال يحيى بن سعيد: كنت عند شعبة ورجل يساله عن حديث، فامتنع، فقلت: لِمَ لا تحدثه؛ قال: هؤلاء قُصّاص يزيدون في الحديث.

قُلَّتُ: يعني بالقصاص الوعاظ الذين لا يتقنون الحديث ولا يحفظونه، فيزيدون فيه ما ليس منه خطاً وغفلةً.

 – قال له أمية بن خالد: لمَ لا تحدث عن محمد العرزمي وعبد الملك بن أبي سليمان فإنه حسن الحديث؟ قال: من حسنها فررت. يعني أنها ليست بحسنة في الحقيقة.

– قال بقية: سمعت شعبة يقول: إني لأذاكر بالحديث قد فاتني فأمرض.

- ركب شعبة حمارًا له، فلقيه سليمان بن المغيرة، فشكى إليه، فقال له شعبة: والله ما أملك إلا هذا الحمار، ثم نزل عنه ودفعه إليه.

– قال نصر بن حماد البجلي: سمعني شعبة أحدث عن إسرائيل عن أبي إسحاق عن عبدالله بن عطاء عن عقبة بن عامر قال: كنا نتناوب رعية الإبل، فتوضأت ثم جئت إلى رسول الله ﷺ وإذا أصحابه حوله، فدنوت فسمعته يقول: «من توضأ ثم دخل المسجد فصلى ركعتين غفر الله له ما تقدم من ذئبه». فقلت: بخ بخ.. فذكر الحديث(١). قال: فلطمني شعبة فتنحيت في ناحية أبكي، فقال: ما له يبكي؟ قال له ابن إدريس: إنك أسات إليه. فقال شعبة: انظر ما يحدث عن إسرائيل عن أبي إسحاق، أنا قلت لأبي إسحاق: من حدثك بهذا الحديث؟ فقال: حدثني عبدالله بن عطاء عن عقبة، ومسعر

حاضر، فقال مسعر: عبدالله بن عطاء بمكة، فرحلت إليه بمكة ما أردت الحج أردت الحديث، فسالت عبدالله بن عطاء عن الحديث، فقال: فقال سعد بن إبراهيم: حدثني، فقال مالك بن أنس: فسعد بالمدينة لم يحج العام، فرحلت إلى المدينة فسالت عنه سعداً فقال: الحديث من عندكم، زياد بن مخراق حدثني، فقلت: أي شيء هذا الحديث؛ بينا هو كوفي إذ صار مكيًا، إذ صار مدنيًا، إذ مصار بصريًا، فاتيت البصرة فسالت زياد بن مخراق، فقال: ليس الحديث من بابتك (أي من أحاديثك المنتقاة)، فقلت: لا بد من أن تخبرني به، فقال: حدثني شهر بن حوشب عن أبي ريحانة عن عقبة بن عامر، فلما ذكر شهرًا قلت: دمّر علي هذا الحديث، قال نصر بن حماد: قال شعبة: والله لو

صح لي هذا الحديث عن رسول الله ﷺ كان أحب إليّ من أهلي ومالي ومن الناس أجمعين.

قلّتُ: سبحان الله، لو صحت هذه القصة فعجبًا من هذه الهمة العالية في طلب حديث واحد يجوب البلاد، اللهم غفرًا من تقصيرنا.

قال يحيى بن سعيد: كان شعبة من أرق الناس، كان ربما مرّ به السائل في دخل بيته فيعطيه ما أمكنه.

وقــال الخضـر بن شــمـيل: مــا رايت ارحم بالمسكين من شـعبـة، إذا رأى مسكينًا لا يزال ينظر إليه حتى يتغيب عن وجهه.

قلت: هكذا كان الأوائل.

أولئك أبائي فجئني بمثلهم

إذا جمعتنا يا جـرير المجامع وفاته: توفي رحـمـه الله سنة سـتين ومـائة بالبصرة.

رحم الله شعبة، وهذا غيض من فيض من أخبار هذا الإمام عليه الرحمة والرضوان، وجمعنا به مع أصحاب الحديث تحت لواء صاحب الحديث الأول سيد الأولين والآخرين نبينا محمد ﷺ. والحمد لله رب العالمين.

هامش (١) أصل الحديث المرفوع عند مسلم في الصحيح.

العدد الأول السنة الواحدة والثلاثون أوجه

كانت رحلة الإسراء والمعراج التي قام بها رسول الله 💐 إلى بيت المقدس إرهاصًا بفتح هذه البقعة المباركة، ولذلك كان تعلق المسلمين بها كبيرا وعظيمًا، وما لبث عمر الفاروق رضي الله عنه بعد أن استتبت أحوال المسلمين حتى حيش الجبوش لفتحها باسم الواحد القبهار، فبارسل أبا عبيدة قبائدًا عباصًا حيوش المسلمين في الشيام، ففتح دمشق ومعظم بلاد الشبام، ثم فتح الأردن وأرسل إلى أهل إيلياء: «يسم الله الرحمن الرحيم، من أبي عبيدة بن الجراح إلى بطارقة أهل إيلياء وساكنيها، سلام على من اتبع الهدى وأمن بالله وبالرسول، أما بعد، فإنا ندعـوكم إلى شــهـادة الا إله إلا الله، وأن محمدًا رسول الله، وأن الساعة أتية لا ريب فيها، وأن الله يبعث من في القبور، فإن تسهدتم بذلك حسرمت علينا دمساؤكم وأموالكم وذراريكم وكنتم لنا إخوانًا، وإن أبيتم فاقروا لذا باداء الجزية عن يد وانتم ساغرون، وإن أبيتم سرت إليكم بقوم هم اشيد حبئيا للموت مذكم لشيريكم الخيمر واكلكم لحم الخنزير، ثم لا أرجع عنكم إن شساء الله تعسالى حستى أقستل مسقساتليكم

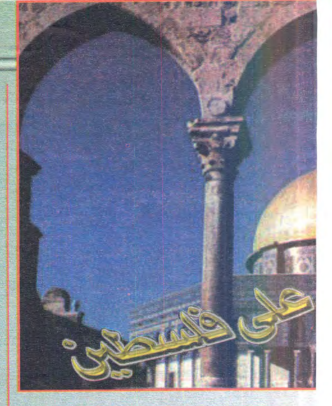
وكتب بذلك إلى عمر رضي الله عنه، فاقره عمر وأمره بالاستعانة بالله، ولما أبى أهل إيلياء الصلح حاصرهم أبو عبيدة حتى قبلوا الصلح واشترطوا مجيء الخليفة عمر بنفسه، فاستشار أصحابه،



فأشاروا عليه بالمسير لما لبيت المقدس من أهمية عظيمة، فركب عمر إليهم، كما قال الحافظ ابن كثير في «البداية والنهاية».

فحبن دخل عمر ببت المقدس صلى تحدة المسجد وصلى بالمسلمين فيه صيلاة الغداة، ثم جاء إلى الصخرة المشرفة وأزال ما عليها من تراب، وكان في استقباله صفرونيوس بطريق القدس ومعه أعوانه، واشترطوا على عمر ألا يسمح لليهود يسكنى القدس، فكتب لهم عسمر رضى الله عنه العسهدة العمرية أو الوثيقة العمرية وخلاصتها: «هذا ما أعطى عبدالله عمر أمير المؤمنين أهل إيلياء من الأمان، أعطاهم أمانًا لأنفسهم وأموالهم ولكنائسهم ولصلبانهم، وأنه لا تسكن كنائس هم ولا تُهدم، ولا ينتقص منها ولامن خيرها شىء ولامن صليب بهم ولا من شيء من أموالهم، ولا يكرهون على دينهم، ولا يضار أحد منهم، ولا يسكن بإيلياء معهم أحد من البهود،

أربيه العدد الأول السنة الواحدة والثلاثون



وعلى أهل إيلياء أن يعطوا الحزية كما يعطى أهل المدائن، وعليهم أن بخرجوا منها الروم واللصوص، فمن خرج منهم فإنه آمن على نفسه وماله حتى يبلغوا مأمنهم، ومن أقام منهم فهو آمن. وعليه مثل ما على أهل إيلياء من الحزية، ومن أحب من أهل إيلياء أن يسير يتفسه وماله مع الروم ويخلى بيعهم وصلبهم حتى يبلغوا مأمنهم ومن كان مها من أهل الأرض، فمن شاء منهم قعد وعلده مثل ما على أهل إيلياء من الجزية، ومن سار مع الروم سار، ومن شاء رجع إلى أهله رجع، فإنه لايؤخذ منهم شىء حتى يحصد حصادهم، وعلى ما في هذا الكتاب عهد الله وذمة رسوله وذمة الخلفاء وذمة المؤمنين إذا أعطوا الذي عليهم من الحرزية». [«البداية والنهاية» (٧/٥٥ وما يعدها) يتصرف].

وشهد على هذه الوثيقة: خالد بن الوليد

بقلم: د.الوصيف على حزة

وعمرو بن العاص، وعبد الرحمن بن عوف، ومعاوية بن أبي سغيان، وذلك سنة ١٥هـ، ودخل عمر رضي الله عنه بيت المقدس يوم الخميس، واستقر بها الإسلام.

والعجيب أن صفرونيوس يشترط على عمر ألا يسكن بها يهودي، ويدور الزمان دورته، فنرى نصارى هذا العصر هم الذين يسعون بكل ما أوتوا من قوة لتمكين اليهود من القدس!! تمثل ذلك في وعد «بلفور» سنة المائم، ثم تمكين بريطانيا إبان فترة الانتداب على فلسطين لليهود من الهجرة إلى فلسطين وقيام أمريكا بالدفاع عن اليهود والصهيونية، ضاربة بذلك جميع العهود والمواثيق الدولية.

وعـاشت القـدس وفلسطين خـاليـة من اليهود من عصبر عمر رضي الله عنه، وحتى خلافة السلطان عبدالحميد العثماني.

فأين كان اليهود طيلة هذا الزمان، تشتتوا في الأمصار وسكنوا بلاد الفرنجة الذين اذلوهم وأرهقوهم قتلاً وحملوهم ما لا طاقة لهم به من الضرائب، حتى لجا معظمهم إلى بلاد الأندلس، ولما سقطت الأندلس في أيدي الفرنجة هاجر اليهود مع المسلمين إلى بلاد المغرب، ولذلك نجد أن الجالية اليهودية في بلاد المغرب هي أكبر جاليات اليهود في بلاد المعرب، وتمتعوا بكامل حريتهم الدينية والاقتصادية، بل إن بعضهم وصل إلى درجة الوزارة، نحو ما وقع لموسى بن ميمون الطبيب اليهودي الذي كان وزيرًا للناصر صلاح الدين الأيوبى في مصر.

حتى ذكر المؤرخون أن يهود مصر استطاعوا أن يسيطروا على ثلث الاقتصاد المصري وتجارته، مما يؤكد هذه السماحة الدينية والخلقية للإسلام، ولكن اليهود قوم

العدد الأول السنة الواحدة و الثلاثون الوجيم

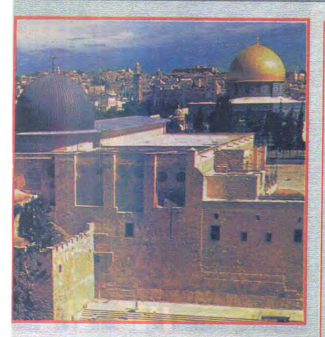
بهت، فقد تناسوا هذه السماحة واليد البيضاء التي امتدت إليهم إبان محنتهم في بلاد أوربا، ولا عـجب فكل إناء بما فـيـه ينضح.

هذا، وقد أرسل تيودور هرتزل- مؤسس الحركة الصهدوندة- ندابة عن المنظمات والجمعيات اليهودية العالمية إلى السلطان عبدالحميد فعرض على الخليفة العثماني ملايين الجنيهات الذهبية، وأن يقوم اليهود مسداد ديون دولة الخيلافية وبناء أسطول خاص بالدولة العثمانية، في مقابل تمكين الدهود من الهجرة إلى فلسطين وإعطائهم قطعة أرض بقدمون عليها دولة لهم، وكان ذلك في ١٨٩٦/٦/١٩، فرد عليه السلطان عبدالحميد: «إننى أنصحكم ألا تسيروا في هذا الأمر أبدًا، لا أقدر أن أبيع ولو قدمًا واحدًا من السلاد ؛ لأنها ليست ملكي، ولكنها ملك لشعبي، ولقد حصل شعبي على هذه الإسبراطورية بإراقة دمائهم، وقد غذوها فدما بعد بدمائهم، وسوف نغذيها ددمائذا قدل أن نسمح لأحد باغتصابها، لدحتفظ الدهود سلاستهم، فإذا قسمت الإمدراطورية فقد يحصل اليهود على فلسطين بدون مقابل، إنما لن تقسم إلا حثثنا، ولن أقبل بتسريحنا لأي غرض». [«القدس عربية إسلامية» (ص٢١٠)].

هذا هو السلطان عبدالحميد الخليفة العثماني الذي يحرص العرب في تاريخهم الحديث على تشويه سمعته وسمعة دولة الخـلافة، ويا ليت هم كـانوا بديلاً عنها، ولكنهم كما يقول القائل:

نرقع دنيانا بتمزيق ديننا

فلا ديننا يبقى ولا ما نرقع ولقد تمت فصول المؤامرة بمباركة بريطانيا وحمايتها للشراذم اليهودية وطرد اصحاب الأرض من ديارهم بغير حق في أسوأ صورة من صور سرقة الشعوب في عالم يزعم أنه يدعو إلى حقوق الإنسان،



ولسان حالهم يقول: قتل امرئ في غابة جريمة لا تغتفر

وقتل شعب آمن مسالة فيها نظر

ولقد شجعت بريطانيا الميليشيات المهودية ؛ كالأرجون، وعصابة شتيرن مقسادة سيجن وشامير على بث الرعب والإرهاب في القرى والمدن الفلسطينية، وكانت هذه العصابات إذا حلّت بقرية أو مدينة تأتى بخيرة شبابها فترديهم قتلى وتدمر المنازل وتشعل الحرائق، ثم تترك من بقى منهم أحياء يفكر في المصير المجهول، حتى خرج معظم السكان من قراهم ومدنهم. وبعد أن كان عدد اليهود قبل الانتداب السريطاني خمسة وستين ألفا ؛ إذ بهم يصلون في عام ٤٨ إلى ستمائة ألف صهيوني، وتم التمكين لليه ود بفضل معاونة الإمبراطورية البريطانية، وتحولت المساجد في كثير من قرى فلسطين ومدنها إلى خرائب أو حظائر للمواشى، والعياذ

فيجهم العدد الأول السنة الواحدة والثلاثون



#### مالله

وما يزال الملايين من أهلنا الفلسطينيين ينظرون من خلف الأسلاك الشلئكة في الأردن وجنوب لبنان إلى ديارهم، وقد شابت الرؤوس، وهم ينتظرون العودة التي ينكرها عليهم العالم المتحضر، إرضاءً للصهاينة الملاعين، فإلى الله المشتكي.

ولقد كتبت على صفحات التوحيد سلسلة «أسباب النصر الموعود على شرذمة اليهود»، وكلي أمل في أن يخرج- بإذن الله تعالى- من أصلاب المسلمين قائد مقدام يحقق الحلم الإسلامي، ويطهر الأقصى من دنس اليهود.

وبهذه المناسبة أنكر هذا الحوار الذي وقع بين أحد المسلمين وبعض اليهود، يقول المسلم: عندنا في القرآن أنكم تفسدون في الأرض مرتين، وفيه أيضًا أننا نقاتلكم ونه رمكم ونطردكم من أرض فلسطين، ونحن على يقين من هذا. فقال اليهودي: ونحن على يقين من هذا. فقال اليهودي:

التوراة عن هذا، ولكن ليس في هذا الجيل، أنتم أضعف من أن تفعلوا، ونحن أقوى من أن نهزم أمامكم. فقال له المسلم: عجيب أمرك! وهل ترى هذا حقًا؟ فقال اليهودي: اسال نفسك، ألا تقرأ صحف الصباح؟ انظر فيها لتعرف الفرق بين العرب وإسرائيل، ثم أنت تقول أن المسلمين سيهزمون اليهود، أين هم هؤلاء المسلمون؟ ولعل هذا يحدث بين أحفادنا وأحفادكم، ليس في هذا الجيل. لن نراه أنا ولا أنت. [«اليهود في مصر بين الماضي والحصاض من (ص١٤٩، ١٥٠)

وإذا كان الصهايئة قد خططوا قرابة مائة عام وبذلوا أموالاً طائلة لاختطاف فلسطين، تحكمهم وتدفعهم الحماسة والعصبية الدينية، فمن المؤكد أنهم لن يخرجوا من قلسطين عن طريق مؤتمرات الضعة والهوان وبيانات الاستسلام والوهن وكراهية الموت، وإنما سيخرجون على أيدي رجال نكرهم المولى جل وعلا في أولي بناس شريد فجاسواً خلال الديار وكان وعداً مَفْعُولاً ﴾ وقال تعالى: ﴿فَإِذَا جَاء وعداً مَفْعُولاً ﴾ وقال تعالى: ﴿فَإِذَا جَاء الْمُسْجِدَ كما دَخَلُوهُ أَوَلَ مَرُّمٍ وَلِيتُبْرُواْ مَا علواً تَتُسرًا ﴾ [الاسراء: ٧].

فاللهم عجل بنصرك، وأظهر عجائب قدرتك، وطهر بيتك، وهيئ للأمة أمر رشد يعز فيه أهل طاعتك، ويذل فيه أهل معصيتك، ﴿ وَيَوْمَئِذٍ يَقْرَحُ الْمُؤْمِنُونَ. بِنَصْرِ اللَّهِ يَنصُرُ مَن يَشْاءُ وَهُوَ الْعَزِيزُ الرُحِيمُ ﴾ [الروم: ٤، ٥].

وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى اله وصحبه وسلم.

العدد الأول السنة الواحدة والثلاثون

## من وصادا السلف

قال سفيان الثوري لعلي بن الحسن فيما يوصيه:

يا أخي، عليك بالكسب الطيب، وما تكسب بيدك، وإياك وأوساخ أي الصدقات- الناس أن تاكله أو تلبسه، فإن الذي ياكل أوساخ الناس مثله مثل علية لرجل وسفله ليس له، فهو لا يزال على خوف أن يقع سفله، وتتهدُم عليتُهُ.

فالذي يأكُلُ أوساخ الناس هو الذي يتكلم بهوى، ويتواضع للناس مخافة أن يمسكوا عنه. «الحلية».

## من نوادر القضاة

قال المدائني: تنازع إلى إياس رجلان ؛ ادعى أحدهما أنه أودع صاحبه مالاً، وجحده الآخر، فقال إياس: أين أودعته هذا المال؟ قال: في موضع كذا وكذا. قال: وما فانطلق فالتمس مالك عند الشجرة، فلعلك إذا أتيتها تذكر أين وضعت مالك. فانطلق الرجل. وقال إياس للمطلوب: اجلس إلى أن يجيء صاحبك. فجلس، فلبث إياس مليًا يحكم بين الناس، ثم قال للجالس عنده: أترى صاحبك بلغ الموضع الذي عنده: أترى صاحبك بلغ الموضع الذي اودعك فيه؟ قال: لا. قال: يا عدو الله إنك لخائن. فاقر عنده، فحبسه حتى جاء صاحبه، ثم أمره بدفع الوديعة.

### حكم ومواعظ

القال أحد السلف: لما تُقُلَ محمد بن واسع كَثُرُ الناسُ عليه في العيادة، فدخلتُ، فإذا قومُ قيامُ وآخرون قعود. فقعدتُ، فاقبل عليُ فقال: أخبرني ما يغني عني هؤلاء إذا أخذ بناصيتي وقدميُ غدًا، فالقيتُ في النار.

أوجه العدد الأول السنة الواحدة والثلاثون

ا قال الحسن: لسان العاقل من وراء قلبه، فإذا أراد الكلام تفكر، فإن كان له قال، وإن كان عليه سكت، وقلبُ الجاهل من وراء لسانه، فإن همُ بالكلام تكلُّم به له أو عليه.

□ قـال الحـسين بن عـبدالرحـمن: لا تسكنُ الحكمةُ معدةٌ مالى.

القال قدم العابد: ما قلَّ طُعْمُ امرئ قط إلا رقٌ قلبه، ونديت عيناه.

## هيانتعلم ((

عندما كان فضيلة الشيخ محمد بن صالح بن عثيمين رحمه الله في زيارته الأخيرة إلى الولايات المتحدة، وفي إحدى المحاضرات التي القاها، قال الأخ الذي قدم الشيخ: (والشيخ غني عن التعريف). فعلق الشيخ على هذه العبارة وقال: إنها لا تجوز؛ لأن الغني عن التعريف هو الله، ولكن قل: معروف لديكم.

وفي إحدى المكالمات الهاتفية التي أتت للشيخ من المملكة العربية السعودية وهو في المستشفى بالولايات المتحدة، وكان المتكلم مع الشيخ هو أحد الأمراء يواسي الشيخ، فقال له الشيخ المريض وهو في مرض الموت: كل هذه أشياء عارضة، المهم من يأخذ كتابه بيمينه يوم القيامة.

# من أخطاء المصلين 1 الجهر بالنية

O قال أبو الربيع: الجهر بالنية وبالقراءة خلف الإمام ليس من السنة، بل مكروه، فإن حصل به تشويش على المصلين فحرام.

O عدم تحريك اللسان في التكبير وقراءة القرآن والأذكار والأكتفاء بتمريرها على القلب!! وكان الصلاة أفعال فحسب، وليس فيها أقوال ولا أذكار.



قال أبو الحارث (أحمد بن محمد الصائغ): وجهنا رقعة إلى أبي عبدالله، ما تقول رحمك الله فيمن قال: لا أقول إن معاوية كاتب الوحي، ولا أقول إنه خال المؤمنين، فإنه أخذها بالسيف غصبًا؟ قال أبو عبدالله: هذا قول سوء رديء، يجانبون هؤلاء القوم ولا يجالسون، ونبين أمرهم للناس. [إسناده صحيح].

# معاوية يعظم آل البيت

كان معاوية رضي الله عنه إذا لقي الحسين بن علي رضي الله عنه ما، قال: مرحبًا بابن رسول الله ﷺ وأهلاً، ويأمر له بثلاثمائة ألف، ويلقى ابن الزبير رضي الله عنه فيقول: مرحبًا بابن عمة رسول الله ﷺ وابن حواريه، ويأمر له بمائة ألف.

# تواضع معاوية

عن أبي شيخ الهُنائي أنه حدثه أن معاوية رحمه الله دخل بيتًا فيه عبدالله بن الزبير وعبدالله بن عامر فقام عبدالله بن عامر لمعاوية يعظمه بذلك ويفخمه، فقال معاوية: اجلس، فإني سمعت رسول الله ﷺ يقول: «من أحب أن يمثل له العباد قيامًا فليتبوأ مقعده من النار».

قال أحمد بن أبي الحواري: إني لأقرأ القرآن فانظر في آية منه فيحار فيها عقلي، وأعجب من حفاظ القرآن كيف بهنيهم النوم

ويسعهم أن يشتغلوا بشيء من الدنيا وهم يتلون كلام الله، أما لو فهموا ما يتلونه وعرفوا حقه، وتلذذوا به واستحلوا المباحات به، يذهب عنهم النوم فرحًا بما رُزقوا.

قال ابن مسعود: لا يسالُ أحدً عن نفسه غير القرآن، فمن كان يحب القرآن فهو يحب الله ورسوله.

قال سهل: عالمة حب الله ؛ حب القرآن.

قال حذيفة: يوشك أن يدرس الإسلام كما يدرس وشي الثوب، ويقرأ الناس القرآن لا يجدون له حلاوة.

# من أدرك خلافة معاوية رضي الله عنه من الصحابة والتابعين

قال الأوزاعي: أدرك خلافة معاوية عدة من الصحابة منهم: أسامة، وسعد، وجابر، وأبن عمر، وزيد بن ثابت، ومسلمة بن مخلد، وأبو سعيد، ورافع بن خديج، وأبو أمامة، وأنس بن مالك. ورجال أكثر وأطيب ممن الهدى وأوعية العلم، حضروا من الكتاب تنزيله، ومن الدين جديده، وعرفوا من الإسلام ما لم يعرفه غيرهم، وأخذوا عن رسول الله تلة تأويل القرآن. ومن التابعين لهم بإحسان ما شاء الله، منهم: المسور بن مخرمة، وعبدالرحمن بن الأسود بن أبن محيريز. وفي أشباه لهم لم ينزعوا يذا من جماعة في أمة

العدد الأول السنة الواحدة والثلاثون أوسي

THE LADA

شتهرعلى ألسنة العوام عبارات وألفاظ يجب الحذر منها، ونحن في هذا الباب ننبه على بعضها ليكون السلم على حذر منها

#### ريدي ا**لحلق للي بلا ودان» ، م**دار ....

هذا القول قبيح وفيه إساءة أدب مع الله، واتهام له سبحانه بانه يسيء التصرف في كونه وخلقه، فيعطي من لا يستحق ويمنع عمن يستحق، وبان البشر أعلم بمواقع الفضل من ربهم عز وجل، بل لا بد من اليقين بان الله أعلم بمواقع فضله ومنه، يرزق من يشاء، كما أنه سبحانه يعطي الدنيا من يحب ولمن لا يحب، ويرزق الكافر والمؤمن، قال تعالى: ﴿إِنَّا كُلُّ شَيْء حَلَقْنَاهُ بِقَدَرِ ﴾ [القمر: ٤٩]، وقال: ﴿ نَحْنُ قَسَمْنَا بَيْنَهُم مَعْيِشَ تَهُمْ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا ورَفَعْنَا بَعْضَهُمْ فَوْقَ بَعْض دَرَجَات ﴾ [الزخرف: ٣٢]، وقال: ﴿ قُلْ إِنَّ رَبِّي يَبْسُطُ الرَزْقَ لِمَن يَسْماء مِنْ

#### «رزق الهبل على المجانين»

هذا قول شيطاني، فالرزاق هو الله وحده، وليس أحد يملك لنفسه ولا لغيره رزقًا ولا نفعًا ولا موتًا ولا حياة ولا نشورًا. قال الله عز وجل: فإنَّ اللَّهَ هُوَ الرَّرَّاقُ ذُو الْقُصوَّةِ الْمَصَتِيْ ﴾ [الذاريات: ٥٨]، وقال: ﴿ اللَّهُ يَبْسَطُ الرَّرْقَ لِمَن يَسَاءُ مِنْ عِبَادِهِ وَيَقْدِرُ لَهُ ﴾ [الرعد: ٦٢].

فالرزق بيد الله سبحانه وتعالى، وقد كتبه وقدره قبل أن يخلق السماوات والأرض بخمسين الف سنة، قال ﷺ: «لو أنكم توكلتم على الله حق توكله لرزقكم الله كما يرزق الطير تغدو خماصًا وتروح بطائًا». رواه أحمد.

قال اللَّه عز وجل: ﴿وَمَا مِن دَابَّةٍ فِي الأَرْضِ إِلاَّ عَلَى اللَّهِ رِزَّقُهَا وَيَعْلَمُ مُسْتَقَرَّهَا وَمُسْتَوْدَعَهَا

كُلُّ فِي كِتَابٍ مُّبِينٍ ﴾ [هود: ٦]، وقال: ﴿قُلْ مَن يَرْزُقُكُم مِّنَ السُّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ قُلِ اللَّهُ ﴾ [سبا: ٢٤].

## ، لابيرحم ولابيخلى رحمة ريئا تنزل،

كلمة خبيثة، فالله تعالى لا يؤوده شيء ولا ينازعه في سلطانه منازع، ولا يملك أحد أن يمنع شيئًا من أمر الله ورحمته، قال عز وجل: ﴿ مَا يَفْتَح اللَّهُ لِلنَّاسِ مِن رُحْمَة فَلاَ مُمْسِكَ لَهَا وَمَا يُمْسَبِكُ فَلاَ مُرْسَلَ لَهُ مِن بَعْـدِه وَهُوَ الْعَـزِيزُ الْحَكِيمُ ﴾ [فاطر: ٢]. وقال تعالى: ﴿ قُلْ أَفَرَأَيْنَمُ مَا تَدْعُونَ مِن دُونِ اللَّهِ إِنْ أَرَادَنِي اللَّهُ بِضُرَ هَلْ هُنُ كَاشَفَاتُ ضُرَّهِ أَوْ أَرَادَنِي بِرَحْمَةٍ هَلْ هُنَ مَمْسِكَاتُ رَحْمَتِهِ ﴾ [الزمر: ٣٨]. فاي مخلوق هذا الذي رَحْمَتِه ﴾ [الزمر: ٣٨]. فاي مخلوق هذا الذي يستطيع أن يمنع رحمة ربنا من أن تنزل على عباده.

#### «كتر السلام يقل المعرفة»

هذا قـول خـاطئ لا يجب أن يتـفـوه به مسلم، فالشارع الحكيم حض على إفـشـاء السـلام؛ لأنه مفتاح الحب والمودة في الله، قال عز وجل: ﴿ فَإِذَا دَخَلَتُم بُيُوتًا فَسَلَّمُوا عَلَى أَنفُسِكُمْ تَحِيُّةُ مَنْ عَندِ اللهُ مُبَارَكَةُ طَيِّبَةَ ﴾ [النور: ٦١].

وقال ﷺ: «والذي نفسي بيده لا تدخلوا الجنة حتى تؤمنوا، ولا تؤمنوا حتى تحابوا، ألا أدلكم على شيء إذا فعلتموه تحاببتم، أفشوا السلام بينكم». [صحيح مسلم (٢٠٨١)]. وقال: «إذا لقي أحدكم أخاه فليسلم عليه، فإن حالت بينهما شجرة أو حائط أو حجر ثم لقيه فليسلم عليه». [«صحيح الجامع» (٢٨٩)، و«السلسلة الصحيحة» (٢٨١)]. وقال: «إذا لقي الرجل أخاه المسلم فليقل: السلام عليكم ورحمة الله». [صحيح. «صحيح الجامع» وقال: «إذا لقي الرجل أخاه المسلم فليقل: السلام البامع الرجل أذاه المسلم فليقل: السلام النجار (٢٣٩٩)]. وقال: «من أشراط الساعة أن يمر الرجل في المسجد ولا يصلي فيه ركعتين، وأن لا يسلم الرجل إلا على من يعرف». [صحيح. الطبراني يسلم الرجل إلا على من يعرف». [صحيح. الطبراني

الوجيه العدد الأول السنة الواحدة والثلاثون

#### «ما ينوب المخلص إلا تقطيع هدومه»

هذا المثل يدعو إلى ترك النهي عن المنكر، ويمنعا الإصلاح بين الناس، ولا شك أن تشاجر الناس واشتباكهم منكر ينبغي الإسراع بتغييره، قال تعالى: ﴿ فَأَصْلِحُوا بَيْنَ أَخَوَيْكُمُ ﴾ [الحجرات: ١].

وقال رسول الله ﷺ: «من رأى منكم منكرًا فليغيره بيده، فإن لم يستطع فبلسانه، فإن لم يستطع فبقلبه، [صحيح مسلم، وأبي داود، وصحيح الجامع (٦٢٥٠)]. وقال: «ألا أخبركم بافضل من درجة الصيام والصدقة» قالوا: بلى يا رسول الله، قال: «إصلاح ذات البين، فإن فساد ذات البين هي الحالقة». [حسن. أبو داود].

#### «اللي يحتاجه البيت يحرم على الجامع »

هذا ليس صحيحًا على الإطلاق، وهو قول يراد به البخل تمامًا بأي شيء فيه مصلحة عامة للمسلمين، والمسجد هو أعظم مصلحة عامة للمسلمين، وما كان السلف الصالح يبخلون بشيء قط لله ورسوله، فهذا أبو بكر الصديق رضي الله عنه يأتي بكل ما عنده ويضعه في حجر رسول الله ﷺ، ويساله ﷺ: «ماذا تركت لأهلك؟» فيقول: تركت لهم الله ورسوله.

ولكنه قد يكون صحيحاً في الحاجات الضرورية، ففرض النفقة على الأهل والعيال فرض عين، وما يحتاجه المسجد فرض كفاية، وفرض العين مقدم، وقد قال النبي ﷺ: «كفى بالمرء إثما أن يضيع من يقوت». فمن كان يجد كسبًا من تجارة أو عمل أو صناعة أو نحوها فلا حرج عليه أن يتصدق بماله كله، كما فعل أبو بكر الصديق رضى الله عنه.

واحتياجات البيت لا تنتهي أبدًا، قال الله عز وجل مادحًا المحسنين: ﴿ وَيُطْعِمُونَ الطُّعَامَ علَى حُبَّهِ مِسْكِينًا وَيَتِيمًا وَأَسَبِيرًا ﴾ [الإنسان: ٨]. وقال: ﴿ وَيُؤَثِّرُونَ عَلَى أَنفُسِهِمْ وَلَوْ حَانَ بِهِمْ حَصَاصَةً وَمَن يُوقَ شُحُ نَفْسَبِهِ فَأُوْائَئِكَ هُمُ الْمُقْلِحُونَ ﴾ [الحشر: ٩].

# إعداد:د.طلعت زهران

## «اللهم قنى شرأصدقائى أما أعدائي فأنا كفيل-

#### به

عبارة خبيثة من جهتين؛ أولا: هي تدعو إلى الشك في الأصدقاء وسوء الظن بهم، وقد نهانا الشارع الحكيم عن سوء الظن: ﴿ يَا أَدُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اجْتَنِبُوا كَثِيرًا مَنَ الظُنَّ إِنَّ بَعْضَ الظَّنَ إِثْمُ ﴾ [الحجرات: ١٢].

ومن المعلوم أن الأضوة في الله من أعظم مظاهر الدين، بل هي تضمن للعبد أن يكون مع أخيه في ظل الله يوم لا ظل إلا ظله. قال رسول الله ﷺ: «ورجلان تحابا في الله اجتمعا عليه وتفرقاً عليه». [متفق عليه].

والجهة الثانية: أنها توهم الإنسان بانه يمكنه أن يستغنى عن عون الله ونصرته في مواجهة أعدائه، وهذا محال. قال تعالى: ﴿إِن يَنصُرُكُمُ اللَّهُ فَلاَ غَالِبَ لَكُمْ وَإِن يَخَذُلُكُمْ فَمَن ذَا الَّذِي يَنصُرُكُم مَن بَعْدِمِ وَعَلَى اللَّهِ فَلَي تَوَكَّلَ الْمُؤْمِنُونَ ﴾ [آل عمران: ١٢٠]، وقال: ﴿وَكَانَ حَقًا عَلَنْنَا نَصْرُ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ [الروم: ٢٢]، وقال: ﴿بَلِ اللَّهُ مَوْلِاكُمْ وَهُوَ خَيْرُ النَّاصِرِينَ ﴾ [آل عمران: ١٥٠].

وهذا رسول الله ﷺ يلح على ربه في الدعاء والتضرع أن ينصره ببدر، حتى أشفق عليه الصديق رضي الله عنه وقال له: أكثرت على ربك.

والمسلمون حين ظنوا بانفسهم الكثرة والقدرة على النصر غلبوا، وعاتبهم الله فقال تعالى: ﴿لَقَدْ نَصَرَكُمُ اللَّهُ فَي مَوَاطِنَ كَثَيرَة وَيَوْمَ جُنَيْنِ إِذْ أَعْجَبَتَكُمْ كَثَرْتَكُمْ فَلَمْ تُعْنِ عَنكُمْ شَيْئًا وَضَافَتْ عَلَيْكُمُ الأَرْضُ بِمَا رَحُبَتَ ثُمُ ولَيْتُمُ مُدْبِرِينَ ﴾ [التوبة: ٢٥].

فُلا قوة إلا بالله، ولا نصر إلا به، فأحسن التوكل على مولاك، وسلم أمرك كله له، تكن من الفائزين بإذنه ومنَّه سبحانه. فاللهم قنا شر كل ذي شر أنت أخذ بناصيته، ونعوذ بالله من شر ما خلق.

وفقنا الله تعالى لما يحبه ويرضاه.

العدد الأول السنة الواحدة والثلاثون الفيجه



# الحلقة الثانية

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله... وبعد:

تحدثنا في الحلقة السابقة عن أهمية الاعتناء بالأطفال في بداية حياتهم، وأنها أهم فترة، وأن هذا الأمر يسبب قلقًا لكل أب وأم حريصين على التربية الإسلامية الصحيحة، وكما وعدنا بان نعرض لطريقة النبي تلك في تربية الأطفال والاعتناء بهم، فإننا في هذه الحلقة سنذكر هديه تك في الاهتمام بالنشء في مراحله المبكرة ليكون ذلك منهجًا علميًا دقيقًا ومدروسًا، وخير الهدي هدي محمد تك.

(1) الثبي 🚟 يدعو للأبناءوهم في أصلاب آبائهم :

لما رد المشركون من أهل الطائف دعوة النبي لهم للإسلام وأذوْه، وبالحجارة رمَوْه، عرض عليه ملك الجبال أن يطبق عليهم الأخشبين (جبلين بمكة )، عندها قال النبي المشفق الرحيم ته: «أرجو أن يخرج الله من أصلابهم من يعبد الله وحده ولا يشرك به شيئًا». [البخاري ٢٩٩٢ كتاب بدء الخلق، ومسلم وغيره]. وقد حقق الله تعالى رجاء النبي ته بإسلام أبنائهم.

كذلك يرشد النبي محمد تله المسلمين لما فيه صلاح الابن مستقبلاً فيقول لهم: «لو أن أحدكم إذا أتى أهله قال: باسم الله، اللهم جنبنا الشيطان وجنب الشيطان ما رزقتنا، فيولد بينهما ولد، فلا يصيبه الشيطان أبدًا». [متفق عليه]. وفي هذا توجيه إلى أن تكون البداية ربانية لا شيطانية، فإذا ذكر اسم الله تعالى في بداية الجماع أسسً ما بين الزوجين على التقوى فلا يضره الشيطان بإذن الله.

ولقد أمرنا المولى جل وعلا باختيار الصالحين

(2.)

أوجهم العدد الأول السنة الواحدة والثلاثون

والصالحات عند الزواج ليكونوا قادرين على تنشئة جيل صالح، لأن فاقد الشيء لا يعطيه. فقال: ﴿وَأَنكِحُوا الأَيَامَى مِنكُمْ وَالصَّالِحِينَ مِنْ عِبَادِكُمْ وَإِمَائِكُمْ ﴾ [سورة النور: ٣٢]. وقال ﷺ في هذا المعنى: «تخيروا لنُطَفكم، وانكحوا الأكفاء، وأنكحوا إليهم». [أخرجه الحاكم في مستدركه (٢٦/٣/٢)، وحسنه الألباني].

soral and

## (٢) ويدعو لهم صلى المعاقة في رحم الأمهات ا

كان أبو طلحة خارج بيته، وأبنه بالبيت مريض فمات، فلم تخبره زوجته أم سليم بعد عودته، ولم تُبد أي مظهر من مظاهر الحزن له، بل تزينت وجهزت له عشاءه، فتعشى ثم جامعها، وبعد هذا كله أخبرته بوفاة ولده بطريقة إيمانية ذكية، فقام مغضبًا فأخبر رسول الله ﷺ بما كان

من زوجته ومنه، فدعا لهما ﷺ بالبركة في جماعهما وقال: «بارك الله ليلتكما، فولدت بعد غلامًا سماه النبي ﷺ ( عبدالله )، ومن بركة دعاء النبي ﷺ له ؛ كَبِرَ وتزوج ورزقه الله تعالى من الأولاد تسعة، كلُهم قد حفظ القرآن. والقصة بطولها في البخاري.

- ومن مظاهر عناية الإسلام بالطفل وهو في رحم أمه ؛ ما أمر به الإسلام من النفقة للمرأة المطلقة ثلاثًا إذا كانت حاملاً، وهذه النفقة لأجل جنينها وليست لأجلها حيث قد سقطت نفقتها بطلاقها ثلاثًا.

( فالمرأة التي يطلقها زوجها ثلاثًا تَبِين منه، وتصبح اجنبية عنه لا تجب لها عليه نفقة ولا سُحْنَى على القول الراجح من أقوال العلماء رحمهم الله. إلا إذا كانت حاملاً فإنها تجب لها النفقة بالإجماع. [المغنى لابن قدامة ٨/٢٣٢].

قال تعالى: ﴿وَإِن كُنَّ أُولاَتِ حَمَّلٍ فَأَنفِقُوا عَلَيْهِنُ حَتَّى يَصَعْنَ حَمَّلَهُنَّ﴾ [سورة الطّلاق: ٦]. وإنما وجبت على الزوج النفقة للحامل التي



بانت منه من أجل ولده الذي لا سبيل للإنفاق عليه إلا عن طريق الإنفاق على أمه التي يتغذى منها، كما قال ابن قُدامة رحمه الله: «ولأن الحَمل ولدُه فيلزمه الإنفاق عليه، ولا يمكنه النفقة عليه إلا بالإنفاق عليها، فوجب كما وجبت أجرة الرضاع..». [المغني لابن قدامة، وراجع الجامع لأحكام القرآن (١٦٦/١٨-١٦٢)]. هذا في العناية به من حيث النفقة.

- ومن العناية به ؛ وقايته مما قد يؤثر على صحته، وهو في رحم أمه، ولذا أبيح للحامل إذا خافت على جنينها أن تفطر في رمضان، كالمريض والمسافر. وقد أعفاها الشرع كما قال به بعض العلماء من الكفارة دون المرضع، قالوا: «لأن الحمل متصل بالحامل، فالخوف عليه كالخوف على بعض أعضائها»، أما المرضع في مكنها أن تسترضع لولدها. [المغني لابن قدامة ٢٤٩/٣-١٩]. وأدخلوها في قوله تعالى: ﴿ وَعَلَى الَّذِينَ يُطِيقُونَهُ فِدْيَةُ طَعَامُ مِسْكِينٍ ﴾ [سورة البقرة: ١٨٤].

- ومن العناية بالطفل وهو في رحم أمه تأجيل العقوبة التي تستحقها إذا كان ذلك قد يؤثر على الولد أو تَحقق أن العقوبة ستقضي عليه. فقد روى عمران بن حصين رضي الله عنه أن امرأة من فقالت: يا نبي الله أصبت حدًا، فاقمه علي. فدعى نبي الله تله وليها، فقال: «أحسن إليها، فإذا وضعت فاتني بها». ففعل، فامر بها نبي الله تله فشئت عليها ثيابها، ثم أمر بها فرُجمت، ثم صلًى عليها. [مسلم ج ٣، ح ١٣٢٤].

وفي حديث أخر في قصبة الغامدية التي اعترفت بالزنا وطلبت منه ﷺ أن يقيم عليها الحد قال لها: «فاذهبي حتى تلدي». فلما ولدت اتته بالصبي في خرقة، قالت: هذا قد ولدتُه، قال: «اذهبي فارضعيه حتى تفطميه»، فلما فطمته أتته

بقلم جمال عبد الرحمن

بالصبي في يده كسرة خبز، قالت: هذا يا رسول اللَّه قد فطمتُه وقد أكل الطعام. «فدفع الصبي إلى رجل من المسلمين، ثم أمر بها فحُفر لها إلى صدرها، وأمر الناس فرجموها...» ). [رواه مسلم وأصحاب السنن].

#### (٣) ويعلمنا على أذكارا لتزول أحدهم بالسلامة من رحم أمه.

قال رسول الله ﷺ لأسماء بنت عميس: «ألا أعلمك كلمات تقولينهن عند الكرب- أو في الكرب-: الله، الله ربي لا أشرك به شيئًا». وإن لحظات الولادة من أشق اللحظات على الأم وجنينها لما فيها من المشقة والكرب وتكون الأم مكروبة فيها كربًا عظيمًا ؛ لذا علمنا رسول الله ﷺ دعاءً يُقال في مثل هذه الحالات؛ فعن أبي بكرة رضي الله عنه، أن رسول الله ﷺ قال: «دعوات المكروب: اللهم رحمتك أرجو، فلا تكلني إلى نفسي طرفة عين، واصلح لي شاني كله، لا إله إلا أنت». [«صحيح الكلم الطيب» لابن تيمية].

وعنه ﷺ أنه قال: «ما أصاب عبدًا هم ولا حزن، فقال: اللهم إني عبدك، وابن عبدك، وابن أمتك، ناصيتي بيدك، ماض فيَّ حكمك، عدلُ فيَّ قضاؤك، أسالك بكل اسم هو لكُ، سميت به نفسك، أو أنزلته في كتابك، أو علمته أحدًا من خلقك، أو استأثرت به في علم الغيب عندك، أن تجعل القرآن ربيع قلبي، ونور صدري، وجلاء حزني، وذهاب همي. إلا أذهب الله همه وحرزه، وأبدله مكانه فرجًا». [«صحيح الكلم الطيب» لابن تيمية].

(٤) ويبين عن منزلته عند الله إذا سقط من بطن أمه قبل تمامه:

فقد ورد بشانه
 فقد ورد بشانه
 أحاديث تسر السامعين، فعن معاذ بن جبل رضى

( العدد الأول السنة الواحدة والثلاثون العجه) (1

الله عنه أن رسول الله ﷺ قال: «والذي نفسي بيده إن السقط ليجر أمه بسرره(١) إلى الجنة إذا احتسبته» أي صبرت على فقده. [أحمد (٢١٠٧٦)، وابن ماجه، كتاب الجنائز (١٥٩٨)].

وعن علي رضي الله عنه قال: قال رسول الله علي (بن السقط ليراغم ربه إذا أدخل أبويه النار، فيقال: أيها السقط المراغم ربه أدخل أبويك الجنة. فيجرهما بسرره حتى يدخلهما الجنة». [ابن أبي شيبة ج٣ ح١٨٨٧ ومسند أبي يعلى ج١ ح٢٨٤. ومسند البزار، ج٣ ح١٨٨٩. ومعنى يراغم ربه: أي يغاضبه ويتدلل عليه، يعني: يأتي السقط وهو غضبان من أجل أبيه وأمه(٢). فانظر رحمك الله إلى اهتمام الإسلام حتى بالسقط.

#### (٥) ويعد ودلاتهم يؤذن في الأذن اليمني للطفل:

عن أبي رافع أنه قال: رأيت رسول الله ﷺ أذن في أذن الحسن بن علي حين ولدته فاطمة. [أبو داود، كتاب الأدب ٥١٠٥، والترمذي، كتاب الأضاحي ١٥١٤. قال المباركفوري في تحفة الأصاحي: والعمل عليه أي حديث أبي رافع في التأذين في أذن المولود عقيب الولادة لأنه يعتضد بحديث الحسن بن علي رضي الله عنهما الذي رواه أبو يعلى الموصلى وابن السنى].

قــال ابن القـيم رحـمـه الله: وسـر التـاذين والإقـامة: أن يكون أول ما يقرع سـمع الإنسـان كلمـات النداء العلوي المتـضـمنة لكبـرياء الرب وعظمته، والشـهادة التي أول ما يُدخَل بها في الإسـلام، فكان ذلك التلقين له شـعار الإسـلام عند دخوله إلى الدنيا، كما يلقن كلمة التوحيد عند خروجه منها، وغير مستنكر وصول أثر التأذين

إلى قلبه، وتأثره به، وإن لم يشعر (٣). ومعروف أن الشيطان يفر ويهرب من سماع كلمات الأذان، فيسمع شيطانه ما يغيظه في أول لحظات حياته. وهذا يبين اهتمام النبي ﷺ بعقيدة التوحيد ومطاردة الشيطان في بداية حياة المولود الجديد.

كذلك فإن الشيطان يلكز المولود حين يولد، كما روى أبو هريرة رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول: «ما من بني آدم مولود إلا يمسه الشيطان حين يولد فيستهل صارخًا من مس واقرأوا إن شئتم: ﴿وإِنَّي أُعِيدُهَا بِكَ وَذُرَيَّتَهَا مِنَ الشَيْطَان الرَّحِيم ﴾(٤). وعن ابن عباس: ليس من مولود إلا يستهل، واستهلاله: يعصر الشيطان بطنه فيصيح إلا عيسى ابن مريم(٥). وعليه فيكون الأذان لكزة مضادة للشيطان الذي يسعى جاهدًا لإفساد الذرية وتدمير النشع.

وللحديث بقية إن شاء الله تعالى.

#### الهوامش

(١) الحبل السُّري. والحديث قال عنه الهيثمي في مجمع الزوائد ج ٣ ص ٩: فيه يحيى بن عبيد الله التيمي، ولم أجد من وثقه، ولا جرحه.

(٢) النهاية لابن الأثير، باب: رغم.

(٣) تحفة المولود لابن القيم ص ٣٩-٤٠.

(٤) البخاري، كتاب أحاديث الأنبياء ٣١٧٧. ومسلم، كتاب الفضائل ٣٦٣٧، وأحمد، ٧٣٨٣.

(٥) الدارمي ( ٢٩٩٩ ).

تشهد مديرية الشئون الاجتماعية بالشرقية بأنه قد تم إشهار الفروع الآتية: ١- فرع أنصار السنة المحمدية بناحية شوبك بسطة الزقازيق شرقية. ٢- فرع أنصار السنة المحمدية بناحية عزبة مظهر ههيا- شرقية. ٣- فرع أنصار السنة المحمدية بناحية كفر مكاوي- الزقازيق غرب شرقية. وقد تم شهر الجمعيات المذكورة طبقًا لأحكام القانون رقم ٣٣ لسنة ٦٤. وأسرة تحرير مجلة التوحيد تبتهل إلى الله عز وجل أن يوفقهم إلى ما يحبه ويرضاه، وأن يجعل جهودهم في ميزان حسناتهم.

الشام ال

الوجيه العدد الأول السنة الواحدة والثلاثون



يقلم: حسين الدسوقي

حين خلق الله علز وجل الإنسان وأسكنه الأرض، خلقه لمقصود وغاية، قال الله تعالى: ﴿وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالإِنسَ إِلاَّ لِيَعْتُدُونَ ﴾ [الذاريات: ٥٦].

وحصعل الله الدنيا دار امتحان والتلاء يفوز فيها من يفوز، ويخسر فيها من يخسر، قال الله تعالى: ﴿ فَمَن زُحْزَحَ عَنِ النَّارِ وَأَدْخِلَ الْحَنَّةَ فَقَدْ فَأَزَ وَمَا الْحَبَاةُ الدُّنْبَا إِلاَّ مَتَاعُ الْغُرُور ﴾ [آل عمران: ١٨٥]. وتلك هي الدندا، كل عطاء فدها مقصوده الاختبار يستوى في هذا الأمر الذكر والأنثى سواءً بسواء، قال الله تعالى في كتابه عن مؤمن آل فرعون وهو يعظقومه، ﴿ يَا قَوْم إِنَّمَا هَذِهِ الْحَنَاةُ الدُّنْنَا مَتَاعٌ وَإِنَّ الآخِرَةَ هِيَ دَارُ الْقَرَارِ. مَنْ عَمَلَ سَنَـئَةُ فَلاً تُحْزَى إلاً مَثْلَهَا وَمَنْ عَمِلَ صَـالِحًا مِّنَ ذَكَرٍ أَوْ أُنثَى وَهُوَ مُــؤْمنُ فَــأُوْلَئِكَ تَدْخُلُونَ الْحَنَّةُ يُرْزَقُونَ فِيهَا بِغَيْر حِسَابٍ ﴾ [غافر: ٣٩، ٤٠]. وقال سيحانه: ﴿مَنْ عَملَ صَالِحًا مِّن ذَكَر أَوْ أنثى وهو موأمن فلنح سينة حَيَاةً طَيِّبَةً وَلَنَجْزِيَنُّهُمْ أَجُرَهُم بأحْسنَن مَا كَانُواْ بَعْمَلُونَ ﴾ [النحل: AV].

إذن فقد سوى الله تعالى في غاية الوجود بين الذكر والأنثى، بلا أدنى فارق، بل إن من الإناث من نالت شرق السبق في ميدان التنافس في غاية هذا الوجود ؛ لأن الله تعالى بعدله ورحمته قد فتح

للجميع أبواب التنافس وأزاح من أمامهم كل الحواجن، فاستوى في هذا الذكر والأنثى، والسقيم والصحيح، والغني والفقير.

واللَّه تعالى قد ضرب المثل لأهل الإيمان في القرآن بامرأة، هي آسية امرأة فرعون، قال تعالى: ﴿وَصَرَبَ اللَّهُ مَثَلاً للَّذِينَ آمَنُوا إمْرَأَةَ فِرْعَوْنَ إِذْ قَالَتْ رَبَ ابْنِ لِي عِندَكَ بَيْتًا فِي الْجَنَّةِ وَنَجَنِي مِن فَرْعَوْنَ وَعَمَلِهِ وَنَجَنِي مِنَ الْقَوْمِ الظَّالِمِينَ ﴾ [التحريم: ١١].

وتتابعت مشاهد السبق والتميز لنساء في المجتمع الإسلامي المؤمن فُقْنَ الرجال بميزان العدل الإلهي، ﴿ إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِندَ اللَّهِ أَتُقَاكُمْ إِنَّ اللَّهَ عليمُ حَبيرُ ﴾ [الحجرات: ١٣].

وإذا كان كل تكليف من تكاليف رب العالمين لعداده هو سؤال من حملة أسئلة تمثل التكاليف الشرعية المخاطب يها العدد ذكرًا كان أو أنثى، فإنه على قدر الإجابة تُعطى من عند الله تعالى الدرجة، أي على قدر الامتثال للأمر والقيام به تكون المنزلة عند الله، وإن اختلفت معض التكاليف من الرحل والمرأة لاختلاف ما يبنهما من طبيعة وقدرات قدرها العليم الحكيم سيحانه، فإن كلاً قد كُلُف بما يناسبه، ويستّر الله الجميع لما خلقه له، قال تعالى: ﴿ أَلا بَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُوَ اللَّطِيفُ الْخَبِينُ ﴾ [الملك: ١٤]. وإذا كان الرجل قد كلف

العدد الأول السنة الواحدة والثلاثون

بالقوامة على أسرته، فقد كلفت المرأة في المقابل بطاعة زوجها ورعاية ولده وبيته وماله، قال الله تعالى: ﴿ الرَّجَالُ قَوْامُونَ عَلَى النَّسَاء ﴾ [النساء: ٣٤].

قــال ابن منظور في لسـان العرب: قد يجيء القيام بمعنى المحافظة والإصلاح، ومنه قوله تعالى: ﴿ الرَّجَالُ قَوْامُونَ عَلَى النَّسَـاء ﴾. [«لسـان العـرب» (۲۰۰/۱۱)].

فالقوامة إذن تعني المسئولية، تعني التكليف بالمحافظة والرعاية والإصلاح والدفاع، قال ﷺ: «إن الله تعالى سائل كل راع عما استرعاه، أحفظ ذلك أم ضيعه، حتى يُسال الرجل عن أهل بيته». [«السلسلة الصحيحة»

فالقوامة للرجل تعني الجهد والتعب والسعي للقيام على رعاية أسرته، الأمر الذي يكفل للمرأة سبيل الحياة التي تليق بها.

وفي وقت تفضيل الرجل بالقوامة، فإن فضل المرأة يكون في قيامها على راحة زوجها، وتحقيق السكن له، بما يساعده على مواصلة سعيه، والقيام بمهامه، وتحقيق قوامته التي تكفل للمرأة الحياة الكريمة.

إن قوامة الرجال تحقق للنساء الراحة، وتمنع عنهن المشقة والمتاعب، والتي لا يمكن أن تكون لها إلا الرجولة التي تعني القوة والعزم والشدة.

فكيف تحزن المراة او تاسى

على مــا يجب أن تفـرح به وتسعد؟!

وحين أعطى الله الرجل القوامة فقد مكنه من أداء ما كلفه به من الرعاية والمسئولية تجاه أسرته، وهذا لكمال عقله، وحسن تدبيره، وزيادة قوته، وواجب الإنفاق على أسرته، قال تعالى: ﴿ الرَّجَالُ قَوْامُونَ عَلَى النَّسَاءِ بِمَا فَصْلَ اللَّهُ بَعْضَهُمْ عَلَى بَغُض وَبِمَا أَنفَقُواْ مِنْ أَمْوَالِهِمْ ﴾ [النساء: ٢٤].

قال ابن كثير في قول الله تعالى: ﴿ الرَّجَالُ قَوَّامُونَ عَلَى النَّسَاءِ ﴾ هو رئيسها وكبيرها والحاكم عليها، ونقل تفسير ابن عباس رضي الله عنه فيها، فقال: يعني أمراء عليهن.

فكيف يُكلف بالمسئولية من لا يملك إمـرة وسلطة؟ وهل تعني الإمـرة والسلطة الاستبداد والتعسف؟

أضف إلى ذلك أن المرء لا يقوم برعاية شيء وإصلاحه والاهتمام بشانه إلا إذا كان هذا محببًا لديه غالبًا.

فالحمد لله العليم الخبير الحكيم الذي جعل من القوامة دافعًا لتأصيل المودة والرحمة التي أقام الله عليها الحياة الزوجية وأسس عليها بناء الأسرة المسلمة.

أما المرأة فهي كذلك، وفي هذا الجانب، عليها تكليف أيضًا تتكامل فيه مع الرجل لقيام العشرة الطيبة ببنهما.

فكلفت بطاعة زوجها، تكليفًا مقصوده الاختبار، مما يعني أنه على قدر امتثالها

تكون منزلتها كما ذكرنا.

قال ﷺ: «إذا صلت المرأة خمسها(١) وحصنت فرجها، وأطاعت بعلها، دخلت من أي أبواب الجنة شاعت». [«صحيح الجامع الصغير» (٦٧٣)].

وقال ﷺ: «والذي نفس محمد بيده لا تؤدي المراة حق ربها حتى تؤدي حق زوجها كله، حتى ولو سالها نفسها وهي على قتب(٢) لم تمنعه». [«محيح الجامع الصغير» (٦٩١٩)].

وكلا النوعين- ذكر وانثى، زوج وزوجة- في معركة واحدة ميدانها النفس، والمطلوب تحقيق الانتصار، بالقيام بالأمر والامتشال، وعلى قدر صورة الامتثال تكون المنزلة والأحر.

ولنا أن نتخيل صورة البيت المسلم الذي عرف كل فرد من أفراده واجبه ففقهه، وقام به على الوجه الذي يحبه الله ويرضاه، حينئذ يكون هذا البيت المسلم جنة الدنيا في أرض الله، قبل جنة الآخرة عاذن الله.

يتذوق فيه الجميع لذة الطاعة في الدنيا، قـبل لذة النعيم في الآخرة.

#### والله الموفق.

#### الهوامش

(۱) أي: صلت الصلوات الخمس.
 (۲) القتب: رَحْل يوضع على ظهر
 الجمل، والمعنى: أنها لا تمنعه نفسها مهما كان انشغالها.

أفجيهم العدد الأول السنة الواحدة والثلاثون

هى الأبام بزجيبها القضياء نعيد حسابها فينا ونحصى بربك لا تقل ذا العـــــــام ولـــي تأمل مستأضى الأيام واحكم كتاب لا يضلُّ ولا يحابي يريك الحق محمس وطًا صريحًاً تحد عهدًا من التقوى عليه تحدعهد النبيِّ وخبير صحب تحافؤا عن مضاحعهم ونادوا تحد نور الهداية ليس بذي العسه أسرعت أمم فللقت فلبوا داعي الحق امتشالأ إذا مـا السلم سـاد، تقى وزهد رجال قد بنوا للدين محدًا ومن كانوا لدين الله عونا رحال قد بنوا للدين محدًا وصيانوا الدين من يدع تمشت فهم للخطب إن جدوا رجال رجال ليس تلهد هم حياة هم القوم الأولى شهدادوا ديارًا إذا رددت ذك راهم ف إنى أتى من بعدهم خُلْفُ أضاعواً أبوا للدين أن يعلو مسقامًا وقد مالا القلوب الغيسل حتى تركنا النشء جمرًا لا يبالي وكيف يُعِزُّ في الدنيا شقيٌّ کذلك من يعدش بغدير دين جالال الدين إن تحرص عليه ف م ا ضلَّ الس ح حلَ الذاسُ إلا وما الشرف الرفيع يصان يومًا فأين خالئق الإسالم فينا طرقنا للســـــاســـة كل داب 

شعر: نجاتي عبد الرحمن ويصرعها بآيته الفناء وما للمرء في الغيدي احتراد

وما للمرء في الغيب احتاد وقل ماذا بخشَّه القضاء أسعد في جميدنك أم شقاء وسل تاريخها عما تشاء هو التاريخ شي م ت الوفاء ويحصمى الظالمين ومن أساءوا حسلال الدين حسمته الدهاء رجال في شريعته أضاءوا لدين الله فامتد النداء مه للاحستين مدا احست ماء سالامًا ما لغايته انتهاء وباعروا كل غالبية وحاءوا وعند الروع أسد، بل قصاء لهم في نصرة الدين اقتداء وللدنباع فاة أتقياء رفيعالا بطاوله عالاء يجـــوهره وقـــد عــــز الدواء وهم للدين إن نه ضوا وقاء أردد عزمة فسيها المضاء أصول الشرع في الدنيا وساءوا وهامروا بالذي فصحصه الدرادء فيقددنا الحق وانقطع الولاء ولدس له إلى الدين انتماء حصفاه الدين فازداد العذاء تر دد شمله وذوى الحد تنل خصرًا بفحض به الدرزاء بترك الدين وهو لهم ضياء بغيرم هندرفيه مضاء وأين جـــلاله، أين الإخــاء؟ وباب الدين ليس له التحكاء مدى الأدام وازداد المسفاء

العدد الأول السنة الواحدة و الثلاثون ألهجيه)



# صلاة حاسر الرأس صحيحة باتفاق العلماء (

يسال: مصطفى مجدي جميل- ميت حمل: هل تصح صلاة جاسر الرأس إمامًا، حيث إن بعض الناس يعتقدون أن من يصلي بهذه الهيئة فصلاته باطلة، مع ذكر الأدلة؟ وبعض الناس يعطي الإمام منديلاً يعصب به رأسه؟

الجواب: صلاة حاسر الرأس صحيحة باتفاق العلماء، ولا أعلم أحدًا من المنتسبين للعلم يقول ببطلانها، سواء كان المصلي منفردًا أو إمامًا أو مأمومًا؛ لأن الرأس ليس من العورة الواجب سترها، وعورة الرجل في الصلاة عند جمهور العلماء ما بين سرته وركبتيه، فلا يجوز للرجل أن يصلي وقد كشف شيئًا من ذلك، ولكن هل يجب ستر ما زاد عن حد ما بين السرة إلى الركبة؟

نقول: يجب تغطية الكتف في الصلاة؛ لقول النبي ﷺ: «لا يُصلي أحدكم في الثـوب الواحد ليس على عاتقـه منه شيء». متفق عليه.

وهذا هو المختار عند الإمام أحمد رحمه الله، وعليه مذهبه. قال الخرقي: ومن كان من الرجال وعليه ما يستر ما بين سرته وركبته أجزأه ذلك إذا كان على عاتقه شيء من اللياس.

ومذهب الشافعي رحمه اللَّه أن تغطيةً الكتف مُستحب، قال في «الأم»: وأحب إليَّ أن لا يصلي إلا وعلى عاتقه شيء، عمامة أو غيرها ولو حبلاً يضعه.

ومع هذا فيستحب للمصلي إمامًا كان أو مأمومًا أن يصلي في أكمل هيئة؛ لقول الله تعالى: ﴿ خُذُواْ رُينَتَكُمْ عِندَ كُلَّ مَسْجِدٍ ﴾، ولقول النبي ﷺ: «فإن الله أحق أن يُتزين له». ومن كمال الزينة أن يلبس العمامة، خاصة وأن رسول الله ﷺ لم يثبت عنه أنه صلى حاسرًا رأسه إلا في حال الإحرام، حيث يجب كشف الرأس، ويحرم تغطيته، وليس من عرف السلف الصالح اعتياد حسر الرأس والسير كذلك في الطرقات والدخول كذلك في المساجد، بل هذه عادة أجنبية تسربت إلى بلاد المسلمين حين دخلها الكفار وجلبوا إليها عاداتهم الفاسدة.

أما ما يفعله بعض الناس حين يعطي الإمام منديلاً يعصب به رأسـه، فـهـو من التكلف وليس من الزينة في شيء، لا في الصلاة، ولا في غيرها، ولعل هذا سببه اعتقادهم عدم صحة صلاة الإمام حاسر الرأس. والله أعلم.

Upload by: altawhedmag.com

يهم العدد الأول السنة الواحدة والثلاثون

# عليك فدية توزع على فقراء مكة { {

#### تسائلة:

١- سيدة حجت منذ سنوات ولم تبت في منى سوى ليلة واحدة بدلاً من ثلاث ليال، فهل يلزمها هدي واحد أم هديان؟ وهل يجوز أن يُذبح الهدي ويفرق هنا في مصر أم في الحجاز؟

الجواب: يجب على هذه المرأة التي باتت بمنى ليلة واحدةً في أثناء الحج فدية ذبح شاة واحدة تذبح وتوزع على فقراء الحرم، وهذه الفدية غير هدي التمتع الذي يلزمها إن حجت متمتعة.



# عليك سداد الدين لحساب التركة لإ

٢- امرأة اقترضت من زوجها مبلغ ٨٠٠٠ جنيه منذ سنوات، فطلب منها أن تعطيه شقة في بيت تملكه هي واخوتها، فاعتذرت لله، ثم سامحها في هذا الدين، ولكنها صممت على سداده، وكتبت ورقة تثبت هذا الدين، وتوفي هذا الزوج، فهل يجب على الزوجة سداد هذا الدين وإضافته إلى الميراث، أم لا ترده باعتبار أن الزوج قد أسقطه عنها برغبته؟ وجزاكم الله خيرًا.

الجواب: إذا كان الزوج قد أسقط الدين الذي في ذمة زوجته وأبرأها منه فقد سقط عنها الدين ولا يلزمها سداده إذا كانت قد قبلت هذا الإبراء، فإذا لم تقبل هذا الإبراء، وكتبت ورقة تثبت الدين، فإنه يلزمها سداده.

وبعد وفاة الزوج يجب على الزوجة سداد الدين لحساب التركة، وتستحق الزوجة نصيبها من التركة.

فائدة: وللزوجة مؤخر الصداق تستحقه قبل توزيع التركة.

ويسأل سائل: مات رجل وترك زوجة وثلاث بنات وأباه وأمه وأخوة وأخوات أشقاء، فكيف تقسم التركة؟ علمًا بأن عليه أقساط شقة تمليك؟

الجواب: للزوجة الثمن فرضًا ؛ لقول الله تعالى: ﴿ولَهُنُّ الرُّبُحُ مِمًا تَرَحْتُمْ إِن لَّمْ يَحُن لَّكُمْ وَلَدُ فَإِن كَانَ لَكُمْ وَلَدُ فَلَهُنُ الثُّمُنُ مِمًا تَرَحْتُم مِّن بَعْدِ وَصَبِيَّةٍ تُوصئونَ بِهَا أَوْ دَيْنَ ﴾ [النساء: ١٢]. وللبنات الثلثان فرضًا ؛ لقول الله تعالى: ﴿ يُوصِيكُمُ اللَّهُ فِي أَوْلَارِكُمْ لِلذَّكَرِ مِثْلُ حَظَّ الأُنثَيَيْنِ فَإِن كُنَّ نِسَاء فَوْقَ اثْنَتَيْنِ فَلَهُنَّ تُلُثَا مَا تَرَكَ ﴾ [النساء: وللأب السدس فرضًا؛ لقول الله تعالى: ﴿ وَلاَبَوَيْهِ لِكُلَّ وَاحِدٍ مَنْهُمَا السُّدُسُ مِمًا تَرَكَ إِن كَانَ لَهُ ولَكُ ﴾، أما الأخوة والأخوات فلا شيء لهم ؛ لأنهم محجوبون بالأب. أما بقية أقساط الشقة التمليك فتتحملها التركة. والله أعلم.

العدد الأول السنة الواحدة والثلاثون أنوجيه

• سُحُل: مريض لا يجد التراب فهل يتيمم على الجدار، وكذلك الفرش أم لا؟ الجواب: الجدار من الصعيد الطيب، فإذا كان الجدار مبنيًا من الصعيد سواء كان حجرًا أو كان مدرًا- لبنًا من الطين- فإنه يجوز التيمم عليه، أما إذا كان الجدار مكسوًا بالأخشاب أو مطليًا بالبونة، فهذا إن كان عليه تراب- غبار- فإنه يُتيمم به ولا حرج، ويكون كالذي يتيمم على الأرض؟ لأن التراب من مادة الأرض، أمّا إذا لم يكن عليه تراب، فإنه ليس من الصعيد في شيء، فلا يتيمم عليه.

الجدارمن الصعبد الطبب (

وبالنسبة للفرش نقول: إن كان فيها غبار فليتيمم عليها، وإلا فلا يتيمم عليها؛ لأنها ليست من الصعيد.

حكم بول الطفل الصغير 22

O سئل: ما حكم بول الطفل الصغير إذا وقع على الثوب؟ الجواب: الصحيح في هذه المسألة أن بول الذكر الذي يتغذى باللبن خفيف النجاسة، وأنه يكفي في تطهيره النضح، وهو أن يغمره بالماء يصب عليه الماء حتى يشمله بدون فرك، وبدون عصر، وذلك أنه ثبت عن النبي ﷺ أنه جيء بابن صغير فوضعه في حجره فبال عليه، فدعا بماء فأتبعه إياه ولم يغسله. [أخرجه البخاري]. أما بالنسبة للأنثى فلابد من غسل بولها؛ لأن الأصل أن البول نجس، ويجب غسله، لكن يستثنى الغلام الصغير لدلالة السنة عليه.



Upload by: altawhedmag.com

أوصه العدد الأول السنة الواحدة والثلاثون

سماحة الشبخ الن عشمان حمه

حات عليه

لجماع يجب فيه الغسل على كل حسال ٢

#### O سنئل: هل يجب الغسل بالمداعبة أو التقبيل؟

الجواب: لا يجب على الرجل ولا على المرأة غسل بمجرد الاستمتاع بالمداعبة أو التقبيل، إلا إذا حصل إنزال المني فإنه يجب الغسل على الجميع إذا كان المني قد خرج من الجميع، فإن خرج من أحدهما فقط وجب عليه الغسل وحده، هذا إذا كان الأمر مجرد مداعبة أو تقبيل أو ضم، أما إذا كان جماعًا فإن الجماع يجب فيه الغسل على كل حال، على الرجل وعلى المرأة، حتى وإن لم يحصل إنزال؛ لقول النبي ﷺ فيما رواه أبو هريرة رضي الله عنه: «إذا جلس بين شعبها الأربع ثم جهدها فقد وجب الغسل». وفي لفظ لمسلم: «وإن لم ينزل». وهذه المسالة قد تخفي على كثير من النساء، تظن المرأة بل وربما يظن الرجل أن الجماع إذا لم يكن فيه إنزال فلا غسل فيه، وهذا جهل عظيم، فالجماع يجب فيه الغسل على كل حال، وما عدا الجماع من الاستمتاع لا يجب فيه الغسل، إلا إذا حصل الإزال.

# لأخير الصلاة عن وقتها إلا اللحائض أن تق

O سُئنا: هل يجوز للإنسان تأخير الصلاة لتحصيل شرط من شروطها كما لو اشتغل باستخراج الماء؟

الجواب: الصواب أنه لا يجوز تأخير الصلاة عن وقتها مطلقًا، وإذا خاف الإنسان خروج الوقت صلى على حسب حاله، وإن كان يمكن أن يحصل الشرط قريبًا ؛ لقوله تعالى: ﴿ إِنَّ الصَّلاَةَ كَانَتْ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ كِتَابًا مُوْقُوتًا ﴾ [النساء: ١٠٣]. وكذلك النبي قِحْ وبها في وقتها، ولأنه لو جاز انتظار الشروط ما صح أن يشرع التيمه؛ لأن بين أن يؤخرها إلى وقت طويل، أو إلى وقت قصير؛ لأن كليهما إخراج للصلاة عن وقتها، وهذا اختيار شيخ الإسلام ابن تيمية، رحمه الله تعالى.

# اذادعت الحاجة لذلك؟

٥ سُئل: هل يجوز للحائض أن تقرأ القرآن؟

الجواب: يجوز للحائض أن تقرأ القرآن للحاجة، مثل أن تكون مُعلمة، فتقرأ القرآن للتعليم، أو تكون طالبةً فتقرأ القرآن للتعلم، أو تكون تُعلم أولادها الصغار أو الكبار، فترد عليهم وتقرأ الآية قَبْلهم. المهم إذا نَعت الحاجة إلى قراءة القرآن للمرأة الحائض، فإنه يجوز ولا حرج عليها، وكذلك لو كانت تخشى أن تنساه فصارت تقرؤه تذكرًا، فإنه لا حرج عليها ولو كانت حائضًا، على أن بعض أهل العلم قال: إنه لا يجوز للمرأة الحائض أن تقرأ القرآن مطلقًا بلا حاجة.

وقال أخرون: إنه يحرم عليها أن تقرأ القرأن ولو كان لحاجة.

فالأقوال ثلاثة، والذي ينبغي أن يُقال هو: أنه إذا احتاجت إلى قراءة القرآن لتعليمه، أو تعلِّمه، أو خوف نسيانه، فإنه لا حرج عليها.

العدد الأول السنة الواحدة و الثلاثون أوجه (٤٩

# حكم استعمال حبوب منع الحيض (1

#### O سئئل: ما حكم استعمال حبوب منع الحيض؟

الجواب: استعمال المرأة حبوب منع الحيض إذا لم يكن عليها ضرر من الناحية الصحية، فإنه لا بأس به، بشرط أن يأذن الزوج بذلك، ولكن حسب ما علمت أن هذه الحبوب تضر المرأة، ومن المعلوم أن خروج دم الحيض خروج طبيعي، والشيء الطبيعي إذا مُنع في وقته، فإنه لا بد أن يحصل من منعه ضرر على الجسم، وكذلك أيضًا من المحذور في هذه الحبوب أنها تخلِط على المرأة عادتها، فتختلف عليها، وحينئذ تبقى في قلق وشك من صلاتها ومن مُباشرة زوجها، وغير ذلك، لهذا أنا لا أقول: إنها حرام، ولكني لا أحب للمرأة أن تستعملها خوفًا من الضرر عليها.

وأقول: ينبغي للمرأة أن ترضى بما قدر الله لها، فالنبي ﷺ دخل عام حجة الوداع على أم المؤمنين عائشة، رضي الله عنها، وهي تبكي وكانت قد أحرمت بالعمرة، فقال: «ما لك لعلك نفست؟» قالت: نعم. قال: «هذا شيء كتبه الله على بنات آدم». [أخرجه البخاري (٢٩٤)، ومسلم (١٢١١).

فالذي ينبغي للمرأة أن تصبر وتحتسب، وإذا تعذّر عليها الصوم والصلاة من أجل الحيض، فإن باب الذّكر مفتوح، ولله الحمد، تذكّر الله وتسبّح الله سبحانه وتعالى، وتتصدق، وتحسن إلى الناس بالقول والفعل، وهذا من أفضل الأعمال.

# O سئنل: عمن يؤخر صلاة الفجر حتى يخرج وقتها؟

الجواب: هؤلاء الذين يؤخرون صلاة الفجر حتى يخرج وقت الفجر، إن كانوا يعتقدون حلَّ ذلك فإن هذا كفر بالله عز وجل؛ لأن من اعتقد حل تأخير الصلاة عن وقتها بلا عذر فإنه كافر لمخالفته الكتاب، والسنة، وإجماع المسلمين.

أما إذا كان لا يرى حل ذلك، ويرى أنه عاص بالتأخير، لكن غلبته نفسه وغلبه النوم، فعليه أن يتوب إلى الله عز وجل، وأن يقلع عما كان يفعله، وباب التوبة مفتوح حتى لأكفر الكافرين، فإن الله يقول: ﴿قُلْ يَا عبَارِيَ الَّذِينَ أَسْرَفُوا عَلَى أَنفُسِهِمْ لاَ تَقْنَطُوا مِن رُحْمَةِ اللهِ إِنَّ اللَّهَ يَعْفِرُ الذُّنُوبَ جَمِيعًا إِنَّهُ هُوَ الْعُفُورُ الرُحيمُ ﴾ [الزمر: ٣٣]. وعلى من علم بهم أن ينصحهم ويوجههم إلى الخير، فإن تابوا، وإلا فعليه أن يبلغ الجهات المسئولة عن هذا الأمر حتى تبرأ ذمته، وحتى تقوم الجهات المسئولة بتاديب هذا، وأمثاله. والله الموفق.



O سُئل: هل يسقط الترتيب بين الصلوات المقضية بسبب النسيان أو الحهل؟

الجواب: هذه المسالة محل خلاف، والصواب أنه يسقط، والدليل عموم قوله تعالى: ﴿رَبَّنَا لاَ تُؤَاخِذْنَا إِن نُسْبِينَا أَوْ أَخْطَأْنَا ﴾ [البقرة: ٢٨٦]. وقال عليه الصلاة والسلام: «إن الله تجاوز عن أمتي الخطأ والنسيان وما الستكرهوا عليه،. أخرجه الدخارى.

وجياد العدد الأول السنة الواحدة والثلاثون



انتشرت بين الأطفال والشباب ظاهرة السباب، مما يؤذي أولي الألباب، فكان لا بد من وقفه للعتاب وتوضيح فصل الخطاب في هذا الموضوع.

#### النهى عن سب الدهر 21

من الناس من يسبّ الأيام، فيقول: هذا يوم كذا، أو يسب الليل أو النهار أو السنين بسبب نازلة أو مصيبة حدثت له، فهذا منهي عنه؛ لأنه اعتراض على قضاء الله وقدره.

ورد في الصحيحين: عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ قال: «قال الله عز وجل: يُؤذيني ابن أدم يسبُّ الدُهر، وأنا الدُهر، أقلب الليل والنهار».

قال الإمام النووي: فإن الله هو الدَّهر، أي: فاعل النوازل والحوادث، أمَّا الدَّهر الذي هو الزمان فلا فعل له، بل هو مخلوق من جملة خلق الله تعالى. اهـ. «شرح مسلم» (٥/١٥).

قال المحققون: من نسب شيئًا من الأفعال إلى الدهر حقيقة كفر، ومن جرى هذا اللفظ على لسانه غير معتقد فليس بكافر، لكنه يُكره له ذلك؛ لشبهه بأهل الكفر على الإطلاق. «فتح الباري، (٨١/١٠).

وسب الدهر إيذاء لله عـز وجل، قـال تعـالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يُؤْذُونَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ لَعَنَهُمُ اللَّهُ فِي الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ وَاَعَدُ لَهُمْ عَذَابًا مُّهِينًا ﴾ [الأحزاب: ٥٧].

قال العلاَمة السَعدي: وهذا يشمل كل أذية قولية أو فعلية من سب أو شتم أو تنقص له أو لدينه أو ما يعود إليه بالأذى. «تفسير كلام المنان» (١٧١/١).

## النهى عن سب الدين 11 - حاد ما

سب الدين- والعياد بالله- كفر بَواح بالنص والإجماع؛ لقوله سبحانه: ﴿ أَبِاللَّهِ وَآيَاتِهِ وَرَسُولِهِ كُنتُمْ تَسْتَهْرَعُونَ. لاَ تَعْتَذِرُواْ قَدْ كَقَرْتُم بَعْدَ إِيمَانِكُمْ ﴾ [التوبة: ٦٥، ٦٦].

ويجب أن يُنصح ويُنكر عليه ذلك، فإن استجاب فالحمد لله، وإلا فلا يجوز أن يُبدأ من يسب الدين بالسلام، ولا يُرد عليه إن بَدا، ولا يُجاب دعوته، ويجب هجره هجرًا كاملاً؛ حتى يتوب أو يُتقذ فيه حكم الله بالقتل من جهة ولي الأمر؛ لقوله ﷺ: «من بدل دينه فاقتلوه، أخرجه البخاري.

ولا شك أن المنتسب للإسلام إذا سب الدين فقد بدل دينه. [فتاوى اللجنة الدائمة رقم (٣٤١٩) (٣/٥)].

النهي عن سب الصحابة، رضي الله عنهم جاء في صحيح مسلم عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «لا تسبوا أصحابي، لا تسبوا أصحابي، فوالذي نفسي بيده لو أن أحدكم أنفق مثل أحد ذهبًا ما أدرك مُدُّ أحدهم ولا نصيفه».

قال الإمام النووي: واعلم أن سب الصحابة رضي الله عنهم حرام من فواحش المحرمات، سواء من لابس الفتن منهم وغيره؛ لأنهم مجتهدون في تلك الحروب متاولون. اهـ. «شرح مسلم» (٩٣/١٦). وفيه أيضًا: قال القاضي عياض: سب أحدهم- الصحابة- من المعاصي الكبائر، هو مذهبنا ومذهب الجمهور.

#### النهى عن سب الوالدين ! !

كثيرُ من أبناء مجتمعنا يتمازحون فيما بينهم بسب الآباء والأمهات، ولا سيما هؤلاء الشباب المائعين ويتفكهون بكيل من السنباب والشتائم بعضهم لبعض ويتضاحكون من هذا الكلام البذيء كانه نوع من المدح!! أهكذا يجازي الأبناء الآباء؟ قال تعالى: ﴿فَلاَ تَقُلُ لَهُمَا أَفَّ وَلاَ تَنْهَرُهُمَا وَقُلْ لَهُمَا قَوْلاً كَرِيماً ﴾ [الإسراء: ٢٣].

قال العلاَمة السعدي في قوله تعالى: ﴿فَلاَ تَقُل لَهُمَا أُفَّ ﴾: وهذا أدنى مراتب الآذى، نُبه به على ما سواه، والمعنى: لا تؤذهما أدنى أذية، ﴿وَلاَ تَنْهَرُهُمَا ﴾ أي: تزجرهما وتتكلم لهما كلامًا خَشْئًا. «تفسير كلام المنان» (٤٥٦).

وفي الصحيحين عن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما قال: قال رسول الله ﷺ: «إن من أكبر الكبائر أن يلعن الرجل والديه». قيل: يا رسول الله، وكيف يلعن الرجل والديه؟ قال: «يسب الرجل أبا الرجل فيسب أباه ويسب أمه، فيسب أمه».

قال ابن حجر في «الفتح» (٤١٧/١٠): قوله: فكيف يلعن الرجل والديه؟ هو استبعاد من السائل؛ لأن الطبع

العدد الأول السنة الواحدة والثلاثون أوجهه

#### المستقدم يأبي ذلك. اهـ.

#### النهىعن سب المسلم

في الصحيحين عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: مسباب المسلم فُسوقُ وقتاله كفر». الفسق في الشرع: الخروج عن طاعة الله تعالى ورسوله ﷺ، وهو في عرف الشرع السد من العصيان. قال تعالى: ﴿وَكَرُهُ إِلَيْكُمُ الْكُفُرَ وَالْفُسُوقَ وَالْعِصْيَانَ ﴾ [الحجرات: ٧].

وفي الصحيحين عن ابن عمر رضي الله عنهما قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول: «أيما امرئ قال لأخيه: يا كافر، فقد باءَ بها أحدُهُما، إن كان كما قال، وإلا رَجَعت عليه.

قال الإمام النووي: من الألفاظ المنمومة المستعملة في العادة قوله لمن يخاصمه: يا حمار، يا تيس، يا كلب، ونحو ذلك، فهذا قبيح لوجهين: احدهما أنه كذب، والآخر أنه إيذاء. «الأنكار» (٤٥٨).

قال تعالى: ﴿وَالَّذِينَ يُؤْذُونَ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ بِغَيْرِ مَا اكْتَسَبُوا فَقَدِ احْتَمَلُوا بُهْتَانًا وَإِثْمًا مُبِينًا ﴾ [الأحزاب: ٥٨].

#### النهى عن سب الأموات 11

ورد في صحيح البخاري (١٣٩٣) عن عائشة رضي الله عنها قالت: قال النبي ﷺ: «لا تسبوا الأموات، فإنهم قد أفضوا إلى ما قدُموا».

قال ابن حجر في «الفتح» (٣٠٤/٣): قوله «أفضوا» أي: وصلوا إلى ما عملوا من خير أو شر. وقال أيضًا: وأجمع العلماء على جواز جرح المجروحين من الرواة أحياءً وأمواتا. أه.

وفي «صحيح الترمذي» (٢) ومسند الإمام أحمد عن المغيرة بن شعبة عن النبي ﷺ قال: «لا تسبوا الأموات فتؤذوا الأحياء».

#### النهى عن سب الأمراض !!

في صحيح مسلم عن جابر بن عبدالله أن رسول الله ﷺ دخل على أمَ السائب- أو أم المُسيب- فقال: «مالك يا أم السُائب- أو: يا أم المسيب- تزفزفين؟، قالت: الحُمى لا بارك الله فيها، فقال: «لا تسبي الحمى، فإنها تذهب خطايا بنى آدم كما يُذهب الكبر خيث الحديد.

تزفزفين: تتحركين حركة شديدة أي ترعدين.

اعلم- أخي المسلم- أن جميع الأمراض والهموم التي تصيب المسلم تكفر عنه خطاياه ويمشي نقيًا من الذنوب كما تُنقي النار خبث الحديد ويصبح حديدًا نقيًا خالصًا، ولكن على المسلم أن يصبر ويحتسب؛ حتى يبلغ هذه المنزلة. قال تعالى: ﴿ إِنَّمَا يُوَفَى

# الصَّابِرُونَ أَجْرَهُم بِغَيْر حَسِنَابِ ﴾ [الزمر: ١٠]. التُعَى عَنْ سَبِ الزدج!!

عن أبيَ بن كعب رضي الله عنه أن النبي ﷺ قال: «لا تسبوا الريح، فإن رايتم ما تكرهون فقولوا: اللهم إنا نسالك خير هذه الريح وخير ما فيها وخير ما أمرت به، ونعوذ بك من شر هذه الريح وشر ما فيها، وشر ما أمرت به،. رواه الترمذي، وقال: حسن صحيح.

قال الإمام الشافعي رحمه الله: لا ينبغي لأحد أن يسب الرياح فإنها خلق الله مطيع وجند من أجناده؛ يجعلها رحمة ونقمة إذا شاء. «الإذكار» (٢٣٨).

#### النهى عن سب الدلك !!

في سنن أبي داود وصحيح الجامع (١٦١/٦) عن زيد بن خالد الجُهني رضي الله عنه قال: قال رسول الله ٤: «لا تسبوا الديك فإنه يُوقظ للصلاة».

وهناك فوائد أخرى للديك، منها في الصحيحين عن أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي ﷺ قال: «إذا سمعتم صياح الديكة فاسالوا الله من فضله فإنها رأت ملكًا».

والمعنى: إذا سمعت صوت الديك فادع الله عز وجل واساله من فـضله. قـال تعـالى: ﴿وَاسْأَلُواْ اللَّهَ مِن فَصْلِهِ ﴾ [النساء: ٣٢].

قال العلاَمة السعدي: أي من جميع مصالحكم في الدين والدنيا، فهذا كمال العبد وعنوان السعادة. «تفسير كلام المنان» (١٧٦).

قال القاضي عياض: قوله: «فإنها رأت ملكًا، كان السبب فيه رجاء تأمين الملائكة على دعائه واستغفارهم له وشهادتهم له بالإخلاص. «الفتح» (٤٠٦/٦).

قال الداودي: يُتعلم من الديك خمس خصال: حُسن الصوت، القيام في السحر، والغيرة، والسخاء، وكثرة الجماع. «الفتح» (٤٠٦/٦).

ويؤخذ من هذا الحديث النهي عن السب والشتم حتى للحيوان أو الطير أو البهائم. «آفات اللسان» (١٣٩).

#### النهى عن سب الكفار !!

قال تعالى: ﴿ وَلاَ تَسُبُّواْ الَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِ اللَّهِ فَيَسُبُواْ اللَّهَ عَدُوًا بِغَيْرِ عِلْمَ﴾ [الأنعام: ١٠٨].

قال ابن كثير (٢/١٦٧): يقول الله تعالى ناهيًا الرسول ﷺ والمؤمنين عن سب آلهة المشركين، وإن كان فيه مصلحة إلا أنه يترتب عليه مفسدة أعظم منها، وهي مقابلة المشركين بسب إله المؤمنين وهو «الله لا إله إلا هو». والله ولى التوفيق.

( الوجاب العدد الأول السنة الواحدة والثلاثون

إحداد معلي حشيش

الحلقة الثامنة عشرة

نواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم، حتى يقف على حقيقة هذه القصة التي اشتهرت على السنة الناس، ويذكرها القصاص والوعاظ بمناسبة الهجرة.

ولقد اشتهرت هذه القصة بين أولادنا في الأزهر الشريف، حيث يدرسها آلاف الطلاب كل عام في مقرر السيرة النبوية للصفوف الثلاثة بالمرحلة الإعدادية، حيث جاءت القصة في (ص٨١) من الكتاب، وفيها: «ثم غادر رسول الله ﷺ «قباء»، واتجه إلى حيث كان الأوس والضزرج وهم الأنصار، يحيطون به عن يمين ويسار، وقد تقلدوا سيوفهم وامتلات نفوسهم بالبشر والسرور، فكانت لحظات خالدة في تاريخ المدينة، وكان يوما عظيماً في تاريخ الإسلام، وخرج النساء والصبيان في جو من النشوة والفرح يرددون فيه هذا النشيد الحمل:

|        | طلع البحدر علينا      |
|--------|-----------------------|
| 61.10  | من ثنيـــات الـــ     |
| C-3    | وجب الشكر علينا       |
|        | وجب المتحر عتيد       |
| له داع | مـــا دعـــا للُّــــ |
|        | أيها المبعوث فينا     |
| «FL    | حئت بالأمس المط       |

وأوردها المباركفوري في كتابه «الرحيق المختوم» (ص١٧٧) تحت عنوان: «الدخول في المدينة». حيث قال المباركفوري: «وكان يومًا تاريخيًا أغر، فقد كانت البيوت والسكك ترتج بأصوات التحميد والتقديس، وكانت بنات الأنصار تتغنى بهذه الأبيات قرحًا وسرورًا».. ثم نكر الأبيات.

أولا: التخريج:

أخرجه البيهقي في «الدلائل» (٥٠٦/٢) قـال: أخبرنا أبو عمرو الأديب، قـال: أخبرنا أبو بكر الإسماعيلي، قال: سمعت أبا خليفة يقول: سمعت ابن عائشة يقول: لما قدم عليه السلام المدينة جعل النساء والصيبان يقلن... فذكره.

وقد أوردة الصافظ ابن كشير في «البداية والنهاية» (٢٣٨/٣) عن البيهقي بهذا السند. وسكت عنه.

#### ثانيا التحقيق:

هذا الحديث الذي جاءت به هذه القصة ليس صحيحًا، لوجود سقط عظيم في الإسناد، فابن عائشة هذا الذي يتحدث عن دخول الرسول المدينة، ليس صحابيًا حتى يروي ما حدث عند دخول الرسول تش المدينة، وهو ليس بتابعي أيضًا، ولا حتى من أتباع التابعين، فهو من الآخذين عن تبع الأتباع، ولم يلق التابعين.

العدد الأول السنة الواحدة والثلاثون

(04)

#### البرهان

ابن عائشة أورده الحافظ ابن حجر في «التقريب» (٥١٥/٢) باب: من نسب إلى أبيه أو جده أو أمه، ونحو ذلك. قال: «ابن عائشة هو: عبيدالله بن محمد بن حفص».

O قُلْتُ: لقد حدث تصحيف في اسم ابن عائشة عند الشيخ الألباني رحمه الله في «الضعيفة» عند الشيخ الألباني رحمه الله في «الضعيفة» محمد ابن عائشة، والصواب هو: عبيدالله بن محمد ابن عائشة، يؤكد ذلك أيضًا الإمام المزي في «تهذيب الكمال» (٢٦/١٢) ترجمة (٢٢٢٤)، حيث قال: «عبيدالله بن محمد بن حفص بن عمر بن عمر بن عبيدالله بن معمر القرشي التيمي. أبو وبالعائشي وبابن عائشة؛ لأنه من ولد عائشة بنت طلحة بن عبيد الله، قدم دخداد».

ثم نقل عن محمد بن عبدالله الحضرمي، وأبي القاسم البغوي، وزكريا بن يحيى الساجي: أنه مات سنة ثمان وعشرين ومائتين.

٥ قُلْتُ: لذلك قرال الحرافظ ابن حرجر في «التقريب» (٥٣٨/١) إنه من كبار العاشرة.

O قُلْتُ: وهذه الطبقة بينها الحافظ في «مقدمة التقريب» حيث قال: «العاشرة: كبار الآخذين عن تبع الأتباع، ممن لم يلق التابعين».

O قلّتُ: قد تبين من بحثنا أن السند سقطت منه ثلاث طبقات رئيسة وهي: طبقة الصحابة، وطبقة التابعين، وطبقة أتباع التابعين. فاقل السقط من السند ثلاثة رواة على التوالي، وهذا النوع في «علم المصطلح» يسمى «المعضل».

حيث قال السخاوي في «فتح المغيث» (١٨٥/١): «المعـضل في الاصطلاح: هو السـاقط من إسناده اثنان فصاعدا مع التوالي».

O قُلْتُ: بهذا التحقيق يتبين أن القصة واهية، فالا يغتر الداعية بإيرادها في هذه الكتب المشهورة، بعد أن تبين سقوطها بالسقط المتوالي في إسنادها.

وليتخذ طالب هذا الفن من هذه القصبة مشالاً لعلم الحديث التطبيقي للمعضل.

#### بطلان احتجاج أبى حامد الغزالى

لقد احتج أبو حامد الغزالي بهذه القصة على إباحة الغناء، حيث قال في «الإحياء» (٢٧٥/٢): «ووجه جوازه: أن من الألحان ما يثير الفرح والسرور والطرب، فكل ما جاز السرور به، جاز إثارة السرور فيه، ويدل على هذا من النقل إنشاد النساء علي السطوح بالدف والألحان عند قدوم رسول الله ﷺ:

فيجيهم العدد الأول السنة الواحدة والثلاثون

طلع البدر علينا من ثنيات الوداع وجب الشكر علينا ما دعا لله داع»

O قُلْتُ: لقد بينا في تحقيقنا أن القصة واهية بالسقط في الإسناد، وفوق ذلك أن أبا حامد الغزالي أورد هذه القصة بزيادة لا أصل لها، حيث قال: «إنشاد النساء على السطوح بالدف والألحان».

O قُلْتُ: ولقد بيّن ذلك الإمام الحافظ العراقي في «تخريج الإحياء» (٢٧٥/٢) حيث قال: «حديث إنشاد النساء عند قدوم رسول الله ﷺ: أخرجه البيهقي في «دلائل النبوة» معضلاً وليس فيه ذكر للدف والألحان».

O قلت: وقد نقل الشيخ الألباني رحمه الله تحقيق العراقي مقرًا له، حيث قال في «الضعيفة» (١٣/٢):

تنبيه: أورد الغـزالي هذه القـصـة بزيادة: «بالدف والألحـان»، ولا أصل لهـا كمـا أشـار لذلك الحـافظ العـراقي بقـوله: «وليس فيـه ذكر للدف والألحان».

وقد اغتر بهذه الزيادة بعضهم فأورد القصة بها، مستدلاً على جواز الأناشيد النبوية المعروفة اليوم.

فيقال له: «أثبت العرش ثم انقش» على أنه لو صحت القصة لما كان فيها حجة على ما ذهبوا إليه.

#### شاهد للقصة غير صحيح

رُوِيَ عن أنس قال: قدم رسول الله ﷺ المدينة، فلما دُخل المدينة جاءت الأنصار برجالها ونسائها فقالوا: إلينا يا رسول الله، فقال: «دعوا الناقة فإنها مأمورة»، فبركت على باب أبي أيوب. قال: فخرجت جوار من بني النجار يضربن بالدف وهن يقلن:

#### نحن جوار من بني النجار

يا حبدا محمد من جار فخرج إليهم رسول الله ﷺ فقال: «أتحبوني». فقالوا: إي والله يا رسول الله. قال: «أنا والله أحبكم، وأنا والله أحبكم، أنا والله أحبكم».

#### التخريج

أخرجه البيهقي في «الدلائل» (٢/٨٠٨) قـال: اخبرني أبو الحسن: علي بن عمر الحافظ، قال: حدثنا أبو عبدالله محمد بن مخلد الدوري، قال: حدثنا محمد بن سليمان بن إسماعيل بن أبي الورد. قال: حدثنا إبراهيم بن صرّمة، قال: حدثنا يحيى بن سعيد، عن إسحاق بن عبدالله بن أبي

طلحة، عن أنس، قال... فذكره.

〇 قلت: وهذه القصة نقلها الحافظ ابن كثير في «البداية والنهاية» (٢٤٠/٣) عن البيهقي بهذا الأسناد، ثم قال: «هذا حديث غريب من هذا ألوحه لم يروه أحد من أصحاب السنن». التحقيق

 ٥ قلت: هذه قصة واهدة أيضًا، موضوعة في غناء بنات بنى النجار عند قدوم رسول الله ﷺ المدينة. حيث إن علة هذه القصية: إبراهيم بن صى°مة.

فقد أورده الإمسام الذهبي في «الميسزان» (۱۱۰/۳۸/۱)، حـبث قال: «إبراهيم بن صبرْمـة الأنصاري، عن يحيى بن سعيد الأنصاري: ضعفه الدارقطني وغدره، وقال ابن عدي: عامة حديثه منكر المتن والسند، وقال ابن معين: كذاب خبيث».

 ٥ قلت: فهذه قصبة باطلة واهية تزيد الأولى وهنًا على وهن.

حديث لا أصل له حول هذه القصة الواهية

قال شيدخ الإسلام ابن تيمية في «مجموع الفتاوي» (١٢٤/١٨): «وما يروونه عنَّ النبي ﷺ: لما قدم إلى المدينة خرجت بنات النجار بالدَّفوف وهن يقلن:

طليع الدحدي علىنسبا المعاد المعاد

من ثنيات المسوداع إلى آخر الشعر، فقال لهن رسول الله ﷺ: «هزوا غرابيلكم بارك الله فيكم» هذا لا تُعرف عنه». وو تنبیه وو

 ١- لا يصبح أن تتخذ هذه القصية دليلاً على إنشاد الغناء بالدف والألحان للرحال.

٢- لقد بينا في «محلة التوحيد» في سلسلة «تحذير الداعية من القصص الواهية» الحلقة (١٥) عدم صحة حديث: «أعلنوا النكاح واجعلوه في المساحد، واضربوا عليه بالدفوف»، مع بيان صحة الجزء الأول منه، وهو جملة «أعلنوا النكاح».

٣- قال الحافظ في «الفتح» (٦٧/٩): «واضربوا عليه بالدف»، وسنده ضعيف.

واستدل بقوله: «واضربوا» على أن ذلك لا بختص بالنساء، لكنه ضعيف. والأحاديث القوية فسها الإذن في ذلك للنساء، فلا يلتحق بهن الرجال لعموم النهى عن التشيبه يهن».

O قلت : لذلك قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله في «مجموع الفتاوى» (١١/٥٦٥): رخص النبي 🏙 للنساء أن يضربن بالدف في الأعراس والأفراح، وأما الرجال على عهده فلم يكن أحد منهم بضرب بدف، ولا يصفق بكف، بل قد ثبت عنه في الصحيح أنه قال: «التصفيق للنساء،

والتسبيح للرحال». و«لعن المتشبيهات من النساء بالرحال، والمتشبيهين من الرحال بالنساء». ولما كان الغذاء والضرب بالدف والكف من عمل النساء، كان السلف يسمون من يفعل ذلك من الرحال مخنثًا، ويسمون الرحال المغنين مخانيث، وهذا مشهور في كلامهم. اهـ.

٤- بدائل صحيحة : حول قدوم الرسول 🕮 المدينة.

بعد أن حذرنا الداعية من هذه القصة الواهية نذكر البدائل الصحيحة حول قدوم الرسول ﷺ، فقد بوَّب الإمام البخاري رحمه الله في «صحيحه» كتاب: مناقب الأنصار، بابًا رقم (٤٦): مَقْدم النبي المدينة، ثم بيان حال أهل المدينة 🕸 وكيفية استقبالهم للنبي ﷺ، كما في الحديث (٣٩٢٥)، وكذلك الحديث (٣٩٠٦)، وفيه ييان أول من شـهـد مَـقْـدِم رسـول الله ﷺ وكـيف تلقى المسلمون رسول الله ﷺ، ثم سان شهر دخول الرسول ﷺ المدينة ويوم الدخول، وكذلك المكان، وهذا الحديث الصحيح يصل إلى أربعين سطرًا مما لا تتحمله المساحة المخصصة بالمحلة، ونكتفى يبيان موضعه للرجوع إليه.

ومن البدائل الصحيحة حول مقدم رسول الله التي تدين كدفدة استقدال المدينة للنبي ﷺ الحديث الذي أخرجه الإمام مسلم في «صحيحه» (ح٣٠١٤) باب حديث الهجرة، فليتمسك الداعية يهذه البدائل الصحيحة.

٥- ذكر الإمام ابن القيم في «زاد المعاد» (٣/ ١٠) أن إنشاد «طلع الددر علينا» كان عند مرجعه 🕮 من تسوك، ثم قال: «وبعض الرواة يهم في هذا ويقول: إنما كان ذلك عند مقدمه المدينة من مكة وهو وَهُم ظاهر؛ لأن تُنبات الوداع إنما هي من ناحية الشام لا يراها القادم من مكة إلى المدينة ولا يمر بها إلا إذا توجه إلى الشام».

٦- وأورد القصة الحافظ ابن حجر في «الفتح» (۳۰۷/۷) شرح باب «مقدم النبي ﷺ المدينة»، وخرَّج حديثها قائلاً: أخرج أبو سعيد في «شرف المصطفى»، ورويذاه في «فوائد الخلعي» من طريق عبيدالله ابن عائشة منقطعًا.. فذكر القصة، ثم قال: وهو سند معضل، ولعل ذلك كان في قدومه من غزوة تبوك.

٧- قلت: فالقصة واهية بالنسبة لقدومه 🕸 من مكة، ونلاحظ أن الحافظ ابن حجر لم يجزم يقدومه من تبوك، فالقصة أيضًا بالنسبة لتبوك في حاجة إلى تحقيق، إن شاء الله.

العدد الأول السنة الواحدة والثلاثون الوجه

(00)

أخى القارئ:

بعد أن قدمت للقارئ الكريم في سلسلة «تحذير الداعية من القصص الواهية» هذه القصة الواهية المتعلقة بالهجرة، ثم تقديم البدائل الصحيحة، واستكما لأ للفائدة أقدم للقارئ الكريم الحلقة الرابعة من سلسلة «صحح أحاديثك» حول شهر المحرم ويوم

#### عاشوراء.

الحديث: «إن الله افترض على بنى إسرائيل صوم يوم في السنة وهو يوم عاشوراء وهو اليوم العاشير من المحرم فصوموه ووسعوا على أهليكم فيه، فإن من وسع على أهله من ماله يوم عاشوراء وسع الله عليه سائر سنته فصوموه، فإنه اليوم الذي تاب الله فيه على آدم، وهو اليـوم الذي رفع الله فـيـه إدريس مكانًا عليًا، وهو اليوم الذي نجى الله فيه إبراهيم من النار، وهو اليوم الذي أخرج فيه نوحًا من السفينة، وهو اليوم الذي أنزل الله فيه التوراة على موسى، وفيه فدى الله إسماعيل من الذبح، وهو اليوم الذي أخرج الله فيه يوسف من الســـجن، وهو الـــوم الذي رد الله على يعقوب بصره، وهو اليوم الذي كشف الله فيه عن أيوب البلاء، وهو اليوم الذي أخرج الله فيه يونس من بطن الحـوت، وهو اليـوم الذي فلق الله فيـه البـحـر لبني إسرائيل، وهو اليوم الذي غفر الله لمحمد ذنيه ما تقدم وما تأخر، وفي هذا اليوم عبر موسى البحر، وفي هذا اليوم أنزل الله التوبة على قوم يونس، فمن صام هذا اليوم كان له كفارة أربعين سنة، وأول يوم خلق الله من الدنيا يوم عاشبوراء، فمن صبام يوم عاشبوراء فكانما صام الدهر، وهو صوم الأنبياء، ومن أحيا ليلة عاشوراء فكأنما عبد الله مثل عبادة أهل السماوات السبع، ومن صلى أربع ركعات يقرأ في كل ركعة بالحمد مرة، وخمسين مرة قل هو الله أحد، غفر الله له ذنوبه خمسين عامًا ماضية وخمسين عامًا مستقدلة، وبنى الله له في الملا الأعلى ألف منبر من نور، ومن سقى شرية ماء فكانما لم يعص الله طرفة عين، ومن

أشبع أهل بيت مساكين يوم عاشوراء، مر على الصراط كالبرق الخباطف، ومن تصدق صدقة فكانما لم يرد سائلاً قط، ومن اغتسل يوم عاشوراء لم يمرض إلا مرض الموت، ومن اكتحل يوم عاشوراء لم ترمد عيناه السنة كلها، ومن أصر يده على رأس يتيم فكانما بر يتامى ولد أدم كلهم، ومن عاد مريضًا يوم عاشوراء فكانما عاد مرضى ولد أدم كلهم.

O الحكم: الحديث ليس صحيحًا. رواه ابن ناصر عن أبي هريرة مرفوعًا، كما في «الفوائد المجموعة في الأحاديث الموضوعة» (١٣٠/١) (٨٤/٢٨٣) للإمام الشوكاني، وقال: ساقه السيوطي في «اللآلئ المصنوعة» (١٠٩/٢)، وفيه من الكذب على الله وعلى رسوله ﷺ ما يقشعر له الجلد، فلعن الله الكذابين، وهو موضوع بلا شك.

قُلْتُ: وأورده ابن عراق في «تنزيه الشريعة المرفوعة عن الأخبار الشنيعة الموضوعة» (١٥١/٢)، وقال: أخرجه ابن الجوزي من حديث أبي هريرة، وقال الذهبي: أدخل على أبي طالب العشاري فحدث به بسلامة باطن، وفي سنده أبو بكر النجار.

الحليث: «من اكتحل بالأثمد يوم عاشوراء لم يرمد أبدًا».

O الحكم: الحديث ليس صحيحًا. رواه الحاكم عن ابن عباس مرفوعًا، كما في «الفوائد» (١٣١/١) (٣٦/٢٨٥)، وفي إسناده جويبر. قال الحاكم: أنا أبرأ إلى الله من عهدة جويبر.

الحميد: «من وسع على نفسبه وأهله يوم عاشوراء، وسع الله عليه سائر سنته».

O الحكم: الحديث ليس صحيحًا. أورده السيد سابق رحمه الله في «فقه السنة» (٤٧٩/١)، وقال: رواه البيهقي في «الشعب»، وابن عبدالبر، وللحديث طرق أخرى كلها ضعيفة، ولكن إذا ضم بعضها إلى بعض ازدادت قوة كما قال السخاوى. اه.

قلت: ولقد اغتر كثير من الوعاظ بهذا القول، وإلى القارئ الكريم التحقيق: الحديث أخرجه البيهقي في «الشعب» (٣٦٥/٣) (ح٣٧٩١)، وآفته محمد بن يونس بن

أروجيهم العدد الأول السنة الواحدة والثلاثون

موسى الكديمي، قال ابن عدي في «الكامل» (٢٩٢/٦) تراجم (١٧٨٠): «اتهم بوضع الحديث وسرقته». وقال ابن حبان في «المجروحين» (٣١٣/٢): كان يضع على الثقات الحديث وضعًا، ولعله قد وضع أكثر من ألف حديث.

الطريق الآخر أخرجه ابن عبدالبر في «الاستذكار» كما في «اللسان» (١٤/٤) تراجم (١٥٤٨) من طريق الفضل بن الحُباب أبو خليفة. قال الحافظ ابن حجر: روى عنه ابن عبدالبر في «الاستذكار» من طريقه حديثًا منكرًا جدًا.

قلت: ولقد حقق المعلمي اليماني في «تحقيق الفوائد» (ص٩٨– ١٠٠) طرق الحديث، وبيّن ما فيها من متروكين ومجهولين، ثم رد على من قال: «طرقه يقوي يعضها يعضًا» يقوله: «بل يوهن يعضها يعضًا».

#### البديل الصحيح

١- عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: قَرِمَ النبي المدينة، فرأى اليهود تصوم عاشوراء، فقال: «ما هذا؟» قالوا: هذا يوم صالح. هذا يوم نجى الله بنى إسرائيل من عدوهم فصامه موسى، قال: «فانا أحق بموسى منكم»، فصامه وأمر بصيامه.

الحديث صحيح. رواه البخاري (٢٤٤/٤) (ح٢٠٠٤)، واللفظ له، ورواه مسلم (ح١١٣٠)، وفي لفظ لمسلم: «هذا يوم عظيم أنجى الله موسى وقومه وغرق فرعون وقومه فصامه موسى».

٢- عن أبي قتادة رضي الله عنه عن النبي ﷺ قال: تثلاث من كل شهر ورمضان إلى رمضان فهذا صيام الدهر كله، وصيام يوم عرفة أحتسب على الله أن يكفر السنة التي قبله والسنة التي بعده، وصيام يوم عاشوراء أحتسب على الله أن يكفر السنة التي قيله».

O الحكم : الحديث صحيح. أخرجه أحمد (٢٩٦/٥،
 ٢٩٦/٥)، ومسلم (٦٩٦/٦)، وأبو داود (ح٣٤٣٥).

٣- عن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما أن أهل الجاهلية كانوا يصومون يوم عاشوراء، وأن رسول الله ش صامه والمسلمون قبل أن يفترض رمضان، فلما افترض رمضان قال رسول الله ﷺ: «إن عاشوراء يوم من أيام الله، فمن شاء صامه، ومن شاء تركه».

الحكم : الحديث صحيح، أخرجه أحمد (٢/٥٧)، ومسلم (ح١١٣٦)، وأبو داود (ح٣٤٤٣)، وابن خـزيمة (ح٢٠٨٢).

٤- عن جابر بن سمرة رضي الله عنهما قال: كان رسول الله ﷺ يأمرنا بصيام يوم عاشوراء ويحثنا عليه ويتعاهدنا عنده، فلما فرض رمضان لم يامرنا ولم ينهنا ولم يتعاهدنا عنده.

الحكم : الحديث صحيح. أخرجه أحمد (٩٦/٥)، ومسلم (ح١١٣٨)، وابن خزيمة (ح٢٠٨٣).

٥- عن ابن عمر رضي الله عذهما قال: صام النبي
 ٤- عاشوراء وأمر بصيامه، فلما فرض رمضان ترك،
 وكان عبدالله لا يصومه إلا أن يوافق صومه.

الحكم : الحديث صحيح. أخرجه أحمد في «المسند». (٤/٢)، والبخاري (ح١٨٩٢).

٦- عن ابن عباس رضي الله عنهما أنه قال: حين صام رسول الله ﷺ يوم عاشوراء وأمر بصيامه قالوا: يا رسول الله، إنه يوم تعظمه اليهود والنصارى، فقال رسول الله ﷺ: «فإذا كان العام المقبل إن شاء الله صمنا اليوم التاسع». قال: فلم يات العام المقبل حتى توفى رسول الله ﷺ.

وفي رواية: «لئن بقيت إلى قابل لأصومن التاسع». الحكم: الحديث صحيح. أخرجه أحمد (٢٣٦/١)، ومسلم (ح١١٢٤)، وأبو داود (ح١٧٣٦).

العديث: «من صام تسعة أيام من أول المحرم، بنى الله له قبة فى الهواء ميلاً فى ميل لها أربعة أبواب».

O الحكم: الحديث ليس صحيحًا. أخرجه ابن الجوزي في «الموضوعات» (١٩٩/٢) من حديث أنس، وقال: «هذا حديث موضوع على رسول الله ﷺ – أفته موسى الطويل – قال ابن حبان: موسى الطويل يروي عن أنس أشياء موضوعة لا يحل كتبها إلا على التعجب». إه..

قلت: بالرجوع إلى كتاب «المجروحين» (٢٤٣/٢) لابن حبان قال: «موسى الطويل شيخ كان يزعم أنه سمع أنس بن مالك، روى عن أنس أشياء موضوعة كان يضعها أو وضعت له فحدث بها لا يحل كتابة حديثه إلا على جهة التعجب».

قلت: أقـر ذلك ابن عـراق في «تنزيه الشـريعـة». (١٤٨/٢)، وابن الجوزي كما في «الفوائد» (ص٩٦).

#### البديل الصحيح

العليث: «أفضل الصيام بعد رمضان شهر الله المحرم، وأفضل الصلاة بعد الفريضة صلاة الليل».

O الحكم: حديث صحيح. أخرجه مسلم (ح١١٦٣)،
 وأبو داود (ح٢٤٢٩)، والترمذي (ح٧٣٧)، والنسائي
 وأبر داود (ح٢٤٢٩)، وابن ماجه (ح١٧٤٢) من حديث أبي
 هريرة.

هذا ما وفقنى الله إليه وهو وحده من وراء القصد.

(العدد الأول السنة الواحدة والثلاثون الموجيه



الألف : الحافظ الكبير أحمد بن عبداللة بن أحمد بن إسحاق بن موسى الأصبهاني المعروف بأبي نعيم الأصبهاني صاحب «الحلية».

مولده: ولد عام ٢٣٦ه بأصبهان.

أجاز له المشايخ وعـمـره ست سنين، ورحل الحفاظ إليه لحفظه وعلو إسناده.

كان أول سماع له من مسند أصبهان أبي محمد بن فارس، ومن أبي أحمد العسال وأبي الشيخ وخلائق بخراسان والعراق.

وروى عنه أبو بكر بن أبي علي الــهـمــداني، وأبو بكر الخطيب البغدادي، وغيرهم من العلماء والحفاظ.

قال عنه حمزة بن العباس العلوي: كان أصحاب الحديث يقولون: بقي أبو نعيم أربع عشرة سنة بلا نظير لا يوجد شرقًا ولا غربًا أعلى منه إسنادًا ولا أحفظ منه.

وفاته: توفى عام ٢٠٠ه.

#### موضوع الكتاب

ذكر فضائل الصحابة وبالأخص الخلفاء الراشدين والرد على الإمامية الشيعة الروافض الذين يسبون الصحابة ويطعنون في إمامة أبي بكر وعمر وعثمان، رضي الله عنهم، وعلى قولهم أحقهم وأفضلهم بالإمامة بعد رسول الله ﷺ علي بن أبي طاله.

#### أهميةالكتاب

– من أوائل الكتب التي أفـردت للرد على
 الشيعة الروافض وعرض شبهاتهم ومناقشتها
 وفندتها وردتها عليهم.

- تبيين عقيدة أهل السنة والجماعة في
 الصحابة رضوان الله عليهم من ذكر فضائلهم
 والنهى عن سبهم.

– من المراجع المهمسة في العلق يدة في هذه المسالة.

#### منهج المؤلف

- نص المؤلف في صدر كتابه عن منهجه الذي
 سوف يتبعه في التأليف، فتراه يجمع ما مدح الله

اعداد : علاء خضر

تعالى به الصفوة من صحابة النبي ﷺ وثبت عن رسول الله ﷺ في مناقبهم وفضائلهم ومراتبهم وثوابتهم وما اجتمع عليه الصحابة رضي الله عنهم من بعده.

- يروي كتابه هذا بالأسانيد ويعقبها بالمناقشة والترجيح لما يراه صوابًا ويدافع عن الصحابة والأئمة المهديين ضد الشيعة الروافض الأشرار.

#### نسخالكتاب

يقع الكتاب في مجلد واحد بدراسة وتحقيق د. علي بن محمد بن ناصر الفقيهي.

### أهم مسائل الكتاب

بدأ المؤلف كتابه بمقدمة بسيطة أثنى فيها على الصحابة وفضلهم وما قدموه للإسلام، وذكر اختلاف الناس في تفضيل وتقديم الخلفاء الأربعة، فمنهم من قال: إن أفضل الناس بعد الرسول تله وأولاهم بالإمامة بعده أبو بكر الصديق ثم عمر بن الخطاب، ومنهم من يقول: أبو بكر الصديق ثم عمر ثم علي، ومنهم من يقول: أبو بكر، ثم عمر، ثم عثمان، ووقف. ومنهم من يقول: أبو بكر، ثم عمر، ثم عثمان، ثم علي رضي الله عنهم أجمعين، وذلك قول أهل الجماعة والأثر من رواة الحديث وجم هور الأمة، ومنهم من يقول: أبو بكر أسابه منه بالإمامة بعد الرسول تله علي بن الأشرار.

ثم بدأ في مـوضـوع الكتـاب، وتحت عنوان: «خلافة أبي بكر الصديق رضي الله عنه» قال: إن خير هذه الأمة الثلاثة القرون الأولى، واستدل بقوله ﷺ: «خير الناس قرني، ثم الذين يلونهم، ثم الذين بلونهم...» الحديث.

وأخذ يرد على الإمــامــيــة الذين طعنوا في الصحابة من المهاجرين والأنصار ؛ لأنهم قدموا

أرجيهم العدد الأول السنة الواحدة والثلاثون

(01)

الصديق رضي الله عنه فقال: أكان اجتماعهم عليه على إكراه منه لهم بالسيف؟ أو تأليف منه لهم بمال أو غلبة بعشيرة؟ إلى أن قال: ولو كان شيء من هذه الوجوه، أو أريد واحد منهم على المبايعة كارهًا، لكان ذلك منقولاً عنهم ومنتشرًا فأما إذا اجتمعت الأمة على أن لا إكراه، والغلبة والتأليف غير ممكن منهم وعليهم، فقد ثبت أن اجتماعهم لما علموا منه من الاستحقاق والتفضيل والسابقة وقدموه وبايعوم لما خصه الله تعالى به من المناقب والفضائل.

وفي رده على الشبهات التي قالتها الإمامية من تقديمها لعلي رضي الله عنه قولهم: بأن عليًا رضي الله عنه ختن رسول الله ﷺ قيل لهم: قد شاركه عثمان بن عفان وغيره رضي الله عنهما في هذا الأمر.

فإن احتج المعاند بانه استحق الخلافة لأنه كان أولهم إسلامًا طولب ببيان ما ذكره، فإن قال: روي ذلك عنه وعن غيره. قيل له: قد روي خلاف ذلك عن عمر بن عبسة السلمي، قال: أتيت رسول الله ﷺ وهو نازل بعكاظ، فقلت: يا رسول الله، من معك في هذا الأمر، قال: «رجلان أبو بكر وبلال»، فأسلمت عند ذلك، فلقد رأيتني رابع الإسلام.

فإن قال أوصى إليه رسول الله ﷺ وعهد إليه بالخلافة، قيل له: قد روى خلاف ذلك.

فقد صبح عن عائشة رضي الله عنها أنها قالت: ما ترك رسبول الله درهمًا ولا دينارًا ولا شباة ولا بعيرًا ولا أوصى بشيء.

ولقد سئئل علي رضي الله عنه فيما رواه عنه أبو جحيفة وغيره: هل خصك رسول الله ﷺ بشيء؟ قال: ما هو إلا كتاب الله وفهم يؤتيه الله من شاء في الكتاب، وقد ثبت عن علي رضي الله عنه نفسه أنه قال: ألا أخبركم بخير الناس بعد رسول الله ﷺ: أبو بكر، وبعده عمر رضي الله عنهما.

ومن الأدلة التي تثبت إمامة أبي بكر قوله ﷺ في مرضه الذي مات فيه: «ادعوا لي عبدالرحمن بن أبي بكر الصديق رضي الله عنه اكتب كتابًا لا يختلف بعدي». ثم قال: «دعه، معاذ الله أن يختلف المؤمنون في أبي بكر».

وغيرها من الشبهات التي طعنوا بها على خلافة أبي بكر الصديق فبينها المؤلف رحمه الله وناقشها وردها عليهم.

وفي خلافة عمر بن الخطاب قال المؤلف رحمه الله: فإن اعترض المخالف فقال: لم يكن له أن يفوض أمر الخلافة إلى عمر دون المسلمين. قيل له: لما علم الصديق رضي الله عنه من فضل عمر رضي الله عنه ونصيحته وقوته على ما يقلده، وما كان يعينه عليه في أيامه من المعونة التامة لم وما كان يعينه عليه في أيامه من المعونة التامة لم يكن يسعه في ذات الله ونصيحته لعباد الله تعالى أن يعدل هذا الأمر عنه إلى غيره... إلى أن قال: فرضي المسلمون له ذلك وسلموه، ولو خالطهم في أمره ارتياب أو شبهة لأنكروه ولم يتابعوه... إلى أن قال: وإن إمامته وخلافته تثبت على الوحه التي ثعتت للصديق.

ثم أخذ المؤلّف يعرض شبهات ويرد عليها، ثم ذكر فضائل عمر وقوته وعدله وإيمانه وفراسته رضى الله عنه.

ثم انتقل إلى خلافة عثمان بن عفان رضى الله عنه فقال: فاحتمع أهل الشورى ونظروا فيما أمرهم الله به من التوفيق وأبدوا أحسن النظر والحياطة والنصيحة للمسلمين، وهم التقية من العشيرة المشيهود لهم بالجنة، واختاروا بعد التشاور والاحتهاد في نصبحة الأمة والحياطة لهم عثمان بن عفان رضى الله عنه؛ لما خصبه الله يه من كمال الخصال الحميدة والسبوايق الكريمة، وما عرفوا من علمه الغزير وحلمه ... إلى أن قال: واحتمعوا عليه راضين به محيين له. وأخذ يفند شبيهات وافتراءات قيلت عليه تنقص من فضله، مثل تغديه في يدر، وتخلفه عن يبعة الرضوان، فرد المؤلف عن تغيبه في بدر بأثر عن ابن عمر عندما حاء رجل من مصر حاجًا، فقال له: يا ابن عمر، إنى سائلك عن شىء فحدثنى، أنشدك الله بحرمة هذا البيت، هل تعلم أن عثمان تغيب عن بدر فلم يشهدها؟ فقال: نعم، ولكن أما تغيبه عن يدر، فإنه كانت تحته بنت رسول الله ﷺ فمرضت، فقال له رسول الله ﷺ: «لك أجر رجل شهد بدرًا وسهمه».

وقـال زائدة في حـديثـه: ومن ضـرب له رسـول الله ﷺ فيها بسهم فقد شهد.

( العدد الأول السنة الواحدة والثلاثون أروجه ) (٥٩

وأما بيعة الرضوان، فرد المؤلف بحديث أنس رضي الله عنه الذي قال فيه: لما أمر رسول الله ﷺ ببيعة الرضوان، كان عثمان رسول رسول الله ﷺ إلى أهل مكة، يبايع الناس، فقال رسول الله ﷺ: «إن عثمان في حاجة الله وحاجة رسوله»، فضرب إحدى يديه على الأخرى، فكان يد رسول الله ﷺ

وأما إعلالهم بترك إنكار الصحابة رضي الله عنهم على من حصروه، فلقد شرعوا إلى الإنكار عليهم واستعدوا لمدافعتهم ومقاتلتهم، ولكن لم يظهر القوم قتله، وإنما أظهروا المعيية. إلى أن قال: وكان يمنعهم من ذلك ويعزم عليهم أن لا يراق فيه محجم من دم.. وقال: ممن أنكروا وبالغوا في الإنكار زيد بن ثابت، وعبد الله بن سلام، وابن عمر، وأبو هريرة، والمغيرة بن شعبة، وغيرهم. وعن نافع قال: لبس ابن عمر يومئذ الدرع مرتين، وعرض على عثمان بن عفان نصرته، وذكر له بيعته، فقال: أنتم في حل من بيعتي، وفي حرج من نصرتي، فإني لأرجو أن ألقى الله سالمًا مظلومًا. فلم يثبت بحمد الله على عثمان رضي الله عنه مما ادًعوا شيئًا؛ لما استحق بما ادًعوا القتل وانتهاك الحرمة وشق العصا وتفريق الجماعة.

فاخذ يفند شبهات وافتراءات على عثمان رضي الله عنه ويناقشها ويردها عليهم، وذكر فضائله واستحقاقه للإمامة.

وقال المؤلف أيضًا: فالواجب على المسلمين في أصحاب رسول الله ﷺ إظهار ما مدحهم الله تعالى به وشكرهم عليه من جميل أفعالهم وجميل سوابقهم وأن يغضوا عما كان منهم في حال الغضب والإغفال وفرط منهم عند استذلال الشيطان إياهم.

ونأخذ في ذكرهم بما أخبر الله تعالى به، فقال تعالى: ﴿وَالَّذِينَ جَاءُوا مِن بَعْ دِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا اعْفِرْ لَنَا وَلاِخُوانِنَا الَّذِينَ سَبَقُونًا بِالإِيمَانِ...﴾ [الحشر: ١٠]، فإن الهفوة والزلل والغضب والحدة والإفراط لا يخلو منه أحد، وهو لهم غفور... إلى أن قال: فلا يتتبع هفوات أصحاب رسول الله ﷺ وزللهم ويحفظ عليهم ما يكون منهم في حال الغضب والموجدة إلا مفتون القلب في دينه.

ثم قال في خلافة علي بن أبي طالب رضى الله

فيجهم العدد الأول السنة الواحدة والثلاثون

عنه: فسلم من بقي من العشرة الأمر لعلي رضي الله عنه، ولم ينكر أنه من أكمل الأمة ذكرًا وأرفعهم قدرًا لقديم سابقته، وتقدمه في الفضل والعلم وشهود المشاهد الكريمة... فتولى أمر المسلمين عادلاً زاهدًا، أخذًا في سيرته بمنهاج الرسول ﷺ وأصحابه رضي الله عنهم حتى قبضه الله شهيدًا.

ثم قال في قتال الصحابة: فإن قال قائل: فما الذي اقتتلوا عليه- يعني سهل بن حنيف وعمار بن ياسر- قيل له: اقتتلوا على الدين؛ لأن عليًا رضي الله عنه رأى أن يعقد من عقد له على قتال من خالفه على ذلك، فقاتلهم لأجل ذلك.

ورأى طلحة والزبير أن ذلك لا يصلح لهما فتأخرا عنه، وكانا عند علي أنهما فيمن بايع لم يختلفا عليه، ورأى علي أنه أحق، ممن بقي بالخلافة وأنه لا يسع طلحة والزبير رضي الله عنهما تخلفهما عنه، فقصدهما ليردهما عن رأيهما ورأي طلحة والزبير أن يدافعا عن دينهما، فكل اجتهد في الرأي، وأدى اجتهاد كل واحد منهم إلى ما دعا إليه، وثبت عليه، فأما سعد بن أبي وقاص وابن عمر وطبقتهم فرأوا القعود والكف، وأن لا منهم رضي الله عنهم قصد الرشد وابت على الصواب، والله تعالى يثيبهم على ما قصدوا واجتهدوا من الخير والصلاح.

فلم يختلف أحد من أهل العلم في كل زمان أن أصحاب رسول الله ﷺ فيما اختلفوا فيه واجتهدوا فيه من الرأي مأجورون محمودون، وإن كان الحق مع بعضهم دون الكل.

وقال: فمن سبهم بسبب حروبهم وأبغضهم وحمل ما كان من تأويلهم وحروبهم على غير الجميل الحسن، فهو العادل على أمر الله تعالى وتأديبه ووصيته فيهم، فلا يبسط لسانه فيهم إلا من سوء طويته في النبي ﷺ وصحابته والإسلام والمسلمين.

وقال في الإمساك عن ذكر الصحابة: نقتدي في ذلك بكبار الصحابة الذين شاهدوا حربهم فكفوا وقعدوا لإشكال ذلك عليهم، فإذا كان لهم في قربهم منهم ومشاهدتهم لهم أن يكفوا ويقعدوا، فنحن في تأخرنا وتباعدنا عنهم أولى أن نسكت عنهم ونكف المسبة التي تعرض في ذلك.

# لا تغسر بسوا الزنسي

0 0 أحباب الله وأحباب رسول الله ﷺ، هيا بنا نرى حال هؤلاء الزناة في الآخرة حتى نستطيع أن ندفع عن أنفسنا هذا المصير الأليم والزاني فَاجْلدُوا كُلَّ وَاحد مَنْهُمَا مائَةَ جَلْدَمُ وَلَا تَأْخَذْكُم بِهِمَا رَأْفَةً فَي دِين اللَّه إِن كُنتُمُ طَائِفَةً مَنَ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ [النور: ٢].

وعقوبة الزاني المحصن كما جاء في السنة المشرفة هي القتل رجمًا بالحجارة، وهي قتلة من أشنع القتلات، جزاءً وفاقًا للجرم الذي ارتكب، يعذب الزناة في قسبورهم إلى يوم القيامة على النحو الذي جاء في حديث رؤيا النبي ﷺ التي رأى فيها صورًا من عذاب القبر، فقد ذكر 📽 أنه جاءه جبريل وميكائيل، فقال: «انطلقنا فأتبنا على مثل التنور أعلاه ضيق وأسفله واسع، فيه لغط وأصوات، فقاد فاطلعنا، فإذا فيه رجال ونساء عراة، فإذا هم يأتيهم لهب من أسفل منهم، فإذا أتاهم ذلك اللهب ضوضوا – أي صاحوا من شدة حره – فقلت: من هؤلاء يا جبريل؟ قال: هؤلاء هم الزناة والزواني، يعنى الرجال والنساء، فهذا عذابهم في القبر إلى يوم القيامة». أخرجه البخاري ومسلم. نسأل الله العافية.

وعن ابن مسعود رضي الله عنه قال: سالت رسول الله ﷺ : أي الذب أعظم عند الله؟ قال: أن تجعل لله ندًا وهو خلقك، قلت: إن ذلك لعظيم، ثم أي؟ قال: أن تقتل ولدك مخافة أن يطعم معك. قلت: ثم أي؟ قال: أن تزني بحليلة حارك. [أخرجه البخاري ومسلم].

ومن مفاسد الزنا وعواقبه الوخيمة أن يعمى القلب ويطمس نوره، وأنه يحقر النفس

## إعداد: أيمن محمد الصيحى

ويقمعها، ويسقط كرامة الإنسان عند الله وعند خلقه، وأنه يؤثر على نقصان العقل، وأنه يمحق بركة العمر ويضعف في القلب تعظيم الله، ويوجب الفقر ويكسب صاحبه سواد الوجه، وثوب المقت بين الناس، وأيضًا يشتت القلب ويمرضه، ويجلب الهم والحزن والخوف، ويباعد صاحبه عن الملك، ويقربه من الشيطان.

فليس بعد مفسدة القتل أعظم من مفسدة الزنا، ولهذا شُرع فيه القتل على أشنع الوجوه وأفحشها وأصعبها، ولو بلغ العبد أن امرأة من نسبائه قد قتلت لكان أسهل عليه من أن يبلغه أنها زنت.

فيا أحباب الله، احذروا الخلوة والاختلاط- المستهتر والتبرج- فإنهما والزنا رفيقان لا يفترقان، وصنوان لا ينفصمان غالبًا.

واعلموا أن الستر والصيانة هما أعظم عون على العفاف والرصانة، وأن احترام القيود التي شرعها الإسلام في علاقة الجنسين هو صمام الأمن من الفتنة والعار والفضيحة والحزن، واحذروا أجهزة الفساد السمعية منها والبصرية التي تغزوكم في عقر داركم وهي تدعوكم ونساءكم وأبناءكم إلى الافتتان، وتضعف الإيمان، قال تعالى: ﴿وَاللَّهُ يُرِيدُ أَن يَتُوبَ عَلَيْكُمْ وَيُرِيدُ الَّذِينَ يَتَعبعونَ الشَّهَوَاتِ أَن تَمَيلُواْ مَيْلاً عَظيمًا. يُرِيدُ اللَّهُ أَن يُحَقِّفَ عَنكُمْ وَخَلُقَ الإِنسَانُ ضَعِيفًا ﴾ [النساء: 17، ٢٧].

# يين السبن والمبتل حات عي خراعات

عن أم سلمة قالت: كانت النفساء تجلس على عهد رسول الله ﷺ أربعين يومًا، وكنا نطلي وجـوهنا بالورس(١) من الكلف. [رواه الخمسة إلا النسائي].

وعنها قالت: كانت المراة من نساء النبي تله تقعد في النفاس أربعين ليلة لا يأمرها النبي بقضاء صلاة النفاس. [رواه أبو داود والترمذي وابن ماجه].

فيتلخص أن مدة النفاس أربعون يومًا، ولا صلاة على النفساء إلى الأربعين، إلا إذا انقطع الدم، ولا إعادة عليها لا في أيام حيضها ولا في أيام نفاسها، بضلاف الصوم فعليها إعادته فيهما، ولا بد من ذلك؛ لأنه لا يتكرر يوميًا فتحصل بإعادته المشقة شهريًا، وإنما مشقة إعادة الصوم مرة سنويًا.

#### خرافات وبدع ايام النفاس (١

ما يكتب لعسر الولادة ويعلق، أو يمحى ويشرب، أو يرش على بطن المرأة؛ كالفوائد التي في مثل كتاب «الرحمة في الطب والحكمة»، و«تسهيل المنافع»، و«شمس المعارف» وغيره، يجب أن يعلم أنه باطل كله، بل وكله شرك، ولا يجوز العمل به، وما يروى في ذلك من الأحاديث فكله وام أو موضوع. والعمل به ضار على العقول والمعتقدات والأرواح والأخلاق.

ثم إن ولدت الحامل ذكرًا فليلتها سعيدة، الكل يستبشر ويبارك لها. ويفرح ويهنئها، ويعطيها. ويزغردن لها ويصفقن ويرقصن. وقد يخلع البعض عمائمهم ويتحزمون بها ويرقصون لها، وإن ولدت بنتًا فيا سوء حظها. ويا شدة بلائها وغمها وحزنها، فكم تسمع هذه المسكينة من ألفاظ وقحة بذيئة، من أم زوجها

وأقاربه، كانها ارتكبت شر جريمة. ولهذا لا ينفقون عليها بعض النفقات الواجبة، والكل يتمنى للمولودة الموت، ولا سيما إذا كان لها أخت أو أختان، والغارة الكبرى تكون عند مجيء زوجها أخر النهار، فعندما يعلم بالحادث يطلقها ثلاثًا. أو يحلف بالطلاق ليتروجن عليها.

فإليك يا أرحم الراحمين نبرا من هؤلاء الذين ﴿ إِذَا بَسَنَّرَ أَحَدُهُمْ بِالْأَنثَى ظَلَّ وَجْهُهُ مُسْوَدًا وَهُوَ تَطْلِمُ يَتَوَارَى مِنَ الْقَوْمِ مِن سُوء ما بَسَرَ بِهِ أَيُمْسِحُهُ علَى هُونَ أَمْ يَدُسَنَّهُ فِي التَّرَابِ أَلَا مُسَاءَ ما يَحْكُمُونَ ﴾ [النحل: ٨٥، ٩٩]. وقد ورد في الحديث أنه تلك قدال: «من ابتلي من هذه البنات بشيء فاحسن إليهن كن له سترا من البناي بشيء من هذه البنات فصبر عليهن، كن له النار». رواه البخاري ومسلم. وفي لفظ «من البتلي بشيء من هذه البنات فصبر عليهن، كن له وضم أصابعه. رواه مسلم. ولفظ الترمذي: «من عال جاريتين دخلت أنا وهو الجنة كهاتين»، وأشار بإصبعيه السبابة والتي تليها.

اللهم وفق علماءنا لتبليغ هذا النور للأمة. التي تعيش في جهلها وبلائها وسقوطها.

ومن هذه الخرافات: أنهن يوجبن الضحك على من ترمي المشيعة التي يسعدينها «الخلاص»، هذا وإلا عاش المولود كاشرًا عابسًا. والأفضل عندهن إلقاؤه في ماء جار، وهو الجهل الفاضح.

#### القاد الشموع ليلة سايع المولود !!

ومنها: إيقادهن الشموع ليلة سابع المولود إلى الصباح، وإلباسهن الإبريق حلى الذهب،

الوجيه العدد الأول السنة الواحدة الثلاثون

(17)

# النساءويلجي أيام النماسي 8

# وطبخهن الأرز باللبن، ورش القابلة للحبوب المخلوطة مع ذكرها لألفاظ تشبه رقية عاشوراء.

#### اعتفاد فاسد !!

ومنها: أنهن يشحذن نقودًا للمولود من سبعة أشخاص اسم جميعهم محمد ليعيش، وهذا حرام و اعتقاد فاسد.

ومنها: أنهن يسمينه اسمًا قبيحًا ليعيش، كفلفل، وجعلص، وترش، وخيبة، وجحش، وبتلو، أو يسمينه باسم شيخ من مقدسيهم ليكون من محاسيبه.

وقد يهبنه خادمًا لشيخ من هؤلاء أيضًا فيعيش سادنًا شحاذًا على قبر ذلك الميت، وكل هذا حرام ومخالف لشرائع الإسلام، بل هدم لأركان هذا الدين القويم.

والمطلوب شرعًا أن نؤذن الأذان الشرعي في أذنه اليمنى، وأن نسميه اسمًا حسنًا، ونعق عنه يوم سابعه، والعقيقة ذبح شاتين للذكر، وشاة للأنثى، وإطعام الفقراء والمساكين منها.

#### تعليق الحجب للإطفال !!

ومن أباطيلهن: تعليق الحجب للأطفال، وتعليق الصلبان عليهم، وذهابهن إلى القسيسين والرهبان لذلك. وهذا من الكبائر والكفر الصريح، وفي الحديث: «من تعلق شيئًا وكل إليه»، و: «من علق فقد أشرك».

ومن الجهالة الفاضحة اعتقادهن أن النفساء إذا دخل عليها حالق رأسه أو لحيته، أو من يحمل لحمًا أو بلحًا أحمر أو باذنجانًا، أو من أتى من الجبانة فإنها تشاهر بذلك، أي لا ينزل لبنها لولدها، وتتأخر عن مواعيد الحمل، ولا تفك هذه المشاهرة إلا إذا خرجت نفسها – أي المرأة التي دخلت عليها – فتلتقط دمها في قطعة من القطن، ثم تامرها فت بول على القطنة، ثم

## كتبه: محمد بن عبد السلام الشقيري

تضعها بعد ذلك في قبلها، ولا تهدأ ثورتها إلا بذلك، ولا شك أن هذا الاعتقاد الفاسد؛ هو من عوامل سقوط الأمم والشعوب؛ لأن النساء اللاتي شانهن ذلك لا يستطعن تربية أبناء صالحين للكفاح والنضال عن الدين والدنيا.

وأفضح من هذه الجهالة، أن المرأة إذا مات ولدها ودفن وتأخرت عن الحمل، تذهب إلى المقبرة فتنبش عليه قبره، معتقدة أن تأخيرها عن الحمل لم يكن إلا بسبب انقلابه على وجهه في القبر، فتعدله وتتخطاه سبعًا، وتخرج مطمئنة بأنها ستحمل قريبًا.

والتي تأخر حملها منهن أيضًا إذا عثرت على قتيل حطمه القطار أو الترام، هرعت إليه مسرعة فتتخطاه سبع مرات لتحمل.

وإنما الواجب عليهن معالجة أرحامهن، والالتجاء إلى الله بالدعاء، كما قال نبي الله زكريا عليه السلام: ﴿رَبَّ إِنِّي وَهَنَ الْعَظَّمُ مِنَّي وَاشْتَعَلَ الرَّاسُ شَيْبُا وَلَمْ أَكْنَ بِدُعَائِكَ رَبَّ شَقِيًا. وَإِنِّي حَفَّتُ الْمَوَالِي مِن وَرَائِي وَكَانَتِ امْرَأَتِي عاقرًا فَهَبُ لي مِن لَدُنكَ وَلِيًا. يَرِثْنِي وَيَرِثُ مِنْ ال يَعْقُوبَ وَاجْعَلْهُ رَبَّ رَضِيًا ﴾ [مريم: ٤- ٦]، فقال الله له: ﴿يَا رُكَرِيًا إِنَّا نُبْسَرًكَ بِعُلاَم اسْمُهُ يَحْيَى لَمْ نَجْعَل لَهُ مِن قَبْلُ سَمِيًا ﴾ [مريم: ٧].

 (۱) الورس: نبات أصفر باليمن تتخذ منه الغصرة للوجه، والكلف: لون بين السواد والحمرة.

(العدد الأول السنة الواحدة الثلاثون أروسهم) (٦٣)

قلنا في مقال سابق: إن الأخلاق يمكن أن تُكتسب، ولكنها تختلف عن غيرها من المكتسبات، فلا تكتسب حتى تصير عادة في النفس راسخة وطبعًا وسجية تصدر عنها الأفعال بسهولة ويسر من غير حاجة إلى فكر وروية، وهذا يتضح من التفسير اللغوي والشرعى لكلمة الإخلاق.

إذن فليس المقصود من الكتابة في هذا الموضوع هو مجرد معرفة الأدلة والنصوص وأقوال العلماء في الإخلاق، ولكن المقصود الأول هو محاولة اكتساب هذه الأخلاق، والتخلق بها، وتدريب النفس عليها حتى تصير ملكة في النفس راسخة تصدر عنها الأفعال بسهولة ويسر من غير حاجة إلى فكر وروية.

وعلى هذا تدل الأدلة من القرآن والسنة، والتي ذكرناها في المقال السابق، وعلينا أن نستحضر هذا المقصود عند حديثنا عن أي خلق من الأخلاق، سواء المحمودة لتكتسب، أو المذمومة لتجتنب، وحديثنا في هذا المقال عن :

#### الإخلاص

التعريف اللغوي للإخلاص:

قال ابن منظور في «لسان العرب»: خلّص الشيء بالفتح يخلص خلوصًا وخلاصًا إذا كان قد نشب ثم نجا وسلم، وأخلصه وخلصه. (نشب: أي تعلق به شيء).

وأخلص لله دينه: ترك الرياء فيه. وأخلص الشيء: اختاره، وقد قُرى: ( إِلاَّ عِبَادَكَ مِنْهُمُ الْمُخْلَصِينَ ) (بكسر اللام) و«المخلَصين» (بفتح اللام). قال تعلب: يُعني بـ المخلِصين» (بكسر اللام) الذين أخلصوا العـبادة لله. وبـ المخلَصين» (بفتح اللام) الذين أخلصهم الله عز وجل.

قال الزجاج: وقوله تعالى: ﴿وَالْأَكُرْ فِي الْكِتَابِ مُوسَى إِنَّهُ كَانَ مُخْلَصًا ﴾ (بفتح اللام)، وقرئ «مخلصًا، (بكسر اللام)، و«المخلص، (بفتح اللام) الذي اخلصه الله، جعله مختارًا خالصًا من الدنس، و«المخلص» (بكسر اللام) الذي وحد الله تعالى خالصًا، ولذلك قبل لسورة: ﴿قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدُ ﴾ سورة الإخلاق.

قال ابن الأثير: سميت بذلك لأنها خالصة في صفة الله

تعالى وتقدس، أو لأن اللافظ بها قد أخلص التوحيد لله عز وجل، وكلمة الإخلاص كلمة التوحيد، وقوله تعالى: ﴿ مِنْ

عِبَادِنَا الْمُخْلَصِينَ ﴾ (بفتح اللام)، وقرئ «المخلِصين» (بكسر اللام)، فـ«المخلصـون» (بفتح اللام) المختـارون، و«المخلِصون» (بكسر اللام) الموحدون. والإخـلاص في الطاعة: ترك الرياء، وقد أخلصت لله الدين.

(12)

وفي «القاموس المحيط» للفيروزابادي: أخلص لله: ترك

# بقلم: عاطف التاجوري

الرياء. وفي «نضرة النعيم، في خلق الإخلاص تحت عنوان: الإخلاص لغة: والخالص كالصافي، إلا أن الخالص مازال عنه شوبه بعد أن كان فيه والصافي قد يقال لما لا شوب فيه.

التعريف الاصطلاحي

الأخلاق في الإسلام

قال الفضيل بن عياض في تفسير قوله تعالى: ﴿ الَّذِي حَلَقَ الْمُوْتَ وَالْحَيَاةَ لِتَبْلُوَكُمْ أَيَّكُمْ أَحْسَنُ عَمَارُ ﴾ [الملك: ٢]. هو اخلصه وأصوبه، قالوا: يا آبا علي، ما اخلصه وأصوبه؟ فقال: إن العمل إذا كان خالصًا ولم يكن صوابًا لم يقبل، وإذا كان صوابًا ولم يكن خالصًا لم يقبل، حتى يكون خالصًا صوابًا، والخالص أن يكون لله، والصواب أن يكون على السنة. ثم قرا قوله تعالى: ﴿فَمَن كَانَ يَرْجُو لِقَاءَ رَبَهُ فَلَيْعُمَلْ عَمَارً صَالِحًا وَلاَ يُسْرُكُ بِعِبَادَةِ رَبَهُ أَحَدًا ﴾ [الكهف: ١].

قـال ابن القـيمَ في «مـدارج السـالكين»: وقـد تنوعت عباراتهم في الإخلاص والصدق والقصد واحد. فقيل: هو إفراد الحق سبحانه بالقصد في الطاعة. وقيل: هو تصفية الفعل عن ملاحظة المخلوةين. وقيل: هو التوقي عن ملاحظة الخلق حتى عن نفسك. والصدق التنقي عن مطالعة النفس، فالمخلص لا رياء له، والصادق لا إعجاب له، ولا يتم الإخلاص إلا بالصدق، ولا الصدق إلا بالإخلاص، ولا يَتِمَان إلا بالصبر.

ومن كـلام الفـضـيل: ترك العـمل من أجل الناس رياء، والعمل من أجل الناس شرك، والإخلاص الخـلاص من هذين. وفي رواية عنه: والإخلاص أن يعافيك الله منهما. اه..

َّ وفي موعظة المؤمنين من إحياء علوم الدين للقاسمي: وعن علي رضي الله عنه: لا ته تموا لقلة العمل واهتموا للقبول، وقال بعضهم: المخلص من يكتم حسناته كما يكتم سيئاته.

واعلم أن كل شيء يتصور أن يشوبه غيره، فإذا صفا عن شوبه وخلص عنه سـمى خـالصُـا، ويسمى الفـعل المصـفى المخلص إخلاصًا.

#### ومن الاحاديث الهامة في هذا الباب:

- عن أبي أمامة الباهلي قال: جاء رجل إلى النبي ﷺ، فقال: أرأيت رجلاً غزا يلتمس الأجر والذكر، ما له؟ فقال رسول الله ﷺ: «لا شيء له». فأعاد ثلاث مرات، يقول له رسول الله ﷺ: «لا شيء له». ثم قال: «إن الله لا يقبل من العمل إلا ما كان له خالصًا وابتغى به وجهه».

- عن زيد بن ثابت رضي الله عنهما، قال: قال رسول الله ثلاث : «نضر الله امرا سمع مقالتي فبلغها، فرب حامل فقه غيرفقيه، ورب حامل فقه إلى من هو افقه منه». زاد فيه علي بن محمد: «ثلاث لا يغل عليهن قلب امرئ مسلم: إخلاص العمل لله، والنصح لأئمة المسلمين، ولزوم جماعتهم». رواه

ابن ماجه. قال محقق «جامع الأصول»: وإسناده صحيح.

#### تحقيق الإخلاص

يقول ابن القيم رحمه الله تعالى في «مدارج السالكين» ما ملخصه: إن تحقيق الإخلاص يتطلب ثلاث درجات:

الدرجة الأولى: عدم ملاحظة العمل، ويتضمن ذلك عدم طلب العوض عن العمل وعدم الرضا به.

فالذي يخلصه من رؤية عمله مشاهدة منّة الله عليه وفضله وتوفيقه له، وانه بالله لا بنفسه، وانه إنما أوجب عمله مشيئة الله لا مشيئته هو، كما قال تعالى: ﴿وَمَا تَشْاَعُونَ إِلاَّ أَن يَشْاءَ اللَّهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ ﴾ [التكوير: ٢٩]، وقوله تعالى: ﴿ الْحَمُّدُ لِلَهِ الذِي هَدَانَا لِهَذَا وَمَا كُنَّا لِنَهْتَدِيَ لَوَّلا أَنْ هَذَانَا اللَهُ ﴾ [الاعراف: ٢٣]. وقوله تعالى: ﴿وَلَكِنُ اللَّهَ حَبُّبَ إِلَيْكُمُ الاِيمَانَ وَزَيْنَهُ فِي قُلُوبِكُمْ ﴾ [الحجرات: ٧].

فالذي يخلص العبد من هذه الآفة: معرفة ربه، ومعرفة نفسه، والذي يخلصه من طلب العوض عن العمل علمه بانه عبد محض، والعبد لا يستحق على خدمته لسيده عوضًا ولا أجرة؛ إذ هو يخدمه بمقتضى عبوديته.

والذي يخلصه من رضاه بعمله أمران:

أحدهما: مطالعة عيوبه وأفاته وتقصيره فيه، وما فيه من حظ النفس ونصيب الشيطان، فقلما تجد عملاً من الإعمال إلا وللشيطان فيه نصيب وإن قل، وللنفس فيه حظ.

سُئُل النبي ﷺ عن التفات الرجل في صلاته، فقال: «هو اختلاس يختلسه الشيطان من صلاة العبد». فإذا كان هذا التفات طرفه لحظة، فكيف بالتفات قلبه إلى ما سوى الله؟

الثاني: علمه بما يستحقه الرب جل جلاله من حقوق العبودية، وآدابها الظاهرة والباطنة وشروطها، وأن العبد أضعف وأعجز وأقل من أن يوفها حقها، أو يرضى بها لربه، فالعارف لا يرضى بشيء من عمله لربه ولا يرضى نفسه لله طرفة عين، ويستحي من مقابلة الله بعمله، فسوء ظنه بنفسه وعمله وبغضه لها وكراهة أنفاسه وصعودها إلى الله يحول بينه وبين الرضا بعمله والرضا عن نفسه.

الدرجة الثانية: الخجل من العمل وتوفير الجهد في تصحيحه ورؤيته أنه منة من الله.

فحَجله من عمله وهو شدة حيائه من الله؛ إذ لم ير ذلك العمل صالحًا له، مع بذل جهده فيه، قال تعالى: ﴿وَالَّذِينَ يُؤْتُونَ مَا اتَوا وَقُلُوبُهُمْ وَجَلَةٌ أَنَّهُمْ إِلَى رَبِّهِمْ رَاجِعُونَ﴾ [المُؤمنون: ٦٠]. قال النبي تَلَكَ: «هو الرجل يصوم ويصلي ويتصدق ويخاف أن لا يقبل منه».

ثم عليه أن يجتهد في تصحيح العمل، محتميًا عن شهوده للعمل من نفسه، وعليه أن يرى أن هذا العمل منّة من الله تعالى وليس من عند نفسه.

الدرجة الثالثة: أن يجعل عمله تابعًا للعلم، موافقًا له، مؤتمًا به، يسير بسيره، ويقف بوقوفه، ويتحرك بحركته، ناظرًا إلى الحكم الديني، متقيدًا به، فعلاً وتركًا، ويسير معه بقلبه شاهدًا للحكم الكوني القضائي الذي تنطوي فيه الإسباب والمسببات، فيكون قائمًا بالأمر والنهي، فعلاً وتركًا، وبالقضاء والقدر إيمانًا وشهودًا.

وهذان الأمران هما عبودية هاتين الآيتين: ﴿ لِمَن شُاءَ

مِنِكْمُ أَن يَسْتَقَمِمَ وَمَا تَشْنَاعُونَ إِلاَ أَن يَشْنَاءَ اللَّهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ ﴾ [التكوير: ٢٨، ٢٩].

وقوله تعالى: ﴿ إِنَّ هَذِهِ تَتْحَرَهُ فَمَن شَنَاءَ انْخَذَ إِلَى رَبَّهِ سَبِيلاً. وَمَا تَشْاعُونَ إِلاَّ أَن يَشْبَاءَ اللَّهُ إِنَّ اللَّهُ كَانَ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴾ [الإنسان: ٢٩، ٣٠].

فترك العمل يسير سير العلم مشهد: ﴿ لِمَن شَاءَ مِنكُمْ أَن يَسْتَقَعِيمَ ﴾، وسير صاحبه مشاهدًا للحكم مشهد: ﴿ وَمَا تَشْاءُونَ إِلاَ أَن سَنَاءَ اللَّهُ رَتُ الْعَالَمِينَ ﴾.

ثم يلخص ذلك كله في هذه الكلمات: الإضلاص عدم انقسام المطلوب، والصدق عدم انقسام الطلب، فحقيقة الإخلاص توحيد المطلوب، وحقيقة الصدق توحيد الطلب والإرادة، ولا يثمران إلا بالاستسلام المحض والمتابعة، فإن عدم الإخلاص والمتابعة انعكس سيره إلى الخلف، وإن لم يبذل جهده ويوحد طلبه سار سير المقيد، وإن اجتمعت له الثلاثة، فذلك الذي لا يجارى في مضي سيره، وذلك فضل الله يؤتيه من يشاء، والله ذو الفضل العظيم.

ومما يعين أيضًا على تحقيق الإخلاص ما ذكره القاسمي رحمه الله تعالى في «موعظة المؤمنين»، حيث قال: وقد جرى العرف على تحقيق اسم الإخلاص بتجريد قصد التقرب إلى الله تعالى عن جميع الشوائب، فإذا امتزج قصد التقرب ساعث آخر من رباء أو غيره من حظوظ النفس فقد خرج عن الإخلاص، ومثاله أن يصوم لينتفع بالحمية الحاصلة بالصوم مع قصيد التقرب، أو يحج ليصبح مزاجبه بحركة السفر، أو يتخلص من عدوُّ له، أو يصلى بالليل لغرض دنيوى، أو يتعلم العلم، أو يخدم العلماء لذلك، أو يعود مريضًا ليعاد إذا مرض، أو يشيع جنازة لتشيع جنازة أهله، أو يفعل شيئًا من ذلك ليعرف بالخير ويذكر به، وينظر إليه بعين الصلاح والوقار، فمهما كان باعثه التقرب إلى الله تعالى، ولكن انضاف إليه خطرة من هذه الخطرات حتى صار العمل أخف عليه بسبب هذه الأمور، فقد خرج عمله عن حد الإخلاص، وخرج عن أن يكون خالصًا لوجه الله تعالى، وتطرق إليه الشرك.

وبالجملة كل حظ من حظوظ الدنيا تستريح إليه النفس ويحيل إليه القلب، قل أم كثر، إذا تطرق إلى العمل تكدر به صفوه وزال به إخلاصه، فإن الخالص من العمل هو الذي لا باعث عليه إلا طلب القرب من الله تعالى، وهذا لا يتصور إلا من محب لله لم يبق لحب الدنيا في قلبه قرار؛ ولذا كان علاج الإخلاص كسر حظوظ النفس وقطع الطمع عن الدنيا والتجرد للآخرة، بحيث يغلب ذلك على القلب، فإن ذاك ييسر الإخلاص، وكم من أعمال يتعب فيها الإنسان ويظن أنها خالصة لوجه الله ويكون فيها مغرورًا؛ لإنه لا يرى وجه الآفة فيها، فليكن العبد شديد التفقد والمراقبة لهذه الدقائق. اه.

رزقنا الله تعالى الإخلاص في القول والعمل. والحمد لله رب العالمين.

(العدد الأول السنة الواحدة والثلاثون الوجيه ) (10)

مر مومس عليه القسم الثانى الحلقة الأولى يقلم: عبد الرازق السيد عيد ﴿ وَأَشْرُبُوا فِي قُلُوبِهِمُ الْعِجْلَ ﴾ الحمد لله الذى أرسل رسله مبشرين ومنذرين وأنزل معهم الكتاب والميزان ليقوم الناس بالقسط. وأشبهد ألا إله إلا الله وحده لا شربك له، حعل الفوز والفلاح لمن اتبع منهج الرسل إحمالاً، واتبع خاتم النبيين محمدًا ﷺ تفصيلاً.. وبعد:

أخي القارئ الكريم، وقف بنا الحديث في آخر لقاء عند نهاية قصة فرعون مع موسى عليه السلام، والتي انتهت بهلاك فرعون وقومه. وقد وقفنا في حينها مع ما فيها من دروس وعبر.

واليوم بحول الله وطوله ومدده نبدا مع الحلقة الأولى من القسم الثاني ؛ ألا وهو: قصة بني إسرائيل مع موسى، عليه السلام.

وإن كانت لنا وقفات مع ما سبق من القصة، فستكون لنا وقفات أيضًا مع ما سيأتي من أحداث قد تطول أو تقصر بحسب موضعها من القصة، ولكنها في جميع الأحوال ستكون أعجب وأغرب.

ولا أريد أن أسبق الأحداث، ولنترك لكل درس موضعه، ولنشرع فيما قصدناه مستعينين بالله عز وجل.

قال تعالى: ﴿ وَجَاوَزْنَا بِبَنِي إِسْرَائِيلَ الْبَحْنَ فَاَتَوْاْ عَلَى قَوْمٍ يَعْتُقُونَ عَلَيا أَصْنَامٍ لَهُمْ قَالُواْ يَا مُوسَى اجْعَل لُنَّا إِلَهًا كَمَا لَهُمْ آلِهَةً قَالَ إِنَّكُمْ قَوْمٌ تَجْهَلُونَ. إِنَّ هَؤَلاءِ مُتَبَرُ مًا هُمُ فِيهِ وَبَاطِلُ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ [الأعراف: ١٣٨، ١٣٩].

عجيب أمر هؤلاء القوم الذين منَّ الله عليهم بالنجاة من فرعون وقومه، ثم بدلوا نعمة الله كفرًا وأحلوا أنفسهم دار البوار، بمرُّون في طريقهم على قوم يعكفون على أصنام لهم فيطلبون من موسى عليه السلام أن يجعل لهم إلهًا مثل آلهتهم، ماذا يعنى ذلك؟ وقبل أن نجيب على هذا التساؤل نذكر إحابة موسى عليه السلام عليهم كما قصَّها علينا ربنا عز وجل في كتابه الكريم: ﴿قَالَ أَغَيْرَ اللَّهِ أَبْغِيكُمْ إِلَهًا وَهُوَ فَصْلَّكُمْ عَلَى الْعَالَمِينَ ﴾ [الأعراف: ١٤٠]. بقول لهم موسى عليه السلام متعجبًا من أمرهم ومستنكرًا عليهم: كيف تريدون أن تعيدوا ألهة أخرى غير الله، والله سيحانه هو الذي خلقكم وخلق جميع الخلق، وهو سبحانه أكرمكم بالنبوة والرسالة وفضلكم بها على العالمين في زمانكم، ومنَّ عليكم بنعم كثيرة مادية ومعنوية، ومنها نجاتكم من فرعون وقومه. يقول الله تبارك وتعالى: ﴿ وَإِذْ أَنْجَـ سْنَاكُم مِّنْ آل فَرْعَونَ يَسُوهُ ونَكُمْ سُوءَ الْعَذَابِ بُقَتْلُونَ أَبْنَاءَكُمْ

أوجه العدد الأول السنة الواحدة والثلاثون

وَيَسْتَحْيُونَ نِسِمَاءَكُمْ وَقِي ذَلِكُم بَلاءً مَّن رَّبَّكُمْ عَظِيمٌ ﴾ [الأعراف: ١٤١]. وقال موسى عليه السلام لقومه محذرًا صنيع المشركين عبدة الأوثان: ﴿إِنَّ هَؤُلاء مُتَبَرُ مًا هُمْ فِيهِ وَبَاطِلُ مًا كَانُو لْ يَعْمَلُونَ ﴾ [الأعراف: ١٣٩].

والآن نعـود للإجـابة على سـؤالنا الذي طرحناه: قوم بعث الله فيهم رسولاً منهم، بل رسولين، ومنَّ عليهم بالنجاة من عدوهم وأهلكه أمام أعينهم وهم ينظرون، ثم بعد قليل يمرون بسيناء على قوم يعبدون أصنامًا على هيئة عجل فيقولون لموسى: اجعل لنا أصنامًا مثل هذه الأصنام نتخذها آلهة ونعبدها!!

#### فساد اعتقاد (اليهود)

هذا الموقف من اليهود الذي وصفهم فيه موسى عليه السلام بالجهل، يدل على فساد عقيدتهم- إن لم يكونوا جميعًا، فالأعم الأغلب منهم- فهم قوم يعبدون المادة، ولا يؤمنون بالغيب.

وسيرتهم تدل على ذلك، فعندما دعاهم موسى عليه السلام لتحقيق الإيمان الصادق بالله، قالوا: أرنا الله جهرة!! قال تعالى حكاية عن بني إسرائيل قوم موسى: ﴿وَإِذْ قُلْتُمْ يَا مُوسَى لَن نُؤْمِنَ لَكَ حَتَّى نَرَى اللَّهَ جَهْرَةً...﴾

فَهم لا يصدقون بالغيب، لكنهم يريدون معاينة الله ورؤيته جهارًا نهارًا!! ومما يؤكد ذلك الأمر أنهم لم يقتنعوا بنصيحة موسى عليه السلام وتحذيره إياهم من فعل المشركين، وإن كانوا قد سكتوا مؤقتًا وظل الأمر معلقًا في السلام وذهابه لميقات ربه، فصنعوا عجلاً من ذهب وعبدوه من دون الله، ويقصُّ الله سبحانه وتعالى علينا ذلك في كتابه الكريم، فيقول سبحانه: ﴿وَاتَّحَدَ قَوْمُ مُوسَى من بَعْدِه مِنْ يُكَلِّمُهُمْ وَلاً يَهْدِيهِمْ سَبِيلاً اتَّحَذُوهُ وَكَانُواْ ظالمنَ ﴾ [الأعراف: ١٤].

لا حول ولا قوة إلا بالله، انتهز القوم فرصة غياب موسى عليه السلام وصنعوا لأنفسهم

عحلاً من ذهب، وجعل الصانع فيه فتحة يخرج منها الهواء ويدخل فتحدث صوتًا «خوارًا»، أين عقول القوم؟ ألا يرون أن هذا الصنم هم الذين صنعوه بأيديهم، وهو لا يسمع ولا يعقل ولا مهدى ولا ينفع ولا يضر، لا يملك لنفسه- فضلاً عن غيره- ضرًا ولا نفعًا، فكيف يعبدونه من دون الله تعالى؟ إنه الجهل في أحلك صوره، وإنه لظلم عظيم. ولم يكتف القوم بذلك، بل بلغت بهم البحاحة مبلغها، فقالوا: ﴿هَذَا إِلَهُكُمْ وَإِلَهُ مُـوسَى فَنُسِيَ ﴾ [طه: ٨٨]. انظر إلى عـمى القلوب، لم يكتف القوم بعبادتهم العجل، بل تعجبوا من فعل موسى عليه السلام، وقالوا: أدن يذهب موسى للقاء ربه، فهذا هو إلهكم وإله موسى، يقصدون أنَّ العجل هو إله هم وإله موسى لكن موسى نسبه وذهب يبحث عن إله آخر!! سبحان الله وتعالى عما يقول الظالمون علوا كيدرا.

وصل بهم الأمر إلى حدّ التشريع لموسى عليه السلام، وأنّه يجب أن يتبعهم في باطلهم، ولا حول ولا قوة إلا بالله، وهكذا أهل الجهل والباطل في كل زمان ومكان، يظنون أن باطلهم خير من الحق الذي جاء به الأنبياء، فيحتكمون إلى الباطل، ويتركون الحق الذي جاءت به الرسل.

لقد فسدت عقيدة اليهود منذ وجودهم مع موسى عليه السلام، ولم ينفعهم نصح موسى ولم يعتبروا بالآيات التي كانت تأتيهم من الله تترى، ذلك لأن حب المادة تغلغل في قلوبهم كما وصفهم ربنا عز وجل، فقال في كتابه الكريم: ﴿وَأَشْرِبُواْ فِي قُلُوبِهِمُ الْعِجْلَ بِكُفْرِهِمْ قُلْ بِنْسَمَا يَأْمُرُكُمْ بِهِ إِيمَانُكُمْ إِن كُنتُمْ مُؤْمِنِينَ ﴾ [البقرة: [٩٣].

وتأمل التعبير القرآني البليغ ﴿ وَأَشْرَبُواْ ﴾ أي: بلغ حبُّهم لعبادة العجل كمن شرب الماء وتغلغل في أجزاء جسده، كذلك وصل حب المادة إلى أعماق قلوب هؤلاء القوم بسبب كفرهم بالله، وهذا تصريح واضح من القرآن الكريم على فساد اعتقاد بني إسرائيل منذ عهدهم الأول، إلا من رحم ربى منهم، وهم قليل.

العدد الأول السنة الواحدة والثلاثون أرجيه

وإذا كان هذا هو حالهم في عهودهم الأولى وقريهم من الأنبياء، فكيف يكون حالهم وقد خلَفَتْ من بعدهم خلوف وخلوف؟ إن فساد الاعتقاد عند بني إسرائيل هو أصل فسادهم بعد ذلك في كل شيء في عباداتهم ومعاملاتهم وفي أخلاقهم، وصدق الله حين وصف حالهم بقوله تعالى: ﴿لَتُفْسِدُنَ فِي الأَرْضِ مَرَّتَيْنِ وَلَتَعْلُنُ عُلُوًا كَبِيرًا ﴾ [الإسراء: ٤]، ونحن لا نبالغ إن قلنا: إن كلَّ فساد في الأرض اليوم يعود بسبب من أسبابه إلى اليهود، وسنوضح ذلك إن شاء الله فيما سياتى من حلقات، والله المستعان.

شبهة والرد عليها

لكن رأيت قبل أن ننهي مقالنا هذا أن أورد شبهة قد ترد في أذهان البعض، ثم أحاول دفعها بالدليل فيما يلي بعون الله. وتدور الشبهة حول القصة التالية:

روى الترمذي في سننه وابن حبان وغيرهما بالسند إلى أبي واقد الليثي قال: لما افتتح رسول الله ﷺ مكة خرجنا معه قبل هوازن، حتى مررنا على سدرة للكفار يعكفون حولها ويدعونها «ذات أنواط». فقلنا: يا رسول الله اجعل لنا ذات أنواط كما لهم ذات أنواط. فقال رسول الله ﷺ: «الله أكبر، إنها السن، هذا كما قالت بنو إسرائيل لموسى: ﴿ اجْعَل لَنَا إِلَهًا كَمَا لَهُمْ آلِهَةٌ قَالَ إِنَّكُمْ قَوْمُ تَجْهَلُونَ ﴾». ثم قال: «إنكم ستركبن سنن من قبلكم».

وفي هذا الحــديث يحــذر الرســول ﷺ. الصحابة من مشابهة اليهود في أي شيء ومن التماس البركة من غير الله.

ولهذا السبب قام عمر بن الخطاب رضي الله عنه بقطع شجرة الرضوان ؛ خشية أن يتخذها الناس موضعًا بعد ذلك، وهو في ذلك يتأسى برسول الله ﷺ ويسدُّ ذرائع الشرك من كل باب. والشبهة التي قد ترد في ذهن البعض من هذه القصة ؛ هو أن يتصور في الصحابة من وقع فيما وقعت فيه بنو إسرائيل، ويستدل بقول النبي ﷺ: «قلتم كما قالت بنو إسرائيل». وهذا الذي أردت التنبيه عليه، فالمشابهة هنا ليست

من جميع الوجوه، وإن كان في الموقفين بعض التشابه أراد الرسول ﷺ أن يحذر منه.

- فبنو إسرائيل الذين قالوا لموسى هذا القول لم يكونوا حديثي عهد بإيمان، لكن الذين قالوا ذلك من الصحابة كانوا قريبي عهد بوثنية من الذين أسلموا يوم الفتح (حديث عهد بإسلام).

- بنو إسرائيل قالوا: ﴿ اجْعَل لَنَا إِلَـهًا كَمَا لَهُمْ الَهِةُ ﴾، لكن من قال ذلك من الصحابة قال: اجعل لنا ذات أنواط نعلق عليها أسيافنا التماسًا للبركة، كما كان يفعل القوم (فهي شجرة للتبرك بها).

 لكن بنو إسرائيل رأوا قومًا يعبدون أصنامًا على هيئة البقر أو العجل.

من قال ذلك من الصحابة انتهى بعد نهي
 الرسول ﷺ ولم يفكر في الأمر مرَّة أخرى.

- لكن بنو إسرائيل ظلَّ حب العـجل في قلوبهم حتى انتهزوا أول فرصة غاب فيها موسى ثم صنعوا لأنفسهم عجلاً عبدوه من دون الله، ولم يكتفوا بذلك - كما ذكرنا - بل قالوا: هذا إلهكم وإله موسى، ولكن موسى نسى وذهب يبحث عن إلهه، وهذا هو إلهه وإلهكم. تعالى الله عما يقولون علوًا كبيرًا، فالأمر عند بني إسرائيل أمر اعتقاد متغلغل في قلوبهم لا يؤمنون بالله ولا باليوم الآخر، وهيئة راسخة في النفس تلازمهم إلى يوم القيامة.

لكن الأمر بالنسبة لبعض الصحابة حديثي
 العهد بالإسلام كان من قبيل الخطا الذي لم
 يتكرر، فشتان بين الموقفين.

ومع ذلك يحذر ﷺ بهذه اللهجة الحاسمة المحذرة حماية لجناب التوحيد، ووقاية من الوقوع في أي شبهة تنقص من كماله، وتحذيرًا من مشابهة اليهود في القليل أو الكثير، فهل وعى المسلمون الدرس؟

أسال الله العلي الكبير أن يردنا إلى دينه ردًا حميدًا. ولا حول ولا قوة إلا بالله العلى العظيم.

المجهد العدد الأول السنة الواحدة والثلاثون

(1)

لسماحة الشيخ عبد العزيز بن عبد الله بن باز رحمه الله

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، أما بعد: فلا ريب أن (لله الله سبحانه خلق الخلق ليعبدوه وحده لا شريك له كما قال عز وجل ﴿ وَمَا حَلَقْتُ الْجِنِّ وَالإنسَ إِلاً لَيَعْبُدُونِ ﴾ [الذاريات: ٣٥]، وقال تعالى: ﴿ يَا آَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُواً رَبُّكُمُ الَذِي خَلَقَكُمُ وَالَذِينَ مِن قَبْلَكُمُ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ﴾ [البقرة: ٢١]، وقد أمر الله سبحانه وتعالى عباده بهذه العبادة، وبعث الرسل عليهم الصلاة والسلام، وأنزل الكتب لبيان هذا الحق، وتفصيله، والدعوة إليه، كما قال عز وجل: ﴿ وَاعْبُدُوا إِلاَ لِيَاهُ ﴾ [الإسراء: ٣٢]، من يُنكَ ﴾ [النساء: ٣٣]، وقال سبحانه: ﴿ وَقَضَى رَبُكَ اَلاً تَعْبُدُوا إِلاَ إِيَاهُ ﴾ [الإسراء: ٣٢]، من يُنكَ أو الله والدعوة إليه، كما قال عز وجل: ﴿ وَاعْبُدُوا إلله وَلا تُسْرِحُوا بِهِ مَنْ يَنْ يَا ﴾ [النساء: ٣٣]، وقال سبحانه: ﴿ وَقَضَى رَبُكَ اَلاً تَعْبُدُوا إِلاً إِيَاهُ ﴾ [الإسراء: ٣٢]، مُحْلِصِينَ لَهُ الذِي حَنَعْنَاهُ [البساء: ٣٦]، وقال سبحانه: ﴿ وَاعْبُدُوا إِلاً إِيَاهُ ﴾ [الإسراء: ٣٢]، مُحْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ حُنَفًا ﴾ [البساء: ٣٣]، وقال سبحانه: ﴿ وَمَا أُمرُوا إِلاً لِيَعْبُدُوا اللَّهُ مُحْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ حُنَفًا ﴾ [البينة: ٥]، وقال سبحانه: ﴿ وَمَا أُمرُوا إِلاً لِيَعْبُدُوا اللَّهُ مُحْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ حُنَفًا ﴾ [البينة: ٥]، وقال سبحانه: ﴿ وَلَا مَدْرُوا اللَّهُ وَلاَ تَعْبُدُوا مُحْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ حُنَفًا ﴾ [البينة: ٥]، وقال سبحانه: ﴿ وَمَا أُمرُوا إِلاً لَنِعْبُدُوا اللَهُ مَنْ رُعُولُ إِلاً مَاللهُ وَاجْتَنِيُوا الطَّاعُوتَ ﴾ [النحل: ٣٦]، وقال سبحانه: ﴿ وَمَا أُرُسُلُوا مَنْ رُعُولُ إِلاً نُوحي إِلَيْ إِلاً اللهُ وَاجْتَنِيُوا اللَّهُ وَالا عَانِ إِحَابَ أُنْ مَا عَنُونَ ﴾ [الأنبياء: ٢٢]، وقال تعالى: ﴿ حَقْنَا مَنْ مَا مَا مَا مَا مَا مَا مَا مَا مَا مَنْ مَا مَنْ مَا أَنْ مَا مَا مُنْ مَنْ مُنْ مَنْ مُنْ مَا مَنْ مُنْ مُنْ مُنْ مَا مَا مَا مَا مَا مَا مَا مَنْ مَنْ مَنْ مَا مَا مَا مَا مُنْ مَنْ مَنْ مُنْ مَا مَا مُنْ مَا مَا مَنْ مَا مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ مَا مُنْ مَا مُنْ مَا مَا مَا مَا مَا مُو أَنْ مَا مَا مَا مَا مَا مَا مَا مَا مَا مُنْ مُنْ مَا مَا مَنْ مُنْ مَا مَا مَا مُوا إِلا نُو مُوا إِلا مَا مَا مَا مَا مَا مَا

> ففي هذه الآيات الكريمات الأمر بعبادته سبحانه، والتصريح بانه خلق الثقلين لهذه العبادة، وأرسل الرسل وأنزل الكتب لبيانها، والدعوة إليها، وحقيقة هذه العبادة، هي طاعة الله ورسوله ش، بالإخلاص لله في جميع الأعمال، والامتثال لأوامره، والحذر من ذواهيه، والتعاون في ذلك كله، وتوجيه القلوب إليه سبحانه، وسؤاله عز وجل جميع الحاجات عن ذل وخضوع، وإيمان وإخلاص، وصدق وتوكل عليه سبحانه، ورغبة ورهبة، مع القيام بالأسباب التي

من روائع الما فد

an an aller lead, we will all and

شرعها لعباده، وأمرهم بها، وأباح لهم مباشرتها ، وبهذا كله يستقيم أمر الدنيا والدين وتنظم مصالح العباد في أمر المعاش والمعاد، ولا صلاح للعباد، ولا راحة لقلوبهم، ولا طمانينة لضمائرهم، إلا بالإقبال على الله عن وجل، والعبادة له وحده، والتعظيم لحرماته، والخضوع لأوامره، والكف عن مناهيه، والتواصي بينهم بذلك، والتعاون عليه، والوقوف عند الحدود التي حد لعباده، كما قال عز وجل: ﴿ تِلْكَ حُدُودُ اللهِ وَمَن يُطِعِ اللهَ وَرَسُولَهُ يُدْخَلِهُ جَنَّاتٍ تَجْرِي

( العدد الأول السنة الواحدة والثلاثون الوجيه

مِن تَحْتِهَا الأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا وَدَلِكَ الْفَوْرُ الْعَطَيْمُ. وَمَن يَعْصِ اللَّه وَرَسُولَهُ وَيَتَعَدُ حُدُودَهُ يُدْخِلُهُ نَارًا حَالِدًا فِيهَا وَلَهُ عَذَابُ مُهِيْ ﴾ [النساء: ١٣، ١٤].

ومن المعلوم أنه لا يتم أمر العباد فيما بينهم، ولا تنتظم مصالحهم ولا تجتمع كلمتهم، ولا يهابهم عدوهم، إلا بالتضامن الإسلامي الذي حقيقته التعاون على البر والتقوى، والتكافل والتناصر، والتعاطف والتناصح، والتواصي بالحق، والصبر عليه، ولا شك أن هذا من أهم الواجبات الإسلامية، والفرائض اللازمة، وقد نصت الآيات القرآنية والأحاديث النبوية، على أن التضامن الإسلامي بين المسلمين- أفرادًا وجماعات، حكومات وشعوبًا- من أهم المهمات، ومن الواجبات التي لا بد منها لصلاح الجميع، وإقامة دينهم، وحل مشاكلهم، وتوحيد صفوفهم، وجمع كلمتهم ضد عدوهم المشترك.

والنصوص الواردة في هذا الباب من الآبات والأحاديث كثيرة جدًا، وهي وإن لم ترد بلفظ التضامن فقد وردت بمعناه وما يدل عليه عند أهل العلم، والأشياء يحقائقها ومعانيها لإيألفاظها المحردة، فالتضامن معناه التعاون والتكاتف، والتكافل والتناصر والتواصى، وما أدى هذا المعنى من الألفاظ، ويدخل في ذلك الأمس بالمعسروف، والنهى عن المنكر، والدعوة إلى الله سيحانه، وإرشاد الناس إلى أسياب السعادة والنجاة، وما فيه صلاح أمر الدنيا والآخرة، ويدخل في ذلك أيضًا تعليم الجاهل، وإغاثة الملهوف، ونصر المظلوم، ورد الظالم عن ظلمه، وإقامة الحدود، وحفظ الأمن، والأخذ على يد المفسدين المخربين، وحماية الطرق بين المسلمين داخلاً وخارجًا، وتوفير المواصلات البربة والبحرية والجوية، والاتصالات السلكية واللاسلكية بيذهم، لتحقيق المصالح المشتركة الدينية والدنيوية، وتسهيل التعاون بين المسلمين في كل ما يحفظ الحق، ويقدم العدل، وينشر الأمن والسلام في كل مكان، ويدخل في التضامن أيضًا: الإصلاح بين المسلمين، وحل النزاع المسلح بينهم، وقتال الطائفة الباغية حتى تفئ إلى أمر الله، عملاً بقول الله عـز وجل: ﴿ فَاتَّقُواْ اللَّهُ وَأَصْلِحُواْ ذَاتَ بِيْنِكُمْ ﴾ [الأنفال: ١]، وقوله سبحانه: ﴿ وَإِن طَائِفَتَان مِنَ الْمُـوَّمِنِينَ اقْتَتَلُوا فَأَصْلِحُوا بَيْنَهُمَا فَإِن بَغَتُّ إحْدَاهُمَا عَلَى الأَخْرَى فَقَاتِلُوا الَّتِي تَبْغِي حَتَّى تَفِيءَ إِلَى أَمْرِ اللَّهِ فَإِن فَاءتْ فَأَصْلِحُوا بَيْنَهُمَا بِالْعَدْلِ وَأَقْسِطُوا إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُقْسِطِينَ. إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ إِخْـوَةً فَـأَصْلِحُـوا بَيْنَ أَخَـوَيْكُمُ وَاتَّقَـوا اللَّهَ لَعَلِّكُمُ تُرْحَمُونَ ﴾ [الحجرات: ٩، ١٠].

ففي هذه الآيات الكريمات أمر الله المسلمين جميعًا

بتقواه سبحانه، والقيام بالإصلاح بينهم عمومًا، وبالإصلاح بين الطائفتين المقتتلتين منهم خصومًا، وقتال الطائفة الباغية حتى ترجع عن بغيها، وأن يكون الصلح على أسس سليمة قائمة على العدل والإنصاف لا على الميل والجور، وفيها التصريح بأن المؤمنين جميعًا إخوة وإن اختلفت الوانهم ولغاتهم وتناعت ديارهم. فالإسلام يجمعهم، ويوحد بينهم، ويوجب عليهم العدل فيما بينهم، والتصافي والكف من عدوان بعضهم على بعض، ويوجب على إخوانهم الأصلاح بينهم إذا تنازعوا، ثم ختم الله سبحانه هذه الأية بالأمر بالتقوى، وعلق الرحمة على ذلك فقال: ألله في كل الأمور، هي سبب الرحمة، والعصمة. والنجاة، وصلاح الأحوال الظاهرة والباطة.

ويدخل في التضامن أيضًا تبادل التمثيل السياسي، أو ما يقوم مقامه بين الحكومات الإسلامية، لقصد التعاون على الخير، وحل المشاكل التي قد تعرض بينهم بالطرق الشرعية، واختيار الرجال الأكفاء في عملهم ودينهم وأمانتهم لهذه المهمة العظيمة.

ويدخل في التضامن أيضًا توجيه وسائل الإعلام إلى ما فيه مصلحة الجميع، وسعادة الجميع، في أمر الدين والدنيا، وتطهيرها مما يضاد ذلك، ومما ورد في هذا الأصل الأصيل- وهو التضامن الإسلامي والتعاون على البر والتقوى- قوله عز وجل: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ اتَّقُواْ اللَّهُ حَقَّ تُقَاتِهِ وَلاَ تَمُوتُنَّ إِلاَّ وَأَنْتُم مُسْلِمُونَ ﴾ [آل عمران: ١٠٢]، أمر الله سيحانه في هذه الأبة الكريمة عباده المؤمنين بأن يتقوه حق تقاته، ويستمروا على ذلك، ويستقيموا عليه حتى يأتيهم الموت وهم على ذلك، وما ذاك إلا لما في تقوى الله عز وجل من صلاح الظاهر والساطن، وجمع الكلمة، وتوحيد الصف، وإعداد العبد لأن يكون صالحًا مصلحًا، وهادنًا مهدنًا، باذلا النفع لاخوانه، كافًا للأذى عنهم، معينًا لهم على كل خير، ولهذا أمر الله المؤمنين بعد ذلك بالاعتصام بحبله فقال: ﴿ وَاعْتَصِمُوا أ بِحَبُّلِ اللَّهِ جَمِيعًا وَلاَ تَفَرَّقُواْ ﴾ [آل عمران: ١٠٣]، وحبل الله سبحانه هو دينه الذي أنزل به كتابه الكريم، وبعث به رسوله الأمين، محمدًا 🕮، والاعتصام به هو التمسك به، والعمل بما فيه، والدعوة إلى ذلك، والاجتماع عليه، حتى يكون هدف المسلمين جميعًا، ومحورهم الذي عليه المدار، ومركز قوتهم هو اعتصامهم بحبله، وتحاكمهم إليه، وحل مشاكلهم على نوره وهداه، وبذلك تجتمع كلمتهم، ويتحد هدفهم، ويكونون ملجاً لكل مسلم في أطراف

منبعة، وحصنًا حصينًا ضد أعدائهم. وبهذا الاحتماع، وهذا الاتحاد، وهذا التضامن، تعظم هيبتهم في قلوب أعدائهم، ويستحقون النصر والتأييد من الله عز وجل، ويحفظهم سيحانه من مكائد العدو- مهما كانت كثرته- كما وقع ذلك (بالفعل) لنبينا محمد 🕼 وصحابته الكرام رضى الله عنهم، وأتباعهم بإحسان في صدر هذه الأمة، ففتحوا البلاد، وسادوا العباد، وحكموا بالحق، وحقق الله لهم وعده الذي لا يخلف كما قال عز وحِل: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِن تَنصُرُوا اللَّهَ بَنصُرْكُمْ وَتُثَبَّتْ أَقْدَامَكُمْ ﴾ [محمد: ٧]، وقال سيحانه: ﴿وَلَتَنْصَبُرَنَّ اللَّهُ مَن يَنْصُرُهُ إِنَّ اللَّهَ لَقُويٌّ عَـزِينٌ. الَّذِينَ إِن مَّكُنَّاهُمْ فِي الأَرْضِ أَقَـامُـوا الصَّـلاَةُ وَاتَوا الزِّكَاةَ وَأَمَرُوا بِالْمُعْرُوفِ وَنَهَوْا عَنِ الْمُنكَرِ وَلِلَّهِ عَاقِبَةُ الأُمُورِ ﴾ [الحج: ٤٠، ٤١]، وقال تعالى: ﴿ وَكَانَ حَـقًا عَلَنْنَا نَصْرُ الْمُـؤْمِنِينَ ﴾ [الروم: ٤٧]، وقـال سبحانه: ﴿ وَعَدَ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنكُمْ وَعَـمِلُوا الصَّالِحَاتِ لَيَسْتَخْلِفَنَّهُم فِي الأَرْضِ كَمَا اسْتَخْلَفَ الَّذِينَ مِن قَـبْلِهِمْ وَلَيُمَكِّنَنَّ لَهُمْ دِينَهُمُ الَّذِي ارْتَضَى لَهُمْ وَلَتُحَدَّلَنَّ هُم مِّن بَعْد خَوْفِهِمْ أَمْنًا بَعْبُدُونَنِي لاَ يُشْرِكُونَ بِي شَيِّئًا ﴾ [النور: ٥٥]، وقال تعالى: ﴿وَإِنْ تَصْبُرُواْ وَتَتَّقُواْ لاَ يَصْبُرُكُمْ حَيْدُهُمْ شَيْئًا إنَّ اللَّهَ بِمَا يَعْمَلُونَ مُحسِطُ ﴾ [آل عمران: ١٢٠]، ففي هذه الآيات الكريمات حث المسلمين وتشبح يلعهم على التمسك بدينهم، والقيام ينصره، وذلك هو نصر الله، فإنه سيحانه وتعالى في غابة الغنى عن عباده، وإنما المراد بنصره هو نصبر دينه وشيريعته وأوليائه، والله ناصير من نصره، وخاذل من خذله، وهو القوى العزيز. وفي هذه الآبات أيضنًا البشيارة العظيمة بأن الله عز وجل ينصر من نصره، ويستخلفه في الأرض، ويمكن له، ويحفظه من مكائد الأعداء.

فالواجب على المسلمين جميعًا أينما كانوا هو الاعتصام بدين اللَّه، والتمسك به، والتضامن فيما بينهم، والتعاون على البر التقوى، ومناصحة من ولاه اللَّه أمرهم، والحذر من أسباب الشقاق والخلاف، والرجوع في حل المشاكل إلى كتاب ربهم وسنة نبيهم تحمي ، والتواصي في ذلك كله بالحق والصبر عليه، مع الحذر من طاعة النفس والشيطان، وبذلك يفلحون وينجحون، ويسلمون من كيد أعدائهم، ويكتب اللَّه لهم ويؤلف بين قلوبهم، وينزع منها الغل والشحناء، وينجيهم من عذابه يوم القيامة، وفي هذا المعنى يقول النبى تَحْف في الحديث الصحيح: «إن اللَّه يرضى لكم

ثلاثًا: أن تعبدوه ولا تشركوا به شيئًا، وأن تعتصموا بحبل الله جميعًا ولا تفرقوا، وأن تناصحوا من ولاه الله أمركم، أخرجه مسلم في صحيحه.

ومما ورد في التضامن الإسلامي قوله جل وعاد: ﴿ وَتَعَاوَنُواْ عَلَى الْبِرَ وَالتَّقْوَى وَلاَ تَعَاوَنُواْ علَى الإِثْمِ وَالْعُدُوانِ وَاتَقُواْ اللَّهُ إِنَّ اللَّهُ شَدِيدُ الْعِقَابِ ﴾ [المائدة: مَا يُعدُوان وَاتَقُواْ اللَّهُ إِنَّ اللَّهُ شَدِيدُ الْعِقَابِ ﴾ [المائدة: التضامن الإسلامي، الذي حقيقته ومعناه التعاون على البر والتقوى كما سلف بيان ذلك، وفيها تحذير المسلمين من التعاون على الإثم والعدوان، لما في ذلك من الفساد الكبير، والعواقب الوخيمة، والتعرض لغضب الله سبحانه، وتسليط الإعداء، وتفريق الكلمة، واختلاف الصفوف، وحصول التنازع المفضي إلى الفشل والخذلان- نسال الله للمسلمين العافية من ذلك. وفي قوله سبحانه في ختام الآية: ﴿ وَاتَقُواْ اللَّهُ إِنَّ اللَّهُ شَدِيدُ الْعِقَابِ ﴾ [المائدة: ٢] تحذير للمسلمين من مخالفة أمره، وأرتكاب نهيه، فينزل بهم عقابة الذي لا ماقة لهم به.

ومن الآيات الواردة في التضامن أيضًا قوله عز وجل: ﴿ وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَاء بَعْض يَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَ وْنَ عَنِ الْمُنكَرِ وَيُقِيمُ وِنَ الصَّالَةَ وَيُؤْتُونَ الزُّكَاةَ وَيُطَدِعُونَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ ﴾ [التوبة: ٧١]، وهذه الصفات العظيمة هي جماع الخير، وعنوان السعادة، وسبب صلاح أمر الدنيا والأخرة، ولهذا علق سبحانه وتعالى رحمتهم على هذه الصفات الجليلة فقال: ﴿ أَوْلَــٰٓكَ سَيَرْحَمُهُمُ اللَّهُ إِنَّ اللهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴾ [التوبة: ٧١]، فتبين بذلك أن الرحمة والنصر على العدو، وسلامة العاقبة، كل ذلك مرتب على القيام بحق الله وحق عباده، ولا يتم ذلك إلا بالتناصح، والتعاون، والتضامن، والصدق في طلب الآخرة، والرغبة فيما عند الله، والإنصاف من النفس، وتحرى سبيل العدل، وفي هذا المعنى يقول الله عز وجل: ﴿ عِنَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ كُونُواْ قَوَّامِينَ بِالْقِسْطِ شُهَدًاء لِلَّهِ وَلَوْ عَلَى أَنفُسِكُمْ أَوِ الْوَالِدَيْنِ وَالأَقْرَبِينَ إِن بَكُنْ غَنِيًا أَوْ فَقَيرًا فَاللَّهُ أَوْلَى بَهِمَا فَلاَ تَتَّبِعُواْ الْهَوَى أَن تَعْدِلُوا وَإِن تَلُوُوا أَوْ تُعْرِضُكُوا فَإِنَّ اللَّهَ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرًا ﴾ [النساء: ١٣٥]، ويقول عز وجل في سورة المائدة: ﴿ كُونُواْ قَوَّامِينَ لِلَّهِ شُبُهَدَاء بِالْقِسْطِ وَلَا يَجْرِمَنَّكُمْ شَنَّانُ قَوْم عَلَى أَلاَّ تَعْدِلُوا اعْدِلُوا هُوَ أَقْرَبُ للتَّقْوَى وَاتَّقُواْ اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾، وفي هاتين الآيتين أمر المؤمنين أن يقوموا لله بالقسط، وأن يشهدوا له بذلك في حق العدو والصديق، والقريب

العدد الأول السنة الواحدة والثلاثون

والبعيد، وتحذيرهم من أن يحملهم الهوى أو البغضاء على خلاف العدل، وأوضح سبحانه أن العدل هو أقرب للتقوى، فدل ذلك على أنه لا صلاح للمسلمين فيما بينهم، ولا استقامة، ولا وحدة كلمة، إلا بالعدل وإعطاء كل ذي حق حقه.

ولاً أخل المسلمون بهذا الأمر العظيم حصل بينهم من الشحناء والفرقة والاختلاف اليوم ما لا يخفي على أحد، ولا علاج لذلك ولا دواء له إلا الرجوع إلى دين الله، والاعتصام به، والعمل به، وتحكيمه، والتحاكم إليه في كل ما شجر بينهم، كما قال الله عز وجل: فُلَا وَرَبَّكَ لاَ يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَمَّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ تَسَلِيماً ﴾ [النساء: ٦٥]، وقال تعالى: ﴿ يَا أَيُّها الَّذِينَ أَمَنُوا أَطِيعُوا اللَّه وَأَطِيعُوا الرُسُولَ وَأُوْلِي الأَمْرِ مِنكُمْ قَوْنِ تَنَازَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُومُ إلى الله والرُسُولَ إن كُنتُمْ [النساء: ٥٩].

ومما ورد من الأحاديث الشريفة في التضامن الإسلامي الذي هو التعاون على البر والتقوى قول النبي ﷺ: «الدين النصيحة» قيل لمن يا رسول الله؛ قال: «لله ولكتابه ولرسوله ولأئمة المسلمين وعامتهم» أخرجه مسلم في صحيحه، وقوله ﷺ: «المؤمن للمؤمن كالبنيان يشد بعضه بعضا» وشبك بين أصابعه، وقوله ﷺ: «مثل المسلمين في توادهم وتراحم هم وتعاطفهم، كمثل الجسد الواحد، إذا اشتكى منه عضو تداعى له سائر الجسد والسهر» أخرجهما البخاري ومسلم في صحيحيهما. فهذه الأحاديث وما جاء في معناها تدل دلالة ظاهرة على وجوب التضامن بين المسلمين، والتراحم، والتعاطف، والتعاون على كل خير، وفي تشبيههم بالبناء الواحد، والجسد الواحد، ما يدل على أنهم بتضامنهم وتعاونهم وتراحمهم تجتمع كلمتهم، وينتظم صفهم، ويسلمون من شر عدوهم، وقد قال تعالى: ﴿ وَلْتَكُن مَّنكُمْ أُمَّةً بَدْعُونَ إِلَى الْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنكَرِ وَأَوْلَـئَكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ﴾ [آل عمران: ١٠٤]، وإمام الجميع في هذه الدعوة الخيرة وقدوتهم في هذا السبيل المقيم، هو نبيهم وسيدهم وقائدهم الأعظم، نبينا محمد رسول الله ﷺ، فهو أول من دعا هذه الأمة إلى توحيد ربها، وبالاعتصام بحبله، وجمع كلمتها على الحق، والوقوف صفًا واحدًا في وجه عدوها المشترك، وفي تحقيق مصالحها وقضاياهم العادلة، عملاً بقوله تعالى خطابًا له: ﴿ ادْعُ إلى سَبِيل رُبِّكَ بِالْحِكْمَةِ

وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَجَادِلْهُم بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ ﴾ [النحل: ١٢٥]، وقوله عز وجل: ﴿قُلْ هَذِهِ سَبِيلِي أَدْعُو إِلَى اللَّهِ عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَنِ اتَبَعَنِي ﴾ [يوسف: ١٠٨]، وقد سار على نهجه القويم، صحابته الكرام، وأتباعهم بإحسان رضي اللَّه عنهم وأرضاهم، فنجحوا في ذلك غاية النجاح، وحقق لهم ما وعدهم به من عزة وكرامة ونصر، كما سبق التنبيه على ذلك والإشارة إليه في أول هذه الكلمة.

ولا ريب أن الله عز وجل إنما حقق لهم ما تقدمت الإشارة إليه بإيماتهم الصادق، وجهادهم العظيم، وأعمالهم الصالحة، وصبرهم ومصابرتهم، وصدقهم في القول والعمل، وتضامنهم وتكاتفهم في ذلك، لا بأنسابهم ولا بأموالهم كما قال تعالى: ﴿ وَمَا أَمْوَ الْكُمْ وَلاَ أَوْلاَدُكُم بِالَّتِي تُقَرِّبُكُمْ عِندُنَا زُلْفَى إِلاَ مَنْ آمَنَ وَعَمِلَ صَالِحًا فَأُوَّلَئِكَ لَهُمْ جَزَاء الضِّعْفِ بِمَا عَمِلُوا وَهُمْ فِي الْغُرُفَاتِ أَمِنُونَ ﴾ [سبأ: ٣٧]، وكما قال النبي ﷺ: «من أبطأ به عمله لم يسرع به نسبه»، وقال عليه الصلاة والسلام: «إن الله لا ينظر إلى صوركم ولا إلى أموالكم، ولكن ينظر إلى قلوبكم وأعمالكم» أخرجهما مسلم في صحيحه فمن سار على سبيله ونهج نهجهم، أعطاه الله كما أعطاهم، وأيده كما أيدهم، فهو القائل عن وجل في كتابه المبين: ﴿ إِنَّا لَنَتَصَلُّ رُسُلُنًا وَ الَّدَينَ آمَنُوا فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَيَوْمَ يَقُومُ الأَشْهَادُ. يَوْمَ لاَ يَنفَعُ الظَّالِمِينَ مَعْذِرَتُهُمُ ولَهُمُ اللَّعْنَةُ وَلَهُمْ سُوءُ الدَّارِ ﴾ [غافر: ٥١، ٥٢]، وهو القائل سبحانه: ﴿وَلَقَدْ سَبَقَتْ كَلِمَتُنَا لِعِبَادِنَا الْمُرْسَلِينَ. إِنَّهُمْ لَهُمُ الْمَنصُورُونَ. وَإِنَّ حُندَنًا لَهُمُ الْغَالِبُونَ ﴾ [الصافات: ١٧١- ١٧٣]، وهو القائل عز وجل: ﴿ وَكَانَ حَقًّا عَلَنْنَا نَصَرُ الْمُؤْمِنِينَ ﴾.

والله عز وجل هو المسئول أن يجمع المسلمين على الهدى، وأن يفقهم في دينه، وأن يصلح ولاة أمرهم، ويهديهم جميعًا صراطه المستقيم وأن يمنحهم الصدق في التضامن بينهم، والتناصح والتعاون على الخير، وأن يعيذهم من التفرق والاختلاف، ومضلات الفتن، وأن يحفظهم من مكائد الأعداء، إنه ولي ذلك والقادر عليه، وصلى الله وسلم وبارك على عبده ورسوله محمد وآله وصحبه ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين.

( الوجه العدد الأول السنة الواحدة والثلاثون

من أخبار الجماعة بعد أدائه لفريضة الحج ، سافر فضيلة الشيخ : محمد

صفوت نور الدين ، الرئيس العام لجماعة أنصار السنة المحمدية إلى قطر، وذلك لتمشيل مصر في المؤتمر العالمي للمنظمات غير الحكومية الناشطة في الدول الأعضاء لمنظمة المؤتمر الإسلامي في الدوحة.

وقد تم اختيار جماعة أنصار السنة المحمدية لهذا التمثيل في مؤتمر الهيئات والمنظمات غير الحكومية العاملة في مجال التنمية الاجتماعية والاقتصادية للدول أعضاء المؤتمر الإسلامي، والذي عُقد بالدوحة خلال الفتر من ٤ إلى ٦ من مارس ٢٠٠٢م.

وبعد حضوره المؤتمر توجه فضيلة الشيخ إلى البحرين في زيارة دعوية تمتد إلى السبت القادم، يعود بعدها فضليته إلى مصر بإذن الله تعالى.

وأسرة تحرير مجلة التوحيد ترجو من الله لفضيلته السداد والتوفيق.



Upload by: altawhedmag.com