

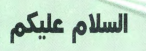


# الأذان وسننه وما إبتدع فيه { { مصافحة الرجال للنساء غير المحارم ! !

اتقوا فتنة هذا العصر ٤

سيتة الإيت\_الرواد







قال رسول الله ﷺ: «ما أصاب عبداً هم ولا حزن، فقال: اللهم إني عبدك ابن عبدك ابن أمتك، ناصيتي بيدك، ماض فيَّ حكمك، عدل فيَّ قضاؤك، أسألكَ بكل اسم هو لك، سميت به نفسك، أو أنزلته في كتابك، أو علمته أحدًا من خلقك، أو استأثرت به في علم الغيب عندك أن تجعل القرآن العظيم ربيع قلبي، ونور صدري، وجلاء حزني، وذهاب همي وغمي، إلا أذهب الله همه وغمه وأبدله مكانه فرحًا». قالوا: يا رسول الله، أفلا نتعلمهن؟ قال: «بلى، ينبغي لمن سمعهن أن يتعلمهن».

الرئيس العام

التحرير / ٨ شارع قوله ـ عابدين ـ القاهرة ت: ٣٩٣٦٥١٧ فاكس: ٣٩٣٠٦٦٢ قسم التوزيع والاشتراكات ت: ٣٩١٥٤٥٦

المركز العام : القاهرة ـ ٨ شارع قوله ـ عابدين هاتف : ٣٩١٥٤٥٦ ـ ٣٩١٥٤٥٦ • صاحبة الامتياز • جاغلنص الشين المجرية

> المشرف العام د.جمسال المراكسين اللجنة العلمية ذكسرد احسسيني جمالعبدالرحمن مسجسدى عسرفسات التوزيع الداخساسى: مؤسسة الأهرام وفروع أنصار السنة المحمدية

الاشتراك السنوي: ١- في الداخل ١٥ جنيسها (بحوالة بريدية داخلية باسم مجلة التوحيد - على مكتب بريد عابدين). ٢- في الخارج ٢٠ دولاراً أو ٢٥ ريالا سعوديا أو ما يعاد لها. ترسل القيمة بحوالة بنكية أو شيك - على بنك شيصل الإسلامي - فرع القاهرة - باسم مجلة التوحيد - أنصار السنة (حساب رقم / ١٩١٥٩).

مطابع الأهر التجارية قليوب مصر

القراطة ومالك في هذا العدد الافتتاحية : الخطوط الوهمية لها حقيقة بقلم الرئيس العام المشرف العام حديث الشهر : أية العظمة د. عبد العظيم بدوى ياب التفسير : سورة المتحنة الرئيس العام 15 باب السنة : هلاك الجبابرة الثبات عند حلول الشبهات معالى الدكتور صالح بن عبد العزيز آل الشيخ 17 على عبد العزيز الشبل عدة الشهور 11 صلاح عبد المعبود جزاء من شکر ٢٢ محمد أيمن الشبراوى ولباس التقوى ذلك خير 45 مجدى قاسم توحيد الله 17 الإعلام يسير الأعلام (الحافظ العابد سعيد بن جبير) 19 مجدى عرفات متولى البراجيلي سنة الإبتلاء 17 أسامه سليمان فقه الاختلاف 37 التحرير واحة التوحيد 17 طلعت زهران أقوال واعتقادات خاطئة ٣٨ السيرة : قصة موسى عليه السلام عبد الرازق السيد عيد ٤. محمد عبد السلام الشقيري بين السنن والمبتدعات 25 اتقوا فتنة هذا العصر المحمد المحمد الشرف شعبان 20 أطفال المسلمين الرحمن ٤٨ الدعوة إلى السفور دعوة إلى الفجور الشيخ ناصر العرينى 01 الشيخ على حشيش تحذير الداعية 07 صحح أحاديثك ov الفتاوى الفتاوى 01 ابن عثيمين فتاوى ابن عثيمين المعالمي والمحا 11 على الوصيفي مكانة الحب إقرأ من مكتبة المركز العام علاءخضر 74 حكم الإسلام في الوقوف على أماكن معنية للعبادة 77 شيخ الإسلام بن تيمية 79 وفاة الدكتور مانع الجهيني رحمه الله ٧١

البريد الإلكتروني

Mgtawheed@hotmail.com Safwat noreldin@hotmail/com الرئيس الع Gshatem@hotmail.com

i l sti رئيس التحصرير

ثمن النسخة: مصر جنبه واحد، السعودية ٦ ريالات، الإمسارات ٦ دراهم، الكويت ٥٠٠ فلس، المغرب دولار أمريكي، الأردن ٥٠٠ فلس، العراق ٥٠ فلسا، قطر ٦ ربالات، عمان نصف ريال عماني.

شس محلس الإدارة

محمد صفوت نورالدين

شينه التحرير

جمالسعدحاتم

مديرالتحريرالفني

حسبنعطاالقراط

خطوط الطول وخطوط العرض خطوط وهمية، قسم بها علماء الهيئة الكرة الأرضية إلى أقسام يضعونها على الخرائط لتحديد مواقع البلدان، ولها تعلق بالشروق والغرب، ولها تعلق بالحرارة والبرودة وبأشياء أخرى كثبرة تعبن هذه الخطوط على دراستها والتعرف عليها، ومع ذلك فهي خطوط وهمية.

## سننالله في الخلق

المجال المغناطيسي خطوط وهمية حول قطبي المغناطيس وبينهما، وهي خطوط وهمية يمكن أن يظهرها الطالب عند وضع المغناطيس على مستوى أفقي وينثر عليه برادة الحديد ثم يطرق طرقًا خفيفًا تتوزع بسببه برادة الحديد في المجال المغناطيسي، فتتحول الخطوط الوهمية إلى خطوط منظورة.

والمجتمع البشرى ينتشر فيه الناس في خطوط وهمية كذلك حول الاهتمامات التي تشبع الرغبات أو تمثل الاتجاهات، لكن هذه الخطوط الوهمية تختلف عن سابقتها من خطوط الطول والعرض وخطوط المجال المغناطيسي في أنه لا جَوْرَ بين بعض هذه الخطوط وبعضها، أما بين البشر فتتداخل هذه الخطوط وتتوزع الاهتمامات ويتنازع القائمون بذلك تنازعًا شديدًا.

فمثلاً هناك من المجلات والدوريات وغيرها من وسائل الإعلام الكثير، منها الجاد في أمور الحياة العلمية التطبيقية؛ طبية أو هندسية أو اقتصادية، ومنها الهابط الذي ينشر الصور العارية ويكتب القصص الجنسية يخاطب الغرائز الحيوانية ويثير الأطماع المَرَضيَّة في قلوب أصحابها، وهناك المجلات الدينية التي تخاطب الناس برسالة رب العالمين وتدعوهم بدعوة الأنبياء والمرسلين، لكل مجال من هذه المجالات رواده ومشجعوه ومحبوه من طبقات المجتمع المختلفة وبينها تداخل محدود قليل بنسبة مئوية منخفضة، فعند عمل إحصاء أو

التوجيرة العدد السادس السنة الواحد والثلاثون

لها حقيقة

الرئيس العام

لأذان وستثه وما ابتدع شيه الا

مستفعلكر حال تتسامغير العارجاة

القواقتة هذا المسرالا

استبانة عن بعض الدوريات تجد أن صاحب الاهتمامات الاقتصادية يندر أن يقبل على الدوريات الطبية، وصاحب الاهتمامات الطبية يندر أن يتجه نحو الدوريات الهندسية، وصاحب الاهتمامات الشرعية ينفر من المجلات الهابطة، وصاحب الاتجاهات الهابطة لا يكاد يقبل بالنظر على المحلات الإسلامية.

# حرب باردة بين الاتجاهات المختلفة (١

وهناك حصرب باردة بين بعض هذه الاتجاهات، كل يريد أن يشكك في جدوى الاتجاه الآخر ويحرص على تشويه صورته والتقليل من قيمته وتنفير الناس منه.

وهناك حرب أخرى أشد خبفًا يريد بها أصحاب الاتجاهات الهابطة أن يستحوذوا على بعض المنتمين للاتجاهات الأخرى ليوسعوا دائرة المتعاطفين معهم والمنتمين إليهم.

مجلة هابطة تفتح أبوابها للملاحدة يكتبون في التفسير ويتحدثون عن الفقه، وأخرى تجتهد في تشويه صورة الدعوة الإسلامية المعاصرة وتمتد بهم الجرأة إلى أن يتكلموا في السابقين حتى بلغوا إلى الصحابة الكرام، بل إلى النبي ﷺ، حتى أساؤا إلى الله رب العالمين، فنسبوه إلى العصبية أو الظلم أو غير ذلك، تعالى الله عن ذلك علوًا كبيرًا، وأعطى الكثير منهم نقسبة حق التفسير والشرح والقبول والرفض، فشككوا في الأصول، بل ورموا غيرهم بأدوائهم وأمراضهم.

## كتاب الصفحات السوداء الخبيثة !!

أصحاب القلوب الطيبة الغضبة الطرية إذا وجدوا أهل الهبوط تخطوا كل الحدود المعقولة ورفعوا أقلامهم الخبيثة يطعنون في الطهارة وأهلها، كما كان سلفهم من قوم

لوط لما قالوا: ﴿ أَخْرِجُوا آلَ لُوطٍ مِّن قَرْيَتِكُمُ إِنَّهُمْ أُنَّاسٌ بَتَطَهَ رُونَ ﴾ [النمل: ٥٦]، وإذا رأوهم طعنوا في العلماء العاملين ورجال السلف الصالحين كما فعل أسلافهم، حيث قالوا: ﴿ أَنُؤْمِنُ لَكَ وَاتَّبَعَكَ الأَرْذَلُونَ ﴾ [الشعراء: ١١١] .ماذ الحزن قلوبهم الطيبة وأخذوا يطالبون بالرد عليهم وكشف عوارهم، ولا يكفيهم أن يكتب وينشير الفهم الصحيح حتى يطلبوا صراحة تعيين أسماء الكاتبين ونشر التوضيح لهذه الصفحات السوداء الخبيثة وموضعها الذي وضعت فيه، وذلك هو أكبر ما يسعد به أولئك الذين يريدون أن تنتشر أقوالهم السخيفة وأراؤهم المرذولة، وهؤلاء الطيبون يلحون طالبين ضرورة الرد بالتعيين والتصريح ولا يعجبهم الوقوف عند بيان الحق والتلميح، وهذا يعنى أن تصبح وسائل الإعلام التي تقصد نشر الفضيلة (على قلتها) بوقًا يردد أقوال أهل الرذيلة ويعلن عنها، يعنى أن يكت سب أهل الرذائل من صفوف أهل الفضيلة فيكثر الفاقد من صفوف الفضيلة ويقل العائد إليها، لذا أذكر مثالين:

الأول: أن إعلاميًا أنتج فلمًا من أوائل هذه الأفلام الفاضحة وأرسلوا من يخاطب شيخًا فاضلاً صاحب منبر مسموع تحتشد له الجماهير فعلق الشيخ الجليل على الفلم وعدد من فضائحه، تحذيرًا منه وتنفيرًا للناس، فكانت النتيجة أن بقي شباك التذاكر مفتوحًا لأربع سنوات متتالية، وصرح منتج الفلم أنه طبع من أشرطة الشيخ الكثير ووزعها مجادًا؛ لأنه وجدها خير وسيلة للإعلان عن فلمه، فهل نعتبر.<sup>11</sup>

#### بواريضاعة كتاب الإلحاد !!

الثاني: أن كاتبًا كان يكتب في الإلحاد،

(العدد السادس السنة الواحد والثلاثون التوجيح)

فلما وجد بوار بضاعته وصد الناس عن كتبه، ما كان منه إلا أن كتب مقالاً يسب فيه كتبه ويشين نفسه وكتبه باسم غير اسمه، ثم بعث به مع آخر إلى مجلة إسلامية معروفة، فاسرعت المجلة بنشر المقال، فكانت نتيجة ذلك أن طبع الكتاب عدة طبعات متتالية، وانتشر انتشارًا واسعًا.

# بيان الحق بوسائله ? !

هذا، وينبغى لطالب الحق عندما يشرع في طلب العلم ألا ينسبي أن الكون يحكمه رب العالمين وأنه يرزق جميع المخلوقين وقد وسع هؤلاء الشريرين في ملكه وأطعمهم من رزقه ليس غفلة ولا نسيانًا فحاشاه سيحانه، إنما الدنيا دار اختبار وفي الآخرة الجزاء، فكل ينتظره جزاؤه عند رب حكم عدل لا يغفل ولا ينسى ولا ينام، لذا كان المنهج الذي نرتضيه خاليًا من الردود والهجوم ويقف عند حد بيان الحق بوسائله كما كان شأن النبي ﷺ: «فالمؤمن ليس بطعان ولا لعان ولا فاحش ولا بذىء»، والمؤمن يقدم النصيحة كما كان ﷺ يقول: ما بال أقوام يقولون كذا وكذا ولايعين فيدعو الناس ليسمعوا لهؤلاء ويجتمعوا عليهم إنما أعراضنا عن ذكر أسمائهم وبيان سخافاتهم؛ لأن الله عز وجل ضمن سيحانه فقال: ﴿ فَأَمَّا الزُبَدُ فَيَذْهَبُ جُفًاء وَأَمَّا مَا يَنفُعُ النَّاسَ فَسَمْكُتُ فِي الأَرْضِ --[الرعد: ١٧]، وعلى الله فليتوكل المتوكلون، فإنه هو الذي تولى الدفاع عن أوليائه، ففي الحديث القدسي: «من عادى لى وليًا فقد آذنته بالحرب»، وكفى بالله وليًا مدافعًا.

## تفويت الفرصة على أعداء الاسلام 12

هذا، وإن بعض الدعاة الصالحين والعلماء العاملين الذين فتح الله تعالى بهم قلوبًا وبصار بهم أعاينًا ورفع بهم لواء

التوحيد لم يتمكن الشيطان منهم في منهجهم، لكن احتال عليهم حتى حمسهم في القول من باب الغيرة على المخالفين فيما يسبع فيه الخلاف، فشرعوا الألسنة والأقلام يتحدثون عن إخوان لهم من الدعاة العاملين وأكثر بعضهم وأقل في ذلك، ونحن نقر لهم بالفضل والعلم والخير والفقه العميق والفهم السليم، لكن الشيطان ألقى على السنتهم كلمات فيها الطعن واللمز لإخوانهم، وهؤلاء لهم في القلوب محبة وفي النفوس منزلة عالية، ولكن كشير من تلامذتهم يتعلق في قلوبهم هذا الذي ألقاه الشيطان أكثر من تعلق القواعد العلمية والأسس الفقهية والأصول التربوية التي هى من ميزات هؤلاء الشيوخ، والجدير بإخواننا أن يعرضوا عن هذه الزلات ولا بقيموا لها كبير وزن ولا يدعوهم ذلك أن يهجروا مجالس هؤلاء العلماء الأجلاء، فإن لهم في النفوس منازل وفي القلوب درجات لو استثنينا منها سلبياتهم لبقى مقامهم في المسلمين عاليًا وجهدهم واضحًا، لكن الشيطان يريد أن يذكى ذلك ليصبح عداوة كما ذكر مسلم في صحيحه من حديث جابر بن عبد الله رضى الله عنه قال: قال ﷺ: «إن الشنيطان أيس أن يعبد في أرضكم هذه ولكنه رضى بالتحريش».

فهل نفوَّت عليه الفرصة، آخذين بتوجيه ربنا سبحانه في قوله: ﴿ يَا بَنِي آدَمَ لاَ يَفْتِنَتُّكُمُ الشَّيْطَانُ كَمَا أَخْرَجَ أَبَوَيْكُمْ مِنَ الجُنَّةِ يَنْزِعُ عَنْهُمَا لِبَاسَتَهُمَا لِيُرِيَهُمَا سَوْءَاتِهِمَا إِنَّهُ يَرَاكُمْ هُوَ وَقَبِيلُهُ مِنْ حَيْثُ لاَ تَرَوْنَهُمْ إِنَّا جَعَلْنَا الشَّيَاطِينَ أَوْلِيَاءَ لِلَّذِينَ لاَ يُؤْمِنُونَ ﴾ [الأعراف: ٢٧].

والله من وراء القصد.

(التوجيح العدد السادس السنة الواحد والثلافون



الله سبحانه وتعالى هو العظيم، جلت عظمته عن الوصف، ولا طريق لمعرفة الله والإقرار بعظمته وجلاله إلا بالنظر في آيات الله المتلوة والتدبر في معاني هذه الآيات، أو النظر في آيات الله الكونية والتامل في عظيم صنع الله تعالى، وقد حثنا القرآن الكريم على الأمرين، فقال المولى تبارك وتعالى في تدبر آيات القرآن العظيم: كَأَأَفَلاَ يَتَدَبُرُونَ الْقُرْآنَ أَمْ عَلَى قُلُوب أَقْفَالُهَا [محمد: ٢٤]، وقال سبحانه كَانٍ في ذَلك لَذِكْرَى لِنْ كَانَ لَهُ قَلْبِ أَقْفَالُهَا [محمد: ٢٤]، وقال سبحانه كَانٍ في ذَلك لَذِكْرَى لِنْ عَلَى قُلُب أَقَفَالُهَا [محمد: ٢٤]، وقال سبحانه في الحث على التفكر في ألقى السُمْعَ وَهُو شهيد [ق: ٣٧]، وقال سبحانه في الحث على التفكر في ألقى السُمْعَ وَهُو شهيد [ق: ٣٧]، وقال سبحانه في الحث على التفكر في ألقي السُماوات والأرض رَبُنا ما خلَقْتَ هذا باطلاً سُبْحَائك فَقْنَا عَذَاب اللَّار السُّمَاوَات وَالأَرْض رَبُنا مَا خَلَقْتَ هذا باطلاً سُبْحَائك فَقِنَا عَذَاب اللَّارِ [ال عمران: ١٩، ١٩١]، وقال: كَاوَفي الأَرْضِ آيَات لِلْمُوفِنِينَ. وَفِي أَنُفُ سِحَامً أَنَا لَ

ففي الأرض من الآيات الدالة على عظمة الخالق وقدرته الباهرة مما قد ذرا فيها من صنوف النبات والحيوان والجبال والقفار والأنهار والبحار، وما دق وما عظم من المخلوقات ما يدل على عظيم قدرة الله تعالى وبديع صنعه الذي تحار فيه العقول.

وما في السماء من أيات أعظم مما في الأرض، فقد بناها الخلاق العظيم بقوة وأوسع خلقها، وبغير عمد رفعها وأقامها، وزينها بالنجوم والكواكب، حتى إن الناظر إليها باعظم وسائل التقنية من تلسكوب أو أقمار صناعية ليحار من عظمتها وسعتها: كان السُمَاءَ بَنَيْنَاهَا بِأَيْرِوَإِنَّا لَمُوسِعُونَ [الذاريات: ٤٧].

وإذا كان العلماء قد استطاعوا تقدير المسافة بين الأرض وبين القمر، وبين الأرض وبين الشمس، مستخدمين في ذلك سرعة الضوء كوحدة للقياس، فإنهم لا يزالون يعلنون عن عجزهم عن مجرد رؤية أبعاد السماء أو تصور سعتها، ولهذا يعبرون عنها بأنها فضاء لا نهائي.

#### عظمة الله تعالى..وعظمة بعض مخلوقاته ((

وقد اهتم أهل السنة بما يثير في النفوس كوامن التعظيم لله عز وجل، فكتبوا في ذلك وصنفوا، ويندر أن تجد كتابًا من كتب الاعتقاد على طريقة السلف الصالح إلا وتجد فيه أبوابًا في عظمة الله تعالى، وعظمة بعض مخلوقاته الدالة على عظمته سبحانه كالحديث عن الملائكة ومنهم حملة العرش ومن حوله، والحديث عن الكرسي والعرش وعظم خلقهما.

ومن علماء السلف من صنف في موضوع العظمة ذاته فكتبوا في دلائل عظمة الله تعالى في آياته المنظورة وآياته المتلوة المسموعة، ومن أشهر من كتب في موضوع العظمة أبوالشيخ الأصبهاني المتوفى سنة ٣٦٩هـ، ومن قبله أبو أحمد العسال المتوفى سنة ٣٤٩هـ.

ومن الآيات القرآنية التي تثير في نفوس المؤمنين دلائل العظمة التي تليق بذي الجلال والإكرام آية الكرسي؛ لذا وصفها النبي ﷺ بانها أعظم آية في كتاب الله عز وجل، وكل القرآن عظيم.

ففي الصحيح أن رسول ﷺ سال أبي بن كعب قائلاً: يا أبا المنذر، أندري أي آية من كتاب الله معك أعظم؟ فقال أبّي بن كعب: الله ورسوله أعلم. فأعاد عليه النبي ﷺ السوال، فقال أبي: آية الكرسي: ݣَاللّٰهُ لاَ إِلَهَ إِلاَّ هُوَ الحُيُّ الْقَيُّومُ...، فضرب النبي ﷺ في صدره وقال: «ليهنك العلم أبا المُنذر، والذي

لعدد السادس السنة الواحدة و الثلاثون التوديد) (

#### Upload by: altawhedmag.com

د.جمال المراكبي

نفسي بيده إن لها لسانًا وشفتين تقدس الملك عند ساق العرش». [مسلم (ح٨١٠)، وأحمد مسند الأنصار (٢٠٣١٨)].

#### آية جمعت أصول الأسماء والصفات (١

وهذه الآية الكريمة تتكون من خمسين كلمة في عشر جمل تضمنت التوحيد، فيانها جمعت أصول الأسماء الحسنى والصفات العليا من التفرد بالإلهية والوحدانية، ومن كمال الحياة والعلم والقيومية والملك والقدرة والإرادة، فدلت على توحيد الإلهية في قوله تعالى: ﴿ اللَّهُ لَإِلَّهُ إِلَّهُ إِلَّهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي قوله تعالى: ﴿ لَهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ ﴾، ودلت على توحيد الأسماء والصفات بما ورد فيها من أسماء وأوصاف لله عز وجل تدل على كماله وجلاله وعظمته، وقد ورد فيها اسم الله ما بين ظاهر ومضمر ثماني عشرة مرة، فالظاهر من الأسماء الحسنى في الآية الكريمة الله الحي القيوم العلي ثماني عشرة مرة، فالظاهر من الأسماء الحسنى في الآية الكريمة الله الحي القيوم العلي كالحي والقيوم، ودلت على صفات السلب النفي - بمعنى نفي النقائص والعيوب عن الله عز وجل كما في قوله تعالى: ﴿ وَلاَ يَتُورُهُ

كما دلت على الصفات الثبوتية التي تثبت لله كل كمال كما في قوله: ﴿ الحُيُّ الْقَيُّومُ ﴾، ﴿ الْعَلِيُّ الْعَظِيمُ ﴾، واثبتت لله تعالى الملك والقدرة والقوة والإحاطة والعلم والعلو والعظمة... إلخ.

وسميت هذه الآية أية الكرسي لأنه ورد فيها ذكر الكرسي وأنه وسع السماوات والأرض، فدل على أنه أعظم خلقًا من السماوات والأرض ومن الكون المنظور.

روى الترمذي في جامعه- باب فضائل القرآن (ح ٢٨٨٤) حدثنا محمد بن إسماعيل-البخاري- قال حدثنا الحميدي حدثنا سفيان بن عيينة في تفسير حديث عبد الله بن مسعود قال: ما خلق الله من سماء ولا أرض أعظم من آية الكرسي.

قال سفيان: لأن أية الكرسي هي كلام الله، وكلام الله أعظم من خلق الله ومن السماء والأرض.

قال في تحفة الأحوذي: وفي قول سفيان هذا نظر، فإنه يلزم على هذا أن لا تكون هذه الفضيلة مختصة بآية الكرسي، بل تعم كل آية من القرآن لأن كلا منها كلام الله تعالى.

قلت: وهو استدراك صحيح، فإن أية آية من القرآن من كلام الله تعالى، صفة من صفات الله تعالى، وصفةُ الله أعظم من كل مخلوق، فلا يكون هذا خاصًا باية الكرسي.

#### معنىكلمةالتوحيد

والمعنى عندي والله أعلم أن المراد باية الكرسي في هذا الخبر ليس الآية من القرآن كما يتبادر إلى الذهن، وإنما المراد من آية الكرسي، الكرسي الذي خلقه الله تعالى دون العرش، وهو آية من آيات الله سبحانه في خلقه، وهو أعظم من السماء والأرض، كما في قوله تعالى: ﴿وَسَعَ كُرْسِيَّةُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ ﴾ [البقرة: ٢٥٥].

﴿ اللَّهُ لاَ إِلَهُ إِلَّا هُوَ ﴾ أي: لا معبود بحق سواه، وهو معنى كلمة التوحيد.

﴿الحَيُّ الْقَيُومُ ﴾ هذا نعت - وصف لله تعالى يتضمن اسمين من أجل الأسماء الحسنى ورد في الحديث أنهما اسم الله الأعظم.

ورد اسم الحي مـقـرونًا بـالقـيـوم في ثلاثة مـواضع: ﴿ اللَّهُ لاَ إِلَهُ إِلَّهُ أَفَوَ الحُيُّ الْقَيُّومُ ﴾ [البقرة: ٢٥٥، آل عمران: ٢]، ﴿ وَعَنَتَ الْوُجُوهُ لِلْحَيِّ الْقَيُّومِ ﴾ [طُه: ١١أ].

وورد منفردًا في موضعين: ﴿وَتَوَكَّلْ عَلَى الحَيِّ الَّذِي لاَ يَمُوتُ وَسَبَبِّحْ بِحَمْدِهِ وَكَفَى بِهِ بِذُنُوب عِبَادِهِ خَبِيرًا ﴾ [الفرقان: ٥٨].

﴿ هُوَ الحْيُّ لاَ إِلَهَ إِلاَّ هُوَ فَادْعُوهُ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ الحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالمَينَ ﴾ [غافر: ٢٥].

السموات والأرضون في الكرسي كحلقة في فلاة من الأرض، والعـرش أعظم من الكرسي، هذا الخلق؛ فكيف عظمـة

 $(\tau)$ 

119,01

التوديد العدد السادس السنة الواحدة و الثلاثون

وفي صحيح مسلم عن ابن عباس (٢٧١٧) أن رسول الله كان يقول: «اللهم لك أسلمت وبك أمنت وعليك توكلت وإليك أنبت وبك خاصمت، اللهم إني أعوذ بعزتك أن تضلنى أنت الحى الذي لا يموت والجن والإنس يموتون». [حم ٢٦١٢].

وفي «سنن الترمذي» (٣٥٢٤) عن أنس قال: كان النبي ﷺ إذا كربه أمر قال: «يا حي يا قيوم برحمتك أستغيث».

﴿ لاَ تَأْخُذُهُ سِنَةً وَلاَ نَوْمٌ ﴾، وهذا لكمال حياته وقيوميته، وفي هذا المعنى يقول النبي ﷺ: «إن الله عز وجل لا ينام ولا ينبغي له أن ينام، يخفض القسط ويرفعه، يرفع إليه عمل الليل قبل عمل النهار، وعمل النهار قبل عمل الليل، حجابه النور لو كشفه لأحرقت سبحات وجهه ما انتهى إليه بصره من خلقه».

﴿ يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلُفَهُمْ ﴾ فهو سبحانه وتعالى بكل شيء عليم، وبكل شيء محيط، وسع كل شيء علَمًا، يعلم ما كان وما هو كائن وما سيكون وما لم يكن لو كان كيف يكون، أما الخلق فقد وصفهم الله سبحانه بقوله: ﴿وَلَا يُحِيطُونَ بِشَيّْعَ مِنْ عِلْمِهِ إِلاَّ بِمَا شاءَ ﴾، فلا يطلعون على شيء من ذاته وصفاته إلا بما أطلعهم عليه، ولاً يحيطون به علمًا، ولا يعلمون من أمر الكون أو الشرع إلا ما أعلمهم الله عز وجل.

#### علم الخلائق..وعلم الله سبحانه (١

وعلم الخـلائق جميعًا لا يساوي قطرة في بحر علم الله عز وجل كما قال الخضر لموسى عليهما السلام، ولهذا قال الله تعالى: ﴿ وَمَا أُوتِيتُمْ مِنَ الْعِلْمِ إِلاَّ قَلِيلاً ﴾.

﴿وَسَعَ كُرْسِيُّهُ السُّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ) هذه هي الآية التي لا تَدَانيها السماوات والأرض عظمة، مع أن الكرسي دون العرش، والعرش أعظم منه، ولقد صح عن النبي تَكَ: «ما السماوات السبع في الكرسي إلا كحلقة ملقاة بأرض فلاة، وفضل العرش على الكرسي كفضل تلك الفلاة على تلك الحلقة». [السلسلة الصحيحة (حديث رقم١٠٩)].

﴿وَلاَ يُتُودُهُ حِفْظُهُمَا وَهُوَ الْعَلِيُّ الْعَظِيمُ ﴾، فالله سبحانه هو الحي القيوم، لايثقله ولا يُتعبه حفظ السماوات والأرض وما فيهن، وهو القائم بتدبير هذه المخلوقات على عظمتها، وهو القائم على كل نفس بما كسبت الرقيب على كل شيء، والأشياء كلها محتاجة إليه وهو الغني الحميد الفعّال لما يريد، وهو القاهر لكل شيء وهو العلي العظيم الكبير المتعال، وحملة العرش بين يديه يسبحونه ويمجدونه.

مع أن الواحد من هؤلاء الملائكة أعظم خلقًا من السماء والأرض، كما قال النبي 3: «أذن لي أن أحدث عن ملك من حملة العرش ما بين شحمة أذنه إلى عاتقه مسيرة سبعمائة عام».

فسبحان من هذا ملكه، ومن هذا تدبيره، ومن هؤلاء خلقه وعبيده، ومن جلت عظمته عما يشرك به المشركون، ويصفه به الجاحدون: ﴿ سُبُحَانَ رَبِّكَ رَبِّ الْعِزَّةِ عَمًا يَصِفُونَ. وَسَلَامٌ عَلَى الْمُرْسَلِينَ. وَالحَمْدُ لِلَهِ رَبَّ الْعَالَمَينَ ﴾. والله من وراء القصد.

الله سبحانه هو الحي القيوم، لايشقله ولا يتعبه حفظ السماوات والأرض وما فيهن، وهو القائم بتدبير هذه المخلوقات على عظمت ها لا

العدد السادس السنة الواحدة و الثلاثون التوديد



بقلم : د . عبد العظيم بدوي

döhl عَدُوِّي وَعَدُوكُمْ أَوْلِبَاء تُلْقُونَ إِلَىْهِم بالمؤدَّة وَقَدْ كَفَرُوا بِمَا حَ الحُقِّ بُخْرِجُونَ الرُّسُولَ وَإِنَّاكُمْ أَن تُؤْمِنُوا بِاللَّهِ رَبِّكُمْ إِن كُنتُمْ خَرَجْتُمْ 🔇 E جهَادًا في سَبِيلِي وَابْتِغَاء مَرْضَاتِي تُسِرُونَ إِلَيْهِم بِالْمُوَدَّةِ وَأَنَا أَعْلَمُ بِمَا أَخْفَنْتُمْ وَمَا أَعْلَنتُمْ وَمَن بَفْعَلْهُ مِنكُمْ فَقَدْ صَلَّ سَوَاء السَّبِيلِ. إن يَثْقَفُوكُمْ بَكُونُوا لَكُمْ أَعْدَاءً وَبَبْ سُطُوا إِلَيْكُمْ أَحْدِبَهُمْ وَأَلْسِنَتَهُم بِالسُّوءِ وَوَدُوا لَوْ تَكْفُرُونَ. لَن تَنفَ عَكُمْ أَرْحَامُكُمْ وَلاَ أَوْ لادُكُمْ بَوْمَ الْقِبَامَةِ بَفْصِلُ بَيْنَكُمْ واللهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَص [المتحنة: ۱-٣].

التوديد العدد السادس السنة الواحدة و الثلاثون

# دین یدی السورة

سورة مدنية تدور حول قضية الحبّ في الله والبـغض في الله، حول قضية الولاء والبراء، وهما أصلان من أصول الإسلام، ومظهران من مظاهر إخلاص المحتة لله، ثم لأنبيائه وللمؤمنين. والبراءُ مظهر من مظاهر كراهية الباطل وأهله، وهو أصل من أص\_ول الإيمان. استفتحت السورة الكريمة بنهى المؤمنين عن موالاة عدوَّ الله وعدوهم وذَكَرتْهُم ببعض مواقف هذا العدو منهم، ليكون ذلك عونًا لهم على ترك موالاته. ثم ذكّرتهم بأبيهم إبراهيم والذين أمنوا معه إذ تبرأوا من قومهم لما كفروا، وللمؤمنين الأسوة الحسنة بإبراهيم والذين معه. ولما كان البراء من الكافرين ذوى القربي فيه ما فيه من المشقة غلى النفس فتح الله باب الأمل والرجاء أمام المؤمنين فأعلمهم أنه سيحانه قادن على أن يشرح صدور هؤلاء الكفار للإسلام وبذلك تنتهى عداوتهم ويصيرون من أهل الولاء لا من أهل البراء. وحتى يكون ذلك فلا مانع من المعاشرة بالمعروف، والصلة والدر، لمن ﴿ لم يقاتلوكم في الدين ولم يخرجوكم من دياركم ﴾ وأما ﴿ الذين قاتلوكم في الدين وأخرجوكم من دياركم وظاهروا على إخراجكم ﴾ فلا يجوز لكم ﴿ أن تولوهم، ومن يتولهم

فأولئك هم الظالمون ﴾.

ولقد كان من شروط صلح الحديبية أن مَنْ جاء مسلمًا من الكفّار إلى المسلمين فعلى المسلمين ردّه، فاستثنى الله من هذا الشرط المؤمنات لضعفهنً وخوف الفتنة عليهنَ بردَهن إلى الكفّار، وأمر المؤمنين أن يمتحنوهنَ (فإن علمتموهن مؤمنات فلا ترجعوهنَ إلي الكفار ﴾ ثم أرشد الله نبيّه آلى صفة بَيْعَة النساء، وأمرة إذا بايعهنَ أن يستغفرَ لهنَ الله. ثم خُتمت السورة بما بُدئَت به من النهى عن اتخاذ الكفار أولداء.

## ۵ سبب نزول السورة ۵

اتفق المفسرون على أن سبب نزول صدر هذه السورة الكريمة قصة حاطب بن أبى بلتعة، وذلك أن حاطبًا هذا كان رجلا من المهاجرين، وكان من أهل بدر، وكان له بمكة أولادُ ومالٌ، ولم يكن من قريش أنفسبهم، بل كان حليفًا لعثمان، فلما عزم رسولُ الله ﷺ على فتح مكة لما نَقَضَ أهلُها العهدَ، أمر المسلمين بالتجهيز لغزوهم، وقال: «اللهم عمّ عليهم خَبَرَنا». فَعَمدَ حاطبُ هذا فكتب كتابًا وبعثه مع امرأة من قريش إلى أهل مكة، يُعْلِم هُم بما عزم عليه رسولُ الله ﷺ من غزوهم، ليتَّخِذَ بذلك عندهم يدًا، فأطلع الله تعالى على ذلك رسولَه ﷺ استجابةً لدعائه؛ فبعث في إثر المرأة فأخذَ الكتابَ منها، وهذا هو معنى الحديث المتفق عليه عن الحسن بن محمد أنه سمع عُبَيْدَ الله بنَ أبى رافع يقول: سمعت عليًا رضى الله عنه يقول: بعثنى رسولُ الله ﷺ أنا والزبيرَ والمقداد

فقال: انطلقوا حتى تاتوا روضنةً خاخ، فإن بها ظعينة معها كتاب فخذوه منها. قال: فانطلقنا تعادى بنا خيلنا حتى أتينا الروضة، فإذا نحن بالظعينة. فقلنا لها: أَخْرِجِي الكتابَ: قالت: ما معى كتابٌ. فقلنا: لتخرجنّ الكتاب أو لنلقينُ الثيابَ. قال: فأخرجتُه من عقاصها، فأتنْنَا به رسولَ الله الله فإذا فيه: منْ حاطب بن أبي بلتعة إلى ناس بمكة من المشركين، يخبرهم ببعض أمر رسول الله ﷺ . فقال رسولُ الله ﷺ: يا حاطتُ ما هذا؟ قال: با رسول الله، لا تعجل على، إنى كنتُ امرءًا مُلصَقًا في قريش -يقول: كنت حليفًا - ولم أكن من أنفسيها، وكان مَنْ معك مِنَ المهاجرين مَنْ لهم بها قرابات يحمون أهلهم وأموالهم، فأحببتُ إذْ فاتنى ذلك من النسب فيهم أنْ أتخذ عندهم يدًا يحمون قرابتي، ولم أفعلْه ارتدادا عن ديني، ولا رضًا بالكفر بعد الإسلام. فقال رسول الله ﷺ: «أما إنه قد صدقكم». فقال عمر: يا رسولَ الله، دُعنى أضرب عنق هذا المنافق. فقال: «إنه قد شهد بدرًا، وما يُدْرِيكُ لعلّ اللهَ اطلع على مَنْ شهد بدرًا فقال: «اعملوا ما شئتم فقد غفرت لكم». فأنزل الله السورة: ﴿ يا أيها الذين آمنوا لا تتخذوا عدوى وعدوكم أولياء. تُلقون إليهم بالمودة وقد كفروا بما جاءكم من الحق.. إلى قوله.. فقد ضل سواء السبيل ﴾. نداء محبب إلى قلوب المؤمنين

وهكذا استفتح الله السورةَ بهذا النداء الحبيب ﴿يا أيها الذين آمنوا ﴾ وهو نداء يثير المشاعر، ويحرك العواطف، ويدعو إلى

(العدد السادس السنة الواحدة و الثلاثون التوديد)

الاستجابة لما بعده. ﴿يا أيها الذين أمنوا ﴾ يا من رضيتم بالله ربًا، وبمحمد رسولا، وبالإسلام دينًا، ﴿ لا تتخذوا عدوى وعدوكم أولياء ﴾ وفى النهى بهذا الأسلوب إثارة لمشاعر المؤمنين، أنَّ العدو الذي بنهاكم الله عَن موالاتِه هو عدوُّ الله وعدوكم، فأنتم أولياءُ الله، واللهُ وليكم، وعدوكم عدوٌّ لله، وعدوُّ الله يجبُ أن تتخذوه عدوًا لكم: وإذا علمتم هذا فكيف ﴿ تُلقون إليهم بالمودَّة وقد كفروا بما جاءكم من الحق ﴾ وكفرهم بما جاءكم به الرسول ﷺ من الحق من عند الله كاف لاتخاذهم عدوًا، فكيف وهم ﴿ تُخْرِحون الرسولَ وإياكم ﴾ من دياركم وأمو الكم يغير ذنب إلا ﴿ أن تؤمنوا بالله ربَّكم ﴾ ف ﴿ إن كنتم خرجتم جهادًا في سبيلي وابتغاءً مرضاتي ﴾ فلا تتخذوهم أولياء.

وكيف ﴿ تُسرُّون إليهم بالمودّة وأنا أعلم بما أخفيتم وما أعلنتم ﴾ فمهما أسْرَرْتُم يَعْلَمُه الله، ومهما كتمتمْ يُظْهرُه الله، لأنه ﴿ يعلم السرَ وأخفى ﴾ [طه:٧]. ﴿ ويعلم ما تسرون وما تعلنون. والله عليم بذات الصدور ﴾ [التغابن: ٤]. ﴿ ومن يفعله منكم فقد ضلّ سواءَ السبيل ﴾. وهكذا يتوسط هذا التهديدُ وذلك التحذيرُ يتوسلمُ تبصيرَ المؤمنين بحقيقة أعدائهم وما يُضْمرُون لهم من الشرَ والكيد، ثم تجىء البقية:

إن يشقف وكم يكونوا لكم أعداءً ويبسطوا إليكم أيديَهم والسنتهم بالسوء وودُوا لو تكفرون ﴾ أى: إن يتمكنوا منكم ويقدروا عليكم تظهر عدواتُهم التي أخفوها، ويبسئطوا إليكم أيديَهم بالضرب والقتل،

والسنتَهم بالسبِّ والشتم والطعن في دينكم، والأدهى من هذا كلَّه والأشيدُ والأنكى أنهم يتمنون أن ترجعوا بعد إيمانكم كفارا وودوا لو تكفرون . وهذه عند المؤمن أشد
 مند المؤمن أشد
 مذم المؤمن أشد أشد
 مند المؤمن أشد
مِنْ كُلّ أدِّي ومِنْ كُلِّ سوء بصبيعُه بالبد أو اللسان، فالذي بود له لو بخسر هذا الكنز العزيز - كنز الإيمان - ويرتد إلى الكفر، هو أعدى من كلّ عدو يؤذيه بالدد واللسان! والذى بذوق حالاوة الايمان بعيد الكفر، ويهتدى بنوره بعد الضلال، وبعيش عيشيةً المؤمن بتصوراته ومداركه ومشاعره، واستقامة طريقه، وطمأندنة قليه، يكره العودةَ إلى الكفر، كما يكره أن يُلقى في النار أو أشد، فعدو الله هو الذي دود أن يرجعه إلى ححيم الكفر وقد خرج منه إلى جنة الإيمان، وإلى فراغ الكفر الخاوى بعد عالم الإيمان المعمور، لهذا يتدرج القرآنُ في تهديج قلوب المؤمنين ضد أعدائه وأعدائهم حتى يصلَ إلى قمّته بقوله لهم ﴿ وودُوا لو تكفرون .

## المال والبنون فتنة

قوله تعالى: ﴿لن تنفعكم أرحامُكم ولا أولادكم، يومَ القيامة يفصلُ بينكم والله بما تعملون بصير ﴾ معناه: يا حاطبُ، إنَ هؤلاء الأولادَ والأقاربَ الذين خلَفتَهم بمكة، وأردتَ بكتابك الذي كتبتة أن تَتَخذَ عندهم يدًا يحمى اللهُ بها أهلك وولدك، إنَّ هؤلاء الأهلَ والأولادَ لنْ ينفُعوك يومَ القيامة، وأنت رجلٌ مؤمنٌ حريصٌ على ما ينفعك في الآخرة، فإذا علمتَ أنَ الأرحام والأولادَ لن يُغنُوا عنك من الله شيئًا فلا تَعُدْ لمْثل ما كان منك. ﴿لن

(1)

تنفعكم أرحامكم ولا أولادكم. يوم القيامة يفصل بينكم ﴾. ﴿ وما أموالكم ولا أولادكم بالتي تقرّبكم عندنا زلفى إلا من آمن وعمل صالحا فأولئك لهم جزاء الضعف بما عملوا وهم في الغرفات آمنون ﴾ [سبا:٣٧]. ﴿ وأما من بخل واست غنى وكذب بالحسنى فسنيسره للعسرى وما يغني عنه ماله إذا تردى ﴾ [الليل:٨ - 11]. ﴿ فَالَا نفخ في الصور فالا أنساب بينهم يومئذ ولا يتساعلون ﴾ [المؤمنون: ١٩].

فَإذا جاءت الصاحَة. يوم يفر المرء من أخيه. وأمّه وأبيه. وصاحبته وبنيه. لكلّ امرىء منهم يومئذ شان يغنيه ﴾ [عبس:٣٣]. [٣٧].

فلن ينفع الوالدَ الكافرَ إيمانُ ولده، ولن ينفَع الولدَ الكافـر إيمانُ والده، ولن ينفعَ الزوجَ الكافرَ إيمانُ زوجته، ولن ينفَع الزوجة الكافرة إيمانُ زوجها، ﴿أم لم بنيا بما في صحف موسى. وإبراهيم الذي وفي. ألا تزر وازرة وزرَ أخرى. وأن ليس للإنسان إلا ما سعى. وأن سعيه سوف يُرى. ثم يجزاه الجزاء الأوفى ﴾ [النجم: ٣٦ - ٤١]. لقد كان نوحُ عليه السلام أولّ رسول بعثه اللهُ إلى أهل الأرض. ومع ذلك لما كفر ابنُه لم يغن عَنْهُ من الله شيئًا، ﴿ونادى نوحُ ابنُه وكان في معزل يا بنيّ اركب معنا ولا تكن مع الكافرين قال ساوي إلى جبل يعصمني من الماء، قال لا عاصم الدوم من أمر الله إلا من رحم، وحال بينهما الموج فكان من المغرقين ﴾ [هود:٤٣:٤٢]. وكذلك لم يغن نوح ولوط عليهما السلام عن زوجتيهما من الله شيئًا

لما كانتا من الكافرين. ولم ينفعُ فرعونَ إيمانُ زوجته لما كان هو من الكافرين. قال تعالى ضربَ الله مثلا للذين كفروا امرأة نوح
 وامرأة لوط كانتا تحت عَبْدَنْن من عدادنا صالحين فخانتاهما فلم يغنيا عنهما من الله شييئًا وقيل ادخلا النار مع الداخلين وضرب الله مثلا للذين أمنوا امرأة فرعون إذ قالتُ ربّ ابن لي عندك بيتًا في الجنة ونجنى من فرعون وعمله ونجنى من القوم الظالمين ﴾ [التحريم: ١١،١٠]. حتى نبيتنا محمد على الأولين والآخرين، وخليل رب العالمين لم يُغْن عن أبَويه من الله شيئًا، ولذا جاءه رجلُ فقال: يا رسول الله، أين أبى؟ قال: «في النار». فكأن الرجل وجد في نفسه شيئًا، فلما ولّى ناداه رسول الله ﷺ فقال: «إن أبي وأباك في النار». وذات يوم كان مع أصحابه في سفر فمال عن الطريق، ثم رجع إليهم يبكى، فقالوا: ما يبكيك يا رسول الله فقال ﷺ: «استاذنتُ ربّى أن أزور قبر أمّى فأذن لى، واستأذنته أن أستغفر لها فلم يأذن لى». ولما نزل عليه عليه الله قول ربته ﴿ وأنذر عشيرتك الأقربين ﴾ [الشعراء:٢١٤]. قال ﷺ: «لا أغنى عنك من الله شيئًا. يا صفية عمة النبى لا أغنى عنك من الله شيئًا، يا فاطمة بنت النبى سليني ما شيئت من مالي لا أغنى عنك من الله شيئًا».

لن تنفعكم أرحامكم ولا أولادكم، يومَ القيامة يفصلُ بينكم، والله بما تعملون بصير ﴾ أي وسيجزيكم على أعمالكم إن خيرا فخير، وإن شرًا فشر. وللحديث بقية إن شاء الله

(العدد السادس المنذة الواحدة و الثلاثون التوديد

مالات انجبابرة

بقلم / الرئيس العام

عن النبي ﷺ قال: إذا هلك كسرى فلا كسرى بعده، وإذا هلك قيصر فلا قيصر بعده، والذي نفسي بيده لتنفقن كنوزهما في سبيل الله.

قال ابن حجر: وقد انفقت كنوزهما في المغانم.

الحديث أخرجه البخاري ومسلم من رواية جابر بن سمرة ومن رواية أبي هريرة أيضا.

هلك: الهلاك يأتي بمعان متعددة منها افتقاد الشيء عنك وهو عند غيرك موجود كقوله تعالى: ﴿هلك عنى سلطانيه ﴾.

وهلاك الشيء باستحالة وفساد كقوله: ﴿ويهلك الحرث والنسل ﴾.

والهلاك الموت كقوله تعالى: ﴿ إن امرؤ هلك ﴾ وقال تعالى مخبرا عن الكفار ﴿وما يهلكنا إلا الدهر ﴾.

والهلاك بطلان الشيء من العالم وعدمه رأسنا وذلك الفناء كقوله تعالى: ﴿كل شيء هالك إلا وجهه﴾.

والهلاك بمعنى العذاب كقوله تعالى: ﴿ أفتهلكنا بما فعل السفهاء منها ﴾، وكقوله: ﴿فهل يهلك إلا القوم الفاسقون ﴾ وهذا هو الهلاك الأكبر ومنه قوله ﷺ «إذا قال الرجل هلك الناس فهو أهلكهم» أي أن الضالين الذين يُيَئسون الناس من رحمة الله يقولون: هلك الناس: أي استحقّوا النار بسوء أعمالهم فإذا قال الرجل ذلك فهو الذي أوجبها لهم لا الله تعالى. وبالضم (أهلكهُم): أي أكثرهم هلاكا.

والهلاك الإفساد كقوله ﷺ «ما خالطت الصدقة مالا إلا أهلكته».

وفي الحديث «وتركها بمهلكة» أي موضع الهلاك أو الهلاك نفسه.

والمتدبر في أيات القرآن الكريم والأحاديث النبوية يجد أن المعاني السابقة من الموت والبطلان والعذاب والإفسساد موجودة لكن الموت هو المعنى الأكثر ورودا.

لتوديد العدد السادس السنة الواحدة و الثلاثون

وفي حديثنا هذا «إذا هلك كسرى» يعنى مات.

وكسرى اسم لمن ملك الفرس، وقيصر اسم لمن ملك الروم، كما أن النجاشي اسم لمن ملك الحبشة، والمقوقس اسم لمن ملك المصريين القدماء (القبط)، كما كان فرعون اسما لمن ملك مصر قديما، وتُبع اسم لمن ملك اليمن ولا يسمى به إلا إذا كانت له حِمْيَر، وحضرموت.

قد يفهم من يقرأ ذلك الحديث الشريف من قوله تلك فلا قيصر بعده زوال ملك القياصرة عن جميع بلاد الأرض وزوال ملك كسرى عن جميع بلاد الأرض كـــذلك. وليس هذا هو المعنى المقصود لكن المعنى زوال مملكة معن بلاد الشام. قال ابن حجر: وسبب عن بلاد الشام. قال ابن حجر: وسبب والعراق تجارا فلما أسلموا خافوا اتقطاع سفرهم إليهما لدخولهم في الإسلام فـقال النبي تلك ذلك لهم ملكهم سيزول عن الإقليمين المذكورين. شمقال ابن حجر: قيل الحكمة في

أن قيصر بقي ملكه وإنما ارتفع عن الشام وما والاها أما كسرى فقد ذهب ملكه أصلا ورأسا؛ ذلك أن قيصر لما جاءه كتاب النبي تن قبله وكاد أن يسلم، وكسرى لما أتاه كتاب النبي تن مزقه فدعا النبي تن أن يمزق ملكه كل ممزق فكان كذلك. وعلى كل تقدير فالمراد من الحديث وقع لا محالة لأنهما في زمن النبي تن.

قال الخطّابي فلا قيصر بعده يملك مثل ما يملك، وذلك أنه كان بالشام وبها بيت المقدس الذي لا يتم

للنصارى نسك إلا به ولا يملك على الروم احد إلا كان قد دخله إما سرا وإما جهرا فانجلى عنه قيصر واستفتحت خزائنه ولم يخلفه احد من القياصرة في تلك البلاد بعد.

وفي حوادث سنة خمس عشرة قال ابن كثير جـ٧ ص٤٤ :

كان هرقل كلما حج إلى بيت المقدس وخرج منها يقول: عليك السلام يا سورية تسليم مودع لم يقض منك وطرا وهو عائد. فلما عزم على الرحيل من بلاد الشام وبلغ الرها طلب من أهلها أن يصحبوه إلى الروم. فقالوا: إن يقاعنا ها هنا أنفع لك من رحيلنا معك فتركهم فلما وصل إلى شمشاط وعلا على شرف هنالك التفت نحو بيت المقدس وقال: عليك السلام يا سورية سلاما لا اجتماع بعده إلا أنْ أسلم تسليم المفارق ولا يعود إليك رومي أبدا إلا خائفا حتى يولد المولود المشؤوم ويا ليته لم يولد. ما أحلى فعله وأمرُّ عاقبته على الروم. ثم سار هرقل حتى نزل القسطنطينية واستقربها ملكه وقد سأل رجلا ممن اتبعه كان قد أسر مع المسلمين. فقال: أخبرنى عن هؤلاء القوم. فقال أخبرك كأنك تنظر إليهم. هم فرسان بالنهار ورهبان بالليل لا يأكلون في ذمتهم إلا بثمن، ولا يدخلون إلا بسلام، يقفون على من حاربوه حتى يأتوا عليه. فقال: لئن كنت صدقتني ليملكن موضع قدمي هاتين. قلت - القائل إبن كثير - وقد حاصر المسلمون قسطنطينية(1) في زمان بني أمية فلم يملكوها ولكن سيملكها المسلمون في آخر الزمان كما سنبينه في كتاب الملاحم وذلك قبل خروج الدجال بقليل على ما صنحت به الأحاديث عن رسول الله ﷺ في صحيح مسلم وغيره من الأمة ولله الحمد والمنة.

وقد حرم الله على الروم أن يملكوا بلاد الشام برمتها إلي أخر الدهر كما ثبت به الحديث في الصحيحين عن أبي هريرة قال قال رسول الله ﷺ: إذا هلك كسرى فلا كسرى بعده. (الحديث) وقد وقع ما أخبر به صلوات الله وسلامه عليه كما رأيت وسيكون ما أخبر به جزما لا يعود ملك القياصرة إلى الشام أبدا لأن قيصر علم جنس عند

العرب يطلق على كل من ملك الشيام مع بلاد الروم فهذا لا يعود أبدا.

وقال ابن كثير جـ٢ ص١٩٦ بعد أن ذكر حديث الشيخين عن أبي هريرة وعن جابر بن سمرة قال: وقد وقع مصداق ذلك بعده في أيام الخلفاء الثلاثة أبي بكر وعمر وعثمان استوثقت هذه الممالك فتحا على أيدي المسلمين وأنفقت أموال قيصر ملك الروم وكسرى ملك الفرس في سبيل الله. وفي هذا الحديث بشارة عظيمة للمسلمين وهي أن ملك فارس قد انقطع فلا عودة له وملك الروم للشام قد زال عنها فلا يملكونها بعد ذلك ولله الحمد والمنة. ولله دلالة على صحة خلافة أبي بكر وعمر وعثمان والشهادة لهم بالعدل حيث أنفقت الأموال المخنومة في زمانهم في سبيل الله على الوجه المرضي المدوح.

قال ابن كثير في البداية والنهاية في حوادث سنة ٤٢١ :

وفيها أقبل ملك الروم من قسطنطينية في مائة ألف مقاتل فسار حتى بلغ بلاد حلب وعليها شبل الدولة نصبر بن صبالح بن مرداس فنزلوا على مسيرة يوم منها وقد عزم ملك الروم أن يستحوذ على بلاد الشام كلها وأن يستردها إلى دين النصرانية وقد قال رسول الله ﷺ «إذا هلك كسرى فلا كسرى بعده وإذا هلك قيصر فلا قيصر بعده» وقيصر هو من ملك الشام من الروم مع بلاد الروم فلا سبيل لملك الروم إلى هذا. فلما نزل من حلب كما ذكرنا أرسل الله عليهم عطشا شديدا وخالف بين كلمتهم وذلك أنه كان معه الدمستق فعامل طائفة من الجيش على قتله ليستقل هو بالأمر من بعده ففهم الملك ذلك فكرمن فوره راجعا فاتبعهم الأعراب ينهبونهم ليلا ونهارا وكان من جملة ما أخذوه منهم أربعمائة فحل محجل محملة أموالا وثيابا للملك، وهلك أكثرهم جوعا وعطشا ونهبوا من كل جانب ولله الحمد والمنة. جـ ١٢ ص ٣١،٣٠ .

وذكر ابن كثير في حوادث سنة ٣١ قتل كسرى ملك الفرس وهو يزدجرد:

وذكر حوادث عدة في أخرها أنه لما قتل حمل ما كان عليه من الحلي إلى أمير المؤمنين عثمان

العدد السادس السنة الواحدة و الثلاثون التوديد

بن عفان وقال: وكان ملك يزدجرد عشرين سنة منها أربع سنين في دعة وباقي ذلك هاربا من بلد إلى بلد خوفا من الإسلام وأهله. وهو أخر ملوك الفرس في الدنيا على الإطلاق لقول رسول تش: «إذا هلك قيصر فلا قيصر بعده وإذا هلك كسرى فلا كسرى بعده والذي نفسي بيده لتنفقن كنوزهما في سبيل الله».

فى سنة ١٦ للهجرة النبوية المشرفة في خلافة عمر بن الخطاب رضى الله عنه غزا سعد بن أبى وقاص بلاد الفرس فكان فتح بهرسير وهى إحدى مدينتي كسرى مما يلى دجلة من الغرب، وقد خيرهم سعد فأبوا إلا القتال فقاتلهم المسلمون ونصبوا لهم المجانيق والدبابات وقد حلفت الفرس ألا يفروا أبدا فأكذبهم الله وفروا بعد حصبان شديد اشتد عليهم الأمر وضاقت بهم المعايش حتى أشرف رجل من الفرس على المسلمين فقال يقول لكم الملك: هل لكم إلى المصالحة على أن لنا ما يلينا من دجلة إلى جبلنا ولكم ما يليكم من دجلة إلى جبلكم؟ أما شبعتم لا أشبع الله بطونكم. فأجابهم أبو مفزَّر الأسود بن قطبه بكلام ألقاه الله على لسانه فوقع منه الرعب فى قلوبهم فقال لهم: لا يكون بيننا وبينه صلح أبدا حتى نأكل عسل أفريدين بأترج كوثى. فقال الملك يا ويلاه إن الملائكة لتتكلم على ألسنتهم ترد علينا وتجيبنا عن العرب ثم أمر الناس بالرحيل إلى المدائن فركبوا السفن وعبروا دجلة.

فلما وقف المسلمون بساحل دجلة رأوا القصر الأبيض قصر الملك في المدائن الذي وعد رسول الله ﷺ أن الله سيفتحه على أمته خطب سعد الناس وحشهم على القتال وبين لهم صعوبة المعركة وخطورة السكوت عن قتال الفرس. فانتدب للناس من يخوضون دجلة ليومنوا للناس الشاطئ الآخر وأمر عليهم عاصم بن عمرو فتقدم رجل من شجعانهم وقال: أتخافون من هذه النطفة؟ ثم تلا قوله تعالى: ﴿وما كان لنفس أن تموت إلا بإذن الله كتابا مؤجلا ﴾ ثم أقحم فرسه فيها واقتحم الناس فلما رأهم الفرس يطفون على وجه الماء قالوا: مجانين. مجانين. ثم قالوا والله

••المشركون في الحروب يحلفون ألا يفروا ثم يفرون والمسلمون صدقوا ما عاهدوا الله عليه { {

> ما تقاتلون إنسا بل تقاتلون جنا ثم أرسلوا فرسانا منهم في الماء يلتقون أول المسلمين ليمنعوهم من الخروج من الماء فأمر عاصم بن عمرو أصحابه أن يشرعوا لهم الرماح ويتوخوا أعين الخيل فارتدت الخيل ورجع الفرس ووقفت طليعة المسلمين على حافة دجلة ونزل مقسة أصحاب عاصم فخاضوا الماء حتى وصلوا الجانب الأخر فقاتلوا معهم الفرس ثم نزل سعد ببقية الجيش حتى يمروا وسعد يقول: نستعين بالله ونتوكل عليه حسبنا الله ونعم الوكيل ولا حول ولا قوة إلا بالله العلى العظيم. فاقتحم سعد والناس لم يتخلف منهم أحد وقد أوقع الله في قلوبهم الطمأنينة، فأميرهم سعد أحد العشرة الميشرين بالجنة دعا له رسول الله ﷺ: «اللهم أجب دعوته وسدد رميته» والمقطوع به أن سعدا دعا ربه لجيشه فاستجاب الله دعوته ولم يفقد لهم يومها شيء إلا قدحا لرجل دفعه الماء إليهم فردوه إلى صاحبه وكان سعد يقول: حسبنا الله ونعم الوكيل والله لينصرن الله وليه وليظهرن دينه وليهزمن الله عدوه إن لم يكن في الجيش بغي أو ذنوب تغلب الحسنات.

فلما خرجوا من النهر وجدوا كسرى قد هرب بأهله وما استطاع من المال. ثم جاء سعد بالجيش أهل القصر الأبيض ثلاثة أيام على لسان سلمان الفارسي فلما كان اليوم الثالث نزلوا منه وسكنه سعد واتخذ الديوان مصلى وتلا قوله تعالى: ﴿ كم تركوا من جنات وعيون وزروع ومقام كريم ونعمة كانوا فيها فاكهين كذلك وأورثناها قوما أخرين» ثم تقدم فصلى ثماني ركعات بتسليمة واحدة ثم أرسلوا السرايا في أثر كسرى يزدجرد فقتلوه وأخذوا أموالا عظيمة وكنوزا كثيرة أنفقت في

(٤) التوديد العدد السادس السنة الواحدة و الثلاثون

٥٠ من تولاه الله دفع عنه عسدوه، ونصر من نصره، وخلال من خذاله !!

سبيل الله تصديقا لحديث النبي الكريم ﷺ. وفي الحديث من دلائل النبوة وقوع الأمر كما أخبر النبي ﷺ حيث زال ملك كسرى عن العراق بل زال تمامًا وزال ملك الروم عن الشام وإن كانت أطماعهم لا تزال تمتد نحو بيت المقدس ويغتنمون غفلة المسلمين لينقض واعليهم. والله لا يمكن للكافرين من رقاب المسلمين إلا بسبب غفلة المسلمين عن دينهم وتركهم لكتاب ربهم وهجرهم لسنة نبيهم فيكون الهوان واقعًا بهم. فمن هان عليه أمرريه فعصاه هان هو على ربه فأسلمه وخذله. ومن عظم عنده أمر ربه فتمسك به وأطاعه وعمل به فانتهى عن المحارم واستغنى بالحلال عن الحرام والتزم الطاعات فاستوفى الفرائض واجتهد في تحصيل النوافل فإن الله تعالى يتولاه. ومن تولاه الله تعالى رفع عنه عدوه، ومكر بمن مكر به وخدع من خدعه وخذل من خذله ونصر من نصره فانظر كيف كان في شق البحر كيد لخوسى وكيد بفرعون فنجى الله موسى وأهلك فرعون يكيده العظيم.

والله يعز من أعز دينه واعتز به ويذل من خذل دينه وينزله من جبروته وعلوه ويصيره عبدا ذليلا. فلابد لنا أن نعتبر من الأمم السابقة وما أصابهم فالأيام دول والله غالب على أمره. والله يحكم كونه فلا تفلت منه ذرة ولا يفلت منه أحد لحظة، فسبحان رب العالمين يعز من يشاء، ويذل من يشاء، وتدبر في قوله تعالى في سورة القصص: كأطستم (١) تُلُكَ آيَات پُكْتَاب پمبين (٢) نتَلو عَلَيْكَ مَن نَبَأَ موسى وفَرعَونَ بَالَحَق لَقَومُ يؤمَّنونَ (٣) إنَّ فَرعَونَ عَلَا في الأرض وجَعَل أهلها شَيعاً يَستَضعُف طَائَفَة مَنهم يَابُح أبناءهم ويستحيّي نساءهم إنّه كان مَن يُم في مادين (٤) ونُريد أن نَمن عَلى الذين

استضعفوا في الأرض ونجعلهم أتَّمَة ونجعلهم بوارَثَينَ (٥) ونمَكَن لَهم في الأرض ونري فَرعون وهامان وجنودهما منهم مَا كَانوا يَحلَرون [القصص: ٦-٦]، وتدبَّر قوله سيحانه: قَوْعَد الله الذين آمنوا منكم وعملوا الصاحات ليستحقفن فهم دينهم الذي ارتضى لهم وليبدلنهم من بعد وليمكنن لهم دينهم الذي ارتضى لهم وليبدلنهم من بعد خوفَهم أمنا يُعبدونَني لا يشركون بي شيئا ومن كفر بعد ذلك فأولَتك هم الفاسقون دهه واقيموا الصّلاة وآتوا الزّكاة وأطّيعوا الرسول لَعلكم ترحمون داه لا تحسبَن الذين كفروا معجزين في الأرض وما وما المار ولبنس

وهذه الأمم من حولنا عروش تزول وتتهدم، وأخرى تعلو وتتجبر، والله هو الملك الجبار فمن لاذ بجنابه عز، ومن بعد عن دينه وهجر كتابه وعصى ربه ذل. والطريق بينً للسالكين فلا تغتر بكثرة الهالكين ولا تستهن بقلة السالكين إلى ربهم، فكم من ملك ظن أن ملكه لا يبيد فأزال الله ملكه حال كان أعز ما يرى الناس ويحسبون، وكم من مستضعف رفعه الله تعالى فوق رقاب من مستضعف واعلم أن الأخرة أبقى فإن كان النعيم فهو المقيم العظيم وإن كان العذاب فهو الأليم الشديد. فاللهم نسالك عفوك وعزك ونصرك فبصرنا بدينك وأقمنا عليه إنك على كل شيء قدر.

والحمد لله رب العالمين.

تشهد مديرية الشئون الاجتماعية بالشرقية بانه قد تم إشهار فرع أنصار السنة بناحية المحمودية مركز هيها، وذلك طبقًا للقانون رقم ٣٢ لسنة ١٩٦٤م تحت رقم (١٣٤٦) اعتبارًا من ٢٠١٢/١/٦ للعمل في ميدان الخدمات العلمية والثقافية والدينية والمساعدات الاجتماعية.

إشهار

عدد السادس السنة الواحدة و الثلاثون التوديد

# الثبات عند حلول الشيهات

بقم معالي الشيخ ، صالح بن عبد العزيز آل الشيخ وزير الشلون الإسلامية و الأوقاف بالسعودية

00100100100

# الثقة بوعدالله جل وعلا

إننا واثقون بوعد الله جل وعلا؛ لأن وعد الله جل وعلا لا يخلف، وقد قال تعالى: ﴿ هُوَ الَّذِي أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِالْهُدَى وَدِينِ الحْقِّ لِيُطْهِرَهُ عَلَى الدَّينِ كُلَّهِ وَحَفَى بِاللَّهِ شَهَبِيدًا ﴾ [الفتح: ٢٨].

فدينُ الإسلام انتشر في السنوات الأخيرة انتشارًا بينًا، فَوُجِدَتِ الأعمالُ الإسلامية من إنشاء المساجد والدعَوة، وتبيينِ معالم الدين في العالم كله.

وهذه البلادُ بخاص لا كان لها النصيبُ الأكبرُ من حمل الدعوة الإسلامية إلى الغرب وأوربا وأمريكا، وإلى مشارق الأرض ومغاربها.

وهذا بفـضل الله عـز وجل ثم بفـضل توجيهات ولاةِ أمورنا، وفقهم الله جل وعلا.

ونشرُ هذا الدين أصلُ من الأصول العظيمة؛ لانه جـهـاد دائمٌ مـاضٍ وهو جـهـاد الحـجـة والبيان.

# ٢. العلماء والدعاة قدوة هذه الأمة

وَصَفَ عمرُ بنُ عبد العزيز رحمه الله تعالى الصحابة وسادات التابعين بما وصفهم به، ومنها قوله: «إنهم على علم وتَقُفُوا، وببصر نافذ

كَفُوا». وإن ما جرى لهذه الأمة ابتلاءً عظيم.

أفترجع فيه إلى الأصل الأصيل، وهو: كتاب الله جل وعلا وسنةُ رسوله ﷺ، وهدي السلف الصالح، وكلامُ أهلِ العلم الراسخين فيه. أم أنها لا ترجع إلى الأصل الأصيل؟ فيحصل في قلبها زيغٌ فتتبع المتشابة.

احامة

فالواجبُ على طلاب العلم أن يتعرفوا على منهج السلف عند حلول تقلبات الدهر. والله جل وعلا يبتلي عباده، ولا بدَّ أن نرجع إلى منهج السلف بعد التعرف عليه، والتفقه في الكتاب والسنة. وهذا أصل أصعل.

#### اليقظة اليقظة عند الأراجيف والشائعات (

إنَّ هذه التقلبات التي حصلتُّ، والكلامَ الذي تسمعونه ممن ينتسب إلى الإسلام، من علماءَ، ودعاة، ومتحمسين، ومتعجلين، ومن أصحاب الإرجاف في القنوات الفضائية المختلفة تدعونا إلى اليقظة.

وإنه ليُــخْـشَى على من أدمنَ النظرَ إلى القنوات الفضائية المختلفة وتَابَعَها أن ينحرفَ عن المنهج إلا إذا كـان قـويَ الصلة بالقرآن والسنة وبمنهج السلف الصالح.

وليحذر طلاب العلم والدعاة والوعاظ

التوديد العدد السادس السنة الواحدة و الثلاثون

أوصى الدعاة وطلاب العلم والوعاظ أن يحافظوا على حماية بيضة المسلمين وأن يكونوا مع الجماعة، وأن يحرصوا على الإجتماع على ولاة الأمور حتى تتحقق المصالح، وتدرأ المضاسد، وتضوَّت المصرصة على أعدداء الإسلام { ل

> والمرشدون من إلقاء كلمة تسبب فرقة هذه الأمة، وتوغر الصدور في بلاد الإسلام. وليحذروا من الانسياق وراءً القنوات، والإعلام المسموع والمقروء والمرئي.

> وعلى دعاةِ الإسلامِ أن يوجِّهوا الناسَ إلى ما ينفعهم.

#### تفويت الفرصة على الأعداء نباهة

الواجبُ على كلّ داعية من دعاة الإسلام وكلّ مرشد، وكلّ واعظ، وكلّ طالب علم أن يحافظ على حماية بيضة المسلمين، وأن يكون مع الجماعة، ويحرص على الاجتماع على ولاة الأمور لأنه بهذا تحقق المصالح، وتدرأ المفاسد، ويُفَوَّتُ الفرصةَ أو الغرضَ على أعداء الإسلام ممن يتربصون الدوائرَ بهذه الأمة.

#### عدم شحن النفوس

مهمة دعاة الإسلام توجية الناس إلى ما ينفعُهم. ولكن بعض الدعاة نسي المهمة الملقاة على عاتقه، فتراه في أوقات يزيدُ على ما قالته القنواتُ والإعلامُ، ويسيرُ على نفس الوتيرة مما يؤدي إلى زيادة التوتر وشحن النفوس، تارةً باسم الولاء والبراء غير المنضبط شرعًا. وتارةً باسم الدعوة للجهاد في سبيل الله تعالى. وتارةً كذا، وكذا كذا.

وكلُّ هذا يشحن النفوس دون توجيه صحيح فيـما ينفعُ الأمـة، ثم ينتج عن ذلك التُشـاحنُّ والتفرُقُ.

وعلى الدعاة الانتباهُ في كلماتهم إلى ما ينفع الناسَ، والحذرُ من شحن النفوس، الذي قد لا يكون منضبطًا بالضابط الشرعي.

وإرشادُ الناس، أو بيانُ الواقعُ يحصلُ إذا كانت النفوسُ خاليةً. لكن إذا كانت نفوس الناس مشحونة، وهم يتابعون هذه القنوات ليل نهار ثم ياتي الداعية أو الخطيب، ويزيد في اشتعالها. فنتساعل: إلى أين تريد - يا خطيبُ -أن يتَجِهَ الناسُ؟

والجواب: ليس ثَمَّتَ اتجاهُ إلاً إلى زيادة ما في النفوس من اختلافات، وسوء الظن، وترك الجماعة.

فالحذر الحذر من أن يدعو الداعية إلى مثل ما يضرُّ الناس ولا ينفعهم. وليعلم الدعاة أن ما دار بين الصحابة من حروب كعلي رضي الله عنه، ومعاوية رضي الله عنه في وقعة «صفين»، ووقعة «الجمل» وغير ذلك؛ فمعتقدُ أهل السنة والجماعة أن هذه الحروبَ ليس الصحابة طرفًا فيها، فالصحابةُ وجدُوا أنفسهم يتقاتلون وهم لا يشعرون. والذي أشعل هذه الحروب هم

(العدد السادس السنة الواحدة و الثلاثون التوديد)

الضوارج. ذكر ذلك شيخ الإسلام، وشارح الطحاوية وغيرهما.

فسعى الخوارج بين الطرفين، لإعلاء ما يزعمونه حقًا من رفع راية ظاهرُها حقًّ وباطنُها باطلٌ، وهي: «لا حكم إلا لله»، وهم لا يريدون القتال بين الصحابة، ولكنَّ السعي الذي لم ينتبهوا إلى نتائجه أوقعَ الصحابة في القتال. وقتالُ الصحابة أعظمُ مصيبةٍ في التاريخ الإسلامي.

وصار من عقائدنا سلامة السنتنا وقلوبنا من الغلِّ، وعدمُ النيلِ ممن حَصلَ بينهم القتالُ. سؤال: إذن مَنْ أَشْعَلَ هذه الفتنةَ؟

الجواب: هم الخوارجُ.

سؤال: كيف يكون ذلك؟

الجواب: ما أشبة الليلةَ بالبارحة، النفوسُ إذا زاد شحنها، حصلت الفتن.

فإنه يحصل من فئة إما بإدراك أو بغير إدراك، وإما بقصد أو بغير قصد أن توقعَ الناس في صراعات ومقاتل ومعارك وهم لا يشعرون، ولن ينتبهوا إلا إذا وقعت، وإذا وقع السيفُ فمتى يُرْفَعُ؟

فالحذر الحذر من هذا الأمر، والتنبيه واليقظة إلى اتباع هدي السلف، وإلى العبرة من الفتنِ التي حصلتْ، والمقاتل في ذلك.

#### القدوة الحسنة

الواجبُ على أهلَ الإيمان بعامة، وعلى طلبة العلم من دعاة ومرشدين ووعاظ ومسئولين عن الأمور الدينية بخاصة؛ أن يكونوا هم القدوةَ الحسنةَ للناس حين تحدث الحوادثُ، وتختلطُ الأمورُ.

## ۳. الوسطية أصل من أصول السنة والجماعة

لنا في سلفنا الصالح الأسوة الحسنة فإنهم

التوديد العدد السادس السنة الواحدة و الثلاثون

(1)

رحمهم الله من صحابة ومن تابعين وممن بعدهم كلما أتت الفتن أو تقلبت الأمور أوصوا فيها بما هو الحق، وهو البعد عن طرفي الغلو والجفاء، فهم أهل وسطية في الأمور، ليسوا مع أهل الغلو في غلوهم، وليسوا مع أهل الجفاء في جفائهم، وليسوا مع أهل الخوف حين يخافُ الناسُ إلا من الله جل وعلا وليسوا مع أهل الأمن من مكر الله جل وعلا حين يأمن الناس ويكونون في دعة.

إننا ننطلق من شريعتنا. فلا نزيد في الأمر ولا نُحمله ما لا يحتمل. ولا نذهب إلى أمور غير مقبولة من التكفير، ومن إساءة الظن بعلماء المسلمين، وولاة أمورهم.

والحذر الحذر من اللوبي الإعلامي العالمي الذي يعتبر مصدر المعلومات التي تنشرها القنوات الفضائية.

وعلى المسلمين أن يقفوا وقفة متسائلين: ما الذي يراد شحنه في نفوس أهل الإسلام حتى يوصل إليه؟

والحذر الحذر من وقوع بأس الأمة بينهم، فتتحول إلى فرق وأحزاب، ويبغي بعضهم على بعض، ويقتل بعضهم بعضًا.

وفي التـــأني والرفق تدرك الأمـــور، وتنال المقاصد.

علينا أن نمضي في دعوتنا بعيدين عن أهل الغلو في غلوهم، وعن أهل الجـفـاء في جفائهم.

نحن أمة وسط، نُرْسْبِدُ ونُعَلَّم ما ينفع الأمة ولا يضرها.

#### ٤. الجهاد صفة هذه الأمة

الجهاد في سبيل الله جل وعلا من صفة هذه الأمة كما ذكر الله جل وعلا في كتابه وبينَّهُ

النبي ﷺ ، لكن له أحكام في كــتب العلمــاء والتفاسير، وشروح الأحاديث.

أما الأمر الأول في مسالة الجهاد، فالله جل وعـلا قـال: ﴿ وَإِذَا جَـاءهُمُ أَمْـرُ مَّنَ الأَمْنِ أَوِ الخُوْفِ أَذَاعُواْ بِهِ وَلَوْ رَدُّوهُ إِلَى الرَّسُولِ وَإِلَى أَوْلِي الأَمْرِ مِنْهُمْ لَعَلِمَهُ الَّذِينَ يَسْتَنبِطُونَهُ مِنْهُمْ وَلَوْلاَ قَصْلُ اللَّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ لاَتَّبَعْتُمُ الشَّيْطَانَ إِلاَّ قَلِيلاً 70 فَقَاتِلْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ لاَ تُحَلَّفُ إِلاَّ نَفْسَكَ وَحَرِّضِ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ [النساء: ٨٣، ٨٤].

جاء رجل إلى النبي ﷺ يستأذنه في الجهاد، فـقـال له ﷺ : «أحيُّ والداك؟» قـال: نعم. قـال: «ففيهما فجاهد». [أخرجه البخاري].

وأجمع أهل السنة والجماعة على أن الجهاد ماض مع كل إمام إلى قيام الساعة. ليس للأفراد مهماً كانوا أن يدعوا إلى الجهاد. والذي يدعو إلى الجهاد هو ولي الأمر؛ لقول الله جل وعلا للنبيه ﷺ: ﴿وَحَرَّض الْمُؤْمِنِينَ...﴾.

وليس لأحد من الرعية أن يفتئت على ولي الأمر فيما أعطاه الله جل وعلا من خصوصياته، وقد فهم الصحابة ذلك؛ لذا جاء رجلٌ يستاذن النبيَ ﷺ في الجهاد، ولم يذهب من دون إذن.

وليس الجهاد مع فئات أو جماعات، وإنما الجهادُ مع ولي الأمر، مع الإمام إذا دعا إليه.

والجهادُ من أعظم وأكبر ما يختص به وليُّ الأمر. أما لو دَعا إلى الجهاد آحادُ الناس لحلَّتِ الفوضى.

والعلماء والدعاة يدعون إلى الجهاد إذا دعا إليه وليُّ الأمر؛ لهذا قال الله عز وجل: ﴿ وَحَرَّضِ الْمُؤْمِنِينَ ﴾، فالمؤمنون تبعٌ لوليَ أمرهم في ذلك. قال موفق الدين بنُ قدامة في «المغني»: «وأمرُ الجهادِ مـوكولٌ إلى الإمـام واجـتـهـاده ويلزمُ

الرعية طاعتهُ فيما يراهُ من ذلك». اهـ. وهنا مسالة أصولية مهمة في تصرفات النبى ﷺ:

## أقوال النبي عظ وأعماله تخمَّل على أمور:

أ - تارة يقول ويعمل ويتصرف ﷺ لكونه رسولاً نبيًا، وهذا فيما يتعلق بالوحي وتبليغه، والتشريع، والأمر والنهى، والحلال والحرام.

ب - وتارة يتصرف ويفعل ويقول ﷺ لاعتبارات متنوعة:

باعتباره وليًا للأمر، إمامًا للمسلمين.

- ۲ . باعتباره قاضيًا.
  - ۳ باعتباره مفتيا.
- ٤ باعتباره ناصحًا.

وهكذا... لهذا قال الله جل وعلا لعموم الأمة: ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللَّهِ أُسْوَةً حَسَنَةً لَّن كَانَ يَرْجُو اللَّهَ وَالْيَوْمَ الآخرِ وَذَكَرَ اللَّهَ كَثِيرًا ﴾ [الأحزاب: ٢١].

فالنبي ﷺ أسوة حسنة لأئمة المسلمين، أسوة حسنة للقضاة، أسوة حسنة للمفتين، أسوة حسنة للمرشدين، أسوة حسنة للدعاة، أسوة حسنة للرجل في بيته، أسوة حسنة لعامة الناس في تصرفاتهم.

وهكذا فـ هـو عليـه الصـلاة والسـلام أسـوةً حسنة لكل الطبقات والفئات.

إذًا فلا يحق لأحد منا أن يدعوَ الناس إلى الجهاد إلا إذا دعا إليه وليُّ الأمر.

فرعايةُ النصوص وقواعد أهل السنة والجماعة في هذا الأمر واجبُ علينا شرعًا.

فليحذر الواحدُ منا من أن تَزَلِّ قدمُه، ويعطي الناس ما لا ينبغي.

ولقد حَثَّ النبي ﷺ الناس على الجهاد،

(العدد السادس السنة الواحدة و الثلاثون التوديد)

بقوله: «جاهدوا المشركين باموالكم وأنفسكم والسنتكم». [أخسرجه أبو داود في «سننه» (٢٥٠٤)]. وهذا أمرُ مرتبط بالنصوص، وبمعتقد أهل السنة والجماعة.

#### ٥.الاجتماع على هدي السلف عند ظهور الفتن

لا بدَّ من رعاية هَدَّي السلفِ كما جاء في النصوص في أحوال تقلبات الزمان والأحوال وظهور الفتن. فإذا ظهرت المُستبهات فالتجاسر مذموم، والتأني والرفق هو المحمود، كما وَصَفَ عمرُ بنُ عبدِ العزيز رحمه الله الصحابة بقوله: إنهم على علم وقفوا – يعني: فيما أقدموا عليه – وببصر نافذ كَفُوا – يعني: فيما كَفُوا عنه في أمر الدين وألعمل.

ومن المهم الضروريَّ أن يتفقه الداعيةُ في الدين، وبذلك يحصل له كلُّ خيرٍ، ومن ذلك:

أ - أن يكون في زمن الاختلاف منجيًا لنفسه،
 متقيًا لله جل وعلا.

ب - أن لا يوقع غيره في شبهة أو فتنة.

وإذا حصل اشتباه فعليه أن يلتزم بالحديث الذي يدورُ عليه رحى الإسلام، وهو أصلٌ عظيمُ من أصول الإسلام، وهو قوله ﷺ: «دع ما يريبك إلا ما لا يريبك». [أخرجه الترمذي (٢٥١٨)]. والنسائي (٨/٣٢٨)].

أي: إذا لم تظهر لك الأصور بينة واضحة بأدلتها ومعتقدها ونصوصها في زمن البلاء والاختلاف والفتنة فدعْ ما يريبك إلى ما لا يريبك.

ج - ترك تقليد من لا يُرْكَنُ إلى قوله.

فمشلاً: كان الناس في زمن الإمام أحمد في فتنة عظيمة، فما كان من الإمام أحمدَ إلا أن ثَبَتَ على الأمر العتيق.

وقد قال جمعُ من السلف: إذا التبست الأمورُ

التوديد العدد السادس السنة الواحدة و الثلاثون

# فعليكم بالأمر العتيق. فالأمر العتيق هو الهدئ العتيق.

أما أن يدخلَ الناسُ في أمرٍ من أجل صنيع بعضهم فهذا مرفوضٌ ولا يصح أن تجر فئةً قليلةُ الدعاةَ، والجماعاتِ الإسلاميةَ والدولَ إلى حروب وجهاد عام منقادين دون علم وحكمة.

لماذا هذا؟ هل هو حبٌّ في أن يتُّجِهَ الناسُ للجهاد؟

لا، بل لهم أغراض لا تخدم الأمة. قال الله تعالى: ﴿ قُلْ هَذِهِ سَبِيلِي أَدْعُو إِلَى اللَّهِ عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَنِ اتَّبَعَنِي وَسَبُبْحَانَ اللَّهِ وَمَا أَنَا مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴾ [يوسف: ١٠٨].

أيها الإخوة: الحديثُ متشعبٌ، ولكن التوسط التوسط والتوازنَ التوازنَ، ونحن مع المؤمنين، وضدُ الكافرين، لكن على منهجنا، ولسنا على منهج غيرنا، والناسُ تبعٌ في ذلك لولاة أمورهم؛ لأن من مهمات الإمام ووليَّ الأمر الحفاظ على الدين، والحفاظ على بَيضة الأمة؛ كيلا يعتدي عليهم معتد.

فإذا تجاسرَ بعضُ الناس وتجاهلَ ولاةَ الأمرِ والعلماءَ حدثتْ فتنةً عظيمةً وانحرافٌ عن منهجَ السلف. فالله اللهَ في هذا الأمر، وأن لا يُجَرَّ أحدُنا بحسن قصد.

أسأل الله جل وعلا أن يوفق الجميع إلى ما فيه رضاه، وأن يجعلنا ممن يرى الحقَّ حقًا، وأن يمنَّ علينا باتباعه، ويرى الباطلَ باطلاً، ويمنَّ علينا باجتنابه. كما نسأل الله جل وعلا أن يوفق الجميع لما فيه الرشدُ والسدادُ، وأن يؤيد سبحانه وتعالى ولاة أمورنا بالحقّ، وأن يجزيهم عن الإسلام والمسلمين خير الجزاء.



#### كتبه / على عبد العزيز الشبل

الحمد لله نحمده ونستعينه ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله صلى الله عليه وعلى آله وصحبه ومن تبعهم بإحسان وسلم تسليما... أما

فإن عدة الشهور عند الله اثنا عشر شهرًا في كتاب الله يوم خلق السموات والأرض منها أربعة صرم، ذلك الدين القيم، فلا تظلموا فيهن أنفسكم، وقاتلوا المشركين كافة كما يقاتلونكم كافة واعلموا أن الله مع المتقين. كما في آية سورة براءة، وهذه الأشهر هي الأشهر القمرية، المرتبطة بسير القمر، لا أجمع عليه المسلمون جيلا بعد جيل. اقتفاءً لهدي النبي تلك وأصحابه، هذا وإن من العقائد الجاهلية، والعوائد الفاسدة البدعية، والظنون الكاذبة، اعتقاد الشؤم بزمان كيوم أو شهر أو سنة، أو والبرص والأعور أو بعض المخلوقات كالغمراب والبوم من الطيور، أو العقرب والفار، أو الهواء والبرد والحر ونحو ذلك.

ومن الناس مَنْ يتشاءم من يوم الجمعة، لأنه يتلوه يوم السبت وفيه العمل والدراسة، أو يتشاءم من يوم السبت.

وهذا كله مخالف للعقيدة الإسلامية، باعتقاد التطير والتشاؤم من الأزمان أو بعضها أو من المخلوقات.

ولقد كـان من عـوائد الجـاهلية الأولى التطير بشهر صفر والتشاؤم.

وكان لهم في شهر صغر فعلان محذوران، يقدحان في إيمانهم بالله وبقضائه وقدره، والتوكل عليه:

١ - أوله ما: أنهم كانوا يؤخرون شهر الله المحرم إلى شهر صفر ليحلوا القتال فيه ويذهبوا عنه حرمته، فيقعوا في ظلم انفسهم، وظلم غيرهم، وهو ما عابه الله عليهم بقوله تعالى من سورة التوبة ﴿إنما النسيء زيادة في الكفر يضل به الذين كفروا يحلونه عامًا ويحرمونه عامًا ليواطئوا عدة ما حرم الله فيحلوا ما حرم الله زين لهم سوء أعمالهم والله لا بهدى القوم الكافرين ﴾.

٢ - والمحذور الثاني من فعل الجاهلية، أنهم كانوا يتشاعمون من شهر صفر وإنه شهر مشؤوم،

#### المدرس بقسم العقيدة بجامعة الرياض

فكانوا يمنعون السفر، أو الحرب فيه، وأن من سافر فيه لقي حتفه أو ما يضره. وقد أبطل النبي تلك ذلك: كما جاء في الصحيحين من حديث أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي تلك قال: «لا عدوى ولا طيرة ولا هامة ولا صفره. فقال أعرابي: يا رسول الله: فما بال الإبل تكون في الرمل كانها الظباء، فيخالطها البعير الأجرب فيجربها؟! فقال تلك: فمن أعدى الأول؟!

والتشاؤم بشهر صفر أو بيوم الجمعة أو يوم السبت أو غيرها من الأوقات أو بالمخلوقات أو بالطيور كله من جنس الطيرة التي نهى عنها النبي ﷺ، وعدَّها شركًا، كما في حديث ابن مسعود رضي الله عنه عن النبي ﷺ أنه قال: «الطيرة شرك، وما منا إلا، ولكن الله يذهبه بالتوكل، رواه أهل السنن إلا النسائي وروى الإمام أحمد وغيره عن ابن عمر رضي الله عنهما عن النبي ﷺ أنه قال: «من ردته الطيرة عن حاجته فقد أشرك. قال: وكفارة ذلك أن يقول أحدهم: اللهم لا طير إلا طيرك، ولا خير إلا خيرك ولا إله غيرك».

أو يقول كما جاء في حديث عروة بن عامر رضي الله عنه قال: ذُكرتُ الطيرة عند رسول الله تُ فقال: «أحسنها الفأل، ولا ترد مسلمًا. فإذا رأى أحدكم ما يكره فليقل: اللهم لا يأتي بالحسنات إلا أنت، ولا يدفع السيئات إلا أنت ولا حول ولا قوة إلا بك، رواه أبو داود والبيهقي والبغوى وغيرهم.

وما هذا العلاج والدواء بهذين الدعائين الجامعين منه ﷺ إلا لعلاج ما قد يطرأ على الخاطر من أمر التطير والتشاؤم، فيدافع بالاعتقاد الحق في الله وقدره، وترك الحول والقوة بغيره سبحانه. والواقع أن الذنوب أعظم شؤما وأعظم خطرًا. ويجب على المسلم أن يحفظ دينه وقلبه وعقيدته من هذه القوادح والخوارم التي تخرم إيمانه وتوحيده بالله، كما يجب عليه أن يصحح قصده وتعلقه بربه من شوائب الجهل والعوائد الفاسدة، ويتواصى بذلك مع أهله وإخوانه المسلمين، دعوة ونصحًا ومجاهدة لما يرد من هذه البدع والمخالفات.

وفق الله المسلمين لذلك، وأعاننا وإياهم على حسن عبادته وكمال التعلق به، وحفظنا من ضد ذلك مما يقدح في مقاصدنا وأقوالنا وأفعالنا وهو سبحانه ولى التوفيق.

والله أعلم وصلى الله وسلم على نبينا محمد وأله وصحبه.

العدد السادس السنة الواحدة و الثلاثون التوديد



الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من لا نبي بعده... وبعد:

لكي يستقيم أمر الحياة ترى الناس على عادتهم يستحسنون عمل الخير ويكبرون من قام به ويمتدحون فعلته، بل وتذكره الخلائق جيلاً بعد جيل، كما يمجدون عمله ويثنون على سيرته ويجعلونه مثلاً يحتذى، وفي مقابل هذا جرت عادة الناس أيضًا على أنهم يستقبحون العمل الشائن وينددون بفاعله ويطلبون من الآخرين ردعه عما اقترف، بل ويجهرون بإنزال العقوبة به إذا ما أحدث ضررا للغير.

والإنسان بطبعه ينفر من الأعمال القبيحة التي تلحق الضرر به وبغيره من الناس، ولكنه يالف الأعمال الصالحة التي تجلب الطمانينة والخير لأبناء المجموعة البشرية، وعلى هذا جرت سنة الله بمعاقبة المقصر ومكافأة المجد، فيعاقب المقصر ليرتدع من عمله الطائش وليكون عبرة لغيره، ويكافأ المجد ليزداد إحسانًا في عمله ويكون قدوة حسنة للغير، يقتدى به ويعم نفعه سائر الناس.

ولله في خلقه شئون، فما جرى عليه أمر الناس من ضرورة إنزال العقوبة فيمن يظلم الآخرين ويلحق بهم الضرر، أمر يأتي وفق سنة الله في الخلق، فهو الذي خلقهم أول مرة وأسكنهم هذه الأرض، أراد لهم الخير واستن لهم سننًا ثابتة لا يحيدون عنها، فإن هم خرجوا عن أمر الله ظهرت سنة الله تعالى بارزة إلى الناس لا تشوبها شائبة، وإن من سنن الله في خلقه أنه يهلك الأقوام التي تحيد عن شرعته ثم يستبدلهم بأقوام آخرين، ويحذر هؤلاء أنه أهلك من قبلهم لسوء فعالهم، وهكذا.

قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ أَهْلَكْنَا الْقُرُونَ مِن قَبْلِكُمْ لِمَا ظَلَمُواْ وَجَاءَتُهُمْ رُسُلُهُم بِالْبَيْنَاتِ وَمَا كَانُواْ

كتبه:صلاح عبد المعبود

لِيُــؤْمِنُواْ كَـذَلِكَ نَجْـزِي الْقَـوْمَ الْمَجْـرِمِينَ. ثُمُ جَـعَلْنَاكُمْ خَـلَائِفَ فِي الأَرْض مِن بَعْـدِهِمَ لِنَنظُرَ كَيْفَ تَعْمَلُونَ ﴾ [يونس: ١٣، ١٤]]ع

والقرآن الكريم حجة الله على الناس جميعًا، وقد حدثنا في كثير من آياته العظام عن حال أولئك الأقوام وما جرى عليهم نتيجة لأعمالهم السيئة وكيف كانت نتيجتهم وما آل إليه مصبرهم.

#### عاقبة المكذبين بآيات الله

لما كذب قوم هود بما جاءهم من الحق أرسل الله عليهم ريحًا شديدة البرد في يوم مشؤوم وعذاب دائم، وكانت الريح تقتلع الناس من مواضعهم وترميهم في أماكن أخرى، وذلك عذاب الله وعقابه إلى أولئك القوم الذين خرجوا عن أمر الله، قال تعالى: (كَذَبَتْ عَادُ فَكَيْفَ كَانَ عَذَابِي وَنَذُر. إِنَّا أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِيحًا صَرْصَرًا في يَوْم نَحْسَ مَسْتَمَرٍ. تَنزِعُ النَّاسَ كَاَنَهُمْ أَعْجَازُ نَحْلُ مُنْقَعِر. فَكَيْف كَانَ عَذَابِي وَتُذُر. ولَقَدْ يَسَرَّنَا القُرْآنَ لِلذَكْرُ فَهَلْ مِن مُنْكِرِ ﴾ [القمر: 1٨- ٢١]،

ولقد كذب قوم صالح بالآيات الباهرات التي جاءتهم من عند الله وأخذهم العجب والغرور؛ إذ كيف يتبعون واحدًا من آل ثمود؛ أهم في ذهاب عن الصواب أم هم في جنون؟ كيف يتبعونه وهم يعتقدون أنه لا يعرف الصدق في حياته؟.

بل وأعجب من هذا أنه جاءهم بأمر الناقة يخبرهم فيها أن الماء الذي يشربونه قسمة بينهم وبينها... يا للعجب!! كيف يساويهم بحيوان أعجم وهم على ما هم عليه من الأنفة والشموخ، إنه امتحان من الله، فتنادوا فيما بينهم بالحض على عقر هذا المخلوق المنافس لهم والتخلص منه جهد المستطاع، فجاء أحدهم

التوجية العدد السادس السنة الواحد والثلاثون

وعقرها متخلصًا منها ومن هذا البلاء الذي فَأَخَذْنَاهُمْ أَخَذُ عَزِيزِ أحاق به وبقومه، فماذا كانت عاقبة أمر هؤلاء القوم الذين عصوا أمر ربهم؟

> إنها صيحة جبريل عليه السلام وقد أمره رب العزة سبحانه وتعالى فأصبحوا وكانهم القمح الذي ديس وصار هشيمًا: ﴿ كَذَّبَتْ ثَمُودُ بالنُّذُر. فَقَالُوا أَبَشَرًا مَنًا وَاحِدًا نَّتَبِعُهُ إِنَّا إِذًا لَفَي ضَلال وَسُعُر. أَوَّلْقِي الذَكْرُ عَلَيْه مَن بَيْنَنَا بَلْ هُوَ كَذَابُ أَشَرُ. سَيَعْلَمُونَ عَدًا مَن الْكَذَابُ الأَشرُ. إِنَّا مُرْسِلُوا النَّاقَة فِنْنَة لَهُمْ فَارْتَقَبْهُمْ وَاصْطَرْ وَنَبَتَهُمْ أَنَّ المَاء قَسَمَةُ بَيْنَهُمْ عَارْتَقَبْهُمْ وَاصْطَرْ فَنَادُوْا صَاحِبَهُمْ فَتَحَاطَى فَعَقَرَ. فَكَنْفَ كَانَ عَذَابِي وَنَذُر. إِنَّا أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ صَيْحَةً وَاحدَة فَنَانُوا حَهْشِيمَ الْحَتَظِرِ. ولَقَدْ يَسَرُّنَا الْقُرْآنَ لِلذَّكْرِ فَعَانُوا حَهْشِيمَ الْحَتَظِرِ. ولَقَدْ يَسَرُّنَا الْقُرْآنَ لِلذَّكْرِ فَعَانُوا عَهْشِيمَ الْحَتَظِرِ. ولَقَدْ يَسَرُّنَا الْقُرْآنَ لِلذَّكْر

> وقوم لوط كذبوا نبيهم عليه السلام، فبعد أن أذن الله له أن يسري بأهله قبل طلوع الفجر ويترك قومه الذين ناصبوه العداء، إذ كان سبيلهم معه اللجاجة والعناد. وكلما خوفهم من عذاب الله ازدادوا صلفًا وغرورًا، حتى أنهم أرادوا تمكينهم ممن كان عنده من الملائكة وهم أضيافه وما كان أمرهم إلا العقاب من الله، بأن طمس على أعينهم فأعمى أبصارهم، وأرسل عليهم ريحًا شديدًا تحتوي على الحصى الصغير، ثم جاءهم من الصباح الباكر ذلك العذاب الشديد فقلبت قريتهم، وجعل أعلاها أسفلها ولم ينج إلا لوط والذين آمنوا معه: ﴿ كَذَّبَتْ قَـوْمُ لُوطٍ بِالنَّذُرِ. إِنَّا أَرْسَلْنَا عَلَيْ هِمْ حَاصِبًا إِلاَ آلَ لُوطٍ نُجَّيْنَاهُمُ بِسَحَرٍ. نِعْمَةُ مَنَّ عِندِنَا كَذَلِكَ نَجْزِي مَن شَكَرَ. ولَقَدْ أَنذَرَهُم بَطْشَتَنَا فَتَمَارَوْا بِالنَّذُرِ. وَلَقَدْ رَاوَدُوهُ عَن ضَيَيْفِهِ فَطَمَسْنَا أَعْيُنَهُمْ فَذُوَقُوا عَذَابِي وَنُذُرٍ. وَلَقَدْ صَبِّحَهُم بُكْرَةً عَذَابٌ مُسْتَقِرٌ. فَذُوقُوا عَذَابي وَنَدْرٍ ﴾ [القمر: ٣٣- ٣٩] ع

وفرعون وقومه أمرهم ليس بالعجب في سنة الله في خلقه، فلما جاءهم موسى وهارون عليهما السلام بآيات الله، كذبوا تلك المعجزات الباهرات فكان عقاب الله القادر أن أغرق القوم المعاندين وجعلهم عبرة لمن جاء من بعدهم: ﴿ وَلَقَدْ جَاء آلَ فَرْعَوْنَ النُّذُرُ. كَذَبُوا بِآيَاتِنَا كُلَّهَا

فَأَخَذُنَاهُمْ أَخَذَ عَزِيزِ مُقْتَدِرٍ ﴾ [القمر: ٤١، ٤٢] فهذه سنة الله وتلك عاقبة الذين ظلموا وعصوا أمر ربهم، والله تعالى يذكرنا في القرآن العظيم بأن الكفر ملة واحدة، وليس كفار هذا الزمان خيرًا ممن تقدم من الأمم الذين أهلكوا بكفرهم، وليس لكفار هذا الزمان - ومن خرج عن طاعة ربه - ليس لهم أمان وسلامة من العقوبة في الدنيا، وليس لهم براءة من عذاب الآخرة، قسنة الله ثابتة لا تتغير.

فالمجرمون في تيه وضلال وبُعد عن الله سبحانه وتعالى، ولذلك فهم أتيهم الخزي في الدنيا والعذاب في الآخرة: ﴿ أَكُفَّارُكُمْ خَيْرٌ مَنْ أُوْلَئِكُمْ أَمْ لَكُم بَرَاءة فِي الزُّبُرِ. أَمْ يَقُولُونَ نَحْنُ جَمِيعٌ مُنتَصِرٌ. سَيُهْزَمُ الجُمْعُ وَيُولَوُنَ الدُّبُرُ. بَلِ السَّاعَةُ مَوْعِدُهُمْ وَالسَّاعَةُ أَدْهَى وَأَمَرُ ﴾ [القمر: ٣٣- ٢٦]م

والله تعالى حكمه ماض فيمن خرج عن شرعته وتنكب عن جادة الصواب، بأن يهلك الكافرين ومن على شاكلتهم.

﴿ إِنَّ الْمُجْرِمِينَ فِي ضَلِال وَسَعُر. يَوْمَ يُسُحَبُونَ فِي اَلنَّار عَلَى وُجُوهِ هِمْ ذُوقُوا مَسُ سَقَرَ. إِنَّا كُلُّ شَيْءٍ خَلَقْنَاهُ بِقَدَر. وَمَا أَمْرُنَا إِلاً وَاحِدَةُ كَلَمْح بِالْبَصَر. وَلَقَدْ أَهْلَكْناً أَشْيَاعَكُمْ فَهَلْ مِن مُدُكرٍ. وَكُلُّ شَيْءٍ فَعَلُوهُ فِي الزُّبُرِ. وَكُلُّ صَغِيرٍ وَكَبِير مُسْتَطَرُ ﴾ [القمر: ٤٢- ٥٣]].

أما الذين اتقوا ربهم وأنابوا إليه وأطاعوه فلهم البشرى في الحياة الدنيا، لهم موضع لا لغو فيه ولا تأثيم ألا وَهو الجنة: ﴿ إِنَّ الْمُتَقِينَ في جَنَّاتٍ وَنَهَرٍ. في مَقْعَدِ صِدْقٍ عِندَ مَلِيكٍ مُقْتَدِرٍ ﴾ [القمر: ٤ُه، ٥٥]م

فيا أيها العاقل، اختر طريقك في هذه الحياة، ولا بد أن يكون طريق الخير؛ لتنجو من مزالق الدنيا وعذاب يوم القيامة، واستعن بالله وسر في طريقه- طريق الذين أنعم الله عليهم من النبيين والصديقين والشهداء والصالحين-لتفوز بالسعادة في الدنيا والآخرة.

والله من وراء القصد.

التوجيح العدد السادس السنة الواحد والثلاثون

التقوى سر السعادة في الدارين الدنيا والأخرة، والتقي بحق هو الذي يخشى الله في سره وعلنه، يحافظ على أوامر الله تعالى ورسوله تله، ويجتنب الذي حرمه الله تعالى ورسوله تله، فهو يعيش في كنف الله، يحفظه الله سبحانه بعنايته، ويكلؤه برعايته (أن الله مع الذين اتقوا والذين هم محسنون ).

وألبسة الناس تختلف باختلاف الأشخاص، وتختلف مع اختلاف أفعالهم وأقوالهم، فالأفعال والأقوال تدل على ما في القلوب، إنما جعل اللسان على القلب دليلا، فالناس على ثلاثة أنواع وأصناف :

النوع الأول : من يلبس لباس الخير، وباطنه شرِّ من ظاهره.

النوع الثاني: من يلبس لباس الأشرار الأشقياء، وظاهره وباطنه سواء أو أحدهما أشد سوادًا من الآخر نسأل الله العافية.

النوع الثـالث : من يلبس لبـاس الخـيـر، وظاهره مثل باطنه، أو خير من ظاهره.

أما النوع الأول: الذي يلبس لباس الخير، وباطنه شر من ظاهره، فهو المنافق المخادع الذي باع أخرته بدنياه، أراد أن يحصل على رضا الناس؛ فأسخط الله تعالى؛ ليرضى المخلوق الضعيف الذي لا حول له ولا قوة، ولا يملك لنفسه نفعًا ولا ضرًا، فكانت النتيحة أن سخط الله تعالى عليه، وأسخط عليه الناس، وكان عاقبة أمره خسرًا، ومثال ذلك في محكم التنزيل: ﴿ ومن الناس من يقول أمنا بالله وباليوم الآخر وما هم بمؤمنين. يخادعون الله والذين أمنوا وما يخدعون إلا أنفسهم وما يشعرون. في قلوبهم مرض فزادهم الله مرضاً ولهم عذاب أليم بما كانوا يكذبون ﴾، لقد باعوا أنفسهم فى سوق النخاسة والنذالة فاشتروا الذي هو أدنى بالذي هو خير وأبقى، فكان أن مكر الله بهم، والله أشد مكرًا وكيدًا جزاءً وفاقًا، وقد ظنوا أنهم استطاعوا أن يخدعوا الله والذين أمنوا، فمكروا بأنفسهم وهم لا يشعرون،

بقلم / محمد أيمن الشبراوي

فوقعوا في مكرهم السيئ ﴿ولا يحيق المكر السيئ إلا بأهله ﴾.

والغريب أنهم قد ظنوا أنهم مصلحون أتقياء أنقياء وليسوا كذلك، لقد ليسوا لياسين؛ لباسًا بليسونه أمام الأخدار الأتقداء، ولداسًا يلدسونه أمام الفجرة الأشرار بحالسون المؤمنين بلسان أحلى من العسل وقلوب أمر من الصبر، وإذا انصرفوا من مجالستهم للمؤمنين سلقوهم بالسنة حداد ليرضوا شياطينهم في سييل عرض زائل من أعراض الدنيا الفانية ﴿ وإذا لقوا الذين آمنوا قالوا آمنا وإذا خلوا إلى شبياطينهم قالوا إنا معكم إنما نحن مستهزئون الله يستهزئ بهم ويمدهم في طغيانهم يعمهون. أولئك الذين اشتروا الضلالة بالهدى فما ريحت تجارتهم وما كانوا مهتدين. مثلهم كمثل الذي استوقد نارًا فلما أضاءت ما حوله ذهب الله بنورهم وتركهم في ظلمات لا يتصرون ﴾ [التقرة:١٧-١٧]، خسروا أنفسهم، بل وخسروا الدنيا والآخرة، وكالوا بمكيالين، ولم يصدقوا الله والذين أمنوا فأخزاهم الله في الدنيا بأن فضح أمرهم للمؤمذين أولى الأبصار والألباب، كما أخراهم في الآخرة أمام الخلائق، فحلوا دار الخسران والبوار، ﴿فلو صدقوا الله لكان خيرًا لهم ﴾ [محمد:٢١]، وصدق فيهم قول الحسب عليه: «إن من شر الناس ذا الوجهين، الذي يأتى هؤلاء بوجه، وهؤلاء بوجه» أخرجه البخاري ومسلم وغيرهما.

﴿ إِن المُنافقينَ في الدرك الأسفل من النار ولن تجد لهم نصيرًا ﴾ [النساء:١٤٥].

وصدق في هؤلاء المثل القائل: «وعلى نفسها جنت براقش».

أضًا الصنف الثاني من الناس: من يلتسن لباس الأشرار الأشقياء، وظاهره وباطنه سوام أو أحدهما أشد سوادًا من الأخر؛ يعرف أولو

(التوديد العدد السادس السنة الواحدة و الثلاثون)

الأيصار والألياب ذوو الفراسة يسهولة ويسر، لسانه دومًا يقطر مرارة، تراهم يطعنون في القيم الثابتة في الكتاب والسنة، تراهم يستهزئون بالنقاب، ويرمون صويحباته بالبهتان والإفك الميين، فهي رجل متنكر دخل يرتكب المنكرات والفواحش أو دخل ليسرق، أو جلس في مكان امرأة أخرى في لجان الامتحانات، وكأن الجريمة ليس لها من يرتكبها إلا صويحدات النقاب العفيفات الطاهرات، المجتمع نظيف كل النظافة من الشير وبواعثه إلا من هؤلاء المنتقبات اللائي أسدلن على وجوههن النقاب لكي لايراهن الرجال امتثالا لأمر الله ورسوله، وطهرًا وعفافًا وخوفًا من الله، طمعًا في دخول الجنة، والفرار من النار، فصبرًا أيتها الأخت المسلمة العفيفة، لا تضيقى ذرعًا بهؤلاء، لا تخلعي نقابك لأجل هؤلاء وسخرياتهم واستهزائهم بك وإفكهم في حقك لا... لا تخلعي نقابك ... استمري في التزامك ... علمي بنات حنسك الالتزام بالنقاب... علميهن العفاف، علمدهن الخشيدة من الله، نقابك هذا دعوة لهن إلى الالتـزام، ولا يهـولنك إرحـاف المرحـفين واستهزاء المستهزئين وحسبك قول الله عز وجل: ﴿ إِن ربِكَ لَبِالْمُرْصَادَ ﴾، ﴿ وَقَدْ مَكَرُوا مكرهم وعند الله مكرهم وإن كان مكرهم لتزول منه الجبال فلا تحسبن الله مخلف وعده رسله إن الله عزيز ذو انتقام .

﴿ إن الذين أجرموا كانوا من الذين آمنوا يضحكون. وإذا مروا بهم يتغامزون. وإذا انقلبوا إلى أهلهم انقلبوا فكهين. وإذا رأوهم قالوا إن هؤلاء لضالون. وما أرسلوا عليهم حافظين. فالدوم الذين آمنوا من الكفار يضحكون. على الأرائك ينظرون. هل ثوب الكفار ما كانوا يفعلون ﴾.

أمًا النوع الثالث: من يلبس لباس الخير، وظاهره مثل باطنه، أو خير من ظاهره، فهو الذي لبس لباس الخير والتقى، وظاهره مثل باطنه، وقد يكون باطنه خيرًا من ظاهره؛ يخفي عمله الصالح ويكتمه حتى لا يحبط عمله، قلبه مليم دائمًا من حب المعاصي والشهوات الخفية، قلبه مليئ بالإيمان إلى مشاشه، فلا يتكلم إلا بالخير، وإذا سكت تحرك قلبه كالمرجل من خشية الله والتفكير في آياته الكونية، يذكر

الله يقلبه قدل أن ينطق لسانه، تراه يحب لإخوانه ما يحب لنفسيه كما وصبَّى الحبيب عليه، لا يوالى أعداء الله مهما كانت المنافع الدنتوية الزائلة، قلبه يحب كل المؤمنين الأوف ال المخلصين، ويدغض من قلبه كل كافر عنيد، وكل منافق مخادع عتيد، فقلبه دائما قبل جسده يأرن إلى أهل الإيمان والصلاح، يبتغي مرضاة الله تعالى في كل أقواله وأعماله وحركاته وسكناته، فدخل في حزب الله تعالى، فرضى عنه سيحانه، وأرضى عنه المخلوقين، ووضع له القبول في الأرض، فكان له الثناء الجمعيل من الناس مؤمنهم وكافرهم على السواء، وكانت له الجائزة الكبرى، والهدية العظمى من الله تعالى إذ بشره رسول الله ﷺ بالجنة وهو يمشى بين الناس بسبمع ثناءهم عليبه بأذنبه كنمنا قبال الحديد الشفيع عنه: «أهل الحنة من مارً الله أذنبه من ثناء الناس خيرًا، وهو يسمع، وأهل النار من مالا أذنيه من ثناء الناس شرًا وهو يسمع» أخرجه ابن ماجه (٤٢٢٤) بإسناد حسن عن ابن عباس مرفوعًا.

فهو ميشير وهو في دنياه بالجنة يسمع ثناء الناس عليه وهو يمشى بينهم، يثنى الناس على أى عمل يعمله من أعمال الخير ويحبونه كما قال أبو ذر للنبى ﷺ: الرجل يعمل العمل لله، فيحمده الناس عليه؟ قال: ذلك عاجل بشرى المؤمن» وهو حديث صحيح، فقد ثبَّت الله عن وحل قلعه على الإيمان قعل أن يثبت جوارحه على الطاعة؛ لا طلاعه على حب له سيحانه ولأهل الإيمان، فوفقه الله عز وجل في طريق الإيمان، وسدد خطاه، وكلل أعماله بالنجاح، وحفظه من كيد أعدائه، لأنه نصر الله بطاعته وطاعة رسوله ﷺ ﴿ وكان حقًّا علينا نصر المؤمنين ﴾ [الروم: ٤٧]، اللهم احعل قلوبنا عامرة بالإيمان، واهدنا واهد أولادنا إلى صبراطك المستقيم، واجعلنا وإياهم هداة مهتدين غير ضالين ولا مضلين بفضلك ومنَّك يا كريم يا جواد.

والله وحده من وراء القصد.

العدد السادس السنة الواحدة و الثلاثون التوديد ) (٥

إن الله جلّت حكمتُه وعظمته وقدرتُه وتعالى جاهه بعث الأنبياء مبشرين ومنذرين وأرسل معهم الدلائل القاطعة والبراهين الساطعة والحجج الباهرة وأنزل عليهم الكتب ليقوم الناس بالقسط، ويعملوا بالعدل الذي قامت عليه السموات والأرض، كما قال تعالى: ﴿ لَقَدْ أَرْسَلَا رُسُلَا بِالْبَيَاتِ وَأَنزَلْنَا مَعُهُمُ الْكَتَابَ وَالْمِزَانَ لَيَقُومُ النَّاسُ بِالْقَسْطِ ﴾ [الحديد:٢٥]، فالدين الذي جاءت به الرسل كلُه عدلُ وقسط.

وليس من العـدل في شيء أن يَعبِدَ الإنسـانُ غير خالقِه ورازقه ومدبَّر أمره.

وليس من العدل في شيء أن ينسى الإنسان العهد والميثاق الذي قطعه معه ربُّه وأودعه فطرته، كما في قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مَن بَي آدَم مَن ظُهُردَم ذَرِيَتُهُم وَأَشْهَدَم عَلَى أَنفُسِم ٱلَّتَ بَرَبِكُم قَالُوا بَلَىٰ شَهِدَنَا... ﴾ [الأعراف: ١٧٦]، فقد جعل الله هذه الشهادة قرين الفطرة، قال رسول الله ﷺ: «ما من مولود إلا يُولَدُ على الفطرة، فأبواه يُهودانه، أو يُنصِّرانه، أو يُمجَّسانه، كما تُنْتَجُ البهيمةُ مهيمةُ جمعاء<sup>(1)</sup>، هل تُحسُّون فيها من جدعاء<sup>(1)</sup>». ثم يقول أبو هريرة رضي الله عنه (راوي الحديث): ففطرة الله التي فطر الناس عليها لا تبديل لخلق الله ﴾ [الروم: ٣](<sup>4</sup>).

ففطرة الإنسان التي فطر الله الناس عليها مقتضية لمعرفة الله والإقرار بربوبيته والإذعان للحق وقبوله وإرادته، فلو تُرك الإنسان وفطرتَه بعيداً عن الانحراف والفساد ما كان إلا مسلمًا، وقد قال رسول الله ﷺ مبلغا عن ربه: «إني خلقتُ عبادي حنفاء كلهم، وإنهم أتتهم الشياطين فاجتالتهم عن دينهم، وحرمت عليهم ما أحلكُ لهم، وأمرتهم أن يشركوا بي ما لم أُنزَل به سلطانًا»(٤).

فالفطرة السليمة تتوجه تلقائياً إلى عبادة الله الخالق البارئ المصور، فكيف يخلق ويُعْبَد غيرهُ وكيف يَرزق ويُؤَلُّه سواه؟ فيعث الله الأنبياء والرسل ﴿ مُشَرِينَ رَمُنَزرِينَ لَعَلَّا يَكُونُ للنَّاسِ عَلَى اللَّهُ حَجَّةٌ بَعْد الرُسُلِ ﴾ [النساء: 170]؟ وذلك لَتذكير النَّاس بعبادة الله الواحد الأحد، خالقِهم ورازقهم.

ولذا فإن الحقيقة الثابتة في كل الرسالات السماوية جميعها: عبادة الله وتوحيدُه توحيدًا كاملا خالصًا شاملا وعدمُ صرف شيء من العبادة لغيره سبحانه لتتجه العوالم كلها إلى ربَّ واحد وإله واحد لا إله سواه، تقرّ له بالسيادة المطلقة، وتنفض عن كاهلها زحمة الأرباب المتفرقة، وتحرر العقيدة من كل ركام التصورات والأفكار الخاطئة والفلسفات والأوهام والأساطير التي عكرت صفو الفطرة السليمة، فجاءت كل الرسالات بمبدأ واحد هو الإيمان بوجود الله الحق ووحدانيته وإفراده بالعبادة واتصافه سبحانه بكل صفات الكمال والجلال والحمال.

فجميع الأنبياء قالوا لأقوامهم: ﴿ يا قوم اعبدوا الله ما لكم من إله غيره (() فهكذا افتتح كل رسول من الرسل دعوته بالدعاء إلى عدادة الله وحده، وهكذا قال نوح وهود وصالح وشعيب وإبراهيم، وغيرهم من أنبياء الله ورسله صلوات الله عليهم أجمعين، يقول الله تعالى: ﴿ وما أرسلنا من قبلك من رسول إلا نوحى إليه أنه لا إله إلا أنا فاعبدون ﴾ [الأنبياء:٢٥]، وقال تعالى: ولقد بعثنا في كل أمة رسولا أن اعددوا الله واجتنبوا الطاغوت ﴾ [النحل:٣٦]، وقال تعالى: فينزل الملائكة بالروح من أمره على من يشاء من عباده أن أنذروا أنه لا إله إلا أنا فاتقون ﴾ [النحل:٢]، وقال تعالى: ﴿ إذ جاءتهم الرسل من بين أيديهم ومن خلف هم ألا تعبدوا إلا الله ﴾ [فصلت: ١٤]، وقال تعالى: ﴿ يا أيها الرسل كلوا من الطيبات واعملوا صالحًا إنى بما تعملون عليم \* وإن هذه أمـتكم أمـة واحدة وأنا ربكم فاتقون ﴾ [المؤمنون: ٥١-٥٢].

وكذا كان يقول رسولنا محمد ﷺ، فعن أشعت بن أبي الشعثاء قال: حدثنى شيخ من بنى مالك

التوديد العدد السادس السنة الواحدة و الثلاثون

# بقلم / مجدىقاسم

بن كنانة قـال: رأيتُ رسـول الله ﷺ بسـوق ذي المجاز يتخللها يقول: «يا أيها الناس! قولوا لا إله إلا الله تفلحوا»<sup>(٦)</sup>، وقـال أيضًا رسـول الله ﷺ: «بُعثت بالسيف بين يدي الساعة حتى يُعبدَ الله وحده لا شريك له»<sup>(\*)</sup>.

وقال تعالى أمرًا نبيه ﷺ: ﴿واعبد ربك حتى يأتيك اليقين ﴾ [الحجر:٩٩]، وقال تعالى: ﴿ فاعبده وتوكل عليه ﴾ [هود:١٢٣]، وقال تعالى: ﴿قل إن صلاتي ونسكي ومحياي ومماتي لله رب العالمين لا شريك له وبذلك أمرت وأنا أول المسلمين ﴾ [الأنعام:١٦٣-١٦]، وقال تعالى: ﴿قل إني أمرت أن أعبد الله مخلصًا له الدين \* وأمرت لأن أكون أول المسلمين \* قل إني أخاف إن عصيت ربي عذاب يوم عظيم \* قل الله أعبد مخلصًا له ديني \* فاعبدوا ما شئتم من دونه ﴾ [الزمر:١١-١٥].

ولذا قال تعالى: ﴿ لا إكراه في الدين قد تبين الرشد من الغي فمن يكفر بالطاغوت ويؤمن بالله فقد استمسك بالعروة الوثقى لا انفصام لها والله سميع عليم \* الله ولي الذين أمنوا يخرجهم من الظلمات إلى النور والذين كفروا أولياؤهم الطاغوت يخرجونهم من النور إلى الظلمات أولئك أصحاب النار هم فيها خالدون ﴾ [البقرة:٢٥٦-٢٩٢]، وقال رسول الله ﷺ: «من قال: لا إله الله، وكفر بما يُعبد من دون الله؛ حَرم مالُه ودمُه، وحسابُه على الله».

فما شرعه الله سبحانه لهذه الأمة هو نفسه ما شرعه للأمم السابقة ومنهم أمة موسى وعيسى عليهما السلام، فقد قال تعالى: ﴿شرع لكم من الدين ما وصى به نوحًا والذي أوحينا إليك وما

وصينا به إبراهيم وموسى وعيسى أن أقيموا الدين ولا تتفرقوا فيه ﴾ [الشورى:١٣]، فالدين واحد(^) والعقيدة في الله التي بُعث به الرسل واحدة، قال رسول الله ﷺ: «الأنبياء إخوة لعَلات<sup>(٩)</sup>، أمهاتهم شتى ودينهم واحد»<sup>(١)</sup>، والإيمان بالله يستتبع الإيمان بجميع أنبياء الله ورسله وعدم التفرقة بين رسل الله، قال تعالى: فومن يكفر بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر فقد ضل ضلالا بعيدًا ﴾ [النساء: ١٣٦]، وقال تعالى: ﴿ أمن الرسول بما أنزل إليه من ربه والمؤمنون كل آمن بالله وملائكته وكتبه ورسله لا نفرق بين أحد من رسله وقالوا سمعنا وأطعنا غفرانك ربنا وإليك المصير ﴾ [البقرة: ٢٨٥] ويقول تعالى: ﴿ إِنَّ الذِينَ يَكْفُرُونَ بِاللَّهِ وَرَسَلُهُ وَيَرِيدُونَ أن يفرقوا بين الله ورسله ويقولون نؤمن بيعض ونكفر ببعض، ويريدون أن يتخذوا بين ذلك سبياد، أولئك هم الكافرون حقًا ﴾ [limila:101\_101].

فالتوحيد هو الذي أرسلت الرسل وأنزلت الكتب من أجله، وشرع الجهاد من أجله، وبتحقيقه تكون النجاة من النار والفوز بالجنة، فهو أساس العبادة ورأسها، وهو عبادة الله الواحد الأحد الفرد الصمد لا إله غيره ولا ربً سواه، ومن دونه عبدُ مخلوق مربوب تحت مشيئته وقهره، فالله هو وحده المستحق للعبادة دون سواه، قال تعالى: (واعبدوا الله ولا تشركوا به شيئًا »

بل ما خلق الله الخلق إلا لعبادته وحده، قال تعالى: ﴿وما خلقت الجن والإنس إلا ليعبدون \* ما أريد منهم من رزق وما أريد أن يطعمون \* إن الله هو الرزاق ذو القــــوة المتين ﴾ [الذاريات:٥٨٥]، وقـال تعـالى عن اليهود والنصارى: ﴿وما أمروا إلا ليعبدوا الله مخلصين له الدين حنفاء... ﴾ [البينة:٥].

ولأن التـوحـيـد هو أوجب الواجـبـات وأهم المهمات كان أول أمر في القرآن: الأمر بالتوحيد في قوله تعالى: ﴿يا أيها الناس اعبدوا ربكم الذي خلقكم والذين من قبلكم لعلكم تتقون \* الذي جعل

العدد السادس السنة الواحدة و الثلاثون التوديد

لكم الأرض فراشا والسماء بناءً وأنزل من السماء ماءً فأخرج به من الثمرات رزقًا لكم فلا تجعلوا لله أندادًا وأنتم تعلمون ﴾ [البقرة:٢٢.٢١]، بل جاء في سورة الفاتحة: ﴿ إياك نعبد وإياك نستعين ﴾ [الفاتحة:٥]، وعبادة الله يدخل فيها جميع ما وأن لا يُعْبَدُ إلا بما أمر وشرع، قال تعالى: ﴿ فمن كان يرجو لقاء ربه فليعمل عملا صالحًا ولا يشرك بعبادة ربه أحدًا ﴾ [الكهف: ١١]، وقال تعالى: فبلى من أسلم وجهه لله وهو محسن فله أجره عند ربه ولا خوف عليهم ولا هم يحزنون ﴾ أسلم وجهه لله وهو محسن واتبع ملة إبراهيم منياً واتحذ الله إبراهيم خليلا ﴾ [النساء: ١٢]،

وهذا التوحيد هو الفارق بين الموحدين والمشركين، وعليه مدار الجزاء والشواب في الآخرة، قال تعالى: ﴿ إِنَّ الله لا يَغْفَر أَنْ يَشْبُرُكَ بِهُ ويغفر ما دون ذلك لمن يشاء ﴾ [النساء: ٤٨]، وقال تعالى: ﴿ومن يدع مع الله إلهًا آخر لا برهان له مه فإنما حسابه عند ربه إنه لا يفلح الكافرون ﴾ [المؤمنون:١١٧]، وقال تعالى: ﴿ومن يشرك بالله فكأنما خرّ من السماء فتخطفه الطير أو تهوى به الريح في مكان سحيق ﴾ [الحج: ٣١]، وقال تعالى: إن الذين يستكبرون عن عبادتي سيدخلون جهذم داخرين ﴾ [غافر: ٦٠]، وقال تعالى: ﴿ ولا تجعل مع الله إلهًا أخر فتلقى في جهنم ملومًا مدحورًا ﴾ [الإسراء:٣٩]، وقال تعالى: ﴿ لا تجعل مع الله إلهًا أخر فتقعد مذمومًا مخذولا ﴾ [الإسراء:٢٢]، وقال تعالى: ﴿ ولقد أوحى إليك وإلى الذين من قبلك لئن أشركت ليحبطن عملك ولتكونن من الخاسرين ﴾ [الزمر: ٦٥]، وقال تعالى: ﴿فلا تدع مع الله إلهًا أخر فتكون من المعذبين ﴾ [الشعراء:٢١٣].

وقد أخذ الله العهد والميثاق على ذلك، قال تعالى: ﴿ وإذا أخذنا من النبيين ميثاقهم ومنك ومن نوح وإبراهيم وموسى وعيسى بن مريم وأخذنا منهم ميثاقًا غليظًا ليسال الصادقين عن صدقهم وأعد للكافرين عذابا اليما ﴾

التوحيد العدد السادس السنة الواحدة و الثلاثور

(YA

[الأحزاب: ٨،٧]، وقال: ﴿وإذ أخذنا ميشاق بني إسرائيل لا تعبدون إلا الله ﴾ [البقرة: ٨٣]، وقال تعالى: ﴿قُلْ يا أهل الكتاب تعالوا إلى كلمة سواء بيننا وبينكم ألا نعبد إلا الله ولا نشرك به شيئًا ولا يتخذ بعضنا بعضًا أربابًا من دون الله، فإن تولوا فقولوا اشهدوا بأنا مسلمون ﴾ [آل عمران: ٢٤].

ولذا، وبالرغم من كل ما لحق بالكتب السابقة من تحريف وتبديل وتغيير كما أخبرنا ربنا في كتابه الكريم<sup>(١١)</sup>، إلا أنه لا تزال نصوص واضحة صريحة تأمر بالتوحيد.

ونكمل في العدد القادم إن شاء الله تعالى ..

#### الهوامش

 (١) أي سليمة الأعضاء، لم يذهب من بدنها شيء، سُمَيت بذلك لاجتماع اعضائها.

(٢) أي مقطوعة الأذن، وهذا تشبيه لصمم الكفار عن
 الحق. وانظر فتح الباري (٢٩٥/٣).

(۳) حديث متفق عليه: رواه البخاري (ح١٣٥٨) ومواضع، ومسلم (ح٢٦٥٨)، وغيرهما.

(٤) رواه مسلم (ح٢٨٦٥).

(٥) انظر: (الأعراف٥٩، ٥٦، ٥٣، ٨٨)، (هود/ ٥، ٦، ٤٨)،
 (المؤمنون/ ١٢٣)، (النمل/ ٤٥)، (العنكيوت/ ١٦، ٣٦)،
 (الأحقاف/ ٢١)، (نوح/ ٦، ٣)

(٦) رواه أحمد (٦٣/٤) بسند صحيح.

(V) رواه مسلم ح (۵۳).

(\*)رواه أحمد (٥٠/٢)، وانظر البخاري كتاب الجهاد.

(٨) قـال تعالى: ﴿إن الدين عند الله الإسـلام ﴾ [ال عمران:١٩]، وقال: ﴿ومن يبتغ غير الإسلام دينًا فلن يقبل منه وهو في الآخرة من الخاسرين ﴾ [ال عمران:٨٥]، وقال: ﴿ملة أبيكم إبراهيم هو سماكم المسلمين من عب ﴾

(٩) العَـلات: الضرائر، وأولاد العلات: الإخـوة من الاب، وانظر فتح الباري (٦٤/٦).

(١٠) متفق عليه: رواه البخاري (ح٣٤٤٣، ٣٤٤٣)، ومسلم (ح٣٢٥).



يقلم / مجدى عرفات

اسمه ونسبه: هو سعيد بن جبير بن هشام أبو محمد ويقال أبو عبد الله الأسدي الوالبي مولاهم الكوفي أحد الأعلام. مولاه، ولد في خلافة علي بن أبي طالب رضي الله عنه. فأكثر وجود وعن عائشة وأبي موسى الأشعري وطائفة من التابعين.

تلامئتهوالرواقعنه روى عنه أبو صالح السمان وأيوب السختياني وحبيب بن أبي ثابت والاعمش وعبد الكريم الجزري وعطاء بن السائب وعمرو بن دينار ومجاهد بن جبر رفيقه والزهري وأبو الزبير المكى وخلق كثير.

ثناءالعلماءعليه: كان ابن عباس إذا أتاه أهل الكوفة يستفتونه. يقول: أليس فيكم ابن أم الدهماء؟ يعني سعيد بن جبير.

قال أشعث بن إسحاق: كان يقال سعيد بن جبير جهبذ العلماء.

\* قال له ابن عباس: حدّث، قال: أحدث وأنت هاهنا؟ قال: أوليس من نعمة الله عليك أن تحدث وأنا شاهد فإن أصبت فذاك وإن أخطأت علّمتك.

\* سأل رجل ابن عمر عن فريضة فقال له: ائت سعيد بن جبير فإنه أعلم بالحساب مني وهو يفرض فيها ما أفرض.

\* قال علي بن المديني؛ ليس في أصحاب ابن عباس مثل سعيد بن جبير، قيل ولا طاووس؟ قال: ولا طاووس ولا أحد.

\* عن خصيف قال: كان أعلمَ هم بالقرآن مجاهد وأعلمَهم بالحج عطاء وأعلمَهم بالحلال والحرام طاووس وأعلمَهم بالطلاق سعيد بن المسيب وأجمعهم لهذه العلوم سعيد بن جبير.

\* قـال أبو القـاسم هبـة الله بن الحـسن الطبري هو ثقة إمام حجة على المسلمين.

\* قال ابن حبان: كان فقيها عابدًا واصلا ورعًا.

قال أبو نعيم: ومنهم الفقيه البكاء والعالم العابد، السعيد الشهيد السديد الحميد أبو عبد الله بن جبير سعيد.

\* قال ابن حجر: ثقة ثبت فقيه.

منأحواله وأقواله

عن أصبغ بن زيد قال: كان لسعيد بن جبير ديك كان يقوم من الليل بصياحه، فلم يصح ليلة من الليالي حتى أصبح فلم يُصلَ سعيد تلك الليلة فشق عليه، فقال: ما له قطع الله صوته؟ فما سُمع له صوت بعد، فقالت له أمه: يا بني لا تدع على شيء بعدها.

\* قال عمر بن حبيب: كان سعيد بن جبير

لعدد السادس السنة الواحدة و الثلاثون التوديد

بأصبهان لا يحدث ثم رجع إلى الكوفة فجعل يحدث فقلنا له في ذلك فقال: أنشر بَرُك حيث تعرف.

\* قال هلال بن بساف: دخل سعيد بن جبير الكعبة فقرأ القرآن في ركعة.

قــال الذهبي: هذا خــلاف السنة وقــد صـح النهي عن قراءة القرآن في أقل من ثلاث.

\* قال القاسم بن أبي أيوب: سمعت سعيد بن جبير يردد هذه الآية في الصلاة بضعًا وعشرين مرة ﴿واتقوا يومًا ترجعون فيه إلى الله...﴾ الآية

\* قال سعيد: التوكل على الله جماع الإيمان، وكان يدعو اللهم إني أسألك صدق التوكل عليك وحسن الظن بك.

\* قال: لأن أنشر علمي أحب إليّ من أن أذهب به إلى قبري.

\* قال له هلال بن خباب: ما علامة هلاك الناس؟ قال: إذا ذهب علماؤهم.

قلت: فالعلماء هم سبيل النجاة فمن خالفهم أو تكلم فيهم فهو مع الهالكين.

\* قال عباد بن العوام أنبأنا هلال بن خباب: خرجنا مع سعيد بن جبير في جنازة فكان يحدث في الطريق ويذكرنا حتى بلغ فلما جلس لم يزل يحدثنا حتى قمنا فرجعنا وكان كثير الذكر لله.

\* قال القاسم الأعرج: كان سعيد بن جبير يبكي بالليل حتى عمش.

\* قال سعيد: لدغتني عقرب فأقسمت عليّ أمي أن أسترقي فأعطيت الراقي يدي التي لم تلدغ وكرهت أن أحنتها.

 • وقال: لو فارق ذكر الموت قلبي لخشيت أن يفسد علي قلبي.

وقال: أتيت ابن عباس فكتبت في صحيفتي حتى أمـلأها وكـتـبت في نعلي حـتى أمـلأها وكتبت في كفّي.

\* كان سعيد ممن خرج مع القراء على الأمراء على غير هدي أهل السنة عفا الله عنا وعنه، وقد رويت في ذلك أخبار كثيرة كثيرها لا يثبت.

\* قـال الربيع بن أبي صـالح: دخلت على سعيد بن جبير حين جيء به إلي الحجاج فبكى رجل فقال سعيد: ما يبكيك؟ قال: لما أصابك قال: فلا تبك، كـان في علم الله أن يكون هذا ثم تلا أما أصـاب من مصيبة في الأرض ولا في أنفسكم إلا في كتاب من قبل أن نبرأها ﴾.

\* عن أبي حصين قال: رأيت سعيدًا بمكة فقلت: إن هذا قادم - يعني خالد بن عبد الله ولست آمنه عليك، قال: والله لقد فررت حتى استحييت، قال الذهبي: طال اختفاؤه فإن قيام القراء على الحجاج كان في سنة اثنتين وثمانين وما ظفروا بسعيد إلى سنة خمس وتسعين السنة التي قلع الله فيها الحجاج.

وقال داود بن أبي هند: لما أخذ الحجاج سعيد بن جبير قال: ما أراني إلا مقتولا، وسأخبركم: إني كنت وصاحبان لي دعونا حين وجدنا حلاوة الدعاء ثم سألنا الله الشهادة فكلا صاحبي رزقها وأنا انتظرها فكأنه رأى أن الإجابة عند حلاوة الدعاء.

قال الذهبي: ولما علم من فضل الشهادة ثبت للقتل ولم يكترث ولا عامل عدوه بالتقية المباحة له، رحمه الله تعالى.

\* قال يزيد بن أبي زياد: أتينا سعيدًا فإذا هو طيب النفس وبنته في حجره فبكت وشيعناه إلى باب الجسر، فقال الحرس له، أعطنا كفيلا فإنا نخاف أن تُغرق نفسك قال: فكنت فيمن كَفَل به، قال أبو بكر بن عياش: فبلغني أن الحجاج قال: ائتوني بسيف عريض.

\* قال سليمان التيمي: كان الشعبي يرى التقية وكان ابن جبير لا يرى التقية، وكان الحجاج إذا أتي بالرجل - يعني ممن قام عليه -قال له: أكفرت بخروجك عليّ؟ فإن قال: نعم؟ خلى سبيله فقال لسعيد: أكفرت؟ قال: لا، قال: اختر لنفسك أي قتلة أقتلك، قال: اختر أنت فإن القصاص أمامك.

وفاته:

كان قتله في شعبان سنة خمس وتسعين رحمه الله تعالى.

الابلاره

بقلم/متولى البراجيلي

الجلقة الأولى

سال رجلُ الإمام الشافعي - رحمه الله -: يا أبا عبد الله أيما أفضل للرجل أن يُمكُن أو يبتلى؟

فقال الشافعي: لا يمكن حتى يبتلى، فإن الله ابتلى نوحًا وإبراهيم وموسى وعيسى ومحمدًا صلوات الله وسلامه عليهم أجمعين، فلما صبروا مكنهم، فلا يظن أحد أنه يخلص من الألم البتة.

فالابتلاء سنة الله التي لا تتخلف. قال تعالى: ﴿ تبارك الذي بيده الملك وهو على كل شيء قدير، الذي خلق الموت والحياة ليبلوكم أيكم أحسن عملا ﴾.

وقال تعالى: ﴿ إِنَا جِعلنا ما على الأرض زينة لها لنبلوهم أيهم أحسن عملا ﴾.

فالابتلاء أصل عظيم ينبغي للعاقل أن يعرفه، فانت أينما تلفت رأيت مبتلى، كم من المصائب وكم من الصابرين، فلست وحدك المصاب، فهذا مريض ابتلي بمرضه العضال، وهذا حزين ابتلي بفقد أحبته، وهذا مكروب، وهذا مدين، وهذا ابتلي بابنه، وهذا ابتلى بزوجته، وهذه ابتليت بزوجها.

قال تعالى: ﴿ لقد خلقنا الإنسان في كبد ﴾.

وقال تعالى: ﴿ إِنَّا خَلَقْنَا الإِنْسَانِ مِنْ نَطَفَةٍ أمشاج نبتليه فجعلناه سميعًا بصيرًا ﴾.

فُ ابتلى الله الرسل بأممهم والأمم برسلهم، وابتلى الحكام بشع وبهم، والمحكومين بحكامهم وابتلى القوي بالضعيف والضعيف بالقوي.. وهكذا في المجتمع الواحد تتنوع المستويات وتتعدد الابتلاءات تحقيقًا للحكمة التي أراد الله أن يخلقهم من أجلها.

قال شيخ الإسلام في قوله تعالى: ﴿ الم أحسب الناس أن يتركوا أن يقولوا أمنا وهم لا يفتنون ﴾.

فالناس إذا أرسل إليهم الرسل بين أمرين، إما أن يقول أحدهم آمنا، وإما أن لا يقول آمنا، بل يستمر على عمل السيئات، فمن قال أمنا امتحنه الرب عز وجل وابتلاه وألبسه الابتلاء والاختبار ليبين الصادق من الكاذب، ومن لم يقل آمنا فلا يحسب أنه يسبق الرب لتجربته، فإن أحدًا لن يعجز الله تعالى، هذه سنته تعالى، يرسل الرسل إلى الناس فيكذبهم الناس ويؤذونهم، قال تعالى: ﴿ وكذلك جعلنا لكل نبى عدوًا شياطين الإنس والجن ﴾.

وقال: ﴿ كذلك ما أتى الذين من قبلهم من رسول إلا قالوا ساحر أو مجنون ﴾.

وقال تعالى: ﴿ما يقال لك إلا ما قد قيل للرسل من قدلك ﴾.

ومن أمن بالرسل وأطاعهم عادوه وآذوه فابتلي بما يؤلمه، وإن لم يؤمن بهم عوقب، فحصل ما يؤلمه أعظم وأدوم.

فلا بد من حصول الألم لكل نفس سواءً أمنت أم

العدد السادس السنة الواحدة و الثلاثون التوديد

كفرت، لكن المؤمن يحصل له الألم في الدنيا ابتداءً ثم تكون له العاقبة في الدنيا والآخرة، والكافر تحصل له النعمة ابتداءً ثم يصير في الألم.

إن الإنسان مدني بالطبع، لا بد له أن يعيش مع الناس، والناس لهم إرادات وتصورات يطلبون منه أن يوافقهم عليها وإن لم يوافقهم آذوه وعذبوه، وإن وافقهم حصل له الأذى والعذاب تارة منهم وتارة من غيرهم، ومن اختبر أحواله وأحوال الناس وجد من هذا شيئًا كثيرًا، فالواجب ما في حديث عائشة الذي بعثت به إلى معاوية ويروى موقوفًا ومرفوعًا:

«من أرضى الله بسخط الناس كفاه الله مؤونة الناس».

وفي لفظ: «رضي الله عنه وأرضى عنه الناس، ومن أرضى الناس بسخط الله لم يغنوا عنه من الله شيئًا».

## الرسل أسوة حسنة

قال تعالى: «أولئك الذين هدى الله، فبهداهم اقتده»، فأئمة الابتلاء هم رسل الله عليهم صلوات الله وسلامه، وأشد الناس بلاءً الأنبياء ثم الأمثل فالأمثل.

محمد ﷺ خير من مشى على الأرض بقدميه، وهو أشد الناس ابتلاءً نشا يتيمًا، كذبه قومه، وضع السلى على رأسه، وأدميت قدماه، وشجً وجهه، وحوصر في الشعب حتى أكل ورق الشجر، وأخرج من بلده، وكسرت ثنيته، ورمى عرض زوجته الشريف، وقتل سبعون من أصحابه، وفقد ابنه، وأكثر بناته في حياته، وربط الحجر على بطنه من الجوع، واتهم بأنه شاعر، ساحر، كاهن، مجنون، كذاب، - صانه الله من ذلك، - وهذا بلاء لابد منه، وتمحيص لا أعظم منه.

وابتُلي إبراهيم عليه الصلاة والسلام بإلقائه في النار كما ابتلي بذبح ابنه بيده.

وابتُلي أيوب عليه السلام بالمرض الآليم، ومع ذلك صبر وما جزع، قال تعالى: ﴿ إِنَا وَجِدْنَاهُ صابرا ﴾.

قتل زكريا عليه السلام، وذبح يحيى عليه

السلام، وابتُلي سائر الأئمة على هذا الطريق، فضرج عمر بدمه، واغتيل عثمان، وطعن علي، وجلدت ظهور بعض الأئمة، وسجن الأخيار.

## أنواع الابتلاء

الابتلاء يكون بالسراء والضراء، ولابد أن يبتلى الإنسان بما يسره وما يسوؤه.

قال تعالى: ﴿ فأما الإنسان إذا ما ابتـلاه ربه فأكرمه ونعمه فيقول ربي أكرمن وأما إذا ما ابتـلاه فقدر عليه رزقه فيقول ربى أهانن ﴾.

وقال تعالى: ﴿ وبلوناهم بالحسنات والسيئات لعلهم يرجعون ﴾.

وها هو سليمان عليه السلام، لما رأى عرش بلقيس عنده، قال: هذا من فضل ربي ليبلوني أأشكر أم أكفر.

فالنعم ابتادء من الله يظهر بها شكر الشكور وكفر الكفور، كما أن المحن ابتلاء منه سبحانه، فهو يبتلي بالنعم كما يبتلي بالمصائب.

فالإنسان يتقلب في هذه الحياة الدنيا بين سراء وضراء، قال ابن القيم: السعادة بثلاث شكر النعمة، والصبر على البلاء، والتوبة من الذنب، فالعبد دائم التقلب بين هذه الأطباق الثلاث:

١ - نعم من الله تعالى تترادف عليه، فقيدها
 الشكر، وهو مبنى على ثلاثة أركان:

أ - الاعتراف بها باطنًا.

ب - التحدث بها ظاهرًا.

ج - تصريفها في مرضاة وليها ومسديها ومعطيها.

فإذا فعل ذلك فقد شكرها مع تقصيره في شكرها. ٢ - محن من الله تعالى يبتليه بها، ففرضه فيها الصبر والتسلي، والصبر حبس النفس عن التسخط بالمقدور، وحبس اللسان عن الشكوى، وحبس الجوارح عن المعصية كاللطم وشق الثياب ونتف الشعر ونحوه.

فمدار الصبر على هذه الأركان الثلاثة، فإذا قام به العبد كما ينبغى انقلبت المحنة في حقه منحة.

٢ التوديد العدد السادس السنة الواحدة و الثلاثون

فإن الله سبحانه وتعالى لم يبتله ليهلكه، وإنما ابتلاه ليمتحن صبره وعبوديته، فإن لله تعالى على العبد عبودية الضراء، وله عبودية عليه فيما يكره، كما له عبودية فيما يحب، وأكثر الخلق يعطون العبودية فيما يحبون، والشأن في إعطاء العبودية في المكاره، ففيه تفاوت مراتب العباد، وبحسبه كانت منازلهم عند الله تعالى.

### نماذجمن الابتلاء

عن أبي هريرة رضي الله عنه: أنه سمع النبي يقد يقول: إن ثلاثة في بني إسرائيل: أبرص وأعمى وأقرع بدا لله عز وجل أن يبتليهم فبعث إليهم ملكًا فأتى الأبرص فقال: أي شيء أحب إليك؟ قال: لون حسن وجلد حسن، قد قذرني الناس، قال: فمسحه فذهب عنه، فأعطي لونًا حسنًا وجلدًا حسنًا. فقال فزهب عنه، فأعطي لونًا حسنًا وجلدًا حسنًا. فقال وأي المال أحب إليك؟ قال: الإبل أو قال البقر، هو شك في ذلك: أن الأبرص والأقرع قال أحدهما: الإبل، وقال الآخر: البقر، فأعطي ناقة عُشَرَاء، فقال: يبارك لك فيها، وأتى الأقرع فقال: أي شيء أحب إليك؟ قال شعر حسن، ويذهب هذا عنى، قد قذرنى الناس.

قال فمسحه فذهب، وأعطى شعرًا حسنًا، قال: فأى المال أحب إليك؟ قال البقر. قال: فأعطاه بقرة حاملا، وقال: بيارك لك فيها، وأتى الأعمى فقال: أي شيء أحب إليك؟ قال يرد الله إلى بصري فأبصر به الناس، قال: فمسح فرد الله إليه بصره. قال: فأي المال أحب إليك؟ قال: الغنم، فأعطاه شياة والدًا، فأنتج هذان وولَّد هذا فكان لهذا وادٍ من إبل، ولهذا واد من يقر، ولهذا واد من الغذم، ثم إنه أتى الأبرص في صورته وهيئته فقال: رجل مسكين تقطعت به الحبال في سفره فلا دلاغ الدوم إلا بالله ثم بك، أسألك بالذي أعطاك اللون الحسن والجلد الحسن والمال بعيرًا أتبلغ عليه في سفري. فقال له: إن الحقوق كثيرة. فقال له: كأنى أعرفك، ألم تكن أبرص يقذرك الناس؟ فقيرًا فأعطاك الله؛ فقال: لقد ورثت لكابر عن كابر، فقال: إن كنت كاذبًا فصيرك الله إلى ما كنت، وأتى الأقرع في صورته وهيئته فقال له مثل ما قال لهذا، فرد عليه مثل ما رد عليه هذا، فقال: إن كنت كاذبًا

فصيرك الله إلى ما كنت، وأتى الأعمى في صورته فقال: رجل مسكين وابن سبيل وتقطعت به الحبال في سفره فلا بلاغ اليوم إلا بالله ثم بك، أسالك بالذي رد عليك بصرك شاة أتبلَّغ بها في سفري، وقال له: قد كنت أعمى فرد الله بصري، وفقيرًا فقد أغناني، فخذ ما شئت فوالله لا أحمدك اليوم بشيء أخذته لله، فقال: أمسك مالك، فإنما ابتليتم فقد رضي عنك وسخط على صاحبيك. [متفق عليه]

فهذا ابتلاء بالنعم، أنعم الله عليهم، فما راعوا النعم وما قاموا بحقها، فاستلبت منهم وغضب الله عليهم، باستثناء ثالثهم الذي عرف فضل الله عليه، وأدى شكر نعمته فنال رضاه.

وهذه امرأة بألف امرأة، ابتليت بالضراء فصبرت مقابل الجنة:

عن عطاء: قال لي ابن عباس: ألا أريك امرأة من أهل الجنة؟

هذه المرأة السوداء، أتت رسول الله ﷺ، فقالت: يا رسول الله إني أصرّع، فادع الله لي، فقال إن شئت صبرت ولك الجنة، وإن شئت دعوتُ الله أن يعافيكِ، فقالت أصبر. ثم قالت: يا رسول الله، إني أتكشف فادع الله لي أن لا أتكشف فدعا لها. [متفق عليه]

فهذه المرأة التي اشترت سلعة الله الغالية (الجنة) بالصبر على لأواء الصرع وشدته، تستحي أن يتكشف بعض جسدها، رغم أنها لا تؤاخذ على ذلك لغياب عقلها ساعة الصرع، ولكن هكذا ينبغي أن يكون حياء المرأة المسلمة.

وقارن بين ساكنة الجنة هذه، وبين أخريات يتكشفن برغبتهن وبكامل قواهن العقلية، رغم علمهن بحرمة ما يرتكبن، إلا أنهن لم يصبرن على ابتلاء الدنيا وزينتها وبعْنَ الآخرة بمتاع قليل. وللحديث يقية إن شاء الله تعالى

العدد السادس السنة الواحدة و الثلاثون التوديد

الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من لا نبي بعده... وبعد:

1

فإنه من رحمة الله مهذه الأمة أن الخلاف الناشئ بينها ليس في أصول دينها، وإنما وقع الخلاف في الفرعيات، وذلك نظرًا لاختلاف الفهم والإدراك، فقد دفهم عالم من النص ما لا يفهمه غدره، فالفهم رزق وعطاء، فابن عمر رضى الله عنهما بالرغم من حداثة سينَّه بين الصحابة الأخدار، أدرك ما لم يدركه غيره، عندما سألهم النبي ﷺ عن الشجرة التي لا يسقط ورقها والتي تشبيه المؤمن، ففهم ابن عمر أنها النخلة؛ لأن النبي ﷺ خرج عليهم وهو بأكل حُمَّارًا، ولكن منعه الحياء من الحديث، فعاتبه عمر رضي الله عنه، وابن عباس فهم من سورة النصر ما لم يفهمه سواه، حيث رأى أنها تشير إلى اقتراب أجل النبي عنه، ولأنه لا يمكن أن نتصور أن عالمًا ربانيًا بعلم الحق يتعمد أن يحيد عنه، فهذا محال في حقهم، لكن الخلاف يقع في العادة نظرًا لأسباب منها:

3

١- عدم بلوغ الدليل للمخالف:

ومن أمثلة ذلك ما وقع بين صحابة النبي عند سفرهم لأرض الشام علموا أن بها وباء الطاعون، فاستشار عمر رضي الله عنه من معه من الصحابة رضوان الله عليهم فاختلفوا على رأيين؛ فريق يرى أنه لا بدً من دخولها لأن عدم دخولها فرار من قدر الله، وفريق يرى عدم الدخول أخذاً بالأسباب وبعداً عن المرض، فظل الخلاف حتى جاء عبدالرحمن بن عوف رضي الله عنه ومعه الدليل الذي خفي على عمر رضي الله عنه ومن معه، وهو حديث رسول تله: «إذا

لتوحيد السادس السنة الواحدة

بقلم: أسامة سليمان

19110

سمعتم به في أرض فلا تقدموا عليه، وإن وقع وانتم فيها فلا تخرجوا فرارًا منه». رواه البخاري، كتاب الطب.

فأنت ترى أخي في الله أن الضلاف قد وقع بين الفريقين، لغياب الدليل، وبعد بلوغهم الدليل اتفق الجميع على رأي واحد.

وذلك أيضًا حدث عند اختلافهم بعد موت النبي ﷺ، على المكان الذي يدفن فيه حتى قطع الصديق الخلاف بما عنده من دليل سمعه من رسول ﷺ أن الأنبياء يدفنون حيث يموتون. ومن ذلك أيضًا خلاف ابن عباس وعلي رضي الله عنهم بشأن عدة المرأة التي مات عنها زوجها، فقد رأى أن مدتها بأطول الأجلين، وذلك لأن حديث سبيعة الأسلمية لم يصل إليه، حيث ثبت أنها وضعت الحمل بعد موت زوجها بليال فأذن لها النبي ﷺ أن تتزوج. وغاب عن الصديق رضي الله عنه حكم ميراث الجدة حتى بلغه الدليل.

وهكذا نرى أن الخلاف قد يقع نظرًا لغياب الدليل عن المخالف، لا لتعمد المخالفة. ٢- عدم الثقة في الدليل لخالفته لما

هو أوثق منه:

من ذلك ما وقع من عمر رضي الله عنه عندما رد حديث فاطمة بنت قيس رضي الله عنها، حيث طلقها زوجها ثلاثًا وأرسل إليها مع وكيله بشعير كنفقة لها في عدتها، لكنها سخطت الشعير ولم تأخذه، فلما وصل الأمر إلى رسول ﷺ قال: «لا نفقة لها ولا سكنى».

رواه مسلم كتاب الطلاق، فليس للمطلقة ثلاثًا نفقة ولا سكنى إلا إذا كانت حاملاً فينفق عليها حتى وضع الحمل: ﴿وَإِنْ كُنَّ أُولاَتِ حَمْلِ فَأَنْفِقُوا عَلَيْهِنَّ حَتَّى يَضَعْنَ حَمْلَهُنَّ﴾ [الطلاق: آ].

ومع وضوح الدليل إلا أن عمر رضي الله عنه رده لاحتمال أن تكون فاطمة نسيت.

۳- عدم بلوغه نسخ الدليل مع صحته:

وفي ذلك يقول الحافظ ابن كثير: العلم مناط التكليف، وأن العمل بالمنسوخ جائز حـــتى ورود دليل النسخ، ذلك لأن من الصحابة رضوان الله عليهم من ظل يصلي إلى المسجد الأقصى بالرغم من أن القبلة قد تحولت لأنهم لم يصلهم النسخ وما أمروا بالإعادة، فالأصل عدم النسخ حتى يعلم الناسخ.

وهذا وقع أيضًا لابن مسعود رضي الله عنه عندما كان يطبق يديه عند ركوعه ويضعهما بين ركبتيه ولم يصله النسخ بوضعهما على الركبتين، حتى صلى بجواره علقمة والأسود فأنكر عليهما فأخبراه بالنسخ.

ولذلك فالخلاف قد يقع لأن المخالف لم يصله دليل النسيخ.

# ٤- نسيان الدليل مع بلوغه للمخالف:

فعمر رضي الله عنه نسي ما كان بينه وبين عمار رضي الله عنه يوم أن أصابتهم جنابة فاجتهد عمار وتمرغ في التراب لظنه أن طهارة التراب كطهارة الماء، أما عمر رضي الله عنه فلم يصلَّ، فلما وصل الأمر إلى رسول تش بين لهما الصواب بقوله لعمار: «إنما كان يكفيك أن تقول بيدك هكذا»، وضرب بيديه الأرض مرة واحدة، ثم مسح الشمال على اليمين، وظاهر كفيه ووجهه. رواه البخاري، كتاب التيمم.

ولقد أنكر عمر رضي الله عنه على عمار أن يحدث بهذا الحديث في خلافته، فلما

ذكره عمار به، أذن له بالتحديث به، فأنت ترى أن عمر رضي الله عنه قد نسي ما كان بينه وبين عمار، فلما ذكره تذكر وأذن له بالحديث به، فالذاكر حجة على الناسي كما يقول علماء الأصول.

# ٥- الفهم من الدليل على خلاف الراد:

فكما بينا سلفًا أن الأفهام تختلف فقد يفهم عالم من الدليل ما لم يفهمه الآخر، ومن ذلك فهم بعض الفقهاء أن الباء في قوله تعالى: ﴿وَامْسَحُوا بِرُعُوسِكُمْ ﴾ للتبعيض مع أن ذلك يخالف ما ثبت عن رسول ﷺ في مسح كامل الرأس مقبلاً ومدبرًا.

> وفهم البعض أن ﴿لامَسْتُمُ ﴾ في قوله تعالى: ﴿ أَوْ لاَمَسْتُمُ النَّسَاءَ ﴾ تعني اللمس لا تعني الجماع، مع أن ذلك يخالف ما ثبت عن رسول ﷺ من أنه كان يمس عائشة ويصلي دون وضوء، بل كان يقبل بعض نسائه ثم يصلي. وكذا في حالة من تيمم وصلى لتعذر الماء ثم وجد الماء بعد الصلاة أعليه إعادة أم لا؟

> فمن الفقهاء من رأى الإعادة، ومنهم من قال: إن الصلاة الأولى تجزئه، حيث لا صلاة في اليوم مرتين، فاختلاف الأفهام سبب من أسباب الخلاف، والله يرزق الفهم من يشاء، وصدق سيحانه: ﴿فَفَهُمْنَاهَا سُلَكْمَانَ ﴾.

٦- ضعف الدليل أوضعف الاستدلال
 به،

وقد يكون من أسباب الخلاف أيضًا ضعف الدليل من حيث السند أو الشذوذ من حيث المتن.

هذه أخي بعض أسباب الاختلاف بين العلماء، ومع ذلك فإن اختلافهم كان معه الأدب في احترام المخالف لا طعنة وهمزه ولمزه والتعريض به، وإنما كانوا رحماء بينهم فاختلافهم في الرأي لم يفسد للود قضية وذلك فيما يجوز فيه الخلاف.

العدد السادس السنة الواحدة و الثلاثون التوديد

والله من وراء القصد.

e

# وَيُنْبِت أَ وَيُنْبِت أَ اله أخو بإذا بالكمه. يرحم بالكمه. يجادلو غان أص

# من نور كتاب الله

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِن تَنصُرُوا اللَّهَ يَنصُر ْكُمْ وَيُثَبِّتُ أَقَدَامَكُمْ ﴾ [محمد:٧].

# من هدي رسول الله عَلِيهُ:

«إذا عطس أحدكم فليقل: الحمد لله، وليقل له أخوه أو صاحبه: يرحمك الله، فإذا قال: يرحمك الله، فليقل: يهديكم الله ويصلح بالكم». [أخرجه البخاري في الأدب].

# من أقوال السلف

عن عمر بن الخطاب قال: «سياتي ناس يجادلونكم بشبهات القرآن فخذوهم بالسنن فإن أصحاب السنن أعلم بكتاب الله تعالى». [الشريعة ص١٨١].

عن وهب بن منبه قال: الفقية العفيف الزاهد، المتمسك بالسنة أولئك أتباع الأنبياء في كل زمان . [ص١١١ الشريعة] عن محمد بن سيرين. قال: «كانوا بقولون:

إذا كان الرجل على الأثر فهو على الطريق. [الشريعة ص١٣٢].

# من خوارم المروءة

الرقص والغناء والصفق بالأكف قـال السـيـوطي : «ومن ذلك مـا أحـدث من السـمـاع والرقص والوجد وفاعل ذلك سـاقط المروءة مردود الشـهادة عاص لله ورسوله»

[المروءة وخوارمها ص١٣٢].

# مراتب الجهاد

قال العلماء: مراتب الجهاد أربع مراتب: (جهاد النفس - جهاد الشيطان - جهاد الكفار - جهاد المنافقين).

أما جهاد النفس فعلى أربع مراتب: إحداهن: الجهاد في تُعَلَّم دين الحق. الثانية: الجهاد في العمل بذلك العلم. الثالثة: الجهاد في الدعوة لذلك العلم وتعليم آدابه.

الرابعة: الجهاد على الصبر واحتمال مشقات الدعوة وأذى الخلق.

وأما جهاد الشيطان فعلى مرتبتين: الأولى: الجهاد لدفع ما يلقيه من الشيهات

والشكوك.

الثانية: الجهاد لدفع ما يلقيه من الإرادات والشهوات.

وسلاح الأول اليقين وسلاح الشاني نوع صبر.

وأما جهاد الكفار والمنافقين فعلى أربع مرات:

القلب والللسان والمال والنفس.

وأما جهاد أرباب الظلم والمنكر والبدع فعلى ثلاث مراتب الأول باليد، وإن عجز فباللسان وإن عجز فبالقلب.

[سفر السعادة ص١٩٥].

# مصطلحات تهم طلاب العلم

إذا رأيت لفظة (ثنا) مــــــتــصـرة في سند الحديث فهي بمعنى حدثنا.

التوديد العدد السادس السنة الواحدة و الثلاثون

وإذا رأيت لفظة (أنا) أو (نا) مختصرة في سند الحديث أيضًا فهي بمعنى أنبانا.

وإذا كان للحديث إسنادان أو أكثر كتبوأ عند الانتقال من إسناد إلى إسناد آخر حرف الحاء هكذا (ح) [النخبة النبهانية ص٣٩].

# وصايا إلى طلاب العلم

«من لم يتقن الأصول حرم الوصول» «ومن رام العلم جملة ذهب عنه جملة» وقيل أيضًا «ازدحام العلم في السمع مضلة الفهم».

وعليه فلابد من التأصيل والتأسيس لكل فن تطلبه بضبط أصله ومختصره على شيخ متقن لا بالتحصيل الذاتي، أخذًا الطلب بالتدرج.

قال الله تعالى: ﴿ وقرآنا فرقناه لتقرأه على الناس على مكت ونزلناه تنزيلا ﴾

[حلية طالب العلم ص١٨].

# منالتوادر

دخل رجل على الشعبي وهو جالس مع امرأته فقال: أيكم الشعبي؟ فقال الشعبي: هذه - وأشار إلى امرأته - فقال الرجل: ما تقول أصلحك الله في رجل شتمني أول يوم من رمضان، هل يؤجر؟ قال: إن كان قال لك «يا أحمق» فإنى أرجو له الأجر.

# للأطفال فقط

قال ابن طاوس: أقبلت إلى عبد الله بن الحسن فأدخلني بيتا فبسطت نطْعًا (فراشًا) وجلست عليه، وابناه محمد وإبراهيم صبيان يلعبان، فلما نظرا إليّ قال أحدهما لصاحبه «ميم»، فقال الآخر «جيم»، فقلت أنا: «نون، واو، نون» فاستغرقا ضحكًا وخرجا إلى أبيهما. يعني أكمل لهما هجاء كلمة «مجنون».

[العقد الفريد لابن عبد ربه ج٨ ص٣٩]

# احذرهذا القول «شكله غلط»

هذا اللفظ من أعظم الغلط الجاري على السنة بعض المترفين عندما يرى إنسانا لا يعجبه، لما فيه من تسخط لخلق الله، وسخرية به. قال تعالى: ﴿يا أيها الإنسان ما غرك بربك الكريم الذي خلقك فسواك فعدلك في أي صورة ما شاء ركبك﴾

وقال تعالى: ﴿لقد خلقنا الإنسان في أحسن تقويم﴾ [التين: ٤].

[معجم المناهى اللفظية . بكر بن عبد الله أبو زيد ص٣١٨].

لعدد السادس السنة الواحدة و الثلاثون التوديد

# فمال واعتقادات خاطئة

# مصافحة الرجال للنساء غير الحارم

وهي مصيبة عمت بها البلوى، وصارت عرفًا اجتماعيًا سائدًا بين أغلب الناس، وهو عرف فاسد يخالف شرع الله ويحاد الله ورسوله، قال ﷺ: «لأن يطعن في رأس أحدكم بمخيط من حديد خير له من أن يمس امرأة لا تحل له». [صحيح الطبراني (٥٩٤٥)، صحيح الجامع بق المندة

وقال: «لا أمس أيدي النساء». [منحيح رواه الطبرراني (٧١٧٧)]. وليس هناك من هو أطهر قلبًا من رسول الله ﷺ.

وقالت عائشة رضي الله عنها: ولا والله ما مست يد رسول الله ﷺ يد امرأة قط، غـيـر أنه يبايعهن بالكلام. [رواه مسلم].

وللعلم فإن المرأة إذا وضعت في يدها ثوبًا ونحوه، فإنه لا يغني شيئًا فالفعل حرام، واليد جزء من الجسم كأي جزء أخر، فهل يجوز لمس أي جزء، كالصدر مثلاً مع وجود حائل؟

إعداد:د.طلعت زهران

# البس ديلة الخطوبة

هي من عادات وتقاليد غير المسلمين في طقوس زواجهم، حيث يقول القس وهو يعقد النكاح: باسم الأب والابن والروح القدس، ما يجمعه الرب، لا يفرقه إنسان مشيرًا في كل كلمة إلى إصبع ثم تستقر الدبلة في الإصبع البنصر للمرأة والرجل باليد اليمنى، ثم بعد الدخول تنتقل إلى اليد اليسرى، وقد أمرنا الرسول ﷺ معدم اتداع

وقد أمريا الرسول في بعدم ألباع اليهود والنصارى أو التشبه بهم.

هذا إذا كانت الدبلة من فضة بالنسبة للرجال، أما إن كانت من ذهب فيضاف إلى إثمها إثم آخر وهو لبس الذهب وهو محرم على الرجال.

مصافحة المصلي للجالس عن يمينه تم عن يساره عقب الصلاة وقوله: حرما فيرد عليه: جمعا بدعة لم يفعلها النبي ﷺ ولا أحد من صحابته رضوان الله عليهم، وخير الهدي هدى محمد ﷺ القائل: «وشر الأمور

التوديد العدد السادس السنة الواحدة و الثلاثون

محدثاتها، وكل محدثة بدعة، وكل بدعة ضلالة». [صحيح].

# الكذبفي المنام والأحلام

بعض الناس قد يختلق رؤيا أو منامًا لم يره ليرضى بعض الناس، أو يحوز بعض المنافع أو يخوف بعضهم، وكثير من الناس يعتقدون في هذه المنامات، وقد يخدعون بسبب هذا الكذب، وهذا حرام؟ لقوله ﷺ: «إن من أعظم الفرى، أن يدعي الرجل إلى غير أبيه، أو يُرى عينيه ما لم تر ويقول على رسول الله ما لم يقله. [رواه البخاري]. كلف أن يعقد بين شعيرتين ولن يفعله. [رواه البخاري]

# عدم الاحتراز من رذاذ البول، وخاصة عند التبول واقفًا

قال ﷺ: «تنزهوا من البول، فإن عامة عذاب القبر منه». [صحيح. الإرواء (٢٨٠)]. وقال: «أكثر عذاب القبر من البول». [صحيح. رواه أحمد (٢٠٤٢)].

وقال: «إنهما ليعذبان وما يعذبان في كبير، أما أحدهما فكان لا يستنزه من البول، وأما الآخر فكان يمشي بالنميمة». [متفق عليه]

# عدم تغطية أوانى الطعام والشراب

قال ﷺ: «غطوا الإناء، وأوكئوا السقاء، فإن في السنة ليلة ينزل فيها وباء لا يمر بإناء لم يغط أو سقاء لم يوكأ إلا وقع فيه من ذلك الوباء». [صحيح مسلم (٤١٥٩)]. وقال: «اطفئوا المصابيح إذا رقدتم، وأغلقوا الأبواب، وأوكئوا الأسقية، وخمروا الطعام والشراب». [البخاري].

# تناول الطعام والشراب دون ذكر الله

قال ﷺ: «إن الشيطان ليستحل الطعام الذي لم يذكر اسم الله عليه». [صحيح. مسلم (١٦٥٣)]. وقال: «إذا أكل أحدكم طعامًا فليذكر اسم الله عليه فإن نسي أن يذكر الله في أوله، فليقل: بسم الله على أوله وأخره». [صحيح. رواه أحمد (١٣٣٣)].

وقال: «إن الله تعالى ليرضى عن العبد يأكل الأكلة أو يشرب الشربة فيحمد الله عليها». [صحيح مسلم].



العدد السادس السنة الواحدة و الثلاثون التوديد



الحمد لله الذي لم يتخذ ولذًا ولم يكن له شريك في الملك ولم يكن له ولي من الذُّل وكبره تكبيرًا، والصلاة والسلام على أشرف المرسلين وخاتم النبيين محمد كما أمر رُبي سبحانه: «صلوا عليه وسلموا تسليمًا». أما بعد:

أخي القارئ الكريم، فها نحن نواصل معًا وقفاتنا مع قصة موسى عليه السلام مع قومه، وإن كنا قد رأينا عجبًا في مواقفنا مع الأحداث التي دارت بين موسى وقومه من جانب وفرعون وقومه من جانب آخر.

فإن عجبنا لا ينتهي ونحن نشاهد مواقف بني إسرائيل مع موسى، وقد رأينا كيف عبدوا العجل من دون الله، وكيف تنطعوا مع نبي الله، وطلبوا منه رؤية ربه جهرة كشرط لإيمانهم، واليوم نقف مع قول ربنا سبحانه وتعالى: ﴿ يَا قَوْم ادْخُلُوا الأَرْضَ المُقَسَّمَة الَّتِي كَتَبَ اللَّهُ لَحُمُّ وَلَا تَرْتَدُوا عَلَى أَذَبَاركُمْ فَتَنقَلَيُوا خَاسرينَ. قَالُوا يَا مُوسَى إِنَّ فِيهَا قَوْمًا جَبَارِينَ وَإِنَّا لَنَ نَدْخُلُهَا حَتَّى يَخْرُجُواً مِنْهَا الْذِينَ يَحْافُونَ أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِمَا الْخُلُوا عَلَيَهُمُ النَّذِينَ يَحْافُونَ أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِمَا الْخُلُوا عَلَيَهِمُ النَّذِينَ يَحْافُونَ أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِمَا الْخُلُوا عَلَى وَعَلَى اللَّهِ فَتَوَكَلُوا إِن كُنتُم مُؤْمِنِينَ. قَالُوا يَا مُوسَى إِنَّا لَنَ نَتْخُلُهَا اَبَدًا مَا دَامُوا فَيهَا فَاذَهْبَ أَنْتَ وَرَبُكُ فَقَاتِلاً

ولنا مع الآيات الكريمة وقفات:

# الوقضة الأولى:

من النَّعم التي أنعم اللهُ بها على بني إسرائيل أن كتب لهم سُكْنى الأرض المقدسة؛ القدس وما جاورها (أرض فلسطين)، وهي الأرض التي جَعَلها الله مباركة للعالمين، والتي هاجر إليها من قبل إبراهيم، وسكنها يعقوب وإسحاق عليهم الصلاة والسلام، وصدر الأمر من الله عز وجل لموسى أن يدخل بقومه هذه الأرض رحمة بهم وانقادًا من الصحراء، وقد أخبر موسى قومه بالأمر وأخبرهم أن الله كتبها لهم يعيشون فيها ما داموا صالحين. الوقضة الثانية:

أرسل مـوسى رَوَّادًا- فـرق استطلاح بلغة العصر- إلى بيت المقدس وأريحا لاستجلاء الأخبار، وكان سكانها من العمالقة (الحيثيين واليوبوسيين والكنعانيين)، وكانوا ضخام الأجسام أشدًاء البنية، عاد الرَواد وقصُّوا على القوم حقيقة ما رأوا.

#### الوقفة الثالثة: ويعجد المراه ماهوه المه

لما علم بنو إسرائيل بضخامة أجسام السكان، قالوا لموسى: إنّ فيها قومًا جبارين، وإنا لن ندخلها أبدًا ما داموا فيها، ولن نفكّر في الدخول حتى يخرجوا منها، هذا أمر يدل على الجبن والسلبية وضعف الإيمان، لأن موسى عليه السلام أخبرهم أن هذا أمر الله، وحذرهم من النكوص والردة، وما دام أن الله هو الذي أمر سبحانه فعليهم أن يقصدوا ويتوكلوا على الله فيما لا أمرهم، لكن أين هم من ذلك؟

#### الوقفة الرابعة:

كان موقف بني إسرائيل من دخول الأرض المقدسة موقفًا يدل على نقص في الإيمان ونقص في التوكل واليقين، لذا ظهر منطق الإيمان من قلَّة منهم كما ذكر ربنا عز وجل: ﴿قَالَ رَجُلأن مِنَ الَّذِينَ يَحَافُونَ أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِمَا ادْخُلُواْ عَلَيَهِمُ الْبَابَ فَإِذَا دَخَلَتُمُوهُ فَإِنَّكُمْ عَالِيُونَ وَعَلَى اللَّهِ فَتَوَكُلُواْ إِنْ كُنتُم مُؤْمِنِينَ ﴾.

هذا مُنطق الإيمان حين تخسالط بشساشسته القلوب فتؤتى ثمارها صدقًا ويقينًا وتوكلاً.

ولذلك وصف الله الرجلين بأنهما: ﴿مِنَ الَّذِينَ يَخَافُونَ أَنَّعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِمَا ﴾، وقد أنعم الله عليهما بنعمة الإيمان الصادق واليقين الذي لا يعرف الشك، فكانُ ممن شملتهم: ﴿فَأُوْلَـٰئِكَ مَعَ الَّذِينَ أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِم مِّنَ النَّبِيَّينَ وَالصَدِّيقِينَ وَالشَّهُدَاء والصَّالحِينَ وَحَسُنَ أُولَنَكَ رَفِيقًا ﴾ [النساء: ٦٩].

هذان الرجلان تحدثا مع قومهما من منطلق الإيمان الصادق، فقالا لهم: لا تتخاذلوا ولا ترتدوا ولا تخافوا من ضخامة أجسامهم، ولكن نفذوا أمر الله وادخلوا الأرض كما أمركم وسينصركم الله؛ لأن النصر من عنده هو سبحانه قبل أن يكون بالقوة المادية، ثم ذكروهم بأهم أسباب النصر، وهو التوكل على الله إن كانوا صادقين في إيمانهم بالله عز وجل.

#### الوقفة الخامسة:

كان مقتضى الاستجابة لنصيحة العبدين الصالحين الصادقة أن يفئ بنو إسرائيل إلى رشدهم، وأن يتوبوا إلى ربَّهم، وأن ينفذوا أمره سبحانه وتعالى بدخول الأرض المقدسة التي كتب لهم، وأن يتوكلوا على ربَّهم ويشقوا في وعده ونصره كما نصرهم وأنقذهم من فرعون وقومه

وعبر بهم البحر على مرأى ومسمع من عدوهم وأهلك عدوُهم أمام أعينهم وهم ينظرون، كان المفروض أن يتذكروا تلك النعمة العظيمة، والعهد ليس ببعيد، وأن النصر بيد الله وليس بأيديهم، وكم من فئة قليلة غلبت فئة كثيرة بإذن الله.

لكن أنّى لقلوب قست فهي كالحجارة أو أشد قسوة أن تذوق حلاوة الإيمان وتدرك حقائقه؟ وأنى لعقول لا تدرك إلا ما يقع تحت الحواس أن تستشعر الإيمان بالغيب؟ وأنى لقلوب غلّفَها حب الدنيا أن تعرف التوكل على الله؟!!

صمرً بنو إسرائيل آذانهم عن كل حق، ولم تلتفت قلوب كثير منهم إلى الخير، فقالوا لموسى عليه السلام كما حكى عنهم القرآن الكريم: ﴿ لَأَهْبَ أَنتَ وَرَبُكَ فَقَاتِلا إِنَّا هَاهُنَا قَاعِدُونَ ﴾ بئس ما قال القوم، إنه يدل على حقيقة قائليه الذين لم يقدروا الله حق قدره، إن هؤلاء القوم لا يجدي فيهم نصح، ولا يرجى منهم نفع، ولا يصلحون لتنفيذ أوامر الله على الوجه الصحيح؛ لذا توجّه موسى فَافَرُقٌ بَيْنَنَا وَبَيْنَ الْقَوْم الْفَاسِقِينَ ﴾ [المائدة: ٢٥]. ترا موسى عليه السلام لنفسه ولأخيه من فعل القوم ومن حالهم ومن أقوالهم، فجاعته الإجابة من الله: ﴿ قَالَ فَإِنَّهَا مُحَرَّمَةً عَلَيْهِمُ أَرْبَعِينَ سَنَةً المائدة: ٢٦].

يواسى ربذا عز وجل موسى عليه السلام في مصبيته في قومه، ويحكم عليهم بالتيه في صحراء سيناء أربعين سنة جزاء خورهم وتضاذلهم، وهكذا ضيع الجيل من بنى إسرائيل فرصة سنحت لهم، وكفروا بنعمة أهداها الله لهم، إن جيلاً مثل هذا الجيل من بني إسرائيل قد عاش حياة الذلة والمهانة تحت وطأة حكم الفراعنة في مصر، لا يصلح لمعالى الأمور، إن شعبًا عاش معظمه بخدم في قصبور ملوك مصبر وأثريائها لا يتقن غير القبل والقال، والحياة في الظل وشيرب الماء البارد، إن هذا الجيل من بني إسرائيل الذي يخشى البشر أكثر من خشيته الله، لا يصلح للاستخلاف في الأرض ولا لتنفيذ أوامر الله فيها؛ فلا يد أن يذهب إلا قليلاً من الصيالحين الذين خالطت بشاشة الإيمان قلوبهم، ويأتى جيلٌ آخر تربى على أيدى هؤلاء الصالحين، فيمكن الله به لبنى إسرائيل، ولذا عاقبهم الله بالتيه أربعين

العدد السادس السنة الواحدة و الثلاثون التوذيد

سنة، وهي مدة تكفي لذهاب أكثر الجيل الفاسق، ويأتي من بعدهم قوم صالحون- إن شاء الله-وهذا ما سيأتي بيانه في أعداد قادمة بفضل الله، لكن قبل خِتام هذا اللقاء لا بدً من وقفة أخيرة للمقارنة.

## الوقفة السادسة (للمقارنة):

نقارن لبيان الحق والحقيقة بين أصحاب موسى عليه السلام كما رأيناهم في هذا الموقف، وأصحاب محمد ﷺ في غزوة بدر، حتى نعرف الفرق بين قوم هم خير أمة أُخرجت للناس، وقوم يسعون في الأرض فسادًا، بين أصحاب رسول الله ﷺ الذين نذروا أنفسهم وأموالهم لله، وصدقوا الله ورسوله، وبين قوم موسى الذين حاربوا الله ورسله.

خرج أصحاب رسول الله ﷺ معه يوم بدر ولم يكونوا قد خرجوا لقتال، بل خرجوا لاستلاب غنائم، ثم وجدوا أنفسهم في مواجهة جيش من المشركين جاء من مكة مستعدًا للقتال، وقوته تزيد على ثلاثة أضبعاف قوة المسلمين، وتحتمت المواجهة بين الحيشين، فاستشار النبي ﷺ أصحابه ماذا يفعلون؟ لاحظ هنا استشارة فقط، وهناك كان أمر صريح مباشر بدخول المدينة بإذن الله، ومع ذلك رأينا ما رأينا، ولا حول ولا قوة إلا بالله، لكن كيف كان موقف أصحاب رسول الله عنه المهاجرين، تكلُّم أبو بكر رضى الله عنه 🕮 فأحسن، وتكلم عمر رضى الله عنه فأحسن، وتكلم المقداد بن عمرو رضى الله عنه فقال: يا رسول الله، امض لما أراك الله، فنحن معك، والله لا نقول لك كما قالت بنو إسرائيل لموسى: اذهب أنت وربك فقاتلا إنا هاهنا قاعدون، ولكن اذهب أنت وربك فقاتلا إن معكما مقاتلون، فوالذي بعثك بالحق لو سرت بنا إلى برك الغماد(١) لجالدنا معك من دونه حتى تبلغه. وقال سعد بن معاذ رضى الله عنه يمثل الأنصبار: يا رسبول الله، قد أمنا بك، وصدقناك، وشهدنا أن ما حئت به هو الحق، وأعطيناك على ذلك عهودنا ومواثيقنا على السمع والطاعة، فامض يا رسول الله لما أردت، فوالذي بعثك بالحق لو استعرضت بنا هذا البحر (البحر الأحمر) فخضته لخضناه معك ما تخلف منا رجل واحد، وما نكره أن تلقى بنا عدونا غدًا، إنا لصبر في الحرب صدق في اللقاء، ولعل الله يريك منا ما تقربه عينك، فسير بنا على بركة الله.

هذا موقف الأمة المرحومة التي آمنت فصدقت في إيمانها فقالت: سمعنا واطعنا غفرانك ربنا وإليك المصير، فرحمها الله ببعثة خاتم النبيين محمد ﷺ، فوضع الله به عنها الإصر والأغلال التي كانت على الأمم السابقة ومنها بنو إسرائيل، فكانت توبتهم بقتل أنفسهم، أما في أمة محمد ﷺ فالتوبة بين العبد وربه(٢) في أي ساعة من ليل أو نهار حتى تطلع الشمس من مغربها أو تبلغ الروح الحلقوم، وهذا فضل الله آتاه الله هذه الأمة التي أمنت بنبي الرحمة، بينما كفرت به الأمة الشقية أمة بنى إسرائيل الذين قالوا: سمعنا وعصينا وأشربوا في قلوبهم العجل بكفرهم، فكانت أمة ملعونة على لسان أنبيائها، وكتب الله عليها الشقاء في الدنيا والآخرة بكفرهم وقولهم على الله بغير علم وقولهم على مريم وعدسى غلبه السلام بهتانًا عظيمًا، وكفرهم بمحمد ﷺ وهو مكتوب عندهم في التوراة، فهما أمتان؛ أمة هي لعنة الله في الأرض وهم بنو إسرائيل، وأمة هي خير أمة أُخرجت للناس في الأرض، وهم أمة محمد ﷺ، والفرق واضح وظاهر: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ وَالْمُشْرِكِينَ فِي نَارَ جَهَنَّمَ خَالِدِينَ فِيهَا أُوَّلَئِكَ هُمُ شَرُّ الْبَرَيَّةِ. إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالحِاتِ أَوْلَئِكَ هُمُ خَيْرُ الْبَرِيَّةِ ﴾ [العدية: ٣، ٧].

وتأمَّل أخي رحمك الله واربط ذلك بالواقع الذي نعيشه ترى عجبًا تتفطر منه القلوب، ويعجز القلم عن تصويره!! ترى حفدة عُبَّاد العجل الذين ورثوا الجبن والنذالة يستأسدون، بينما أهل الحق الذين حملوا ميراث خير أمة يتخاذلون، ذلك لأن كثيرًا منهم ورثوا الأسم ولم يرثوا المضمون، فغير الله عليهم، وسنن الله الشرعية والكونية ثابتة، وقضى الله قضاء لا يرد، وبينه في كتابه الكريم: ﴿ إِنَّ اللَهَ لاَ يُعْيَرُ مَا بِقَوْم حَتَّى يُعَيَّرُواْ مَا سَنَفْسَهِمْ وَإِذَا أَرَادَ اللَهُ بقَوْم سَوْءًا فَلاَ مَرَدَ لَهُ وَمَا لَهُم مَّ ذُونِهُ مِن وَال ﴾ [الرعدُ: 11].

اللهم اكتب لنا الخير، ووفقنا إليه، ورد أمتنا إلى دينك ردًا جميلاً.

#### الهوامش

(۱) برك الغماد: مكان باليمن، وقيل: آخر الأرض.
 (۲) بالقلب واللسان والعمل.

التوديد العدد السادس السنة الواحدة و الثلاثور

27

# بيه السنه والمبتدعات



كتبه، محمد بن عبد السلام الشقيري

روى مسلم وأحمد وأبو داود عن ابن عمر رضي الله عنهما أنه سمع رسول ﷺ يقول: «إذا سمعتم المؤذن فقولوا مثل ما يقول، ثم صلوا عليَّ فإنه من صلى عليَّ صلاة واحدة صلى الله عليه بها عشراً، ثم سلوا الله لي الوسيلة، فإنها منزلة في الجنة لا تنبغي إلا لعبد من عباد الله، وأرجو أن أكون هو، فمن سأل الله لي الوسيلة حلت له الشفاعة». وفي لفظ: «حلت له شفاعتى يوم القيامة».

> ثم اعلم أن من البدع والجهالة زيادة لفظة: «سيدنا وحبيبنا» في تشهدي الأذان والإقامة؛ لأن الزيادة في الدين كالنقص منه.

> وترك إجابة السامعين للأذان بمثل ما يقول المؤذن، ثم تركهم للصلاة على النبي ٤٠ ، وسؤالهم له الوسيلة جهل عظيم وحرمان، وزيادة: «والدرجة الرفيعة» في أثنائه بدعة، والصلاة والتسليم بعد الأذان بهذه الكيفية المعروفة بدعة ضلالة، وقول: رضي الله عنك يا شيخ العرب، أو: يا حسين، أو: ياشافعي: بدعة ضلالة وفي النار، وقولهم عند سماع تكبير الأذان: الله أعظم والعزة لله، أو: الله أكبر على كل من ظلمنا، أو: الله أكبر على أولاد الحرام؛ بدعة وحهل.

> والسنة أن نقول كما يقول المؤذن، ثم نصلي على النبي ﷺ بالوارد، ثم ندعو له، كما في الحديث، وبذلك ندرك شفاعته ﷺ، إن شاء الله.

> والسنة أيضًا الدعاء بين الأذان والإقامة: قالوا: فماذا نقول يا رسول الله؟ قال: «سلوا الله العافية في الدنيا والآخرة». قال الترمذي: حديث حسن صحيح.

هذه هي السنة والبدعة، فاتبعوا السنة

واجتنبوا البدعة: ﴿ وَمَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانتَ هُوا وَاتَّقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ شَدِيدُ الْعَقَابِ ﴾.

وتقبيل ظفري الإبهامين ومسح العينين بهما، اعتقادًا بأن فاعله لن يرمد، جهل وبدعة، وكلام باطل، وكذا اللهم صلِّ أفضل صلاة على أسعد مخلوقاتك... إلخ. بدعة وتشويش. وكذا قراءة العشر بعد الأذان: بدعة وتشويش.

ويسن أيضًا: بين الأذان والإقامة صلاة النفل؛ لحديث الصحيحين: «بين كل أذانين صلاة لمن شاء».

والأذان جماعة على وتيرة واحدة بدعة، وقولهم قبل الفجر على المنائر: يا رب عفوا بجاه المصطفى كرمًا: بدعة وتوسل جاهلي، وكذا التواشيح، أو القراءة أو الأشعار بدع في الدين، مضالفة لسنة «إن بلالاً ينادي بليل فكلوا واشربوا حتى ينادي ابن أم مكتوم». إلا أن الأذان المول يجرد من «الصلاة خير من النوم» ويؤتى بها في أذان الصبح. (والأذان) داخل المسجد بين يدي الخطيب يوم الجمعة بدعة، وقراءة حديث: «إذا قلت لصاحبك قبل الخطبة...»

(العدد السادس السنة الواحدة و الثلاثون التوديد

الخطبة، أما المؤذن فلا. والجهر بقراءة سورة الكهف يوم الجمعة بهذه الكيفية المعلومة بدعة. والسنة أن يقرأها كل مسلم في أي مكان، وليس لها وقت معين، وحديثها ضعيف أو منكر، وقد وردت أحاديث أقوى من هذا في قراءة آل عمران وهود في يوم الجمعة، فلماذا لا يعمل بها المواظبون على قراءة الكهف على (الدكة) إن كان غرضهم العمل بالسنة لا اتداع العادة؛ وما لهم لا يعملون بحديث المسند ومسلم والترمذي والنسائي عنه ﷺ قال: «لا تجعلوا بيوتكم قبورًا، فإن البيت الذي تقرأ فيه سورة الدقرة لا يدخله الشـيطان». وورد: «اقـرعوا سـورة هود يوم الجمعة» حديث صحيح مرسل. وورد: «من قرأ السورة التي يذكر فيها آل عمران يوم الجمعة صلى الله عليه وملائكته حتى تجب- أي تغرب- الشمس». ورواه الطبراني بسند ضعيف مقبول. والدعاء الجماعي للسلطان أو غيره في أثناء الخطبة الثانية بدعة وتشويش، وقد نهى النبي ﷺ عما هو دون ذلك بقوله: «إذا قلت لصاحبك والإمام يخطب أنصت فقد لغوت». متفق عليه، وقد قال ﷺ : «مثل الذي يتكلم يوم الجمعة والإمام يخطب، مثل الحمار يحمل أسفارًا، والذي يقول له: أنصت لا جمعة له». رواه أحمد في مسنده.

# رفع صوت المؤذن بالتبليغ ١

ورفع صوت المؤذن بالتبليغ لغير حاجة بدعة، وكونه جماعة يديرونه ويتواكلونه بينهم بدعة منكرة، ولا باس به عند الحاجة.

وتوحيشهم على المآذن وفي المساجد في أواخر رمضان بدعة منكرة ذميمة، فاتقوا الله وأطيعوا الرسول لعلكم ترحمون.

وحديث: «كان ﷺ إذا سمع المؤذن قال: حي على الفلاح، قال: اللهم اجعلنا مفلحين». رواه ابن السني عن معاوية بإسناد ضعيف كما في الجامع وشرحه، والأحاديث الواردة في فضائل الأعمال يجوز العمل بها عند بعض أهل العلم.

# Trailing

وترك كثير من الناس إجابة المؤذن بمثل ما يقول، وتركهم الصلاة على النبي تله بعد الأذان، وطلب الوسيلة والفضيلة له مع إتيانهم بهذا في الإقامة جهل منهم، وترك للصحيح، ورغبة عنه إلى

التوديد العدد السادس السنة الواحدة و الثلاثون

الضعيف، ورواية ابن السني عن أبي هريرة أنه كان إذا سمع المؤذن يقيم يقول: «اللهم رب هذه الدعوة التامة والصلاة القائمة صلّ على محمد وآته سؤله يوم القيامة، موقوفة على أبي هريرة أيضًا، فيها غسان بن الربيع، قال في الميزان: ليس حجة في الحديث، وقال الدارةطنى: ضعيف. اه.

أما الصلاة على النبي ﷺ وطلب الوسيلة له بعد الأذان فثابتة في البخاري، وبها تنال شفاعته ﷺ، وكذا قولهم عند إجابة الإقامة: نعم لا إله إلا الله ددعة.

## الفصل بين الإقامة والإحرام مبطل لها 11

وحديث: «إن بلالاً قال: قد قامت الصلاة، فقال رسول الله ﷺ: وأقامها الله وأدامها- وفي رواية: وجعلني من صالحي أعمالها- أو أهلها»، فقد رواه أبو داود في سننه وابن السني عن شهر بن حوشب وهو ضعيف عند جماعة ومتروك عند أخرين، قال في الميزان: شهر بن حوشب ممن لا يحتج به ولا يتدين بحديثه. ووثقه بعضهم. اهـ.

وقولهم: الكلام أو الفصل بين الإقامة والإحرام مبطل لها، أو موجب لإعادتها، أو إذا قال المؤذن: قد قامت الصلاة وجب على الإمام التكبير، إنما هو قول بغير دليل، والسنة تنقضه نقضًا. قال البخاري: (باب الإمام تعرض له الحاجة بعد الإقامة)، ثم ساق عن أنس قال: «أقيمت الصلاة والنبي ﷺ يناجي رجلاً في جانب المسجد، فما قام إلى الصلاة حتى نام القوم،.

وقال البخاري أيضًا (باب الكلام إذا أقيمت الصلاة)، وساق عن حميد قال: سألت ثابتًا البناني عن الرجل يتكلم بعدما تقام الصلاة، فحدثني أنس بن مالك قال: أقيمت الصلاة فعرض للنبي ﷺ رجل فحبسه بعد ما أقيمت الصلاة.

والله أعلم.



بقلم:أشرف شعبان

قال تعالى في كتابه الكريم: ﴿ وَاتَّقُواْ فِنْنَةً لاَ تُصِيبَنَ الْذِينَ ظَلَمُواْ مِنِكُمْ خَاصَةً ﴾ [الأنفال: ٢٥].

تشيير الآية الكريمة إلى أن هناك فتنة أي ابتلاء سيصيب الظالم وغير الظالم أي الصالح والطالح ولشدة هذا الابتلاء فهي تحذرنا بلغة الأمر وأنه عقاب إلهي في الدنيا نتيجة لظلم الظلمة وتهاون غير الظلمة في منع الظلم والفسق.

قال ابن عباس رضي الله عنهما: أمر الله المؤمنين ألا يقروا المنكر فيما بينهم فيعمهم الله بالعذاب. وفي صحيح مسلم عن زينب بنت جحش أنها سالت رسول الله فقالت: يا رسول الله، أنهلك وفينا الصالحون؟ قال: «نعم، إذا كثر الخبث». وفي صحيح الترمذي: «إن الناس إذا رأوا الظالم ولم يأخذوا على يديه أوشك أن يعمهم الله بعذاب من عنده». وقال عمر: إن الله لا يعذب العامة بذنب الخاصة، عنده». وقال عمر: إن الله لا يعذب العامة بذنب الخاصة، ولكن إذا عمل المنكر جهارًا استحلوا عقوبة الله كلهم. وفي صحيح البخاري والترمذي عن النعمان بن بشير عن النبي محيح البخاري والترمذي عن النعمان بن بشير عن النبي أستهموا على سفينة فاصاب بعضهم أعلاها وبعضهم أسفلها فكان الذين في أسفلها إذا استقوا من الماء مروا على من فوقهم فقالوا: لو أنا خرقنا في نصيبنا خرقًا ولم نؤذ من فوقنا فإن يتركوهم وما أرادوا هلكوا جميعًا وإن أخذوا على أيديهم نجوا ونجوا جميعًا».

ففي هذا الحديث تعذيب العامة بذنوب الخاصة وفيه استحقاق العقوبة بترك الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وستظل هذه الآية تنذر وتحذر وقد قال فيها الزبير بن

العوام يوم الجمل وكان سنة ست وثلاثين ما علمت أنا أردنا بهذه الآية إلا اليوم وما كنت أظنها إلا فيمن خوطب ذلك الوقت<sup>(1)</sup>.

وعن ابن عباس رضي الله عنهما قال: ما ظهر الغلول في قـوم إلا ألقى الله في قلوبهم الرعب ولا فشا الزنى في قوم إلا كثر فيهم الموت، ولا نقص قوم المكيال والميزان إلا قطع الله عنهم الرزق، ولا حكم قـوم بغير حق إلا فشا فيهم الدم، ولا ختر- أي غدر- قوم بالعهد إلا سلط الله عليهم العدو<sup>(۲)</sup>.

وسنة الله في خلقه لا تتوقف وستظل قائمة إلى يوم الدين والعقاب الإلهى للبشير أفرادًا وجماعات في الدنيا لم ينقض ولن ينتهى بل يتم في أى لحظة وفق مشيئته سيحانه وتعالى ولكن تتغير صوره بما بلائم واقع كل فترة ومقتضياتها، فقد يكون بالخسف والزلازل والسراكين وانهيار العمارات السكنية أو الفيضانات والغرق أو الجفاف ونقص المداه والتصحر أو الريح والحرائق التي تقضى على البابس والأخضر أو الصبحة أو بإمطار حجارة من سجعل منضود أو بالرجفة أو بالسنين ونقص الشمرات أو المرض وانتشار الأويئة وإرسال الطوفان والجراد والقمل والضفادع والدم أو

عدد المنادس السنة الواحدة و الثلاثون التوديد

ببعث عباد أولي بأس شديد أو بالتيه في الأرض.

والابتلاء إن لم يكن عقوبة فهو تربية أو امتحان أو ترقية لمقام، قال تعلى: ﴿ وَنَبْلُوكُم بِالشَّرِّ وَالخَيْرِ فِتْنَةً ﴾ [الأنبياء: ٣٥].

وقد اختلفت العقوبات الإلهية في الدنيا لمرتكبي الممارسات الجنسية المحرمة- موضوع مقالتنا- فعاقب الله عز وجل قوم لوط جزاء فعلهم اللواط، حيث خسف بهم الأرض، أمطر عليهم حجارة من سجيل، وجعل ذلك قرآنًا يتلى ليكون درسًا وعبرة لنا ولغيرنا، قال تعالى: ﴿ وَلُوطًا إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ أَتَأْتُونَ الْفَاحِشْهَ مَا سَبَقَكُم بِهَا مِنْ أَحَدٍ مِّن الْعَالَيْنَ. إِنَّكُمْ لَتَأْتُونَ الرِّجَالَ شَنَهْ وَةً مِّن دُونِ النِّسَاء بَلْ أَنتُمْ قَوْمُ مُسْرِفُونَ. وَمَا كَانَ حَوَابَ قَوْمِه إِلاَّ أَن قَالُواْ أَخْرِجُوهُم مِّن قَرْيَتِكُمْ إِنَّهُمْ أُنَّاسُ يَتَطَهَرُونَ. فَأَنجَ يْنَاهُ وَأَهْلَهُ إِلاَّ امْرَأَتُهُ كَانَتْ مِنَ الْغَابِرِينَ. وَأَمْطَرْنَا عَلَيْهِم مُّطَرًا فَانظُرْ كَيْفَ كَانَ عَاقَبَتَهُ المُجْرِمِينَ ﴾ [هود: ٧٧- ٨٣]، ﴿ وَلَمَّا حَاءتْ رُسِئُنَا لُوطًا سِيءَ بِهِمْ وَضَنَاقَ بِهِمْ ذَرْعًا وَقَالَ هَذَا يَوْمُ عَصِيبٌ ٧٧ وَجَاءهُ قَوْمُهُ يُهْرَعُونَ إِلَيْهِ وَمِن قَبْلُ كَانُواْ يَعْمَلُونَ السَّيِّئَاتِ قَالَ يَا قَوْم هَؤُلاء بَنَاتِي هُنَّ أَطْهَرُ لَكُمْ فَاتَّقُواْ اللَّهَ وَلاَ تُخْزُوُن فِي صَيْفِي أَلَيْسَ مِنِكُمْ رَجُلُ رَّشْيِدُ ٧٨ قَالُواْ لَقَدْ عَلِمْتَ مَا لَنَا فِي بَنَاتِكَ مِنْ حَقٍّ وَإِنَّكَ لَتَعْلَمُ مَا نُرِيدُ ٧٩ قَالَ لَوْ أَنَّ لِي بِحُمْ قُوَّةً أَوْ آوِي إِلَى رُكْن شَدِيدٍ ٨٠ قَالُواْ يَا لُوطُ إِنَّا رُسُلُ رَبِّكَ لَن يَصِلُواْ إِلَيْكَ فَأَسْر بِأَهْلِكَ بِقِطْعٍ مِّنَ اللَّيْلِ وَلاَ يَلْتَفِتْ مِنِكُمْ أَحَدٌ إِلاَّ امْرَأَتَكَ إِنَّهُ مُصِيبُهَا مَا أَصَابَهُمْ إِنَّ مَوْعِدَهُمُ الصُّبْحُ أَلَيْسَ الصُّبْحُ بِقَرِيبِ ٨١ فَلَمًا جَاءٍ أَمْرُنَا جَعَلْنَا عَالِيَهَا سَافِلَهَا وَأَمْطَرْنَا عَلَيْهَاحِجَارَةً مِّن سِجِّيلِ مُنْضُودٍ ٨٢ مُسْسَوَّمَةً عِندَ رَبَّكَ وَمَسَا هِيَ مِنَ الظَّالمينَ بيَعِيدٍ ﴾ [هود: ٧٧- ٨٢](٣).

وفي صور العقاب الإلهي أيضًا لتلك الفوضى الجنسية بالإضافة إلى ما سبق ذكره انتشار الأمراض التناسلية الفتاكة، وكان

أسبقها انتشارًا مرض الزهري في القرنين الخامس عشير والسيادس عشير واستمراره إلى منتصف القرن العشرين مع ظهور آثاره في جميع أجهزة الجسم وانتقاله إلى الأطفال الأبرياء من ذويهم واستمراره في المريض لسنوات عشر أو عشرين أو ثلاثين وموت المريض المؤكد بعد عذاب وجنون، ثم كان انتشار مرض السيلان خلال القرنين أو القرون الثلاثة الأخيرة الذي يعذب مرضاه أقسى العذاب بإصابات المسالك البولية ويقتلهم في النهاية شر قتلة بالفشل الكلوي وينتقل من الأم المريضة إلى أطفالها الأبرياء فيصابون بالعمى من أول يوم في حياتهم، ثم ظهرت في القرن الحالى أمراض تناسلية عجيبة، مثل حمة فيروس الحلاء «هر بس»، وهي البثرات التي تظهر على الشفاه تصبح حمات تناسلية، والمتدثرات (كلاميديا) التي كانت فقط تسبب الحثر (تراكوما) أي الرمد الحبيبي أصبحت هي أيضًا تسبب الأمراض التناسلية(٤).

وأخيراً كانت الطامة الكبرى- نتيجة الإباحية الجنسية المطلقة والممارسات الشاذة التي تعيشها دول أوربا الغربية وأمريكا ومن يسير على دربهم- فيروسا يصيب جهاز الدفاع الطبيعي في جسم الإنسان ويضعف مقاومته للأمراض والجراثيم مسببًا لمرض الإيذر أو فقدان المناعة، وبالرجوع إلى السجلات الطبية فقدان المناعة، وبالرجوع إلى السجلات الطبية أمريكا وأوربا الغربية اتضح أن مرض الإيدز مديثة للعقاب الإلهي تلائم العصر الحالي، كما زنه مرض بشري فقط؛ إذ لم يظهر عند أي من الحيوانات. أما الفيروسات التي وجدت عند بعض القرود الأفريقية فقد كانت قريبة من فيروس (HIV) ولم تؤد إلى ظهور الإيدز<sup>(1)</sup>.

وهذا المرض الملقب بطاعون العصر هو أخطر مرض في القرن العشرين، وقد هلك

التوديد العدد السادس السنة الواحدة و الثلاثون

بسببه الآلاف، بالإضافة إلى الملايين الحاملة للفيروس، وللوقوف على شدة هذا البلاء وبيان مدى خطورته، فلنعلم أن هذا الفيروس - الذي لا يستطيع العيش إلا لمدة قصيرة خارج خلايا جسم الإنسان - في حالة الإصابة به مميت في جميع الحالات، وليس هناك في الوقت الحاضر أو المستقبل القريب أي بوادر لشفاء المريض منه، وقد يكون الشخص حاملاً للفيروس وينقل العدوى للآخرين دون أن يدري هو ولا من حوله نتيجة لطول الفترة بين الإصابة وظهور الأعراض ثم الوفاة.

وإذا كان هذا المرض تنتشر العدوى به مباشرة عند كل إيلاج مهبلي أو شرجي، والمرة الواحدة تكفى لالتقاط العدوى، وكثرة الجماع وتبديل الأشخاص من غير وقاية تزيد من نسبة الخطر، وكذلك يصيب فئة أخرى من المنحرفين هم مدمنو المخدرات عند استعمالهم للحقن والإبر الملوثة عند حقنها في الوريد، فالمشاركة في استعمال الحقن يؤدي حتمًا إلى التقاط الفيروس، إلا أنه ولبيان صدق آيات الله في امتداد البلاء ليشمل العامة مع الخاصة نلمس ذلك فى ارتفاع نسبة المصابين من غير الممارسين لهذه الفواحش والموبقات، فالجنين فى بطن أمه لم يرتكب أي إثم يستحق عليه العقاب إلا أن والده أو أمه أو كليهما مصاب بالإيدز فينتقل الفيروس إليه عن طريق المشيمة (أنسبجة الرحم) أيام الحمل، وأحسانًا عند الولادة والرضاعة، ومع قدوم عام ١٩٩٠م ولد حوالي ٢٠٠ ألف طفل إفريقي مصاب بالفيروس في منطقة وسط إفريقيا، ومن المتوقع أنه في خلال التسعينات يولد حوالي مليون طفل آخر مصاب(٧).

أما إذا ولد طفل غير مصاب فإن إصابة الأم أو انتقال العدوى إليها عن طريق الأب المصاب يعرض الطفل إلى التيتم (فقد أمه)، ويصيب هذا الفيروس أيضًا إنسانًا لم يرتكب أي علاقة

جنسية غير مشروعة، ولكنها سنة الله في أن يعم عقابه العامة مع الخاصة الظلمة وغيرهم، حيث تنتقل العدوى من أقصى بلاد الغرب إلى أقصى بلاد الشرق من خلال دم ملوث أو عضو مصاب ينقل إليه عبر هذه المسافة الطويلة ليكمل له شفاء من مرض ويقضي عليه بهذا المرض الجديد.

تقول مصادر منظمة الصحة العالمية إنه في بعض بلدان الشرق الأوسط تم فحص ٢ ملايين و ٢٢٦٤٨ شخصًا للكشف عن المصابين بهذا المرض خلال الفترة ما بين ٨٧- ١٩٨٩م فعثر على ١٠٦٨ شخصًا تأكد أنهم مصابون بالعدوى، وذلك بمعدل ٣٣ في الألف، مع العلم أن نسبة الإصابة في الولايات المتحدة تقدر بمعدل ٢ إلى ٦ في الألف، ويرى مدير المكتب الإقليمي للمنظمة في شرق البحر المتوسط أن يرجع إلى استيراد كميات من الدماء الملوثة في أوائل ومنتصف الثمانينات قبل تطور الوسائل الفعالة في فحص بنوك الدم والمتبرعين لها(٨).

وهكذا تمضي سنة الله وتصدق آياته، فعقابه يعم العامة والخاصة كلما شاعت الفاحشة وظهر المنكر، وكما قال رسول الله ﷺ: «إذا ظهر الزنا والربا في قرية فقد أحلوا بأنفسهم عذاب الله عز وجل».

والله المستعان.

#### الهوامش

(۱) الجامع لأحكام القرآن (۳۹۲/۳، ۳۹۲).
 (۲) مختصر الترغيب والترهيب (ص١٥٤).
 (۳) فقه السنة (۲/۲۲، ۲۵۸).
 (۹) جريدة الأهرام الصادرة بتاريخ ۲/۲/۱۹۹۰، مقال للدكتور علي محمود حب الله بعنوان: «الإيدز، مرض جديد».
 (۲) جريدة الحياة اللندنية العدد ۹۹۹۰ الصادرة بتاريخ ۲/۱۹۹۰/۱۷

العدد السادس السنة الواحدة و الثلاثون التوديد ) (٤٧



# الحلقة السابعة

الحمد لله والصبلاة والسبلام على رسبول الله وبعد :

نواصل في هذه الحلقة بيان اهتمام النبي الله باطفال المسلمين، فنقول بتوفيق الله وعونه :

# (۲۳) ويبشرهم ﷺ بالجنة إذا ماتوا صغارًا:

عن عائشة أم المؤمنين رضي الله عنها قالت: دُعي رسول ﷺ إلى جنازة غالام من الأنصار، فقلت: يا رسول الله، طوبى لهذا، عصفور من عصافير الجنة، لم يعمل السوء ولم يدركه. قال: «أو غير ذلك يا عائشة؟ إن الله خلق للجنة أهلاً خلقهم لها وهم في أصلاب أبائهم، وخلق للنار أهلاً خلقهم لها وهم في أصلاب آبائهم»(1).

فانظريا أخي عَارَم يربي كثير من الناس الآن صغارهم؟ إنهم يعطونهم الفرصة بقصد أو بغير قصد ليدركوا قول السوء وفعله؛ وهم لا يزالون صغارًا، فترى الطفل وهو صغير مشبعًا بالرذائل ولا يعرف شيئًا عن الفضائل، وتراه يتكلم بأفحش الكلام، ويسب ويلعن ويشتم بالفاظ العورات، ولا يوقر الصالحين ولا الصالحات، فإذا مات الواحد من أمثال هؤلاء، فهل أمثالهم عصافير الجنة؟!! وإذا عاشوا فماذا يُنتظر أن يصنع هؤلاء؟! اللهم اهد قومي فإنهم لا يعلمون.

وقال ﷺ: «رأيت الليلة رجلين أتياني فأخذا بيدي فأخرجاني إلى الأرض المقدسة ...» إلى أن قال: «قالا: انطلق، فانطلقتُ، فإذا روضة خضراء، وإذا فيها شجرة عظيمة، وإذا شيخ في أصلها حوله صبيان» إلى أن قال: «إنكما طوفتماني منذ الليلة، فأخبراني عما رأيت.

قالا: نعم ... قال: وأما الشيخ الذي رأيت في أصل الشجرة فذاك إبراهيم عليه السلام، وأما الصيبان الذين رأيت فأولاد الناس»(٢).

إِنَّن فاولاد المسلمين الذين ماتوا ولم يبلغوا الحلم؛ يكفَلهم الخليل إبراهيم ﷺ وزوجته سارة رضي الله عنها، ويقومان على مصالحهم حتى يردوهم إلى أبائهم يوم القيامة.

عن أبي هريرة قال: قال رسول ﷺ: «أطفال المؤمنين في جبل في الجنة يكفلهم إبراهيم وسارة حتى يردوهم إلى أبائهم يوم القيامة»(٣).

لذلك كان من الدعاء في صلاة الجنازة على الطفل أن يقال: «... وألحقه بصالح المؤمنين، واجعله في كفالة إبراهيم، وقِّهِ برحمتك عذاب الجحيم ...»(٤).

بل أخبر النبي ﷺ أن الله سبحانه جعل مرضعًا لابنه إبراهيم تقوم عليه وتكمل رضاعه.

فعن البراء رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «إن له مرضعًا في الجنة» - يعنى ولده إبراهيم(٥).

أما أطفال المشركين: فقد أخبر نبينا ﷺ بانهم في الجنة يكونون فيها خدمًا لأهلها.

عن أنس رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «أطفال المشركين خدم أهل الجنة»(٦).

قال النووي في شرح صحيح مسلم: وإما أطفال المشركين ففيهم ثلاثة مذاهب؛ الأكثرون قالوا: هم في الذار تبعًا لآبائهم، وتوقفت طائفة فيهم، والثالث وهو الصحيح الذي ذهب إليه المحققون؛ أنهم من أهل الجنة، ويستدل له بأشياء منها حديث إبراهيم الخليل ﷺ حين رأه النبي ﷺ في الجنة وحوله أولاد الناس، قالوا: يا رسول الله، وأولاد المشركين؟ قال: «وأولاد المشركين، رواه البخاري في صحيحه.

ومنها قوله تعالى: ﴿ وَمَا كُنَّا مُعَذَّبِينَ حَتَّى نَبْعَثَ رَسُولاً ﴾ [الإسراء: ١٥] ولا يتوجه على المولود التكليف حتى يبلغ، وهذا متفق عليه والله أعلم(٧). اهـ.

هذا، وقد نهى النبي ﷺ عن قتل صبيان الأعداء في الحروب، فعن عبد الله رضي الله عنه أن امرأة وُجدت في بعض مغازى رسول ﷺ مقتولة، فانكر ﷺ قَتل

(٤٨) ( التوديد العدد السادس السنة الواحدة و الثلاثون



# النساء والصبيان(٨). (٢٤) ويبشر ﷺ بشفاعتهم لأبويهم إذا صبروا على فقَّدِهِم:

عن أبي حسان قال: قلت لأبي هريرة: إنه قد مات لي ابنان، فما أنت محدَّثي عن رسول الله ﷺ بحديث تُطيَّب به أنفسنا عن موتانا؟ قال: «نعم: صغارهم دعاميص الجنة (صغار أهل الجنة) يتلقَّى أحدهم أباه، أو قال: أبويه، فياخذ بثوبه، أو قال: بيده، كما أخذ أنا يمتنفَ قر (طرف) ثوبك هذا، فلا يتناهى، أو قال: فلا ينتهى (فلا يتركه) حتى يُنخِله اللَّه وإيًاه الجنة»(٩).

وعن أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي ﷺ قال: «ما من مسلمَيْن يموت لهما ثلاثة من الولد لم يبلغوا الحنْ"(١٠)، إلا أدخلهما اللَّه وإياهم بفضل رحمته الجنة، وقال: يقال لهم: ادخلوا الجنة، قال فيقولون: حتى يجيئ أبوانا، قال: ثلاث مرات فيقولون مثل ذلك، فيقال لهم: ادخلوا الجنة أنتم وأبواكم»(١١).

بل يخبر ﷺ يتلقيهم لأهلهم على أبواب الجنة يوم القيامة، قال رسول الله ﷺ: «ما من مسلم يموت له ثلاثة من الولد لم يبلغوا الحنث إلا تلقوه من أبواب الجنة الثمانية من أبها شاء دخل»(١٢).

قال المناوي: الإخـبار بمن بلغ الحنث؛ أي سن التكليف الذي يُكتب فيه الإثم؛ لأن حب الصىغير أشد والشفقة عليه أعظم، وهو يلائمه بلا شك قوله ﷺ في رواية: «بفضل رحمته إياهم» إذ الرحمة للصغير أكثر. قاله المناوي في «فيض القدير». وقال: ولموت الأولاد فوائد:

١- كونهم حجابًا عن النار كما في عدة أخبار.

٢- يثقلون الميزان.

٣- يشفعون في دخول الجنة.

٤- يســقــون أصــولهم (آباءهم وأمــهـاتهم) يوم العطش الأكبر من شراب الجنة.

٥- يضففون الموت عن الوالدين لتذكر أفراطهم الماضين الذين كانوا لهم قرة أعين ... وغير ذلك. اهـ.

وقال ﷺ: «من دفن ثلاثة من الولد، حـرم الله عليـه النار»(١٣).

اعداد جمال عبد الرحمن

وهذا بلا شك مع الصبر واحتساب الأجر عند الله عز وجل والرضا بقضائه.

# (٢٥) ويبشر ﷺ من حُرم الأولاد في الدنيا بهم في الآخرة:

عن أبي سعيد رضي الله عنه قال: قال رسول ﷺ: «المؤمن إذا اشتهى الولد في الجنة كان حمله ووضعه وسبُّه في ساعة واحدة كما يشتهي»(١٤).

قال المناوي في «فيض القدير»: ولا تعارض بينه وبين خبر العقيلي بسند صحيح: «إن الجنة لا يكون فيها ولد»؛ لأن ذلك لمن لم يشته، فلا يولد له، أما إذا اشتهى فكما بين الحديث.

قُلْتُ: وهذا مصداق قول الله سبحانه: ﴿ وَفِيهَا مَا تَسْتَهِيهِ الأَنفُسُ وَتَلَدُّ الأَعْيُنُ وَأَنتُمْ فِيهَا خَالِدُونَ ﴾ [الزخرف: ٧١].

# (٢٦) وكان ﷺ يرحم بكاء الطفل في الصلاة فيخففها ويحث أئمة المساجد على تخفيف الصلاة لأحلهم:

عن أنس رضي الله عنه قال: ما صليت وراء إمام قط أخف صلاة ولا أتم من النبي ﷺ، وإن كان ليسمع بكاء الصبي في خفف عنه مخافة أن تُفتَن أمه(١٥). ويؤكد ﷺ ذلك بنفسه فيقول: «إني لادخل الصلاة وأنا أريد أن أطيلها فاسمع بكاء الصبي فاتجاوز في صلاتي مما أعلم من شدة وَجْد أمه من بكائه»(١٦). الوَجْد: الشوق.

عن أبي هريرة أن النبي ﷺ قـال: «إذا أمَّ أحــدكم الناس فليخفف فإن منهم الصغير والكبير والضعيف والمريض، فإذا صلى وحده فليصل كيف يشاء»(١٧).

# (۲۷) ويناديهم 🕮 بكنيتهم تكريمًا لهم:

وهذا الصنيع من كريم أخلاقه ت يقول أنس

العدد السادس السنة الواحدة و الثلاثون التوديد)



رضي الله عنه: كان رسول الله ﷺ احسن الناس خلقًا وكان لي أخ يقال له أبو عمير، قال: أحسبه فطيمًا، وكان إذا جاء (أي النبي) قال: يا أبا عمير...(١٨).

إن النداء للطفل بكنيته يرفع معنوياته، ويجعله أشد حبًا لمعلمه ومربيه، وكلما كانت العلاقة بين الطفل ومؤدبه حسنة كانت النتائج إيجابية وسريعة وعظيمة، فلنقتد بخير الخلق محمد ﷺ.

(۲۸) ويُحسن النداء ﷺ للصغار حتى من الخدم:

عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ قال: «لا يقولن أحدكم: عبدي، وأمَتي كلكم عبيد الله، وكل نسائكم إماء الله، وليقل: غلامي، وجاريتي، وفتاي، وفتاتي»(١٩). لو يعمل الناس بهذا الأدب لارتاحت البشرية، فكلنا عبيد الله، وكل نسائنا إماء الله.

# (۲۹) ويَحْمِلُهم ﷺ في صلاته:

عن عبد الله بن شداد رضي الله عنه قال: خرج علينا رسول الله ﷺ في إحدى صلاتي العشاء وهو حامل حسناً أو حسيناً، فتقدم رسول الله ﷺ فوضعه ثم كبر للصلاة فصلى فسجد بين ظهراني صلاته سجدة أطالها، قال أبي: فرفعت رأسي وإذا الصبي على ظهر رسول الله ﷺ وهو ساجد، فرجعت إلى سجودي، قلما قضى رسول الله ﷺ الصلاة قال الناس: يا رسول الله، إنك سجدت بين ظهراني صلاتك سجدة أطلتها حتى ظننا أنه قد حدث أمر وأنه يوحَى إليك، قال: «كل نلك لم يكن، ولكن ابني ارتحلني فكرهت أن أعجله حتى يقضى حاجته» (٢٠).

وعن أبي قتادة الأنصاري أن رسول الله ﷺ كان يصلي وهو حامل لأمامة بنت زينب بنت رسول الله ﷺ، فإذا سجد وضعها وإذا قام حملها(٢١). ولمسلم والنسائي(٢٢): كان رسول الله ﷺ يؤم الناس وهو حامل أمامة بنت أبي العاص على عاتقه، فإذا ركع وضعها، وإذا رفع من سجوده أعادها(٢٣).

لتوديد العدد السادس السنة الواحدة و الثلاثور

0.

# الهوامش

- (۱) صحيح سنن ابن ماجه للألباني ح ٦٧ .
  - (٢) صحيح الجامع ٣٤٦٢ عن سمرة .
    - (٣) صحيح الجامع ١٠٢٣ .
- (٤) عون المعبود (ج٨، ص٣٦٣) .
- (٥) صحيح الجامع ح ٢١٨٨ .
  - (٦) صحيح الجامع ١٠٢٤ .
- (٧) شرح النووي لصحيح مسلم ج ١ ص ٩ .
  - (٨) البخاري ح٢٠١٤ .
- (٩) مسلم ، كتاب البر والصلة ٤٧٦٩ ، واحمد .
  - (١٠) سن البلوغ .
- (11) البخاري ، كتاب الجنائز ( ١١٧١ ) ، وأحمد وهذا لفظه .
  - (١٢) (حسن) . صحيح الجامع ٥٧٧٢ عن عتبة بن عبد .
    - (١٣) صحيح الجامع ح ٢٢٣٨ عن واثلة .
      - (1٤) صحيح الجامع ح ٦٦٤٩ .
    - (١٥) البخاري ، كتاب الأذان ٦٦٧ .
- (11) البخاري ، كتاب الاذان ٦٦٧ . ومسلم ، كتاب الصلاة ٧٢٣ .
  - واحمد ، وهذا لفظه .
  - (١٧) مسلم ،كتاب الصلاة ٧١٤ .
  - (1٨) البخاري ، كتاب الأدب ح٥٣٧٥ .
  - (١٩) مسلم ، كتاب الألفاظ من الأدب ، وأحمد ٩٥٨٥ .
- (٢٠) صحح إسناده حمزة الزين في تحقيق مسند الإمام احمد حه١٥٩٧، ح٢٥١٩ .
- (٢١) البخاري ، كتاب الصلاة ٤٨٦ ، ومسلم ، كتاب المساجد
  - ومواضع الصلاة ٨٤٤ .
  - (٢٢) مسلم كتاب المساجد ح ٥٤٣ .
- (٣٣) توضح رواية مسلم والنسائي أن حمله ﷺ لأمامة كان في صلاة الفريضة . وقد قال ذلك أيضًا الحافظ في الفتح ج ٢ ع ٤٤ .



ايتها الأخت المسلمة كوني على حذر من دعاة السفور والاختلاط، أنتر أم الرجال ومدرسة الأجيال، فكوني شامخة كالجبال، لا تغتري بحيلهم الشيطانية، فإنها والله ليست في مسالحك إنها قضاء على الحياء، وضياع للأخلاق وتجريد من الفضائل، وأجاد من قال:

فلا والله ما في العيش خير ولا الدنيا إذا ذهب الحياء لا تغتري بكثرة المخدوعات والمغرورات، كوني من المؤمنات الراسخات فنحن في زمان طغت فيه الرذيلة على الفضيلة في كثير من البدان واحمدي الله أنك في بلد عرف للمراة قدرها وأعز مكانتها بشريعة الإسلام.

تذكري أن العمر قصير مهما طال، ولا بدُ يومًا أن تُحملي على أعناق الرجال، وتلك والله هي النهاية والمال، وما بعده أعظم منه.

كل ابن أنثى وإن طالت سلامته يومًا على آلة حدباء محمول ثم ماذا؟ قبرُ ظاهره سكون وداخله نعيم، نسال الله من فضله، أو عذاب-فسال الله العافية- ثم بعث ونشور، فاخذ كتابه بيمينه مسرور، أو أخذ بشماله يدعو بالويل والثبور، نسال الله الثبات على دينه في الدنيا والآخرة.

إن الذين ينادون بخروج المرأة وسفورها لايريدون خيرًا للنساء، بدعــواتهم هذه، وإنما هي أهداف يسعون لتحقيقها وهى نشر الإباحية والفوضى الأخلاقية، لتهديم كيان الأسرة باعتبارها النواة الأساسية في البنية الاحتماعية، واستعمال المرأة وسيعلة لإسقاط الحكومات والدول، فهلا يرع وي هؤلاء الذين داه د ون وراء تلك الدعوات الباطلة المنابذة للإسالام وشرائعه السمحة ويبثون سمومهم فى عقر دورهم وداخل بلدهم الأمن،

نسال الله لنا ولهم الهداية.

لقد أخفقت المرأة يوم تنازلت عن عرشها ومكانتها العالية التي أوجدها لها الإسلام، وانحطت في مزالق الردى والهوان يوم لبّت تلك الدعوات الضالة فسمحت لنفسها باختلاطها بالرجال وأماكن العمل؛ بل وعلى مدرجات الجامعات في كثير من دول العالم المريبة والعلاقات المشينة، فخسرت أعظم ما تملكه، إنّها مصيبة تساورها حتى تموت إن هي عادت إلى رشدها، وأدركت سوء فعلتها.

لقد صرّح عدد من النساء الشهيرات عالميًا في مجال التمثيل والمسرح بعدم سعادتهن بعد أن ظللن برهة من الزمن يله ثن خلف كل ناعق من دعاة السفور والاختلاط والنوادي والسينما، وتمردن على دين الله وتعرض لسخطه، فكوني أختي المسلمة على حذر واتقي الله في نفسك، وخذي العبرة من غيرك حتى لا تقعي فريسة كما وقعن، لا قدر الله عليك

وهنا أورد باختصار بعضًا من اقوالهن وقد جربن الشهرة والاختلاط والإباحية المحرمة والخلاعة وعدن بالخيبة والتعاسة يندبن حظهن، وسوء تصرفهن، ويحذرن بنات جنسهن من الهوة السحيقة التي منين بها ويطالبن بمنع الاختللاط، والعودة إلى عصر الحجاب والبيت السعيد، والحياة العائلية الشريفة.

قالت الشاعرة المسلمة:

وخير نساء العالمين هي التي تدبر شئون البيت أو فيه تعمل

إذا بقيت في البيت فهي أميرةً يُوقرها مَن حولها ويبجّل

وإسهامُها للشعب إن قدَّمتْ له رجالاً أُعِدُوا للبناء وأُهَلوا

رعتَّهم صغارًا فهي كانت أساسنَهم تُلقن كلاً ما يقولُ ويفعل

هذا هو الدور الصحيح والمسئولية الحقة للمراة، قرار في البيت، وانشىغال بالطاعة، وإعداد للأجيال، وتعاون مع الأزواج في المعاش والمعاد، فلا مكان لصبيحات ودعوات أعداء المراة

لعدد السادس السنة الواحدة و الثلاثون التوديد

لإخراجها من روضتها وإنزالها عن عرشها، وكشف وجهها بحجة أنها طاقة معطلة ومهانة، والحق أنها دعوات وراعها ما وراعها من الفتن والشرور، فهل يتنبه الغافلون؟ عجبًا أيسكت ذو الفضيلة والهدى

واخو المفاسد بالخنا يتشدق واخو المفاسد بالخنا يتشدق يشتغل بناتنا في البيوت خوادم خير واخف بلاءً من اشتغالهن بالعمل، حيث تصبح المرأة ملوثة بادران تذهب برونق حيائها إلى الأبد، ألا ليت بلادنا كبلاد حيائها إلى الأبد، ألا ليت بلادنا كبلاد والطهارة، [متياتنا بين التغريب والعفاف، د. العمر].

٢- تقول صحفية امريكية زارت كثيرًا من دول العالم: «امنعوا الاختلاط وقيدوا حرية الفتاة؛ بل ارجعوا إلى عصر الحجاب، فهذا خير لكم من إباحية وانطلاق ومجون أوريا وأمريكا، امنعوا الاختلاط فقد عانينا منه في أمريكا الكثير، لقد أصبح المجتمع الأمريكي مجتمعًا معقدًا مليئًا بكل صور الإباحية والخلاعة، وإن ضحايا الاختلاط والحرية يملأون السجون والأرصفة والبارات والبيوت السرية». اه.

٣- تقول فابيان عارضة الازياء المشهورة: «لولا فضل الله عليٌ ورحمته بي لضاعت حياتي في عالم ينحدر فيه الإنسان ليصبح مجرد حيوان كل همه إشباع رغباته وغرائزه بلا قيم ولا مبادئ».

٤- تقول صحفية فرنسية: دوجدت المراة العربية المسلمة محترمة ومقدرة داخل بيتها اكثر من الأوربية، واعتقد أن الزوجة والأم تعيشان بسعادة تفوق سعادتنا، وتقول للمرأة المسلمة ناصحة لها: لا تأخذي من العائلة الأوربية مثالاً؛ لأن عائلاتها هي أنموذج رديء لا يصلح مثالاً يُحتذى.

٥- ممثلة أمريكية تنتحر بعد حياة بائسة وقد كتبت لفتاة ترغب في العمل في السينما، تقول لها: «احذري المجد، احذري كل من يخدعك بالإضواء، إني أتعس امرأة، أفضل البيت والحياة العائلية الشريفة على كل شيء، إن السعادة الحقيقية للمرأة في الحياة

العــائليـة الشـريفـة الطاهرة، بل إن الحياة العائلية هي رمز سعادة المراة، بل الإنسـانيـة. وتقول: لقد ظلمني كل الناس، وإن العمل في السينما يجعل من المرأة سلعة رخيصة تافهة مهما نالت من المجد والشـهرة الزائفة، إني انصح الفتيات بعدم العمل في السينما والتمثيل، اه.

هذا قليل من كثير، نسوقه إلى المخدوعات بيريق الشرق أو الغرب واللاهثات وراء كل ناعق ولو على حساب كرامتهن وحيائهن، وقد سجلها من وصلن إلى طريق مسسدود في حياتهن واضعن ما يملكنه من شرف وسمت وعُدْن يحدَّرن من مغبة ما وقعن فيه، ولكن بعد ماذا؟ بعد الخزي والعار الذي رضينه لأنفسهن وحطمن به مستقبلهن. فالله الله يا بنات الإسلام. الحذر الحذر قبل الوقوع في الخطر.

إنَ كل دعوة تُوجه إلى المراة من أي جـهـة كـانت لا تتـفق مع احكام هذه الشـريعـة المطهّرة لن تعـود عليها بالخير، وإن صيانتها وتوجيهها التوجيه السليم لما يخدمها في دنياها وتحذيرها عن كل ما يخدش كرامتها ويمس حشمتها أمر محمود.

إنَ الالتزام بشرع الله قولاً وعملاً تمكين في الأرض ونعمُ تترى، وبركات تتنزَل، كما أن الذنوب والمعاصي سبب لزوال النعم وحلول النقم، نسال الله السلامة. يقول الله عز وجل: ﴿إِنَّ اللَّهَ لاَ يُغَيِّرُ مَا يقَوْم حَتَّى يُعْيَرُواْ مَا بأَنْفُسِهِمْ﴾ [الرُعد: ١١].

قال ابن ابي حاتم عن إبراهيم ان الله اوحي إلي نبي من انبيياء بني إسرائيل ان قل لقومك: «إنه ليس من اهل قرية ولا اهل بيت يكونون على طاعاة الله فيتحولون منها إلى معصية الله إلا حول الله عنهم ما يحبون إلى ما يكرهون،.

> يقول سماحة الشيخ محمد بن صالح العثيمين في خطبته عن أثر المعاصي: «والسلسه إن

لتؤثّر في أمن البلاد وتؤثر في رخائها واقتصادها وتؤثر في قلوب الشعب، إن المعاصي لتوجب نفور الناس بعضهم من بعض».

إن الذي يعتقد أن تطور المجتمعات ورقيها يحصل بسفور النساء واختلاطهن بالرجال في الأعمال وغيرها وقيادتهن للسيارات قد جانب الحق والصواب، فالتطور والرقي يتم بالتسليم قولاً وعملاً لأحكام الإسلام الحذيف الذي أعطى المراة حقوقها كاملة، وصان عرضها وحماها من الفتن والشرور وأوضح الطريق السوي لكل من يريد الخير في معاشه ومعاده.

يقول عمر بن الخطاب رضي الله عنه: «إنا قوم أعزنا الله بالإسلام فلن نبتغي العز بغيره». [مصنف ابن أبي شيبة (٧/١١٣)].

يقول الملك عبد العزيز رحمه الله وهو يوحد أجزاء هذه البلاد الشاسعة، ويوطد أركانها، ويقضي على المنكرات فيها بلسانه وسيفه: «نحن لا عز لنا إلا بالإسلام، ولا سلاح لنا إلا بالتمسك به وإذا حافظنا عليه حافظنا على عزنا وسلاحنا، وإذا أضعناه ضيعنا أنفسنا ويؤنا بغضب من الله».

ولا يزال-ولله الحمد- أبناؤه من بعده يعلنونها صريحة مدوية في عدد من المناسبات أن لا عز لنا إلا بالإسلام، ولا صلاح ولا فلاح إلا بالتمسك بهذا الدين عقيدة ومنهاجًا. والله من وراء القصد.

التوديد العدد السادس السنة الواحدة و الثلاثور



نواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم حتى يقف على حقيقة هذه القصة التي اشتهرت على السنة الناس واتخذها المتصوفة دليلاً يلبسون به البدعة ثوب الشرعية، تلك البدعة هي بدعة التمايل والتواجد والرقص في حلقات تسمى حلقات الذكر، فقد جاء في كتاب «منهاج الصوفية» مؤلفه حسن كامل الملطاوي، وقد أصدره المجلس الأعلى للشئون الإسلامية بمصر، العدد (٦١) تحت عنوان «الرد على اعتراضات المعترضين» (ص٩١) قال: يعيب بعض الناس على الطرق الصوفية أمورًا كثيرة، وساضعها تحت نظر القارئ العزيز مع الرد عليها واحدة واحدة».

قلت: ثم ذكر المؤلف من الأمور التي هي موضع الاعتراض (ص٩٥): «التمايل والتواجد»، حيث قال: «ما بقي ما يعترض به على التمايل والتواجد، وقد كانا في صدر الإسلام... أما التواجد فقد روى الإمام أحمد عن الإمام علي بن أبي طالب رضي الله عنهما، أن سادتنا علياً في طالب رضي الله عنهما، أن سادتنا علياً في في الما وزيدًا قدموا على مولانا رسول الله ت فقال عليه الصلاة والسلام لزيد: «أنت مولاي» فحجل. وقال لجعفر: «أشبهت خلقي وخُلقي» فحجل. وقال لي: «أنت مني» فحجلت. انتهى الحديث.

ثم قال المؤلف: «والحجل أن يمشي على رجل واحدة، فهؤلاء الكرام تواجدوا وحجلوا بين يديه ه بلا إرادة من النشوة التي حصلت لهم». اهـ.

قلت: انظر أيها القارئ الكريم كيف اتخذ المؤلف من هذه القصة دليلاً لمشروعية التمايل والتواجد والرقص الذي تفعله المتصوفة ويتخذها من يعترض عليهم، وسابين للقارئ الكريم أن حجته داحضة من غير أن أمس شخص المؤلف سواء كان حيًا أم ميتًا بشيء؛ لأن المؤلف إن كان استخدم هذه القصة لتكون حجة للمبتدعين فقد استخدمها من قبل ابن منظور في «لسان العرب» لتكون حجة للغويين. حيث قال في «اللسان» «أنت مولانا» فحجل». ثم قال الحجّل: أن يرفع رجًلاً ويقفز على الأخرى من الفرح»، اه.

العدد السادس السنة الواحدة و الثلاثون التوديد

#### أولا التخريج، يماعيكا الله ما الساعا

الحديث الذي جاءت به هذه القصة أخرجه الإمام أحمد في «المسند» (١٠٨/١) (ح٨٥٧) قـال: حدثنا أسود- يعني بن عامر- أنبأنا إسرائيل عن أبي إسحاق عن هانئ بن هانئ، عن علي رضي الله عنه قال: أتيت النبي ﷺ، وجعفر، وزيد، قال: فقال لزيد: «أنت مولاي». فحجل، قال: وقال لجعفر: «أنت اشبهت خلقي وخلقي». قال: فحجل وراء زيد، قال: وقـال لي: «أنت مني وأنا منك»، فـحجلت وراء جعفر. اهـ.

ثانيا التحقيق:

قصة ليست صحيحة، وسندها الذي جاءت به وام بعلتين:

والملب المقور الباس

الأولى: جهالة هانئ بن هانئ.

أورده الإمسام المزي في «تهسذيب الكمسال» (٧١٣٤/٢٢٢/١٩) قـال: هانئ بن هانئ الهـمـداني الكوفي: روى عن: علي بن أبي طالب، روى عنه: أبو إسحاق السبيعي، ولم يرو عنه غيره.

قال الحافظ ابن حجر في «تهذيب التهذيب» (٢٢/١١): «ذكره ابن سعد في الطبقة الأولى من أهل الكوفة، قال: وكان يتشيع، وقال ابن المديني مجهول، وقال حرملة عن الشافعي: هانئ بن هانئ: لا يعرف».

قلت: وذكـــره الذهبي في «الميــران» (٩١٩٩/٢٩١/٤)، ونقل قول ابن المديني: مجهول واقره.

الثانية: تدليس أبي إسحاق السبيعي. فقد أورده الحافظ ابن حجر في «طبقات المدلسين» في المرتبة الثالثة برقم (٢٥) قال: «عمرو بن عبد الله السبيعي الكوفي مشهور بالتدليس».

قلت: وهذه المرتبة الثالثة بين حكمها الحافظ في مقدمة «طبقات المدلسين»، حيث قال: «الثالثة: من أكـثـر من التـدليس فلم يحـتج الأئمـة من أحاديثهم إلا بما صرحوا فيه بالسماع..».

قلت: وبتطبيق هذه القاعدة على الحديث الذي جاءت به هذه القصة نجد أن أبا إسحاق السبيعي لم يصرح بالسماع، فبطل الاحتجاج بهذا الحديث:

قلت: وفي «تهـذيب التـهـذيب» (٨/٨٥) قـال الحـافظ ابن حـجـر في ترجـمـة ابي إسـحـاق السبيعي: «ذكره في المدلسين: حسين الكرابيسي، وأبو جعفر الطبري».

قلت: وبهذا التحقيق تصبح قصة حجل الصحابة قصة واهية بالجهالة والتدليس، وعند علماء الفن يصبح السند مردودًا ينطبق عليه السببان الرئيسيان للرد معًا وهما:

أ- سقط من الإسناد.

ب- طعن في الراوي.

أما عن نوع السقط فهو سقط خفي، وهذا لا يدركه إلا الأئمة الحذاق المطلعون على طرق الحديث وعلل الإسناد وله تسميتان وهما:

1- المُدلَس.

٢- المرسل الخفي.

وهذا مــتــحــقَق في التــدليس الذي بيناه بالتفصيل أنفًا.

أما عن الطعن في الراوي فلأسباب : منها ما يتعلق بالعدالة، ومنها ما يتعلق بالضبط، وبتطبيق أسباب الطعن في الراوي على الحديث وجدنا الجهالة، والجهالة تجعل الطعن متعلقًا بالعدالة.

فاحتجاج المتصوفة بهذه القصة الواهية على مشروعية الرقص والتمايل والتواجد فيما يسمونه حلقات الذكر لا يصح؛ لأن حجتهم داحضة.

ثالثًا: البديل الصحيح للقصة من غير فرية الحجل:

إن الصحابة الثلاثة: عليًا، وزيدًا، وجعفرًا، رضي الله عنهم، لم يثبت أنهم حجلوا وراء بعضهم والنبي ﷺ جالس، وأثبتنا أن هذا الحجل افتراءً عليهم، ولقد جاءت السنة الصحيحة المطهرة تثبت لهؤلاء الصحابة مناقبهم من غير فرية الحجل. وإلى القارئ الكريم هذه القصبة الصحيحة التي تبيّن ذلك:

فقد أخرج الإمام البخاري في «صحيحه» (٧/ - فتح) (ح٤٢٥١) من حديث البراء رضي الله عنه قال: لما اعتمر النبي الله في ذي القعدة فأبى أهل مكة أن يدعوه يدخل مكة حتى قاضاهم على أن يقيم بها ثلاثة أيام، فلما كتبوا الكتاب كتبوا: هذا ما قضى عليه محمد رسول الله، قالوا: لا نقر لك بهذا، لو نعلم أنك رسول الله ما منعناك شيئًا، ولكن أنت محمد بن عبد الله. ثم قال لعلى: رسول الله، وأنا محمد بن عبد الله. ثم قال لعلى: «امح رسول الله، قال على: «لا والله لا أمحوك

(٥٤) ( التوديد العدد السادس السنة الواحدة و الثلاثون)

أبدًا». [فقال رسول الله ﷺ: «أرنى مكانها»، فأراه مكانها، فمحاها ](١). فكتب: هذا ما قاضى محمد بن عبدالله لا يدخل مكة السلاح إلا السيف في القراب، وأن لا يخرج من أهلها بأحد إن أراد أن يتبعه، وأن لا يمنع من أصحابه أحدًا إن أراد أن يقيم بها، فلما دخلها ومضى الأجل أتوا عليًا فقالوا: قل لصاحبك: اخرج عنا فقد مضى الأجل، فخرج النبي ﷺ فتبعته ابنة حمزة تنادى: يا عم، يا عمّ، فتناولها عليٌّ فأخذ بيدها وقال لفاطمة عليها السلام: دونك ابنة عمك فحملتها، فاختصم فيها على، وزيد، وجعفر، فقال على: أنا أخذتها وهي بنت عمي، وقال جعفر: ابنة عمي وخالتها تحتى، وقال زيد: ابنة أخي، فقضى بها النبي ﷺ لخالتها، وقال: «الخالة بمنزلة الأم». وقال لعلى: «أنت منى وأنا منك». وقال لجعفر: «أشبهت خَلقى وخلقي». وقال لزيد: «أنت أخونا ومولانا». وقال على: «ألا تتزوّج بنت حمزة؟» قال: إنها ابنة أخي من الرضاعة. قلت: هذه هي القصبة الصحيحة، وهذه ألفاظها التي تبين مناقب الصحابة الثلاثة: على، وجعفر، وزيد رضى الله عنهم، وبراءتهم من الحجل الذي فيه رفع رجُّل وقفز على الأخرى، هذا الوضع الذي لا يليق بأنسان عنده رزانة، فـضلاً عن أنهم صحابة خاصة بن يدى رسول الله عنه. رابعًا: حال الصحابة كما في الكتاب والسنة:

أَ - ﴿ إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ إَذَا تُحَرُ اللَّهُ وَجِلَتٌ قَلُو بُهُمْ وَإِذَا تَلَيَتُ عَلَيْهِمْ آيَاتُهُ زَادَتْهُمْ إِيمَانًا وَعَلَى رَبَعُمْ مَنَتَوَكُلُونَ ﴾ [الأنفال: ٢].

قَال الإمام القرطبي في تفسيره «الجامع لأحكام القرآن» (٢٨٩١/٤): «ونظيره هذه الآية: ﴿وَبَشَّر الْمُضْبِتِينَ. الَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَجَلَتٌ قُلُوبُهُمْ ﴾ [الحج: ٣٤]، وقال: ﴿ وَتَطْمَلَنِنَ

فهذا يرجع إلى كمال المعرفة وثقة القلب، والوَجَل: الفزع من عذاب الله، فلا تناقض، وقد جمع الله بين المعنيين في قوله: ﴿ اللَّهُ نَزَلَ أَحْسَنَ الحُديث كِتَابًا مُتَشَابِهًا مَثَانِي تَقْشَعرُ مِنَّهُ جُلُودُ النَّذِينَ يَخَشَوْنَ رَبَّهُمْ ثُمَّ تَذِينَ جَلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَى ذِكْرِ اللَّهِ ﴾ [الزمر: ٢٣] .أي: تسكن نفوسهم من حَيثَ اليقين إلى الله وإن كانوا يخافون الله. فهذه حالة العارفين بالله، الخائفين من سطوته وعقوبته، لا كما يفعله جهال العوام، والمبتدعة

الطغام من الزعيق والزئير ومن النهاق الذي يشيه نهاق الحمير(٢)، فيقال لمن تعاطى ذلك وزعم أن ذلك وجد وخشوع: لم تعلغ أن تساوى حال الرسول ولا حال أصحابه في المعرفة بالله. والخوف منه والتعظيم لجلاله، ومع ذلك فكانت حالهم عند المواعظ الفهم عن الله والبكاء خوفًا من الله فمن كان مستنًا فليستن، ومن تعاطى أحوال المجانين والجنون فهو من أحسنهم حالاً، والجنون فنون. روى مسلم عن أنس بن مالك أن الناس سألوا النبي ﷺ حتى أحْفُوْه في المسألة، فخرج ذات يوم فصعد المنبر فقال: «سلوني لا تسألوني عن شيء إلا بينته لكم ما دمت في مقامي هذا». فلما سمع ذلك القوم أرَمَوا ورهبوا أن يكون بين يدى أمر قد حضر. قال أنس: فجعلت ألتفت يمينًا وشيمالاً فإذا كل إنسبان لافٌ رأسبه في ثوبه يبكى، وذكر الحديث، وروى الترمذي وصححه عن العرباض بن سارية قال: وعظنا رسول الله 避 موعظة بليغة ذرفت منها العيون ووجلت منها القلوب. الحديث. ولم يقل: زعقنا ولا رقصنا ولا زفَنًا ولا قـمنا. انتـهي كـلام القرطبي. والزفن هو الرقص.

#### خامسًا: تعلقات واهية:

قلت: وللإمام القرطبي في «تفسيره» (٤٠٩٦/٥) للآية (١٤/ الكهف) في قوله تعالى: ﴿وَرَبَطْنًا عَلَى قَلُوبِهِمْ إِذْ قَـامُوا فَـقَـالُوا رَبُّنَا رَبُّ السُّمَـاوَاتِ وَالأَرْضُ لَن نَدْعُـوَ مِن دُونِهِ إِلَهُـا لَقَـدْ قُلْنَا إِذًا شَطَطًا ﴾ رد على الصوفية عندما اتخذوها حجة لهم في التمايل والوجد، حيث قال الإمام القرطبي: قال ابن عطية: تعلقت الصوفية في القيام والقول بقوله: ﴿إِذْ قَامُوا فَقَالُوا رَبُّنَا رَبُّ السُّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ ﴾. قال الإمام القرطبي: «وهذا تعلق غير صحيح، هؤلاء قاموا فذكروا الله على هدايته وشكروا لما أولاهم من نعَمْه ونعمته، ثم هاموا على وجـوههم منقطعين إلى ربهم خـائفين من قــومــهم، وهذه سنة الله في الرسل والأنبــياء والفضلاء الأولياء. أين هذا من ضرب الأرض بالأقدام والرقص بالأكمام، وخاصبة في هذه الأزمان عند سماع الأصوات الحسان من المرُّد والنسوان؛ هيهات! بينهما والله ما بين الأرض والسماء ثم هذا حرام عند حماعة العلماء». اهـ.

(العدد السادس السنة الواحدة و الثلاثون التوديد

سادساً: تعلق غير صحيح بحديث صحيح: تعلقت الصوفية في التمايل والتواجد بحديث: «المؤمن كخامة الزرع»، حيث قـال الملطاوي في «منهاج الصوفية» (ص٩٥): «بقي ما يعترض به على التمايل والتواجد، وقد كانا في صدر الإسلام، فـقـد ورد أن أصـحـاب رسـول الله ﷺ كانوا يتمايلون يمنة ويسرة كما ورد في الحديث أن المؤمن كخامة الزرع تفيئها الريح هاهنا وهاهنا».

قلت: وهذا تعلق غير صحيح، فمتن الحديث: «مثل المؤمن كالخامة من الزرع تفيئها الريح مرة وتعدلها مرة، ومثل المنافق كالأرزة لا تزال حتى يكون انجعافها مرة واحدة».

١- الحديث أخرجه البخاري في «الفتح»
 (١٠٧/١٠) (ح٩٤٣٥)، ومسلم (ح٢٨١٠)، وأحمد (١٠٧/١٠)
 ٥٤٥/٣) (م٧٩٠٩٠) من حديث كعب بن مالك.

٢- غريب ألفاظ الحديث.

أ- الخامة: وهي القصبة اللينة من الزرع.

ب- تفيئها: أي تميلها بوزنه ومعناهُ.

ج- الأرزه: بفتح الهمزة وسكون الراء بعدها زاي، كذا للأكثر: هو شجر معتدل صلب لا يحركه هبوب الريح، ويقال له الأرزن يكون بالشام وبلاد الأرمن، أورده الإمام النووي والحافظ في «الفتح» في شـرحـهـما للحـديث، وفي «لسـان العـرب» (٣٩٦/٥).

قلت: وشـجــرة الأزرة غـيــر نـبــات الأرز ذي السنابل التي تؤكل.

د- انجـعَافـها: بجيم ومـهـملة، ثم فـاء: أي انقلاعها.

٣- فقه الحديث كما هو فهم السلف.

أورد الحافظ ابن حجر في «الفتح» (١١١/١٠) معنى الحديث فقال: «قال المهلب: معنى الحديث أن المؤمن حيث جاءه أمر الله انطاع له، فإن وقع له خير فرح به وشكر، وإن وقع مكروه صبر ورجا فيه الخير والأجر، فإذا اندفع عنه اعتدل شاكرًا، والكافر لا يتفقده الله باختباره بل يحصل له التيسير في الدنيا ليتعسر عليه الحال في المعاد، حتى إذا أراد الله إهلاكه قصمه فيكون موته أشد عذابًا عليه وأكثر ألمًا في خروج نفسه». اه.

قلت: وهذا الوعيد إذا تدبرت كتاب الله تجده في قوله تعالى: 8فَلَمَّا نَسُوَأَ مَا ذُكَرُواْ بِهِ فَتَحْنَا عَلَيْهِمْ أَبْوَابَ كُلَّ شَيْءٍ حَتَّى إِذَا فَرِحُواْ بِمَا أُوتُوْا

أَخَذْنَاهُم بَعْتَةً فَإِذَا هُم مَّبْلِسُونَ. فَقُطعَ دَابِرُ الْقَوْمِ الَّذِينَ ظَلَمُواْ وَالْحَمْدُ لِلَهُ رَبَّ الْعَالَيْنَ [الأنعام: ٤٤، ٤٥]، فقوله تعالى: كَأَخَذْنَاهُم بَغْنَةً يفسرها قوله ﷺ: «انجعافها مرة واحدة»، أما المسلم فكما أخرج البخاري (ح٣٤٠) من حديث عائشة رضي الله عنها قالت: قال رسول الله ﷺ: «ما من مصيبة تصيب المسلم إلا كفر الله بها عنه حتى الشوكة يشاكها».

قلت: وهذا ما نقله الإمام النووي لفهمه لهذا الحديث عن السلف الصالح من أئمة الدين رحمهم الله، حيث قال: «قال العلماء: معنى الحديث أن المؤمن كثير الآلام في بدنه أو أهله، أو ماله، وذلك مكفر لسيئاته، ورافع لدرجاته، أما الكافر فقليلها، وإن وقع به شيء، لم يكفر شيئًا من سيئاته، بل يأتى بها يوم القيامة كاملة». إه.

قلت: ويكون كالأرزة انجعافها مرة واحدة يؤخذ بغتة ويقطع دابره. هذا هو فهم السلف للحديث. فاين هذا من ضرب الأرض بالأقدام والرقص بالأكمام والتمايل والتواجد في بدعة يسميها الصوفية الذكر، ونقول كما قال القرطبي رحمه الله: «هيهات بينهما والله ما بين الأرض والسماء».

قلت: نستخلص من هذا البحث العلمي الحديثي أن القصة واهية، وتعلق الصوفية في التمايل والتواجد بها لا يصح، والقصة الصحيحة ليس بها حجل، وبينا حال أهل السنة والجماعة عند سماع القرأن والمواعظ وحال أهل البدعة، ونطلنا تعلق الصوفية ببعض آيات القرأن والحاديث الصحيحة في التمايل والتواجد، وبينا فهم هذه الآيات والأحاديث بمنهج أهل السنة والجماعة. حفظنا الله من أهل البدعة والفرقة والضلالة.

هذا مـا وفـقني الله إليـه وهو وحـده من وراء القصد.

# الهوامش

 (۱) ما بين المعكوفين لفظ مسلم (ح١٧٨٣) كتاب الجهاد (ح٩٢).

(٢) هذه عبارة الإمام القرطبي في «تفسيره» انقلها للأمانة العملية من غير حذف أو إضافة أو تغيير.

(٥٦) ( التوديد العدد السادس السنة الواحدة و الثلاثون

أخى القارئ

أقدم لك عزيزي القارئ الحلقة الثامنة من سلسلة «صحح حديثك» حول صفة إبليس وجنوده.

اولا: يدعى ابن عربي أن النبي على الله قال: لإبليس: «لولا أتيتنى بتصديق كَل قول باية من كتاب الله تعالى ما صدقتك.

قال إبليس: يا محمد سالت الله تعالى أن أرى بني أدم وهم لا يروني فأجراني على عروقهم مجرى الدم أجول بنفسى كيف شئت وإن شئت في ساعة واحدة فقال الله تعالى لك ما سألت وأنا أفتخر بذلك إلى يوم القيامة».

الحكم: الحديث ليس صحيحا بل هو حديث مكذوب مختلق لا أصل له في كتب السنة.

 «البديل الصحيح» حول جرى الشيطان من الإنسان.

عن صفية بنت حُييَ قالت: كان النبي تَك معتكفا فأتيته أزوره ليلا، فحدثته ثم قمت لأنقلب فقام معى ليَقْلبَني، وكان مسكنها في دار أسامة بز زيد، فمرَّ رَجَلًانٌ من الأنصار، فَلماَّ رَأَيا النبي ﷺ أسرعا، فقال النبي ﷺ: «على رسْلِكُمَا إنها صَّفية بنت حيى» فقالا: سيحان الله يا رسول الله ﷺ قال: «إن الشيطان يجري من الإنسان مجرى الدم، وإني حَسْيِتْ أن يقذف في قلوبكما شرًا أو قال شيئا».

الحكم: الحديث صحيح متفق عليه أخرجه البخارى ح (٢٠٣٥)، (٢٠٣٨)، (٢٠٣٩)، (٢٠١٩)، (۲۸۱۱)، (۲۱۲۹)، (۱۷۱۷)، ومسیلم ح (۷۱۷۹) وغيرهما كما في «تحفة الأشراف» ح(١٥٩٠١) و«جري الشيطان» من قول النبي ﷺ وليس من اعترافات

ثانياً: يدعي ابن عربي أن النبي ﷺ قال لإبليس . عندما جاءه عيانا . كم سألت ربك من حاجة؟

قال إبليس: عشرة أشياء.

قال النبي فما هي يا لعين؟ ذكر منها إبليس سالته أن يجعل لي مسجدًا فكان الأسواق»

الحكم: الحديث ليس صحيحا بل هو حدث مكذوب مختلق لا أصل له كما بينا من مجموع فتاوي شيخ الإسلام ابن تيمية (١٨/ ٣٥٠).

 «البديل الصحيح» حول علاقة الشيطان سالأسواق عن سلمان الفارسي: «لا تكونن إن أستطعت أول من يدخل السوق ولا أخر من يخرج منها فإنها معركة الشيطان».

الحكم الحديث صحيح أخرجه مسلم (٨/١٦) ح (1201)

قلت: هذا الحديث موقوف لفظا مرفوع حكما حيث بين الحافظ في «شرح النخبة» الأحوال التي يكون فيها الحديث مرفوعا حكما لا تصريحا فقال: ومثال المرفوع من القول حكما لا تصريحا:

 ۱ - «أن يقول الصحابى - الذي لم يأخذ عن الإسرائيليات ـ ما لا محال للاحتهاد فيه، ولا له تعلق ببيان لغة أو شرح غريب كالإخبار عن الأمور الماضية من بدء الخلق وأخبار الأنبياء.

٢ - أو الأتية كالملاحم والفتن وأهوال يوم

بقلم : على حشيش

القدامة.

٣ . وكذا الإخبار عما يحصل بفعله ثواب مخصوص أو عقاب مخصوص وإنما كان له حكم الرفع لأن إخباره بذلك يقتضي مخبرا له، وما لا محال للاجتهاد فيه يقتضي موقفا للقائل به ـ ولا موقف للصحابة إلا النبي 📽 أو بعض من يخبر عن الكتب الماضية. فلهذا وقع الاحتراز عن القسم الثاني» اهـ.

قلت: وبالتطبيق نجد أن هذا الخبر ينطبق على الإخبار عن الأمور الماضية من بدء الخلق لذلك يوَّب البخاري رحمه الله بابا بعنوان: «صفة إيليس وجنوده» جعله رقم (١١) تحت كتاب «بدء الخلق».

قلت: وانظر «تحفة الأشراف» (٣٢/٤) ح(٤٥٠١) وكذا الحاشية.

وهذان مثالان من البدائل الصحيحة لحديث ابن عربي المفتري على النبي ﷺ والذي يدعى فيه أن الرسول ٢ يسال وإبليس يجيب، هذه البدائل التي لا تتسع مساحة المجلة (حفظها الله) لذكرها حدث أنَّ الأسئلة التي نسبها ابن عربي إلى النبي 避 كثيرة.

ثالثًا: يدعي ابن عربي أن النبي سال إبليس فقال: «ما تقول في عمر بن الخطاب؟» فقال إبليس: «والله ما لقيته إلا وهريت منه».

- الحكم: الحديث ليس صحيحا بل هو كذب مختَّلق مصنوع كما بيُّنا أنفا وأنه لا أصل له.

• البديل الصحيح حول هروب الشيطان من عمر رضى الله عنه.

قَال رسول الله ﷺ لعمر بن الخطاب: «والذي نفسى بيده ما لقيك الشيطان سالكا فجًا إلا سلك فحا غير فحك».

الحكم: الحديث صحيح متفق عليه أخرجه البخارى (٣٩/٦ ـ فتح)، مسلم (١٦/١٥ ـ شيرح النووي).

قلت: من هذا يتبين أن هروب الشيطان من عمر رضى الله عنه من قرول النبي عله وليس من اعترافات إبليس اللعين للرسول ﷺ كما يدعى ابن عربي. فائدة هامة:

ثبت من مجموع ما سبق أن الرسول ﷺ ما سأل إبليس عن شيء مما ادعاه ابن عربي، ولا إبليس أجاب عن ذلك من شيىء.

بل الثابت الصحيح في تعليم الصحابة دينهم، ما رواه عمر وغيره رضي آلله عنَّهم في الصحيحين من حديث جبريل الذي جاء فيه إلى النبِّي ﷺ يسأله عن الإسلام والإيمان والإحسان والساعة وأماراتها، ورغم أن النبي 🕮 أخـبـر أن جـبـريل جـاء يعلم الصحابة دينهم، فإن هذا التعليم كله كان على لسان النبي محمد 📽 من خلال إجاباته على أسئلة جبريل عليه السلام

هذا ما وفقنى الله إليه وهو وحده من وراء القصد.

العدد السادس السنة الواحدة و الثلاثون التوديد) oV)



# الرضاعة تحرم ما يحرم الولادة

يسال صبري عبود أحمد- مقيم بالسادس من اكتوبر يقول: ابنى من زوجتى الأولى عقد على ابنة أختى،

ولكن ابنة اختي هذه رضعت من زوجتي الثانية لمدة يوم كامل ويقية اليوم الثاني، وسمعت بعد ذلك أن هناك من يفتي بحرمة هذا الزواج. أفتونا ماجورين.

الجواب: إذا كانت زوجتك الثانية قد أرضعت ابنة أختك خمس رضعات مشبعات، كما هو واضح بالسوَّال، فإن هذه البنت أصبحت بنتًا لك من الرضاع؛ لأنَّ حرمة الرضاع تنتشر إلى الأم المرضع، وإلى أبنائها، وإلى زوجها صاحب اللبن؛ لقول النبي تَتَحَد: «يحرم من الرضاع ما يحرم من النسب». وفي لفظ: «الرضاعة تحرم ما تحرم الولادة، وإذا صارت هذه البنت بنتًا لك من الرضاعة فلا يجوز لابنك من امرأة أخرى أن يتزوجها؛ لإنها أخته لأبيه من الرضاعة. والله أعلم.

# الذكر المشروع والذكر غير المشروع

ويسال أحمد مصطفى- أسيوط- القوصية: عن الحضرة التي يقيمها الصوفية ويتمايلون فيها يمينًا وشمالاً، وهل هذا هو قوله تعالى: ﴿ الَّذِينَ يَذْكُرُونَ اللَّهَ قِـيَامًا وَقُـعُـودًا وَعَلَى جُنُوبِهمْ...﴾ [أل عمران: ١٩١]؟

والجواب: أن الذكر يطمئن به القلب: ﴿ أَلاَ بِذِكْرِ اللَّهِ تَطْمَئِنُّ الْقُلُوبُ ﴾ [الرعد: ٢٨]، وهو العبادة الكبرى؛ لقوله تعالى: ﴿ وَلَذِكْرُ اللَّهِ أَكْبَرُ ﴾، بل هو تكليف الله لأنبيائه، حيث قال موسى لما سال ربه أن يعينه باخيه هارون: ﴿ كَيْ نُسَبَحْتَ كَثِيرًا. وَنَنْكُرُكَ كَثِيرًا ﴾. وقال لهما لما بعثهما إلى فرعون: ﴿ وَلَا تَنِيَا فِي ذِكْرِي ﴾.

يجيب عليها لجنة الفتوي بالمركز العام

# محمد صفوت نور الدين د.جمال المراكبي

وقد جاءت السنة بالذكر، فيقول الشيخ عبدالرحمن الوكيل رحمه الله تعالى: ومن عبير السنة المطهرة، يسطع عليك ما يشفي روحك، فقارن بينه وبين ذلك الْيَحْمُوم الصوفي، قال ﷺ: «كلمتان خفيفتان على اللسان ثقيلتان في الميزان، حبيبتان إلى الرحمن: سبحان الله وبحمده، سبحان الله العظيم». [متفق عليه].

وكان ﷺ يقول دبر كل صلاة حين يُسلم: «لا إله إلا الله وحده لا شيريك له، له الملك، وله الحمد، وهو على كل شيء قدير، ولا حول ولا قوة إلا بالله، لا إله إلا الله ولا نعبد إلا إياه، له النعمة، وله الفضل، وله الثناء الحسن، لا إله إلا الله، مخلصين له الدين ولو كره الكافرون». [رواه مسلم].

وقال: «سيد الاستغفار أن تقول: اللهم أنت ربي، لا إله إلا أنت، خلقتني وأنا عبدك، وأنا على عهدك ووعدك ما استطعت، أعوذ بك من شر ما صنعت، أبوء لك بنعمتك عليَّ، وأبوء بذنبي، فاغفر لي، فإنه لا يغفر الذنوب إلا أنت». [رواه البخاري].

وفي الصحيحين عن ابن عباس، قال: كان رسول عليه يقول، إذا قام إلى الصلاة في جوف الليل: «اللهم لك الحمد؛ أنت نور السماوات والأرض ومَنْ فيهن، ولك الحمد؛ أنت رَبَّ السماوات والأرض، ومن فيهن، ولك الحمد؛ أنت رَبَّ السماوات والأرض، ومن فيهن، ولك الحمد، أنت الحق، ووعدك الحقَّ، وقولك الحق، ولقاؤك الحق، والجنة حق، والنار حق، والنبيون حق، ومحمد حق، والساعة حق، اللهم لك أسلمت، وبك أمنت، وعليك توكلت، وإليك أنبت، وبك خاصمت، وإليك حاكمت، فاغفر لى ما قدمت، وما

مه) (التوديد العدد السادس السنة الواحدة و الثلاثون)

أخرت وما أسررت وما أعلنت، أنت إلهي لا إله إلا أنت، ولا حول ولا قوة إلا بك».

أرأيت إلى هذا الذكر النبوي الجامع؟ إنها الضراعة النبوية والعبودية الخالصة تفتحت لها أبواب السماء، ما فيه ذكر باسم مفرد، ولا ضرب صدر بذقن، ولا هزة الرأس إلى أخمص القدم! ما فيه التُنَاوُح بالرأس يَمْنَة ويسترة، ولا نَتْعُ من سُرَّة إلى قلب، ما فيه منشد، ولا دف، ولا شبابة، ما فيه دائرة يقف في مركزها نُصب يرقص الذاكرين بتصنييته! إنما فيه قلب مؤمن ضارع ملأه حب الله وخشية ورهبة وتقوى، يتوجه إلى خالقه الأعظم، مالك الملك كله في إيمان صادق، وتوحيد خالص، فصلوات الله وسلامه على محمد عبد الله ورسوله. اه.

وقال ابن كثير كما ثبت في صحيح البخاري عن عمران بن حصين أن رسول ﷺ قال: «صلّ قائمًا، فإن لم تستطع فقاعدًا، فإن لم تستطع فعلى جنب، أي: لا يقطعون ذكره في جميع أحوالهم بسرائرهم وضمائرهم والسنتهم. وقال في سورة النساء: أي في سائر أحوالكم.

# أخفى الله عن العبد قبول عمله

ويســال: أشـرف أحـمـد إبراهيم- منيـا القـمح-محافظة الشرقية:

#### عن علامات قبول الدعاء والتوبة؛

والجواب: إن الله سبحانه وتعالى أخباً عن عباده قبول العمل ورده، وإن أبقى سبحانه إشارات لذلك إلا أنها ليست وسيلة للحكم بقبول العمل أو رده، وذلك من رحمة الله سبحانه، فإن الله جلت قدرته قص علينا قصة ابني آدم، قال تعالى: ﴿وَاقْلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ ابْنَيْ أَدَمَ بِالحُقِّ إِذْ قَرْبًا قُرْبَائًا فَتُقْبَلَ مِنْ اَحَدِهِمَا وَلَمْ يُتَقَبِّلُ مَنَ الآخَرِ قَالَ لاَقْتُلُنَكَ قَالَ إِنْمَا مَا أَنَا بِبَاسِطٍ يَدِي إِلَيْكَ لاَقْتَلَكَ إِنِّي يَدَكَ لِتَقْتُلُنِي مَا أَنَا بِبَاسِطٍ يَدِي إِلَيْكَ لاَقْتَلَكَ إِنِّي وَاللَّهُ رَبًا

أَصْحَابِ النَّارِ وَذَلِكَ جَزَاءُ الظَّالِينَ. فَطَوَّعَتْ لَهُ نَفْسُهُ قَتَّلَ أَخْيِهِ فَقَتَلَهُ فَأَصْبَحَ مِنَ الخَّاسِرِينَ. فَبَعَثَ اللَّهُ عُرَابًا يَبْحَثُ فِي الأَرْضِ لِيُرِيَهُ حَيْفَ يُوَارِي سَوْءَةَ أَخِيهِ قَالَ يَا وَيُلَثَا أَعَجَزْتُ أَنَّ أَكُونَ مِثْلَ هَذَا الْغُرَابِ فَأُوَارِيَ سَوْءَةَ أَخِي فَأَصْبَحَ مِنَ النَّادِمِينَ ﴾ [المائدة: ٢٧- ٣١].

فقامت العداوة بينهما ووقع القتل لأنه عرف أن عمله حبط، والآخر قبل عمله، وكذلك حتى لا يتكل العبد على عمله الذي قبل منه فيتجرأ على المعصية.

لكن من الإشارات المرجو بها القبول أن يكون الصالحات حبيبة إلى النفوس والمعاصي مكروهة لديها، وأن يكون العبد يعمل العمل الصالح بعد الصالح، فمن ثواب الحسنة الحسنة بعدها.

# هدي السلف في القيام لمصافحة القادم

ويسال عن القيام عند المصافحة، لذلك ننقل فتوى لشيخ الإسلام ابن تيمية (٢٥٨/١، ٢٥٩): الحمد لله رب العالمين. لم يكن من شانه عادة السلف على عهد النبي تلك وخلفائه الراشدين، أن يعتادوا القيام كلما يرونه عليه السلام كما يفعله كثير من الناس، بل قد قال أنس بن مالك: لم يكن شخص احب إليهم من النبي تلك، وكانوا إذا رأوه لم يقوموا له: لما يعلمون من كراهته لذلك، ولكن ربما قاموا للقادم من مغيبه تلقيًا له، كما روي عن النبي تلك أنه قام لعكرمة، وقال للأنصار لما قدم سعد بن معاذ: «قوموا لام مزيوا على حكمة.

والذي ينبغي للناس أن يعتادوا اتباع السلف على ما كانوا عليه على عهد رسول ﷺ ، فإنهم خير القرون، وخير الكلام كلام الله، وخير الهدي هدي محمد ﷺ ، فلا يعدل أحد عن هدي خير الورى، وهدي خير القرون إلى ما هو دونه، وينبغي للمطاع ألا يقر ذلك مع أصحابه، بحيث إذا راوه لم يقوموا له

(العدد السادس السنة الواحدة و الثلاثون التوديد ) (٩

في اللقاء المعتاد.

وأما القيام لمن يقدم من سفر ونحو ذلك تلقيًا له فحسن.

وإذا كان من عادة الناس إكرام الجائي بالقيام ولو ترك لاعتقد أن ذلك بخس في حقه أو قصد خفضه ولم يعلم العادة الموافقة للسنة فالأصلح أن يقام له؛ لأن ذلك أصلح لذات البين، وإزالة التباغض والشحناء، وأما من عرف عادة القوم الموافقة للسنة، فليس في ترك ذلك إيذاء له، وليس هذا القيام المذكور في قوله تلة : «من سره أن يتمثل له الرجال قيامًا فليتبوأ مقعده من النار». فإن ذلك أن يقوموا له وهو قاعد، ليس هو أن يقوموا لمجيئه إذا جاء، ولهذا فرقوا بين أن يقال: قمت إليه وقمت له، والقائم للقادم ساواه في القيام، بخلاف القائم للقاعد.

وقد ثبت في صحيح مسلم: أن النبي ﷺ لما صلى بهم قاعدًا في مرضه صلوا قيامًا أمرهم بالقعود، وقال: «لا تعظموني كما يعظم الأعاجم بعضها بعضًا». وقد نهاهم عن القيام في الصلاة وهو قاعد؛ لئلا يتشبه بالأعاجم الذين يقومون لعظمائهم وهم قعود.

وجماع ذلك كله الذي يصلح اتباع عادات السلف وأخلاقهم، والاجتهاد عليه بحسب الإمكان، فمن لم يعتقد ذلك ولم يعرف أنه العادة وكان في ترك معاملته بما اعتاد من الناس من الاحترام مفسدة راجحة، فإنه يدفع أعظم الفسادين بالتزام أدناهما، كما يجب فعل أعظم الصلاحين بتفويت أدناهما.

# حكم قراءة القرآن في المأتم

ويسال: عيسى يونس عبد الرشيد- عزبة النقطة بني هلال- منيا القمح- شرقية:

لي أخ يحفظ القرآن الكريم كاملاً ويعمل قاربًا للقرآن في الجنازات، ولكني نصبحته اكثر من مرة وقلت له: إن هذه الأمور من البيدع، والمشبارك في

التوديد العدد السادس السنة الواحدة و الثلاثون

البدعة مبتدع، ولكنه يقول لي: أنا لا اشترط على أجر مهما كان الأجر قليلاً أو كثيرًا وهذا ليس فيه حرام ولم يرد به نص تحريم. فأرجو من سيادتكم توضيح هذا الأمر؟

الجواب: الجلوس للعزاء بدعة، والقارئ فيها مشارك في هذه البدع، حتى ولو لم ياخذ على هذه القراءة أجرًا، فعمله هذا لا يجوز، وقد افتى بذلك الشيخ محمود شلتوت شيخ الأزهر الأسبق فقال في إقامة الماتم: أما إقامة الماتم ليلة أو أكثر فقد أجمع العلماء على حرمته إذا كان على الهيئة التي نعهدها اليوم من إقامة السرادقات التي تتطلب نفقات باهظة في غير غرض صحيح، وتشتد الحرمة إذا كان في الورثة قاصر يحمل نصيبه من هذه النفقات، أو كان أهل الميت في حاجة إلى ما ينفق في هذا السبيل.

وتتضاعف شدة الحرمة إذا كان الحصول على هذه الأمور عن طريق الربا كما يفعله بعض الناس التماسا للشهرة، وقد كانت سنة رسول ٤٠ أن ينصرف الناس بعد دفن الميت إلى مصالحهم، وأن يعرى أهل الميت حين المقابلة في الأيام الشلاثة الأولى، ولم يشبت عن مسلمي الصدر الأول أنهم جلسوا في مكان معين بقصد أن يذهب الناس إلى تعزيتهم في موتاهم.

ويسال: سيد عبد الله عبد الرحمن- الجيزة: عن الحكم في رجل حديث عهد بزواج وينزل منه المني أحيانًا أثناء الصلاة، فما الحكم؟

والجواب: اعلم أيها القارئ الكريم أن المني لا ينزل من الرجل إلا مصحوبًا بشهوة في القبل وقشعريرة في البدن، كما ذكر ذلك ابن عباس رضي الله عنهما لما ساله رجل فقال: إنني كلما بلت تبعه الماء الدافق، فقال له: هل تجد شهوة في قبلك؟ قال: لا، قال: هل تجد قشعريرة في بدنك؟ قال: لا. قال ابن عباس رضي الله عنهما: إنما هي أبردة يجزئك منها الوضوء. والله أعلم



# أجاب عليها سماحة الشيخ: ابن عثيمين رحمه الله

# صلاة الفريضة قبل دخول الوقت لا تجزىء

سُئُل: إذا صلى الإنسان قدل الوقت جهلاً فما الحكم؟

اجاب: صلاة الإنسان قبل الوقت لا تجرئه عن الفريضة؛ لأن الله تعالى يقول: ﴿ إِنَّ الصَّلَاةَ كَانَتْ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ حِتَابًا مَـوْقُوتًا ﴾ [النساء: ١٠٣]، وبيّن النبي ﷺ هذه الأوقـات في قوله: «وقت الظهر إذا زالت الشـمس» إلَّخ الحديث. [أخرجه البخاري]. وعلى هذا فمن صلى صلاة قبل وقتها فإن صلاته لا تجزئه عن الفريضة، لكنها تقع نفلاً، بمعنى أنه يُثاب عليها ثواب نفل، وعليه أن يعيد الصلاة بعد دخول الوقت. والله أعلم.

# تحية المسجد مشروعة في كل وقت

سُئُل: ما هي أوقات النهي، وعن تحية المسجد قبل صلاة المغرب؛ هل تكون قبل الأذان أو بعده، أفتونا جزاكم الله خيرًا؟

أجاب: أوقات النهى ثلاثة :

الوقت الأول: من صَّلاة الفجر إلى أن ترتفع الشمس قيد رمح؛ أي إلى ما بعد طلوع الشمس بربع ساعة إلى ثلث ساعة.

الوقت الثاني: قبل الزوال بنحو عشر دقائق؛ وهو قبل دخول وقت الظهر بنحو عشر دقائق.

والوقت الثالث: من صلاة العصر إلى أن يستكمل غروب الشمس. هذه هي أوقات الذهي.

اما بالنسبة لتحية المسجد فمشروعة في كل وقت، فمتى دخلت المسجد فلا تجلس حتّى تصلي ركعتين، حتى في أوقات النهى.

َ وينبغي أنَّ يعلم أن القول الراجح من أقوال أهل العلم أن جميع النوافل التي هي من ذوات الأسباب ليس فيها نهي، بل تفعل حتى في وقت الذهي، فإذا دخلت المسجد بعد صلاة الفجر فصل ركعتين، وإذا دخلت بعد صلاة العصر فصل ركعتين، وإذا دخلت المسجد قبيل الزوال فصل ركعتين، وإذا دخلت في أي ساعة من ليل أو ذهار فلا تجلس حتى تصلى ركعتين.

# طالب العلم الشرعي يعطى من الزكاة

سُتُل: ما حكم إعطاء الزكاة لطالب العلم؟

أجاب: طالب العلم المتفرغ لطلب العلم الشرعي وإن كان قادرًا على التكسب يجوز أن يُعطى من الزكاة؛ لأن طلب العلم الشرعي نوع من الجهاد في سبيل الله، والله تبارك وتعالى جعل الجهاد في سبيل الله جهة استحقاق في الزكاة فقال: ﴿ إِنَّمَا الصِّدَقَاتُ لِلْفُقَرَاء وَاللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴾ [التوية: ٢٠]. سُنيل اللَّه وَابْن السَّنيل فَرِيضَةً مَنَ اللَّهِ وَاللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴾ [التوية: ٢٠].

َ أَمَا إِذَا كَانَ الطَّالَبَ مُتَعْرِغًا لطلبَ علم دنيوي فأَنَه لا يعطى من الزكاة، ونقول له: أنت الآن تعمل للدنيا، ويمكنك أن تكتسب من الدنيا بالوظيفة فلا نعطيك من الزكاة.

# يجوز تزويج الفقير من الزكاة

سئل : ولكن لو وجدنا شخصًا يستطيع أن يكتسب للأكل، والشرب، والسكنى، لكنه يحتاج إلى الزواج وليس عنده ما يتزوج به فهل يجوز أن نزوجه من الزكاة؟

أجاب : نعّم يجوز أن نزوجه من الزكاة، ويعطى المهر كاملاً، فإن قيل: ما وجه كون تزويج الفقير من الزكاة جائزًا ولو كان الذي يعطى إياه كثيرًا؟

قلناً: لأن حاجة الإنسان إلى الزواج ملحة قد تكون في بعض الأحيان كحاجته إلى الأكل والشرب، ولذلك قال أهل العلم: إنه يجب على من تلزمه نفقة شخص أن يزوجه إن كان ماله يتسع لذلك، فيجب على الأب أن يزوج ابنه إذا احتاج الابن للزواج ولم يكن عنده ما يتزوج به، لكن سمعت أن بعض الآباء الذين نسوا حالهم حال الشباب إذا طلب ابنه منه الزواج، قال له: تزوج من عرق جبينك. وهذا غير جائز، وحرام عليه إذا كان قادرًا على تزويجه، وسوف يخاصمه ابنه يوم القيامة إذا لم يزوجه مع قدرته على تزويجه.

# لا إله إلا الله تشتمل على جميع أنواع التوحيد

سنُئل: كيف كانت «لا إله إلا الله» مشتملة على جميع أنواع التوحيد؟

اجابً: هي تشمل جميع أنواع التوحيد كلها؛ إما بالتضمن، وإما بالالتزام، وذلك أن قول القائل: «أشهد أن لا إله إلا الله، يتبادر إلى الذهن أن المراد بها توحيد العبادة- الذي يسمى توحيد الألوهية- وهو متضمن لتوحيد الربوبية؛ لأن كل من عبد الله وحده، فإنه لن يعبده حتى يكون مقرًا له بالربوبية؛ وكذلك متضمن لتوحيد الأسماء والصفات؛ لأن الإنسان لا يعبد إلا من علم أنه مستحق للعبادة، لما له من الأسماء والصفات، ولهذا قال إبراهيم لأبيه: ﴿ يَا أَبَتَ لِمَ تَعْبُدُ مَا لاَ يَسْمَعُ وَلاَ يُبْصِرُ وَلاَ يُعْنِي عَنْكَ شَيْئًا ﴾ [مريم: ٢٤]، فتوحيد العبادة متضمن لتوحيد الأسماء الربوبية، ويا أبّت لِمَ تَعْبُدُ ما لاَ يَسْمَعُ ولاَ يُبْصِرُ وَلاَ يُعْنِي عَنْكَ شَيْئًا ﴾ [مريم: ٤٢]، فتوحيد العبادة متضمن لتوحيد الربوبية وتوحيد الأسماء والصفات.

العدد السادس السنة الواحدة و الثلاثون التوديد

بقلم / على الوصيفي

الحب في الله جوهرة ثمينة أولاها الله تعالى صفوة أوليائه وخيرة خلصائه، أما أن تجد هذا النوع من الحب في غيرهم فلا، فهذا النوع من الحب لا يكون بين الكفار، ولا بين أهل البدع ، فإن الله تعـالى لا يصب ذلك الحب في قلوبهم أبدا، ما بقوا على الكفر، انظر إلى قوله تعالى: ﴿ فَأَعْرِينَا بِينَهِم العداوة والبغضاء إلى يوم القيامة ﴾ [المائدة: ١٤] وقوله تعالى: ﴿ تحسبهم جميعا وقلوبهم شتى ﴾ [الحشير: ١٤] فأينما تجد تجمعا للكفار أو لأهل البدع فلا يغرنك كثرته، ولا يرهبنك أمره، فهو سراب بقيعة، أو ظلمات فى بحر لجى، أو رماد اشتدت به الريح، سرعان ما يزول ويتعدد. وأنى لهم المحبة الصادقة ومن يلقيها في قلوبهم؟ فإنها لا تكون لهم من الله تعالى.

### حرمان غير المؤمنين من حب الله وحب أوليائه

كيف يحبهم الله وقد أذوه وسبوه وكذبوه؟ أنى لليهود حُبُّ الله تعالى؟ وقد قالوا ﴿ يَدَ الله مغلولة ﴾ [المائدة: ٦٤] وقالوا: ﴿ إِنَّ اللَّهُ فَقَير وَنَحَنَ أغنياء ﴾ [آل عمران: ١٨١] وأنى للصليبيين محية الله تعالى مع قـولهم: ﴿ اتْحَـذَ الرَّحَـمَنَ وَلَدًا ﴾ [مـريم:٨٨] وفي الحـديث القـدسي الذي رواه البخاري وغيره عن ابن عباس قال قال النبي ﷺ قال الله تعالى: «كذبني ابن أدم ولم يكن له ذلك وشتمنى ولم يكن له ذلك فأما تكذيبه إياي فزعم أنى لا أقدر أن أعيده كما كان وأما شتمه إياي فقوله لي ولد فسبحاني أن اتخذ صاحبة أو ولدًا».. فلا يمكن أبدا أن يجتمع في القلب محمة الله تعالى وسبابه والاستهزاء بدينه في أن واحد، ومن ظن ذلك فهو جهمي جاهل لا يدري معنى الإيمان على حقيقته. ولا يمكن لهؤلاء أن يحبهم الرسل ولا أولياء الله الصالحون؛ لأنهم كذبوهم وأذوهم وعادوا الحق الذي جاءوا به؛ ولذا كان من الضروري الجهر بمعاداة هؤلاء، والتصريح بالبراءة منهم، وعدم موالاتهم، تأسبًا بقول إبراهيم عليه السلام لقومه، والذي زكاه رب العزة سبحانه كما في قوله تعالى: ﴿ قَدْ كَانَتْ لَكُمْ أُسُوَةً حسنة في إبراهيم والذين معه إذ قالوا لقومهم إنَّا برآء منكم وممًا تعبدون من دون الله كفرنا بكم وبدا بيننا وبينكم العداوة والبغضاء أبدا حتى تؤمنوا بالله وحده ﴾ [الممتحنة: ٤] وهذا أيضا ينصرف إلى أهل البدع حتى يدعوا بدعتهم، ويهجروا إفكهم، لقول النبي ﷺ لعائشة رضى الله عنها: «إذا رأيت الذين يتبعون ما تشابه منه فأولئك الذين سمى الله فاحذروهم» [متفق عليه] وعلى ذلك جرى عمل السلف الصالح رضى الله عنهم، فهذا عبد الله بن عمر رضى الله عنهما يقول ليحيى بن يعمر لما أخبره بقول معبد الجهني: «لا قدر وأن الأمر أنف» يعنى: «مستأنف» يشير بذلك إلى تكذيب علم الله الأزلى قال: «أخبر هؤلاء أني بريء منهم وأنهم براء منى» [متفق عليه .

# الحب صفة لله تعالى

الحب صفة حقيقية ثابتة لله تعالى بدلالة قوله تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهُ يُحَبُّ التَّوْابِينَ وَيُحِبُّ الْمُتَطَهُ رِينَ ﴾ [البقرة:٢٢٢] وقولَه تعالى: ﴿مَن يُرْتَدُ مَنكُمْ عَن دِينه فَسُوفَ يَأْتِي اللَّهُ بَقَرِمُ يُحِبُّهُمُ وَيُحِبُونَهُ ﴾ [المائدة: ٤ُهَ] وقوله تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهُ يُحَبُّ الَّذِينَ يَقَاتَلُونَ فِي سَبِيلهِ صَفًا كَأَنَّهُمُ بُنَيانٌ مُرْصُوصٌ ﴾ [الصف: ٤] وفي السنة عن

(التوديد العدد السادس السنة الواحدة و الثلاثون)

سلمة بن الأكوع عن النبي تَقَدَّ قال يوم خيبر: «لأعطين الراية غدا رجلا يحب الله ورسوله ويحبه «لن كانَ لَهُ قَلْبٌ أَرْ أَلَقَى السَّمَعَ وَهُوَ شَهِيدٌ ﴾ [ق:٣٧] وتُثبت تلك الصفة عقلا للخالق جل جلاله بثبوت أثارها في المخلوق، إضافة إلى أنها في المخلوق صفة كمال بلا شك، فمن يحب أكمل ممن لا يحب، وكل كمال ثبت للمخلوق فالخالق به أولى.

#### الحبصفة فعلية

وتتجدد تلك الصفة في ذات الله تعالى لا عن نقص بل عن كمال، فاصلها موجود، ولكن آثار تلك الصفة يظهر بوجود دواعيها في العبد، فكلما اقترب الإنسان من ربه تعالى بالطاعة كلما نال حب الله تعالى. وهي من هذه الجهة صفة فعلية، قديمة النوع متجددة الآثار، ويظهر ذلك من قوله تعالى في الحديث القدسي الذي رواه البخاري عن أبي هريرة قال قال النبي تشق قال الله تعالى: «وما يزال عبدي يتقرب إلي بالنوافل حتى أحبه» فالحب متعلق بالتزام الطاعة والمواظبة عليها، كما فالحب متعلق بالتزام الطاعة والمواظبة عليها، كما المقاتل مع أخيه في ساحة القتال بالله وابتغاء وجهه فقط، كما هو واضح في الآيات السابقة.

#### لحب صفة حقيقية

ولمست المحمة الثواب ولا إرادة الثواب ولا التفضل على الغير والإنعام إليه، كما يقول الأشاعرة والمعتزلة، بل كل هذه آثار من آثار محية الله تعالى، أما أن الحب صفة حقيقية لا تؤول بالمجاز إلى الثواب أو إرادة الثواب فدليل ذلك أن الله تعالى قال في الحديث القدسي: «فإذا أحببته كنت سمعه الذي يسمع به ويصيره الذي يبصير به ويده التي يبطش بها ورجله التي بمشي بها ولئن سالني لأعطينه ولئن استعاذني لأعيذنَّه..» [تقدم تخريجه]، والمعنى أن الله تعالى يوفق سمعه وبصره ويؤيد ذلك قوله في الرواية الأخرى: «فبي يبطش وبي يسمع وبي يبصبر» فجعل التوفيق لازما من لوازم المحبة وأثرا من آثارها، وليس هو حقيقة المحية ... (ولا مسوغ في هذا الحديث للحلولية لأنه قال في أوله ما تقرب إلىُّ عبدي) وكما في الحديث الآخر عن أبي هريرة قال قال رسول الله ﷺ: «إن الله إذا أحب عبدا نادى جبريل يا جبريل إنى أحب فلانا فأحبه ثم بنادى حسريل في أهل السماء با أهل السماء إن الله يحب فلانا فأحبوه ثم يوضع له القبول في الأرض...» [متفق عليه]، فجعل القبول لازما من

لوازم المحدة التي اتصف بها. إذن فالمحدة صفة ثابتة لله تعالى، ولا ينبغي أن تنكر أو تؤول؛ لأن الله تعالى يقدر أن يحب حبا يليق بجلاله، فهو على كل شيء قدير فمن أنكر أن الله تعالى بحب فقد أنكر أن الله على كل شيء قدير، فهو يقدر على الفعل في نفسه، ويقدر على الفعل في غيره. وإذا كان حب المخلوقين خفة ورقة في القلب فهذا ليس بمسوغ لانكار حب الله تعالى للعبد؛ وذلك لأن الله تعالى بحب لا كحب المخلوقين قال تعالى: ﴿ لِس كَمثْله شيء وهو السَّميع البصير ﴾ [الشوري: ١١]، وهذا هو ما كان عليه السلف الصالح، فلم ينكر أحدهم هذه الصفة ولم يؤولها. بل هي صفة كمال في المخلوق، وتحققها في الخالق من باب أولى. ولم يقل أحدهم قول المعتزلة ولا الأشاعرة بالتعطيل ولا بالتأويل، ولم ينقل في كتبهم أنها من المتشابه الذي بوهم كفرا، ولو كان ذلك لما قالوا: «أمروها كما جاءت» فإنهم لا يمررون الكفر، وإنما يمررون الحق الثابت بالمعنى الصادق، ولكنهم يفوضون الكدفدة لمن معلم ذلك وهو الله رب العالمين وحده، دل ولو كان في إثدات صفة المحدة على حقدقتها شيء يشكل في أذهان المخلوقين لما سكت عن ذلك الله تعالى ولا رسوله محمد ﷺ وكيف يكون ذلك وفي المسكوت عنه ما دوهم الكفر، كما يزعمون، لا مكن أبدا.

#### الله تعالى محبوب ومحب

صفة الحب لا تفسر بأعظم مما ذُكرتْ به فالله يُحب ويُحَب كما قال تعالى: ﴿ وَهُوَ الْفَفُورُ الْرَدُودُ ﴾ [البروج:14] قـال ابن عباس رضي الله عنهما: الودود الذي يحب ويحب. وهذا التـأويل مـوافق لقوله تعالى: ﴿ فَسَرْفَ يَأْتِي اللَّهُ بِقَرْمُ يُحِبُّهُمْ وَيُحبُونَهُ ﴾ [المائدة:26] فهنا تبادل في المحبة، وثبت ذلك في قول النبي ﷺ: «لأعطين الراية غدا رجلا يحب الله ورسوله ويحبه الله ورسوله» [تقدم تخريجه]، فكان هذا الرجل عليا رضي الله عنه فهو محبوب ومحبِّ. وأعظم الغايات أن يحبك الله تعالى بعد أن تحب أنت الله.

#### اللهيخب لذاته

ليس هناك شيء في الوجود يُحَبُّ لذاته إلا الله تعالى، وكل شيء غير الله تعالى إنما يحب بسبب من الله جل جلاله، أما الدليل على أن المؤمنين يحبون الله تعالى لذاته ويعملون لرؤية وجهه الكريم فذلك قوله تعالى: ﴿ رَالَّذِينَ آَمَنُوا أَشَدُ حَبًّا للهُ ﴾ [البقرة: ١٦٥] وقوله تعالى: «وَجبت محبتي للمَتحابين في» [رواه أحمد وغيره عن معاذ

(العدد السادس السنة الواحدة و الثلاثون التوديد) (٦٣

وصححه الشيخ الألباني في صحيح الجامع برقم [٤٣٣١]، وقوله: ﴿ إِنَّمَا نُطْعَمُكُمْ لَوَجُه اللَّهِ ﴾ [الإنسان:٩] وقوله تعالى: «يتركَ طعامَه وشَرابَه من أجلي، [متفق عليه].

وقد أشكل على طوائف الصوفية ذلك، وظنوا أن طلب الجنة والهروب من النار يتنافى مع فعل العمل ابتغاء وجه الله تعالى ومنهم من قال: «إذا كان الزاهد يطلب على زهده أجرا فهو لا يستحق مسمى الصوفى»، بل ومنهم من حعله شيركا، ولا يزالون يرددون قول رابعة العدوية رحمها الله: إذا كنت أعيدك خوفا من نارك فأدخلنيها وإذا كنت أعددك طمعا في جنتك فلا تدخلنيها... وهذا القول مردود من ثلاثة أوجه: وجه: أن تعلق العبد بالعوض والعمل لايكون مانعا من محبة الله تعالى، بل الله تعالى محبوب على كل حال، فالرء يعمل عند من يحب ومن لا يحب مع أخذه العوض منه فلا بشترط تعلق المحية بالعوض. ووجه: أن الجنة تطلب وتحب لأن الله تعالى هو الذي رغب فيها وعظمها، ولولا ذلك ما كان أحد منا يصدق ما ذكر فيها من النعيم والخيرات، والنار كذلك ما كان يرهب منها إلا لأحل أن الله تعالى حعلها عذابه، فلولا الله تعالى ما صدقنا أن هناك نارا يكلم الناس فيها بعضهم بعضا. فتعظيم الجنة وطلبها تعظيم لله تعالى في الحقيقة والخوف من النار والهروب منها خوف من الله تعالى في الحقيقة. ووجه: أن عيادة الله تعالى بالخوف والرجاء عمل الأنبياء والصالحين كما قال تعالى: ﴿ إِنَّهُمْ كَانُوا يسارعون في الخبيرات ويدعوننا رغبا ورهبا وكانوا لنا خاشعين ﴾ [الأنبياء: ٩٠] والأدلة على ذلك كثيرة فمن زعم أن عبادة الله تعالى بالخوف من ناره والطمع في جنته نقص في المقام أو في الأجر فقد انتقص في الصقيقة من الأنبياء، وهذا من الغرور والجهالة، إذ لا يمكن لولى مهما كانت مجاهدته ورياضاته أن يرتفع إلى مقام الأنبياء، فكيف يزيد

#### العبادة الصحيحة

نستطيع أن نخرج من هذا بكلمة مجملة لأهل السنة أن العبادة الصحيحة لا بد أن تكون مشتملة على الحب والخوف والرجاء، وإلا فمن عبد الله بالحب وحده فهو زنديق، ومن عبده بالخوف وحده فهو خارجي، ومن عبده بالرجاء وحده فهو مرجئ، ومن عبد الله بالحب والخوف والرجاء فهو مؤمن موحد.... وهذه الجملة تدفع

قول الذين يحردون الحب من لوازمه وحقيقته المقبولة، وإلا فإن الحب الصحيح يتضمن الخوف والرجاء، فمن أحب إنسانا حيا حقيقيا كان ذلك دلدلا على تعظيمه له، وتعظيمه يدفعه إلى أمرين؛ إلى الخوف منه والهرب مما بغضيبه، وإلى الطمع قبه والعمل فيما برضيبة، قما بالك يحب الله تعالى! ولذا فمن مراتب الحب التتيم والتعيد، وهاتان المرتبتان تدلان على عظم المحدة، فمن صار لله تعالى عبدا فقد أحب الله تعالى حيا شديدا، والتعبد خوف ورجاء وحب، والعبد السالم من الأفات لا يجعل لنفسه حظا فيما يملك، إنما يصير قصده في قصد سيده، ولا يجعل لنفسه سلطانا عليها، إنما يجعل السلطان كله لله تعالى، ولذا خوطب النبي على معام العدادة في ثلاثة مواضع، في الإسراء والوحي والدعوة، قال تعالى: ﴿ سِحان الذي أسرى بعبده ﴾ [الإسراء: ١] وقال تعالى: ﴿ فأوحى إلى عبده ما أوحى ﴾ [النجم: ١٠] وقال تعالى: ﴿ وأنَّه لَا قام عبد الله يدعوه ﴾ [الحن: ١٩] ولذا قال النبي ﷺ كما أمره الله تعالى: ﴿ قُلْ إِنَّ صَلاتي ونسكى ومحياي وم ماتى لله رب العالين (١٦٢) لا شريك له ﴾ [الأنعام:١٦٣،١٦٢] ولا يفوتنا أن نذكر أن أعلى مقامات الحب الخلة، ولم يصل إلى هذا المقام أحد غير نبى الله إبراهيم ونبى الله محمد عليهما الصلاة والسلام، ودليل ذلك قوله تعالى: ﴿ واتَّخذ الله إبراهيم خليلا ﴾ [النساء:١٢٥] وقوله ﷺ: «إن الله تعالى قد اتخذنى خليلا، كما اتخذ إبراهيم خليلا» [رواه مسلم وغيره عن جندب ٥٣٢]. والخلة مع الله القيام بجميع مقامات العيادة لايشغل أصحابها مقام عن مقام مهما كانت درحته.

والخلة بين الأصحاب أن يسد كل واحد خلل صاحبه، ويهلك نفسه في حاجته، فإذا أقبل أقبل لله وإذا أعرض أعرض لله، وهؤلاء بين البشر قلة، ومن ذلك ما أشار إليه حسان بن ثابت رضي الله عنه:

أخلاء الرجال هم كثير ولكن في الباد هم قليل فسلا تغررك خلة من تؤاخي فسمالك عند نائبة خليل وكل أخ يقبول أنا وفيً ولكن ليس يفعل ما يقول سوى خلاً له حسب ودين فذاك لما يقول هو الفعول ولا يحق لنبي أن يتخذ أحدا من الناس خليلا، إنما صحبة وإيمان، لما ثبت في الصحيحن أن

التوديد العدد السادس السنة الواحدة و الثلاثون

(75)

رسول الله ﷺ خطبهم قائلا: «ولو كنت متخذًا من أمتي خليلا لاتخذت أبا بكر، ولكن أخوة الإسلام ومودته...».

#### متىتصلقالحدة؟

فمن صدق في محيته فقد صدق في استقامته لا محالة، فالاستقامة لازم من لوازم المحدة، فليست محية العيد لربه هي مجرد الاستقامة؛ وإلا لدخل فدها المنافقون، ولكن المحدة شغف ووداد ومدل وإيثار وشوق، وإن كانت هذه الألفاظ تحمع معنى الحب وأثاره في وقت واحد. وإنما الإستقامة أثر من آثار الحب. قال تعالى: ﴿ قُلْ إِنَّ كُنتُم تَحَبُّونَ اللَّهُ فاتبعوني يحببكم الله ﴾ [آل عمر إن: ٣١] فهذه أمة الامتحان، فمن زعم شعدًا فلا عد أن معطى الدرهان على صدقه، والدرهان على الحب الاستقامة، فجعل الاتباع لازما من لوازم المحسة، وليس هو نفس المحمة، وهذا خلافا للمعترلة والأشاعرة فإنهم يحعلون الحب محرد الاستقامة، ومنهم من يحعل الحب إيثارا عقلدا، وهذا غير صحيح، فالمؤمنون يشتاقون وبمبلون وبرجون، وهذه كلها أعمال قليبة تعبر عن الحب، ولا يمكن أن يصلح إيمان العبد إلا بهذا النوع من الحب. فالأولى بالحب هو الله الغفور الودود قال ﷺ: «لا يؤمن أحدكم حتى يكون الله ورسبوله أحب إلبيه مما سبواهما وأن يحب المرء لا يحده إلا لله» [متفق عليه من حديث أنس] فالحب بن المؤمنين أصل الإيمان وثمرته، فمن وحد في قلبه حيا فقد وجد في قلبه إيمانا صادقا، ومن وجد في قلبه بغضا فليراجع نفسه، ولمصحح مسمرة دمنه قال تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وعملوا الصّالحات سيجعل لهم الرّحمن ودًا ﴾ [مريم: ٩٦] ودا يعنى: «حبا» حبا فيما بينهم، وحبا منه تعالى لهم، وحبا من مالأئكته تجاههم، وأما من لم يستشعروا هذا الود فيما بينهم فإنهم لم يستشعروا حلاوة الإيمان ولا يشاشيته.

#### من أحب أخا فليخبره بذلك:

لا يمكن أن يطول أمد الخصام، وتستمرأ المناورة على المصالحة، والبغضاء والشحناء على التسامح والتعانق والمصافحة، والظن السيء على الظن الحسن، أو تجف المشاعر بين قوم يقول أحدهم لصاحبه: «إني أحبك في الله» وقد أثر عن الإمام أحمد أن الصلح المقبول هو الذي يعود فيه كلا الطرفين إلى ما كانا عليه قبل الخصام «أو كما قال (رحمه الله) فهذا أثر من أثار الحب الصادق،

فمن برض بغير عتاب، ويصفح بلا إعراض، ويصدق قلبه، وتخلص نبته؛ فيكون سمحا في ديعه، سمحا في خصومته، سمحا في عدله، سمحا في صلحه، فلعله يحظى بمنزلة بغيطه عليها النصون والشهداء، تلك هي منزلة المتحادين في الله تعالى وحده. روى الترمذي عن معاذ رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «قال تعالى: المتحادون في حلالي لهم منابر من نور بغيطهم النبيون والشهداء» [رواه الترمذي عن معاذ وصححه الشيخ الألباني في صحيح الجامع حديث رقم: ٤٣١٢] فمن أحب أخا له فليعلمه بذلك، وهذه هي عادة السلف الصالح رضوان الله عليهم: فعن يزيد بن أبي حسيب أن أيا سالم الجيشاني أتى أبا أمية في منزله فقال: إني سمعت أما ذر يقول إنه سمع رسول الله ﷺ يقول: «إذا أحب أحدكم صاحبه فليأته في منزله فليخبره أنه يحبه لله، وقد جئتك في منزلك» [رواه أحمد وغيره وصححه الشيخ الألباني في صحيح الجامع برقم ٢٨١] وهذا أبو إدريس الخولاني فدما رواه أحمد وغدره بإسناد صحيح يدخل على معاذبن جبل رضى الله عنه في مسجد دمشق ويقول له: «إنى أحيك في الله» فهذه هي الأخلاق المنبثقة من الاعتقاد الصحيح والفهم السديد والدين القيم، فإذا افتقدتها فتحسر عليها، وإلا فلا أراك من الفرقة الناحية المنصورة، لأن أصحاب الفرقة الناحية محتمعون على الحق مستمسكون بالسنة، لا يسب بعضهم بعضا ولا يلعن بعضهم معضا، تلك عالمتهم ومن السنة الحب في الله والبغض في الله، وإذا رأيت أهل البدع يتقاربون فلا تقل متحابون ونحن متباغضون، وإنما هم قوم غلبتهم الأهواء، اجتمعوا عليها، وتضامنت نفوسهم بها، وإن سمى هذا حبا فالمرء يحشر مع من أحب.

أسال الله تعالى أن يحــشـرنا وإياكم مع الصالحين. اللهم آمين.

(العدد السادس السنة الواحدة و الثلاثون التوديد) (٦٥)

اقرأمن مكتبة المركز العام

15 -----نيك في «الرد على من ک انجوفوالصوت

اعداد: علاء خضر

المؤلف : الشيخ الإمام الحافظ أبو نصر عبيد الله بن سعيد بن حاتم بن أحمد الوايلي البكري السجزي.

مولده: ولد في نهاية القرن الثالث تقريبًا بقرية «وايل» في سجستان.

طوف أبو نصر رحمه الله بالكثير من البلاد ولقي الكثير من أهل العلم وحفاظ الحديث، فسمع منهم وروى عنهم، فمن هؤلاء والده حيث تفقه عليه وأبو عبد الله الحاكم صاحب «المستدرك».

قال عنه ابن ماكولا: كان أحد الحفاظ المتقنين.

وقال عنه الحافظ الذهبي: الحافظ الإمام علم السنة عبيدالله بن سعيد.

> وفاته: توفي عام ٤٤٤هـ. موضوع الكتاب

إثبات أن كلام اللَّه عز وجل بحرف وصوت والرد على من أنكر ذلك والاستدلال عليه بنصوص الكتاب والسنة واللغة وبعض المسائل المهمة في العقيدة كالاستواء والنزول وإثبات اليدين، وغير ذلك من صفات الباري جل وعلا.

سبب تأليف الكتاب

صرح بذلك فقال لأهل زبيد: فقد ذكر لي عنكم وفقنا الله وإياكم لمرضاته... وأنكم وجدتم المضالفين ببلدكم يشغبون عند ذكر الصرف والصوت... وسألتم إفراد القول في الفصل بترك الأسانيد ليسهل عليكم الأخذ بكظم المخالف.

اهمية الكتاب المسا

أثبت فيه المصنف رحمه الله قول أهل السنة

في أن الله متكلم بحرف وصوت خلافًا للكلابية وغيرهم الذين يقولون: إن كلامه سبحانه وتعالى ليس بحرف ولا صوت، وإنما هو كلام نفسي قائم بذات الله.

# منهج المؤلف في الكتاب

الكتاب عبارة عن رسالة موجهة إلى أهل زبيد سلك فيها المؤلف منهجًا علميًا يعتمد فيه على ذكر شبه الخصم وحججه، ومن ثم بيان بطلانها ودحضها والرد عليها وبيان مخالفة خصومه للعقل الذي يقدمونه والشرع واللغة والعرف جميعًا وموافقتهم للمعتزلة في كثير مما يقولون.

# أهم طبعات الكتاب

طبعة بتحقيق ودراسة محمد باكريم باعبدالله. نال بها درجة الماجستير في الجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة.

# أهم مباحث الكتاب

بدأ المؤلف رحمه الله كتابه عارضًا شبهات المعتزلة والكلابية حاكيًا عنهم، فقال رحمه الله: فالإجماع منعقد بين العقلاء على كون الكلام حرفًا وصوتًا، فلما نبغ ابن كلاب وأضرابه وحاولوا الرد على المعتزلة من طريق مجرد العقل وهم لا يخبرون أصول السنة ولا ما كان نلك، زعمًا منهم أنها أخبار أحاد وهي لا توجب علمًا والزمتهم المعتزلة أن الاتفاق حاصل على أن الكلام حرف وصوت ويدخله التعاقب والتاليف... ولا بدً له من أن يكون ذا أجراء وأبعاض وما كان بهذه المثابة لا يجوز أن يكون مفات ذات الله. وبهذا الفهم السقيم أنكروا صفة الكلام لله عز وجل.

فضاق بابن كلاب وأضرابه النفس عند هذا الإلزام لقلة معرفتهم بالسنن وتركهم قبولها وتسليمهم العنان إلى مجرد العقل، فالتزموا ما قالته المعتزلة، وقالوا للمعتزلة: الذي ذكرتموه ليس بحقيقة الكلام وإنما يسمى ذلك كلامًا على المجاز بكونه حكاية أو عبارة عنه وحقيقة الكلام: معنى قائم بذات المتكلم.

ثم خرجـوا من هذا إلى أن إثبـات الحـرف والصوت في كلام الله سبحانه تجسيم، وإثبات اللغة فيه تشبيه.

فعقب الإمام السجزي رحمه الله قائلاً لأهل زبيد: فالذي تحتاجون إليه حفظكم الله معهم

التوحيح العدد السادس السنة الواحد والثلاثون

#### في إزالة تمويه هم... فَعَدُ اثني عشر فصلاً، شارحًا فيها كيف يرد عليهم وعلى شبههم. مصدر الحجوالبراهن

ففي الفصل الأول قال: وتحت عنوان «إقامة البرهان على أن الحجة القاطعة هي التي يرد بها السمع لا غير وأن العقل آلة للتمديز فحسب» قال: قال الله سبحانه وتعالى لنديه ﷺ: ﴿قُلْ إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ مَّ تُثْلُكُمْ يُوحَى إِلَيَّ أَنَّمَا إِلَهُكُمْ إِلَهُ وَاحِدٌ ﴾ [الكهف: ١٠]، فأمر جل جلاله نبيه عليه السلام أن يدعو إلى إثبات الوحدانية بالوحي، وقال جل جلاله: ﴿فَإِن تَنَازَعْتُمْ فَيْ سَيْءٍ فَرُدُوهُ إِلَى اللَه وَالرَّسُولِ إِن كُنتُمْ تَؤْمِنُونَ بالله وَالْيَوْم الآخَرِ ذَلِكَ خَيْرُ وَأَحْسَنُ تَنُويلاً ﴾ [النساء: ٥٩].

ولم يدع النبي ﷺ إلى المحاجة بالعقل أحدًا ولا أمر بذلك أمته، وقال عمر وسهل بن حنيف: «اتهموا الرأي على الدين»، ولا مخالف لهما في الصحابة، وقد كانا يجتهدان في الفروع، فعلم أنهما أرادا بذلك المنع من الرجوع إلى العقل في المعتقدات.

وقال السجزي رحمه الله: واتفق السلف على أن معرفة الله من طريق العقل ممكنة غير واجبة، وأن الوجوب من طريق السمع لأن الوعد مقترن بذلك.

# منهمأهل السنة؟

وفي الفصل الثاني قال: وتحت عنوان «بيان السنة ما هي؟ وبم يصير المرء من أهلها» قال: اعلموا رحمكم الله أن السنة في لسان العرب هي الطريقة، فقولنا: سنة رسول الله ﷺ يعني طريقته وما دعا إلى التمسك به ولا خلاف بين العقلاء في أن سنة رسول الله ﷺ لا تُعلم مالعقل وإنما تُعلم بالنقل.

فأهل السنة هم الثابتون على اعتقاد ما نقله إليهم السلف الصالح رحمهم الله عن الرسول أو عن الصحابة رضي الله عنهم فيما لم يثبت فيه نص في الكتاب ولا عن الرسول أنه ينهم رضي الله عنهم أئمة، وقد أمرنا باقتفاء آثارهم واتباع سنتهم، وهذا أظهر من أن يحتاج فيه إلى إقامة برهان.

> وقال رحمة الله: ولا خلاف أيضًا في أن الأمة ممنوعون من الإحداث في الدين، ومعلوم أن القائل بما ثبت من

طريق النقل الصحيح عن الرسول ﷺ لا يسمى محدثاً، بل يسمى سنيًا متبعًا، وأن من قال في نفسه قولاً وزعم أنه مقتضى عقله، وأن الحديث المخالف له لا ينبغي أن يُلتفت إليه لكونه من أخبار الآحاد وهي لا توجب علمًا؛ وعقله موجب للعلم يستحق أن يسمى محدثاً مبتدعًا مخالفاً ومن كان له أدنى تحصيل أمكنه أن يفرق بيننا ومن مخالفينا.

#### كلام الله حرف وصوت (!

وفي فصل آخر قال: وتحت عنوان «إيراد الحجة على أن الكلام لن يعرى عن حرف وصوت البتة وأن ما عرى عنهما لم يكن كلامًا في الحقيقة، قال: فالله سبحانه وتعالي قد بيّن في كتابه ما كلامه؟ وبيّن ذلك رسوله ﷺ واعترف به الصدر الأول والسلف الصالح رحمهم الله وآمنوا به. فقال سبحانه: ﴿فَأَجَرُهُ حَتَّى سَنْمَعَ كَلَاَمَ اللَهِ ﴾ [التوبة: ٦]، وقال تعالى: ﴿ فَاقَرُؤُوا مَا تَيَسَرُ مِنَ الْقَرْآنِ ﴾ [المزمل: ٢٠]، وما سمع مستجير قط إلا كلامًا ذا حروف وأصوات ولا قرأ قارئ البتة إلا ذلك.

وقال أيضًا رحمه الله: وأظهر مما ذكرنا ويبين خزي مخالفنا فيه قول الله سبحانه وتعالى: ﴿إِنَّمَا قَوْلُنَا لِشَيْءٍ إِذَا أَرَدْنَاهُ أَن تُقُولَ لَهُ كُن فَيَكُونُ ﴾ [النمل: ٤٠]، وَ﴿كُن ﴾ حرفان.

وقال رحمه الله تعالى: وأما الصوت فقد زعموا أنه لا يخرج إلا من هواء بين جرمين لا يجوز وجوده من ذات الله تعالى، والذي قالوه باطل من وجوه، ألا ترى أن النبي ذكر سلام الحجر عليه وعلم تسبيح الحصا في يده وتسبيح الطعام بين يديه؟ فما لشيء من ذلك هواء فانخرق بن حرمن.

وفي موضع أخر قال: وقبل كل شيء ينبغي أن يعلم أن اعتمادنا في المعتقدات أجمع على السمع، فإذا ورد السمع بشيء قلنا به، ولم نلتفت إلى شبهة يدعيها مخالف.

وقد ورد السمع بذكر الصوت من قبل الله تعالى ومن قبل أنبيائه عليهم السلام، ومن قبل الأئمة والعلماء بعدهم.

قـال الله سـبحـانه لموسى عليـه السـلام: ﴿ فَـاسْتَـمِعْ لِمَا يُوحَى ﴾ [طه: ١٣]، وكـان يكلمـه من وراء حـجـاب لا ترجمان بينهما واستماع البشر في الحقيقة لا

العدد السادس السنة الواحد والثلاثون التوجيح) (١٧)

يقع إلا للصوت.

وذكر السجزي رحمه الله دليلاً آخر أثبت فيه أن كلام الله بحرف وصوت وهو أثر ابن مسعود الذي رواه أحمد بن حنبل قال: قال ابن مسعود رضي الله عنه: إذا تكلم الله سبحانه بالوحي سمع صوته أهل السماء فيخرون سحدًا.

وفي شبه أخرى قال رحمه الله: فإن قالوا: الصوت والحرف إذا ثبتا في الكلام اقتضيا عددًا، والله سبحانه وتعالى واحد من كل وجه. قيل لهم: قد بينا لكم مرارًا أن اعتماد أولى الحق في هذه الأبواب على السمع، وقد ورد السمع بأن القرآن ذو عدد وأقر المسلمون بأن كلام الله حقيقة لا محاز.

> وفي فصل آخر قال: وقد زعموا أن أصحاب الحديث يعتقدون ما في الأحاديث من ذكر الصفات على ظاهرها ويثبتون لله سبحانه الكف والأصابع والضحك والنزول وأنه في السماء فوق العرش وهذه من صفات الأجسام، حتى قال بعض سقاطهم: ما بين شيوخ الحنابلة وبين اليهود إلا خصلة واحدة!!

وأقسم المصنف رحمه الله أن . بين الطائفتين خصلة واحدة لكنها

بخلاف ما تصوره السهاقط، وتلك الخصلة أن الحنابلة على الإسلام والسنة، واليهود على الكفر والضلالة.

#### الرسل أعرف الناس بصفات الله

ورد عليهم قائلاً: وأول ما نقول: إن القول بما في الأحاديث الثابتة مما أمر الله سبحانه بقبوله فقال: ﴿ وَمَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُومُ ﴾ [الحشر: ٧]، ولا خلاف بين عقلاء أهل الملة في أن الرسل أعرف بالله سبحانه وتعالى وبصفاته من غيرهم؛ لأنهم أوفر الناس عقلاً، والوحي ينزل عليهم والعصمة من الضلال تصحبهم، وقد جعل الله سبحانه وتعالى طاعة رسوله محمد تك مقرونة بطاعته ووعد من أطاعه وأطاع رسوله بالفوز العظيم.

فأمر هذه الأحاديث التي وقع الخلاف فيها لا يخلو أن يكون صدقًا أو كذبًا، فإن كانت صدقًا وجب المصير إليها، وإن كانت كذبًا لزم تركها،

(التوحيح العدد السادس السنة الواحد والثلاثون

ووجدنا رواة هذه الأحاديث أئمة المسلمين وصدورهم وعلماءهم وثقاتهم خلفًا عن سلف وهم من أهل العدالة الظاهرة والمرجوع إليهم وإلى فتاويهم في الدماء والفروج كسفيان الثوري ومالك بن أنس وحماد بن زيد وأمثالهم، فمن صدقهم في نقل الشريعة لزمه أن يصدقهم في نقل الصفات، ومن كذبهم في أحد النوعين. وجب عليه تخديمهم في النوع الآخر.

#### احذروا التلبيس والكذب على المذاهب إ

ثم ختم المصنف رحمه الله كتابه تحت عنوان: «الحذر من الركون إلى كل أحد والأخذ من كل كتاب لأن التلبيس قد كثر والكذب على المذاهب قد انتشر، قال: اعلموا رحمنا وإياكم

الله سبحانه وتعالى أن هذا الفصل من أولى هذه الفصول بالضبط لعموم البلاء وما يدخل على الناس بإهماله، وذلك أن أحوال أهل الزمان قد اضطربت، والمعتمد فيهم قد عز؛ ومن يبيع دينه بعرض يسير أو تحبُّباً إلى من يراه قد كشر، والكذب على المذاهب قد انتشى، فالواجب على كل مسلم يحب الضلاص ألا يركن

إلى كل أحد ولا يعتمد على كل كتاب ولا يسلم عنانه إلى من أظهــــ له

الموافقة... فمن رام النجاة من هؤلاء والسلامة من الأهواء، فليكن ميزانه الكتاب والأثر في كل ما يسمع ويرى، فإن كان عالمًا بهما عرضه عليهما ولا يقبل من أحد قولاً إلا وطالبه على صحته بأية محكمة أو سنة ثابتة أو قول صحابى من طريق صحيح.

وليكثر النظر في كتب السنن لمن تقدم مثل: أبي داود السجستاني، وعبد الله بن أحمد بن حنبل، وبكر الأثرم، وعثمان الدارمي، وحرب بن إسماعيل، وليحذر تصانيف من تغير حالهم فإن فيها العقارب.

ثم قـال خـاتمًا: وأنا أرجو أن من تأمل هذه الرسالة حق التأمل وجد فيها بتوفيق الله سبحانه شفاء غليله، وأسال الله تعالى أن يجعل قيامي بها لوجهه خالصًا وأن ينفع بها من نظر فيها، إنه ولى ذلك والقادر عليه.



أصل دين المسلمين، أنه لا تختص بقعة بقصد العبادة فيها إلا المساجد خاصة، وما عليه المشركون وأهل الكتاب من تعظيم بقاع للعبادة غير المساجد - كما كانوا في الجاهلية يعظمون حراء، ونحوه من البقاع - فهو مما جاء الإسلام بمحوه وإزالته ونسخه.

ثم المساجد جميعها تشترك في العبادات، فكل ما يفعل في مسجد يفعل في سائر المساجد، إلا ما خص به المسجد الحرام، من الطواف ونحوه فإن خصائص المسجد الحرام لا يشاركه فيها شيء من المساجد. كما أنه لا يصلى إلى غدره.

وأما مسجد النبي ﷺ، والمسجد الأقصى، فكل ما يشرع فيهما من العبادات، يشرع في سائر المساجد: كالصلاة والدعاء والذكر والقراءة والاعتكاف، ولا يشرع فيهما جنس لا يشرع في غيرهما لا تقبيل شيء ولا استلامه، ولا الطواف به، ونحو ذلك. لكنهما أفضل من غيرهما، فالصلاة فيهما تضاعف على الصلاة في غيرهما.

أما مسجد النبي ٢٠ فقد ثبت في الصحيح: أن الصلاة فيه أفضل من ألف صلاة فيما سواه إلا المسجد الحرام. وروي هذا عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ٢٠ (صلاة في مسجدي هذا خير من ألف صلاة في غيره من المساجد، إلا المسجد الحرام، فإني أخر الأنبياء وإن مسجدي أخر المساجد».

وفي صحيح مسلم عن ابن عمر رضي الله عنهما عن النبي ﷺ قال: «صلاة في مسجدي هذا أفضل من ألف صلاة فيما سواه، إلا المسجد الحرام» وفي مسلم أيضا عن ابن عباس رضي الله عنهما أنه قال: «إن امرأة اشتكت شكوى، فقالت: إن شفاني الله لأخرجن، فلأصلين في بيت المقدس، فبرأت، ثم تجهزت تريد الخروج، فجاءت ميمونة زوج النبي ﷺ فأخبرتها ذلك فقالت: اجلسي فكلي ما صنعت، وصلي في مسجد الرسول ﷺ فإنى سمعت رسول الله ﷺ

# لشيخ الإسلام ابن تيمية

يقول: «صلاة فيه أفضل من ألف صلاة فيما سواه، إلا مسجد الكعبة» وفي المسند عن ابن الزبير رضي الله تعالى عنهما قال: قال رسول الله ﷺ: «صلاة في مسجدي هذا أفضل من ألف صلاة فيما سواه، إلا المسجد الحرام، وصلاة في المسجد الحرام أفضل من صلاة في مسجدي بمائة صلاة» قال أبو عبد الله المقدسي: إسناده على رسم الصحيح.

ولهذا جاءت الشريعة بالاعتكاف الشرعي في المساجد، بدل ما كان يفعل قبل الإسلام من المجاورة بغار حراء، ونحوه، فكان ألنبي ﷺ يعتكف العشر الأواخر من رمضان، حتى قبضه الله.

والاعتكاف من العبادات المشروعة بالمساجد باتفاق الأئمة، كما قال تعالى: ﴿ولا تباشروهن وأنتم عاكفون في المساجد ﴾ [البقرة:١٨٧]، أي: في حال عكوفكم في المساجد لا تباشروهن، وإن كانت المباشرة خارج المسجد ولهذا قال الفقهاء: إن ركن الاعتكاف، لزوم المسجد لعبادة الله. ومحظوره الذي يبطله، مباشرة النساء.

فأما العكوف والمجاورة عند شحرة أو حجر، تمثال أو غير تمثال، أو العكوف والمجاورة عند قبر نبي، أو غير نبي، أو مقام نبي أو غير نبي، فليس هذا من دين المسلمين. بل هو من جنس دين المشركين، الذين أخبر الله عنهم بما ذكره في كتابه، حيث قال: ﴿ ولقد اتينا إبراهيم رشده من قبل، وكنا به عالمين، إذ عاكفون، قالوا وجدنا آباءنا لها عابدين، قال لقد عاكفون، قالوا وجدنا آباءنا لها عابدين، قال لقد بالحق أم أنت من اللاعبين، قالوا أجئتنا السماوات والأرض الذي فطرهن، وأنا على ذلكم من الشاهدين، فتالله لأكيدن أصنامكم بعد أن تولوا مدبرين، فجعلهم جذاذا إلا كبيرا لهم لعلهم إليه يرجعون ﴾ [الأنبياء: ١٥.٨٥]، الآيات.

المدد السادس السنة الواحد والثلاثون التوحيط

وقال تعالى: ﴿ واتل عليهم نبأ إبراهيم إذ قال لأبيه وقومه ما تعبدون قالوا نعبد أصنامًا فنظل لها عاكفين. قال هل يسمعونكم إذ تدعون أو ينفعونكم أو يضرون. قالوا بل وجدنا آباءنا كذلك يفعلون. قال أفرأيتم ما كنتم تعبدون أنتم وأباؤكم الأقدمون، فإنهم عدو لي إلا رب العالمين. الذي خلقني فهو يهدين والذي هو يطعمني ويسقين، وإذا مرضت فه و يشفين. والذي يميتني ثم يحيين والذي أطمع أن يغفر لي خطيئتي يوم الدين ﴾ [الشعراء:٢٩-٢٨]. إلى آخر القصة.

وقال تعالى: ﴿وجاوزنا ببني إسرائيل البحر فأتوا على قوم يعكفون على أصنام لهم. قالوا يا موسى اجعل لذا إلهًا كما لهم آلهة، قال إنكم قوم تجهلون، إن هؤلاء متبر ما هم فيه وباطل ما كانوا بعملون قال أغبر الله أبغبكم إلها وهو فصصلكم على العالمين ﴾ [الأعراف:١٣٨-١٤٠]، فهذا عكوف المشركين وذاك عكوف المسلمين فعكوف المؤمنين في المساجد لعبادة الله وحده لا شريك له، وعكوف المشركين على ما يرجونه، ويخافونه من دون الله، وما يتخذونهم شيركاء وشفعاء، فإن المشركين لم يكن أحد منهم يقول: إن العالم له خالقان ولا أن الله له شريك يساويه في صفاته. هذا لم يقله أحد من المشركين، بل كانوا يقرون بأن خالق السماوات والأرض واحد كما أخبر الله عنهم بقوله: ﴿ ولئن سالتهم من خلق السموات والأرض ليقولن الله ﴾ [لقمان: ٢٥]، وقوله تعالى: ﴿ قل لمن الأرض ومن فعها إن كنتم تعلمون، سُبِقولون لله، قل أفلا تتذكرون قل من رب السموات السبع ورب العرش العظيم سيقولون لله. قل أفلا تتقون قل من بيده ملكوت كل شيء وهو يجير ولا يجار عليه إن كنتم تعلمون، سيقولن لله. قل فأنى تسحرون ﴾ المؤمنون: ٢٤-٨٩].

وكانوا يقولون في تلبيتهم «لبيك لا شريك لك، إلا شريكا هو لك تملكه وما ملك» فقال تعالى لهم: ﴿ ضرب لكم مثلا من أنفسكم. هل لكم مما ملكت أيمانكم من شركاء فيما رزقناكم فأنتم فيه سواء تخافونهم كخيفتكم أنفسكم ﴾ [الروم:٢٨]، وكانوا يتخذون آلهتهم وسائط تقربهم إلى الله زلفي، وتشفع لهم كما قال تعالى: ﴿ والذين اتخذوا من دونه أولياء ما نعبدهم إلا ليقربونا إلى الله زلفي ﴾ [الزمر:٣]، وقال تعالى: ﴿ أم اتخذوا من دون الله شفعاء، قل أو لو كانوا لا

يملكون شيئا ولا يعقلون. قل لله الشفاعة جميعا له ملك السماوات والأرض ﴾ [الزمر:٤٤،٤٣].

وقال تعالى: ﴿ويعبدون من دون الله ما لا يضرهم ولا ينفعهم، ويقولون هؤلاء شفعاؤنا عند الله. قل أتنبئون الله بما لا يعلم في السماوات ولا في الأرض ﴾ [يونس:١٨].

وقال تعالى عن صاحب يس: ﴿ ومالي لا أعبد الذي فطرني وإليه ترجعون أأتخذ من دونه آلهة إن يردن الرحمن بضر لا تغن عني شفاعتهم شيئا ولا ينقذون. إني إذا لفي ضلال مبين. إني آمنت بربكم فاسمعون ﴾ [يس:٢٢-٢٥].

وقال تعالى: ﴿ولقد جئتمونا فرادى كما خلقناكم أول مرة، وتركتم ما خواناكم وراء ظهوركم، وما نرى معكم شفعاءكم الذين زعمتم إنهم فيكم شركاء، لقد تقطع بينكم وضل عنكم ما كنتم تزعمون ﴾ [الانعام: ٩٤]، وقال تعالى: ﴿ مـالكم من دونه من ولي ولا شـفيع ﴾ [السجدة: ٤]، وقال تعالى: ﴿وأنذر به الذين يخافون أن يحشروا إلي ربهم ليس لهم من دونه ولى ولا شفيع لعلهم يتقون ﴾ [الأنعام: ٥].

وهذا الموضع افترق النَّاس فيه ثلاث فرق طرفان، ووسط.

فالمشركون ومن وافقهم من مبتدعة أهل الكتاب، كالنصارى، ومبتدعة هذه الأمة أثبتوا الشفاعة التي نفاها القرآن.

والخوارج والمعتزلة: أنكروا شفاعة نبينا في أهل الكبائر من أمته. بل أنكر طائفة من أهل البدع انتفاع الإنسان بشفاعة غيره ودعائه كما أنكروا انتفاعه بصدقة غيره وصيامه عنه.

وأنكروا الشفاعة بقول الله تعالى: ﴿ من قبل أن ياتي يوم لا بيع فيه ولا خلة ولا شفاعة ﴾ [البقرة:٢٥٤]، وبقوله تعالى: ﴿ ما للظالمين من حميم ولا شفيع يطاع ﴾ [غافر:١٨]، ونحو ذلك.

وأما سلف الأمة وائمتها، ومن تبعهم من أهل السنة والجماعة، فأثبتوا ما جاءت به السنة عن النبي ﷺ، من شفاعته لأهل الكبائر من أمته، وغير ذلك من أنواع شفاعاته، وشفاعة غيره من النبيين والملائكة.

وقـــالوا: إنه لا يخلد في النار من أهل التوحيد أحد، وأقروا بما جاءت به السنة من انتفاع الإنسان بدعاء غيره وشفاعته، والصدقة عنه، بل والصوم عنه في أصح قولي العلماء. كما ثبتت به السنة الصحيحة الصريحة.

(التوجيح العدد السادس السنة الواحد والثلاثون

# وفاة الدكتور مانع الجهني رحمه الله د مسيرة حافلة في مجال الدعوة وخدمة الإسلام

الحمد لله وحده يحمد على كل حال فكل شيء عنده بمقدار ولكل أجل كتاب.

إن العمل الخيري له رواد حملوا رايته ووضعوا أسسه وأنفقوا فيه أعمارهم وقضوا فيه نَحْبَهم؛ منهم الدكتور مانع الجهني رحمه الله تعالى رحمة واسعة رئيس الندوة العالمية للشباب الإسلامي.

فله رحمه الله تعالى في كل ميدان من ميادين الخير أياد بيضاء وأعمال جليلة. نسأل الله أن يتقبل منه ذلك كله وأن يثقل به موازينه وأن سيكنه فسيح جناته.

ولقد عرفه الجميع مشاركا في محافل الخير ومجتمعات الدعوة الإسلامية حريصا على الصورة الإسلامية أن تعلو والدعوة إلى الله بالحكمة والموعظة الحسنة أن تنتشر. فله في الأرض في بلاد الإسلام إسهامات جليلة ومحسوسة حيث توجد الجاليات المسلمة خارج بلاد الإسلام في بلاد المشرق والمغرب. وله في تأسيس المدارس الإسلامية وطباعة الكتب التي يتعلم منها المسلم دينه وكفالة اليتيم وتفريغ الدعاة جهداً لا ينكر.

ولقد كان رحمه الله تعالى مبرزاً في مجال العمل بين شـباب المسلمين الوافدين من بلادهم ليتعلموا في بلاد الإسلام بإقامة الدورات العلمية والتربوية والأنشطة الهادفة. كل هذه مساهما فيها، حانًا الناس عليها، كما كان رحمه الله تعالى مسارعًا في عمل الخيرات، فلقد كان رحمه الله تعالى سابقاً فيها، فنامل أن يبعث عليها لحديث النبي تله : ((يبعث كل عبد على ما مات عليه)). والمملكة العربية السعودية البلد الرائد في الدعوة الإسلامية إذ تفقد اليوم رجلاً من رجالات العمل الإسلامية إذ تفقد مار بسال

خيراً. وأن يأجرنا جميعاً في مصيبتنا ويخلف لنا خيراً منها.

هذا وقد توفى الدكتور مانع بن حماد الجهني رحمه الله تعالى عضو مجلس الشورى والأمين العام للندوة العالمية للشباب الإسلامي وذلك على أثر حادث مروري أثناء ذهابه لمطار الملك خالد الدولي بالرياض، حيث كان مقررًا أن يسافر لمدينة جدة لحضور أحد الاجتماعات الخاصة بالندوة العالمية للشباب الإسلامي.

وفيما يلي السيرة الذاتية للدكتور مانع الجهني:

ولد - رحمه الله - بالطائف ١٣٦١هـ

# المؤهلات العلمية

نال الشهادة الجامعية: في الأدب الإنجليزي من جامعة الرياض عام ١٣٩٢هـ (الملك سعود) حاليًا.

الماجستير: في علم اللغة الإنجليزية من جامعة انديانا في الولايات المتحدة عام ١٣٩٧هـ

الدكتـوراه: في علم اللغة الإنجليزية وعلم اللغة العـام من جـامـعـة انديانا في الولايات المتحدة عام ١٤٠٢هـ

#### «الحياة العملية»

عمل مساعداً فنياً بوزارة المواصلات ١٣٨٠ -١٣٩٢هـ.

ثم معيداً: في جامعة الملك سعود من ١٣٩٢ -١٤٠٢هـ.

ثم عين أستاذاً مساعداً: في قسم اللغة الإنجليزية بجامعة الملك سعود عام ١٤٠٢ -١٤١٤هـ.

ثم رقي أستاذاً مشاركاً: في قسم اللغة الإنجليزية بجامعة الملك سعود عام ١٤١٤ -

العدد السادس السنة الواحد والثلاثون التوجيح ) (

.\_01210

عمل أميناً عاماً مساعداً للندوة العالمية للشباب الإسلامي (متطوعًا) ١٤٠٦ ـ ١٤١٢هـ.

ثم أميناً عاماً للندوة العالمية للشباب الإسلامي ١٤١٢هـ ١٤٢٣هـ.

واختير عضواً بمجلس الشورى منذ عام ١٤١٨هـ.

#### المؤلفات والبحوث

- بحث عن (الكلمات العربية في الإنجليزية). - بحث عن (الكلمات العربية في الأمريكية المعاصرة).

- الصحوة الإسلامية: نظرة مستقبلية.

- حقيقة المسيح عليه السلام.

- مجموعة من البحوث التي تعرف بأهم مبادىء الإسلام في اللغة الإنجليزية (ترجمه إلى حوالي ٥٠ لغة).

- عقيدة أهل السنَّة والجماعة للشيخ محمد الصالح العثمين - ترجمه إلى الإنجليزية.

- مشكلات الدعوة والداعية لفتحي يكن -ترجمة إلى الإنجليزية.

- كتابة القصة القصيرة ترجمة إلى العربية من الإنجليزية.

- الموسـوعـة الميسـرة في الأديان والمذاهب والأحزاب المعاصرة: إشراف وتخطيط ومراجعة.

- مراجعه بعض ترجمات معاني القرآن باللغة الانحليزية.

- تقديم الإسلام إلى غير المسلمين: كتيب يحتوي على مقترحات للتعريف بالإسلام.

- مستقبل الإسلام في الغرب: بحث طويل عن تاريخ ومستقبل العلاقة بين الإسلام والغرب.

- وسائل تمكين الدينية من مخاطبة غير الناطقين بالعربية.

- المذاهب الفقهية وأثرها في حياة المسلمين (عربي - إنجليزي).

أولويات العمل الإسلامي بين الشباب في الغرب.

- الأساليب المثلى لتوعية الحاج في بلده.

- الأقليات المسلمة في العالم.

- الشباب ومواجهة التحديات.

- الترويح من منظور إسلامي.

- دور المؤسسات في الخدمة التطوعية في الملكة.

- مستقبل الأصولية.

اللهم ارحم عبدك مانع الجهني رحمة واسعة واخلفنا فيه خيرًا وارحمنا إذا صرنا إلى ما صار إليه. اللهم لا تحرمنا أجره ولا تفتنا بعده واغفر اللهم لنا وله وإنا لله وإنا إليه راجعون. جماعة أنصار السنة المحمدية أسرة تحربر مجلة التوحيد

# للهما أخذولله ما أعطى وكل شيء عنده بأجل مسمى

فقدت جماعة أنصار السنة المحمدية قرع بورسعيد أحد دعاتها البارزين، وهو الأخ المهندس عطية محمد عطية، والذي كان له الجهد المشكور في مجال التوعية والخطابة لبيان السنة وشرح التوحيد وقد نشأ في أسرة من العلماء والدعاة إلى الله تبارك وتعالى مما كان له عظيم الأثر في مناظراته العلمية ومحاوراته مع غيره من العلماء النابهين. فنسأل الله العلي القدير أن يسكنه فسيح جناته، وأسرة تحرير مجلة التوحيد تبتهل إلى الله سبحانه وتعالى راجيةً له من الله الرحمة والمغفرة وأن يلهم أهله الصبر.

) ( التوجيج العدد السادس السنة الواحد والثلاثون

# جماعة أنصار السنة الحمدية تأسست عام ١٣٤٥ هـ ١٩٢٦ م

١ - الدعوة إلى التوحيد الخالص المطهر من جميع الشوائب. وإلى حب الله تعالى حباً صحيحًا صادقاً يتمثل فى طاعته وتقواه، وحب رسول الله ﷺ حباً صحيحاً صادقاً يتمثل فى الاقتداء به واتخاذه أسوة حسنة.

٢ - الدعوة إلى أخذ الدين من نبعيه الصافيَيْن - القرآن والسنة الصحيحة - ومجانبة البدع والخرافات ومحدثات الأمور.

٣ ـ الدعوة إلى ربط الدنيا بالدين بأوثق رباط ـ عقيدة وعملاً وخلقاً.

٤ - الدعوة إلى إقامة المجتمع المسلم والحكم بما أنزل الله فكل مُشرِّع غيره - في أي شأن من شئون الحياة - معتد عليه سبحانه ، منازعً إياه في حقوقه.

تُلْقَى بدار المركز العام للجماعة محاضرات دينية يو مياً عقب صلاة المغرب.

Upload by: altawhedmag.com



# الحمد لله وبعد:

إن وسائل الإعلام في كثير من البلدان في غالب الأحيان صارت عوامل هدم للمجتمعات. فكثير من المفاهيم الشرعية والمعرفية استطاعت وسائل الإعلام تزييفها وتغييرها، ومن هنا سارعت دول الكفر والمذاهب الهدامة إلى السيطرة على زمام تلك الوسائل لتبث من خلالها سمومها التي أشربتها كثير من القلوب فسقطت صرعى وهلكى، أو مرضى في طريق سيرها إلى الله والدار الآخرة، وكان من نتائج ذلك محاولات هدم أركان العقيدة ومحاربة الفضيلة ونشر الرذيلة والفاحشة.

فعبدت القبور وذبحت القرابين لغير الله عز وجل، وانتشر السحر والسحرة واتبعت الشهوات وكثرت المنكرات، لكن سرعان ما تنبه العقلاء من المسلمين للخطر الداهم فسارعوا إلى معالجة المرضى وإنقاذ الهلكى ، فكان من جهودهم هذه المجلة الغراء - مجلة التوحيد - منبر الدعوة السلفية بمصر، والتي عملت على نشر التوحيد منذ أكثر من ثلاثين عاماً.

ومن هذا المنطلق ندعوكم أيها الأخوة - حفظكم الله -إلى نشر التوحيد عبر مجلة التوحيد بتوزيعها بالداخل؛ السنة الكاملة بـ ١٥ ريالا أو ١٥ جنيها مصرياً فقط قيمة اشتراك يُهدى إلى معلم أو واعظ يؤثر في مجتمعه، و٢٠ دولاراً قيمة اشتراك خارجي يُهدى إلى من يحتاج إلى من ينير له الطريق. فالا تحرم نفسك يا أخي من السُّنة الحسنة والأجر الجزيل.

قال ﷺ : «من دعا إلى هُدى كان له من الأجر مثل أجور من تبعه».

ويمكن المشاركة بدعم المجلة بعمل حوالة أو شيك مصرفي على بنك فيصل الإسلامي فرع القاهرة حساب رقم ١٩١٥٩٠ باسم مجلة التوحيد - أنصار السنة. وفقنا الله وإياكم لما يحبه ويرضاه.

Upload by: altawhedmag.com

أسرة مجلة التوحير