

Upload by: altawhedmag.com

صاحبة الامتياز

## انصار السنة الحمدية

المركز العام: القاهرة - ٨ شارع قوله - عابدين هاتف : ۲۷۰۰۱۹۳ - ۲۰۱۰۹۳



الاقتتاحية : الرئيس العام :

الأحداث الشيطانية والإساءة للإسلام

كلمة الثمرير: رئيس التعرير:

من طه حسین إلى حیدر حیدر

باب التفسير : د . عبد العظيم بدو في الحلقة [٣]

باب السنة : الرئيس العام : التواكل \* 1

بيان مجمع البحوث الإسلامية

بيان كلية الدعوة يجامعة الأزهر بالقاهرة

بيان رئيس جامعة الأزهر \* 4 44

وزارة الأوقاف :

المجلس الأعلى للشلون الاسلامية موضوع العدد : لواء مهندس : أحمد عبد الوهاب

القرآن وحقائق العلم

أسللة القراء عن الأحاديث :

يجيب عليها فضيلة الشيخ أبى إسعاق الحويني الفتاوى : لجنة الفتوى بالمركز العام

الرد على كتاب قصة الخلق : الشيخ على حشيش \* \*

حقيقة العلاقة بين العلمانية والتنوير 4 % عقائد الصوفية في ضوء الكتاب والسنة :

أ. محمود المراكبي ì٨

الإعلام بسير الأعلام: الشيخ مجدى عرفات

حكمة تحريم الميتة والدم : د . سمير تقى الدين

العبادات والقربات النافعة للأموات : مدير التحرير 07

مولد النبي ﷺ 04

باب السيرة: الشيخ عبد الرازق السيد عيد





ربيع أول ١٤٢١ هـ



المشرف العام محمد صفوت نور الدين

رئيس التحرير

صفوت الشوادني

مدير التحرير

محمود غريب الشربيني

سكرتير التحرير

جمال سعد حاتم

المشرف الفني

حسسن عطا القراط

#### الاشتراك السنوي:

١- قى الداخل ١٠ جنيهات ( بحوالة بريدية داخلية باسم : مجلة التوحيد - على مكتب بريد عابدين ) . ٢- في الخارج ٢٠ دولارا أو ٧٥ ريالا سعوديـًا أو مـا

ترسل القيمة بحوالة بنكية أو شيك ، على بنك فيصل الإسلامي - فرع القاهرة - باسم : مجلة التوحيد -أنصار السنة (حساب رقم / ١٩١٥٠).



S.K.

فاکس: ۲۹۳۰۶۹۲

قسم التوزيع والاشتراكات : ٢٩١٥٤٥٦

مصع القصراء

## التقريب بين الأديان !!

في أواتل القرن العشرين زاور أحد الفرنسيين مصر ، وأخذ يقاوض أعلام الإسلام في فكرة توحيد الأديان ، حتى لقي الشيخ حسن الطويل من كبار علماء الأزهر ، وكان يتناول طعام الإقطار فولا منمسا وبصلاً وخيزاً ، وأخذ المبعوث الفرنسي يحدث الشيخ عن فكرته قائلاً : إن الفروق بين الأديان لا تتجاوز مسألة هيئة غير أساسية ، وأن الغرض من الأديان كلها هو الدعوة إلى القير والنهي عن الشر !!

قلما قرغ القرنسي من حديثه ، وفرغ الشيخ من طعامه ، وكرع من القُلَة (أي شرب الماء) لم يزد على أن قال : هل لك يا خواجة في أكلة لذيذة من القول المدمس !!؟

أين هؤلاء العلماء الآن ؟! ﴿ هَمَانَ تُحِمِنُ مِنْهُم مَنْ أَحَدِ أَوْ تَسَمَعُ لَهُمَمُ ركزًا ﴾ ؟ اللهم لا .

رئىس التحرير

التوزيع الداخلي:
مؤسسة الأهرام
وفروع أنصار
السنة المحمدية

#### ثمن النسفة :

مصر ۷۰ قرشا ، المسعودية الريالات ، الإمسارات المسعودية دراههم ، الكويست ۵۰۰ فلسس ، المغسرب دولار أمريكسي ، الأردن ۵۰۰ فلس ، المسودان ۱٫۵ جنيه مصري ، العسراق ۷۰۰ فلس ، قطر المريالات ، عمان نصف ريال عماني .



# الأحداث الشيطانية

# والإساءة للإسلام!!

بقلم فضيلة الشيخ: محمد صفوت نور الدين

الحمد لله والصلاة والسلام على خير خلق الله تعالى ، فإن الدعوة إلى الله تعالى هي أفضل وظائف المسلم ؛ لقوله تعالى : ﴿ قُلْ هَذِهِ سَبِيلِي أَدْعُو إِلَى اللّهِ عَلَى بَصِيرة إِ أَنَا وَمَنِ اتّبَعْنِي ﴾ [ يوسف : ١٠٨ ] . وإن جماعة أنصار السنة المحمدية بمنابرها تضرع إلى الله سبحانه أن يجعلها على السبيل الذي يرضاه الله سبحانه ، ومن أهم منابر الجماعة مجلة التوحيد ونحن نأمل أن تتفاعل مجلة التوحيد مع كل

يرضاه الله سبحانه ، ومن أهم منابر الجماعة مجلة التوحيد ونحن نأمل أن تتفاعل مجلة التوحيد مع كل مسلم فيما يعنيه ، وأن تعالج كل موقف بما يناسبه ، حيث تمر على القارئ مناسبات زمانية يخسن الحديث عنها ، سواء كان الحديث بياتًا لأحكام مشروعة كالصيام في رمضان ، والحج في أشهر الحج ، أو كان لتفنيد بدع كبدعة الاحتفال بالمولد النبوي ، ونفي مزاعم مشتهرة كاعتقاد الناس أن الهجرة كانت في المحرم ، أو تحديد مواسم غير دقيقة لأحداث صحيحة كالإسراء والمعراج وتحويل القبلة وغير ذلك من الأمور الشرعية والتاريخية .

لكن تأتي الأحداث المتلاحقة التي ينتظر القارئ لها توضيحًا ليقرأ فيها حكمًا شرعيًا أو يتعرف من خلالها على موقف إسلامي في ذلك الحدث.

هذا ، والإسلام دين كامل ، فالمشركون قديمًا كانوا يتعجبون من كمال الإسلام ودقته ، كما أخرج مسلم في صحيحه عن سلمان الفارسي رضي الله عنه : قال لنا المشركون : قد علمكم نبيكم على كل شيء حتى الخراءة ، فقال سلمان : أجل ، لقد نهانا أن نستقبل القبلة لغائط أو بول أو نستنجي باليمين أو أن نستنجي بأقل من ثلاثة أحجار أو أن نستنجي برجيع أو عظم ، وتصديق ذلك في قول الله تعالى : ﴿ النّومَ أَكُمُلْتُ لَكُمْ بِينًا ﴾ [ المائدة : ٣ ] .

وتلاحق الأحداث المتوالية التي تراها كقطع الليل المظلم وكموج البحر المتلاطم لا تكاد تنجو من واحدة حتى تحيط بك الأخرى ويعجز المصلح عن ملاحقتها ويتحير المسلم عندها ، فما الحل إذًا ؟ وما أحوج المسلم إلى الوقوف عند الصواب الذي يهتدي إليه من حيرته ، ولا بد للحل أن يكون موجودًا في شرع الله ، لأن الله سبحانه أكمله وأتمه ورضيه .

أخرج أحمد عن عبد الله بن عمرو قال : خطبنا رسول الله ﷺ ، فقال : «إنه لم يكن نبي قبلي إلا دل أمته على ما يعلمه خيرًا لهم ، ويحذرهم ما يعلمه شرًا لهم ، وإن أمتكم هذه جعلت عافيتها في أولها ، وإن

آخرها سيصيبهم بلاء شديد وأمور تتكرونها تجيء فتن يرقق بعضها لبعض تجيء الفتنة فيقول المؤمن : هذه مهاكتي ، ثم تنكشف ، ثم تجيء الفتنة فيقول المؤمن : هذه ، ثم تنكشف ، فمن سره منكم أن يزحزح عن النار وأن يدخل الجنة فلتدركه موتته وهو يؤمن بالله واليوم الآخر ، وليأت إلى الناس الذي يحب أن بوتي إليه » .

وعن عبد الله بن عمرو مرفوعًا: «تكون فتنة تستنظف العرب فتلاها في النار ، اللسان فيها أشد من وقع السيف » .

وإن الكثير من الناس يصيبهم الهلع والفزع ويخرجون معترضين عندما تظهر الفتن وتقع المخالفات وتتعالى منهم الأصوات، ثم سرعان ما تخفت هذه الأصوات، ويعودون إلى مثل ما كاتوا عليه من اللهو والانشغال، بل أنكى وأشد: ﴿ فَلَوْلا إِذْ جَاءَهُمُ بَأْسُنَا تَضَرَّعُواْ وَلَكِن قَسَتٌ قُلُوبُهُمْ وَزَيَّنَ لَهُمُ الشَّيْطَانُ مَا كَاتُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ [ الأنعام: ٣٤]، قال تعالى: ﴿ بَلْ بَدَا لَهُم مًا كَاتُواْ يَخْفُونَ مِن قَبِلُ ولَوْ رُدُواْ لَعَادُواْ لِمَا نَهُواْ عَنْهُ وَإِنَّهُمْ لَكَاذُونَ ﴾ [ الأنعام: ٨٠].

والمطلوب الوصول إلى أمر يجعل العاصي يرجع عن معصيته والغاوي عن غوايته ، فمثلاً هذه الأحداث التي تنشرها الصحف بين الحين والآخر من تمرد داخل البيوت وصل إلى حد خروج المرأة عن طبيعتها الرقيقة وقوتها الضعيفة لتصبح هي الوحش الكاسر أو اختلاسات الأموال العامة بأيدي الذين وكلتهم الأمة لرعايتها ، أو تفشي الكتابات الداعرة أو الروايات الساخرة بكل ما هو جليل ومقدس تنشر من مؤسسات مكلفة بتصحيح وتنوير الناس ، أو وقوع جماعة من الشباب تحت سيطرة فكر غريب مشبوه ، يغذيهم به وسائل أوجدتها الأمة لتربية أبنائها .

فما وقعت حوادث النساء إلا عندما أصبحت المرأة تظهر بمفاتنها أمام أجنبي يدخل عليها ثم تقع الكوارث والطوام، وما تعلمت ذلك إلا من وسائل إعلام أو دور تعليم، والنبي في لما قال أهل الإفك في عائشة ما قالوا، قال للناس: «من يعذرني من رجل قد بلغني أذاه في أهل بيتي، فوالله ما علمت على أهلي إلا خيرًا، ولقد ذكروا رجلاً ما علمت عليه إلا خيرًا، وما كان يدخل بيتي قط إلا وأنا حاضر ولا غبت في سفر إلا غاب معي ».

وهذا يدلنا أن تلك البلايا تقع من دخول الرجال على النساء بغير محرم ومن سفر الرجل بعيدًا عن أهله ودخول الرجال عليهن ، فضلاً عن عدم اختيار البيوت المنبتة لذات الدين وإهمال تربية الأبناء تربية صحيحة .

تذكر أيها المسلم أن الله لما خلق آدم وأمر الشيطان أن يسجد له فأبى طرده رب العزة سبحانه ولعنه ، فسأل إبليس ربه : ﴿ رَبُّ فَأَنظِرِني إلى يَوْم يُبْعَثُونَ ﴾ [ الحجر : ٣٦] ، فأجابه رب العزة إلى سؤاله : ﴿ فَإِنَّكَ مِنَ الْمُنظَرِينَ ۞ إِلَى يَوْم الْوَقْتِ الْمُعَلُّوم ﴾ [ الحجر : ٣٧، ٣٨] ، عندئذ حلف الشيطان ليغوين بني آدم أجمعين ، ومن يومها وهو يوسوس للناس فيستجيب له عصاة أو كفار أو منافقون .

من هذه الأحداث الشيطانية دفع الكفار حقدًا على الإسلام فيكتبون الإساءات للإسلام ، أو يقع من منافقين يريدون الشهرة بالطعن في ذلك الدين يتملقون الكفار الذين رصدوا الجوائز السخية العالمية لأفضل من طعن في مقدسات الإسلام ويفرح البلهاء عندما يسمعون باسم من أسماء العرب قد نال هذه الجائزة أو غيرها .

ثم تقوم المظاهرات عند حدوث هذه الأحداث وتتعالى الحناجر بالهتافات وتبح الأصوات من النداءات معننة اللعنات على المجرمين من المنافقين والكافرين ، ثم لا تمر أيام قليلة حتى يعود كل أمر إلى مكانه وتبقى المعاصي ، بل قد تزيد ، وما حدث هو أن اشتهر أهل الضلال بفجور هم وصاروا كأنهم ظاهرة يسلم الناس بوجودها ويقرأ العالم ما يكتب الكفار والمنافقون من قصص وروايات ، والنتيجة أن تزداد هذه الأحداث حتى لا يخرج المسلم من واحدة حتى يدخل في أخرى ، ومن عجب أنك عندما تسمع بقصة الإفك وأن الذي حمل كبرها وأوقد نارها وأشعل لهيبها أوقع آخرين في حين أقلت هو ، ترى اليوم كذلك يفلت من مثل هذه الأحداث من أغرى بنشر هذه الضلالات وأنفق عليها من أموال المسلمين التي جمعت من عرقهم وكدهم لتنشر الوعي في دينهم وتبصرهم بما ينفعهم في حياتهم .

واعلم أن الشيطان يعمل بحيله فيؤثر في الناس ، بل ويجندهم لينفذوا ما يريده ، ويمكننا أن نذكر من هولاء الذين حقق الشيطان بهم هدفه أربع طواتف : طاتفتان ظاهرتان بعداتها ، وطاتفتان لا تظهر منهما العداوة وإن ظهرت آثارها .

الأولى: طائفة الكافرين الحاقدين وهؤلاء يستخدمون كل أسلوب في ذلك لأنه لا يمنعهم خلق ولا دين ، وهؤلاء الذين قال رب العزة عنهم: ﴿ وَأَعِدُواْ لَهُم مَّا اسْتَطَعْتُم مَن قُوَّةٍ وَمِن رَبَاطِ الْخَيْلِ تُرهِبُونَ بِهِ عَدُوَّ اللَّهِ وَعَدُوكُمْ ﴾ [ الأنفال : ٢٠] ، فلا يرجعون إلا إذا رأو قوة ظاهرة في المسلمين .

المنافية : طائفة العصاة وهم الذين دخلوا في أصل الإسلام ، لكن الدنيا أغوتهم بزخرفها ، وظنوا أن المعاصي التي يقومون بها يحصلون بها على سعادة ينشدونها ، وهؤلاء هم الذين يؤذون المسلمين بعريهم وفسقهم ومعاصيهم ، فينشرون الرذيلة يتبعون خطوات الشيطان ، وهؤلاء ينبغي للمسلمين أن يذكروهم ويعظوهم بأن الأعمار قصيرة منتهية ، وأنهم على الله معروضون ويذكروهم بنعم الله التي يعيشون فيها وأنه الخالق وأن مرد الناس إليه في يوم القيامة ، فإما جنة ، وإما نار ، مع التذكير بحال الأمم السابقة وأهل الكبر الذين قصمهم الله ، وأن الله تعالى قال : ﴿ ذَرَهُمْ يَأْكُواْ وَيَتَمَتَّعُواْ وَيُلْهِهِمْ الأَمَلُ فَسَوفَ يَعْمُونَ ﴾ [ الحجر : ٣ ] .

أما القسم الثاني وهو الخفي الذي لا يعلن عن عدائه ، فأحدهما يخفي العداء ويظهر الولاية هم المنافقون الذين ظهروا منذ غزوة بدر ولم تختف طائفتهم إلى اليوم وإن كانت أسماؤهم الإسلامية ولهجتهم هي العربية تبدوا العداوة من أفواههم وعلى أعمالهم وتعرفهم في لحن القول وودهم للكافرين وهم يدافعون عن باطلهم في تواصل عجيب ، فإذا نعق ناعق في المشرق تداعى له إخوانه في المغرب يريدون نشر الرذيلة ولا يستحون أن يتخذوا لذلك كل حيلة ، فهم الذين يحبون أن تشيع الفاحشة في الذين آمنوا ، فالله بيت لهم عذابًا أليمًا ، فهم في النسب أبناء العرب ، وفي القول والفكر أحفاد ابن سبأ ، بل أحفاد قارون وهامان ، إن عجزوا عن قول يريدونه أظهروا كأنهم يحكونه عن شخصيات خيالية ، لا يحمل خيالهم إلا القمامات والنجاسات ، يعيشون مع الخنازير في مأوى نتن ، ولا ترتوي أقوالهم إلا من مستنقع آسن ، القمامات والنجاسات ، فحش القول وسباب الخالق ، يخافون من الناس ولا يخافون من رب الناس ؛ وذلك أنهم لا يؤمنون ، والله يملي لهم ، فإذا أخذهم فأخذ عزيز مقتدر ، ومن ردد أقوالهم في حادثة الإفك أقيم عليه الحد بالجلد ثمانين ، وإن أفلت من ذلك رأس المنافقين الذي بدأ الإفك وأظهره ، فإن أهل النفاق يسعون ليردد الناس قولهم ، حتى إذا قال بقولهم آخر وجد من يعضده ، وإذا كان رب العزة يقول : ﴿ فَلاً يسعون ليردد الناس قولهم ، حتى إذا قال بقولهم آخر وجد من يعضده ، وإذا كان رب العزة يقول : ﴿ فَلاً

تَخْضَعُنَ بِالْقَوْلِ فَيَطْمَعَ الَّذِي فِي قَلْبِهِ مَرَضٌ ﴾ [ الأحزاب: ٣٢] ، فإن صاحب القلب المريض المنافق الذي يسمع قول المنافقين يسعده ترديد مثل هذه الأقوال فإذا صادفت قلبًا مريضًا تمكنت منه ورددته ، فإذا كان من أهل النفاق والكفر من يتبعون ما تشابه من القرآن ابتغاء الفتنة وابتغاء تأويله ، فما دون القرآن من أقوال الناس هو لهم مرتع خصيب يردده المنافقون ؛ لذا فإن من الغفلة عند المسلمين والغيورين أن يرددوا أقوال مرضى القلوب والمنافقين والجهلة والحاقدين الكافرين .

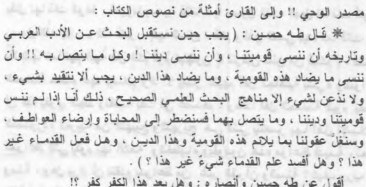
والفئة الثانية من القسم الثاني هم أناس مخلصون وأهل حماس ورغبة في العمل ، إلا أنهم لما كثر سماعهم لأقوال الكافرين والمنافقين تأثروا ، ولما نظروا في التقدم التقني ووسائل الدعاية والإعلان التي يستخدمها أهل الباطل للتزيين لباطلهم سرت روح الغيرة في قلوبهم ، فقالوا في حماس : نريد أن نتقدم عليهم ، وذلك يذكرني بما أخرجه الترمذي عن أبو واقد الليثي رضى الله تعالى عنه قال : خرجنا مع رسول الله ﷺ إلى حنين ونحن حدثاء عهد بكفر وللمشركين سدرة يعكفون عندها وينوطون بها أسلحتهم، يقال لها ذات أنواط ، فمررنا بسدرة فقلنا : يا رسول الله ، اجعل لنا ذات أنواط كما لهم ذات أنواط ، فقال رسول الله على: « الله أكبر ، إنها السنن ، قلتم والذي نفسي بيده كما قالت بنو إسرائيل لموسى : ﴿ اجْعَل لنا إلها كما لهُمْ آلها قالَ إنكم قومٌ تجهلون ﴾ لتركين سنن من قبلكم »، فكان أبي واقد وأمثاله من أهل الحماسة حدثاء عهد بإسلام أراد ألا يمتاز عليهم أهل الجاهلية بشيء وظنوا أن ذلك نقص في دينهم ، أو أن هذا يقوى الجند ونقصه يفت في عضدهم ، وهكذا أهل الحماسة اليوم يصور لهم الشيطان أن الوسائل المستوردة الغربية من التهييج والتهريج هي التي ينتصر بها أهل الإسلام ، حتى أنهم يعترضون على المواعظ التي يقوم بها الأئمة والخطباء ويقولون هذه مواعظ قديمة ، نعم مواعظ قديمة ؛ لأنها قرآن وسنة ، وهل يراد أن نتقدم بمواعظ من غير القرآن والسنة ؟ كيف ورب العزة يقول : ﴿ اسْتَجِيبُواْ لِلَّهِ وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُم لِمَا يُحْيِيكُمْ وَاعْلَمُواْ أَنَّ اللَّهَ يَحُولُ بَيْنَ الْمَرْءِ وَقُلْبِهِ ﴾ [ الأنفال : ٢٤ ] ، وهذه هي خطوات الشيطان يريد أن يستدرج بها الدعاة ليقوموا بالدعوة على غير الطريق الذي يرضاه رب العزة سبحانه ، فيصبح أهل القرآن فقراء يتطفلون على موائد دعاة الكفر والعلمانيين فيسبقونا إليها ويأخذون بذلك يستدرجونا إلى منازلهم وأقوالهم ، مع أن الله سبحاته أغنى دينه بشرعه وقدره عن سائر خلقه ، فتبقى وظيفة من يدعو إلى الله الدعوة الحق شاغرة وإنما يريد الشيطان أن يوقف دعوة الرحمن ليبقى سائر الخلق له أعوان ، ولا حول ولا قوة إلا بالله العلى العظيم ، لذا فإن واجب الدعاة تنبيه الناس إلى أبواب الخطر وأنها تأتى من ترك الدعوة والتذكير بالقرآن والسنة ففيهما العصمة ، وأنه لا فلاح ولا نجاح للأمة إلا أن يرجعوا إلى المساجد في الجماعات ودروس العلم والتعاون على البر والتقوى .

واللُّه من وراء القصد .

وكتبه: محمد صفوت نور الدين

الحمد لله ، والصلاة والسلام على رسول الله ، وبعد :

في عام ١٩٢٦م نشر طه حسين - عليه من الله ما يستحق - كتابًا بعنوان ( في الشعر الجاهلي ) ، أعلن فيه عن معتقدات فاسدة قبيحة ، وأتكر ما هو معلوم من الدين بالضرورة ، وطعن في القرآن وشكك في

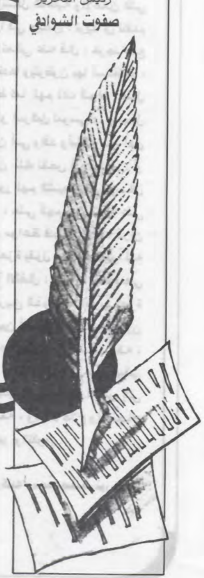


أقول عن طه حسين وأنصاره: وهل بعد هذا الكفر كفر ؟!

ويقول طه حسين : ( للتوراة أن تحدثنا عن إبراهيم وإسماعيل ، وللقرآن أن يحدثنا عنهما أيضًا ، ولكن ورود هذين الاسمين في التوراة والقرآن لا يكفى لإثبات وجودهما التاريخي !! فضلاً عن إثبات هذه القصة التي تحدثنا بهجرة إسماعيل بن إبراهيم إلى مكة ونشأة العرب المستعربة فيها ، ونحن مضطرون إلى أن نرى في هذه القصة نوعًا من الحيلة في إثبات الصلة بين العرب واليهود من جهة ، وبين الإسلام واليهودية والقرآن والتوراة من جهة أخرى ) !!!

أقول : وهذا كفر أشد من سابقه !!

ويقول طه حسين : ( وإذن فليس هناك ما يمنع قريشًا من أن تقبل هذه الأسطورة التي تفيد أن الكعبة من تأسيس إسماعيل وإبراهيم ، كما قبلت روما قبل ذلك ، والأسباب مشابهة أسطورة أخرى صنعها لها اليونان ، تثبت أن روما متصلة بإنيياس بن بريام صاحب طروادة ، أمر هذه القصة إذن واضح ، فهي حديثة العهد ، ظهرت قبيل الإسلام ، واستغلها الإسلام لسبب ديني ، وقبلتها مكة لسبب ديني وسياسي أيضًا ) !!



# إلى حيدر حيدر!!

ونظرًا لهذه الجرأة البالغة ، والتطاول القبيح على الإسلام من رجل يزعم للناس زورًا وبهتاتًا أنه ينتمي إليه ، فقد ترتب على ظهور هذا الكتاب الآتي :

١ - ثار علماء الأزهر ثورة عارمة ، وأرسلت مؤسساته ومعاهده المختلفة برقيات للحكومة يطالبون بطرد طه حسين من الجامعة .

٢ - قام أعضاء مجلس الشعب (المجلس النيابي وقتها) باستجواب وزير المعارف، مطالبين بتحديد المسئولية عن إفساد شباب الجامعة!!
 وضرورة محاكمة المؤلف، ومعاقبة المسئولين عن توظيفه في الجامعة!!

٣- قام العلماء بتأليف الكتب في الرد على هذه الافتراءات وتفنيدها ،
 وقد بلغ عدد هذه الكتب سبعة :

أ- ألف شيخ الأزهر محمد الخضر حسين كتابًا في الرد على طه حسين ، بلغ عدد صفحاته قريبًا من أربعمائة صفحة !!

ب- كتاب للشيخ مصطفى صادق الرافعي «تحت راية القرآن » .

ج- كتاب لمحمد فريد وجدي «نقد كتاب الشعر العربي».

د- كتاب لمحمد أحمد الغمراوي «النقد التحليلي لكتاب في الأدب حاهلي».

ه- كتاب لمحمد لطفى جمعة « الشهاب الراصد » .

و - محاضرات في بيان الأخطاء العلمية للشيخ محمد الخضري .

ز - نقض مطاعن في القرآن الكريم للشيخ محمد أحمد عرفة .

وقد كرر طه حسين طعنه في الإسلام وتشكيكه في ثوابت الشريعة ؛ فهاجم القرآن والسنة ، واحتقر علماء الأمة ، وأنكر ما هو معلوم من الدين بالضرورة ، وأظهر ارتداده عن الإسلام ، ومع ذلك وجد في المنتسبين للإسلام حتى يومنا هذا من يسميه : عميد الأدب العربي !! بل هو عديم الأدب العربي !! وعميل الأدب الفرنسي الذي تربى عليه ، وشرب منه حتى أثما .!!

ثم تابعت وزارة الثقافة الحالية رسالة طه حسين في هدم الإسلام

تابعت وزارة الثقافية الحالية رسالة طه حسین فی هدم الإسلام والحرب على الشريعة الإسلامية، وأصلرت في سبيل ذلك مئات الكتب التي تهدف في أغلبها إلى إطفاء نيور الله، وهدم الإيمان!!

والحرب على الشريعة الإسلامية ، وأصدرت في سبيل ذلك منات الكتب التي تهدف في أغلبها إلى إطفاء نور الله ، وهدم الإيمان وتدمير الأخلاق ، وإخراج جيل يحمل الثقافة الغربية الدخيلة ، ويكفر بكل القيم والتقاليد الإسلامية ، وفي سبيل تحقيق هذا الهدف القبيح قررت الهيئة إصدار سلسلة الألف كتاب !! نكتفي بذكر فقرات من أحد هذه الإصدارات ، وهو كتاب «رحلات ماركو بولو » ، وقد جاء في الكتاب ما يلي : والسكان المسلمين قوم اتصفوا بالخيانة والغدر والتجرد من المبادئ ، وهم يعتقدون أن ملتهم ترى أن كل ما سرق أو نهب من أبناء الديانات الأخرى فهو أخذ حلال وهذه المبادئ شاتعة في المسلمين

جميعًا )!! \* ص ١٠٦: (ويدين سكانها بالإسلام؛ وهم في الحقيقة جنس جشع دنئ، ويأكلون الردئ، ويشربون الأردأ)!!

# وقد اشتمل الكتاب - كغيره من الكتب التي طبعتها الهيئة - على إهانات وشتاتم وسب وطعن وتشكيك في الإسلام ؛ وهذا هو الهدف الأكبر للهيئة المصرية العامة للكتاب .

وعندما عرض هذا الكتاب «رحلات ماركو بولو » على رئيس الهيئة بعد ترجمته لم يكلف أحدًا بمراجعة الكتاب قائلاً : (وهل يحتاج ماركو بولو الى فاحص ) ؟!

★ وتتابعت كتب وزارة الثقافة الداعية إلى هدم الدين وتدمير الأخلاق ،
وكان آخر هذه الكتب اكتشافًا - مع كثرتها الهائلة - كتاب (وليمة لأعشاب
البحر ، ، ومؤلفه شيوعي سوري ملحد قد امتلأ قلبه حقدًا على الإسلام ،
فأخذ يطعن في الإسلام طعنًا شديدًا بقدر ما في قلبه من الكفر والإلحاد
والكراهية والحقد ، فجاء كتابه جامعًا بين التحريف والتخريف والتزوير
والتشهير ! والحرية عنده تعني حرية الكفر ، وحرية الجنس والفاحشة ،
وأصدق ما يقال فيه أنه كتاب إباحية وإلحاد يكفر بكل حق وفضيئة ، ويؤمن
بكل باطل ورذيلة .

وأما حكم مؤلفه حيدر حيدر فهو كافر ، ومن شك في كفره - بعد قراءة كتابه - فهو كافر مثله سواء بسواء! ولن نستطيع في هذا المقال أن نتتبع ما جاء في كل الكتاب من عبارات الكفر والضلال لكثرتها ووفرتها ( الكتاب ، ، ٧ صفحة ، ومدعم من وزارة الثقافة ) ، ولكننا نكتفي بالإشارة إلى بعض ما جاء فيه من ألفاظ الكفر الصريح التي لا تحتاج إلى تعليق ؛ لأنها لا تحتمل التأويل ، ولا التخييل!



## STELLE ST

الحرية عند مؤلف الكتاب تعني حرية الكفر، وحرية الجنس والفاحشة، والفاحشة، وأصدق ما يُقال فيه أنه كتاب إباحية والحاد يكفر بكل حق # ص ١٢ من الكتاب يصف مدينة جزائرية بأنها (كأي مدينة عربية كانت متوحشة ، محكومة بالإرهاب والجوع والسمسرة والدين والحقد والجهل والقسوة والقتل)!!

﴿ ص ١٦ يقول : (نحن الآن في المطهر ، نسنا في مسجد اللَّه أو كنيسته ، هذه برارينا ونحن هنا آلهة هذه البراري )!!

→ ص ۲۰ يستهزئ بمكة المكرمة ؛ ويسخر منها !

شص ۲۷ يستهزئ بالأنبياء فيقول في وصف مدينة بونة (المدينة التي تحولت إلى مصيدة وسوق لأنبياء الشرق والتعريب القادمين من مطالع الشمس المحمدية)!!

\* ص ٣٨ يقول عن الله جل جلاله: (حيث لن يعرف لا الحزب ولا الرب متى ستشرق الشمس من جديد )!!

﴿ ص ١٧ يقول : (البحر هو الله في قلبي)!

※ ص ۸۸ يجاهر بكفره فيقول: (أنا أرى في ماركس أو لينين محمدًا جديدًا! محمد القرن العشرين ماركس أو لينين العربي ... إلخ).

قاتل الله وزارة الثقافة، وهل هذه ثقافة؟!

★ ص ٩ ٩ يصف النساء الجاهلات بأنهن أسيرات الجهل والأسرة الأبوية ومجتمع الذكورة والله وميراث القتل والوأد ؟

ويصف البلاد المحتلة بأنها تحت عصور الظلمات والرجال والسلاسل وجراثيم الله المهيمنة والخصاء ؟!

الله بائه هواجس ووسوسات!! وليس بعد الكفر ذنب . ويض علام الله بائه هواجس ووسوسات!! وليس بعد الكفر ذنب .

\* ص ١٢٩ يقول: (في عصر الذرة والفضاء والعقل المتفجر يحكموننا بقوانين آلهة البدو، وتعاليم القرآن خراء!!

ألم أقل لكم : من شك في كفره فهو كافر ؟!

﴿ ص ١٣٧ يقول : (أريد أن أموت عاريًا تحت الشمس تأكل جثتي الصقور ووحوش البر ، هذا أفضل وأهدأ لنفسي من صلوات الدجالين ، وقبور المسلمين المظلمة )!!

وأقول: ونحن نسأل الله أن يميته شر ميتة وأن يجطه وأتباعه لمن خلفه آية وعبرة لمن يعتبر.

﴿ ص ١٤٦ يقول: (كما يتجلى الجنس إلها إفريقيًا مقدسًا يرمز لقوة الجسد والطاقة البكر في هذه القارة الحارة).

\* ص ١٤٨ يتهم الرسول إ بارتكاب الفواحش - والعياذ بالله -

مثله!!

وحكم مؤلفه

أنه كافر،

ومين شيك في

ڪفره فه و

يقول الزنديق: (لقد تزوج رسولنا المعظم من عشرين امرأة بين شرعية وخليلة ومتعة)!!

اللهم انتقم لرسولك وعبادك المؤمنين من هؤلاء الأفاكين .

\* وفي نفس الصفحة يقول: (والله تعالى قال في كتابه العزيز: إذا ابتليتم بالمعاصي فاستتروا)!! استهزاء بكلام الله وتحريفًا له، فهذا الكلام الذي ذكره لا يوجد في قرآن المسلمين، ولعله يكون في قرآن وزارة الثقافة التي وضعته لنفسها!!

الله عن القدر فيصف شعور الندم بقدوم الإنسان إلى العالم خطأ .

☀ ص ۱۹۸ يقول: (إنني ألعن أمي التي ولدتني على هذه الأرض)!! ويصف نفسه بأنه رجل ملعون فقد الأب والآلهة ولا يريد غفرانًا!

و أَنَا أَقُولَ : ﴿ رَّبُ لاَ تَذَرُ عَلَى الأَرْضِ مِنَ الْكَافِرِينَ دَيَّارًا ﴾ [ نوح : ٢٠] .

※ ص ١٨٥: يدعو إلى الإباحية بين المقاتلين فيقول: (أنت لا تعرف عذوية الجنس في لحظة الحرب، في لحظة الموت، عندما يموت المقاتل بعد استراحة هانئة مع امرأة لا يأسى على شيء ؛ لقد أخذ الجسد وأعطى ثم نام مرتاحًا)!!

أقول: لقد فاق هذا الزنديق اليهود في تدمير الأخلاق ، وكفر بكل ما عد الموت .

₩ ص ٢١٩: يقول لعشيقته ذات الأسف الكبير: لكن أنفك هذا
سيعترض مستقبلنا ؛ فنقول له : هو من صنع ربي ، لماذا تسخر منه ؟
فيقول لها الزنديق الملحد : لا بد أن ربك فنان فاشل إذن !!

﴿ ص ٢٣٤: تقول له عشيقته الأخرى: تخيلت الآلهة بلَحًا في زمن القطاف، وهي تهوي من السماء، وأنا أتلقاها في راحتي! ثم تستطرد: أشعل لى لفافة!

★ ص ۲٥٧ يقول: داخل هذه الأهوار التي خلقها الرب في الأرمنة الموغرة في القدم ثم نسيها فيما بعد لتراكم مشاغله التي لا تحد في بلاد العرب وحدها!!

أقول: قال تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ رَبُّكَ نَسِيًّا ﴾ [مريم: ٦٤] ، وقال سبحاته: ﴿ وَمَا مَسَّنَا مِن لُّغُوبِ ﴾ [ق: ٣٨] ، لكن هذا الزنديق يسب الله عدوًا بغير علم.

تتابعت كتب وزارة الثقافة الداعيـــة إلى هدم الديسن الأخالق، وكان آخر ه الكتب اكتشافا كتاب وليمة ومؤلفه شيوعي سوري ملحد امتالا قلبه حقدًا على الإسلام.

₩ ص ٣٠٣ يقول : الارتباط برجل لا يعني الزواج ، وأن الفتاة يمكن أن تحب أكثر من رجل !! أقول : وهذه إباحية ظاهرة ، وهدم للأسرة وللمجتمع بكامله .

★ ص ٣١٩ يقول مستهزئًا: إن لجسدك عليك حقًا، صدق الله العظيم!! ويقصد بحق الجسد هنا قضاء الشهوة في الحرام!

ويقول: الجزائري ربما كان الأول بين العرب من يعرف قيمة جسده! معبوده الرياضة والخمرة والنساء والبحر!!

\* ص٣٢٢ يجاهر بالزندقة ، ويصرح بالكفر الذي لا كفر بعده ، فيقول : المرأة التي سقطت سهوا على شواطئ بونة ، حيث نسيها الله بعد أن اختار لها زاوية ضيقة من زوايا الجحيم قاتلاً لها : امكثي هناك ملعونة إلى أبد الآبدين .

فترد بصرخة شيطانية: في مؤخرتي الحياة الآخرة، وأنهارك العسلية، وينابيع الكوثر. هذه حياتي الأولى والأخيرة، وما تبقي خذه، سامحتك فيه، أعطه لعبادك الصالحين!!

أقول : من قرأ هذا الكلام ثم شك في كفر حيدر حيدر فهو كافر .

\* ص ٣٤٨ يقول: (وفي تلك الليلة تحدث عن تحطيم الأوثان التي أقامها الآباء والأجداد، وضرورة الانفصال عن الدين والله! والأخلاق والتقاليد! والأزمنة الموحلة والجنة والجحيم الخرافيين! وطاعة أولي الأمر والوالدين! والزواج المبارك بالشرع! وسائر الأكاذيب والطقوس التي رسمتها دهور الكذب!!

أقول : وهذا الكلام كسابقه دليل قاطع على كفر قائله ، وكفر من شك في كفره .

﴿ وإلى هنا اعتذر للقراء عن مواصلة عرض ما جاء في هذا الكتاب
من كفر وزندقة ؛ فإن ما ذكرناه يغني عما تركناه ...

﴿ أما بعد : فيا وزارة الثقافة ، إلى متى هذه الحرب على الإسلام ؟ وإلى متى هذه المحاولات اليائسة لإطفاء نور الله ؟

والناس يتساعلون : هل وزارة الثقافة مصرية ؟ أم أنها وزارة ثقافة يهودية مصرية مشتركة أفرزها التطبيع ، والصلح مع اليهود ؟

اللهم من أرادتا والإسلام والمسلمين بسوء فاجعل كيده في نحره ، واجعل تدبيره تدميره ، واجعل الدائرة عليه يا رب العالمين .

وحسبنا الله ونعم الوكيل .

وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وآله وصحبه .

رئيس التحرير

النساءلون: هل وزارة الثقافة مصرية ؟ أم أنها وزارة ثقافة قوزارة ثقافة يهودية مصرية مشتركة أفرزها التطبيع، والصلح مع والصلح مع اليهود؟



﴿ وكم مَنْ مَلْكِ فِي السَمَاوَاتِ لا تُغْنِي شَفَاعَتُهُمْ شَيْئًا إِلاَ مِن بَعْ أَن يَأْذَنَ اللّهُ لَمَن يَشَاء ويَرضَى ﴿ إِنَّ الْفَنْ وَإِنَّ اللّهَ لِمُ مِنْ عَلْم إِن يَتَبِعُونَ إِلاَّ الظَّنَّ وَإِنَّ الْفَلْنَ لاَ يُغْنِي مِن الْحَقِ شَيئًا ﴿ فَأَعْرِضَ عَن مَن تَولَى عَن ذَكْرِنَا وَلَمْ يُرِدُ إِلاَّ الْحَيَاةَ الدُّنْيَا ﴿ ذَلِكَ مَبِلَغُهُم مَن الْطَنْ وَإِنَّ الْفَلْنَ وَيَلِيهُ مِنَ الْحَقِ شَيئًا ﴿ فَأَعْرِضَ عَن سَبِيلِهِ وَهُو أَعْلَمُ بِمَن اهْتَدَى ﴿ وَلِلّهِ مَا فِي السَمَاوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ الْمَنْمِ إِنَّ رَبِّكَ هُو أَعْلَمُ بِمِن صَلَّ عَن سَبِيلِهِ وَهُو أَعْلَمُ بِمِن اهْدَى ﴿ وَاللّهِ مَا فِي السّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ لَا إِنَّ اللّهُ مَا الْذِينَ أَسَاءُوا بِمَا عَلُوا وَيَجْزِي الّذِينَ أَحْسَنُوا بِالْحُسْنَى ﴿ اللّذِينَ يَجْتَنِبُونَ كَبَائِرَ الإِنْم وَالْقُواحِشَ إِلاّ اللّهُ مِن النّهُ وَالْمَا عَلَمُ بِكُمْ إِذْ أَنشَأَكُم مَن الأَرْضِ وَإِذْ أَنْتُمْ أَجَنَّةُ فِي بُطُونِ أُمَّهَاتِكُمْ فَلا تُرْكُوا اللّهُ مِن اتّقَى ﴿ أَعْلَمُ بِكُمْ إِذْ أَنْسَأَكُم مَن الأَرْضِ وَإِذْ أَنْتُمْ أَجَنَّةُ فِي بُطُونِ أُمَّهَاتِكُمْ فَلا تُرْكُوا الْفَسَكُمْ هُو أَعْلَم بِمِن اتَقَى ﴿ فَوَالْمِ الّذِي وَقَى ﴿ وَأَعْلَى قَلِيلاً وَأَكْدَى ﴿ وَالْمَرَانِ وَالْمَ الْمُونِ اللّهُ وَلَى الْمَعْ الْمُعْولِ وَالْمُ الْمَالُولِ الْمِن اللّهُ الْمَالُولُ وَالْمُولَى ﴿ وَالْمَرَاء الْأُولَى ﴾ [ النجم : ٢١ - ١٤] .

الحمد للّه والصلاة والسلام على رسول اللّه، محمد، اشفع لنا إلى ربك موقفا في العدد الماضي حول تفسير أن ينطلق فيخر تحت اله شفاعته شنينًا إلا من بعد أن يللن الله لمن يشاء ويرضى في وأوردنا حديث الشفاعة الطويل، له، فيقول: ((يا محم ويرضى خول آيات سورة ((النجم))، فنقول تعطه، اشفع تشفع)).

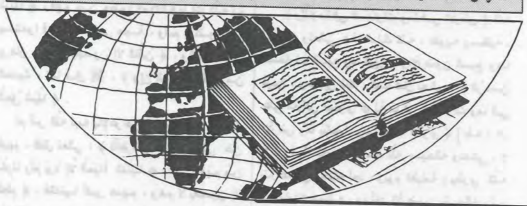
فانظروا - رحمكم الله - لما قالوا : يا محمد ، اشفع لنا إلى ربك ، لم يملك النبي إلا أن ينطلق فيخر تحت العرش ساجدًا ، فلا يرفع رأسه ، ولا يتكلم بشيء مما أراد ، حتى يأذن الله له ، فيقول : ((يا محمد ، ارفع رأسك ، سل تعطه ، الشفع تشفع )) .

اعتداد

وقع خطأ فني - غير مقصود - في العدد الماضي نعتذر عنه للقراء الأعزاء ولكاتب المقال ، حيث كررت الصفحة الأخيرة من المقال .

## • من الخطأ أن تعتقد أن أحدًا يستطيع أن يشفع عند الله من غير أن يأذن الله.

# ومن الخطأ أن تقول : يا رسول الله ، اشفع لي عند ربك ؛ لأنك بذلك تسأله ما لا بملك.



إذن من الخطأ أن تعتقد أن أحدًا يستطيع أن يشفع عند الله من غير أن يأذن الله ، سواء كان ملكًا مقربًا ، أو نبيًّا ، مرسلاً ، أو وليًّا صالحًا ، أو شهيدًا بذل روحه ومهجته في سبيل الله ، ومن الخطأ أن تقول : يا رسول الله ، اشفع لي عند ربك ؛ لأنك بذلك تساله ما لا يملك ، هل الرسول لله الشفاعة ؟ لا ، كيف والله يقول : ﴿ قُل لله الشفاعة جَمِيعًا ﴾ [ الزمر : ٤٤ ] ، فمادام الله وحده هو الذي يملك الشفاعة ، فلا تقل : يا رسول الله اشفع لي ، ولكن قل : اللهم شفع في نبيك ، فتسأل الله ؛ لأنه الذي يملك الشفاعة ، فإذا سألت الله أن يشفع فيك نبيه ، أذن الله لنبيه يوم القيامة أن يشفع فيك نبيه ، أذن الله لنبيه يوم القيامة أن يشفع فيك نبيه ، أذن الله لنبيه يوم القيامة أن يشفع فيك فيشفعه الله فيك .

ما هي الوسيلة إلى شفاعة صاحب الوسيلة ؟ كيف يتحصل المسلم على شفاعة رسول الله ﴿ ؟ أولا : قال ﴿ : (( إذا سمعتم الموذن فقولوا مثل ما يقول ، ثم صلوا علي ، فإنه من صلى علي صلاة صلى الله عليه بها عشرا ، ثم سلوا الله لي الوسيلة ، فإنها منزلة في الجنة لا تنبغي إلا لعبد من عباد الله ، وأرجو أن أكون أنا هو ، فمن سأل

لي الوسيلة حلّت له الشفاعة ». [صحيح ، رواه مسلم (١/٢٨/٣٨٤) ، وأبو داود (١٥/٥٧٩) ، والسترمذي (١٩٥/٣٦٩) ، والنسائي (٢/٢٥) ] .

ثانيًا : قال بن الله المن على حين يصبح عشرًا ، وحين يصبي عشرًا ، أدركته شفاعتي يوم القيامة )) . نسأل الله العظيم ربّ العرش العظيم أن بشفع فينا نبينا محمدًا بن العرش العظيم الله العليم أن

ومرة ثانية يعيب الله على المشركين نسبتهم له البنات فيقول سبحانه: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ لَا يُوْمِنُونَ بِالآخِرَةِ نَيْسَمُونَ الْمَلْاَكَةَ تَسْمَيةَ الْأَنتَى ﴾ وعدم الإيمان بالآخرة هو سبب كل كفر ، وسبب كل ضلال ، وسبب كل معصية . إنسان لا يؤمن بيوم الدين ، لا يؤمن بأنه مجزي بعمله ، فما الذي يردعه عن الطلم ؟ ما الذي يردعه عن الظلم ؟ ما الذي يردعه عن الظلم ؟ ما الذي يردعه عن الكفر ؟ ولذا قال تعالى : ﴿ أُرأَيْتَ اللَّذِي يُكَذَّبُ بِالدّينِ ﴿ فَذَلِكَ اللَّذِي يَدُعُ الْبِيّبِم ﴾ الذي يرك بالدّين ﴿ فَذَلِكَ اللَّذِي يَدُعُ الْبِيّبِم ﴾ الإنسان ما غرك بربّك الكريم ﴿ الذي خلقك فسواك فعكلك ﴿ فِي أَيُ صُورَةٍ مَا شاء ركبك ﴿ كَلَا بَلْ

السنة التاسعة والعشرون العد الثالث التوهيد [١٣]

تُكذُّبُونَ بِالدِّينِ ﴾ [ الانفطار : ٦- ٩ ] .

﴿ إِنَّ الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُ وِنَ بِالآخِرَةِ لَيُسَمُّونَ الْمُلْكِكَةُ تَسْمِيةُ الْأَنْتُي ﴿ وَمَا لَهُم بِهِ مِنْ عِلْم إِن يَتَّبِعُونَ إِلَّا الظَّنَّ وَإِنَّ الظَّنَّ لاَ يُغْنِي مِنَ الْحَقِّ مِنْ الْحَقِّ مِنْ الْحَقِّ ا شَيْنًا ﴾ ، فهم حين جعلوا الملاككة بنات الله لم يستندوا في ذلك إلى حجة ، ولم يركنوا إلى برهان ، ﴿ إِن يَتَبِعُونَ إِلَّا الظَّنَّ ﴾ ، والظن أكذب الحديث ، كما قال على ، ﴿ وَإِنَّ الظُّنَّ لاَ يُغْنِي مِنَ الْحَقُّ شَيْنًا ﴾ .

> ثم أمر الله نبيه بالإعراض عنهم وعدم الالتفات البهم ، فقال تعالى : ﴿ فَأَعْرِضْ عَنِ مِنْ تُولِّي عَنِ ذِكْرِنَا وَلَمْ يُرِدُ إِلَّا الْحَيَاةَ الدُّنْيَا ﴿ ذَٰلِكَ مَبْلَغُهُم مِّنَ هذا القدر من علوم الدنيا ، والذي لا ينفعهم شيئا ، كما قال تعالى : ﴿ وَعُدَ اللَّهِ لا يُخلِّفُ اللَّهُ وَعُدَهُ وَلَكِنَّ أَكْثُرَ النَّاسِ لا يَعْلَمُونَ ﴿ يَعْلَمُونَ ظَاهِرًا مِّنَ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَهُمْ عَن الآخِرةِ هُمْ غَافِلُونَ ﴾ [الروم: ١،٧] ، فنفى عنهم علمًا وأثبت لهم

> > آخر ، نفى علم الآخرة ، الذي هو علم الشريعة ، علم التوحيد ، علم الإسلام والايمان والاحسان ، وأثبت لهم علم الحياة الدنيا ، وليس كله ، بل ظاهره فقط، ﴿ ذَلِكَ مَبُلُغُهُم مِنْ الْعِلْم ﴾ ، ومع ذلك كاتوا يزعمون أنهم أهدى من الذيب أمنوا سبيلاً ، فقال الله لنبيه :

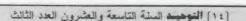
﴿ إِنَّ رَبُّكَ هُو أَعْلَمُ بِمَن ضَلَّ عَن سَبِيلِهِ وَهُو أَعْلَمُ فَصِرتها آيات ؛ منها قوله تعالى : ﴿ إِنَّ جَهَمْ كَانَتْ

بمن ضلَّ عن سبيله وَهُو أَعْلَمُ بِالْمُهْتَدِينَ ﴾ [ القلم : ٥-٧] ، ﴿ يَوْمُ الْقَيَامَةِ يَفْصِلُ بَيْنَكُمْ ﴾ [ الممتحنة : ٣] ، ﴿ وَسَيَعْلَمُ الَّذِينَ ظُلْمُوا أَيَّ

﴿ وَلِلَّهِ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ ﴾ لله سبحانه وتعالى هذا الملك كله ، علويه وسفليه ، السماوات السبع وما فيهن ، والأرضون السبع وما فيهن ، وما بين ذلك ، كما قال تعالى : ﴿ الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشُ اسْتُوى ﴿ لَهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الأرض ومَا بَيْنَهُمَا ومَا تَحْتَ الثَّرَى ﴾ [طه: ٥، ٦] ، فهذا الكون كله ملك لله سيحانه وتعالى ، لا ينازعه في ملكيته أحد ، ويوم القيامة ((يطوى اللَّه العِلْم ﴾ ، فالدنيا أكبر همهم ، وهم لا يعلمون إلا السماوات بيمينه ، ويأخذ الأرضين بشماله ، شم يقول: أنا الملك ، أين ملوك الأرض ؟ أين الجبارون ؟ أين المتكبرون ؟ لمن الملك اليوم ؟ لله الواحد القهار )) . ﴿ أَمْ لَلْإِسْنَانَ مَا تُمّنَّى ۞ فَلْكَ الآخِرةُ وَالْأُولَى ﴾ [النجم: ٢٤، ٢٥]، ﴿ إِنَّ عَلَيْنَا لَلْهُدَى ﴿ وَإِنَّ لَنَا لَلْآخِرَةَ وَالْأُولَى ﴾ [ الليل :

۱۲، ۱۲ ] ، وهـو سـبحانه يتصرف في ملكه كيف يشاء ، فيجزى الظالمين بعدله ، ويعامل المحسنين يفضله ، ﴿ وَلِلَّهِ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا في الأرض لِيجنزي الذين أستاءُوا بِمَا عَمِلُوا ﴾ ، ﴿ جَزَاءُ وفَاقًا ﴾ [ النبأ : ٢٦ ] ، ﴿ وَلا يُظْلَمُونَ فَتِيلاً ﴾ [النساء: ٩٤]، ﴿ وَيَجْدِنِيَ الَّذِيدِنَ أحسنوا ﴾ ، وهذه الآية

بمن المتدى ﴾ ، كما قال له : ﴿ فَسَ تَبْصِرُ مِرْصَادًا ﴿ لِلْطَاغِينَ مَآبًا ﴿ لَابْتِينَ فِيهَا أَحْقَابًا ﴿ لا وَيُنْصِرُونَ \* بِأَيْكُمُ الْمُفْتُونُ \* إِنَّ رَبِّكَ هُوَ أَعْلَمُ إِيدُوفُ وِنَ فِيهَا بَرِدُا وَلا شَرَابًا \* إِلا حَمِيمًا



وَغَمَّاقًا \* جَزَاءً وَفَاقًا \* إِنَّهُمْ كَانُوا لا يَرْجُونَ حِسَابًا ﴿ وَكَذَّبُوا بِآيَاتِنَا كِذَّابًا ﴿ وَكُلَّ شَسَىء أَحْصَيْنَاهُ كِتَابًا ﴿ فَذُوقُوا فَلَن نَّزيدكُمْ إِلاَّ عَذَابًا ﴿ إِنَّ للمُتَقِينَ مَفَازًا ﴿ حَدَائِقَ وَأَعْنَابُ ا ﴿ وَكُواعِبَ أَتْرَابًا ﴿ وَكَأْسًا دِهَاقًا ﴿ لا يَسْمَعُونَ فَيِهَا لَغُوا وَلا كذَّانِنا ﴿ جَزَاءُ مُن رَبِّكَ عَطَاء حِسَابًا ﴾ [النبأ: ٢١ - ٢٦ ، ليس ﴿ جَزَاءً وَفَاقًا ﴾ كما قال تعالى في حق أهل النار ، وإنما ﴿ جَزَاءً مِّن رَبِّكَ عَطَاء حسنابًا ﴾ ، فالله تبارك وتعالى يجزي الذين أساءوا بعدله ، ويجزي الذين أحسنوا بفضله وكرمه ، ولذا قال ﷺ : (( لن يُذخِلُ أحدكم عملُه الجنةَ )) . قالوا : ولا أنت يا رسول الله ؟ قال : ((ولا أنا ، إلا أن يتغمدني اللَّه برحمة منه وفضل )) . [متفق 

ثم وصف الله تعالى الذين أحسنوا بقوله : ﴿ الَّذِينَ يَجَنَّنُهُ وَنَ كَبَاتِرَ الْإِثْمَ وَالْفُواحِشُ إِلاَّ اللَّمَم ﴾ ، من المعلوم أن الذنوب قسمان : كباتر ، وصغائر ، وقد اختلف العلماء في تعريف الكبيرة ، وعدد الكبائر ، وأرجح أقوالهم في تعريف الكبيرة : أنها ما ترتب عليه عقوبة في الدنيا أو في الآخرة ، فعقوبة الدنيا الحدود ، وعقوبة الآخرة : غضب اللَّه ، نعنة اللَّه ، والعذاب الأليم ، فكل ذنب ترتب عليه حد في الدنيا، أو توعد فاعله في الآخرة بالعذاب ، بغضب الله ، بلعنة الله ، فهو من الكباتر ، وما لم يترتب عليه حد في الدنيا ، ولا وعيد في الآخرة فهو من الصغائر ، وأما عدد الكباتر فقد قال بعض السلف: إنها السبع الموبقات المذك ورة في قوله ﷺ: ((اجتنب واالسبع الموبقات )) . قالوا : وما هن يا رسول الله ؟ قال : ((الشرك بالله ، وقتل النفس التي حرم الله إلا بالحق ، والزنا ، وأكل الربا ، والسحر ، وقذف المحصنات الغافلات المؤمنات ، والتولي يوم بغيره ، ف ﴿ هُوَ أَعْلَمْ بِكُمْ إِذْ أَنشَاكُم مِنَ الأَرْض وَإِذْ

الزحف )) . [ متفق عليه ] .

لكن قال ابن عباس: إنها - أي الكبائر - إلى السبعين أقرب ، والمهم تعريف الكبيرة وليس عددها .

فالله سبحانه برحمته تفضل على الذين يجتنبون الكيائر بمغفرة الصغائر ، فقال تعالى : ﴿ الدّينَ يَجْتَنِبُونَ كَبَاتِرَ الْأَمْ وَالْفُواحِشَ إِلَّا اللَّمْمَ إِنَّ رَبُّكَ واسع المَغْفِرة ﴾ ، وللعلماء في تفسير ( اللَّم ) قو لان:

الأول: اللمم: الصغائر، فاجتناب الكبائر من أسباب تكفير الصفائر ، وبذلك صرح الرب سبحانه في قوله : ﴿ إِن تَجْتَنْبُواْ كَبَآئِرِ مَا تُنْهُونَ عَنْـ لَهُ نُكَفِّرُ عَنَّكُمْ سَيِّنَاتِكُمْ وَنَدْخِلُكُم مُّذْخَلًا كَرِيمًا ﴾ [النساء: ELECTION ELECTION

الثاتي : اللمم : ما يلم به الإنسان من الكبائر ، ثم يتوب فيتوب اللَّه عليه ، وهذا كما قال تعالى : ﴿ وَسَارِ عُوا إِلَى مَغْفِرَةٍ مِّن رَبِّكُمْ وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا السَّمَاوَاتُ وَالأَرْضُ أُعِدَّت لِلمُتَّقِينَ ﴿ الَّذِينَ يَنفقُونَ فِي السَّرَّاء و الضَّرَّاء و الْكَاظمينَ الْغَيْظُ وَالْعَافِينَ عَـن النَّاس واللَّهُ يُحِبُّ الْمُحْسِنِينَ ﴿ وَالَّذِينَ إِذَا فَعَلُواْ فَاحِشْهُ أَوْ ظُلْمُوا أَنفُسَهُمْ ذَكَرُوا اللَّهَ فَاسْتَغَفَرُوا لذُنُوبِهِمْ وَمَن يَغْفِرُ الدُّنُوبِ إِلَّا اللَّهُ وَلَمْ يُصِرُّوا عَلَى مَا فَعَلُواْ وَهُمْ يَعَلَمُونَ ﴿ أُولَئِكَ جَزَآؤُهُم مَّغْفِرَةٌ مِّن ربُّهُمْ وَجَنَّاتٌ تَجْرِي مِن تَحْتَهَا الْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا ويَعْمَ أُجْرُ الْعَامِلِينَ ﴾ [ آل عمران : ١٣٣-

وقوله تعالى : ﴿ هُوَ أَعْلَمُ بِكُمْ إِذْ أَنْشَأَكُم مِّنَ الأرض وَإِذْ أَنتُمْ أَجِنَّةٌ فِي بُطُونِ أُمَّهَاتِكُمْ ﴾ ، إن اللَّه تعالى قد أحاط بكل شيء علمًا ، ومن علمه أنه يعلم المصلح من المفسد ، ويعلم البر من الفاجر ، وليس بحاجة إلى أن يعرف الإنسان بنفسه ، أو يعرفه

أنتُمْ أَجِنَّةٌ فِي بُطُونِ أُمَّهَاتِكُمْ ﴾ ، وما دام كذلك ﴿ فَلا َ تُزكُّوا أَنفُسَكُمْ ﴾ ، ولم يمدح الإنسان نفسه ! لم يزكيها ؟ لِمَ يشهد لها بالبر والتقوى ! ﴿ أَلَمْ تُرَ إِلَى الَّذِينَ يُزِكُونَ أَنفُسَهُمْ بَلِ اللَّهُ يُزكِّي مَن يَشَاء وَلا يُظْلَمُونَ فَتِيلًا ﴿ انْظُرْ كَيفَ يَفْتُرُونَ عَلَى اللَّهِ الكَذبَ وكفِّي بِهِ إِثْمًا مُبِينًا ﴾ [ النساء : ٤٩، ٥٠ ] ، ﴿ فَلاَ تُرْكُوا أَنفُسَكُمْ هُوَ أَعْلَمُ بِمَن اتَّقَى ﴾ التقوى أين محلها ؟ النبي ١ كان يشير إلى صدره ويقول: ((التقوى هاهنا ، التقوى هاهنا )) ، ويشير إلى صدره ﷺ ، وما في الصدور لا يعلمه إلا الله ، ﴿ فَلاَ تُزِكُوا أَنفُسِكُمْ هُوَ أَعْلَمُ بِمَن اتَّقَى ﴾ ، ولذا كان النبى م يكره الأسماء التي فيها تزكية للنفس ، وكان يغيرها ، فزينب كان يقال لها : برة ، فقال ﷺ : ((تزكى نفسها )) . فقالوا : ما نسميها يا رسول الله ؟ قال : ((سموها زينب )) . [متفق عليه ] . - -

ونهاتا عليه من غير والثناء عليه من غير حاجة ، وعلمنا كيف يكون المدح عند الحاجة ، فعن عبد الرحمن بن أبي بكرة عن أبيه قال : أثنى رجلً على رجل عند النبي على فقال : ويلك ، قطعت عنق صاحبك ، قطعت عنق صاحبك : (مرارًا) ، شم قال : ((من كان منكم مادحًا أخاه لا محالة فليقل : أحسب فلانًا ، والله حسيبه ، ولا أزكي على الله أحدًا ، أحسبه كذا وكذا ، إن كان يعلم ذلك منة )) .

﴿ أَفَرَأَيْتَ الَّذِي تَولَّى ﴾ عن طاعة اللَّه ، وأعرض عن الهدى بعد إذ جاءه ، واستحب العمى على الهدى ، ﴿ فَلاَ صَدْقَى وَلاَ صَلَّى ﴿ وَلَكِن كَذَب وَتَوَلَّى ﴿ وَلَكِن كَذَب وَتَوَلَّى ﴿ فَهُ مَدْ ذَهَبَ إِلَى أَهْلِهِ يَتَمَطَّى ﴾ [ القيامة : وتَولَّى ﴿ وَأَعْظَى قَلِيلاً وَأَكْذَى ﴾ ، قال ابن عباس : أطاع قليلاً ثم قطعه ، وقال عكرمة : كمثل القوم إذا كانوا يحفرون بنراً فيجدون في أثناء

الحفر صخرة تمنعهم من تمام العمل ، فيقولون : أَكُديتًا ، ويتركون العمل .

يقول تعالى: ﴿ أَعِندَهُ عِلْمُ الْغَيْدِ فِهُ وَ
يَرَى ﴾ ؟ أي: أعند هذا الذي أمسك يده خشية
الإنفاق وقطع معروفه ، أعنده علم الغيب أنه سينفد
ما في يده حتى قد أمسك عن معروفه ، فهو يرى
ذلك عياتًا ؟ أي: ليس الأمر كذلك ؛ لأنه لا يعلم
الغيب إلا اللّه ، وإنما أمسك عن الصدقة والمعروف
والبر والصلة بُخلًا وشحًا وهلعًا .

﴿ أَمْ لَمْ يُنَبًا بِمَا فِي صَحْفِ مُوسَى ﴿ وَإِبْرَاهِيمَ الَّذِي وَفَى ﴾ ألم يقرأ هو بنفسه ، أو يخبره غيره عما في صحف إبراهيم وموسى ﴿ ألاَ تَزرُ وَازرَةَ وَزَرَ أَخْرَى ﴾ لا يؤخذ إنسان بجريرة غيره ، وهذا من عدل الله تبارك وتعالى ، لا يُواخِذُ والدًا بذنب ولده ، ولا صديقًا بذنب صديقه ، لا تحمل نفس وزر أخرى ، ﴿ وَإِن تَذعُ مُثْقَلَةٌ إِلَى حِمْلِهَا لاَ يُحْمَلُ مِنْهُ شَيْءٌ وَلُو كَانَ ذَا قَرْبَى ﴾ [ فاطر : ١٨ ] ، ولو كان المدعو للحمل ذا قرابة قريبة .

وهنا إشكال : هنا يقول اللّه تعالى : ﴿ أَلاَ تَزِرُ وَالْرِرَةُ وِزْرَ أُخْرَى ﴾ ، ويقول في موضع آخر : ﴿ وَلَيَحْمِلُنَ أَثْقَالُهُمْ وَأَثْقَالًا مُنْ عَ أَثْقَالِهِمْ ﴾ [العنكبوت : ١٣] ، فكيف يزال هذا الإشكال ؟

الجواب: أنه ﴿ أَلا تُرْرُ وَارْرَةٌ وِزْرَ أَخْرَى ﴾ إلا إذا كانت تسببت في وزر الأخرى ، بأن دعتها إليه ، وزينته له ، أو عاونتها عليه ، فحيننذ تحمل وزرها ووزر غيرها من غير أن ينقص من وزر الأخرى شيء ، كما صرح بذلك ربنا سبحانه في قوله : ﴿ لِيَحْمِلُوا أُوْزَارَهُمْ كَامِلَةٌ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَمِنْ أُوزَارِ الَّذِينَ يُضِلُّونَهُم بِغَيْرِ عِلْمٍ ﴾ [ النحل : وزر الغير من كسبهم ، فهم يحملونه فوق أوزارهم ، ولا ينقص من أوزار الذين يضلونهم

شَيء ، كما قال النبي ﷺ : (( من سنّ في الإسلام سنة حسنة ، فلها أجرها وأجر من عمل بها إلى يوم القيامة ، ومن سنّ في الإسلام سنة سيئة ، فعليه وزرها ووزر من عمل بها إلى يوم القيامة )) . [صحيح . رواه مسلم ( ١٠/٧ )] . وقال ﷺ : (( ما من نفس تقتل ظلمًا إلا كان على ابن آدم الأول كِفَلٌ من دمها ؛ لأنه كان أول من سنّ القتل )) . [ متفق عليه ] .

﴿ أَمْ لَمْ يَنَبّأ بِمَا فِي صَحُفِ مُوسَى ﴿ وَإِبْرَاهِيمَ الَّذِي وَفَى ﴾ فأدّى للله كل ما أمره به ، واستقام على شرعه : ﴿ أَلا تَزَرُ وَازَرَةٌ وَزَرَ أَخْرَى ﴿ وَأَن لَيْسَ للإِسْانِ إِلا مَا سَعَى ﴾ كما لا تنزر وازرة وزر أخرى ، لا ينفع نفسًا إيمان غيرها ، وإنما ﴿ مَن أَخْرى ، لا ينفع نفسًا إيمان غيرها ، وإنما ﴿ مَن عَمِلُ صَالِحًا فَلِنفسِهِ وَمَن أُسَاء فَعَلَيْهَا ﴾ [ فصلت : ٢٤ ] ، ﴿ فَمَنِ اهْتَدَى فَإِنَّمَا يَهَنّدِي لِنَفْسِهِ وَمَن ضَلّ فَانَّمَا يَهَنّدِي لِنَفْسِهِ وَمَن ضَلّ فَانَمَا يَهَنّدِي النَفْسِهِ وَمَن ضَلّ فَانَمَا يَهُنّدِي النَفْسِهِ وَمَن ضَلًا فَانَعْمَا يَهُنّدِي النَفْسِهِ وَمَن المَنْ الْمَنْ إِلَيْ الْمَا عَلَيْهَا ﴾ [ ويونس : ١٠٨ ] .

وقد استنبط الإمام الشافعي ، رضي الله عنه ، من قوله تعالى : ﴿ وَأَن لَيْسَ للإِسَانِ إِلاَ مَا سَعَى ﴾ أن إهداء ثواب قراءة القرآن للأموات لا يتفعهم ؛ لأنه ليس من سعيهم ، وقال : إن باب القربات يقتصر فيه على ما أذن فيه الشارع ، ولا يستخدم فيه القياس ، فإذا قرأ رجل القرآن ثم قال : اللهم إني وهبت ثواب ما قرأت لفلان من الناس ، لم ينتفع فلان بشيء ؛ لأنه ليس من سعيه .

لكن هناك بشرى لا بد من تبشير المسلمين بها ؛ لأن جهلهم بها هو الذي أوقعهم في محدثة

إهداء ثواب القرآن للأموات ، وهذه البشرى هي أنه ما من ولد صالح يقرأ القرآن يتعبد بقراءته ، ويبتغي بذلك الأجر الذي وعد الله به قارئ القرآن على لسان رسول الله يحميث قال : (( من قرأ حرفًا من كتاب الله فله حسنة ، والحسنة بعشر أمثالها ، لا أقول آلم حرف ، ولكن ألف حرف ، ولام حرف ، وميم حرف ) . فإذا قرأ الولد القرآن فأعطاه الله - مثلاً - ألف حسنة كتب الله لأبيه ألف حسنة ، ولأمه مثل ذلك ، من غير أن يهدي أو يهب ، وهذا عام في كل عمل صالح يعمله الولد ؛ يهب ، وهذا عام في كل عمل صالح يعمله الولد ؛ للإسان إلا ما سعي أبيه ، والله يقول : ﴿ وَأَن لَيْسَ

وقوله تعالى : ﴿ وَأَنَّ سَعْيَهُ سَوَفَ يُرَى ﴾ يراه الله ورسوله والمؤمنون ، كما قال تعالى : ﴿ وَقُلِ اعْمَلُوا فَسَيْرَى اللَّهُ عَمَلَكُمْ وَرَسُولُهُ وَالْمُؤْمِنُونَ ﴾ اعْمَلُوا فَسَيْرَى اللَّهُ عَمَلَكُمْ وَرَسُولُهُ وَالْمُؤْمِنُونَ ﴾ [ التوبة : ١٠٥ ] ، قال العلماء : وفي هذه الآية بشارة للصالحين ، وإنذار لغيرهم ، يا أيها الصالح أبشر ، فإن الله سيرفع ذكرك ، وينشر محاسنك على رءوس الخلائق يوم القيامة ، ويا أيها الفاجر أقلع ، فإن عيوبك المستورة ستنشر يوم القيامة : ﴿ يَوْمَ تُبِلِّى السَرَائِرُ ﴾ [ الطارق : ٩ ] ، ويا لها من فضيحة ، نسأل الله أن يستر عيوبنا .

وقوله تعالى : ﴿ ثُمَّ يُجْزَاهُ الْجَزَاء الأَوْفَى ﴾ أي : الأوفر ، ومن غير ظلم ولا عدوان . وللحديث بقية .



#### تهنئة بالدكتوراه

تتقدم جماعة أنصار السنة المحمدية بخالص التهنئة إلى الباحث : رفعت أحمد إبراهيم سليمان المدرس المساعد بهيئة المواد النووية بمناسبة حصوله على درحة الدكتوراه في فلسفة العلوم الجيوفيزيقية من كلية جامعة عسين شمس ، وتتمتى له مزيدًا من التقدم لحدمة الإسلام والمسلمين .

وأسرة تحرير المجلة تتقدم بخالص التهنئة للباحث ، وتنمني له مويدًا من التقدم .

جماعة أنصار السنة - فرع هوية

باب السنة

# التواكيل



أخرج مسلم في (( صحيحه )) عن أبي هريرة رضي الله عنه قال : كنا قعودًا حول رسول الله على معنا أبو بكر وعمر (' في نفر ، فقام رسول الله الله على من بين أظهرنا ، فأبطأ علينا وخشينا أن يقتطع دوننا ففز عنا فقمنا ، فكنت أول من فزع " فخرجت ابتغى رسول الله حتى أتيت حائطا للأنصار لبنى النجار ، فدرت به هل أجد له بابًا ، فلم أجد ، فإذا ربيع يدخل في جوف حائط من بنر خارجة ، ( والربيع : الجدول ) فاحتفزت كما يحتفز التعلب ، قدخلت على رسول الله على ، فقال : (( أبو هريرة ؟ )) فقلت : نعم يا رسول الله ، قال : (( ما شانك ؟ )) قلت : كنت بين أظهرنا فقمت فأبطأت علينا فخشينا أن تقتطع دوننا ففزعنا ، فكنت أول من فزع ، فأتيت هذا الحائط فاحتفزت كما يحتفز الثعلب وهؤلاء الناس من ورائي " ، فقال : ( يا أبا هريرة )) ( وأعطاني نعليه ) قال : ( اذهب بنعلي ١٠٠٠ هاتين فمن لقيت من وراء هذا الحائط يشهد ألا إله إلا الله مستيقنا " بها

قلبه فبشره بالجنة "، فكان أول من لقيت عمر ، فقال : ما هاتان النعلان يا أبا هريرة ؟ فقلت : هاتان نعلا رسول الله بعثني بهما من لقيت يشهد أن لا إله إلا الله مستيقنا بها قلبه بشركه بالجنة ، فضرب عمر بيده في تديي ، فضررت لاستي ، فقال : ارجع يا أبا هريرة ، فرجعت إلى رسول الله ، فأجهشت بكاء ، وركبني عمر ، فإذا هو على أثري ، فقال لي رسول الله في : « ما لك يا أبا هريرة ؟ » قلت : لقيت عمر فأخبرته بالذي بعثتني يا أبا هريرة ؟ » قلت : لقيت عمر فأخبرته بالذي بعثتني به فضرب بين ثديي ضربة خررت لامنتي ، قال : ارجع ، فقال لله رسول الله في : « يا عمر ما حملك به فضرب بين ثديي ضربة خررت لامنتي ، قال : وأمي ، أبعثت أبا هريرة بنعليك ، من لقي يشهد أن لا إله وأمي ، أبعثت أبا هريرة بنعليك ، من لقي يشهد أن لا إله قل : فلا تفعل " ، فإني أخشى أن يتكل الناس عليها ، فله يعملون . قال رسول الله في فخلهم .

التوكل والتواكل :

الأخذ بالأسباب مع تفويض أمر النتائج لله تعالى ثقة به مع عدم الركون لتلك الأسباب ثقة بالله عز وجل وإيمانًا به سبحانه وأنه لا يضيع أجر من أحسن عملاً ، ذلك هو التوكل المأمور به ؛ كقوله تعالى : ﴿ فَإِذَا عَزَمَتَ فَتُوكُلُ عَلَى الله إِنَّ اللّهَ يُحِبُ الْمُتَوكُلُينَ ﴾

(١) يقول النووي: هذا من فصيح الكلام وحسن الإخبار، فإتهم إذا أرادوا الإخبار عن جماعة فاستكثروا أن يذكروا جميعهم بأسماتهم ذكروا أشرافهم أو بعض أشرافهم، شم قبالوا: وغيرهم، وهذا دال على منزلة أبي بكر وعمر عند الصحابة. (٢) أي : خرج في طلبه.

(٣) هؤلاء الناس من وراتي يعني الصحابة الذين كانوا معه في مجلسمه فخرج وتركهم وهم الذين بعث رسول الله \$ إليهم أبي هريرة يبشرهم بالجنة ، فالبشارة لأفراد بأعيانهم ولبست من تلك البشارات العامة ، وهذا أرجح .

 (٤) إرساله بالنعلين قرينة تعضد الخبر وتقويه ، وإن كان غير متهم في البلاغ ، وذلك يدل على اعتبار القرائن والعلامات

(٥) اليقين هو العلم الراسخ الثابت في القلب ، ومعناه : أن من وقع اليقين في قلبه بأنه لا إله إلا الله فهو من أهل الجنة ، وأبو هريرة لا يعلم يقين القلب ، والمذهب الحق أن قول : لا إله إلا الله لا ينفع دون الاعتقاد بالقلب ، واعتقاد القلب لا ينفع دون النطق ، ولا بد من الجمع بينهما .

(٦) قال القرطبي: لم يكن ذلك من عمر اعتراضا على رسول الله 

ولا ردًّا لأمره، وإنما كان ذلك سعبًا في استكشاف عن 
مصلحة ظهرت له لم يعارض بها حكمًا ولا شرعًا، إذ لبس فيما 
أمره به إلا تطييب قلوب أصحابه أو أمته بتلك البشرى، فرأى 
عمر أن السكوت عن تلك البشرى أصلح لهم لتلا يتكلوا على 
ذلك فتقل أعمالهم وأجورهم، ولعل عصر، رضي الله عنه، 
كان قد سمع ذلك من النبي م كما سمعه معاذ، ويقول القاضي 
عياض: رأى عمر أن كتم هذا عنهم أصلح لهم وأزكى لأعمالهم وأوفر لأجورهم ألا يتكلموا وأنه أعود بالحير عليهم من معجلة 
هذه البشرى، فلما عرض ذلك على النبي شح صوبه له

[١٨] التوهيد السنة التاسعة والعشرون العدد الثالث

[آل عمران: ١٩٥] ، وقوله: ﴿ وَتُوكُلُ عَلَى اللّهِ وَكَفَى بِاللّهِ وَكِيلاً ﴾ [النساء: ٨١] . وقوله: ﴿ وَعَلَى اللّهُ فَلْيَتُوكُ لَل الْمُؤْمِنُ وَنَ ﴾ [المائدة: ١١] ، وقوله تعالى: ﴿ وتوكل على الله وكفى بالله وكيلاً ﴾ [الأحزاب: ٤٨] وقوله تعالى: ﴿ ومن يتوكل على الله فهو حسبه ﴾ ، وغير ذلك في القرآن كثير .

أما التواكل فهو الامتناع عن العمل اعتمادًا على ما يتبادر من ظاهر الوعد وهو الذي حذر منه الشرع ومنع منه كما في قول النبي في لمعاذ لما قال : « أفلا أبشر الناس ؟ » قال : لا تبشرهم فيتكلوا ، وهو الذي خاف منه عمر بن الخطاب وأقره عليه رسول الله في حديث أبي هريرة لما بعثه يبشر بالجنة من لقيه يشهد ألا الله ، فقال عمر : أخشى أن يتكل الناس ، فوافقه النبي في قال : « خلهم يعملون » .

الفهم العمري :

ليس فعل عمر اعتراضاً على قول النبي أو تعديلاً له وإنما أرسل النبي أبا هريرة يبشر من لقيه ، وهذا خاص بأقوام يظهر من قصة الحديث أنهم جماعة من خاصة أصحابه ، الذين كانوا معه وخرج من بينهم وتركهم ، فخشي عمر أن يظن الناس أن ذلك من الأمر العام .

وفي الحديث أن عمر بن الخطاب رضي الله عنه دفع في صدر أبي هريرة دفعة أوقعته على الأرض وتأذى بها ، وأنه أرجع أبا هريرة إلى رسول الله في ، وقد يفهم من ذلك أنه رد على النبي في قوله ، وذلك خطأ .

فإن عمر بن الخطاب ما فهم الشرع أصوله وفروعه إلا من النبي و ملازمته له ، فإذا وجد أمرا جاء من غيره ، يخالف ما تعلمه منه جاء الاستفسار منه عن ذلك الذي يظنه بعض من اطلع عليه ولا يعرف حال القوم أنه من قبيل الاعتراض ، فالراجح أن عمر رضي الله عنه فهم خطورة الاتكال على مثل ذلك الوعد من النبي في مثل ذلك الوعد من النبي في معاذ بن جبل رضي الله عنه ، فلما رأى أبا هريرة رضي الله عنه يخرج ومعه نعلا النبي في ليبشر الناس خاف من الاتكال ، فدفعه ذلك أن يرد أبا هريرة ، فوقع الدفع منه شديدا ، كما وقع من موسى العجل له القوم يعبدون العجل فالقي الألواح وفي نسختها هذى ونور ، فما قصد العجل فالقي الألواح وفي نسختها هذى ونور ، فما قصد عمر إيذاء أبي هريرة ، ولكن قصد دفع الاتكال عن الأمة لتبقي عملة بالطاعات رغبة في الجنة وخوفا من النار .

ولكن هل يقترح عمر تصويبًا أو تعديلاً لأمر النبي على الله النبي على المواب :



أ- أنه لما تعارض الأمر العام من الخوف من الاتكال بالأمر الخاص بتبشير أفراد معينين بما يوهم الناس الاتكال ، والكثير منهم ميزانه يحتاج إلى الحسنات ليدخل الجنة فإذا لم يجتهد في تحصيلها خفت موازينه فهوى في النار ، لكن الذين أرسل النبي في اليهم أبا هريرة مبشرا يعلم أنهم من أهل الجنة ، وخاف عمر عليهم الاتكال ، فتنقص منزلتهم في الجنة ، ورغب عمر في تركهم يعملون لتزداد الدرجة عند الله رب العالمين .

. فكأن خوف عمر الذي أقره عليه النبي ﷺ على ... قسمين :

أحدهما: اتكال المقصودين بتبشير أبي هريرة لهم، فمع أنهم من أهل الجنة إلا أن الاتكال ينقص من درجتهم ويؤثر في منزلتهم فيها.

ثانيهما: قد يظن آحاد الأمة من غير المخصوصين بتلك البشارة أنه داخل في هؤلاء فيتكل على هذا الوعد ويترك العمل ، فلا ينجو من النار ، فيخسر .

ب- قد يظن ظان أن ذلك يمكن أن يحدث من آحاد الناس كما حدث من عمر رضي الله عنه جواز اقتراح التعديل على مسائل الشرع ، ولكن ذلك إنما وقع قبل نزول قول الله عز وجل : ﴿ اللّهِومَ أَكُمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ ﴾ السائدة : ٣ ] التي نزلت على النبي على قبل موته بتمعين يومًا ، فلا يجوز لأحد أن يظن إباحة ذلك بعد النبي على ، فكمال الشرع يلزم كل الناس اتباعه كما جاء الى قيام المماعة ، فرب العالمين أعلم بخلقه وشرعه .

#### من مسائل الحديث :

ومن مسائل الحديث أن أبا هريرة ذكر اللفظ الصريح ( فخررت لاستي ) ، والألفاظ النبوية الشريفة والتي تأثر بها الصحابة حملت العفة ولزمت الفضيلة والحس الرقيق

والمنطق الرفيع ، فلم تأت بمثل تلك الألفاظ التي تخدش الحياء إلا في مواقف قليلة حتى صارت العفة هي السمة الدائمة للمسلمين في كتاباتهم وخطبهم وأقوالهم ، ولكن هذه شكوى مألوم يتظلم للنبي على مما وقع به ، فكان ذكره لذلك اللفظ من المبالغة في الشكاية ، وإن المربين أساتذة اللغة العربية ذكروا الأسماء الستة : (أبو معود أخو - ذو - فو - هن ) حذفوا الاسم السادس منها ؛ لأنه اسم من أسماء الفرج حتى صارت معروفة باسم : الأسماء الخمسة عند الدارسين للنحو ، مع أنه ورد في حديث شريف : (من تعزى بعزاء الجاهلية فأعضوه (١) بهن أبيه ولا تكنى ) .

ويقول النووى في ذلك : وأما قوله : الستى فهو اسم من أسماء الدبر ، والمستحب في مثل هذا الكناية عن قبيح الأسماء ، واستعمال المجاز والألفاظ التي يحصل بها الغرض ، ولا يكون في صورتها ما يستحيا من التصريح بحقيقة لفظه ، وبهذا الأدب جاء القرآن العزيز والسنة كقوله تعالى : ﴿ أَحِلُ لَكُمْ لَيْلَةَ الصِّيام الرَّفْتُ إِلَى نِسَاتِكُمْ ﴾ ، ﴿ وكنيف تَأْخُذُونَهُ وَقَدْ أَفْضَى بَغَضْكُمْ إِلَى بَعْض ﴾ ، ﴿ وَإِن طُلْقَتُمُو هُنَّ مِن قَبْل أَن تَمْسُوهُنَّ ﴾ ، ﴿ أَوْ جَاء أَمَدُ مُنكم مُن الْعَالِطِ ﴾ ، ﴿ فَاعْتَزَلُواْ النَّسَاء فِي الْمَحِيضَ ﴾ ، وقد يستعملون صريح الاسم لمصلحة راجحة ، ومن إزالة اللبس أو الاشتراك أو نفى المجاز أو نحو ذلك ، كقوله تعالى : ﴿ الزَّانِيَةُ وَالزَّانِي ﴾ [ النور : ٢ ] ، وكقول على : أدبر الشيطان وله ضراط ، وكقول أبى هريرة ، رضى الله عنه عن الحدث فساء أو ضراط ، ونظائر ذلك كثيرة ، واستعمال أبى هريرة هنا لفظ الاست من هذا القبيل . والله أعلم .

هذا ، وإن كانت الأحاديث قد صحت في تلك البشارة هذا ، وإن كانت الأحاديث قد صحت في تلك البشارة بالجنة لمن شهد بالحق كحديث مسلم عن عتبان بن مالك رضي الله عنه قال : قال رسول الله عنه : (( لا يشهد أحد أن لا إله إلا الله ، وإني رسول الله فيدخل النار () ؛ لأن الشهدة نطق اللسان بما استقر من الاعتقاد الصحيح في قلبه ، والناس تفهم منها مجرد نطق اللسان ، ونفي دخول النار ليس نفيًا لعذابها مطلقًا بالضرورة ، وإنما قد يكون نفيًا للخلود فيها ، حيث يكون من أهل الشفاعة ، يكون غفيًا للخلود فيها ، حيث يكون من أهل الشفاعة ،

(١) أعضوه : اشتموه شتمًا صريحًا .

عذاب النار عذابًا ينسى كل نعيم دنيوي .

وفي رواية : « فإن الله حرم على النار من قال : لا إله إلا الله يبتغي بذلك وجه الله » .

وعن أبي ذر رضي الله عنه قال : قال النبي في : « يقول الله عز وجل : من جاء بالحسنة فله عشر أمثالها وأزيد ، ومن جاء بالسيئة فجزاء سيئة مثلها وأغفر ، ومن تقرب مني شبراً تقربت منه ذراغا ، ومن تقرب مني ذراغا تقربت منه باغا ، ومن أتاني يمشي أتيته هرولة ، ومن لقيني بقراب الأرض خطيئة لا يشرك بي شيئا لقيته بمثلها مغفرة » .

وعن جابر رضي الله عنه قال : جاء أعرابي إلى النبي النبي الله عنه قال : با رسول الله ، ما الموجبتان ؟ فقال : ( من مات لا يشرك بالله شيئًا دخل الجنة ، ومن مات يشرك به شيئًا دخل النار )،

وعن أبي ذر رضي الله عنه عن النبي على قال : أتاني جبرائيل العلي فيشرني أنه من مات من أمتك لا يشرك بالله شيئا دخيل الجنة ، قلت : وإن زني وإن سرق ؟ قال : « وإن زني وإن سرق » .

وعن ابن مسعود رضي الله عنه قال : قال رسول الله عَلَيْ : من مات يشرك بالله شيئًا دخل النار ، وقلت أنا ومن مات لا يشرك بالله شيئًا دخل الجنة .

وعن ابن مسعود رضي الله عنه قال رسول الله

: (( لا يدخل النار أحد في قلبه مثقال حبة خردل من
إيمان ولا يدخل الجنة أحد في قلبه مثقال حبة خردل من
كد ) . . .

وأخرج مسلم عن عثمان رضي الله عنه قال : قال رسول الله ﷺ : (( من مات وهو يعلم أنه لا إله إلا الله دخل الجنة )) .

ومن حديث أبي هريرة أن النبي على قال : « أشهد أن لا إله إلا الله وأني رسول الله لا يلقى الله بهما عبد غير شاك فيهما إلا دخل الجنة » .

وعن عبادة بن الصامت قال : قال رسول الله على : من قال : أشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له وأن محمدًا عبده ورسوله وأن عيسى عبد الله وابن أمته وكلمته ألقاها إلى مريم وروح منه وأن الجنة حق وأن النار حق ، أدخله الله من أي أبواب الجنة الثمانية شاء . وفي رواية : (ر أدخله الله الجنة على ما كان من العمل )) .

وعن عبادة بن الصامت قال : سمعت رسول الله عليه الله يقول : « من شهد أن لا إله إلا الله وأن محمدًا عبده ورسوله حرم الله عليه النار » .

وعن معاذ أن رسول الله على قال : ما من عبد يشهد ألا إله إلا الله وأن محمدًا عبده ورسوله إلا حرمه الله على النار . قال : يا رسول الله ، أفلا أخبر بها الناس فيستبشروا ، قال : (( إذا يتكلوا )) .

وأخرج مسلم عن أنس بن مالك في شأن الأعرابي الذي جاء إلى النبي على يساله عن الإسلام فأخبره بالصلوات الخمس والزكاة والصوم والحج ، ثم ولى الرجل فقال : والذي بعثك بالحق لا أزيد عليهن ولا أنقص منهن ، فقال النبي على : ﴿ لئن صدق ليدخلن الجنة ﴾ .

وأخرج مسلم عن أبى هريرة أن أعرابيًا جاء إلى رسول الله على عمل إذا رسول الله ، دلني على عمل إذا عملته دخلت الجنة ، قال : تعبد الله لا تشرك به شيئا ، وتقيم الصلاة المكتوبة ، وتؤدى الزكاة المفروضة وتصوم رمضان ، قال : والذي نفسى بيده لا أزيد على هذا شيئًا أبدًا ولا أنقص منه ، فلما ولى قال النبي على : ( من سره أن ينظر إلى رجل من أهل الجنة فلينظر إلى هذا ».

وعن جابر رضى الله عنه قال : أتى النبي على النعمان بن قوقل فقال : يا رسول الله ، أرأيت إن صليت المكتوبة وحرمت الحرام وأحللت الحلال ، أأدخل الجنة ؟ فقال النبي عليه : (( نعم )) .

اليهود والتواكل:

والتواكل يقع في أمر الدنيا ، وهو أظهر ، ويقع في أمور الآخرة وهو أشد وأخطر ، واليهود ومن شابههم هم أشد الناس تمسكًا بالدنيا فلا يتوكلون على الله فيها ، وأشد الناس تواكلاً في أمر الآخرة فلا يعملون لها .

حكى القرآن الكريم: ﴿ وَقَالَتِ الْيَهُودُ وَالنَّصَارَى نَحْنُ أَنْنَاءَ اللَّهِ وَأَحِبَّاؤُهُ قُلْ فَلِمَ يُعَذِّبُكُم بِذُنُوبِكُم بِلُ أَنتُم بَشْرٌ مُمِّن خُلَقَ يَغْفِرُ لِمَن يَشْمَاء وَيُعَذِّبُ مَن يَشْمَاء وَلِلَّه مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَإِلَيْهِ الْمُصِيرُ ﴾ [ المائدة : ١٨] ، وقال سبحانه : ﴿ وَقَالُوا لَن يَدْخُلُ الْجَنَّةُ إلاً من كان هُودًا أو نصارى تلك أمانيهم قل هَاتُوا برهانكم أن كُنتُمْ صادقين ﴿ بِلَى مَنْ أُسُلُّمَ وَجَهَهُ لِلَّهِ وَهُو مُحْسِنُ فله أجره عند ربه ولا خوف عليهم ولا هم يحزنون ﴾ .

وقال سبحانه : ﴿ فَخُلْفَ مِن بَعْدِهِمْ خُلْفٌ وَرَثُوا الكِتَابَ يَأْخُذُونَ عَرَضَ هَذَا الأَدْنَى وَيَقُولُونَ سَيْغَفُرُ لَنَا وإن يأتهم عَرض مُثلُه يأخذُوه ألم يُؤخذ عَلَيْهم مُيثَاق الْكَتَابِ أَنَ لا يقُولُوا عَلَى اللَّهِ إلا الْحَقِّ وَدَرَسُوا مَا فِيهِ والدَّارُ الآخِرَةُ خَيْرُ لَّلْذِينَ يَتَقُونَ أَفَ لا تَعْقُلُونَ ﴾ [ الأعراف: ١٩٩].

التوكل لا بنافي الأخذ بالأسباب :

مذموم ، وقد استفاضت نصوص القرآن والسنة على أن التوكل لا ينافى الأخذ بالأسباب ، فمنه ما أخرجه الترمذي بسند حسن عن أنس بن مالك رضى الله عنه قال : قال رجل : يا رسول الله ، أعقلها وأتواكل أو أطلقها وأتوكل ، قال : (( اعقلها وتوكل )) .

ومنه قوله تعالى : ﴿ فَامْشُوا فِي مَنَاكِبِهَا وَكُلُوا مِن رُزْقِهِ وَإِلَيْهِ النَّشُورُ ﴾ [ الملك : ١٥ ] ، وقال تعالى : ﴿ وَأَعِدُوا لَهُم مَّا اسْتَطَعْتُم مِن قُوَّةٍ وَمِن رَبَّاطِ الْحَيْل ترهبون به عدو الله وعدوكم وأخرين من دونهم لا تعلمونهم الله يعلمهم ﴾ [ الأنفال : ١٠ ] .

وأخرج أبو داود والترمذي وابن ماجه عن أسامة بن شريك قال : أتيت النبي اللبي وأصحابه ، كأنما على رءوسهم الطير ، فسلمت ثم قعدت ، فجاء الأعراب من هاهنا وهاهنا ، فقالوا : يا رسول الله ، أنتداوى ؟ فقال : « تداووا ، فإن الله عز وجل لم يضع داء إلا وضع له دواء غير داء واحد : الهرم ) .

وأخرج الترمذي وأحمد عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه قال : قال رسول الله عنه : (( لو أنكم توكلتم ، على الله حق توكله لرزقكم كما يرزق الطير تغدو خماصًا وتروح بطائا ».

وأخرج البخاري ومسلم عن على رضى الله عنه قال : قال رسول الله ﷺ : « ما منكم من أحد ما من نفس منفوسة إلا كتب مكانها من الجنة والنار ، وإلا قد كتبت شقية أو سعيدة ». فقال رجل: يا رسول الله ، أفلا نتكل على كتابنا وندع العمل ، فقال : ( اعملوا فكل ميسر ، فمن كان من أهل السعادة فسيصير إلى عمل أهل السعادة ، وأما من كان من أهل الشقاوة فسيصير إلى عمل أهل الشقاوة ، قال : أما أهل السعادة فييسرون لعمل السعادة ، وأما أهل الشقاوة فييسرون لعمل الشقاوة » . تُم قرأ : ﴿ فَأَمَّا مَن أَعْطَى وَاتَّقَى ﴾ [ الليل : ٥ ] .

#### النبي ﷺ أفضل خلق الله لا يتكل على الوعد ، ولكن يواظب على العمل:

أخرج البخاري ومسلم عن عائشة رضى الله عنها أنها لم تر رسول الله على يصلى صلاة الليل قاعدًا قط، حتى أسن ، فكان يقرأ قاعدًا حتى إذا أراد أن يركع قام فقر أ نحو ا من ثلاثين آية أو أربعين آية ، ثم ركع .

وأخرجا عن المغيرة بن شعبة أن النبي الله كان يقوم ليصلى حتى ترم قدماه أو ساقاه ، فيقال له فيقول : « أفلا أكون عبدًا شكورًا » .

وأخرجا عن ابن مسعود رضى الله عنه قال : صليت مع وترك الأسباب اعتمادًا على الوعد تواكل وهو النبي على ليلة فلم يزل قائمًا حتى هممت بأمر سوء ، قلنا :

ما هممت به ؟ قال : هممت أن أقعد وأذر النبي الله وأخر جا عن علقمة قال : قلت لعائشة رضي الله عنها : هل كان رسول الله يختص من الأيام شيئا ؟ قالت : لا ، كان عمله ديمة وأيكم يطيق ما كان رسول الله علي يطيقه .

وأخرج البخاري عن أنس رضي الله عنه قال : كان رسول الله على يفطر من الشهر حتى نظن أن لا يصوم ويصوم حتى نظن أن لا يفطر منه شيئا وكان لا تشاء أن تراه من الليل مصليًا إلا رأيته ولا نائمًا إلا رأيته .

وقد حث أصحابه ودعا أقاربه للعمل ، ولا يعتمدون على نسب ولا صهر .

أخرج البخاري عن عقبة قال : صليت وراء النبي عَلَيْ بالمدينة العصر ، فسلم ثم قام مسرعا ، فتخطى رقاب الناس إلى بعض حجر نساته ، ففزع الناس من سرعته ، ففرج عليهم فرأى أنهم عجبوا من سرعته ، فقال : ذكرت شيئا من تبر(") عندنا فكرهت أن يحبسني فأمرت بقسمته .

قال ابن حجر (( يحبسني )) : أي يشغلني التفكر فيه عن التوجه والإقبال على الله تعالى . وفهم منه ابن بطال معنى آخر فقال : فيه أن تأخير الصدقة تحبس صاحبها يه م القبامة .

وأخرج البخاري ومسلم عن أبي هريرة رضي الله عنه قال : أخذ الحسن بن علي رضي الله عنهما تمرة من تمر الصدقة فجعلها في فيه ، فقال النبي في : « كخ كخ ، ليطرحها ». ثم قال : « ارم بها ، أما علمت أنا لا نأكل الصدقة » . وقال : « إنا لا تحل لنا الصدقة » . وفي رواية : فنظر إليه رسول الله في فأخرجها من فيه فقال : « أما علمت أن آل محمد لا يأكلون الصدقة » .

والحسن يومئذ طفل صغير غير مميز لكن النبي على فعل ذلك بغير مكلف ليتدرب على ذلك وفيه التنزه عن اليمير من الحرام حتى لغير المكلفين .

من صور الاتكال :

● الاتكال على الأنساب:

قال سبحاته : ﴿ فَإِذَا نُفِحُ فِي الصُّورِ فِلا أَنسابِ
بَيْنَهُمْ يَوْمَئِذُ وَلا يَسَنَاءَلُونَ ﴿ فَمَن ثَقَلَتَ مَوَازِينَهُ فَأُولَئِكُ
هُمُ الْمُفْلَحُونَ ﴿ وَمَنْ خَفْتَ مَوَازِينَهُ فَأُولَئِكُ الَّذِينَ خَمِرُوا
أَنفُسَهُمْ فِي جَهَنَّمَ خَالَدُونَ ﴿ تَلْفَحُ وَجُوهُهُمُ النَّارُ وَهُمْ
فَيها كَالْحُونَ ﴾ [ المؤمنون : ١٠١- ١٠٤]

(١) النبر : الذهب والقضة قبل أن يضربا دنانير أو دراهم فإذا ضربا
 كانا عينا .

وقال سبحانه : ﴿ وَلا يَمْنَالُ حَمْيَةُ حَمِيمَا ﴿
يُبَصَّرُ وَنَهُمْ يُودُ الْمُجْرِمُ لُو يَقْتَدِي مِنْ عَذَاب يَوْمُنَدُ بِبَنِيهِ
﴿ وَصَاحِبَتُهُ وَأَخْيِهِ ﴿ وَقَصَيْلَتُهُ النِّي تَوْوِيهِ ﴿ وَمَن فِي الْأَرْضُ جَمِيفًا ثُمَّ يُنْجِيهُ ﴾ [ المعارج: ١٠-١٠].

الأرض جَمِيفًا ثُمَّ يُنْجِيهُ ﴾ [ المعارج: ١٠-١٠].

ويقول سبحانه : ﴿ الْأَخْلَاءَ يَوْمَنَذَ بِعُضْهُمْ لَبَغْ صِ عَدُو الْا الْمُتَقِينَ ﴾ [ الزخرف : ١٧] .

أخرج البخاري ومسلم عن أبي هريرة رضي الله عنه قال : قام رسول الله حين أنزل عز وجل : ﴿ وَأَنَـدُرَ عَثِيرِتَكَ الْأَفْرِبِينَ ﴾ قال : ﴿ يَا مَعْشَر قَرِيشٌ - أَو كَلَمَةُ نَحُوهَا - اشْتَرُوا أَنْفُسَكُم لا أَغْنِي عَنْكُم مِنَ الله شَيئًا ، يا بني عبد مناف ، لا أغني عنكم من الله شيئًا ، يا عباس بن عبد المطلب ، لا أغني عنك من الله شيئًا ، يا صفية عمة رسول الله ، لا أغني عنك من الله شيئًا ، ويا فاطمة بنت محمد ، سليني ما شئت من مالي لا أغني عنك من الله شيئًا ،

وفي رواية مسلم: « أنقذوا أنفسكم من النار ، فأني لا أملك لكم من الله شيئا » . فالأساب لا تنفع دون العمل ؛ لقوله تعالى : ﴿ يُودُ الْمُجْرِمُ لُو يُفْتَدِي مِنْ عَذَاب

يومنذ ببنيه ... .

ويقول سبحاته : ﴿ ضربَ اللَّهُ مَثَلاً لَلَّذِينَ كَفَرُوا إِمْرَأَةَ نُوحِ وَإِمْرَأَةَ لُوطِ كَانَتَا تَحْتَ عَبْدَيْنِ مِنْ عِبادنا صالحين فَحَانَتَاهُمَا فَلَمْ يُغْنِيا عَنْهُما مِنَ اللَّهِ شَيْئًا وقيل الْخُلا النَّارِ مَعَ الدَّاخِلِينَ ﴾ .

ويقول جل ذكره : ﴿ وَالدَى نُوحُ رَبُّهُ فَقَالَ رَبُ إِنَّ الْبَيْ مِنْ الْهَلِي وَإِنْ وَعَدَكَ الْحَقِّ وَأَنتَ أَحْكُمُ الْحَاكِمِينَ ﴿ قَالَ يَا نُوحُ إِنَّهُ لَيْسَ مِنْ أَهْلِكَ إِنَّهُ عَمِلٌ غَيْرُ صِالِحِ فَلا تَسَالُنَ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عَلْمُ إِنِّي أُعَظِّكَ أَنْ تَكُونَ مِن الْجَاهِلِينَ ﴾ [ هود : ٤٥، ٤٤] .

### الاتكال بظن أن عطاء الدنيا دليل محبة الله :

قال تعالى على لمان ذلك المغرور في سورة (الكهف ) : ﴿ وَلَئِن رُدِتُ إِلَى رَبِّي لَأَجِنَ خَيْرًا مُنْهَا مُنْقَابًا ﴾ [الكهف : ٣٦] ، ظنًا منه أن الله لا يعطي الدنيا إلا لمن أحبه ، ولم يعلم أن الدنيا عند الله أهون من الجيفة على الناس .

ومنه اغترار فرعون بعطاء الله وطول السلامة ، فأورده ذلك المهالك ، حتى أخذه الله بغتة ، تم يوم القيامة يرده إلى أشد العذاب .

حَتَّى إذا فرخوا بما أُوتُوا أَخْذُ اهْم بِغَتَةً فَإِذَا هُم

قَالَ تَعَالَى : ﴿ وَلُولًا أَن يَكُونِ النَّاسِ أُمَّةً واحدةً لَجَعَلْنَا لِمِن يَكُونِ النَّاسِ أُمَّةً واحدة لَجَعَلْنَا لِمِن يَكُورُ بِالرَّحْمَنِ لِبُيُوتِهِمْ سُقْفًا مِن فَضَةً ومعارج عَلَيْهَا يَظْهَرُونَ \* وَلَبُيُوتِهِمْ أَيُوابُا وَسُرِرًا عَلَيْهَا يَتَكُنُونَ \* وَزُخْرُفًا وَإِنْ كُلُّ ذَلِكَ لَمَّا مَتَاعُ الْحَيَاةَ الدُنْيَا يَتَكُنُونَ \* وَزُخْرُفًا وَإِنْ كُلُّ ذَلِكَ لَمَا مَتَاعُ الْحَيَاةَ الدُنْيَا وَالْأَخْرَةُ عَنْدَ رَبُكُ لَلْمَتَقِينَ ﴾ [ الزخرف : ٣٣ - ٣٥].

وقال تعالى: ﴿ لا يَغُرُنُكُ تَقَلَّبُ الَّذِينَ كَفَرُوا فِي الْبِينَ كَفَرُوا فِي الْبِلادِ ﴿ مَنَاعُ قَلِيلٌ ثُمُ مَأُواهُمْ جَهَامُ وَبِئُسِ الْمَهَادُ ﴿ لَكِنَ النَّقُوا رَبُهُم لَهُمْ جَنَّاتٌ تَجْرِي مِن تَحْتَهَا الأَنْهَارُ خَالَدِينَ فِيهَا ﴾ [ آل عمران ١٩٦، ١٩٧] .

وقال سبحانه : ﴿ فَلا تُعْجِبْكُ أَمُوالُهُمْ وَلا أُولَادُهُمْ وَلا أُولَادُهُمْ النَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُعْدِّبُهُمْ بَهَا فِي الْحِياةِ الدُّنيا وترَّهْقَ أَنفُسُهُمْ وَهُمْ كَافِرُونَ ﴾ [التوبة : ٥٥] .

#### ● الاتكال على الوعد بالشفاعة :

أخرج البخاري ومسلم في « الصحيحين » عن أبي هريرة ، رضي الله عنه ، أن إننبي في قال : « لا ألفين أحدكم يجيء يوم القيامة على رقبة شاة لها ثفاء على رقبته فرس له حمحمة ، يقول : يا رسول الله ، أغثني ، فأقول : لا أملك لك شيئاً قد أبلغتك ، وعلى رقبته بعير له لك شيئا قد أبلغتك ، وعلى رقبته صامت ، فيقول : يا رسول الله ، أغثني ، فأقول : لا أملك لل شيئا قد الله ، أغثني ، فأقول : يا رسول الله ، أغثني ، فأقول : لا أملك لله شيئا قد البلغتك » .

ومثل المنهمك في الذنوب اعتمادًا على رجاء الشفاعة كمثل المريض المنهمك في ما يزيد مرضه اعتمادًا على طبيبه الحاذق المشفق ، وذلك جهل وغرور .

فترى الكثير يصيبهم الفتور ، بل يتجرءون على المعاصى اعتمادًا على وعد الشفاعة ، وهذا مما حذر منه النبي على أن تعتمد عليه الأمة فيقع بهم كما وقع باليهود والنصارى وبسبب الغرور بالوعد ، فاغترت اليهود بأنهم شعب الله المختار فاستباحوا كل حرام ، وقالوا : ﴿ لَيْسَ عَلَيْنًا فِي الْأُمْرِينَ سَيِلًا ﴾ [آل عمران : ٧٥] ، فإن الله حرم أكل الأموال الناس إلا بحقها .

ونقد ذكر ابن كثير حديث عبد الرزاق أن رجلاً سأل ابن عباس فقال : أنا نصيب في الغزو من أموال أهل الكتاب الدجاجة والشاة ، قال ابن عباس فتقولون ماذا ؟

قال : نقول ليس علينا بذلك بأس ، قال : هذا كما قال المال الكتاب : ﴿ لَيْسَ عَلَيْنَا فَيِ الْأُمْيِينَ سَبِيلٌ ﴾ ، إنهم إذا أدوا الجزية لم تحل لكم أموالهم إلا بطيب أنفسهم .

وفي البخاري عن أبي هريرة ، رضي الله عنه ، قال رسول الله عنه : « من كاتت له مظلمة لأحد من عرضه أو شيء فليتحلله منه اليوم قبل أن لا يكون دينار ولا در هم إن كان له عمل صالح أخذ منه بقدر مظلمته ، وإن لم تكن له حسنات أخذ من سيئات صاحبه فحمل عليه ».

وأخرج الترمذي عن أبي هريرة أن رسبول الله على الله على الله الله على المغلس ؛ " قالوا : المغلس فينا يا رسول الله من لا درهم له ولا متاع ، قال رسبول الله على : « المغلس من أمتي من يأتي يوم القيامة بصلاة وصيام وزكاة ، ويأتي وقد شتم هذا ، وقذف هذا ، وأكل مال ، وسفك دم هذا ، وضرب هذا ، فيأخذ هذا من حسناته وهذا من حسناته ، فإن فنيت حسناته قبل أن يقضي ما عليه من الخطايا أخذ من خطاياهم فطرح عليهم ثم طرح في النار » .

و أخرج الترمذي عنه مرفوعًا : « لتؤدن الحقوق إلى أهلها حتى تقاد الشاة الجلحاء من الشاة القرناء » . قال تعالى : ﴿ يَأْخُذُونَ عَرَضَ هَـدُا الأُدْنَى وَيَقُولُونَ مَنْ هَـدُا الأَدْنَى وَيَقُولُونَ مَنْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ ال

#### قرب الجنة والنار:

أخرج البخاري ومسلم في صحيحه عن ابن مسعود رضي الله عنه قال : قال رسول الله على : (( الجنة أقرب إلى أحدكم من شراك نعله ، والنار مثل ذلك )) .

وأخرج البخاري ومسلم عن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي عليه عن النبي عليه عن النبي عليه عن النبي عليه عن النبي الله لا يلقي لها بالاً يرفعه الله بها درجات ، وإن العبد ليتكلم بالكلمة من مخط الله لا يلقي لها بالاً يهوي بها في جهنم » .

حديثنا هذا أحد الأحاديث التي يسيء الناس فهمها فيتكلون عليها تاركين العمل ، بل واقعين في المعاصي والسيئات ، ناسين الوعد الشديد من رب العالمين ، غافلين أن مصير الناس يوم القيامة جميعًا هو ورود النار ، ثم ينجي الله الذين اتقوا ، فكيف ينجو من لم يتق ربه بتجنب المعصية وفعل الطاعة . والله الهادي إلى الصراط المستقيم .

كتبه / محمد صفوت نور الدين





بشان رواية وليمة لأعشاب البحر لمُ لفها : حيدر حيدر

# طبع ونشر الهيئة العامة لقصور الثقافة التابعة لوزارة الثقافة بالقاهرة

تم عرض موضوع الرواية المشار إليها على لجنة البحوث الفقهية ، فكلفت اثنين من المتخصصين بكتابة تقريرين منفصلين عن الرواية لعرضهما في جلسة استثنائية لمجمع مايو سنة ٢٠٠٠م، وقد تم عرض هذين التقريرين والرواية على المجمع في جلسته الاستثنائية وتبين ما يأتى :

أولاً : أن وزارة الثقافة التي نشرت هذه الرواية لم تستطلع رأى الأزهر الشريف أو مجمع البحوث الإسلامية مع ما ورد فيهما من أمور كثيرة تتصل بالإسلام والعقيدة والشريعة ، وذلك على خلف ما يقضى به القاتون ١٠٣ تتعرض للإسلام لإبداء الرأى فيها .

لسنة ١٩٦١ بشأن إعادة تنظيم الأزهر والهيئات التى يشملها ولاتحته التنفيذية والقوانين المتصلة بحماية حق المؤلف وتنظيم وزارة الثقافة مما قطعت فيه الجمعية العمومية البحوث الإسلامية ، حدد لها يوم الأربعاء ١٧ القسمى الفتوى والتشريع بمجلس الدولة بفتواها الصادرة بجلسة ٢ فيراير سنة ١٩٩٤ (ملف رقم ١/٥٨ - ٦٦) من أن الأزهر الشريف وحده صاحب الرأي الملزم لوزارة الثقافة في تقدير الشأن الإسلامي للترخيص أو رفض الترخيص بالمصنفات ، وأن شيخ الأزهر ومجمع البحوث الإسلامية ، وما يتبعه من إدارات هو صاحب الولاية في فحص المؤلفات والمصنفات التي

ثاتيًا : إن الرواية مليئة بالألفاظ والعبارات التي تحقر وتهين جميع المقدسات الدينية بما في ذلك ذات الله سبحانه وتعالى والرسول ع والقرآن الكريم واليوم الآخر ، والقيم الدينية .

ومن ذلك أنها تستهزئ بذات الله مثل الحياء العام التي انتهكته الرواية . وصفه بأته « فنان فاشل » ص ٢١٩، وأنه الرابعًا: إن الرواية لم تكتف بذلك ، بل نسى بعض مخلوقاته من تراكم مشاغله التي لا حرضت صراحة على إهانة جميع الحكام العرب تحد في بلاد العرب وحدها (ص ٢٥٧) ، وأنه أقام مملكته الوهمية في فراغ السماوات ليدخل في خلود ذاته بذاته (ص ٢٦٤) .

> كما يفتري على الرسول عليه الصلاة والسلام ، بأنه تزوج أكثر من عشرين امرأة ما بين شرعية ، وخليلة ، ومتعة (ص ١٤٨) ، وأنه كان يتزوج من عذارى القبائل بغية توحيدها (ص ٢٦٤، ٢٧٤).

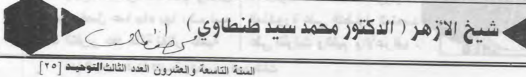
وأنه حرف في آيات القرآن الكريم ونسب إليه ما ليس منه كقوله : ( والله تعالى قال في كتابه العزيز: ( وإذا بليتم بالمعاصى فاستتروا)) (ص ١٤٨)، كما أن الرواية تحرض صراحة على الخروج عن الشريعة الاسلامية وعدم التمسك بأحكامها وذلك بالدعوة إلى ضرورة الانفصال عن الدين والله والأخلاق والتقاليد والأزمنة الموحلة ، والجنة والجحيم الخرافيين ، وطاعة أولى الأمر والوالدين ، والزواج المبارك بالشرع ، وسائر الأكاذيب والطقوس التي رسمتها دهور الكذب (ص ٣٤٨). إن الرواية خرجت عن الآداب العامة

خروجًا فاضحًا وذلك بالدعوة إلى الجنس غير المشروع واستعمال الألفاظ في الوقاع وأعضائه الجنسية للذكر والأتثى بلاحياء مما يعف اللسان عن ذكرها وكتابة نصها حفظا على

ووصفتهم بأقبح وأقذع الأوصاف مما يعف المقام عن ذكرها ، وطالبت بالخروج عليهم والثورة ولو بإراقة الدماء .

خامسًا: اتضح لمجمع البحوث الإسلامية من كل ما سبق أن ما ورد برواية « وليمة لأعشاب البحر " لمؤلفها حيدر حيدر خروج عن ما هو معلوم من الدين بالضرورة ، وينتهك المقدسات الدينية والشرائع السماوية ، والآداب العامة ، والقيم القومية ، ويثير الفتن ويزعزع تماسك وحدة الأمة التي هي الركيزة الأساسية لبناء الدولة ، ويضع على عاتق من نشروا هذه الرواية دون استطلاع رأي أهل الاختصاص المسئولية الكاملة عن هذا التجاوز والآثار المترتبة عليه دينيًا واجتماعيًا ، وذلك على النحو الموضح تفصيلا بالتقريرين المقدمين من عضوي مجمع البحوث الإسلامية المشار غارا السهارة لنزان يبك واللؤلية اليهما .

والله ولى التوفيق . تحريرًا في ١٣ من صفر سنة ٢١ ١٨ه. الموافق ۱۷ من مايو سنة ۲۰۰۰م



# ان من كلية الدعوة

# بالقاهرة حامعة الأزهر الشريف

نستفتح أقوالنا وأعمالنا ، وبذكره صباح يوم الأحد لعشر خلت من نستنجح طلباتنا وأمالنا ، وإياه شهر صفر الخير سنة إحدى نستخير ، وبعدله نستجير ، له الحمد وعشرين وأربعمائة وألف من على مواهبه التي لا نحصيها عددًا ، الهجرة النبوية والذي يوافق ١٤ ولا نعرف لها أمدًا ، ولا تنقطع عنا من شهر مايو ٢٠٠٠م من ميلاد أبدًا ، وله الشكر على منائحه التي أولاها ابتداء ، ووعد على شكرها جزاء ، شكرًا نبلغ به من جهدنا عذرًا ، ونرتهن به ذخرًا .

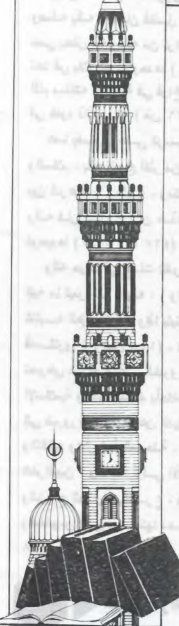
والصلاة والسلام على نبى الله المرسل رحمة للعالمين الذي أدحض بآياته حجج المبطلين ، ومحق بمعجزاته شبه الضالين ، والرضوان على من طاب وطهر من عشيرته وقرابته ، وهاجر ونصر من أحبته وصحابته ، والرحمة على من اتبعهم بإحسان وعلى علماء الملة الحنيفية في كل زمان .

بالإطلاع على رواية " وليمة لأعشاب البحر » للكاتب السوري « حيدر حيدر » الصادر عن الهيئة العامة لقصور الثقافة « آفاق الكتابة ٣٥ )، طبعة القاهرة ١٩٩٩م وعمل تقرير مفصل عما جاء بها ، ثم تبع المذكورة على التطاول المتعمد ذلك التقرير عقد حلقة نقاش علمية

الحمد لله رب العالمين ، بحمده (سيمنار) وذلك بمقر الكلية في المسيح العَلِين لمناقشة ما وقف كل منهم حول الرواية المذكورة سلبًا وإيجابًا ، وبعد المناقشة خلص الأساتذة إلى ما يلى:

أولا: اشتمال الرواية على الدعوة الصريحة والملحة لهدم العقائد ، إذ تناولت الإساءة إلى ذات اللَّه تعالى والطعن في الرسل والسخرية من الكتب السماوية ، والاستهانة بالمقدسات الإسلامية مع إنكار صريح لليوم الآخر والاستهزاء بما فيه من جنة ونار وثوب فقد كلفت الكلية أساتذتها وعقاب ... إلى ، وكل ذلك واضح في الصفحات التالية (141 , 141) 441, 141) 791, .77, 714, 337, . (£ Y V

ثاتيا: اشتملت الرواية على الثوابت والقيم والأعراف ،



[٢٦] التوهيد السنة التاسعة والعشرون العدد الثالث

واعتبرت هذه القيم أوثانًا انحدرت إليها من أزمنة بالية وطالبت بضرورة الانفصال عن الدين والله والأخلاق ، والجنة والجحيم الغرافيتين (هكذا كتب) وعدم طاعة أولي الأمر والوالدين ، والنزواج المبارك بالشرع ، وسائر الأكاذيب والطقوس التي رسختها دهور الكذب!! وقد طفحت بهذا التطاول صفحات الرواية (٥٠٥،

ثانيا: بالرواية دعوة صريحة إلى التمرد على الأسرة وضوابطها المشروعة مع العزف على معزفة الجنس الرخيص عن طريق إبراز الكثير من عبارات التسول الجنسي الخادش للحياء والجارح للذوق العام ، مما يتوارى معه العفاف خجلاً ، وفي هذا ما فيه من دعوة صريحة إلى استباحة الرذيلة وذبح العفة على أعتاب المواخير ، وهدهدة الشهوات السافلة ، بغية إشاعة الفاحشة في المجتمع ، كما تبرر الرواية أن الحق والصواب في هذا التمرد ! لأنه طبيعي فطري تستوحيه الحياة .. وما الحياة إلا كأس فرج امرأة يناضل الإنسان من أجلها ويدور في فكها ، جاء هذا في صفحات ( ٢٠١، ٢٢٧،

رابعًا: لم يسلم القرآن الكريم من تعمد صاحب الرواية التحريف لآياته الكريمة كما نسب إلى القرآن ما ليس منه ، يتضح هذا جنيًا عند مطالعة صفحات ( ١١٤، ١٤٨، ١٩٩) إلخ .

خامسًا: تطاولت الرواية على الجنس العربي كله بصفة عامة ، وعلى حكام العرب بصفة خاصة ، وبالأخص حكام الجزائر والعراق ومصر ، وصورت حكام هذه الأقطار بصورة لا تلبق بكرامة الإسان ، فضلاً عمن شرفهم الله تعالى وجعل أرضهم مهذا للرسالات ، ولغتهم لغة القرآن ، وجعلهم حراسًا للعقيدة والأخلاق ، وجاء هذا التطاول المقيت في صفحات متفرقة وجاء هذا التطاول المقيت في صفحات متفرقة .

سادسنا: تطاولت الرواية على شخصية | وأجل مأمول. هذا، وبالله التوفيق.

المسلم عن طريق إبرازه بصورة منفرة بشعة (فهو دعى في محرابه حريص على المال يبيع محلات الجنس والصور العارية والمهربة مما يؤكد دعوة الرواية إلى الإلحاد ، وإنكار الله وتهافت الدين ، وقد أبرز هذا دون مواربة في صفحات (۲۹۸، ۳۳۳، ۳۴٤، ۳۴۸)).

وبناء على ما تقدم بيانه ، فإن أساتذة الكلية يرون أن هذه الرواية معول هدم للمجتمع المصري في عقيدته ، وقيمه ، وأخلاقه ، كما أن هذا البيان يتفق مع ما جاء ببيان اللجنة الدينية بمجلس الشعب برياسة الأستاذ الدكتور : أحمد عمر هاشم ، وتحت أيدينا تقرير كامل ومفصل بنصوص صاحب الرواية قام به أساتذة الكلية لمن يرغب الإطلاع عليه ، وقد أعرضنا عن الاقتباس الصريح من الرواية تعففاً وحرصا على مشاعر المجتمع ، وحتى لا نكون ممن يعمل على إشاعة الفاحشة فيه .

ولعل ما حدث بسبب الرواية يرجع إلى عدم الإحالة إلى مجمع البحوث الإسلامية بالأزهر جهة الاختصاص تطبيقاً للقانون (١٠٣) نسنة ١٩٦١م، والذي نص صراحة على (أن مجمع البحوث الإسلامية هو الهيئة العليا للبحوث الإسلامية، ويقوم بالدراسة في كل ما يتصل بهذه البحوث، ويعمل على تجديد الثقافة الإسلامية وتجريدها من الفضول والشوائب وتجليتها في جوهرها الأصيل، والعمل على نشر الدعوة الإسلامية وتنظيم بحوث الأزهر من وإلى العالم الإسلامي.

ولو تم ذلك وطبق هذا القانون ما نشرت هذه الرواية أو غيرها ولأمن المجتمع على دينه وتراته ، وقيمه وسلوكه .

وفي الختام نضرع إلى الله تعالى أن يحفظ علينا ديننا ، وأن يحفظ سنة رسوله فينا ، وأن يرزق بلادنا نعمة الأمن والأمان والطمأنينة والسلام ، وأن يوفق ولاة أمور المسلمين جميعًا إلى ما فيه إعزاز الدين ، ونصرة أهل اليقين ، إنه خير مسئول وأجل مأمول. هذا، وبالله التوفيق.

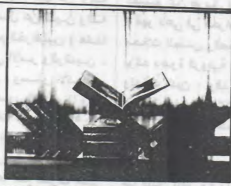
عميد الكلية الاستاذ الدكتور حسن جبر حسن شقير



أبناتي الطلاب والطالبات بجامعة الأزهر .. من منطلق الحرص على مصلحتكم الشخصية .. وعلى توفير المناخ الملائم لكم لاستكمال دراستكم والاستعداد للامتحانات .

ومن واقع مسئوليتي رئيس الجامعة ورئيس للجنة الشنون الدينية بمجلس الشعب ، وتلبية لمشاعركم التي عبرتم فيها عن موضوع كتاب (( وليمة لأعشاب البحر »، فقد قمت بالاتصال اليوم بالمستولين والالتقاء بالقيادات في كافة المواقع في الدولة لنقل مشاعركم ، وكانت نتيجة هذه الاتصالات واللقاءات ما يأتى:

أولاً: تم سحب كتاب « وليمة لأعشاب البحر » من السوق ، ولم يعد له وجود لدى الموزعين بالمرة ، وأصدرت النيابة قرارًا بإجراء التحقيق مع المسنولين بوزارة الثقافة عن إعادة إصدار الكتاب وهم: (علي أبو شادي رئيس مجلس الإدارة ،





الكاذبة والإنسارات المغرضة . رعاكم اللَّه وحمي أزهرنا الشريف وديننا الحنيف من كل شر وفتنة.

رئيس الجامعة

أمين عام النشر محمد

كشيك ، إبراهيم أصلان

رئيس التحريسر،

الإشراف الفني د:

محمود عبد العاطي ،

مدير التحرير حمدي أبو

ثانیا: تم تشکیل

لجنة مشتركة من لجنتى الثقافة والشئون

الدينية للحكم على

الكتاب واتخاذ

الإجراءات اللازمة

وفي ضوء ما تقدم

فإتى أهيب بكم الالتزام بأخلاق الإسلام

والحرص على أنفسكم

ومستقبلكم وعدم الالتفات إلى الإشاعات

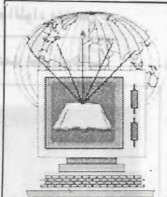
حياله .

جليل ) .

أحمد عمر هاشم

[٢٨] التوهيد السنة التاسعة والعشرون العدد الثالث

# وزارة الأوقاف - المجلس الأعلى للشئون الإسلامية



## مركز الدراسات والموسوعات الإسلامية

تاريخ نشأة المركز:

هذا المشروع بدأ كفكرة طرحها الأستاذ الدكتور : محمود حمدي زقزوق وزير الأوقاف ورئيس المجلس الأعلى للشنون الإسلامية ، وتحققت بالقرار الوزاري رقم ٣٤ بتاريخ ٥ /٢/٢/١٥م ، والذي نص على استحداث هيكل تنظيمي باسم (( مركز الدراسات والموسوعات الإسلامية ) .

وقد تم بحمد الله افتتاح المركز في يـوم الثلاثاء السادس من ربيع الأول عام ١٤١٩هـ الموافق ٢٠ يونيو ١٩٩٨م.

#### وتحددت مهامه الأساسية فيما يلي:

١- تجميع ما ينشر عن الإسلام في الخارج وإعداد البحوث والدراسات لتصحيح الأفكار الخاطئة الواردة في هذه المنشورات .

٢- شرح تعاليم الإسلام والتعريف بحضارته وإصدار الموسوعات المتخصصة حول قضايا الإسلام في مجالات الشريعة والعقيدة والأخلاق والتاريخ وغيرها بمختلف اللغات الأجنبية .

٣- إصدار سلاسل دورية باللغة العربية واللغات الأجنبية لشرح التعاليم الإسلامية في مختلف قضابا العصر ، وفي كل ما يتطق بالطوم والمعارف الإسلامية.

 ٤- تتبع ما يُنشر في الصحف والمجلات المحلية والعالمية وشبكة المطومات الدولية ، والرد على ما يسيء للإسلام .

٥- رصد الرسائل الجامعية التي بحثت في الطوم الإسلامية ، وترجمة الجيد منها ، وتوزيعهما في الداخل والخارج .

٦- إعداد وتنفيذ خطة تجميع البيانات والمطومات والدراسات الموسوعية في مجال الطوم الإسلامية ، تمهيدًا لإعداد الموسوعة العلمية الشاملة في مجال العلوم الإسلامية .

٧- إصدار الموسوعة الإسلامية العالمية في مجال الطوم الإسلامية كافة ، وتشرها باللغة العربية وباللغات الأجنبية .

#### اللحنة العلما للمركز:

وتضم عاماء متخصصين في الدراسات الإسلامية وتغتص اله ( WEB ) باستخدام اله ( HTML ) . بالآتى:

> أ- استكتاب الأساتذة المتخصصين في الموضوعات التي تتفق اللجنة على نشرها.

> > ب- مراجعة المادة الطمية التي ترد من الأساتذة .

ج- اعتماد نشر هذه المادة بعد المراجعة للبث على شبكة

#### قسد الانتونت:

ويختص هذا القسم بكل ما يتصل بالدراسات الإسلامية الإسلامية عبر شبكة المطومات الدولية . الموضوعية والعمل على نشرها بين المهتمين بها من المسلمين وغير المسلمين ، مستخدمًا في ذلك أحدث أساليب الطم وتكنولوجيا

المطومات ، وأهمها شبكة المطومات الدولية .

#### معلم وحدة الإنترنت:

١- التعريف بالإسلام في جميع أقطار العالم بطريقة علمية موضوعية.

٢- تبصير المسلمين بصفة عامة وغير الناطقين بالعربية بصفة خاصة بالأمور الأساسية للدين الإسلامي بالكلمة والصوت والصورة .

٣- إناحة الفرصة لمسلمي العالم لطرح الأسئلة والمقترحات وتلقى الردود عليها عبر البريد الإلكتروني .

٤- نشر الأبحاث العلمية التي تسهم في الرد على الشبهات بعد مراجعتها واعتمادها من اللجنة العليا للإنترنت بالمركز .

#### مراحل الإعداد الفني للمعلومات وشياعلي شبكة الإنترنت:

١- وحدة البحث: لتحديد المواقع الإسلامية على الشبكة وكتابة تقارير مختصرة عن محتواها وعرض ذلك على اللجنة العليا للانترنت .

٧- وحدة الإيخال : تقوم بإدخال المواد العلمية المعتمدة خلال عدة مراحل :

أ- إيخال عبر ( الماسح الضوئي - لوحة المفاتيح ) . ب- مراجعة أولى فنية - تصميم الصفحات على شبكة

ج- مراجعة لغوية ، تحميل المادة على الصفحة لقراءتها على

٣- وحدة الترحمة : تكتب تقارير ملخصة عن محتوى الصفحات على الشبكة وتعرضها على اللجنة العليا للإسترنت ، ثم تترجم الصفحات التي توصى بترجمتها .

٤- جاري إعداد مكتبة علمية شاملة على أجهزة الحاسب الآلي وتجرى الاستعادات لربطها بالمكتبات المتخصصة في الدراسات

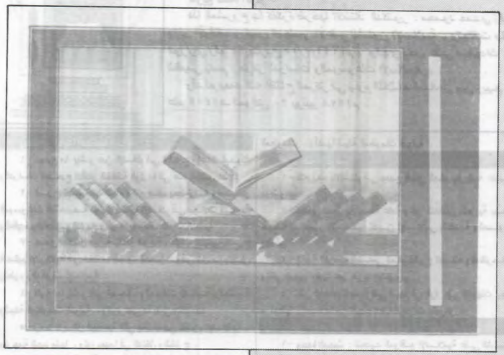
والله الموفق والمستعان .

السنة التاسعة والعشرون العدد الثالث التوهيد [٢٩]

## بقلم اللواء مهندس:

أحمد عبد الوهاب

# مرضوع العرو

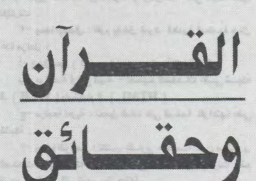


#### خلق السماوات والأرض:

في هذا المجال يقدم القرآن للناس حقائق أساسية عن عملية خلق هذا الكون وما فيه ، فنعلم أنه :

- في البدء كان الكل شيئا واحدا ، فحدت الانفجار العظيم الذي خلق عوالم متكاثرة : ﴿ أَوْلَمْ يَرِ الدِّينِ كَفَرُوا أَنَّ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضُ كَانَتَا رَقَعًا فَعَتَنَاهُمَا وَجَعَلْنَا مِن الْمَاء كُلُّ شَيْء حَيْ أَفَلاَ يُومِنُونَ ﴾ [ الأبياء : ٣٠ ] . لقد نشرت صحيفة الديندنت ، البريطانية يوم الثلاثاء ٢٨ إبريل ٢٩٩٨م رسالة من أحد قرائها البريطانيين في باب بريد القراء ، ترجمتها صحيفة ( الأهرام ) القاهرية ، ونشرتها بتاريخ ١٩٩٢م كالآتي :

من الدكتور ب. م - دودهي : سيدي ، هكذًا عثر العلماء على برهان يؤكد نظريتهم عن « الانفجار الكبير» ( حول بداية الكون )، أليسا مدهشًا أنهم لم يفعلوا إلا أن أكدوا ما قاله القرآن منذ حوالي ١٤٠٠ سنة .





[ ٠٠] التوحيد السنة التاسعة والعشرون العدد الثالث

فقد جاء في الآية ٣٠ من سورة الأنبياء ما نصه : ﴿ أَوَ لَمْ يَرِ الَّذِينَ كَفَرُوا أَنَّ السَّمَاوات وَالأَرْضُ كَانَتَا رَبُقًا فَفَتَقْنَاهُمَا وَجَعَلْنَا مِنَ الْمَاءِ كُلَّ شَيْء حَيٍّ أَفَلاَ يُؤْمِنُونَ ﴾ .

أليس رائعًا أن يبسط القرآن في آية قصيرة واحدة حقيقة نظريات (الافجار الكبير) وخلق الحياة.

توقيع: ب.م.

دودهي إيكنهان ميدلسكس
ولا تعقيب هنا إلا بالتذكير بقول
الحق في القرآن الكريم :
﴿ سَنُريهم آيَاتُنَا فِي الآفَاقِ وَفي
أَنْفُسهم حَتَّى يَتَبَيِّنَ لَهُمْ أَنَّهُ الْحَقُ ﴾
[ فصلت : ٣٠ ] .

- والكون يتسع ويتمدد إلى أن يقضى اللَّــه أمرًا كـان مفعـولاً:

﴿ وَالسَّمَاء بَنَيْنَاهَا بِالْدِ وَانَّا لَمُوسِعُونَ ﴾ [ الذاريات : ٧٤] . والنجوم في السماء على أبعاد سحيقة ، لا يعلم قدرها بعد الله إلا أولو العلم : ﴿ فَلاَ أَقْسِمُ بِمَوَاقِع النَّجُومِ ۞ وَإِنَّهُ لَقَسَمٌ لَوْ تَعَلَّمُونَ عَظِيمٌ ۞ إِنَّهُ لَقَسَمٌ لَوْ تَعَلَّمُونَ عَظِيمٌ ۞ إِنَّهُ لَقُرْآنَ كَرِيمٌ ۞ فِي كَتَابٍ مَكْنُونِ ۞ لا يَمَسَنُهُ إِلاَ الْمُطَهَّرُونَ ۞ تَنزيلٌ مِّن رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ يَمَسَنُهُ إِلاَ الْمُطَهَّرُونَ ۞ تَنزيلٌ مِّن رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ [ الواقعة : ٧٥ - ٨٠] .

- وشكل الأرض شبه كروي ، فهي كالأدحية ، قريب من الجسم البيضاوي : ﴿ وَالْأَرْضَ بَعُدَ ذَلِكَ دَحَاهَا ﴾ [ النازعات : ٣٠ ] .

فمن المعلوم أن النهار يتجلى تتيجة لتشتت

ضوء الشمس الساقط على جسيمات الغلاف الجوي المحيط بالأرض ، إذ يعتبر قشرة تحيط والليل والنهار متعاقبان بسبب دوران الأرض حول محورها أمام الشمس ، ويحدثان في الغسلاف الجوي لسلأرض باستمرارية حثيثة ، ومن تُم يكون تكويرهما إشارة إلى تكوير الغسلاف الجوي – مكان الغسلاف الجوي – مكان الغسلاف الجوي – مكان الغسلاف الجوي المكان إلى استنباط كروية الأرض .

فمعاجم اللغة تقول: (كار الرجل العمامة: أدارها على رأسه، وكل دور كور، ويقال: كورت الشيء، إذا لففته على جهة الاستدارة).

- وللأرض حركة سَبْح في الفضاء على العكس مما يحسبه الإنسان ، فحين يقف أمام جبل يحسبه جامدًا في مكاتبه ، لكن القرآن يقرر بوضوح أن الجبال - وهي من المعالم الرئيسية في الأرض - تمر مر السحاب ، ومن ثم لا بد أن تكون الأرض التي تحمل هذه الجبال تمر مر السحاب : ﴿ وَتَرَى الْجِبَالَ تَحْسَبُها جَامِدةً (١) وَهِي تَمُرُ مَرَ السَحاب عَنْعَ الْجَبَالَ تَحْسَبُها جَامِدةً (١) وهي تَمُرُ مَرَ السَحاب صَنْعَ الْجَبَالَ تَحْسَبُها جَامِدةً (١) وهي تَمُرُ مَرَ السَحاب عَنْعَ المُعْبَالَ تَحْسَبُها جَامِدةً (١) وهي تَمُرُ مَرَ السَحاب صَنْعَ الْمَرْ مَرَ السَحاب صَنْعَ الْمَرْ مَرَ السَحَاب صَنْعَ الْمَرْ مَرْ السَحَاب صَنْعَ الْمَرْ مَرَ السَحَاب صَنْعَ الْمَرْ مَرْ السَحَاب صَنْعَ الْمَرْ مَرْ السَحَاب صَنْعَ الْمَرْ الْمَرْ مَرْ السَحَاب صَنْعَ الْمَرْ مَرْ السَحَاب صَنْعَ الْمَرْ السَحَاب صَنْعَ الْمَرْ السَحَاب صَنْعَ الْمَرْ السَحَاب عَنْهَ الْمَرْ السَحَاب عَنْهَا اللّه اللّه اللّه اللّه المَالِق اللّه اللّه اللّه اللّه المَنْعَابِ عَنْهَا اللّه المَالِق اللّه اللّه

<sup>(</sup>۱) هذا فهم الكاتب - حفظه الله تعالى - في الآيات ، وإل كانت كتب التفسير بيت أن ذلك يوم القيامة . فقال اس كثير رحمه الله : ﴿ جَامِدةً ﴾ : أي تواها كأنها ثابتة باقية على ما كانت عليه ، ﴿ وهي تمرُّ مرَّ الشّحاب ﴾ أي : ترول عن أماكنها ، كما قال تعالى : ﴿ يورُم تمرُرُ السّماء مَوْرًا ﴾ وتسيرُ الجبالُ سيْرًا ﴾ [ الطور : ٩ ، ١ ] ، وقال تعالى : ﴿ ويسألونك عن الجبال فقل ينسفها ربّي نسفا ﴾ قيدرها قاعًا صفصفا ﴾ لا الجبال فقل ينسفها ربّي نسفا ﴾ إلى المجال عوجًا ولا أمّتا ﴾ إطه ت ١٠٥ - ١٠٧] ، وقال تعالى : ﴿ ويوم نسيرُ الجبال وترى الأرض بارزةً ﴾ [ الكهف : تعلى : ﴿ ويوم نسيرُ الجبال وترى الأرض بارزةً ﴾ [ الكهف : ٧٤ ) . (التحرير)

اللَّهِ الَّذِي أَتُقَنَ كُلَّ شَنَيْء إِنَّهُ خَبِيرٌ بِمَا تَفْعَلُونَ ﴾ [ النعل : ٨٨] .

وصعود الإنسان في طبقات الجو العليا ، دون احتياطات من أخطار هذا الصعود، يعرضه إلى خلل في أداء الوظائف الحيوية ينتج عنه شعور بالضيق الشديد وغيان وآلام حادة ونزيف ، ويشير القرآن إلى ما يصيب الإنسان أثناء صعوده في طبقات الجو العليا ، فيقول : ﴿ فَمَن يُردِ اللّهُ أَن يَهْدِيهَ يَشْرَحُ صَدْرَهُ لِلسِلَامِ وَمَن يُردُ أَن يُضِلَّهُ يَجْعَلُ صَدْرَهُ ضَيَقًا حَرَجًا كَانَما يَصَعَّدُ فِي السَّمَاء كَذَلِكَ يَجْعَلُ اللّهُ الرّجُس عَلَى الذِينَ لا يُؤمِنُونَ ﴾ [ الأنعام : ١٢٥ ] .

الرياح وحركة الحياة:

تُعرَّف الرياح بأتها حركة الهواء بالنسبة لسطح الأرض (يابسة وماء)، وتتعرض الأجزاء المختلفة من سطح الأرض إلى مقادير غير متساوية من حرارة الشمس بسبب دوران الأرض وميل محورها وتغير موضعها بالنسبة للشمس أثناء السنة وبسبب اختلاف توزيع مناطق اليابسة والماء، ويؤدي هذا إلى نشوء تيارات الحمل على نطاق واسع حول الكرة الأرضية على شكل أحزمة، ولا سيما فوق خط الاستواء، فتتعرض المناطق التي تتجمع عندها الرياح لصعود في الضغط مصحوب بالسحب والأمطار، بينما تتعرض المناطق المناطق التي تبتعد عنها الرياح لاخفاض في الضغط فتنع دم السحب والأمطار وتتكون بذلك الصحاري، وهكذا تتحكم الرياح في شكل الحياة على الأرض بتحكمها في مياه الأمطار.

وحين نذهب إلى القرآن ، نجد توافقًا تامًا بين ما يقوله عن أهمية الرياح في إدارة ماكينة الحياة وبين ما يقوله العلم الحديث ، فلقد أكد القرآن في آيات كثيرة تلك الأهمية ، وقرر أن إرسال الرياح وتصريفها إنما هي من أعمال الله المباشرة من أجل استمرارية الحياة على الأرض .

فَالْحَقَ سَبِحَانَهُ وَتَعَالَى يَقَـوَلَ : ﴿ اللَّهُ الَّـذِي يُرْسِلُ الرِّيَاحَ فَتَثْيِرُ سَحَابًا فَيَسْطُهُ فِي السَّمَاء كَيْفَ يَرْسِلُ الرّيَاحَ فَتَثْيِرُ سَحَابًا فَيَسْطُهُ فِي السَّمَاء كَيْفَ يَشَاء وَيَجْعُلُهُ كِسَفًا فَتَرَى الْوَدَق يَخْرُجُ مِنْ خِلالِهِ

فَإِذَا أَصَابَ بِهِ مَن يَشَاء مِنْ عِبَادِهِ إِذَا هُمْ يَسْتَبْشِرُونَ ﴾ [ الروم : ٤٨ ] .

و فَهُو اللَّذِي يُرْسَلُ الرَّيَّاحَ يُشْسَرُا بَيْنَ يَدَي رَحْمَتِهِ حَتَى إِذَا أَقَلَتْ سَحَابًا ثِقَالًا سَفَنَاهُ لِبَلَّهِ مَيْتِ فَأَتَرَلْنَا بِهِ الْمَاءِ فَأَخْرَجْنَا بِهِ مِن كُلُ الثَّمَرَاتِ كَذَلِكَ نَخْرِجُ الْمُوتَى لَعَلَّكُمْ تَذَكَرُونَ ﴾ [ الأعراف : ٥٧ ] .

وللرياح تأثيراتها المباشرة في عمليات التلقيح في الطبيعة وتكوين الأجنة الماتية التي تكبر تدريجيًا مكونة قطيرات السحابة ومن ثم قطرات المطر، وكذلك تكوين الأجنة النباتية التي تنتج الثمار: ﴿ وَأَرْسَلْنَا الرِّيَاحَ لُوَاقِحَ فَأَنْزَلْنَا مِنَ السَمَاء مَاء فَأَسْ قَيْنَاكُمُوهُ وَمَا أَنْتُمْ لَـهُ بِخَارِنِينَ ﴾ ماء فأستقيناكُمُوهُ وَمَا أَنْتُمْ لَـهُ بِخَارِنِينَ ﴾

ولهذا أشار القرآن إلى أن تصريف الرياح يعتبر في حد ذاته آية من آيات الله الظاهرة في هذه الحياة : ﴿ وَتَصْرِيفِ الرَّيَاحِ وَالسَّمَاءِ الْمُسَخَّرِ بَيْنَ السَّمَاء وَالأَرْضِ لَآيَاتٍ لَقُومٍ يَعْقِلُونَ ﴾ [البقرة:

خلق الإنسان:

. 1118

بدأ علم الأجنة في أوربا متأخرًا جدًّا ، فكاتت بداية بحوثه العلمية في النصف الثاني من القرن السابع عشر ، ويعرض لنا الدكتور كيث بور - أستاذ علم الأجنة بجامعة تورنت و - في مؤلفه المشهور : « الإنسان المتطور » ، نبذة تاريخية لبحوث الأجنة فيقول : ( في عام ١٩٥١ م قام مارفي بدراسة أجنة الدجاج باستخدام عدسات بسيطة ، وتوصل إلى القول بأن الأجنة جاءت من إفرازات الرحم ، وفي عام ١٩٧٧ استخدام العالمان هام وليفين هوك ميكروسكوبًا متطورًا رأى من خلاله الحيوان المنوي الذكري ، إلا أنهما لم يفهما دوره في عمليات الإخصاب ، فقد ظنا أنه يحتوي على جنين مصغر للإنسان ( وبذلك لا دخل للمرأة في تكوين الجنين ، وتسمى هذه النظرية : نظرية المتخليق المسبق ) .

وقد انقضى الجدال نهائيًا حول نظرية التخليق المسبق حوالي عام ١٧٧٥ عندما بين سبالا نزاني

أن كلاً من بويضة الأنثى والحيوان المنوي الذكري ضروري لتكوين الجنين ) .

( وفي عام ١٨٧٥ تمكن هيرتويج من ملاحظة كيف يلقح الحيوان المنوي البويضة ، وأثبتت بذلك أن كلاً من الحيوان المنوى والبويضة يسهمان في تكوين البويضة الملقحة (الزيجوت)، وكان بذلك أول إنسان يشاهد عملية التلقيح هذه ويصفها .

وفي عام ١٨٨٣ تمكن فان بندن من إثبات أن كلاً من البويضة والحيوان المنوي يساهمان بالتساوى في تكوين البويضة الملقحة .

وقد أثبت بوفري عام ١٨٨٨ وعام ١٩٠٩ أن هذه الكروموسومات تنقسم وتحمل خصائص وراثية.

بواسطة عنومها التجريبية أن الجنين الإنساني (أو الحيواني ) يتكون بامتشاج واختلاط نطفة الذكر ونطفة الأنثى إلا في القرن التاسع عشر ، ولم يتأكد لها ذلك إلا في القرن العشرين ) . [ خلق الإنسان بين الطب والقرآن: الدكتور محمد على البار].

أما على الجانب الآخر فنجد أن هذه المعلومات الأساسية حول خلق الإنسان في متناول كل مسلم يقرأ القرآن ، يعرفها الصبى الذي يتتامذ على يد معلم للقرآن ، كما يعرفها البدوي الذي حفظ شيئًا | تقدم الإنسان . من آيات القرآن .

> فلقد جاءت أول آيات القرآن نزولا تحدث الناس عن خلق الإنسان ، فتقول : ﴿ اقْرَأُ بِاسْم رَبُّكَ الَّذِي خُلَقَ \* خُلُقَ الإنسَانَ مِنْ عُلَق ﴾ [ العلق : ١، . [ 7

ويبين القرآن الكريم أن الإسان خلق من اختلاط نطفتي الجنسين ؛ الذكر والأنثى : ﴿ إنا خلقنا الإنسان من نطفة أمشاج نبتليه فجعلناه سميعا بصيرًا ﴾ [ الإنسان : ٢ ] .

ولقد بين رسول الله ﷺ هذه الحقيقة في إجابته ليهودي سأله عما إذا كان تخليق الإنسان من الرجل أم من المرأة ، فقال له : « يا يهودي ، من كل يخلق ، من نطفة الرجل ونطفة المرأة » . [ أخرجه والله من وراء القصد .

الإمام أحمد في (( مسنده )) .

وأن الإنسان في بطن أمه يمر بأطوار مختلفة : ﴿ يَخَلَقَكُمْ فَي بُطُونِ أُمُّهَاتِكُمْ خُلْقًا مِن بَعْدِ خُلْقَ فِي ظلمَاتِ ثُلاثِ ﴾ [ الزمر : ٦ ] .

﴿ مَّا لَكُمْ لا تُرْجُونَ لِلَّهِ وَقَارًا ۞ وَقَدْ خَلَقَكُمُ أطوارًا ﴾ [ نوح : ١٣، ١٤ ] .

ثم يفصل القرآن ما أجمله عن خلق الإنسان فيقول : ﴿ وَلَقَدُ خَلَقْنَا الْإِسْانَ مِن سُلِلَّةً مِّن طِين ﴿ ثُمَّ جَعَلْنَاهُ نَطْفَةً فِي قَرَار مَّكِين ﴿ ثُمَّ خَلْقَنَا النطفة علقة فخلقتا العلقة مضغة فخلقتا المضغة عظَّامًا فَكُسِونًا الْعِظَّامَ لَحْمًا ثُمَّ أَنشَأْنَاهُ خُلْقًا آخَرَ فَتَيَارِكَ اللَّهُ أَحْسَنُ الْخَالَقِينَ ﴾ [ المؤمنون : ١٢-

وهكذا يبدو بوضوح أن الإنسانية لم تعرف إن من المعلوم أن ترجمة القرآن إلى اللاتينية بدأت في القرن الثاني عشر الميلادي ، ولو حاول الأوربيون الذين يقرءون اللاتينية - وهم قليل في تلك العصور المظلمة - أن ينظرون في القرآن نظرة موضوعية تتسم بحيدة العالم المدقق لعرفت أوربا مبكرًا مبادئ خلق الإنسان التي أوردها القرآن بوضوح ، ولبدأ علم الأجنة فيها مبكرًا قبل سبعة قرون ، ولكنه التعصب الأعمى والضلالات المتوارثة هي التي فعلت فعلها عبر القرون وعطلت

إن ما في القرآن الكريم من حقائق علمية -ينفرد بها عن سواه من كتب مقدسة أخرى -ليقطع بأنه كلمة الله الأخيرة إلى الناس كافة : ﴿ وَلِيَعْلَمُ الَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ أَنَّهُ الْحَقُّ مِن رَّبِّكَ فَيُوْمِنُوا بِهِ فَتُخْبِتَ لَـهُ قُلُوبُهُمْ وَإِنَّ اللَّهَ لَهَادِ الَّذِينَ آمنوا إلى صراط مستقيم ﴿ وَلا يَزَالُ الَّذِينَ كَفُرُوا فِي مِرْيَةٍ مُنْهُ حَتَى تَأْتِيَهُمُ السَّاعَةُ بَغْتَهُ أَوْ يَأْتِيهُمْ عذاب يوم عقيم ﴾ [ الحج: ٥٥، ٥٥ ] .

إن هذا قليل من كثير ، وإيجاز شديد من غير شرح أو تفصيل ، لبعض ما يمكن عرضه من مظاهر الإعجاز العلمي للقرآن فيما يتعلق بخلق الكون والحياة.

يسأل القارئ : إبراهيم السيد إمام - الإسماعيلية :
 هل صحيح ما ذكره الصافط جلال الدين السيوطي في « كتاب
 الصاوي » أن حديث : « أبي وأبوك في النار » من جملة الأصاديث
 الضعيفة برغم أن مسلمًا رواه في « صحيحه » ؟ تريد جوابًا شاقيًا ،
 وهل توافقونه في هذا التصعيف ؟

● ● والجواب بحول الملك الوهاب: نعم! فقد أورد السيوطي في (( مسالك الحنفا في والدي المصطفى )) (٢/٢١ ٤ - ٤٣٥) سؤالا في مسألة إيمان والدي النبي عِن فقال : ( فإن قلت : بقيت عقدة واحدة وهي ما رواه مسلم عن أنس أن رجلا قال : يا رسول الله ، أين أبى ؟ قال: « في النار » ، فلما قُفي دعاه ، فقال: « إن أبي وأباك في النار » . وحديث « مسلم » و « أبي داود » عن أبي هريرة أنه على استأذن في الاستغفار لأمه فلم يُؤذن له . فاحلل هذه العقدة . قُلْتُ : على الرأس والعين ، والجواب : أن هذه اللفظة ، وهي قوله : « إن أبى وأباك في النار " لم يتفق على ذكرها الرواة ، وإنما ذكرها حماد بن سلمة عن ثابت ، عن أنس ، وهي الطريق التي رواه مسلم منها ، وقد خالفه معمر عن ثابت ، فلم يذكر : « إن أبى وأباك في النار " ، ولكن قال : « إذا مررت بقبر كافر فبشره بالنار " ، وهذا اللفظ لا دلالة فيه على والده على بأمر البتة ، وهو أثبت من حيث الرواية ، فإن معمرًا أثبت من حماد ، فإن حمادًا تكلم في حفظه ووقع في أحاديثه مناكير ذكروا أن ربيبه دسَّها في كتبه ، وكان حمادٌ لا يحفظ فحدَّث بها فوهم ، ومن ثمَّ لم يخرج له البخارى شيئًا ، ولا خرَّج له المسلم في الأصول إلا من حديثه عن ثابت .. وأمَّا معمر فلم يتكلُّم في حفظه ، ولا استنكر شيء من حديثه ، واتفق الشيفان على التخريج

له ، فكان نفظه أثبت ... ثم ذكر السيوطي شاهدًا لحديث معمر من حديث سعد بن أبي وقاص رضي الله عنه ... وقد ألف من حديث سعد بن أبي وقاص رضي الله عنه ... وقد ألف السيوطي في هذه المسألة مؤلفات سبعة ، وهو يكرر في كل جزء ما يكون مذكورًا في جزء آخر ، وقلما يأتي بزيادة نافعة ، بل التكلف هو السمة الظاهرة فيها ، بحيث يقلب المرء كفيه عجبًا من ضياع المنهج العلمي الرصين في ساترها ، وقد وقع السيوطي في ساترها في تكلف مدهش ، حتى وصل به الحال أن خالف قانون العلم في مسائل يطول الأمر بذكرها ، ومنها أن خالف قانون العلم في مسائل يطول الأمر بذكرها ، ومنها هذه المسألة التي يسأل عنها القارئ ، وسأجعل هذه المسألة التي يسأل عنها عنه من جواب السيوطي رحمه آية يقيس عليها القارئ ما غاب عنه من جواب السيوطي رحمه الله ... والجواب من وجود :



[ ٣ ] التوهيد السنة التاسعة والعشرون العدد الثالث

● الأول: أن السيوطي ضعّف حديث مسلم، وبنى تضعيفه على مقدمة وهي أن معمر بن راشد خالف حماد بن سلمة في لفظه ، ومعمر بن راشد أوثق من حماد بن سلمة ، وهذه المقارنة حيدة مكشوفة ، فإن الأمر لا يخفى على أحد من المشتغلين بالحديث ، ومنهم السيوطى نفسه ، فإن أهل العلم بالحديث قالوا: أثبت الناس في ثابت البناتي هو حماد بن سلمة ، ومهما خالفه من أحد فالقولُ قولُ حماد . فقال أبو حاتم الرازى - كما في ( العلل ) (٢١٨٥) -: (حماد بن سلمة أثبت الناس في تُابِتِ وفي على بن زيد ) . وقال أحمد بن حنبل: (حماد بن سلمة أثبت في ثابت من معمر ) . وقال يحيى بن معين : (من خالف حماد بن سلمة فالقول قول حماد . قيل : فسليمانُ بن المغيرة عن ثابت ؟ قال : سليمانُ ثبت ، وحماد أعلم الناس بثابت ) .

وقال ابن معين مرة: ( أثبت الناس في ثابت: حماد بن سلمة ) . وقال العقيلي في « الضعفاء » ( ٢٩١/٢) : ( أصبح الناس حديثًا عن ثابت : حماد بن سلمة ) ، وقد أكثر مسلم من التخريج لحماد بن سلمة عن ثابت في الأصول ، أما معمر بن راشد فإنه وإن كان ثقة في نفسه إلا أن أهل العلم بالحديث كانوا يضعفون روايته عن ثابت البناني ولم يخرج له مسلم شيئًا في « صحيحه » البناني ولم يخرج له مسلم شيئًا في « صحيحه » بعاصم الأحول ، وهذا يدلك على مدى ضعف رواية معمر عن ثابت : ضعيف ) . وقال مرد أ وحديث معمر عن ثابت ، ومقال مرد أ : ( وحديث معمر عن ثابت ، وعاصم بن أبي النجود ، وهشام بن عروة ثابت ، وعالم بن أبي النجود ، وهشام بن عروة وهذا الضرب مضطرب كثير الأوهام ) . وقال العقلي

في « الضعفاء » (٢٩١/٢): (أنكرُ الناس حديثًا عن ثابت: معمر بن راشد).

وبعد هذا البيان فما هي قيمة المفاضلة التي عقدها السيوطي بين الرجلين ،

فالصواب : رواية حماد بن سلمة ، ورواية معمر بن راشد منكرة .

• الثانى: قولُ السيوطى: إن ربيب حماد بن سلمة دس في كتبه أحاديث مناكير وانطلى أمرها على حماد لسوء حفظه . وهذه تهمة فاجرة ، كما قال الشيخ المعلمي رحمه الله في (( التنكيل )) (۲٤٣/١) ، ومستند كل من تكلم بهذه التهمة ما ذكره الذهبي في «ميزان الاعتدال » (٥٩٣/١) من طريق الدولابي قال: حدثنا محمد بن شجاع بن الثلجي ، حدثتي إبراهيم بن عبد الرحمن بن مهدي ، قال : كان حماد بن سلمة لا يعرف بهذه الأحاديث - يعنى أحاديث الصفات - حتى خرج مرة إلى عبادان ، فجاء وهو يرويها ، فلا أحسب إلا شيطانًا خرج إليه من البحر فألقاها إليه . قال ابن الثلجي : فسمعت عباد بن صهيب يقول : إن حمادًا كان لا يحفظ ، وكاتوا يقولون إنها دُست في كتبه . وقد قيل: إن ابن أبى العوجاء كان ربيبه فكان يدس في كتبه ، وعلق الذهبي على هذه الحكاية بقوله : ( ابن الثّلجي ليس بمصدق على حماد وأمثاله ، وقد اتهم . نسأل الله السلامة ) . انتهى .

وابن الثلجي هذا كان جهميا عدوا للسنة ، وقد اتهمه ابن عدي بوضع الأحاديث وينسبها لأهل الحديث يثابهم بذلك ، فالحكاية كلها كذب ، فكيف يثلب حماد بن سلمة بمثل هذا ، ولو جاز لنا أن نرد على السيوطي بمثل صنيعه لذكرنا ما روى عن أبي حامد بن الشرقي – كما في «تاريخ بغداد» (٤/٢٤) – أنه سئل عن حديث أبي الأزهر ، عن عبد الرزاق ، عن معمر في فضائل علي بن أبي طالب ، فقال أبو حامد : هذا حديث باطل ، والسبب فيه أن معمرا كان له ابن أخ رافضي ، وكان معمر فيه أن معمر

يمكنه من كتبه ، فأدخل عليه هذا الحديث ، وكان معمر رجلاً مهيبًا لا يقدر أحد عليه في السوال والمراجعة ، فسمعه عبد الرزاق في كتاب ابن أخى معمر ) . فعلَق الذهبي في « السير » (١٩/٩)

قاتلاً: (هذه حكاية منقطعة ، وما كان معمر شيخًا مغفلاً يروج عليه هذا ، كان حافظًا بصيرًا بحديث الزهري ) . ولكننا لا نستجيز أن نطعن على الثقات بمثل هذه الحكاية .

البخاري شينًا)، وقد تقرر عند أهل العلم أن ترك البخاري شينًا)، وقد تقرر عند أهل العلم أن ترك البخاري التخريج لراو لا يعني أنه ضعيف، وقد عاب ابن حبان على البخاري أنه ترك حماد بن سلمة وخرَج لمن هو أدنى منه حفظًا وفضالا، فقال: (ولم ينصف من جاتب حديث حماد بن سلمة، واحتج بأبي بكر بن عياش، وبابن أخى الزهري، وبعد الرحمن بن عبد الله بن دينار، فإن كان تركه إياه لما كان يخطئ، فغيره من أقرائه مثل الثوري وشعبة وذويهما كانوا يخطئون، فإن زعم أن خطأه قد كثر من تغير حفظه، فقد كان ذلك في أبي بكر بن عياش موجودًا، وأنى يبلغ أبو بكر حماد بن سلمة في إتقائه، أم في جمعه ؟ أم في عمله ؟ أم في ضبطه ). انتهى.

• الوجه الرابع: في ذكر الشاهد الذي احتج المحيوطي لتقوية لفظ معمر بن راشد ، فهذا الحديث أخرجه البزار (۲۷ - مسند سعد) ، وابن السني في «اليوم والليلة » (۲۰ ") ، والطبراني في «الكبير » ( ج ١/ رقم ۲ ٣ ") ، والبيهقي في «الدلاسل » (۱۹۱۱ رقم ۳ ۲ ") ، والبيهقي في «الدلاسل » (۱۹۱۱ رقم ۳ ۵ ) ، والبيهقي في «المعرفة » ( ج ١/ رقم ۳ ۵ ) ، والضياء المقدسي في «المختارة » ( ۳۳۳/۱) – كما في «الصحيحة » في «المختارة » ( ۳۳۳/۱) – كما في «الصحيحة » هارون ، ثنا يزيد بن اخزم ، ثنا يزيد بن عامر بن سعد عن أبيه أن أعرابيًا قال لرسول الله عامر بن سعد عن أبيه أن أعرابيًا قال لرسول الله أبوك ؟ قال : « حيثما مررت بق بر كافر فبشره السيوطي : ( وهذا إسناذ على شرط الشيخين ) ، وليس كما قال لما يأتي .

وذكر ابن كثير هذا الحديث في «البداية والنهاية » (٢٨٠/٢) ، وقال : (غريب ) . وقد خولف زيد بن أخزم في إسناده . فخالفه محمد بن

إسماعيل بن البختري الواسنطي ، فرواه عن يزيد بن هارون عن إبراهيم بن سعد ، عن سالم ، عن أبيه . فذكره . أخرجه ابن ماجه (١٥٧٣) . فقال البوصيري في « الزوائد » (١/٥١٥) : ( هذا إسناد صحيح رجاله تقات . ومحمد بن إسماعيل وثقه ابن حبان والدارقطني والذهبي ، وباقي رجال الإسناد على شرط الشيخين ) .

 قُلْتُ : ولا شك في تقديم رواية زيد بن أخزم لأمرين :

الأول : أنه أثبت من محمد بن إسماعيل بن البختري .

الثانى : أنه توبع عليه كما في رواية البزار ، والذي تابعه هو محمد بن عثمان بن مخلد ، وقد سئل عنه أبو حاتم - كما في « الجرح والتعديل » (٢٥/١/٤) - فقال : (شيخ ) ، وقال ابن أبى حاتم: (صدوق) ، ووثقه ابن حبان (١٢٠/٩) ، وقد ذكر البزار أن يزيد بن هارون تفرد به ، وليس كما قال ، فقد تابعه محمد بن أبى نعيم الواسطي قال : ثنا إبراهيم بن سعد ، عن الزهرى ، عن عامر بن سعد ، عن أبيه أخرجه الطبراني في « الكبير » (٣٢٦) قال : حدثنا علي بن عبد العزيز ، نا محمد بن أبي نعيم . وهذه متابعة جيدة ، وابن أبي نعيم وثقه أبو حاتم وابن حبان ، وكذا صدَّقه أحمد بن سنان القطان . وكذبه ابن معين وأبعد في ذلك . وقد أعلَّ أبو حاتم هذا الحديث بقوله : (كذا رواه يزيد وابن أبي نعيم ، ولا أعلم أحدًا يجاوز به الزهري غيرهما ، إنما يرونه عن الزهرى ، قال : جاء أعرابي إلى النبي ﷺ ... والمرسل أشبه). ذكره ولده في ((العلل )) (ج٢/ رقم ٢٢٦٣).

● قُلْتُ : وقولُ أبي حاتم متعقبٌ أيضًا بأنه قد رواه اثنان آخران متصلاً وهما : الوليد بن عطاء بن الأغر ، عن إبراهيم بن سعد به . ذكره الدارقطني في ((العلل )) (۱۳۴/۶) . والوليد صدوق .

والثّاني: الفضل بن دكين عن إبراهيم بن سعد . أخرجه البيهقي في «الدلائل» (١٩١/١)،

وسنده صحيح . وقد رجح الضياء المقدسي الرواية المتصلة . بينما رجح أبو حاتم الرواية المرسلة ، وقول أبى حاتم هو الصواب ، وهذه الرواية المرسلة أخرجها عبد الرزاق في (( المصنف )) (ج. ١/ رقم ١٩٦٨٧) عن معمر بن راشد ، عن الزهري قال: جاء أعرابي ... وساق الحديث . فهكذا اختلف إبراهيم بن سعد ومعمر بن راشد ، ولا شك عندنا في تقديم رواية معمر المرسلة ؛ لأن معمرًا تُبتًا في الزهري ، وأما إبراهيم بن سعد فقال قال صالح بن محمد الحافظ: (سماعه من الزهري ليس بذاك ؛ لأنه كان صغيرًا حين سمع من الزهري). وقال ابن معين وسئل: إبراهيم بن سعد أحب إليك في الزهري أو ليث بن سعد ؟ قال : كلاهما ثقتان . فإذا تدبرت قول يعقوب بن شيبة في الليث: ( ثقة وهو دونهم في الزهري - يعنى : دون مالك ومعمر وابن عيينة - وفي حديثه عن الزهرى بعض الاضطراب ) . عملت أن قول ابن معين لا يفيد أنه ثبت في الزهري مثل معمر .

فالذي يتحرر من هذا البحث أن الرواية المرسلة هي المحفوظة ، وهي التي رجحها أبو حاتم الرازي والدارقطني ، فلا معنى للقول أنه على شرط الشيخين بعد ثبوت هذه المخالفة .

وبعد ؛ فهذا مثالٌ واحدٌ بين لك كيف عالج السيوطي المسألة ، وما تركتُه أعجب وأعجب ، وهكذا عارض السيوطي هذه الأحاديث الصحيحة بأحاديث منكرة وباطلة ، ومن التجني أن يوصف من يتمسك بالأحاديث الصحيحة بسوء الأدب ، ووالله لو صحت الأحاديث في إسلام والدي النبي ملي أكنا أسعد الناس بها ، كيف وهم أقرب الناس

لرسول الله ﷺ الذي هو أحبُّ إليَّ من نفسي ، واللَّه على ما أقول وكيلٌ .

ولكننا لا نتبنى قولاً ليس عليه دليلٌ صحيح ، لكن كثيرًا من الناس من يتخطى المحبة الشرعية ، ويخالف الحجة

ويحاربها . والله المستعان لا ربَّ سواه . وهو أعلى وأعلم .

وقد قال البيهقي في «الدلائل » (١٩٣١) بعد تخريجه لهذا الحديث: (وكيف لا يكون أبواه وجده بهذه الصفة في الآخرة، وكانوا يعبدون الوثن حتى ماتوا، ولم يدينوا دين عيسى ابن مريم القيلا، وأمرهم لا يقدح في نسب رسول الله وأن أنكحة الكفار صحيحة، ألا تراهم يسلمون مع زوجاتهم، فلا يلزمهم تجديد العقد، ولا مفارقتهن الذكان مثله يجوز في الإسلام. وبالله التوفيق).

وقال النووي في «شرح مسلم »: (٣/٣): (فيه أن من مات على الكفر فهو في النار ولا تنفعه قرابة المقربين ، وفيه أن من مات في الفترة على ما كانت عليه العرب من عبادة الأوثان فهو من أهل النار ، وليس هذا مؤاخذة قبل بلوغ الدعوة ، فإن هؤلاء كانت قد بلغتهم دعوة إبراهيم وغيره من الألبياء صلوات الله وسلامه عليهم ) .

أما حديث أبي هريرة رضي اللّه عنه وهو في وصحيح مسلم » أيضًا ، وفيه أن اللّه نهى نبيه عن الاستغفار لأمه ، فلم يتعرض له السيوطي إلا بجواب مجمل ، وهذا الحديث صريح في عدم إيمانها ؛ لأن اللّه عز وجل قال : ﴿ مَا كَانَ لِلنّبِيَ وَالّذِينَ آمَنُوا أَن يَسُنّغُفرُوا لِلْمُشْرِكِينَ ولَوْ كَانُوا أُولِي قُربَى مِن بَعْدِ مَا تَبيّنَ لَهُمَ أَنَهُمُ أَصَحَاب الْجَدِيمِ ﴾، وقد نزلت هذه الآية في أبي طالب ، فعقب الحافظ ابن كثير في « السيرة النبوية » فعقب الحافظ ابن كثير في « السيرة النبوية »

وجل عنه من الاستغفار للمشركين لاستغفرنا لأبي طالب وترحمنا عليه). اه.

فقد تبين من هذا الجواب -على اختصاره - أن الحديثين صحيحان لا مطعن فيهما، والحمد لله رب العالمين.



## إذا بلغ النصاب فإنه ينتظر عـامًا هجـريًّا

• يسأل : حسام نصر الدين أحمد :

عن رجل يدخر راتبه ، فكيف يزكي ما الخره ؟

⊙ والجواب: إذا بلغ المال المدخر نصابًا فإنه ينتظر عليه عامًا هجريًا ، ثم يخرج الزكاة عن ذلك المال الذي حال عليه الحول ، ثم يخرج في العام التالي ما حال عليه الحول من المال ، ذلك إذا لم يكن المال قد نقص عن النصاب في أثناء الحول ، أو تغير إلى نوع لا يزكى ، بأن اشترى به منزلا أو سيارة ، وليس على المنازل والسيارات زكاة ، إلا إذا كانت من عروض التجارة .

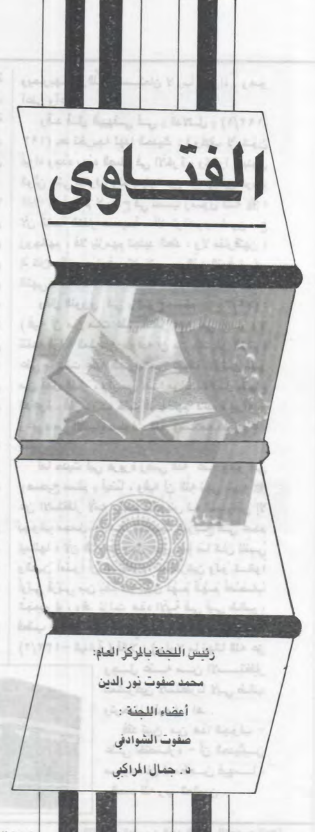
# إن كان حج فريضة فأبوه أولسي !!

• ويسأل أيضًا:

أيهما يُقدَّم الحج أو الزواج ، وهل يقدم ما الخرد من مال ليحج أبوه أو أمه ؟

⊙ والجواب: أن الزواج هو المقدم عند من لا يستغني عنه دفعًا للوقوع في العنت أو المعصية ، فمن قدر أن يتعفف صار الحج له أولى ، إذا كان حجه هذا فريضة ، وإن كان قد حَج الفريضة وسيعطي المال لأحد والديه فأبوه أولى من أمه ، إن كان أبوه سيحج حجة الفريضة ، وإن كانت حجة نافلة فأمه أولى بها ؛ لأنها أحق الناس بالبر(١٠).

(١) ويراجع في ذلك فتاوى ابن تيمية (ج ٢٦ ص١١).



[٣٨] التوهيد السنة التاسعة والعشرون العدد الثالث

Upload by: altawhedmag.com

## هذا البيع جائز !!

عن بيع الماء ، وبيع المياه الغازية والمعدنية ؟

- emil : + . m بنها :
- ⊙ والجواب: أن البيع جائز ، ما لم يكن هناك أسباب أخرى للتحريم ؛ كغرر ، أو نجاسة ، أو غير ذلك من مفاسد العقود ، وأما ما ثبت في بعض الأحاديث من النهي عن بيع الماء ؛ فالمقصود المياه المشتركة كمياه البحار والأنهار ، وكذلك مجامع الأمطار في الأماكن المباحة للجميع ، وأما إذا حاز الماء في القرب ونحوها فيجوز بيعها ، ومن ذلك بيع المياه المعنية المعبئة في الزجاجات ، والمياه التي تُضخ إلى المنازل ، أو

## عليك أن تخرج زكاة المال في كل حول !!

التي يمر بها السقاة . والله أعلم .

- ويسال : أحمد العشاوي المحلة كبرى :
- عن مبلغ من المال أودعه في بنك يتقاضى عليه عائدًا شهريًا ، هل يخرج زكاة مال هذا المبلغ ولو كان في حاجة لهذا العائد ؟
- ⊕ والجواب: أنك عندما ملكت من المال ما يزيد عن النصاب فقد خرجت من الفقر إلى الغنى ، وصار واجبًا عليك أن تخرج زكاة المال في كل حول ، وهي ربع العشر ، ولا يمنع ذلك أنك تحتاج إلى العائد الشهري أو تحتاج أكثر منه ، وإذا فقد المال فإن رزقك لم ينقد طالما أنك حي ؛ لأن الله تعهد برزق كل حي ، ولا يجوز إيداع المال في جهة ربوية ، ولا أخذ العائد الربوي منه ، واعلم أن الذي شرع هذا الشرع هو الله الرزاق ، وأنه قال : ﴿ وَمَن يَتُقِ اللَّه يَجْعَل لَّهُ مُخْرَجًا ﴿ وَيَرْزُقُهُ مِن حَيْثُ لاَ يَحْتَسُبُ ﴾ [ الطلاق : ٢ ، ٣] .

## حرَّم الشرع زواج سبع

#### من النسب إإ

- ويسأل : متصور العموري الدلنجات -بحيرة :
- عن حكم الشرع في زواج الأقارب وخصوصًا بنت الخال ؟
- ⊙ والجواب: حرم الشرع زواج سبع من النسب هن: الأم، وإن علت، والبنت، وإن نزلت، والنخت، وبنت الأخت، وبنت الأخت، وبنت الأخت، وبنت الأخت، والعمة، والخالة. وحرم من الرضاع ما حرم من النسب، وحرم من المصاهرة على التأبيد زوجة الأب، وإن لم يدخل بها، وأم الزوجة ، وإن لم يدخل بها، وبنت الزوجة التي دخل بها، وحرم الجمع بين المرأة وعمتها أو خالتها أو أختها أو بنت أخيها أو بنت أختها، وليس هناك نهي عن زواج ما سوى ذلك من القرابات. والله أعلم.

## صورةٌ من بيع السلف !!

- ويسأل أيضًا:
- عن المال الذي يؤخذ على الزرع على أن يكون سعر الإردب ثلاثمائة جنيه ، ولا يرتبط بالسعر حين الحصاد ؟
- ⊙ والجواب: أن هذه صورة بيع (السّلم)، وقد تسمى بيع (السّلف)، وصورته أن يتفق الطرفان على بيع كيل معلوم أو وزن معلوم من صنف معلوم إلى أجل معلوم، ويعطى السعر حالاً في مجلس العقد، وتبقى السلعة تسلم في أجلها، ولا يشترط أن يكون البائع منتجًا لما باعه أو زارعًا له، وهذه هي التي نزل بسببها آية المداينة في سورة ((البقرة)). والله أعلم.

السنة التاسعة والعشرون العدد الثالث التوحيد [٣٩]

### ردود سريعة

## عليك بصلاة الجماعة في المسجد

- السائل : م . ن . ع :
- ⊙ عليك بصلاة الجماعة في المسجد ما استطعت إلى ذلك سبيلاً ، فإن كان عملك في الخزينة لا تستطيع مغادرته وقت الصلاة فالصلوات الأخرى لا بد أن تؤديها في المسجد في الجماعة مع الإمام الراتب .

## لا تجوز الوصية لوارث !!

- السائل : عبد الحميد عرفة شوبك بسطة - بالزقازيق :
- ⊙ لا تجوز الوصية للوارث ، والمال الذي كتبه لك أبوك هو حق للورثة الآخرين : أخوك وزوجة أبيك ، فالميراث يقسم على جميع الورثة بالأنصية الشرعية .

### باب التوبة مفتوح لمن ندم على ذنبه !!

- أما الطالب الجامعي الذي لم يذكر اسمه ،
   وذكر سنه ، وأنه من قرية بمحافظة الجيزة :
- ⊙ فنقول له: باب التوبة مفتوح لمن ندم على ذنبه وعزم على عدم العودة إليه ، وعليك بالابتعاد عن أسباب المعاصي واختيار الرفقة الصالحة تتعاون معهم على البر والتقوى ، وتكثر من الصالحات ، وتعلم أن الله يراك ويقدر عليك ، ويقبل منك إذا رجعت إليه ، وتذكر حال الرجل الذي قتل تسعا وتسعين وأتمهم الماتة برجل من العابدين ، فقبل الله توبته ، وأدخله جنته .

## ليس هناك أفضل من الاشتغال بالعلم !!

- ويسأل: س. ع. أ:
   عن جملة من الوظائف أيها يختار ؛ لأنه حصل
   على بكانوريوس تجارة ؟
- ⊙ والجواب: فنقول له: إنه ليس هناك أفضل من الاشتغال بالعلم والتعليم مبينًا الحلال من الحرام مع التقوى والورع. والله أعلم.

## يؤخذ العلم من أهله !!

- وتسأل السائلة : حمدية محمد جودة -أسوان :
- عن بعض البرامج في قناة الجزيرة والفتاوى التي تصدر بها والحوارات ؟
- ⊙ والجواب: إنما يؤخذ العلم من أهله ، ومن تكلم في دين الله فبالقرآن والسنة وأقوال فقهاء الأمة من علماء أهل السنة من الصحابة والتابعين وتابعيهم من أهل القرون الثلاثة الأولى ، وما يستجد من مشكلات يؤخذ فيها بفتاوى المجامع الفقهية لا بأقوال العلماء المنفردين إذا خالفوا فتاوى هذه المجامع الفقهية ، مهما علا قدر هؤلاء المخالفين ، فما بالك بامرأة متبرجة تتكلم بكلام مملوء بالساهة (كما أشرت) ، وننصحك بالإعراض عن سماع ومشاهدة هذه البرامج السيئة والانشغال بما يفيد المسلم في دينه ودنياه .

4 4 4 4

## يرقي المرأة من الرجال محارمها !!

- وأما السائلة : ح . م . م من القاهرة :
- ⊙ فنقول لها: تردد الرجال على المرأة بقصد الرقية أمر فيه مفاسد كثيرة ، وإنما يرقي المرأة من الرجال محارمها ، أو النساء الثقات ، والأفضل أن تقرأ القرآن هي ، وأن ترقي نفسها ، وتخويف الناس من الجن لا يجوز ؛ لأنه يوقع في الشرك ، إنما يكون الخوف من الله والتوكل عليه وطلب الشفاء منه ، واعلمي أن الزواج رزق مقدر فاطلبيه من الله ، وإذا جاءك خاطب فعليك بالاستخارة الشرعية ، فإن انصرف عنك فقد صرف الله عنك الشروأراد لك الخير ، والله أعلم .

### العمل بالتوقيت المعلن في الصلوات !!

- وأما الأخ: فرحات محمد خميس من الاسكندرية:
- و فنقول لـه: العمل بالتوقيت المعلن لصلاة الفجر وغيرها من الصلوات ؛ ليس لدينا أوثق منه ، والتشكيك فيه غير مستند إلى أسس علمية ، حيث لم يذكر واحد منهم أنه رأى الفجر بالعلامة الشرعية التي ذكرها ربنا سبحانه في قولـه: ﴿ حَتَّى يَتَبَيّنَ لَكُمُ الْخَيْطُ الأَبْيَضُ مِنَ الْخَيْطِ الأُسُودِ مِنَ الْفَجْرِ ﴾ [ البقرة : ١٨٧ ] ، وذلك يعني أن يكون الفجر عد ظهور الضوء بشكل خيط على خط يكون الفجر عد ظهور الضوء بشكل خيط على خط الأشمس مع بقاء الظلمـة الحالكـة في السماء ،

\* \* \* \*

## لا تجوز الصلاة في المساجد التي

#### فيها قبور !!

- والسائلة: ن . ع . أ . من زفتى غربية:
- ⊙ نقول لها: لا تجوز الصلاة في المساجد التي بها قبور ، والنذر لها حرام ، وهو مال سحت ، وإذا أزيل القبر جاز للسلطان توجيه ذلك المال فيما يراه نافعًا للمسلمين .

## عليكما بذكر اللّه

- السائل : عبد الخالق عبد الوهاب من الشرابية :
- ⊙ قولك : بأن أخاك مسحور وعليه جن ، ليس لديك عليه دليل ، وأنت وهو كل منكما مسئول عن أقواله وأفعاله ، وعليكما بذكر الله والتوكل عليه ، ودوام الطاعة والرقية الشرعية .

## الانتظار بقدر تجمع الناس !!

- السائل : عبد الصبور عبد العال محمد من كفر العلو - حلوان :
- ⊙ نقول له : يدخل وقت الصلاة بسماع الأذان من المؤذن الثقة وتحل بعده صلاة الجماعة ، وإنما ينتظر بين الأذان والإقامة بقدر تجمع الناس دون أن نشق عليهم بتعجيل أو إبطاء .

## عذاب القبر ثابت ، ومنكره مبتدع !!

- السائل : شريف حسن ربيع من إمبابة :
- ⊙ عذاب القبر ثابت بالقرآن والسنة ، ومنكره مبتدع ، وإنما يؤخذ بيان ذلك وتفصيله من الأحاديث الصحيحة .

## أولاً: أسباب الرد:

#### ١- الترويع :

لقد روجت الشركة الناشرة للكتاب بإعلانات لا مثيل لها ، ولا أدري ما السبب ؟ حتى وصفته بأنه « مفاجأة القرن ٣١ »!! وأنه « كتاب القرن » ، فاغتر كثير من الناس بالكتاب ، وكان لا بد للغرور

#### ٧- اعتراض وتردد :

قال الناشرون في إعلانهم عن الكتاب: (اعترض عليه الأرهر الشريف لمخالفته لكل علماء الأرض، ولكل ما تعارفت عليه البشرية خلال قرون ثلاثة. وأخيرًا وافق عليه الأرهر الشريف لموافقته التامة للكتاب والسنة وإجماع علماء الأمة قبل عصر الانتكاس (عصر النهضة).

قُلْتُ : ووضعت صورة الموافقة على الكتاب (ص ٢٠٠ ) ، ثم بعد توزيع الكتاب إذ بجريدة الأهرام في ملحق الجمعة ٩ من المحرم ١٤٢١هـ الموافق ١٤ إبرايل ٢٠٠٠م (ص ٢ ) تنشر : ( الأرهر يلغي التصريح بتداول كتاب ( قصة الخلق ) ) .

فَّلْتُ : وإن تعجب فعجب قولهم مخالفة الكتاب لكل علماء الأرض ولكل ما تعارفت عليه البشرية .

فانظر أيها القارئ الكريم كيف جعل الكاتب البشرية بكل علماء الأرض في ضلال وأنه هو الذي على الحق!!

٣ - تسفيه الكاتب لعلماء الإسلام: قال الكاتب (ص ١٨٤): (أما علماء الإسلام فبعد ذهاب الخلافة الإسلامية تفرقوا إلى ثلاث فرق ، لكل فرقة أتباعها:

أ- فريق راح يناوئ الحكام .

ب- و آخر بساندهم .

جـ- والثالث ترك هؤلاء وأولئك وراح يتبع خطى التجريبيين حذو القذة بالقذة حتى دخلوا وراءهم جحر الضب .

د- وتفرع من هذه الفرق جماعات .



بقلم فضيلة الشيخ : أبي محمد علي بن إبراهيم حشيش الستاموني الأثري

﴿ وَقُسَلِ الْحَمْدُ لِلَّهِ سَسِيْرِيكُمْ آيَاتِهِ فَتَعْرِفُونَهَا وَمَا رَبُّكَ بِغَافِلِ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴾ فَتَعْرِفُونَهَا وَمَا رَبُّكَ بِغَافِلِ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴾ [النمل: ٩٣]، والصلاة والسلام على رسول الله .. وبعد:

أقدم في هذا الرد للقارئ الكريم بحوثًا علمية حديثية بعيدة كل البعد عن شخص الكاتب، وعن اسمه، وعن رسمه، ﴿ وَمَا تَوْفِيقِي إِلاً بِاللَّهِ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَإِلَيْهِ أَنِيبُ ﴾ [هود: ٨٨].

[٤٢] التوهيد السنة التاسعة والعشرون العدد الثالث

ه- وقلة قليلة اعتزلت كل تلك الفرق وآثرت السلامة واكتفت بالحديث عن اللحية والإسبال والنقاب وما شابه ؛ زعمًا بأن هذا هو الهدى ودين الله الحق الذي أرسل الله تعالى له رسولاً ليظهره على الدين كله ولو كره الكافرون .

و- ولا رجال للإسلام ينصفون الكاب والسنة ) . اه .

قُلْتُ : انظر أيها القارئ الكريم إلى الكاتب وهو يهمز ويلمز بعلماء أهل السنة والجماعة الذين يحافظون على الصبغة : ﴿ صِبْغَةَ اللَّه وَمَن أَحْسَنُ مِنَ اللَّهِ صَبْغَةً وَتَحْنُ لَـهُ عَابِدون ﴾ [ البقرة : ﴿ البقرة ] البه صبغة والجماعة يعلمون أن الذي أمر بإعفاء اللحية هو الذي أمر بالحجاب هو الذي أمر بالصلاة .

لا لب ولا قشور ، فالكل شرع فلا تبعيض ، فالتبعيض من صفات اليهود : ﴿ أَفَتُوْمِنُونَ بِبَعْضِ الْكِتَابِ وَتَكَفَّرُونَ بِبَعْضِ فَما جَزَاء مَن يَفْعَلُ ذَلكَ مِنكُمْ إلا خِزْيُ فِي الْحَيَاةِ الدُنْيَا وَيَوْمَ الْقِيَامَةِ يُردُونَ إلى أَشَدُ الْعَذَابِ وَمَا اللّهُ بِغَافِلٍ عَمَا تَعْمَلُونَ ﴾ البقرة : ٨٥].

### ٤- جرأة وارتفاع صوت :

يذكر الكاتب سبب هذه الجرأة والهمز واللمز ، بل والافتراء على العلماء ، حيث قال في كتاب (ص ٢٢) : ( وإذا كان في كلامي جرأة فما هو إلا حماس الشباب ، حيث لم أنل بعد حكمة الشيوخ ، ولم أحظ بعلوم أهل الأزهر الكرام ، ولم أتمرس في معامل ومختبرات الأكاديميين ، غير أن الغيرة على الدين والنصح للمؤمنين هما سبب ارتفاع صوتي عليكم ) .

قُلْتُ : أظن أن القارئ الكريم قد تبين له من السببين الثالث والرابع شخصية الكاتب التي عتم عليها الناشرون والمرجفون .

#### ٥- استئذان :

قال الكاتب في كتابه «قصة الخلق » (ص

وأستأذن أساتذتي العلماء في كل جنبات الأرض



أن أعرض على سكان الأرض كيف بدء الخلق كما ورد في الكتب المقدسة والسنة الصحيحة الثابتة عن رسول الله و وقوال الصحابة والتابعين ..

قُلْتُ : انظر أيها القارئ الكريم إلى قول الكاتب ، وانظر إلى قوله الذي أوردناه آنفًا في السبب الثالث حتى يتبين لك التناقض ، فإن تعجب فعجب قوله : أستأذن أساتذتي العلماء .

قُلْتُ : من أساتذته العلماء ؟

أ- إن كان علماء الإسلام ، فقد سفههم وجعلهم فرقًا وهمز ولمز باللحية والحجاب ، وقال عنهم : إنهم قلة قليلة ، ولا يدري الكاتب أن القلة ليست عينا .

فقد ثبت في «صحيح مسلم» (ح ٢٣٢) كتاب الإيمان (ح ١٤٥) ، وفي «سنن الترمذي » (ح ٢٦٢٩) ، وفي «سنن ابن ماجه» » (ح ٣٩٨٦) و«مسند أحمد» (٢/ ٣٩٩) من حديث أبي هريرة: قال رسول الله ﷺ: «بدأ الإسلام غريبًا وسيعود كما بدأ غربيًا فطوبي للغرباء».

قال الأوزاعي: أما أنه ما يذهب الإسلام، ولكن يذهب أهل السنة، حتى ما يبقى في البلد منهم إلا رجل واحد. نقله عنه الحافظ ابن رجب في «كشف الكربة في وصف حال أهل الغربة «(ص ١٣)).

ب- وإن كان علماء الطبيعة والكيمياء والفلك

السنة التاسعة والعشرون العدد الثالث التوحيد [٣]

والأحياء الذين يبحثون في الماديات التي خلقها الله بالتجربة والمشاهدة في معامل البحوث فقد كفرهم الكاتب، حيث قال في كتابه (ص٧٤): (وعلى ذلك فالتجريبيين (١) ليسوا بعلماء لأنهم لا يخشون الله، بل لا يؤمنون به، لذلك أجدني متحرجًا أن أذكرهم بلفظ العلماء، ثم قال: ولا يمكن أن يكون هؤلاء علماء، ومن الخطأ إطلاق هذا اللفظ عليهم ... ولقد نبغ رجال أيام السلف في علم الفلك دون الدين فلم يسمهم الفقهاء بعلماء الفلك وإنما كاتوا يلقبونهم بلفظ (أهل الهيئة) أي أهل الفلك ). اه.

قُلْتُ : أيها القارئ الكريم انظر إلى الافتراء على العلماء ، وفصل الدين عن العلم في قول الكاتب : ( وقد نبغ رجال أيام السلف في علم الفلك دون الدين ) .

وأتذكر للرد على هذا الافتراء المحاضرة التي القاها الدكتور عبد الحليم محمود ، شيخ الأزهر السابق في نادي محامي الحكومة يوم السبت الموافق ٢٣ نوفمبر ١٩٧٤م قال : (بل إن أسلافنا ، رضوان الله عليهم ، كاتوا يسمون هذه العلوم المادية : الطبيعة والكيمياء والفك والأحياء كاتوا يسمونها : علوم الكشف عن سنن الله الكونية ، وما دامت كشفا عن سنن الله الكونية فهي كشف عن بعض صفات الله سبحانه وتعالى ، فهي كشف عن بعض صفات الله سبحانه وتعالى ، العلم بالماديات ، الكشف عن سنن الله الكونية في العلم بالماديات ، الكشف عن سنن الله الكونية في الماديات زيادة إيضاح لصفات الله فهو عبادة ) .

قُلْتُ : ألم تكن الهندسة الوراثية من تحت المجاهر عندما تشاهد الخلية ثم تشاهد النواة ثم تشاهد الكرومسومات بالنواة ثم تشاهد الجينات على الكرومسومات ولكل كائن نواة تجمع خصائصه : ﴿ رَبَّنَا مَا خَلَقْتَ هَذَا بَاطِلاً سُبْحَانَكَ ﴾ [آل عمران : ١٩١].

(١) فالتجربيين كما في نص الكاتب.

فيزداد الإيمان باسم الله الخالق علما على الذات ، ويزداد إيمانا بالصفة التي يتضمنها الاسم الا وهي الخلق : ﴿ أَلاَ لَهُ الْخَلْقُ وَالْأَمْرُ تَبَارِكَ اللّهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ ﴾ [ الأعراف : ٤٥] ، ثم يرداد إيمانا بحكم الصفة : ﴿ ورَبُّكَ يَخُلُقُ مَا يَشَاء ويَخْتَارُ ﴾ [ القصص : ١٨] ، ويزداد إيمانا بدلالة الناوم لاسم الله الخالق ، وهي صفة العلم والقدرة .

#### ۲ – ادعاء :

يدعي الكاتب في (ص ٦٢) أنه سيعرض على سكان الأرض كيف بدء الخلق ، كما ورد في الكتاب والسنة الصحيحة الثابتة عن رسول الله وقال أيضًا في (ص ١٤): (اعتمدت على أحاديث رسول الله وعلى الصحيح منها التي تلقتها الأمة الإسلامية بالقبول ولم يطعن عليها أحد).

قُلْتُ : وهذا ادعاء يهدم ما كتبه ، حيث ظهر لي بتتبع الأحاديث أن الكاتب لا دراية له بأصول علوم الحديث ، وإلى القارئ الكريم البرهان ، ويشمل مسائل عديدة لا تكفي صفحات المجلة ليسطها ، ولكن أقدم هذه المسائل على سبيل المثال لا الحصر :

المسألة الأولى: قول الكاتب في كتابه ((قصة الخلق )) (ص ٤٧): وفي الحديث الصحيح عن رسول الله ﷺ: (( إن العالِم أشد على الشيطان من ألف عابد )).

الحديث « موضوع » ، وهو الكذب المختلق المصنوع المنسوب إلى رسول الله ﷺ .

الحديث أخرجه الترمذي (ح ٢٦٨١) ، وابن ماجه (ح ٢٢٢١) ، وابسن حبان في (المجروحين ( ٢٢٢١) ، وعلته روح بن جناح قال عنه ابن حبان : منكر الحديث جدًّا يروي عن الثقات ما إذا سمعها الإنسان الذي ليس بالمتبحر في صناعة الحديث شهد لها بالوضع .

والحديث أخرجه ابن عدي في « الكامل » ( $^{7}$  ) ، وابن الجوزي في « العلل المتناهية في الأحاديث الواهية » ( $^{1}$  ) ( $^{7}$  ) ( $^{7}$  ) ،

<sup>[ ؛ ؛ ]</sup> التوحيد السنة التاسعة والعشرون العدد الثالث

وقال : هذا حديث لا يصح عن رسول الله ﷺ . مض

فُلْتُ : انظر أيها القارئ الكريم إلى الغش والتدليس على القراء بقوله : إن الحديث صحيح ، وهو مكذوب عن رسول الله و ، وأذكر الكاتب بأول ثلاثي في «صحيح البخاري » (ح ١٠٩) من حديث سلمة بن الأكوع قال : سمعت رسول الله وي يقول : « من يقل علي ما لم أقل فليتبوأ مقعده من النار » .

المسألة الثانية : (حديث العماء ) .

قال الكاتب في (ص ٧٠) : عندما سئل على الله الكاتب في (ص ٧٠) : عندما سئل الله الله كان ربنا قبل أن يخلق السماوات والأرض ؟ وفي حديث آخر بصيغة أخرى قبل أن يخلق خلقه قال : ((كان في عماء ما فوقه هواء ، وما تحته هواء ، ثم خلق عرشه على الماء » . وقال : أخرجه أحمد بن حنبل وابن ماجه ، وأخرجه الترمذي ، وقال : حديث حسن .

فُلْتُ : الحديث ليس صحيحًا ، أخرجه الترمذي (ح ٣١٠٩) ، وابن ماجه (ح ٢٨٠١) ، والطبيري (ح ١٨٧٥) ، والطبيراني ( ١٨٧٤) ، والطبيراني ( ١٨٧١٤) ، والبن أبي عاصم في (( السنة )) ( ح ٢١٢) ، وأحمد ( ١٦٧٤٥) ، وعلته وكيع بن حدس مجهول ، قال الذهبي في (( الميزان )) - ( ٣٣٥/٤) : لا يعرف .

قُلْتُ : انظر أين ادعاء الكاتب ؟ اعتمد على الصحيح الذي تلقته الأمة بالقبول ولم يطعن عليه أحد .

المسألة الثالثة : «حديث الجلوس على الكرسي » :

قال الكاتب (ص ٩٥): روى عبد الرحمن بن منده عن عبد الله بن خليفة عن عمر عن النبي على : «إن عرشه أو كرسيه وسع السماوات والأرض، وأنه يجلس عليه فما يفضل منه قدر أربعة أصابع».

قُلْت : الحديث «منكر » . أخرجه ابن جرير الطبري (ح ٧٩٧٥) ، وابن الجوزي في «العلل المتناهية في الأحاديث الواهية » (ح ٢) ، وقال : هذا حديث لا يصح عن رسول الله على ، وإسناده

مضطرب جدًا .

قُلْتُ : وعلته عبد الله بن خليفة . قال الذهبي في « الميزان » ( ١٤/٢ ) لا يكاد يعرف ، وتكملة المتن : « وإن له أطيطًا كأطيط الرحل الجديد إذا ركب من ثقله » .

المسألة الرابعة: «حديث الأوعال »:

قال الكاتب (ص ١٨٤): مما نسبه إلى النبي أنه قال: «وفوق السماء السابعة بحر بين أسفله وأعلاه كما بين السماء الأرض ثم فوق ذلك ثمانية أوعال بين ركبهن وأظلافهن كما بين السماء والأرض، ثم على ظهورهن العرش ...».

قُلْتُ : الحديث لا يصح عن رسول الله ﷺ . أخرجه أحمد (٢٠٦/١) (ح ١٧٧٠) ، وأبو داود (ح ٣٣٠٠) ، والسترمذي (ح ٣٣٠٠) ، وابسنة الماجه (ح ٣٩٠) ، والبن أبي عاصم في «السنة الماجه (ح ٧٧٥) ، والعقيلي في الضعفاء الماجه (٢٨٤/٢) ، وعلته «الإرسال الخفي »، حيث قال البخاري : لا يعرف لعبد الله بن عميرة سماع من الأحنف بن قيس ، حيث جاء الحديث من طريق عبد الله بن عميرة عن الأحنف بن قيس عن ابن عباس مؤف عًا .

المسألة الخامسة: «تعلق حملة العرش بالعرش » (ص ٧١):

أورد الكاتب أثرًا عن ابن عباس ، وفيه : أن الله قال لحملة العرش : احملوا عرشي فلم يطيقوا ... إلى أن قال : فنفنت أقدامهم في الأرض السابعة على متن الريح ، فلم تستقر أقدامهم على شيء تمسكوا بالعرش ولم يفتروا عن قولهم : لا حول ولا قوة إلا بالله خيفة أن ينقلب أحدهم فلا يعرف أين يهوي ، فهم حاملون العرش وهو حاملهم .

قُلْتُ : هذا الأثر لا يصح ، من وضع إدريس بن سنان ، أخرجه أبو الشيخ في كتاب العظمة (ص ٢٢١ ) ، وانظر «الميزان » (١٦٩/١) .

هذا ما وفقتي الله له ، وهو وُحدُه من وراء القصد . أبو محمد علي بن إبراهيم حشيش الستاموني الأثرى

التنوير في مصر حركة فكرية ذات أبعاد سياسية وأيديولوجية ، ترتبط جذورها بحركة التنوير في فرنسا ، تقودها نخبة شديدة الارتباط بالدولة ، ترتكز على ما تسميه بالنقد العقلاني للواقع ، وتأليه الدولة الوطنية ، وتواجه الإسلام بغطاء التحديث والنهضة والديموقراطية ، مع تقديم تفسير عصري غير فقهي بوصفه التفسير

بدأت حركة التنوير في مصر مع دخول الحملة الفرنسية إليها ، وأخذت خطواتها العملية مع إيفاد أول بعثة علمية مصرية إلى باريس ، ومع وصول أول سنيتين إلى سنيتين فرنسيتين إلى و٣٢ سبتمبر عام ١٨٣٢، الأولى بقيادة (بارو) و(فيلسيان دافيد) ، والثانية بقيادة (إنفاتتان) تحملان فرنسيًا من مختلف فرنسيًا من مختلف فرنسيًا من مختلف التخصصات يتبنون جميعًا التخصصات يتبنون جميعًا

حقیقة العلاقة بیسن العلمانیة والتنویر بقلم،کتور:

أحمد إبراهيم خضر

أفكار المفكر الفرنسي (سان سيمون) ، وأخذوا على عاتقهم مهمة تطبيق هذه الأفكار في مصر ، اعتمدوا على إستراتيجية بعيدة المدى ، تركز أهم عناصرها على ضرب الإسلام بتلقيح أفكاره بأفكار سان سيمون ، وإفساد المرأة المسلمة تحت غطاء تغيير نظرة الشرق المحافظة إلى المرأة (۱) .

كان لفرنسا الدور الأساسي في إشعال حركة التنوير في مصر، ويظهر

ذلك من كلمة (جومار) التي ألقاها في حفل تخريج أفراد البعثة المصرية في باريس عام ١٨٢٨ ، قال ( جومار ) الأستاذ الفرنسي الذي أشرف على موسوعة وصف مصر: إنكم منتدبون لتجديد وطنكم الذي سيكون سببًا في تمدين الشرق بأسره ، اقتبسوا من فرنسا نور العقل الذي رفع أوربا على سائر أجزاء الدنيا ، وبذلك تردون إلى وطنكم منافع الشرائع والفنون التي ازدان بها عدة قرون في الأزمان الماضية ، فمصر التي تنوبون عنها ستسترد بكم خواصها الأصلية ، وفرنسا التي تعلمكم وتهذبكم تفي ما عليها من الدِّين الذي للشرق على الغرب كله(٢).

والعلمانية هي جوهر التنوير - بلا جدال - كما يعترف أحد كبار دعاتها ومُنظَّريها في مصر ، وحتى لا يقع أحد تحت أسر الاعتقاد بأن العلمانية ليست مناهضة للدين أو محاربة له ، ننقل هنا فقرة صريحة

في هذا الأمر لشريف يوسف في كتابه "سؤال الهوية " (ص ١٨) يقول فيها: أما العلماتية ، جوهر التنوير ، فقد تاهت في الزحام ، وما لها من ولى ولا نصير ، والعلمانية ، حتى لا ننسى ، هي ذلك المبدأ الذي ينادي بفصل الدين عن الدولة وعن التعليم العام، وتحويل الدين ؛ كل دين ، إلى شان خاص بالفرد، وكفالة حرية الغيبي والمطلق والمقدس، الجوهرية هي مطلب تحرير العقيدة ، بمعنى حق الأفراد | وتأكيد مسئولية الإنسان عن الفكر والممارسات السياسية في تغيير عقائدهم كيف عالمه وعن نظامه والاجتماعية من الأدبان ، شاعوا ، دون اعتبار ذلك الاجتماعي - بأوسع معنى أي من التقيد بأي مرجعية إخلالاً بالنظام العام ، ومن ثم الكلمة - وبالتالي رفض دينية . رفض ادعاءات أتباع أي دين الأصوليات الدينية علي أو ملة بأن من حقهم فرض اختلافها . تصوراتهم الخاصة على المجتمع ، وهي مطالب لا ترى في هذه المطالب أو تلك ابينهما ، وهذا هو موقفهما يستقيم طرحها دون طرح الأسس الفكرية ، لا مجرد الحقيقى من الدين مهما أساسها الفكري ، الذي مبادئ صحيحة في حد حاول الآخرون أن يظهروا ينطلق من رؤية إنسانية غير | ذاتها ، بل ترى فيها شروطا النا خلاف ذلك . لا هويته للعالم ، تحرر الفرد ضرورية للتقدم التاريخي ، من الخضوع للقهر باسم وتحرير البشر من أشكال

العلمانية هي جوهر التنوير حتى لا يقع أحد تحصت أسسر العلمانية ليست مناهضة للدين !!

القهر والوصاية الفكرية ، وتمكينهم من بناء عالمهم بحرية ، ومن التحقق والازدهار ، وفي ظل النظام العلماتي ، لا يجوز للدولة أن الاعتقاد بأن تستند إلى أي مرجعية دينية من أي نوع ، ولا يجوز لها أن تحجر النقاش حول الأديان والعقائد ، بل وتحمى حق نقدها ، وفي إطار واقعنا المعاصر فإن المسألة

هذه هي حقيقة التنوير ، وهذه هي حقيقة العلمانية ، وأخيرًا ، فإن العلمانية وهذه هي طبيعة العلاقة

والله الموفق.

<sup>(</sup>١) انظر كتابنا «علماء الاجتماع وموقفهم من الإسلام» المنتدى الإسلامي ، لندن ١٤١٣هـ ، ١٩٩٣م ، الفصل الرابع والخامس والسادس.

<sup>(</sup>٢) غالى شكرى ، من الحق الإلهي إلى العقد الاجتماعي ، سلسلة المواجهة ، الهيئة المصرية العامة للكتاب ، ١٩٩٣ ص ۱۱، ۱۷.

## القول المبين في حياة الخضر

الملقة الثانية



الحمد لله وحده ، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده ، وعلى آله وصحيه ، أما بعد :

فقد تكلمنا في المقال السابق عن قضية حياة الخضر النَّيْنِ ، وقمنا بعرض الأدلة التي تقطع الشك باليقين في قضية حياته ، ونكمل حديثنا مستيعنين بالله .

## الله عنه المناع المحققين من علماء الأمة :

أما إجماع المحققين من علماء الأمة وسلفها الصالح ، فلم يقل الصحابة والتابعون وأثمة الفقه والمحدثون بحياة الخضر أو لقائه أو خلوده ، وإثما دارت أقوالهم حول تكذيب ذلك ونفي خلوده ، فيقولون :

1- يقول ابن عساكر : وهذه الروايات والحكايات هي عمدة من ذهب إلى حياته إلى اليوم ، وكل الأحاديث المرفوعة ضعيفة جدًا ، لا يقوم بمثلها حجة في الدين ، والحكايات لا يخلو أكثرها من ضعف في الإسناد . [ ابن عساكر في « تاريخ دمشق » (٥:

٧- قال ابن المنادي : بحثت عن تعمير الخضر وهل هو باق أم لا ؟ فَإِذَا أَكثر المغفلين مغترون بأنه باق من أجل ما روي في ذلك ، قال : والأحاديث المرفوعة في ذلك واهية ، والسند إلى أهل الكتاب ساقط لعدم تقتهم ، قال : لا يخلو حالها من أحد أمرين : إما لا يخلو حالها من أحد أمرين : إما أن تكون أذخلت على الثقات الستغفالاً ، أو يكون بعضهم تعمد ذلك .

"- وقال أبو الفرج بن المحوزي في « الموضوعات الكبرى » : والدليا على أن الخضر ليس بباق في الدنيا أربعة

[٤٨] التوهيد المنة التاسعة والعشرون العدد الثالث

أشياء: القرآن ، والسنة ، وإجماع المحققين من العلماء ، والمعقول.

ويقول أيضًا : وجميع الأخبار في ذكر الخضر واهية الصدور والأعْجَاز ، لا تخلو من أمرين : إما أن تكون أذخلت بين حديث بعض الرواة المتأخرين استغفالاً ، وإما أن يكون القوم عرفوا حالها فرووها على جهة التعجب ؛ فنسبت إليهم على وجه التحقيق ، قال : وأكثر المغفلين مغرورون بأن الخضر باق ، والتخليد لا يكون لبشر .

٤- ذكر عن البخاري ، وعلى بن موسى الرضا: أن الخضر مات ، وأن البخارى سننل عن حياته فقال : وكيف يكون ذلك ؟ وقد قال النبي على: « أرأيتكم ليلتكم هذه ؟ فإن على رأس مائة سنة منها لا يبقى ممن على ظهر الأرض أحد ».

٥- وممن قال إن الخضر مات : إبراهيم بن إسحاق الحربى ، وأبو الحسين بن المنادي ، وهما إمامان ، وسئل إبراهيم الحربي عن تعمير الخضر وأنه باق ؟ فقال : من أحال على غائب لم ينتصف منه ، وما ألقي هذا بين الناس إلا شيطان ، وكان ابن المنادى يقبح قول من يقول سبق أن ناقشنا بالتفصيل

إنه حيى . [ « المنار المنيف في الصحيح والضعيف " لابن قيم الجوزية ( ص ١٣١ ) ] .

٦- وحكى القاضى أبو يعلى موته عن بعض أصحاب أحمد .

٧- ويحسم شيخ الإسلام ابن تيمية الأمر يقوله : والصواب الذي عليه المحققون أن الخضر ميت ، وأنه لم يدرك الإسلام ، ولو كان موجودًا في زمن النبي الله لوجب عليه أن يؤمن به ويجاهد معه ، كما أوجب الله ذلك عليه وعلى غيره ، ولكان يكون في مكة والمدينة ، ولكان يكون حضوره مع الصحابة للجهاد معهم وإعانتهم على الدين أولى به من حضوره عند قوم كفار ليرقع لهم سفينتهم ، ولم يكن مختفيًا عن خير أمة أخرجت للناس ، وهو قد كان بين المشركين ولم يحتجب عنهم . اه .

وإذا كان الخضر حبًّا دائمًا فكيف لم يذكر النبي ﷺ ذلك قط ، ولا أخبر به أمته ، ولا خلفاؤه الراشدون ؟

٨- ويقرر السيوطي أن كل ما ورد في شأن الخضر وحياته موضوع لا أصل له .

🛪 رابعًا: الدليسل مسن المعقول:

الزعم عن حياة الخضر ، ونوجز الحديث هنا أن القول بحياته ومعاصرته النبي الله ولا بأتيه مبايعًا على رءوس الأشهاد . بحيث يصل إلينا الخبر متواترا صريحًا لا ليس فيه ، ينطوى على إساءة بالغة للخضر العليقلا ، حيث إن ظهوره ومسائدته لدعوة رسول الله ﷺ تجعل أهل الكتاب يدخلون في دين الله أفواجًا ، فالخضر العلييل بزعمهم عاصر جميع أنبياء بنى إسرائيل بدءًا من موسى وهارون وداود وسليمان وزكريا ويحيى وعيمسى عليهم جميعا الصلاة والسلام ، وبذلك فهو شاهد عيان على التحريف والغلو والتفريط الذي حدث في الرسالات السابقة ، فظهوره ومبايعته للنبي على تصحيح التوراة والإنجيل وتطهيرهما من دنس التبديل والتغيير ، وبالتالي يرون الحق ولا يختلفون فيه ، وهل يقبل المنطق الإيماني أن يتأخر الخضر العليال عن هذه المهمة ، ويستبدلها بصحية الخُواص والجيلاسي !!

ولو كان الخضر العليال باقيا إلى الآن لكان تبليغه الأحاديث النبوية الصحيحة ، وإنكاره للأخبار الواهية والموضوعة ، وبيانه لما فسد من البدع والشيع

والأهواء ، وقتاله مع المسلمين ضد عدوهم ، وشهوده الجمع والجماعات ، وتسديده لأراء العلماء ونصحه للحكام ، وتقريره للأدلة وما يستجد من أحكام أفضل من اختفائه عن العيون ، واجتماعه بمن لا يعرف حالهم .

فقارن يا أخى المسلم بين ما ينتظر الخضر التكيل من مهام لو كان حيًّا وبين المهام التي افتراها القائلون بحياته .

#### 🎋 خامساً: مَن المرئسي في قصص لقاء الخضر ؟

لا بد من تفسير واضح لكل من يقول: جاءني الخضر أو شاهدته يقظة لا منامًا ، هل يكذب هؤلاء الناس مع أنهم يصلون ويتعبدون ومنهم من يكثر من النوافل ؟ ومن الذي يأتيهم ، مع أن الخضر العليكل مات منذ أمد والخضر الذي يأتي كثيرًا من الناس إنما هو جنى تصور بصورة إنسى ، أو إنسى كذاب ، ولا يجوز أن يكون ملكًا مع قوله أنه الخضر ، فإن الملك لا يكذب ، وإنما يكذب الجنى والإسى ، وأنا أعرف ممن أتاه الخضر وكان جنبًا ، لبس على من يراه .

وفي المجلد ٢٧ من مجموع الفتاوى (١٨/٢٧) يقول : وكذلك الذين يرون الخضر أحيانًا هو جنى رآه ، وقد رآه غير واحد ممن أعرفه ، وقال : إنني الخضر ، وكان ذلك جنيًا لبس على المسلمين الذين رأوه .

ويزيد ابن تيمية الأمر إيضاحًا بقوله : ومن هؤلاء من يستغيث بمظوق إما حسى أو ميت ، فيتصور الشيطان بصورة ذلك المستغاث به ويقضى بعض حاجة ذلك المستغيث ، فيظن أنه ذلك (١١) ٢٨٧) ] . الشخص أو ملك على صورته ، وإنما هو شيطان أضله لمَّا أشرك بالله ، كما كانت الشياطين تدخل الأصنام وتكلم المشركين ، ومن هؤلاء من يتصور له الشيطان ، ويقول له : أنا الخضر ، وربما أخبره ببعض الأمور وأعانه على بعيد ؟ ويجيب على ذلك شيخ بعض مطالبه ، كما جرى ذلك لغير الإسلام ابن تيمية في « الفتاوى | واحد من المسلمين واليهود الكبرى » (١/٩١١) بقوله : والنصارى وكثير من الكفار بأرض المشرق والمفرب ، يموت لهم الميت فيأتى الشيطان بعد موت على صورته ، وهم يعتقدون أنه ذلك الميت ، ويقضى الديون ويرد الودائع ، ويفعل أشياء تتعلق بالميت .

ويستطرد قائلا: وهده

خرج عن الكتاب والسنة ، هم درجات ، والجن الذين يقترنون بهم من جنسهم وهم على مذهبهم ، فالجن فيهم الكافر والفاسق والمخطئ ، فإن كان الإنسى كافرًا أو فاسقًا أو جاهلا دخلوا معه في الكفر والفسوق والضلل ، وقد يعاونونه إذا وافقهم على ما يختارونه من الكفر ، مثل الإقسام عليهم بأسماء من يعظمونه من الجن وغيرهم . [ مجموع الفتاوي لابن تيمية

ويعلق الآلوسي البغدادي في « روح المعانى » تعليقا طيبًا يقول فيه : إن غاية ما يتمسك به القائلون بحياة الخضر حكايات منقولة يخبر بها الرجل أنه رأى الخضر ، فهل للخضر علامة يعرف بها من رآه ؟ وكيف له أن يغتر بقول الأشباح والأطياف : أنا الخضر ومعلوم أنه لا يجوز تصديق قائل ذلك بلا برهان من الله تعالى ، فمن أين للرائي أن المخبر له صادق ولا يكذب ؟ وكيف يستسيغ العقل والقلب السليم أن الخضر فارق موسى بن عمران كليم الرحمن عليهما الصلاة والسلام ولم يصاحبه ، وقال : هذا فراق بين وبينك ، شم الأحوال الشيطانية تحصل لمن يرضى لنفسه بمفارقة موسى

العليه ، ثم يجتمع بجهلة العباد الخارجين عن الشريعة الذين لا يحضرون جمعة ولاجماعة ولا مجلس علم ، وكل منهم يقول : قال لى الخضر وأوصائى الخضر، فيا عجبًا له يفارق الكليم ويدور على صحبة جاهل لا يصحبه إلا شيطان رجيم ، سبحانك هذا بهتان عظيم . [ الألوسى البغدادي في « تفسير روح المعاتى » ( ٥: .[( 777

※ وخلاصة القول: أن من يدعى صحبة الخضر والاجتماع به في اليقظة إما جاهل ، أو مبتدع في الدين ، وليحذر المسلمون من هذا الصنف من الناس الذين يدعون الولاية ، ويلتفون في حلق الذكر ، لا يذكرون الله بتلاوة القرآن أو تعلم العلم النافع كما أمرهم ، وإنما يتمايلون ويتراقصون ويبتدعون طرفًا ما أنزل الله بها من سلطان .

#### 🕸 سادسًا : تجربة الكاتب مع بعض من يرون الخضر:

كترت حكايات الصوفية والدراوية والمجاذب عين لقائاتهم واجتماعهم يقظة بالخضر العَلَيْنُلُ ، وقد عايشت رجلين ممن يدعون الاجتماع بالخضر في اليقظة ، وقد سألت أحدهما وكان يدعى الشيخ عامر عن كيفية | وأدركت أنه لحم ودم ؟

رؤيته للخضر ؟ وكيف عرف أن الذي يراه هو الخضر ؟ وأين رأي

وقد كانت إجابات الشيخ مفاجأة تامة لي ، فقد رأى شبحًا في مقصورة سيدنا الحسين في الليلة الكبيرة يضحك له من بعيد ، ففهم أنه يستدعيه اليه ، فترك مكاته في المقصورة وقصد ناحية هذا الشبح ، فلما وصل إليه لم يجده ، بل وجده قد ذهب حيث مكانه الأول ، يقول الشيخ عامر : فوقر في قلبي أته الخضر ، وعلمت هيئته التي ظل يأتيني بها سنوات طويلة .

ولما سألته : هل قال لك هذا الشبح في أي يوم من الأيام : إنه الخضر ؟

يقول الشيخ عامر: لا ، لـم يحدث في أي مرة أن قال : إنه الخضر ، ولا عرف نفسه بصفته العبد الصالح صاحب موسى ، كل ما هذالك أن الشيخ عامر ظن في نفسه عندما رأى هذا الشبح في المرة الأولى أنه الخضر ، ومنذ ذلك الوقت وهو يعامله على ذلك ، ولا يتجرأ أن يسأل نفسه أو شبحه هذا : من أنت ؟

سألت الشيخ عامر: هل رأيته يأكل أو يشرب ؟ وهل مسكته يوما

فأجاب الشيخ : لا ، إنه لا يأكل ولا يشرب ، وليس بشرا ، وإنما هو ملك من الملائكة .

وهنا كانت المفاجأة ، فالرجل يعتقد أن الخضر ملك من الملائكة ، وأنه يأتيه عندما يريده أو يكون في ضائقة ويحتاج إلى عون منه ، والرجل سعيد بهذا الوهم ، وأنه أصبح من خاصة الأولياء الذين يجتمعون يقظة بالخضر ، وكل أمر يتلقاه عن شبحه هذا يؤديه على أكمل وجه ، فليس عنده أوجب من طاعة الخضر على الوجه الأمثل ، وكلما طال أمد اللقاءات كلما استقر قدمه في علم الباطن ، وارتفع مقامه ، فموسى لم يحتمل إلا ثلاث وقائع ، وهذا يصاحبه منذ سنوات ، والرجل لم ير من الخضر أفعالا كما رأى موسى العليال ، وكل ما هنالك أنه يتلقى تعليمات من الخضر ، ولما سألته عن هذه التعليمات ، أخبرني أنها معلومات عن زواره وزائراته ، وعن الأعمال والأسحار التي يقوم بقكها ، وإبطال مقعولها ، وطرد الجن الذين يمسون الناس ويخرجهم منهم وينهاهم عن لبسهم مرة أخرى ، وبهذا ترى الأمر تحول إلى تعامل مع الجن لا غير .

أما الرجل الثاني الذي التقيت به وكان يزعم أنه يجتمع يقظة بالخضر العليه ، فقد كان أمره أكثر عجبًا ، وكان يحكى لنا كيف كاتت بدايته مع الغضر ، حيث جاءه في المرة الأولى وأجرى لـه عملية جراحية في عينيه أصبح بعدها قادرًا على أن يتعامل مع الخضر ، ولما كثرت صحبتي لهذا الرجل الذي كان يعمل طبيبًا في ذلك الوقت ، واطمئن إلى أنني أثق فيه صارحتى يومًا بإحدى كراماته التي وقعت على يديه ، وكاتت دهشتى بالغة حين صارحني أنه ارتكب أقبح الفواحش طاعة لخاطر ورد على قلبه ، ألقاه عليه من يسميه الخضر ، فقطعت صلتى به ، وانتهت علاقتی به ، ومنعته من حضور الحضرات ، وحذرت الناس من التعامل معه ، دون أن أصرح لهم بما صارحتي به .

وقد أثارت أفعال هذيان الرجلين وأحوالهما فضولي الشديد للمعرفة ودراسة الأمر برمته ، وقد بدأت هذه الدراسة مند عقدين من الزمان ، وتشعبت وتنوعت وتعمقت حتى عقدت النية على التصدي لهذه القضية . والله وحده من وراء القصد ، وعليه التوكل والاعتماد .

## الإعلام بسير الاعلام

#### بقلم الشيخ : مجدي عرفات

حواري رسول الله وابن عمته صفية ، ابن العوام بن أصد بن عبد العرى ، عالم المدينة أبو عبد الله القرشي الأسدي المدني الفقيه أحد الفقهاء السبعة الذين جمعهم القائل في قوله : وإذا قيل من في العلم سبعة أبحر روايتهم عن العلم ليست بخارجة فقل هم عبيد الله عروة قاسم سعيد أبو بكر سليمان خارجة مولاه : ولد سنة ثلاث وعشرين - قال الذهبي : وهو قول

 مولده: ولد سنة ثلاث وعشرين - قال الدهبي: وهو فول قوي - وقيل: ولد لست سنين خلت من خلافة عثمان

 حدَّث عن أبيه بشيء يسير ، وعن أمه أسماء بنت أبي بكر الصديق وعن خالته عائشة أم المؤمنين ، ولازمها وتفقه بها

● وحدّث عنه أبناؤه يحيى وعثمان وهشام ومحمد ، وعنه أبو سلمة بن عبد الرحمن وابن شهاب وصفوان بن سليم وأبو الزناد وخلق كثير غيرهم .

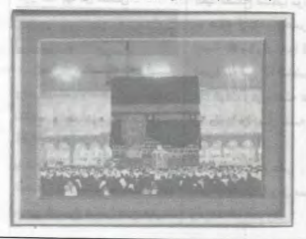
سعة علمه : قال هشام بن عروة عن أبيه : ما ماتت عائشة
 حتى تركتها قبل ذلك بثلاث سنين . اه.

• قُلْتُ : أي حوى ما عندها من علم قبل وفاتها بثلاث سنين .

● قال الزهري : كان إذا حدثني عروة ثم حدثتني عمرة صدق عندي حديث عمرة حديث عروة ، فلما تبحرتهما إذا عروة بحر لا تكدره الدلاء .

 وقال هشام : والله ما تعلمنا جزءًا من ألفي جزء أو ألف جزء من حديث أبي .

 قال الزهري: سألت ابن صعير عن شيء من الفقه فقال: عليك بهذا، وأشار إلى ابن المسيب فجالسته سبع سنين لا أرى أن عالمًا غيره، ثم تحولت إلى عروة ففجرت به تبج بحر.



[10] التوهيد السنة التاسعة والعشرون العدد الثالث



### الحلقة الأولى

#### عروة بن الزبير (أحد الفقهاء السبعة)

●قال عمر بن عبد العزيز : ما أجد أعلم من عروة بن الزبير ، وما أعلمه يعلم شيئًا أجهله .

• وقال عبد الرحمن بن حميد بن عبد الرحمن ( ابن عوف ) : دخلت مع أبي المسجد فرأيت الناس قد اجتمعوا على رجل ، فقال أبي : انظر من هذا ، فنظرت فإذا هو عروة ، فأخبرته وتعجبت ، فقال : يا بني لا تعجب ، لقد رأيت أصحاب رسول الله عليه بسألونه .

• ثناء العلماء عليه: قال هشام بن عروة: ما سمعت أحدًا من أهل الأهواء يذكر عروة إلا يخبر.

 قال ابن سعد: كان عروة ثقة ثبتًا مأمونًا كثير الحديث فقيهًا عالمًا.

قال العجلي : عروة بن الزبير تابعي ثقة ، رجل صالح ، لم يدخل في شيء من الفتن .

• من أحواله وأقواله : عن هشام عن أبيه أنه كان يقول لنا ونحن شباب : ما لكم لا تعلمون إن تكونوا صغار قوم ، وما خير الشيخ أن يكون شيخًا وهو جاهل ، لقد رأيتني قبل موت عائشة بأربع حجج وأنا أقول : لو ماتت اليوم ما ندمت على حديث عندها إلا وقد وعيته ، ولقد كان يبلغني عن الصحابي الحديث فآتيه فأجده قد قال (۱) فأجلس على بابه ، ثم أسأله عنه .

● قال الزهري: كان عروة يتألف الناس على حديثه .
● قال ابن شوذب: كان عروة يقرأ ربع القرآن كل
يوم في المصحف نظرًا ويقوم به الليل ، فما تركه
إلا ليلة قطعت رجله ، وكان إذا كان أيام الرطب
يتلم حائطه ثم يأذن للناس فيه فيدخلون يأكلون
ويحملون .

● قال هشام بن عروة: خرج عروة بن الزبير إلى الوليد بن عبد الملك، فخرجت برجله آكلة فقطعها، وسقط إبن له عن ظهر بيت فوقع تحت أرجل الدواب فقطعته، فأتاه رجل يعزيه فقال: بأي

(١) (قال ) أي : نام في وقت القيلولة .

لقينا من سفرناهذا نصبًا ﴾ . ● وعن عبد الله بن عروة قال : نظر أبي إلى رجله في الطست ، فقال : إن الله يعلم أني ما مشيت بك إلى معصية قط وأنا أعلم ، وقال عروة :

لعمرك ما أهويت كفى لريبة ولا حملتني نحو فاحشة رجلي ولا قلاني سمعي ولا بصري لها ولا دلني رأيي عليها ولا عقلي وأعلم أنى لم تصبني مصيبة من الدهر إلا قد أصابت فتى قبلي

- قال ابن خلكان: كان أحسن من عزاه إبراهيم بن محمد بن طلحة فقال: والله ما بك حاجة إلى المشي ولا أرب في السنعي وقد تقدمك عضو من أعضائك وابن من أبنائك إلى الجنة، والكل تبع للبعض إن شاء الله، وقد أبقى الله لنا منك ما كنا إليه فقراء من علمك ورأيك، والله ولي توابك والضمين بحمابك.
- قالٍ أبو الزناد: اجتمع في الحجر مصعب وعبد الله وعروة بنو الزبير وابن عمر فقالوا: تمنوا، فقال عبد الله: أما أنا فأتمنى الخلافة، وقال عروة: أتمنى أن يؤخذ عني العلم، وقال مصعب: أما أنا فأتمنى إمرة العراق، والجمع بين عائشة بنت طلحة وسكينة بنت الحسين، وأما ابن عمر فقال: أتمنى المغفرة، فقالوا: ما تمنوا، ولعل ابن عمر قد غفر له.
- قال عروة : يا بنبي ، هلموا فتعلموا العلم ، فإن أزهد الناس في عالم أهله ، وما أشده على امرئ أن يسأل عن شيء من أمر دينه فيجهله .
- وقال أيضًا : إذا رأيت الرجل يعمل الحسنة فاعلم أن لها عنده أخوات ، وإذا رأيته يعمل السيئة فاعلم أن لها عنده أخوات ، فإن الحسنة تدل على أختها ، وإن السيئة تدل على أختها .
- وقال: ما حدثت أحدًا بشيء من العلم قط لا يبلغه عقله إلا كان ذلك ضلالة عليه.
- ■قال هشام بن عروة : إن أباه كان يصوم الدهر إلا يوم الفظر ويوم النحر ، ومات وهو صائم .
- قَالُ عَرِوةَ : رَبُّ كلمة ذُلَ احتملتها وأورثتني عزاً ا طويلاً .
- وفاته: مات سنة ثلاث وتسعين وهو ابن سبع وستين سنة. رحمه الله ورضي عنه.

# حكمة تحريم الميتة والدم وجهة نظر طبية في آية قرآنية

كتبه : دكتور / سمير تقي الدين أحمد

قال تعالى في سورة ((البقرة)): ﴿ إِنَّمَا حَرَمَ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةَ وَالدَّمَ وَلَحْمَ الْخِنْزِيرِ وَمَا أَهِلَ بِهِ لِغَيْرِ اللَّهِ فَمَنِ اصْطُرَ عَيْرَ بَاغٍ وَلاَ عَادِ فَلا إِثْمَ عَلَيْهِ إِنَّ اللَّهَ غَفْ ورّ رَحِيمٌ ﴾ [البقرة: 1٧٣].

وقال تعالى : ﴿ قُل لاَ أَجِدُ فِي مَا أُوْحِيَ إِلَيَّ مُحَرَّمًا عَلَى طَاعِمٍ يَطْعَمُهُ إِلاَّ أَن يَكُونَ مَيْتَـةً أَوْ دَمًا مَسْنَفُوحًا ﴾ [ الأنعام : ١٤٥] .

إن الإسلام حرّم دم الميتة منذ خمسة عشر قرنًا ، وذلك أن جسم الميتة يحتبس فيه الدم بكل رواسبه وسمومه ، وقد يتخلل الأسبجة اللحمية وتعمل فيه السموم ، وتتوقف الدورة الدموية دون أن يتسرب شيء من الدم إلى خارج الجسم فتصبح الميتة بؤرة فساد ومجمعًا للميكروبات .

وإن الجمع بين الميتة والدم في التحريم في كثير من آيات القرآن الكريم يمثل إعجازًا علميًا وبياتيًا عجيبًا ، فأصل تحريم الميتة كما رأينا هو الدم المحتبس وهو في حكم الميت !! وأصل

تحريم الدم المسفوح أو المسفوك هـو أيضًا موته ! كما سنرى بعد قليل !!

الدم الجاري في العروق معروف أنه (ماء الحياة)، فهو يحمل في تياره، بل في مكوناته، كل مقومات الحياة: بناء وأداء .. وأيضًا وظيفة إخراجية للغازات الفاسدة عبر الرئتين، وسبحان الخلاق العليم الذي جعل له أيضًا وظيفة الضبط الدقيق والمذهل للعقول لنسبة الحامضية والقلوية والمعروفة طبيًا بد (PH).. والدم يحتفظ بكل هذه الصلحيات ما لم يخرج من عروقه (شرايين وأوردة)، فإذا خرج وتعرض للجو الخارجي تحدث فيه تغيرات خطيرة أهمها:

أولاً: فقدان الخواص المناعية بسبب موت الخلايا المضادة للميكروبات ، فيخلو الميدان للميكروبات الدم وتتكاثر بسرعة فتتحول كل نقطة دم إلى مزرعة ميكروبية كثيفة تسبب أمراضاً وتفرز سموماً . ثانياً : التخثر (أو التجلط) نتيجة توقف

فاعلية المصواد الماتعة للتجلط الحديث دون أن نعطر السطور بالسنة المطهرة خرج تجلط في بضع دقائق !!!

﴿ أَالَّهُ مُعَ اللَّهِ ﴾ ؟!

النافعة وهو في عروقه ، تتحول بسفكه (أو بل إن هذا الدم المتخزن في الجيوب الكبدية أو بجعله مسفوحًا ) إلى مركبات عضوية ضارة | فجوات النسيج الشبكي للطحال أكثر نقاءً من كغذاء (حتى بعد هضمها) ؛ لأنها بالتحلل أولاً الدم الذي سبق دورانه في العروق ؛ لأن الأخير وبالهضم ثانيًا تصبح مواد غريبة عن جسم ربما يعلق به مواد ضاره كالبولينا وحامض صاحبها ، فإذا دخلت تيار الدم عن طريق اللاكتيك التي تلفظها خلايا الجسم في تيار الأمعاء فإن الدم يعاملها ( مناعيًا ) يعاملها الدم . كبروتينيات غريبة!!

وهذا سر بديع من أسرار القرآن اللغوية حين نقراً ﴿ طَاعِم يَطْعَمُهُ ﴾ ، فهذان اللفظان طعام مباح بصفة أصلية ؛ لأن الدم الموجود

经产品的 (1)

يبينان الفرق بين ما هـو محرم شرعًا وهو تناول الدم ( كطعام ) وما هو مباح شرعًا وهو نقل الدم من العروق إلى العروق ، دون أن يمر في الجهاز الهضمي (وهو المسار المألوف لمرحلة الطعام من القم إلى الدم ) .

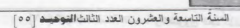
ولا يمكن أن نختم

( ANTICOAGULANTS ) وسيحان على صاحبها الصلاة والسلام ، فمأثور عن من خلق كل شيء بقدر ، فالأخيرة تعمل على المعصوم ، الذي لا ينطق عن الهوى على أنه سيولة طبيعية للدم طالما هو في عروقه ، فإذا | أباح لأمته أكل الكبد والطحال ، وهما من أغنى أعضاء الجسم بالدم ، بل هما مصانع حية لإنتاجه وتخزينه بطريقة معجزة تضمن بقاء ونتيجة لهذه التغيرات فإن مكونات الدم الدم نقيًّا من التلوث خاليًا من مسببات التجلط،

إذن فأكل الكبد والطحال ليس من المحظورات التي تباح عند الضرورات ولكنها

فيهما لا ينطبق عليه الصفة المسببة للتحريم فهو غير مسفوح ومواصفاته كطعام تجعله من الطبيات .

فسيحان من علم محمدًا ﷺ بوحى السماء هذا العلم الذي لم يتوصل إليه العلم الحديث إلا بعد أن نطق بــه الذي لا ينطق عن الهوى منذ خمسة عشر قرنا .





الحمد لله ، و الصلاة و السلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن اهتدى بهداه ، وبعد :

كان اللقاء السابق حول العبادات والقربات النافعة للأموات من كسبهم ، وفي هذا اللقاء سيكون حول العبادات والقربات النافعة للأموات من كسب غيرهم .

#### أولاً : الدعاء للمنت :

ينتفع الميت بدعاء غيره في مواطن عدة :

#### ١- الدعاء له عند الاحتضار أو الموت :

لحديث أم سلمة رضي الله عنها قالت : قال رسول الله ﷺ : «إذا حضرتم المريض أو الميت فقولوا خيرًا ، فإن الملاكمة يُوَمِّنون على ما تقولون » . رواه مسلم .

وقد فعله النبي ﷺ عند موت أبي سلمة .

روى أحمد عن أم سلمة رضي الله عنها قالت: دخل رسول الله على أبي سلمة وقد شق بصره ، فأغمضه ، ثم قال : «إن الروح إذا قبض تبعه البصر ». فضج ناس من أهله ، فقال : «لا تدعوا على أنفسكم إلا بخير ، فإن الملائكة يُومَنون على ما تقولون ». ثم قال : «اللهم اغفر لأبي سلمة ، وارفع درجته في المهديين ، واخلفه في عقبه في الغالمين ، وافسح له في قبره ، ونور له فيه ».

قال الإمام ابن القيم رحمه الله : إن الله سبحانه

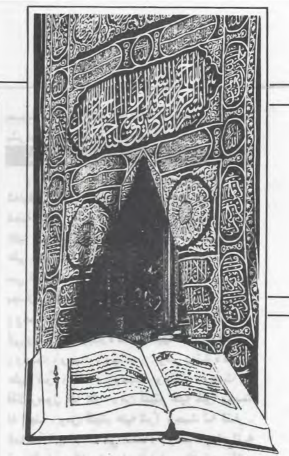
وتعالى جعل أمر الآخرة وما كان متصلاً بها غيبًا ، وحجبها عن إدراك المكلفين في هذه الدار ، وذلك من كمال حكمته ، وليتميز المؤمنون بالغيب من غيرهم ، فأول ذلك أن الملائكة تنزل على المحتضر وتجلس قريبًا منه ويشاهدهم عيانًا ، ويتحدثون عنده ، ومعهم الأكفان والحنوط ، إما من الجنة وإما من النار ، ويؤمنون على دعاء الحاضرين بالخير والشر . اه .

#### ٢- الدعاء للميت في صلاة الجنازة :

روى أبو داود وابن ماجه عن أبي أمامة رضي الله عنه قال: قال رسول الله عنه : « إذا صليت على الميت ، فأخلصوا له الدعاء » .

وقد فعله ﴿ الما روى مسلم والنساتي وابن ماجه عن عوف بن مالك رضي الله عنه قال : صلى رسول الله ﴿ على جنازة فحفظت من دعانه وهو يقول : «اللهم اغفر له وارحمه ، وعافه واعف عنه ، وأكرم نزله ، ووسع مُدخله ، واغسله بالماء والثلج والبرد ، ونقه من الخطايا كما نقيت الثوب الأبيض من الدنس وأبدله داراً خيراً من داره ، وأهلاً خيراً من أهله ، وزوجًا خيراً من زوجه ، وأدخله الجنة ، وأعذه من عذاب القبر ، ومن عذاب النار » قال : فتمنيت أن أكون أنا ذلك المبت .

وروى أبو داود وابن ماجه عن واثلة بن



الأسقع قال: صلى رسول الله والله على رجل من المسلمين ، فأسمعه يقول: «اللهم إن فلان بن فلان في ذمتك وحبل جوارك ، فقيه فتنة القبر، وعذاب النار، وأنت أهل الوفاء والحق ، فاغفر له وارحمه، إنك أنت الغفور الرحيم».

#### ٣- الاستغفار للميت :

الدعاء للميت بالمغفرة ينتفع الميت به ، سواء كان بعد الموت مباشرة ، أو بعد الدفن عند سؤال القبر ، أو بعد الموت في أي وقت ، وذلك لما روى البخاري وأحمد عن أبي قتادة رضي الله عنه قال : البخاري وأحمد عن أبي قتادة رضي الله عنه قال : وعليكم بعث رسول الله ويجه بيش الأمراء ، فقال : وعليكم زيد بن حارثة ، فإن أصيب زيد فجعفر بن أبي طالب ، فإن أصيب جعفر فعبد الله بن رواحة ... ثم قال : وألا أخبركم عن جيشكم هذا الغازي ؟ إنهم انطلقوا فلقوا العدو ، فأصيب زيد شهيدًا ، فاستغفروا له – فاستغفر له الناس – ثم أخذ اللواء جعفر بن أبي طالب ، فشد على القوم حتى فتل شهيدًا ، أشهد له بالشهادة ، فاستغفروا

له ، ثم أخذ اللواء عبد الله بن رواحة ، فأثبت قدميه حتى قُتل شهيدًا ، فاستغفروا له ، ثم أخذ اللواء خالد بن الوليد ... » .

وروى أبو داود والحاكم عن عثمان بن عفان رضي الله عنه قال : كان النبي ﷺ إذا فرغ من دفن الميت وقف عليه فقال : «استغفروا لأخيكم ، وسلوا له التثبت ، فإنه الآن يُسأل » .

وروى البخاري ومسلم عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله الله النجاشي في اليوم الذي مات فيه ، قال : «إن أخا لكم قد مات بغير أرضكم فقوموا فصلوا عليه » . قالوا : من هو ؟ قال : «النجاشي » ، وقال : «استغفروا لأخيكم . . » .

وروى أحمد بسند صحيح عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «إن الله ليرفع الدرجة للعبد الصالح في الجنة ، فيقول: يا رب، أنى لى هذه ؟ فيقول: باستغفار ولدك لك ».

وقد ذكر رضي الولد ؛ لأن الولد غالبًا هو الذي يستغفر لأبيه ، فذكر منا للتغليب وليس لقصر النفع عليه ، فلو استغفر أي مسلم لأخيه المسلم لنفعه ذلك لعموم الأحاديث الدالة على ذلك .

#### ٤ – الدعاء للميت أثناء زيارة المقابر:

روى مسلم والنسائي وابن ماجه عن بريدة رضي الله عنه قال: كان رسول الله على يعلمهم إذا خرجوا إلى المقابر، فكان قائلهم يقول: «السلام عليكم أهل الديار من المؤمنين والمسلمين، وإنا إن شاء الله بكم للاحقون، أنتم لنا فرط، ونحن لكم تبع، أسأل الله لنا ولكم العافية ».

وروى مسلم والنسائي عن عائشة رضي الله عنها قالت : كان رسول الله من كلما كان ليلتها من رسول الله من أخر الليل ، فيقول : « السلام عليكم دار قوم مؤمنين ، وإنا وإياكم وما توعدون غدًا مؤجّلون ، وإنا إن شاء الله بكم لاحقون ، اللهم اغفر لأهل بقيع الغرقد » .

#### ٥- الدعاء للميت بصفة عامة :

والدعاء للميت بصفة عامة ينتفع به في أي وقت من قريب أو بعيد ، من أقربائه أو إخوانه في الدين ، كل ذلك ينفعه ؛ لقوله تعالى : ﴿ وَالَّذِينَ جَاءُوا مِن بَعْدِهِمْ يَقُولُونَ رَبّنا اغْفِرْ لَنَا وَلَإِخُوالِنَا الْدِينَ سَنِفُونَا بالإيمان ﴾ [ الحشر : ١٠ ] .

وقال سبحانه وتعالى مخاطبًا نبيه ومصطفاه : ﴿ وَاسْتَغَفِّرُ لِذَنبِكَ وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِاتِ ﴾ [محمد : 19] .

وروى مسلم والبخاري في « الأدب المفرد » عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ قال : « إذا مات الإسمان انقطع عنه عمله إلا من ثلاثة ، إلا من صدقة جارية ، أو علم ينتفع به ، أو ولد صالح يدعو له » . فإذا دعا له غير الولد نفعه ذلك ولا ربب .

وروى مسلم وأبو داود عن أبي الدرداء رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «دعوة المرء المسلم لأخيه بظهر الغيب مستجابة ، وعند رأسه ملك موكل ، كلما دعا لأخيه بخير ، قال الملك الموكل به: آمين ، ولك بمثل ».

وهذا الدعاء بظهر الغيب جائز للحي وللميت كما هو معلوم .

وما ذكر من أدلة سابقة في نفع الميت بدعاء الغير سواء عند الموت أو بعده أو أثناء الصلاة عليه أو بعد الدفن يجوز الاستشهاد به هنا .

#### ثَانيًا : كثرة عدد المصلين على الميت :

لما روى مسلم والنساتي والترمذي عن أنس رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «ما من ميت تصلي عليه أمة من المسلمين يبلغون مائة - كلهم يشفعون له - إلا شُفعوا فيه » . وفي رواية لابن ماجه: «من صلى عليه مائة من المسلمين غفر له » . فكلما كثر عدد المصليات كان أنفع للميت ، وريما غفر للميت إذا كان العدد أقل من مائة إذا كانوا من الموحدين ؛ لما روى مسلم وأبو داود وابن ماجه عن ابن عباس رضي الله عنهما أن رسول الله ﷺ قال: «ما من رجل مسلم

يموت ، فيقوم على جنازت أربعون رجلاً لا يُشركون بالله شيئًا إلا شفعهم الله فيه ...

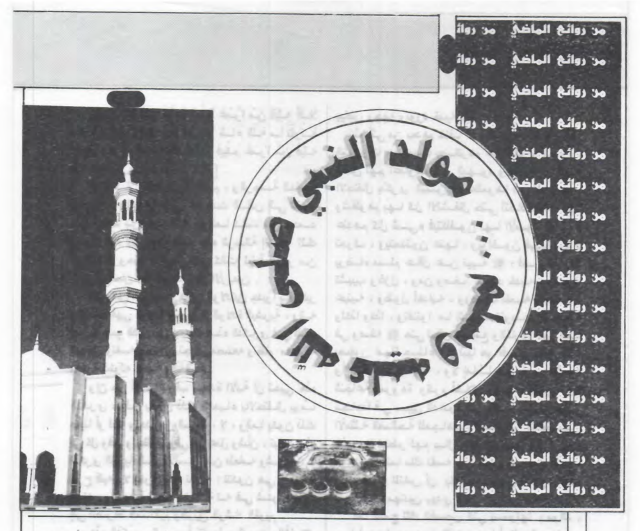
#### ثَالثًا : ثَنَاء النَّاسِ على المبت :

وثناء الناس على الميت بالخير من المسلمين العارفين به من ذوى الصلاح ، يوجب لهذا الميت الجنة ، كما أخبر بذلك على ، ففي الحديث المتفق عليه عن أنس بن مالك رضى الله عنه قال : مررَّ على النبي من بجنازة ، فأثنى عليها خيرًا ، فقال نبي الله ﷺ: ﴿ وَجِبْتُ ، وَجِبْتُ ، وَجِبْتُ ﴿ وَمُرَّ بجنازة فأثنى عليها شرًّا ، فقال نبى الله ﷺ : « وجبت ، وجبت ، وجبت » . فقال عمر : فدى لك أبي وأمي ، مُرَّ بجنازة فأثنى عليها خيراً ، فقلت : «وجبت ، وجبت ، وجبت » . ومر بجنارة فأثنى عليها شراً ، فقلت : " وجبت ، وجبت ، وجبت " ؟ فقال رسول الله ﷺ: " من أثنيتم عليه خيرًا وجبت له الجنة ، ومن أثنيتم عليه شرًا وجبت له النار . الملاكة شهداء الله في السماء ، وأنتم شهداء الله في الأرض ، أنتم شهداء اللَّه في الأرض ، أنتم شهداء الله في الأرض " .

وروى البخاري والترمذي والنسائي عن أبي الأسود الديلي قال: أتيت المدينة، وقد وقع بها مرض، وهم يموتون موتًا ذريعًا، فجلست إلى عمر بن الخطاب رضي الله عنه، فمرت جنازة، فأثني خيرًا، فقال عمر: وجبت، فقلت: ما وجبت يا أمير المؤمنين؟ قال: قلت كما قال النبي والمألف الله أيما مسلم شهد له أربعة بخير أدخله الله الجنة »، قلنا: وثلاثة؟ قال: «وثلاثة ». قلنا: واثنان » ثم لم نسأله في الواحد.

وفي رواية لأحمد وابن حبان: «ما من مسلم يموت فيشهد له أربعة من أهل أبيات جيرانه الأدنيين أنهم لا يعلمون منه إلا خيرًا ، إلا قال الله تعالى وتبارك: قد قبلت قولكم ، أو قال: بشهادتكم ، وغفرت له ما لا تعلمون » .

وللحديث بقية فيما ينتفع به الميت من كسب غيره . والله من وراء القصد .



ما زال الوحي يتتالى، والنبوة تنمو، ونور الهدى والفرقان تتسع آفاقه حتى تمت كلمة ربك صدقًا وعدلاً لا مبدل لكلماته وهو السميع العليم، وأتم الله نوره على كره من الكافرين، وجعل كلمته هي العليا وكلمة الذين كفروا هي السفلى والله عزيز حكيم، وأنزل ختام ذلك وآية تمامه، وبلوغه الحد الذي لا مزيد عليه في الخير والهداية: ﴿ الْيُومُ أَكُمُلُتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتْمَمْتُ عَلَيكُمْ نِعْمَتِي

وإن هذه الولادة الثانية لأجلُ قدرًا وأعظم خطرًا المُنظِلُون ﴿ بَلَ هُوَ آيَاتًا بَيْنَاتَ فِي صَدُورِ فِي نَفْس المؤمنين العقلاء في نَفْس رسول الله ﷺ وفي نَفْس المؤمنين العقلاء في نَفْس المؤمنين العقلاء أوتُوا الْعِلْمَ ﴾ [ العنكبوت : ١٤٨، ٤٤ ] . من الولادة الأولى ، بل إنه لا نسبة بينهما بصال ،

فلقد لبث بعد الولادة الأولى عمراً طويلاً - هـو أربعون سنة - محمد بن عبد الله الهاشمي القرشي العربي لا يتلو شيئا من آيات الله ، ولا يُعلم أحدًا ، ولا يستطيع أن يزكي نفسًا من أرجاس الشرك والوثنية ، قال الله تعالى : ﴿ وَكَذَٰلِكَ أُوحَيْنَا اللّهِ لَكِلْ رُوحًا مَنْ أُمْرِنَا مَا كُنتَ تَدْرِي مَا الْكَتَابُ وَلا الإيمَانُ وَلِكَن جَعَلْنَاهُ نُورًا نَهْدِي بِهِ مِن نَشَاء مِن عبادِنَا ﴾ ولكن جعَلْنَاهُ نُورًا نَهْدِي بِهِ مِن نَشَاء مِن عبادِنا ﴾ [الشورى : ٢٥] ، وقال : ﴿ وَمَا كُنتَ تَتُلُو مِن قَبْلِهِ مِن كِتَابِ وَلاَ تَخُطُّهُ بِيمِينِكُ إِذَا لاَرتَابَ المُنظِلُونَ ﴿ بَلْ هُو آيَاتً بينَاتَ فِي صَدُورِ الّذِينَ أُوتُوا الْعَلَمُ في آيَاتً بينَاتَ فِي صَدُورِ الّذِينَ أُوتُوا الْعَلَم ﴾ [وتوا العَلْم ﴾ [العقيم في آياتً بينَاتَ في صَدُورِ الّذِينَ أُوتُوا الْعَلَم ﴾ [وتوا العَلْم كُورَ الّذِينَ

( بير ) مقتطفات من رسالة ( بدعة الأعياد بذكرى مولد النبي من في ) بقلم إمامنا الراحل الأستاذ الحليل الشيخ محمد حامد الفقي تغمده الله برضوانه ورحمته واسكنه فسيح جنته .

وقال: ﴿ فَقَدْ لَبِثْتُ فِيكُمْ عُمْرًا مِنْ قَبِلِهِ أَفَلَا
تَعْقِلُونَ ﴾ ، وقال: ﴿ قُلْ لُو شَاء اللَّهُ مَا تَلُوتُهُ
عَلَيْكُمْ وَلَا أَدْرَاكُم بِهِ فَقَدْ لَبِثْتُ فِيكُمْ عُمْرًا مِن قَبْلِهِ
أَفْلاً تَعْقَلُونَ ﴾ [يونس: ١٦].

فما كان الفضل الأعظم ، والرحمة العامة الشاملة ، والهداية التي أخرجت الناس إلى النور من محمد بن عبد الله ، وإنما كانت من محمد رسول الله ولا ، وما كانت هذه الرسالة إلا بعد تلك الولادة الروحية الثانية ، التي كانت ليلة القدر من شهر رمضان بعد بلوغه سن الأربعين .

فائن كان شيء من هاتين الولادتين جديرًا بالتذكير والإحياء فهي الولادة النبوية لا الولادة البشرية ، وإله لمن أوجب الفروض إحياء هذه الذكرى في قلب المؤمن ونفسه وبيته ومتجره ومصنعه ونظام معيشته وإدارة شنونه العامة والخاصة .

وإن من أقوى أسباب سعادة الأمة أن تحيي هذه الذكرى ، ولن يكون ذلك الإحياء بالاحتفال يوما معينًا أو ليلة واحدة من السنة ، لا ، وإنما يكون ذلك في كل وقت ولحظة ، وفي كل عمل وشأن ، تبقى هذه الذكرى النبوية ألزم للإسان من طعامه وشرابه ، لا تبرح قلبه ولا تخرج من نفسه ؛ لتكون هي المقومة لعمله ، والمهنبة لخلقه والهادية له في شئونه كلها الصراط المستقيم وطريق الرشاد القويم .

هذه الذكرى الروحية تتصل بالروح والأخلاق والآداب لا بالظواهر الفارغة من شموع تضاء وخيام تنصب، وطبول وزمور، فإن هذه الولادة الروحية تمقت أشد المقت كل الزور وتكره أشد الكره تلك المظاهر الفارغة.

والصحابة والسلف الصالح رضي الله عنهم الشدة حرصهم على ذكرى الولادة النبوية الروحية كاتوا يبذلون أقصى ما يستطيعون في حفظ أحاديث رسول الله ويشرونها في الناس، ويتحملون في سبيل نشرها في نواحي العالم أشق الجهود وأبعد الأسفار، وما زالوا كذلك يفعلون حتى ملنوا الأرض بالهدي النبوي وعمت رحمة الله في مشارق الأرض ومغاربها بفضل أولئك الذين كانوا يعرفون محمدا رسول الله ويعرفون نور هدايته ويعرفون رسالته، لا جسمه، ويعرفون نور هدايته النبوية وإشراق صحيفة ملته، لا نبور عينيه، ولا

بياض وجهه وتورد خديه !!

ثم أتى من بعدهم خلف أضاعوا الصلاة واتبعوا الشهوات ، وعميت بصائرهم عن ذكرى النبوة ، فدس لهم أعداؤهم من اليهود والنصارى فتنة الاحتفال بذكرى البشرية وعظموها في نفوسهم ، وشغلوهم بها كل الانشغال حتى لتكاد تعتقد أنها عندهم كل شيء فيتكلفون لها الأمور التي لا تعرف ، ويتحدثون عنها ، ويؤلفون فيها ما لا يرضاه مسلم عاقل عن نبيه ﷺ ؛ فمن قصائد تشبيب وغزل ، ومن وصف لتورد خديه ، وسواد عينيه ، وطول أهدابه ، ووصف لفمه ولبطنه ، ولكذا وكذا ، وتفننوا ما اشتهت نفوسهم المنحطة في وصفه على حتى ليظن السامع والقارئ أنهم إنما يصفون امرأة حسناء ، لا نبيًا هو أفضل خلق الله وأشرف رسل الله ، ولا إمامًا هو خير الأتمة شجاعة ومروءة وكرم أخلاق وسخاء نفس ، ولا مجاهدًا في سبيل الدعوة إلى الله . كان أكمل الأمثلة الصالحة للمجاهدين الصابرين المحتسبين الذين لا تخطر لهم ببال حظ أنفسهم ولا شهوة هواهم ، وإنما ملك نفسه حبُّ الله وحب دين الله ، وحب الخير للناس أن يكونوا محبين لله ومحبين لدين الله ومهتدين بهدى الله .

ذكر أبو نعيم في دلائل النبوة ، وغيره من أهل السير والتاريخ عن ابن عباس رضي الله عنهما قال : حدثتني أم أيمن - حاضنة رسول الله تقالت : كان لقريش صنم تحضره وتعظمه ، وتنسك له النسائك - أي تذبح له الذبائح ويصنعون له الطعام كما يصنع الناس اليوم في الموالد من ذبائح وأطعمة - ويحلقون رءوسهم عنده ، ويعكفون وأطعمة - ويحلقون رءوسهم عنده ، ويعكفون أبو طالب يحضره مع قومه ، وكان يكلم رسول الله أن يحضر ذلك العيد مع قومه ، فيأبي رسول

الله على حتى رأيت أبا طالب غضب عليه أسوأ الغضب فيقول: إنها نخاف عليك مما تصنع من الجتناب آلهتنا، وجعلنا نقول: ما تريد يا محمد أن تحضر لقومك عيدًا، ولا تكثر لهم جمعًا؟ قالت: فلم يزالوا به حتى ذهب، فغاب عنهم ما شاء الله ثم رجع إلينا مرعوبًا، فقلن عماته: ما دهاك؟ قال: إني أخشى أن يكون بي لمم، فقلن: ما كان الله عز وجل ليبتليك بالشيطان، وفيك من خصال الخير ما فيك، فما الذي رأيت؟ قال: إني كلما دنوت من صنم منها تمثل لي رجل أبيض طويل يصيح بي: وراءك يا محمد، لا تمسه، قالت أم أيمن: فما عاد إلى عيد لهم.

لقد كان هذا في طفولته ﷺ ، فأبى عليه ربه أن يحضر لهم عيدًا (مولدًا من موالدهم) ، ولا أن يشاركهم في زور من اجتماعاتهم التي كانوا يحيون بها ذكرى أولياتهم ، وبغض الله إلى قلبه أشد البغض تلك الأعياد والموالد الجاهلية التى صرفت الناس عن الله وعبادته إلى أولئك الموتى ، تعظمها من دون الله وتفزع إليها وتتمسح بما نصب على قبورها ، كما بغض الله إليه كل ما كانوا فيه من فسوق ومعاص ، ورذائل ونقائص ، حتى شرَّفه الله وشرف الأرض برسالته ، فكان قد تمكن منه بغض تلك الأعياد والموالد ، وانجلي له كل الانجلاء ما كان لها من أسوأ الأثر في إفساد القلوب والعقائد ، وأنها ما تقام إلا لمحادة الله والكفر به ، وما يقصد منها إلا جر المغاتم لأولنك الدجالين الطغاة الذين استعبدوا الناس واستولوا على قلوبهم فأفسدوها باسم أولئك الموتى وموالدهم وأعيادهم .

فقام رسول الله في حرب هذه الأعياد أشد قيام، وجاهد الدعاة إليها من سدنة أولئك الموتى أشد جهاد، وما زال حتى طهر الأرض منها، ونكس أعلامها، وقشع عن القلوب غياهبها وظلماتها، وعرف الصحابة بنور العلم النبوي فساد ما كانوا قبل وضلاله وشقاءه، فعاونوا رسول الله في على إبطاله أعظم المعاونة ونصروه عليها وعلى المفتونين بها أعز نصر.

وقد حذَّر رسول الله ﷺ من تلك الأعياد الشركية ونص على تحريمها نصًا صريحًا لا يقبل

التأويل، ولا يصرف عن مراده ومقصده ، إلا مشاق لله ولرسوله ، ومتبع غير سبيل المؤمنين ، فقال : «لعن الله اليهود والنصارى اتخذوا قبور أنبياتهم مساجد » . قالت عائشة : يحذر ما صنعوا ، ولولا ذلك لأبرز قبره . وقال : «لا تتخذوا قبري عيدًا ». وقال : «لعن الله زائرات القبور والمتخذين عليها السرج »(١).

وقال أبو الهياج الأسدي: بعثني علي رضي الله عنه وقال: ألا أبعثك على ما بعثني عليه رسول الله على ؟ ألا تجد قبرًا مشرفًا إلا سويته، ولا تمثالاً إلا طمسته. وقال غير ذلك كثيرًا، ولكن الناس اليوم غلبت عليهم اليهودية والنصرانية والجاهلية، فطرحوا كل هذه النصوص وراء ظهورهم واتبعوا ما شرعه لهم أحبار هذه الأمة ورهبانها وقساوستها من تلك الأعياد التي لم يأذن الله ولا رسوله بها، واتخذوا أحبارهم ورهبانهم أربابًا من دون الله، يحلون لهم ما حرم الله، ويحرمون عليهم ما أحل الله، وبنوا على القبور المساجد، ونصبوا عليها الستور، ووضعوا عندها صناديق النذور، واحتفلوا لها بالأعياد السنوية، كل ذلك مضاهاة للمشركين الأولين، وإماتة لسنة وشرعة سيد المرسلين، وطاعة للشيطان الرجيم.

وزين لهم شياطين الجن والإنس ذلك بما أوحوا اليهم من زخرف القول ، بأن ذلك تعظيم النبي وحب لله وحب للصالحين ، وكذبوا ، فوالله ما هو إلا تعظيم للشرك وكذبوا ، فوالله ما هو إلا تعظيم للشرك والمشركين ، وحب للشيطان وحزبه من الخاهلون الضالون في آخر الزمن الذين يبيعون دين الله بأبخس الأثمان ، ويشترون بآيات الله ثمنا فليلاً – أعرف بفضل رسول الله ويقية الصحابة فليلاً – أعرف بفضل رسول الله ويقية الصحابة أبي بكر وعمر وعثمان وعلي وبقية الصحابة والتابعين والأثمة المهتدين رضي الله عنهم – وهم أحرص على حب وطاعة الله والرسول – من أخرص على حب وطاعة الله والرسول – من أفف مرة ، كلا .

<sup>(</sup>١) الحديث ضعيف . انظر السلسلة الضعيفة للألباني رحمه الله حديث رقم ٢٢٥ . ( التحرير ) .





الحمد لله رب العالمين ، والعاقبة للمتقين ، ولا عدوان إلا على الظالمين ، والصلاة والسلام على عبده ورسوله محمد الأمين الذي بعثه ربه رحمة للعالمين . وبعد :

فقد وقفنا في اللقاء السابق من قصة نبي الله موسى التَّكِيُّ عند وصوله إلى مدين ، ولقائه بالعبد الصالح هناك ، وقد قص موسى التَّكِيُّ على صالح مدين قصته فبشره وطمأنه بقوله : ﴿ لاَ تَخَفَ نَجُونَ مَن الْقَوْم الظَّالِمِينَ ﴾ [القصص : ٢٥].

والمقصود بالقوم الظالمين هم قوم فرعون ، وقد نجا موسى منهم بخروجه من سلطاتهم ، حيث وصل إلى مدين ، وهي بعيدة مكاتًا عن مصر من جهة ، ومن جهة أخرى فهي لا تخضع لسلطان فرعون وقومه ، ومن جهة ثالثة فإن موسى الطيئة وجد في مدين من يلتقون معه في النسب لأبيه إبراهيم الطيئة من صالحي مدين رجالاً ونساء ، وهنا نأتي معا للموقف الخامس في هذه القصة المباركة ، وقد هيأ الله سبحانه وتعالى نعيده ورسوله موسى الطيئة إقامة آمنة في مدين ، رُزق فيها الزوجة الصالحة والصحبة الطيبة والعش الرغيد .

وتُحدَّثنا آيات سبورة القصص عن ذلك فتقول: ﴿ قَالَتَ إِحْدَاهُمَا يَا أَبِت اسْتَأْجِرَهُ إِنْ خَيْر مَن اسْتَأْجَرَتَ الْفَوِيُّ الأَمِينُ ﴿ قَالَ إِنِي أُرِيدُ أَنْ أَنكَمَكَ إِحْدَى ابْنَتَيُّ هَاتَيْنَ عَلَى أَن تَأْجُرَنِي ثَمَاتِي حَجَجٍ فَإِن أَتَمَمَتَ عَثْمَرا فَمِنْ عِنْدِكُ وَمَا أُرِيدُ أَنْ أَشْنَقَ عَلَيْكَ ستَجِذْنِي إِن شَاءِ اللَّهُ مِن الصَّالِحِينَ ﴿ قَالَ ذَلِكَ بَيْنِي وَبَيْنَكُ أَيْمًا الأَجْلَيْنَ قَصْيتُ فَلا عُدُوانَ عَلَيْ وَاللَّهُ عَلَى ما نَقُولُ وكِيلٌ ﴾ الآيات [ القصص : ٢١ - ٢٨].

وفي الآيات الكريمة مسائل:

يقلم الشيخ /

الأولى : في قوله تعالى : ﴿ يَا أَبَتِ اسْتَأْجِرُهُ إِنَّ خَيْرَ مَن اسْتَأْجِرُتُ الْقُويُ الأَمْيِنُ ﴾ .

● نقلَ ابن كثير رحمه الله عن ابن مسعود رضي الله عنه قال : ( أفرس الناس ثلاثة : صاحب يوسف حين قال لامرأته : ﴿ أَكْرَمِي مَثُواهُ ﴾ ، وصاحبة موسى حين قالت : ﴿ يَا أَبْتِ اسْتَأْجِرُهُ إِنَّ خَيْرٍ مَنِ اسْتَأْجِرَتَ الْقُويُ الأمين ﴾ ، وأبو بكر حين استخلف عمر بن الخطاب ) .

وقيل : إنها رأت ذلك منه كما سيأتي .

● ونقل كذلك عن عمر وابن عباس وشريح القاضي وأبي مالك وقتادة ومحمد بن إسحاق وغير واحد: أنها لما قالت ذلك قال أبوها: وما علمك بهذا ؟ فقالت: إنه رفع صخرة لا يطيق رفعها إلا



to his of the last of the high mining to be highly by the of the first on the

عشرة ، وإنني لما جئت معه تقدمت أمامه فقال : كوني من ورائي ، فإذا اختلف الطريق فاحذفي لي بحصاة أعلم بها كيف الطريق ، وإذا كان أهل العلم شهدوا لهذه القتاة بالفراسة فإن أباها أعظم فراسة منها حين قال لموسى : ﴿ إِنِّي أُرِيدُ أَنْ أَتكِمَكَ إِحْدَى النَّتي مُاتَيْن ﴾ (وهذه المسألة الثانية ) .

● قال القرطبي رحمه الله: فيها عرض الولي ابنته على الرجل، وهذه سنة قائمة ، عَرض صالح مدين ابنته على صالح بني إسرائيل ، وعرض عمر بن الخطاب ابنته حفصة على أبي بكر وعثمان ، وعرضت الواهبة نفسها على النبي ﷺ ، فمن الحسن عرض الرجل وليته على الرجل الصالح ، اقتداء بالسلف الصالح .

 ● وقال رحمه الله: وفي الآية دليل على أن النكاح إلى الولي لا حظ للمرأة فيه ؛ لأن صالح مدين تولاه، وبه قال فقهاء الأمصار، وخالف في ذلك أبو حنيفة رحمه الله.

وله : ﴿ عَلَى أَن الْمُعَالَّةُ الْمُعَالِّةُ الْمُعَالِّةُ الْمُعَالِّةُ الْمُعَالِّةُ الْمُعَالِّةُ فَمِنْ عَدِكَ وَمَا الْمُعَلِّقُ مَنْ عَدْكَ وَمَا الْمِيدُ أَنْ أَشْدُقً عَلَيْكَ سَتَجِدْنِي إِن شَنَاء اللَّهُ مِن الْمِيدُ أَنْ أَشْدُقً عَلَيْكَ سَتَجِدْنِي إِن شَنَاء اللَّهُ مِن اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ عَلَيْكُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْكُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُونِ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُ عَلَيْكُمُ الْعُلِيكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُوالْمُعَلِيلُولُولُولُكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَل

١- قَالُ القرطبي رحمه الله: وأما النكاح بالإجارة فظاهر من الآية ، وهو أمر قد قدره شرعنا ، وجرى في حديث الذي لم يكن عنده إلا شيء من القرآن ، رواه الأئمة ، وفي بعض طرقه : فقال رسول الله ﷺ : «ما تحفظ من القرآن ؟ » فقال :

سورة البقرة والتي تليها ، قال : « فعلمها عشرين آية وهي امرأتك ».

ثم نقل اختلاف العلماء في ذلك على ثلاثة أقوال: فكرهه مالك، ومنعه أبن القاسم، وأجازه الشافعي وأصحابه، قالوا: يجوز أن تكون منفعة الحر صداقًا كالخياطة والبناء وتعليم القرآن، وقال أبو حنيفة: لا يصح، وجوز أن يتزوجها بأن يخدمها عبده سنة، أو يسكنها داره سنة؛ لأن العيد والدار مال.

وقال صاحب ((التحرير والتنوير () بعد نقل الخلاف السابق: (فإن صحت هذه الزيادة أي : (فعلمها عشرين آية وهي امرأتك () كان الحديث جاريًا على وفق الآية ، وكان حجة لصحة جعل الصداق إجارة عمل ، وإن لم تصح كما هو مشهور في كتب الصحيح فالقصة خصوصية يقتصر على موردها ) . اه .

٧- قال القرطبي رحمه الله: الكفاءة في النكاح معتبرة ، واختلف العلماء هل في الدين والمال والحسب ، أو في بعض ذلك ، والصحيح جواز نكاح الموالي للعربيات والقرشيات ؛ لقوله تعالى : ﴿ إِنَّ أَكْرَمُكُمْ عَنِدُ اللّهِ أَتَقَاكُمْ ﴾ ، وقد جاء موسى إلى صالح مدين غريبًا طريدًا خائفًا وحيدًا جائعًا فأتكحه ابنته لما تحقق من دينه ورأى حاله وأعرض عما سوى ذلك .

٣- قوله : ﴿ فَإِنْ أَتَمَمْتَ عَشْرًا فَمِنْ عِنْدِكَ ﴾ ، جعل تمام العشر لموسى تفضلا منه إن اختاره ووكله إلى ما تكون عليه حاله في نهاية الثماني سنين

السنة التاسعة والعشرون العدد الثانث التوهيد [١٣]

من رغبة في الزيادة أو عدمها .

٤- قوله : ﴿ وَمَا أُرِيدُ أَنْ أَشْنَقَ عَلَيْكَ سَتَجِدُنِي إِنْ شَاء الله مِن الصَّالِحِينَ ﴾ ، وهكذا صنع الشيخ الكبير - صاحب موسى - فعرض على موسى ذلك العرض بهذا التلطف في القول واعدا بعدم المشقة مستقبلا ، راجيًا بمشيئة الله أن يجده موسى من الصالحين في معاملته ووفائه ، وهو أدب جميل في التحدث عن النفس ، وفي جانب الله فهو لا يزكى نفسه ، ولا يجزم بصلاحها ، ولكن يرجو أن يكون كذلك ويكل الأمر في هذا لمشيئة الله .

#### السألة الرابعة :

في قول موسى : ﴿ ذَٰلِكَ بَيْنِي وَبَيْنَكَ أَيْمًا الْأَجَلَيْنَ قَضَيْتُ فَلا عُدُوانَ عَلَى وَاللَّهُ عَلَى مَا نقولُ وَكِيلٌ ﴾

وقبل موسى العرض وأمضى العقد ؛ في وضوح كذلك ودقة ، وأشهد الله على ذلك ، بين موسى هذا البيان تمشيا مع استقامة فطرته ، ووضوح شخصيته ، والتزامًا بواجب المتعاقدين في الدقية والوضوح والبيان ، وهو ينوي في قرارة نفسه أن يوفى كما فعل ، فقد بين ذلك بيانا على فيما رواه البخاري أن موسى الطيئ : (( قضى أكرمهما وأطيبهما " . وهكذا أخلاق النبيين والصالحين في

وهكذا كتب الله لموسى الأمن والأمان والاستقرار في بيت حميه وفي ربوع مدين بعيدًا عن فرعون وكيده ، ولحكمة مقدّرة في علم الغيب كان الذي كان .

وقبل أن أترك القلم أريد أن أعود بأخى القارئ إلى استخلاص بعض الفوائد والعبر التي فاتنا ذكرها في السياق السابق ، ومن ذلك ما يلى :

• أولا: في قول الصالحة بنت الصالح: ﴿ إِنَّ خَيْرَ مَن استَأْجَرَتَ الْقُوىُ الأمينَ ﴾ .

فتقدير معنى الكلام يا أبى استأجره فهو قوي أمين ، وإن خير من استأجر مستأجر القوى الأمين ، فكاتت الجملة مشتملة على خصوصية تقديم الأهم بإيجاز بليغ فاستوفت بذلك غاية مقتضى الحال فكانت بالغة الابجاز

وقد نقل صاحب « التحرير والتنوير » عن عمر بن الخطاب رضى الله عنه أنه قال : ( أشكو إلى اللَّه ضعف الأمين وخيانة القوى ) . يريد عمر رضي الله عنه أن يسأل ربه تأييده بقوى أمين يستعين به ،

فهما صفتان من أهم صفات من يتولى أي عمل ويندر اجتماعهما في شخص إلا ما رحم الله .

• ثانيًا : قال الشيخ عبد الرحمن السعدي رحمه الله : من أعظم مكارم الأخلاق تحسين الخلق مع كل من يتصل بك من خادم وأجير وولد ومعامل وغيرهم ، ومن ذلك تخفيف العمل على العامل ؛ لقوله : ﴿ وَمَا أريد أن أشنق عليك ﴾ .

• ثالثًا: قال الأستاذ سيد قطب رحمه الله: وبمثل هذه الوضاءة والبساطة سار المجتمع الإسلامي يبنى بيوته ويقيم كياته في غير ما تلعثم ولا جمجمة ولا تصنع ولا التواء ؛ عرض الرجل إحدى ابنتيه من غير تحديد ، عرضها في غير تحرج ، فهو يعرض نكاحًا لا يخجل منه ، يعرض بناء أسرة وإقامة بيت ، وليس في هذا ما يدعو إلى التصرج والتردد والإيماء من بعيد ، والتصنع والتكلف مما يشاهد في البيئة التى تنحرف عن سواء الفطرة ، وتخضع لتقاليد مصطنعة باطلة سخيفة تمنع الوالد أو ولي الأمر من التقدم لمن يرتضى خلقه ودينه وكفايته لابنته أو أخته أو قريبته ؛ وتحتم أن يكون الزوج أو وليه أو وكيله هو الذي يتقدم ، ومن مفارقات مثل هذه البيئة المنحرفة أن الفتيان والفتيات يلتقون ويتحدثون ويختلطون ويتكشفون بعضهم لبعض في غير ما خطبة ولا نية نكاح . اه . بتصرف قليل .

ونحن نقول : لقد قال صاحب « الظلال » هذا الكلام ولم تكن الفتن قد انتشرت بالصورة التي هي عليها اليوم ، وكل إغلاق لباب من أبواب الحلال يؤدي إلى الفتاح أبواب من المحرمات لا حصر لها

• رابعًا: ومرّ بنا ما استخلصه الإمام القرطبي من ضرورة تولى الرجل نكاح ابنته أو وليته ، وليس للمرأة حظ فيه ؛ لأن صالح مدين تولاه ، وهذه سنة المرسلين واتباعهم منذ الأزل ، ولا عبرة للخلاف في هذه القضية ، فأين المتتبعين نشوارد المسائل من هذا ؟ أين الذين يبيحون للناس الخنا والزنا تحت مسمى الزواج العرفي ، وليس له من الزواج أدنى حظ .

اللهم احفظ مجتمعنا بحفظك من الذين يريدون أن تشيع الفاحشة في الذين أمنوا ، واعصمنا بكتابك وسنة نبيك عن الضلال والغي ، وصل اللهم على محمد وآله وصحبه أجمعين ، وإلى لقاء إن شاء الله : الله على الله

مطابع دار الطباعة والنشر الإسلامية المانية العالمي من رمضان المنطقة المناعرة ب ٢ - تابقاكس : ٢١٣١٠ - ٢١٣١٠ مكتب القاهرة : مدينة نصر ١٢ ش ابن هائيء الأندلسي ت: ٣٨١٣٧ - تليقاكس : ١٧٠٥٣ .

### لله ما أعطى ولله ما أخذ وكل شيء عنده بمقدار

فجر الثلاثاء الموافق ١٢ صفر ١٢١ه ودعت أنصار السنة المحمدية أحد دعاتها المخلصين، وهو المحاسب سعيد أحمد عبد الفتاح عوض الله ابن الشيخ أحمد عبد الفتاح، مؤذن الشيخ حامد الفقي مؤسس جماعة أنصار السنة المحمدية، ورفيق الشيخ سيد رضوان، والشيخ خليل هراس، والشيخ شريف عكاشة وغيرهم من زمرة الموحدين.

والفقيد رحمه اللَّه حاصل على بكالوريوس التجارة من جامعة الأزهر ، وقد توفي عن عمر يناهز الأربعين في ألماتيا الاتحادية ، وأراد اللَّه أن يكون مثواه الأخير تراب بلده ، فشيعته الجالية المصرية في بون ، وتم دفنه في مصر .

رحم الله الفقيد رحمة واسعة ، وألهم أهله الصبر والسلوان .

جماعة أنصار السنة المحمدية المركز العام

### إنا لله وإنا إليه راجعون

تحتسب جماعة أنصار السنة المحمدية عند الله أختًا في الله ، وهي حرم الأستاذ : مصطفى عبد اللطيف درويش عضو مجلس إدارة المركز العام ورئيس جماعة أنصار السنة المحمدية بسوهاج ، حيث توفيت يوم الاثنين ١٨ صفر ٢١ ١٤هـ الموافق ٢٢ مايو ٢٠٠٠م .

والله نسأل أن يجزل له الثواب ، وأن يخلفه خيرًا ، وأن يسكنها فسيح جناته ، إنه سميع مجيب .

فتحي عثمان

#### إشهــار

مديرية الشئون الاجتماعية بالغربية

إدارة الجمعيات والإشهارات

قسم التسجيل

تم بحمد الله تعالى إشهار جمعية أنصار السنة بزفتى تحت رقم ٦٤٧ بتــاريخ ٢٠٠٠/٤/١٩ ، وذلـك وفقًا لأحكام القانون ١٥٣ لسنة ١٩٩٩ ولائحته التنفيذية بشأن الجمعيات والمؤسسات الخاصة .



Upload by: altawhedmag.com