

Upload by: altawhedmag.com

# صاحبة الامتياز

# جماعة أنصار السنة الممدية

المركز العام: القاهرة - ٨ شارع قوله - عابدين هاتف: ٣٩١٥٤٥٦ - ٣٩١٥٤٥٦



الافتناحية: الرئيس العام : حماية أبناء الموحدين . كلمة التحرير : رئيس التحرير :

الهجر .. والهجرة والمهاجر ١١

باب النفسير : د. عبد العظيم يدوي : سورة النجم [١] ١٢ باب السنة : الرئيس العام : صلح الحديبية 11

الهجرة بين الأمس واليوم: أشرف بن عوض ٢٥

موضوع العدد: القلاح المصري كما يراه اليهود!!

بقلم د ، أحمد إبراهيم خضر ٢٦

قصيدة : عامنا الهجري : شعر / عماد الألفي ٢٠ أسئلة القراء عن الأهاديث :

العلامة محمد ناصر الدين الأليائي - رحمه الله ٢٧

القتاوى : لجنة الفتوى بالمركز العام ٣٦

الدعوة والدعاة : أ. د . أحمد سيد المسير

من أسرار لغة القرآن : د ، علي لقم ؛ ؛ مذى ة نقاء : بقلد الشية / مصطف دروش ؛ ؛

مذكرة دفاع : يقلم الشيخ / مصطفى درويش عقائد الصوفية في ضوء الكتاب والسنة

يقلم أ/ محمود العراكيي ٤٨

رواتع العاضي : فُضيئة الشيخ أحد فهمي

بايا القاتيكان منزعج !! ٢

الجوالب الأخلاقية للاقتصاد الإسلامي:

السود عهد العال السود عهد ا

OV

الهجرة وعناية القرآن بها : الشيخ أحمد طه نصر

باب المبيرة : قصة مومس العَلَيْلُا :

الشيخ عبد الرزاق السيد عبد ١٠

التشريع الإسلامي: فضيلة الشيخ / أحمد عامل ﴿





السنة التاسعة والعشرون - العدد الأول -محرم ١٤٢١ هـ



# المشرف العسام محمد صفوت نـور الدين

رئيس التحرير

# صفوت الشوادني

مدير التحرير

# محمود غريب الشربيني

سكرتير التحرير

## جمال سعد حاتم

المشرف الفني

حسيس عطا القراط

## الاشتراك السنوي :

 ١- في الداخل ١٠ جنيهات ( بحوالة بريديسة داخليسة باسم : مجلة التوحيد - على مكتب بريد عابدين ) .
 ٢- في الخارج ٢٠ دو لارا أو ٧٥ ريالا سعودياً أو ما

ترسل القيمة بحوالة بنكية أو شيك ، على بنك فيصل الإسلامي - فرع القاهرة - باسم : مجلة التوحيد - أنصار السنة (حساب رقم / ١٩١٥٠).



التحرير: ٨ شارع قوله - عابدين - القاهرة: ...... 🕿 : ٣٩٣٦٥١٧

فاکس: ۲۲۲،۳۹۳

قسم التوزيع والاشتراكات : ......

# التوزيع الداخلي: مؤسسة الأهرام وفروع أنصار

السنة المحمدية

# ثمن النسفة :

مصر ٥٧ قرشا ، السعودية الريالات ، الإمارات ، دراهـم ، الكويـت ، ٠٠ قاـس ، المغـرب دولار أمريك من ، المغـرب دولار قلس ، السودان ١٠٠ جنيه مصري ، العـراق ٧٥٠ قالس ، قطر ، ريالات ، عمان نصف ريال عماني .



خطب الأستاذ فارس الخوري - أحد وزراء سوريا السابقين - في حفل عظيم أقيم بدمشق عام ١٣٥٤هـ، ومما قاله : ( إن محمدًا أعظم عظماء العالم ، ولم يجد الدهر بمثله بعد ، والدين الذي جساء به أوفى الأديبان وأتمها وأكملها .

وإن محمدًا أودع شريعته المطهرة أربعة آلاف مسالة علمية واجتماعية وتشريعية ، ولم يستطع علماء القانون المنصفون إلا الاعتراف بقضل الذي دعا الناس إليها باسم الله ، ويأتها متفقة مع العلم ، مطابقة لأرقى النظم والحقائق العلمية .

إن محمدا أعظم عظماء الأرض ، سابقهم ولاحقهم ، فلقد استطاع توحيد العرب بعد شتاتهم ، وأنشأ منهم أمة موحدة فتحت العالم المعروف يومنذ ، وجاء لها بأعظم ديانة ، عينت للناس حقوقهم وواجبساتهم وأصول تعاملهم ، على أسس تعد من أرقى دسساتير فراعالم وأكملها ) .

والله المستعان .

رئيس التحرير

# نشا العالم المتا

# حمايــة أبناء الموحدين

بقلم الرئيس العام / محمد صفوت نور الدين



الحمد لله الواحد الأحد ، الذي لم يَلا ، ولم يُولا ، ولم يكن له كفوا أحد ، الذي خلق فسوى ، والذي قدر فهدى ، والذي بعث الرسل مبشرين ومنذرين ، فدعوا الناس إلى أن يعرفوا ربًا خلقهم فيعبدوه ، ولا يشركوا معه أحدًا ، فقال : ﴿ وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالإنسَ الِا لِيَعْبُدُون ﴿ مَا أُرِيدُ مَنْهُم مَن رُزِق وَمَا أُرِيدُ أَن يُطْعِمُون ﴿ إِنَّ اللَّه هُوَ الرَّزَّاقُ ذُو الْقُوَّةِ الْمَتِينُ ﴾ [ الذاريات : ٥٠ - ٥٨ ] ، والصلاة والسلام على الهادي البشير النذير الذي اصطفاه ربه ، فأيده برسالته ، فدعى الناس لدين الله ، فهدى الله به من الكفر ، وبصر به من العمى ، وأرشد من الغواية ، ورفع الله به من الضعة ، صلى الله عليه وعلى آله وصحبه ، ومن اهتدى بهديه واقتفى أشره وتبع سنته إلى يوم القيامة ، وبعد :

الله سبحانه خلق آدم الله وعلمه التوحيد ، وأهبطه إلى الأرض ، ولم تكن الأرض خالية من العباد لله رب العالمين ، بل إن الملاكة لتقول : ﴿ أَتَجْعَلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسَفِكُ الدَّمَاء وَنَحْنُ نُسَبَحُ بِحَمْدِكَ وَنُقَدّسُ لَكَ ﴾ [البقرة : ٣٠] ، أخبرت الملاكة أن الأرض مستغنية عن ذلك المخلوق الجديد الذي يُفسد فيها ويسفك الدماء ، بينما الملاكة يسبحون ويقدسون لربهم ، فلما هبط آدم السَّخَلِا إلى الأرض وأذن الله له بذرية قام فيهم بالإسلام ، وعلمهم التوحيد في العبادة ودعاهم إليه ، ولكن الشيطان لم يتركهم حتى جعل من بني آدم - بعد عشرة قرون كانت على التوحيد - من يعبد الأصنام ، فبعث اللَّه نوحًا السَّخِلا يدعو الناس لتوحيد اللَّه ونبذ الشرك ، فأطاعه قليل وكذبه الكثير ، فأهلك اللَّه المشركين ، وأنجى الموحدين ، وجعل اللَّه ذرية نوح السَّخِلا هي الباقية .

وجع ذلك خرج من هذه الذرية ((ذرية الموحدين)) قوم عاد وتمود الذين أشركوا، فعبدوا الأوثان والأصنام من دون الله، فبعث الله إلى عاد هودًا المنالا ، وإلى تمود صالحًا المنالا يدعوهم إلى التوحيد،

PSS

23

حود

240

[٢] المتوهيد السنة التاسعة والعشرون العدد الأوَّل

77

الشرك أعظم الظلم ، فإن زال ظلم الشرك زال كل ظلم دونه ، ولا يزول من المظالم شيء إلا بزوال الشرك . □ إن المسركين لم ينسبوا لمعبوداتهم الخلق ، ولا الحرزق ، ولا شيء من صفات الربوبية ، وإنما كان شركهم في عبادتهم من دون الله .

فكذبوه ولم يؤمن بهما إلا قليل ، فأبقى الله الموحدين ، وأهلك المشركين ، فخرج من ذريتهم قوم إبراهيم الذين عبدوا الأوثان والكواكب ، وعبدوا ملكهم النمرود ، وقص رب العزة علينا ذلك ليعلمنا أن الشيطان بوسوسته يُدخل الشرك على أبناء الموحدين .

هذه واحدة ، ونضيف إليها أن الرقي المادي والتقدم التقتي لا يثبت في قلوب أصحاب الناس التوحيد ولا ينفي عنهم الشرك ، ولا يحجبهم عن الشيطان ، فالله سبحانه يذكرنا في سورة ((الفجر)) ، فيقول : ﴿ أَلَمْ تَرَ كَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِعَادٍ ﴿ إِرَمَ ذَاتِ الْعِمَادِ ﴿ الَّتِي لَمْ يُخْلَق مِثْلُهَا فِي الْبِلاَدِ ﴿ وَمُمُودَ الَّذِينَ جَابُوا الصَّخْر بِالوَادِ ﴿ وَفِرْعَوْنَ ذِي الأُوتَادِ ﴿ الَّذِينَ طَعُوا فِي الْبِلاَدِ ﴿ فَأَكُثُرُوا فِيها الفساد ﴿ فَصَبّ عَلَيْهِمْ رَبُّك المَّوْطُ عَذَابٍ ﴿ إِنَّ رَبِّكَ لَبِالْمِرْصَادِ ﴾ [الفجر: ٢- ١٤]. فتلك أمم كانت لها من الحضارات التي لا تزال أثارها إلى اليوم شاهدة بتقدمهم العلمي في تحنيط جثث موتاهم ، وبناء معابدهم ، والأهرامات التي لا تزال شاهدة على ذلك لم يمنعهم ذلك من وقوع الشرك فيهم ، وكذلك أمم الكفر التي غزوا بها بلاد الدنيا ، ومع ذلك فهم أمام أصنام صنعوها في معابد يركعون لها ويعبدونها ، وفيهم صور من الشرك الكثير الذي لا نتخيله شغلهم بذلك أنهم : ﴿ يَعَلَمُونَ ظَاهِرًا مِنَ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَهُمْ عَنِ الآخِرَةِ هُمْ غَافِلُونَ ﴾ [الروم: ٧].

وإن أكثر أمم الأرض اليوم تنسب نفسها إلى المسيح الطّيكال يزعمون أنه هو الله ، ويزعمون أنه ابن الله ، ونسبوا لله صاحبة وولدًا ، وقد برأ القرآن الكريم رب العزة عن ذلك بالأسلوب القوي ، ثم نفى عن المسيح وأمه كل ذلك ، وعرف الله الخلق بنفسه ، وأنه ليس له صاحبة ولا ولد ، ولا شريك له ، فقال سبحانه : ﴿ إِنَّمَا الْمَسْيِحُ عِيسَى ابْنُ مَرْيَمَ رَسُولُ الله وَكَلِمْتُهُ أَلْقَاهَا إِلَى مَرْيَمَ وَرُوحٌ مَنْهُ فَآمَنُوا بِاللّهِ وَرُسُلِهِ وَلا تَقُولُوا ثَلاَئَةٌ التّهُوا خَيْرًا لَكُمْ إِنَّمَا اللّه إِلّه وَاحِدٌ سُبْحَانَهُ أَن يكونَ لَهُ وَلَدٌ لَهُ مَا فِي السَّمَاوَات وَمَا فِي الأَرْض وَكَفَى بِاللّهِ وَكِيلًا ﴾ [ النساء : ١٧١] .

وقال سبحانه : ﴿ لَقَدْ كَفَرَ الَّذِينَ قَالُواْ إِنَّ اللَّهَ هُوَ الْمُسِيحُ ابْنُ مَرْيَمَ قُلْ فَمَن يَمَكِكُ مِنْ اللَّهِ شَيْئًا إِنْ أَرَادَ

أَن يُهَاكِ الْمَسْيِحَ ابْنَ مَرْيُمَ وَأُمَّهُ وَمَن فِي الأَرْضِ جَمِيعًا وَلِلَّهِ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا يَخْلُقُ مَا يَشَاء وَاللَّهُ عَلَى كُلُّ شَيْء قَدِيرٌ ﴾ [المائدة: ١٧].

وبين القرآن الكريم خطأ من نسب لله الولد بيانًا قويًا واضحًا ، فقال : ﴿ وَيَنْذِرَ الَّذِينَ قَالُوا اتَّخَذَ اللَّهُ وَلَذَا ﴿ مَنْ الْفُواهِمْ إِن يَقُولُونَ إِلَّا كَذَبًا ﴾ [ الكهف : ٤، ٥] .

وقال سبحانه: ﴿ وَقَالُوا اتَّخَذَ الرَّحْمَنُ وَلَدًا ۞ لَقَدْ جِئْتُمْ شَنَيًّا إِذًا ۞ تَكَادُ السَّمَاوَاتُ يَتَفَطَّرُنَ مِنْهُ وَتَنشَقُ الأَرْضُ وَتَخِرُ الْجِبَالُ هَدًا ۞ أَن دَعَوْا لِلرَّحْمَنِ وَلَذًا ۞ وَمَا يَتَبَغِي لِلرَّحْمَنِ أَن يَتَّخِذَ ولَدًا ۞ إِن كُلُّ مَن فِي السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ إِلاَ آتِي الرَّحْمَن عَبْدًا ۞ لَقَدْ أَحْصَاهُمْ وَعَدَّهُمْ عَدًا ﴾ [مريم: ٨٨- ١٩].

وقال في سورة ((آل عمران)): ﴿ وَإِذْ قَالَتِ الْمَلاَكِةُ يَا مَرْيَمُ إِنَّ اللَّهُ يُبشَرُكُ بِكَلِمَةً مَنْهُ اسْمُهُ الْمَسِيخُ عِيسَى ابْنُ مَرْيَمَ وَجِيهًا فِي الدُّنيَا وَالآخِرَةِ وَمِنَ الْمُفَرَّبِينَ ﴿ وَيُكَلِّمُ النَّاسَ فِي الْمَهْدِ وَكَهْلاً وَمِنَ الصَّالِحِينَ ﴿ وَالْمَا الْمُلْوَلَةِ وَالْمَوْرَةِ وَمِنَ الْمُفَرَّبِينَ ﴿ وَيُكَلِّمُ النَّاسَ فِي الْمَهْدِ وَكَهْلاً وَمِنَ الصَّالِحِينَ ﴿ قَالَتُ رَبِّ أَنِّى يَكُونُ لِي وَلَدٌ وَلَمْ يَمْسَنِي بَشَرٌ قَالَ كَذَلِكِ اللَّهُ يَخْلُقُ مَا يَشَاء إِذَا قَضَى أَمْرًا فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُ كُن فَيكُونَ ﴿ وَيُعَلِّمُهُ الْكِتَابَ وَالْحَيْمَةَ وَالتَّوْرَاةَ وَالإَبْجِيلَ ﴿ وَرَسُولًا إِلَى بَنِي إِسْرَاتِيلَ أَنِّي قَدَ جَنْتُكُم بِآيَةٍ مَن وَبُكُمْ أَنِي الْمُوتَى بِيقُولُ اللَّهُ وَأَبْرَصَ وَأُخِيلِ ﴿ وَمُسَوِّلًا إِلَى بَنِي إِنْ اللَّهِ وَأَبْرَى اللَّهِ وَالْبَرَصَ وَأَخِيلِ اللَّهُ وَأَبْرَى اللَّهِ وَأَبْرَصَ وَأَحْيَى اللَّهُ وَأَنْبُكُم بِمَا تَأْكُونَ وَمَا تَذَخْرُونَ فِي بُيُوتِكُمْ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَايَةً لَكُمْ إِن كُنتُم مَوْمِنِينَ ﴿ وَمُصَدِّقًا لَمَا بَيْنَ يَدَيَّ مِنَ التَّوْرَاةِ وَلَا لَكُم بَعْضَ اللَّذِي حُرِمُ عَلَيْكُمْ وَجِئْتُكُم بِآيَةٍ مِّن رَبِّكُمْ فَاتَقُواْ اللَّه وَأَطِيعُونَ ﴿ إِنَّ اللَّهُ وَبُنْتُكُم بِآيَةٍ مِن رَبِّكُمْ فَاعَبُدُوهُ هَذَا صِرَاطٌ مُّسْتَقِيمٌ ﴾ [آل عمران: ٥٠٠ - ١٥] .

وسوس الشيطان للناس في كل عصر ليوقعهم في الشرك ، حتى كان ذلك أيضًا في الأمة التي بُعث فيها خاتم النبيين ري الله على عصر الله على الآلِهَةَ إِلَهًا وَاحِدًا إِنَّ هَذَا لَشَيْءٌ عُجَابٌ ﴾ [ص: ٥] ، فكانوا يعدون الأصنام ، وما بعث إليهم رسول الله يه إلا ليقول لهم : ((قولوا: لا إله إلا الله)) .

والسؤال العام: نماذا اختار الشيطان الشرك ذنبًا مشتركًا يوقع الناس فيه ؟

والجواب أن الشيطان له هدف مبين في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ الشَّيْطَانَ لَكُمْ عَدُوٌّ فَاتَّخِذُوهُ عَدُوًّا إِنَّمَا يَدْعُو حِزْبَهُ لِيكُونُوا مِنْ أَصْحَابِ السَّعِيرِ ﴾ [فاطر: ٦]، والسَّرك هو الذنب الذي يحقق للشيطان هدفه، وذلك لأن الشرك:

أُولاً: ذنب لا يغفر ؛ لقوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْنَرِكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاء ﴾ [النساء: ٤٨].

ثانيًا: أن صاحب الشرك لا يستغفر منه ؛ لظنه أنه يُحسن صنعًا ؛ كقوله تعالى : ﴿ أَجْعَلَ الآلِهَةَ إِلَهُا وَاحِدًا إِنَّ هَذَا لَشَيْءٌ عُجَابٌ ۞ وَالطَّلَقَ الْمَلاَ مِنْهُمْ أَنِ امْشُوا وَاصْبِرُوا عَلَى آلِهِتِكُمْ إِنَّ هَذَا لَشَيْءٌ يُرَادُ ۞ مَا سَمِعْنَا بِهَذَا فِي الْمِلَّةِ الآخِرَةِ إِنْ هَذَا إِلاَّ اخْتِلاَقٌ ﴾ [ص: ٥-٧]، والله سبحانه يقول: ﴿ وَإِذَا رَأُوكَ إِن

يَتُخذُونَكَ إِلَّا هُزُوا أَهَذَا الَّذِي بَعَثَ اللَّه رَسُولًا ﴿ إِن كَادَ لَيُضِلُّنَا عَنْ آلِهَتِنَا لَوُلاَ أَن صَبَرَتَا عَلَيْهَا وَسَوْفَ يَعْلَمُونَ حِينَ يَرَوْنَ الْعَذَابَ مَنْ أَصْلُ سَبِيلاً ﴾ [ الفرقان : ٢ ؛ ، ٢ ؛ ] .

ثَالِمًا : أن الشرك يحبط سائر العمل ؛ لقوله تعالى : ﴿ قُلْ أَفْغَيْرَ اللَّه تَأْمُرُونَى أَعْبُدُ أَيُهَا الْجَاهِلُونَ ﴿ وَلَقَدُ أُوحِيَ إِنَيْكَ وَإِلَى النَّذِينَ مِنْ قَبْلِكَ لَئِن أَشْرَكُتَ لَيَحْبَطَنَّ عَمَلُكَ وَلَتَكُونَنَّ مِنَ الْخَاسِرِينَ ﴾ [الزمر : ١٠، ٢٠] ، ويقول سبحانه : ﴿ إِنَّهُ مَن يُشْرِكُ بِاللَّهِ فَقَدْ حَرَّمَ اللَّه عَلَيهِ الْجَنَّةَ وَمَأْوَاهُ النَّارُ وَمَا لِلظَّالِمِينَ مِن أَنصَارٍ ﴾ ويقول سبحانه : ﴿ وَلَوْ أَشْرَكُوا لَحَبِطَ عَنْهُم مَّا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ [الأنعام : ٨٨] .

رابعًا: أن الشرك أعظم الظلم، فإن زال ظلم الشرك زال كل ظلم دونه، ولا يزول من المظالم شيء إلا بزوال الشرك: ﴿ وَإِذْ قَالَ لُقَمَانُ لابنّهِ وَهُو يَعِظُهُ يَا بُنّيَ لا تُشْرِكُ بِاللّهِ إِنَّ الشّركُ لَظُلّمٌ عَظِيمٌ ﴾ [لقمان: ١٣]، وقال سبحانه: ﴿ وَلاَ تَدْعُ مِن دُونِ اللّه مَا لاَ يَنفَعُكَ وَلاَ يَضُرّكُ قَانِ فَعَلّتَ قَانِكَ إِذَا مَن الظّالِمينَ ﴾ [يونس: ١٠١]، ويقول تعالى: ﴿ وَمَن أَظُلُمُ مِمّن ذُكُر بِآيَاتِ رَبّهِ ثُمّ أَعْرَض عَنْهَا إِنّا مِن المُجْرِمِينَ مُنتَقَمُونَ ﴾ [السجدة: ٢٠].

فما هو الشرك الذي أوقع الشيطان فيه الأمم السابقة ؟

the plantage of the control of the c

والجواب: أن المشركين لم ينسبوا لمعبوداتهم الخلق ، ولا الرزق ، ولا شيئًا من صفات الربوبية ، إنما كان شركهم في عبادتهم من دون الله ، كان شركهم في العكوف عند الأصنام ، ودعاتها فيما لا يدعى فيه إلا الله ، وذلك هو ما يفعله كثير من الجهلة حول القبور اليوم : ﴿ فَأَتُواْ عَلَى قَوْم يَعْكُفُونَ عَلَى أَصنام أَلُهُم ﴾ [الأعراف : ١٣٨] ، ويقول تعالى : ﴿ وَاتّلُ عَلَيْهِم نَبَأَ إِبْرَاهِيم \* إِذْ قَالَ لأبيهِ وَقَوْم مِ مَا تَعْبُدُونَ \* قَالُوا نَعْبُدُ أَصْنَامًا فَنَظَلُ لَهَا عَاكِفِينَ \* قَالَ هَلْ يَسْمَعُونَكُم إِذْ تَدْعُونَ \* أَوْ يَنْفَعُونَكُمْ أَوْ يَضُرُونَ \* قَالُوا بَلْ وَجَدَنًا آبَاءِنَا كَذَلِكَ يَفْعُلُونَ ﴾ [ الشعراء : ٢٩ - ٤٧] .

فالشرك في كل الأمم السابقة واللاحقة إنما هو العكوف عند القبور المنصوبة والتماثيل ودعائها من دون الله، وهذا هو الظلم الأعظم الذي أرسل الله الرسل للقضاء عليه؛ وهو الظلم الذي إذا زال؛ زال كل ظلم سواه؛ لأن من عرف الله ترك الشرك، ومن عرف الله خافه واجتنب غضبه، فلم يظلم أحدًا.

هذا سبيل الله الذي دعا إليه ، وهو سبيل الأنبياء والرسل ، فاحذروا السبل التي تزعم أنها تدعو للإسلام وأنها أقصر أو أنجع .

والله من وراء القصد.

وكتبه محمد صفوت نور الدين



※ المسألة الأولى: قال ابن القيم - رحمه الله -: (وله - أي للمؤمن - في كل وقت هجرتان: هجرة إلى الله بالطلب والمحبة والعبودية والتوكل، والإنابة والتسليم والتفويض والخوف والرجاء، والإقبال عليه ، وصدق اللجوء والافتقار في كل نفس إليه ... وهجرة إلى رسوله ﷺ في حركاته وسكناته الظاهرة والباطنة ؛ بحيث تكون موافقة لشرعه الذي هو تفضيل محاب الله ومرضاته ، ولا يقبل الله من أحد دينًا سواه ، وكل عمل سواه فعيش النفس وحظها لا زاد المعاد ) !!

الثانية: ذكر العلامة أبو بكر ابن العربي المالكي - رحمه الله - أنواع السفر التي يسافرها البشر ، فنقل عن العلماء تقسيمًا بديعًا عجيبًا غريبًا! فقال - رحمه الله -: قستم العلماء رضى الله عنهم الذهاب في الأرض قسمين : هربًا وطلبًا !!

فالأول - أي الهرب - ينقسم إلى ستة أقسام:

١ - الهجرة : وهي الخروج من دار الحرب إلى دار الإسلام ؛ وكانت فرضًا في أيام النبي على الهجرة باقية مفروضة إلى يوم القيامة والتي انقطعت بالفتح هي القصد إلى النبي ﷺ ، فإن بقى في دار الحرب عصى ؛ ويختلف في حاله - أي حكمه .

٢- الضروح من أرض البدعة ؛ قال ابن القاسم : سمعت مالكًا يقول : ( لا يحل لأحد أن يقيم بأرض يُسب فيها السلف ) . قال ابن العربي : وهذا صحيح ؛ فإن المنكر إذا لم تقدر أن تغيره فزل عنه ! قال اللَّه تعالى : ﴿ وَإِذَا رَأَيْتَ الَّذِينَ يَخُوضُونَ فِي آيَاتِنَا فَأَغْرَضُ عَنْهُمْ حَتَّى يَخُوضُواْ فِي حَدِيثٍ غَيْرِهِ وَإِمَّا يُنسِيِّكُ الشَّيْطَانُ فَلاَ تَقْعُدْ بَعْدَ الذُّكْرَى مَعَ القوم الكالمين ﴾ [ الأنعام : ١٩ ] .

٣- الخروج من أرض غلب عليها الحرام ؛ فإن طلب الحلال فرض على كل مسلم .

١٠٠ الغرار من الأذية في البدن ؛ وذلك فضل من الله أرخص فيه ؛

# والعجرة والماجر!!

الإســـلامي-وطن إسلامي، بل هو دولة اسلامية، وقبـــل أن أتبجح فانتقد ماخرجعين دائرتىي مىن سئــات لا يفيدهـــا انتقادي يجب على أن ابدا بمملكتي التي هـــي بيــــتي فأهاجر أنا ومن فيه إلى ما يحبه الله ورسوله!!

11

ا دعوة خالصة مسلم لهجر الخطاب والذنسوب، وهج الضعف والإهمال والسيرف والكسنب والرياء وهجر الأنانــــة والصغائر والسفاسف حتى نكون خــير أمـــة أخرجيت للناس!!

فإذا خشى على نفسه فقد أذن الله له في الخروج عنه ، والفرار بنفسه ليخلصها من ذلك المحذور ، وأول من فعله إبراهيم التَّكِيُّ ؛ فإنه لما خاف من قومه قال : ﴿ إِنِّي مُهَاجِرٌ إِلَى رَبِّي ﴾ [ العنكبوت : ٢٦] ، وقال : ﴿ إِنِّي ذَاهِبٌ إِلَى رَبِّي سَيَهْدِينَ ﴾ [ الصافات : ٩٩] ، وقال الله مخبرا عن موسى التَّكِيُّ : ﴿ فَخَرَجَ مَنْهَا خَاتِفًا يَتَرَقَّبُ ﴾ [ القصص :

ه - خوف المرض في البلاد الوَحْمة ، والخروج منها إلى الأرض النزهة !

وقد أذن الله المرعاة حين استوخموا المدينة أن يخرجوا إلى المسرح ( المكان الذي ترعى فيه الأمعام ) فيكونوا فيه حتى يصحوا .

وقد استثنى من ذلك الخروج من الطاعون ؛ فمنع الله منه بالحديث الصحيح عن نبيه على .

٦- الفرار خوف الأذية في المال ؛ فإن حرمة مال المسلم كحرمة دمه ، والأهل مثله وأوكد ...

وأما قسم الطلب - أي القسم الثاني - فينقسم قسمين : طلب دين ، وطلب دنيا ، فأما طلب الدين فيتعدد بتعدد أنواعه إلى تسعة أقسام :

١ - سفر العِبْرة ؛ قال اللّه تعالى : ﴿ أُولَهُمْ يَسِيرُوا فِي الأَرْضِ فَيَنظُرُوا كَيْف كَانَ عَاقِبَةُ الّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ ﴾ [ الروم : ٩ ] وهو كثير . ويقال : إن ذا القرنين إنما طاف الأرض ليرى عجائبها ، وقيل : لينفذ الحق فيها .

 ٢ - السفر للحج ، والأول وإن كان ندبًا - أي مستحب - فهذا فرض .

٣ - سفر الجهاد ، وله أحكامه .

٤ - سفر المعاش ؛ فقد يتعذر على الرجل معاشه مع الإقامة فيخرج
 في طلبه لا يزيد عليه من صيد أو احتطاب أو احتشاش فهو فرض
 ١١.٥.١.

عليه !! ٥- سفر التجارة والكسب الزائد على القوت ، وذلك جائز بفضل الله سبحانه وتعالى ؛ قال الله تعالى : ﴿ لَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ أَن تَبْتَغُوا فَضْلاً مَن رَبِّكُمْ ﴾ [ البقرة : ١٩٨ ] يعني التجارة ، وهي نعمة مَنَ الله بها

في سفر الحج ؛ فكيف إذا انفردت !

٦- السفر في طلب العلم ؛ وهو مشهور . ( يعني في زمانه ،

وليس زماننا ) .

٧- قصد البقاع ؛ قال ﷺ : (( لا تشد الرحال إلا إلى ثلاثة مساجد )) .

٨- السفر للتغور للرباط بها وتكثير سوادها للذب عنها .

٩ زيارة الإخوان في الله تعالى ؛ قال رسول الله على : (( زار رجل أخا له في قرية ، فأرصد الله له ملكا على مدرجته (() ، فقال : أين تريد ؟ فقال : أريد أخا لي في هذه القرية ، قال : هل لك من نعمة تربها عليه ؟ قال : لا ؛ غير أني أحببته في الله عز وجل ، قال : فإني رسول الله إنك بأن الله قد أحبك كما أحببته فيه )) . رواه مسلم وغيره .

النبي الثالثة: قال الخطابي - رحمه الله -: (كانت الهجرة إلى النبي في أول الإسلام مطلوبة، ثم افترضت - أي صارت فرضًا - لما هاجر إلى المدينة، للقتال معه في وتعلم شرائع الدين، وقد أكد الله ذلك في عدة آيات حتى قطع الموالاة بين من هاجر ومن لم يهاجر، فقال تعالى : ﴿ وَالّذِينَ آمَنُوا وَلَمْ يُهَاجِرُوا مَا لَكُم مِّن وَلايتِهِم مِّن شَيْء مَّن يُهَاجِرُوا ﴾ [ الأنفال : ٢٧] ، قلما فتحت مكة ، ودخل الناس في الاسلام من جميع القبائل سقطت الهجرة الواجبة وبقي الاستحباب ) . اه .

قال البغوي في ((شرح السنة )) وهو يجمع بين انقطاع الهجرة واستمرارها ، قال : لا هجرة بعد الفتح ؛ أي من مكة إلى المدينة ، ولا تنقطع الهجرة من دار الكفر في حق من أسلم إلى دار الإسلام .

وقال الماوردي: (إذا قدر على إظهار الدين في بلد من بلاد الكفر فقد صارت البلد به دار إسلام؛ فالإقامة فيها أفضل من الرحلة منها لما يترجى من دخول غيره في الإسلام).

للوابعة: قال الحافظ ابن حجر - رحمه الله - في بيان معنى (لا هجرة بعد الفتح) من صحيح البخاري: (لا تجب الهجرة من بلد قد فتحه المسلمون، أما قبل فتح البلد فمن به من المسلمون، أما قبل فتح البلد فمن به من المسلمون، أحد ثلاثة:

الأول: قادر على الهجرة منها لا يمكنه إظهار دينه ، ولا أداء و المجالة فالهجرة منه واجبة .

الثاني: قادر لكنه يمكنه إظهار دينه وأداء واجباته فمستحبة لتكثير المسلمين بها - أي البلد الذي سيهاجر إليه - ومعونتهم، وجهاد الكفار والأمن من غدرهم، والراحة من رؤية المنكر بينهم.

(١) مدرجته : طريقه .

بالمنكر يُنكر عليه ويستر مليله، والظهر للمنكر يجب الإنكار علانية، ولا يبقىلە غيبة، ولا ينبغى لأحد ان يتجسس المسلمين!!

محتاحون اليوم- مين الهحسرة وأهدافها وحكمتها-إلى أن ننخلع في بيوتنــا عين الأداب التي تخالف الإسلام وأن نعيد إلى هذه البيوت الصلق

والصراحة

والنبال

والاستقامة!

الثالث: عاجز بعدر من أسر أو مرض أو غيره فتجوز له الإقامة ، فإن حمل على نفسه ، وتكلف الخروج منها أجر ) . اه . من فتح الباري (ج 7) .

المعاصي: يُسنُ هجر من جهر بالمعاصي الفعلية والقولية والاعتقادية ، المعاصي: يُسنُ هجر من جهر بالمعاصي الفعلية والقولية والاعتقادية ، وقيل: يجب إن ارتدع به ، وإلا كان مستحبًا ، وقيل: يجب هجره مطلقًا إلا من السلام بعد ثلاثة أيام ، وقيل: ترك السلام على من جهر بالمعاصي حتى يتوب منها فرض كفاية ، ويكره لبقية الناس تركه. ونقل عن الشيخ موفق الدين - رحمه الله - قوله: (كان السلف ينهون عن مجالسة أهل البدع ، والنظر في كتبهم ، والاستماع لكلامهم ). قُلْتُ - القائل الكاتب -: وهذا يعني أنهم علماء سوء ودعاة بدعة وضلالة .

أما غير المجاهر بالمعاصي، وهو من يفعل المعصية سرًا فقد سئل الإمام أحمد: إذا علم من الرجل الفجور أنخبر به الناس ؟ قال : لا ، بل يستر عليه إلا أن يكون داعية . وقال القاضي : فإن كان يستتر بالمعاصي فظاهر كلام أحمد أنه لا يهجر .

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية - رحمه الله -: (المستتر بالمنكر ينكر عليه ويستر عليه ، والمظهر للمنكر يجب الإنكار عليه علانية ، ولا يبقى له غيبة ) . وذكر المهدوي في ((تفسيره)) : إنه لا ينبغي لأحد أن يتجسس على أحد من المسلمين ، فإن اطلع منه على ريبة وجب أن يسترها ويعظه مع ذلك ويخوفه بالله تعالى ) .

أما هجر المسلم العدل في اعتقاده وأفعاله فقد ذكر العلماء أنه من كبائر الذنوب؛ لحديث: ((لا يحل لمسلم أن يهجر أخاه فوق ثلاث ...)) الحديث، ومعلوم أن السنة الصحيحة قد نهت عن المعاداة والمقاطعة، وأوجبت على المسلم أن يكون حبه في الله، ويغضه في الله، وقال النووي في ((شرح مسلم)): قال العلماء رضي الله عنهم: إنما عفي عنها في الثلاثة؛ لأن الآدمي مجبول على الغضب وسوء الخلق، ونحو ذلك فعفى عنها في الثلاثة ليزول ذلك العارض.

والمجر المحرم يزول بالسلام ، ولا ينبغي له أن يترك كلامه بعد السلام عليه ، وظاهر كلام الإمام أحمد - كما نقله العلماء - أنه لا يخرج من الهجرة بمجرد السلام، بل يعود إلى حاله مع المهجور قبل الهجرة ... 

\* السادسة : قال العلامة محب الدين الخطيب - رحمه الله - : نحن

محتاجون اليوم - من معاتي الهجرة وأهدافها وحكمتها - إلى أن ننخلع في بيوتنا عن الآداب التي تخالف الإسلام، وأن نعيد إلى هذه البيوت الصدق والصراحة والنبل والاستقامة والاعتدال والمحبة والتعاون على الخير. فالبيت الإسلامي وطن إسلامي، بل هو دولة إسلامية، وقبل أن أتبجح فأنتقد ما خرج عن دائرتي من بيئات لا يفيدها انتقادي شيئا، يجب علي أن أبدا بمملكتي التي هي بيتي فأهاجر أنا ومن فيه من زوجة وبنات وبنين إلى ما يحبه الله من الصدق، هاربين من الكذب الذي يكرهه الله ويلعن أهله في صريح كتابه، ويجب أن أنخلع أنا وأهل بيتي من رذيلتي الإفراط والتفريط فنكون معتدلين في كل شيء؛ لأن الاعتدال ميزان الإسلام، ويجب أن نحب أنظمة الإسلام وآدابه محبة تمازج ميزان الإسلام، ويجب أن نحب أنظمة الإسلام وآدابه محبة تمازج بعضنا لبعض، (هاجرين) كل ما خالفها مما اقتبسناه عن الأغيار وخذاننا به مقاصد الإسلام فضيعنا أغراضه الجوهرية.

إذا تربينا في بيوتنا على محبة الأنظمة الإسلامية ، وتأصل ذلك في اذواقتا وميولنا ، وتعودنا العمل به في مختلف ضروب الحياة ، فشا العمل به حينئذ من البيوت إلى الأسواق والأندية والمجتمعات ودواوين الحكم ، ولا يلبث الوطن كله بعد عشرات قليلة من السنين أن يتحول من وطن عاص لله ، إلى وطن مطيع لله ، ومن وطن تسود فيه الأنظمة التي يسخطها الله ، إلى وطن تسود فيه الأنظمة التي أمر بها الله .

فإلى الهجرة أيها المسلمون ...

إلى هجر الخطايا والذنوب في أعمالنا ، وأخلاقنا ، وتصرفاتنا .

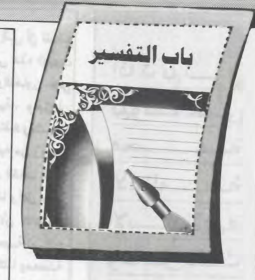
إلى هجر ما يخالف أنظمة الإسلام في بيوتنا ، وما نقوم به من أعمالنا .

إلى هجر الضعف والعطالة والإهمال والسرف والكذب والرياء ووضع الأشياء في غير مواضعها .

إلى هجر الأنانية والصغائر والسفاسف مما أراد نبي الرحمة أن يطهر منه نفوس أمته ، حتى تكون خير أمة أخرجت للناس كما أراد الله لها .

وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وآله وصحبه . وصلى التحرير

إذا تربينا في بيوتناعلى الأنظمية الاسلامية وتأصل ذلك في أذواقنــــــا وميولنــــا وتعودنـــا العمل به في مختلف ضروب الحياة تحول الوطن كله مين وطن عاص لله إلى وطن مطيع لله.





العلقة رقم [ ١ ]

بقلم الدكتور/عبد العظيم بدوي

﴿ وَالنَّجْمِ إِذَا هَوَى ۞ مَا ضَلَّ صَاحِبُكُمْ وَمَا غَوَى ۞ وَمَا يَنْطِقُ عَنِ الْهَوَى ۞ إِنْ هُوَ إِلاَّ وَحَيْ يُوحَى ۞ وَمَا يَنْطِقُ عَنِ الْهَوَى ۞ أَنْ هُوَ إِلاَّ وَحَيْ يُوحَى ۞ وَهُوَ بِالأَقْقِ الأَعْلَى ۞ ثُمَّ دَنَا فَاسَتُوَى ۞ وَهُوَ بِالأَقْقِ الأَعْلَى ۞ ثُمَّ دَنَا فَادَتَى ۞ فَكَانَ قَابَ قُوسَيْنِ أَوْ الدُنّى ۞ فَأُوحَى ۞ مَا كَذَبَ النُّوْادُ مَا رَأَى ۞ فَتَمَارُونَهُ عَلَى مَا يَدَبَ النُّوْادُ مَا رَأَى ۞ أَخْرَى ۞ عِندَ مِا يَرِي ۞ وَلَقَدْ رَآهُ نَزلَـةُ أَخْرَى ۞ عِندَ مِيدرة وَ المُنتَهَى ۞ عِندَهَا جَنَّةُ المَاوَى ۞ إِذْ يَغْشَى السَدرة مَا يَغْشَى ۞ مَا زَاغَ الْبَصَرُ وَمَا طَغَى ۞ لَقَدْ رَأَى مِنْ آيَاتِ رَبِّهِ الْبَصَرُ وَمَا طَغَى ۞ لَقَدْ رَأَى مِنْ آيَاتِ رَبِّهِ مَا زَاغَ أَنْ الْبَصَرُ وَمَا طَغَى ۞ لَقَدْ رَأَى مِنْ آيَاتِ رَبِّهِ الْبَصَرُ وَمَا طَغَى ۞ لَقَدْ رَأَى مِنْ آيَاتِ رَبِّهِ مِنْ آيَاتِ رَبِّهِ مَا وَمَا طَغَى ۞ لَقَدْ رَأَى مِنْ آيَاتِ رَبِّهِ مِنْ آيَاتِ رَبِّهِ مَا وَمَا طَغَى ۞ لَقَدْ رَأَى مِنْ آيَاتِ رَبِّهِ مِنْ آيَاتِ رَبِّهِ مَا يَعْشَى عَنْ مَا يَعْشَى المَاتُوى مِنْ آيَاتِ رَبِّهِ مِنْ آيَاتِ رَبِّهِ مَا وَمَا طَغَى ۞ لَقَدْ رَأَى مِنْ آيَاتِ رَبِهِ مِنْ آيَاتِ رَبِهِ مِنْ آيَاتِ رَبِّهُ وَمَا طَغَى ۞ لَعَدْ رَأَى مِنْ آيَاتِ رَبِهُ مِنْ آيَاتِ رَبِهُ مِنْ آيَاتِ رَبِّهُ مِنْ آيَاتِ رَبِهُ مِنْ آيَاتِ رَبِهُ مِنْ آيَاتُهُ مَنْ أَيْ مُنْ الْمَدَاتِ مُنْ الْمَاتِهُ مَنْ الْمَاتِهُ مَنْ الْمَاتِ مَا يَعْشَى الْمَاتِهُ مَا يَعْشَى مِنْ آيَاتِهُ مَا وَاعْ مَا وَاعْ مَا مُنْ الْمَاتِهُ مَنْ الْمَاتِهُ مَا مِنْ الْمَاتِهُ مَا مَا مَنْ الْمَاتِهُ مَا يَعْشَى مِنْ آيَاتُهُ مَا مِنْ مَا مُنْ الْمَاتِهُ مَا مِنْ الْمُؤْلِقُ مِنْ الْمِنْ الْمَاتِهُ مِنْ الْمِنْ الْمَاتِعُونُ الْمَاتِهُ مَا مِنْ الْمَاتِهُ مَا مِنْ الْمُنْ الْمَاتِهُ مَا مَنْ الْمَاتِهُ مِنْ الْمَاتِهُ مِنْ الْمَاتِهُ مِنْ الْمَاتِعُ مِنْ الْمَاتِهُ مِنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمَاتِهُ مِنْ الْمَاتِهُ مِنْ الْمَاتِهُ مِنْ الْمَاتِهُ مِنْ الْمَاتِهُ مِنْ الْمَاتِهُ مِنْ الْمَنْ الْمَاتِهُ مِنْ الْمَاتِهُ مِنْ الْمَاتِهُ مَا مِنْ الْمَاتِهُ مُنْ الْمَاتِهُ مَا مُنْ الْمَاتِهُ مِنْ الْمَاتِهُ م



سورة مكية ، شأنها شأن السور المكية في الاهتمام بترسيخ العقيدة ، وبيان أصول الدين وأركان الإيمان ، وأهمها : الوحي ، والوحدانية ، والبعث بعد الموت ، وقد استفتحت السورة بالقسم على براءة النبي ونزاهته عن الضلال والغي ، وأشارت إلى المُعلّم الذي علّم النبي وأشارت إلى المُعلّم الذي علم النبي بي وأشارت إلى المُعلّم الذي علم النبي بي بطلان الآلهة المزعومة التي عبدت من دون الله ، وخصت بالذكر من هذه الآلهة : اللات والعزى ومناة ، ولقد كان العرب جعلوا لهذه الثلاثة تماثيل على هيئة إناث ، وزعموا أنها بنات الله ، تعالى الله عما قال الظالمون علواً كبيراً ، وأبطل الله تعالى هذا الزعم ، وبين لهم أنها لو كانت هذه القيسمة بينهم وبين مخلوق آخر ، وهي جعلهم لانفسهم الذكور ، ولغيرهم الإناث ، لكانت قسمة جائرة ، غير منصفة ، فكيف ارتضوا لله ما لا يرضونه لانفسهم منصفة ، فكيف ارتضوا الله ما لا يرضونه لانفسهم

وكانوا يعتقدون أن هذه الآلهة شفعاؤهم عند الله ، فأبطل الله هذا الاعتقاد ، وبين لهم أن الملائكة المقربين الذين ﴿ لاَ يَعْصُونَ اللّهُ مَا أَمْرَهُمْ وَيَقْعُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ﴾ الذين ﴿ لاَ يَعْصُونَ اللّهُ مَا أَمْرَهُمْ وَيَقْعُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ﴾ [ التحريم : ٢ ] ، ﴿ يُسَبّحُونَ اللّيْلُ وَالنّهَارَ لاَ يَقْتُرُونَ ﴾ [ التحريم : ٢ ] ، ﴿ لاَ تَغْنِي شَفَاعَتُهُمْ شَيئًا إِلاً مِن بَعْدِ أَن يَقْنَاء ويَرضَى ﴾ [ النجم : ٢٦ ] ، فكيف أن يَأْذُنَ اللّهُ لِمَن يَشَاء ويَرضَى ﴾ [ النجم : ٢٦ ] ، فكيف يرجون شفاعة الأصنام التي ﴿ إِنْ هِيَ إِلاَ أَسْمَاء سَمَيْتُمُوهَا أَنْذُلُ اللّهُ بِهَا مِن سُلْطَانٍ ﴾ [ النجم : ٢٣ ] ؟

ثُم تحدثت السورة عن اليوم الآخر ، وأن الله يجزي كلَ نفس بما كسبت ، وأنه : ﴿ لاَ تَزِرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ أَخْرَى ۞ وأن نُيْسَ للإسان إلاَّ ما سَعَى ﴾ [ النجم : ٣٨ ، ٣٩ ] .

ثم ذكرت بعض آيات قدرة الله وعظمته ووحدانيته ، ثم ختمت بالإنذار والوعيد : ﴿ أَرْفَتِ الآرْفَةُ ۞ لَيْسَ لَهَا مِن دُونِ اللّهِ كَاشِفَةٌ ﴾ [ النجم : ٥٧ ، ٥٨ ] ، وأنكرت على المشركين إعراضهم عن هذا الحديث : ﴿ أَفَمِنْ هَذَا الْحَدِيثِ تَعْجَبُونَ ۞ وَتَصْحَكُونَ وَلاَ تَبْكُونَ ۞ وَأَنتُمْ سَامِدُونَ ۞ فَاسنجُدُو؛ لِلّه وَاعْبُدُوا ﴾ [ النجم : ٥٩ - ٢١ ] .

# • تفسير الأيات :

اختلف العلماء في النجم ؛ فقال بعضهم : هو الشريا ، وقال بعضهم : هو الشريا ، وقال بعضهم : هو الشعرى المذكور في آخر السورة في قوله تعالى : ﴿ وَأَنَّ لَهُ هُو رَبُّ الشّغرَى ﴾ [ النجم : ٤٤] ، وهو نجم كانت العرب تعظمه وتعبده من دون الله ، فأخبرهم الله أنه سبحاته رب هذا الشغرى ، فهو أحق منه بالعبادة (۱) .

وقال بعضهم: هذا القسم: ﴿ وَالنَّجْمِ إِذَا هَوَى ﴾ ، أشبه ما يكون بالقسم المذكور في قوله تعالى : ﴿ فَلاَ أُقْسِمُ بِمَوَاقِعِ النُّجُومِ ۞ وَإِنَّهُ لَقَسَمٌ لَّوْ تَعَمَّونَ عَظِيمٌ ﴾ [ الواقعة : ٧٧، ٧٦] ، فقالوا : المراد بمواقع النجوم القرآن في تنزيله منجمًا أي مفرقًا ، فالله سبحانه يقسم بكل نجم أي بكل جزء من القرآن وقت نزوله ، وكل من هذه بكل جو هم الصحة .

فإذا قلنا: المراد بالنجم الثريّا أو الشغرى ، فيكون معنى القسم ﴿ وَالنَّجْمِ إِذَا هَوَى ﴾ ، أي : إذا سقط آخر الليل عند مجيء الفجر ، وإذا قلنا بالقول الثالث فقد ذكرنا معناه ، واللّه أعلم بمراده .

﴿ مَا ضَلَّ صَاحِبُكُمْ وَمَا غُونِي ﴿ وَمَا يُنطِقُ عَن الْهَوَى ﴿ إِنْ هُوَ إِلَّا وَحْيَ يُوحَى ﴾ هذا هو المقسم عليه . والرجل الضال هو الجاهل الذي يسير على غير طريق ، ويعمل بغير علم . والرجل الغاوي هو العالِم الذي يخالف علمه عَملَه ، فهو يعلم الحقّ ثم يخالفه إلى الباطل ، ويعلم الخير ثم يخالفُه إلى الشرر ، ويعلم الهدى ثم يخالف إلى الضلالة ، والحالُ الأول حال النصارى ، والثاني حال اليهود ، والإسلام وسط بين الطرفين ؛ ولذا أرشد أتباعه إلى الجمع بين العلم والعمل ، فمن علم وعمل فذلك رباتي ، ومن عَمِلَ بغير علم فذلك ضال ، ومن عَلِمَ ولم يَعْمَلُ فَذَلِكَ عَالَ ، وقد شهد اللَّه لنبيه على بأته بريءٌ من الضلالة والغي ، ومعناه : أنه عامل بعلم ، فهو إذن على الصراط المستقيم ﴿ صِراطِ اللَّهِ الَّذِي لَهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ ﴾ [ الشورى : ٥٣ ] ، وهو الصراط الذي أمرنا الله أن نسأله أن يهدينا إليه في قوله : ﴿ اهدنا الصّراط المُستَقِيم ، صراط الذين أنعمت عليهم غير المغضوب عليهم ﴾ [ الفاتحة : ٢، ٧ ] بالعلم والعمل ، ﴿ غَير المَغضُوبِ عَلَيهِمْ ﴾ وهم اليهود ، علموا الحق فلم يعملوا به ، ﴿ وَلا الضَّالَينَ ﴾ [الفاتحة: ٧] ، وهم النصاري عملوا بغير علم ، كما قال تعالى عنهم : ﴿ وَرَهْبَاتِيَّةُ البَّدَعُوهَا مَا

كَتَبُنَاهَا عَلَيْهِمْ ﴾
[ الحديد: ٢٧].
﴿ مَا ضَلُ صَاحِبُكُمْ
وَمَا غَوَى ﴾ ، وإثما
أوحي إليه علمٌ ، فهو
يعمل به ولا يخالفه ،
﴿ وَمَا ينطِقَ عَن



الْهُوَى ﴾ ، لا يتكلم حسب هواه ، ﴿ إِنْ هُوَ إِلاَّ وَحْيٌ يُوحَى ﴾ ، فهو متبع لا مبتدع ، ومُبَلِّعٌ لا منشئ ، ﴿ عَلَّمَهُ شَندِيدُ الْقُوْى ۞ ذُو مِرَّةٍ ﴾ ، وهذا المُعلِّم المشارُ إلى وصفه هنا قد صرر ع به في قوله تعالى : ﴿ وَإِنَّهُ لَتَنزيلُ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴿ نَـزَلَ بِهِ الرُّوخُ الأمينُ ﴿ عَلَى قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ الْمُنذِرِينَ ﴿ بلِسَان عَرَبِي مُبين ﴾ [الشعراء: ١٩٢-١٩٥ ] ، كان جبريلُ الطِّيلِ ينزل على النبي عَلَيْ فيدنو منه ، ثم يقرأ عليه ما أمره الله بقراءته من القرآن الكريم ، وكان النبي على يناف أن يتسنى شيئًا مما يقرؤه جبريل ، فكان يستعجل بالقراءة خلف جبريل ليحفظ عنه ، فنهاه الله عن ذلك ، فقال : ﴿ وَلاَ تَعْجَلْ بِالْقُرْآنِ مِن قَبْلِ أَن يُقْضَى إِلَيْكَ وَحَيْنُهُ وَقُل رَّبُّ زِدْتِي عِلْمُنا ﴾ [طه: ١١٤] ، وتعهد له بجمع القرآن في صدره ، فلا يتفلت منه شيء ، فقال : ﴿ لا تُحَرِّكُ بِهِ لِسَاتُكَ لِتَعْجَلَ بِهِ \* إِنَّ عَلَيْكَ جَمْعَهُ وَقُرْآنَهُ ﴿ فَإِذًا قَرَأْنَاهُ فَاتَّبِعُ قُرْآنَهُ ﴿ ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنَا بَيَانَهُ ﴾ [ القيامة : ١٦-١٨] ، فلما نهى الله نبيه عن القراءة خلف جبريل ، وأمره بالتأتى تكفل له بجمع القرآن الذي يسمعه كله في صدره فلا يغيب منه شيء ، ويتعليمه قراءته كما قرأه جبريل ، فلا يتغير منه شيء ، وبتفهيمه معناه حتى ببينه للناس كما أراد

ومعنى ﴿ دُو مِرْةٍ ﴾ أي : ذو منظر حسن ، وجَسَد سليم قوي ، ولذا قال ﷺ : (( لا تحل الصدقة لغني ، ولا لذي مِرَة سوي )) . [صحيح ، رواه ابن ماجه (١/٥٨٩/١٨٣٩) ، والنسائي (١/٥٨٩/١٨٣٩) .

وقد وصف الله جبريل في سورة أخرى بصفات

أخرى ، فقال : ﴿ فَلاَ أُفْسِمُ بِالْخُنُسِ ۞ الْجَوَارِ الْكُنُسِ ۞ وَاللَّيْلِ إِذَا عَسْعَسَ ۞ وَالصَّبْحِ إِذَا تَسْعَسَ ۞ وَالصَّبْحِ إِذَا تَسْعَسَ ۞ وَالصَّبْحِ إِذَا تَنْفُسَ ۞ إِنَّهُ لَقُولُ رَسُولِ كَرِيمٍ ۞ ذِي قُوَّةٍ عِنْدَ ذِي الْعَرَشِ مَكِينِ ۞ مُطَاعٍ ثَمَّ أُمِينٍ ۞ [ التكوير : العَرْشِ مَكِينِ ۞ مُطَاعٍ ثَمَّ أُمِينٍ ۞ [ التكوير : ١٥ - ٢١ ] ، فهو السَّيْلِ أمين على ما حمل ، فلا يكون منه تغيير ولا تبديل .

﴿ فَاسْتُوى ۞ وَهُو بِالْأَفْقِ الْأَعْلَى ۞ ثُمَّ دَنَّا فَتَدَلِّي ، فَكَانَ قَابَ قَوْسَيْنِ أَوْ أَدْتَى ، فَأُوْحَى إلَى عَدِهِ مَا أُوحَى ﴾ ، كان جبريلُ السَّكِيُّ يأتي النبي على في هيئات وأشكال مختلفة ، لم يأته في صورته التي خلقه الله عليها ، إلا مرتين : الأولى في مكة عند البيت الحرام من جهة أجياد ، بينما النبي على عند البيت الحرام إذ رأى جبريل قد استوى في الأفق ، له ستماتة جناح ، قد سد بها الأفق ، ﴿ ثُمَّ دَنَا ﴾ من رسول الله ﷺ ﴿ فَتَدَلَّى ﴾ ، ﴿ فَكَانَ ﴾ في اقترابه من رسول الله ﴿ قَابَ قَوْسَيْنِ أَوْ أُدتني ﴾ ، والقوس معروف ، فكان جبريل من رسول الله على قاب قوسين ، لا يزيد بل ربما ينقص ، أو أدنى من القوسين ، ﴿ فَاوْحَى إلى عَبْدِهِ مَا أُوحَى ﴾ أي : فأوحى جبريل إلى محمد عبد الله ، أو : فأوحى الله إلى عبده محمد عن طريق جبريل ما أوحى ، ولم يأت تفسير ما أوحى إليه هذه المرة ، فلنسكت عما سكت عنه القرآن .

قد استوى بالأفق الأعلى ، له ستمائة جناح ﴿ مَا كَذَبَ الْفُوّادُ مَا رَأَى ﴾ ، ولم يشك لحظة في أن هذا الذي يراه هـو جبريل ، ﴿ أَفْتُمَارُونَـهُ عَلَى مَا يررَى ﴾ ؟ أفتجادلون محمدًا على ما يراه من جبريل ، وما يأتيه من الوحي ؟ فعلى أي شيء تستندون ؟ كما قال تعالى في سورة الطور : ﴿ أَمْ لَهُمْ سُلَّمٌ يَسْتَمِعُونَ فِيهِ ﴾ [ الطور : ٣٨ ] أي : يصعدون فيه إلى السماء ، فيستمعون إلى الملأ الأعلى ، فلم يسمعوا تكليف الله لجبريل أن يأتيك ، فهم إذن يكذبوك ، ﴿ فَلْيَأْتِ مُسْتَمَعُهُم بِسُلْطَانِ فَهِم إِنْ يكذبوك ، ﴿ فَلْيَأْتِ مُسْتَمَعُهُم بِسُلْطَانِ

﴿ وَلَقَدُ رَآهُ نَزَلَةً أُخْرَى ﴾ ، هذه هي المرة الثانية التي رأى فيها النبي ﷺ جبريل الشيخ على أصل خِلْقته ، وكانت ﴿ عِندَ سِذِرَةِ الْمُنْتَهَى ﴾ ليلة المعراج ، والسدرة شجرة النبق ، وقد قال النبي عند هذه السدرة : (( ورقها كآذان الفِيلَة ، ونبقها كقلال هَجَر )) . [ مسلم (١٦٢) ] .

وسميت سدرة المنتهى ؛ لأنها ينتهي إليها ما ينزل من السماء وما يعرج فيها ، وقد ورد أنها في السماء السادسة أو السابعة ﴿ عِندَهَا جَنَّةُ

الْمَأْوَى ﴾ .

﴿ إِذْ يَغْشَى السَّدْرَةَ مَا يَغْشَى ﴾ قال ﷺ: (( فلما غشيها من أمر اللَّه ما غشي تغيرت ، فما أحد من خلق اللَّه يستطيع أن ينعتها من حسنها )) .

[ (( صحیح مسلم )) ]

﴿ مَا زَاعَ الْبَصَرُ وَمَا طَغَى ﴾ ، قال العلماء : في هذه الآيات إشارة إلى أدب النبي ﷺ ، حيث لم يتعد إلى ما لم يوذن له فيه ، بل ﴿ مَا زَاعَ الْبَصَرُ ﴾ يمينًا ولا شمالاً ، ﴿ وما طغى ﴾ ، وما زاد على ما أذن له فيه ، ﴿ لَقَدْ رَأَى مِن آيَاتِ رَبُّ الْكُبْرَى ﴾ ، وهذه الآية الكريمة فيها تحقيق ما ذُكر في قوله تعالى : ﴿ سُبْحَانَ الّذِي أَسْرَى بِعَبْدِهِ لَيْلاً مَن الْمَسْجِدِ الْخُصَى الَّذِي بَارِكْنَا حَوْلَهُ لِنُرِيةُ مِن آيَاتِنَا ﴾ [ الإسراء : ١ ] ، وإلى هنا ينتهي الكلام عن الوحي والرسالة ، وكيف كان جبريل يأتي النبي ﷺ ويُعلمه .

وللحديث بقية - إن شاء الله تعالى - حول الآيات ( ١٩ - ٣٠) من سورة ((النجم )) . وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين .

# تَمِيْدً عَيْ

يسر جماعة أنصار السنة المحمدية أن تهنئ الدكتور / نجاح عثمان أبو العبنين إسماعيل ، المدرس المساعد بكلية البرية بدمياط - جامعة المنصورة ، والداعية بفرع المنصورة ، لنبله درجة الدكتوراه في الفقه الإسلامي من كلية الشريعة والقانون بالقاهرة بتقدير : مرتبة الشرف الأولى ، والرسالة بعنوان : " أثر القواعد الفقيهة المختلف فيها في اختلاف الفقهاء دراسة مقارنة في الفقه الإسلامي " .

وكانت لجنة الحكم والمناقشة مكونة من :

- ا . د / محمد أحمد الشهمي ، الأستاذ المتفرغ بالكلية ، وعضو مجمع البحوث الإسلامية رئيسًا وساقشًا .
- 1 . د / عبد العزيز محمد عزام ، الأستاذ المتفرغ بالكلية ، والعميد الأسبق لكلية الشريعة والقانون بدمتهور مشرفًا
  - ]. د/رمضان على السيد الشرباصي . أستاذ ورئيس قسم الشريعة الإسلامية بكلية الحقوق جامعة الإسكندرية

صلح الحديبية صلح سلح الحديبة صلح الحديبية صلح الحديبية صلح الحديبية صلح الحديبية صلح الحديبية صلح الحديبية صلح صلح الحديبية صلح الحديبية رصلح الحديبية صلح الحهيبية صلح الحديبية صلح الحديبية صلح الحديب سلح الحديبية صلح الحديبية صلح المحسية صلى المحليبة صلح الحديبية صلح الحديبية صلح الحديبة صلح الحديبة صلح الحديبية صلح المديبية صلح الحديبية صلح الحديبية صلح الحديبية صلح صلح الحديبية صلح صلح الحديبة صلح الحديبة صلح الحديث لل الدينة المناهم العام الحديبة صلح الحديبة صلح صلح الحديبة صلح الحديبة صلح الحديبة صلح الحديبية صلح الحديبة صلح الحديبة صلح الحديبة صلح

الحمد لله رب العالمين ، هو الذي اختار رسوله واصطفاه وحبيه الأصحابه حبًّا بالغًا ، وجعل حبه شرطًا لصحة الإيمان ، وهو الذي قدر النجاح لدعوته ، وجعل الجهاد بينه وبين عدوه فنصره في منازل كثيرة ، وهـو الذي نصره يوم الهجرة بأن صرف أعين المشركين عنه ، وأنجاه من سراقة بن مالك بأن ساخت يدا فرسه في الأرض الصلبة وكبا جواده ، ونصره يوم بدر بالملائكة تقاتل معه ، وحماه يوم أحد بشائعة سرت بين المشركين (أن محمدًا قد قتل) ، وحماه يوم الأحزاب بأن أرسل عليهم ريضًا وجنودًا وهزم الأحزاب وحده ، وحماه من بني النضير الذين اتفقوا على أن يلقوا عليه حجرًا وهو جالس إلى جوارهم فيقتلوه ، فحمى الله نبيه بوحي أوحاه إليه ، فخرج من بين أصحابه وهم لا يشعرون بعودته إلى العدينة ، واستمرت تلك الحماية حتى كان يوم الحديبية ، اليوم الذي جمع الله فيه لنبيه بين : عمرة ، وغزوة ، وصلح ، وبيعة ، سميت بيعة الرضوان ، وكانت من أفضل منازل المسلمين ، فكانت هي وبدر قد بشر أهلها بالجنة ، لا يدخل النار أحد شهد

واحدة منهما

فمن عجب أن ينزع بعض السفهاء والجهلاء كلمة من سياق طويل جميل يقص أحداث صلح الحديبية ، ويسمونه سفهًا وجهلا منهم : " حديث النخامة " ردًّا له وتكذبيا

لذا فإنني أسوق الحديث بطوله ، وأعلق على بعض فقراته لبيان بعض معاتيه ، وإن كان الحديث يحتاج منا لى مزيد تفصيل واستقصاء وبيان ، وآمل من القارئ الكريم الصبر على قراءة التعليقات في موضعها وتدبر مقاصدها ، فالحديث جميل جليل ، وهو من الأحاديث

القراءة أكثر من مرة ، فالصبر والتدبر من مفاتيح العلم .

أبدأ بما ساقه بعض السلف ، فقال : ( ما كان فتح في الإسلام أفضل من صلح الحديبية ، ولكن الناس يعجلون لأمهم لا يعرفون ما بين محمد وربه ، والله لا يعجل لعجلة العباد ) ، ثم أسوق الحديث :

عن عروة بن الزبير ، عن المسور بن مخرمة ومروان(١) ، يُصدِّقُ كل واحد منهما حديث صاحبه ، قالا : خرج رسول الله ﷺ [ من المدينة ] زمن القليلة الطويلة في البخاري ، وقد يحتاج الأمر إلى إعادة | الحديبية [ في بضع عشرة مائة من أصحابه ، فلما كان

<sup>(</sup>١) هذا الحديث مروي عن المسور بن مخرمة ومروان بن الحكم عن بعض صحابة النبي 秦 ، فالمسور صحابي سمع من النبي 表 بمكة ، قدم بعد الفتـــح مع أبيه ، فلم يشهد الحديبية ، بل مولده بعد الهجرة بسنتين ، قدم المدينة مع أبيه وعمره ست سنوات ، وكان يلزم عمر بن الخطاب ، وكان من أهل الفضل والدين ، مات في حصار عبد الله بن الزبير سنة ٢٤هـ .

أما مروان : فهو ابن الحكم ، أحد خلفاء دولة بني أمية ، لم يصح له سماع من النبي م ولا صحبة له

قال ابن حجر : وقد سمع المسور ومروان من جماعة من الصحابة شهدوا هذه القصة كعمر ، وغثمان ، وعلى ، والمغيرة ، وأم سلمة . وسهل بن حنيف ، وغيرهم ، ووقع في نفس هذا الحديث شيء يدل على أنه عن عمر



اليمين ، ، فوالله ما شعر بهم خالد ، حتى إذا هم بقترة الجيش (١) ، فانطلق يركض نذيرًا لقريش ، وسار النبي عَلِينَ (١٠) ، حتى إذا كان بالثُّية (١١) التي يهبط عليهم منها ، بركت به راحلته ، فقال الناس : حَلْ حَلْ ، فألحَّت ، فقالوا : خَالَتِ القصواء (١١) ، خالت القصواء ، فقال النبي على : « ما خَلْتِ القصواء ، وما ذاك لها بخلق (١٣) ، ولكن حبسها حابس الفيل "(١٠) . ثم قال : « والذي نفسي بيده ، لا يسألوني خطة يعظمون فيها حرمات الله ؛ إلا أعطيتهم

على حتى كان بغدير ( الأشطاط )(") ، أتاه عينه ، قال : إن قريشًا جمعوا لك جموعًا ، وقد جمعوا لك الأحابيش (1) ، وهم مقاتلوك ، وصادوك عن البيت ومانعوك ، فقال : " أشيروا أيُّها الناسُ على (٥) ، أترون أن أميلَ إلى عيالهم وذراري هؤلاء الذين يريدونَ أن بصدونا عن البيت ، فإن بأتونا كان الله قد قطع عينًا من المشركين ، وإلا تركناهم محروبين "(١) .

[ بعمرة ، وبعث عينًا له من خزاعة (٢) ، وسار النبي

قال أبو بكر: يا رسول الله ، خرجت عامدًا لهذا البيت ، لا تريد قتل أحد ، ولا حرب أحد ، فتوجه له ، فمن صدًّا عنه قاتلناه . قال : « امضوا على اسم الله "(١) ] ، حتى كانوا ببعض الطريق ، قال النبي على : " إن خالد بن الوايد بالغميم ، في خيل لقريش طليعة (^) ، فخذوا ذات

(١ - ١) قلد الهدي : أي وضع في عنقه قالادة يعلم بها أنه هدي ، وأشعره بالبدن : شق في جلده شقًا يسيرًا يسيل منه الدم ليعلم أنها هدى ، وهو للإبل والبقر .

(٢) هو بشر بن سفيان الكعبي الخزاعي ، بعثه النبي ﷺ يتحسس أخبار قريش ، فلما تعرف عليها وافسي النبي ﷺ بعسفان ، وأخبره خبر قريش ، وكانت خزاعة قبد تحالفوا في الجاهلية مع بني هاشم ، فاستمروا على ذلك في الإسلام ، وفيه جواز استنصاح بعيض المعاهدين وأهمل الذمة إذا دلت القرائن على نصحهم وشهدت

(٣) موضع قريب من (عسفان) كما في رواية أحمد (٣٢٨/٤) ، و( عسفان ) على مرحلتين من مكة .

(٤) ( الأحابيش ) : الجماعة من الناس ليسوا من قبيلة واحدة تحالفوا مع قريث حبًّا للبيت وتعظيمًا لشعائر الله وهم في جاهليتهم

(٥) زاد أحمد : وكان أبو هريرة يقول : ما رأيت أحداً قط كان أكثر مشاورة لأصحابه من رسول الله ﷺ .

(٦) أي مسلوبين منهوبين . ولفظ أحمد : « ... تكن عنقا قطعها الله » . قال الحافظ: ( والمراد أنه 寒 استشار أصحابه هل يخالف الذين نصروا قريشًا إلى مواضعهم ، فيسبى أهلهم ، فإن جاءوا إلى نصرهم اشتغلوا بهم ، وانفرد هو وأصحابه بقريش ، وذلك المراد بقوله : « تكن عنقًا قطعها الله » ، فأشار عليه أبو بكر بـ وك القتـال ) ، و (عنقًا ) هكذا وقع في ( المسند » (٣٢٨/٤) ، وهذا يعني أنه لا يقتل قريثًا بمكة البلد الحرام لحرمتها ، ولكن يميل على من ترك دياره لينصر قريشًا في حربها مع النبي ﷺ وصده عن المسجد الحرام ، وقد جاء معظمًا معتمرًا وقد ساق الهدي معه .

(٧) زاد أحمد : " فراحوا » .

(٨) طليعة : مقدمة الجيش .

(٩) قدة الجيش: غياره الأسود.

(١٠) فقال : ﴿ من يُخرِجنا على طريق غير طريقهم التي هم بها ﴾ ، فقال رجل من أسلم : أنا يا رسول الله ، فسلك بهم طريقًا وعرًا ، فأخرجوا منها بعد أن شق عليهم وأفضوا إلى أرض سهلة ، فقال هم : " استغفروا الله ، ففعلوا ، فقال : " والذي نفسي بيده إنها للحطة التي عرضت على بني إسرائيل فامتنعوا ». إشارة إلى قوله تعالى : ﴿ ادْخُلُواْ الْبَابِ سُجْدًا وَقُولُواْ حِطَّةٌ نَعْفِرْ لَكُمْ خَطَايَاكُمْ ﴾ [ البقرة : ٥٨ ] ، يعني أنه قال : استغفروا الله وامتنعت بنو إسرائيل لما طلب منهم موسى أن يقولوا : ﴿ حِطَّةٌ ﴾

(١١) فيه جواز الاستتار عن العدو ومباغتته بالجيش طلبًا لفرته ، وجوار ترك الطريق السهلة إلى الطريق الوعرة للمصلحة .

(١٢) الحلةُ : للإبل كالحران للخيل ؛ أي امتنعت عـن السـير تعبُّـا وعنادًا . والقصواء اسم لناقة النبي ﷺ .

(١٣) فيه الحكم على الشيء بما عرف من عادته ، وأن من وقعت منه هفوة غير معهودة منه لا ينسب إليها ، حيث رد النبي رضي على من قال عن الناقة أنها خلأت ، أي : أصابها الحران ، فقال : ﴿ مَا هُـو

(١٤) وقوله: (( حبسها حابس الفيل )) : أي حبسها الله لحرمة مكة ، حتى لا يقع قتال بين مكة والمسلمين تسفك فيه الدماء ، علم اللُّه أن سيخرج من أصلابهم ، بل ومنهم من يسلمون ويجاهدون ، وكان بمكة مؤمنون مستضعفون رجال ونساء وأيناء ، وهذه من جملة الحكم العظيمة في أن حول الله عمرة الحديبية إلى صلح

إياها " ، ثم زجرها(١) ، فوثبت ، قال : فعَدَلَ عنهم ، حتى نزل بأقصى الحديبية على تمد(١) قليل الماء ، يتبرضه الناس تيرضًا ، فلم يلبثه الناس حتى نزحوه ، وشُكِي إلى رسول الله على العطش ، فاتتزع سهمًا من كناتته ، ثم أمرهم أن يجطوه فيه ، فوالله مازال يجيش لهم بالري حتى صدروا عنه ، فبينما هم كذلك إذ جاء بديل بن ورقاء الخزاعي في نفر من خزاعة ، وكاتوا عيية (١) نصح رسول الله على من أهل تهامة ، فقال : إني تركت كعب بن لوي ، وعامر بن لوى ، نزلوا أعداد مياه الحديبية ، ومعهم العود المطافيل(1) ، وهم مقاتلوك ، وصادوك عن البيت ، فقال رسول الله ﷺ: " إنا لم نجئ لقتال أحد ، ولكنا جئنا معتمرين ، وإن قريشًا قد نهكتهم (٥) الحرب ، وأضرَّت بهم ، فإن شاعوا ماددتهم مدّة ويُخلوا بيني وبين الناس ، فإن أظهر فإن شاعوا أن يدخلوا فيما دخل فيه الناس فعلوا ، وإلا فقد جمُّوا(١) ، وإن هم أبوا ، فوالذي نفسى بيده ؛ الأقاتلنهم على أمرى هذا حتى تنفرد سالفتى ، ولينفذن الله أمره "(١) ، فقال بديل : سأبلغهم ما تقول ، قال : فاتطلق

حتى أتى قريشًا ، قال : إنا قد جنناكم من هذا الرجل ، وسمعناه يقول قولا ، فإن شئتم أن نعرضه عليكم فعلنا ، فقال سفهاؤهم : لا حاجة لنا أن تُخبرنا عنه بشيء ، وقال ذو الرأى منهم: هات ما سمعته يقول . قال : سمعته يقول : كذا وكذا ، فحدثهم بما قال النبي على ، فقام عروة بن مسعود ، فقال : أي قوم ، ألستم بالوالد(^) ؟ قالوا : بلى . قال : أو لست بالولد ؟ قالوا : بلى . قال : فهل تتهمونى ؟ قالوا : لا . قال : ألستم تعلمون أتى استنفرت أهل عكاظ(١١/٠١) ، فلما بلحوا(١١) على جنتكم بأهلى وولدى ومن أطاعني ؟ قالوا : بلي . قال : قإن هذا قد عَرضَ لكم خطّة رشد ، اقبلوها (١٢) ، ودعوني آتيه . قالوا : اثته ، فأتاه ، فجعل يكلم النبي على ، فقال النبي على نحوًا من قوله لبديل ، فقال عروة عند ذلك : أي محمد ، أرأيت إن استأصلت أمر قومك ؟ هل سمعت بأحد من العرب اجتاح أهله قبلك ؟ وإن تكن الأخرى ، فإلى والله لا أرى وجوها ، وإنسى لأرى

(١) أي الناقة ، فكأن رسول الله ﷺ لما رأى حال الناقة أعلن أنه يوافق على ما تريده قريش من معاهدة فيها صلح ، وصفه بقوله : «خطة يعظمون فيها حرمات الله » أي : خطة خير فيها النفع للناس جيعًا ، وفيها مرضاة الله سيحانه .

 (٣) حضرة قليلة الماء ، وقوله : يتبرضه الناس تبرضًا ؛ يكتفون منه بالقليل باخذونه قليلاً قليلاً بأكفهم .

(٣) أي : موضع سره وأمانته

(٤) العوذ : جمع عائذ ، أي : النوق الحديثات النشاج ذات اللبن .
 ور المطافيل ) : الأمهات التي معها أطفالها ؛ يعني جمعوا لقتاله كل ما يقدرون عليه .

(٥) بفتح الهاء أو كسرها . أي : أضعفت قوتهم .

(٦) قوله : (قد جَمُّوا) أي : استراحوا من جهيد القتال ، وجاء في رواية غير هذه : « وإن ظهر الناس عليَّ ، قذلك الـذي يبغون » وقوله : ( حتى تنفرد سالفتي ) ، أي : حتى تنفصل رقبتي عن بدني .

(٧) قَالَ النبي ﷺ ذلك مع أنه جازم أن الله تعلى سينصره ويظهره على من سواه تحقيقًا لوعده سبحانه وتعلى ، وهذا من قبيسل التعزل مع الحصم كقوله تعلى : ﴿ وَإِنّا أَوْ إِينَاكُمْ لَعَلَى هُدَى أَوْ فِي صَلال مُبِينَ ﴾ [سيأ : ٢٤] ، وغيرها من نصوص القرآن التي جاءت في محاجة العدو تنزلاً معه واستدراجًا لإظهار الحق ؛ ولذا جاء في بعض الروايات : ﴿ فَإِنْ ظَهْرِ النّاسِ عَلَى فَذَلَكُ اللّذي يبتغون ﴾ . وفي السياق ما يفيد يقيمه على بالنصوص في قوله . ﴿ ولينفَذَن اللّه أمره ﴾ . وفي السياق بدل النصح لقريش إبقاءً عليهم ، وصلم للرحم ، وقد أنهكتهم الحرب ، وفيه من القوة والثبات في تنفيذ =

= ما أمره الله به والثبات لحكمه تعالى .

وفي سياق القصة عند غير البحاري أن النبي مل بالحديبية أحب أن يبعث رجلاً من أصحابه إلى قريش يعلمهم بأنه إغا قدم معتمراً ، فدعا عمر فاعتدر بأنه لا عشيرة له بمكة ، فدعا عثمان فأرسله بذلك وأمره أن يعلم من بمكة من المؤمنين بأن الفرج قريب ، فاعلمهم عثمان بذلك ، وكان ذلك قبل مجيء عروة بن مسعود أو بعد مجيئة ، حيث أرسل النبي الله إلى قريش من يبلغهم عنه ، وهما بديل بن ورقاء الحزاعي ، ثم عثمان بن عقان ، وكانت رسل قريش هم : عروة بن مسعود ، ثم الحليس من بني كنانة ، ثم مكرز بن حقص ، وآخرهم الوفد الذي فيه سهيل بن عمرو وأبو سفيان بن

 (٨) قال ذلك لأن أمه هي سبيعة بنت عبد شمس بن عبد مناف ؛ يعني انكم قوم ولدقوني وأمى منكم

(٩) عكاظ : اسم لسوق في تخل بينه وبين الطائف ليلة ، وبينه وبين مكة ثلاث ليال ، يقيم العرب فيه سوقًا ، وكان أعظم أسواق العرب ويقيمونه في شوال ، وكان يحضره شعراؤهم ، وقد استنفر عروة الناس في السوق لنصرة قريش .

(١٠) أي : دعوتهم للقتال نصرة لكم .

(١١) قلما بلحوا : أي امتنعوا من الإجابة .

(١) اعترف بالحق في وصفه لدعوة النبي اللهدنة بأنها خطة رشد دفعًا لقول السفهاء منهم وحرصهم على القتال ، وهذا من خبرة عروة بأحوال الأمم ؛ لأنه كان يفد على الملوك ويعلم أحوال الشعوب ، فكان ناصحًا ، ولقد كان في حوارة مع المسلمين بارعًا دقيقًا ، فكان أنصح من وفاد من قبل قريش .

[١٨] التوحيد السنة التاسعة والعشرون العدد الأول

(۱) الاجتياح: الإهلاك. و(الأشواب): الأخلاط من الناس، كالأوشاب، والأوباش، والأمر بحص البظر من الشتوم الفليظة عند العرب. وانظر إلى هذه الكلمة من الصّديق صاحب الرقة والأدب الجم، وإنما فعل ذلك لأن عروة يعجبه أحوال الملوك، وكذلك يكونون بالغلظة والشدة عند الحرب، فأظهر الصحابة له تمام الالتفاف والتمسك بالنبي وردًّا على قوله: (أشوابًا)، فكانوا حوله كالجند حول الملك ليوقع الرعب في قلوب كفار قريش فير كوا الحرب ويوافقوا على الصلح ويعقدوا العقد.

فأراد عروة أن يفت في عضد المسلمين ويسين أن هؤلاء الذيس حولك يد محمد ليسوا من قبيلة واحدة ، بل من قبائل مختلفة يفرون إذا دخلوا إلى الحرب وتركوك ، ناسيًا أن رباط الإسلام ومودته أعظم من رباط القرابة ومودتها ؛ لذا جاء إظهار المسلمين بالمبالغة في التعظيم للنبي على حتى لنخامته ، وكان رد أبي بكر قويًّا عنيفًا على عروة لما نسب الفرار للمسلمين ، وهذه من الأسلحة الحديثة في الجيوش ؛ حتى يهزموهم نفسيًّا ، فتقع الهزيمة العسكرية .

فتدبر ذلك الحوار ولا يففل المرقف الذي وقعت فيه ، فالقيام حول النبي ﷺ وهو قاعد من نوع القيام المنسوع ، لكن فعله بين يبدي العدو مشروع لإرهابه ، ولما رأى النبي ﷺ يوم أحد أبا دجانة وقد أخذ من النبي ﷺ السيف موافقاً على أن ياخذه بحقه ، وجعل أبو دجانة يسير بين الصفين يتبخر ، قال النبي ﷺ : « إنها لمشية يبغضها الله ، إلا في مثل هذا الموطن » .

فتدبر هذا ، وضع كل عمل في مناسبته يفتح الله لك الفهم الصحيح .

(٣) في قول عروة : ( لـولا يـد كـانت لـك عندي لم أجرك بها لاجتك) ؛ لأن أبا بكر قد أعان عروة لما تحمل اللية بعون حسن ( عشر قلاتص ) ، وكأن عروة يقول : أنا أخفط الإحسان وأنتم جنتم تحاربون قريشًا وهم آباؤكم وإخوانكم وأهلكم ، وكأنه أراد ألا يظهر الضعف عن الرد ، إنما ترك الـرد إحسانًا منه مع قدرته عليه ، وهذا يظهر براعة عروة في الحوار ، وأنه لا يريد أن يشتت القول ، ولا أن يتشعب في الحديث ، وهذا عما تعلمه في مجالس

(٣) قال الحافظ: كانت عادة العرب أن يتناول الرجل لحية من يكلمه ، ولا سيما عند الملاطقة ، وفي العالب إنحا يصنع ذلك النظير بالنظير ، لكن كان النبي في يفضي لعروة عن ذلك استمالة له ، وتاليفًا ، والمغيرة يمنعه إجلالاً للنبي في وتعظيمًا .

ومعه السيف ، وعليه المغفر ، فكلما أهوى عروة بيده إلى لحية رسول الله ﴿ ؛ ضرب يده بنعل السيف ا ، وقال له : أخر يدك عن لحية رسول الله ﴿ ، فرفع عروة رأسه ، فقال : من هذا ؟ قالوا : المغيرة بن شعبة ، فقال : أي غُدر ( ) ! الست أسعى في غدرتك ( ) ، وكان المغيرة صحب قومًا في الجاهلية ، فقتلهم ، وأخذ أموالهم ، شم جاء ، فأسلم ، فقال النبي ﴿ : « أمّا الإسلامُ فاقبلُ ، وأما المالُ فلستُ منه في شيء » .

ثم إن عروة جعل يرمق أصحاب النبي ي بعينه ، قال : فوالله ما نتخم رسول الله ي نخامة ، إلا وقعت في كف رجل منهم ، فتلك بها وجهه وجلده ، وإذا أمرهم ابتدروا أمره ، وإذا توضأ كادوا يقتتلون على وضوئه ، وإذا تكلم خفضوا أصواتهم عنده ، وما يحدون إليه النظر تعظيما له ، فرجع عروة إلى أصحابه ، فقال : أي قوم ، والله لقد وفدت على الملوك ، ووفدت على قيصر ، وكسرى ، والنجاشي ، والله إن رأيت ملكا قط يعظمه أصحابه ما يعظم أصحاب محمد محمدا ، والله ما تنخم نخامة (الا وقعت في

 (٤) هو ما يكون أسفل قراب السيف من فضة أو غيرها ، يضرب المغيرة يد عروة به زجرًا له عن أن يمد يده للحية النبي ﷺ.

 (٥) (غُدَرُ ) يعنى : يا من فِعْلُـه كلـه العـدر . وهـدا أيضًا من حصافة عروة وسرعة بديهته في الرد دون أن يتشعب عـن التفـاوض الـدي جاء من أجله .

(٣) أي : ألست أسعى في دفع شر غدرتك ، يشير عروة بهذا إلى ما وقع من المغيرة قبل إسلامه ، وقتله ثلاثة عشر نفرًا من ثقيف غدرًا ، فالمغيرة بن شعبة بن أبي عامر بن مسعود بن معتب ، وعروة عم أبيه .

(٧) قال الألباني - رحمه الله - : فعلوا ذلك تبركًا به ﷺ وحبًا له ، وقد أقرهم النبي ﷺ عليه لحكمة بالغة ، ظهرت فيما يأتي من القصة ، وقد جاء ما يُشْعِرُ أن النبي ﷺ صوفهم عن ذلك في حادثة أخرى ، كما حققته في بعض مؤلفاتي . انظر «سلسلة الأحاديث الصحيحة» (٢٩٩٨) . اه .

وقد ساق الألباني ، رحمه الله تعالى ، عند الحديث المذكور في 

« السلسلة الصحيحة » حديثًا قواه بطرق ذكرها قال ؛ نزل بالنبي السياف من البحرين ، فدعا النبي على بوضوء فتوضا ، فبادروا 
إلى وضوئه فشربوا ما أدركوه وما انصبت منه في الأرض فمسحوا 
به وجوههم ورءوسهم وصدورهم ، فقال النبي على : « ما دعاكم 
إلى ذلك ؟ » قالوا : حبًا لك ، لعل الله يجنا يا رسول الله ، فقال 
رسول الله على : « إن كنتم تحبون أن يحبكم الله ورسوله فحافظوا 
على ثلاثة خصال : صدق الحديث ، وأداء الأمانة ، وحسن 
الجوار » . ثم ذكو شاهدًا جاء نه : « من كان منكم يحب أن يحبه 
الله ورسوله فليصدق الحديث، وليؤد الأمانة، ولا يؤذ جاره » . = 
الله ورسوله فليصدق الحديث، وليؤد الأمانة، ولا يؤذ جاره » . =

كف رجل منهم ، فدلك بها وجهه وجلده ، وإذا أمرهم ابتدروا أمره ، وإذا توضأ كادوا يقتتلون على وضوئه ، وإذا تكلم خفضوا أصواتهم عنده ، وما يُحدون النظر إليه تعظيمًا له ، وإنه قد عرض عليكم خطة رشد فاقبلوها ، فقال رجل من بني كناتة : دعوني آتيه ، فقالوا : اتته ، فلما أشرف على النبي وهو من قوم يعظمون البندن ، فابعثوها له ، فلان ، وهو من قوم يعظمون البندن ، فابعثوها له ، من سبحان الله ، ما ينبغي لهؤلاء أن يُصدوا عن البيت ، فلما رجع إلى أصحابه ، قال : رأيت البدن قد قلدت وأشعرت ، فما أرى أن يُصدوا عن البيت ، فلما أرى أن يُصدوا عن البيت ، فلما أرى أن يُصدوا عن البيت ، فلما أرى أن يُصدوا عن البيت ، فقا أدى أن يُصدول عن البيت ، فقا أدى أن يُصدونا عن البيت ، فقا أدى أن يُصدونا عن البيت ، في أدى أن يُصدونا عن البيت ، في أدى أن يُصدونا عن البيت ، في أدى أن يُصدونا عن البيت ، أدى أن يُصدونا عن البيت البيت البيت البيت ، أدى أن يُصدونا عن البيت البيت البيت البيت ، أدى أن يُصدونا عن البيت ال

■ فتدبر كيف صرفهم النبي ﷺ إلى التبرك بالآفار وهو مشروع إلى العمل الصالح الذي لا يزول بزوال الآشار ، فماء الوضوء ينتهي وصالحات العمل تتجذد وتتسع لكل عامل ، فمن فقد ماء الوضوء لا يفقد صدق الحديث ولا حسن الجوار ولا أداء الأمانة .

وتدبر فإن الكثير وقف عند كلام عروة لوصفه أصحاب النبي ﷺ في معركة ينتظرونها ليظهروا للمفاوضين شدة الحب والتماسك وهميل الالتفاف حول النبي ﷺ ، حتى إنهام يدلكون جلودهم بالنخامة النبوية ، وفعل ذلك في ميدان المعركة الذي يضعف من عزم العدو يصبر جميلاً في موضعه ، هذا وإن رغمت أنوف السفهاء .

ولو نظرت لعلمت حرمة القبام للجالس ، ومع ذلك كان المعيرة قائمًا عند رأس النبي م وهو جالس ؛ لأن المقام مقام غرو وحرب ، وإنما كان ذلك أمام عروة الذي تعجبه أبهة الملوك ، وفي اختيار المغيرة ليقوم هذا المقام بيان لعروة أن الحارث عندنا ثقفى وهو ابن عمك ، كل ذلك ليرجع إلى قريش بخبر عايشه يوصل إلى الهدف من الهدنة والعمرة التي جاءوا من أجلها ، فما أجهل أولسك الذين يعيمون هذا الأمر ويسمون الحديث الجميسل الطويل في الحديبية يسمونه حديث النخامة ، وإنما عمدت إلى ذلك الحديث بطوله ليعلم من السياق الكامل للقصة مناسبتها ، وسوء القصد لمن انتزع العبارة من سياقها وجعلها عادة للصحابة ، وإن كان التبرك بآثار النبي م ثابت بالأحاديث الصحيحة ، ومن شاء فليراجع ما كتبته في باب السنة عدد شهر ذي الحجة ١٤١٦ هـ ، والصحابة لم يتبركوا بآثار أحد غير النبي ﷺ ، وفعلها في هــذا الموطن إنما هــو مَن قبيل جهاد العدو وإغاظته وبث الرعب في قلوبهم ، فالمبالغــة في تعظيم النبي م بين يدي العدو يقابلها أن النبي م كان يجلس في مسجده لا يتميز عن أصحابه ، كما جاء في حديث ضمام بن ثعلبة لما وفد على النبي ﷺ فدخل المسجد ينظر للقوم قائلاً أيكم محمد ؟ قالوا: هذا الرجل الأبيض المتكئ ، فتدبر هذا لتعلم أنَّ السياسة البوية أبلغ سياسة للأمة ، تلك السياسة أخرج الله بها من أردل أمة ( أمة المقت ) ، خير أمة أخوجت للناس .

(١) والحوار في مجلس قريش قد حضره أكبابر حلفائهما يتفاوضون . =

مكرز بن حفص ، فقال : دعوني آتيه ، فقالوا : اتته ، فلما أشرف عليهم ، قال النبي في : " هذا مكرز ، وهو رجل فاجر " ، فجعل يكلم النبي في ، فبينما هو يكلمه ، إذ جاء سبهيل بن عمرو - قال معمر : فأخبرني أيوب عن عكرمة ، أنه لما جاء سبهيل بن عمرو ، قال النبي في : " لقد سنهل لكم من أمركم " " . قال معمر : قال الزهري في حديثه : فجاء سبهيل بن عمرو ، فقال : هات ، اكتب بيننا وبينكم كتابا ، فدعا النبي في الكاتب " ، فقال النبي المحمن الرحيم " . قال سبهيل : " اكتب : سبم الله الرحمن الرحيم " . قال سبهيل : أما الرحمن ؛ فوالله ما أدري ما هو ؟ ولكن اكتب باسمك

= تريد قريش أن تصد رسول الله على عن البيت تعتامه مه و كبراً ، ولا تريد أن تخسر حلفاءها ؛ فتريد أن تظهر رسول الله على و صورة المعتدي المدي جاء يريد القتال والشر ، فلما جاءهم عروة بن مسعود وقد أعجبه ما رآه من المسلمين وجمعهم وتمسكهم بدينهم ، جاء دور الأحابيش ، وكان الحليس من بني كنانة من رءوسهم قال : ( أبي الله أن تحج لخم وجدام وكسدة وحمير وجمع ابن عبد المطلب ، حيث جاء للمسلمين مفاوضًا فدفعوا الحدي في وجهه فرآها قد عجفت من طول حبسها عاد وهو يقسول : ( هلكت قريش ورب الكعبة ، إن القوم إنما أتوا عمارًا ) ، ولم يصل إلى النبي على ، وعاد يقول : يا معشر قريش ، ما على هذا عادتكم ، أيصد عن البيت من جاء معظمًا له ؟ فقالوا : كف عنا يا حليس حتى ناحد النفسنا ما نوصى ) .

وهكدا ظهر لحلفاء قريش صعف حجتهم وسوء مقصدهم وسلامة مقصد النبي في واصحابه ، وظهر أن العرب يعظمون حرمات البيت على بقايا دين إبراهيم ، ولكن قريش أخذتها العرة بالإثم بدعوى الجاهلية ، فصبوا ذلك في حوارهم ، وظهر ذلك كله في مفاوضة سهيل بن عمرو وما أملاه في العقد .

(٣) قال الألباني - رحمه الله -: هذا مرسل عكرمة ، فليس هو على شرط « الصحيح » ، وقال الحافظ : « ولم أقف على من وصله بذكر ابن عباس فيه ، لكن له شاهد موصول عند ابن أبي شيبة من حديث سلمة بن الأكوع ، وللطبراني نحوه من حديث عبد الله بن السائد » ...

وحديث سلمة في « مصنف ابن أبي شيبة » (١٤٤٠/٤٤) ، رجاله ثقات غير مولى ابن عبيدة ، وهو ضعيف ، وفي إسناد الطبراني مؤمل بن وهب المخزومي ، قال الهيثمي في « مجمع الزوائد » (١٤٣٦) : « تفرد عنه ابنه عبد الله ، وقد وتَّق ، وبقية رجاله

اللهم ، كما كنت تكتب ، فقال المسلمون : والله لا نكتبها إلا بسم الله الرحمين الرحيم ، فقال النبي ﷺ : " اكتب : باسمك اللهم ، ، ثم قال : , هذا ما قاضى عليه محمد رسول الله " ، فقال سهيلٌ : والله لو كنا نظم أنك رسول وعلى أن تخلوا بيننا وبين البيت فنطوف به .. فقال سهيل : والله لا تتحدث العرب أنا أخذنا ضغطة (١) ، ولكن ذلك من العام المقبل ، فكتب ، فقال سهيل : وعلى أنه لا يأتيك منا رجل - وإن كان على دينك - إلا رددته الينا ، [ وخليت بيننا وبينه ، فكره المسلمون ذلك ، وامتعضوا منه ] ، قال المسلمون : سبحان الله ، كيف يُردُ إلى المشركين وقد جاء مسلمًا ؟! [ وأبي سهيلٌ إلا ذلك ، فكاتبه النبى على ذلك(٢) ، فبينما هم كذلك إذ دخل أبو

الله ما صددناك عن البيت ، ولا قاتلناك ، ولكن اكتب : محمد بن عبد الله ، فقال النبي على : " والله إلى لرسول الله ، وإن كذبتموني ، اكتب محمد بن عبد الله ، - قال الزهرى : وذلك لقوله : إلا يسألوني خطَّة بعظمون فيها حرمات الله إلا أعطيتهم إياها ، - فقال له النبي على :

(١) أي : دخل علينا مكة عنوة .

(٢) في رواية : ( على أنه من أتى محمدًا من قريش بغير إذن وليه رده عليهم ، ومن جاء قريشًا ممن يتبع محمدًا لم يرده عليه ) ، وكأن سهيل بن عمرو قد أملي ما يحيك في صدره ، لكن حقق الله الخير للمسلمين بقدره ، وجعل تدبير المشركين فيه الخير الكامل للمسلمين ، وبيان ذلك أن عبد الله بن سهيل بن عمرو مع المسلمين يرجو أن يرجع إليه ، وأب وجندل بن سهيل بن عمرو مقيدًا في بيته بالقيود بخشى عليه أن يأتي مسلمًا فأملي العقبد على ما يهوى ، وذلك جعله رب العزة باب فرج على المسلمين ، حيث كان هذا القيد الذي وضع في العقد اكتفى بــه المشركون ففكـوا القيود من أرجل وأيدي أبنائهم المسلمين فخرجوا إلى المدينة فلم يؤووهم ، بل ردوهم وفاءً للعهد وعملاً بالعقد ، فذهبوا إلى ممر تجارة قريش فقطعوها فاستعانت قريش بالنبي 🏂 أن يقبل هؤلاء وينزل عن هذا البند من العقد ، والحمد لله الذي يمضى قدره ولـو بيد أعداته الكافرين ؛ لذلك سمى الله سبحانه هـذا الصلح فتحًا ، فقال تعالى : ﴿ إِنَّا فَتَحْنَا لَكَ فَتَحَا مُّبِينًا ﴾ [ الفتح : ١ ] ، ولذلك جاء في حديث أنس عند مسلم : ( إن قريشًا صالحت النبي ي على أنه من جاء منكم لم نرده عليكم ، ومن جاءكم منا رددتموه إلينا ، فقالوا : يا رسول الله ، أنكتب هذا ؟ قال : ﴿ نعم ، إنه من ذهب منا إليهم فأبعده الله ، ومن جاء منهم إلينا فسيجعل الله لـ فرجًا ومخرجًا .. ؛ لذا قال النبي ﴿ ﴿ ﴿ يَا أَبَّا جَنَّـٰدُلُّ ، اصْبِرُ وَاحْتَسَّتِ ، فإنا لا تغدر ، وإن الله جاعل لك فرجًا ومخرجًا ) .

• فائدة : كان لسهيل بن عمرو ولدان : الأول عبد الله ، وقد أسلم قبل الهجرة ، ثم هاجر إلى الحبشة ، فلما عاد منها حبسه =

= أبوه سهيل بن عمرو ، فأظهر الرجوع عن دينه ، وقلبه مطمئن بالإيمان ، فلما كان يوم بدر خرج مع أبيه ، فلما بلغ بدرًا فمر إلى النبي ﷺ وشهد بدرًا والمشاهد كلها ، وشهد الحديبية ، وكمان من شهود العقد ، وقع عن المسلمين ، وكنان لسهيل بن عمرو ولدًا اصغر منه هو أبو جندل ، كان قد أسلم فقيده أبوه ؛ ولذلك أمليني سهيل في العقد ما أملاه ، يريد رجوع عبد الله عن إسلامه ، ويخشى أن يفر أبو جندل ، فيحب رجوعه إليه ، وكان في ذلك العقد تعييرًا عما في نفس سهيل بن عمرو ، لكن الله خفف عن المستضعفين من المسلمين ، فخفف أهلهم قيودهم ، فكان فتحًا مبينًا ، وذلك هو الفرج والمخرج اللدي ذكره النبي في ، فكان العقد كله خير ، مع أن الذي أملاه المشركون ، وهكـذا كمل نص وضعه بشر ، فإنما هو تعبير عما في نفوسهم ، ولكن كله بقدر الله الدي هو على كل شيء قدير

جندل بن سهيل بن عمرو ، يُرْسُفُ في قيودِهِ ، وقد خرج

من أسفل مكة ، حتى رمى بنفسه بين أظهر المسلمين ،

فقال سهيل : هذا يا محمد ! أول ما أقاضيك عليه أن تردُّهُ

الى ، فقال النبي على : " إنا لم نقض الكتاب بعد " ، قال :

فوالله إذا لم أصالحك على شيء أبدًا ، قال النبي على :

" فأجزه لي " . قال : ما أنا بمجيزه لك ، قال : " بلي ،

فافعل ، قال : ما أنا بفاعل ، قال مكرز " بل قد أجزناه

لك (") ، قال أبو جندل : أي معتسر المسلمين ، أردُ إلى

المشركين وقد جنت مسلمًا ، ألا ترون ما قد لقيت ؟ وكان

قد عُذَّب عذابًا شديدًا في الله ، [ فرد يومنذ أبا جندل إلى

أبيه سهيل بن عمرو ، ولم يأته أحد من الرجال إلا ردَّهُ في

تلك المدة وإن كان مسلمًا ] ، فقال عمر بن الخطاب(؛) ،

(٣) مكرز هذا هو الرجل الفاجر من قريش قال هذه الكلمة وافيق فيها رسول الله ﷺ في رأيه في عدم رجوع أبي جندل مع أبيه ، قال : قد أجزئاه لك ، وذلك يدل على أن المشركين لم يكونوا على قلب رجل واحد ، وكان كل واحد إنما يدعو الأمر يهواه .

(٤) كان الأمر شديدًا على المسلمين شدة بالغة ، ووقعت منهم مسائل لم يكد يسلم منها إلا أبو بكر الصَّديق لكمال إيمانه وعقله ويقينه ، فهذه منزلة الصديقين ، أما عمر وهو أعلى قمة في الإيمان بعد أبي بكر ، فمما حدث من عمر أنه وثب مع أبي جندل يمشي إلى جنبه وهو مع أبيد وقال له عمر : ( اصبر فإنما هم مشركون وإنما دم أحدهم دم كلب ، قال : ويدني قائمة السيف منه ، يقول عمر : رجوت أن يأخذه مني فيضرب أباه فضن الرجل بأبيه ونفذت القضية ) ، وكذلك يقول عمر : لقد دخلني أمر عظيم وراجعت النبي ﷺ مواجعة ما واجعته مثلها قط . فقال : ألسنا على الحق وهم على الباطل؟ أليس قتلانا في الجنة وقتلاهم في النار ؟ فعـلام نعطي الديبة في ديننا ونرجع ولم يحكم الله بيننا ؟ فقال ١٠٠ ينا ابس الخطاب ، إني رسول اللَّه ولس يصيعني ،، فرجع متغيظًا فلم =

= يصبر حتى جاء أبو بكر ، ولذا كان عمر يقول : اتهموا الرأي على الدين قلقد رأيتني أرد أمر رسول اللَّه ﷺ برأيي ، قال : فرضي رسول الله م وأبيت حتى قال لي : « يا عمر ، تراني رضيت وتأبي ». وكان الصحابة لا يشكون في الفتح لرؤيا رآها رسول الله چ ، فلما رأوا الصلح دخلهم في ذلك أمر عظيم حتى كادوا يهلكون ) ، وكانت الرؤيا أن رسول الله 美 رأى في منامه أنه يعتمر ، وأنه دحل هو وأصحابه البيت ، فلما رأوا تأخير ذلك شـق عليهم ، وكان الصحابة على رأي عمر باستنكار الصلح ، ولم يكن ذلك شكًّا من عمر والصحابة ، بل طلبًا لكشف ما خفي عليهم وطلبًا لإذلال الكفار ونصرًا لدين الله ، ومع ذلك كان عمر يقول ؛ مازلت أتصدق وأصوم وأعتق من الذي صنعت يومئذ مخافة كلامي الذي تكلمت به ، ويقول : لقد أعتقت لذلك رقابًا وصمت دهرًا . وتلك الأعمال التي صدرت من عمر هو فيها معذور ، بل عليها مأجور ؛ لأنه فعلها اجتهــادًا ولم يعـص فيهــا للّــه ورسوله أمرًا إنما حمى عليه الحكمة ، ولقد خفيت من قبله مثلها على موسى مع الخضر عليهما السلام .

(١) يدل ذلك على أن الكلام يحمل على عموم لفظه وإطلاقه حتى تظهر إرادة التخصيص والتقييد ، وأن من حلف على فعل شيء ولم يذكر مدة معينة لا يحنث حتى تنقضي أيام حياته .

(٣) الغرز للإبل بمنزلة الركباب للفرس ، والمراد بـه التمسك بأمره ،
 وتوك المخالفة له ، كالذي يمسك بركاب الفارس فـــلا يفارقــه ؛ أي
 تعلق به واتــع قوله وفعله ولا تخالفه

 (٣) وهذا دلالة على أن أبا بكر كان أكمل الصحابة وأعرفهم بحال رسول الله في وأعلمهم بأمور الدين وأشدهم موافقة لأمر الله تعالى . وكان قلبه على قلب رسول الله مل سواء ، حتى إنه =

قال الزهري: قال عمر: فعملت لذلك أعمالاً(\*). قال: فلما فرغ من قضية الكتاب (\*) ، قال رسول الله على الأصحابه: «قوموا فاتحروا ، ثم احلقوا ». قال: فوالله ما قام منهم رجل حتى قال ذلك ثلاث مرات (\*) ، فلما لم يقم منهم أحد ؛ دخل على أم سلمة ، فذكر لها ما لقي من الناس ، فقالت أم سلمة : يا نبي الله ، أتحب ذلك ؟ لخرج ، ثم لا تكلم أحدًا منهم كلمة حتى تنحر بُدتك ، وتدعو حالقك ، فيحلقك ، فخرج ، فلم يكلم أحدًا منهم حتى فعل دلك ؛ نحر بُدته ، ودعا حالقه فحلقه ، فلما رأوا ذلك ، قاموا فنحروا ، وجعل بعضهم يحلق بعضاً (\*) ، حتى كاد

= أدرك ما لم يدركه عمر ، فضلاً عن غيره من الصحابة الكرام رضه ان الله عليهم .

(٤) أي : من أنواع الحسنات مثل الصدقة والصوم والصلاة والعتق لتُذهب عني سيع ما قلته يومنذ .

(٥) وقد أشهد ألني ﷺ على ذلك العقد رجالاً من المؤمنين والمشركين، منهم : أبو بكر ، وعمر ، وعلى ، وعبد الرحمن بن عوف ، وسعد بن أبي وقاص ، ومحمود بن مسلمة ، وعبد الله بسن سهيل بن عمرو ، وشهد على ذلك مكرز بن حضص وهو مشرك وساه رسول الله ﷺ فاجرًا ، ومكرز هذا هو الذي جاء المدينة بعد بدر لما أسر سهيل بن عمرو وضع رجليه في القيد مكان سهيل حتى يرجع فيأتي بالقداء ، وقد مات على الكفر ، وأسلم سهيل وحسن إسلامه ، فلله في خلقه شتون ا

(٣) إنما كان ذلك من فرط الحرن الذي دخلهم ، ولعباب الحكمة الإفية من ذلك وكانت البركة والخير في مشورة أم سلمة ، ولعل الصحابة رضوان الله عليهم كانوا يرجون من الله فرجًا بوحي ينزل على رسول الله مل يدخلون به إلى الكمية مُخرمين يطوفون ، فلم يقوموا حتى قام رسول الله لله إلى هديه فنحره ثم أمر الحلاق فحلق له ، ولا يجوز مثل ذلك لمن بعدهم ؛ لأن الوحي قد كمل ، والشرع قد تم ؛ ولذا قالت أم سلمة رضى الله عنها : يا رسول الله ، لا تكلمهم فإنهم قد دخلهم أمر عظيم مما أدخلت على نفسك من المشقة في أمر الصلح ورجوعهم بغير فتح ، ولعلها أدركت أن الصحابة فهموا أن التحلل رخصة ، وأن رسول الله مح سياخذ بالعزيمة فلا يتحلل ، فأشارت عليه بالتحلل لينفي عنهم هذا الاحتمال ، فلما فعل ذلك بادر الصحابة فقعلوا ، منع ما هم فيه من غم شديد . وفي ذلك فصل المشورة ، وفيه أن الفعل إذا أضيف الى القول كان أبلغ في الحكم والبيان .

(٧) وروى ابن إسحاق عن ابن عباس قال: حلق رجال يومنذ وقصر آخرون ، فقال رسول الله ﷺ : " يرحم الله المحلقين » . قالوا : والمقصرين ، فقال : " يرحم الله المحلقين » . وقال في الثالثة : " والمقصرين » . قالوا : يا رسول الله ، لم ظاهرت للمحلقين دون المقصرين ؟ قال : " لأنهم لم يشكوا » . وحديث الدعاء =

[٢٢] التوهيد السنة التاسعة والعشرون العدد الأول

# بعضهم يقتل بعضًا غُمًّا(١) .

المحلقين جاء في البخاري ومسلم من حديث ابن عمر وأبي هريرة رضي الله عنهما ، وجاء أيضًا عن أبي سعيد وحبشي بن جنادة ، ومجموع الأحاديث يدل على أن الدعاء تكرر في حجة الوداع ، ولعل ذلك لأن العرب كانوا يحبون توفير الشعر يتزينون به ، وكان الحلق فيهم قليل ، فدعا البي على للمحلقين حتًا هم على ذلك ، لأن الحلق أبلغ في العبادة وأبين للخضوع والذلة وأرجى لصدق النية ، والذي يقصر يبقي لنفسه شيئًا يتزين به بخلاف الحالق ، فإنه يشعر بأنه ترك ذلك لله تعالى .

(١) لله عز وجل حكم بالغة ، وإنما جعل المسلمين في هذه الشدائد ليرفع درجاتهم ويضاعف ثوابهم ، ومع ذلك جعل الله سبحانه هذا الصلح فتحًا مبينًا حيث لما انصرف رسول الله ﴿ من مكة نزلت عليه سورة الفتح . فما كان فتح في الإسلام أعظم من صلح الحديبية ، لأن الهدنة لما وقعت أمن الناس فكلم بعضهم بعضًا والتقوا وتفاوضوا في الحديث فدخل في هذه المدة كثير ممن دخل من المشركين ، ولقد دخل في هاتين السنتين مشل مـن كـان في الإســلام قبل ذلك أو أكثر من صناديد قريش ، وكان ذلك مقدمة للفتح الأعظم ، فتح مكة ، فكان الأمر في الحديبية في صورته الظاهرة ضيمًا للمسلمين ، وفي الباطن عزًّا لهم ، حيث اختلط المشركون بالمسلمين بغير نكير عليهم ، وأسمع المسلمون المشركين القرآن وناظروهم على الإسلام مجاهرين آمنين بعد أن كانوا لا يتكلمون بذلك إلا حفية وظهر من كان يخفى إسلامه ، فذل أهل الشرك وعز أهل الإسلام وعامل الله المشركين بضد مقصودهم ، بـل إن الفتح في ذلك فك قيود المقيدين ؛ لأنهم إن ذهبوا إلى المدينة رجعوا بمقتضى العقد ، وكان في ذلك تخويف قريش من أبي بصير وأبي جندل على تجارتهم فطلبوا من النبي ﷺ أن يقبل هؤلاء فلا يردهم ، وكانه هو الذي منعهم فصاروا بغرورهم أذلة ، وبكبرهم ضعفاء ، والحمد لله رب العالمين.

فدبر أن ذلك وقع كما قال النبي 秦 لأبي جندل : « إن اللَّه جاعل لك فرجًا ومخرجًا » .

ولقد كان في الشهر الذي وقع فيه صلح الحديبية ذي الحجة من العام السادس رجوع النبي لللها لملدينة هو نفس الشهر الذي بعث فيه الرسول يدعو الملوك والزعماء للإسلام ، فأرسل رسلا ، وكتب معهم كتبا ، وأرسل بها إلى كسرى وقيصر والنجاشي والمقوقس وملوك اليمن ، فكان منهم من أهدى الهدايا للنبي لخاصن الرد بالقول كهرقل ، ومنهم من أهدى الهدايا للنبي لخاقوقس ، ومنهم من أهدى الهدايا للنبي لخادعي عليه النبي لخ أن يمزق ملكه ، فمزقه الله شر ممزق ، فكان حاطب بن أبي بلتعة رسوله إلى المقوقس ، وشيحاع بن وهب بن أسد رسوله إلى الحارث الغساني ، ودحية بن خليفة الكلبي رسوله إلى قيصر ، وهو هرقل ملك الروم ، وعبد الله بن حدافة السهمي رسوله إلى قيصر ، وهو هرقل ملك الموس ، وسليط بن عصرو العامري =

ثم (وفي رواية: ولم يأته أحد من الرجال إلا رده في تلك المدة، وإن كان مسلماً)، وجاءه نسوة مؤمنات [مهاجرات (۱)، وكانت أم كاثوم بنت عقبة بن أبي معيط ممن خرج إلى رسول الله على يومنذ، وهي عاتق (۱)، فجاء أهلها يسائون النبي الله فن أن يرجعها إليهم، فلم يرجعها إليهم]، فأتزل الله تعالى (وفي رواية: لما أنزل الله فيهن): ﴿ يَا أَيُهَا الذّينَ آمنوا إذا جَاءَكُمُ الْمُؤْمِنَاتُ مُهَاجِراتِ فَامَتَحُوفُهُنَ ﴾ متى بلغ: ﴿ بعصم الموافِي إحداهما معاوية بين أبي سفيان، والأخرى صفوان بن أمية، ثم رجع النبي على المدينة، فجاءه صفوان بن أمية، ثم رجع النبي على المدينة، فجاءه

وسوله إلى هودة بن علي الخنفي ، وعصرو بن أمية الضمري إلى النجاشي ملك الحيشة ، ومن الفتح في هذا الصلح أيضًا أن أمن الناس ، فكان فتح خير بغزو آخر معاقل اليهود ، ففاض بذلك المال ، ومن الفتح في هذا الصلح أن أمن الطريق ، فجاء من لم يكن يستطيع المجرة ، فكان مجيء مهاجرة الحيشة جعفر بن أبي طالب ومن معه ، وكذلك قدوم أهل دوس الذين أسلموا على يمد الطفيل بن عمرو الدوسي ، وكان معهم أبو هريرة ، فتدبر ذلك الفتح العظيم . وفوائد صلح الحديبية عظيمة كثيرة . والحمد لله دا العالمن .

(۲) ظاهره أنهن جنن مهاجرات إليه وهو بالحديبية ، وليس كذلك ، وإنما جنن إليه بعد في أثناء المدة . كما هو صريح الرواية الثانية . وكان من هاجر من النساء أم كلثوم بنت عقبة بن أبي معيط وأميمة بنت بشر وسبيعة بنت الحارث الأسلمية وأم الحكم بنت سفيان وبروع بنت عقبة وعبدة بنت عبد العزى بن نضلة .

(٣) أي : شابة أو أشرفت على البلوغ

أبو بصير ؛ رجلٌ من قريش ، وهو مسلم ، فأرسلوا في طلبه رجلين ، فقالوا : العهد الذي جعلت لنا ، فدفعه إلى الرجلين ، فخرجا به (١) ، حتى بلغا ( ذا الكليفة ) ، فنزلوا يأكلون من تمر لهم ، فقال أبو بصير لأحد الرجلين : والله إني لأرى سيقك هذا يا فلان جيدًا ، فاستله الآخر ، فقال : وحالوا بينهم وبين البيت . أجل ، والله إنه لجيد ، لقد جربت به ثم جربت ، فقال أبو بصير : أرنى أنظر إليه ، فأمكنه منه ، فضربه حتى برد(١) ، وفر الآخر حتى أتى المدينة ، فدخل المسجد يعدو ، فقال رسول الله على حين رآه ، لقد رأى هذا ذُعرًا ، فلما التهى إلى النبي على قال : قُتل والله صاحبي ، وإنسى لمقتولٌ ، فجاء أبو بصير ، فقال : يا نبى الله ، قد -واللَّه - أوفى اللَّه ذمتك ، قد رددتني إليهم ، ثم أنجاني اللَّه منهم . قال النبي على : " ويل أمه (") ، مستعر حرب ، لو كان له أحد " ، فلما سمع ذلك ، عَرفَ أنه سيرده إليهم ، ففرج حتى أتى سيف البحر(؛) ، قال : وينفلت منهم أبو جندل بن سهيل ، فلحق بأبي بصير ، فجعل لا يخرج من قريش رجلٌ قد أسلم إلا لحق بأبي بصير ، حتى اجتمعت منهم عصابة ، فوالله ما يسمعون بعير خرجت لقريش إلى الشام إلى اعترضوا لها ، فقتلوهم ، وأخذوا أموالهم ، فأرسلت قريش إلى النبي على تناشده بالله والرحم لما أرسل (٥) ، فمن أتاه فهو آمن ، فأرسل النبي على اليهم ،

(١) فقال له رسول الله ﷺ ، " يا أيا بصير ، إن القوم صالحونا على ما علمت وإنا لا نصدر ، فالحق بقومك "، فقال : " اصبر واحتسب فإن الله جاعل لك فرجًا وعرجًا ". ( وفي رواية : أن عمر قال له : أنت رجل وهو رجل ومعك السيف ) .

(٢) أي : مات

(٣) هي كلمة ذم تقولها العرب في المدح ، ولا يقصدون معنى ما فيها
 من الذم ، لأن الويل : الهلاك .

( مسغر حرب ) : قال الحافظ : أصله من مسغر حرب ، أي : يسغرها ويوقدها .

قال الخطابي : كأنه يصفه بالإقدام في الحرب والتسعير لنارها ، ( لو كان له أحد ) : أي ينصره ويعاضده ويناصره ، وفيه إشارة إليه بالفرار لنلا يرده إلى المشركين

(٤) أي ساحل البحر على ثمر تجارة قريش ، واجتمع له عدد كبير بلخ
 به بعضهم آربعين ، وقبل السبعين ، قطعوا الطريق على قريش ،
 فيهم أبو جدل بن سهيل بن عمرو

ره) أي : إلا أرسل : يعني إليهم كما في رواية أحمد ، أي إلى أبي بصير وعصابته ، وزاد ابن إسحاق في ,, السيرة ,, (٣٣٨/٣) : ,, فأواهم رسول الله يج فقدموا عليه المدينة ,, ، فانظر إلى كيسد =

فَاتَزِلَ اللّٰهُ تَعَالَى : ﴿ هُوَ الَّذِي كَفَّ أَيْدِيَهُمْ عَكُمْ وَأَيْدِيكُمْ عَنْهُمْ بِبَطْنِ مَكَةً مِن بَعْ أَنْ أَظُفُركُمْ عَلَيْهُمْ ﴾ ، حتى بلغ : ﴿ الْحَمْيَةُ حَمْيَةُ الْجَاهِلِيَّةٍ ﴾ ، وكانت حَمْيَتُهم أَنَّهُم لم يقروا أنه نبي الله ، ولم يقروا بـ ﴿ بسمِ اللهِ الرحمٰيِّ الرحيمِ ﴾ ، وحالوا بينهم وبين البيتِ .

والحمد لله رب العالمين . فهذا نص حديث الحديبية جمعه الشيخ الألبائي في « مختصر البخاري » ، جاء سوال من أحد الفضلاء للمجلة عن أمر النخامة ، وهل كان الصحابة يدلكون جلودهم بها ، فذكرني ذلك بما يقع من بعض السفهاء الذين يردون الأحاديث بدعوى مخالفتها للعقل ، والحمد لله أنهم لا يملكون عقلاً ، إنما يجرون وراء الهوى ، وذلك طريق الضلال .

لكني أريد قبل أن أختم حديثي هذا أن أشبير إلى أن المسلمين كاتوا في حيرة وشدة وقد أرسلوا عثمان إلى قريش يفاوضهم وجاءت الشاتعات بأن عثمان فتل وبايع المسلمون الرسول على الايفروا ، ولم يسأل أحدًا من الجن المسلمين أن ينظر لهم حال عثمان ، وتكررت مثل تك المواقف الحرجة ، ولم يستعن فيها رسول الله على بجني مسلم ولا غيره ، مع أنه استعان في ذلك بخزاعة وكاتوا على الشرك ، فتدبر أن هذا يرد قول كل من قال بجواز الاستعانة بالجن ، وقد بالغ كثير من الناس في ذلك مبالغات معقوتة .

والحديث فيه فواند كثيرة ، اكتفينا بما ذكرناه طلبا للختصار ، والله نسأل أن يرزقنا السداد والرشاد والمداية .

واللُّه الموفق والهادي إلى سواء السبيل .

وكتبه: محمد صفوت نور الدين

المشركين ومكرهم قد غلبهم الله فيه ﴿ إِنَّهُمْ يَكِيدُونَ كَيْدًا ﴾ وألطارق: ١٥، ١٥] ، ﴿ وَيَمْكُونُ وَيَمْكُو اللّهُ وَاللّهُ خَيْرُ الْمَالُهُ وَيَمْكُونَ وَيَمْكُو اللّهُ عَيْرُ الْمَالُهُ عَيْرُ الْمَالُهُ عَيْرُ الْمَالُهُ عَيْدُ الْمَالُمُونَ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَيْرُ الْمَالُمُونَ المُسلمون عاملين بأمر الله تعالى جعل الله كيدهم مردودًا ، وأرسل النبي ﷺ إليهم كتابًا فوصل الكتاب وأبو بصير يموت ، فمات وكتاب رسول الله ﷺ في يده فدفيه أيو جيدل ، ثم قدم بمن معه إلى المدينة ، عندند علم الدين أشاروا بأن لا يسلم أبا جندل إلى أبيه ، علموا أن الحجير في طاعة الرسول ﷺ ، وأنه أفضل وإن كرهوه وفي القصة أن قتل المشرك المعتدي ليس غدرًا كما فعل أبو بصير ؛ لأنه دافع بذلك عن دينه ، وأنه لا قود عليه ولا دينة . والظاهر أن النبي إلى ماكان يرد من جاءه مسلمًا إلا إذا أرسلوا في طلبه

[27] التوحيد السنة التاسعة والعشرون العدد الأول

# كتبه ؛ أبو محمد أشرف بن عوض السكندرية

بسم الله ، والحمد لله ، والصلاة والسلام على رسول الله ، وبعد :

حينيذ - اجتمع سادة القوم بزعامة إبليس اللعين ، يعدهم ويمنيهم ؛ ليطفئوا النور الذي أضاء ، ويجتثوا الشجرة التي أصلها ثابت وفرعها في السماء - محمدًا رسول الله على - ولكن هيهات هيهات ، فما تركهم رب الضياء ، وما تخلى عنه رب الأرض والسماء .

وهاجر رسول الله على إلى يشرب ، فالتف حوله المسلمون يناصرونه ، فنصرهم الله وأمدهم بجنده ، ففتحوا البلاد ، وعَبّدوا العباد لرب العباد .

وأتم الله نوره ، وأتت الشجرة أكلها كل حين باذن الون وجنس . ربها ، حتى جاء يوم خاطب فيه أميرهم سحابة تمر

> واليوم في منظمة الأمم المتحدة - برلمان العالم حاليًا - يجتمع سادة العالم : (أمريكا ، فرنسا ، بريطانيا ، الصين ، روسيا ، أصحاب حق الفيتو في مجلس الأمن ) بزعامة إسرائيل اللعينة تعدهم وتمنيهم ؛ ليقطعوا أشعة هذا النور الذي أضاء ، وينتزعوا ثمار تلك الشجرة التي أصلها ثابت وفرعها في السماء ، أتباع محمد على .

ابتداء من اغتصاب اليهود لفلسطين المسلمة ، ومرورًا بحرب الخليج المُحكمة ، ومجاعة الصومال والله من وراء القصد .

المعتمة ، ومذابح البوسنة وكوسوفا المؤلفة ، وما يجرى الآن لإخواننا في الشيشان على أيدي الروس بالأمس البعيد وفي دار الندوة - برلمان مكة المجرمة ، كل هذا تحت سمع وبصر هذه المنظمة الظالمة.

ولكن هيهات هيهات ، فرغمًا عن كل هذه المؤامرات ، ووسط أمواج كالجبال ظهرت سفينة كسفينة نوح العليقة ، من ركبها نجا ، ومن تخلف عنها هلك ، شعارها : ﴿ لا تَحْزَنَ إِنَّ اللَّهُ مَعْنَا ﴾ ، ويهتف ركابها بصوت عذب :

نحن الذين بايعوا محمدًا

على الجهاد ما بقينا أبدًا ويحمد الله يزداد ركابها يوما بعد يوم من كل

وغدًا - قريبًا إن شاء الله - يهيئ الله لهذه من فوقه : أمطرى حيث شئت فسوف يأتيني خراجك . | السفينة رُبَّاتًا رباتيًا يصل بالسفينة إلى البر آمنة مطمئنة ( ما لم يبدل شعارها وهتافها ) ، فينتشر النور ، وتؤتى الشجرة أكلها بإذن ربها من جديد ، ويشفي الله صدور قوم مؤمنين ، وحيننذ يفرح المؤمنون بنصر الله .

إن الذي حفظ محمدًا بالأمس أثناء هجرته لهو القادر - لا شريك له - أن يحفظ هذه السفينة اليوم ، حتى تصل غدًا ما دام ركابها على دربه بسيرون ، ولكتاب ربهم بتحاكمون .

# الفلاح المصري

# كما يراه اليهود

بِتَلَمُ الدكتُور / أحمد إبراهيم خضر

كل فلاح مصري يغادر قريته متجها إلى المدينة للدراسة أو للعمل أو للزيارة يشكل خطراً على اليهود ، وتتفاوت درجات هذا الخطر ؛ تعظم إذا سافر إلى القاهرة بالذات ، وتخف قليلاً إذا ذهب إلى مدينة من المدن التي تبعد عن قريته ، وإذا عاد إلى قريته بعد انتهاء مهمته في المدينة فهو مصدر خطر أيضاً .

الفلاح المصري - كما تقول دراسات الباحثين اليهود -: متميز عن أي فلاح آخر في بلاد ما يسمونه ( بالشرق الأوسط ) ،

أو ( الهلال الخصيب ) بمواظبته على الصلاة في المسجد ، ولا تكاد تخلو قرية من قرى مصر من وجود مسجد بها يذهب الفلاحون إليه للصلاة .

القرية المصرية كانت لقرون عديدة تدفع بأبناتها إلى القاهرة لدراسة الدين في الأزهر ، وكان الأزهر إلى عهد قريب الطريق الأكثر تميزًا في تحقيق نقلة اجتماعية ذات قيمة لأبناء القرى .

إن العديد من العلماء ، بل إن أكثر من نصف شيوخ الأزهر ينحدرون من أصول ريفية ، كان

عن الديس ، وموقع مختلف الانشطة الدينية ، أما اليوم فإنه تحت قبضة الحكومة ويخضع لإشراف وضبط قوي من جانبها ، فتحول إلى موقع مسالم يندر أن يجد فيه أي نشاط معاد للحكومة فرصة للظهور .

الأزهر في الماضي قلعة الدفاع

إذا تعلم الفلاح المصري فسيصبح يومنا خطرًا على اليهود ؛ لأنه قد يصبح عضوًا في جماعة إسلامية ، وإذا ذهب الفلاح المصري إلى القاهرة ، فأين سيقيم : في الجمالية ، أو في الحدرب الأحمر ، أو في الحسينية ، أو في منطقة حزام الفقر القاهري ، أم سيقيم في الحلمية الجديدة أو القصر العيني ؟ وكل هذه المناطق لها دلالاتها عند اليهود .

أما إذا ذهب إلى المدن الكبرى في المحافظات، فإن

اليهود قلقون من البعث الديني في قرى النوبة ذات المستوى التعليمي المرتفع، وقلقون من اتجاه نساء النوبة نحو الإسلام الصحيح، لكنهم مطمئنون إلى أنها لا زالت بعيدة عن مرمى الجماعات الإسلامية.

\* نقلاً عن مجلة البيان

الخطر على اليهود قائم . هذاك الجامعات الإقليمية ، وهناك فرص العمل ، ووسائل الراحة ، وهناك الجماعات الإسلامية أيضًا . أينما ذهب فإتها هناك سواء ذهب إلى الإسكندرية أو بور سعيد أو الزقازيق ، أو ذهب إلى طنطا ، أو نجع حمادي ، أو غيرها من مدن المحافظات التي لم يكن لها ذكر في الماضي على خريطة مصر السياسية .

إذا ذهب الفلاح المصري إلى الصلاة في المسجد أو في المدينة ، أو استمع إلى حلقات الدروس التي يتعلم فيها أصول دينه ، أو اشترك في جمعيات إسلامية خيرية ، فإن الخطر على اليهود قائم أيضًا .

من الخير للفلاح المصري -كما يرى الباحثون اليهود - أن يقرأ جريدة ( اللواء الإسلامي ) ؛ لأنها الجريدة التى أنشأتها الحكومة بغرض محاربة ما يسمى ( بالنمو الخطر للأصولية ) .

لا ضرر من أن يستمع الفلاح المصرى إلى إذاعة القرآن الكريم ، أو إلى البرامج الدينية في الراديو والتلفاز ، لكنهم يحذرون من دروس الشيخ الشعراوى الذي كاتوا يرونه يوما هذا الوزير الذى دفعته السلطات للدفاع عن الخط العصرى ، شم عادوا يعتبرونه اليوم أحد الأصوليين . على الفلاح المصرى ألا يقرأ كتابات الشيخ كشك التي تذكرهم بكتابات الإمام حسن



البنا ، ولا أن ينظر في مؤلفات سيد قطب .

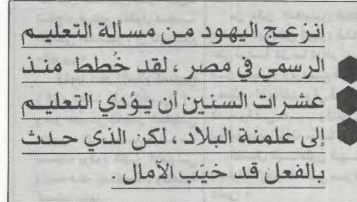
لا ضرر من انضمام الفلاح المصرى لحلقات الصوفية ، مع الحذر من أن تكون هذه الحلقات مغيرًا إلى الجماعات الإسلامية . ( القرية النوبية ) قنبلة زمنية موقوتة يحسب لها اليهود حسابًا دقيقًا ، كما كان النصاري يفعلون من قبل ، فسلطوا عليها مركز بحوث الجامعة الأمريكية بالقاهرة لدر اسة ما يسمى بالسلوك الديني للقروى النوبي .

الديني في قرى النوبة ذات المستوى التعليمي المرتفع ، وقلقون من اتجاه نساء النوبة

نحو الإسلام الصحيح ، اكنهم مطمئنون إلى أنها لا زالت بعيدة عن مرمى الجماعات الإسلامية .

لقد فشلت الحركة الإسلامية-كما يرى الباحثون اليهود - في تجنيد أتباع لها في القرى المصرية ، لكن الحقيقة المفزعة هي أن القرية المصرية هي التي ولدت (حسن البنا) في المحمودية في عام ١٩٠٦م. وأكد اليهود (لروبرت ميتشيل) أن ( المحمودية ) قرية وليست مدينة كما يتصور وهو يكتب عن تنظيم الإخوان المسلمين . ( حسن الهضيب ي - خليفة البنا - ولد في قرية (عرب الصوالحة ) في منطقة شبين عام ١٨٩٠م . (سيد قطب) المحرك الأساسي للفكر (الأصولى) - كما يرى اليهود - وإد في قرية (موشا) بالقرب من أسيوط .

اليهود قلقون من البعث إن مدنا مثل طنطا وأبوتيج والأقصر مثلاً كانت في الماضي مجرد مراكز تجارية إقليمية ، وأماكن للأضرحة والقباب



والاحتفالات بالموالد ، تجذب اليها الكثير من الفلاحين المصريين ، لكنها اليوم - إلى جانب ذلك - تشكل مركز إمداد بما يسمى ب ( الفكر الأصولي ) و ( الجماعات الأصولية ).

إن الفلاحين يرسلون أبناءهم السي هذه المدن للدراسة. الموظفون يفضلون أداء صلاة الجمعة بها . إن مدن المحافظات تعتبر مراكز لنشسر سلوكيات الإسلام الصحيح ، وهناك يتعرض الفلاحون لهذا ( الفكر الأصولي ) كما ظهر من تبني الطلاب من ذوي الأصول الريفية لهذا الفكر .

اهتمامات الباحثين اليهود بما يجري على الساحة المصرية لا حد لها ، ففي الوقت الذي انشغل فيه المراقبون بتظورات حركة الصحوة الإسلامية بما يسمونه بالمظاهر العنيفة لهذه الصحوة ، ووافع قادتها ، كان الباحثون اليهود مشغولين بدراسة الأبعاد العميقة لهذه الصحوة ، وعلى الساحة المصرية بالذات .

انطلق الباحثون اليهود من مقدمتين أساسيتين بنوا عليها نتائج دراستهم ، تقول المقدمة الأولى عندهم : إن للإسلام مظهرين :

أولهما: هو الإسلام الصحيح ( الذي يعتمد على الأصول ) ، وهو مصدر الخطر الحقيقي عليهم ؛ لأنه يجمع حوله ما يسمونه بوقود التيار الأصولي والجماعات الإسلامية ، وخاصة المسلحة منها .

أما الثاني: فيسميه اليهود بالإسلام الشعبي، وهو عبارة عن ممارسات للإسلام ذات جذور لا إسلامية بعضها فرعوني، مثل الاحتفال بعروس النيل واحتفالات الأضرحة، والموالد، وعبادة والتمانم، وأخذ العهد، والحلقات الصوفية، وكذلك ما يسلكه الناس في حياتهم اليومية على اعتبار أنه من الدين، وهو في القدم تعتبر من أقدم عادات الأمم في العالم.

أما المقدمة الثانية فتقول: السلوك الديني الشعبي ذا الجدور الإسلامية ينتشر في القرية المصرية ، أما سلوكيات الإسلام الصحيح فإنها ترتبط هذه الارتباطات ليست حادة ولا قاطعة ، حيث يمكن أن يختلط الإسلام الصحيح في القرية ، بالإسلام الصحيح في القرية ، بالإسلام الصحيح في القرية ، لسلوكيات غير صحيحة للإسلام للمدن .

من هاتين المقدمتين انطلقت دراسات الباحثين اليهود فانكبوا على دراسة كل ما توافر لديهم من مصادر ومراجع قديمة وحديثه ، لعلها تفيدهم في فهم أبعاد الصحوة في مصر ، والتخطيط لمواجهتها بما يرونه مناسبًا .

انشخل الباحثون اليهود بمحاولة الإجابة على سوالين هامين:

الأول: إلى أين تتجه الوفود المهاجرة من الريف المصري إلى المدينة: إلى الإسلام الصحيح، أم إلى مظاهره غير الصحيحة التي تربت عليها ؟

الثاني: هل تفهم الحكومة المصرية وتعيي جيدا هذه القضية ، وماذا أعدت لمواجهتها ومدى قوة وفاعلية هذه المواجهة ؟

تابع اليهود بدايات الصدام بين دعاة الإسلام الصديح ، ومظاهر السلوك الديني غير الصحيح منذ بداية القرن التاسع عشر . تركز هذا الصدام على شعاتر الوفاة وزيارات الأضرحة الصوفية ، وقاده في بعض الأحيان الشباب العائد من القاهرة بعد دراسته في الأزهر ، وساعد على توقده تحسن وسائل الاتصال والمواصلات بين القريسة والمدينة .

اليهود مطمئنون إلى أن مظاهر السلوك الديني غير الإسلامي لا زالت قائمة ومنتشرة ومستمرة ، بل إن جانبًا منها قد كسي بغطاء إسلامي . إنهم مطمئنون أيضًا إلى أن دعاة الإسلام الصحيح لم يتمكنوا بعد من القضاء تمامًا على هذه المظاهر . قارن اليهود قائمة الاحتفالات بالموالد والأولياء في القرن التاسع عشر بتلك القائمة الحديثة التي أعدها باحثون مثل (ماكفرسون) في الأربعينات ، و (بانيرث ودي جونج) في

الستينيات والسبعينيات . توصل اليهود إلى أن هناك اتخفاضًا في كم الاحتفالات بها ، لكن الشعبية الكبيرة الأضرحة الحسين، والسيدة زينب ، والإمام الشافعي طمأنتهم .

عاد اليهود إلى موقف الأزهر من هذه القضية تاريخيا ، فتوصلوا إلى أن صلابة موقف الأزهر في الدفاع عن الإسلام الصحيح أصبحت في ذمية التاريخ . إنهم اليوم مطمئنون الهوة بين ما توارثوه وبين فكر لنجاح الأزهر البالغ في تجنب الجدل الديني حول هذه القضية ، وقدرته على الدفاع عن هذه المقيمين في المدن هم الذين التركيبة التي تجمع بين الإسلام الصحيح ومظاهره الشعبية ، والفتاوى التي تصدر دفاعًا عن هذا الجانب أو ذاك .

> ليست للمسلمين العصريين أية جذور عميقة في تربة الشعب المصري - كما يرى الباحثون اليهود - إنهم كحركة ظهرت بين الصفوة التابعة للفكر الغربى، قابعون بأفكارهم في دواتسر الحكومة ويكتبون في صحفها ، ويدخل الأزهريون الذين يعملون لصالح الحكومة ضمن فئة هؤلاء المسلمين العصريين ، وإن كانت الصحوة الإسلامية قد أوقعتهم في ورطة أديدة.

التغيرات الدينية في القرية المصرية بطيئة ، و ( الفكر الأصولى ) أقل انتشارًا في قرى مصر من مدنها . هذا شيء مطمئن ، لكن دخول هذا الفكر إلى القرية في صورة مواد الكن الذي حدث بالفعل قد خيب

مطبوعة ، أو عن طريق الزيارات المتكررة لباعــة الكتــب المتجولين ؛ ووجود هذا الفكر بين صفحات الكتب التي يحتفظ بها معلمو المدارس في مكتباتهم المتواضعة بمنازلهم شيء لا يطمئن . الطبيعة المحافظة للقرية المصرية حالت في نظر اليهود دون انضمام القرويين إلى تنظيم الإخوان المسلمين . لم يكن الفلاحون قادرين على وصل الإخوان . هذا شيء طيب ، لكن الذي ليس بطيب هو أن الفلاحيـن انضموا لتنظيم الإخوان .

الذي يجري في القرية النوبية لا يطمئن اليهود . صحيح أن الحركات الإسلامية المسلحة لم تنجح في جذب شباب النوبة ؛ لكن النوبيين بعد استيطانهم الجديد ، وبعد تغير قياداتهم التقليدية ، قد تخلصوا من الكثير من الشعائر ذات الأصل الوثنى ، واعتدات حفالتهم الدينية ، وتقلصت حفالت الذكر والنزار، ويرجع الباحثون اليهود هذا التفكير الدينى إلى حركة الذهاب والعودة المتكررة لأبناء النوبة إلى القاهرة من قرى النوبة ، فيعودون إلى أهليهم بأفكار صحيحة عن الإسلام .

انزعج اليهود من مسألة التعليم الرسمي في مصر، لقد خطط منذ عشرات السنين أن يؤدى التعليم إلى علمنة البلاد ،

الآمال ، لقد أدى التعليم إلى تغيير الأنماط الاجتماعية الدينية في مصر لصالح ( الفكر الأصولي ) - كما يسميه اليهود - لم يعد يخفي على أحد ارتفاع المستوى التعليمي لشباب الجماعات الإسلامية ، إن نصف هـولاء الشـباب هـم طـلاب جامعات ، والعديد منهم خريجون مهنيون متطمون ، وذلك على العكس تمامًا من الحالة التعليمية لأعضاء جماعة الإخوان المسلمين في الأربعينيات والخمسينيات . إن هذا الشباب قد درس العلم والتكنولوجيا ، وهم مؤهلون الآن لما يسميه اليهود بمرحلة (ما بعد العصر) ، وهي مرحلة تطهر الإسلام من شرور السيطرة الغربية وعادات الاستهلاك الترفي ، والعودة بالأخلاق إلى أحضان الإسلام. سيُمكِّن هذا التعليم الشباب من فهم فكر سيد قطب الذي يحتاج إلى درجة عالية من التجريد ، كما حدث ويحدث مع رسائل حسن البنا ، وتساهم شرائط الفيديو والكاسيت بدور ملحوظ في هذا المجال .

ارتفاع المستوى التعليمي بين الرجال وانتشار أفكار الإسلام الصحيح ساعدهم على معارضة انغماس نساتهم في مظاهر السلوك الدينك الخاطئ ، والمشاركة في حفيات الزار، وامتد الأمر إلى مطالبة النساء بتخصيص أماكن لهن في المساجد للصلاة وللاستماع إلى

الدروس الدينية ، لقد حدث ذلك في القرى كما في المدن ، حتى المناطق البدوية في مصر اتجهت إلى الإسلام الصحيح فبنت المساجد واستعانت بأثمة لها من الحضر .

إن لإذاعـة القـرآن الكريـم والـبرامج الدينيـة فـي التلفـاز المصـري شـعبية كبـيرة بيـن الفلاحين ، لكن هذه الشـعبية لا تقلق اليهود ، فهي شـعبية ناتجة عن إشباع لحاجة (عاطفية) ، وليست (أيديولوجيـة) ، الـذي يزعجهم هو أن يبدأ الفلاحون في يزعجهم هو أن يبدأ الفلاحون في اليها فهمُا صحيحًا ، هنا والتأثر الروحي بصوت المقرئ والتأثر الروحي بصوت المقرئ إلى حد التفكر والعمل بها ، وهذا ما يحسب له اليهود ألف حساب .

القاهرة بالنسبة للباحثين اليهود هي المنطقة الوحيدة للأنشطة التي تمثل خطرًا حقيقيًا على الحكومة وعلى اليهود معًا . القاهرة (إحصائيا) هي المستقبل البشري الأعظم للحركة الأصولية . (تاريخيًا) انتقال حسن البنا من الإسماعيلية إلى القاهرة في عام ١٩٣٢م . وكسب حافظ سلامة شهرته بعد أن رحل إليها من السويس .

تتفاوت أحياء القاهرة في خطورتها . يصعب على السادات ، حيث ركزت الحكومة الجماعات الإسلامية - كما يرى على المظاهر الخارجية للشعائر الباحثون اليهود - أن تنشر الإسلامية ، وحينما استعانت أفكارها في أحياء الجمالية بعض الأحزاب السياسية ببعض والدرب الأحمر والحسينية ، فهذه

الأحداء تقليدية نسبيًا ، وتحتوى على أضرحة وقبور كثيرة ، لكن هذه الجماعات يمكن أن تجد لها أتباعًا في أحياء ما يسميه اليهود - بحزام الفقر القاهري -قد تجد هذه الجماعات صعوبة في التغلغل إلى الأحياء المركزية الوسطى بالقاهرة ، كما قد يصعب عليها نشر أفكارها بين أفراد الطبقات العليا - الوسطى ، كما حدث لجمعية الشبان المسلمين التى خسف دورها بسبب مخاطبتها لجماعة عالية المستوى اجتماعيًا وسياسيًا وتعليميًا . لكن القادة الدينيين قد ينجمون في ممارسة دور أكبر في التأثير على أفراد الطبقة الدنيا الوسطى ، كما حدث مع الشيخين عبد الحميد كشك وحافظ سلامة ، وقد ينجحون أيضًا في نشر أفكارهم في أحياء منفتحة على الفكر العصرى والفكر الأصولى معًا ، مثلما حصل مع الشيخ حسن البنا في حي الحلمية الجديدة.

الحكومة نفسها - في نظر الباحثين اليهود - قد تخدم هذا الفكر ( الأصولي ) عن غير قصد . إنها وهي تحاول استخدام الإسلام لصالحها تغذي السلوك الأصولي والتمسك بالإسلام بين أفراد الطبقات الدنيا من السكان ، كما حدث إبان فيترة حكم السادات ، حيث ركزت الحكومة على المظاهر الخارجية للشعائر الإسلامية ، وحينما استعانت بعض الأحزاب السياسية ببعض المشايخ للمشاركة في برامجها المشايخ للمشاركة في برامجها

السياسية التي بدأتها بتلاوة القرآن الكريم ، وقدمت تقاويم الصوم في شهر رمضان كهدايا .

لأ زالت تجربة الإخوان وغيرهم من الإسلاميين في تقديم السبرامج الثقافية والفصول المساتية لمساعدة الناس على فهم أمور دينهم عالقة في أذهان اليهود، لذلك فإنهم يحذرون من هذه الجمعيات التي تعطي دروسا في القرآن والدين في الأحياء أعدادًا من المهاجرين من الريف، وكذلك الجمعيات الخيرية والمساجد كلها مراكز تجنيد جاهزة يمكن أن تستقلها الجماعات الإسلامية.

أما كيف يستقبل القرويون المهاجرون إلى المدن الأفكار (الأصولية) والأفكار (القرآنية) بالذات، فهي مسألة لا تزال تحت أعين الباحثين اليهود، كما أن أعينهم تركز عليهم وتراقبهم في القاهرة والإسكندرية وغيرهما من المدن. هل سيسلكون الطريق إلى الإسلام الصحيح أم سيحافظون على الريف!!

ما عرضناه هو جانب من جوانب اهتمامات الباحثين اليهود . كتبوه ونشروه دون أدنى اعتبار لإمكانية استفادتنا منه ؛ لأنهم واثقون من مقالة (موشى ديان) : (إن العرب لا يقسر عون ، وإذا قسر عوا لا يفهمون) .

والله من وراء القصد.

شعر / عماد الألفى - دمياط - مجمع دار السلام

ا مما نلاق ی من عداب واعتداء ل عام كم نقول هذا آخر الابتالع ن دس تور الا ۴ عند المرض شارد أو حجاز ا يقتني ٥ كانُ مَانَ يَحْشَا عَ المكاتِد إنما الدين المنيف في عمارة المساجد والحياة على الشريعة والتمس الا بالعقادة يا شعوب المصطفى الهادي الأمين ارجع واللدين والحق المبين ك ي يك ون العام هذا منصف اللمس لمين ك ي يك ونَ العامُ هذا سالمًا دنيا وديان وتكون واخر أمة أخرج ت للع المين

عامنا الهجري أهللا مرحبا با أغلسي عـ هَ بِ لنا من ك الجواب ع ن سوال لا ين هل أتيت إلى حماتا حاملا غصن السلم؟ أم تُرى قد جئت فينا مُعَننَا حربَ ازؤام ؟ ك لُ ع ام ف ي التلاق عامن عامن الرج و التنائي ثم يأتي بعد عام لانرى كثنف ف البلاء أين يا مَن في حماه والكثير له معاتد دينًك م يا قومُ ليس مصحفًا تحت الوسائدُ أو شعارًا زائف من شعارات الجرائد واتباع الصالحين والهروب مان المفاس

السنة التاسعة والعشرون انعدد الأول التوحيد [٣١]

# 🗆 ما درجة حِدِيث : « من قرأ : ﴿ قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ ﴾ عشرين مرة بني الله لهُ قصرًا في الجنة ، ؟

■ الجواب: منكو . أخرجه حميد بن زنجويه في ((كتاب الترغيب )) له ، من طريق حسين بن أبي زينب عن أبيه عن خالد بن زيد رفعه .

ذكره الحافظ في ترجمة خالد هذا من (( الإصابة )) ، وحكى أنه غير أبي أيوب الأنصاري ، ولم يتكلم على إسناده بشيء ، وكذلك صنع المناوي في ((فيض القدير )) ، وكأن ذلك لجهالته ، فإن الحسين هذا -وفي (( الفيض )) : الحسن - وأباه لم أجد من ذكر هما .

وفي المتن نكارة ، فقد جاء الحديث من ثلاثة أوجه بلفظ : (( عشر مرات )) . وقد خرجته في ((الصحيحة )) ( ٥٨٩) .

🔲 ما درجة حديث : ﴿ هَلْ تَدرُونَ مَا يَقُولُ رَبُّكُمْ عَزَّ وَجِلَّ ؟ قالوا ؛ الله ورسوله أعلم ، قالها ثلاثًا ، قال : قال عرَّ وجلُّ : وعزتي لا بصليها عبدٌ لوقتها إلا أدْخلته الجنة , ومن صلى لغير وقتها إن شئتُ رحمته ، وإن شئتُ عذبتهُ ،، ؟

■ الجواب: منكو. أخرجه البيهقي في (( الأسماء والصفات » (ص ١٣٤) من طريق يزيد بن قتيبة الجرشى: ثنا الفضل بن الأغر الكلابي عن أبيه عن عبد اللَّه بن مسعود رضى الله عنه قال : إن النبي ﷺ خرج على أصحابه يومًا فقال لهم . فذكره.

قُلْتُ : وهذا إسنادٌ ضعيف مظلم ، الفضل بن الأغر وأبوه لم أجد من ترجمهما .

ويزيد بن فتيبة الجرشي ، أورده ابن أبي حاتم ( ٢٨٤/٢/٤ ) ، وقال : (روى عن الفضل الأغر الكلابي ، روى عنه مسلم بن إبراهيم) ، ولم يزد .

ووقع عنده ( الحرشي ) بالحاء المهملة . والله أعلم .

[٣٢] التوهيد السنة التاسعة والعشرون العدد الأول



🔲 ما 175 ة حديث : 🦙 من سبح الله مائة بالغداة ، ومائة بالعشيُّ ، كان كمن حج مائة مرة ، ومَنْ حمدً الله مائة بالغد - ومائة بالعشيُّ . كان كمنَّ حمل على عائقة فرسًا في سبيل الله ، أو قال : غزا مائة غزوة ، ومَنْ هللَ الله مائة بالغداة ومائة بالعشى لم يأتٍ في ذلك اليوم أحدُّ بأكثر منا أتى ، إلا مَنْ قالَ مثلما قالَ ، أو زاد على مثل ما قال )) .

> ■ الجواب: ضعيف . أخرجه الترمذي (٢٥٩/٢) من طريق أبى سفيان الحميري - هو سعيد بن يحيى الواسطى - عن الضحاك بن حُمرة عن عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده قال : قال رسول الله على . فذكره ، وقال : (حديث حسن غريب).

قُلْتُ : بل هو ضعيف الإسناد منكر المتن في نقدى ، فإن ابن حُمرة بضم الحاء وفتح الراء ضعيف ، كما قال الحافظ في (( التقريب )) ، ولذلك تعقب الذهبي الترمذي بقوله: ( وحسنته فلم يصنع شيئًا ) .

# 🔲 ما درجة حديث : 🔐 أنضل الأعمال الحسَّ في الله ، والعفض في الله 🔐 ؟

■ الجواب: ضعيف . أخرجه أبو داود (٤٥٩٩) من طريق يزيد بن أبى زياد عن مجاهد عن رجل عن أبي ذر قال : قال رسول الله ﷺ .

يسم ، فهو مجهول ، وأيضًا فإن يزيد بن أبى زياد وهو القرشي الهاشمي مولاهم الكوفى ضعيف لسوء حفظه.

قُلْتُ : وهذا سند ضعيف من أجل الرجل الذي لم

# 🔲 ما درجة حديث : ١١ مفاتيعُ الجنة شهادةً أنَّ لا إلهُ إلا الله ١١ ?

■ الجواب: ضعيف . أخرجه أحمد (١/٥/ ٢٤ ) ، والبزار ( رقم ٢ - كشف الأستار ) عن إسماعيل بن عياش عن عبد الله بن عبد الرحمن بن أبى حسين عن شهر بن حوشب عن معاذ بن جيل قال : قال لي رسول الله ﷺ . فذكره . وقال البزار: (شهر لم يسمع من معاذ).

قلت : وهذا إسناد ضعيف ، شهر ضعيف لسوء حفظه ، ثم إنه منقطع بين شهر ومعاذ ، كما أفاده 

وإسماعيل بن عياش ثقة ، ولكنه ضعيف في روايته عن غير الشاميين ، وهذا منها ، فإن شيخه ابن أبى حسين مكى .

# 🔲 ما درجة حديث : ﴿ جاءني جبريلُ فقال : يا محمدُ ، إذا توضأت فانتضعُ ﴾ ؟

■ الجواب: منكر . أخرجه الترمذي والعقيلي في ((الضعفاء)) (ص ٥٨) من طريق (١/١١/١) ، وابن ماجه (١/١٥٧/١) ، الحسن بن على الهاشمي عن عبد الرحمن الأعرج

قتل القبطي ، وإنما كان يريد فقط دفع ظلمه عن الإسرائيلي ، ولكن موسى الكيلا كان معروفًا بالقوة البدنية ، فأدت ضربته إلى قتل القبطي دون قصد منه ؛ لذلك اعترف أن الذي حدث من عمل الشيطان ، أي من إغوائه ، فهو مضل واضح العداوة وواضح الضلال .

ولأن موسى الكنافي قد آتاه الله الحكم والعلم فقد عرف أن الذي وقع منه من إيعاذ الشيطان ، واعترف بخطئه ، واستغفر ربّه مما بدر منه وإن كان لم يقصده ، وذلك لأنه من المحسنين ، قال موسى متضرعًا إلى الله راجعًا إليه راجيًا مغفرته ورحمته : ﴿ رَبِّ إِنّي ظَلَمْتُ نَفْسِي ﴾ ؛ أي بالقتل الخطأ الذي وقع مني ، ﴿ فَاغْفِرُ لِي ﴾ ، فاستجاب له ربه ، ﴿ فَغَفَرَ لَهُ إِنّهُ هُوَ الْغَفُورُ لِي الرّحيمُ ﴾ .

# # موسى يعاهد ربّه:

﴿ قَالَ رَبُّ بِمَا أَنْعَمْتَ عَلَيّ فَلَنَ أُكُونَ ظَهِيرًا لِلْمُجْرِمِينَ ﴾ [ القصص : ١٧ ] ؛ أي بما أنعمت علي من نعمة القوة والهداية فلن أكون معينًا للظالمين الخارجين عن حدودك . وقد احتج أهل الفضل والعلم بهذه الآية على منع خدمة أهل الجور ومعونتهم في شيء من أمورهم ، وقد نقل الإمام القرطبي في « تفسيره » ذلك عن عطاء بن أبي رباح ، رحمه اللّه ، حيث قال الفقيه التابعي : لا يحل لأحد أن يعين ظالمًا ولا يكتب له ولا يصحبه ، وإنه إن فعل شيئًا من ذلك فقد صار معينًا للظالمين .

خطورة موقف موسى المعلى بعد قتل القبطى :

قَالَ تعالى : ﴿ فَأَصْبَحَ فِي الْمَدِينَةِ خَائِفًا يَتَرَقَّبُ فَإِذَا الَّذِي اسْتَنْصَرَهُ بِالْأَمْسُ يَسْتَصْرِخُهُ قَالَ لَـهُ مُوسَى إِنَّكَ لَغُويً مَّبِينٌ \* فَلَمَّا أَنْ أَرَادَ أَنْ يَيْطِشَ

بِالَّذِي هُوَ عَدُوَّ لَهُمَا قَالَ يَا مُوسَى أَتُرِيدُ أَن تَقَتُلَنِي كَمَا قَتَلُت فَي مُوسَى أَتُريدُ أَن تَكُونَ جَبَارًا فِي الْأَرْضِ وَمَا تُرِيدُ أَن تَكُونَ مِن الْمُصلِحِينَ ﴾ في الأَرْض ومَا تُريدُ أَن تَكُونَ مِن الْمُصلِحِينَ ﴾ [ القصص : ١٩، ١٩ ] .

قال الإمام ابن كثير في «تفسيره»: أي أصبح موسى خانفًا من قتل القطبي أن يؤخذ به فيرقبُ في أي : يتلفت من الخوف ينتظر الطلب وما يتحدث به الناس ، فإذا الإسرائيلي الذي خلصه بالأمس يخاصم قبطيًا آخر ويستغيث بموسى لينصره على القبطي ، فقال له موسى : فإنك لَغُوي مُبين في أي : ظاهر الغواية كتير الشر تخاصم من لا تستطيع دفع شره عنك ، ثم عزم موسى المناهم على النطش بذلك القبطي فاعتقد الإسرائيلي لخوره وضعفه وذلته أن عوسي يريد البطش به لما سمعه يقول : ﴿ إِنّكُ لَغُوي مُبِينٌ ﴾ ، فقال يدافع عن نفسه : ﴿ إِنّكُ مُوسَى أَتُريدُ أَن تَقْتُلَنِي كَمَا قَتَلْ تَ نَفْسًا مُوسَى إلَيْ المَعْم في والقاها عنده . اله . إلى باب فرعون وألقاها عنده . اه .

فماذا نتوقع من فرعون حين يعلم أن موسى قتل قبطيًا انتصارًا لإسرائيلي ؟ النتيجة معروفة ، لقد ظهر المستور وتأكدت عداوة موسى نفرعون وقومه مهما كان من أمر موسى وصلت بفرعون ، فهذا موسى الذي كان من المفروض أن يُقتل وهو وليد لقد حان قتله الآن ، وبالفعل أصدر فرعون أوامره بإحضار موسى وقتله فورًا ، فهل سيستطيع فرعون قتل موسى ؟ هذا ما سنعرفه بإذن الله في لقائنا القادم ، لكني أذكرك بقوله تعالى : ﴿ وَلِتُصنَعَ عَلَى عَيْنِي ﴾ ،

وإلى لقاء آخر إن شاء الله .

الزبير : حدثنا جابر بن عبد الله : أن رسول الله ﷺ دخل على أم السائب أو أم المسيب ، فقال : ((ما لك يا أم السائب أو يا أم المسيب! تزفزفين ؟ )) قالت : الحمى لا بارك الله فيها . فقال . فذكره .

ورواه ابن ماجه (٣٤٨/٢) من حديث أبى هريرة مرفوعًا نحوه دون القصة .

وفيه موسى بن عبيدة ضعيف .

وقد تم تخريج الحديث في (( الصحيحة )) ( ج٣ برقم ١٢١٥ ) بزيادة فيه .

## 🔲 ما درجة حديث : ﴿ إِذَا أَنْفَقَ الرَّحِلُ على أَهِلَهُ نَفَقَةً يَحْتَسِبُهَا ؛ فَهِي لَهُ صَدَقَةً ﴾ ؟

■ الجواب: أخرجه البخاري (١/٢٠)، والنسائي (١/٣٥٣) ، والطيالسي (ص ٨٦ رقم ١١٥) ، والسياق له ، وكذا الطبراني في ((المعجم الكبير )) (١٧/١٩٦/١٧ و ٢٣٥) ، وابن حبان ابدل (( الرجل )) .

(۱۹/۱۹/۲) و ۲۲۵) من حدیث أبی مسعود البدري مرفوعًا.

وفي رواية البخاري (١٨٩/٦): ((المسلم))

🔲 ما درجة حديث : ١/ إذا أنفقت المرأة من طعام بينها غير مفسدة . كان لها أحرها بما أنفقت ، ولزوجها أَحْرُهُ مِنا كَسِبَ ، وللخَارَنِ مثل ذلك ؛ لا ينقَصُ بعضهم أحر بعض شبئًا ٪ ؟

و ١٢٠) ، ومسلم (٩٠/٣) ، وأبو داود (٢٩٧/١) ، أبسى شيبة (٢١٢٠/٥٨٢/٦) ، وعبد السرزاق والنسائي (١/١٥، ٣٥٣) ، والترمذي (١٣٠/١) ( ١٣٠/١ / ٢٧٥/١٤٨/١) من حديث وصححه ، وابن ماجه (٢/٤٤) ، وأحمد (٢/٤٤ عائشة مرفوعًا .

■ الجواب : رواه البخاري (١١٧/٢ و١١٩ | و٩٩ و٢٧٨) ، والحميدي (٢٧٦/١٣٣/١) ، وابن

🔲 ما درجة حديث : 😗 أسرعُ قيائل العرب ثَنَاءُ قريش ، ويوشكُ أنْ تَمُرَّ المرأة بالنَّعُل نتقول : إنَّ هذا نَعُلُ قَرَشِي ﴾ ؟

> ■ الجواب : أخرجه أحمد (٢/٣٣٦) : ثنا عمر بن سعد ، ثنا يحيى - يعنى : ابن زكريا بن أبي زائدة - عن سعد بن طارق ، عن أبي حازم ، عن أبى هريرة مرفوعا .

> > وهذا إسناد صحيح على شرط مسلم .

وأخرجه البزار (٣/٨٧٨ - كشف الأستار ) ، وأبو يعلى في (( مسنده )) (١١/١/١/) من طريق أبى داود الحفرى

عمر بن سعد به .

وفي ((المجمع )) (۲۸/۱۰): (رواه أحمد وأبو يعلى والبزار ببعضه ، والطبراني في (( الأوسط )) ، وقال : (( هذه )) بدل (( هذا )) ، ورجال أحمد وأبي يعلى رجال ((الصحيح)) ) .

وللحديث شاهد من رواية عائشة بلفظ: (ريا عائشة ، قومك أسرع أمتى بي لحاقًا )) . واللَّه تعالى أعلم .





٥- تأمل كيف حكم الله - وله السلطان العظيم والقدرة - أن لا يربى موسى المع الاعلى فراش فرعون بطعامه وشرابه ، مع محبته وزوجته له .

7- وانظر إلى « اللام » في قوله تعالى : 
﴿ فَلَيْلُقِهِ الْيَمُ بِالسَّاحِلِ ﴾ ، والتي سماها العلماء 
لام الأمر التكويني ، كيف دلَّت على قدرة الله 
الذي سخر البحر لحمل موسى حملاً خفيفًا هينًا 
وإلقائه بالساحل أمام قصر فرعون ؛ لتحمله 
الجواري إلى امرأة فرعون ، من الذي هدى 
البحر إلى هذا الفعل وعلَّمه هذا العلم ودربه هذا 
التدريب وكأته رجل مُعلَّم ؟ ومن الذي هدى 
الجواري إلى صنيعهم ؟ ومن الذي ألقى محبة 
الجواري إلى صنيعهم ؟ ومن الذي ألقى محبة 
موسى في قلب امرأة فرعون وفي قلب زوجها ؟ 
اليس هو اللَّه ذو الحكمة البالغة والقدرة 
المقتدرة ؟

٧- الأمة الواثقة في نصر الله ؛ عليها ألا تيأس من رحمة الله مهما بلغ بها الضعف ، ويجب ألا يستولي عليها الكسل عن السعي في إصلاح شأنها ، وخاصة إذا كانوا مظلومين ، كما استنقذ الله بني إسرائيل من فرعون .

٨- الأمة مادامت ذليلة مقهورة مستسلمة للضعف لا يقوم لها أمر دينها كما لا يقوم لها أمر دنياها .

٩- الخوف الطبيعي من الخلق لا ينافي
 الإيمان ولا يزيله ، كما جرى لأم موسى من تلك
 المخاوف الطبيعية .

١٠ - الإيمان يزيد وينقص ؛ لقوله تعالى :
 ﴿ لِتَكُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ ، والمراد بالإيمان هنا زيادته وزيادة طمأنينته .

المتقين ، حيث أحاط أم موسى العَلِين وأوليائه ، المتقين ، حيث أحاط أم موسى العَلِين برحمته ، وربط على قلبها لتزداد إيمانا ويقينا مع إيمانها .

۱۲ - ومن رحمته بأم موسى أن حرم على موسى المراضع ؛ حتى يعود لأمه وينجز لها سبحانه وعده برده إليها ، وتحت كفالة فرعون ونفقته .

17- المؤمن مع إيمانه بقدر الله لا يهمل الأخذ بالأسباب المشروعة كما أمرت أم موسى أخته بتتبع أشره . ﴿ وَقَالَتُ لأُخْتِهِ قُصيهِ ﴾ [القصص: 11] .

١٤ - « فرق تسد » ، هذا قانون الظلمة منذ زمن فرعون الذي جعل شعبه شيعًا .

\* ﴿ وَلِتُصِنَّعُ عَلَى عَيْنِي ﴾ :

الصنع: جعل الشيء على صفة معينة ؛ كصنع صفائح الحديد قدورًا ، وصنع الخشب أبوابًا ، وصنع كل شيء بحسبه ، وصنع الآدمي : معناه التربية البدنية والعقلية : التربية البدنية بالغذاء ، والتربية العقلية بالآداب والأخلاق والعلوم النافعة ، وفي الآية الكريمة إثبات العين لله سبحانه وتعالى بما يليق بجلاله وعظيم سلطانه ، وفيها كذلك تأكيد المراقبة والعناية والعناية



## العطاء يكون من غير مال القُصَّر !!

• يسمأل: شاهين الباز أبو ملح - من قرية سند
 بسط - غربية:

عن معنى قوله تعالى : ﴿ وَإِذَا حَضَرَ الْقَسَمَةَ اُولُو الْقُرْبِي وَالْسَيَامِي وَالْمَسَاكِينُ فَارْزُقُوهُم مُنَّهُ وَقُولُوا لَهُمْ قَوْلًا مَعْرُوفًا ﴾ [النساء: ٨]؟

○ الجواب: يقول السعدي في تفسير الآية الكريمة: إذا حضر قسمة المواريث الأقارب غير الوارثين المستحقون من الفقراء فأعطوهما ما تيسر من هذا المال الذي جاءكم بغير كد ولا تعب ولا عناء ولا نصب، فإن نفوسهم متشوفة إليه، وقلوبهم متطلعة، فاجبروا خواطرهم بما لا يضركم وهو نافعهم، ويلاحظ في هذا المعنى أن كل من له تطلع وتشوف إلى ما حضر بين يدي الإنسان، ينبغي له أن يعطيه منه ما تيسر كما كان النبي وقول: ((إذا جاء أحدكم خادمه بطعامه فليجلسه معه، فإن لم يجلسه معه فليناوله لقمة أو لقمتين). أو كما قال

وكان الصحابة رضي الله عنهم إذا بدت باكورة أشجارهم أتوا بها رسول الله عنهم إذا بدت باكورة أشجارهم أتوا بها رسول الله على فيك غيها ، ونظر الله أصغر وليد عنده فأعطاه ذلك ، علما منه بشدة تشوفه إلى ذلك ، وهذا كله مع إمكان الإعطاء ، فإن لم يمكن ذلك لكونه حق سفهاء أو ثم أهم من ذلك فليقولوا لهم قولاً معروفًا يردونهم ردًا جميلاً بقول حسن غير فاحش ولا قبيح . ( انتهى كالم السعدى ) .

فالنظر في قول السعدي ، رحمه الله تعالى ، يفيد أن العطاء يكون من غير مال القصر ، وأن يكون مما يقبل ذلك ، فلا يعطى من عقار أو أرض ، إنما يكون ذلك من ثوب تركه المتوفى ، أو متاع لا يضر الورثة بذله للمخالطين من المتشوفين لذلك ، وهذا حاصل ما ذكره كثير من المفسرين ، وقد ذكر ابن كثير أن الجمهور على أن الآية منسوخة .

## العبرة في المغرب بغروب الشمس !!

#### 🔹 كما بسأل :

في شهر رمضان المعظم المؤثنون في قريتنا يؤثنون القجر مع أذان الإذاعة ، وعند المغرب يتمهلون في الآذان ، فما الصحيح في ذلك ؟

○ الجواب: أن السائل من (استد بسط)، وهي قرية على خط طول قريب جدًا من خط طول القاهرة بين ٣١.٣٠، وهذا يعني التثانية مع مواقيت القاهرة، إلا أن العبرة في المغرب بغروب الشمس، وفي الفجر بطلوع القجر الصادق، وأن يظهر خيط على خط الأقبق يتفجر من الظلمة الشديدة في مكان شروق الشمس.

وتسوق في ذلك كلامًا لابن حجر من «فتح الباري» في شرحه للعديث رقم ( ١٩٥٨ ) قال : (تنبيه ) : من البدع المنكرة منا أحدث فني هذا الزمان من إيقاع الأذان الثاني قبل الفجر نحو ثلث ساعة في رمضان وإطفاء المصابيح الشي جعلت علامة لتحريم الأكل والشرب على من يريد الصيام ، زعمًا معن أحدثه أنه للاحتياط في العبادة ، ولا يعلم بذلك إلا أحداد النساس ، وقد جرهم ذلك إلى أن الوقت زعموا ، فأخروا القطر وعجلوا السحور ، وخالفوا السنة ، فلذلك قل عنهم الخير ، وكثر فيهم الشر ، والله المستعان . ( التهي ) .

هذا ، وإن فسروق التوقيت معتبرة ، والأدلسة الكوئية على المواقيت ظاهرة ، فضلاً عما بسر الله عز وجل به من أجهزة تزيد الأمر وضوحًا . والحمد لله رب العالمين .

السنة التاسعة والعشرون العدد الأول التوهيد [٣٧]

وحسيبًا، وأنه عز وجل ضمن لهم الخير والنجاح والتمكين والسعة في الحياة والرزق والنصر، وأعظم من هذا هو وقوع الأجر على الله تعالى ؛ إن هو مات في هجرته فإنه سيجد عده عز وجل خير الجزاء: ﴿ وَمَن يُهَاجِرُ فِي سَبِيلِ الله يَجِدُ فِي الأَرْضِ مُرَاعَمًا كَثِيرًا وسَعَةً وَمَن يَخْرُخ مِن فِي الأَرْضِ مُرَاعَمًا كثيرًا وسَعَةً ومَن يَخْرِكُهُ الْمَوْتُ فِي اللّهِ وَكَانَ الله غَفُورًا بَيْنَهِ مُهَاجِرًا إِلَى اللّه ورَسُولِهِ ثُمَّ يُدْرِكُهُ الْمَوْتُ فَقَدُ وَقَعَ أَجْرُهُ عَلَى اللّه ورَسُولِهِ ثُمَّ يُدْرِكُهُ الْمَوْتُ فَقَدُ وقَعَ أَجْرُهُ عَلَى اللّه ورَسُولِهِ ثُمَّ يُدْرِكُهُ الْمَوْتُ وَقَدُ وَقَعَ أَجْرُهُ عَلَى اللّه وَكَانَ اللّه غَفُورًا رَحِيمًا ﴾ [ النساء : ١٠٠ ]، ﴿ والدينَ هَاجَرُوا فِي سَبِيلِ اللّه ثُمَّ قُتِلُوا أَوْ مَاتُوا لَيرَزُقَتُهُمُ اللّه لِهُ وَ خَيرُ الرَّازِقِينَ ﴾ رزقًا حَسَنًا وَإِنَّ اللَّه لَهُ وَ خَيرُ الرَّازِقِينَ ﴾ [ الحج : ٥٥] .

وفي الحديث المتفق عليه: (( لا هجرة بعد الفتح، ولكن جهاد ونية، وإذا استنفرتم فانفروا )) ، وإنما هي اليوم مفتوحة أمام المسلمين هجرة في سبيل العلم، هجرة في سبيل الفضل، هجرة لكل ما حرّمه الله عز وجل من زُور ومنكر: ﴿ وَالرَّجُزَ فَاهُجُرْ ﴾ [ المزمل: ٥] ، بل حفاظًا على حدود فأهجُرْ ﴾ [ المزمل: ٥] ، بل حفاظًا على حدود عند الله في الدماء والأموال والأعراض، وكلها تجد عند الله الفضل والجزاء ما دامت خالصة لله وعملاً بمرضاته ، ولخير الأمة الإسلامية التي شاء الله أن تكون خير أمة.

الهجرة بناء ونظام ، من يوم وصل اللهجرة بناء ونظام ، من يوم وصل المحدد يترب أخذ مباشرة في الإعداد وبناء الأمة الإسلامية في دارها الجديدة ، دار الانطلاق والعمل والجهاد ، فبدأ بالمؤاخاة بين المهاجرين والأنصار ، تلك المؤاخاة التي كانت أول لبنات القوة والقاعدة الأصيلة التي تتحرك منها وعليها جماعة المسلمين إلى الجهاد الذي أصبح واجبا مقدسا ، وكانت المؤاخاة تماسكا قويًا في الصف الواحد حتى لا تستطيع المكايد أن تنفذ إلى

الجماعة أو تنال منها ، تحدثنا السيرة عن نموذج اللبنات التي اصطفاها الله لغرس شجرة الإسلام ، ويسجله الكتاب ثناء : ﴿ وَيُوثِرُونَ عَلَى أَنفُسِهِمْ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ ﴾ [ الحشر : ٩ ] ، آخى عبد الرحمن بن عوف المهاجري في حديث عبد الرحمن بن عوف المهاجري في حديث البخاري : سماحة من سعد يقابلها نبل وإباء من عبد الرحمن رضي الله عنهما وعن الصحب جميعًا . قال سعد لأخيه : أفسم مالي نصفين ولي امرأتان فانظر أعجبهما إليك أطلقها ، فإذا انقضت عدتها فتزوجها ، ويرد عبد الرحمن : بارك الله عي أهلك ومالك ، أين سوقكم ؟ الحديث .

ثم أخذ على في بناء المسجد لتظهر فيه شعائر الإسلام التي طالما حُوربت ، وتقام فيه الصلوات التي تربط المرء برب العالمين ، يؤمهم على ويتعهدهم ويعلمهم الكتاب والحكمة ويزكيهم ، من الغداة إلى العشى .

إن الصلاة صِلَةً وطهور ، وهو أول مسجد أسس على التقوى ﴿ فِيهِ رِجْالٌ يُحِبُّ وَنَ أَن يَتَطَهَّرُواْ وَاللَّهُ يُحِبُّ الْمُطُهِّرِينَ ﴾ [ التوبة : ٨٠٠] .

اللهم لا عَيْشُ إلا عيش الآخره

فاغفر للأنصار والمهاجره

يذكر ابن القيم رحمه الله عن الهجرة الواجبة اليوم: هجرة من عبودية غير الله إلى عبودية الله وحده، هجرة من إمامة غير رسول الله وتقليد الشيوخ إلى إمامته شخ طريق السلامة، هجرة من كتب الضالين إلى كتاب الله الذكر الحكيم والصراط المستقيم، عصمة لمن تمسك به ونجاة لمن اتبعه.

وبالله التوفيق .

## بقلم الدكتور / محمد أحمد المستر

## الأستاذ بجامعة الأزهر

هناك تصور شائع يحسب أن كلل ثمة المساجد دعاة .

ونحن نرفض هذا التصور ؛ لأن أثمة المساجد - في الأصل - موظفون لرعاية المساجد والإعلان بالصلاة وإمامة المسلمين في الأوقات الخمسة ، وهذه مهمة يكتفي فيها - لدى كثير من الدول الإسلامية - بقدر ضئيل من الثقافة الاسلامية ، أشبه ما يكون بمحو الأمية الدينية .

وكثير من هؤلاء إذا اعتلى المنبر لخطبة الجمعة يكون قد نستخها من بعض الكتب ، وقد لا يحسن قراء على ، وتتحول خطبة الجمعة إلى حصة قراءة

وما هؤلاء بالدعاة !! ولا بهؤلاء تنهض الدعوة !!

إن الداعية رجل بحسل مؤهلات فطريسة ومكتمسية ، ولديسه مواهب فكرية ، وله بصيرة الحكيم ، وفراســة المؤمن ، ويعيش قضايا أمنه وفكر

وهؤلاء الدعاة لا يقاسون بالكثرة ، وإنما يكفى في كل منطقة عدد فليــل ، يمثلون مدارس اجتهادية ، ويلتف حولهم الناس لعلمهم وعملهم وإخلاصهم وحكمتهم .

وقد يكون هؤلاء الدعاة أثمة فيي مساجد ، أو أسائذة في جامعات أو مستولين في الاعلام المقروء والمسموع والمرئى ، أو أطباء في مستشفى ، أو مهندسين في مصنع ، أو سفراء لبلادهم في دول العالم .

في أقصى بالاد الدنيا كانوا تجاراً يعيشون بأخلاق الإسلام.

وقد قال رسول الله على في صحيح الحديث : ((لا يزال من أمتى أمة قائمة بأمر الله ، لا يضرهم من خذا هم ولا من خالفهم حتى يأتى أمر الله وهم على ذلك )) .

وجاء في حديث رواه أبو داود قول رسول الله على: ((إن الله يبعث لهذه الأمة على رأس كل مائة سنة من يجدد لها دينها » .

والمراد بالبعث ليس بعث النبوة ؛ لأن النبوة قد ختمت بسيدنا محمد علي ، وإنما البعث بعث إيجاد وتدبير وعناية .

وإذا أراد الله أمرًا يسر له أسبابه . والمسلمون اليوم مطالبون باعداد الدعاة ، ويتحقق ذلك على المستوى العالمي بما يلي :

١ - إقامة معاهد العلم والجامعات في بلاد المسلمين المحرومة من

٢ - زيادة المنح الدراسية الأبناء الجاليات الإسلامية ليتفقهوا في الدين ، وينذروا فومهم إذا رجعوا اليهم .

٣- إنشاء مراكز البحسوث والترجمة لملاحقة ما يقال عن الاسلام ورد الشبهات .

٤- العنايـة بطباعـة المصحف الشريف وترجمة معانيه إلى كل لغات

٥- إحياء الأوفاف الإسلامية ، وتوجيه الاستثمارات الإسلامية إلى تتمية المجتمعات الاسلامية الفقيرة ، ولا ننسى أن الذين نشروا الإسلام | والنهوض بأبنائها وبنائها حسى لا

تتلقفهم الأيدى الصليبية الحاقدة . وعلى المستوى الإفكيمي والمحلبي بما يلي:

١ - ربط المسلم بالمسجد : فيان لذلك أهمية تربوية كبرى ، فالمسجد في الإسلام هو الجامع والجامعة ، وكل بقعة تتحول إلى مسجد تصبح بيتا طاهرًا لله يهرب منها الشيطان.

٢ - احترام العالم وتبجيله: أحد عوامل تربية الشباب ، فاحترام العالم هو احترام للدين نفسه ، وللعلم السذى يحمل أمانته ، وللرسالة التي يؤديها .

٣- إقامة طقات تحفيظ القرآن الكريم في المساجد للصغار والكبار ، للرجال والنساء ؛ لأن القرآن هو حياة المسلم وشرفه وعرضه ومناطعزه وسعادته في الدنيا والآخرة .

٤- إقامة المحاضرات والندوات الدائمة في المساجد ، وتعاقب العلماء عليها في مواقيت ثابتة حتى تصبح المساجد مراكز إشعاع فكرى وثقافي .

٥- الحرص على بناء المسجد الجامع ذي المرافق المتعددة ، فيختار في كل منطقة مسجد جامع تؤدى فيه الجمعة ، ويلقى فيه الخطبة إمام لـ مواهب خاصـة ، ويلحق بالمسجد المستشفى ودار اليتيم والتأهيل المهنى ومقر الزكاة ، بحيث يكون المسجد مستقلا في مبناه المعد للصلاة ، ليسس قوقه ولا تحته شيء ، ويجواره هـــده المرافق العامة التي تساعد في النهضة الاقتصادية والاجتماعية للحي. والله الموفق .

# وعناية القرآن الكري

## يقلم فضيلة الشيخ / أحمد طه نصر

الهجرة مبادئ خالدة ، ومثلٌ عليا ، تحدد للمسلمين هدفهم ليمضوا إلى غاياتهم في صدِّق وجد ، وجديرٌ بنا وندن نودع عامًا ونستقبل عامًا أن نحاسب أنفسنا حسابًا صادقًا ؛ ماذا قدّمنا لديننا ؟ وهل خطانا على طريق العمل الجاد لإعلاء كلمة الله وإبلاغ أمانة دعوته ، ولإصلاح حياة ومجتمع المسلمين ، بل وإلى إنقاذ البشرية مما تردت فيه من جاهلية ووثنية ، فهل كانت دعوة الإسلام إلا دعوة إلى التوحيد الخالص لله رب العالمين ، إلى عز الدنيا وفوز الآخرة .

إِنْ عَلَى كَلَ مُسَلِّم يِرِجُو لَقَاء رِبِه ، ﴿ وَمَنْ جَاهَدَ فَإِنَّمَا يُجَاهِدُ لِنَفْسِهِ إِنَّ اللَّهَ لَغَنِينً عَن الْعَالَمِينَ ﴾ [ العنكبوت : ٦ ] ، أن تتحول الهجرة في حياته إلى عمل نافع وسلوك راشد ، وعلى المسلمين كافة أن يهاجروا بأرواحهم وقلوبهم إلى الله هداية واستغناء به عز وجل عمن سواه ، اعتصامًا بدينه بالكتاب الكريم عقيدة ومنهجًا وخلقًا وتحاكمًا ، واقتداء بالنبي الأمين على الذي نسأل عنه بين بدي الله عز وجل بتحري سنته ، واتخاذه إمامًا لا نقدم بين يديه شيخا ولا رأيًا ؛ لأنه على هو الأسوة الحسنة على طريق الله المستقيم .

نظرة قحص ودراسة للقرآن الكريم نجده قد البسط في تسجيله لقيم حادث الهجرة الذي عظم أمره وظهر أثره ، وتجلى قدره ، ودل على يقين وإيمان راسخ وثبات على الحق واعتزاز بالدين الحق ، يسجل القرآن رضاء الله عن قوم أخرجوا من ديار هم وأجبروا على ترك أموالهم وديمار هم ، وتحمل الاغتراب والمشقة والعذاب في سبيل العقيدة التبي خالطت القلوب ، وامتزجت

يقعلهم حيثما أسماهم المهاجرين ، ويشمل رضاه قومًا بالمدينة فتحوا قلوبهم لدين الله الحسق ، وقتحوا ديارهم لإخواتهم المهاجرين من أهل هذا الديسن ، وأعمانوهم وقاسموهم مما يملكون ، ويعرض من أخلاقهم ما سما بهم ، فقال سيحانه : ﴿ لِلْفَقِراءِ الْمُهَاجِرِينَ الذِّينَ أَخْرِجُوا مِنْ ديارهم وأموالهم بيتغون فضلاً من الله ورضواتا ويتصرون الله ورسولة أولنك هم الصادقون ه بالأرواح ، ويشهد نهم بصدقهم ؛ إذ يسميهم | والذين تبوعوا الدار والإيمان من قبلهم يحبون

المشة التاسعة والعشرون العدد الأول التوحيث [٧٠]



## مجالسه العلمية

وقد كانت مجالسه العلمية .. وإجاباته على الأسئلة الفقهية تتميز بالدقة

والإيجاز والوضوح ، وكاتت مجالسه تحف بها المهابة ، ومع ذلك كان يتخللها شيء من الترويح عن النفس بالفكاهة المهذبة التي تنقل سامعيه إلى جو باسم ومناخ أخصوي مرغوب ، فقد كان يمثل شخصية العالم الجليل ، والداعية المثالي والفقيه المتمكن .

### منهج الشيخ - رحمه الله

اعتمد الشيخ سيد سابق - رحمه الله - منهجا يقوم على طرح التعصب للمذاهب مع عدم تجريح أصحابها والاستناد إلى أدلة من الكتاب والسنة والإجماع ، وتبسيط العبارة للقارئ بعيدًا عن تعقيد المصطلحات وعمق التعليلات ، والميل إلى التسهيل والتيسير على الناس ، والترخيص لهم فيما يقبل الترخيص ، فإن الله يحب أن تؤتى رخصه ، كما يحب أن تؤتى عزائمه ، وكما يكره أن تؤتى معصيته ، وحتى يحب الناس الدين ويقبلوا عليه ، كما يحرص على بيان الحكمة من التكليف ؛ اقتداء بالقرآن في تعليل الأحكام .

#### بُعد الشيخ عن الخلاف !!

وكان من التسهيل الذي اتبعه الشيخ في منهجه الذي ارتضاه في كتابه ((فقه السنة )) هو البعد عن ذكر الخلاف إلا ما لا بد منه ، فيذكر الأقوال في المسألة ، ويختار الراجح أو الأرجح في الغالب ، وأحيانًا يترك الأمر دون أن يرجح رأيًا ، حيث لم يتضح نه الراجح ، أو تكافأت عنده الأقوال والأدلة ، فيرى من الأمانة أن يدع الأمر للقارئ يتحمل مسئولية اختياره أو يسأل عالمًا آخر ، وهذا ما لا يسع العالم غيره .

#### صلته بأنصار السنة المحمدية !!

لقد كان الشيخ سيد سابق - رحمه الله - على صلة بعلماء أنصار السنة المحمدية أمثال الشيخ حامد الفقي ، والشيخ عبد الرحمن الوكيل ، والشيخ محمد خليل هراس ، بل وعلى معرفة جيدة بالشيخ أبي الوفاء محمد درويش ، مؤسس أنصار السنة المحمدية بسوهاج ، والذي كان الشيخ سيد سابق يثني عليه كثيرًا ويقول : إنه قد استفاد من كتاباته وخاصة كتابه ((معارف إسلامية )) .

وظلت علاقة الشيخ برجال أنصار السنة المحمدية علاقة طيبة ، حتى بعد أن أعيد إشهار الجماعة ، فقد كان الشيخ رشاد الشافعي - رحمه الله - يدعوه إلى مقر الجماعة بعابدين لإلقاء الدروس والمحاضرات العلمية ، وكان - رحمه الله - يسعد بذلك كثيرًا ، وكان إقبال شيوخ وشباب أنصار السنة كبيرًا على محاضراته ، حيث كانت تمتلئ بهم الدار يوم حضوره إليها .

#### رحيل العالم الجليل .. الداعية والفقيه !!

كما كان - رحمه الله - من كتّاب مجلة التوحيد عند صدورها في السبعينات ، فجزاه الله خير الجزاء عما قدم من خدمات وعطاء في سبيل نشر عقيدة أهل السنة والجماعة . رحم الله عالمنا الجليل رحمة واسعة ، وأثابه في حياته الباقية على ما قدم في الحياة الفاتية من جلال الأعمال ، وجزاه عن العلم والإسلام والأمة خير ما يجزي العماء العاملين والدعاة الصادقين .

وإنا لله وإنا إليه راجعون .

# في الاقتصاد الإسلامي

بقلم/ السيد عبد العال السيد

نوعًا من عدالة التوزيع للدخول بين أفراد المجتمع ، قال تعالى : ﴿ كَيْ لاَ يَكُونَ دُولَةً بَيْنَ الْمَجْتَمِع ، قال تعالى : ﴿ كَيْ لاَ يَكُونَ دُولَةً بَيْنَ الأُغْنِيَاء مِنكُمْ ﴾ [ الحشر : ٧ ] ، فالشريعة الإسلامية تراعي حق الفرد ، ولا تهمل حق المجتمع ، والجدير بالذكر أن هذه العدالة تختلف كلية عن العدالة في ظل المفهوم الاشتراكي الذي يهدف إلى تذويب الفوارق بين الطبقات وتحقيق مساواة شبه مطلقة بين الجميع ، فيلجأ إلى إجراءات التأميم والمصادرة ، فالدين الإسلامي قد ذكر ذلك وأقره في القرآن ، ذلك التفاوت في الطبقات قال تعالى : ﴿ نَحْنُ قَسَمْنَا بَيْنَهُم مَعِيشَتَهُمْ فَوق بَعْضِ فِي الْحَيَاةِ الذُنْيَا وَرَفَعَنَا بَعْضَهُمْ فَوقَ بَعْضِ فِي الْحَيَاةِ الذُنْيَا وَرَفَعَنَا بَعْضَهُمْ فَوقَ بَعْضِ

■ خامساً: قد يحدث انخفاض في دخول الأفراد في المجتمع المسلم في حالات معينة عندما ينزل ببلد إسلامي مجاعة أو أزمة اقتصادية أو كارثة أو غير ذلك ، هنا نجد أن الدين يلزم أفراده بأن يساعدوا إخوانهم وينقذوهم من الهلكة والضياع ، قال تعالى : ﴿ وَيُوْبُرُونَ عَلَى أَنفُسِهِمُ وَنَوْ كُانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ وَمَن يُوقَ شُخَ نَفْسِهِ فَأُوتَنِكُ هُمُ الْمُقْلِحُون ﴾ [ الحشر : ٩ ] ، والغاية من ذلك العمل ابتغاء رضوان الله وغايته الجنة دون انتظار لأى مطالب أو مكاسب دنيوية .

■ سادسًا : الربحية في نفس المسلم في ظل

يُسْرِفُوا ولَمْ يَقْتُرُوا وكَانَ بَيْنَ ذَلِكَ قَوَامًا ﴾ [ الفرقان : ٢٧ ] ، والمسلم يتعامل مع هذه النقطة على أنها من تعاليم الدين ، وبديهي أن الأمر غير موجود في النظام الرأسمالي الذي لا يفرق بين إنتاج السلع الضرورية التي يحتاجها المجتمع وتلك السلع الكمالية ، فالعبرة بالمكسب ولا يهم الإسراف في الكماليات بما لا طائل من وراءنه .

الدخل بالزيادة لأفراد المجتمع في ظل المنهج الإسلامي بالزيادة لأفراد المجتمع في ظل المنهج الإسلامي عز وجل، وهذه المعايير ليست مادية فقط، وإنما هي أخلاقية أيضًا، ومن ثم يمكن القول بأن كل تغير يقترن بتعاليم الله عز وجل فهو تقدم، وأن كل تغير يبتعد بالإنسان المسلم عن الله فهو تأخر، فالزيادة كما ذكرنا لا بد أن تأتي من حلال وتُصنرف في حلال، قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا النّاسُ كُلُوا مِمّا فِي الأَرْضِ حَلاً لا طَيّبًا وَلاَ تَتّبغوا خُطُواتِ الشّيطانِ المسلم أن المسلم عن الله فهو المنافي في الأرض حَلاً لا طَيّبًا وَلاَ تَتّبغوا خُطُواتِ الشّيطانِ في المُدْفَ عَدُو مُبينٌ ﴾ [ البقرة : ١٦٨ ] .

وابعًا: كل زيادة في الدخل الكلي للمجتمع ينبغي أن تكون مصحوبة بزيادة في دخول الفقراء حتى تعتبر هذه الزيادة مظهر من مظاهر التقدم في ظل المنهج الإسلامي، فإن استئثار الأغنياء بكل زيادة في الدخل لا يعتبر مظهرًا من مظاهر التقدم في ظل المنهج الإسلامي، بل هو من مظاهر التخلف.

والإسلام الحنيف عندما فرض الزكاة واعتبرها ركن من أركان الإسلام ، قد أراد بذلك أن يحقق

رَبُكَ لَجَعَلَ النّاسَ أُمّةً وَاحِدةً وَلاَ يَرَالُونَ مُخْتَلِفِينَ ﴾ [هـود: يَزَالُونَ : هُولاً ، لا : نافية ، ويزالون : فعل مضارع ناقص مرفوع بتبوت النون ، والواو في محل رفع اسمه ، مختلفين خبره .

وقد يكون النفي قبلها مفهوماً من السياق ، ويشترط له أن يكون في جواب قسم فعل جوابه مضارع ، مثل : تالله تزال أمتنا بخير ما تمسكت بدينها ، أي لا تزال ، والخبر شبه الجملة (( بخير )) في محل نصب ، وما مصدرية ظرفية في محل نصب ، أي مدة تمسكها .

 • تنبيه: ثمة فعلان في العربية بلفظ (( زال )) هـذه فـي المـاضي لكنهما يختلفان عن الناقصة في المعنى والمضارع، وهما:

١- زال يَزيلُ زيلاً ، أي مير بين شيئين وفصل بينهما ، ومنه قوله تعالى : ﴿ فَرَيْلُنَا بَيْنَهُ ﴿ وَقَالَ مَنْ مَا كُنْتُمْ إِيَّانًا تَعْبُدُونَ ﴾ شُركاؤُهُم مَّا كُنْتُمْ إِيَّانًا تَعْبُدُونَ ﴾ يونس : ٢٨] أي فرقنا وميزنا بينهم ، وزينل هنا مشددة ، أما الناقصة فلا تستعمل مشددة .

٧- زال يرول زوالاً، بمعنى هلك أو اضطرب، ومنه قوله تعالى عن السماء والأرض: ﴿ وَلَئِن زَالْتَا إِنْ أَمْسَكُهُمَا مِنْ أَحَدِ مِّن بَغَده ﴾ إِنْ أَمْسَكُهُمَا مِنْ أَحَدِ مِّن بَغَده ﴾ إِنْ أَمْسَكُهُمَا مِنْ أَحَدِ مِّن بَغَده ﴾ مبني في محل رفع فاعل زال ، وإن في الآية نافية بمعني ما ، و﴿ أحد ﴾ فاعل مجرور لفظا بمن الزائدة للتوكيد ، وهو في محل رفع ، والمعنى : ما أمسكهما أحد من بعده ، ولكن التركيب القرآني له بلاغته وإعجازه وجماله ، إذ تقيد وشموله ) الزائدة لفظا إحاطة النفي وشموله ، فالفعلان : زال يزيل ، وزال يزيل ،

١٠- فتئ : وهي بمعنى زال وأزكي مدة دوامي حيًا ، أي مدة وتعمل بشروط عملها ، ومنه قولك : تُبوت معنى الخبر ((حيًا )) لاسمها ما فتئ المسلمون يذكرون أرضهم وهو ياء المتكلم ضمير عيسى

الضائعة في الأندلس وفلسطين ، المسلمون : اسم ما فتى مرفوع بالواو ، يذكرون : فعل مضارع مرفوع بثبوت النون ، والواو: ضمير مبنى في محل رفع فاعل ، والجملة في محل نصب خبر ما فتئ ، ويحذف حرف النفى معها قياسنا كما في ﴿ قَالُوا تَاللَّهُ تَفْتًا تَذْكُرُ يُوسُفُ ﴾ [ يوسف : ٨٥ ] ، حيث أقسم إخوة يوسف أن أباهم ما ينزال يذكر يوسف ، وحذف النفى معها هنا قياسى لوقوعها في أسلوب قسم فعل جوابه مضارع ، واسم تفتأ ضمير مستتر وجوبًا تقديره أنت ، وخبرها الجملة الفعلية ﴿ تذكر ﴾ في محل نصب ، و ﴿ يوسف ﴾ : مفعول به . ١١ - برح: وهي بمعنى زال

الحسر : وهي بمعنى زال وتعمل عملها مثل : ما برح المسلمون راغبين في التقدم العلمي ، وقد تكون تامة بمعنى انتقل كقولك : برح الولد مكانه ، وقوله تعالى : ﴿ وَإِذْ قَالَ مُوسَى لَفِتَاهُ لا أَبْرَحُ حَتَى أَبُلغُ مَجْمَعُ الْبَحْرِيْنِ أَوْ أَمْضَى حُقْبًا ﴾ أَبُلغُ مَجْمَعُ الْبَحْرِيْنِ أَوْ أَمْضَى حُقْبًا ﴾ أَبُلغُ مَجْمَعُ الْبَحْرِيْنِ أَوْ أَمْضَى حُقْبًا ﴾ أَبُلغُ مَجْمَعُ الْبُحْرِيْنِ أَوْ أَمْضَى مُقْبًا ﴾ فقال بعضهم : [] ، اختلفوا فيه ، فقال بعضهم : إنها الناقصة بمعنى لا أزال ، وخبرها محذوف لدلالة السياق عليه ، وقال آخرون : إنها تامة بمعنى لا أزال متابعًا السفر حتى أصل مجمع البحرين ، فيكون برح بمعنى مجمع البحرين ، فيكون برح بمعنى

المحيط )) : (١٩٨/٧ ] . ١٢ - انف ك : وهيي كأخواتها السابقة ، ومنه قولك : الطالبان ما انفكا مجتهدين ، وتأتي تامة مثل : انفك القيد وقككته ، أي حللته .

فارق . [ راجع : (( البحر

التَّاكِيُّلُا ، ويشترط لها أن تكون بنفظ المصاصي وتسبقها ما المصدرية الظرفية ، وأن يسبقها كلام كما في الشاهد ، وألا يتقدم خبرها عليها ، ومن ذلك قول بني إسرائيل لموسى حين أمروا بدخول القدس وفيها قوم أشداء : ﴿ إِنَّا لَن نَذَخَلُهَا أَبِدًا مَا لَامُوا فَيْهَا فَاذَهَبُ أَنْت وربّك فقاتلا إِنَّا هَاهُنَا قَاعِدُون ﴾ [ المائدة : ٢٢ ] ، هاهنا قاعدون ﴾ [ المائدة : ٢٢ ] ، الوو : ضمير مبني في محل رفع المحل نصب خبرها ، أي ما داموا مستقرين فيها .

وتستعمل تامة كما في قوله
تعالى: ﴿ خَالِدِينَ فِيهَا مَا دَامَتِ
السَّمَاوَاتُ وَالْأَرْضُ ﴾ [ هـود :
١٠٧ ] ، أي : ما بقيت السماوات
والأرض ، و ﴿ ما ﴾ مصدرية ظرفية
في محل نصب ، والسماوات : فاعل

#### من صور الإعجاز في لغة القرآن الكريم :

القرآن كتاب العلم الأكبر ومعجزة الإسلام الخالدة إلى يوم الدين ، ولا شك أن أول مظاهر إعجازه تكمن في لغته التي أخذت من ألفاظ العرب وأساليبهم ، ولكنها ارتقت وسمت إلى آفاق جمالية وبلاغية أعجزت أهل البيان والفصاحة .

ومن مظاهر الإعجاز التي لا تحصى في لغة القرآن الكريم أنه لا يستعمل لفظين من أصلين لغويين مختلفين للدلالة على معنى واحد ، وهو ما يعرف في اللغة بظاهرة الترادف اللفظي ، وقد توصلت إلى نلك بعد تحليل دقيق أصول التحليل القرآن الكريم وفق أصول التحليل اللغوي السياقي ، واللغة العربية المستعملة في عصر القرآن كانت المستعملة في عصر القرآن كانت المستعملة في عصر القرآن كانت الترادف ، ولكن القرآن يمثل مستويا وقوع عائز الغة قريش ؛

والثاني هو الدكتور رولاند إميل لاهي ، الخبير الاستشاري بالبنك الدولي للإنشاء والتعمير في مشروعات الدول النامية ، وهو كندي الجنسية .

والثالث هو الدكتور فرانسوا بندرينك ، أكبر محام في يروكسل ببلجيكا ، وقد أرسل إلى الدكتور الأحمدي أبو النور وزير الأوقاف يطلب منحة دراسية خاصة بالأزهر لدراسة الإسلام واللغة العربية ، حيث قرر إغلاق مكتبه الخاص والحضور إلى مصر للدراسة والعودة مرة أخرى إلى بلاده ، وقد استجاب الوزير لطلبه بشأن تخصيص المنحة الدراسية ، وبدأت إجراءات التنفيذ .

ومن قبل هؤلاء بشهور أشهر إسلامه أمام شيخ الأزهر خبير مضخات بترولية أمريكي سمى نفسه أحمد بريان بدلاً من اسم (ريتشارد).

أعود مرة أخرى إلى الفاتيكان فأقول: إن تتابع هذه الأخبار عن المد الإسلامي وانتشاره بين هؤلاء المثقفين بين لنا أن البابا لم يكن مخلصًا في دعوته إلى ضرورة إيجاد حوار بين الكنيسة وعلماء الإسلام .. بل لعله كان يتصور – واهمًا – أن نتيجة هذا الحوار ستكون في صالح الصليبية ، فقد نشرت صحيفة (( الهير الدتربيون )) الواسعة الانتشار دراسة تقول فيها: إن البابا منزعج ؛ لأن المبادئ

الإسلامية تلقى قبولا واسعًا في إفريقيا واسعًا في إفريقيا وآسيا ، وأن المد الإسلامي يهدد التبشير بالمسيحية رغم قصور الإمكانيات الإسلامية وتضخم المساعدات التي تقدمها الكنيسة .

وتحن نقول لكل من يهمه أمر الإسلام في مصر وخارج مصر: إن الدعوة إلى الله تستدعي بذل أقصى الجهود الممكنة لعرض الإسلام على غير المسلمين عرضًا سليمًا دقيقًا حكيمًا ، وإذا كانت المساعدات التي تقدمها الكنيسة مساعدات ضخمة كما هو الواقع الفعلي فلا يجوز أبدًا أن نقابل ذلك بالقصور في الإمكانيات الإسلامية ، ولا يجوز أن نتسى أن رسول الله على قام بدعوة سائر القوى السياسية المحيطة بأرض الجزيرة إلى الدخول في الإسلام ، فأرسل رسله إلى هرقل ، وكسرى ، والمقوقس ، ونجاشي الحبشة ، وإلى الحارث الغساني ملك الحيرة ، وإلى عامل كسرى في اليمن ، وإلى أمير البحرين ، وأمير اليمامة .

وقد كاتت مخاطبة الملوك وأصحاب الشأن خطوة جديدة للخروج بالدعوة من نطاقها المحدود الى نطاق عالمي غير محدود، لقد دعاهم رسول الله على إلى الإسلام، وقال لهم في آخر دعوته: ﴿ قُلُ يَا أَهُلَ الْكَتَابِ تَعَالَوا أَ إِلَى كُلْمَةُ سُواء بَيْنَنَا وَبَيْتُكُمْ أُلاَّ نَعْبُدُ إِلاَّ اللَّهَ وَلاَ نُشْرِكَ بِهِ شَمِينًا وَلاَ يَتَخِذَ بِعَضْنَا بَعْضًا أَرْبَابًا مَن دُونِ اللَّهِ فَإِن تَولُوا فَقُولُوا اللَّهِ فَإِن تَولُوا فَقُولُوا اللَّهِ فَإِن تَولُوا فَقُولُوا اللَّهِ هَانِ تَولُوا فَقُولُوا اللَّهِ فَإِن تَولُوا فَقُولُوا اللَّهُ فَإِن تَولُوا فَقُولُوا اللَّهُ اللَّهُ وَلاَ اللَّهُ فَإِن تَولُوا فَقُولُوا اللَّهُ اللَّهُ وَا بَأَتًا مُسْلِمُونَ ﴾ [آل عمران : ١٤].

فعلينا نحن أيضًا أن نعمل على إيقاف التبشير

الصليبي وعلى نشر الإسلام والتعريف به ، حتى يدخل الناس في دين الله أفواجًا ، وإن ظل بابا الفاتيكان منزعجًا كما يريد .

وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وعلى آله وصحبه .



## لغة القرآن الكريم

mail care day

قال الله تعالى : ﴿ فَأَتْزَلَ اللهُ سَكِينَتُهُ عَلَيْهِ وَأَيَّدُهُ بِجُنُودٍ لَمْ تَرَوُهَا ﴾ [التوبة : ٤٠] ، اختلف في مرجع الضمير في ﴿ عَلَيْهِ ﴾ على ثلاثة أقوال :

● الأول: أنّ الصمير يعود إلى أبي بكر الصديق، وهو قول ابن عباس، وعلي بن أبي طالب وحبيب بن أبي ثابت، وأكثر المفسرين.

• الثاني : أنه يعود إلى النبي ي ؛ الاسه المُحدث عنه ، وهو قول مقاتل والجمهور ، واختاره ابن كثير ، وقال : (( هي سكينة متجددة خاصة بتلك الحال )) .

● الثالث: أن الضمير يعود اليهما معًا والهاء هنا في معنى التثنية ، كما في قوله تعالى : ﴿ يَحَلِفُونَ بِاللَّهِ لَكُمْ لِيُرْضُوكُمْ وَاللَّهُ وَرَسُولُهُ أَحَقُ أَن يُرْضُوكُمْ وَاللَّهُ وَرَسُولُهُ أَحَقُ أَن يُرْضُوهُ إِن كَانُوا مُؤْمِنِينَ ﴾ [ التوبة : ١٢ ] .

وريمًا يؤيد هذا القول الأُخير أن الآية في مُصحف حفصة : ( فأنزل الله سكينته عليهما ) .

والراجح أن الضمير يعود إلى النبي ، ولا يلزم من ذلك أن يكون النبي في قبل ذلك خانفًا غير ساكن القلب ، وقد ورد التصريح بنزول السكينة على النبي في في موضعين من القرآن الكريم وهما :

الأول : قوله تعالى : ﴿ لَقَدْ نُصَرِكُمْ اللّه في مَوَاطِن كَثِيرة ويوم حنين إذ أعجبتكم كثرتكم فلم تغن عكم شيئا وضافت عليكم الأرض بما رحبت ثم وليتم مدبرين ﴿ ثُمَّ أَنْزَلَ الله سَكِينته على رسوله وعلى المؤمنين ﴾ [ التوبة : ٢٥، ٢٦].

الثّاني : قوله تعالى : ﴿ إِذْ جَعَلَ الَّذِينَ كَفَرُوا فِي قُلُوبِهِمْ النّحَمِيَّةُ حَمِيْةً الْجَاهِلِيَّةِ فَأَتْزَلَ اللّهُ سَكِينَتَهُ عَلَى رَسُولِهِ وَعَلَى الْمُؤْمِنِينَ وَأَلْزَمَهُمْ كَلِمَةَ التَّقُورَى وَكَانَ اللّهُ بِكُلُّ شَيْءٍ عَلِيمًا ﴾ وكانوا أخق بها وأهلها وكان الله بكل شيء عليمًا ﴾ [الفتح : ٢٦]

فلا خلاف هنا في أن السكينة نزلت على النبي الله ، ولم يقل أحد : إن النبي الله كان خاتفا غير ساكن القلب .

قَالَ اللّه تعالى : ﴿ وَقَالَ لِلَّذِي ظُنَّ أَنَّهُ نَاجٍ مُنْهُمَا الْكُرُئِي عِنْدَ رَبِّكَ فَأَنسَاهُ الشّيْطَانُ ذِكْرَ رَبِّهِ فَلَبِتُ فِي السَّجْنُ بضعَ سنِينَ ﴾ [ يوسف : ٢٤] .

الضَمير في قوله تعالى : ﴿ فَأَنْسَاهُ ﴾ وقوله : ﴿ رَبُّه ﴾ في تفسير هما قولان :

● الأول: أن يكون راجعًا على الذي ظن يوسف الكيلا أنه ناج وهو الساقي ، والمراد بربه : سيده . وهذا قول جماعة من المفسرين منهم : مجاهد ، ومحمد بن إسحاق ، قالوا : لأن صرف وسوسة الشيطان إلى الساقي أولى من صرفها إلى يوسف .

 • الثاني : وهو قول أكثر المفسرين أن الضمير يعود إلى يوسف العَكِلا ، وهو قول ابن عباس ومجاهد - أيضا - وعكرمة وغيرهم .

والمعنى: أن الشيطان أنسى يوسف السَّلَا ذكر ربه عز وجل حتى ابتغى الفرج من غيره واستعان بمخلوق مثله ، وتلك غفلة عرضت ليوسف السَّلَا ، فإن الاستعانة بالمخلوق في دفع الضرر وإن كانت جائزة إلا أنه لما كان مقام يوسف السَّلَا أعلى المقامات ومرتبته أعلى المراتب ، ولا جرم أن صار يوسف السَّلا مؤاخذا بهذا القدر ؛ فإن حسنات الأبرار سيئات المقربين .

فإن قيل : كيف تمكن الشيطان من يوسف حتى أنساه ربه ؟

أجيب بأن يكون بشغل الخاطر وإلقاء الوسوسة . وردً أبو حيان هذا القول بقوله : ( وقيل : إن الضمير في ﴿ أنساه ﴾ عائد على يوسف ورتبوا على ذلك أخبار لا تليق نسبتها إلى الأبياء عليهم الصلاة والسلام) .

● قَلْتُ : والقول الأول هو الراجح اتباعًا للقاعدة العامة ، وهي أن الضمير يعود إلى أقرب مذكور من قوله : ﴿ اذْكَرْبِي عِنْدَ رَبِّكَ ﴾ ، حيث إن الكاف تعود إلى الذي نجا وهو الساقي . ويقوي ذلك قوله تعالى : ﴿ وَرَاوَدَتُهُ الَّتِي هُوَ فِي بَيْتِهَا عَنِ نَفْسِهِ وَعُلْقَتِ اللهِ وَقَالَتُ هَيْتَ لَكَ قَالَ مَعَاذَ الله ﴾ [يوسف : ٢٣]

فَقَى أحرج ساعات الشدة يلجأ يوسف التَّكِيلِ إلى الله بقوله : ﴿ مَعَاذَ الله ﴾ ، فلا يليق به إذن أن يوصف بأنه نسى ذكر الله .

وقوله تعالى: ﴿ كَذَلِكَ لِنَصْرِفَ عَنَهُ السَّوءَ وَالْفَحْشَاءَ إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا الْمُخْلَصِينَ ﴾ [يوسف: ٢٤]، فهو داخل في الاستثناء في قوله تعالى: ﴿ قَالَ فَبِعِزَتُكَ لَأَعُوينَهُمْ أَجْمَعِينَ ﴿ إِلَّا عَبَادَكَ مَنْهُمُ الْمُخْلَصِينَ ﴾ [س: ٨٠ ٨٨].

وبعد ذكر هذه النماذج يتبين لنا أن لغة القرآن تتسم قواعدها بالقوة والعمق ، وذلك لا يكاد يرى في لغة أخرى .

أسأل الله أن يعلمنا ما ينفعنا ، وأن ينفعنا بما علمنا ، ويزيدنا علمًا . وبالله التوفيق .

فلا يكون في قلبه غل ، ولا حسد ، ولا كبر على أحد منهم .

قال: وكان أبو عبد الله (البشري) - أحد رجال رسالة القشيري - يجتمع به (الخضر) كثيرًا، فوقع أنه قال لزوجته: ضعي هذا الدرهم إلى غد، فانقطع عن رؤيته إلى أن مات، ثم رآه في المنام من بعد، فقال له: ما ذنبي؟ فقال له: أما علمت أنا لا نصحب من يخبئ رزق غد). [(الميزان الخضرية) للشعرائي (١٦)].

\* الخضر مقام وليس شخص :

يرى بعض الصوفية أن الخضر مقام يصل إليه العارفون وليس صاحب موسى ، ويقولون : (إن لكل زمان خضرا ، وأنه نقيب الأولياء ، وكلما مات نقيب أقيم نقيب بعده مكاته ويسمى الخضر ؛ ولهذا يختلف الصوفية في وصف الخضر ، فمنهم من يراه كهلاً أو شيخًا أو رجلاً أو شابًا ، وهو يؤكد اختلاف المرئى ) .

يشير أبو العزايم إلى المتنافسين على مرتبة الخضر، فيقول: (في هذا العصر أفراد وأبدال وأقطاب وعلماء وما شاكلهم، كلهم يتنافسون في أن ينالوا مرتبة الخضر العَلَيْلَا، ولكن ما نالها من طريق الفضل إلا الخضر). [ ((في رحاب أنصار الحق)) لمحمود ماضى أبو العزايم (١٩٤)].

يقول القاشائي رأياً آخر: الخضر: كناية عن البسط، وإلياس كناية عن القبض، وأما كون الخضر التَّكِيُّ شخصا إنسانيًا باقيًا من زمان موسى التَّكِيُّ إلى هذا العهد، أو روحانيًا يتمثل بصورته لمن يرشده فغير محقق عندي، بل قد يتمثل له بالصفة الغالبة عليه، ثم يضمحل وهو روح ذلك الشخص أو روح القدس) [ (( اصطلاحات الصوفية )) للقاشائي، تحقيق د. محمد كمال ابراهيم (١٦٠)].

وجاء في (( معجم مصطلحات الصوفية )) للدكتور عبد المنعم الحفني (٩٠) في مادة خضر : الخضر: يعبر به عن البسط ، فإن قواه المزاجية مبسوطة إلى عالم الشهادة والغيب ، وكذلك قواه الروحية . تعقيب هام :

لا يتسع المقام لذكر كل الصوفية الذين يزعمون

رؤية الخضر ، وننقل عن الشعراني في (( طبقاته الكبرى )) وغيرها من مؤلفاته في ترجمة مشايخ الصوفية ، أن ممن اجتمع بالخضر : ذو النون المصري ، والشيخ عبد الرزاق ، وإبراهيم الخواص ، وأبو اليزيد البسطامي ، وإبراهيم بن أدهم ، وأبو الحسن الشاذلي ، وأبو العباس المرسي ، وياقوت العرشي ، وعلي الضرير النبتيتي ، وعلي الخواص ، وأفضل الدين ، ومحمد المنير وغيرهم ، ولا تنتهي الأمثلة من كتب الشعراني ، بل ومصنفات أبي نعيم والقشيري وابن عربي والجيلي والشبلنجي والسرهندي واليافعي وغييرهم ، لا تخلو من الإشارة إلى اجتماع الأولياء والخضر التيكيلا .

وقد يرى البعض أن هذه لا ضرر من الاستماع إليها ، ولكنها في حقيقة الأمر تهدف إلى تزكية رجال التصوف ، فأين الشافعي وعلمه بزعمهم ؟! وأين الإمام أحمد بن حنبل وفقهه وحفظه للحديث ، ثم مواقفه لحماية العقيدة من بشر الحافي ، ثم إذا تأملنا لقاءاتهم الخضر الطِّيِّك تلاحظ أمرًا هامًّا أن كل مروياتهم تختلف عن أفعاله الثلاث مع موسى عليهما السلام ، ولا نجد قصة واحدة تلقى ضوءًا عن شخصية الخضر العَلَيْلِ تصلح أن نضيفها إلى ما قصه القرآن عنه ، بل على العكس تمامًا نجد قصص الصوفية تسيء إليه وتنقص من قدره ، فنراه يأمر الجيلاني بالاعتزال ثلاث سنوات ليس له طعام إلا المنبوذ من الطعام ، ولو كان هدفه تهذيب نفسه الأمره بالاعتكاف الشرعي في رمضان في المسجد ، ثم نرى الخضر يعرض نفسه على الخواص ليصحبه فيأبي ، ثم يماشي الحفني تابعًا له ، ثم يعلم ابن الحواري رقية مخالفة لهدى النبي ﷺ.

إن حياة الخضر إلى اليوم ليست موضوعًا تأتويًا في الفكر الصوفي ، بحيث لا يضر الصوفي التصديق به أو إنكاره ، بل لقد أصبح في حقيقة الأمر عمود الرحى الذي تدور حوله مجموعة من الأفكار ، فأصبحت حزمة من المبادئ المترابطة ، لا يُقبل أن يؤمن الصوفي ببعضها ويكفر ببعض ، فمجرد رد الصوفي لموضوع واحد ينفرط عقد الفكر الصوفي بالكلية .

وإلى اللقاء في العدد القادم إن شاء الله .

المسيح صراحة أنه ما جاء لنقض هذا الناموس الإلهي . [ متى : ٥- ١٧ ] .

وجهنم التي أعلن عنها في العهد الجديد [ متى : ٥: ٣٠، ٢٩ ] هل أعدت للترحيب بالعصاة أم للقهر والانتقام .

ولعلنا نذكرك يا جناب الأسقف بما جاء في الأعاجيل من الدليل على القوة والقهر والانتقام: « ويرسل ابن الإنسان ملائكته فيجمعون من ملكوته جميع العصاة وفاعلي الإثم، ويطرحونهم في أتون النار هناك يكون البكاء وصرير الأسنان » . [ متى : ١٣: ٤١ ، ٢٤] .

بماذا يسمى ذلك يا جناب الأسقف ؟ أليس الإلمه هنا هو القوي القاهر المنتقم ، وهي الصفات التي نسبتها جنابك إلى اعتقاد الوثنيين !!

وبماذا تسمي يا جناب الأسقف ما جاء في البحيل متى :

« وتكون مجاعات وأوبئة وزلاژل في أماكن » . [ متى :
٣٠ - ٧ ] ، وما جاء في نفس الإنجيل أصحاح (٣٠) عدد
(٣٩) : « . . تظلم الشمس والقمر لا يعطي ضوءه والنجوم
تسقط وقوات السماوات تتزعزع » . أليس ذلك دليل القوة
والقهر والانتقام .

والعجيب أن يقول متى : إنه جاء على لسان المسيح : ( ... ) يمضي هذا الجيل حتى يكون هذا كله ( ... ) ويمضي هذا الجيل وتمضي بعده أجيال ، وما زالت الشمس تشرق وتغرب والقمر نوره مكتمل ، والنجوم في السماء في أماكنها ، والسماوات متملمكة لم تتزعزع .

وما أوردته يا جناب الأسقف من طعن في أسماء الله الحسنى ، وأنها من عقائد الوثنيين ، وأن المسيح أتى « بحب شامل لجميع الأجناس » .

لعلك يا جناب الأسقف لا تنسى قصة المرأة الكنعائية التي وردت في إنجيل « متى » ، وكانت تستنجد بالمسيح ؛ لأن ابنتها مجنونة جدًا ، فأبى وقال : « لم أرسل إلا لخراف بني ابسرائيل الضالة » . وظلت المرأة في توسلاتها ، فكان رده عليها لأنها كعنائية : « ليس حسنا أن يؤخذ خبز البنين ويطرح الكلاب » ، فكان رد المرأة : « يا سيد والكلاب أيضاً تأكل من الفتات التي تسقط من مائدة أربابها » . [ متى : أصحاح : ١٥ - ٢١ - ٢٨ ] .

فهل هذا يا جناب الأسقف هو الحب نجميع الأجناس التي تختلف عن القوة والقهر والانتقام ؟!!

يا جناب الأسقف ، لو كان هذا الإله بعد هذه التضحية العظمى من أجل محبة الناس جميعًا من كل الأجناس والأديان

لأغلق أبواب الجحيم إلى الأبد ، ولمنع ظهور النبي محمد الله الذي غير خريطة العالم العقائدية بهذا الاتساع والشمول ، ومنع ظهور هذا الكتاب الحق ، وهو القرآن الذي ظل محفوظاً كما نزل يصحح معرفة الناس بالمسيح عيسى ابن مريم وبرسالته ويضعهما في الموضع الصحيح .

وهكذا أمرنا أن نؤمن بالمسيح السَّكُ ، بل وبرسل الله جميعًا عليهم الصلاة والسلام ؛ لأنه طالما أن المرسل واحد فصفاته العليا لا يمكن أن تتفير في التوراة والإجيال المنزلين ، وفي القرآن الخاتم ، وما أنزله الله شيء وما ورد في المؤلفات شيء آخر ، وما شرعته المجالس الدينية من قوانين للإيمان شيء يختلف عن إنجيل المسيح الذي كان يعظ به في بداية دعوته قبل ظهور هذه المصنفات .

ومن أجل هذا حفظ الله الرسالة الختمة ، ولم يتركها للتبديل والتغيير والتأليف ؛ لأن الله تعالى يُغِد كما يريد ، لا كما يراد له ، ويُغِد بما شرع ، لا بما شرع له ؛ لأنه إله قوى قاهر منتقم عقو غفور رحيم .

وقديمًا قالوا: إذا كان بيتك من زجاج فلا ترجم الناس بالحجارة .

وإذا كانت علاقة الإله بالناس هي المحبة ، فلا بد للمحب أن يكون قويًا قادرًا على حماية أحباته ، ولا بد أن يكون قاهرًا لأعداء أحباله ، ولا بد أن يكون منتقمًا من المعتدين على أحباله ، وإلا فهو حب رمزى خيالي لا نفع من وراته ، ولذلك جاء في العهد القديم عقوبة القتل للمرتد وعابد الأصنام ، وجاءت عقوبة القصاص من القاتل والمعتدى على الإنسان ، وعقوبة المرأة الزائية التي يأخذها الكاهن إلى باب المدينة ويرجمها بالحجارة ، وعقوبة القتل للسارق وقطع يد من تمتد يده إلى عورة غيره ، بل وعقوبة صاحب الثور النطاح الذي لم يضبطه ، وغيرها من العقوبات التي أوردها سفر التثنية وغيره ، ولا يغيب ذلك عن ثقافة جنابك اللاهوتية ، وأن المسيح السَّلِيُّ أعلن أنه ما جاء لينقض هذا الناموس ، ولما شرعت مصر في دراسة تطبيق هذه الأحكام الواردة في الشريعة الإسلامية لعل جنابك تتذكر ساعتها ما قيل على صفحات جريدة « وطنى » من أنها عاهات مستديمة لا يرضى عنها المسيح!!

ونذكرك يا جناب الأسقف أن القرآن الكريم أحل للمسلم أن يتزوج النصرانية واليهودية ، والزوجة على دينها ، ووصف العلاقة الزوجية بأنها مودة ورحمة ، هذا هو تشريع الرحيم المنتقم . وما توفيقي إلا بالله .

السنة التاسعة والعشرون العدد الأول المتوهيم [٤٧]

Upload by: altawhedmag.com

## 🕸 الصوفية يترفعون عن صحبة الخضر:

سنن الخواص عن أعجب ما رأى ؟ فقال : رأيت منها الكثير ، ولكن ليس فيها ما أعجب من أن الخضر الطبح طلب مني أن يصحبني فلم أجبه ! قيل : لِم ؟ قال : لأني كنت أطلب رفيقًا خيرًا منه ، ولكني خشيت أن أعتمد عليه دون الحق ، وتضر صحبته بتوكلي ، وأتخلف بالنافلة عن الفريضة . [ الهجويري في كشف المحجوب (ص ٣٦٥) ، وحكاها بشكل وكررها مطولة في (ص ٥٣٠) ، وحكاها بشكل ثالث في (٨٨٥) ] .

يا عجبًا لهو لاء كيف يصدقون أن مشايخهم يترفعون عن صحبة الخضر الكلام، بينما موسى الكليم يقطع المسافات ويلقى التعب والنصب لتنفيذ أمر الله له ولقاء الخضر.

## ※ الخضر يدل تائهي الصوفية:

وكان أبو إسحاق بن إبراهيم بن إسماعيل الخواص يقول: (لقيت الخضر الكي في بادية فسألني الصحبة، فخشيت أن يفسد علي توكلي بالسكون إليه ففارقته، ثم يستطرد قائلاً: عطشت في بادية في طريق الحجاز، فإذا براكب حسن الوجه على دابة شهباء فسقاني الماء، وأردفني خلفه، ثم قال: انظر إلى نخيل المدينة فاتزل واقرأ على صاحبها مني السلام وقل: أخوك الخضر يقرأ عليك السلام). [ (( الطبقات الكبرى )) للشعراني عليك السلام). [ (( الطبقات الكبرى )) للشعراني

ويا عَجبًا من جرأة أهل الشطح ، الخضر العَلَيْلا يطلب صحبة الخواص ويرفض الرجل خشية أن يفسد عليه توكله ، ثم يسير في الصحراء بلازاد أو راحلة حتى إذا عطش يأتيه الخضر فيسقيه ويردفه خلفه ويوصله إلى المدينة ، والخواص لا بع فه .

أما كان أولى له أن يستن بسنة رسول الله على الهجرة حيث أعد زاده وعدته ورتب دابته واستأجر الدليل ، أيخالف الخواص سنة رسول الله على شم يزعم لقاء الخضر الله ، وكأن مهمة الخضر هي سقي الصوفية وتوصيلهم مكافأة على مخالفتهم هدى نبيهم على !!



※ الخضر بحب الشورية:

وكان الشيخ عبد الله القرشي يجتمع كثيرًا ، الخضر التَّلِيُّ ، وكان يطبخ طعام القمح كثيرًا ، فقيل له في ذلك ، فقال : ( إن الخضر التَّلِيُّلُ زارني للله فقال : اطبخ لي شوربة قمح ، فلم أزل أحبها لمحبة الخضر التَّلِيُّلُ لها ) . [ (( الطبقات الكبرى )) للشعراني ( / ١٣٧/١ ) ] .

ليس الغرض من حكاية الشيخ حب الخضر للشوربة أو ثناته عليها ، وإنما المقصود أن يوهم أتباعه أنه يجالس الخضر ويأكل معه ، وأنه يتبع الخضر في كل أموره حتى حبه للشوربة ليس من نفسه إنما اتباع وتقليد للخضر ، ولا حول ولا قوة إلا بالله العلى العظيم .

### \* الخضر تابع للحفني:

ويروي الشعرائي صاحب ((الطبقات الكبرى)) ويروي الشيخ الحفني: (أن الخضر الكيك كان يحضر مجلسه مرارًا يجلس على يمينه ، فإن قام الشيخ قام معه ، وإن دخل الخلوة شيعه إلى باب الخلوة) . ويقول أبو الحسن الشاذلي : (لقيت الخضر الكيك في صحراء عيذاب فقال لي : يأبا الحسن ، أصحبك الله اللطف الجميل ، وكان يك صاحبًا في المقام والرحيل) . [ ((الطبقات الكبرى)) للشعرائي (٢/٤)] .

\* الخضر يعين الأبدال :

يروي السيوطي عن اليافعي عن بعض أصحاب الشيخ عبد القادر الجيلاني قصة غريبة تجعل للخضر دورًا في اختيار الأبدال ، حيث يقول : ( خرج الشيخ عبد القادر من داره ليلة فانقتح له باب المدرسة ، فخرج وخرَجْتُ خلفه ، فإذا نحن في

## 🕸 الصوفية يترفعون عن صحبة الخضر:

سننل الخواص عن أعجب ما رأى ؟ فقال : رأيت منها الكثير ، ولكن ليس فيها ما أعجب من أن الخضر السَّكِّ طلب مني أن يصحبني فلم أجبه ! قيل : لِمَ ؟ قال : لأني كنت أطلب رفيقًا خيرًا منه ، ولكني خشيت أن أعتمد عليه دون الحق ، وتضر صحبته بتوكلي ، وأتخلف بالنافلة عن الفريضة . [ الهجويري في كشف المحجوب (ص٣٥) ، وحكاها بشكل وكررها مطولة في (ص٣٠) ، وحكاها بشكل ثالث في (٨٨٥) ] .

يا عجبًا لهؤلاء كيف يصدقون أن مشايخهم يترفعون عن صحبة الخضر الكلال ، بينما موسى الكليم يقطع المسافات ويلقى التعب والنصب لتنفيذ أمر الله له ولقاء الخضر .

#### ※ الخضر بدل تائهي الصوفية:

وكان أبو إسحاق بن إبراهيم بن إسماعيل الخواص يقول: (لقيت الخضر السلامي في بادية فسألني الصحبة، فخشيت أن يفسد علي توكلي بالسكون إليه ففارقته، ثم يستطرد قائلاً: عطشت في بادية في طريق الحجاز، فإذا براكب حسن الوجه على دابة شهباء فسقاني الماء، وأردفني خلفه، ثم قال: انظر إلى نخيل المدينة فانزل واقرأ على صاحبها مني السلام وقل: أخوك الخضر يقرأ عليك السلام). [ ((الطبقات الكبرى)) الشعراني

ويا عجبًا من جرأة أهل الشطح ، الخضر العَلِيُلا يطلب صحبة الخواص ويرفض الرجل خشية أن يفسد عليه توكله ، ثم يسير في الصحراء بلازاد أو راحلة حتى إذا عطش يأتيه الخضر فيسقيه ويردفه خلفه ويوصله إلى المدينة ، والخواص لا يعرفه .

أما كان أولى له أن يستن بسنة رسول الله على الهجرة حيث أعد زاده وعدت ورتب دابت واستأجر الدليل ، أيخالف الخواص سنة رسول الله على أثم يزعم لقاء الخضر الكلا ، وكأن مهمة الخضر هي سقي الصوفية وتوصيلهم مكافأة على مخالفتهم هدى نبيهم الله العلا العلم المحالفة على المحالفة المح



\* الخضر يحب الشوربة:

وكان الشيخ عبد الله القرشي يجتمع كثيرًا ، بالخضر الطبيخ ، وكان يطبخ طعام القمح كثيرًا ، فقيل له في ذلك ، فقال : ( إن الخضر الطبيخ زارني ليلة فقال : اطبخ لي شوربة قمح ، فلم أزل أحبها لمحبة الخضر الطبخ لي شوربة قمح ، الطبقات الكبرى » للشعراني (١٣٧/١)].

ليس الغرض من حكاية الشيخ حب الخضر للشوربة أو ثناته عليها ، وإنما المقصود أن يوهم أتباعه أنه يجالس الخضر ويأكل معه ، وأنه يتبع الخضر في كل أموره حتى حبه للشوربة ليس من نفسه إنما اتباع وتقليد للخضر ، ولا حول ولا قوة إلا بالله العلى العظيم .

## \* الخضر تابع للحفني:

ويروي الشعراني صاحب ((الطبقات الكبرى)) ويروي الشيخ الحفني: (أن الخضر الكيلا كان يحضر مجلسه مرارا يجلس على يمينه ، فإن قام الشيخ قام معه ، وإن دخل الخلوة شيعه إلى باب الخلوة ) . ويقول أبو الحسن الشاذلي: (لقيت الخضر الكيلا في صحراء عيذاب فقال لي: يا أبا الحسن ، أصحبك الله اللطف الجميل ، وكان لك صاحبًا في المقام والرحيل) . [ ((الطبقات الكبرى)) للشعراني (٤/٢)] .

※ الخضر يعين الأبدال :

يروي السيوطي عن اليافعي عن بعض أصحاب الشيخ عبد القادر الجيلاني قصة غريبة تجعل للخضر دورًا في اختيار الأبدال ، حيث يقول : ( خرج الشيخ عبد القادر من داره ليلة فانفتح له باب المدرسة ، فخرج وخرَجْتُ خلفه ، فإذا نحن في

المسيح صراحة أنه ما جاء لنقض هذا الناموس الإلهـي . [ متى : ٥- ١٧ ] .

وجهنم التي أعلن عنها في العهد الجديد [ متى : ٥: ٣٠، ٢٩ ] هل أعدت للترحيب بالعصاة أم القهر والانتقام .

ونعلنا نذكرك يا جناب الأسقف بما جاء في الأساجيل من الدليل على القوة والقهر والانتقام : « ويرسل ابن الإسان ملائكته فيجمعون من ملكوته جميع العصاة وفاعلي الإشم ، ويطرحونهم في أتون النار هناك يكون البكاء وصرير الأسنان » . [ متى : ١٣: ٤١ ، ٤٢ ] .

بماذا يسمى ذلك يا جناب الأسقف ؟ أليس الإله هنا هو القوي القاهر المنتقم ، وهي الصفات التي نسبتها جنابك إلى اعتقاد الوثنيين !!

وبماذا تسمي يا جناب الأسقف ما جاء في إنجيل متى :

« وتكون مجاعات وأوبئة وزلارل في أملكن » . [ متى :
٢٥- ٧ ] ، وما جاء في نفس الإنجيل أصحاح (٣٤) عدد
(٣٩) : « .. تظلم الشمس والقمر لا يعطي ضوءه والنجوم
تسقط وقوات السماوات تتزعزع » . أليس ذلك دليل القوة
والقهر والانتقام .

والعجيب أن يقول متى : إنه جاء على لسان المسيح : (( .. لا يمضي هذا الجيل حتى يكون هذا كله (( ١٥ - ٢٥ ) ، ويمضي هذا الجيل وتمضي بعده أجيال ، وما زالت الشمس تشرق وتغرب والقمر نوره مكتمل ، والنجوم في السماء في أماكنها ، والمسماوات متماسكة لم تتزعزع .

وما أوردته يا جناب الأسقف من طعن في أسماء الله الحسنى ، وأنها من عقائد الوثنيين ، وأن المسيح أتى « بحب شامل لجميع الأجناس » .

لعلك يا جناب الأسقف لا تنسى قصة المرأة الكنعائية التي وردت في إنجيل « متى » ، وكانت تستنجد بالمسيح ؛ لأن البنتها مجنونة جدًا ، فأبى وقال : « لم أرسل إلا لخراف بني إسرائيل الضالة » . وظلت المرأة في توسلاتها ، فكان رده عليها لأنها كعنائية : « ليس حسنا أن يؤخذ خيز البنين ويطرح الكلاب » ، فكان رد المرأة : « يا سيد والكلاب أيضاً تأكل من الفتات التي تسقط من مائدة أربابها » . [ متى : أصحاح : ١٥ - ٢١ - ٢٨ ] .

فهل هذا يا جناب الأسقف هو الحب لجميع الأجناس التي تختلف عن القوة والقهر والانتقام ؟!!

يا جناب الأسقف ، لو كان هذا الإله بعد هذه التضحية العظمى من أجل محبة الناس جميعًا من كل الأجناس والأديان

لأغلق أبواب الجحيم إلى الأبد ، ولمنع ظهور النبي محمد وللخافي غير خريطة العالم العقائدية بهذا الاتساع والشمول ، ومنع ظهور هذا الكتاب الحق ، وهو القرآن الذي ظل محفوظاً كما نزل يصحح معرفة الناس بالمسيح عيسى ابن مريم وبرسالته ويضعهما في الموضع الصحيح .

وهكذا أمرنا أن نؤمن بالمسيح المَلَيْكُ ، بل وبرسل الله جميعًا عليهم الصلاة والسلام ؛ لأنه طالعا أن المرسل واحد فصفاته العليا لا يمكن أن تتغير في التوراة والإجيل المنزلين ، وفي القرآن الخاتم ، وما أنزله الله شيء وما ورد في المؤلفات شيء آخر ، وما شرعته المجالس الدينية من قواتين للإيمان شيء يختلف عن إنجيل المسيح الذي كان يعظ به في بداية دعوته قبل ظهور هذه المصنفات .

ومن أجل هذا حفظ الله الرسالة الخاتمة ، ولم يتركها للتبديل والتغيير والتأليف ؛ لأن الله تعلى يُغبد كما يريد ، لا كما يراد له ، ويُغبد بما شرع ، لا بما شرع له ؛ لأنه إله قوى قاهر منتقم عقو غفور رحيم .

وقديمًا قالوا: إذا كان بيتك من زجاج فلا ترجم الناس بالحجارة .

وإذا كانت علاقة الإله بالناس هي المحبة ، فلا بد للمحب أن يكون قويًّا قادرًا على حماية أحباته ، ولا بد أن يكون قاهرًا لأعداء أحبقه ، ولا بد أن يكون منتقمًا من المعتدين على أحباته ، وإلا فهو حب رمزي خيالي لا نفع من ورائله ، ولذلك جاء في العهد القديم عقوبة القتل للمرتد وعابد الأصنام ، وجاءت عقوبة القصاص من القاتل والمعتدى على الإنسان ، وعقوبة المرأة الزانية التي يأخذها الكاهن إلى باب المدينة ويرجمها بالحجارة ، وعقوبة القتل للسارق وقطع يد من تمتد يده إلى عورة غيره ، بل وعقوبة صاحب الثور النطاح الذي لم يضبطه ، وغيرها من العقوبات التي أوردها سفر التثنية وغيره ، ولا يغيب ذلك عن ثقافة جناك اللاهوتية ، وأن المسيح التلكية أعلن أنه ما جاء لينقض هذا الناموس ، ولما شرعت مصر في دراسة تطبيق هذه الأحكام الواردة في الشريعة الإسلامية لعل جنابك تتذكر ساعتها ما قيل على صفحات جريدة (( وطني )) من أنها عاهات مستديمة لا يرضى عنها المسيح !!

ونذكرك يا جناب الأسقف أن القرآن الكريم أحل للمسلم أن يتزوج النصرانية واليهودية ، والزوجة على دينها ، ووصف العلاقة الزوجية بأنها مودة ورحمة ، هذا هو تشريع الرحيم المنتقم . وما توفيقي إلا بالله .

السنة التاسعة والعشرون العد الأول التوحيد [٤٧]

فلا يكون في قلبه غل ، ولا حسد ، ولا كبر على أحد منهم .

قال : وكان أبو عبد الله (البشري) - أحد رجال رسالة القشيري - يجتمع به (الخضر) كثيرًا ، فوقع أنه قال لزوجته : ضعي هذا الدرهم إلى غد ، فانقطع عن رؤيته إلى أن مات ، ثم رآه في المنام من بعد ، فقال له : ما ذنبي ؟ فقال له : أما علمت أنا لا نصحب من يخبئ رزق غد) . [ ((الميزان الخضرية)) للشعرائي (١٦)] .

الخضر مقام وليس شخص:

يرى بعض الصوفية أن الخضر مقام يصل إليه العارفون وليس صاحب موسى ، ويقولون : (إن لكل زمان خضرًا ، وأنه نقيب الأولياء ، وكلما مات نقيب أقيم نقيب بعده مكانه ويسمى الخضر ؛ ولهذا يختلف الصوفية في وصف الخضر ، فمنهم من يراه كهلاً أو شيخًا أو رجلاً أو شابًا ، وهو يؤكد اختلاف المرئى ) .

يشير أبو العزايم إلى المتنافسين على مرتبة الخضر، فيقول: (في هذا العصر أفراد وأبدال وأقطاب وعلماء وما شاكلهم، كلهم يتنافسون في أن ينالوا مرتبة الخضر العلمية ، ولكن ما نالها من طريق الفضل إلا الخضر). [ ((في رحاب أنصار الحق) ) لمحمود ماضى أبو العزايم (١٦٤)].

يقول القاشاني رأيًا آخر: الخصر: كناية عن البسط، وإلياس كناية عن البسط، وإلياس كناية عن القبض، وأما كون الخضر العصل الخضر العليظ شخصًا إنسانيًا باقيًا من زمان موسى العليظ إلى هذا العهد، أو روحانيًا يتمثل بصورته لمن يرشده فغير محقق عندي، بل قد يتمثل له بالصفة الغالبة عليه، ثم يضمحل وهو روح ذلك الشخص أو روح القدس) [ (( اصطلاحات الصوفية )) للقاشاني، تحقيق د . محمد كمال إبراهيم (١٢٠)].

وجاء في (( معجم مصطلحات الصوفية )) للدكتور عبد المنعم الحفني (٩٠) في مادة خضر: الخضر: يعبر به عن البسط، فإن قواه المزاجية مبسوطة إلى عالم الشهادة والغيب، وكذلك قواه الروحية.

\* تعقيب هام :

لا يتسع المقام لذكر كل الصوفية الذين يزعمون

رؤية الخضر ، وننقل عن الشعراني في (( طبقاته الكبرى )) وغيرها من مؤلفاته في ترجمة مشايخ الصوفية ، أن ممن اجتمع بالخضر : ذو النون المصري ، والشيخ عبد السرزاق ، وإبراهيم الخواص ، وأبو اليزيد البسطامي ، وإبراهيم بن أدهم ، وأبو الحسن الشاذلي ، وأبو العباس المرسي ، وياقوت العرشي ، وعلي الضرير النبتيتي ، وعلي الخواص ، وأفضل الدين ، ومحمد المنير وغيرهم ، ولا تنتهي الأمثلة من كتب الشعراني ، بل ومصنفات أبي نعيم والقشيري وابن عربي والجيلي والشبلنجي والسرهندي واليافعي وغيرهم ، لا تخلو مسن الإشارة إلى اجتماع الأولياء والخضر التيكيلا .

وقد يرى البعض أن هذه لا ضرر من الاستماع إليها ، ولكنها في حقيقة الأمر تهدف إلى تزكية رجال التصوف ، فأين الشافعي وعلمه بزعمهم ؟! وأين الإمام أحمد بن حنبل وفقهه وحفظه للحديث ، ثم مواقفه لحماية العقيدة من بشر الحافي ، ثم إذا تأملنا لقاءاتهم الخضر التكيال نلاحظ أمرًا هامًا أن كل مروياتهم تختلف عن أفعاله الثلاث مع موسى عليهما السلام ، ولا نجد قصة واحدة تلقى ضوءًا عن شخصية الخضر العليال تصلح أن نضيفها إلى ما قصه القرآن عنه ، بل على العكس تمامًا نجد قصص الصوفية تسيء اليه وتنقص من قدره ، فنراه يأمر الجيلاني بالاعتزال ثلاث سنوات ليس له طعام إلا المنبوذ من الطعام ، ولو كان هدفه تهذيب نفسه لأمره بالاعتكاف الشرعي في رمضان في المسجد ، ثم نرى الخضر يعرض نفسه على الخواص ليصحبه فيأبى ، ثم يماشي الحفني تابعًا له ، ثم يعلم ابن الحواري رقية مخالفة لهدي النبي ﷺ .

إن حياة الخضر إلى اليوم ليست موضوعًا تأتويًا في الفكر الصوفي ، بحيث لا يضر الصوفي التصديق به أو إنكاره ، بل لقد أصبح في حقيقة الأمر عمود الرحى الذي تدور حوله مجموعة من الأفكار ، فأصبحت حزمة من المبادئ المترابطة ، لا يقبل أن يؤمن الصوفي ببعضها ويكفر ببعض ، فمجرد رد الصوفي لموضوع واحد ينفرط عقد الفكر الصوفي بالكلية .

وإلى اللقاء في العدد القادم إن شاء الله .

## لغة القرآن الكريم

يمان سرجع المسر

قال الله تعالى : ﴿ فَأَنزَلَ اللهُ سَكِينَتَهُ عَلَيْهِ وَأَيْدَهُ بِجُنُودِ لَمْ تَرَوَهَا ﴾ [ التوبة : ٤٠ ] ، اختلف في مرجع الضمير في ﴿ عَلَيْهِ ﴾ على ثلاثة أقوال :

● الأول: أن الضمير يعود إلى أبي بكر الصديق ، وهو قول ابن عباس ، وعلي بن أبي طالب وحبيب بن أبي ثابت ، وأكثر المفسرين .

● الشاني: أنه يعود إلى النبي ﷺ ؛ لأنه المُحدث عنه ، وهو قول مقاتل والجمهور ، واختاره ابن كثير ، وقال : ((هي سكينة متجددة خاصة بتلك الحال )) .

الثالث: أن الضمير يعود إليهما معًا والهاء هنا في معنى التثنية ، كما في قوله تعالى :
 ﴿ يَحْلُفُونَ بِاللّهِ لَكُمْ لِيُرْضُوكُمْ وَاللّهُ وَرَسُولُهُ أَحَقُ أَن يُرْضُوهُ إِن كَانُوا مُؤمنينَ ﴾ [ التوبة : ٦٢ ] .

وربما يؤيد هذا القول الأخير أن الآية في مصحف حفصة : ( فأنزل الله سكينته عليهما ) .

والراجح أن الضمير يعود الله النبي في ، ولا ينزم من ذلك أن يكون النبي في قبل ذلك خاتفًا غير ساكن القلب ، وقد ورد التصريح بنزول السكينة على النبي في في موضعين من القرآن الكريم وهما :

● الأول : قوله تعالى : ﴿ لَقَدْ نَصَرِكُمْ اللَّهُ فِي مَوَاطِنَ كَثِيرة وَيَوْمُ حَنْينَ إِذْ أَعْجَبَتُكُمْ كُثُرْتُكُمْ قَلَمْ تُغْنِ عَنَكُمْ شَيْئًا وَضَاقَتْ عَلَيْكُمُ الأَرْضُ بِمَا رَحْبَتَ ثُمَّ وللَّيْتُمَ مُدْبِرِينَ ۞ ثُمَّ أَنْزَلَ اللَّهُ سَكِينَتُهُ عَلَى رَسُولِهِ وَعَلَى الْمُؤْمِنِينَ ۞ [ التوبة : ٢٥، ٢٠].

الثاني: قوله تعالى: ﴿ إِذْ جَعَلَ الْذِينَ كَفْرُوا فِي قُلُوبِهِمُ الْدَمِينَ كَفْرُوا فِي قُلُوبِهِمُ الْحَمِينَةُ حَمِينَةُ الجَاهِلِيَّةَ فَأَنزَلَ اللَّهُ سَكِينَتَهُ عَلَى رَسُولِهِ وَعَلَى الْمُؤْمِنِينَ وَٱلْزُمَهُمْ كَلِمَةُ التَّقُونَى وَكَانَ اللَّهُ بِكُلُّ شَيْءٍ عَلِيمًا ﴾ وكَانَ اللَّهُ بِكُلُّ شَيْءٍ عَلِيمًا ﴾ [الفتح: ٢٦].

فلا خلاف هنا في أن السكينة نزلت على النبي الله ، ولم يقل أحد : إن النبي الله كان خانفا غير ساكن القلب .

قَالَ اللّه تَعَالَى : ﴿ وَقَالَ لِلَّذِي ظُنَّ أَنَّهُ نَاجٍ مَنْهُمَا الْذُكْرِيْنِ عِنْدَ رَبِّكَ فَأَنسَاهُ الشَّيْطَانُ ذِكْرَ رَبِّهِ فَلَبِثُ فِي الشَّيْطَانُ ذَكْرَ رَبِّهِ فَلَبِثُ فِي السَّجْنُ بضعْ سَنِينَ ﴾ [ يوسف : ٢٢ ] .

الضمير في قوله تعالى : ﴿ فَأَتَسَاهُ ﴾ وقوله : ﴿ رَبُّهُ ﴾ في تقسير هما قولان :

● الأول: أن يكون راجعًا على الذي ظن يوسف التيلا أنه ناج وهو الساقي ، والمراد بربه: سيده . وهذا قول جماعة من المفسرين منهم: مجاهد، ومحمد بن إسحاق ، قالوا: لأن صرف وسوسة الشيطان إلى الساقي أولى من صرفها إلى يوسف .

 الثاني : وهو قول أكثر المفسرين أن الضمير يعود إلى يوسف الكيلا ، وهنو قنول ابن عباس ومجاهد - أيضًا - وعكرمة وغيرهم .

والمعنى: أن الشيطان أنسى يوسف السَّلَا ذكر ربه عز وجل حتى ابتغى الفرج من غيره واستعان بمخلوق مثله ، وتلك عقلة عرضت ليوسف السَّلا ، فإن الاستعانة بالمخلوق في دفع الضرر وإن كانت جائزة إلا أنه لما كان مقام يوسف السَّلِيلا أعلى المواتب ، ولا جَرَم أن صار يوسف السَّلِيلا مؤاخذاً بهذا القدر ؛ فإن حسنات الأبرار سيئات المقربين .

فإن قيل : كيف تمكن الشيطان من يوسف حتى أنساه ربه ؟

أجيب بأن يكون بشغل الخاطر والقاء الوسوسة . ورد أبو حيان هذا القول بقوله : ( وقيل : إن الضمير في ﴿ أنساه ﴾ عائد على يوسف ورتبوا على ذلك أخبار لا تليق نسبتها الى الأبياء عليهم الصلاة والسلام) .

● قَلَتُ : والقول الأول هو الراجح اتباعاً للقاعدة العامة ، وهي أن الضمير يعود إلى أقرب مذكور من قوله : ﴿ اذْكُرْتِي عِنْدَ رَبِّكَ ﴾ ، حيث إن الكاف تعود إلى الذي نجا وهو الساقي . ويقوي ذلك قوله تعالى : ﴿ وَرَاوَدَتُهُ النِّتِي هُوَ فِي بَيْتِهَا عَنِ نَفْسِهِ وَعَلَقْتِ الْاَبُوابِ وَقَالَتُ هَيْتَ لَكَ قَالَ مَعَاذُ الله ﴾ [يوسف : الأبواب وقالتُ هَيْتَ لَكَ قَالَ مَعَاذُ الله ﴾ [يوسف :

فَعْي أحرج ساعات الشدة يلجأ يوسف التَّكِيلِ إلى الله بقوله : ﴿ مَعَاذُ اللَّهِ ﴾ ، فلا يليق به إذن أن يوصف بأنه نسى ذكر الله .

وقوله تعالى: ﴿ كَذَلِكَ لِنَصْرِفَ عَنَهُ المدُوءَ وَالْفَحْشَاءَ إِنَّهُ مِنْ عَبَادِنَا الْمُخْلَصِينَ ﴾ [يوسف: ٢٠]، فهو داخل في الاستثناء في قوله تعالى: ﴿ قَالَ فَبِعِرْتُكُ لَأَغُويَنَهُمُ أَجْمَعِينَ ﴿ إِلاَ عَبَادِكَ مَنْهُمُ المُخْلَصِينَ ﴾ [ص: ٨٠، ٨٣].

وبعد ذكر هذه النماذج يتبين لنا أن لغة القرآن تتسم قواعدها بالقوة والعمق ، وذلك لا يكاد يرى في لغة أخرى -

أسأل اللُّه أن يعلمنا ما ينقعنا ، وأن ينفعنا بما علمنا ، ويزيدنا علمًا . وبالله التوفيق .

والثاني هو الدكتور رولاند إميل لاهي ، الخبير الاستشاري بالبنك الدولي للإنشاء والتعمير في مشروعات الدول النامية ، وهو كندي الجنسية .

والثالث هو الدكتور فرانسوا بندرينك ، أكبر محام في بروكسل ببلجيكا ، وقد أرسل إلى الدكتور الأحمدي أبو النور وزير الأوقاف يطلب منحة دراسية خاصة بالأزهر لدراسة الإسلام واللغة العربية ، حيث قرر إغلاق مكتبه الخاص والحضور إلى مصر للدراسة والعودة مرة أخرى إلى بلاده ، وقد استجاب الوزير لطلبه بشأن تخصيص المنحة الدراسية ، وبدأت إجراءات التنفيذ .

ومن قبل هؤلاء بشهور أشهر إسلامه أمام شيخ الأزهر خبير مضخات بترولية أمريكي سمى نفسه أحمد بريان بدلاً من اسم (ريتشارد).

أعود مرة أخرى إلى الفاتيكان فأقول: إن تتابع هذه الأخبار عن المد الإسلامي وانتشاره بين هؤلاء المثقفين بين لثا أن البابا لم يكن مخلصًا في دعوته إلى ضرورة إيجاد حوار بين الكنيسة وعلماء الإسلام .. بل لعله كان يتصور - واهمًا - أن نتيجة هذا الحوار ستكون في صالح الصليبية ، فقد نشرت صحيفة (( الهيرالدتربيون )) الواسعة الانتشار دراسة تقول فيها: إن البابا منزعج ؛ لأن المبادئ

الإسلامية تلقى قبولاً واسعًا في إفريقيا واسعًا في إفريقيا وآسيا ، وأن المد الإسلامي يهدد التبشير بالمسيحية رغم قصور الإمكانيات الإسلامية وتضخم المساعدات التي تقدمها الكنيسة .

ونحن نقول لكل من يهمه أمر الإسلام في مصر وخارج مصر : إن الدعوة إلى الله تستدعي بذل أقصى الجهود الممكنة لعرض الإسلام على غير المسلمين عرضًا سليمًا دقيقًا حكيمًا ، وإذا كانت المساعدات التي تقدمها الكنيسة مساعدات ضخمة كما هو الواقع الفعلي فلا يجوز أبدا أن نقابل ذلك بالقصور في الإمكانيات الإسلامية ، ولا يجوز أن ننسى أن رسول الله على قام بدعوة سائر القوى السياسية المحيطة بأرض الجزيرة إلى الدخول في الإسلام ، فأرسل رسله إلى هرقل ، وكسرى ، والمقوقس ، ونجاشي الحبشة ، وإلى الحارث الغساني ملك الحيرة ، وإلى عامل كسرى في اليمن ، وإلى أمير البحرين ، وأمير اليمامة .

وقد كانت مخاطبة الملوك واصحاب الشأن خطوة جديدة للخروج بالدعوة من نطاقها المحدود الله ينطاق عالمي غير محدود، لقد دعاهم رسول الله ينظ إلى الإسلام، وقال لهم في آخر دعوته: ﴿ قُلْ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ تَعَالُواْ إِلَى كَلَمَةُ سَوَاء بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ أَلاَ نَعْبُدَ إِلاَ اللّهَ وَلاَ نُشْرِكَ بِهِ شَيْئًا وَلاَ يَتَخِذَ بِعَضْنَا بَعْضًا أَرْبَابًا مَن دُونِ اللّهِ فَإِن تَولُواْ فَقُولُواْ اللهِ مَا يُعْدَدُ اللّهِ فَإِن تَولُواْ فَقُولُواْ اللهِ مَا يَعْدُدُ اللّهِ فَإِن تَولُواْ فَقُولُواْ اللهِ مَا يُعْدَدُ اللّهِ فَإِن تَولُواْ فَقُولُواْ اللهِ مَا يَعْدُدُ اللّهِ فَإِن تَولُواْ فَقُولُواْ اللّهِ عَمْران ؛ ١٤ ].

فعلينا نحن أيضًا أن نعمل على إيقاف التبشير

الصليبي وعلى نشر الإسلام والتعريف به ، حتى يدخل الناس في دين الله أفواجًا ، وإن ظل بابا الفاتيكان منزعجًا كما يريد .

وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وعلى آله وصحبه .



رَبُكَ لَجِعَلَ النَّاسَ أُمَّةً وَاحِدَةً وَلا يزالون مُختلفين ﴾ [ هود : ١١٨ ] ، لا : نافية ، ويزالون : فعل مضارع ناقص مرفوع بثبوت النون ، والواو في محل رفع اسمه ، مختلفین خبره .

وقد يكون النفى قبلها مفهومًا من السياق ، ويشترط له أن يكون في جواب قسم فعل جوابه مضارع ، مثل : تالله ترال أمتنا بخير ما تمسكت بدينها ، أي لا تزال ، والخبر شبه الجملة (( بخير )) في محل نصب ، وما مصدرية ظرفية في محل نصب ، أي مدة تمسكها .

 تنبية : ثمة فعلان في العربية بلفظ (( زال )) هذه في الماضي لكنهما يختلفان عن الناقصة في المعنى والمضارع ، وهما :

١ - زال يزيل زيلا ، أي ميز بين شيئين وفصل بينهما ، ومنه قوله تعالى : ﴿ فَرَيِّانِا بَيْنَهُ مَ وَقَالَ شُركاؤُ هُم مَّا كنتم إيَّاتا تَعْبُدُونَ ﴾ [ يونس : ۲۸ ] أي فرقنا وميزنا بينهم ، وزيل هنا مشددة ، أما الناقصة فلا تستعمل مشددة .

٢- زال يرول زوالا ، بمعنى هلك أو اضطرب ، ومنه قوله تعالى عن السماء والأرض : ﴿ ولَيْنِ زَالْتُا إِنْ أَمْسَكُهُمَا مِنْ أَحَدِ مُن بَعْدِه ﴾ [فاطر: ٤١] ، التاء: ضمير مبنى في محل رفع فاعل زال ، وإن في الآية نافية بمعنى ما ، و﴿ أحد ﴾ فاعل مجرور لفظا بمن الزائدة للتوكيد ، وهو في محل رفع ، والمعنى : ما أمسكهما أحد من بعده ، ولكن التركيب القرآني له بلاغته وإعجازه وجماله ، إذ تقيد (( مِن )) الزائدة لفظا إحاطة النفي وشموله ، فالفعلان : زال يزيل ، وزال يزول تامان .

١٠- فتى : وهى بمعنى زال وتعمل بشروط عملها ، ومنه قولك :

الضائعة في الأندلس وفلسطين ، المسلمون : اسم ما فتى مرفوع بالواو ، يذكرون : فعل مضارع مرفوع بثبوت النون ، والواو: ضمير مبنى في محل رفع فاعل ، والجملة في محل نصب خبر ما فتئ ، ويحذف حرف النفي معها قياسا كما في ﴿ قَالُوا تَاللَّهُ تَفْتَأُ تَذْكُرُ يُوسُفُ ﴾ [ يوسف : ٥٥ ] ، حيث أقسم إخوة يوسف أن أباهم ما يرزال يذكر يوسف ، وحذف النفى معها هنا قياسي لوقوعها في أسلوب قسم فعل جوابه مضارع ، واسم تفتأ ضمير مستتر وجوبًا تقديره أنت ، وخبرها الجملة الفعلية ﴿ تذكر ﴾ في محل نصب ، و ﴿ يوسف ﴾ : مفعول به . ١١- برح: وهي بمعنى زال

وتعمل عملها مثل: ما برح المسلمون راغبين في التقدم العلمي ، وقد تكون تامة بمعنى انتقل كقولك : برح الولد مكانه ، وقوله تعالى : ﴿ وَإِذْ قَالَ مُوسَى لِفَتَاهُ لا أَبْرَحُ حَتَّى أَبْلَغُ مَجْمَعُ الْبَحْرِيْنِ أَوْ أَمْضِي حُقْبًا ﴾ [الكهف: ١٠] ، اختلفوا فيه ، فقال بعضهم : إنها الناقصة بمعنى لا أزال ، وخبرها محذوف لدلالة السياق عليه ، وقال أخرون : إنها تامة بمعنى لا أزال متابعًا السفر حتى أصل مجمع البحرين ، فيكون برح بمعنى فارق . [راجع: ((البحر المحيط )) : ( ۱۹۸/۷ ] .

١٢ - انفك : وهي كأخواتها السابقة ، ومنه قولك : الطالبان ما انفكا مجتهدين ، وتأتى تامة مثل : انفك القيدُ وفككته ، أي حللته .

۱۳ - دام: وتفيد مع معموليها استمرار المعنى الذي قبلها مدة تبوت معنى الخبر للاسم ، كقوله تعالى : ﴿ و أوصائي بالصلاة و الزكاة ما دمت حَبِّا ﴾ [ مربع : ٣١ ] ، أي أصلي وأزكى مدة دوامي حيا ، أي مدة تُبوت معنى الخبر ((حيًا )) لاسمها ما فتى المسلمون يذكرون أرضهم وهو ياء المتكلم ضمير عيسى

العَلَيْهُ ، ويشترط لها أن تكون بلفظ الماضي وتسبقها ما المصدرية الظرفية ، وأن يسبقها كلام كما في الشاهد ، وألا يتقدم خبرها عليها ، ومن ذلك قول بنى إسرائيل لموسى حين أمروا بدخول القدس وفيها قوم أشداء : ﴿ إِنَا لَنْ نَدُخُلُهَا أَبُدُا مَّا داموا فيها فاذهب أنت وربك فقاتلا إنا هاهنا قاعدون ﴾ [ المائدة : ٢٤ ] ، الواو: ضمير مبنى في محل رفع اسم دام ، وشبه الجملة (( فيها )) في محل نصب خبرها ، أي ما داموا مستقرين فيها .

وتستعمل تامة كما في قوله تعالى : ﴿ خالدين فيها ما دامت السماوات والأرض ﴾ [ هود : ۱۰۷] ، أي : ما بقيت السماوات والأرض ، و﴿ ما ﴾ مصدرية ظرفية في محل نصب ، والسماوات : فاعل دام .

## • من صور الإعجاز في لغة القرآن

القرآن كتاب العلم الأكبر ومعجزة الإسلام الخالدة إلى يوم الدين ، ولا شك أن أول مظاهر إعجازه تكمن في لغته التي أخذت من ألفاظ العرب وأساليبهم ، ولكنها ارتقت وسمت إلى أفاق جمالية وبلاغية أعجزت أهل البيان والفصاحة .

ومن مظاهر الاعجاز التي لا تحصى في لغة القرآن الكريم أنه لا يستعمل لفظين من أصلين لغويين مختلفين للدلالة على معنى واحد . وهو ما يعرف في اللغة بظاهرة الترادف اللفظى ، وقد توصلت إلى ذلك بعد تحليل دقيق لبعض من لغة القرآن الكريم وفق أصول التحليل اللغوي السياقي ، واللغة العربية المستعملة في عصر القرآن كانت تمثل عدة مستويات ولهجات متنوعة ؛ ولذا جاز فيها وقوع الترادف ، ولكن القرآن بمثل مستوى لغويًا واحدًا ، وقد نزل بلغة قريش ؛

# في الاقتصاد الإسلامي

بقلم/ السيد عبد العال السيد

نوعًا من عدالة التوزيع للدخول بين أفراد المجتمع ، قال تعالى : ﴿ كَيْ لاَ يَكُونَ دُولَةُ بَيْنَ المجتمع ، قال تعالى : ﴿ كَيْ لاَ يَكُونَ دُولَةُ بَيْنَ الأغْنِيَاء مِنكُمْ ﴾ [ الحشر : ٧ ] ، فالشريعة الإسلامية تراعي حق الفرد ، ولا تهمل حق المجتمع ، والجدير بالذكر أن هذه العدالة تختلف كلية عن العدالة في ظل المفهوم الاشتراكي الذي يهدف إلى تذويب الفوارق بين الطبقات وتحقيق مساواة شبه مطلقة بين الجميع ، فيلجأ إلى أجراءات التأميم والمصادرة ، فالدين الإسلامي قد أجراءات التأميم والمصادرة ، فالدين الإسلامي قد أكر ذلك وأقره في القرآن ، ذلك التفاوت في الطبقات قال تعالى : ﴿ نَحْنُ قَسَمَنّا بَيْنَهُمْ مَعِيشَتَهُمْ فَي الْحَيَاةِ الدُنْنِيا وَرَفَعَنا بَعْضَهُمْ فَي وَقَ بَعْضَ فِي الْحَيَاةِ الدُنْنِيا وَرَفَعَنا بَعْضَهُمْ فَي وَقَ بَعْضَ فِي الْحَيَاةِ الدُنْنَا وَرَفَعَنا بَعْضَهُمْ فَي وَقَ بَعْضَ فِي الْحَيَاةِ الدُنْنَا وَرَفَعَنا بَعْضَهُمْ فَي وَقَ بَعْضَ فَي أَلِي الْحَيَاةِ الدُنْنَا وَرَفَعَنا بَعْضَهُمْ فَي وَقَ بَعْضَ فَي أَلِي الْحَيَاةِ الدُنْنَا وَرَفَعَنا بَعْضَهُمْ فَي وَقَ بَعْضَ فَي الْحَيَاةِ الدُنْنَا وَرَفَعَنا بَعْضَهُمْ فَي وَقَ بَعْضَ فَي فَي الْحَيَاةِ الدُنْنَا وَرَفَعَنا بَعْضَهُمْ فَي وَقَى بَعْضَ فَي الْحَيَاةِ الْحَيْنَ الْحَيْنَا وَرَفَعَنا وَرَفَعَنا بَعْضَهُمْ فَي وَقَى بَعْضَ فَي الْحَيْنَ الْحِيْنَ الْحَيْنَا وَرَفَعَنَا وَرَفَعَنَا بَعْضَهُمْ فَي وَقَى بَعْضَ فَي الْحَيْنَ الْحِيْنِ الْحَيْنَا وَيُقَالِ الْحَيْنَا وَلَا الْحَيْنَا وَيْعَنَا وَيْ الْحَيْنَا وَلَا الْحَيْنَا وَيْعَنَا الْحَيْنَا وَلَا لَا الْعِلْمُ الْحَيْنَا وَلَا لَعْلَا الْحَيْنَا وَلَوْنَا الْحَيْنَا وَيُعْلَقُونَا الْحَيْنَا وَلَا لَعْلَا الْعَلَا الْحَيْنَا الْحَيْنَا وَلَا لَعْلَا الْعَلَا الْحَيْنَا وَلَعْلَا الْحَيْنَا وَلَعْلَا الْحَيْنَا وَلَا لَعْلَا الْعَلَا الْحَيْنَا وَلَوْلَا الْحَلَا الْحَيْنَا الْحَيْنَا وَلَوْلَا الْحَيْنَا وَلَوْلَا الْحَلْمُ الْحَيْنَا الْحَيْنَا الْحَيْنَا وَلَا لَعْلَا الْحَيْنَا وَلَا الْحَلَا الْحَلَالِي الْحَيْنَ الْحَيْنَا الْحَيْنَا الْحَيْنَ الْحَيْنَا الْحَيْنَاقِ الْحَيْنَا الْحَيْنَا وَلَا لَعْلَا الْحَيْنَا الْحَيْنَا الْحَيْنَا الْحَيْنَا الْحَيْنَا الْحَيْنَا وَلَا لَع

■ خامسًا: قد يحدث انخفاض في دخول الأفراد في المجتمع المسلم في حالات معينة عندما ينزل ببلد إسلامي مجاعة أو أزمة اقتصادية أو كارثة أو غير ذلك، هنا نجد أن الدين يلزم أفراده بأن يساعدوا إخوانهم وينقذوهم من الهلكة والضياع، قال تعالى: ﴿ وَيُونِيُّرُونَ عَلَى أَنفُسِهِمُ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ وَمَن يُوقَ شُمْ نَفْسِهِ فَأُولَئِكَ هُمْ الْمُقْلِحُونَ ﴾ [ الحشر: ٩]، والغاية من ذلك العمل ابتغاء رضوان الله وغايته الجنة دون انتظار لأى مطالب أو مكاسب دنبوية.

دَرَجَاتِ ﴾ [ الزخرف : ٣٢ ] .

■ سادسًا : الربحية في نفس المسلم في ظل

يُسْرِفُوا ولَمْ يَقْتُرُوا وكَانَ بَيْنَ ذَلِكَ قَوَامًا ﴾ [ الفرقان : ٢٧ ] ، والمسلم يتعامل مع هذه النقطة على أنها من تعاليم الدين ، وبديهي أن الأمر غير موجود في النظام الرأسمالي الذي لا يفرق بين إنتاج السلع الضرورية التي يحتاجها المجتمع وتلك السلع الكمالية ، فالعبرة بالمكسب ولا يهم الإسراف في الكماليات بما لا طائل من وراءنه .

الذيادة لأفراد المجتمع في ظل المنهج الإسلامي بالزيادة لأفراد المجتمع في ظل المنهج الإسلامي عز وجل ، وهذه المعايير ليست مادية فقط ، وإنما عز وجل ، وهذه المعايير ليست مادية فقط ، وإنما هي أخلاقية أيضا ، ومن ثم يمكن القول بأن كل تغير يقترن بتعاليم الله عز وجل فهو تقدم ، وأن كل تغير يبتعد بالإنسان المسلم عن الله فهو تأخر ، فالزيادة كما ذكرنا لا بد أن تأتي من حلال وتصرف في حلال ، قال تعالى : ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ كُلُواْ مِمّا فِي الأَرْضِ حَلاً لا طَيّا وَلاَ تَتْبعُواْ خُطُواتِ السَّيْطَانِ فِي الأَرْضِ حَلاً لا طَيّا وَلاَ تَتْبعُواْ خُطُواتِ السَّيْطَانِ فِي الأَرْضِ حَلاً لا طَيّا وَلاَ تَتْبعُواْ خُطُواتِ السَّيْطَانِ فِي الْمُرْضِ حَلاً لا البقرة : ١٦٨ ] .

الكلي للمجتمع ينبغي أن تكون مصحوبة بزيادة في دخول الفقراء ينبغي أن تكون مصحوبة بزيادة في دخول الفقراء حتى تعتبر هذه الزيادة مظهر من مظاهر التقدم في ظل المنهج الإسلامي ، فإن استئثار الأغنياء بكل زيادة في الدخل لا يعتبر مظهرًا من مظاهر التقدم في ظل المنهج الإسلامي ، بل هو من مظاهر التخلف .

والإسلام الحنيف عندما فرض الزكاة واعتبرها ركن من أركان الإسلام ، قد أراد بذلك أن يحقق



## مجالسه العلمية

وقد كانت مجالسه العلمية .. وإجاباته على الأسئلة الفقهية تتميز بالدقة

والإيجاز والوضوح ، وكاتت مجالسه تحف بها المهابة ، ومع ذلك كان يتخللها شيء من الترويح عن النفس بالفكاهة المهذبة التي تنقل سامعيه إلى جو باسم ومناخ أخصوي مرغوب ، فقد كان يمثل شخصية العالم الجليل ، والداعية المثالي والفقيه المتمكن .

### منهج الشيخ - رحمه الله

اعتمد الشيخ سيد سابق - رحمه الله - منهجا يقوم على طرح التعصب للمذاهب مع عدم تجريح أصحابها والاستناد إلى أدلة من الكتاب والسنة والإجماع، وتبسيط العبارة للقارئ بعيدًا عن تعقيد المصطلحات وعمق التعليلات، والميل إلى التسهيل والتيسير على الناس، والترخيص لهم فيما يقبل الترخيص، فإن الله يحب أن تؤتى رخصه، كما يحب أن تؤتى عزائمه، وكما يكره أن تؤتى معصيته، وحتى يحب الناس الدين ويقبلوا عليه، كما يحرص على بيان الحكمة من التكليف ؛ اقتداء بالقرآن في تعليل الأحكام.

#### بُعد الشيخ عن الخلاف !!

وكان من التسهيل الذي اتبعه الشيخ في منهجه الذي ارتضاه في كتابه ((فقه السنة )) هو البعد عن ذكر الخلاف إلا ما لا بد منه ، فيذكر الأقوال في المسألة ، ويختار الراجح أو الأرجح في الغالب ، وأحيانًا يترك الأمر دون أن يرجح رأيًا ، حيث لم يتضح له الراجح ، أو تكافأت عنده الأقوال والأدلة ، فيرى من الأمانة أن يدع الأمر للقارئ يتحمل مسئولية اختياره أو يسأل عالمًا آخر ، وهذا ما لا يسع العالم غيره .

#### صلته بأنصار السنة المحمدية !!

لقد كان الشيخ سيد سابق - رحمه الله - على صلة بعلماء أتصار السنة المحمدية أمثال الشيخ حامد الفقي ، والشيخ عبد الرحمن الوكيل ، والشيخ محمد خليل هراس ، بل وعلى معرفة جيدة بالشيخ أبي الوفاء محمد درويش ، مؤسس أنصار السنة المحمدية بسوهاج ، والذي كان الشيخ سيد سابق يثني عليه كثيرًا ويقول : إنه قد استفاد من كتاباته وخاصة كتابه ((معارف إسلامية )) .

وظلت علاقة الشيخ برجال أنصار السنة المحمدية علاقة طيبة ، حتى بعد أن أعيد إشهار الجماعة ، فقد كان الشيخ رشاد الشافعي - رحمه الله - يدعوه إلى مقر الجماعة بعابدين لإلقاء الدروس والمحاضرات العلمية ، وكان - رحمه الله - يسعد بذلك كثيرًا ، وكان إقبال شيوخ وشباب أنصار السنة كبيرًا على محاضراته ، حيث كانت تمتلئ بهم الدار يوم حضوره إليها .

## رحيل العالم الجليل .. الداعية والفقيه !!

كما كمان - رحمه الله - من كتّاب مجلة التوحيد عند صدورها في السبعينات ، فجزاه الله خير الجزاء عما قدم من خدمات وعطاء في سبيل نشر عقيدة أهل السنة والجماعة . رحم الله عالمنا الجليل رحمة واسعة ، وأثابه في حياته الباقية على ما قدم في الحياة الفاتية من جلائل الأعمال ، وجزاه عن العلم والإسلام والأمة خير ما يجزي العلماء العاملين والدعاة الصادقين .

وإنا لله وإنا إليه راجعون .

# وعناية القران الكريم

## يقلم فضيلة الشيخ / أحمد طه نصر

الهجرة مبادئ خالدة ، ومثلٌ عليا ، تحدد للمسلمين هدفهم ليمضوا إلى غاياتهم في صِدَق وجدٌ ، وجديرٌ بنا ونحن نودع عامًا ونستقبل عامًا أن نحاسب أنفسنا حسابًا صادقًا ؛ ماذا قدَّمنا لديننا ؟ وهل خطانا على طريق العمل الجاد لإعلاء كلمة الله وإبلاغ أمانة دعوته ، ولإصلاح حياة ومجتمع المسلمين ، بل وإلى إنقاذ البشرية مما تردّت فيه من جاهلية ووتنية ، فهل كانت دعوة الإسلام إلا دعوة إلى التوحيد الخالص لله رب العالمين ، إلى عز الدنيا وفوز الأخرة .

إن على كل مسلم يرجو لقاء ربه ، ﴿ وَمَن جَاهَدَ فَإِنْمَا يُجَاهِدُ لِنَفْسِهِ إِنَّ اللَّهَ لَغُنِيٌّ عَن الْعَالَمِينَ ﴾ [ العنكبوت : ٦ ] ، أن تقول الهجرة في حياته إلى عمل نافع وسلوك راشد ، وعلى المسلمين كافة أن يهاجروا بأرواحهم وقلوبهم إلى الله هداية واستغناء به عز وجل عمن سواه ، اعتصامًا بدينه بالكتاب الكريم عقيدة ومنهجًا وخلقًا وتحاكمًا ، واقتداء بالنبي الأمين ﷺ الذي نسأل عنه بين يدى الله عز وجل بتحرّي سنته ، واتخاذه إمامًا لا نقدم بين يديه شيغًا ولا رأيًا ؛ لأنه علي هو الأسوة الحسنة على طريق الله المستقيم .

نظرة فحص ودراسة للقرآن الكريم نجده قد البسط في تسجيله لقيم حادث الهجرة الذي عظم امره وظهر أثره ، وتجلى قدره ، ودل على يقين وإيمان راسخ وثبات على الحق واعتزار بالدين الحق ، يسجل القرآن رضاء الله عن قوم أخرجوا من ديارهم وأجبروا على ترك أموالهم وديسارهم ، وتحمل الاغتراب والمشقة والعذاب في سبيل العقيدة التسى خالطت القلسوب ، والمسترجت

يقعلهم حيثما أسماهم المهاجرين ، ويشمل رضاه قومًا بالمدينة فتحوا قلوبهم لدين الله الصق ، وقتحوا ديارهم لاخواتهم المهاجرين من أهل هذا الديس ، وأعماتوهم وقاسموهم مسا يملكون ، ويعرض من أخلاقهم ما سما بهم ، فقسال سبحاله : ﴿ للْفَقْرَاءِ الْمُهَاجِرِينَ الَّذِينَ أَخْرِجُوا مِنْ ديارهم وأموالهم بيتغون فضلا من الله ورضوانا ويتصرون الله ورسوله أولنك هم الصادقون ه بالأرواح ، ويشهد نهم بصدقهم ؛ إذ يسميهم | والذين تبوعوا الدار والإيمان من قبلهم يحبون

السنة التاسعة والعشرون العدد الأول التوهيد [٧٠]

## يقلم الدكتور / محمد أحمد المسيّر

## الأستاذ بجامعة الأزهر

هناك تصور شائع يحسب أن كلل ثمة لمساجد دعاة .

ونحن نرفض هذا التصور ؛ لأن أثمة المساجد - في الأصل - موظفون لرعاية المساجد والاعلان بالصلاة وإمامة المسلمين في الأوقات الخمسة ، وهذه مهمة يكتفي فيها - لدى كثير من الدول الاسلامية - بقدر ضئيل من الثقافة الإسلامية ، أشبه ما يكون بمحو الأمية الدينية .

وكثير من هؤلاء إذا اعتلى المنبر لخطبة الجمعة يكون قد نسخها من بعض الكتب ، وقد لا يحسن قراء تها ، وتتحول خطبة الجمعة إلى حصة قراءة

وما هؤلاء بالدعاة !! ولا بهؤلاء تنهض الدعوة !!

إن الداعية رجل يحمل مؤهلات قطرية ومكتسبة ، ولديه مواهب فكرية ، وله بصيرة الحكيم ، وقراسة المؤمن ، ويعيش فضايا أمنه وفكر

وهؤلاء الدعاة لا يقاسون بالكثرة ، وإنما يكفى في كل منطقة عدد فليـــل ، بمثلون مدارس اجتهادية ، ويلتف حوالهم الناس لعلمهم وعملهم وإخلاصهم وحكمتهم.

وقد يكون هؤلاء الدعاة أثمة في مساجد ، أو أسائدة في جامعات أو مسنولين قي الإعلام المقسروء والمسموع والمرلى ، أو أطباء في مستشفى ، أو مهندسين في مصنع ، أو سفراء لبلادهم في دول العالم .

في أقصى بالاد الدنيا كانوا تجارا يعيشون بأخلاق الإسلام.

وقد قال رسول الله على في صحيح الحديث : ((لا يزال من أمتى أمة قائمة بأمر الله ، لا يضرهم من خذاهم ولا من خالفهم حتى يأتى أمر الله وهم على ذلك )) .

وجاء في حديث رواه أبو داود قول رسول الله على: ((إن الله يبعث لهذه الأمة على رأس كل مائة سنة من يجدد لها دينها )) .

والمراد بالبعث ليس بعث النبوة ؟ لأن النبوة قد ختمت بسيدنا محمد على الله المارة الما وإنما البعث بعث إيجاد وتدبير وعناية .

وإذا أراد الله أمرًا يسر له أسبابه . والمسلمون اليوم مطالبون باعداد الدعاة ، ويتحقق ذلك على المستوى

العالمي بما يلي: ١ - إقامة معاهد العلم والجامعات في بلاد المسلمين المحرومة من

٢- زيادة المنح الدراسية الأبناء الجاليات الاسلامية ليتفقهوا في الديس ، وينذروا قومهم إذا رجعوا اليهم .

٣- إنشاء مراكز البحصوت والترجمة لملاحقة ما يقال عن الإسلام ورد الشبهات.

٤- العنايـة بطباعـة المصحـف الشريف وترجمة معانيه إلى كل لغات العالم .

٥- إحياء الأوفاف الإسلامية ، وتوجيه الاستثمارات الإسكمية إلى تتمية المجتمعات الإسلامية الفقيرة ، ولا ننمى أن الذين نشروا الاسلام | والنهوض بأبنائها وبنائها حسى لا

تتلقفهم الأيدى الصليبية الحاقدة . وعلى المستوى الإقليمي والمطسى بما يلى:

١ - ربط المسلم بالمسجد : فسان لذلك أهمية تربوية كبرى ، فالمسجد في الإسلام هو الجامع والجامعة ، وكل بقعة تتحول إلى مسجد تصبح بيتا طاهرًا لله يهرب منها الشيطان.

٢ - احترام العالم وتبجيله: أحد عوامل تربية الشباب ، فاحترام العالم هو احترام للدين نفسه ، وللعلم الـذى يحمل أمانته ، وللرسالة التي يؤديها .

٣- إقامة حلقات تحفيظ القرآن الكريم في المساجد للصغار والكبار، للرجال والنساء ؛ لأن القرآن هو حياة المسلم وشرفه وعرضه ومناط عزه وسعادته في الدنيا والآخرة .

٤- إقامة المحاضرات والندوات الدائمة في المساجد ، وتعاقب العلماء عليها في مواقيت ثابتة حتى تصبح المساجد مراكز إشعاع فكرى وثقافي .

٥- الحرص على بناء المسجد الجامع ذى المرافق المتعددة ، فيختار في كل منطقة مسجد جامع تؤدى فيه الجمعة ، ويلقى فيه الخطبة إمام لــه مواهب خاصـة ، ويلحق بالمسجد المستشفى ودار اليتيم والتأهيل المهنى ومقر الزكاة ، بحيث يكون المسجد مستقلا في مبناه المعد للصلاة ، ليسس قوقه ولا تحته شيء ، ويجواره هـــده المرافق العامة التي تساعد في النهضـة الاقتصادية والاجتماعية للحي. والله الموفق.

وحسيبًا ، وأنه عز وجل ضمن لهم الخير والنجاح والتمكين والسعة في الحياة والرزق والنصر ، وأعظم من هذا هو وقوع الأجر على الله تعالى ؛ إن هو مات في هجرته فإنه سيجد عنده عز وجل خير الجزاء : ﴿ وَمَن يُهَاجِرُ فِي سَبِيلِ الله يَجِدُ فِي الأَرْضِ مُرَاعَمًا كثيرًا وسَعَةً وَمَن يَخْرُخ مِن فِي الأَرْضِ مُرَاعَمًا كثيرًا وسَعَةً وَمَن يَخْرُخ مِن فَقَدُ وَقَعَ أَجْسِرُهُ عَلى الله ورسنولِه ثُمَّ يُدُركهُ الْمَوْتُ فَقَدُ وَقَعَ أَجْسِرُهُ عَلى الله ورسنولِه ثُمَّ يُدُركهُ الْمَوْتُ فَقَدُ وَقَعَ أَجْسِرُهُ عَلى الله ورسنولِه ثُمَّ يُدُركهُ المَوْتُ فَقَدُ وَقَعَ أَجْسِرُهُ عَلى الله ورسنولِه ثُمَّ يُدُركهُ المَوْتُ وَيَعْمَ الله عَفُورًا رَحِيمًا ﴾ [ النساء : ١٠٠ ]، ﴿ والذينَ هَاجَرُوا فِي سَبِيلِ الله ثُمُ قُتِلُوا أَوْ مَاتُوا لَيَرْزُقَتَهُمُ اللّهُ رِزَقًا حَسَنَا وَإِنَّ اللّه لَهُ وَ خَيْرُ الرَّازِقِينَ ﴾ رزقًا حَسَنَا وَإِنَّ اللّه لَهُ وَ خَيْرُ الرَّازِقِينَ ﴾ [ الحج : ١٥ ] .

وفي الحديث المتفق عليه : (( لا هجرة بعد الفتح ، ولكن جهاد ونية ، وإذا استنفرتم فانفروا)) ، وإنما هي اليوم مفتوحة أمام المسلمين هجرة في سبيل العلم ، هجرة في سبيل الفضل ، هجرة في سبيل الكرامة ، هجرة لكل ما حرّمه الله عز وجل من زور ومنكر : ﴿ وَالرَّجُزَ فَاهُجُرُ ﴾ [ المزمل : ٥ ] ، بل حفاظًا على حدود في الدماء والأموال والأعراض ، وكلها تجد عند الله الفضل والجزاء ما دامت خالصة لله وعملاً بمرضاته ، ولخير الأمة الإسلامية التي شاء الله أن تكون خير أمة .

الهجرة بناء ونظام ، من يوم وصل إلى يشرب أخذ مباشرة في الإعداد وبناء الأمة الإسلامية في دارها الجديدة ، دار الانطلاق والعمل والجهاد ، فبدأ بالمؤاخاة بين المهاجرين والأنصار ، تلك المؤاخاة التي كانت أول لبنات القوة والقاعدة الأصيلة التي تتحرك منها وعليها جماعة المسلمين إلى الجهاد الذي أصبح واجبا مقدسا ، وكانت المؤاخاة تماسكا قويًا في الصف الواحد حتى لا تستطيع المكايد أن تنفذ إلى

الجماعة أو تنال منها ، تحدثنا السيرة عن نموذج اللبنات التي اصطفاها الله لغرس شجرة الإسلام ، ويسجله الكتاب ثناء : ﴿ وَيُوثِرُونَ عَلَى أَنفُسِهِمُ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ ﴾ [ الحشر : ٩ ] ، آخى عبد الرحمن بن عوف المهاجري في حديث عبد الرحمن بن عوف المهاجري في حديث البخاري : سماحة من سعد يقابلها نبل وإباء من عبد الرحمن رضي الله عنهما وعن الصحب جميعًا . قال سعد لأخيه : أقسم مالي نصفين ولي امرأتان فانظر أعجبهما إليك أطلقها ، فإذا انقضت عدتها فتزوجها ، ويرد عبد الرحمن : بارك الله عيد أهلك ومالك ، أين سوقكم ؟ الحديث .

ثم أخذ في في بناء المسجد لتظهر فيه شعائر الإسلام التي طالما حوربت ، وتقام فيه الصلوات التي تربط المرء برب العالمين ، يؤمهم ويتعهدهم ويعلمهم الكتاب والحكمة ويزكيهم ، من الغداة إلى العشى .

إن الصلاة صلّة وطهور ، وهو أول مسجد أسس على التقوى ﴿ فِيهِ رِجْالٌ يُحِبُّونَ أَن يَتَطَهَّرُواْ وَاللَّهُ يُحِبُّ الْمُطُهِّرِينَ ﴾ [ التوبة : ٨٠٠] .

اللهم لا عَيْشَ إلا عيش الآخره

فاغفر للأنصار والمهاجره

يذكر ابن القيم رحمه الله عن الهجرة الواجبة اليوم: هجرة من عبودية غير الله إلى عبودية الله وحده، هجرة من إمامة غير رسول الله على وتقليد الشيوخ إلى إمامته وتقليد الشيوخ إلى إمامته وتقليد الله الذكر هجرة من كتب الضالين إلى كتاب الله الذكر الحكيم والصراط المستقيم، عصمة لمن تمسك به ونجاة لمن اتبعه.

وبالله التوفيق .



## العطاء يكون من غير مال القُصَّر !!

يسال: شاهين الباز أبو ملح - من قرية سند
 يسط - غربية:

عن معنى قوله تعالى : ﴿ وَإِذَا حَصْرِ الْقَسِمَةَ أُولُو الْقُرْبِي وَالْبِيَامِي وَالْمَسِاكِينُ فَارْزُقُوهُم مُنَّهُ وَقُولُوا لَهُمْ قَوْلًا مُعْرُوفًا ﴾ [النماء : ٨]؟

الكريمة: إذا حضر قسمة المواريث الأقارب غير الكريمة: إذا حضر قسمة المواريث الأقارب غير الوارثين المستحقون من الفقراء فأعطوهما ما تيسر من هذا المال الذي جاءكم بغير كد ولا تعب ولا عناء ولا نصب، فإن نفوسهم متشوفة إليه، وقلوبهم متطلعة، فاجبروا خواطرهم بما لا يضركم وهو نافعهم، ويلاحظ في هذا المعنى أن كل من له تطلع وتشوف إلى ما حضر بين يدي الإسان، ينبغي له أن يعطيه منه ما تيسر كما كان النبي يك يقول: ((إذا جاء أحدكم خادمُه بطعامه فليجلسه معه ، فإن لم يجلسه معه فليناوله لقمة أو لقمتين). أو كما قال

وكان الصحابة رضى الله عنهم إذا بدت باكورة أشجارهم أتوا بها رسول الله عنهم إذا بدت باكورة أشجارهم أتوا بها رسول الله عنهم فبرك عليها ، ونظر الى أصغر وليد عنده فأعطاه ذلك ، علما منه بشدة تشوفه إلى ذلك ، وهذا كله مع إمكان الإعطاء ، فإن لم يمكن ذلك لكونه حق سفهاء أو ثم أهم من ذلك فليقولوا لهم قولاً معروفًا يردونهم ردًا جميلاً بقول حسن غير فاحش ولا قبيح . (انتهى كالم السعدى) .

فالنظر في قول السعدي ، رحمه الله تعالى ، يفيد أن العطاء يكون من غير مال القصر ، وأن يكون مما يقبل ذلك ، فلا يعطى من عقار أو أرض ، إنما يكون ذلك من ثوب تركه المتوفى ، أو متاع لا يضر الورثة بذله للمخالطين من المتشوفين لذلك ، وهذا حاصل ما ذكره كثير من المفسرين ، وقد ذكر ابن كثير أن الجمهور على أن الآية منسوخة .

## العبرة في المغرب بغروب الشمس !!

#### 🔹 كما بسأل :

في شهر رمضان المعظم العؤنسون في قريبتا يؤنسون القجر مع أذان الإذاعة ، وعسد المغرب يتمهلون في الأذان ، فما الصحيح في ذلك ؟

○ المجواب: أن السائل من ((سند بسط)) . وهي قرية على خططول قريب جداً من خططول القاهرة بين ٣١.٣٠ . وهذا يعني التشايه مع مواقيت القاهرة ، إلا أن العيرة في المقرب بغروب الشمس ، وفي الفجر بطلوع القجر الصادق ، وأن يظهر خيط على خط الأقبق يتفجير من الظلمة الشديدة في مكان شروق الشمس .

وتسوق في ذلك كلامًا لابن حجر من «فتح الباري» في شرحه للحديث رقم ( ١٩٥٨) قال:
(تنبيه): من البدع العنكرة ما أحدث في هذا الزمان من إيقاع الأذان الثاني قبل الفجر نحو ثلث ساعة في رمضان وإطفاء المصابيح التي جعلت علامة لتحريم الأكل والشرب على من يريد الصيام، زعمًا معن أحدثه أنه للاحتياط في العبادة، ولا يعلم بذلك إلا آحاد النساس، وقد جرهم ذلك إلى أن يدلك إلا تعاد النساس، وقد جرهم ذلك إلى أن الوقت زعموا، فأخروا الفطر وعجلوا السحور، وخالفوا السنة، فلذلك قل عنهم الخير، وكثر فيهم الشر، والله المستعان، (انتهى).

هذا ، وإن فسروق التوقيبت معتبرة ، والأدلسة الكونية على المواقيت ظاهرة ، فضلاً عما يسر الله عز وجل به من أجهزة تزيد الأمر وضوحًا . والحمد لله رب العالمين .

السنة التاسعة والعشرون العدد الأول التوحيد [٣٧]





٥- تأمل كيف حكم الله - وله السلطان العظيم والقدرة - أن لا يربى موسى العلى إلا على فراش فرعون بطعامه وشرابه ، مع محبته وزوجته له .

7- وانظر إلى «اللام» في قوله تعالى: 
﴿ فَلْيُلْقِهِ الْيَمُ بِالسَّاحِلِ ﴾ ، والتي سماها العلماء 
لام الأمر التكويني ، كيف دلَّت على قدرة اللَّه 
الذي سخر البحر لحمل موسى حملاً خفيفًا هينًا 
وإلقائه بالساحل أمام قصر فرعون ؛ لتحمله 
الجواري إلى امرأة فرعون ، من الذي هدى 
البحر إلى هذا الفعل وعلَّمه هذا العلم ودربه هذا 
التدريب وكأنه رجل معلَّم ؟ ومن الذي هدى 
الجواري إلى صنيعهم ؟ ومن الذي ألقى محبة 
موسى في قلب امرأة فرعون وفي قلب زوجها ؟ 
اليس هو اللَّه ذو الحكمة البالغة والقدرة 
المقتدرة ؟

٧- الأمة الواثقة في نصر الله ؛ عليها ألا تيأس من رحمة الله مهما بلغ بها الضعف ، ويجب ألا يستولي عليها الكسل عن السعي في إصلاح شأنها ، وخاصة إذا كانوا مظلومين ، كما استنقذ الله بني إسرائيل من فرعون .

٨- الأمة مادامت ذليلة مقهورة مستسلمة
 للضعف لا يقوم لها أمر دينها كما لا يقوم لها أمر
 دنياها .

٩- الخوف الطبيعي من الخلق لا ينافي
 الإيمان ولا يزيله ، كما جرى لأم موسى من تلك
 المخاوف الطبيعية .

١٠ الإيمان يزيد وينقص ؛ لقوله تعالى :
 ﴿ لِتَكُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ ، والمراد بالإيمان هنا زيادته وزيادة طمأنينته .

1 1 - عناية الله بعباده الصالحين وأوليانه المتقين ، حيث أحاط أم موسى السَّلِيَّةُ برحمته ، وربط على قلبها لتزداد إيمانًا ويقينًا مع إيمانها .

۱۲ – ومن رحمته بأم موسى أن حرم على موسى المراضع ؛ حتى يعود لأمه وينجز لها سبحانه وعده برده إليها ، وتحت كفالة فرعون ونفقته .

١٣ - المؤمن مع إيمانه بقدر الله لا يهمل الأخذ بالأسباب المشروعة كما أمرت أم موسى أخته بتتبع أشره . ﴿ وَقَالَتُ لأُختِهِ قُصيهِ ﴾ [القصص : ١١] .

 ١٤ - « فرق تسد » ، هذا قانون الظلمة منذ زمن فرعون الذي جعل شعبه شيعًا .

# ﴿ وَلِتُصنّع علَى عَيْنِي ﴾ :

الصنع: جعل الشيء على صفة معينة ؛ كصنع صفائح الحديد قدورًا ، وصنع الخشب أبوابًا ، وصنع كل شيء بحسبه ، وصنع الآدمي : معناه التربية البدنية والعقلية : التربية البدنية بالغذاء ، والتربية العقلية بالآداب والأخلاق والعلوم النافعة ، وفي الآية الكريمة إثبات العين لله سبحانه وتعالى بما يليق بجلاله وعظيم سلطانه ، وفيها كذلك تأكيد المراقبة والعناية

الزبير : حدثنا جابر بن عبد الله : أن رسول الله ﷺ دخل على أم السائب أو أم المسيب ، فقال : (( ما لك با أم السائب أو با أم المسيب ! تزفزفين ؟ )) قالت : الحمى لا بارك الله فيها .

ورواه ابن ماجه (٣٤٨/٢) من حديث أبى هريرة مرفوعًا نحوه دون القصة.

وفيه موسى بن عبيدة ضعيف.

وقد تم تخريج الحديث في ((الصحيحة )) (ج٣ برقم ١٢١٥ ) بزيادة فيه .

## 🔲 ما درجة حديث : ﴿ إِذَا أَنْفَقَ الرَجِلُ على أَهَلَهُ نَفَقَةً يَحْتَسَبُهَا ؛ فهي له صدقة ﴿ ﴾ ﴿

■ الجواب: أخرجه البخاري (١/٢٠)، والنسائي (١/٣٥٣) ، والطيالسي (ص ٨٦ رقم البدري مرفوعًا . ٥١٦) ، والسياق له ، وكذا الطبراني في (( المعجم الكبير )) (٢٢/١٩٦/١٧ و ٢٣٥) ، وابن حبان ابدل ((الرجل )) .

(١٩/٦/٢١٩ و ٢٧٤) من حديث أبي مسعود

وفي رواية البخاري (١٨٩/٦): ((المسلم))

🔲 ما درجة حديث : ﴿ إِذَا أَنْفَقَتَ المُرأَةُ مِنْ طَعَامِ بِينَهَا غَيْرِ مَفْسَدةً . كَانَ لِهَا أَحْرِهَا بِمَا أَنْفَقَتَ ، ولزوجها أَجُرُهُ بِمَا كَسِبٍ ، وَلِلْحَارَنِ مِثْلُ ذَلِكَ ﴾ لا ينقصُ بعضهم أحر بعض شيئًا ﴾ ؟

■ الجواب: رواه البخاري (۱۱۷/۲ و ۱۱۹ و ۹۹ و ۲۷۸) ، والحميدي (۲۷٦/۱۳۳/۱) ، وابن و ۱۲۰) ، ومسلم (۳/۹۰) ، وأبو داود (۲۹۷/۱) ، والنسائي (١/١٥، ٣٥٣) ، والترمذي (١/٠١) ( ١٣٠/١) ٧ ٧٧٥/١٤٨/١ و ١٦٦١٩/١٩/١١) من حديث وصححه ، وابن ماجه (٢/٤٤) ، وأحمد (٦/٤٤ عائشة مرفوعًا .

أبعي شبيبة (٢١٢٠/٥٨٢/٦) ، وعبد السرزاق

ما درجة حديث : n أسرعُ قيائل العرب نَفَاءٌ قريش ، ويوشكُ أنْ تَمُرُ المرأة بالنَّعُل تَتَقَول : إنَّ هذا إ نَعْلُ قَرَشِي ﴾ ؟

> ■ الجواب : أخرجه أحمد (٣٣٦/٢) : ثنا عمر بن سعد ، ثنا يحيى - يعنى : ابن زكريا بن أبي زائدة - عن سعد بن طارق ، عن أبي حازم ، عن أبي هريرة مرفوعًا .

> > وهذا إسناد صحيح على شرط مسلم .

وأخرجه البزار (٣/٨٧٢٩ - كشف الأستار) ، وأبو يعلى في ((مسنده)) (٦٢٠٥/٦٨/١١) من طريق أبي داود الحفري

عمر بن سعد به .

وفي ((المجمع )) (۲۸/۱۰): (رواه أحمد وأبو يعلى والبزار ببعضه ، والطبراني في (( الأوسط )) ، وقال : (( هذه )) بدل (( هذا )) ، ورجال أحمد وأبي يعلى رجال (( الصحيح )) ) .

وللحديث شاهد من رواية عائشة بلفظ: ((يا عائشة ، قومك أسرع أمتى بي لحاقًا » . والله تعالى أعلم .

قتل القبطي ، وإنما كان يريد فقط دفع ظلمه عن الإسرائيلي ، ولكن موسى الكيلا كان معروفًا بالقوة البدنية ، فأدت ضربته إلى قتل القبطي دون قصد منه ؛ لذلك اعترف أن الذي حدث من عمل الشيطان ، أي من إغوائه ، فهو مضل واضح العداوة وواضح الضلال .

ولأن موسى الكنا قد آتاه الله الحكم والعلم فقد عرف أن الذي وقع منه من إيعاذ الشيطان ، واعترف بخطئه ، واستغفر ربّه مما بدر منه وإن كان لم يقصده ، وذلك لأنه من المحسنين ، قال موسى متضرعًا إلى الله راجعًا إليه راجيًا مغفرته ورحمته : ﴿ رَبِّ إِنّي ظَلَمْتُ نَفْسِي ﴾ ؛ أي بالقتل الخطأ الذي وقع مني ، ﴿ فَاغْفِرْ لِي ﴾ ، فاستجاب له ربه ، ﴿ فَغَفَرَ لَهُ إِنّهُ هُوَ الْغَفُورُ لِي ﴾ الرّحيم ﴾ الرّحيم ﴾ .

## 🗰 موسى يعاهد ربّه:

﴿ قَالَ رَبُّ بِمَا أَنْعَمْتَ عَلَيَّ فَلَنْ أُكُونَ ظَهِيرًا لِلْمُجْرِمِينَ ﴾ [ القصص : ١٧ ] ؛ أي بما أنعمت علي من نعمة القوة والهداية فلن أكون معينا للظالمين الخارجين عن حدودك . وقد احتج أهل الفضل والعلم بهذه الآية على منع خدمة أهل الجور ومعونتهم في شيء من أمورهم ، وقد نقل الإمام القرطبي في « تفسيره » ذلك عن عطاء بن أبي رباح ، رحمه الله ، حيث قال الفقيه التبعي : لا يحل لأحد أن يعين ظالمًا ولا يكتب له ولا يصحبه ، وإنه إن فعل شيئًا من ذلك فقد صار معينًا للظالمين .

خطورة موقف موسى الله بعد قتل القبطى:

قَالَ تَعَالَى : ﴿ فَأَصْبُحَ فِي الْمَدِينَةِ خَائِفًا يَتَرَقُبُ فَإِذَا الَّذِي اسْتَنْصَرَهُ بِالأَمْسِ يَسْتَصْرِخُهُ قَالَ لَهُ مُوسَى إِنَّكَ لَغُويٌ مُبِينٌ ﴿ فَلَمَّا أَنْ أَرَادَ أَنْ يَبُطِشَ

بِالَّذِي هُوَ عَدُوَّ لَهُمَا قَالَ يَا مُوسَى أَتُرِيدُ أَن تَقَتُلْنِي كَمَا قَتَلْتَ فَعُلْتُ بَارًا كَمَا قَتَلْتَ نَفْسًا بِالأَمْسِ إِن تُرِيدُ إِلاَّ أَن تَكُونَ جَبَارًا فِي الأَرْضِ وَمَا تُرِيدُ أَن تَكُونَ مِنَ الْمُصْلِحِينَ ﴾ فِي الأَرْضِ وَمَا تُرِيدُ أَن تَكُونَ مِنَ الْمُصْلِحِينَ ﴾ [ القصص : ١٩، ١٩ ] .

قال الإمام ابن كثير في «تفسيره»: أي أصبح موسى خائفًا من قتل القطبي أن يؤخذ به في يترقب في أي: يتلفت من الخوف ينتظر الطلب وما يتحدث به الناس، فإذا الإسرائيلي الذي خلصه بالأمس يخاصم قبطيًا آخر ويستغيث بموسى لينصره على القبطي، فقال له موسى: في إنّك لَغُوي مُبين في أي: ظاهر الغواية كتير الشر تخاصم من لا تستطيع دفع شره عنك، ثم عزم موسى المناهم على البطش بذلك القبطي فاعتقد الإسرائيلي لخوره وضعفه وذلته أن عاعتقد الإسرائيلي لخوره وضعفه وذلته أن فقال يدافع عن نفسه: ﴿ إِنّكُ مُوسَى أَتُريدُ أَن تَقْتُلُنِي كَمَا قَتُلْتَ نَفْسَا مُوسَى أَتُريدُ أَن تَقْتُلُنِي كَمَا قَتُلْتَ نَفْسَا بِالأَمْسِ ﴾، فلما سمعها ذلك القبطي ذهب بها إلى باب فرعون وألقاها عنده. اه.

فماذا نتوقع من فرعون حين يعلم أن موسى قتل قبطيًا انتصارًا لإسرائيلي ؟ النتيجة معروفة ، لقد ظهر المستور وتأكدت عداوة موسى لفرعون وقومه مهما كان من أمر موسى وصلت بفرعون ، فهذا موسى الذي كان من المفروض أن يُقتل وهو وليد لقد حان قتله الآن ، وبالفعل أصدر فرعون أوامره بإحضار موسى وقتله فورًا ، فهل سيستطيع فرعون قتل موسى ؟ هذا ما سنعرفه بإذن الله في لقائنا القادم ، لكني أذكرك بقوله تعالى : ﴿ وَلِتُصنَعَ عَلَى عَيْنِي ﴾ ،

وإلى لقاء آخر إن شاء الله .

🔲 ما يارية قامديث : 🦙 من سبح الله مائة بالغداة ، ومائة بالعشيُّ ، كان كمن هج مائة مرة ، ومنَّ حمدَ الله مائة بالغدام ومائة بالعشيُّ ، كان كمنَّ حمل على عائقة فرسًا في سبيل الله ، أو قال : عزا مائة غزوة ، ومَنْ هللَ الله مائة بالغداة ومائة بالعشى لم يأت في ذلك اليوم أحدُّ بأكثر مما أتى ، إلا مَنْ قالَ مثلما قالَ ، أو زاد على مثل ما قال )) .

> ■ الجواب: ضعيف . أخرجه الترمذي (٢٥٩/٢) من طريق أبى سفيان الحميري - هو سعيد بن يحيى الواسطى - عن الضحاك بن حُمرة عن عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده قال : قال رسول الله على . فذكره ، وقال : (حديث حسن غريب).

قُلْتُ : بل هو ضعيف الإسناد منكر المتن في نقدى ، فإن ابن حُمرة بضم الحاء وفتح الراء ضعيف ، كما قال الحافظ في (( التقريب )) ، ولذلك تعقب الذهبي الترمذي بقوله: ( وحسنته فلم يصنع شيئا ) :

## ما درجة حديث: ((أفضل الأعمال الحبُّ في الله ، والبغض في الله )) ؟

■ الحواب: ضعيف . أخرجه أبو داود (٤٥٩٩) من طريق يزيد بن أبى زياد عن مجاهد عن رجل عن أبى ذر قال : قال رسول الله ﷺ .

يسم ، فهو مجهول ، وأيضًا فإن يزيد بن أبى زياد وهو القرشي الهاشمي مولاهم الكوفي ضعيف لسوء حفظه .

قُلْتُ : وهذا سند ضعيف من أجل الرجل الذي لم

## ما درجة حديث: ((مفاتدخ الجنة شهادة أنْ لا إله إلا الله )، ؟

■ الجواب: ضعيف . أخرجه أحمد (١/٤٢/٥) ، والبزار (رقم٢ - كشف الأستار) عن إسماعيل بن عياش عن عبد الله بن عبد الرحمن بن أبى حسين عن شهر بن حوشب عن معاذ بن جيل قال : قال لي رسول الله ﷺ . فذكره . وقال البزار: (شهر لم يسمع من معاذ).

قلت : وهذا إسناد ضعيف ، شهر ضعيف لسوء حفظه ، ثم إنه منقطع بين شهر ومعاذ ، كما أفاده البزار . \_\_\_\_ البزار . \_\_\_

وإسماعيل بن عياش ثقة ، ولكنه ضعيف في روايته عن غير الشاميين ، وهذا منها ، فإن شيخه ابن أبي حسين مكي .

## 🔲 ما درجة حديث : ﴿ جاءني جبريلُ فقال : يا محمدُ ، إذا توضأت فانتضعُ ﴾ ؟

■ الجواب: منكر . أخرجه الترمذي

والعقيلي في ((الضعفاء)) (ص ١٥٥) من طريق (١/١/١) ، واب ن ماجه الرحمن الأعرج الحسن بن على الهاشمي عن عبد الرحمن الأعرج

# ﴿ إِنَّا لِلَّهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ ﴾

تحتسب جماعة أنصار السنة المحمدية - عند اللّه - رجلاً من أخلص رجالها ، وأكثرهم تفاتيًا في خدمتها ، وهو الشيخ المهندس محمد سيد متولي ، وذلك عن عمر ناهز ٧٥ عامًا ، فقد كان - رحمه اللّه - من مواليد ١٩٢٤/١/١١ ، وقد وافاه الأجل فجر يوم الجمعة ثاتي أيام عيد الأضحى المبارك لعام ٢٤١ه ، أي يوم فجر يوم الجمعة ثاتي أيام عيد الأضحى المبارك لعام ٢٤١ه ، أي يوم عمل ١٢٢/١٠ م وذلك بعد عطاء كبير وجهاد واضح في سبيل نشر الدعوة ، وقد عمل - رحمه اللّه - لمدة طويلة سكرتيرًا عامًا للجماعة ، ولما كان - رحمه اللّه - مهندسنا فقد أشرف على بناء المركز العام للجماعة ، كما ساهم في الإشراف والتنفيذ لكثير من مساجد الجماعة ، وذلك زمن رياسة فضيلة الشيخ محمد علي عبد الرحيم - رحمه الله .

ولقد كان - رحمه الله - رغم إصابته بالشلل النصفي في أواخر أيامه ، كان كثير السؤال عن إخوانه ، ولم ينقطع عن الصلاة بالمسجد ، ولقد شهد - رحمه الله - صلاة عيد الأضحى المبارك هذا العام ، وهنأ إخوانه ، ودعا لهم ، ثم توفي بعد أقل من ٢٤ ساعة ، وقد صلى عليه إخوانه صلاة الجنازة بعد صلاة الجمعة بمسجد التوحيد بالمركز العام .

كان - رحمه الله - من السابقين إلى الانضمام إلى ركب الدعوة زمن مؤسسها الأول الشيخ محمد حامد الفقي ، وكان صديقًا للشيخ عبد الرحمن الوكيل ، ومحبًّا للشيخ أبي الوفاء درويش ، ورفيقًا للشيخ محمد خليل هراس .

كما كان معه في عضوية مجلس الإدارة الشيخ بخاري عبده ، والشيخ أحمد فهمي ، والشيخ عكاشة عبده ، والشيخ الحسيني الدمياطي ، والشيخ عبد الباقي الحسيني ، والشيخ إبراهيم عزب ، والشيخ عطية حنفي ، والشيخ أحمد محمود .

وقد كان الشيخ محمد علي عبد الرحيم يُكِن له مودة خاصة ويمتدح تواضعه وتفاتيه .

وفي الختام نسأل الله أن يجعل الفقيد في الفردوس الأعلى ، وأن يأجرنا فيه ، وأن يخلفنا خيرًا منه ، إنه نعم المولى ونعم النصير . وكتبه فتحي عثمان فتحي عثمان في المنافقة في المنا

