

Upload by: altawhedmag.com

#### صاحبة الامتياز

#### جماعة أنصار السنة الممدية

المركز العام: القاهرة - ٨ شارع قوله - عابدين هاتف: ٢٩١٥٤٦ - ٢٥١٥٤٦





السنة الثامنة والعشرون – العدد السادس – جمادي الآخرة ١٤٢٠ هـ



رئيس التحرير صفوت الشوادفي

مدير التحرير محمود غريب الشربيني

> سكرتير التحرير جمال سعد حاتم

المشرف الفني حسين عطا القراط

#### الاشتراك السنوي :

١- في الداخل ، أ جنيهات ( بحوالة بريدية داخلية باسم : مجلة التوحيد - على مكتب بريد عابدين ) .

٧- في الخارج ٢٠ دولارًا أو ٧٥ ريالاً سعوديًا أو ما يعادلها.
 ترسل القيمة بحوالة بنكية أو شيك ، على بنك فيصل
 الإسلامي – فرع القاهرة – باسم : مجلة التوحيد – أنصار السنة (حساب رقم / ١٩١٥٩٠).

#### في هذا العدد

الافتتاحية: الرئيس العام: الخوف الفطري والخوف التعبدي كلمة التحرير: رئيس التحرير:

تركيا .. بين الخلافة والزلزال

باب التقسير: د. عبد العظيم بدوي:

(سورة الذاريات) الحلقة الثانية

باب السنة : الرئيس العام : من أحكام المرأة [٢] ١٤ حكمة تحديد مدة الرضاعة بحولين كاملين !!

أ. د / مجاهد محمد أبو المجد

بر الوالدين بعد موتهما : مدير التحرير ٢٢

العالم الإسلامي : جمال سعد حاتم :

كينيا بين الإسلام والتنصير

أسئلة القراء عن الأحاديث : يجيب عليها :

الشَّيخ / أبو إسحاق الحويني

باب الفتاوى : لجنة الفتوى بالمركز العام الشنوية الاسلامية أصل أحكام القضاء [٣] :

بقلم المستشار د . / فاروق عبد العليم . ٤٠

الحرب على الثوابت: الشيخ / محمد حسان ٤٤

لكل عمل شرة : الشيخ / أسامة سليمان 12 عمل شرة : الشيخ / أسامة سليمان 3 قبل أن تغرق السفينة أنقذوا الشباب :

الشيخ / مجدى قاسم

عقائد الصوفية : بقلم عميد متقاعد / محمود المراكبي

الخضر في الفكر الصوفي

محنة الأمة : بقلم / صرموم يحيى : من الجزائر ١

من رواتع الماضي : الشيخ / محمد خليل هراس

الكلمة الطبية صدقة

7 r97701V : 2

التحرير: ٨ شارع قوله - عابدين - القاهرة: .....

فاکس: ۲۲۲،۳۹۳

T910207 2

قسم التوزيع والاشتراكات : .....

#### ع القراء

#### بدایة جدیدة !!

بعد أيام قلائل تفتح المدارس أبوابها لتستقبل أبناءها ؛ وقد أصبح التعليم في مصرنا يقوم على محاور فاسدة وثابتة !! أهمها :

- مدرس لا يراقب الله في شرحه!
- دروس خصوصیة قبل أول یوم وبعد آخر یوم!؟
- غش في الامتحانات الشهرية ونصف السنوية وآخر العام يتعاون فيه الجميع!
- فما قيمة هذا العلم ؟ وما فائدة التعليم وثمرته ؟

  إلا والجواب : شبهادة أو مؤهل يحصل عليه الطالب عندما يتخرج ، وقد أفتى بعض العلماء أن من أراد أن يتوب إلى الله توبة نصوحاً من معصية الغش ، فعليه أن لا يستفيد من شبهاداته التي جاءت من طريق الغش !! فصاحب المؤهل العالى الذي غش في امتحانات الاعدادية يكون بعد التوبة حاصلا على الابتدائية فقط !!

رئيس التحرير

التوزيع الداخلي : مؤسسة الأهسرام وفروع أنصار السنة المحمدية .

#### ثمن النسفة :

مصر ٥٥ قرشا ،
السعودية ٦ ريالات ،
الإمارات ٦ دراهم ، الكويت
، ٥٠ فلس ، المغرب دولار
أمريكي ، الأردن ، ٠٠
فلس ، السودان ١,٥ جنيه
مصري ، العراق ٥٠٠
فلس ، قطر ٦ ريالات ،
عمان نصف ريال عماني .



\* الفتتاحية

## الخوف الفطري ..

## والخوف التعبدي

بقلم الرئيس العام / محمد صفوت نور الدين

الحمد لله وحده ، والصلاة والسلام على خير خلقه محمد وآله وصحبه .. وبعد :

فَإِنْ الخوف عارض يصيب البشر وكثيرًا من المخلوقات ، لكنه داخل في التكليف للمكلفين ؛ لذا جاء الأمر به والنهي عنه . قال تعالى : ﴿ إِنَّمَا ذَلِكُمُ الشَّيْطَانُ يُخَوّفُ أُولِيبَاءَهُ فَلاَ تَخَافُوهُمْ وَخَافُونِ إِن كُنتُم مُؤْمِنِينَ ﴾ [ آل عمران : ١٧٥ ] .

والخوف : منه ما هو فطري ؛ كالخوف من اللص ، أو من المرض ، أو الخوف من سلطان غاشم ، أو حاكم ظالم ، أو الخوف من التعبان والسبع والكلب العقور ، أو الخوف من غضب الوالدين ، أو من ضياع المال . وبالجملة فالخوف الفطري خوف سببي ؛ أي تضاف التعبان أن يلدغك ، أو اللص أن يسرقك ، أو السلطان الغاشم أن يظلمك ، أو من الوالد إذا غضب أن تُحرم حنانه أو تنال عقابه ، ومنه خوفك على ولدك أو مريضك ، وغير ذلك .

وصله الخوف التعبدي ؛ وهو الخوف من الله عند أهل التوحيد ، ومنه الخوف من الأصنام والمقبورين ، وكل ما غبد من دون الله تعالى .

وسعة الخوف التعبدي أنه خوف سر ، وأنه يجتمع مع الحب في آن واحد ، بينما الخوف الفطري خوف سببي لا يجتمع مع الحب ، بل غالبًا ما يجتمع مع البغض ، فإن من خاف من اللص أو الثعبان أو الكلب أو السلطان الغاشم ، فإنه يكرهه ولا يحبه ، حتى الذي يخاف من غضب والديه لا يحب لهما ذلك الغضب ويجتنب أن يغضبهما ، أما المشرك فإنه يدعو معبوده خوفًا وطمعًا ، وينذر إليه محبة له وخوفًا من شره .

والمسركون يزعمون أن لأوليائهم سرًا يخيفون الناس من هذا السر ، كما يضاف المؤمنون من الله سبحانه : ﴿ وَكَيْفَ أَخُافُ مَا أَشْرَكُتُمْ وَلا تَضَافُونَ أَنْكُمْ أَشْرَكُتُم بِاللَّهِ مَا لَمْ يُنْزَلُ بِهِ عَلَيْكُمْ سُلطانا فَأَيُّ الْفَرِيقَيْنِ أَحَقُ بِالأَمْنِ إِن كُنتُمْ تَعْمُونَ ﴾ [ الاتعام : ٨٦] .

[ \* ] الموهيد المشة الثامنة والعشرون العدد المادس

الخوف التعبدي لا يجوز أن يصرف منيه شيء لغير الله سبحانه ، والله سبحانه يظهر للناس من آياته وآثار قدرته ليخافوه ، فيدفعهم ذلك الخوف لاجتناب المعاصي ولزوم الطاعات !!

الخوف الفطري خوف سببي لا يجتمع مع الحب ، بل غالبا ما يجتمع مع البغض ، والمشرك يدعو معبوده خوف وطمعنا ، وينذر إليه محبة له وخوفا من شره !!

لَّذَا كَانَ الْحُوفُ مِنَ الْمُقْبُورِ شَرِكًا ، والْحُوفُ مِنَ اللَّه توحيدًا ، والْخُوفُ الفَطْرِي لا يدخل فيهما ، فمن النوف الفطري ما كان من الأنبياء ، حيث قال يعقوب التَّكِيُّ : ﴿ إِنِّي لَيَحْزُنْنِي أَن تَذُهَبُوا بِهِ وَأَخَافُ أَن يَأْكُلُهُ الذِّنْبُ وَأَنتُمُ عَنْهُ غَافِلُونَ ﴾ [ يوسف : ١٣ ] ، وقال زكريا التَّكِيُّ : ﴿ وَإِنِي خِفْتُ الْمُوالِي مِن وَرَانِي يَأْكُلُهُ الذَّنْبُ وَأَنتُم عَنْهُ غَافِلُونَ ﴾ [ يوسف : ١٣ ] ، وقال زكريا التَّكِيُّ : ﴿ وَإِنِي خِفْتُ الْمُوالِي مِن وَرَانِي وَكَانَتِ امْرَأَتِي عَاقِرًا فَهَبُ لِي مِن لَذُنكَ وَلِيًّا ﴾ [ مريم : ٥ ] ، وقال سبحاته عن موسى : ﴿ فَأَصْبَحَ فِي الْمُولِينَ ﴾ [ القصص : ١٨ ] ، وقال : ﴿ فَخَرَجَ مِنْهَا خَانِفًا يَتَرَقَّبُ قَالَ رَبَّ نَجَنِي مِن الْقُومِ الطَّالِمِينَ ﴾ [ القصص : ٢١ ] ، فخوف يعقوب التَّكِيُّ على ولده ، وخوف زكريا التَّكِيُّ على أهله ، وخوف ركريا التَّكِيُّ على أهله ،

إلا أن الخوف الفطري يروضه الإيمان ، فهذا نبي الله وكليمه موسى العَيْلَا يُولد في خيفة ، تخاف أمه عليه ، ويُربى في خيفة ، ويخرج من مصر خائفا يترقب ، فلما عاد ورأى النار فجاءها ، فأمره ربه فألقى عصاه ، فاتقلبت حية ، فخاف وولى مدبراً ولم يعقب حتى طمأته الله سبحاته ، فكان هذا أول تجارب الإيمان التي روضت الخوف عنده ، فلما أمره ربه أن يذهب إلى فرعون ، عبر عما كان في نفسه بقوله : ﴿ رَبّنَا إِنّنَا نَخَافُ أَن يَفُرُطَ عَلَيْنَا أَوْ أَن يَطُغَى ﴿ قَالَ لاَ تَخَافَا إِنّنِي مَعَكُمَا أَسْمَعُ وَأَرى ﴾ [طه : ٤٤، ﴿ رَبّ إِنّي أَخَافُ أَن يَفُرُونَ ﴿ وَيَضِيقُ صَدْرِي وَلاَ يَنطُلِقَ لِسَانِي فَأَرسُلُ إلى هَارُونَ ﴿ وَلَهُمْ عَلَيَ ذَنبٌ فَأَخَافُ أَن يَقْتُلُونَ ﴿ وَاصْمُمُ إليّكَ جَنَاحَكَ مِنَ الرّهُبِ ﴾ [ الشعراء : هارُون ﴿ وأوصاه رب العزة سبحانه : ﴿ وأضعُمُ إليّكَ جَنَاحَكَ مِنَ الرّهُبِ ﴾ [ القصص : ٣٢ ] .

يقول ابن كثير: أمره العَلَيْلَا إذا خاف من شيء أن يضمم إليه جناحه من الرهب، وهو يده، فإذا فعل ذلك ذهب عنه ما يجده من الخوف.

فلها ذهب إلى فرعون فأمره ونهاه ، وفعل ما أمره ربه زال عنه ذلك الخوف . وذكر ابن كثير عن مجاهد قال : كان موسى العَلِيِّة قد ملئ قلبه رعبًا من فرعون ، فكان إذا رآه قال : اللهم إني أدرا بك في نحره ، وأعوذ بك من شره ، فنزع الله ما كان في قلب موسى العَلِيَّة ، وجعله في قلب فرعون ، فكان إذا رآه بال كما يبول الحمار . اه .

فكان الإيمان مروضًا للخوف الفطري ، حتى اجتمع موسى العَلَيْ بسحرة فرعون ، ووعظهم وذكرهم ، فلما ألقوا حبالهم وعصيهم ، وخيل إليه من سحرهم أنها تسعى : ﴿ فَأُوجِس فِي نَفْسِه خِيفَةً مُوسِى ﴿ فَأَنّا لا تَخفُ إِنّك أَنتَ الأَعْلَى ﴾ [طه: ٢٧، ٢٨] ، فلم يظهر من الخوف شيء ، وإن كان قد أوجس الخوف في نفسه ، حتى إذا كان الإيمان والطمأنينة قد عمرت قلبه ، وعاين من أمر الله سبحاته ما رفع الله به ذلك الخوف الفطري ، فإذا به في موقف عصيب شديد ، حيث خرج موسى العَيْ بقومه ، فلما بلغوا البحر فنظر القوم ، فإذا فرعون بجنده خلفهم والبحر أمامهم ، فاشتد بهم الخوف : ﴿ فَلَمَّا تَرَاءَى الْجَمْعَانَ قَالَ أُصْحَابُ مُوسَى إِنَّا لَمُدْرِكُونَ ﴿ قَالَ كَلَّ إِنْ مَعِيَ رَبِّي سَيَهَدِينَ ﴾ [ الشعراء : ١٦ ، ٢٢] .

فندير كيف أن الخوف الفطري لم يظهر له أثر ، وحل محله طمأنينة الإيمان لمعية الرحمن ، وكذلك الخوف الفطري يروضه الإيمان حتى لا يظهر له أثر .

فَالْحُوفُ التعبدي لا يجوز أن يصرف منه شيء نغير الله سبحانه ، والله سبحانه يظهر للناس من آياته وآثار قدرته ليخافوه ، فيدفعهم ذلك الخوف لاجتناب المعاصي ولزوم الطاعات ، كما قال تعالى : ﴿ وَمَا نُرُسِلُ بِالْآيَاتِ اِلْا تَخُويفًا ﴾ [ الإسراء : ٩٥] .

ولقد حدث في أيام قريبة مضت كسوف الشمس ، وقامت وسائل الإعلام بتعريف الناس به وتخويفهم منه ، حتى خلت الشوارع والطرقات وسائر المواصلات من الناس ، ولزموا البيوت ، فخافوا الخوف الفطري ، فهل أحدث ذلك ( الأثر الشرعي ) بالخوف من الله الذي أرسل هذه الآية ، فلو حدث ذلك ، فهو سبحانه يقول : ﴿ وَفِي الأَرْضِ آيَاتُ للمُوقِنِينَ ﴿ وَفِي أَنفُسِكُمْ أَفَلاَ تُبْصِرُونَ ﴾ [ الذاريات : ٢٠ ، ٢١ ] ، ويقول من إن الشمس والقمر آيتان من آيات الله ، لا يكسفان لموت أحد ولا لحياته ، فإذا رأيتموهما فصلوا حتى تنجلي » . أم خرج الناس كخروج فرعون وقومه ، حيث قال تعالى : ﴿ وَأَحَذُنَاهُم بِالْعَذَابِ لَعَلَهُمْ يَرْجَعُونَ ﴿ وَقَالُوا يَا أَيْهَا السَّاحِرُ اذَعُ لَنَا رَبِّكُ بِمَا عَهِدَ عَنْدَكُ إِنَّنَا لَمُهْتَدُونَ ﴿ فَلَمَا كَشَفْنَا عَنْهُمُ الْعَذَابِ إِذَا هُمْ يَنْتُونَ ﴿ [ الزخرف : ٢٠ / ٢٠ ] .

فالحوف التعبدي هو ما يدفع العبد إلى لزوم شرع الله سبحانه ، والقدر من الخوف الذي يحمل على أداء الفرائض وترك المحارم هو الخوف الواجب ، فإن زاد ذلك الخوف حتى جعل صاحبه يشمر لفعل النوافل واجتناب المكروهات ، وعدم التوسع في المباحات ، كان ذلك الخوف مندوباً إليه ، محمودًا عند خالقه ، فإن زاد حتى قطع صاحبه عن السعي والكسب كان ذلك غلوًا فاسدًا وفهمًا سقيمًا وسلوكًا خاطئًا .

ولذا يقول ابن رجب: إن اللّه خلق الخلق ليعرفوه ويعبدوه ويخشوه ويخافوه ، ونصب لهم الأدلة الدالة على عظمته وكبرياته ليهابوه ويخافوه خوف الإجلال ، ووصف لهم شدة عذابه ودار عقابه التي أعدها لمن عصاه ليتقوه بصالح الأعمال ؛ ولهذا كرر سبحاته وتعالى في كتابه ذكر النار ، وما أعده فيها لأعدائه من العذاب والنكال ، وما احتوت عليه من الزقوم والضريع والحميم والسلاسل والأغلال ، إلى غير ذلك مما فيه من العظائم والأهوال ، ودعا عباده بذلك إلى خشيته وتقواه ، والمسارعة إلى امتثال ما يأمر به ويحبه ويرضاه ، واجتناب ما ينهى عنه ويكرهه ويأباه ، فمن تأمل الكتاب الكريم وأدار فكره فيه ، وجد من ذلك العجب العجاب . اه .

وهذا هو الخوف الذي أمر به النبي في حديث الترمذي ؛ قال في : (( من خاف أدلج ، ومن أدلج بلغ المنزل ، ألا إن سلعة الله البنة )) .

ولقد خطب النبي بعد صلاة الكسوف خطبة بليغة فيها مخاوف كثيرة ، جاء فيها : يا أمة محمد ، والله ما أحد أغير من الله أن يزني عبده أو أن تزني أمته ، يا أمة محمد ، لو تعلمون ما أعلم لضحكتم قليلاً ولبكيتم كثيرًا ، ولقد رأيت جهنم يخطم بعضها بعضا ، فلم أر منظرًا قط أفظع منها . ولقد رأيت عمرو بن لُحَيِّ يجر قُصبَه في النار ، وهو الذي سيب السوائب ، ورأيت صاحبة الهرة التي ربطتها حتى ماتت جوعًا ؛ رأيتها تنهشها إذا أقبلت وإذا ولت تنهش إليتها ، وإنكم تفتنون في القبور كفتنة الدجال ، يقال : ما علمك بهذا الرجل ؟ فأما المؤمن فيقول : هو محمد رسول الله بهذا بالبينات والهدى فأجبناه وآمنا به واتبعناه ، فيقال : نم صالحًا ، وإن كنت لموقنًا به . وأما المنافق فيقول : لا أدري ، سمعت الناس يقولون قولاً فقلت كما يقولون ، وإنه – والله أعلم – لا تقوم الساعة حتى يخرج ثلاثون كذابًا ، آخرهم الأعور الدجال ، ممسوح العين اليسرى ، يزعم أنه الله ، فمن آمن به وصدقه واتبعه لم ينفعه صالح من عمله سلف ، وإنه سيظهر على الأرض كلها إلا الحرم وبيت المقدس ، فيزلزلون زلزالاً شديدًا ، ثم يهلكه الله عز وجل .

هذا ، والآيات تمر علينا كل لحظة في أنفسنا وفيما حولنا ، فالناجي من خاف ربه ، فتاب من ذنبه ورجع إلى مولاه ، والخاسر من ألقى الأماني .

وكذلك ينبغي أن ننبه على الخوف التعبدي ألا يُصرف إلا لله سبحاته ، ولا ينبغي للوعاظ والدعاة أن يخلطوا بين الخوف الفطري والخوف التعبدي .

والله من وراء القصد.

وكتبه / محمد صفوت نور الدين





أعوذ بالله من الشيطان الرجيم ، بسم الله الرحمن الرحيم : ﴿ وَصَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا قَرْيَةً كَانَتُ آمِنَةً مُطْمَئِنَةً يَأْتِيهَا رِزْقُهَا رَعْدًا مَن كُلُ مَكَانِ فَكَفَرَتُ بِأَتْعُم اللَّهِ فَأَذَاقَهَا اللَّهُ لِبَاسَ الْجُوعِ وَالْخَوْفِ بِمَا كَانُوا يَصَنَعُونَ ﴾ [النحل: ١١٢].

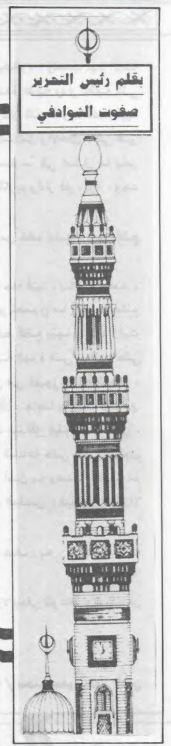
لقد كانت تركيا بالأمس هي دار الخلافة الإسلامية ، وحامية حمى الإسلام والمسلمين ، وقد أصبحت بعد ذلك من أشد الناس عداوة للإسلام وحربًا عليه ، وعونًا لأعدائه على أتباعه !!

وكانت بداية الكارثة والمصيبة العظمى يوم أن أعلن مصطفى كمال أتاتورك إلغاء الخلافة الإسلامية ، وكان هذا الملحد الزنديق سبباً في أن أصبح العالم الإسلامي للمرة الأولى منذ وفاة النبي على بلا خلافة !!؟

وترتب على إلغاء الخلافة طرد الخليفة - بعد خلعه - وآله وأسرته جميعًا إلى خارج حدود تركيا ، بعد أن جردهم من كل أملاكهم وأموالهم ، وتم حرمانهم من الجنسية التركية ، كما فعلوا اليوم مع نائبة البرلمان التي ارتدت الحجاب!!

ولم يتوقف الأمر عند هذا الحد ؛ بل تم ضم الأوقاف الخيرية إلى أملاك الدولة ، وإبغاء التعليم الديني ، وإغلاق المحاكم الشرعية ، وإبطال العيدين ، وصلاة الجمعة ، وقتل العلماء والفقهاء ؛ بل وقتل كل من ارتفع صوته مطالبًا برعاية حق الدين وحرمته ، وأقاموا لهؤلاء محكمة وهمية تحكم بقتلهم ؛ وسموها ((محكمة الاستقلال)) !!

كما أباح أتاتورك وأعوائه تزوج المسلمات بالنصارى وحرّموا تعدد الزوجات، وأخرجوا نساء المسلمين متبرجات إلى الرقص والبارات، وألغوا تعليم القرآن والدين من جميع المناهج الدراسية، ومنعوا الشعب التركي من الحج إلى بيت الله الحرام، وأحلوا الحروف اللاتينية محل الحروف العربية.



## الخلافة والزلزال

وقد قام الأزهر الشريف - في ذلك الوقت - بدور عظيم في التصدي لهذه الكارثة، وتحذير المسلمين من شرها وخطرها وضررها ؛ فأصدر علماء الأزهر بيانًا موقعًا من كبار علمائه ، وأذبع بعد إلغاء الخلافة بأربعة أيام فقط، وقرر البيان بطلان ما فعله أتاتورك من عزل الخليفة الذي انعقدت له البيعة من المسلمين جميعًا.

وكتب وكيل الأزهر - في ذلك الوقت - العلامة الشيخ محمد حسنين مقالاً جاء فيه :

( ... إن الإجماع منعقد على وجوب نصب خليفة للمسلمين ، وقد ورد في «صحيح مسلم » : «من مات وليس في عنقه بيعة مات ميتة جاهلية » . وأولى الناس بهذا الواجب الخطير الأمة المصرية ؛ فإن فيها من علماء الدين وطلاب العلم آلافا عديدة ، ومن أهل الحل والعقد وذوي الرأي ما لا يجتمع في غيرها ، وفيها الأزهر الشريف الذي امتازت به مصر عن سائر الأقطار ؛ يؤمه القاصي والدائي في مشارق الأرض ومغاربها ؛ ولمصر في نفوس العالم الإسلامي منزلة تستحق معها السبق إلى هذا الواجب الأكيد ؛ فيجب على العلماء وأهل الحل والعقد أن يبادروا إلى النظر في بيعة خليفة للمسلمين ؛ حتى يخرجوا من عهدة هذا المنصب الخطير ) . اه.

وفي عصرنا الحاضر ضاعف المسئولون العلمانيون الأثراك، ومعهم الجيش التركي من عداوتهم للإسلام وحربهم للمسلمين.

※ فسمحوا للحلفاء الأعداء أن يستخدموا أرض تركيا قاعدة لهم
ينطلقون منها لقتل الشعب العراقي المسلم بأطفاله ونسائه وشيوخه!!

وقتلوا وشردوا الأكراد ، ومزقوهم كل ممزق بغير أسباب حقيقية ؛ والأكراد جنسية لفئة مسلمة أكثرهم من أهل السنة والجماعة .

الله واضطهدوا الشعب التركي المسلم، وحاربوا كل محاولة إسلامية للمطالب بتطبيق الشريعة، أو حتى الالتزام الشخصي بها ؛ وما حدث مع نجم الدين أربكان وحزبه خير شاهد ودليل .

﴿ وحاربوا اللحية والحجاب ؛ وهما من شعائر الإسلام ، وقد رأى

الأتراك للحلفاء من أع لماء السلمين أن س تخدموا ارض تركيا قاعدةلهم ينطلق ون منهالقتل الشعب العراقى السام بأطفاله ونسائه وشيوخه!!

المسلمون في العالم حقدهم وبغضهم عندما دخلت نائبة مسلمة البرلمان بحجابها ، فقامت الدنيا ولم تقعد حتى خرجت ، وفصلت ، وحُرمت من الجنسية التركية !! وهي تركية !!

ونحن لا نؤيد دخول المرأة المسلمة عضوية البرلمان ، لكننا نتعجب من صنيع هؤلاء الملاحدة الذين ينتسبون إلى الإسلام ظلمًا وزورًا !!

ﷺ أقاموا معاهدات قوية مع اليهود في مجالات عديدة ؛ منها معاهدة دفاع مشترك ؛ ولا ندري ضد من غير العرب والمسلمين ؟!!

ﷺ أعلنوا الحرب على الشريعة في كافة المجالات ، واضطهدوا كل داع إلى الله ، وتقوم سياستهم دائمًا على ((التنكيل بالمسلمين ، والتمكين للعلمانيين )) .

وأملى الله لهم ، واستدرجهم بنعمه الكثيرة الوافرة ، فكفروا بأنعم الله ؛ فأمضى الله فيهم سننه التي لا تتبدل ولا تتحول ؛ فأنزل عليهم بلاء عظيمًا لا قبل لهم به ، وضربهم بزلزال كثيف عنيف مخيف !! فملأ قلوبهم رعبًا وخوفًا وهلعًا وفزعًا ، ودمر بلاذا بأسرها ، وقتل أربعين ألفًا ، وجرح وأصاب أضعاف هذا العدد ، وشرد منات الآلاف ، وخرج الملايين إلى الشوارع ، وكان هذا الزلزال العنيف المروع آية من الله ، وتخويفًا وإنذارًا لأمة عتت عن أمر ربها وحاربت شريعته ، فأذاقهم الله لباس الجوع والخوف بما كانوا يصنعون .

وإن مما ينبغي التنبه له أن لهذه الزلازل أسبابا علمية وأسباباً شرعية ؛ فأما أسبابه العلمية فيعرفها المتخصصون في هذه العلوم ؛ وليس هذا موضع ذكرها ، وأما أسبابه الشرعية ؛ فقد وردت في السنة الصحيحة .

﴿ منها قوله ﴿ : (( إذا ظهر الربا والزنا في قرية فقد أحلوا بأنفسهم عذاب الله )) . فكيف يكون الأمر وقد ظهر الربا والزنا في العالم بأسره – عياذًا بالله من ذلك .

﴿ ومنها قوله ﷺ : ((سيكون في آخر الزمان خسف وقذف ومسخ ، إذا ظهرت المعازف والقينات ، واستحلت الخمسر )) . [ ((صحيح الجامع )) ] .

وقد أصبحت هذه المحرمات ظاهرة منتشرة آناء الليل والنهار

﴿ ومنها قوله ﴾ : (( إذا ظهر السوء في الأرض أنزل الله بأسه بأهل الأرض ، وإن كان فيهم قوم صالحون يصيبهم ما أصاب الناس ، ثم يرجعون إلى رحمة الله ومغفرته )) . [ (( صحيح الجامع الصغير )) ] .

الله ومنها ما كتبه الخليفة الراشد عمر بن عبد العزيز إلى أهل

الحكومية العلمانية في تركيـــا أعلن ت الحربضد اللحسية والححاب، وهما مين ش حائر وقسامت الدنيا ولم تقعد بسبب دخول نائبة مس امة البرليان مرتديـــة

الحجاب!!

الأمصار : (أما بعد : فإن هذا الرجف شيء يعاتب الله عز وجل به العباد ) ، وأمرهم بالصدقة ، والتوبة والاستغفار .

ولعظم شأن الخلافة الإسلامية ، وعلو منزلتها في الشريعة ، فقد ألف العلامة الشيخ محمد رشيد رضا كتاب الخلافة أو الإمامة العظمى ، وورد في ثنايا الكتاب نصيحة غالية وجهها المؤلف إلى الشعب التركي ، وننقلها هنا بنصها وفصها ؛ لأن المسلمين اليوم في أمس الحاجة إلى مثلها .

يقول الشيخ محمد رشيد رضا ، رحمه الله : أيها الشعب التركي ، إن الإسلام أعظم قوة معنوية في الأرض ، وإنه هو الذي يمكن أن يحيي مدنية الإسلام أعظم قوة معنوية في الأرض ، وإنه هو الذي يمكن أن يحيي مدنية الشرق وينقذ الغرب ، فإن المدنية لا تبقى إلا بالفضيلة ، والفضيلة لا تتحقق إلا بالدين ، ولا يوجد دين يتفق مع العلم والمدنية إلا الإسلام ، إنما عاشت المدنية الغربية هذه القرون بما كان فيها من توازن بين بقايا الفضائل المسيحية ، مع التنازع بين العلم والتعاليم الكنسية ، فإن الأمم لا تنسل من فضائل دينها ، بمجرد طروء الشك في عقائده على أذهان الأفراد والجماعات منها ، وإنما يكون ذلك بالتدريج في عدة أجيال ، وقد انتهى والتعالي عقد ذلك التوازن ، وأصبح الدين والحضارة على خطر الزوال ، واشتحاد الثقوياء للضعفاء ، واستذلال الأغنياء الأقوياء للضعفاء ، واستذلال الأغنياء الأفواء ، وخطر البلشفية على الأغنياء ، ويبطل به امتياز الأجناس ، لتحقق الأخوة العامة بين الناس ، ولن يكون ذلك إلا بحكومة الإسلام التي بيناها بالإجمال في هذا الكتاب .

أيها الشعب التركي الباسل ، إنك اليوم أقدر الشعوب على أن تحقق البشر هذه الأمنية ، فاغتنم هذه الفرصة لتأسيس مجد إنساني خالد ، لا ينكر معه مجدك الحربي التالد ، ولا يجرمنك المتفرنجون على تقليد الإفرنج في سيرتهم ، وأنت أهل لأن تكون إمامنا لهم بمدنية خير من مدنيتهم ، وما ثم إلا المدنية الإسلامية الثابتة قواعدها ، المعقودة على أساس العقيدة الدينية ، فلا تزلزلها النظريات التي تعبث بالعمران ، وتفسد نظم الحياة الاجتماعية على الناس . اه .

\* وبعد:

هل ينتفع المسلمون بهذه الأحداث ؟

وهل يتمر التدبر عودة صادقة إلى الله ؟

وهل نكون ممن إذا جاءهم بأس الله تضرعوا ؟

وانتفعوا وخشعوا . نسأل الله ذلك ، وما ذلك على الله بعزيز .

وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وآله وصحبه .

رئيس التحرير

أعلين العلمانيون في تركيا الحربضد الإسكام، وأقاموا الع\_اهدات معاليهود واتفاقيات الدفياع الشة ك ضد العسسرب والسلمين!!

لما ذكر الله تعالى مآل المكذبين بيوم الدين ، ذكر مآل المؤمنين المتقين ، على طريقة القرآن في الجمع بين الوعد والوعيد ، وبين المتقين في جنّات وغيون فقال : ﴿ إِنَّ الْمُتَقِينَ فِي جنّاتُ وغيون هم أَخْذِينَ مَا أَتَاهُم رَبّهُم ﴾ ؛ والمتقون هم كل من اتقى الشرك والكفر وجميع ما حرم الله ، وهؤلاء يوم القيامة : ﴿ فِي جنّاتِ وغيون ﴿ أَخْذِينَ مَا أَتَاهُم رَبّهُم ﴾ من النعيم والسرور : ﴿ جَزَاءَ مَن رَبّك عطاء وغيون ﴿ أَنْبَا النبا : ٣٦ ] ، بسبب : النعيم والسرور : ﴿ جَزَاءَ مَن رَبّك عطاء ﴿ أَنْهُم كَانُوا قَبَلَ ذَلِكَ ﴾ في الدار الدنيا ﴿ أَنْهُم كَانُوا قَبَلَ ذَلِكَ ﴾ في الدار الدنيا ﴿ مُحسنين ﴾ ، و ﴿ هَلُ جَزَاء الإحسان ﴾ [ الرحمين : ١٠ ] ، في يرهيق وجوههم قيم أيرة ولا فيل خَزَاء الإحسان أَلْهُم أَنْهُم ولا المُسْتَى وزيادةٌ ولا يرهيأ أَلْمَا الْحَسْنَى الْمُوا الْحُسْنَى وَزِيادةٌ أُولَا لِكُونَ الْمُسْنَى الْمُعْمَاءِ أَلْهُم الْمُعْمَاءِ الْحَسْنَى وَلِيَادَةٌ أُولَا لِنُكَ الْمُعْمَاءِ أَلْمُ الْمُعْمَاءِ الْحَسْنَى وَزِيادةٌ أُولَا لِنْكَ الْمُعْمَاءِ الْحَسْنَى الْمُعْمَاءِ الْحَسْنَى وَلَيْلِهُ أَوْلَا الْمُعْمَاءِ الْمُعْمَاءِ الْمُعْمَاءِ الْمُعْمَاءِ الْحَسْنَى وَلَيْكَ أَوْلِيْلَا الْمُعْمَاءِ الْمُعْمَاءِ وَلَا الْمُعْمَاءِ وَلَيْ الْمُعْمَاءِ وَلَا الْمُعْمَاءِ الْمُعْمَاءِ وَلَا الْمُعْمَاءِ وَلَيْلَةُ أَوْلُولَا الْمُعْمَاءِ وَلَا الْمُعْمَاءِ وَلَيْمَاءُ وَلَيْلَا الْمُعْمَاءِ الْمُعْمَاءِ وَلَا الْمُعْمَاءِ الْمُعْمَاءِ وَلَا الْمُعْمَاءِ وَلَا الْمُعْمَاءِ وَلَا الْمُعْمَاءِ وَلَا الْمُعْمَاءِ وَلَا الْمُعْمَاءِ وَلَا الْمُعْمَاءِ الْمُعْمَاءِ وَلَا اللّهُ الْمُعْمَاءِ وَلَا الْمُعْمَاءِ وَلَا اللّهُ الْمُعْمَاءِ اللّه وَلَا اللّه اللّهُ وَلَا الْمُعْمَاءُ الْمُعْمَاءِ اللّه الْمُعْمَاءِ اللّهُ وَلَا اللّه وَلَا اللّهُ الْمُعْمَاءِ وَلَا الْمُعْمَاءُ الْمُعْمَاءِ اللّهُ الْمُعْمَاءِ اللّهُ وَلَا الْمُعْمَاءُ وَلَا الْمُعْمَاءُ وَلَا الْمُعْمَاءُ وَلَا الْمُعْمَاءُ وَلَا الْمُعْمَاءُ اللّهُ الْمُعْمَاءُ وَلَا الْمُعْمَاءُ وَلَا الْمُعْمَاءُ وَلَا الْمُعْمَاءُ وَلَا الْمُعْمَاءُ وَلَا عَلَاهُ وَلَا الْمُعْمَاءُ وَلِمُ الْمُعْمَاءُ وَلِعْمَاءُ الْمُعْمِلُهُ الْمُعْمِلُهُ الْمُعْمِلُهُ الْمُعْمِلُهُ ا

ثم فسر إحسانهم فقال : ﴿ كَانُوا قَلِيلاً مَنَ اللَّيْلِ مَا يَهْجَعُون ﴿ وَبَالْأَسْحَارِ هُمْ كَابُدُوا قَيَامُ اللَّيْلِ مَا يَهْجَعُون ﴿ وَبَالْأَسْحَارِ هُمْ كَابِدُوا قَيَامُ اللَّيل ، فلا يَنَامُون مِن اللَّيل الآلَهُ اللَّهُ ، ونشطوا فمدّوا إلى السحر ، حتى كان الاستغفار بسحر . وقال رحمه اللّه : كان الاحتفار بسحر . وقال رحمه اللّه : كان الاحتف بن قيس يقول : عرضت كان الاحتف بن قيس يقول : عرضت عملي على عمل أهل الجنة ، فإذا قوم قد باينونا بونا بعيدًا ، إذا قوم لا نبلغ أعمالهم ، ﴿ كَانُوا قَلِيلًا مَنَ النّيل ما يَهْجَعُون ﴾ ، وعرضت عملي على عمل أهل النار ، فإذا قوم لا خير فيهم ، يَهْجَعُون ﴾ ، وعرضت عملي على عمل أهل الله وبرسل الله ، مكذبون بكتاب الله وبرسل الله ، مكذبون بالبعث بعد الموت ، فقد وجدت مِن خيرنا



[10] المتوهب السنة الثامنة والعشرون العدد السادس

منزلة قوما خلطوا عملا صالحا وآخر سيئًا .

ولقد جعل الله تعالى قيام الليل دليل الإيمان ، فقال : ﴿ إِنْمَا يُؤمنُ بآياتنا الذين إذا ذكروا بها خُرُّوا سُجَّدًا وسَبَّحُوا بِحَمْدِ رَبِّهِمْ وَهُمْ لا يَسْتَكُبرُونَ \* تَتَجَافَى جُنُوبُهُمْ عَن الْمَضَاجِعِ يَدْعُونَ (٥٠٠/٣٨/٣)]. ربهم خوفا وطمعا ومما رزقناهم يُنفق ون ﴿ [ السجدة : ١٥، ١٦]، ثم ذكر ما أعد لهم في جنات النعيم ، فقال : ﴿ فلا تعلمُ نَفْسُ مَّا أَخْفِي لَهُم مِّن قَرَّةِ أَعْيُن جَـزَاءُ بِمَا كَانُوا يَعْمُلُـونَ ﴾ [السجدة: ١٧].

وفرق سبحانه بين من يقوم الليل وين من لا يقومه ، فقال تعالى : ﴿ أَمِّنْ هُو قَانِتُ آنَاء اللَّيْل ساجدا وقائما يحذر الآخرة ويرجو رحمة ربه قل هل يستوى الذين يعلم ون والذين لا يعلم ون ﴾ [الزمر: ٩].

فقالت له عائشة ، رضى الله عنها : لم تفعل هذا وقد غفر الله لك ما تقدم من ذنبك وما تأخر ؟ شکور ًا )) .

عنه في ذلك أحاديث كثيرة ، والنسائي (٣/٢٠٥) ] .

منها : قوله ﷺ : (( إنَّ في الجنة غرفًا يرى ظاهرها مِنْ باطنها ، وباطنها مِن ظاهرها ، أعدها الله تعالى لمن أطعم الطعام ، وألان الكلام ، وتابع الصيام ، وصلى بالليل والناس نيام )) . [حديث حسن . أخرجه الترمذي

وقوله ﷺ: (ا عليكم بقيام الليل ، فإنه دأب الصالحين قبلكم ، وقربة إلى الله تعالى ، ومنهاة عن الإثم ، وتكفير للسيئات )) . [حديث صحيح . أخرجه الترمذي . [ ( 0/117/771)

وقوله ﷺ : (( أتاني جبريل ، فقال : یا محمد ، عش ما شئت فإنك ميت ، وأحبب من شئت فإنك مفارقه ، واعمل ما شئت فإنك مجزي به ، واعلم أن شرف المؤمن قيامه بالليل ، وعزه استغناؤه عن الناس )) . [حديث حسن . أخرجه الحاكم (٤/٤٢٣) ] .

ولقد كان رسول الله على يقوم وقوله على : (( رحم الله رجلا من الليل حتى تتفطّر قدماه ، قام من الليل فصلّى وأيقظ امرأته فصلت ، فإن أبت نضح في وجهها الماء ، رحم الله امرأة قامت من الليل فصلت وأيقظت زوجها فصلى ، فقال: (( أف لا أكون عبدًا | فإن أبي نضمت في وجهه الماء )) . [حديث حسن صحيح ، وكان ﷺ يحت أصحابه على ارواه أبو داود (١٩٣/١٢٩٢)، قيام الليل ويرغبهم فيه ، وأثر وابن ماجه (١/٤٢٤/١٣٣٦) ،



السنة الثامنة والعشرون العدد السادس التوهيد [11]

فاحرص يا عبد الله على قيام الليل ، واعلم أنه من كل الليل أوتر رسول الله على المن أول

فأفضل أوقات القيام السحر ؛ وذلك لأنه ساعة نزول الرب عز وجل ، كما قال ﷺ : ﴿ يَنْزُلُ اللَّهُ إلى السماء الدنيا كل ليلة ، حين يمضى ثلث الليل الأول ، فيقول : أنا الملك ، أنا الملك ، من ذا الذي يدعوني فأستجيب له ، من ذا الذي يسأنني فأعطيه ، من ذا الذي يستغفرني فأغفر له ، فلا يزال كذلك حتى يضيء الفجر )) . [ أخرجه البخاري (١١٤٥) ، ومسلم (١٥٨) ، واللفظ له ، والترمذي (٥٥٥) ، وأبو داود (١٣٠١) ، وابن ماجه (١٣٦٦) ] .

ف (ر من خاف أن لا يقوم من آخر الليل فليوتر أوله ، ومن طمع أن يقوم آخره فليوتر أخر الليل ، فإن صلاة آخر الليل مشهودة ، وذلك أفضل " . [ أخرجه مسلم (٧٥٥) ، والترمذي . [ (200)

فإذا أخرت الصلاة فلتنم عازمًا على القيام، فإن بعثك الله ، وإلا كتب لك أجر ما نويت . قال ت : ( من أتى فراشه و هو ينوي أن يقوم يصلي من الليل ، فغلبته عينه حتى يصبح ، كتب له ما نوى ، وكان نومه صدقة عليه من ربه ) . [ أخرجه ابن ماجه (۱۳٤٤) ، والنسائي · [ (YOA/F)

نسأل الله أن يعيننا على قيام الليل .

﴿ وَفِي أَمُوالِهِمْ حَقٌّ للسَّائِلِ وَالْمَحْرُومِ ﴾ . لما ذكر إحسانهم فيما بينهم وبينه ، ذكر إحسانهم فيما بينهم وبين عباده ، فقال : ﴿ وَفِي أَمُوالِهِمُ

حَقُّ لُلسَّائِل وَالْمَحْرُوم ﴾ ، والسائل هـ و الذي يمسأل ويمد يده . والمحروم : هو المتعفف . الليل ، وأوسطه ، وآخره ، وانتهى وتره إلى ﴿ يَحْسَبْهُمْ الْجَاهِلُ أَغْنِياء مِن التَّعْفَ ف تَعْرفُهُ م السحر . [ أخرجه البخاري (٩٩٥) ، ومسلم بسيما هُمْ لا يستألون النّاس المحافّا ﴾ [ البقرة : (٥٤٧) ، واللفظ له ، والنسائي (٣/٣٠) ] . ٢٧٣ ] ، ولكنهم لا يَخْفُون على المتقين ، ولذا جعلوا لهم حقاً وإن لم يسألوا ، وتأمل كلمة : و حقٌّ ٥ تعلم أن هؤلاء المحسنين للسائل والمحروم ، حين يبذلون وتمتد أيديهم بالعطاء ، لا يرون لأنفسهم فضلا على الفقراء ، و ﴿ لا يتبعون ما أنفقوا منا ولا أذى ﴾ [البقرة: ٢٦٢ ] ؛ لأنهم يرون أنهم يدفعون حقاً كان عندهم ، وإذا كان لرجل عند آخر حقٌّ فسأله فاي فضل لمن عنده الحق على السائل ، الذي لم يسأل الاحقه!

فإذا أَتفقت نفقة يا عبد الله ف ﴿ .. لا تمنن تَسْتَكُثُرُ ﴾ [ المدثر : ٦ ] ، وتامَل قول الله تعالى : ﴿ قُولُ مَّعْرُوفُ وَمَغْفِرَةٌ خَيْرٌ مِّن صدقة يَتْبَعُهَا أَذًى وَاللَّهُ غَنِيٌّ حَلِيمٌ ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ لا تُبطِلُوا صدَقاتِكُم بِالْمِنَّ وَالأَذَى كَالَّذِي يُنْفَقُّ مَالَّهُ رئاء النَّاس ولا يُؤمن باللَّه واليوم الآخر فمثلُه كمثّل صفوان عليه تراب فأصابه وابل فتركه صلدًا لا يقدرون على شيء مما كسبوا والله لا يَهُ دِي القوم الكافرين ﴾ [ البقرة : ٢٦٣، . 771

ثم لفت الله تعالى الأنظار إلى مظاهر قدرته ، ودلائل وحدانيته ، فقال : ﴿ وَفِي الأَرْضِ آياتُ للموقنين ، وفي أنفسكم أفلا تبصرون ، أعميان أنتم لا ترون! لقد سألوا رسول اللّه ﷺ أن يأتيهم بآية ؛ كناقة صالح ، وعصا موسى : ﴿ وَأَقْسَمُوا بِاللَّهِ جَهْدَ أَيْمَانِهِمُ لَنِن جَاءَتُهُمْ آيةً لْيُؤْمِنْنُ بِهَا ﴾ [ الأنعام: ١٠٩] . قال تعالى :

﴿ مَا آمَنَتُ قَبْلُهُم مِّن قَرْيَةٍ أَهْلَكْنَاهَا أَفَهُمْ يُؤْمِنُونَ ﴾ [ الأبياء : ٦ ] ! ومع ذلك فالآيات كثيرة لو كانوا صادقين ، ﴿ أَفَلَمْ يَسِيرُوا فِي الأرض فتكون لهم قلوب يعقلون بها أو آذان يسمعون بها فإنها لا تعمل الأبصار ولكن تعمى القَلُوبُ الَّتِي فِي الصُّدُورِ ﴾ [ الحج: ٢٦].

﴿ وَفِي الأَرْضِ آياتُ لَلْمُوقِينِ ﴾ ، جبال وبحار ، وأنهار وأشجار ، ﴿ وَفِي الأَرْضِ قَطْعٌ مُتجاوراتُ وجنَّاتُ مِّن أُعْسَابِ وزرعُ وتَخيلُ ﴿ نَطْقَكُم حَيْنَ تَنْطَقُونَ . صنوان وغير صنوان يسقى بماء واحد ونفضل بَعْضَهَا عَلَى بَعْضِ فِي الْأَكُلُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتٍ لقوم يَعْقِلُونَ ﴾ [الرعد: ٤]، وفي أنفسكم آيات تدل على قدرة الله ووحدانيته ، ﴿ فَلْيَظُر الإسان ممَّ خُلِقَ ﴿ خُلِقَ مِن مَّاء دَافِق ﴿ يَحْرُجُ مِن بِينِ الصُّلُبِ وَالنَّرَائِبِ ﴾ [ الطَّارق : ٥-٧] ، ﴿ قُتُلُ الإِنسَانَ مَا أَكُفُرَهُ ۞ مِنْ أَيُّ شَنَّىء خُلَقَهُ ﴿ مِن نَطْفَةٌ خَلَقَهُ فَقَدَّرَهُ ﴿ ثُمَّ السَّبِيلَ يسر و ه ثُمَّ أماته فأقبر و ه ثُمَّ إذا شاء أنشره ﴿ [عبس: ١٧- ٢٢] من شق لك سمعك وبصرك ؟ ومن أنعم عليك بهذه الأصابع وجعلها بهذه المفاصل حتى تستطيع أن تستعملها في الأعمال ، تحركها وتثنيها وتقبضها كيف تشاء ؟ ﴿ قُلْ هُو الَّذِي أَنشَأُكُمْ وَجَعَلَ لَكُمْ السَّمْعَ وَالْأَبْصَارَ و الأَفْنَدَةَ قَلِيلًا مَا تَشْكُرُونَ ﴾ [ الملك : ٢٣ ] .

> ﴿ وَفِي السَّمَاء رِزْقُكُمْ وَمَا تُوعَدُونَ ﴾ قال العلماء : المراد بالرزق المطر ؛ لأنه سببه ، وقد سمى الله المطر رزقاً في أكثر من آية ، قال تعالى : ﴿ إِنَّ فِي السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ لآيَاتٍ لْلُمُ وَمنينَ ﴿ وَفَى خُلْقُكُمْ وَمَا يَبْتُ مِن دَابَّةِ آياتُ لْقُوم يُوقِنُونَ ﴿ وَاخْتِلَافِ اللَّيْلُ وَالنَّهَارِ وَمَا أَنْزَلَ اللَّهُ مِن السَّمَاء مِن رُزْق فَأَحْيَا بِهِ الأَرْض بعد

مُوتِهَا وتصريفِ الرياح آياتُ لقوم يعقلون ﴾ [ الجاثية : ٣- ٥] ، فالرزق هو المطر ، ﴿ وَمَا تُوعَدُونَ ﴾ من خير أو شر ، ﴿ فُورَبُ السماء والأرض إنَّهُ لَحقُّ مثلٌ مَا أَنكُمْ تَنطقُونَ ﴾ هذا هو القسم السادس في السورة الكريمة ؛ يقسم تعالى بنفسه الكريمة أن ما وعدهم به من الرزق والبعث والجزاء كائن لا محالة ، وهو حق لا مرية فيه ، فلا تشكوا فيه كما لا تشكوا في

فيا عبد الله ، رزقك هذا الذي يشغلك عن طاعة الله مكفول مضمون : ﴿ فَابْتَغُوا عِنْدَ اللَّهُ الرِّزْق وَاعْبُدُوهُ وَاشْكُرُوا لَـهُ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾ [ العنكبوت : ١٧ ] ، قال رسول اللَّـه ﷺ : (( إن الرزق ليطلب العبد أكثر مما يطابه أجله ». [ (( الجامع الصغير )) : (١٩٩٨) ] .

ولذا كان رسول الله ﷺ يقول : ((قال الله تعالى : يا ابن آدم ، تفرغ لعبادتي أملاً صدرك غناً وأسد فقرك ، وإن لم تفعل ملأت صدرك شغلاً ولم أسد فقرك )) .

وليس معنى هذا أننا نترك العمل والسعى ، ونجلس في المساجد ليلا ونهارًا ، ونقول : نتفرغ للعبادة ، لا ، ليس هذا هو المقصود ، وإنما : ﴿ فَامْشُوا فِي مَنَاكِبِهِا وَكُلُوا مِن رُزُقِه ﴾ [الملك: ١٥] ، ولكن لا تنشغل بذلك عن الواجبات ، ولا تقدّم أمر الدنيا على أمر الله ، فاذا سمعت - مثلا -: حيّ على الصلاة ، حي على الفلاح ، فحيهلا ، لا تتأخر ، وهكذا . وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين .

# المانية المانية

الحمد لله ، والصلاة والسلام على خير خلقه وإمام رسله وخاتم أنبياته محمد وآله وصحبه ، وبعد :

ذكرنا في العدد الماضي حق المرأة في الإنفاق عليها ، ونضيف إلى ذلك ما جاء في (( الموسوعة الفقهية )) : من حقوق الزوجة على زوجها : النفقة ، وقد أجمع علماء الإسلام على وجوب نفقات الزوجات على أزواجهن بشروط يذكرونها في باب النفقة ، والحكمة في وجوب النفقة لها أن المرأة محبوسة على الزوج بمقتضى عقد النزواج ، ممنوعة من الخروج من بيت الزوجية إلا بإذن منه للاكتساب ، فكان عليه أن ينفق عليها ، وعليه كفايتها ، فالنفقة مقابل الاحتباس .

والمقصود بالنفقة توفير ما تحتاج إليه الزوجة من طعام ومسكن وخدمة ، فتجب لها هذه الأشياء ، وإن كاتت خنية لقوله تعالى : ﴿ وَعَلَى الْمُولُودِ لَهُ رِزْقُهُنَ عِلْمَعُ وَفِ ﴾ [ البقرة : ٣٣٣ ] ، وقال عز من قاتل : ﴿ لِيُنفِقُ ذُو سَعَةٍ مَن سَعَتِهِ وَمَن قُدرَ عَنْ مِن قَاتل : ﴿ لِيُنفِقُ مُمّا آتَاهُ اللّهُ ﴾ [ الطلاق : ٧ ] . وقال عليه رزقة فَلْينفق ممّا آتَاهُ اللّه ﴾ [ الطلاق : ٧ ] . الوداع : ﴿ فَاتقوا اللّه في النساء ، فإنكم أخذتموهن بأمان الله واستحللتم فروجهن بكلمة الله ، ولكم عليهن ألا يوطنن فرشكم أحدًا تكرهونه ، فإن فعلن عليهم رزقهن فاضربوهن ضربًا غير مبرح ، ولهن عليكم رزقهن وكسوتهن بالمعروف ) . اه .

ثانيًا : هق المرأة في الميراث :

آيات المواريث في سورة ((النساء )) أربع آيات جمعت أحكام المواريث .

الآية الأولى في قوله تعالى : ﴿ لُلرِّجَالَ نصيب

مَمَّا تَرَكَ الْوَالِدَانِ وَالْأَقْرَبُونَ وَلِلنَّسَاء نصيبٌ مَمَّا تَرَكَ الْوَالِدَانِ وَالْأَقْرَبُونَ مِمَّا قَلَ مِنْهُ أَوْ كَثُر تَصِيبًا مَقْرُوضًا ﴾ [ النساء: ٧].

الآية الثانية والثالثة في قوله تعالى: ﴿ يُوصِيكُمُ اللَّهُ فِي أَوْلَادِكُمْ لِلذِّكْرِ مِثْلُ حَظَّ الْأَنْتَبِينِ فَإِنْ كُنَّ نِسَاء فُوقَ اثْنَتَيْنِ فَلَهُنَّ ثُلْثًا مَا تَركَ وإن كأنت واحدة فلها النصف ولأبويه لكل واحد متهما السندس مما ترك إن كان له ولد فإن لم يكن له ولد وَوَرِثُهُ أَبُواهُ فَلَأُمْهِ الثَّلْثُ فَإِن كَانَ لَـهُ إِخُوةً فَلَأُمْهِ السَّدُسُ مِن بَعْدِ وَصِيَّةٍ يُوصِي بِهَا أَوْ دَيْنِ آبَاؤُكُمْ وَأَيِنَاؤُكُمْ لَا تَدْرُونَ أَيُّهُمْ أَقْرَبُ لَكُمْ نَفْعًا فَريضَةٌ مِّنَ اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴿ وَلَكُمْ نِصْفَ مَا تَرَكَ أَزُو اجْكُمْ إِن لَمْ يَكِن لَهُنَّ وَلَدٌ فَإِن كَانِ لَهُنَّ وَلَدٌ فَلِكُ مُ الربيع مما تركن من بعد وصية يوصين بها أو دين ولَهُنَّ الرَّبُعُ مِمًّا تَركتُمُ إِن لَمْ يكن لَكُمْ وَلَدٌ فَإِن كَانَ لَكُمْ وَلَدُ فَلَهُنَّ التَّمُنُ مِمَّا تَرَكْتُم مِّن بَعْد وصيَّة تُوصُونَ بِهَا أَوْ دَيْنِ وَإِن كَانَ رَجْلٌ يُورِثُ كَلَالَةً أَو امْرَأَةُ ولَهُ أَخُ أَوْ أَخْتُ فَلِكُلِّ وَاحِدِ مُنْهُمَا السُّدُسُ فَإِن كَانُوا أَكْثُرُ مِن ذَلِكَ فَهُمْ شُركاء في الثِّلْثُ مِن بعد وصيئة يوصى بها أو دين غير مضار وصية من اللَّهِ وَاللَّهُ عَلَيمٌ حَلِيمٌ ﴾ [ النساء : ١١، ١١ ] .

الآية الرابعة في قوله تعالى: ﴿ يَسْتَقْتُونَكَ قُل اللّهُ يُقْتِيكُمْ فِي الْكَلْلَةِ إِن امْرُوْ هَلَكُ لَيْسَ لَهُ وَلَدُ وَلَهُ أَخْتُ فَلَهَا نِصَفُ مَا تُركَ وَهُو يَرِثُهَا إِن لَمْ يَكُن لَهُا وَلَدُ فَإِن كَانَتَا اثْنَتَيْنِ فَلَهُمَا الثُلْثَانِ مِمَّا تَركَ وَإِن كَانُوا إِخُوةٌ رَجَالاً وَيَسَاء فَلِذَكر مِثْلُ حَظَّ الأَتْثَيِيْنِ كَانُوا إِخُوةٌ رَجَالاً وَيَسَاء فَلِلذَكر مِثْلُ حَظَّ الأَتثَيِيْنِ يَبِينُ اللّهُ لَكُمْ أَن تَصَلّوا وَاللّه بِكُلُ شَيء عليم ﴾ يُبيئُن اللّه لَكُمْ أَن تَصَلّوا وَاللّه بِكُلُ شَيء عليم ﴾ [النساء: ١٧٦]

ومختصر ما أفادته الآية الكريمة :

[11] التوحيد السنة الثامنة والعشرون العد السادس

#### باب السنة

#### بقلم الرئيس العام محمد صفوت نور الدين



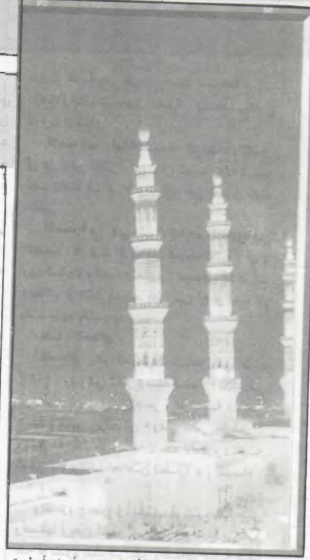
واحد منهما السدس ، وإن كاتوا أكثر من ذلك فلهم الثلث يقتسمونه بالسوية ؛ للذكر مثل الأنثى .

٥- الإخوة الأشقاء أو الإخوة لأب يرث الأخ أخته ، وهي ترث نصف تركته ، وللأختين الثلثان ، فإن كاتوا ذكورًا أو إناثًا كان للذكر مثل حظ الأنثيين .

فالله سبحانه فرض للرجال وفرض للنساء ولكل نصيب ، وإن اختلفا غالبًا في مقدار المفروض ، إلا أنهما يتساويان في استحقاق كل منهما لنصيبه ، فلا يجوز حرمان من أعطاه الله تعالى ولا إعطاء من حرمه الله سبحاته ؛ لأن الله هو رب المال ، ورب الخلق ، ومُقدر الكسب ، ونحن عباده ، وهو سبحاته القاتل : ﴿ وَمَا كان لِمُؤْمِن ولا مُؤْمِنَة إذا قَصَى اللَّهُ ورسُولهُ أَمْرًا أَن يكون لَهُ مَ الْحَيْرَةُ مِنْ أمرهم ومن يعص الله ورسوله فقد ضل ضلالا مبينا ﴾ [ الأحزاب : ٣٦ ] .

والمستحقون للميراث على قسمين أساسيين ؛ أصحاب فروض وأكثرهم من النساء وعصبات ، والعصبات هم الذين يستو عبون بقية التركة بعد أخذ أصحاب الفروض لفروضهم ، ولا تكون المرأة عصبة بنفسها ، إنما يكون عصبة بنفسه الذكور من الأصوال أو الفروع ( أو فروع الفروع أو أصول الأصول أو فروع الأصول(١)) ، ( بحيث

(١) الفروع: هم الأبناء، وفروع الفروع أبناء الأبناء، والأصول : هم الآباء ، وأصول الأصول : الأجداد ، وفروع الأصول: هم الأحوة ، وفروع الأصول الأصول: هم الأعمام. وهكدا.



١- إذا كان للوارث أبناء وزوج وأبوان أعطيت الزوجة الثُّمن ، أمَّا الزوج فيُعطى الربع ، والأبوان كــل واحد منهما السدس ، والباقي للأبناء ؛ للذكر مثل حظ الأنتبيين ، فإن كان الولد ذكرًا واحدًا فله بقية التركة بعد الوالدين والزوج ، وإن كانت أنشى واحدة فلها النصف ، وإن كانتا اثنتين فلهما الثلثان .

٢ - إذا لم يكن مع الأبوين أبناء فللم الثلث ، وللأب الباقى ، وإذا وجد إخوة كان للأم السدس ، وللأب الباقي ، وليس للإخوة شيء .

٣- للزوج نصف ميراث زوجته إن لم يكن لها ولد ، والربع إن كان لها ولد ، وهي ترث الربع إن لم يكن لزوجها المتوفى ولد ، والثمن إن كان له ولد . ٤- الإخوة لأم: إن كان أَخًا أو أَخْتًا فقط فلكل

يدلي كل واحد منهم إلى الميت بالذكور لا بالإناث). أما المرأة فتكون عصبة بغيرها، وهي كل أنثى كان فرضها النصف إذا انفردت، والثلثان إذا كان معها أخرى أو أكثر، هذه الأنثى أو الإناث إذا وجد

معهن ذكر من درجتهن صار الجميع عصبة ، لهم بقية المال - بعد أصحاب الفروض - ويقتسمونه ؛ للذكر مثن حظ الأنثيين .

وتكون المرأة عصبة مع امرأة أخرى في حالتين : الأخت الشقيقات ، أو الأخوات الشقيقات ، أو الأخوات لأب مع البنت ، أو بنت الابن .

والوارثات من النساء ثمانية : الأم ، والجدة ، والزوجة ، والبنت ، وبنت الابن ، والأخت الشقيقة ، والأخت لأب ، والأخت لأم .

الآم : وترث الثلث مما تركه ولدها المتوفى إن لم يكن له ولد ولا إخوة . ونصيبها السدس إن كان له ولد ( ذكرًا كان أو أنثى ) أو إخوة .

الجدة : وهي أم الأم أو أم الأب ، ونصيبها السدس إن لم تكن محجوبة بالأم ، وإن وجدت أكثر من جدة اشتركن في السدس .

الزوجة: ولها ربع ما ترك زوجها إن لم يكن له ولد ، فإن كان له ولد فلها الثمن ، فإن كانت أكثر من زوجة ، فهن شريكات في ذلك النصيب ، وترث المطلقة إن مات زوجها في عدتها ، وتستأنف عدة الوفاة .

البنت : إن كانت مع ذكر فلاذكر مثل حظ الأنثيين ، وإن كانت واحدة فلها النصف ، وإن كانت الثنين أو أكثر فلهن الثلثان .

بنت الابن: لها النصف إن كانت واحدة ، والثلثان إن كانتا اثنتين فأكثر ، وذلك عند غياب الولد الذكر الصليبي ، ولها السدس مع البنت الصليبية تكملة للثلثين .

الأحت الشقيقة : لها النصف إن كانت واحدة ، والثلثان إن كانتا اثنتين فأكثر ، فإن كان لها أخ

صارت عصبة به ، فإن كان للميت إناث فقط صارت الأخت والأخوات معهن عصبة ، وتحجب بالفرع الوارث المذكر .

الأخت لأب: لها النصف إذا انفردت ، والثلثان إن كن اثنتين فأكثر ، فإن كان للميت أخت شقيقة كانت الأخت لأب أو الأخوات لأب لهن السدس تكمله للثلثين .

الأخت لأم : هي مثل الأخ للأم وتساويه في النصيب ، فلا ترث إلا إذا كان الميت كلالة ؛ أي لا ولد له ولا والد ، ونصيبها السدس إذا كات واحدة ، أو الثلث إذا وجد أكثر من أخ أو أخت لأم يقسم بينهم بالتساوى .

#### ثالثًا : الصداق :

الصداق: هو العوض المستحق في عقدة النكاح، وله في الشرع ستة أسماء؛ ثلاثة في القرآن: الصداق، الأجر، الفريضة، وفي المشر: العقور، السنة: المهر، والعلائق، وفي الأثر: العقور، واتفق الفقهاء على أنه لاحد لأكثره؛ لقوله تعالى: ﴿ وَآتِيتُمُ إِحْدَاهُنَ قَنْطَارًا ﴾ [ النساء: ٢٠].

ولقد تزوج عمر بن الخطاب أم كلثوم بنت على وأصدقها أربعين ألف درهم، وتزوج طلحة بن عبد الله أم كلثوم بنت أبي بكر وأصدقها مائه ألف درهم، وتزوج مصعب بن الزبير عائشة بنت طلحة وأصدقها مائة ألف درهم، وتزوجها بعده عمر بن عبيد الله بن معمر التميمي وأصدقها مائة ألف درهم، وتزوج مصعب بن الزبير سكينة بنت درهم، وتزوج مصعب بن الزبير سكينة بنت الحسين وأصدقها ألف ألف درهم.

#### الصداق وصحة العقد :

قَالَ الشَّافِعِي ، رحمهُ اللَّه : ذكر اللَّه الصداق والأجر في كتابه وهو المهر ، قال اللَّه تعالى : ﴿ لاَ جُنَاحَ عَلَيْكُمُ إِنْ طَلَقْتُمُ النَّسَاء مَا لَمْ تَمَسَّوهُنَ أَوْ تَفْرضُواْ لَهُنَ فَريضَة ﴾ [ البقرة : ٢٣٦ ] ، فدل أن عقدة النكاح قول باللسان ، وأن ترك

الصداق لا يفسده .

فإن عقد على امرأة بغير أن يسمي صداقاً صبح العقد ؛ لقوله تعالى : ﴿ لا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ إِن طَلَقْتُمُ النساء ما لَمْ تَمسُوهُنَّ أُو تَفْرضُواْ لَهُ نَ فَريضَةً وَمَتَعُوهُنَّ عَلَى المُوسِعِ قَدرهُ وعَلَى الْمُقْتِرِ قَدْرهُ ﴾ [البقرة: ٣٦١]

والمهر معتبر بما تراضى عليه الزوجان من قليل أو كثير ، سواء كان أكثر من مهر المثل أو أقل ، فإن كانت صغيرة وزوجها أبوها لم يجز أن يزوجها بأقل من مهر المثل ، وخير المهر أوسطه ، وأن يقتدى برسول الله على .

وأما أقل الصداق فاختلف فيه ، فلم يقدره الشافعي ، وقال مالك : أقله ما تقطع فيه اليد ، أما أبو حنيفة فقال : أقله دينار أو عشرة دراهم .

#### الصداق حق للزوجة :

فقوله تعالى: ﴿ وَآتُوا النَّسَاء صَدُقَاتِهِنَ نِحْلَةً ﴾ [ النساء : ٣ ] ، وهـو خطاب لـلازواج وللأولياء ؛ لأنهم في الجاهلية كاتوا يملكون الولي الصداق دون الزوجة ، وقوله : ﴿ نِحْلَـةً ﴾ أن يطيب به نفساً ، وأن يعلم أنه دين رب العالمين .

وقوله: ﴿ فَإِن طِينَ لَكُمْ عَن شَيْء مَنْهُ نَفْسًا ﴾ [ النساء: ٣] دال على أن حق التصرف في الصداق للزوجات، و ﴿ لَكُمْ ﴾ يعني الأزواج أو الأولياء، ﴿ فَكُلُوهُ هَنِينًا مُرينًا ﴾ [ النساء: ٣] يعنى لذيذًا نافعًا.

وقوله تعالى: ﴿ وَإِنْ أَرْدَتُمْ اسْتَنِدَالَ رَوْجِ مَكَانَ رَوْجٍ مَكَانَ رَوْجٍ مَكَانَ رَوْجٍ وَآتَيْتُمْ إِحْدَاهُنَّ قِبْطَارًا فَلاَ تَأْخُذُواْ مِنْهُ شَيْعًا ﴾ [ النساء : ١٩ ] ، فلا يحل استرجاع شيء من الصداق وإن كان كثيرًا ، إذا استبدل بها فتروج غيرها ، فكان الأولى أن لا يسترجعه إذا لم

وقوله تعالى : ﴿ أَتَأْخُذُونَهُ بُهُتَاناً وَإِثُما مُبِيناً ۞ وَكَيْفَ تَأْخُذُونَهُ وَقَدَ أَفْضَى بَعْضُكُمُ إِلَى بَعْضَ وَأَخَذُنَ مَيْكُم مَيْثَاقًا خَلِيظًا ﴾ [النساء : ٢٠،٢٠] ، ذكر

ذلك سبحانه وعيدًا على استرجاع شيء من المهر ، وتعليلاً لتحريم الاسترجاع بالخلوة والجماع .

وقال تعالى : ﴿ فَمَا اسْتَمَتَعَتُم بِهُ مَنْهُنَ فَآتُوهُنَ أُجُورَهُنَ فَريضَةً ﴾ [ النساء : ٢٤ ] ؛ أي عوضًا عن الاستمتاع مهرًا واجبًا أوجبه الله تعالى .

#### الصداق إذا لم يعدد :

الآية الكريمة أثبتت النكاح مع ترك الصداق ، وجوزت فيه الطلاق ، وحكم لها بالمتعة .

وقد أخرج أبو داود عن عبد اللّه بن عتبة بن مسعود : أن عبد اللّه بن مسعود سنل عن رجل تزوج امرأة فمات عنها ، ولم يدخل بها ، ولم يقرض لها الصداق ، قال : فاختلفوا إليه شهرا ، أو قال : مرات . قال : فإني أقول فيها : إن لها صداقا كصداق نسائها لا وكس ولا شطط ، وإن لها الميراث وعليها العدة ، فإن يك صوابا فمن الله ، وإن يكن خطأ فمني ومن الشيطان ، والله ورسوله منه بريئان ، فقام ناس من أشجع فيهم الجراح وأبو سنان فقالوا : يا ابن مسعود ، نحن نشهد : إن رسول الله يخ قضاها فينا في بروع بنت واشق وزوجها هلال بن مرة الأشجعي كما قضيت قال : ففرح عبد الله بن مرة الأشجعي كما قضيت قال : قضاؤه قضاء رسول الله على . رواه أبو داود برقم قضاؤه قضاء رسول الله على . رواه أبو داود برقم صحيح .

وعن عقبة بن عامر: أن النبي في قال الرجل: ((أترضى أن أزوجك فلاسة؟)). قال: نعم ، وقال للمرأة: ((أترضين أن أزوجك فلاسة؟)) قالت: نعم ، فزوج أحدهما صاحبه ، فذخل بها الرجل ولم يفرض لها صداقا ولم يعطها شيئا ، وكان ممن شهد الحديبية ، وكان من شهد الحديبية له سهم بخيبر ، فلما حضرته الوفاة قال: إن رسول الله في زوجني فلاسة ولم أفرض لها صداقاً ولم أعطها شيئا ، وإني أشهدكم أني أعطيتها من صداقها سهمي بخيبر ، فأخذت سهما



فباعته بماتة ألف . ( والحديث رواه أصحاب السنن الأربعة ، وقال الألباني : صحيح ) .

وعلى ذلك فكل ما تعلق بالمهر لا يؤثر في صحة النكاح قياسنا على تركه ، ولها مهر المثل إذا لم يحدد لها مهر أو وقع خلاف حول المهر المسمى .

قَال تعالى : ﴿ وأَلَوْ النَّسَاء صَدُقَاتِهِنَ نَحْلَةُ ﴿ ، وَقَالَ : ﴿ فَأَنُوهُنَ أُجُورَهُنَ فَريضَةً ﴾ [النساء : ١٤] .

والحلاصة : فالصداق عطاء تحصل عليه المرأة ليس في مقابل الاستمتاع وابتغاء اللذة فقط ؛ لأن ذلك واقع لها وله معا ، وقد يكون شوق أحدهما له أكثر من الآخر ولذته أكثر ؛ لذا كان المهر نحلة بلا عوض .

#### تيسير الصداق:

جاء في (( الموسوعة الفقهية )) : المهر هو المال الذي تستحقه الزوجة على زوجها بالعقد عليها أو بالدخول بها ، وهو حق واجب للمرأة على الرجل عطية من الله تعالى ، مبتدأة ، أو هدية أوجبها على الرجل بقوله تعالى : ﴿ وَآتُواْ النّساء صَدَقَاتِهِنَ نِحَلّةً ﴾ إظهارا لخطر هذا العقد ومكانته وإعزازا للمرأة وإكراما لها .

والمهر ليس شرطا في عقد الزواج ، ولا ركنا عند جمهور الفقهاء ، وإنما هو أثر من آثاره المترتبة عليه ، فإذا تم العقد بدون ذكر مهر صح عند الجمهور ؛ تقوله تعالى : ﴿ لا جُناحَ عَلَيكُمْ إِن طَلَقْتُمُ النسباء ما لـم تمسوهن أو تقرضوا لهن فريضة ﴾ ، فاباحة الطلاق قبل المسيس وقبل فرض صداق يدل على جواز عدم تسمية المهر في العقد ، ولكن يستحب أن لا يعري النكاح عن تسمية الصداق ؛ لأن النبي على كان يزوج بناته وغيرهن ، ولم يكن يخلى النكاح من صداق .

و أخرج البخاري عن سهل بن سعد أن النبي حتى يعطيها شيئا ، فق قال لرجل : (( تَرُوج ولو بخاتم من حديد )) .
في هذا الحديث دليل على أن أقل الصداق لا درعه ، ثم دخل بها .

تقدير له ؛ لأنه قال له في رواية : (( التمس شيئا )) . ثم قال : (( التمس ولو خاتما من حديد )) .

وأخرج أحمد و((أصحاب السنن )) بسند صحيح عن عمر بن الخطاب ، رضي الله عنه ، قال : ألا لا تغلوا صدق النساء ، لا تغلوا صدق النساء ، فإنها لو كانت مكرمة في الدنيا أو تقوى عند الله كان أو لاكم بها النبي في . ما أصدق رسول الله في امرأة من نسائه ولا أصدقت امرأة من بناته أكثر من ثنتي عشرة أوقية ، وإن الرجل ليبتلي بصدقة امرأته . وقال مرة : إن الرجل ليغلي بصدقة امرأته حتى تكون لها عداوة في نفسه ، وحتى يقول : كلفت إليك علق القربة .

قال الزمخشري في (( الفائق )) : جسمت إليك عرق القربة أو علق القربة : هذا مثل تضربه العرب في الشدة والتعب .

قال البغوي: إذا رضيت المرأة البالغة بأن تزوج بلا مهر فزوجت ، فلا مهر لها بالعقد . وللمرأة مطالبته بعد ذلك بالفرض ، فإن فرض لها شيئا فهو كالمسمى في العقد ، وإن دخل بها قبل الفرض فلها مهر مثل نساء عصبتها من أختها وعمتها وبنات أخيها وبنات عمها ، دون أمها وخالاتها لا يرجع إلى نسبها . «شرح السنة » (۱۲۶/۹) .

ويندب أن يقدم من الصداق شيء قبل الدخول ، إن لم يستطع تقديمه كله .

وفي قول النبي على : (( التمس ولو خاتماً من حديد )) يحتمل أن يكون هو الصداق ، أو أنه المقدم منه ، ذلك أن فاطمة بنت رسول الله على كان صداقها أربعمائة درهم من فضة ، حيث إن علياً رضي الله عنه لما أراد أن يتزوجها منعه النبي على حتى يعطيها شيئا ، فقال : يا رسول الله ، ليس معي شيء ، فقال : (( أعطها درعك )) . فأعطاها درعه ، ثم دخل بها .

وفي قوله ﷺ: ((أنكحتك إياها على ما معك من القرآن ). يحتمل بمعنى سبب الإنكاح القرآن ، وليس هو الصداق ، وييقى لها مهر المثل دينا ، ولا ينبغي أن يتصور أنها وهبت له صداقها ؛ لأن هبة الصداق لا تصح قبل العقد بالاتفاق ، ولا خلاف في جواز الهبة بعده .

قال ابن حجر في (( الفتح )) (حديث ١٤٥، ج٩، ص١١٩) : وقد وردت أحاديث في أقل الصداق لا يثبت منها شيء ، منها عند ابن أبي شيبة من طريق لبيبة رفعه : (( من استحل بدرهم في النكاح فقد استحل )) .

ومنها عند أبي داود عن جابر رفعه : (( من أعطى في صداق امرأة سويقاً أو تمرًا ، فقد استحل )) .

وعند الترمذي من حديث عامر بن ربيعة أن النبي الله أجاز نكاح المرأة على نعلين .

وعند الدارقطني من حديث أبي سعيد في أثناء حديث المهر : (( ولو على سواك من أراك )) .

وأقوى شيء ورد في ذلك حديث جابر عند مسلم: كنا نستمتع بالقبضة من التمر والدقيق على عهد رسول الله في ، حتى نهى عنها عمر . قال البيهقي : إنما نهى عمر عن النكاح لاجل لا عن قدر الصداق . وهو كما قال . وفيه دليل للجمهور ؛ لجواز النكاح بالخاتم الحديد ، وما هو نظير قيمته .

قال ابن العربي من المالكية كما تقدم: لا شك أن الخاتم من الحديد لا يساوي ربع دينار، وهذا لا جواب عنه لأحد ولا عذر.

#### التغالي في المِهور :

قال شيخ الإسلام: وما يقعله بعض آهل الجفاء والخيلاء والرياء من تكثير المهر للرياء والفخر، وهم لا يقصدون أخذه من الزوج، وهو ينوي أن لا يعطيهم إياه، فهذا منكر قبيح مضالف للسنة، خارج عن الشريعة.

وإن قصد الزوج أن يؤديه - وهو في الغالب لا يطيقه - فقد حمل نفسه وشغل ذمته وتعرض لنقص حسناته وارتهانه بالدين ، وأهل المرأة قد

آذوا صهرهم ، وأوقعوا الضرر به .

والمستحب في الصداق مع القدرة واليسار: أن يكون جميع عاجله وآجله لا يزيد على مهر أزواج النبي ولا بناته، وكان ما بين أربعمائة إلى خمسمائة بالدراهم الخالصة نحو تسعة عشر دينارا.

فهذه سنة رسول الله على ، من فعل ذلك فقد استن بسنة رسول الله على في الصداق .

قال أبو هريرة ، رضي الله عنه : كان صداقنا إذ كان فينا رسول الله عصر أواق ، وطبق بيديه ، وذلك أربعمائة درهم . رواه الإمام أحمد في (( مسنده )) ، وهذا لفظ أبي داود في (( سننه )) .

وقال أبو سلمة : قلت لعائشة : كم كان صداق رسول الله على ؟ قالت : كان صداقه لأزواجه ثنتي عشرة أوقية ونشئا ، قالت : أتدري ما النش ؟ قلت : لا . قالت : نصف أوقية ، فذلك خمسمائة درهم . رواه مسلم في ((صحيحه )) . اه .

فالسنة عدم التغالي في المهور ، بل إن خيره وأيسره وأفضله ما وافق صداق النبي و وانته الأطهار ، ذلك إن كان قادرًا غنيًا ، فإن كان فقيرًا فالأولى أن يكون أقل من ذلك .

#### المعجل والمؤجل :

قال شيخ الإسلام: والأولى تعجيل الصداق كله للمرأة قبل الدخول إذا أمكن ، فإن قدم البعض وأخر البعض فهو جاتز . اه. .

والصداق قد يكتب في العقد المعجل منه والمؤجل ، وقد يكتب كله جملة ، ثم يكتب ما عجل منه ويصبح الباقي دينًا عليه تطلبه منه ، ويجب عليه الوفاء لها به ، فإن كتب الأجل الذي يؤدى فيه الصداق وجب الوفاء عنده ، إلا أن يتم التسامح والعفو بينهما ، فإن لم يكتب الأجل فللزوجة طلبه متى أرادت ، إلا أن يكون العرف قد جرى بغير ذلك ؛ كأن يكون استحقاقه بأحد الأجلين ( الموت ، أو الطلاق ) ، فإن كان الأمر كذلك صار حالاً بالطلاق إذا طلقها ، أو دينًا عليه بعد موته يؤخذ من ميراته قبل تقسيم التركة على الورثة . والله أعلم .



#### بسم الله الرحمن الرحيم

يقول تعالى : ﴿ وَالْوَالِدَاتُ لِيرْضَعُنَ أُولَادُهُنُ حَوَلَيْنَ كَامِلِينَ لِمِسْلَمُ لَهُ وَالْدَهُنُ حَوَلَيْنَ كَامِلِينَ لِمِسْلُ لِهِ أَرَادَ أَنْ يُسَمَّ الرَّضَاعَةَ وَعَلَى الْمُولُودُ لَهُ وَلَهُ وَعَلَى الْمُولُوثُ مَثْلًا لَا يُصَارِّ وَالَّذَةُ بَولَدُهُ وَعَلَى الْوَارِثُ مَثْلُ لَنَّ لَهُ بُولَدُهُ وَعَلَى الْوَارِثُ مَثْلُ لَنَا فَانَ أَرَادًا فَصَالًا عَنْ تَراضَ مُنْهُمًا وَتَشَاوُرُ فَلِا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فَلَكُ فَإِنْ أُرِدُتُمْ أَنْ تَسْتَرَضَعُوا أُولَادُكُمْ فَلا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ إِذَا سَلَمْتُم مِنَا آتَيْتُم بِالْمُعْرُوفُ وَاتّقُوا اللّهُ وَاعْلَمُوا أَنْ اللّهِ لِنَا تَعْلَونَ بَصِيرٌ ﴾ [ البقرة : ٢٣٣ ] .

#### أقوال المفسرين :

يقول ابن كثير في تفسير هذه الآية : إنها إرشاد من الله تعالى للوالدات أن يرضعن أولادهن كمال الرضاعة ؛ وهي سنتان ، فلا اعتبار بالرضاعة بعد ذلك .

وذهب أكثر الأئمة إلى أنه لا يحرم من الرضاعة إلا ما كان دون الحولين ، فلو ارتضع المولود وعمره فوقهما فلا يحرم . قال الترمذي باب ( ما جاء أن الرضاعة لا تحرم إلا في الصغر دون الحولين ) : عن أم سلمة قالت : قال رسول الله على : (( لا يحرم من الرضاعة إلا ما فتق الأمعاء في الثدي وكان قبل الفطام )) .

والعمل على هذا عند أكثر أهل العلم من أصحاب رسول الله في وغيرهم ، أن الرضاعة لا تحرم إلا ما كان دون الحوليين الكاملين ، وما كان بعد الحوليين الكاملين ، فإنه لا يحرم شيء ، ومعنى قوله : (( إلا ما كان في الثدي )) ؛ أي في مجال الرضاعة قبل الحوليين ، كما جاء في الحديث الذي رواه مسلم : (( وإن إبراهيم ابني ، وإنه مات في الثدي ، وإن له ظنرين تكملان رضاعه في الجنة )) . وفي رواية البضاري : (( إن له مرضعاً في الجنة )) .

وقال رفع الله ؛ لأن ابنه إبراهيم مات وله سنة وعشرة أشهر . فقال : (( إن له مرضعًا )) يعني : تكمل رضاعته . والقول بأن الرضاعة لا تحرم بعد الحولين يروى عن : علي ، وابن عباس ، وابن مسعود ، وجابر ، وأبي هريرة ، وابن عمر ، وابن سلمة ، وسعيد بن المسيب ، وعطاء ، والجمهور .

ويقول القرطبي : قوله تعالى : ﴿ حولين ﴿ ا أَي سنتين كاملتين قيد بالكمال ؛ لأن القاتل قد يقول : أقمت عند فلان حولين ، وهو يريد حولاً وبعض حول آخر ، استنبط مالك - رحمة الله تعالى عليه - ومن تابعه وجماعة من العلماء من هذه الآية أن الرضاعة المحرمة الجارية مجرى النسب إنما هي ما كان في الحولين ؛ لأنه

[ ٢٠] التوهيد السنة الثامنة والعشرون العدد السادس

باتقضاء الحولين تمت الرضاعة ، ولا رضاعة بعد الحولين معتبرة ، هذا قوله في موطنه .

وروى شعبة عن عمرو بن دينار عن ابن عباس قال : قال رسول الله في : (( لا رضاعة إلا ما كان في المولين )) . قال الدارقطني : لم يسنده عن ابن عيينة غير الهيثم بن جميل ، وهو ثقة حافظ .

ويقول الرازي في (( تفسيره )) : المقصود بتحديد حولين هو أن للرضاعة حكماً خاصاً في الشريعة ، وهو قوله ولي : (( يحرم من الرضاعة ما يحرم من النسب )) .

ويقول الشوكاتي في (( تفسيره )) : ﴿ لِمِنْ أَرَادُ أَنَّ يُتَمَّ الرَّضَاعَةَ ﴾ أي : ذلك لمن أراد أن يتم الرضاعة ، وفيه دليل على أن إرضاع الحولين ليس حتماً ، بل هو التمام ، ويجوز الاقتصار على ما دونه .

إذا علمنا أن مدة الرضاعة المعتبرة شرعا هي ما كان في الحولين ، فهل لذلك من حكمة أو علة طبية ؟

ذكر كتاب (( ناسون )) - وهو أحد المراجع المشهورة في طب الأطفال - في طبعته عام ١٩٩٤ م : أن الأبحاث الحديثة أظهرت وجود علاقة ارتباطية قوية بين عدد ومدة الرضاعة من ثدى الأم وبين ظهور مرض السكري من النوع الأول في عدد من الدراسات على الأطفال في كل من النرويج والسويد والدانمرك ، وعلل الباحثون ذلك بأن لبن الأم يمد الطفل بحماية ضد عوامل بيئية تؤدى إلى تدمير خلايا بيتا البنكرياسية في الأطفال الذين لديهم استعداد وراثى لذلك ، وأن مكونات الألبان الصناعية وأطعمة الرضع تحتوى على مواد كيميائية سامة لخلايا بيتا البنكرياسية ، وأن ألبان البقر تحتوى على بروتينات يمكن أن تكون ضارة لهذه الخلايا ، كما لوحظ أيضًا في بعض البلدان الأخرى أن مدة الرضاعة من الثدي تتناسب عكسياً مع حدوث مرض السكري : لذلك ينصح الباحثون الآن بإطالة مدة الرضاعة من ثدي الأم للوقاية من هذا المرض الخطير ، وللحفاظ على صحة الأطفال في المستقبل ، وبناء على هذه الحقائق برزت في السنوات الأخيرة نظرية مفادها أن بروتين لبن البقر يمكن أن يحدث تفاعلا حيوياً مناعياً يؤدي إلى تحطيم خلايا بيتًا البنكرياسية التي تفرز الأسولين ، ويعضد هذه النظرية وجود أجسام مضادة بنسب مرتفعة لبروتين لبن البقر في مصل الأطفال المصابين بداء السكري بالمقارنة مع الأطفال غير المصابين بالمرض كمجموعة مقارنة .

وفي دراسة حديثة منشورة في مجلة السكري في يناير ١٩٩٨ م استخلص الباحثون أن البروتين الموجود في لبن الأبقار يعتبر عاملاً مستقلاً في إصابة بعض الأطفال بمرض السكري بغض النظر عن الاستعداد الورائي .

وقي دراسة حديثة منشورة في فبراير ١٩٩٨ م في جريدة (( المناعة )) أشار المؤلفون إلى أن تناول ليب الأبقار وبعض الألبان الصناعية كبديل للبن الأم يؤدي إلى زيادة نسبة الإصابة بعرض السكري في هؤلاء الأطفال وقد أجريت هذه الدراسة على أطفال صغار السن حتى الشهر التاسع من العمر ، ولهذا نصح المؤلفون بإطالة مدة الرضاعة الطبيعية .

وفي دراسة مشابهة منشورة في مجلة ((السكري )) في يناير عام ١٩٩٤ م أوضح الباحثون وجود ارتباط قوي بين تناول منتجات الألبان الصناعية (خاصة لبن الأبقار) في السن المبكرة حتى العام الأول من العمر وازياد نسبة الإصابة بمرض السكري .

وفي دراسة أجريت بقسم الباطنية سنة ١٩٩٥ م تحت إشرافي وجدنا أن الأجسام المناعية المضادة للبن الأبقار وجدت في مصل الأطفال الذين تناولوا لبن الأبقار حتى نهاية العام الثاني ، أما الأطفال الذين تناولوا لبن الأبقار بعد عامين من العمر فلم يتضح فيهم وجود هذه الأجسام المناعية ، مما يظهر جليًا حكمة القرآن الكريم للرضاعة بعامين كاملين .

لكن لماذا يسبب لبن الأبقار هذا الضرر قبل العام الثاني ، بينما يزول الأثر السيئ للبن الأبقار بعد هذه المدة ؟

في دراسة أجريت بفنلندا عام ١٩٩٤ م منشورة في مجلة (( المناعة الذاتية )) .

يقول المؤلفون: إن بروتين لبن الأبقار يمر بحالته الطبيعية من الغشاء المبطن للجهاز الهضمي نتيجة عدم اكتمال نمو هذا الغشاء من خلال ممرات موجودة فيه عيث إن إنزيمات الجهاز الهضمي لا تستطيع تكمسير البروتين إلى أحماض أمينية ، ولذلك يدخل بروتين لبن الأبقار كبروتين مركب ، مما يحفز على تكوين أجسام مناعية داخل جسم الطفل .

وتشير المراجع الحديثة إلى أن الإنزيمات والغشاء المبطن للجهاز الهضمي وحركية هذا الجهاز وديناميكية الهضم والامتصاص لا يكتمل عملها بصورة طبيعية في

الأشهر الأولى بعد الولادة ، وتكتمل تدريجياً حتى نهاية العام الثاني .

ومجموع هذه الأبحاث يشير إلى أنه كلما اقتربت مدة الرضاعة الطبيعية من عامين كلما قل تركيز الأجسام المناعية الضارة بخلايا بيتا البنكرياسية التي تفرز الأسولين ، وكلما بدأت الرضاعة البديلة ، وخاصة بلبن الأبقار في فترة مبكرة بعد الولادة كلما ازداد تركيز الأجسام المناعية الضارة في مصل الأطفال .

وفي إشارة علمية دقيقة أخرى للقرآن الكريم نراه يحدد مدة الرضاعة بما يقرب من الحولين ، كما جاء في الآية رقم (١٤) في سورة (( لقمان )) : ﴿ وَوَصَيْنَا لَابِيهُ رِقَمْ وَالَّذِيهُ حَمَلَتُهُ أُمّهُ وَهَنَا عَلَى وَهَنَ وَفِصالَهُ فَي عامين ﴾ ، والآية (١٥) في سورة (( الأحقاف )) : ﴿ حملتُهُ أُمّهُ كَرها ووضعته كرها وحمله وفصاله ثلاثون شهرا ﴾ ، ويفهم من هذا أن ارضاع الحولين ليس حتما ، بل هو التمام ، ويجوز الاقتصار على ما دونه ، كما أشارت الأحكام الإسلامية الخاصة بالرضاعة إلى كما أشارت الأحكام الإسلامية الخاصة بالرضاعة إلى تعالى : ﴿ فَإِنْ أَرادا فِصالاً عَن تَراضَ مَنْهُمَا وتَشَاوُر فلا خِناح عَلَيْهُمَا ... ﴾ الآية تراض مَنْهُمَا وتَشَاوُر فلا خِناح عَلَيْهُمَا ... ﴾ الآية

يقول ابن كثير ، رحمه الله : أي فإن اتفق والدا الطفل على فطامه قبل الحولين ، ورأيا في ذلك مصلحة ، له وتشاورا في ذلك وأجمعا عليه ، فلا جناح عليهما في ذلك ، فيؤخذ منه أن انفراد أحدهما بذلك دون الآخر لا يكفي ، ولا يجوز لواحد منهما أن يستبد بذلك من غير مشاورة الآخر . قاله الثوري وغيره .

وهذا فيه احتياط للطفل والتزام للنظر في أمره ، وهو من رحمة الله بعباده ، حيث حجر على الوالدين في تربية طفلهما ، وأرشدهما إلى ما يصلحهما ويصلحه .

وهكذا يتضح جلياً حكمة تحديد الرضاعة بحولين كاملين في إشارة علمية دقيقية من القرآن الكريم وجاءت الأبحاث العلمية الحديثة لتؤكد ولتبرهن على صدق وإعجاز ما أخبر به القرآن الكريم ، منذ أكثر من الف وأربعمائة عام . قال تعالى : ﴿ سنريهم آياتنا في الأفاق وفي أنفسهم حتى يتبين لهم أنه الحق أو لم يكف بربك أنه على كل شيء شهيد ﴾ [ فصلت : ٥٣]

## بر الوالدين

الحمد لله ، والصلاة والسلام على رسول الله ،

وعلى آله وصحبه ومن اهتدى بهداه .. وبعد :

فلقد جسم لنا الشرع الحنيف ، كيف يكون بر الوالدين في حياتهما ، وبعد مماتهما ، ليكون كل منا بارًا بوالديه طول عمره .

وفي هذا العصر ، وربما تعطش كثير من الآباء لـبر أبناته له في حياته ، فهو عملة نادرة وغير متداولة في أيامنا تلك ، لا يكاد يعرفها إلاً من رحم ربي .

فما بالكم ببر الوالدين بعد موتهما ، فهو بلا شك أندر وأندر ، بالرغم من شدة حاجة الآباء إليه في قبورهم .

فكيف يكون بر الآباء بعد مماتهم ؟

#### 🗘 صلة الرجل أهل وذ أبيه بعد أن يولى :

روى مسلم وأبو داود والترمذي والبخاري في (الأدب المفرد)، وأحمد عن ابن عمر، رضي الله عنهما، أنه كان إذا خرج إلى مكة كان له حمار يتروح عليه إذا مل ركوب الراحلة وعمامة يشد بها رأسه، فبينما هو يوما على ذلك الحمار إذ مر به أعرابي، فقال: ألست ابن فلان ؟ قال: بلى، فأعطاه الحمار،



[٢٢] النوهيد السنة الثامنة والعشرون العدد السادس

## بقلم مدير التعرير/ محمود غريب الشريبني

فقال: اركب هذا، والعمامة، وقال: اشدد بها رأسك، فقال له بعض أصحابه: غفر الله لك، أعطيت هذا الأعرابي حمارًا كنت تروح عليه، وعمامة كنت تشدّ بها رأسك، فقال: إني سمعت رسول الله على يقول: ((إن من أبر البر؛ صلة الرجل أهل ود أبيه أن يولى)، وإن أباه كان ودًا لعمر.

وروى ابن حبان وأبو يعلى عن أبي بردة قال: قدمت المدينة ، فأتاني عبد الله بن عمر ، فقال: أتدري لم أتيتك ؟ قال: قلت: لا. قال: سمعت رسول الله على يقول: ((من أحب أن يصل أباه في قبره، فليصل إخوان أبيه بعده)). وإنه كان بين أبي عمر وبين أبيك إخاء وود فأحببت أن أصل ذاك . صححه الشيخ الألباني .

وروى أبو داود وابن ماجه والحاكم، وقال وروى أبو داود وابن ماجه والحاكم، وقال صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه. وقال الذهبي : صحيح عن مالك بن ربيعة الساعدي، رضي الله عنه، قال : بينما نحن جلوس عند رسول الله عنه، قال : بينما نحن جلوس عند رسول الله عنه، فقال : بينما نحن بلوي شيء أبرهما بعد موتهما ؟ فقال : (نعم، الصلاة عليهما، والاستغفار لهما، وانفاذ عهدهما من بعدهما، وصلة الرحم التي لا توصل إلا بهما، وإكرام صديقهما المنفة الشيخ الأباني.

وكل فقرة من هذا الحديث نجد ما يدل عليها في الأهاديث الأخرى الصحيحة .

#### 💸 تنفيذ وصيتهها :

روى النسائي عن الشريد بن سويد الثقفي قال: أتيت رسول الله على ، فقلت: إن أمي أوصت أن تُعتق عنها رقية ، وإن عندي جارية نوبية ، أفيجزئ عنى أن أعتقها عنها ؟ قال: ((اثتنى بها)) ، فأتيته

بها ، فقال لها النبي ﷺ : ((من ربّك ؟)) قالت : اللّه . قال : ((من أنا ؟)) قالت : أنت رسول اللّه . قال : ((فأعتقها فإنها مؤمنة)) .

وروى البخاري برقم ( ٣١٢٩ ) عن عبد الله بن الزبير ، رضى الله عنهما ، قال : لما وقف الزبير يوم الجمل دعاني ، فقمت إلى جنبه ، فقال : يا بني ، إنه لا يقتل اليوم إلا ظالم أو مظلوم ، وإنى لا أراني إلا سأفتل مظلومًا ، وإن من كبير همى لديني ، أفترى ديننا يُبقى عن مالنا شيئا ؟ ثم قال : يا بني ، بع مالنا واقض ديني ، وأوصى بالثلث ، وثلثه لبنيه - يعنى عبد الله بن الزبير - يقول: ثلث الثلث، فإن فضل شيء من مالنا بعد قضاء الدين فثلثه لولديك ، قال عبد الله بن الزبير : فجعل يوصيني بدينه ، ويقول : يا بنى، إن عجزت عن شيء منه فاستعن بمولاى . قال: فوالله ما دريت ما أراد ، حتى قلت : يا أبت ، من مولاك ؟ قال : الله ، قال : فوالله ما وقعت في كربة من دينه إلا قلت : يا مولى الزبير ، اقض عنه دينه ، قال : فقتل الزبير ولم يدع دينارا أو درهما إلا أرضين منها الغابة ، وإحدى عشرة دارا بالمدينة ، ودارين بالبصرة ، ودارا بالكوفة ، ودارا بمصر ، قال: وإنما كان دينه الذي كان عليه أن الرجل كان يأتيه بالمال فيستودعه إياه ، فيقول الزبير : لا ، ولكن هو سلف ، فاني أخشى عليه الضيعة ، وما ولى إمارة قط ولا جباية ولا خراجًا ولا شيئًا إلا أن يكون في غزوة مع رسول الله على ، أو مع أبى بكر وعمر وعثمان ، قال عبد الله بن الزبير : فحسبت ما كان من الدين فوجدته ألفى ألف ومائتي ألف ، قال : فلقى حكيم بن حزام عبد الله بن الزبير ، فقال : يا ابن أخى ، كم على أخى من الدين ؟ قال : فكتمته ، وقلت : مانة ألف ، فقال حكيم : والله ما أرى أمو الكم تسع

هذه ، قال : فقال عبد الله : أرأيتك إن كانت ألفى ألف ؟ قال : ما أراكم تطيقون هذا ، فإن عجزتم عن شيء عنه فاستعينوا بي ، وكان الزبير قد اشترى الغابة بسبعين ومائة ألف ، فباعها عبد الله بألف ألف وستمالة ألف ، ثم قام فقال : من كان له على الزبير شيء فليو افنا بالغابة ، فأتاه عبد الله بن جعفر ، وكان له على الزبير أربعمائة ألف ، فقال لعبد الله : إن شنتم تركتها لكم ، قال عبد الله : لا ، قال : فان شئتم جعلتموها فيما تؤخرون إن أخرتم، فقال عبد الله: لا ، قال : فاقطعوا لى قطعة ، فقال عبد اللَّه : لك من هاهنا إلى هاهنا ، قال : فباع عبد الله منها فقضى دينه وأوفاه ، وبقى منها أربعة أسهم ونصف ، قال : فقدم على معاوية وعنده عمرو بن عثمان والمنذر بن الزبير وابن زمعة ، قال : فقال معاوية : كم قُومت الغابة ؟ قال : كل سهم بمائة ألف ، قال : كم بقى منها ؟ قال : أربعة أسهم ونصف ، فقال المنذر بن الزبير: قد أخذت منها سهماً بمانة ألف ، وقال عمرو بن عثمان : قد أخذت سهماً بمائة ألف ، وقال ابن زمعة : قد أخذت سهماً بمائة ألف ، فقال معاوية : كم بقى ؟ قال : سهم ونصف ، قال : قد أخذته بخمسين ومائة ألف ، قال : وباع عبد الله بن جعفر نصيبه من معاوية بستمانة ألف ، قال : فلما فرغ ابن الزبير من قضاء دينه ، قال بنو الزبير : اقسم بيننا ميراثنا ، قال : لا والله لا أقسم بينكم حتى أنادي بالموسم أربع سنين ألا من كان له على الزبير دَينٌ فليأتنا فلنقضه ، قال : فجعل كل سنة ينادى في الموسم ، فلما مضى أربع سنين قسم بينهم ودفع الثلث ، قال : وكان للزبير أربع نسوة ، فأصاب كل امرأة ألف ألف ومائتا ألف، قال: فجميع ماله خمسون ألف ألف ومانتا ألف .

أرأيتم أو سمعتم ببر أفضل وأعظم من هذا الذي قدمه عبد الله بن الزبير لأبيه بعد موته ؟!

🔅 الدعاء لهما :

روى مسلم والبخاري في ((الأدب المقرد))،

وأبو داود والنسائي عن أبي هريرة ، رضي الله عنه ، أن رسول الله في قال : ((إذا مات الإنسان انقطع عنه عمله إلا من ثلاثة : إلا من صدقة جارية ، أو علم ينتفع به ، أو ولد صالح يدعو له )) .

وروى أحمد والطبراني في ((الأوسط)) بسند صحيح عن أبي هريرة، رضي الله عنه، قال: قال رسول الله عنه: ((إن الله، عز وجل، ليرفع الدرجة للعبد الصالح في الجنة، فيقول: يا رب، أنى لي هذه ؟ فيقول: باستغفار ولدك لك)).

#### 🔅 زيارة قبريهما والدعاء لهما :

روى مسلم وأبو داود والنسائي أن رسول الله في قال: ((إني كنت نهيتكم عن زيارة القبور، فزوروها، فإنها تذكركم الآخرة، ولُتُزدُكُمْ زيارتها خيرًا، فمن أراد أن يزور فليزر، ولا تقولوا هجرًا).

قال الإمام النووي ، رحمه الله: والهجر: الكلام الباطل. وقال الصنعاني في ((سبل السلام)): الكل دال على مشروعية زيارة القبور وبيان الحكمة فيها، وأنها للاعتبار، فإذا خلت من هذه لم تكن مرادة شرعًا.

#### 🛟 فإذا زرنا المقابر دعونا لهم :

روى مسلم والنسائي وابن ماجه أن رسول الله كان إذا مر بالمقابر قال: ((السلام عليكم أهل الديار من المؤمنين والمسلمين، وإنا إن شاء الله بكم للاحقون، أنتم ننا فرط ونحن لكم تبع، أسأل الله لنا ولكم العافية )). وفي رواية أخرى قال: ((السلام عليكم أهل دار قوم مؤمنين، وإنا وإياكم وما توعدون غذا مؤجلون، وإنا إن شاء الله بكم لاحقون، اللهم اغفر لأهل هذه المقابر)).

وقد وردت النصوص الكثيرة والتي تدل على الدعاء للميت عند احتضاره وبعد موته قبل تجهيزه وعند دفنه وفي أثناء الصلاة عليه.

#### 🗘 الصدقة عليهما :

وروى مسلم وابن ماجه عن أبي هريرة ، رضي الله عنه ، أن رجلاً قال للنبي ﴿ : إِن أَبِي مات ،

[٢٤] النوهيد السنة الثامنة والعشرون العدد السادس

وترك مالاً ، ولم يوص ، فهل يُكفر عنه أن أتصدق عنه ؟ قال : ((نعم )) .

وروى البخاري ومسلم والنسائي وابن ماجه عن عاتشة ، رضى الله عنها ، أن رجلاً قال لرسول الله : إن أمى افتات تفسها ، وإنها لو تكلمت تصدقت ، أفأتصدق عنها ؟ فقال رسول اللَّه ﷺ : (( نعم )) . فتصدق عنها .

وروى البخاري ومسلم والنسائي عن ابن عباس ، رضى الله عنهما ، أن رجلا قال : يا رسول الله ، إن أمه توفيت ، أفينفعها إن تصدقت عنها ؟ قال : (( نعم )) . قال : فإن لي مخرف - بستان من النخل - فأشهدك أنى قد تصدقت به عنها .

و الأحاديث في مسألة الصدقة كثيرة ، ولكن لنا أن نشير إلى أفضل الصدقة.

روى النسائي وابن ماجه وغيرهما عن سعد بن عبادة ، رضى الله عنه ، قال : قلت : يا رسول اللَّه ، إن أمي ماتت ، أفأتصدق عنها ؟ قال : (( نعم )) . قلت : فأى الصدقة أفضل ؟ قال : (( سقى الماء )) . وفي رواية : فحفر بنرا ، وقال : هذه لأم العلقات السيارات المال

#### 😁 قضاء ما عليهما من نذر : . . . .

روى السرمذي عن ابن عباس ، رضي الله عنهما ، أنه قال : استقتى سعد بن عبادة رسول الله في ندر كان على أمه توفيت قبل أن تقضيه ، فقال رسول الله عنها )) .

وروى البخاري والنسائي عن ابن عباس ، رضي أمه )) . الله عنهما ، أن امرأة جاءت إلى النبي على ، فقالت : إن أمي نذرت أن تحج ، فماتت قبل أن تحج ، أفأحج عنها ؟ قال : ((نعم ، حجى عنها ، أرأيت لو كان على أمك دين أكنت قاضيته ؟ " قالت : نعم . قال : ( فاقضوا الذي له ، إن الله أحق بالوفاء )) .

وروى البخاري ومسلم عن عانشة ، رضى الله عنها ، أن رسول الله عنه قال : (( من مات وعليه

صيام صام عنه وليه ).

وروى أبو داود والنسائي وأحمد عن ابن عباس ، رضي الله عنهما ، أن امرأة ركبت البحر ، فنذرت إن الله تبارك وتعالى أنجاها أن تصوم شهرًا ، فأنجاها الله عز وجل ، فلم تصم حتى ماتت ، فجاءت قرابةً لها ( إما أختها أو ابنتها ) إلى النبي على ، فذكرت ذلك له . فقال : ﴿ أُر أَيتُك لُو كَانَ عَلَيْهَا دَيِنَ كنت تقضيته ؟ )) قالت : نعم . قال : (( فدين الله أحق أن يقضى )) .

#### 👙 المج عنهما :

روى مسلم وأبو داود والترمذي والنساني عن بريدة بن الحصيب ، رضى الله عنه ، قال : بينا أنا جالس عند رسول الله ﷺ ، إذ أتته امرأة قالت : إنى تصدقت على أمي بجارية ، وإنها ماتت ، قال : فقال : (( وجب أجرك ، وردها عليك الميرات )) . قالت : يا رسول الله ، إنه كان عليها صوم شهر ، أفأصوم عنها ؟ قال : (( صومي عنها )) . قالت : انها لم تحج قط ، أفأحج عنها ؟ قال : ((حجى اعنها الكين لما تسكا البيكا

#### 👙 ألا يكون سبياً في سبقها :

روى البخاري ومسلم عن عبد الله بن عمرو بن العاص ، رضى الله عنهما ، قال : قال رسول الله ﴿ وَالدُّوا : إِمِنَ الكِبَائِرِ شُمِّمِ الرَّجِلُ والدَّيَّهُ )) . قَالُوا : يِا رسول الله ، وهل يشتم الرجل والديه ؟ قال : (( نعم ، يَسُب أبا الرجل ، فيسب أباه ، ويسب أمه ، فيسب

و هكذا علمنا كيف نبر والدينا بعد موتهما ، تقبل الله منى ومنكم صالح الأعمال ، وجعلنى وإياكم من البارين بأبائهم في حياتهم وبعد مماتهم .

وصلى الله على النبي محمد وعلى آله وصحبه

المسلمون في إفريقيا:

## كينيا بين الإسلام ..

## والحملات التنصيرية



- □ تبلغ نسبة المسلمين في كينيا حوالي ٣٥٪ من تعداد السكان ، والباقي ينقسم ما بين النصارى والوثنيين .
- □ المخابرات الأمريكية حاولت تشويه صورة المسلمين بعد حادث تفجير السفارة الأمريكية ، والضغط على الحكومة الكينية لمحاربة الدعوة .
- ☐ أثبتت التحقيقات أن المضابرات الإسرائيلية والأمريكية كانت على علم بحادث تفجير السفارات .
- ☐ أهل السنة لهم دور مميز في مناهضة الفكر الشيعي من خلال الدروس والمحاضرات .

إنه لمما يفري القلب مرارة وحزنا، ويقتل المرء غيظاً وكمدًا، أن يسمع عن الأحوال المريرة التي يعيشها المسلمون في شتى بقاع الأرض .. ومن خلال صفحات مجلة التوحيد .. سوف نتوغل معكم إلى القارة السوداء لنتعرف على الأقليات الإسلامية والمسلمين في أفريقيا ؛ كيف يعيشون .. وما هو الواقع المؤلم لحياتهم .. وكيف دخل الإسلام إليهم .. وما هي أبرز مشكلاتهم .. وأهم التحديات التي تعترض مسار الدعوة الإسلام ية بينهم، من خلال لقاءات مع بعض الشخصيات العامة والعاملة في مجال الدعوة .

[٢٦] التوهيد السنة الثامنة والعشرون العدد السادس



#### المالم الإسلامار

🗆 ج: کنیت ہے: (( أب و حمزة )) ، واسمى أبو بكر عبده أبو بكر الياسين .

■ س: نود من فضيلتكم إعطاءنا نبذة عن أحوال أخواننا المسلمين في كينيا ؟

واليوم سوف يكون لنا لقاء

مع أحد الشخصيات الدعوية في

كينيا ؛ لنتعرف على المسلمين في

كينيا وكيف يعيشون ، وعن الدور

الصهيونى الإمبريالي الأمريكي

في هذا البلد ، من خلال لقائنا مع

الشيخ/ أبي بكر عبده، والمكنى

((أبو حمزة)) ، والذي يعمل نائباً

لرنيس الجمعية السافية في

□ ج: كينيا بلد يقع في دخول الإسلام إلى كينيا .

■ س: في البداية نرجو من فضيلتكم تقديم بطاقة تعارف لقراء مجلة التوحيد :

تخرجت من جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية بالرياض بكلية أصول الدين سنة ٤٠٤١هـ، وبعدما تخرجت عملت مع إدارة البحوث العلمية والإفتاء بالمملكة العربية السعودية لمدة عشر سنوات ، وبعد ذلك قدمت استقالتي وتفرغت لأعمالي الدعوية المحلية مع أبناء بلدنا في كينيا ، وتنحصر أعمالنا في رفع مستوى الدعاة في بلدنا، وتنسيق العمل للدعوة السلفية في شرق إفريقيا: في كينيا، وأوغندا، وتنزانيا.

أشرق إفريقيا، تحدها الصومال شرقًا ، وإثيوبيا شمالا ، وأوغندا غرباً ، وفي الجنوب تنزانيا ، وتعداد السكان بها حوالي ٥٥ مليون نسمة ، ودخل الإسلام في منطقة الجُرر في القرن الأول الهجرى ، حسب تقدير الدكتور / مالك هلتون ، البريط اني الذي

عمل بحثًا في الثماتينات عن

وانحصر الإسلام في مناطق الشمال الشرقى والجنوب والساحل بسبب صعوبة عوامل الاتصال ، ولم ينتشر الإسلام بالداخل الا في سنة ٢ ، ١٩م تقريباً ، ونسبة المسلمين في كينيا ما بين ٣٠ إلى ٣٠٪، والباقى ينقسمون ما بين النصاري والوثنيين.

ودولـــة كينيــا دولـــة ديمقراطية - حسب زعمهم -وهناك حرية كاملة لنشر الإسلام والعمل في مجال الدعوة ، وبفضل الله سبحانه وتعالى الآن انتشرت الحركة العلمية السلفية في معظم المناطق ، فهناك حلقات تحفيظ للقرآن الكريم والمعاهد العلمية ، حتى كليات الدر اسات الاسلامية أنشنت حديثا ، ومدارس الدولة تسمح بتدريس اللغة العربية والثقافة الإسلامية ، غير أن اللغة العربية لم تلق الدعم من الدول العربية لنشرها في كينيا ، أما اللغات الأجنبية الأخرى ؛ فقد تبنتها الدول الأجنبية مثل الفرنسية أو الألمانية أو الانجليزية.

فالدول الناطقة بهذه اللغات تتكفل بتدريس هذه اللغات في الكليات والمعاهد، أما اللغة العربية فهي تعتبر يتيمة لا أحد يتبناها ، مع أن الدولة قد خاطبت في هذا الشأن سفراء الدول العربية لحثها على المساهمة

السئة الثامنة والعشرون العدد السادس المتوهيم [٢٧]

لنشر اللغة العربية ، وكانت النتيجة هي الصمت من قبل الدول العربية.

الإياضية .. والرافضة !!

■ س: فضيلة الشيخ، تحدثت عن نسبة المسلمين في كينيا ، هل لكم أن تحدثونا عن نسبة أهل السنة بينهم ؛ خاصة أننا نسمع عن وجود الإباضية في منطقة الشرق الإفريقي ؟

□ ج: الإباضية في كينيا هم نسبة ضئيلة جدًا ووجودهم ينحصر الآن في مسجدين في مدينة ((مالذي )) ، وفي مدينة ٠ (( ممياسا ))

أما الرافضة فيمكننا القول: إنها نسبة ضئيلة ، أما معظم الناس فهم ينتمون إلى أهل السنة والجماعة ، مع وجود الطائفة العلوية الصوفية ، وهي طريقة وما يعتقدها الرافضة فنجد هناك صوفية موجودة في جزيرة صلة بينهم وبين الرافضة . ((اللامو))، وقد دخلت الصوفية جزيرة ((اللامو)) منذ مائة سنة تقريباً ، وهذه الطريقة جاءت من حضر موت .

بدع الصوفية !!

■ س: هل هذه الطريقة تنتمي إلى الطرق الكبرى الصوفية ، أم هي طريقة مستقلة ، أم هي تتبع السادة الأشراف الموجودين بمكة أو حضر موت ؟

□ ج: هم تابعون للسادة الموجودين بحضرموت ، وكذلك

مكة العلوى المالكي.

■ س: ما هي أهم ما يميز هذه الطريقة عن غيرها من الطرق الأخرى ؟

🛘 ج: تعلم ون أن الطرق الصوفية هي حركة باطنية ، عندهم رموز وأشياء لا يعلمها الا هم أنفسهم ، لكنهم أصحاب مزامير ودفوف يضربونها في المساجد ، ويعتقدون هذه الطقوس من أهم الأمور في الدين من حفالت الموالد وما شابه ذلك ، وهم من الناحية العقدية قريبون من الرافضة ؛ لأنه من ضمن ما يقولون وينشدون من أبياتهم: (لي خمسة أطفى بهم نار الجديم الحاطمه .. المصطفي والمرتضى وابناهما والفاطمه).

فإذا نظرت إلى هذه الأبيات

التجانية .. وشرق إفريقيا

■ س: من المعلوم أن الطريقة التجانية لها تواجد في غرب إفريقيا بشكل خاص ، فهل لها وجود أيضاً في شرق افريقيا ؟

□ ج: يقول الشيخ أبو حمزة: إما بالنسبة للتجانية ليس لهم وجود في شرق أفريقيا ، إنما كانت توجد القادرية والشاذلية ، ولكنها الآن انحصرت كثيرا، وأصبحوا عددًا محدودًا ، غير أن هناك طريقة تسمى الطريقة الجزيرة ، أما بقية المناطق ، فهم

العلوية ، وهي مدرسة فكرية هناك من يؤصل لها الفكر ويدافع عن هذه المدرسة وينشر مبادئها ومن ضمن المعاهد التابعة للعلوية: معهد الثقافة الإسلامية في جزيرة ((اللامو))، وتعتبر معقل العلوية ، ومعهد الصف ، ومدرسة بدر ، ومدرسة النور .

#### العلوية والتلاعب بالنصوص

■ س: لكل مدرسة سمات، فما هي أهم سمات هذه المدرسة العلوية ؟

□ ج: أهم سمات هذه المدرسة التركيز على الأشراف بأتهم لا يخطئون ، لهم من الفضل والحقوق أكثر من أي مسلم آخر ، فهم لا يساوون بقية الناس من المسلمين، ويتلاعبون بالنصوص بأن للقرآن ظاهرا وباطنا وبقية الناس لا يفهمون إلا الظاهر ، لكنهم يفهمون يواطن الأمور ، كما أنهم يركزون على تربية الناشئة على تقديس الخرافات والبدع التي ما أنزل الله بها من سلطان ، كما أنه عندهم أضرحة يخصصون أياما لزيارتها بختلط الرجال بالنساء ، ولا يرون بمثل هذه الأمور بأساً .

■ س: كم تبلغ نسبتهم المنوبة الآن ؟

□ ج: في جزيرة ((اللامو)) تبلغ نسبتهم الآن ٥٠٪ من سكان

عدد ضئيل جدًا .

التشويه اليهودي الأمريكي ■ س: الأحداث الأخيرة في كينيا: حادث الاعتداء عنى السفارة الأمريكية ؛ ما هي ردود الفعل والآثار المترتبة على ذلك ،

والانعكاسات السلبية على الدعوة الاسلامية في كينيا ؟

□ ج: يقول الشيخ أبو حمزة: إن المخابرات الأمريكية حاولت تشويه سمعة الإسلام بهذه الحادثة ، وحاولت أن تضغط على الحكومة الكينية لتحارب الدعوة ؛ لأن الدعوة يعتبرونها منبعاً لمثل هذه الأحداث ، وبالطبع فإن هناك مراقبة من قبل السلطات ، وقد تم استجواب معظم الخطباء ، خاصة الذين يدعون إلى العقيدة السليمة ، وكان من ضمن الأسئلة التي وجهت إليهم: ما رأيكم في أمريكا ؟ وماذا تفكرون عن مستقيل البلد ؟ وما علاقاتكم ببقية الديانات الأخرى ، وهل أنتم ترون أن الوضع يستلزم إعلان الجهاد ؟ وما شابه ذلك من الأسئلة .

ولكن - والحمد لله - لم تثبت التحقيقات وجود أي علاقة للمسلمين في كينيا بتلك الحادثة ، بل أثبتت التحقيقات أن المخابرات اليهودية والأمريكان كانوا على المصادر ترى أنهم ضالعون في المحادث الأخير . هذه المسألة ، وكان لهم هدف من وراء ذلك ، وهو التمكن من إيجاد والسبب في ذلك راجع إلى أن الله

قاعدة عسكرية أمريكية في كينيا بعدما فشلوا في إيجاد قاعدة في الصومال.

■ س: هل يمكن أن نفسر حادث تفجير السفارات بأنه مرتبط بالتنافس الأمريكي الفرنسي بالقارة الإفريقية، ومحاولة السيطرة وبسط النفوذ ا فيها ؟

□ ج: طبعًا لا أرى هذا، بل الذي أراه - وهو أقرب إلى الصواب في هذه الحادثة - أن أمريكا تحاول عمل قاعدة عسكرية أمريكية لها في كينيا ؛ لأن الوجود الأمريكي في كينيا يمكنها من ضرب الدول العربية وقتما تشاء، وكذلك ضرب الدعوة الإسلامية في الصومال ، حتى لا يتمكن الإسلام في الصومال ، فالإسلام هو المستهدف في جميع هذه الاحداث.

#### قرى بأكملها أعلنت إسلامها !!

■ س: أعلن البابا أكثر من مرة أن سنة ، ۲۰۰۰ م ستكون إفريقيا نصرانية ، وبذلوا من أجل ا ذا ك قصارى جهدهم، والمؤسسات الإسلامية أيضا قامت بجهد مشكور في الحد من تنصير أبناء المسلمين في وتقدم ما تستطيع للمسلمين . علم بهذه الحادثة ، فبعض افريقيا ، فهل لهذا علاقة أيضا

□ ج: لاشك في هذا،

سبحاته قد خيب آمالهم ، وأتت النتائج بعكس المتوقع من قبل الأعداء ، فهم كاثوا يعتقدون أنه في سنة ٢٠٠٠م ستكون إفريقيا كلها - وخاصة كينيا كبوابة إلى إفريقيا - تكون نصرانية ، إلا أنه بفضل الله حدث عكس ذلك، فهناك عدد من القساوسة اعتنقوا الإسلام، وقرى نصرانية أسلمت بكاملها .

#### موقف الحكومة من نشر الدعوة

■ س: إذا كنا نتحدث عن المسلمين في كينيا ، ومع اشتداد الحملات التبشيرية التي يقوم بها النصارى في إفريقيا عمومًا ، فما هو القدر الذي تسمح به الحكومة للقيام بالدعوة الإسلامية ؟

□ ج: الباب مفتوح، فليس هناك ضغوط من قبل الحكومة ، فالكل يستطيع أن يعمل ، فأنت تستطيع أن تنشر الشريط والكتاب الإسلامي، وملتقيات ولقاءات مفتوحة وفرص في الإذاعة والتليفزيون والصحف ، إلا أن الحكومة لا تريد أناس يتدخلون في سياسة الدولة فقط، فأنت إذا لم تتدخل في سياسة الدولة فأنت حر في دعوة الناس إلى الإسلام،

■ س: من خلال حديثكم إلينا يبدو أن الساحة الإسلامية في كينيا مليئة بالجماعات والفرقة ، وحدثتمونا عن الصوفية

والرافضة ، فهل لكم أن تحدثونا عن الدعوة السلفية في كينيا ؟

□ ج: إن الدعوة السلفية عندنا التي تدعو إلى التمسك الدعوة الإسلامية في كينيا؟ بالقرآن والسنة ، ومؤسسها هو الشيخ عبد الله صالح الفارس ، ثم الشيخ محمد قاسم المزروعي ، قد كان لهم دور بارز في تأسيس عموماً ، والتي يعود تأسيسها إلى الخمسينيات .

> ■ س: إلى أي مدى أثرت الدعوة السلفية في كينيا ؟ وما مظاهر ذلك ؟

□ ج: الأثر واضح في الدعوة : عودة الشباب الي المساجد ، والتزام الشباب بحلقات السودان ؟ العلم وحلقات تحفيظ القرآن في المسلمة للحجاب ووجود معاهد إسلامية ، كل ذلك من الآثار الواضحة للدعوة الاسلامية.

> ■ س: كيف تسهم الدول العربية والإسلامية في نشر الدعوة الإسلامية في كينيا ؟

□ ج: وذلك عن طريق رفع كفاءة المعاهد الدينية لاعداد كوادر من العلماء والدعاة ، وإمداد المكتبات والمساجد بالمراجع والكتب والرسائل النافعة .

دور الأزهر في نشر الدعوة ■ س: ما هو الدور الدي يقوم به الأزهر الشريف في خدمة

□ ج: للأزهر بعض البعثات الشيخ الأمين بن عسلى ، ثم تعمل في بعض المدارس ، ولكن هذه البعثات تقابلها مشكلة ، وهي مشكلة اللغة ؛ لأن معظمهم لا ثم أخيرًا الشيخ محمد عمر يعرفون إلا اللفة العربية، العمودي - رحمه الله - فهؤلاء | وبالتالي ينحصر عملهم في أوساط المدارس فقط، فلا المو اطنين يسبب عامل اللغة .

■ س: هل تأثر العلماء -الذين ذكرتهم - الذين قاموا على تأسيس الدعوة السلفية في كينيا بأتصار السنة في السودان من خلال رحلاتهم خارج كينيا، وهل لكم علاقة بأنصار السنة في

معظم المناطق ، وارتداء المرأة المملكة العربية السعودية بسبب الزيارات التي كانت تتم من قبل هؤلاء العلماء في موسم الحج والعمرة ، أما أنصار السنة في السودان أخيرا بدأت تعطى فرصا في معاهدها العلمية لبعض وشهري، وموسمى كذلك ؛ مثل الشباب ليلحقوا بالمعاهد العلمية ، ولكن هذه متأخرة جدًا ، أما سابقا فإن الدعوة وصلتنا بواسطة العلماء الذين كانوا بأتون للحج والعمرة ويرجعون وينقلون معهم الكتب والدعوة إلى العقيدة السليمة.

■ س: وسائل الاعلام من صحافة وإذاعة وغيرها تكون لسان حال مميز ومعير عن الدعوة أو الجماعة في أي مكان ، هل لكم من صحيفة دورية ، أو منبر في إذاعة كينيا ؟

□ ج: هناك برامج تقدم في الإذاعة ، أما في الصحف فليس هناك صحف تنطق باسم الدعوة السلفية ، إنما هي مجرد تعاون مع الصحف الموجودة ، مثل الدعوة السلفية في شرق إفريقيا يستطيعون أن يتعاملوا مع الرسالة باللغة الإنجليزية والساطية ، وجميع الاتجاهات تكتب فيها ، وليست الدعوة السلفية فقط هي التي تكتب فيها . ■ س: هل عدم وجود

□ ج: هذا يعود إلى ضعف الإمكانات لطبع صحف خاصة ، □ ج: هؤلاء معظمهم تأثروا وهذه الإمكانات مادية فقط، أما الكوادر فموجودة ، ولله الحمد .

صحيفة بسبب بعض المضايقات

الرسمية ؟

■ س: هل لكم دور في نشر الإسلام من خلال وجود كوادر في الإذاعة والتليفزيون الكيني ؟

□ ج: هذاك برنامج أسبوعي أشهر رمضان ، هذه البرامج تعرف بالإسلام من خلال الاذاعة باللغة المطية.

الرافضة في كينيا !! ■ س : هل هناك تواجد بذكر لبعض الفرق المنتشرة في

[٣٠] التوهيد الملة الثامنة والعشرون العدد السادس

والقادياتية ؟

□ ج: القاديانية لهم دور في نشر كتيبات باللغات المحلية المختلفة ، ويجدون الدعم من الخارج، ولهم أنشطة في المناطق التي لم تصل إليها الدعوة حتى الآن بصورة منتظمة مثل غرب كينيا . وأما الرافضة فلهم أنشطة منظمة من خلال السفارة الإيرانية ، وأنشطتهم مدعومة بالأموال ، وهم يرسلون بعثات إلى لبنان وإيران ، وعندهم في مجال الإعلام أكثر من سبع محلات تصدر شهرياً ، تصل إلى من يريدها ومن لا يريدها ، وأنا طلب في صندوق البريد الخاص بي، فهم حصروا أسماء المسلمين ، ويراسلون وينشرون هذا طبعاً بدعم من السفارة في كينيا ؟ الإيرانية ، وهم يعملون تحت ۱۱ کو بتیه ۱۱ .

### الفكر الشيعى

■ س: ما هو دور أهل السنة في كينيا في مناهضة الانتشار الشيعي والفكر الشيعي ؟ 🗆 ج : هم الآن يركزون على الذين يعتنقون الإسلام حديثًا ، فلا يذهبون إلى المسلمين الذين أشرعية أو مدارس عصرية ؟

افريقيا ؛ مثل البهائية ولدوا في الإسلام وتعرفوا شريف - خريــج الجامعـــة الإسلامية بالمدينة المنورة -عنده سلسلة من الدروس للرد فريبا . على الرافضة ، وقد أثرت هذه المحاضرات والدروس على عوام الناس ، فمعظم الناس فهموا أهداف الرافضة .

#### تعداد الشبعة في كينيا

■ س: هـل تحت أيديكـم إحصائيات عن تعداد الشيعة في كينيا بين المسلمين ؟

□ ج: ليس هناك إحصائية أجد هذه المجلة بدون أن أقدم دقيقة ، لكن عددهم يتراوح ما ابين ٣ إلى ٤٪ من تعداد المسلمين في كينيا .

■ س: ما دور المرأة هذه المجلات في الجامعات ، وكل المسلمة في نشاط الدعوة السلفية

□ ج: المرأة في كينيا يمكن مظلة جمعية اسمها أهل البيت أن تكون متميزة عن الدول الإفريقية الأخرى بفضل الله ، شم الاسلامية للبنات، وقد تخرج من هذا المعهد أكثر من ١٥٠ فتاة مسلمة درسوا دبلوماً للدراسة الإسلامية ، ويقمن بدور فعال الأسبوية من الهند وباكستان . لدعوة النساء .

■ س: هل عندكم معاهد

□ ج: المعاهد الموجودة بالإسلام، أما من أكبر المشايخ مثل: معهد النجاح، ومعهد الذين لهم جهد مشكور في هذا السلام ، ومعهد الفاروق ، ومعهد الجانب ، فهو الشيخ محمد الهدى ، ومعهد الفتح ، ومعهد الفرقان في نيروبي سوف يؤسس - إن شاء الله تعالى -

هذه المعاهد في مستوى الثانوية ، وهناك معاهد في مستوى المتوسطة ، فهذه المعاهد كلها تتخصص في الثقافة الإسلامية واللغة العربية ، إضافة إلى الاهتمام بتربية أبناء المسلمين تربية إسلامية وتدرس العقيدة الصحيحة ، وبدأت الآن مدارس عصرية إسلامية : منها مدرسة أبى هريرة الإسلامية التي بنيت بنفقة جمعية إحياء التراث الإسلامي الكويتية ، جزاهم الله خير الجزاء، وتعتبر من أنشط المدارس العصرية الإسلامية.

■ س: في النهاية ، هل لكم أن تعطونا نبذة صغيرة عن الأحوال الاقتصادية في كينيا ؟

□ ج: ينقسم المسلمون في دور أهل السنة في مناهضة بفضل وجود معهد التربية كينيا إلى تُلات طبقات : طبقة أثرباء ، وطبقة متوسطة ، وطبقة فقيرة ، فالطبقة الثرية معظمهم من الحضارمة والجاليات والله ولى التوفيق.

السئية الثاملية والعشرون العدد السيادس المتوهيم [21]

١٠ ان النبي 海 قسرا: ﴿ لا ينال عهدي الطالمين ﴿ . قال : " لا طاعة إلا في العروف " ؟

الوهاب : ذكر الآية فيه . 150

وقد أخرجه ابن مردویه فی الدامغاني ، تُنا وكيعٌ عن الأعمش ، عن سعد بن عبيدة ، عن أبى عبد الرحمن السلمي ، عن على بن أبى طالب ، عن

● يسأل القارئ: محمد فلما خرجوا وجد عليهم في حسين عبد اللطيف -الإسكندرية - عن درجة هذه الأحاديث التي ذكرها ابن كثير في (( تفسيره )) :

⊙ والجواب بحول الملك

(( تفسیره )) ، کما ذکر ابن کثیر من طريق سليم بن سعيد النبي ﷺ .

• قُلْتُ : كدارواه الدامغاني ، وقد خالفه الثقات من أصحاب وكيع ، فرووه عن الأعمش ، عن سعد بن عبيدة ، عن أبى عبد الرحمن السلمي ، عن على بن أبي طالب قال : بعث رسول الله على سرية واستعمل عليهم رجلاً من الأنصار ، قال :

شيء ، فقال لهم : أليس قد أمركم رسول الله ﷺ أن تطيعوني ؟ قالوا : بلي ، قال : اجمعوا حطباً ، ثم دعا بنار فأضرمها فيه ، شم قال : عزمت عليكم لتدخلنها ، قال : فهم القوم أن يدخلوها ، قال : فقال لهم شاب منهم : إنما فررتم إلى رسول الله على من النار ، فلا تعجلوا حتى تلقوا رسول الله على ، فإن أمركم أن تدخلوها فادخلوها . قال : فرجعوا إلى رسول الله على فأخبروه ، فقال لهم: (( لو دخلتموها ما خرجتم منها أبدًا ، إنما الطاعة في المعروف )) .

وأخرجه مسلم ( ٠ ١٨٤ / ٠ ٤ ) ، وأب و عوانة (٤/٢٥٤، ٣٥٤) ، وأحمد (۱۰۱۸) ، وابن أبى شيبة فى (( المصنف )) ( ۲/۲۲٥) ، وأبو يعلى (ج١/ رقم ٣٧٨، ٢١١) . وقد رواه عن وكيع: أحمد بن حنبل ، وابن أبى شيبة ، ومحمد بن عبد الله بن نمير ، وزهير بن حرب ، وأبو سعيد الأشبج ، وإبراهيم بن عبد الله ، وعبيد الله بن عمر القوايري -كلهم - يرويه عن وكيع عن الأعمش بهذا الإسناد ، ولم يذكر واحدٌ منهم الآية .

[٣٢] التوحيد السنة الثامنة والعشرون العدد السادس

وكذلك رواه أصحاب الأعمش عنه ، عن سعد بن عبيدة بهذا الاسناد ، فلم يذكر واحد منهم الآية فيه .

أخرجه البخاريُ (٨/٨) من طريق عبد الواحد بن زياد ، وأيضاً (١٢٢/١٣) من طريق من طريق أبي معاوية ، والنسائي ولم يذكر القصة . عوانية (١/٤٥٤، ٢٥٤) مين طريق شعبة بن المجاج . وأبو عوانية (٤/٣٥٤، ١٥٤) مين طريق على بن مُسهر - كلّهم - محمد بن جعفر غندر . عن الأعمش ، عن سعد بن

وكذلك رواه منصور بن مهذا الاسناد ، ولم يذكر الآية .

أخرجه النسائي في (( كتاب السير ١١ (٥/ ٢٢١ - الكبرى ) من

طريق الطيالسي ، وأبو عوانة (١/٤٥١ /٥٤) من طريق سهل بن حماد أبى عتاب الدّلال قالا : ثنا شعبة ، عن الأعمش سنده سواء . ولم يذكر النسائي القصَّة . القصة ، ولم يذكر الآية .

حفص بن غياث ، ومسلم وكذلك رواه زبيد الإيامي ، (١٨٤٠/٠٤) ، وأحمد (٢٢٢) عن سعد بن عبيدة بهذا الإسناد ،

الكبرى) ، والطيالسيُّ في (٣٣/١٣) ، ومسلم (( مسنده )) (۸۹، ۲۰۹) ، وأبو ( (۲۰۱/۹۳) ، والنسائي في ( المجتبى )) (۷/۹۰۱) ، وفي (( السير )) (٥/ ٢٢١ - الكبرى ) ، وأحمد (۲۲٤) مسن طريسق

عبيدة بسنده سواء . فال : حدثنا عمرو بن مرزوق ، وابن حبان (ج١٠/ رقم ٢٥٥٧) المعتمر ، عن سعد بن عبيدة من طريق ابن المبارك ، وأبو عوانية (١/١٥٤، ٢٥٤) مين طريق الطيالسي وسهل بن حماد ، والبزار (٥٨٩) من طريق

وهب بن جرير ، وابن نجيد في ( أحاديثه )) (ق ١/٧) من طريق ابن أبسي عدي قسالوا جميعاً: ثنا شعبة ، عن زبيد ومنصور ، عن سعد بن عبيدة الإيامي ، وتابعه الثوري عن زبيد الإيامي بهذا الإسناد دون

أخرجه أحمد (١٠٦٥) ، وابنه عبد الله في (( زواند المسند ، (١٠٩٥) قال : حدثنا في ((كتاب السير )) (٢٢١/٥) أخرج البغاري عبيد الله بن عمر القواريري . وأبو يعلى ( ج١/ رقع ٢٧٩) قال : حدثنا زهير بن حرب ، وابن حبان (ج. ١/ رقع ٢٨٥٤، ١٥٦٩) من طريق نوح بن حبيب - أربعتهم - قالوا: ثنا عيد الرحمين بن مهدي ، ثنا وأخرجه أبو داود (٢٦٢٥) سفيان الثوري . وتابعه روح بن عبادة ، ثنا الثورى بهذا الاسناد . أخرجه البزار (١٨٥- البحر) . قُلْتُ ؛ فيظهر من هذا أن ذكر

الآية في الحديث مما تفرد به الدامفاتي ، فروايت منكرة . والله أعلم .

● ٢- أن إبراهيم الطِّكِّ قال فيه الله : ﴿ وإبراهيم الذي وفَى ﴾ ، لانـ ه كـان يقـول كلما أصبح أو أمسى : ﴿ فَسَبْحَانَ اللَّهِ حَيْنَ تُمْسُونَ وَحَيْنَ تُصَبِّحُونَ ﴾ ؟

٠ والجواب : هديث و ٧٣/٢٧) ، وفي (( التاريخ )) من طريق محمد بن أبي السري ، منکر .

(١/٢٨٦) قال : حدثنا أبو وابن عدي في (( الكامل )) أخرجه ابن جريد في كريب . وأخرجه الطبرانيُّ في (١٠١١/٣) من طريق زهير بن (( تفسيره )) (۱۹۳۸ ( الكبير )) ( ج ۲۰ رقم ۲۸ ؛ ) عباد ، وابن عساكر في

السنة الثامنة والعشرون العدد السادس التوهيث [٣٣]

((تاريخه )) (۲۱۳، ۲۱۲) من طريق محمد بن يوسف قالوا: ثنا رشدين بن سعد ، حدثني زبان بن فاند ، عن سهل بن معاذ بن أنس ، عن أبيه ، قال : كان النبي يشر يقول : (( ألا أخبركم لِم سمّى الله ابراهيم خليله الذي وفّى ؟ لأنه كان يقول كلما أصبح وكلّما أمسى : وحين تصبحون مي حتى يختم وحين تصبحون مي حتى يختم الله .

ورشدين بن سعد - بكسر الراء المهملة - ضعيف جدًا ، لكنه توبع ، تابعه عبد الله بن لهيعة ، ثنا زبان بن فائد بهذا الاسناد سواء

أخرجه أحمد (٣/٣٩) ، ومن طريقه ابن عساكر في ((تاریخ دمشــق )) (۲۱۱/٦) قال: حدثنا حسن بن موسى الأشيب ، وابن أبى حاتم في (( تفسيره )) ، كما في (( ابن كثير 1) (٧/ ، ٤٤) ، والطيراني في (( الكبير )) (ج ٢٠ / رقم ٢٧٤) من طريق أسد بن موسى ، وابن السُّني في (ا عمل اليوم والليانة » (٧٨) ، ومن طريقه ابن عساكر (٢١٢/٦) من طريق عثمان بن سعيد بن كثير . وابن عساكر أيضاً من طريق النضر بن عبد الجبار ، قالوا جميعًا : حدثنا ابن لهيعة بسنده

وزبان - بالزاي المعجمة مع تشديد الباء الموحدة - هو ابن فائد ، وهو منكر الحديث . ضعقه أحمد وابن معين وغيرهما ، وقال ابن حبان : يتفرد عن سهل بن معاذ بنسخة كأنها موضوعة .

وسهل بن معاذ ضعفه ابن معين . وقال ابن حبان : منكر الحديث جداً ، فلست أدرى أوقع التخليط في حديثه منه أو من زبان بن فائد ، فإن كان من أحدهما فالأخبار التي رواها أحدهما ساقطة .

وبالجملة : فالحديث منكر ، وقد ضعفه ابن جرير لما رواه ووافقه ابن كثير على ذلك .

٣- أن إبراهيم الله سمي: الذي وفي الأنه وفي عمل يومه أربع ركمات في النهار ؟

سواء وسنده ضعيفٌ جداً .

⊙ والجواب : حديث ضعيف .

أخرجه ابن جريس (١٩٣٩) وفي ((التساريخ)) وفي ((التساريخ)) (٢/٢٨) من طريق إسرائيل بن يونس، وابن أبي حاتم في ((تفسيره))، وآدم بن إياس، وعبد بسن حميد في ((تفسيرهما))، كما في ((ابن كثير)) (٢٩٩١)، ٢٩٩١) مين

طريق حماد بن سلمة . وأخرجه ابن عساكر في ((تاريخه)) ابن عساكر في ((تاريخه)) يزيد بن هارون ومكي بن يزيد بن هارون ومكي بن إبراهيم - كلُهم - عن جعفر بن الزبير ، عن القاسم ، عن أبي أمامة مرفوعا . وسنده ساقط ، وجعفر بن الزبير تالف . قال أبو حاتم : روى جعفر بن الزبير عن القاسم عن أبي أمامة الزبير عن القاسم عن أبي أمامة

نسخة موضوعة أكثر من مائعة حديث .

ولكن وجدت له طريقا آخر . أخرجه الطبراني ، ومن طريقه ابن عساكر (٢١٣/٦) قال : حدثنا أحمد بن أبي يحيى الحضرمي ، نا محمد بن أيوب بن عافية ، ثنا جدي ، نا معاوية بن صالح عن سليم بن عامر ، عن أبي أمامة مرفوعًا | وأحمد بن أبي يحيى ليُّنه ابن | محمد . قال الذهبي (٢٥٨/٢) : فذكره . وإسنادُهُ وإن كان خيرًا يونس ، كما في (( الميزان ))

من الأول إلا أنه ضعيفً . ( (١٦٣/١) ، وعافية بن أيوب جدّ جهالة ) . والله أعلم

( تكلم فيه ، ما هو بحجة ، وفيه

● ؛ أن النبي ﷺ قرأ ، ﴿ يَتْلُونَهُ حَقَّ تِلْأُونَهُ ﴿ ، فَقَالَ : ، يَتَبِعُونَهُ حَقَّ اتَّبَاعُهُ ، ؟

⊙ والجواب : حديث باطل

((الرواة عن مالك ))، وفي (( اقتضاء العلم العمل )) (۱۱۸) من طريق العباس بن أحمد الذهبي في (( الميزان )) أعلم . الخواتيمي ، تُنا العباس بن ( ٤٥٣/٤ ) أن في اسناده غير

أخرجه الخطيبُ البغدادي في عن مالك ، عن نافع ، عن ابن ونصر بن عيسى . أما الأرسوفي عمر ، عن النبي ﷺ ، فذكره .

الفضل الأرسوفي ، نا أحمد بن واحد من المجاهيل وهم عبد العزيز ، نا نصر بن عيسى الخواتيمي وأحمد بن عبد العزيز فقد اتهمه الذهبيُّ في (( الميزان )) وصرَّح الخطيب فيما نقله (٣٨٦/٢) بخبر باطل . والله

● ويسأل القارئ : محقوظ السيد عطوة - الإسكندرية - الحضرة القبلية - فيقول :

ذكر بعض الخطباء ان الإنسان إذا كان يصلي وتكلُّم حوله نـاس فوعـي مـا يقولون ، فإن هذا يقدح في خشوعه . فهل هذا الكلام صحيح ؟

والحديث في (( الصحيحين )) -

⊙ والجواب بحول الملك من حديث عتبان بن مالك قال : اصابه شرّ ، فقضى رسول الله الوهاب : أن هذا بحسب وعيه أصابني في بصرى بعض على الصلاة وقال : (( أليس يشهد لما يدور حوله ، أما إذا التقط الشيء ، فبعثت الى رسول الله أن لا الله إلا الله وأنسى رسول المرء بعض ما يدور حوله فهذا 🎉 : إني أحبُّ أن تأتيني فتصلي الله ؟.. )) الحديث . لا يقدح في خشوعه ، إذ لا في منزلي فاتخذه مصلى . قال : يتصور أن يكون المرء أصم عما فأتى النبي على ومن شاء الله من وعي بعض كلامهم وهو يصلى ، يجرى حوله . فهذا من تكليف ما الصحابه ، فدخل وهو يصلى في الفلما قضى صلاته ردّ عليهم ، ولم لا يطاق . الله منزلي وأصحابه يتحدثون بينهم ، القدح ذلك في خشوعه عليه والدليل على ذلك ما أخرجه أثم أسندوا عظم ذلك وكبرره إلى مسلم (٣٣/٥٥) ، وهذا لفظه - مالك بن دخشم ، قالوا : ودوا أنه دعا عليه فهاك ، وودوا أنه

فقى هذا الحديث أن النبي على الصلاة والسلام . والله أعلم .

# لباس المرأة يجب أن يستر البـــدن كله عند الخروج!!

• تسأل السائلة : م . أ . س :

عن شروط اللباس الشرعاق للمرأة عند خروجها من بيتها؟

◎ والجواب: أن لباس المرأة الذي تخرج فيه يجب أن يستر البدن كله ، وأن يكون سميكًا ، فلا يظهر ما تحته ، وأن يكون واسعًا فضفاضًا لا يصف ، ولا يشف ، وألا يكون زينة في نفسه ، وألا يشبه لباس الكافرات ، ولا يشبه لباس الرجال ، وألا يكون لباس شهرة . والله أعلم .

## لا يجوز للمسلم أن يحتفل بأعياد الكافرين

● ويسأل: وليد خليفة حمودة - حلوان - قائلاً:

قصر البنك الهركزيُّ إِجَازَة عَيْدِ الْمِيلَادِ وَعَيْدِ القَيَامِةَ عَلَى الْمُسْيَدِيِينِ ، فَهَا حَكُم ذَلَكَ ؟

◎ والجواب: أنه لا يجوز للمسلم أن يحتفل بأعياد الكافرين ؛ فإن هذا من الموالاة الممنوعة ، فضلاً عن مخالفته لعقيدة المسلم في أن المسيح الميلا لم يُقتل ، ولم يُقبر حتى يقوم من قبره ، فيكون له قيامة ؛ لقوله تعالى : ﴿ وَمَا قَتَلُوهُ وَمَا صَلَبُوهُ وَلَكَن شُبُهُ لَهُمْ ﴾ [ النساء : ١٥٧ ] .

## لا يُضيق على تائب باب التوبة

• ويسأل: ع. ه. ي. من الدقهلية:

عن منزل يهيش فيه مع أبيه ، وقد أغواه بعض تجار المخدرات ودخل السجن مرتين ، قضال به ثلاثة عشر عامًا ، وقد جدد بناء البيت من أموال مكتسبة من هذه التجارة المحرمة ، فماذا يفعل إذا أراد أن يتوب ؟

◎ والجواب: أنه لا يضيق على تائب باب التوبة ، ولا يؤمر أن يخرج من منزله الذي يحتاج إلى سكناه ، ونوصي السائل أن يقرأ رسالة : (( أربد أن أتوب ولكن )) . والله أعلم .

. . .

[٣٦] **النوهيد** السنة الثامنة والعشرون العدد السادس

الفتاوي

إعداد لجنة الفتوى بالمركز العام رئيس اللجنة محمد صفوت نور الدين أعضاء اللجنة صفوت الشوادفي د. جمال المراكبي

# قراءة الإمام قراءة للمأموم

• ويسأل: ه. ط. أ:

فِل يتمارض حديث: (( صِن أدرك صِن العالة ركمة () فقد أدرك العالمة الأخرش الأخرش الأخرش التي توجب قراءة الفاتحة ، مثل: (( لا عالة لصِن لم يقرأ بفاتحة الكتاب )) ؟

© والجواب: أنه لا تعارض بينهما ، حيث جاء في الحديث: ((من كان له إمام ، فقراءة الإمام له قراءة )) . فالركعة التي صلى فيها خلف الإمام ، وإن لم يدرك القيام فيها ذلك المأموم ، فهو يعتد بها ركعة ؛ لأن قراءة الإمام رفع الله عنه بها تكليف القراءة ، وهذا ما عليه جماهير أهل العلم ، والقول بغيره قول ضعيف معارض للأحاديث الصحيحة الكثيرة . والله أعلم .

# هذا العمل شبيه بالسمسرة وهي جائزة!!

ويسأل: علي فرج عبد الرحمن السيد الحامول - كفر الشيخ:

أَقُوم بنجارة الأبواب والشبابيك ، ويأتني المشترق ومعه نـجار ويتم البيع ، فأعطني النجار مالًا نظير جلبه للزبائن ، فهل هذا جائز ؟

- ⊚ والجواب: أن هذا العمل شبيه بالسمسرة ، وهي جائزة ، إن كانت نظير خدمة يصدق فيها وينصح للطرفين بغير تغرير ولا خداع .
- ويسأل: أسامة حسين مصطفى قوص قنا:

   أعمل بشركة لحنائة السكر، في ليجوز لنا

استخدام سكر من المنتج لغمل الشاقي داخل المصنع باستخدام الكهرباء والماء من المصنع ؟

⊚ والجواب: أن ذلك جائز بشرطين:

الأول : ألا يكون ذلك محظورًا لتعارضه مع سلامة العمال والمكان .

والثاني : أن ياذن في ذلك صاحب العمل أو وكيله . والله أعلم .

# الإسلام يدعو أهله إلى الرفق بالعبيد

- كما يسأل : عن الرق في الإسلام ؟
- @ والجواب: أن نظام الرق في الإسلام من أهم مفاخر الإسلام ؛ ذلك أن الحرب بين الكافرين والمسلمين يقع فيها الأسر ، وهذا هو المصدر الوحيد الذي أباح الإسلام استرقاق الأنفس بسببه ، فإن النظم المعاصرة تجعل الأسير سجيناً ؛ لأنها تعلم أن مناهجها قومية أرضية لا يتحول الأسير إليها لاختلاف نسبه ووطنه ، أما الإسلام فهو منهج رب الخلق كلهم ، فهو يثق أن من جاء محاربًا للإسلام فهو إما جاهل ، أو مغرر به ، فإذا دخل بين المسلمين ورأى محاسن الإسلام في اعتقاده وتعبده وسلوكه وجميل المعاملة لم يبغ هروباً منه ، بل أعجبه الإسلام فاعتنقه ، وكثيرًا ما يشتد شغفه بالإسلام فيتعلمه ؛ فيصبح فيه عالماً من أعلامه ، لا يمنعه رقه أن يرتفع فوق الأحرار ، ولا يحرمه مولاه (مالكه) من طلب العلم إذا وجد فيه خيرًا وفظنة وفهما ، وإن المستعرض لموالى الصحابة وأرقاهم يدهشه كثرة العلماء منهم ؛ فنافع مولى ابن عمر ، وكريب مولى ابن عباس ، وحمران بن أبان مولى عثمان بن عفان ، بل من الصحابة من كان أحفظهم للقرآن مثل سالم مولى أبي حذيفة . وهذا باب هام يطول ذكره .

4

 <sup>(</sup>١) قبل معنى الركعة هاهب : الركوع ، ومعنى الصلاة .
 الركعة ... « الموطأ » ...

ونريد أن نلقت النظر في ذلك إلى ما يلي :

أ- إن أعمال الخدمة يقوم بها بشر ، فإذا أوكلت الى الخدم وهم أحرار ، أو أوكلت للعبيد وهم أرقاء ، لم تخرجهم عن إطار العمل البشري ، لكن التقييد بالمسلاسل والحبس في السجون والإهائة والتعذيب والتجويع والتخويف هو سياسة معاملة أهل الحضارة الحديثة لكل من ليس من بنى جنسهم !!

هذا ، والإسلام يدعو أهله إلى الرفق بالعبيد ؛ ففي مسلم عن هشام بن حكيم بن حزام أنه سمع رسول الله على يقول : (( إن الله يعذب الذين يعذبون الناس في الدنيا )) .

ب- إن الإسلام رفع الرقيق وأعلى شأتهم بإحسان معاملتهم في قوله تعالى : ﴿ وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَانًا وَبِيدِي الْقُرْبَى وَالْيَسَامَى وَالْمُسَاكِينِ وَالْجَارِ ذِي الْقُرْبَى وَالْجَارِ الْجُنبِ وَالصَّاحِبِ بِالْجَنبِ وَابْنِ الْقُرْبَى وَالْجَارِ الْجُنبِ وَالصَّاحِبِ بِالْجَنبِ وَابْنِ الْقُرْبَى وَالْجَارِ الْجُنبِ وَالصَّاحِبِ بِالْجَنبِ وَابْنِ السَّبِيلِ وَمَا مَلَكَتَ أَيْمَانُكُمْ ﴾ [النساء: ٣٦] ، حتى السبيل وما ملكت أيمانكم ﴾ [النساء: ٣٦] ، حتى إن رسول الله ﷺ يقول وعلى فراش الموت : (الصلاة وما ملكت أيمانكم )) . يظل يكررها حتى احتبس صوته ، بقيت تردد في صدره ولا يخرج بها صوته .

وكذلك ما أخرجه مسلم عن سويد بن مقرن ، رضي الله عنه ، قال : لقد رأيتني سابع سبعة من بني مقرن ما لنا خادم إلا واحدة لطمها أصغرنا ، فأمرنا رسول الله على أن نعتقها .

وروى مسلم عن ابن عمر ، رضي الله عنهما ، أن النبي علماً له حدًا لم يأته ، أه لطمه ، فإن كفارته أن يعتقه ) .

وروى مسلم عن أبي مسعود البدري ، رضي الله عنه ، قال : كنت أضرب غلامًا لي بالسوط ، فسمعت صوتًا من خلفي : ((اعلم أبا مسعود)) ، فلم أفهم الصوت من الغضب ، فلما دنا منى ، إذا هو رسول

الله على يقول: (( اعلم أبا مسعود أن الله أقدر عليك منك على هذا الغلام )). فقلت: لا أضرب مملوكا بعده أبدًا. وقال: يا رسول الله، هو حر لوجه الله تعالى ، فقال على : (( أما لو لم تفعل للفحتك النار ، أو لمستك النار )).

وفي الحديث: ((إخُوانُكُمْ، وحَولُكُمْ، جعلهم اللّه تحت أيديكم، فمن كان أخوه تحت يده فليطعمه مما يأكل، وليلبسه مما يلبس، ولا تُكلفوهم ما يغلبهم، فإن كلفتموهم فأعينوهم (). متفق عليه.

ج- وسع الإسلام في إخراج الأرقاء من الرق إلى الخرية ، وحذر من استرقاق الأحرار واتخاذهم عبيدًا . فجعلها رب العزة من أفضل القربات . .

أخرج البخاري في ((صحيحه )) عن أبي هريرة ، رضي الله عنه ، عن النبي ق قال : ((قال الله : ثلاثة أنا خصمهم يوم القيامة : رجل أعطى بي تم غدر ، ورجل باع حراً فأكل ثمنه ، ورجل استأجر أجيرا فاستوفى منه ولم يعطه أجره )) . ويقول سبحانه وتعالى : ﴿ فَلا اقْتُحَم الْعَقْبة ﴿ وَمَا أَدُراكُ مَسْعُية ﴿ وَمَا أَدُراكُ مَسْعُية ﴿ وَمَا أَدُراكُ مَسْعُية ﴿ وَمَا أَدُراكُ مَسْعُية ﴿ وَيَعِما ذَا مَقْرِبة ﴿ أَوْ مَسْكَينا ذَا مَتْرِبة ﴿ أَوْ مَسْكَينا ذَا مَتْرِبة ﴿ أَوْ مَسْكَينا ذَا مَتْرِبة ﴿ أَوْ مَسْكِينا ذَا مَتْرِبة ﴿ أَوْ الْمَعْمَ وَلَمْ كَانَ مِنَ الذِينَ آمَنُوا وتواصوا بالصير وتواصوا بالمرحمة ﴿ أُولئك أصحاب الميمنة ﴿ [ البلد : بالمرحمة ﴿ أُولئك أصحاب الميمنة ﴿ [ البلد : أَمَن بالله واليوم الآخر والملاكة والكتاب والنبيين أمن بالله واليوم الآخر والملاكة والكتاب والنبين وأبن السبيل والسائلين وفي الرقاب وألمسائلين وفي الرقاب وألمَا المنائلين وفي الرقاب والبيد من المنائلين وفي الرقاب والمنائلين وفي الرقاب والمنائلين وفي الرقاب المنائلين وفي الرقاب المنائلين وفي الرقاب والمنائلين وأبي الرقاب وألمان المنائلين وأبي الرقاب وألمان المنائلين وأبي الرقاب وألمان المنائلين وأبي الرقاب وألمان المنائلين وأبي الرقاب والمنائلين وأبي المنائلين وأبي الرقاب والمنائلين وأبي المنائلين وأبيلي المنائلين وأبي المنائلين وأبي المنائلين وأبي المنائلين وأبي المنائلين وأبي والمنائلين وأبي المنائلين وأبي وأبي المنائلين وأبي والمنائلين وال

وجعل الله سبحاته وتعالى تحرير الأرقاء كفارة لكثير من الذنوب ؛ مثل كفارة اليمين ، كما في قوله تعالى : ﴿ فَكَفَارَتُهُ إِطْعَامُ عَشْرَة مَسَاكِينَ مِنْ أُوسُطُ مَا تُطْعَمُونَ أُهْلِيكُمْ أَوْ كَسُوتُهُمْ أَوْ تحريرُ رقبة ما تُطْعَمُونَ أَهْلِيكُمْ أَوْ كَسُوتُهُمْ أَوْ تحريرُ رقبة في [ المائدة : ٨٩] ، وكذلك كفارة من جامع زوجته في

نهار رمضان ، فكفارته عتق رقبة ، فإن لم يجد فصيام شهرين متتابعين ، فإن لم يجد فإطعام ستين مسكينا ، وكذلك كفارة القتل الخطأ جاء في الآية الثانية والتسعين من سورة ((النساء)) شلات مرات الأمر بعتق رقبة ، حيث قال سبحانه وتعالى : ﴿ وما كان لِمُوْمِن أَن يَقْتُل مُوْمِنا إلا خطنا ومن قَتَل مُوْمِنا لا خطنا ومن قَتَل مُوْمِنا خطنا فتحرير رقبة مومنة ودية مسلمة إلى أهله إلا فتحرير رقبة مؤمنة وإن كان من قوم عدو لكم وهو مؤمن فتحرير رقبة مؤمنة وإن كان من قوم بينكم وبينهم ميتاق فدية مسلمة إلى أهله وتحرير رقبة مؤمنة ألى أهله وتحرير رقبة من الله من لم يجد فصيام شهرين متنابعين توبة من الله وكان الله عليما حكيما ﴾ [النساء: ٢٠].

وكذلك كفارة الظهار: ﴿ وَالَّذِينَ يُظَاهِرُونَ مِن نُسائِهِمْ ثُمْ يَعُودُونَ لِمَا قَالُوا فَتَحْرِيرُ رَقَبَةً مِّن قَبْلُ أَن يِتَمَاسًا ﴾ [ المجادلة : ٣ ] .

وجعلها الله سبحانه وتعالى من مصارف الزكاة الثمانية : ﴿ إِنَّمَا الصَدَقَاتُ لِلْفَقَراء والْمساكين والْعاملين عليها والْمُولَّف فَلُوبُهُم وَفِي الرَّقَابِ والْعَارِمِين وَفِي سبيلِ اللَّه وَابنِ السبيلِ فريضة مَن اللَّه وَالنَّه واللَّه عليم مَكيم ﴿ [التوبة : ٢٠] ، وأصر بمكاتبة من كان فيهم خير ؛ أي قدرة على العمل ، وذلك بأن يتفقوا معهم على أداء مقدار معين من المال فيصبحوا به أحرارًا ، بل فرض الله عليهم أن فيصبحوا به أحرارًا ، بل فرض الله عليهم أن عينوهم من أموالهم : ﴿ وَالَّذِينَ يَيْتَغُونَ الْكَتَابِ مَمَا مَلَى الله الذي آتَاكُمُ ﴿ وَالَّذِينَ يَيْتَغُونَ الْكَتَابِ مَمَا مَنْ مَا اللّه الذي آتَاكُمُ ﴾ [النور : ٣٣] .

د- لما كانت البيوت يعمل أهلها فيها بالإسلام كان كل من دخله من ولد أو زوجة أو خادم أو رقيق أو ضيف وجد الإسلام يظلل البيت بأحكامه السامية ، فيدخل عليهم السعادة حيث يأجر الله من كان رفيقا في معاملته محسنا لمن حوله ، عندند يسعد الأرقاء ببقائهم في تلك البيوت ، ويروا فيه حماية ، وكان ذلك

حبهم للإسلام دافعًا لهم أن يعتنقوه ويحبوه فأدوا شعائره، ففاقوا فيه وسادوا.

ه- لما عمل المسلمون بإسلامهم كاتت لهم منعة وقوة استطاعوا أن يحموا أحرارهم وعبيدهم ، لكن المسلمين لما هجروا الإسلام وتعلقوا بالدنيا صاروا ضعافًا لا يملكون لأنفسهم حماية ، فضلا عن أن يحموا غيرهم من العبيد والأرقاء ، بل شوه لهم الأعداء جمال الإسلام وغزوهم في أفكارهم ، فصوروا لهم الإسلام في محاسنه عيوبًا ومسالب ، حتى ظنوا أن في شريعة الإسلام نقصًا ، وأن الحضارة الغربية المسالب ، وإنما ذلك الأمر المقلوب لشدة جهل المسالب ، وإنما ذلك الأمر المقلوب لشدة جهل المسلمين بدينهم وتصديقهم للكذابين والأفاكين من أعدائهم .

هذا ، وإن من أعظم محاسن الإسلام نظام الرق ، ونظام الطلاق ، ونظام الزواج ، وتعدد الزوجات ، والإسلام كله محاسن ؛ لأنه من عند الله رب العالمين الذي خلق ﴿ أَلَا لَهُ الْخُلُقُ وَ الأَمْرُ ﴿ وَ الْأَعْرِافَ : وَ وَ الْأَمْرُ ﴿ وَ الْأَعْرِافَ : وَ وَ الْأَمْرُ ﴾ [ الأعراف : و ] .

## يجب عليك ألا تأخذ منه مالا إلا بعلمه !!

• ويسأل: ح. أ. خ: البحيرة:

أنه لها كان في الثانية عشر من عمره كان يأخذ من أبيه المال بغير علمه ، ولها بلغ خمسة عشر علماً هداه الله تعالق ، وهو يأخذ المال برضاه ، وإذا تجمع معه مال اشترق به بعض الكتب الاسلامية ، ويقول : فها حكم ما أخذت من والدق بغير علمه ؟

◎ والجواب: أن ما أخذت بغير علم منه عليك أن تطلب منه السماح في ذلك ، وأن تحرص على ألا تأخذ منه مالاً إلا بعلمه ، وألا تنفقه إلا في حلال

السنة الثامنة والعشرون العدد السادس النوهيد [ ٢٩ ]

الحمد لله ، والصلاة والسلام على رسول الله ، وعلى آله وصحبه ومن اهتدى بهداه .. و بعد :

فإن من بين آيات سورة (المائدة )) الآية الرابعة والأربعين التي الآية السابعة والأربعين اثارت خلافا في تفسيرها وعلى من تنطبق ؟ وهل الأوصاف التي أوردتها خاصة بأهل الكتاب دون الأمة الإسلامية ؟ أم أنها عامة على كل من توافرت فيه علة الوصف ؟

يقول الحق تبارك وتعالى: ﴿ إِنَّا أَنْزَلْنَا النُّورَاةَ فِيهَا هُدِّي وَنَّورٌ يحكم بها النبيون الذين أسلموا للَّذِينَ هَادُو أَ وَالرَّبَّاتِيُونَ وَالأَحْبَارُ بِمَا استُدفظُوا من كتاب اللَّه وكاثوا عَلَيْه شُهِداء فيلا تَحْشُوا الناس وَاخْشُون وَلا تَشْنَرُواْ بِآيَاتِي ثَمَنًا قَلِيلاً ومن لَم يحكم بما أنزل الله فأول نِكَ هُمُ الْكَافِرُونَ ﴿ وَكُتَبِنَا عليهم فيها أنّ النَّفس بالنَّفس وَالْعَيْنَ بِالْعَيْنِ وَالْأَنْفُ بِالْأَنْفِ وَالْأَذْنَ بِالْأَذُنِ وَالسِّنَّ بِالسِّنِّ وَالْجُرُوحَ قِصاصٌ فَمَن تصدق به فَهُو كَفَارَةُ لَّهُ ومن لَّمَ يحكم بما أنزل اللَّهُ فأوليك هم الظَّالمون ، وقفينا على آثار هم يعيسني ابن مريم مصدقا لما بين يديه من التوراة وأتيناه الإنجيل فيه هُدى وتور ومصدقًا لما بين يديه من التوراة وهدى وموعظة للمُتَّقِينَ ﴿ وَلَيْحُكُمْ أَهْلُ الانجيل بِمَا أَنْ إِلَا اللَّهُ فِيهِ وَمَن لَّمْ يَحُكُم بِمَا أَسْرَلَ

اللَّهُ فَأُولَ نِكَ هُمُ الْفَاسِفُونَ ﴾ [المائدة: ٤٤- ٤٧].

الأوصاف الواردة في الآيات في قوله: ﴿ وَمَن لَمْ يَحُكُم بِمَا أَسْرَلَ اللَّهُ فَأُولَــنَكَ هَـمُ الْكَافِرُونَ ﴾ ، ﴿ فَأُولَــنِكَ هُـمُ الظّــالِمُونَ ﴾ ، ﴿ فَأُولَــنِكَ هُمُ الْفَاسِقُونَ ﴾ على من شطيق ؟

اختلفت الروايات عن بعض الصحابة والتابعين ومن بعدهم في ذلك ، ويمكن إجمالها في أربعة أقوال :

القول الأول: ويذهب إلى عموم هذه الأوصاف، وأنها تنطبق عموم هذه الأوصاف، وأنها تنطبق على كل من لم يحكم بما أنزل الله تعالى، سواء من الأمم السابقة، أو من الأمة الإسلامية، ويمكن أن يقال: إن هذا القول يتضمن أيضا الرأي الذي قال به البعض من أن الكتاب، إلا أنه يسراد بها جميع التاس مسلموهم وكفارهم، إن التاس مسلموهم وكفارهم، إن وعلى ذلك فهذا السرأي يأخذ في وعلى ذلك فهذا السرأي يأخذ في حقيقته بعموم الآيات. ((القرطبي))

ويستدل أصحاب هذا القول على عموم الآيات بالصيغة التي وردت بها ، وذلك أن كلمة ((من) في قوله تعالى : ﴿ وَمَن لَمْ يَحُكُم بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ ﴾ من صيغ العموم ؛ فيندرج تحتها أهل الكتاب وغيرهم من المكلفين من الأمة الإسلامية إلى

الملقة الثالثة يقلم المستشار الدكتور: فاروق عبد العليم موسي رئيس محكمة استئناف عالى المنصورة سابغاً

عرض وتلخيص

مدير التحرير

في مورد الشرط في قوله تعالى : مثل ذلك عن أبي مجلز ، وعن ﴿ وَمَنْ لَمْ يَحْكُم بِمَا أَسْرَلَ اللَّهُ ﴾ ، عكرمة ، وقتادة الذي قصرها على وجاء جواب الشرط بصيغة العموم اليهود . واختاره القرطبي في قوله تعالى : ﴿ فَأُولَـنِكَ هُمْ | (٢١٨٧) . الكافرون ﴾ ، و﴿ الظَّالِمُونَ ﴾ ، و ﴿ الْفَاسِقُونَ ﴾ ، وكلها تنطق الشعبي من أنه عنى بالكافرين أهل بحكم عام على كل من لم يحكم بما أنزل الله في كل مكان ، وفي كل زمان ، وفي أي أمة ، ولا دليل (١٤٨/١) . يخصص هذا العموم ، وقد روى هذا القول عن حذيفة ، رضي الله عنه ، أصحابه إلى تخصيص كل صفة وعبد اللَّه بن مسعود ، بفريق من الناس . وعبد الله بن عباس ، والحسن البصري ، وإبراهيم النفعي ، ﴿ الْكَافِرُونَ ﴾ ، و﴿ الظَّالِمُونَ ﴾ ومفه وم من قول مجاهد ، اليهود . و ﴿ الْفَاسِقُونَ ﴾ للكفار وطاوس ، وسعيد بن جبير ، كلها . راجع (( الطبري )) وعلى بن الحسين ، وهو اختيار (١٤٧/٦) . الطبري . (( تفسير الطبري )) ويروى عن ابن عباس (١٤٧/٦) ، وما بعدها ، ومن وجابر بن زيد وابن أبي زائدة وابن المفسرين المحدثين رشيد رضا شبرمة ، وهو اختيار ابن العربي أن (( المنار )) ( ١/١ ٢٣٤) ، وسيد ﴿ الْكَافِرُونَ ﴾ للمشركين ، . (٨٩٨/٢)

🕲 القول الثاني: ويذهب إلى (٢/٤/٢) .... (( تفسيره )) (٦/٦) : وروي عن | و ﴿ الظَّالِمُونَ ﴾، و ﴿ الْفَاسِقُونَ ﴾ : الكفار ، كما روي ذلك عن الضحاك حقيقتها وظاهرها ؛ لأن أهل الكتاب

يوم القيامة ، كما أن الصيغة وردت | وأنها في أهل الكتاب ، وكذا روي

القول النالث: وهو قول الإسلام، وبالظالمين والفاسقين النصارى . راجع ((الطبري))

القول الرابع: ويذهب

فيروى عن البراء بن عازب أن

قطب (( في ظلل القرآن )) و ﴿ الظَّالِمُونَ ﴾ للنصاري . راجع (( أحكام القرآن )) لابن العربي

أنها نزلت في الكافرين . روي ذلك 🌘 المعنى المقصود بقولـــه عن البراء ، وقال الطبري في تعالى : ﴿ الْكَالَافِرُونَ ﴾ ، البراء بن عازب أنها نزلت في اختلفت الأقوال في المقصود بهذه الكافرين كلها ، وعن أبي صالح مثل الأوصاف ، فمن قال : إن الآيات هذا القول ، وقال : ليس في أهل لنزلت في الكفار أو في أهل الكتاب ، الإسلام منها شيء ، هي في فإن هذه الأوصاف تؤخذ على



بدلوا أحكام الله سيدانه ، ووضعوا أحكاماً من عندهم يزعمون أنها أحكام الله تعالى ، ويحكمون بها على هذا الزعم ، فهؤلاء لاشك في كفرهم .

أما من قال بانطباق هذه الأوصاف على المسلمين ، فقد اختلفوا في خصوص هذه الألفاظ على أقوال:

@ الأول : أن جحد أحكام الله تعالى ، أو حكم بغير ما أنزل الله تعالى ، ثم قال : هذا حكم الله ، أو كتم حكم الله وأظهر حكمًا من عنده على أنه حكم الله تبارك وتعالى فهو كافر كما كفرت بنو إسرائيل ، أما إن حكم به هوى ومعصية فلا يكون كافرًا ، وإنما يكون عاصياً ، الشرائع فلا يدخل في الآية . وأمره إلى الله تعالى ، إن شاء ا السادس: أن من عذبه ، وإن شاء غفر له . أعرض عن المكم بما أنزل الله ( الطبري )) (۱۲۷/۱، ۱٤۹) . اسبحاته ؛ ردًا له لاستقباحه

الناني: قال طاوس وغيره: ليس بكفر ينقل عن المنة ، ولكنه كفر دون كفر ، وظلم دون ظلم ، وفسق دون فسق . ((الطبرى)) · (1 £ 1/7)

يما أنزل الله سيداته معتقدًا له ومستحلاً له فهو من الكافرين . الأوصاف تحمل على ظو اهرها ، وروى هذا القول عن عبد الله بن مسعود ، والحسن .



الرابع: عزي إلى ابن عباس ، رضى الله عنهما ، أنه قال : ومن لم يحكم بما أنـزل ( الظلال )) (٢/٨٨) . الله فقد فعل فعلا يضاهي أفعال الكفار .

> الخاص : قيل : من لم يحكم بجميع ما أنزل الله تعالى فهو كافر ، فأما من حكم بالتوحيد والم يحكم ببعض

وتفضيل غيره من أوضاع البشر الآيات من باب أولى . عليه فهو كافر قطعاً . ومن لم يحكم به مع الايمان به ، ولكن لعلة أخرى فهو ظالم إن كان في ذلك إضاعة لحقوق الخلق أو

السابع: ويرى أن هذه

وتجري في حق المسلمين

يحكموا بما أنزل الله تعالى ، وأقاموا شريعته كلها . فترك جزء من الشريعة كتركها كلها.

من يترك الشريعة أو بعض أحكامها فهو الكافر الظالم الفاسق ، ويذهب أصحاب هذا الرأى إلى أن المماحكة في هذا الحكم الصارم الجازم العام الشامل لا تعنى إلا محاولة التهرب من مواجهة الحقيقة.

الرأي المختار : أما عن الأمم التي تنطبق الآيات عليها ، فإن الرأى الأول القائل بعمومها هو الصحيح ، فهذه الآيات وإن وردت في سياق الكلام عن أهل الكتاب ، إلا أنها جاءت بصيغة العموم الذي لا يحتمل شكاً في عمومه ، كما لم يرد له دليل التخصيص ، ولا شك أن أهل الكتاب يدخلون في عموم هذه

ومن المقرر أن العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب ، وإن كان السبب يدخل في العموم من باب أولى ، ترك العدل ، وإلا فهو فاسق . وعلى ذلك فإن الآيات تنطبق @ الثالث : كل من لم يحكم ( القرطبي ) (٢١٨٧) . أحكامها على كل من لم يحكم بما أنزل الله تعالى شأنه ، سواء كان من أهل الكتاب ، أو من المشركين ، أو من الأمة الحكام والمحكومين إذا لم الإسلامية ، أو من غيرها من

حتى يرث الله الأرض ومن لحكمه ﷺ. عليها .

خصص كل وصف بقوم عنى وجه التأويل ؟ بأعيانهم لا دليل معتبر لديه على الى كثرة الأقوال في ذلك .

بها أهل الكتاب ، كما سبق أن | أوصاف قد اتفقوا على أن صفة | والفسق في هذه الآيات ؟ وصف بها الأمة الإسلامية في الكفر الواردة بهذه الآيات حالة الخروج على أحكام اللَّه إيوصف بها كل من يجحد حكم أن وصف الظلم والفسق لكل بالكفر إن عملوا ببعض الأحكام واتضاذهم الأحبار والرهبان أربابًا من دون الله تعالى في طاعتهم لهم في التحليل والتحريم.

> ووصف المسلمين بالشرك إن أطاعوا الكفار في استباحة كل ما لم يذكر اسم الله تعالى عليه ، ووصفهم بالظلم وبالخلود في النار إن تعدوا حدود الله تعالى في قسمة الله سبحانه - على هذا المواريث وفي إقامة أحكام نظام الأسرة في الطلق والخلع

الأمم ، وفي كل زمان ومكان ، رسول الله ﷺ ، أو لم يذعن

### ﴿ أَمِا المِسأَلَةُ النَّائِبَ :

بالإضافة إلى من خصص وهي : هل تحمل هذه الأوصاف الآيات بقوم بأعيانهم ، أو على ظاهرها ؟ أم يتعين أخذها الآيات بمعنى الكفر ؟ أو وردا

التطبيق دون أحكام الله تعالى ، تعالى ، حال كونها مخالفة من حمله على التأكيد . لأحكام الله تعالى ، أو يسرد أحكام الله تعالى معلنا أنه لا يقبلها ولا يلتزم بها ، ولا يصح تطبيقها .

فكل من يحكم بغير ما أنزل خارجًا عن ملة الإسلام ؛ لأنه

الكريم والسنة النبوية ، أو كافرا باحدهما .

﴿ هذا عن الكفر ، أما عن الظلم والفسق فهل وردا في هذه بمعنى مغاير ؟

فإن جمهور الفقهاء في آيات القرآن الكريم هذا التخصيص ، وهو ما أدى والمفسرين - وهو ما نراه - يوصف أحيانا الكفار بالظلم أخذوا بأحاديث مخصصة لمعانى وبالفسق ، كما يوصف العصاة ثم من ناحية أخرى ، فهذه | هذه الآيات ، وللآيات التي من المسلمين بهذين الوصفين ، الأوصاف سبق أن وصف الله تماثلها فيما ورد بها من فما المعنى الذي ورد به الظلم

ذهب بعض المفسرين إلى سبحاته ، فقد وصف أهل الكتاب الله تعالى فيحكم بغيره جاحدًا ، منهما معنى مغاير عن معنى أو يستقبح حكم الله تعالى فيحكم الكفر ، وهو ما نراه ؛ لأن التكليفية وتركوا البعض، بغيره مفضلا غيره عليه ، أو وجود هذه الأوصاف في آيات ووصفهم بالإشراك به تعالى ، يعتقد أن أحكام البشر هي واجبة متتالية لفعل واحد هو ﴿ لَـمْ يَحْكُم بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ ﴾ يدل على أو يحكم بأحكام من عنده ، مغايرة في المعنى ، وحمل اللفظ مدعياً أنها من أحكام اللَّه على الابتداء في المعنى ، أولى

ومما يؤيد هذا النظر أنه قبيل قوله تعالى : ﴿ وَمِن لَّمْ يحكم بما أنزل الله فأولنك هم الكافرون ، ذكر سبحانه وتعالى في الآية نفسها : . فلا تخشوا الناس واخشون ولا النحو - فإنه يكون كافرا تشتروا بآياتي ثمنا قليلا ، مما يفيد أن الحكم بغير ما أنزل وغيرهما ، كما نفى سبحانه بفعله ذلك يكون إما كافرًا بالله الله تعالى تبديلا لحكم الله الإيمان عمن لم يتماكم إلى وبرسوله ، أو كافرًا بالقرآن تعالى ، إما مخافة الناس

وخشية منهم ، أو مقابل أموال سحت دفعت لهذا الكافر ، وهو ما لم يذكر في شأن الظالمين والفاسقين ، ومن تم استحق الأول وصف الكفر دون الباقين.

وقول بعض المفسرين : إن الظلم يوصف به من حكم بغير ما أنزل الله مع الايمان به إذا أضاع بحكمه حقوق العباد ، أما إن حكم بغير ما أنزل الله مع الإيمان به ، دون إضاعة هذه الحقوق فيكون فاسقًا ، هذا القول أولى بالاتباع ؛ لأن الظلم في أصل معناه اللغوى وضع الشيء في غير موضعه ، فمن يمنع الحق عن صاحبه ، أو يعطيه لغير مستحقه فقد وضعه في غير موضعه ، فيكون أولى باطلاق وصف الظلم عليه ، والفسق هو الخروج عن حَجْر الشرع ، وهو يقع بالكثير من الذنوب والقليل ، وكثيرًا ما يقال: الفاسق لمن التزم حكم الشرع وأقر به ، ثم أخل بجميع أحكامه أو ببعضه ؟! (( المفردات )) الأصفهاتي (٣٨٠) .

وعلى ذلك فأولى إطلاق وصف الفاسق على من أقر بحكم الله مسبحانه ، غير أنه لم يحكم به ما دام لم يضيع بذلك حقاً للعباد .

وللحديث بقية إن شاء الله .



# بقلم فضيلة الشيخ / محمد حسان

الحمد للّه ، والصلاة والسلام على رسول اللّه ، وعلى آله وصحيه ومن اهتدى بهذاه ، وبعد :

فإننا نعيش أيامنا قد كلف

فيها الذئاب برعى الأغنام !!

وراعى الشاة يحمى الذئب عنها فكيف إذا الرعاة لها الذئاب!! وقد وصف الصادق المصدوق الذي لا ينطق عن الهوى هذه الأيام وصفا دقيقاً ، كما في الحديث الذي رواه أحمد وابن ماجه والحاكم من حديث أبى هريرة ، رضى الله عنه ، أن النبي في قال : ( سيأتي على الناس سنوات خدًّاعات ، يُصدِّق فيها الكاذب ، ويُك ذب فيها الصادق ، ويوتمن فيها الخاتن ، ويندون فيها الأمين ، وينطق فيها الروبيضة )) . قيل : وما الرُّوبيضة ؟ قال : ((الرجل التافه يتكلَّمُ في أمر العاملة )) . نعم ، فلقد تكلم التافهون والسفهاءُ في أمر العوام ، بل في أصول وتوابت الاسلام !!

فها نحن نشهد في السنوات الماضية ، حرباً سافرةً فاجرةً على أصول وثوابت هذا الدين ، يتولى كبرها دعاةً على أبواب جهنه في أنحاء العالم الإسلامي ، ومكمنُ الخطر أنهم يُشعلون الحرب على الإسلام الإسلام الإسلام الإسلام الويهدمون أصول الدين باسم الدين العلم وذلك بأسلوب خبيث لا ينتبه لخطره كثيرٌ من الناس !!

وقد وصفهم النبسي وصفًا دقيقًا في حديثه الصحيح الذي رواه البخاري ومسلم من حديث حذيفة بن اليمان ، رضى الله عنه ، قال : كان الناس يسألون رسول الله عن الخير ، وكنت أسأله عن الشر مخافة أن يدركنى ، فقلت : يا رسول الله ، إنا كنا في جاهلية وشر ، فجاءنا الله بهذا الخير ، فهل بعد هذا الخير من شر ؟ قال : (( نعم )) . قُلْتُ : وهل بعد ذلك الشر من خير ؟ قال : (( نعم ، وفيه دخن )) . قلت : وما دخنه ؟ قال : (( قوم يهدون بغير هديسي ، تعرف منهم وتنكر ١١ . قُلْتُ : فهل بعد ذلك الخير من شر ؟ قال : (( نعم

[ 1 ] التوهيد السنة الثامنة والعشرون العدد السادس

دعاة على أبواب جهنم ، من أجابهم اليها قدفوه فيها )) . قلت : يا رسول الله ، صفهم لنا ، قال : ( هم من جلدتنا ، ويتكلمون بألسنتنا )) . قُلت : يا رسول الله ، فما تأمرني إن أدركني ذلك ؟ قال : (( تلزم جماعة المسلمين وإمامهم )) . قُلْتُ : فإن لم يكن لهم جماعة ولا إمام ؟ قال : (( فاعتزل تلك الفرق كلها ، ولو أن تعضُّ بأصل شجرة حتى يدركك الموت وأنت على ذلك )) .

فلا يزال الإسلام وأهله من هذا الصنف الخبيث في محنة وبلية ، ومع ذلك فهم يزعمون أنهم المجددون والمصلحون ، وصدق الله سبحانه وتعالى إذ يقول : ﴿ وَإِذَا قَيِلَ لَهُمْ لا تُفْسِدُوا فِي الأرض قَالُوا إنَّمَا نَحْنَ مُصلِّحُونَ ﴿ أَلَا إِنَّهُمْ هُمْ الْمُفْسِدُونَ وَلَكِن لا يَشْغُرُونَ ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ آمِنُـواْ كما آمن النَّاسُ قَالُوا أَنْوُمِنْ كما آمن السُّفْهَاء ألا إنَّهُمْ هُمُ السُّفَهَاء ولَكن لا يَعْلَمُ ون ﴿ وَإِذَا لَقُوا الذين آمنوا قالوا آمنًا وإذا خلوا إلى شياطينهم قالوا إنَّا مَعَكُمُ إِنَّمَا نَحْنُ مُسْتَهُرْ عُونَ ﴿ اللَّهُ يَسْتَهُرْ يُ بِهِمْ وَيَمُدُّهُمْ فِي طُغْيَاتُهُمْ يَعْمَهُ وِنَ ﴿ أُولَـ بُكَ الَّذِينَ اشْتُرُوْا الضَّالَالَةَ بِالْهُدَى فَمَا رَبَحَت تَجَارِتُهُمْ وَمَا كَانُواْ مُهْتَدِينَ ﴾ [ البقرة : ١١- ١٦ ] ، وأنَّى لهم

وهم يعنسون الحرب السافرة الفاجرة على الإسلام ، لا على الفروع والجزئيات ، بل على الأصول والكليات !! بلا خجل أو وجل !!

فما أكثر الحروب التي أعلنت على الإسلام منذ أن بزغ فجره واستفاض نوره ، ولكننا نشهد الآن حربًا من نوع جديد تستهدف أصول وثوابت هذا الدين على أيدى رجال هم من جلدتنا ويتكلمون

بألسانتنا ، أولتك الذين يسمون بالنخبة من أدعياء التحريــر والتتويسر والثقاف والقين والعلم والأدب .



إننا نشهد الآن حربًا عاتية سافرة على أصول وثوابت هذا الدين من هؤلاء الذين أحيطوا بهالة من الدعاية الكاذبة ، ولُقبوا بأفخم الألقاب والأوصاف ، التي تغطى جهلهم وانحرافهم ، وتنفخ فيهم ليكونوا شيئًا مذكورًا ، بليُّ أعناق الناس إلى أفكارهم الخبيثة ليا، وهم في الحقيقة كالطبل الأجوف ، يُسمعُ من بعيد وباطنه من الخيرات فارغ!!

وهذه الحرب السافرة تتم عبر خطوات منظمة ، ووفق مراحل محددة ، وهذه الخطوات حسب تقديري على النحو الآتى :

أولا: التفخيم المستمر المتعمد للعقل ومكانته مع التقليل والاستهانة الشديدة بالنص ومكانته ، مهما كاتت درجة ثبوته من الناحية العلمية ، بل وطالبوا - صراحة - بإعادة النظر في القاعدة الأصولية التي أجمعت عليها الأمة ، والتي تقول : ( لا اجتهاد مع النص ) . طالبوا بإعادة النظر في

هذه القاعدة بدعوى أنها تصادر حق العقل في النظر والاجتهاد ، وقالوا : من حق العقل أن يجتهد حتى مع وجود النص ، ولو كان في القرآن والسنة !! ومن ثم فهم يسقطون أي نص تنكره عقولهم النيرة !! ومحال أن

يتعرف العقل وحده على حقائق الإيمان وأركان وأصول هذا الدين إلا عن طريق النص القرآني والسنة النبوية ، ثم انتقلوا من هذه المرحلة إلى مرحلة التشكيك فيمن نقل إلينا هذه النصوص وهم الصحابة ، رضى الله عنهم .

أنبًا: الطعن في الصحابة ، رضي الله عنهم ، وتشويه صورهم ، والقدح في عدالتهم لإبطال القرآن والسنة ؛ لأن الذي نقل إلينا الدين عن رسول الله عليهم ، وضوان الله عليهم ، فإن الطعن في الصحابة هدم للدين !! فيقول أحد هؤلاء الضلال في كتابه ((شدو الربابة في أحوال الصحابة )) ، يقول كلامًا فاجرًا خبيثًا ، ويصف فيه الصحابة ، رضي الله عنهم ، بكل عيب وأنهم كانوا يمثلون مجتمعًا متحللًا مشغولًا بالرذاتل والهوس الجنسي !!

ثم قال هذا الخبيث : ( ولم تكن التجاوزات مقصورة على مشاهير الصحابة ، بل تعدتهم إلى صحابيات معروفات ) .

وفظاظة وسوء أدب ، فلا يذكر النبي يش بكل غلظة وفظاظة وسوء أدب ، فلا يذكر النبي يش إلا باسمه المجرد ، فيقول في كتابه الخبيث ((مجتمع يشرب )) ، يقول : ( ونظراً لأن التقاء الذكر بالأنثى ، والأنثى بالذكر كان طقساً يومياً من الطقو من الاجتماعية المعتادة في مجتمع يثرب ، فقد اضطر محمد دفعاً للحرج أن يبيح لهم أن يسيروا في المسجد وهم جنب ) .

وهكذا تبين كلماتهم فساد طويتهم وخبث عقيدتهم!!

يقول الإمام مالك بن أنس: من وجد في قلبه غيظًا على أحد من أصحاب رسول الله على فقد

أصابه قول اللَّه تعالى : ﴿ لِيَغْيِظَ بِهِمْ الْكُفَّارِ ﴾ [ الفتح : ٢٩] .

وقال الإمام الحافظ أبو زرعة : إذا رأيت الرجل ينتقص أحدًا من أصحاب النبي في فاعلم بأنه ونديق .

وقال الإمام الطحاوي: ونحب أصحاب رسول الله في ، ونبغض من يبغضهم ويغير الخير يذكرهم ، فمحبتهم دين وإيمان وإحسان ، وبغضهم كفر ونفاق وطغيان .

نعم، فالذي اختار الصحابة وزكاهم هو الله ، والذي شهد لهم وعدلهم هو رسول الله في ، وأكتفي بآية وحديث ؛ قال الله عز وجل : والسابقون الأولون من المهاجرين والأنصار والذين اتبعوهم بإحسان رضي الله عتهم ورضوا عنه وأعد لهم جنات تجري تحتها الأنهار خالدين فيها أبدا ذيك الفوز العظيم ﴾ [التوبة : ١٠٠].

وفي ((الصحيحين )) من حديث أبي سعيد الخدري ، أن النبي في قال : ((لا تسبوا أصحابي ، فلو أن أحدكم أنفق مثل أحد ذهبا ، ما بلغ مد أحدهم ، ولا نصيفه )) .

فبعد هذا التكريم يأتي هذا الخبيث وأمثال المنتقصوا من قدر هذه القمم الشماء ، ووالله لا أدري لهم مثلاً إلا كمثل ذبابة صغيرة سقطت على نخلة عملاقة .

ثالثًا: التطاول على سنة النبي وإنكارها والقول بعدم حجيتها ؛ بدعوى أن فيها الضعيف والموضوع ، وأنها تتعارض مع كثير من نصوص القرآن الكريم ، وأن الإسلام هو القرآن فقط دون السنة !!

وقد نقل الإمام ابن حزم اجماع الأمة على أن من أنكر السنة فقد كفر .

رابعا: التطاول على القرآن وعقيدة التوحيد ؛ فهذا الذي قد حكم القضاء المصري أخيرًا بردته ، يعتبر القرآن نصاً بشرياً ، لا قدسية له ، وأن عقيدته مؤسسة على الأساطير الشائعة ، ويقول

هذا الخبيث - الذي لا يزال يتباكي عليه أمثال من الخبيّاء الحاقدين على الإسلام - في كتابه (( نقد الخطاب الديني )) : ( ما زال الخطاب الديني يتمسك بوجود القرآن في اللوح المحفوظ اعتمادًا على فهم حرفي للنص ، وما زال يتمسك بصورة الاله الملك بعرشه وكرسيه وصولجاته ومملكته وجنوده من الملاكة ، وما زال يتمسك بالدرجة ذاتها من الحرفية عن الشياطين والجن والسجلات التي يدون فيها الأعمال ، والأخطر من ذلك تمسكه بصور العقاب والثواب ، وعذاب القبر ونعيمه ، ومشاهد القيامة والسير على الصراط، إلى آخر ذلك كله من تصورات أسطورية )!!

وهذا رائد خبيث من رواد هذا الجيل يقول: ( القرآن قابل للنقد باعتباره كتابا أدبياً ) !! ويقول: ( وجود إبراهيم وإسماعيل ، عليهما السلام ، أمر مشكوك فيه ، ولو ذكروا في التوراة والإنجيل والقرآن ، فلسنا ملزمين بتصديق أي منها ) أي من الكتب الثلاثة !!

خامسًا: التطاول على ذات الله عز وجل !! هل

فهذا ضال خبيث من سوريا لازالت كتبه تطبع ودواوينه تنشر إلى الآن ، يقول في ديوان له : ( لا الله أختار .. ولا الشيطان أختار .. كلاهما جدار .. كلاهما يغلق لي عيني فهل أبدل الجدار بالجدار ) !! تعالى الله عما يقول هذا الظالم علواً

ويقول في كتاب من كتبه الخبيشة : ( الله في التصور الإسلامي التقليدي نقطة ثابتة متعالية منفصلة عن الإنسان ، لكن التصوف على مذهب الحلاج ذوب ثبات الألوهية وأزال الحاجز بينه وبين الانسان ، وبهذا المعنى ، قتل الله وأعطى للإنسان طاقاته ) !! ﴿ سَبْحَانَهُ وتَعَالَى عَمَّا يَصَفُونَ ﴾ [ الأنعام : ١٠٠ ]

ويقول هذا الضال أيضاً في مجموعته الشعرية : ( يا أرضنا يا زوجة الإله والطغاة ) . الفتن ؟!

ويقول فيها أيضًا : ( نمضى ولا نصغى لذلك الإله تقتا إلى رب جديد سواه ) !!

سبحان الحليم الصبور .. على كل شيطان

وهذا ضال آخر من العراق يقول في ديوانه : ( الله في مدينتي يبيعه اليهود .. الله في مديني مشرد طريد ) . ويقول : ( الله مات .. وعادت الأنصاب ) . ويُمعن في كفره فيقول : ( يسقط كل شيء الشمس والنجوم والجبال والوديان والأنهار والبحار والشيطان والله والانسان )!!

وهذه أمثلة أخرى من فلسطين الذبيحة : يقول أحدهم في إحدى قصائده :

نامي فعين الله نائمية عنا وأسراب الشدارير

ويقول آخر : ( و آخر ديك قد صاح ذبحناه .. لم يبق سوى الله .. يعدو كغزال أخفر تتبعه كلُّ كلاب الصيد .. ويتبعه الكذب على فرس شهباء ..

سنطارده سنصير له الله )!!

وهذا آخر من اليمن يقول في قصيدة له : ( صار الله رمادًا صمتًا رعبًا في كف الجلادين .. صار حقلا بنبت مسابح وعمائم )!!

﴿ سَبُحَاتُهُ وتَعَالَى عَمَّا يَقُولُونَ غُلُوا كَبِيرًا ﴾ [ الاسراء: ٣3].

هذا الكم المزعج والمقزز من النقولات الكفرية إنما هو للرموز البارزة جداً في الوطن العربي والإسلامي ، من رواد الأدب والثّقافة ، ممن يشكلون عقول أبناء الأمة ، ويديرون فيها دفة التوحيه والتربية!!

ولا يمكن بحال أن نستقصى أقوالهم الخبيثة ، فهي كثيرة بكثرة الحقد الذي يغلى في قلوبهم على الاسلام والمسلمين ، ولا يمكن أيضا أن نستقصى ما يبث وما ينشر للأجيال الشابة الصاعدة والتي تربث وتتلمذت على أيدى هولاء الخبثاء !!

والسؤال المُلحُ الآن : ما المضرج من هذه

والجواب:

أولا: تحكيم الشريعة وإقامة حد السردة على هؤلاء الخبثاء وأمثالهم ؛ لأن القرانين الوضعية كانت أخطر أسباب انتشار هذه السردة ؛ لأنها لا تعاقب من خرج وارتد عن الإسلام ، في الوقت الذي تعاقب فيه من خرج على القانون .

فهذا المرتد يطن ردته ، ويستخف بعقيدة الأمة ودينها ، وإعلاله للردة يحدث في المجتمع الإسلامي نوعاً خطيرًا من الفوضى التي تدك قواعده بفتحه الباب للمنافقين وضعاف العقيدة في متابعته على ردته ، لذا فإن الشريعة الإسلامية العصماء لم تتساهل مع هذا الصنف الخبيث ، وإنما أمرت بإمهاله ثلاثة أيام ، فإذا رجع عن ردته وتاب سقط العقاب ، وإن أصر بقتله ولى الأمر أو من ينوب غه .

روى البخاري ومسلم عن ابن مسعود أن النبي قال : (( لا يحل دم امري مسلم يشهد أن لا إلله إلا الله ، وأنبي رسول الله ، إلا باحدى تُلاث : (النفس بالنفس ، والتيب الزانبي ، والتارك لدينه المفارق للجماعة )) .

وفي ((صحيح البخاري )) من حديث ابن عباس ، رضي الله عنهما ، أن النبي على قال : (( من بدل دينه فاقتلوه )) .

ثانيًا: وجوب طلب العلم والعمل به ، فلا مخرج لك أيها المسلم من هذه الفتن الحالكة - فتن الشبهات - إلا أن تستعين بالله عز وجل ، وتطلب العلم الشرعي من العلماء المتحققين به .

فالعلم هو النور الذي سيبدد لك هذه الظلمات ، فمن سنك طريقًا بغير دليل ضل ، ومن تمسك بغير الأصول زل ، والدليل المنير لك في الظلماء ، والأصل العاصم لك من جميع الأهواء هو العلم . فبالعلم تتعرف على عقيدتك وعبادتك وشريعتك .

وبالعلم تتعرف على فتن الشهوات والشبهات ، وبالعلم تتعرف على الحلال والحرام ، وعلى السنة والبدعة ، وعلى الحق والباطل ، وبالعلم تتعرف على معنى الولاء لله ولرسوله والمؤمنين ، وعلى

معنى البراء من الشرك والمشركين ، وبالعلم تتعرف على أعداء الأمة في الخارج والداخل ، وتستطيع أن تقف على حجم المؤامرة التي تحاك للأمة في الليل والنهار .

ثالثًا: الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ؛ لقول رسول الله وي من حديث أبي سعيد ، رضي الله عنه ، الذي رواه مسلم : (( من رأى منكم منكرًا فليغيره بيده ، فإن لم يستطع فبلسانه ، فإن لم يستطع فبقلبه ، وذلك أضعف الإيمان )) . وقال تعالى : ﴿ وَلْتُكُن مَنكُمُ أُمَّةٌ يَدُعُونَ إِلَى الْخَيْرِ وَيَا الْمَعْرُوفِ ... ﴾ [آل عمران : ويَا الْمَعْرُوفِ ... ﴾ [آل عمران : ويَا الْمَعْرُوف ... ﴾ [آل عمران :

وذلك لنصل إلى الخيرية التي وعد الحق بها في قوله: ﴿ كُنتُمْ خَيْرِ أُمَّة أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَـَامُرُونَ بِاللَّهِ ﴿ كُنتُمْ خَيْرِ أُمَّة أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَـَامُرُونَ بِاللَّهِ ﴿ المُعْرُوفُ وَتَنَهُونَ عَن الْمُنكَرِ وَتُوْمَنُونَ بِاللَّهِ ﴿ كَالَّذِينَ كَفْرُوا ! فقد قال تعالى : ﴿ لَعِنَ الذِينَ كَفَرُوا أُمِن بَنِي إِسْرَائِيلَ عَلَى لِسَانِ دَاوِدٌ وَعِيسَى ابْنِ مَرْيَمَ ذَلِكَ بِمَا عَصُوا وَكُانُوا يَعْتَدُونَ ﴿ كَانُوا لا يَتَنَاهُونَ الْمُنْ مُنكَرِ فَعَلُوهُ لَبَنِّ سَ مَا كَانُوا يَفْعَلُونَ ﴾ عَن مُنكر فَعَلُوهُ لَبنِ سَ مَا كَانُوا يَفْعَلُونَ ﴾ والمائدة : ٧٩ ، ٧٩ ] .

رابعًا وأخيرًا: الدعوة إلى اللّه عز وجل وتبصير الناس بالحق وتعرية الباطل وأهله!! فإذا كان أهل الباطل يتحركون للدعوة إلى باطلهم بكل قوة وفي كل مكان . فحريً بأهل الحق أن يتحركوا لحقهم الذي من أجله خلق اللّه السماوات والأرض والجنة والنار ، ولأجله أنزل الله الكتب وأرسل الرسل . فوالله ما انتشر الباطل وأهله إلا يوم أن تخلى عن الحق أهله!!

فإذا حكمنا شرع الله ، وتعلمنا وعلمنا بالعلم الشرعي ، وأمرنا بالمعروف ، ونهينا عن المنكر ، ودعونا إلى الله على بصيرة انكسرت أمواج هذه الردة على صخرة الإيمان .

وصلى الله على حبيبنا ورسولنا محمد وآله وصحبه .

[٤٨] التوهيد اسنة الثامنة والعشرون العدد السادس

# لكــــل عمـل شِــرة ولكــــل شِــرة فتـرة

به ، فأمر على الشيخ : فأمر على الشيخ : بحله ، وقال : (( ليصل أسامة على سليمان

بعد ، وصل ، (ريسل أحدكم نشاطه ، فإذا فتر فليقعد )) . متفق عليه .

٧- وعن ابن عباس ، رضي الله عنهما ، قال :
 كانت مولاة للنبي على تصوم النهار وتقوم الليل ، فقال فقيل له : إنها تصوم النهار ، وتقوم الليل ، فقال على عمل شرة ، ولكل شرة فترة ، فمن كانت فترته إلى سنتي فقد اهتدى ، ومن كانت فترته إلى غير ذلك فقد ضل )) . متفق عليه .

والشرة : يعني الجد والنشاط والحيوية .

٣- عن عائشة ، رضي الله عنها ، أن النبي الله عنها ، أن النبي الله عنها عليها وعندها امرأة ، فقال : (( من هذه ؟ )) قالت : فلائة لا تثام ، فذكرت من صلاتها ، فقال : (( مه ، عليكم بما تطيقون ، فوالله لا يمل الله عز وجل حتى تملوا ، ولكن أحب الدين إليه ما داوم عليه صاحبه )) .

ومن أقوال السلف ، رضوان الله عليهم ، قول ابن القيم ، رحمه الله : ( تخلل الفترات للسالكين أمر لا بد منه ، فمن كانت فترته إلى مقاربة وتسديد ولم تخرجه من فرض ولم تدخله في محرم رُجي له أن يعود خيرًا مما كان ) .

وقال علي بن أبي طالب ، رضي الله عنه : إن النفس لها إقبال وإدبار ، فإذا أقبلت فخذها بالعزيمة ، وإذا أدبرت فاقهرها على الفرائض والواجبات .

ولما مرض ابن مسعود ، رضي الله عنه ، بكى فقال : إنما أبكي ؛ لأنه أصابني على حال فترة ، ولم يصبني على حال اجتهاد . (( النهاية في غريب الحديث )) لابن الأثير .

وللفتور أسياب عديدة ؛ منها :

1- الغلو والتشدد والانهماك في الطاعات وحرمان الجسد حظه من الراحة والطيبات ، فهذا يؤدي حتما إلى الملل والضعف ، ومن ثم الانقطاع والترك ؛ لذلك قال ﷺ : (( هلك المتطعون )) . وينو

الحمد لله وحده ، والصلاة والسلام على من لا نبى بعده .

فإن التعرف على طريق الدعوة إلى الله وبيان معالمه وآفاته من الأهمية بمكان للسالكين والعاملين على هذا الطريق ؛ كي يعدوا للأمر عدته ويستعدوا لكل شيء باهبته ، قالله سبحانه وتعالى يقول : ﴿ قُلَ هَذَهِ سَبِيلِي أَدْعُو إلِى الله عَلَى بَصِيرَةِ أَنَا وَمَن النّهِ عَلَى بَصِيرَةِ أَنَا وَمَن النّه عَلَى بَصِيرَةِ أَنَا وَمَن النّه عَلَى بَصِيرَةِ أَنَا وَمَن النّه عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَن النّه عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَن

ومن الآفات الخطيرة في طريق الدعوة إلى الله وطريق النجاة ؛ ظاهرة الفتور في طلب العلم والعبادة والدعوة إلى الله ، فما هو الفتور ؟ وما هي أسبابه وآثاره وكيفية علاجه ؟

عرف بعض العلماء الفتور بأنه الكسل والتراخي والتناطؤ بعد النشاط والجد والحيوية ، وعرفه الراغب بقوله : هو سكن بعده حدة ، ولين بعد شدة ، وضعف بعد قوة .

ولقد جاء ذكر الفتور في القرآن في مواضع عديدة ؛ منها :

ا قوله سبحانه : ﴿ وَلَهُ مَن فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَمَنْ عِيدَهُ لاَ يَمْتَكُبرُونَ عَنْ عِبَادَتِهِ وَلاَ يَسْتَحْسرُونَ ۞ يُسْتَجْونَ اللَّيْلُ وَالنَّهَارَ لاَ يَفْتُرُونَ ﴾
 [ الأنبياء : ١٩ ، ١٩ ] .

٢- قوله سبحانه : ﴿ إِنَّ الْمُجْرِمِينَ فِي عَذَابِ
 جَهَنَّمَ خَانِدُونَ ﴿ لاَ يُفتَرُ عَنْهُمْ وَهُمْ فِيهِ مُبْلِمنُونَ ﴾
 [ الزخرف : ٢٤، ٧٥] .

٣- قوله سبحانه : ﴿ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ قَدَ جَاءَكُمْ
 رَسُولُنَا يُنِينُ لَكُمْ عَلَى قَتْرَةٍ مَنَ الرُسُلِ أَن تَقُولُوا مَا
 جَاءِنَا مِن بَشْيِر وَلاَ نَذِير فَقَدْ جَاءِكُم بَشْيِرٌ وَنَذِيرٌ وَاللّٰهُ
 عَلَى كُلُ شَيْءِ قَدِيرٌ ﴾ [ المائدة : ١٩ ] .

٤ - وقولُ سُبحانه : ﴿ وَلاَ تَمْسُامُواْ أَن تَكْتُبُوهُ صَغِيرًا أَو كَنْتُبُوهُ صَغِيرًا أَو كَبيرًا إِلَى أَجَلِهِ ذَلِكُمُ أَفْسَطُ عِنْدَ اللّهِ وَأَقْومُ لِلشَّهَادة وَأَدْنَى أَلاَ تَرْتَابُواْ ﴾ [ البقرة : ٢٨٧ ] .

وكذلك ذكر الفتور في سنة النبي الله ، ومن أمثلة ذلك :

١- حديث أنس ، رضي الله عنه ، أن النبي الله عنه ، أن النبي الله دخل المسجد فوجد حبلاً ممدودًا بين ساريتين ، فسأل النبي الله عنه ، فقالوا : لزينب ، فإذا فترت تعلقت



إسرائيل شددوا فشدد الله عليهم .

ولقد حذرنا رضي من الغلو فقال: (( إياكم والغلو في الدين ، فإنما هلك من كان قبلكم بالغلو في الدين )) .

فالشبع يؤدي إلى التخمة ، والسعنة تؤدي إلى التثاقل والكسل والتراخي ، ولذلك يقول عمر بن الخطاب ، رضي الله عنه : إياكم والبطنة في الطعام والشراب ، فإنها مفسدة للجسد ، مورثة للسقم ، مكسلة عن الصلاة ، وعليكم بالقصد فيهما ، فإنه أصلح للجسد وأبعد عن السرف . ((كنز العمال)) .

وقال سليمان الداراني : من شبع دخل عليه سبع آفات : فقد حلاوة المناجاة ، وتعذر حفظ الحكمة ، وحرمان الشفقة على الخلق ، وثقل العبادة ، وزيادة الشهوات ، وأن سائر المؤمنين يدورون حول المساجد والشباع يدورون حول المزابل .

٣ - حب العزلة والخاوة والتفرد ومفارقة
 الجماعة .

فإن الشيطان مع الواحد ، وهو من الاثنين أبعد ، ومن يخالط الناس ويصبر على أذاهم أعظم أجرًا من الذي لا يخالط الناس ولا يصبر على أذاهم ؛ ولذلك قالوا : الكدر مع الجماعة خير من الصفو مع الفرد .

١- الاشغال بالدنيا وعدم تذكر الموت والآخرة .
 فزيارة القبور تذكر بالآخرة وتزهد في الدنيا ،
 وفيها من العبر الكثير ؛ ولذلك حثنا النبي على زيارتها ، فقال على : ((كنت نهيتكم عن زيارة القبور فزوروها ، فإنها تزهد في الدنيا ، وتذكر الآخرة )) .
 ((سنن ابن ماجه )) .

وكذلك حتنا على تذكر هادم اللذات ومفرق الجماعات (( الموت )) ، فإن تذكره يدفع الإسان للعمل والزهد في الدنيا والرغبة في الآخرة .

٥- التهاون في عمل اليوم والليلة: ومن ذلك
 تضييع صلاة الجماعة والنوم عن الصلاة المكتوبة ،

وإهمال بعض السنن الراتبة والذكر والاستغفار وأذكار الصباح والمساء ، كل ذلك يؤدي إلى الفتور ؛ لأنبه عقوبة لذلك التهاون والتفريط .

7- عدم تحري الحلال والوقوع في دائرة الحرام، أو ما فيه شبهة، وذلك في المطعم والملبس والمشرب والمركب، ولذلك جاءت آيات القرآن الكريم تحت على أكل الحلال وتحريه، والابتعاد عن الحرام، يقول جل وعلا: ﴿ يَا أَيُهَا النّاسُ كُلُوا مِمَا فِي الأَرْضِ حَلَالًا طَيْبًا ولا تَتْبعُوا خُطُوات الشّيْطان إِنّهُ لَكُمْ عَدُو مُبينٌ ﴾ [ البقرة: ١٦٨ ]، ويقول سبحانه: ﴿ فَكُلُوا مِمًا رَرَقَكُمُ اللّهُ حَلالًا طَيْبًا وَاللّهُ إِن كُنتُمْ إِيّاهُ تَعْبُدُونَ ﴾ [ النحل: واشكروا بعَمَتَ اللّه إِن كُنتُمْ إِيّاهُ تَعْبُدُونَ ﴾ [ النحل:

ويقول ﷺ: ((كل جسد نبت من حرام فالنار أولى به )) . رواه الترمذي .

٧- عدم الشمولية والاكتفاء على جانب واحد من جوانب الشريعة ؛ لأن الله عز وجل أمرنا بالدخول في الإسلام كافة والعمل بجميع شعب الإيمان وشرائع الإسلام ، فقال تعالى : ﴿ يَا أَيُّهَا الّذِينَ آمَنُوا ادْخُلُوا فِي السّلْم كَآفَةُ ولا تَتَبعُوا خُطُوات الشّيطان إنّه لكم عَدْقٌ مُبينٌ ﴾ [ البقرة : ٢٠٨ ] ، فلا بد من التوازن في منهج التلقي والتطبيق .

٨- عدم مراعاة المنن الكونية ؛ فإن الله تبارك وتعالى له سنن لا تتخلف : ﴿ فَلَن تَجدَ لِسُنْتِ اللّهِ تَبْدِيلاً وَلَـن تَجدَ لِسُنْتِ اللّهِ تَحْويلاً ﴾ [ فاطر : ٣٤] ، ومن سننه سبحاته أن النصر يأتي بعد تحقق مقوماته ، يقول سبحاته وتعالى : ﴿ إِن تنصرُوا اللّه يَنصرُكُم وَيُثَبّتَ أَقْدَامِكُم ﴾ [ محمد : ٧ ] ، فلا يد من نصر منهج الله أولا حتى يتحقق النصر ، فتضييع بعض السنن والتجاوز في بعض الواجبات لا شك يؤخر النصر ، والتدرج في العمل والإعداد من سنن الله سبحانه ، ومن غفل سنن الله الكونية حتماً سيؤدى ذلك إلى الفتور .

٩- التقصير في جانب على حساب جانب آخر
 وعدم مراعاة التوازن بين الحقوق ، فإن ثلبدن حقاً ،
 وللعين حقاً ، وللزوج حقاً ، وضياع أحد الحقوق

يؤدي إلى عدم التوازن ، ثم إلى الفتور ، ومن هنا جاء حديث النبي على : (( إن لربك عليك حقا، ولنفسك عليك حقاً، ولأهلك عليك حقاً، فأعط كل ذي حق حقه )) . رواه البخارى .

١٠ - عدم معرفة معالم الطريق والاستعداد لمعوقاته ، ومعرفة سبيل الدعوة وما فيها من بلاء ، وتمحيص وزلزلة ومعوقات أمر لابد منه لمن سلكه حتى يكون على بصيرة بما سيواجه ، فلقد قال ورقة بن نوفل للنبي على في بدء البعثة : لم يأت رجل قط بمثل ما جنت به إلا عودى . (( صحيح البخاري ))

وقال جل شأنه : ﴿ وَلَنْبِلُونَكُمْ بِشَيْء مُن الْخُوف وَالْجُوعِ وَنَقْص مِنْ الْأُمَوَال وَالْأَنْفُس وَالثَّمَرَاتِ وَبَشِّر الصَّابرينَ ﴾ [ البقرة : ١٥٥ ] .

وقال سبحاته : ﴿ وَاعْتُمُواْ أَنْمَا أَمُوالَّكُمْ وَأُولَانُكُمْ فَتُنَّةً ﴾ [ الأنفال: ٢٨] ، وقال سبحاته: ﴿ وَلَنَبِلُونَكُمْ حَتَّى نَعْلَمَ الْمُجَاهِدِينَ مِنكُمْ وَالصَّابِرِينَ وتَبِلُقِ أَخْبَارِكُمْ ﴾ [ محمد : ٣١ ] .

١١- مصاحبة ذوى الهمم الفاترة والإرادات القاصرة ، فالمرء على دين خليله ، كما بين ذلك النبى على ، والصاحب ساحب ، والخليل يؤسر في الخليل بالسلب والإيجاب ، فإن مصاحبة أصحاب الهمم الفاترة تؤدى حتمًا إلى الفتور.

١٢- إهمال الأولوبيات في الدعوة إلى الله ، وتقديم الثانوي على الرئيسي ، والاشغال بالفرعيات عن القواعد ، ولذلك لما أرسل النبي على معاذًا إلى اليمن حدد له طريق الدعوة بقوله ﷺ : (( ليكن أول ما تدعوهم إليه لا إله إلا الله ، فإن هم أطاعوك لذلك فأعلمهم أن الله افترض عليهم خمس صلوات في اليوم والليلة ، فإن هم أطاعوك لذلك فأعلمهم أن الله افترض عليهم صدقة تؤخذ من أغنيائهم وترد إلى فقرائهم ) . متفق عليه .

فالبدء بدعوة التوحيد هو أساس المنهج ومحور الارتكاز ، وهو سبيل الرسل والأنبياء في دعوتهم إلى

١٣ - التهاون بصغائر الذنوب والوقوع في

المعاصى التي هي بريد الغفلة والفتور ، وكذلك حذرنا النبي على محقرات الذنوب التي تجتمع على الرجل فتهلكه ، والمعاصى التي تجتمع على القلب فتؤدي به إلى الفتور حتماً ، فالمعصية تجلب للقلب السواد شبئًا فشبئًا ، يقول سبحاته وتعالى : ﴿ كلا بَلْ رَانَ عَلَى قُلُوبِهِم مُا كَاتُوا يكسِبُونَ ﴾ [ المطفقين :

وللفتور آثار على العمل وعلى العامل ، ومن آثاره على العاملين سوء الخاتمة ، التي قد يقبض عليها المرء.

فحسن الخاتمة أن بيسر الله لك الطاعة ، تم يقبضك عليها ، أما آثاره على العمل منها طول الطريق وكثرة التكاليف.

ولظاهرة الفتور علاج ، فمن سبل علاج تلك الظاهرة:

١- مجانبة المعاصى والسيئات وعدم التهاون بصغائر الذنوب ؛ فالإصرار على الصغيرة كبيرة .

٢- المواظبة على أعمال اليوم والليلة من قراءة القرآن وصلاة الليل والنوافل والأذكار وكثرة الاستغفار .

٣- تحسس الأوقات الفاضلة والعمل على إحيائها بالطاعات . فهذا يؤدي إلى تنشيط النفس وتقوية الارادة ، فيقول النبى على : (( سددوا وقاربوا وأبشروا واستعينوا بالغدوة والروحة وشيء من الدلجة )) . رواه البخارى .

٤- ملازمة الجماعة ، فكدر الجماعة خير من صفو الفرد .

٥- التحرر من التشدد والغلو ، فإن أحب الأعمال إلى الله أدومها وإن قل.

٦- مرافقة الصالحين ومصاحبة أصحاب الهمم العالية والإرادات القوية .

وصل اللهم وسلم على النبي محمد وآله ، والله



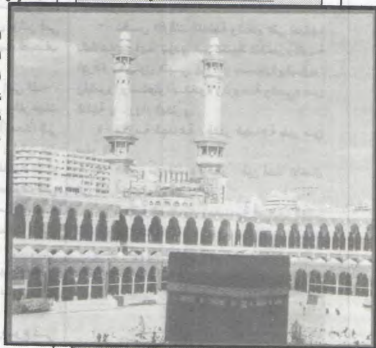
إن الشباب هم الليوم والغذ ، هم عنوان مستقبل الأمة ومقياس تقدمها ، وقلبها النابض .. هم القوة الدافعة والشريحة الفعالة في الأمة ، وهم قوام هيكلها ورائد مساج روضه وحرزه المكين ، وهم السواعد التي تبني وتنتج ، وهم الروح الفعالة التي تدفع عجلة الحياة ، ويمثلون في الأمة هيكلها العضلي ، ولذا تقول حفصة بنت سيرين : (يا مصر الشباب ، اعملوا ، فإتما العمل في الشباب ) . وقترة الشباب هي أزهى وأزهر فترات العمر ، وأتمن أوقاته ، وفيها نضارة الشباب وزهوته وقوته وقتوته ومي دور من أهم أدوار العمر في أثناء تنقله بين مراحل العمر المؤانة من العمر ، وتشعدة الشباب العمر المتابة السمال العمر المتابعة المناب العمر المتابعة الشباب العمر المتابعة الشباب العمر المتابعة الشباب المنابعة الشباب المنابعة الشباب المنابعة الشباب المنابعة الشباب المنابعة المتابعة الشباب المنابعة المتابعة الشباب المنابعة المنا

وفترة الشباب هي أزهى وأزهر فترات العمر ، وأثمن أوقاته ، وفيها نضارة الشباب وزهوته وقوته وفتوته ، واقمن وهي دور من أهم أدوار العمر في أثناء تنقله بين مراحل العمر المختلفة ، وتمتد من أوائل العشرة الثانية السي أواخر العشرة الثائلة من العمر ، وتشهد مرحلة الشباب في بدايتها نهاية الطفولة ، والانتقال إلى المراهقة والبلوغ ، وتشهد في أواخرها النضج الجثماني والرشد العقالي والخلقي والاستقلال في الحياة ، وسرعان ما يرتحل بالمسئولية والاستقلال في الحياة ، وسرعان ما يرتحل الإسان منها وينسال إلى دور الرجولة فالكهولة فالشخوة خة .

لذا وجب على الإسمان أن يستفلها أحسن استغلال وينتفع بها أتم انتفاع ، قبل أن يولّي الشباب ويندم حيث لا ينفع الندم ، ولذا يقول الرسول على : (( اغتنام خمسا قبل خمس : شبابك قبر هرمك ، وصحتك قبل سقمك ، وغناك قبل فقرك ، وفراغك قبل شُغلك ، وحياتك قبل موتك )(() .

والشاب هو أول من عناه النبي على بقوله : (( نعمتان مغبون فيهما كثير من الناس : الصحة والفراغ )) . رواه البخاري .

فقلما تجتمع هاتان النعمتان إلا للشباب ، وسرعان ما تزول عن الإسان هاتان النعمتان أو إحداهما عندما يرتحل عن مرحلة الشباب فتصبح قبلان أن المناب المناب الشياب السيخ / مدى قاسم



<sup>(</sup>١) رواه الحاكم ، وصححه الألباني في ﴿ صحيح الحامع ››

( - VV - )

من سرعة ارتحالها كطيف خيال . يقول أحمد بن حنبل : ( ما شبهت الشباب إلا بشيء كان في كُمي فسقط ) .

وسيسال كل إنسان عن هذه الفترة الخصبة من حياته : هل ضيعها فيما لا ينفع ولا طائل من ورائه ، أم انتفع بها ونفع مجتمعه وأمته ؟ وهل أطاع الله فيها أم عصاه ؟ فقد قال رسول الله في : (( لا تزول قدما ابن آدم يوم القيامة من عند ربه ، حتى يُسأل عن خمس : عن عمره فيم أفناه ؟ وعن شبابه فيم أبلاه ؟ وعن ماله من أين اكتسبه وفيم أنفقه ؟ وماذا عَمِلَ فيما علم ؟ )(()

وهذه الفترة من العمر فيها اضطرام الشهوات وقوة الأعضاء ، وفورة الشباب وجدته وجموحه ، وقوة الفتوة .. وقد يكون ذلك سبباً لاسمياق الشباب وراء الشهوات والملذات ، والتكالب على مطامح الدنيا ومطامعها ، حيث يغلب على الشباب اتباع الهوى والميل إلى اللهو .

فمن استطاع أن يسمو على ذلك ويجاهد نفسه ويكبح جماحها ويصدها عن طرق الغواية ، وينتفع بشبابه في طاعة الله ، فذلك الذي عدّه النبي على في السبعة الذين يظلهم الله في ظله يوم لا ظل إلا ظله ، فقال : (( .. وشاب نشأ في عبادة الله )) . متفق عليه .

والشهوة البهيمية والشهوات ، والاندفاع في تيار الغواية شبابها في الملذات والشهوات ، والاندفاع في تيار الغواية والشهوة البهيمية والنزوات ، والمروق من شريعة العفاف والفضائل ، وغشيان مواطن اللهو والفسوق .. فعندنذ تنهار الأمم ، حيث يصيب الخور والضعف عزائم أبناتها ، ويسهل خضوعهم لأعدائهم ؛ فلن يأتفوا من هذا الخضوع والإنعان لطاعت ، بعد أن ألفوا الخضوع لتقاليده وقيمه ، وألفوا تقليده في المظهر والمخبر ، لتقاليده وقيمه ، وألفوا تقليده في المظهر والمخبر ، الحماس المتقد في السير في ركابه واتباع سننه ، كما أخبر بذلك الرسول من ميث قال : ((التتبعن سننه ، كما الذين من قبلكم ، شبراً بشبر ، وذراعاً بذراع ، حتى لو الذين من قبلكم ، شبراً بشبر ، وذراعاً بذراع ، حتى لو

سلكوا جُمر ضَبُ لسلكتموه )) . قالوا : اليهود والنصارى ؟ قال : (( فمن ؟ )) . متفق عليه .

وفي رواية : (( .. وحتى لو أنّ أحدهم جامع امرأت الطريق لفعلتموه ))(١) .

إن أمة يحرص شبابها على صياتة أعراضها وعلى براءتها من عيوبها وبعدها عن السيئات ، لهي على يقين جازم بأتهم قادرون - بإذن الله - على أن يدرءوا عنها - إذا قاموا بأمرها - مكاد الأعداء وحلول الداء وانتهاك الحرمات واستباحة المقدسات . وإن أمة هؤلاء هم شبابها لجديرة أن تعلو بين الأمع ، وأن تكون ذات منعة وقوة وبأس وعلم مرفوع وعز منيع .

ولذا فيجب أن لا نستهين بالشباب وتربيته وتنشئته ، فعلى أكتافهم وبسواعدهم تتقدم الأمم وتعلو أو تنهار ، وهل أقيم هذا الدين وعلا بنيانه إلا بهؤلاء الصحب الكرام ، رضوان الله عليهم أجمعين ، الذين التفوا حول رسول الله عليه وعزروه ونصروه واتبعوا النور الذي أنزل معه ؟ وهل كان هؤلاء الصحب الأول في مجملهم إلا شبابنا ؟ فوقت البعثة النبوية ؛ كان عمر بن الخطاب ، رضي الله عنه ، يبلغ من الغمر (٢٧) عامنا ، وكان غمر عثمان بن عفان (٤٣) عامنا ، وكان أبو عبيدة بن الجراح (١٣) عامنا ، وكان سعد بن أبي وقاص (١١) سنة ، وكان عمر سعيد بن زيد قريبنا من ذلك ، وكان عمر علي بن أبي طالب عند إسلامه عشر سنوات ، وكان غمر الزبير بن العوام ثماني سنوات .

هذا ، وقد أسلم معاذ بن جبل وغمره ثماني عشرة سنة ، وولاه النبي على اليمن وكان غمره دون الثلاثين ، وقد ولى النبي على السامة بن زيد إمرة الجيش في آخر حياته - وفيه من فيه من كبار الصحابة - وكان غمره (١٦) سنة ، رضي الله عنهم أجمعين ، وحشرنا الله في زمرتهم يوم الدين .

وإننا لنهيب بكل من وكل إليه تربية وتنشئة هؤلاء الشباب في أيامنا تلك : أن يتقوا الله في الشباب فيحسنوا هذه التربية وتلك التنشئة بما يحبه الله ويرضاه ، فيحسنوا اختيار ما يُربى عليه الشباب وما يُعرض عليهم

<sup>(</sup>٢) رواه الحاكم ، وانظر (( الصحيحة )) ( ح ١٣٤٨) -

من مواد ومناهج (١) ، والعناية بإعداد جيل جديد على علم وإدراك وفهم ووعي يتحمل مسئوليته بكفاءة واقتدار ، واستمرارية نقل التراث الإسلامي - إلى الأجيال الشابة والناشئة - بقيمه ومثله ومبادئه وأخلاقه السامية في منهجه الرباني الذي توارثناه عن أسلافنا العظام والذي يميزنا عن سائر أمم الأرض ، وتعليمهم الخصائص المميزة للأمة .

وعليهم أن ينتبهوا لما يراد بهذه الأمة ، بل ما يراد بالإسلام والمسلمين من تمييع شبابنا ، وتشويه ومسخ عقله وأفكاره ، وإثارة الشبهات حول عقيدته ، وإزالة قواعد الإيمان في قلبه ، والاستخفاف بتاريخه وحضارته ، بل وتحقير ذلك في نظره .. وبتر صلته بهذا الدين القويم وبرجالاته الغر الميامين ، وإخراج جيل مسخ مشوه ضائع تائه لا إلى هؤلاء ولا إلى هؤلاء ، ولا يصلح لشيء ، فلا هو قادر على الإنتاج والبناء ، ولا يمكن الاعتماد عليه في الدفاع عن وطنه ، بله عن عرضه !

جاء في تحقيق صحفي للأستاذ / عزت السعدني بعنوان (( الذناب يعبثون )) ، المنشور بجريدة الأهرام بتاريخ ٥/١/٩٩١م :

- الفن الهابط في السينما وفي المسرح وفي التليفزيون .. مسلسلات تولع الجسم ، كما قال لي مراهق شاب .. أفلام كل ديكوراتها في حجرة النوم ، وبنات عرايا ، وإعلانات مستفزة مياصة ، ودلع وانفلات في الحركات والإيساءات والإشارات .. ولا أحد يُحاسب أحدًا .. وفانانات ومخرجات يدافعن عن الجنس علانية وعلى شاشة التليفزيون !!
- غياب القدوة المسنة في حياتنا وغياب الوعي الديني ، ولم يعد هناك دور للمسجد .. والذي يذهب من الشباب إلى المسجد يقولون عنه : إنه متطرف .. والآباء يمنعون أبناءهم من الذهاب إلى المسجد خوفاً عليهم ..

والبرامج الدينية في التليفزيون تقلصت أو تتقلص ، ولا ترد إلا في رمضان .. ومادة الدين في المدارس من باب العلم بالشيء فقط ، ليس عليها درجات ، فلماذا نهتم دما ؟!

- المدارس لم تعد تربي ، والجامعات تحولت إلى علب سردين من كثرة الطلاب ، والمخدرات وفي مقدمتها الباتجو انتشرت في المدارس !
- والأبحاث العلمية تقول: إن نحو 17 ٪ من شباب الجامعات مدمنون ، أما الباقون فمهتمون بالزواج العرفي ، حتى إن ٤٪ من الطالبات متزوجات عرفياً ، وهو رقم أقل بكثير من الحقيقة المرة ؛ لأن من تتزوج عرفياً لا تعلن عن نفسها . اه .

إن المتربصين بالأمة وشبابها يبثون ويزرعون بذور تقافتهم الفاسدة الفاجرة التي تناوئ المبادئ الإسلامية ، ويريدون بمخططاتهم المدروسة تذويب الحدود والسدود العقائدية والثقافية والأخلاقية بين أبناء أمتنا وبينهم لصالحهم ، وصبغهم بشخصيتهم ومحو الشخصية الإسلامية المميزة ، وانصهارهم في بوتقة الحياة الغربية ، بحيث يسهل انهيار كياننا القومي وزوال شخصيتنا الإسلامية من الوجود كما زالت أمم سابقة المحت خصائصها وذهبت سماتها المميزة ، فما عاد يرى لها أثر في الحياة .

ولذا لا بد أن تنظر الأمة نظرة كرة وعداء إلى كل من يريد أن يُربِّي شبابنا على الاستهتار بالقيم والمثل ، وتحطيم قيود الأخلاق والآداب ، والاستخفاف بالفرائض والواجبات ، وتزيين الثقافة الغربية العاهرة الفاجرة ، والولوع بالمجون والفجور ، والتقليد الأعمى لكل ما هو غربي في القشور والظواهر .

وعلى المسئولين أن يعلموا أن نهضتنا وتقدمنا ورفعتنا وعزننا وسيادتنا لن تكون إلا بتميزنا بشخصيتنا الإسلامية واتباع تعاليم الإسلام، وتعليم الشباب والناشئة : العقيدة الصحيحة الصافية الخالية من الشرك والخرافات والخزعبلات، وتحصينه ضد الأفكار الهدامة والمبادئ الإلحادية، والرد على الشبهات التي يثيرها أعداء الإسلام، والتنبيه على قضية الولاء والبراء، وتأصيلها وعدم السماح بتمييعها، وتثبيت الأخلاق والقيم وتأصيلها وعدم السماح بتمييعها، وتثبيت الأخلاق والقيم

<sup>(</sup>١) لصلحة من يوضع الشاب في جيرة وقلق وقرق نفسي بسبب الصراع الذي يشأ بداخله من الساقص بين العقائد والحقسائق والمبادئ والقيم والتنل الإسلامية والغاية الني من أجلها خلق ( وهمي عبادة اللسه وحده ) ، وبين النظريات المستوردة من الشرق والغرب والحيساة الغربية البهمية التي تُرين له ؟١

الإسلامية وتبغيضهم في جميع المنكرات والموبقات والفواحش الأخلاقية ، وربطهم بسيرة النبى الكريم على الأسوة والقدوة وسيرة صحابته الكرام ، رضوان الله عليهم أجمعين ، وسيرة سلفنا الصالح من العلماء والفقهاء والقادة والمجاهدين والزهاد والعُبَاد(١) ، والانتفاع بالدروس والعبر والعظات من وراء ذلك مع الإلمام بتاريخهم الإيمائي والمحن التي ألمت بهم وحسن بلائهم وصبرهم ، وتاريخ جهادهم وفتوحاتهم ، ومعرفة عبادتهم وإخلاصهم واستقامتهم وزهدهم وتجردهم وتفاتيهم وتضحياتهم ، وربط الشباب بماضينا المجيد ، وحثهم على العمل على إحياته وإعادته بصورة مشرقة برَاقة إلى واقع الحياة ، وتربيتهم على التضحية والبذل والعطاء والجهاد والاستشهاد واسترخاص النفس والنفيس في سبيل الإسالم ورفعته ونشره في الأفاق ، وأيضاً تربيتهم على التميز من خلال تعريفهم ما يجب أن تكون عليه الشخصية الإسلامية ، وأن استمرار نقل التراث المضاري الإسلامي بخصائصه المميزة إلى الأجيال القادمة ضرورة حتمية للإبقاء على كيانك وشخصيتنا ، وحمل هذا اللواء والدعوة إليه واجب ملح من خلار كافة المؤسسات والهيئات التي لها صلة بالشباب ، وخاصة المعاهد التعليمية والتربوية من مدارس وجامعات ، ووسائل الإعلام المختلفة من راديو وتلفاز وصحف ومجلات وكتب ونشرات ، والنوادي الرياضية ودور الشباب .. إلى غير ذلك مما يؤثر ويكون عقلية الشياب وشخصيتهم .

ومما لا شك فيه أنه يوجد بين الشباب من استنارت قلوبهم بنور الإيمان واليقين ، ويقدرون حجم المسئولية والمهام الجسام الملقاة على كواهلهم ، وعلى استعداد لبذل المهج والأرواح والنفس والنفيس وكل مرتخص وغال عن طواعية في سبيل عقيدته ومبادئه ؛ لينالوا رضى المولى تبارك وتعالى ، وليستحقوا سعادة الدارين ، ولينقذوا أنفسهم وأهليهم من النار ، ولينهضوا ويرقوا

بأمتهم دون النظر لكسب دنيوي زائل من مال أو منصب أو جاه ، ويعلمون ما يُحاك بهم ومن حولهم ، ويعرفون واجبهم وما أنيط بهم ، ويؤدونه بوعي وهمة وُنشاط لا يعرف الكلل ولا الملل ، ويشقون طريقهم في الآثشواك والأخطار وفي الآلام والجراح(١) ، وهم على علم ويقين أن طريق الجنة الذي يجب أن يسلكوه محقوف بالمكاره ، كما أخبر بذلك رسول الله على فقال : (( حُفّت الجنة بالمكاره ، وحُفّت النار بالشهوات )) . فالحياة الموصلة بالى الجنة إنما هي جد واجتهاد وكفاح وبذل وتضحية ، طريق لا يعرف العبث ولا يثبّت قيه إلا الشديد القوى !

وريق لا يعرف العبد ولا يبت عيه إلا المحديد الحوي المحديد ولكن .. أقولها والقلب يتقطع حسرات ، وتكاد العين تذرف دمنا : فوا أسفى إذ نشأ معظم شباب اليوم نشأة ناعمة رقيقة مترفة ، فنشأ لا صبر عنده ولا جلد ، ولا تماسك ولا ثبات ، ولا خشونة ولا فتوة .. حياتُه لهو وعبث .. وغناء ورقص .. فوضى وتفسنخ ، وربما مجون وفجور ، وجهل فاضح بالإسلام وتعاليمه ، ولا دينية في التفكير والسلوك ، تزعزع في العقيدة ، وردة في الفكر ، واضمحلال لقيم ومبادئ وأخلاقيات الإسلام في نفوسهم ، وتكالب على الشهوات والملذات .. حياة نهيمية لا صلة لها بحياة المسلمين !

أصبحوا معاول هدم في بناء الإسلام الشامخ ، أو كألواح نفرة في سفينة في عرض البحر ، إن لم نسرع بإصلاح ما اهترا منها وتفسخ غرقت السفينة بمن فيها وما فيها ، ولا نجاة حيننذ من هذا المصير الأليم كشأن سائر الأمم التي سبقتنا وخرجت عن منهاج ربّها .. فهذه منة رباتية من سنن الله في خلقه ولا محاباة فيها ولا

فهل ننتبه قبل أن تغرق السفينة ، ويصرخ الجميع معى قبل فوات الأوان : أنقذوا الشباب !

فهل من مجيب ؟ اللهم إني قد بلغت ، اللهم فاشهد .

<sup>(</sup>٢) ورعا يُحاربون من القريب قبل الغريب ، لغربتهم وقلتهم ، تلك الغربة التي أخبر عنها رسول الله ﷺ بقوله : ﴿ بِدَا الإسلام غريبًا ، وسيعود غريبًا كما بدأ ، قطوبي للغرباء ﴾ . . قطوبي فمؤلاء الشباب في غربة الإسلام الثانية .

 <sup>(</sup>١) للأسف أكثر ما يخري على ألسنة شباب اليوم أسماء المثلين والمطويين والرقصين واللاعبين ، ومن لا قيمة له ولا وزن في ميزان الإسلام :
 ﴿ إِنَّ أَكُرُمَكُمْ عِندَ اللَّهِ أَنْقَاكُمْ ﴾ [ الحجرات : ١٣ ] .

بقلم عميد متقاعد : محمود الراكبي

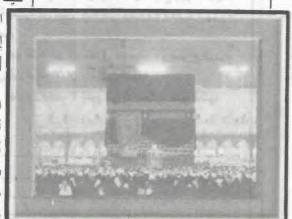
﴿ الْمَعْدُ لِلَّهِ الَّذِي أَسْرُلَ على عبده الكتاب ولم يجعل لَهُ عُوجًا ﴾ [الكهف: ١]، نحمده سبحانه ، حيث أنزل إلينا: ﴿ كِتَابُ فُصِلَتُ آيَاتُهُ قُرْآنًا عَربيًا لَقُوم يَعْلَمُون ﴾ [فصلت: ٣]، له الحمد سيمانه ، حيث جعل القرآن تبياتاً لكل شيء ، وأكد سبحانه ذلك بقوله : ﴿ مَّا فَرَطْنَا فِي الكِتَابِ مِن شَيْء ﴾ [ الأنعام : ٣٨ ] ، ثم الحمد لله كل الحمد ، حيث تعهد بحفظ القرآن ، ولم يوكل ذلك إلى غيره ، وأرسل إلينا خاتم أنبيائه وخاصة رسله و أصفياته سيدنا محمد على ، شرح لهم الدين وبينه لهم أوضح تبيين ، وفصل لهم حقائقه، وصدق الله العظيم

حيث يقول : ﴿ وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ الذكر لِتَبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نَزَّلَ اليهم ولعلهم يتفكرون ﴾ [النحل: ١٤٤] .

وأشهد أن نبينا على اختار الرفيق الأعلى بعد أن أكمل رسالته وأتم أركانها ، وأحل حلالها وحرم حرامها ، وأقر منهجها ومهد طريقها ، وما ترك سبيلاً يقرب إلى

الله إلا ودلنا عليه ، وما خاف على أمته من ذنب صغير أو كبير إلا وحذرها منه ، وأشهد أصحابه على ذلك يوم الحج الأكبر، فشهدوا أنهم تلقوا عنه الدين واضحًا جليًّا لا لبس فيه ولا غموض ، ليله كنهاره ، فما ترك أمته إلا على المحجة البيضاء ، لا يزيغ عنها إلا هالك ، اللهم صل وسلم ويارك على سيد ولد أدم المبعوث رحمة للعالمين ، الشفيع يوم الهول الأكبر، صاحب لواء الحمد يوم المثول بين يدى الله عز وجل والعرض ، فاللهم اجز عنا الذي جاهد في اللِّه حق انبيك أفضل ما جزيت نبيًّا عن جهاده حتى أتاه اليقين ، بلغ | قومه ، واحشرنا يا مولانا في رسالة ربه ونصح لقومه ، (زمرته وتحت لواته ، وصل اللهم عليه وعلى آله وصحبه وسلم تسليماً كثيرًا ، أما : عد

فتعد قصة موسى والخضر ، عليهما السلام ، من القصص الغنية التي شغلت المسلمين عامة ، والصوفية والباطنية خاصة ، حتى جعلوا منها عمود الرحى الذي تدور حوله أفكارهم ومعتقداتهم ، بل إنهم قسموا الدين إلى ظاهر وباطن ، اعتمادًا على الوقائع التي أجراها الله تبارك وتعالى



على يدى العبد الصالح ، وقد شغلتني هذه القصة منذ سنة ۱۹۷۱ م ، کما شغلت غیری من السالكين إلى الله عز وجل ، وكان يشدني أي كتاب يتناول هذه القصة ، وقد اطلعت على أكثر الكتب المطبوعة للمؤلفين المعاصرين أو القدامي ؛ مثل : (( الزهر النضر في نبأ الخضر )) لابان حجر العسقالي ، و (( الميزان الخضرية )) للشعراتي ، و(( الخضر العلية لا وشانه في الأسام )) لحسين السلواوي ، و ((حياة الخضر )) لمحمود شلبي . وغيرها مما لا يتسع المجال لحصرها ، بخلاف أمهات الكتب التي بحثت الموضوع من جوانب متعددة ، وكانت تستوقفني أخبار هذا اللقاء المتناثرة في أمهات كتب التفسير والحديث الشريف ، وكتب الرقائق والتصوف وغيرها ، وقد لاحظت أن هذه الكتب تتناول القصة مجردة عن النتائج التي بنيت عليها ، كما أن مؤلفيها إما صوفى مؤيد لحياة الخضر وولايته ، وإما منكر معارض للصوفية ، ولم أجد في هذه الكتب ما يشفى غليلى ويغطى جوانبه بما يحسم القضية ، وهذا لا يتأتى إلا بمناقشة أفكار كل طرف وأدلته ، وقياسها على هدى الكتاب والسنة ، ثم مناقشة الآثار المترتبة على هذه الأفكار .

وقد بدأ اهتمامي بهذه القصة لأنها تمثل حجر الأساس عند الصوفية ، وكل من يعتقد بتقسيم الدين إلى ظاهر وباطن ، ومن أهم عناصر هذه القصة معرفة من هو الخضر ؟ وهل هو حي حتى اليوم ؟ وما هي مهمته ؟ أهو نبى أم ولى ? وما الهدف من لقائله موسى ؟ وبالتالى ما هو العلم اللدني ؟

وسنتناول بتوفيق الله تعالى هذه الأسئلة بالدراسة والتحليل خلال المقالات التالية ، حتى نصل إلى البيان الموافق لفهم السلف الصالح عن هذه القضايا .

#### أولاً : اسم العبد الصالح :

ولتكن بداية دراستنا هذه معرفة اسم العيد الصالح ؛ والمعروف أن القرآن الكريم لم يذكر اسماً للعبد الذي لقى موسى العَلَيْكِ ، وإنما أشارت الآيات إلى وصفه بالصلاح واختصاصه بعلم من لدن الحق تبارك وتعالى ، في حين نصت السنة النبوية المطهرة أن اسمه الخضر ، وسبب تسميته يرويه البخارى وأحمد والترمذي وابن حبان ، حديث أبى هريرة عن النبي على ، حيث يقول : (( إنما سمى الخضر لأنه جلس على فروة بيضاء ، فإذا هي تهتز من خلفه خضراء )) . واتفق في الصحاح على أن كنيته أبو العباس. وعن مجاهد قال : ( إنما سمى الخضر ؛ لأنه أينما صلى

اخضر حوله ) . ( قصص الأنبياء المسمى عرائس المجالس )) لأبى اسحاق النيسابورى المعروف بالتعالبي (٢٢٠) .

#### ثانيًا : بدر أمر الخضر :

لم يتوقف المغرمون بغرائب الأمور عند القدر الذي صرحت به مصادر الدين الأصلية ، بل شغلوا أنفسهم بأمور كثيرة لا تقدم ولا تؤخر في صلب قصة موسى والخضر ، عليهما السلام ، منها ما هو يدء أمر الخضر ؟ ويجيبنا على هذا التساؤل الحكيم الترمذي في كتابه (( ختم الأولياء )) ، فبعد أن وصف الأولياء وأوضح علاماتهم نراه يقول: اتفاق الألسنة بالثناء عليهم ، إلا من ابتلى بحسدهم ، استجابة الدعوة وظهور الآيات : مثل طي الأرض ، والمشى على الماء ، ومحادثة الخضر العليلا ، الذي تطوى له الأرض ، برها وبحرها ، وسهلها وجبلها ، في طلب مثلهم والشوق إليهم ، وللخضر العليلا قصة عجيبة في شأنهم ، وقد عاين شانهم في البدء ، ومن وقت المقادير ، فأحب أن يدركهم ، فأعطى الحياة حتى بلغ من شأته أنه يحشر مع هذه الأمة وفي زمرتهم ، حتى يكون تبعاً لمحمد ﷺ ، وهو رجل من قرن إبراهيم الخليل ، وذي القرنين كان على مقدمة جنده ، حيث طلب ذو القرنين

عين الحياة ففاتته ، وأصابها الخضر في قصة طويلة . ((ختم الأولياء) الأولياء) للحكيم الترمذي (٣٦٢) .

ويقول الشيخ عبد الرحمن عبد الخالق في كتابه ((الفكر الصوفي في ضوء الكتاب الصوفية والسنة )): إن الحكيم الترمذي أول من افترى القصص الصوفية الخضر انظر صفحة (٢١٨) موتقرر هذه القصة أمورا غريبة ؛ أهمها بدء شأن الخضر في يوم كتابة المقادير ، وحبه للصالحين هو سبب بقائه إلى قيام الساعة ، وأنه عاش في زمن ابراهيم الخليل ، وأنه شرب من ماء الحياة .

ثالثاً : نسب العبد الصالح :

ومما اختلف الناس فيه اختلافًا كثيرًا قولهم حول القضايا الآتية : نسب الخضر ومن يكون ؟ متى ولد ؟ وكم عاش من السنين ؟ هل وافته المنية ، أم ما زال يحيا إلى اليوم ؟ هل سيموت قبل فيام الساعة مباشرة ؟ قد اختلفت أقوالهم وفاقت العشرة أقوال لم تتفق على الخضر ؟ وسنورد الآن هذه الأراء ، ثم نناقشها تفصيليًا فيما بعد ، فقد قالوا : الخضر هو :

نسئ لـه في أجله حتى يقتل

۲ - ابن قابیل و اسمه خضرون .

٣- ابن نوح التلييلا .

٤ - من ولد العيص بن إسحاق بن إبراهيم الخليل .

٥- ابن أرميا بن خلقيا .

۲- ابن فرعون ، وقیل : ابن
 بنت فرعون .

٧- من سبط هارون العليلا .

٨- هو المعمر بن مالك بن

عبد الله بن الأزد .

٩ - هو اليسع .

١٠ أمه رومية وأبوه فارسي، وقيل: من ولد فارس.
 ويا ترى أي الأقوال السالفة هي الصواب، هذا ما سنعرفه فيما يلى:

#### حياة الخضر الليلا :

يقرر القول الأول من الأقوال العشرة التي ذكرناها آنفا أن حياة الخضر العلم ممتدة منذ آدم العلم إلى قيام الساعة ، ولا شك أنها حياة أطول من أن نتأملها دفعة واحدة ؛ لذا سندرس الأقوال التي وردت عن هذه الحياة بعد تقسيمها إلى مراحل ثلاث :

١ - حياة الخضر قبل الطوفان .

٢ - حياة الخضر بعد
 الطوفان .

٣ حياة الخضر بعد بعثة النبي ﷺ .

وسنحاول دراسية هذه المراحل على ضوء الكتاب

والسنة ، فتصرض الآيات القرآنية ، ثم الأحاديث النبوية ، وأقوال الصحابة والتابعين ، مع تخريج الآيات من القرآن الكريم ، وكذا نضرج الحديث وبيان موضعه من مصادر السنة المعتمدة .

#### أولا : هيساة الخضسر قبسل الطوفان :

تضاربت الأقوال الثلاثة الأول حول حياة الخضر المنه قبل الطوفان ، فقالوا : أبوه آدم ، ومنهم من قالوا : أبوه قابيل . وقال آخرون : إنه ابن نوح الملك !!

#### القول الأول : العضر ابن أدم :

رواه ابن عساكر في ((تاريخ دمش ق) (ه: ١٤٥) ، والدارقطني في ((الأفراد) من طريق رواد بن الجراح ، وعقب بقوله : وهذا حديث محال عن ابن عباس . ثم تتبع رواة الحديث بقوله : رواد بسن الجراح ضعيف . وقال البخاري : رواد لا بكاد أن بقوم به حديث .

كما ذكره النسائي في المنطق ال

أجله حتى يقتل ( وفي رواية : حتى يكذب ) الدجال . ومقاتل بن سليمان ين بشير الأردى الخراساني ، هو أبو الحسن البلخي ، المفسر ، كذبوه وهجروه ، توفي سنة ١٠٥ هـ ، وقال عنه الذهبي في ١١ المغنى في الضعفاء ) ترجمة رقع (۲٤٠٠): هالك ، كذبه وكيع والنساني ، ذكره العقيلي في ((الضعفاء )) ، وترجم له ابن حجر في ((التهذيب )) (١٠: ۲۵۱) ترجمه رقم (۳۰۰) ، وذكره الدارقطني في (( الضعفاء )) ترجمة رقم التهذيب )) (٤: ٣٩٨) . (۲۷) ، وقال : ( خراساني يكذب ، وقد كذبوه وهجروه ) . ومنقطع وغريب ، وقيل : إسناده قد أكثر العلماء قي تجريح مقاتل بن سليمان ؛ فقد قال النسائي عنه : ( لا شيء | قابيل بن آدم : البتة ) . وقال وكيع بن الجراح : (مقاتل كذاب) ، وقال ابن معين : ( ليس حديثه بشيء ) . وقال السعدى وإبراهيم بن يعقوب الجوزجاتي : ( مقاتل كان دجالا جسورًا)، وقال أبو حاتم: متروك الحديث ، وقال أبو داود : (تركوا حديثه). وقال زكريا الساجي: (كنداب منتروك من الكذابين المعروفين يضع الحديث ) . وقال عمرو بن على الحديث ) . وقال يحيى بن معين : ( ليس حديثه بشيء ) . | السند ، حيث أبهم الراوي الشيخ | قال : ( حدثنا أصحابنا أن آدم لما

وقال أحمد بن سيار : هو متروك الحديث ، ومهجور القول ، وكان يتكلم في الصفات بما لا تحل الرواية عنه . أما الضحاك فهو ابن مزاحم ، وكان شعبة : ( لا يحدث عن الضحاك وينكر أن يكون لقى ابن عباس ) . وقال يديى بن سعيد : (الضحاك عندنا ضعيف ) . ويقول ابن حجر العسقلاني في ( الروض النضر ) صفحة (١٩): ( ورواد ضعيف ، ومقاتل متروك ، التي رواها كل من ابن قتيبة والضحاك لم يسمع من ابن عياس ) . راجع ((تهذيب

درجة الحديث : ضعيف موضوع.

# القول الثاني : الغضر بين

ذكره أبو حاتم سهل بن عثمان السجستاني في كتاب ١١ المعمريان ١١ ، قال : حدثنا مشيختنا منهم أبو عبيدة وغيره ، قالوا : ( إن أطول بني آدم عمرًا | وقال : وهذا حديث معضل . الخضر ، واسمه خضرون بن قابيل بن آدم ) . درجة الخبر : إسناده معضل ، كما وصفه ابن حجر في (( الزهر النضر )) الحديث ) . وقال النسائي : ( هو | صفحة (١٩) ، وللتعريف بالاسناد المعضل نقول : أعضل بمعنى أعيا وأوهن ، وذلك لوجود الفلاس : ( مقاتل كذاب متروك اسقط راويين غير متتاليين في السند ، والسقط الأول في بداية

الذي تلقى عنه الحديث ، والسقط الثاني في إرساله الخبر من شيخه أبى عبيدة دون أن ينسبه إلى تابعي أو صحابي أو يرفعه إلى النبي على ، ومثل هذا السند لا ينظر إليه ، والسند المعضل يعد من أوهي أنواع ضعف الاسناد .

#### القول النالث : العضر بس نوح اعلياد :

وهذا القول من الإسرائيليات والطبري والنووي وابن عساكر عن وهب بن منبه ، وورد فيها أن اسم الخضر بليا أو إيليا بن ملكان ، وقيل : كلمان بن فالغ بن عابر بن شالخ بن أرفخشذ بن سام بن نوح ، رواه الطبري في ((تاريخه)) (١: ۱۸٦) ، وابسن عسساكر (٥: ٥١١) ، وابسن عربسي فسي (( الفتوحات المكية )) (٣: ٣٣٦) ، ذكره ابن حجر في (( الزهر النضر )) صفحة (١٩) ،

ويحاول أصحاب هذه الآراء تقسير سبب تعمير الخضر ومخالفة حياته لسنة الله تبارك وتعالى مع موت البشر.

### هل عباش الغضر قبل الطوفان:

بيرر القاتلون أن الخضر ابن الادم العليمة رأيهم هذا ، بقصة ذكرها ابن إسحاق في (( المبتدأ ))

حضره الموت جمع بنيه وقال : إن الله منزل على أهل الأرض عذاباً فليكن جسدي معكم في الشارة حتى تدفنوني بارض الشام ، فلما وقع الطوفان قال نوح لبنيه : إن آدم دعا الله أن يطيل عمر الذي يدفنه إلى يوم القيامة ، فلم يزل جسد آدم حتى كان الخضر هو الذي دفنه وأنجز الله له ما وعده ، فهو يحيا إلى ما شاء الله أن يحيا ) .

وسند القصة معلق ولا يُعرف قائلها ، ولا نقلت عمن ؟ ومثل هذه الحكايات لا تعد علماً ، كما أن متن القصة ينطوي على ما

اً - أيضالف آدم الكليلا سنة الله عز وجل في التعجيل بدفن الموتى ؟

٢ - كيف يخشى آدم الطَّكِلاً من دفنه ويأمر بترك جسده في مغارة أكثر من عشرة قرون ، وما الذي منع الطوفان أن يغمر المغارة ؟!

٣- لـو قـال آدم لبنيـه: لا تدفنوني، أيجرو الناس بعد ذلك على دفن موتاهم ويعرضونهم للعذاب الـذي حـذر منه أبوهم آدم!

٤- كيف لم يبادر نوح نفسه أو بنوه إلى دفن آدم عليهما السلام حتى يظفر أحدهم بطول العمر ، كما تعد الرواية !!

٥- القول أن الخضر بن آدم
 عليهما السلام يستلزم معاصرة

الخضر لرسالة نوح ، عليهما السلام ، وإيمانه بها ، ثم ركوبه السفينة ونجاته من الطوفان ويقاؤه حياً بعد وفاة نوح الكريم الذي يقرر أن الناجين من الطوفان هم فقط ذرية نوح ، قال الباقين ﴿ وَجَعَلْنَا ذُرِيْتُ لَهُ هُمُ اللّهِ قُولُ على اللّه بغير علم ، فالقول بأن الخضر ابن لآدم من فالقول بأن الخضر ابن لآدم من وليس له دليل ثابت من الكتاب والسنة ، ومن المعلوم أن دين والسنة ، ومن المعلوم أن دين حكايات القصاص !!

## ثانيـًا : حيـاة الخضـر بعــد الطوفان :

تشير الأقوال الثمانية - التي ذكرها ابن حجر العسقلاني في ( الإصابة )) وفي ( الزهر النضر )) - إلى حياته بعد الطوفان نناقشها فيما يلي :

۱- الخضر بن عمائيل بسن النون بن العيص بن إسحاق : حكاه ابن قتيبة أيضا ، وكذا سمى أباه عمائيل مقاتل ، ورواه ابن عساكر ، ونقله عنه ابن كثير وابن حجر .

۲- الخضر بن أرميا بن خلقيا : رواه محمد بن إسحاق بن يسار ، عن وهب بن منبه ، وقد ورد ذلك القول لابن جرير الطبرى .

٣- الخضر بن فرعون أو ابن بنته : رواه محمد بن أيوب

عن أبي لهيعة ، وقال ابن الجوزي : وهما ضعيفان ، يتسم هذا الخبر بالغرابة والسذاجة ؛ إذ كيف يكون الخضر ابن فرعون ، أو ابن بنته ولا يعرفه موسى السلام وهو الذي نشأ في بيت فرعون وبين أفراد أسرته ، ثم ما الداعي إلى سفر موسى وفتاه إلى مجمع البحرين للقاء الخضر ؟!

3- الخضر من سبط هارون: روي عن الكلبي، عن أبي صالح، عن أبي هريرة، عن ابن عباس، وإسناده ضعيف جدًا، ويعلق ابن حجر على هذا الخبر بقوله: وهو بعيد.

 ٥- الخضر بن معمر بن
 مالك بن عبد الله بن أزد : رواه إسماعيل بن أبي أويس .

٣- الخضر هو إلياس: روي عن مقاتل، وروى ابن عساكر بإسناده إلى السدي أنه أخوه، ويقول ابن حجر: وحكى عن مقاتل أيضًا، وهو بعيد أيضًا.

٧- أمه رومية وأبوه فارسي : رواه التعليب في فارسي : رواه التعليب في (( العرائس )) ، والسهيلي وابن عساكر وابن كثير .

۸- أنه من ولد فارس:
 أخرجه الطبري عن ضمرة بن
 ربيعة ، عن ابن شوذب .

فالى الملتقى ، إن كان في العمر بقية .

وآخر دعوانا أن الحمد للّــه رب العالمين .



#### بقلم / صرموم يحيى

#### حدُ العربي معلق - الجزائر

إن الحمد لله نحمده ، ونستعينه ونستغفره ، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا ، من يهده الله فلا مضل له ، ومن يضلل فلا هادي له ، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له ، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله . أما بعد :

إن المتأمل في أحوال المسلمين اليوم يرى أن ما تمر به الأمة الإسلامية من محن ونكبات هي الأخطر من نوعها ، حيث تداعت عليها الأمم كما تداعي الأكلة إلى قصعتها ، وحوصر المسلمون حصارا شديدًا لم يعرفوه عبر تاريخهم الطويل ، حتى في أحلك الأوقات ، والعالم كله تألّب عليهم ورماهم عن قوس واحدة ، لا يألوهم خبالا ، ولا يرقب فيهم إلا ولا ذمة ، حتى ضاقت عليهم الأرض بما رحبت ، وصاروا لا يعيشون إلا على أنقاض الأحداث السياسية ، نشاطهم يقوى بقوتها ، ويضعف بضعفها ، وكأنهم - هم أيضا - كتب عليهم شاعاء السياسيين ، ونسوا أنه لا سبيل إلى التخلص من هذا الذل المضروب علينا من قرون ، إلا بالرجوع إلى الدين الصحيح ، كما روى ابن عمر ، رضي الله عنه ، عن النبي عليه قال : ((إذا تبايعتهم بالعينة ، وأخذتم أذناب البقر ، ورضيتم بالزرع ، وتركتم الجهاد ، سلّط اللّه عليكم ذلاً لا ينزعه عنكم حتى ترجعوا إلى دينكم )) . رواه أبو داود ، وهو صحيح .

لذا وجب المسارعة إلى تحقيق ما يرفع عنا هذا الذل ، وهو : الرجوع إلى صفاء الوحيين ؛ الكتاب والسنة على فهم السلف الصالح ، ولن يتسنّى ذلك إلا بالعلم ، ولن يكتب للمسلمين سؤدد ولا رفعة حتى يؤسسوا عملهم على العلم ويعرفوا له ولأهله قدره ، قال تعالى : { نَرفُعْ دَرَجَاتِ مَن نَشّاء } [ الأنعام : ٣٨] .

قال الإمام مالك ، رحمه الله : بالعلم . ((شرح السنة )) للبغوي ، وفي ((صحيح مسلم )) عن عامر بن واثلة الليثي أن نافع بن عبد الحارث لقي عمر بعسفان ، وكان عمر يستعمله على مكة ، فقال : من استعملت على أهل الوادي ؟ فقال : ابن أبزى ، قال : ومن ابن أبزى ؟ قال : مولى من موالينا ، قال : فاستخلفت عليهم مولى ؟ قال : إنه قال : وبن عليهم مولى ؟ قال : إنه قال : (إن الله يرفع بهذا الكتاب أقوامًا ، ويضع به آخرين )) .

وعن الحسن قال : كانوا يقولون : موت العالِم تُلمة في الإسلام لا يسدَها شيء ما اختلف الليل والنهار .

وعن هلال بن خباب قال : سألت سعيد بن جبير قلت : يا أبا عبد الله ، ما علامة هلاك الناس ؟ قال : إذا

كم هلك علماؤهم . أخرجه الدارمي .

إ وقد قام العلماء - جزاهم الله عنا خـير الجزاء - فـي السابق واللاحـق بواجبهم علـى أكمـل وجـه وأحسن إ صورة ، رغم كل ما لاقوه ويلاقونه من عراقيل وشداند في سبيل إرشاد الأمـة وترشيد الصحوة وإرجـاع الناشـئـة و /المجادة الحق والطريق المستقيم

و إني - أشهد الله - لأرجو أن يكون لي دورٌ في هذا العمل الإصلاحي، وأن أقدم شيئًا لهذا الدين أحتسبه ذخرًا لي عند ربّ العالمين، يوم لا ينفع مال ولا بنون، إلا من أتى الله بقلب سليم.

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين .



عن أبي هريرة ، رضى الله عنه ، قال : قال رسول الله ﷺ : (( كل سُلامي من الناس عليه صدقة ، كل يوم تطلع فيه بصيغة التذكير . الشمس : تعدل بين الأثنيان صدقة ، وتعين الرجل في دابته ؛ الروض )) : الضمير فيه عائد فتحمله عليها ، أو ترفع له متاعه عليها صدقة ، والكلمة الطيبة صدقة ، وبكل خطوة تمشيها إلى الصلاة صدقة ، وتميط الأذي عن الطريق صدقة )) . رواه البخاري

🛞 شرح مفردات العديث :

( كل سلامي من الناس عليه صدقة )) : (( كل )) بالرفع مبتدأ ، و (( سلامي )) مضاف اليه ، والخبر : ((عليه صدقة )) ، والسلامي بضم السين وتخفيف السلام هو العضو، وجمعه سلميات ، بفتح الميم وتخفيف الياء ، وقيل : جمعه ومفرده واحد .

وقال ابن الأنبير في (( النهاية )) : السلامي جمع سلامية ؛ هي الأنملة من أنامل الأصابع ، وهي التي بين مفصلين من أصابع الإنسان . وقيل : كل عظم مجوف من صغار العظام .

(( مسلم )) : أصله عظام الأصابع وسائر الكف ، ثم استعمل في سائر عظام البدن ومفاصله.

وقوله: (( من الناس )) في محل الصفة لسلامي ، والضمير في (( عليه )) عائدة إلى الجنس ،

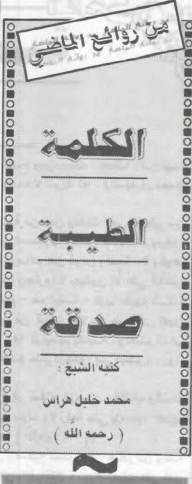
كما في قوله ﷺ : ﴿ خير نساء ركبن الإبل وأحناه على زوج نساء قريش )) . ولهذا ورد

ق ال السهيلي في على الجنس ، أو الضمير عائد على السلامي ، وذكره باعتبار أنه عضو أو مفصل .

( کل پوم تطلع فیہ الشمس )) : هذا ظرف مبين لتجدد وجوب هذه الصدقات على الإنسان صبيحة كل يوم في مقابل ما أنعم الله به عليه من خلق تلك السلاميات ودوامها ، ولو شاء اس ابها عنه ، وقد ورد أن الصدقة تدفع البلاء ، فبإخراجها عن أعضائه يرجى اندفاع البلاء عنها ، وظاهر قوله ﷺ : ( عليه صدقة )) وجوب الشكر بهذه الصدقة كل يوم .

لكن جاء في رواية أخرى: ( فان لم يفعل فليمسك عن الشر ، فإن له به صدقة )) . وهو يدل على أنه يكفيه أن لا يفعل شيئًا من السرفي إسقاط هذا الوجوب.

( تعدل بين الأنبين وقال النووي في شرح صدقة )): هذا بيان لبعض أنواع الصدقات التي يمكن أن يتصدق بها صبيحة كل يوم ، والجملة مستأثفة واقعة في جواب سوال مقدر ، كأنه قيل : بأي شيء تتصدق ؟ فقيل : تعدل .. إلخ . وهو يدل على أن لا تكون بمال





[17] التوحيد السنة الثّامنة والعشرون العدد السادس

Upload by: altawhed mag.com

فقط ، بل تشمل كل ما فيه نفع للمسلمين ، أو دفع أذى عنهم ، كما أنه لا يلزم أن تكون متعدية الم الغير ، فإن المشي السي الصلاة نفعه قاصر على صاحبه ، والمراد بالعدل بين الأثنين هو الفصل فيما شجر بينهما من نزاع ، مع تحرى العدل في ذلك ، فلا يحابي أحدهما لنسب أو قرابة أو صداقة ، ويجتهد في إصلاح ذات بينهما ، فيكون له ذلك صدقة ، حيث أزال ما بينهما من احن ، ووقاهما مما يترتب على الهجر والخصام من قبيح الأقوال و الأفعال .

 الرجل في دابته فتحمله عليها )): هذا هو الأمر الثاني أن يعين الرجل في شأن دابته ، فإن كان يريد الركوب عليها أمسكها له حتى يركب ، أو أعانه على النهوض فوقها ، وإن كان يريد أن يحمل عليها متاعاً ساعده في رفعه ، فهو عمل من أعمال المروءة التي يشكرها الله للعيد ويحسبها له صدقة ، والدابة في الأصل اسم لكل ما بدب على الأرض ، شم استعملها العرف في ذوات الأربع ، وقد يراد لها خصوص الخيل

( والكلمة الطيبة ضدقة () : الطيب ضد الخبيث ، و هو كل ما فيه نفع وصلاح ، مع خلوه من الشر والقساد ، والمراد

النفسه أو لغيره وإفشاء السلام ورده ، والأمر بالمعروف والنهى عن المنكر ، وقد ضرب الله المثل للكلمة الطبية بشجرة طبية أصلها ثابت وفرعها في السماء ، تؤتى أكلها كل حين بإذن ربها . وفي الحديث: الرحم الله عبدًا قال خيرا فغند، أو سكت فسلم )) .

ا وبكل خطوة تمشيها الي الصلاة صدقة )): الخطوة بفتح الخاء اسم للمرة من الخطا ، وبالضم لما بين القدمين ، ويلحق بالصلاة في ذلك ما في حكمها من طلب العلم وصلة الأرحام وزيارة الاخوان ، وغير ذلك من القربات .

ا وتميط الأذي عن الطريق صدقة )) : يقال : أماط الشيء عن الشيء ؛ بمعنى أنه أزاله ونصاه ، والأذى كل ما يؤذي المارة من حجر وشوك ونحوهما .

وانما جعل إماطة الأذى آخرا ؛ لأنها دون ما قبلها من الخصال في الأهمية ، كما يدل عليه الحديث الصحيح : (( الإيمان بضع وسبعون شعبة ، أعلاها لا إله إلا الله ، وأدناها إماطة الأذى عن الطريق ، والحياء شعبة من الإيمان ١١٠ ٠

#### ٠ المعند الإجمالي المدث:

ينبه الرسول على في هذا

وجل على الإنسان ، حيث بنسى هيكله العظمى على تلك الصورة البديعة المتقنة ، ونسق أعضاءه ومفاصله على هذا النحو العجيب الـذي يمكنـه من أداء الأعمـال والحركات المختلفة ، وكيف أنه سبداته حفظ هذه الأعضاء من التلف والفساد الى الأجل الذي قدره لها .

وبيين أن ذلك يقتضى من الإنسان المبادرة إلى شكر اللّه عز وجل على كل سلامي من هذه السلاميات ، وأن ذلك الشكر واجب متجدد عند بزوغ شمس كل يوم ، ثم يشير الرسول ﷺ إلى بعض مظاهر هذا الشكر وصوره على وجه التمثيل لا التعيين ، إذ هي لا تنحصر في الأمور التي وردت في الحديث ، فمنها:

١ - أن يسعى في الصلح بين المتخاصمين وإزالة ما عساه أن يقع بينهم من عداوة وشحناء ، تجر عليهم كثيرا من المصائب والويلات ، وتدفعهم إلى ارتكاب ما يحرمه الدين ويأباه الخلق الكريم ، وفي الحديث الصحيح : (( ألا أنبنكم بأفضل من درجات الصلاة والصيام والصدقة ؟ ١١ قالوا: بلي ، قال: ( إصلاح ذات البين بين المسلمين ، وفساد ذات البين هي الحالقية لا أقول تطق الشعر ، ولكن تحلق الدين 11 . وقد أباح الشرع لمن بالكلمة الطبية مثل الذكر والدعاء الحديث إلى جسيم نعمة الله عز بحاول بين الناس أن يكذب إذا



وجد أن ذلك قد يعينه في الوصول إلى غرضه ، فقد جاء في الحديث الصحيح: (( ليس بالكذاب من أصلح بين الناس فقال خيرًا ، أو نمی خیرا )) .

وقد نوه القرآن العظيم بشأن الإصلاح بين المتنازعين ، وبين الستعمله إلا في ذكر الله عز أن ذلك مما تقتضيه أخوة وجل ، وإسداء النصح لكل الإيمان . قال تعالى : ﴿ وَإِنْ الْمُسلِّم ، وَقَلَى مَدَارُسَةُ الْعُلْمُ طائفتان من المؤمنين اقتتا وا فأصلحوا بيتهما فإن بغت إحداهما على الأخرى فقاتلوا التي تبغي حتى تفيء إلى أمر الله فإن فاءت فأصلحوا بيتهما بالعدل وأقسطوا إِنَّ اللَّهُ يُحِبُّ الْمُقْسِطِينَ ﴿ إِنَّمَا المؤمنون إخوة فأصلحوا بين أخويكم واتقوا الله لعلكم ترحم ون ﴾ [ العجرات : ٩، ١٠ ] ، وقال تعالى في سورة (( النساء )) : ﴿ لا خَيْرِ فَي كَثْيِرِ مِن نَجُو اهُمَ اللَّا مِن أمر بصدقة أو معروف أو إصلاح بين الناس ومن يفعل ذلك ابتغاء مرضات الله فسوف نؤتيه أجرا عظيما [ النساء : ١١٤ ] .

> ٧ - ومن ذلك أيضًا أن يعين بعض المسلمين بعضًا في كل ما يحتاج فيه إلى معونة ، وقد مثل النبى على الذلك بإعانته على ركوب الدابة أو حمل متاعبه عليها . ولا شك أن تقديم المعونة للمحتاج إليها من أفضل أعمال المروءة التي يهملها كثير من الناس ، وفي الحديث الصحيح :

(( والله في عون العبد ما كان العبد في عون أخيه )) .

٣- ومن مظاهر شكر الله على نعمته أيضاً أن يحفظ الاسبان لسانه ، حتى لا يصدر عنه إلا كل قول جميل ، فلا ونشره ، وليحذر كل الحذر من أن يطلق للسانه العنان ، فإنه مصدر لكثير من الموبقات ؛ كالكذب ، والغيبة ، والنميمة ، وشهادة الزور ، والفحش ، والبذاء ، وغير ذلك من عظائم الذنوب .

وقد جاء في حديث معاذ المشهور أن النبي على قال له : رر ألا أدلك على ملك الأمر كله ؟ ١١ قال : بلي ، قال : ١١ كُفَّ عليك هذا ١١ . وأخذ بطرف لسانه ، فقال معاذ : وإنا لمؤاخذون بما نتكلم به يا رسول الله ؟ قال : (( تُكاتِكُ أمك ، وهل يكب الناس في النار على مناخرهم - أو قال : على وجوههم - إلا حصائد السنتهم )) .

وفي الحديث الصحيح الآخر: ( إذا أصبح ابن آدم فإن الأعضاء تكفر اللسان ، تقول له : اتق الله ، فإنما نحن بك ، فإن استقمت استقمنا ، وإن اعوججت اعوججنا ١١٠

وقد سئل النبي عن أكثر ما يدخل الناس النار ، فقال : (( الأجوفان : القم ، والفرج )) .

٤ - ومنها كذلك الخطا إلى المساجد لأداء فريضة الله عز وجل ، وفي الحديث الصحيح : « ألا أدلكم على ما يمحو الله به الخطايا ويرفع به الدرجات ؟ )) قالوا : بلى يا رسول الله ، قال : ( إسباغ الوضوء على المكاره ، وكثرة الخطا إلى المساجد ، وانتظار الصلاة بعد الصلاة ، فذلكم الرباط )) . . .

وفي الحديث الآخر: ((بشر المشائين إلى المساجد في الظلمات بالنور التام يوم القيامة )) .

وقد ورد أن بنى سلمة كانت يبوتهم بعيدة عن المسجد، فأرادوا أن يبيعوها ويستبدلوا بها بيوتًا قريبة من المسجد ، فقال لهم النبي ﷺ : (ريا بني سلمة ، ألا تحتسبون أثاركم ؟ ١١ .

ومنها كذلك إزالة كل ما يضر المارة ويؤذيهم من حجارة ، أو شوك ، أو قشر موز ، أو نحوه ، فهو صدقة لمن يفعله .

فحيدًا لو تدبر المسلمون هذه المعانى الكريمة التي تضمنها هذا الحديث ، وأخذوا بها أنفسهم ؛ إذا لرأينا مجتمعًا سليمًا متكافلاً لا أثر فيه لأنانية ، ولا موضع لفرقة أو بغضاء .

والله الموفق .

محمد خليل هراس



