

Upload by: altawhedmag.com





محلة اسلامية تقافية شهرية

رئيس التحرير صفوت الشوادفي

> سكرتير التحرير جمال سعد حاتم

المشرف الفني حسين عطا القراط

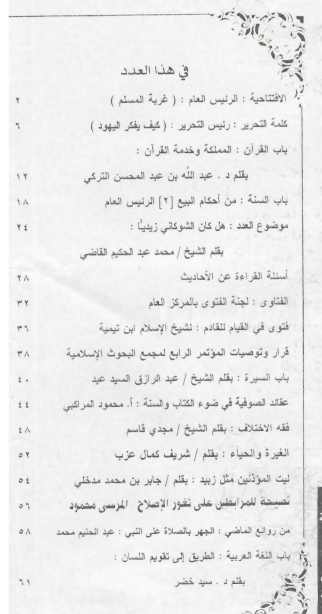
#### الاشتراك السنوى :

١- في الداخل ١٠ جنيهات ( بحوالة بريدية باسم : مجلة لتوحيد- على مكتب عابدين .

٧- في الخارج ٢٠ دولارًا أو ٥٥ ريالاً سعوديًا أو ما يعادلها. ترسل القيمة بحوالة بريدية على مكتب عابدين أو بنك فيصل الإسلامي- فرع القاهرة- باسم: مجلة التوحيد- أنصار السنة (حساب رقم/ ١٩١٥٩٠).



لمركز العام القاهرة ٨ شارع قوله - عابدين هانف ۲۷۵۵۱۹۳ - ۲۵۱۵۱۹۳



#4#701V : **\*** 

فاکس : ۳۹۳۰۶۹۳

التمرير

۸ شارع قوله عابدين - القاهرة



قسم التوزيع والاشتراكات

4410801 : T

حكمة !!

قال بعض الحكماء:

بإجالة الفكر يُستدركُ الرأي المصيب، وبحسن التأتي تسهل المطالب، وبلين كنف المعاشرة تدوم المودّة، وبخفض الجاتب تأتس النفوس، وبسعة خلق المرء يطيب عيشه، وبكثره الصمت تكون الهيبة، وبعدل المنطق تجب الجلالة، وبالنصفة يكثر الواصلون، وبالإفضال تعظم الأقدار، وبالتواضع تتم النعمة، وبصالح الأخلاق تزكو الأعمال، وباحتمال المؤن يجب السؤدد، وبالسيرة العادلة يقهر المناوئ، وبالحثم عن السفيه يكثر أنصارك عليه، وبالرفق والتودد تستفيد محبة القلوب، وبحسن اللقاء يألفك الثناء الجميل، وبإيثارك على نفسك تستحق اسم الكرم، وبالصدق والوفاء تكون للناس رضى، وبنفي العجب تأمن مقت أولي الألباب، وبترك ما لا يعنيك من الأمر

رئيس النعرير

ومشاركاتكم في المجلة برجاء كتابة المقالات بخط واضح أو على الآلية أو الكمبيوتير فيما لا يزيد على شكات

الإخوة كثاب المجلة

نسعد بتلقى كتاباتكم

صفحات فلوسكاب . وجزاكم الله عنا خير الجزاء

سكرتير التحرير

- التوزيع في الخارج : مكتبة المؤيد بالرياض .

- التوزيع الداخلي : مؤسسة الأهرام وفروع أنصار السنة.

ثمن السخة السعودية : ريالات الإمارات : دراهم الكويت ٥٠٠ فلس المفري إلا لار امريكي الاردن ٥٠٠ فلس السودان ١٠٥٠ جنيه مصرى العراق ٥٥٠ فلس قطر ١ ريالات -مصر ٥٠٥ فرشنا - عمال تصف ريال عمالي

الافتتاحية

غربه

المسلم

بقلم الرئيس العام/ محمد صفوت نور الدين

الحمد الله وحده ، والصلاة والسلام على خير خلقه محمد وآله وصحبه ، وبعد : فقى الحديث : ((بدأ الإسلام غريبًا وسيعود غريبًا كما بدأ فطوبي للغرباء)).

تصوير التحول: هب أن رجلا قدم إلى بلد لا يعرفونه، فمر يحمل حقيبته قاصدا بيتا معينا فيها قد وصف له موضعه، فهو يسير في طرقاتها متجها نحو مقصده، كلما مر على قوم نظروا إليه، فإذا غريب لا يعرفونه، فكانت غرابته سمة واضحة في خطوه وملبسه وهيئته، وفي كل شيء من أمره، حتى إذا بلغ المنزل الذي أراد، بدأ فتعرف على ساكنيه باسمه ونسبه، فزالت الغربة عن اسمه ونسبه، ثم حط رجله وجلس بينهم وأخذ يحدثهم ويسألونه، حتى ألفوا صوته وعرفوا منطقه، ثم مرت الأيام وهو يحيا بين هؤلاء وهم يقدمونه لأهل قريتهم، فيشاركهم مجالسهم ويساهم معهم في أعمالهم ويدلي بدلوه في أقضياتهم ويساهم برأيه في مشكلاتهم، فمال القوم رويدًا رويدًا إليه، حتى صار المقدم عندهم في كل أمر، فصاروا لا يقضعون رأيا دونه، ولا يعقدون عقدًا إلا بمشورته، ولا يفصلون في قضية إلا عن قوله، فصارت مربيتهم لأبنائهم وتعلمهم في مجالسهم برأيه وقوله، وصارت علاقاتهم الأسرية بين الرجل وزوجه وبينه وأهنه كذك عن إرشاده ونصحه، حتى أسواقهم ومتاجرهم وبيعهم وشراؤهم قد صار إلى قوله وفصله، فصلر قوله وأصبح رأيه، بل أضحى هو نفسه في كل مكان معروفًا مألوفًا محبوبًا.

ثم نبتت في تلك المجتمع نابتة وظهرت بوادر من بعض أبنائه ، بدأت في أسواقهم فخالفوا في تجارتهم قوله وعصوا أمره ، وخرجوا على الناس برأي لم يلتزموا فيه هديه ، فسرت تلك الطريقة في أهل

[٢] التوهيد السنة السابعة والعشرون العد السابع



● كلما بعد الناس زمانًا عن عصر النبي ﴿ ومن صاحبه ظهرت البدع وصارت السنة غريبة ، حتى من عمل بالسنة يصير فعله بين الناس مستغربًا .

● في بلاد المسلمين قد تصيب العاصي الأبناء، ولكنهم يبقون محافظين على الإسلام في أصله معتزين بالانتساب اليه، لكن في بلاد الكفر يهون على الأولاد دينهم فيخرجون منه سريعًا.

الأسواق ، حتى صار لا موضع له في الأسواق ، فإن دخلها كان غريبنا ، ثم سرى الأمر من الأسواق إلى المنتديات والبيوت والطرقات ، حتى صارت غربته في كل شيء ، فصار الناس ينظرون إلى قوله وإرشاده ورأيه نظرة الغرابة ، فلا يعملون به ولا يتابعون ولا ينفذون ، فصار على نفسه منطويا لا يجد بينهم مؤيدًا ولا نصيرًا ولا يجد منهم مستنصحا ولا مستشيرًا ، حتى عاد غريباً لا يجد منهم له جليسا ولا أنيسا ، فحمل حقيبته وحزم أمتعته وعاد يحملها يخرج من هذه القرية غريباً كما بدأ .

هكذا تحول الإسلام في بلاد الإسلام يوم ظهر قال لهم: قولوا: لا إله إلا الله تفلحوا، فقالوا: ﴿ أجعل الآلهة إلها واحدًا إن هذا لشيء عجاب ﴾ [ص: ٥]، حتى دانوا له في ذلك فدخل معهم حتى حكم كل شيء، فكان أمره عجبا، حكم أموالهم وأبناءهم ونساءهم، وفصل في خصوماتهم، فكان هو منهج البيت والمسجد، ومنهج القلب في اعتقاده الذي روض البصر والسمع والرجل في خطوها واليد في حركتها والطعام الذي يأكلونه، والملبس الذي يرتدونه، حكم الحياة منهم وحكم الممات، حكم الأفراح والأتراح، وضبط منهم كل شيء على منهجه الذي ارتضاه لهم رب العالمين.

حتى نبتت نابتة شيطانية قالت: ﴿ أصلاتك تأمرك أن نترك ما يعبد آباؤنا أو أن نفعل في أموالنا ما نشاء ﴾ [هود: ٨٧] ، فظنوا بجهلهم أن العمل بالإسلام لا يصلح في أمر الأموال ، فهجروا الإسلام في الأسواق ، ثم هجروه في الأفراح ، ثم هجروه في القضايا والفصل في المنازعات وحل الخصومات ، وهكذا رويدًا ، وتي صار المتكلم به غريبًا ، والعامل به غريبًا ، والملتزم به غريبًا ، إن ذكروه فهو من أمر التاريخ القديم ، فهل سيرحل الإسلام عنهم ، إنه ليس كغريب طرأ عليهم ليرحل بعد عنهم ؛ لأنه الدين الذي ارتضاه رب الأرض والسماء ، رب كل شيء ومليكه ، ففي هجره شقاء الدنيا والآخرة ، وفي

## الفتتاحية الافتتاحية الافتتاحية

الإعراض عنه الضنك في الدنيا والعمى في الآخرة: ﴿ ومن أعرض عن ذكري فإن له معيشة ضنكا ونحشره يوم القيامة أعمى ﴾ [طه: ١٢٤].

هذا تصوير للغربة بعد الألفة ، والوحشة بعد الخلطة ، فإذا أردنا أن نعرف أسباب غربة الإسلام بيننا والتي أفشاها بيننا الشيطان فصارت عوناً له على إبعادنا عن ديننا ، فهي في أبعاد ثلاثة :

أولاً : البعد الزماني : حيث قال النبي ﷺ : ((خير الناس قرني ، ثم الذين يلونهم ، ثم الذين يلونهم ، ثم يديء قوم تسبق شهادة أحدهم يمينه ، ويمينه شهادته )) .

وقال سبحانه: ﴿ أُولئك الذين أنعم الله عليهم من النبيين من ذرية آدم وممن حملنا مع نوح ومن ذرية ابراهيم وإسرائيل وممن هدينا واجتبينا إذا تتلى عليهم آيات الرحمن خروا سجدًا وبكيًا ۞ فخلف من بعدهم خلف أضاعوا الصلاة واتبعوا الشهوات فسوف يلقون غيًا ﴾ [مريم: ٥٥، ٥٥].

ويظهر ذلك أيضًا في حديث العرباض بن سارية ، حيث حكى موعظة النبي في فقال : (( أوصيكم بتقوى الله والسمع والطاعة ، فإنه من يعش منكم بعدي فسيرى اختلافًا كثيرًا ، فعليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين المهديين من بعدي ، عضوا عليها بالنواجذ )) .

فكلما بعد الناس زمانًا عن عصر النبي الله ومن صاحبه ، ظهرت البدع وكثرت ، وصارت السنة غريبة ، حتى من عمل بالسنة يصير فعله بين الناس مستغربًا .

وفي ذلك حديث النبي ﷺ : (( النجوم أمنة للسماء ، فإذا ذهبت النجوم أتى السماء ما توعد ، وإنا أمنة لأصحابي ، فإذا ذهب أصحابي أتى أمتى ما يوعدون ، وأصحابي أمنة لأمتي ، فإذا ذهب أصحابي أتى أمتى ما يوعدون )) .

ويظهر من حديث ابن عمر في سؤال جبريل وذكر قصته كما ساقها في مسلم في أول ((صحيحه )) ، من قول يحيى بن يعمر : إن أول من أظهر الكلام في القدر في البصرة معبد الجهني ، فانطلقت أنا وحمد بن عبد الرحمن الحميرى حاجين أو معتمرين ، وقلنا : إن لقينا أحدًا من أصحاب رسول الله الله المناه عما يقول القوم .. إلى آخر الحديث .

فكأنهم علموا أن إرجاع الأمر للصحابة الذين قربوا عهذا بالنبِّي ﷺ حل لمشكلاتهم .

فكاتت إزالة البدع ، ونفي الغربة بالقرب من عهد النبي ، وتعلم الحال الذي هم عليه ، ولذك فإن دور العلماء في كل زمان هو تقريب علوم القرآن والسنة للناس ، وتحقيق المناط في كل أمر حادث لينطبق عليه حكم من الأحكام الشرعية التي جاء بها الرسول ،

فانيا: البعد المكاني: فلقد أمر النبي في أصحابه بالهجرة إلى المدينة منذ بدء دعوة الإسلام بها، حتى غزوة الفتح، وذلك حتى يكونوا معنا، ويكون رسول الله في بينهم يرعى أمرهم وينظم أحوالهم وينصح لهم ويصحح أخطاءهم، ونهى عن البدو - أي سكنى البادية - كما نهى عن الإقامة بين الكافرين، فقال: «أنا بريء من كل مسلم يقيم بين أظهر المشركين»، وحد ذلك بقوله في: «لا

<sup>[1]</sup> التوهيت السنة السابعة والعشرون العدد السابع



ناراهما »، ذلك أن الإنسان يتأثر بمن يجاوره ويكون زوجه وولده في ذلك أكثر تأثرًا ونقلاً للأدب الذي هم عليه ؛ لذلك حث النبي على الصحبة والجوار ، فيقول على : « الرجل على دين خليله فلينظر أحدكم من يخالل »، ويحث على مجالسة الصالحين فيقول على : « إنما مثل الجليس الصالح وجليس السوء كحامل المسك ونافخ الكير ، فحامل المسك : إما أن يحذيك ، وإما أن تبتاع منه ، وإما أن تجد منه ريحاً طيبة ، ونافخ الكير : إما أن يحرق ثيابك ، وإما أن تجد منه ريحاً منتنة ».

ولذلك فإن البدع من قدرية وخوارج وروافض واعتزال لم تظهر في حياة النبي في ، ولا في خلافة الشيخين أبي بكر وعمر ، ولم تظهر في مكة والمدينة ، ولم ينسب إلى هذه البدع أحد ممن صحب النبي في ، إنما كان ظهورها في العراق ومصر والبلاد التي بعدت مكانا عن موطن الصحابة ووفرتهم ، وكان حل تلك البدع في الرحيل إلى الصحابة ، حيث هم وسؤالهم في ذلك لتوضيح ما غمض على الناس فهمه ، وفي ذلك زوال البدع وانحسارها ، وبقدر ما كان المسلم قريبا من أهل العلم والصلاح بقدر ما يكون تأثره بذلك ومحافظته على أهله وولده ولزومه الخير ، حتى إنك ترى سهولة تعليم الولد والمحافظة على الأهل في البلاد التي يتوفر فيها أهل العلم والورع ، وترى أن المسلم الذي يقيم في بلاد الكفر وينجب أبناءه عندهم يصعب عليه أن ينقى ولده على الإسلام .

ففي بلاد المسلمين قد تصيب المعاصي الأبناء ، ولكنهم يبقون محافظين على الإسلام في أصله ، معتزين به في الانتساب إليه ، يستعظمون القول المخالف له ، لكن في بلاد الكفر يهون على الأولاد دينهم فيخرجون منه سريعًا ، فلا يبقى للمسلم هناك ذرية تعرف الإسلام أو تنتسب إليه .

ناك البعد اللماني: وهذا البعد هام جدًا لا يقل أهمية عن سابقيه ، حتى إن الدولة العثمانية التي كانت ختام الخلافة الإسلامية لما كان لسان أمرائها وقادتها غير العربية جعلت فاصلاً بين التشريع والقيادة ، فضعفت القيادة ، حتى انهارت .

هذا ، والقرآن والسنة نص الإسلام ، ووعاؤه لغة العرب فبقدر قرب المسلم من لغة القرآن ، بقدر ما يستطيع أن يفهم أحكامه وأن يتعرف على شرائعه وأوامره .

لذا فإن من الواجبات الشرعية محافظة المسلمين على لغة القرآن ومفرداتها ومعانيها وتعليمها لأبنائهم والتحدث بها .

هذه الأبعاد الثلاثة هي سبب الغربة والبدعة ؛ لذلك فالمسلم ملزم بأن يقيم بين أهل العلم وأن يرد ما يعرض عليه من أمور يحتاج فيها البيان إلى ما كان عليه قرون الخير من الصحابة ومن سار سيرتهم من التابعين وتابعيهم ، وأن يتعلموا القرآن ولغته ، وأن يعلموا أن مهمة تعليم القرآن ولغة القرآن مهمة البيوت والمساجد ، وأن من تمام المحافظة على الأبناء وحسن تربيتهم تعليمهم القرآن ولغة القرآن ، وأن يقوم بها اللسان ، ثم تعليم السنن وما كان عليه أهل الخير من صحابة النبي على وأهل العلم من بعده .

والله من وراء القصد . وكتبه / محمد صفوت نور الدين

# کیف یفکر

#### كلمة التمرير

الحمد لله .. والصلاة والسلام على رسول الله .. وبعد :

فإن الواقع المعاصر يفرض على المسلم أن يعرف عدوه معرفة صحيحة ، وأن يرى ببصيرته - قبل بصره - حجم المؤامرة التي يدبرها اليهود لأمته ؛ معتصمًا في كل ذلك بالله ، ومستعينًا به ، على ضوء من الكتاب والسنة ، ونور من الله : ﴿ ومن لم يجعل الله له

نورًا فما له من نور ﴾ [النور : ٤٠].

إن علماء السياسة يذكرون أن سياسة اليهود تجاه مصر - بصفة خاصة - منذ توقيع اتفاقية السلام تقوم على ثلاثة أمور:

اولاً: تخريب مصر من الداخل!!

ثانيا: عزل مصر عن العالم العربي!!

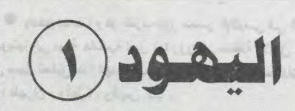
ثالث: تقليص دور مصر الإقليمي في المنطقة كدولة ذات وزن وتأثير .

أما المحور الأول؛ وهو تخريب مصر من الداخل، فإن اليهود قد جعلوه جزءًا من عقيدتهم! وكتبوه في التوراة المحرفة ليتقربوا إلى الله به!!

تقول التوراة في سفر أشعياء النبي (١٠١١: ١٠):

(.. وحي من جهة مصر، هو ذا الرب راكب على سحابة سريعة وقادم إلى مصر، فترتجف أوثان مصر من وجهه، ويذوب قلب مصر داخلها، وأهيج مصريين على مصريين ؟!! (تأمَل) فيحاربون كل واحد أخاه، وكل واحد صاحبه! مدينة مدينة، ومملكة مملكة، وتهراق روح مصر داخلها، وأفنى مشورتها فيسألون الأوثان والعارفين وأصحاب التوابع والعرافيان، وأغلق على

بقلم رئيس التحرير **صفوت الشوايفي** 



المصريين في يد مولى قاسي فيتسلط عليهم ملك عزيز يقول السيد رب الجنود وتكون عمدها مسحوقة وكل العاملين بالأجر مكتنبي النفس)!

وفي سبيل تحقيق هذا الهدف فإن إسرائيل تسعى إلى تدمير ركائز القوة في المجتمع المصري المسلم ؛ وهي : الشباب ، والعقول ، والقيادات .

فهي تحاول ضرب الشباب المسلم في مصر عن طريق توفير جميع وسائل الانحراف الخلقي والديني والاجتماعي .. إلخ بواسطة عملائها في الداخل ، كما أنها تحرض الشباب ضد حكومته والحكومة ضد أبنائها ، ويسعى اليهود إلى اغتيال العقول المصرية الرائدة ؛ وذلك بالوقوف في وجهها وعرقلة تفوقها ؛ بل وقتل أصحابها ، وأما القيادات فإن إسرائيل تنفث سمومها دائماً لزعزعة الأمن والاستقرار ، بحيث تشغل القيادة والحكومة المصرية بمواجهة شعبها بدلاً من عدوها !!

والها المحور الثاني: وهو عزل مصر عن المحيط العربي، فقد نجح اليهود في تحقيقه بعد اتفاقية السلام المزعومة نجاحًا كبيرًا. ولهم في الوصول إلى هدفهم وسائل لا تخطر على قلب بشر غير يهودي!

وقد استطاع اليهود لسنوات طويلة أن يزرعوا بذور العداوة بين مصر والدول العربية بصورة لم يسبق لها مثيل .

وبهذا نجح اليهود في تفكيك الوحدة العربية ، ووجدت كل دولة من دول المواجهة نفسها تواجه إسرائيل منفردة .

تخدمت اســـرائىل تركيا لضرب العلاقات الاسلامية، 20 استخدمتها في المواجهة والتدخــل في العراق وسوريا وإيسران ومنطقة الخليج وتسعى إســر ائيل إلى محساصرة الدول العربية وإحكام السيطرة عليها!!

# 

# والمحور الثالث: وهو ضرب دور مصر الإقليمي في المنطقة ، وتحويلها إلى دولة هامشية ليس لها وزن في منطقة الشرق الأوسط، وفي سبيل تحقيق هذا الهدف سعت إسرائيل إلى إقامة تحالفات مع كل من: طهران ، وأنفزة ، وأديس أبابا .

ويصور خبراء السياسة خطة اليهود في هذا التحالف على النحو التالى:

- علاقات ثنائية بين تل أبيب وكل من هذه العواصم.
- إقامة تجانس بين مصالح أمريكا ومصالح إسرائيل مع الدول
   الثلاث: إيران ، تركيا ، إثيوبيا .

( لاحظ وجود دولتين مسلمتين بين الدول الثلاث ) .

 - إقامة تكتل ثلاثي ضد المنطقة العربية بصفة عامة ، ومصر بصفة خاصة !!

على أن يتم هذا التكتل بصورة منفصلة تشمل: (تل أبيب، واشنطن، طهران)، ثم (تل أبيب، واشنطن، أنقرة)، ثم (تل أبيب، واشنطن، أنيس أبابا)!!

حاول أن تربط بين هذه الخطة والواقع العملى:

تقارب مع إيران ، قضاء على الحكم الإسلامي في تركيا وإعادة العلمانية ، تلاحم مع أديس أبابا مع توفير البديل في إرتريا .

وتريد إسرائيل أن تجعل هذه الدول الثلاث مساندة لها في التدخل في المنطقة العربية: الحبشة في قرن إفريقيا، وحوض النيل (مصر والسودان)، ولقد كنا - وما زلنا - نعتقد أن محاولة الاعتداء على الرئيس مبارك في إثبوبيا قد خطط لها اليهود لتقريب هذا الهدف!

(إثارة مشاكل سياسية تحقق مواجهة عسكرية بين مصر وإثيوبيا والسودان)!!

وكذلك تسخر إسرائيل تركيا في المواجهة والتدخل في العراق وسوريا وإيران في منطقة الخليج ؛ والواقع يؤكد هذا ويشهد عليه ، وتسعى إسرائيل إلى محاصرة الدول العربية وإحكام السيطرة عليها من خلال هذه الدول الثلاث .

ومن نظر إلى خريطة المنطقة فهم ذلك بوضوح وجلاء .

تقوم سياسة البهود علي تخريسب مصر مسن الداخسيل، ولذلك فقيد جعلوه جزءًا مــــــن عقيدتهم وكتبوه في التصوراة المحرفسة لىتقرىبوا إلى الله به!!

# وأخطر سلاح يستعمله اليهود للوصول إلى أهدافهم هو غسل عقول الطبقة المثقفة في مصر ، وإيجاد جيل مثقف لا يعرف الإسلام ولا يعمل للإسلام ، ولا يدافع عنه ، ولا يحتكم إليه ...

وساهمت وسائل الإعلام المصرية مساهمة كبيرة وفعالة في هذا المجال! وتهيأت العقول لقبول السلام الوهمي مع اليهود، وهو سلام من طرف واحد ؛ لأن اليهود لم ولن يجنحوا للسلم، فسعادتهم في سفك الدماء! ونعيمهم في زعزعة أمن واستقرار غيرهم! وهذا الحديث يفرض علينا تساؤلا هاماً:

هل إسرائيل تريد السلام ؟

# والجواب: أن إسرائيل ترفع شعار السلام لتخدير مشاعر الأمة! ولأن ديننا يأمرنا بالإخلاص، وينهانا عن النفاق، فحكامنا وأولو الأمر فينا يتحدثون عن السلام من قلوبهم! بينما يتحدث عنه اليهود من لسانهم! أما قلوبهم فتعد العدة لحرب قادمة شاملة مدمرة! ونحن ننام في أوهام السلام!!

يقول اللواء أ. ح. د. فوزي طايل: (قامت إسرائيل على أيدي مقاتلي عصابات مسلحة ، وأقامت هيكل الدولة على أساس أنها ((أمة مسلحة )) ، ومزجت في المستعمرات بين ((الزراعة والدفاع )) ، وجعلت من ((نظرية الأمن )) أسلوباً لإدارة الدولة ، وأقامت نظاماً للحكم يوصف بأنه ((ديمقراطية الدولة المعسكر )) ، وجعلت اقتصادها اقتصاداً عسكرياً قلباً وقالباً ، وجعلت من فكرة ((الخطر الدائم )) الوسيلة الرئيسة لإحداث التماسك الاجتماعي وإفراز مجتمعها ((نخبة عسكرية خالصة )) ، وربطت بين الهجرة والاستيطان والاغتصاب بالقوة ). اه .

بل إن إسرائيل تمزج في المستوطنات التي يقيمها المهاجرون الجدد في الضفة الغربية وقطاع غزة بين مهاجرين مدنيين يلبسون الملابس العسكرية ، وعسكريين من الوحدات الخاصة يلبسون ملابس مدنية !!

يقول بن جوريون : ( إن إسرائيل لا يمكن أن تبقى إلا بقوة السلاح ) .

نجح اليهود في عـــزل مصر عين العسالم العربى بعث اتفاقية السللام المزعومسية نجاحسا <u>ڪبــــيرا،</u> واستخدموا في الوصول وسلانل لا تخطر على قلىپىشىر غير يهودي!!

أما مباحثات السلام الوهمية فإن الهدف الحقيقي منها إعطاء المزيد من الوقت لتحقيق هدفين كبيرين لليهود:

١ - استكمال وصول المهاجرين اليهود إلى إسرائيل (مليون مهاجر) وتدريبهم عسكريًا .

٢ - استكمال البنية العسكرية الإسرائيلية اللازمة لشن الحرب
 القادمة ضد جميع الدول العربية القريبة والبعيدة سواء!

إن هنري كسينجر - وزير الخارجية الأمريكي الأسبق - وهو العقل المدبر لليهود في عالمنا المعاصر يقول: (أليس التسويف مما يلبي مصالح إسرائيل؟! على النحو الأفضل؛ ولو لمجرد أن العرب سوف يقبلون غدًا ما يرفضونه اليوم!! ثم تكون مفاوضات جديدة، وهكذا!!

وقد دعا هذا اليهودي قبل ذلك إلى مبدأ: (( الأرض مقابل كسب الوقت ))! واستثمار الفرص المتاحة على الوجه الأمثل ، دون التورط في مشاريع تستهدف سلامًا نهائيًا ). اه.

إن اليهود يفكرون بطريقة تختلف تمام الاختلاف عن غيرهم من البشر ، وهم أشد الناس عداوة لنا - كما ذكر القرآن الكريم - ونحن في الواقع نتعامل مع عدو نجهله ولا نعرفه !!

وسنضرب لذلك ثلاثة أمثلة:

المثال الاول: عندما زار مناحم بیجن القاهرة ، وقف أمام أهرامات الجیزة وقال: ( هؤلاء أجدادنا بناة الأهرام ) ؟؟!!

نحن في مصر - بل والعالم أجمع - نعلم علم اليقين أن الفراعنة هم بناة الأهرام ، فهل الفراعنة أجداد اليهود ؟

إن مناحم بيجن يريد أن يثبت وجودًا تاريخياً لأجداده في مصر بهذه العبارة ، وأن إسرائيل دولة شرق أوسطية ، ولها جذور تاريخية في المنطقة من أيام الفراعنة ، ومن ثم فمن حقها البقاء ، بل ومن حقها التحكم في المنطقة ، بل وقيادتها تعبيرًا عن الوظيفة التاريخية لليهود ، وعملا بنظرية (نحن شعب الله المختار)!!

أرأيت كيف يفكر اليهود ؟!

المثال الثاني: سرقت إسرائيل آثارًا مصرية وآثارًا عراقية!! الله المعرضًا في النمسا، بعد أن تم الإعداد له على مدى

ترفع إسرائيل شعار السلام لتخديـــر مشاعر الأمة: ولأن دينيا يأمرنـــا بالإخلاص، وينهانا عن النفاق، فحكامنا وأولو الأمسر يتحدثون عن السيلام مين قلوبهم، بينما يتحدث عنه اليهود من لسانهم.

عامين ، وشارك في دعم المعرض ٥٥ هيئة نمساوية ، وافتتح (نتن ياهو) المعرض وسط دعاية إعلامية مكثفة ، وكان عنوان معرض الآثار المسروقة هو : (( آثار أرض التوراة ))!!
ماذا يريد اليهود بذلك ؟

إسرائيل تريد أن تقيم دولة كبرى من النيل إلى الفرات! ومحتويات المعرض المسروقة تصور حدود الدولة المزعومة، والمعرض يسمى (( أثار أرض التوراة ))!!

إذن أرض التوراة تشمل العراق ، وتمتد إلى مصر ، مرورًا ببلاد الشام! هكذا تقول آثار أرض التوراة المسروقة!!

أرأيت كيف يفكر اليهود ؟!

المثال الثالث: يوجد في سياسة إسرائيل مبدأ توزيع الأدوار ،
 وهي سياسة تتسم بالمكر والخبث والخداع والدهاء!!

أحيانًا نسمع أو نرى أو نقراً عن وجود أحزاب في إسرائيل تؤيد السلام وتتظاهر ضد (نتن ياهو)، وترفع لافتات تأييد للفلسطينيين، فنفرح ونستبشر بهذا الفتح، ونحدث أنفسنا باقتراب النصر، وقد نستغرق في الخيال فنتوهم أن هذه المظاهرات الصاخبة ستتحول إلى مواجهة مسلحة، وأن اليهود سيقتل بعضهم بعضًا، ويهزم بعضهم بعضًا '! لكن شيئًا من ذلك لا يحدث ؛ ذلك لأن الحكومة الإسرائيلية عندما تتخذ موقفًا متعنتًا أو صلبًا وغير مقبول من الطرف الآخر في المباحثات، تدفع بقوة جانبية من أحزابها - وكلهم يهود - للأخذ بزمام الموقف لتليين الطرف الآخر، وتخدير مشاعر الجماهير الغاضبة، ومع ذلك فنحن نخدع بالتصريحات والتعبيرات المتعاطفة، مع أنها لا وزن لها في الواقع ؛ إنما هي أدوار يتقاسمها اليهود ؛ لتحقيق مآربهم وإدراك أهدافهم.

أرأيت كيف يفكر اليهود ؟!

﴿ ويمكرون ويمكر اللَّه واللَّه خير الماكرين ﴾ [ الأنفال : ٣٠ ] . الله واللَّه خير الماكرين ﴾ [ الأنفال : ٣٠ ] .

وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وآله وصحبه .

صفوت ولشواره

تريد إسرائيل أن تقيم دولة كبرى من النيل إلى النيل إلى الفسرات الفسرات العسر وقة المسروقة الدولة والعسر ض الزعومة المرض والعسرض والعسر أرض التوراة!!

# بساب القرآن

# الملكة

# وخدمـة

# القرآن

بقلم معالي الدكتور:
عبد الله بن عبد الحسن التركي
وزير الشنور الإسلامية والأوقاف والدعوة والإرشاد
بالمملكة الغربية السعودية

الحمد للّه وحده ، والصلاة والسلام على من ختمت به رسالات الأنبياء ، وتمت به النعمة على خير أمة أخرجت للناس ، نبينا محمد بن عبد اللّه الذي علم أمته الكتاب والحكمة ، وبشرها بالنجاة من الضلال ، والفوز في الدنيا والآخرة ، إذا تمسكت بهدي الله تعالى: ﴿فَإِمَا يَأْتَيْكُمْ مِنْ هِدًى فَمِنْ البِيعِ هِدَاي فَلا يضل ولا يشقى ﴾ [طه: ١٢٣]. أما بعد:

فإن تاريخ الأمهة الإسلامية - منذ عهد النبوة الإسلامية - منذ عهد النبوة الخاتمة إلى اليوم - ما فتئ يكشف لنا عن الحقيقة الكاملة، والماثلة في بشرى الرسول في لأمته: ((تركت فيكم شيئين لن تضلوا بعدهما: كتاب الله، وسنتي، ولن يتفرقا حتى يردا علي الحوض). رواه الحاكم.

ويبدو عصر الخلافة الراشدة خير مثال للأمة بعد انتقال نبيها ورسولها إلى الرفيق الأعلى، فقد كان كتاب الله ، وسنة رسوله عصمة للأمة من الضلال، وحصناً لها ، يجنبها الزيغ والانحراف، وكان لذلك أثره فيما حققه عصر الخلافة الراشدة ، ومجتمع المسلمين ، ودولتهم من فتح ونصر في نشر الإسلام، ومن تقدم وازدهار في حياة المسلمين ، فقد كان التمسك بكتاب الله ، وسنة رسوله هو الذي جعل القرن الأول للإسلام خير القرون ، كما

١٢ المنوضيد مسه مسابعة والعشرون العدد السابع

تاريخ الإسلام دول تنبهت كتاب الله ، وسنة رسوله ، لتلك الحقيقة في عصور وما كان عليه الصحابة مختلفة ، فاستطاعت أن والسلف الصالح ، وهكذا ترقى بشعوبها ، وتحقق | قامت الدولة على هدي انتصاراتها على أعدائها ، القرآن ، فأقامت حدوده ، وأن تقيم مجتمعاتها على وطبقت أحكامه ، وتوجهت هدي الكتاب والسنة ، في كل مناشطها وأعمالها فالبشرى بالنجاة من الضلال التحقيق مقاصده . والفوز بنصر الدنيا ونعيم الآخرة ، قائمة ، يدرك المملكة بتنظيم المسابقة حقيقتها الملوك والأمراء الدولية لحفظ القرآن الكريم الصالحون ، ويسعون إلى وتلاوته ، وتدبر معانيه ، تحقيقها للأمة الإسلامية ، والدعوة إلى اتباع أحكامه ، في كل عصر ومصر .

السعودية ، على يد الإمام بالمنهج الحكيم ، والتطبيق محمد بن سعود ، رحمه السليم لحكم الشارع . الله ، وإلى أن تمت وحدتها على يد الملك المؤسس إبما تدعو إليه من الاهتمام عبد العزيز بن عبد الرحمن بحفظ كتاب اللَّه، ونشر آل سعود ، وهي تضع كتاب الله أمامها هادياً ومرشدا ونصيرًا ، وأول نظام وضع في الدولة عام ١٣٤٥ هـ كانت مادته من إملاء الملك المؤسس ، رحمه اللَّه ، وفيه أن جميع أنظمة

حدثنا الرسول على . وفي المملكة تكون مستمدة من

من أجل ذلك فإن قيام يتفق مع الأساس الذي قامت ومنذ أن قامت الدولة عليه المملكة من التمسك

و هذه المسابقة العالمية-علومه في داخل المملكة وخارجها - تعد من أهم مناشط الدعوة إلى الله .

والجهد الذي يبذل في تنظيمها ، والاستعداد لها ، ورعاية أهل القرآن





السنة السابعة والعشرون العدد السابع التوهيد [١٣]

وحفاظه ، من أجل وجوه الدعوة إلى الله ، إلى جانب ما تقوم به المملكة من إقامة المساجد في أي أرض يعيش فيها المسلمون ، وإنشاء المراكز الإسلامية لرعاية المسلمين في خارج الوطن الإسلامي ، ونشر علوم الإسلام على مختلف المستويات في داخل المملكة وخارجها.

إن خدمة القرآن الكريم شرف تعتزيه المملكة، وهو رعاية للأساس الذي قامت عليه منذ نشأتها ، وعناية بدستورها الذي تصدر ما تتميز به هذه المملكة على سائر البلاد الإسلامية.

القرآن الكريم ونشر علومه ، وأكبر معين لها في عز وجل - ما يوجه اليه



الملك فهدين عبد العزيز آل سعود - حفظه اللَّه منه في جميع شئونها ، وهو | وما يوفره من جهد ونفقة القيام بخدمة كتاب الله عز وتحمل وزارة الشيئون أقيمت أكبر مؤسسة للطباعة الإسلامية والأوقاف والدعوة | والنشر في تاريخ الإسلام، والإرشاد جاتباً كبيراً من تعنى بكتاب الله ، طباعة مسئولية الوفاء بخدمة ونشرًا في مختلف أقطار العالم ، وهي مجمع الملك المآثر الخيرة المباركة . فهد لطباعة المصدف أداء هذا الواجب - بعد الله الشريف بالمدينة المنورة .

> وهذه الخدمات الجليلة وسلم. خادم الحرمين الشريفين التي تقوم بها المملكة في

خدمة القرآن الكريم ، تدل على الإدراك الواعبي من ولاة الأمر فيها ، لحقيقة أن كتاب الله تعالى هو الطريق الأقوم والأرشد ؛ لكى يكون المجتمع الإسلامي مجتمع القرآن ، في عباداته ، ومعاملاته ، وأهدافه ، ومقاصده ، وبذلك يتحقق وعد الله : ﴿ ولقد كتبنا في الزيور من بعد الذكر أن الأرض يرثها عبادي الصالحون ، إن في هذا لبلاغاً لقوم عابدين ﴾ [الأنبياء: ١٠٥، ٢٠١].

ومتعه بالصحة والعافية - والله أسأل أن يجزي خادم الحرمين الشريفين، وسمو ولي عهده، وسمو وجل ، ففي عهده المبارك النائب الثاني خير الجزاء على ما يقومون به من جهود حثيثة في خدمة الإسلام والمسلمين ، وأن يوفقهم ، ويعينهم على تلك

وصلى الله على سيدنا محمد ، وعلى آله وصحبه



## بتوجيهات من خادم الحرمين الشريفين:

- انطلاق فعاليات المسابقة الدولية العشرين للقرآن الكريم في (١٤) رجب الحالي
- رصد جوائز مالية كبيرة للعشرة الأوائل من الفروع الخمسة للمسابقة
- مكة الكرمة تحتض المسابقة التي تحث الابناء على التمسك بكتاب الله

بتوجيهات من خادم الحرمين الشريفين الملك فهد بن عبد العزيز آل سعود - حفظه الله - تُفتتَحُ في الرابع عشر من شهر رجب الحالى المسابقة الدولية العشرون لحفظ القرآن الكريم وتجويده وتفسيره التي تنظمها وزارة الشنون الإسلامية | أثناء إجراء المسابقة . والأوقاف والدعوة والإرشاد في مكة المكرمة ، وتستمر إلى السادس والعشرين من الشهر نفسه .

وترمى المسابقة السنوية لحفظ القرآن الكريم وتجويده وتفسيره إلى الاهتمام بكتاب الله الكريم ، والعناية بحذظه وتجويده وتفسيره، وتشجيع أبناء ليلى: المسلمين من شباب وناشئة على الإقبال على كتاب اللُّه حفظًا وعنايةً وتدبرًا ، وربط الأمة بكتاب ربها ، فهو سبب عزها في الدنيا وسعادتها في الأخرة .

> وتتكون المسابقة الدولية من خمسة فروع هي : الفرع الأول: حفظ القرآن الكريم كاملاً ، مع التقيد بأحكام القراءة وأصولها ، والالتزام بالرواية التي يختارها أثناء إجراء المسابقة ، وأن يكون لدى المتسابق القدرة على تفسير الجزء السادس عشر باللغة العربية القصحى.

الفرع الثاني: حفظ القرآن الكريم كاملاً مع

الفرع الثالث: حفظ عشرين جزءًا مع التلاوة و التجويد .

الفرع الرابع: حفظ عشرة أجزاء مع التلاوة والتجويد ، شريطة أن يكون المتسابق حافظا للمطلوب في الفرع الذي يختاره مع التقيد بأحكام القراءة وأصولها ، والالتزام بالرواية التي يختارها

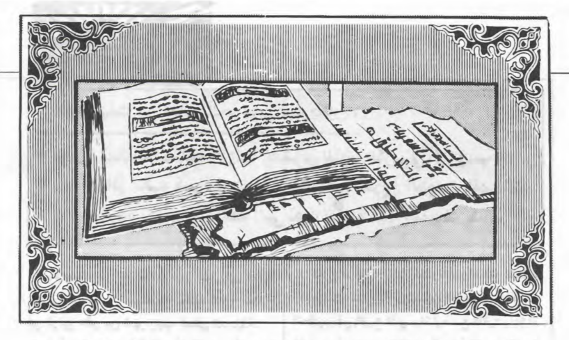
الفرع الخامس: حفظ خمسة أجزاء مع حسن الصوت والتلاوة ، على أن يقدم المرشح ما يثبت إجادته للتلاوة وحسن الأداء.

وقد اشترطت الأمانة العامة للمسابقة الدولية ما

أن لا يكون المرشح قد سبق له الاشتراك في المسابقة الماضية التي أقامتها المملكة العربية السعودية خلل الأعوام الماضية ، وأن يكون المشترك ذكراً ، ولا يزيد عمره عن خمسة وعشرين عاماً ، وأن لا يكون من مشاهير القراء في العالم الإسلامي، وأن لا يكون من محترفي التجويد والترتيل في بلده، ولا يجوز للمرشح الاعتذار عن المسابقة إذا وصل إلى المملكة ، ولا يجوز له أن يغير فرع المسابقة الذي اختاره في استباثة الترشيح.

وتستضيف حكومة خادم الحرمين الشريفين -ممثلة في وزارة الشنون الإسلامية والأوقاف والدعوة والإرشاد - جميع المتسابقين والمرافقين مدة المسابقة ، كما تتحمل قيمة تذاكر السفر

السنة السابعة والعشرون العدد السابع التوهيد [١٥]



بالطائرة للمتسابقين فقط قدومًا ورجوعًا بعد قبول الترشيح ، ووصول الاستبانات .

وتتكون اللجان العاملة في المسابقة السنوية الدولية العشرين من أربع لجان ؛ وهي اللجنة التنفيذية برئاسة الأمين العام للمسابقة ، وعضوية رؤساء اللجان العاملة في المسابقة ، واللجنة الإدارية والمالية برئاسة الأستاذ عبد العزيز بن عبد الرحمن السبيهين ، ولجنة المسابقات وشئون التحكيم برئاسة الأستاذ سعد بن صالح اليحيى، ولجنة العلاقات العامة والإعلام برئاسة الأستاذ سلمان بن محمد الغمري .

وتتكون لجنة التحكيم لمسابقة القرآن الكريم الدولية العشرين من :

الدكتور عبد الله بن عبد الله الزايد ، والدكتور حسن بن محمد بهجودة ، والشيخ ابراهيم بن الأخضر علي القيم ، والشيخ محمد مكي بن هداية الله عبد التواب ، والشيخ إبراهيم بن سنيمان الهويمل ، والشيخ إبراهيم بن سعيد الدوسري ، ومتخصصين من كل من جمهورية مصر العربية ، والجمهورية العربية السورية ، وإندونيسيا ، وجمهورية باكستان ، والجماهيرية الليبية ،

وقد تم اعتماد تقديم مكافأة مالية لكل متسابق حضر ، واستمعت لجنة التحكيم له قدرها ( ، ، ٥ ريال ) ، إلى جانب الهدايا الرمزية ، وهي عبارة عن حقيبة تحمل شعار المسابقة ، وبداخلها جهاز تسجيل صغير ، ومصحف جيب ، ومصحف مرتل ، وكتاب التفسير الميسر من إنتاج مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف ، مع مجموعة مختارة من الكتيبات والأشرطة التسجيلية المتنوعة ، كما رصدت جوائز مالية كبرى للفائزين العشرة الأوائل من كل فرع ، توزع عليهم في الحفل الختامي للمسابقة .

ويتضمن البرنامج العام للمسابقة الدولية العشرين لحفظ القرآن الكريم وتلاوته وتفسيره الفعاليات التالية:

- يوم الثلاثاء ١٤١٩/٧/١٤ هـ: حفل الافتتاح.
- يوم الأربعاء ١٤١٩/٧/١٥ هـ: قراءات المتسابقين أمام لجنة التحكيم على فترتين صباحية ومسائية.

- يـوم الخميس ٢ ١٩/٧/١ هـ: قراءات المتسابقين أمام لجنة التحكيم على فترتين صباحية ومسائية ، ولقاء بعد صلاة المغرب مع الشيخ صالح بن حميد (إمام وخطيب المسجد الحرام

- يوم الجمعة ١٤١٩/٧/١٧ هـ: جولة على المشاعر المقدسة .

- يوم السبت ١٤١٩/٧/١٨ هـ: قراءات المتسابقين أمام لجنة التحكيم على فترتين صباحية ومسائية ، وزيارة جامعة أم القرى بعد صلاة الظهر ، وتناول طعام الغداء .

- يوم الأحد ١٩/٧/١٩ هـ: قراءات المتسابقين أمام لجنة التحكيم على فترتين صباحية ومسائية .

- يوم الاثنين ، ١٤١٩ هـ: قراءات المتسابقين أمام لجنة التحكيم على فترتين صباحية ومسائية ، وزيارة لمصنع الكسوة المشرفة بعد صلاة الظهر ، ولقاء بعد صلاة المغرب مع الشيخ عبد الرحمن السديس (إمام وخطيب المسجد الحرام - يوم الثلاثاء ١٤١٩ هـ: قراءات المتسابقين أمام لجنة التحكيم على فترتين صباحية ومسائية ، وزيارة نادي مكة الثقافي الأدبي بعد صلاة العشاء ، وتناول طعام العشاء .

- الأربعاء ١٤١٩/٧/٢٢ هـ: قراءات المتسابقين أمام لجنة التحكيم على فترتين صباحية ومسائية .

- الخميس ١٤١٩/٧/٢٣ هـ: قراءات المتسابقين أمام لجنة التحكيم على فترتين صباحية ومسائية .

- الجمعة ٤١٩/٧/٢٤ هـ: يوم مفتوح .

- السببت ١٤١٩/٧/٢٥ هـ : قسراءات المتسابقين أمام لجنة التحكيم على فترتين صباحية ومسائية ، وزيارة لرابطة العالم الإسلامي بعد صلاة العشاء ، وتناول طعام العشاء .

- الأحد ١٤١٩/٧/٢٦ : حفل الختام ، وإعلان النتائج بعد صلاة العشاء .

- الاثنين ۱٤١٩/٧/٢٧ هـ: عند الساعة الثامنة صباحاً تتحرك الحافلات للتوجه إلى المدينة المنورة.

- الثلاثاء ١٤١٩/٧/٢٨ هـ: التوجه صباحاً لزيارة مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف، والتوجه بعد صلاة الظهر لزيارة الجامعة الإسلامية، وتناول طعام الغداء، ثم العودة مساء إلى جدة.

وقد رصدت وزارة الشئون الإسلامية والأوقاف والدعوة والإرشاد جوائز مالية كبيرة ييلغ مجموعها ( ۸۸۸٬۰۰۰ ريال ) ، وهي على النحو التالي :

أولاً: الفرع الأول: ١- الفائز الأول (٥٠٠، ٧ ريال).

٢- الفائز الثاتي (٢٠٠٠٠ ريال).

٣- الفائز الثالث ( ١٩,٠٠٠ ريال ) .

٤- الفائز الرابع: ( ٢٦,٠٠٠ ريال ) .

٥- الفائز الخامس: ( ٣٠٠٠٠ ريال ) .

ثانيًا: الفرع الثاني:

١ - الفائز الأول : ( ٥٠٠,٥٥ ريال ) .

٢- الفائز الثاني : (٢٠٠٠، دريال).

٣- الفائز الثالث: ( ٩,٠٠٠ دريال ) .

٤ - الفائز الرابع: ( ٢٠٠٠ ؛ ريال ) .

٥- الفائز الخامس: (٣٠٠٠٠ ريال).
 ثالثًا: الفرع الثالث:

١- الفائز الأول: (٤٠,٠٠٠ ريال).

٢ - الفائز الثاني: ( ٣٧,٠٠٠ ريال ) .

٣- الفائز الثالث: ( ٣٤,٠٠٠ ريال ) .

٤ - الفائز الرابع: (٣١,٠٠٠ ريال).

٥- القائز الخامس: ( ۲۸,۰۰۰ ريال ).
 رابعًا: القرع الرابع:

١ - الفائز الأول : ( ٢٥,٠٠٠ ريال ) .

٢- الفائز الثاني: (٢٢,٠٠٠ ريال).

٣- الفائز الثالث: ( ١٩,٠٠٠ ريال ) .

٤- الفائز الرابع: (١٦,٠٠٠ ريال).

٥- الفائز الخامس : ( ١٣,٠٠٠ ريال ) .
 خامس : الفرع الخامس :

١- القائز الأول: ( ١٠٠٠٠ ريال ) .

٢ - الفائز الثاني: ( ٨,٠٠٠ ريال ) .

٣- الفائز الثالث: ( ٢,٠٠٠ ريال ) .

٤- الفائز الرابع: (٥٠٠٠ ريال).

٥- الفائز الخامس: ( ٤,٠٠٠ ريال ) .
 والله ولى التوفيق .

# التلفق الثانية

# من أحكام البيع

أخرج البخاري في ((صحيحه )) عن حكيم بن حزام ، رضي الله عنه ، قال : قال رسول الله في : (( البيعان بالخيار ما لم يتفرقا - أو قال : حتى يتفرقا - فإن صدقا وبينا بورك لهما في بيعهما ، وإن كتما وكذبا محقت بركة بيعهما )) .

وعن ابن عمر ، رضي الله عنهما ، عن النبي قال : ((إن المتبايعين كل واحد منهما بالخيار في بيعهما على صاحبه ما لم يتفرقا أو يكون البيع خيارًا)) . وفي رواية : ((إذا تبايع الرجلان فكل واحد منهما بالخيار ما لم يتفرقا وكانا جميعًا ، أو يخير أحدهما الآخر فتبايعا على ذلك ، فقد وجب البيع ، وإن تفرقا بعد أن يتبايعا ولم يترك واحد منهما البيع فقد وجب البيع ».

وقال نافع: وكان ابن عمر إذا اشترى شيئاً يعجبه فارق صاحبه . والحديثان أخرجهما مسلم أيضاً برقم (١٥٣١، ١٥٣٢) .

جُاءت الشريعة بحماية الضرورات الخمس: الدين ، والنفس ، والعرض ، والعقل ، والمال ، فشرع لذلك أمورًا ضبطها وقننها حتى يصلح حال الناس ويزول الفساد ويحل الوئام ، ومن أهم هذه الأمور البيع ؛ فالبيع مشروع بالقرآن والسنة والإجماع والقياس ، حيث بين الله سبحانه في كتابه

الكريم وبين النبي في سنته المظهرة أحكام البيع والمعاملات لحاجة الناس إلى ذلك كحاجتهم إلى شراء الغذاء الذي به قوام الأبيدان والملابس والمساكن والمراكب وغيرها من ضرورات الحياة وحاجاتها ومكملاتها ، فمن أدلة مشروعيته في القرآن قوليه تعالى : ﴿ وأحل اللّه البيع ﴾ [ البقرة : ٢٧٥ ] ، وفي السنة أحاديث كثيرة جدًا ؛ منها حديث الزبير بن العوام مرفوعا : (( لأن يأخذ أحدكم حبله فيأتي بحزمة حطب على ظهره فيبيعها فيكف الله بها وجهه ، خير له من أن يسأل الناس أعطوه أو منعوه )) .

وأما القياس فإن حاجة الناس إلى البيع قائمة ؛ لأن الإنسان تتعلق حاجته بما في يد غيره ، ولا تطيب نفس مالكه أن يبذله له بغير عوض ؛ لذا اقتضت الحكمة أن يكون البيع مشروعًا لتحقيق الأغراض المباحة للناس وتيسير بلوغهم حاجاتهم .

والبيع: مبادلة مال بمال ؛ بقصد التملك بما يدل عليه من صيغ القول والفعل .

والأصل في البيوع والمعاملات التجارية كلها - الحل والإطلاق - لا فرق بين تجارة الإدارة التي يديرها التجار بينهم ، هذا يأخذ العوض ، وهذا يعطي المعوض ؛ لقوله تعالى : ﴿ إِلا أَن تكون تجارة حاضرة تديرونها بينكم ﴾ [البقرة: ٢٨٢]، ولا بين

[١٨] التوحيد السنة السابعة والعشرون العدد السابع

#### بقلم الرئيس العام/محمد صفوت نور الدين

 جاءت الشريعة بحماية الضرورات الخمس: الدين والنفس والعرض والعقل والمال فشرع لذلك أموراً ضبطها وقننها حتى يصلح حال الناس ويـزول الفساد ويحل الوئام.

التجارة في الديون الحال ثمنها المؤجل مثمنها كالسلم وبيع السلع بأثمان مؤجلة ، ولا بين تجارة التربص والانتظار بأن يشترى السلع في أوقات رخصها وينتظر بها الرواج في المواسم ، ولا بين التجارة | وأخذ عوضها سلعة وباعه فرسا بفرسين ، بالتصدير والتوريد من محل إلى آخر ، وبين التجارة و التكسب أفر اذا ومشتركين .

> فكل هذه الأنواع وما يتبعها قد أباحها الشارع ، وأطلقها لعباده رحمة بهم ومراعاة لمصالحهم ، ودفعًا للأضرار عنهم ، وكلها جائزة بما يقترن بها ويتبعها من شروط ووثائق ونحوها ، يدخل في عموم ذلك جميع أجناس المبيعات وأنواعها وأفرادها من عقارات وحيوانات وأمتعة وأطعمة وأوانى وأشربة وأكسية وفرش وغيرها ، إذا سلمت من المحاذير الشرعية التي حذر منها الشرع، ولا بد أن يقترن ذلك بالتراضي بين المتبايعين رضا يصدر عن معرفة ، وإذا كان أحد الطرفين سفيها أو مجنونا قام عنه وليه .

> واعلم أن المحاذير المانعة هي : الربا ، والغرر ، والظلم ، والميسر ، والغش ، والتدليس ، وبخس الكيل والميزان .

#### أنواع البيوع :

١- المقابضة : وهو بيع عين بعين ، كأن يعطى

تمرا ويأخذ ثيابًا ، أو يعطى غنمًا يشترى بها بيتًا دون توسيط النقود .

قال ابن منظور : وقايض مقايضة إذا أعطاه سلعة والقيض: العوض.

٢- المراطلة : بيع النقد بمثله - فضة بفضة ، أو ذهبًا بذهب - وتجب فيها المساواة وزنا ، وأن تكون يدًا بيد ، لا تأجيل فيها ؛ لحديث أبى بكرة ، رضي الله عنه ، قال : قال رسول الله عنه : (( لا تبيعوا الذهب بالذهب ، إلا سواء بسواء ، والفضة بالفضة ، إلا سواء بسواء ، وبيعوا الذهب بالفضة والفضة بالذهب كيف شنتم )) . أخرجه البخارى

قال في ((بداية المجتهد )): إجماع العلماء على أنه إذا قال : أبيعك هذه الدراهم بدراهم مثلها وأنظرك بها حولاً أو شهرًا أنه لا يجوز ، ولو قال له : أسلفني دراهم وأمهلني فيها حولاً أو شهراً لجاز ذلك ، وليس بينهما إلا اختلاف اللفظ.

٣- الصرف: بيع النقد بنقد آخر - ذهب بفضة -ومثلها ساتر العمالات المختلفة اليوم ، ويجب أن تكون إيدابيد ، فلا يجوز فيها التأجيل ؛ لحديث عمر بن

السنة السابعة والعشرون العدد السابع التوهيد [١٩]

الخطاب ، رضي الله عنه ، المتفق عليه : (( الذهب بالورق ربًا ، إلا هاء وهاء )) .

2- الرجارة: وهي بيع المنفعة بالمال مثل كراء الدور للسكنى، أو العمل ، وكراء الدواب والسيارات، وكراء الأرض لزراعتها. (الكراء؛ أي الإجارة).

٥- البيع: وهو بيع العروض (١) بالنقود ، وهو لا يسمى إلا بيعًا ؛ لأنه أكثر الأنواع شيوعًا ، وله أربعة أقسام :

أ- بيع ناجز: وهو ما يكون يدًا بيد ؛ أي تسلم السلعة والثمن في مجلس العقد .

ب- بيع السلم: وهو ما يكون الثمن حالاً والعرض مؤجلاً، ويشترط فيه تسليم الثمن في مجلس العقد، وأن يكون العرض معيناً! أي كيل معلوم أو وزن معلوم إلى أجل معلوم، وكذلك الصنف ونوعه ووصفه معلوم في مجلس العقد.

جـ- بيع الأجل : وهو ما يكون العرض حالا والثمن مؤجلاً ، ويشترط فيه أن تكون القيمة والأجل محددين .

د- بيع الدين بالدين : وهو ما يكون العرض والثمن مؤجلين ، وهو ما لا يجوز فعله ؛ لحديث ابن عمر ، رضي الله عنهما ، أن النبي في نهى عن بيع الكالئ بالكالئ - يعني الدين بالدين . [ أخرجه الطحاوي في ((شرح معاني الآثار))] .

الحوالة: هي نقل دين من ذمة إلى ذمة ، كأن يكون لك على رجل دين ، ويكون لذلك الرجل على آخر دين كذلك ، فيقول لك ذلك الرجل: خذ دينك الذي علي من فلان لذلك الآخر ، وهذا قد يسميه البعض: بيعًا ، وفيها حديث الشيخين عن أبي هريرة ، رضي الله عنه ، أن رسول الله على قال: ((مطل الغني ظلم ، ومن اتبع على مليء فليتبع )) . والمليء: أي الغني ، والمعنى أن على المحال قبول الإحالة إذا

(١) العروض : السلع المعروضة للبيع

أحاله على غني ورضي المحال عليه ، ويشترط تماثل الحقين ، وأن يكون في شيء معلوم .

#### شروط صحة البيع :

1- المنفعة المباحة شرعاً للمعقود عليه ، فلا يباع ما لا نفع فيه ، فبيع ما لا نفع فيه سفه في العقل وإضاعة للمال ، ولا يباع ما يحرم الانتفاع به ؛ لحديث البخاري : ((قاتل الله اليهود! حرمت عليهم الشحوم فجملوها فباعوها)).

٧- ملكية البائع للمباع أو الإذن له في بيعه ، أما بيع الفضولي - أي الذي لم يؤذن له - ففيه خلاف مشهور ، حيث اتفق الفقهاء على صحة بيع الفضولي إذا كان المالك حاضرا ، أو أجاز البيع ؛ لأن الفضولي حينئذ يكون كالوكيل ، واتفقوا على عدم صحة بيعه إذا كان غير أهل للإجازة كالسفيه والصبي ، واختلفوا إذا كان المالك أهلاً للتصرف وكان غائباً ، والجمهور على صحة البيع ، إلا أنه موقوف على إجازة المالك ، ودليل ذلك ؛ حديث عروة البارقي أن النبي العظاه دينارا يشتري له به شاة ، فاشترى له به شاتين ، فباع إحداهما بدينار ، فجاء بدينار وشاة ، فقال له فباع إحداهما بدينار ، فجاء بدينار وشاة ، فقال له البخارى .

٣- قدرة البائع على تمكين المشتري من العين المباعة أو من الانتفاع بها ، فلا يصح بيع السمك في الماء ، ولا الشارد من الإبل ، و أمثال ذلك .

٤- أهلية البائع والمشتري للتصرف ، فلا يصح بيع المجنون ، ولا السفيه ، ولا الصبي غير المميز ، ولا شراؤه ، ويعفى عن التافه اليسير كالحلوى بشتريها الطفل .

 ٥- التراضي، فلا يصح من مكره بغير حق مراعاة للعدل والإنصاف؛ لقوله تعالى: ﴿ يأيها الذين آمنوا لا تأكلوا أموالكم بينكم بالباطل إلا أن تكون تجارة عن تراض منكم ﴾ [ النساء: ٢٩].

٦- انتفاء الجهالة والغرر والربا .

<sup>[.</sup> ٢] التوهيد السنة السابعة والعشرون العدد السابع

٧- أن يكون المبيع موجودًا عند العقد ، إلا في بيع سلم .

٨- أن يكون الثمن معلومًا .

تحديد النص : لتحديد ثمن المبيع طرق :

منها: المساومة: وهي ألا يظهر صاحب السلعة رأس ماله، ولكنه يتجاذب مع المشتري على السلعة للوصول إلى الثمن الذي يرضاه.

ومنها: المزايدة: وهي أن يعرض الباتع سلعته في السوق ليتزايد المشترون فيها فتباع لمن دفع الثمن الأعلى، وهي صورة من صور البيع المباحة إذا خلت من النجش، بل صرح بعض أهل العلم باستحباب المزايدة عند بيع مال المفلس لما فيه من توقع زيادة الثمن وتطييب نفوس الغرماء، ومصلحة ذلك الفقير الذي أفلس؛ لذا سماه بعض أهل العلم بيع الفقراء.

وقد جاء في عقد المزايدة قرار المجمع الفقهي في المحرم ١٤١٤ هـ كما يلي :

١- عقد المزايدة عقد معاوضة يعتمد دعوة الراغبين
 نداءً أو كتابة للمشاركة في المزاد ويتم عند رضا البائع

٢- يتنوع عقد المزايدة بحسب موضوعه إلى:
 بيع ، أو إجارة ، وغير ذلك ، وبحسب طبيعته إلى:
 اختياري كالمزادات العادية بين الأفراد ، وإلى إجباري
 كالمزادات القسي يوجبها القضاء وتحتاج إليه المؤسسات العامة والخاصة والحكومية والأفراد .

"- أن الإجراءات المتبعة في عقود المزايدات من تحرير كتابي وتنظيم وضوابط وشروط قانونية يجب ألا تتعارض مع أحكام الشريعة .

4- طلب الضمان : ممن يريد دخول المزايدة
 جائز شرعًا ، على أن يُرد لكل مشارك لم يرس عليه
 العطاء ، وأن يحتسب من الثمن لمن فاز بالصفقة .

٥ – رسم الدخول ، أو قيمة دفتر الشروط لا يزيد
 عن القيمة الفعلية له لكونه ثمنًا له .

٣- النجش حرام . اهم .

ومن طرق تحديد الثمن : المناقصة : وهي أن يطلب المشترى سلعة موصوفة ؛ فيتنافس الباعة في

عرضها بأقل ثمن ، ويرسو البيع على من رضي بأقل سعر .

قال في ((موسوعة الفقه )) : ويسري عليها ما يسري على المزايدة مع مراعاة التقابل .

ومنها: المرابحة: وهي بيع المشتري أو وكيله سلعة بالثمن الأول مع إضافة زيادة معلومة ؛ إسا بمقدار محدد ، أو نسبة عشرية معلومة .

ومنها: الوضيعة: وهي بيع بمثل الثمن الأول مع نقصان شيء معلوم.

ومنها: التولية: وهو نقل ما ملكه بالعقد الأول بالثمن الأول من غير زيادة ربح.

ومنها: بيع المسترسل: وهو بيع من لا يعرف القيمة، ولا يحسن المماكسة.

ومنها: بيع الأشراك: وهو بيع بعض المبيع ببعض الثمن، بحيث تصبح السلعة بينهما مشاعاً لكل منهما نسبة معلومة منها.

بعد سرد صور تحديد الثمن نقول بعون الله تعالى : ترجم البخاري في ((صحيحه)) باب : (صاحب السلعة أحق بالسوم) ، وقال ابن بطال : لا خلاف بين العلماء في هذه المسائلة ، وأن متولي السلعة من مالك أو وكيل أولى بالسوم من طالب الشراء .

ثم قال ابن حجر: لكن ذلك ليس بواجب، واستدل بقول النبي الله لجابر في شأن جمله: ((بعنيه بأوقية ))؛ أي أنه حدد المسعر، مع أنه المشتري.

#### التسعير :

وهو تقدير السلطان ونائبه للناس سعرًا وإجبارهم على التبايع به ، والتسعير لا يجوز ، والأصل فيه الحرمة ، إلا بشروط معينة ، ودليل ذلك قول الله تعالى : ﴿ يأيها الذين آمنوا لا تأكلوا أموالكم بينكم بالباطل إلا أن تكون تجارة عن تراض منكم ﴾ [ النساء : ٢٩ ] ، فاشتراط التراضي في الآية لا بتحقق بالتسعير .

ودليل ذلك من السنة ما رواه الترمذي وأبو داود وابن ماجه عن أنس بن مالك ، رضي الله عنه ، قال : غلا السعر على عهد رسول الله ، فقالوا : يا رسول الله ، سعر ننا ، فقال : (( إن الله هو المسعر القابض الباسط الرزاق ، وإني لأرجو أن ألقى ربي وليس أحد منكم يطلبني بمظلمة من دم ولا مال )) .

وفي الحديث بيان خطر ظلم الناس في دمانهم وأموالهم ، وأن خطره عظيم يوم القيامة ، حيث لا وفاء إلا بالحسنات والسيئات ، فالناس يتعاملون في أموالهم ، والتسعير حجر عليهم ، والإمام مأمور برعاية مصلحة المسلمين ، وليس نظره في مصلحة المشتري برخص الثمن أولى من نظره في مصلحة البائع برفع الثمن ، وإذا تقابل الأمران وجب تمكين الفريقين من الاجتهاد لأنفسهم ، وإلزام صاحبه أن يبيع بما لا يرضى به مناف لقوله تعالى : ﴿ إلا أن تكون تجارة عن تراض ﴾ .

يقول البسام في ((توضيح الأحكام)): إذا كان تحديد السعر على الناس ظلماً تبرأ منه النبي في ، فما بالك بالحكومات التي تدعي الإسلام وتسلب أموال الرعية باسم الاشتراكية ، وتأميم موارد رزقهم ، شم ترهقهم بالضرائب والرسوم والتعريفات الجمركية التي ألحقت الفقر والفاقة بالمستهلكين من رعاياهم ، ومع هذا لم تزدهم هذه الأعمال إلا فقرًا وديوناً واستعمارًا للدول الغنية .

هذا ، فإذا تلاعب بأسواق المسلمين فنة من أهل الجشع جاز للسلطان ، بل قد يجب عليه أن يتدخل لمنعهم من هذا العبث ، ولو سعر عليهم ما كان ظائما ، بل هو مانع لهم من الظلم ؛ لحديث : (( انصر أخاك ظالما أو مظلوما )) . فقال رجل : يا رسول الله ، أنصره مظلوما ، أفرأيت إذا كان ظالما كيف أنصره ؟ فقال : (( تحجزه ، أو تمنعه من الظلم ، فإن ذلك نصره )) . أخرجه البخاري عن أنس بن مالك ، رضي الله عنه .

ولذلك فالتسعير جائز بشرطين :

١- أن يكون التسعير فيما حاجته عامة لجميع الناس .
 ٢- أن يكون الغلاء لقلة العرض أو كثرة الطلب .
 وفي ذلك نص قرار المجمع الفقهي في جمادى الأولى ١٤٠٩ هـ :

أولاً: الأصل الذي تقرره النصوص والقواعد الشرعية ترك الناس أحراراً في بيعهم وشرائهم وتصرفهم في إطار أحكام الشريعة الإسلامية الغراء وضوابطها ، عملاً بمطلق قول الله تعالى : ﴿ يأيها الذين آمنوا لا تأكلوا أموالكم بينكم بالباطل إلا أن تكون تجارة عن تراض منكم ﴾ .

ثانيًا: ليس هناك تحديد لنسبة معينة للربح يتقيد بها التجار في معاملاتهم ، بل ذلك متروك لظروف التجارة عامة ، وظروف الأسواق والسلع ، مع مراعاة ما تقتضي به الآداب الشرعية من الرفق والقناعة والسماحة والتيسير .

**نالئا**: تضافرت نصوص الشريعة الإسلامية على وجوب سلامة التعامل من أسباب الحرام وملابساته كالغش والخديعة والتدليس والاستغلال وتزييف حقيقة الربح والاحتكار ، الذي يعود بالضرر على العامة والخاصة .

رابعا: لا يتدخل ولي الأمر بالتسعير إلا حيث يجد خللاً واضحاً في السوق والأسعار ناشئاً عن عوامل مصطنعة ، فإن لولي الأمر حيننذ التدخل بالوسائل العادلة الممكنة التي تقضي على تلك العوامل وأسباب الخلل والغلاء والغين الفاحش ، والله أعلم .

(انتهى قرار المجمع الفقهى) ، وفيه بيان شروط جواز التسعير ، وفيه أيضاً أن ربح التجارة ليس له في الإسلام حد إذا خلت الأسواق من المخالفات الشرعية .

عقد البيع: ينعقد البيع بكل قول أو فعل عده الناس بيعًا ، وحصل به المقصود ، ولا يشترط ألفاظا بعينها ، ولكن ما تعارف عليه الناس ، فالعرف أحد القواعد التي أخذ بها الفقهاء ؛ لذا ترجم البخاري في كتاب البيوع باب : (إجراء أمر الأمصار على ما يتعارفون بينهم) .

وينعقد البيع بالكتابة بين حاضرين ، أو باللفظ من أحدهما ، والكتابة من الآخر ، أو بالمراسلة من غائب كأن يرسل إليه يقول : بعتك داري بكذا ، فإذا قبل بعد اطلاعه عليه ؛ سواء بكتاب أو برسول يشافهه صح البيع ، ويصح كذلك بالإشارة من الأخرس إذا كانت مفهومة .

البيع بالمعاطاة: وهو إعطاء كل من المتبايعين لصاحبه ما يقع عليه التبادل دون ذكر صيغة الإيجاب والقبول أو بذكر أحدهما دون الآخر ويصح بها البيع في القليل والكثير عند الجمهور.

وقد جاء الشرع الحنيف بالعدل والإنصاف والتيسير، فحد حدودًا، ووضح معالم البيع والأسواق؛ حتى يقطع أسباب الشحناء والتباغض بسبب الأموال، وهو من محاسن الشريعة الغراء.

#### أمِنلة مِن البيوع المحرمة :

نهى النبي عن أنواع من البيع لما فيها من الغرر (١) والغش المؤدي إلى أكل أموال الناس بالباطل وإثارة الأحقاد ووقوع النزاع والخصومات بين الناس ، ومن ذلك :

المحاقلة: مشتقة من الحقل ، حيث يكون الزرع في الحقل ؛ وهي بيع الحب في سنبله بعد اشتداده بحب من جنسه ، وفيه جهالة المقدار والجودة ، وفيه الربا لعدم العلم بالتساوي والضابط الشرعي ( الجهل بالتساوي كالعلم بالتفاضل في الحكم ) .

إلا أن الشرع رحمة بالخلق رخص في بيع العرايا(١) ، والعرية هي عطية ثمر النخلة للمساكين دون الرقبة ، فقد يحتاج المسكين للرطب أو التمر ليأكله هو وعياله فرخص الشرع له في بيعه في رعوس النخل لفقره رخصه بقدر الحاجة ، أو قد يتأذى صاحب العرية بدخول المسكين الذي أخذ النخلة ( العرية ) كلما دخل عليه في بستانه ، فرخص في بيع العرية خرصا ( أي تقديرًا وتخميناً ) ، وجاءت الرخصة فيما دون خمسة أوسق (١) للحاجة ، فتدبر فذلك باب رحمة ورخصة وألفة وقطع نزاع قد يقع بين الناس .

المخابرة : كراء الأرض لزراعتها بأن يكون

لصاحب الأرض جانب من الزرع معينًا وللزارع جانب

آخر ، وفيها الجهالة ، فريما صلح هذا وتلف هذا ،

والصحيح أن يكون لكل منهما جزء معلوم مشاعاً في

الناتج ليشتركا في الغنم والغرم ويسلما من الجهالة.

بشيء من جنسه ، مثل بيع العنب بالزبيب ، أو

الرطب بالتمر ، أو التمر في رءوس النخل بتمر

مثله ، وفيها الجهالة والمخاطرة بغير حاجة ، وفيها

المزابنة : بيع مكيل أو موزون لا يعلم مقداره

المخاضرة: بيع الثمار والحبوب قبل بدو صلاحها ، وقد نهى الشرع عنها ؛ لحديث أنس ، رضي الله عنه ، نهى النبي عن بيع الثمر حتى تزهو ، قال : (( أرأيت إن منع الله الثمر ، بم تستحل مال أخبك )) . وللحديث بقية إن شاء الله .

(1) الغرر: أصل عظيم من أصول فساد البيع ، لذا جاء الباب الأول في كتاب البيوع عند مسلم في النهي عن صور بيوع الغرر. والغرر البسير معفو عنه للحاجة ، فدخول الحمام وإجارته جائزة مع تفاوت الناس في : استهلاك الماء ، ومدة البقاء فيه ، والشرب من السقاء ، وكذلك تناول الطعام من المطعم بصورة المائدة المفتوحة ، مع تفاوت الناس في شربهم وأكلهم جائز .

قال القرطبي في (( المفهم )) : فإن كل بيع لا بد فيه من نوع من الغرر ، لكنه لما كان يسيرًا غير مقصود لم يلتفت الشرع إليه ، ولما انقسم الغرر إلى هذين الضربين فما تبين أنه من الضرب الأول منع ، وما كان من الضرب الثاني (( البسير )) أجيز . اهـ .

(١) العرايا: جمع عرية ، وهي منح ثمرة النخلة لفقير دون الشجرة ، ومثلها المنيحة ، وهي أن يتطوع صاحب الشاة أو الناقة الحلوب فيعطيها للفقير يشرب لبنها حتى إذا جف لبنها ردها إلى صاحبها ، ولما كانت المنيحة تقبل النقل إلى بيت الفقير والشجرة لا تنقل من بستان الغني ، كان وقوع الحرج للغني من دخول الفقير عليه في بستانه ؛ لذا جاء الشرع رحمة بالناس ، فرخص في يبع العرايا فيما دون خسة أوسق خرصًا وتخمينًا بيعهما بتمر مثله ، والحمد لله رب العالمين . (٢) الوسق : ستون صاعًا ، والصاع أربعة أمداد ، والمد حفنة بحفنة الرجل المعتدل ، والله أعلم



الى اتجاه عقائدى معين لمجرد بعض الملاحظات على عصره وواقعه ، وإلا لكان ذلك تجنيا على الرجل وافتئاتًا على مبادئه ، فإذا تعلق الأمر بعالم من العلماء الذين وجهوا حركة الدعوة . وأداروا دفة الحياة العلمية ردحا من الزمان ،

ليس من اليسير أن يُنسب رجلُ | فإن نسبت الله اتجاه معين بدون التعمق في تراثه العلمي وميراثه الفكري لا يعتبر افتئاتا على الرجل وحده ، ولكن افتئاتاً على التاريخ والفكر وموازين البحث العلمي.

ولعل كثيرًا من العلماء وقادة الفكر قد واجهوا شيئًا من

التصنيف الفكري الخاطئ - إن صح التعبير - سواء من خصومهم السياسيين أو دسائس الوشاة ، أو نتيجة لسوء فهم قارئيهم بعد وفاتهم ؛ فقد اتهم الشافعي بالرفض ، وكان هذا في زمانه ، واتهم أبو حنيفة بالإرجاء ، وصنف العلامة السنى أبو الحسن الأشعرى في عداد الجهمية الأشاعرة، ونسب شيخ الإسلام ابن تيمية إلى مذهب التشبيه ، وبدون تمحيص ذَهب أقوام يسمون أصحابه وأتباعه بالحشوية ، ولم يكن لشيء مما سبق سند من الحق أو العلم ، إلا أثارات من أقوال مبتورة، أو شواهد من وقائع ناقصة ، ولعله يكون لنا عودة إلى بعض ذلك إن شاء الله .

وممن حاولت أقلام الساحثين تصنيفهم فزجت بهم أحياناً في اتجاه غير الذي تسنده الأدلية والبراهين: الإمام اليمنى العلامة الفقيه المفسر الأصولى أبو على محمد بن على الشوكاني ، صاحب ((فتح القدير)) في التفسير، و (( إرشاد الفحول )) في الأصول ، و ((نيل الأوطار )) ، و ((السيل الجرار )) في الفقه ، وغيرها من الكتب التي تبين عن فذاذة علمية ، وقيمة فكرية لا تكرر كثيرًا ، فقد نسبه بعض الباحثين إلى فرقة الزيدية من الشيعة (١) ، وهي الفرقة التي خكم باسمها اليمن قرونا متطاولة من الزمان ، ونسبة بعضهم إلى فرقة (المعتزلة)،

[ : ٢] التوهيد السنة السابعة والعشرون العدد السابع

وهي الفرقة التي لها علاقتها الوثيقة بالزيدية ، ولما كان بعض الباحثين - خصوصا من أشرت إليه - ما يزال ممارسا للعلم ، وما يزال تؤخذ عنه نتائجه ، رأيت أن أتوقف مع إطلالة مركزة موجزة عين مشرب منهجه ، وتصحيح نسبته ، إنصافا للتاريخ الذي هو شاهد على ما تكتب الأقلام .

وإذا كانت البيئة الزيدية التي نشأ فيها الشوكاني، والجو العلمي المحيط به يُبدي شيئًا من العُذر لمن يظن بداية أن الرجل زيدي، فإن هذا العفر يرفع - بـل يذوب - حين ينظر ق متأنية، اقد جعلت هذه في النظرة العجلي أستاذا متخصصا النظرة العجلي أستاذا متخصصا في مكتبته نحت لافتة (تفاسير في مكتبته نحت لافتة (تفاسير الجرار) تحت لافتة (فقه الزيدية)، بينما يصرح د. أحمد صبحي أنه زيدي المذهب - قبل وبعد اجتهاده وحتى وفاته.

وبمنتهى السذاجة يقرر أحد الناشرين في مقدمة كتاب ( الدراري المضية )) للشوكاني أنه زيدى المذهب والعقيدة .

أقول: هذه البيئة الزيدية التي حفّت الرجل لم تعد عذرًا لمن يطلع على تراثه العلمي، وإنما هي عذر للجاهل بهذا الستراث؛ فالعقيدة السلفية والمشرب السلفية في الاجتهاد، والطريقة السلفية في تلقي العلم، والمنحى السلفي في فروع الفقه، هذه جميعًا واضحة فروع الفقه، هذه جميعًا واضحة

كل الوضوح في هذا الميزان العلمي الضخم، وهناك بعض الأمثلة منها:

۱- نقول في كتاب ((فتح القدير )) - وهو تفسيره للقرآن -: تدل على أنه لم يهتم إلا بتفسيرات السلف في كل المواضع ، ونادرًا ما كان يعزو للعترة على الرغم من تقديره لهم ، وخذ مثالاً واحدًا وهو قوله في الآية : ﴿ ثم استوى على العرش ﴾ [الأعراف : ١٥].

(قد اختلف العلماء في معنى هذا على أربعة عشر قولاً، وأحقها وأولاها بالصواب مذهب السلف الصالح: أنه استوى سبحانه - بلا كيف - على الوجه الذي يليق به، مع تنزهه عما لا يجوز عليه )(٢).

٧- ما يدعو إليه من طريقته في التعلم، هي طريقته سلفية بحتة، لا يشير فيها أدنى إشارة إلى مذاهب الزيدية وكتبهم؛ ففي كتاب ((أدب الطالب)) - الذي يُعدُ منهاجًا عمليًا لطلبة العلم - يدعو المبتدئ إلى قراءة ((جامع الأصول))، و((كنز العمال))، و((منتقى الأخبار))، و((بلوغ المرام)). (الخ.

وهي كتب سلفية سنية ، كما يدعو إلى سماع الكتب الستة في الحديث ، وأما الفقه فما أنفع الإطلاع على المؤلفات البسيطة في حكاية مذاهب ؛ كمؤلفات ابن المنذر ، وابن قدامة ، وابن حزم ، وابن تيمية .

ولا سيما مؤلفات أهل الإنصاف الذين لا يتعصبون لمذهب من

المذاهب ، ولا يقصدون إلا تقرير الحق وتبيين الصواب .

٣- مخالفة الزيدية في أصولها وفروعها ؛ فلا يُقر من ذلك إلا النزر اليسير الذي يدل عليه الدليل ، فهو - على كثرة ما صنف في مسائل الاعتقاد - لم نعش له على رسالة واحدة تشبه كلام الزيدية في اعتقاداتهم ، بل ضرب الذكر صفحا عن ذلك كله ، حتى رسالته المسماة ((العقد الثمين في إثبات الوصية لأمير المؤمنين )) ، لم تكتب وصية لأمير المؤمنين ، بل هي وصايا عامة لا تتعرض للخلافة بشيء، وكأنه يريد بذلك أن الوصية التي تثبتها الشيعة ، ومنهم الزيدية لعلى بن أبى طالب ، لبست ثابتة .

وأما بقية الأصول - الخاصة بالاعتقاد في الله تعالى ومسائل القدر ونحوها - فهي أصدق دليل على سلفية الإمام الشوكاني، ورده على الزيدية، وسنتناول ذلك في أثناء مناقشتنا لانهامة بالاعتزال.

3- فأما قضايا الفروع الفقهية ؛ فيبدو أن شرح الشيخ لكتاب ((الأزهار)) الذي صنف العالم الزيدي والزعيم السياسي أحمد بن يحيى الملقب بالمهدي ، يبدو أن شرحه لهذا الكتاب كان من أسباب الظن بزيديته ، وسبحان الله ، فهذا الشرح يدل على سلفيته ، وتعقبه لأراء الزيدية ، ويبدو أن سبب اهتمامه به هو أنه أول ما حفظ من كتب الفقه ، كما يقرر ذلك في كتابه ((البدر

الطالع )) ، وهو أول ما قرأ على والده أيضاً مع شرحه، ثم كرر قراءة شرح (( الأزهار )) وحواشيه على العلامة الحرازي ، أما شرحه هو للكتاب فكان آخر ما عمل -على قدر علمى - لأنه يحيل فيه على كثير من مؤلفاته السابقة، وعموما فهو بعد ((نيال الأوطار )) ، فقد ذكر ((نيل الأوطار )) في (( البحر الطالع )) أول ما ذكر من مؤلفاته ، وفي آخر القائمة قال : وهو الآن يشتغل بتصنيف الحاشية التي جعلها على (( الأزهار )) ، وسماها (( السيل الجرار )) قال : وهي مشتملة على ما دل عليه الدليل ودفع ما خالفه.

وقال صديق حسن خان: إنه في هذا الكتاب (زيف ما لم يكن عليه دليل)، والدليل على مخالفته الشديدة لمذهب الزيدية في هذا الكتاب أنه أثار المقلدين لمذهب الزيدية ضده، وأرسل إليه أهل جهته بسببه سهام اللوم والمقت، وثارت من أجل ذلك فتنة في صنعاء، توهمًا من المقلدين أنه ما أراد إلا هدم مذهب أهن البيت: لأن ((الأرهار)) هو عمنتهم في هذه الأعصار.

وقد ذكرت أمثلة على مخالفة الشوكاتي ننزيدية في هذا الكتاب حين تقديمي لكتاب ((فتح القدير))

فإذا ما انتقانا إلى كتابيه الآخرين في الفقه، وهما ((نيل الأوطار))، و((الدراري المضية)) نلاحظ أنه خالف الزيدية في أشهر ما ذهبوا إليه في الفروع؛ منها:

إرسال الآيدي في الصلاة جارسال الآيدي في الصلاة على الذي الأوطار )) :

( ... والحديث يدل على مشروعية على الذي وضع الكف على الكف، وإليه السمع به ذهب الجمهور ، واحتج القائلون المال بحديث جابر بن سمرة ، والفجر وقد عرفناك أن حديث جابر وارد قال والحق والحق على سبب خاص )(1) .

وقال في ((الدراري)): وأما الضم لليدين - اليمنصى على اليسرى - حال القيام، فقد رواه عن النبي في نحو ثمانية عشر صحابيًا، حتى قال ابن عبد البر: إنه لم يأت فيه عن النبي في خلاف.

ب- حي على خير العمل:

في ((نيل الأوطار)) ذكر هذه الزيادة ، ونسبها إلى العِتْرة ، ونسبها إلى العِتْرة ، وناقش القول بها ، ثم ذكر أدلة الجمهور على منعها ، ولم يرجح شيئا ، بل إيراد ذلك بهذه الطريقة يدل على أنه لم يقبلها().

وفي ((الدراري)) لم يذكر الزيادة أصلاً في الأذان المشروع، ولكن ظاهر صنيعه في الشرح التحفظ، بل هو في ((السيل الجرار)) يؤكد رفضه لهذه الزيادة قائلاً: هذا اللفظ قد صار من المراكز العظيمة عند الشيعة، ولكن الحكم بين المختلفين من العباد هو كتاب الله وسنة رسوله وسول الله عليه وسلم رسول الله على الله عليه وسلم في شيء من كتب الحديث على اختلاف أنواعها، ثم شرع بعد ذلك

ج- الجمع بين الصلاتين في الحضر صنف رسالة خاصة في الرد على الزيدية فيها هي : ((تشنيف السمع بإبطال أدلة الجمع)).

د- المنع من الصلاة خلف الفاسق والفاحر

قال في ((نيل الأوطار)): والحق جواز الانتمام بالفاسق؛ لأن الأحاديث الدالة على المنع، ضعيفة ولا تقوم بها حجة، قال: وقد جمعنا في هذا البحث رسالة مستقلة.

هـ- زكاة الخبس

المقصود بها عند الشيعة - زيدية وجعفرية - إخراج الخمس في الركاز ، أو خمس في الغنائم فقط ، وإنما إخراجه من كل ما يَفْضُل عن مُؤنّية السنة من أرباح التجارات وسائر التكسبات ، ويدخل فيها عندهم الهبة والهدية والجائزة والوصية وغيرها من المكاسب .

والشوكاني يذكر كتاب الخمس في (( الدرر )) فيقول :

يجب فيما يغنم في القتال، وفي الركاز، ولا يجب فيما عدا ذلك، ويؤيد هذا في ((الدراري)) فيقول: وأما كونها لا تجب فيما عدا ذلك فلعدم الإيجاب الشرعي والبقاء تحت البراءة الأصلية.

أين الشوكاني من الزيدية إذن ؟ بسل أين الزيدية من الشوكاني ؟ إنه يخالفها في كل شيء ؛ لأنه لا يُقر إلا ما دل عليه الدليل ، وهذا هو المنهج السلفي الذي لا شَوَب فيه ، ولا شائبة عليه .

في رد هذه الزيادة .

الشوكاني والمعتزلة

ومن ثمة فإن القول بزيدية الشوكاني إنما يقوله الجاهل بعلوم الشيخ ومصنفاته ، لكن المُغرب حقاً هو من زعم أنه ((معتزلي))، وما نظن الذي غمزه بهذا إلا أراد إمداد التيار العلماني في اليمن الحديث بشيء من اعتزالية (مفترضة ) في شخصية تراثية يمنية ، تُمثل اتجاها تحررياً واضحاً ، فهو في نظر التحرري الجديد معتزلي جديد ، قدَّم منهجا جديدًا للاعتزال ، يقوم على إعلاء فيها - نجدها تنطق بالاعتزال ؛ شأن العقل والاجتهاد ، والحرب ضد التقليد ، والتعصب ، والتزمت ، والشعوذة ، والدجل والاحتيال والنصب ، والانتصار للحق والعدل ، بشجاعة وجرأة .

الذي تتحدث عنه ليس هو العقل ، ودعوة إلى التقليد والتعصب والشعوذة والدجل و النصب و الاحتيال .

يكون عن الاعتزال ، وتبرئته من الزيدية هي في الحقيقة تبرئة له من الفكرين.

فالمشهور أن الإمام زيد بن على قد تتلمذ أولاً على واصل بن عطاء شيخ المعتزلة ، ونستطيع أن نقول - بناء على استقراء تام لمعظم ما وصلنا من عناوين كتب الزيدية في مسائل الاعتقاد ، وبعض ما فيها -: أن مذهب الزيدية لا يختلف عن المعتزلة إلا في مسألة الولاية .

فإذا ما جئنا إلى مؤلفات الهادى إلى الحق يحيى بن الحسين - وهو فاتح اليمن ومؤسس الدولة الزيدية ومنها كتاب ((المنزلة بين المنزلتين )) ، و((الرد على أهل الزيغ من المشبهين )) ، و(( الرد على المجبرة )) .

وإن كان يهمنا هذا الأمر -ونقول للمؤلف: رويدك ، فهذا | وهو العلاقة بين الزيدية والمعتزلة - فإن الأهم لدينا الآن الاعتزال، وإنما هو الإسلام أصلا، | هو موقف الشوكاني من قضايا لقد جعل الكاتب مهمَّته التغزُّلَ في الاعتزال ، الذي يعتبره د . الفكر الاعتزالي أكثر من أن يهمه عبد العزيز المقالح صاحب منهج موقع الشوكاني منه ، كأن مذاهب جديد في الاعتزال ، ولعل القارئ الإسلام كلها كانت تحقيرًا من شأن حين يقرأ هذه الفقرة من تفسير ومَحْوَ آشار البدع الشوكاتي المسمى ب ((فتح القدير)) يذرك الإجابة على هذا السؤال:

يقول الزمخشرى - وهو ومع ذلك فالشوكاتي كان أبعد ما المُعَبّر عن فكر المعتزلة أدق تعبير - في تفسير قوله تعالى: وصحبه. ﴿ ونودوا أن تلكم الجنة أورثتموها الاعتزال ؛ لشدة التعانق بين ابما كنتم تعملون ﴾ [ الأعراف :

﴿ بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ : بسبب أعمالكم ، لا بالتفضل ، كما تقول المُنظلة ؛ ويعنى بالمبطلة أهل السنة.

قال الشوكاني معلقاً:

أقول: يا مسكين ، هذا ما قاله رسول الله على فيما صح عنه: ((سددوا، وقاربوا، واعلموا أنه لن يدخل أحد الجنة بعمله )) . قالوا: ولا أنت يا رسول الله ؟ قال: ((ولا أنا، إلا أن يتغمدني الله برحمته )) .

ولولا التفضل من الله سيحانه وتعالى على العامل بقدرته على العمل لم يكن عمل أصلاً ، فلو لم يكن التفضل إلا بهذا الإقرار لكان القائلون به محقة لا مبطلة (°).

فهو هاهنا يدافع عن أهل السنة ضد المعتزلة ، ويرد عليهم ردًا صارماً ينطق بسلفيته التي لا يشوبها شبهة ، كيف لا وهو الذي يقول في شعره:

أريد نشنر السنن فى كل قُطْر اليَمَان وهتك أستار الشنع

وبعد هذا الجنّة تفضلا ومنه

وصلى الله على محمد وآله

<sup>(</sup>١) ((قتح القدير )) للشوكاتي ط. دار التراث الإسلامي ، القاهرة . (٢) مقدمتي لكتاب ((قتح القدير )) للشوكاتي ،

<sup>(£) ((</sup> نيل الأوطار )) (٢/١) . (٣) ((نيل الأوطار )) ، تحقيق عصام الدين الصبابطي ط . دار الحديث (٢١٧/٢) .

<sup>(</sup>٥) ((فتح القدير )) للشوكاتي ، ط. دار الفكر (١٩٦/٢) .

• • يمسأل القارئ: منصور عبد الباري - مسيرياي -محافظة الغربية - عن درجة هذا الحديث :

ران المعصية إذا خفيت لع تضر الا عاملها ، وإذا ظهرت ولع يغيرها الناس نزل عليهم العقاب ٢١ قائي لم أجد هذا اللفظ، وأصل الحديث أعله الدارقطئي بالوقف ، كما نقل عنه الحافظ ابن كثير ، قهل هذا صحيح ؟ وما الراجح عندكم الرفع أم الوقف ؟

> • والجواب: بحول الملك الوهاب:

أن هذا اللفظ الذي سأل عنه القارئ وقفت عليه في ((معجم ابن المقرى )) (ج٥/ ق ٢/١٠١) ، فرواه من طريق عصام بن رواد بن الجراح ، ثنا أبي ، عن إسماعيل بن أبي خالد ، عن ابن أبي زهير الثقفي ، عن أبي بكر الصديق ، رضى الله عنه ، قال : قلتُ للنبي على : قولُ الله عز رسول الله على يقول : ((إن وجل: ﴿ لا يضركم من ضلَّ إذا الناس إذا رأوا المنكر فلم اهتديت م ﴾ [المائدة: ١٠٥]؟ ايغيروه، أوسُك أن يعمهم الله قال: ((ليس هو هكذا يا أبا بكر ، ا بعقابه )) . إن المعصية إذا خفيت لم تضر إلا عاملها ، وإذا ظهرت فلم يغيرها جمع ، هاك أسماؤهم مع تخريج العامية ، أوشك أن يعمهم الله رواياتهم ، منهم : عبد الله بن بعقاب )) . وهذا سند ضعيف، انمير ، أخرجه أحمد (رقم ١) ، ((الميزان)): (ليُّنه الحاكمُ أبو في ((المختارة)) (٤٥)، أحمد ) ، وأبوه : رواد بن الجراح | ومروان بن معاوية الفزاري ، اختلف فيه النقاد ، والراجح أخرجه الحميدي (٣) ، والطحاوي ضعفه ، وفي سفيان خاصة في ((المشكل)) (١٣/٢) ، ضعيف جداً ، وقد خولف في والضياء ، وجرير بن

alicul دارقا

يجيب عليها، فضيلة الشيخ : أبي إسحاق الحويني



إسناده ، خالفه جمع من الثقات ، فرووه عن إسماعيل بن أبى خالد ، عن قيس بن أبي حازم قال : قام أبو بكر الصديق ، رضي الله عنه ، فحمد الله وأثني عليه ، ثم قال : يا أيها الناس ، انكم تقر عون هذه الآية : ﴿ يأيها الذين آمنوا عليكم أنفسكم لا يضركم من ضل إذا اهتديتم ﴾ [المائدة: ١٠٥]، وإنا سمعنا

رواه عن إسماعيل هكذا وعصام بن رواد قال الذهبي في وابن ماجه (٤٠٠٥) ، والضياء

عيد الحميد ، أخرجه ابن حيان (۲۰٤) ، وأبو يعلى (۱/۱) ، والطحاوي (٢/٤/٢)، والضياء (٥٧)، وخالدين عبد الله ؛ أخرجه أبو داود (۳۳۸ع) ، وعمر بن على ؛ أخرجه الضياء ؛ أخرجه أبو داود (٣٣٨) ، وأبو محمد الخلدي في ((الفوائد)) (ق ۲/۱۱۳) ، وابن هارون ؛ أخرجه الترمذي (٢١٦٨، ٧٥٠٧)، وأحمد (٣٠)، وعبد بن حميد في ((المنتخب))، وأحمد بن منيع في ((مسنده))، وعنه الضياء (١٦)، والحارث بن أبى أسامة في ((المسند)) (١/٨)، والمسروزي والبزار في ((المسند)) (١٨)، والطحاوي، والطبراني في ((مكارم الأخلاق)) (٧٩)، وأبو (۱۲۳) ، وأبو أسامة حماد بن أسامة ؛ أخرجه ابن ماجه أب ي شيبة (١٧٤/١٥)، (٨٨) ، وشعبة بن الحجاج ؛ أخرجه ابن حيان (٣٠٥) ، وأحمد (۵۳) ، وأب و يعالى (۲۸) ، والسيزار (٦٦) ، والمسروزي (۸۹) ، والطحاوي (۲/۳۶) ،

وأبو محمد الخلدي في (( الفوائد )) (ق ۱/۱۱۳ ۲) ، وأبو نعيم في ((المعرفة)) (١٢٤)، والخطيب في ((الفصل للمدرج في النقل)) (١/٠١١، ١٤١)، والضياء في ((المختارة)) (٨٥)، وزهيربن معاوية ؛ أخرجه أحمد (١٦) ، والطحاوى (٦٣/٢)، وابين المبارك ؛ أخرجه النسائي في ((الكبرى)) - كما في ((أطراف الم (٥/ ٣٠ ) (٥ / ٣٠ ) -والمعتمر بن سليمان ؛ أخرجه الطح اوى (٢/٤٢)، وعبيد الله بن عمرو ؛ أخرجه أبو يعلى (٢١/١) ، ومالك بن مغول ؛ مرة . أخرجه الخطيب في (( الفصل )) الأموى ، ويحيى بن عبد الملك بن أبى غنية ، ومرجى بن رجاء ، وعبد العزيز بن مسلم القسملي ، وهياج بن بسطام ، ومعلى بن

يحيى بن سعيد القطان وابن عيينة واسماعيل بن مجالد ، وعبيد الله بن موسى، فرووه عن اسماعيل ، عن قيس ، عن أبى بكر موقوفاً عليه ، ذكره الدارقطني وقال: جميع رواة هذا الحديث تُقات ، ويشبه أن يكون قيس بن أبي حازم كان ينشط في الرواية مرة فيسنده، ومرة يجبن عنه فيقفه على أبي بكر . اه. .

ونقل ابن أبى حاتم فى ((العلى)) (۱۷۸۸) عن أبسى زرعة قال: وأحسب إسماعيل بن أبى خالد كان يرفعه مرة ويوقفه

وهذا الحكم من أبى زرعة في ((مسند أبي بكر) ( (٨٧) ، ( (٤٤/١) ، ووكيع بن الجراح ؛ والدارقطني يقتضي صحية أخرجه الطبري في ((تفسيره)) - المرفوع والموقوف جميعاً ، (٩٨/٧) ، وذكر الدارقطني في وجانب الرفع أقوى وأولى ، وأما ((العلال )) (١/ ٢٥٠، ٢٥١) ، ما نقله القارئ عن الحافظ ابن نعيم في ((معرفة الصحابة )) وآخرين منهم: يحيى بن سعيد كثير أنه قال في ((تفسيره )): إن الدارقطني رجح وقفه ، فالذي في ((طبعة الشعب )) من ((التقسير)) (٥٠٠٥)، وأحمد (٢٩)، وابن | وعبد الرحيم بن سليمان، (٢٠٨/٣): (وقد رجح رفعه والوليد بن القاسم ، وعلى بن الدارقطني ) ، فلعل القارئ التبس والمروزي في ((مسند أبي بكر)) عاصم، ويونس بن أبي إسحاق، عليه، أو وقع التصحيف في نسخته ، ثم وقفت على الحديث في ((الصحيحة)) (١٥٦٤) لشيخنا أبي عبد الرحمن الألباني، حفظه الله، فرأيته نقل من خالد بسنده مرفوعاً ، وخالفهم نسخته من ((تفسير ابن كثير ))



هلال ، وأبو حمزة السكري . كل

هؤلاء رووه عن إسماعيل بن أبي



أن الدارقطني رجح وقفه ، فهذا يدلُ على وقوع التصحيف في نسخة القارئ أيضاً ، وقد رد

المذكور ، وعذر شيخنا ظاهر ، والله الموفق.

وخلاصة البحث: أن اللفظ شيخنا عني ابن كثير في هذا ، الذي ذكره السائل لا يصح ، وإنما والردُّ لا يردُ عليه للتصحيف إيصح اللفظ الآخر، والذي اتفق

على روايته الجماعة ، عن إسماعيل بن أبى خالد ، والحمد لله.

• • ويسأل القارئ: فؤاد العمروسي - بيلا - محافظة كفر الشيخ - عن صحة هذا الحديث: ( إذا توضأت فقل : يسم الله ، والحدد لله ، فإن حفظتك لا تستريح ، تكتب لك الحسنات ، حتى تحدث من ذلك الوضوء ير .

> أخرجه الطبراني في ((الصغير)) (٧٣/١) من طريق عمرو بن أبى سلمة ، حدثنا إبراهيم بن محمد البصري ، عن على بن ثابت ، عن محمد بن سيرين ، عن أبي هريرة أن النبي توضأت . . )) الحديث .

قال الطبراني: لم يروه عن على بن ثابت أخو عزرة بن تابت ، إلا إبراهيم بن محمد البصرى ، تفرد به : عمرو بن أبي سلمة .

قال الهيثمي في ((المجمع)) (١/ ٢٠٠): (إسنادة حسن ) . وكذلك قال البدر العينى في

• والجواب: أنه حديث منكر . ((شرح الهداية )) - كما في ((رد المحتار » (۱۱۳/۱) .

وابراهيم بن محمد هـذا هـو المترجم في ((لسان الميزان)) (٩٨/١) ، وتقه ابن حبان ، وقال ابن عدي في ((الكامل)) ع قال له : ((یا أبا هریرة ، إذا (١/ ٢٦٠ ، ٢٦١) : (روی عنه عمروبن أبى سلمة وغيره مناكير)، ثم قال: (وأحاديثه ممن قد رواه عنه) . اه.

رحمه الله ، فيه نظر ، فإنه ساق له أحاديث الراوى عنه فيها هو أبو مصعب الزهري ، وعمرو بن

أبى سلمة ، وكلاهما ثقة ، فلا تكون المناكير إلا من إبراهيم.

• قُلْتُ : وهو عجب !! وقد أشار الحافظ في (( اللسان )) في ترجمة إبراهيم إلى هذا الحديث ، ثم قال : (وهو منكر ) ، وقال الحافظ أيضاً في ((نتائج الأفكار)) (١/٨٢١): وعلى بن ثابت مجهول ، والراوي عنه ضعيف .

وقد أورد هذا الحديث ابن صالحة محتملة ، ولعله قد أتى الجوزى في ((الموضوعات)) (۱۸۵/۳) من طریق وهذا الترجي من ابن عدي ، عمرو بن أبي سلمة به مع طريق أخرى ، ثم قال : ( هذا حديث ليس له أصل ، وفي إسناده جماعة مجاهيل لا يعرفون أصلاً). والله أعلم.

● • ويسال القارئ: يوسف محمد المغربي - سخا - محافظة كفر الشيخ - عن درجة هذا الحديث: ( ان بين ايديكم عقبة كنودا ، لا يجوزها الاكلُّ ضاس مهرول ) .

والجواب: أنه حديث محيد ، (١٩٩٥) ، ومن طريقه (ح١٩/ق ٢٤ - ٢٦) من طريق أخرجه أبو نعيم في ((الحلية )) ابن عساكر في ((تاريخ دمشق )) المشام بن عمار ، ثنا بقية بن

الوليد ، عن رجل ، عن أبي حازم الخناصري الأسدي ، وساق حكاية طويلة في شلاث صفحات فيها غرائب وتخللها أن أبا حازم هذا قال : سمعت أبا هريرة يقول :...، فذكره مرفوعا ....

وهذا سنده واد ، وهشام بن عمار ساء حفظه ، وبقية بن الوليد مدلس ، ولم يصرح بتحديث ، وشيخه مبهم ، وأبو حازم هذا لا أعرفه بجرح ولا تعديل .

ثم أخرجه أبو نعيم (٥/١٠٣) من طريق إبراهيم بن هراسة ، عن سفيان التوري ، عن أبي الزناد ، عن أبي حازم ، عن أبي هريرة ، فذكر نحوه مختصرا ، ومن طريق أبي نعيم أخرجه ابن عساكر (ج١٥/) .

وسنده ساقط أيضا . وإبراهيم بن هراسة تركه النسائي ، وقال البخاري : تركوه ، تكلم فيه أبو عبيد وغيره ، وتركه أيضنا أبو حاتم الرازي ، ونقل أبو العرب في ((الضعفاء)) عن العجلي أنه قال : (متروك كذاب) ، ورماه أبو داود بالكذب .

ولكن أخرجه ابن عساكر أيضًا من طريق أحمد بن المغلس الحماتي، عن يحيى بن عبد الحميد الحماني، عن ابن المبارك، عن الثوري به، وسنده ساقط أيضًا، وابن المغلس كذبوه. فالحديث لا يصحع بهذا اللفظ.

ولكن يغني عنه ما أخرجه السبزار (٣٩٦- كشف الأستار)، والحاكم في الأستدرك) (١٩٣- كش من طريق أبي معاوية الضرير محمد بن خازم، عن موسى بن مسلم الصغير، عن هلال بن يساف، عن أم الدرداء، عن أبي الدرداء مرفوعنا: ((إن بين أيديكم عقبة كئودًا، ينجو فيها كل مخفق) . لفظ البزار.

وأخرجه البيهة ي في (الشعب) (٣٠٩/٧)، وأبو نعيم (الشعب) (٢٢٦/١) من في (الحلية) (٢٢٦/١) من طريق عبد الحميد بن صالح، ثنا أبو معاوية بسنده سواء نحوه، وعندهما والحاكم: ((فأنا أحب أن أتخفف لتلك العقبة)).

قال البزار: (لا نعلم رواه إلا أبو الدرداء، ولا حدث به إلا أبو معاوية عن موسى، وموسى ثقة

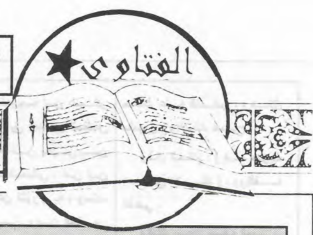
حدّث عنه الناس ، وهلال مشهور ، والإسناد صحيح ) .

وقال الحاكم: (هذا حديث صحيح الإسناد)، ووافقه الذهبي.

وكذلك صحّح إسناده المنذري في ((الترغيب)) (١٣١/٤) بعد أن عزاه للطبراني في ((الكبير))، وحسن إسناد السبزار، ولعل إسنادهما واحد من عند أبي معاوية، والله أعلم، ثم رأيته في ((كتاب الزهد)) (ص ١٣٨) للإمام أحمد رواه من طريق الأعمش عمن أخبره عن أم الدرداء أنها اشتكت إلى أبي الدرداء فناء الدقيق، فقال: إن أمامنا عقبة كنوذا المخف فيها خير من المثقل. وسنده ضعيف؛ لجهالة شيخ الأعمش، والله

والحمد لله رب العالمين .

\* \* \*



إعداد لجنة الفتوى بالركز العام رئيس اللجنة / محمد صفوت نور الدين



## يجوز صلاتك خلف الصف في المكان الذي لا تتأذى فيه

● يسأل القارئ : محمد أحمد عامر - كفر الدوار:

أنه يتأذى من مراوح السقف في المسجد ، وهي تتسلط على الصف الأول . ولا يرضى المصلون بإيقافها . فيجعله ذلك يصلى خلف الصف وحده ، فهل يصح ذلك ، مع وجود فراغ في الصف الأول ؟

O الجواب : صح عن النبي الصف في المكان الذي لا تتاذي صلى اللَّه عليه وسلم أنه أسر به ؛ لقوله تعالى : ﴿ فَاتقوا اللَّهُ مَا صلاته ، وصح عنه أنه صلى ذكرت من إضرار هذه المراوح بك أعلم. في الصلاة جازت صلاتك خلف

المصلى خلف الصف أن يعيد استطعتم ﴾ [التغابن: ١٦]، ولو أنك من بداية صلاتك صليت وآخر بأنس بن مالك وأمر أم سليم فصلت معك لكان أفضل حتى لا تنفرد ، خلفهم وحدها ؛ لأنها امرأة لا تصف ولكن لا تجذب من الصف الذي مع الرجال ، فإن كان الأمر كما أمامك أحدًا يصلى معك ، والله

# يحوز العمل بالنسبة في التجارة إذا كان المبيع حلالا

● ويسال: محمد محمود فرحات - شبراخيت -

هل يجوز العمل في تجارة ويكون أجره نسبة على ? Jewell

○ الجواب: أن هذا جائز إذا كان المبيع حلالا وخلا البيع من المخالفات الشرعية من غرر وتدليس وربا.

والله أعلم .

## يشرع أن تصلى ركعتين تفية الوسدد كلها دخلت الوسدد

● ويسأل: صبري محمود إسحاق - محافظة

عمن صلى سنة الصبح بالمنزل ، ثم ذهب إلى المسجد هل يجوز أن يصلى ركعتين تحية المسجد ؟

O الجواب : أنه يشرع له أن يصلى ركعتين تحية للمسجد كلما دخل ما لم تكن صلاة الفريضة قد أقيمت ، فإذا أقيمت الصلاة فلا صلاة إلا المكتوبة ، والله أعلم .

٣٢] التوحيد السنة السابعة والعشرون العدد السابع





## ليس للجمعة سنة قبلية اا

• ويسأل: محمود محمد حامد - أبنوب أسيوط: هل للجمعة سنة قبلية ؟

وسلم كان النبي صلى الله عليه وسلم كان يصعد المنبر فيؤذن للجمعة ، ثم إذا نزل من المنبر أقيمت الصلاة ، فليس للجمعة سنة قبلية ، ولكن ينبغي أن يعلم أنه يسن للمسلم التبكير إلى المسجد يوم الجمعة ، وأن ينشغل بالصلاة حتى يصعد الإمام إلى المنبر ؛ لحديث البخاري عن سلمان الفارسي ، رضي الله عنه ، قال : قال النبي صلى الله عليه وسلم : (( لا يغتسل رجل يوم الجمعة ويتطهر ما استطاع من طهر ويدهن من دهنه أو يمس من طيب بيته ، ثم يخرج فلا يفرق بين اثنين ، ثم يصلي ما كتب له ، ثم ينصت إذا تكلم الإمام ، إلا غفر له ما بينه وبين الجمعة الأخرى )) ، رواه البخاري .

# رفع اليدين في دعاء الخطيب يوم الجمعة غير مشروع ا

 كما يسأل: : رفع اليدين بالدعاء أثناء جلسة الخطيب للاستراحة يو جمعة ؟

O الجواب: أن رفع اليدين في هذا الموضع وفي دعاء الخطيب يـوم العة غير مشروع، وإنما يشرع التأمين، وإن كان راليدين مشروعًا في الدعاء في مواطن أخرى كثيرة عير هذا الموطن، والله أعلم.

 كما يسأل : هل يجوز صلاة الوتر تُلاث ركعات بتشهد واحد ؟

الجواب: أن صلاة الوتر تجوز بهذه الصورة وبغيرها من الصور.

• ويسأل: عن حديث: (( إن الله بيعث لهذه الأمة على رأس كل مائة سنة من يجدد لها دينها )) ، فمن هو مجدد هذه المائة ؟

○ الجواب: أن حديث: (( إن الله يبعث لهذه الأمة على رأس كل مائة سنة من يجدد لها دينها )) أخرجه أبو داود والحاكم والبيهقي في (( معرفة السنن والآثار )) من حديث أبي هريرة ، وهو صحيح .

وقد تكلم أبو الطيب في (( عون المعبود )) فأطال فيه وتكلم عليه القاري في (( مرقاة المفاتيح )) فقال : قال صاحب (( جامع الأصول )) : قد تكلم العلماء في تأويله ، وكل واحد أشار إلى العالم الذي هو في مذهبه ، وحمل الحديث عليه ، والأولى الحمل على العموم ، فإن لفظ : (( من )) تقع على الواحد وعلى الجمع ، ولا يختص أيضا بالفقهاء ، فإن انتفاع الأمة بهم ، وإن كان كثيرا والزهاد أيضا كثير إذ حفظ الدين وقوانين السياسة وبت العدل وظيفة أولي الأمر ، وكذا القراء وأصحاب الحديث العول وظيفة أولي الأمر ، وكذا القراء وأصحاب الحديث ينفعون بضبط التنزيل والأحاديث التي هي أصول الشرع وأداته والوعاظ ينفعون بالوعظ والحث على لزوم التقوى .

( ثم قال ) : والأظهر عندي - والله أعلم - أن المراد ب ( من يجدد )) ليس شخصاً واحدًا ، بل المراد به جماعة يجدد كل أحد في بلد في فن أو فنون من العلوم الشرعية ما تيسر له من الأمور التقريرية أو التحريرية ويكون سببا لبقائه وعدم اندراسه وانقضائه إلى أن ياتي أمر الله ، ولا شك أن هذا التجديد أمر إضافي ؛ لأن العلم كل سنة في التنزل ، كما أن الجهل كل عام في الترقي .

# بسن للمصلي أن يتخذ هيئة عسنة عند صلاته ال

ويسأل: محمد عبد الناصر عبد الباقي
 السيد - مركز بدر - البحيرة:

عن الصلاة بالفائلة بالحمالات ؟

○ الجواب : يسن للمصلي أن يتخذ هيئة حسنة عند صلاته ؛ لقوله تعالى : ﴿ يا بني آدم خذوا زينتكم عند كل مسجد ﴾ [ الأعراف : ٣١ ] ، ولحديث البخاري عن أبي هريرة ، رضي الله عنه ، قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : (( لا يصلي أحدكم في الثوب الواحد ليس على عاتقه منه شيء )) .

وهذا الأمر وإن حمله الجمهور على الاستحباب ، وذلك لحديث جابر بن عبد الله ، رضى الله عنه ،

حيث صلى مع النبي صلى الله عليه وسلم في ثوب قد اشتمل به - أي لف أعلاه وأسفله به - وكان الثوب ضيقاً ، فقال له النبي صلى الله عليه وسلم : (( إن كان واسعاً فالتحف به ، وإن كان ضيقاً فأتزر به )) . وذلك يعني أن يغطي من السرة إلى الركبة ، إلا أنه في البخاري قال عمر بن الخطاب ، رضي الله عنه : إذا وسع الله فأوسعوا ؛ جمع رجل عليه ثيابه صلى رجل في إزار ورداء تبان في إزار وقميص ، في إزار وقباء ، في سراويل وقباء ، في سراويل وقبيص ، في سراويل وقباء ، في تبان وقباء ، في تبان ورداء - قال : وأحسبه قال : في تبان ورداء - تطيب الرائحة وحسن المنظر والسواك كله من تطيب الرائحة وحسن المنظر والسواك كله من

وفي الحديث: ((إن الله كتب الإحسان على كل شيء )). ولا شك أن الصلاة خير موضوع فأحسن هيئتك عندها، والله أعلم.

### من صلى متأخرًا ثم نسي وسلم مع الإمام فإنه يرجع ثم يسجد للسفو

• كما يسأل:

عمن كان في الصلاة مسبوقاً ، ثم نسي وسلم مع الإمام .

O الجواب: أنه يرجع إذا لم يكن الفاصل طويلاً ويصلي الركعات التي فاتته ، ثم يسجد للسهو ، والله أعلم .

وله أسئلة أخرى من قبيل القضايا وليست من الفتاوى ، فعليه بالذهاب إلى من يثق به من أهل العلم مع الأطراف الأخرى ليفصل بينهم في هذه القضايا ، والله أعلم .

⊙ أما السائل: أ. أ. ع، وصاحبه م. ع.
 ش - من المعصرة بلقاس: وهما في الرابعة عشر
 من العمر فنوصي:

أولا : باختيار الرفقة الصالحة وملازمة دروس العلم وأهل الخير من العلماء والصالحين ، خاصة الهالدين .

ثانيًا: هجرة أهل الفساد والأخلاق السيئة وعدم مصاحبتهم، خاصة لمن كان صغيرًا في مثل عمركما حتى ولمو كان لبذل النصح، إنما يطلب من الكبار الفاهمين الواعين تقديم النصح لهم وتعليمهم.

ثالثًا: التوبة والإكثار من الأعمال الصالحة وحفظ كتاب الله تعالى والإكثار من تلاوة القرآن. والله تعالى أعلم.

\* \* \*

[ ٢ ] التوهيد السنة السابعة والعشرون العدد السابع

### شراء المسكن ممن اشتراه من قبل بعقد ربوي جالزاا

● يسأل د . محمد عبد الستار محمد - من المركز الطبي للمقاولين العرب :

تقوم هيئة المجتمعات العمرانية مع البنك ببناء عدد من الشقق السكنية ، ويقوم البنك بإعطاء قروض لهذا المشروع على أن يقوم بجمع هذه الأموال بنسبة فوائد مختلفة من فرد إلى آخر ، وكلما تراكمت هذه المبالغ عند المستفيد من المشروع كلما زادت الفوائد ، فهل هذا التعاقد جائز شرعاً ؟ وهل يجوز لي أن أشتري هذه الشقة من آخر مستفيد من هذا المشروع ، حيث ليس لي تعامل مع البنك ؟

الجواب: أن مجلس الفقه الإسلامي المنعقد
 في شعبان ۱٤۱۰ هـ قرر:

ان المسكن من الحاجات الأساسية للإسان ، وينبغي أن يوفر بالطرق المشروعة بمال حلال ، وأن الطريقة التي تسلكها البنوك العقارية والإسكانية ونحوها من الإقراض بفائدة قلة أو كثرة هي طريقة محرمة شرعًا لما فيها من التعامل بالربا .

٢- هناك طرق مشروعة يستغنى بها عن الطريقة المحرمة لتوفير المسكن بالتملك ، فضلاً عن إمكانية توفيره بالإيجار ، منها :

أ- أن تقدم الدولة للراغبين في تملك مساكن قروضًا مخصصة لإنشاء المساكن تستوفيها بأقساط ملائمة بدون فائدة ، سواء أكانت الفائدة صريحة أم تحت ستار اعتبارها رسم خدمة ، على أنه إذا دعت الحاجة إلى تحصيل نفقات لتقديم عمليات القروض ومتابعتها وجب أن يقتصر فيها على التكاليف الفعلية لعملية القروض على النحو المبين في الفقرة (أ) من القرار رقم (١) للدورة الثالثة لهذا المجمع .

ب- أن تتولى الدول القادرة على إنشاء المساكن وتبيعها للراغبين في تملك مساكن بالأجل والأقساط بالضوابط الشرعية المبينة في القرار (٣/٥/٦) لهذه الدورة (البيع بالتقسيط).

جــ أن يتولـى المستثمرون مـن الأفـراد أو الشركات بناء مساكن تباع بالأجل .

د- أن تملك المساكن عن طريق عقد الاستصناع - على أساس اعتباره لازمنا - وبذلك يتم شراء المسكن قبل بناته بحسب الوصف الدقيق المزيل للجهالة المؤدية للنزاع ، دون وجوب تعجيل جميع الثمن ، بل يجوز تأجيله بأقساط يتفق عليها ، مع مراعاة الشروط والأحوال المقررة لعقد الاستصناع لدى الفقهاء الذين ميزوه عن عقد السلم .

هذا ، والمؤتمر الثاني لمجمع البحوث الإسلامية بالقاهرة والمنعقد في سنة ١٣٩٢ هـ جاء في قراراته ما يلي :

أ- الفائدة على أنواع القروض كلها رباً محرم ،
 لا فرق في ذلك بين ما يسمى بالقرض الاستهلاكي
 وما يسمى بالقرض الإنتاجي ؛ لأن نصوص الكتاب
 والسنة في مجموعها قاطعة في تحريم النوعين .

ب- كثير الربا وقليله حرام ، كما يشير لذلك الفهم الصحيح في قوله تعالى : ﴿ يأيها الذين آمنوا لا تأكلوا الربا أضعافا مضاعفة ﴾ [آل عمران :

جـ- الإقراض بالربا محرم لا تبيعه حاجة ولا ضرورة والاقتراض بالربا محرم كذلك ، ولا يرتفع إثمه إلا إذا دعت إليه ضرورة ، أما عن شراء المسكن ممن اشتراه من قبل بعقد ربوي فهذا جائز إذا خلا من التواطئ على ذلك ، مع ملاحظة أن معلومية الثمن الإجمالي من شروط صحة المبيع ، والله أعلم .

\* \* \*

لشيخ الإسلام ابن تيمية ( رحمه الله )

سُئل شيخ الإسلام أوحد الزمان تقى الدين أبى العباس أحمد بن • ج: لم يكن من عادة شرقي المدينة. ضریمه:

> العلماء أئمة الدين ، رضى بعتاده الناس من الاكرام عند قدوم شخص معين أو يتأذى باطنه وربما آل

قصد هل يحرم أم لا؟

السلام بن تيمية - قدس وخلفائه الراشدين أن ايعتادوا اتباع السلف على الله روحه ونور يعتادوا القيام كما يردون ما كانوا عليه على عهد على السلام ، كما يفعل النبى ﷺ ، فإنهم خير • س: ما تقول السادة | كثير من الناس ، بل قد | القرون ، وخير الكلام كلام قال أنس بن مالك ، رضى الله ، وخير الهدي هدي اللَّه عنهم أجمعين ، في الله عنه : لم يكن شخص محمد ، فلا يعدل أحد عن النهوض والقيام الذي أحب إليهم من رسول الله هدي خير الخلق وهدي ا على ، وكانوا إذا رأوه لم خير القرون إلى ما هو النبي على أنه قام لعكرمة ، اللقاء المعتاد . ذلك إلى بُغْض ومَقْتِ وقال للأنصار لما قدم فأما القيام لمن يقدم من

ذلك عادة وطبعًا ليس في متمرضًا بالمدينة ، وكان قد قدم إلى بنسى قريظة

يقوموا له ، لِمَا يعلمون من دونه ، وينبغى للمطاع أن مُغتَبَر ؟ وهل يجوز أم لا كراهته لذلك ، ولكن ربما يقرر ذلك مع أصحابه عند غلبة ظن المتقاعد قاموا للقادم من مغيبه بحيث إذا رأوه لم يقوموا عن ذلك أن القادم يخجل القياً له، كما رُوي عن اله ولا يقوم لهم إلا في

وعداوة ؟ فإن فعل رجل سعد بن عُبادة : «قوموا سفر ونحو ذلك تلقياً له إلى سيدكم »، وكان سعد فحسن ، وإذا كان عادة



الناس إكرام المجيء بالقيام ولو ترك ذلك لاعتقد أن ذلك بخس في حقه ، أو قصد لخفضه ، ولم يعلم العادة الموافقة للسنة ، فالأصلح أن يُقام نه ؛ لأن ذلك إصلاحٌ لذات البين وإزالة للتباغض والشحناء.

فليس في ترك ذلك إيذاء له، وليس هذا القيام هو القيام المذكور في قوله 

قاعد، ليس هو أن يقوموا أدناهما. المجيئه إذا جاء، ولهذا وأما الانحناء عند. قعود .

يصلح اتباع عادة السلف فكيف بالركوع والسجود؟ وأما من عرف عادة وأخلاقهم والاجتهاد بحسب وكذلك ما هو ركوع ناقص القوم الموافقة للسنة الإمكان، فمن لم يعتد ذلك الدخل في النهي عنه. أو لم يعرف أنه العادة، وكان في ترك معاملته بما اعتاده الناس من الاحترام

له الرجال قياماً فليتبوأ | أعظم الفسادين بالتزام مقعده من النار »، فإن أدناهما كما يجب فعلى ذلك أن يقوموا وهو أعظم المصلحتين بتفويت،

فرَقوا أن يقال قمت إليه التحية فينهى عنه كما في، وقمت له، والقائم للقادم الترمذي عن النبي على ساواه في القيام، بخلاف أنهم سألوه عن الرجل، القيام للقاعد، وقد تُبت في ليلقى أخاه أينحني له؟ قال: «صحيح مسلم» أن النبي («لا». ولأن الركوع؛ مرضه وصلوا قياماً الله، وإن كان هذا على وجه أمرهم بالقعود ، وقال : «لا التحيّة في غير شريعتنا ، تعظموني كما يعظم كما قال في قصة يوسف: الأعاجم بعضها بعضاً »، ﴿ وخروا له سجدًا وقال يا فقد نهاهم عن القيام في أبت هذا تأويل رؤياي من الصلاة وهو قاعد؛ لئلا قبل ﴾ [يوسف: ١٠٠]، يشبهوا الأعاجم الذين وفي شريعتنا لا يصلح يقومون لعظمائهم وهم السجود إلا لله ، بل تقدم نهيه عن القيام كما تفعل وجماع ذلك أن الذي الأعاجم بعضها ببعض، والله أعلم.

#### الأزهير الشرييف

### مجمع البحوث الإسلامية

قرارات وتوصيات المؤتمر الرابع ١٣٨٨ هـ - ١٩٦٨ م

- إيمانا بالوحدة الإسلامية التي طبع عليها
   الإسلام أتباعه .
- واستجابة لدعوة الإسلام إلى التواصي بالحق والتعاون على البر.
- وتحقيقًا لمبدأ التكافل والمناصرة الذي دعا
   إليه القرآن وحث عليه رسول الله صلى الله عليه وسلم.
- وانتصارًا للحق والعدل ، ودفاعًا عن العقيدة والوطن والعرض .

لبى علماء المسلمين في العالم دعوة مجمع البحوث الإسلامية ، لمؤتمره الرابع الذي عقد في رحاب الأزهر الشريف في شهر رجب سنة ١٣٨٨ هـ ، وقد خصصت الفترة الأولى منه لقضية فلسطين واحتلال بيت المقدس ، وانتهاك حرماته والعدوان على الأراضى العربية .

وعلى أساس من تعاليم الإسلام ومبادئه، وفي ضوء الحقائق التاريخية والمبادئ الإنسانية والأعراف الدولية، تدارس المؤتمرون ما يربو على خمسة وعشرين بحثا قدمها علماء المسلمين من القارات الثلاث: آسيا، وأفريقيا، وأوربا، وأعقبتها مناقشات تلاقت عندها مشاعر أعضاء المؤتمر في إجماع وإصرار على مواجهة فداحة الواقع الذي تعيشه الأمة الاسلامية اليوم.

يعلن المؤتمر:

♦ أولاً: أ- أن أسباب وجوب القتال والجهاد كل بلد إسلامي، وتخص التي حددها القرآن الكريم قد أصبحت كلها متوافرة في التمويله، فإن الإتفاق في العدوان الإسرائيلي، بما كان من اعتداء على أرض الله به ومصرف من مصالوطن العربي الإسلامي، واتتهاك لحرمات الدين في الله به ومصرف من مصالقر أقدس شعائرها وأماكنها، وبما كان من إخراج المسلمين نص القرآن الكريم عليها.

- والعرب من ديارهم ، وبما كان من قسوة ووحشية في تقتيل المستضعفين من الشيوخ والنساء والأطفال .
- لهذا كله صار الجهاد بالأموال والأنفس فرضاً عينيًا في عنق كل مسلم يقوم به على قدر وسعه وطاقته مهما بعدت الديار .
- ب- يحيي المؤتمر طلائع الفدائيين والمرابطين على خطوط القتال ويقدر نضالهم ، وصمودهم ، وإصرارهم على النصر .

جـ يدعو المؤتمر إلى دعم الكفاح الذي يخوضه أبناء الشعب الفلسطيني وإمداده بكل أسباب القوة التي تضمن له الصمود والتصعيد، وتحقق له هدفه وغايته.

د- كما يدعو إلى دعم الجبهات العسكرية العربية وبخاصة الجبهة الأردنية .

هـ- يبارك المؤتمر الوحدة العسكرية العربية ، ويدعو إلى وضعها موضع التنفيذ ، ويهبب بالدول العربية إلى تقوية القيادة العربية الموحدة ، ويدعو المسلمين كافة إلى مساندة هذه الوحدة مادياً ومعنوياً .

و- يوصي المؤتمر بحشد كل الطاقات المادية
 والمعنوية للأمة العربية والإسلامية ، وتدريب جميع
 القادرين على حمل السلاح على استعماله .

ز- يدعو المؤتمر إلى إنشاء صندوق لتمويل كفاح أبناء الشعب الفلسطيني ورعاية أسر المجاهدين والشهداء، والعمل على أن تكون للصندوق فروع في كل بلد إسلامي، وتخصيص قدر من الزكوات لتمويله، فإن الإنفاق في سبيل الله من البر الذي أمر الله به ومصرف من مصارف الزكاة الشرعية التي نص القرآن الكريم عليها.

ح- يهيب المؤتمر بالمسلمين أن يبادروا إلى تعبئة القوى الروحية وتعميق القيم الإسلامية في المدارس والمعاهد والجامعات والمساجد والقوات المسلحة ، وفي كل وسائل النشر والإعلام ، ويحتهم على التمسك بتعاليم الإسلام وآدابه وحشد القوى في جميع المرافق والمصانع والمزارع استعدادا لمواجهة احتمالات الموقف.

الحكومات والشعوب الإسلامية من جهود حميدة في سبيل الهدف المشترك ، يوصى بالمزيد من هذه الجهود وبالتنسيق بينها ، ليقف المسلمون صفًّا واحدًا في مواجهة الموقف الحاسم .

ب- يدعو المؤتمر إلى تأليف وفد للعمل على تنفيذ هذه التوصية لتوثيق عرى المودة والتآخى والتعاون الفعال بين البلاد الإسلامية تمهيدا لقيام الجامعة الإسلامية المنشودة.

ج- يوصي المؤتمر بالتعاون الاقتصادي بين | ويثبت أقدامكم ﴾ [محمد: ٧]. الدول العربية والإسلامية إلى أقصى الحدود والعمل على تنسيقه بما يحقق التكامل بين الدول الإسلامية والعربية.

أن تقطع كل علاقة لها مع إسرائيل أيًّا كانت هذه العلاقة ، ويقرر أن التعامل مع العدو في أية صورة من صور التعامل طعنة موجهة للمسلمين جميعاً ، ومخالفة لتعاليم الإسلام ، قال تعالى : ﴿ لا تجد قوماً يؤمنون بالله واليوم الآخر يوادون من حاد الله | لمساندة بعض الدول السرائيل ، وتأييدها لعدوانها ، ورسوله ولو كانوا آباءهم أو أبناءهم أو إخوانهم أو ويعتبر تلك المساندة وذلك التأييد تحديثًا وعداء للأمة عشيرتهم ﴾ [ المجادلة : ٢٢ ] .

# رابعًا: أ- يهيب المؤتمر بالمسلمين في كل مكان ألا يغفلوا لحظة عن واجبهم الديني في تخليص | لن يقفوا مكتوفي الأيدي أمام الأطماع الصهيونية بيت المقدس وسائر الأرض المحتلة والحفاظ على قداسته وعروبته ، فهو أولى القباتين ، وشالث الحرمين الشريفين ، ومسرى رسول الله صلى الله عليه وسلم ، ومعراجه ومثوى الشهداء من صحابته . ب- يؤكد المؤتمر الفتوى الدينية الصادرة من علماء المسلمين وقضاتهم ومفتيهم في الضفة الغربية

بالأردن بتاريخ ١٧ من جمادى الأولى سنة ١٣٨٧ هـ الموافق ٢٢ أغسطس ١٩٦٧ م، والمتضمنة أن المسجد الأقصى المبارك بمعناه الدينى يشمل المسجد الأقصى المبارك المعروف الآن ، ومسجد الصخرة المشرفة ، والساحات المحيطة بهما ، وما عليه السور وفيه الأبواب، وأن العدوان على أي جزء من ذلك يعتبر انتهاكا لحرمة المسجد الأقصى المبارك واعتداء على قدسيته ، وأن الحرم الإبراهيمي في الخليل مسجد إسلامي مقدس ، وكل اعتداء على أي جزء منه يعتبر انتهاكًا لحرمته وقدسيته.

# خامساً: أ- إن أمانة الدعوة إلى الحق، وواجب الإخلاص في النصيحة لله ولرسوله ولأنمة المسلمين وعامتهم ، لتوجب على المؤتمر أن يدعو الشعوب والحكومات الإسلامية إلى التمسك بكتاب الله وسنة رسوله والأخذ بتعاليمه ، فذلك طريق النصر ، وسبيل العزة والكرامة: ﴿ إِن تنصروا اللَّه ينصركم

ب- يهيب المؤتمر بالمسلمين - شعوبا وحكومات - أن يأخذوا بأسباب العلم والقوة ليحققوا ثالثًا: يدعو المؤتمر جميع الحكومات الإسلامية مجتمعاتهم وأوطاتهم النصر والأمن ويوفروا لهم الطمأنينة والرخاء: ﴿ وأعدوا لهم ما استطعتم من قوة ومن رباط الخيل ترهبون به عدو الله وعدوكم وآخرين من دونهم لا تعلمونهم الله يعلمهم ﴾ [ الأنفال : ٢٠].

# سادساً: أ- يعلن المؤتمر استنكاره الصارخ الإسلامية واستهانة بمشاعر المسلمين.

ب- يعلن المؤتمر أن المسلمين في مختلف بلادهم العنصرية في العالم العربي الإسلامي ولن يتوانوا عن بذل النفوس والأرواح في سبيل الدفاع عن أوطانهم ومقدساتهم واسترداد أرضهم السليبة .

والله يقول الحق وهو يهدي السبيل.

صدر بالقاهرة بتاريخ ١٣ من رجب ١٣٨٨ هـ الموافق ٦ من أكتوبر ١٩٦٨ م.



## يوسف العليه الم

### على خزائن الأرض

الحمد لله وسلام على عباده الذين اصطفى ، وصلاة وسلاماً على عبده ورسوله المصطفى نبينا محمد وعلى آله وصحبه وإخوانه من الأنبياء والمرسلين .. وبع :

أخي الكريم ؛ وقفنا بك في لقائنا السابق عند المستخلصه العلان البراءة العام ، والذي تم بحضور النسوة النفسي اللاتي قطعن أيديهن ، وبحضور امرأة العزيز التي النفسي اعلنت في وضوح كامل براءة يوسف ، عليه السلام ، من جميع ما نُسب إليه ، وأنها هي أن يجعلوا المخطئة ، وهو من الصادقين ، عند ذلك تسَننى ذلك على ليوسف ، عليه السلام ، أن يخرج من السجن عليه عين علي يوسف عزيزا كريما ، مبرأ العرض ، لا تنظر إليه عين على يوسف عليه يوسف ، عليه السلام ، ورفض الخروج من السجن مع السجن قبل تمامه ، كما ذكرنا في وقفتنا السابقة ، أمين المين الي والتي ستكون بعون الله تعالى كما يلي : طلب المين ها النود ، والتي ستكون بعون الله تعالى كما يلي :

♦ أولاً: مع قوله تعالى: ﴿ وقال الملك التوني به أستخلصه لنفسي فلما كلمه قال إنك اليوم لدينا مكين أمين ﴾ [ يوسف : ٥٤ ] .

بعد ظهور براءة يوسف ، عليه السلام ، من كل ما نُسب إليه ، قال الملك : ﴿ انتوني به أستخلصه لنفسي ﴾ ، وأرجو أن تقارن معي -

أيها القارئ الكريم - بين قول الملك الآن وقوله في المرة السابقة ليظهر لك القرق واضحاً في المرة السابقة بعد تأويل الرؤيا قال : ﴿ انتوني به ﴾ ، ولم يزد عليها ، لكن هذه المرة وبعد ظهور البراءة الكاملة قال : ﴿ انتوني به أستخلصه لنفسي ﴾ ، وقول الملك : ﴿ استخلصه لنفسي ﴾ يدل على ارتفاع منزلة يوسف ، عليه السلام ، عنده بعد ظهور براءته ، وعادة الملوك أن يجعلوا الأشياء النفيسة لهم دون غيرهم ، فدل ذلك على نفاسة يوسف ، عليه السلام ، عنده خصوصاً بعد إعلان براءته ، وهذا من فضل الله على يوسف ، حيث ألهمه الحكمة ، فلم يخرج من السجن مع أول نداء ورفض ، حتى تظهر حقيقة الأمر .

فلما كلمه قال إنك اليوم لدينا مكين أمين ﴾:

طلب الملك استخلاص يوسف ، عليه السلام ، لنفسه قبل أن يراه ، والآن خرج يوسف من السجن وذهب إلى قصر الملك في موكب مهيب ، واستقبال حافل وغيرها مما تجاوز عنها السياق القرآني ، وانتقل مباشرة إلى الحوار الذي حدث بين الملك ويوسف ، عليه السلام ، والملك - كما رأينا - قد تعلق قلبه بيوسف قبل أن يجلس إليه

[ . ] التوهيد السنة السابعة والعشرون العدد السابع

#### بقلم الشيخ / عبد الرازق السيد عيد

ويحاوره ، وقال : ﴿ ائتونى بِـه أستخلصه لنفسى ﴾ .

فلما رأى الملك يوسف وسمع كلامه ، وعظمت منزلة يوسف أكثر من ذي قبل في عين الملك وفي نفسه قال له : إنك ذو مكانة وأمانة ، بحيث يتمكن مما يريده من الملك ، ويأمنه الملك على ما يطلع عليه من أمره ، أو على ما يكله إليه من أمور ؛ أي أطلق الملك يد يوسف ، عليه السلام ، في جميع أمور المملكة المصرية وخيره أن يتقلد من المناصب ما يشاء ، وقد نقل المفسرون عن أهل الكتاب : (( أن فرعون عظم يوسف ، عليه السلام ، جدًّا وسلطه على جميع أرض مصر ، وألبسه الحرير وطوقه الذهب وحمله على مركبه الثاتي ، ونُودي بين يديه : أنت رب ومسلط ، وقال له : لست أعظم منك إلا بالكرسي )) . اه. . ثانیا : مع قوله تعالی : ﴿ قال اجعانی

لما خير الملك يوسف ، عليه السلام ، في المنصب الذي يحبُّ أن يتقلده قال يوسف ، عليه السلام : ﴿ اجعاني على خزائن الأرض ﴾ ؛ أي ولني أمر حفظ خزائن أرض مصر وما فيها من الأطعمة والأموال ، ثم قدّم له تعليل طلبه ، فقال : إلا في مصارفها ولدي العلم الكامل بوجوه جمعها وتفريقها ومدخلها ومخرجها ، ويوسف ، عليه السلام ، لم يطلب هذا الطلب ليتحكم به في رقاب العباد ، لا بل طلبه ليتوصل به إلى نشر العدل

على خزائن الأرض إني حفيظ عليم ﴾ [ يوسف :

: 00

ورفع الظلم ، ودعوة أهل مصر للإيمان بالله ، وترك عبادة الأوثان .

ويوسف ، عليه السلام ، يعلم أهمية الاقتصاد في توجيه حياة الناس ، وخصوصاً والبلاد قادمة على سنوات متقلبة ؛ رخاء يعقب جدب ، شم رخاء ، فلا بد من إحكام الأمور وعدم تركها في أيدي من لا يحسنون التصرف أو يحكمون الهوى ، هذا وقد تكلم المفسرون ، رحمهم الله ، قديمنا وحديثًا فيما يستفاد من قول يوسف ، عليه السلام : ﴿ اجعلني على خزائس الأرض ﴾ ، و إليك بعض هذه الأقوال إتمامًا للفائدة :

١ - قال ابن كثير ، رحمه الله : ( طلب أن يوليه النظر فيما يتعلق ببيوت الطعام ، وفي ذلك دليل على جواز طلب الولاية لمن علم من نفسه الأمانة والكفاءة ) . انتهى مختصرا .

٧- وقال صاحب (( التحرير والتنوير )) : ( الآية أصل في وجوب عرض المرء نفسه لولاية عمل من أمور الأمة إذا علم أنه لا يصلح له غيره ؛ لأن يوسف كان المؤمن الموحد الوحيد في ذلك القُطر ، فلا يعارض هذا ما جاء في (( صحيح مسلم )) عن عبد الرحمن بن سمرة قال : قال لي رسول الله ﷺ: (ريا عبد الرحمن ، لا تسأل الإمارة ، فإنك إن أعطيتها عن مسألة وكلت ﴿ إني حفيظ عليم ﴾ ؛ أي ضابط لها ولا أصرفها | اليها ، وإن أعطيتها من غير مسألة أعنت عليها )) ؛ لأن عبد الرحمن بن سمرة لم يكن متفردًا بالفضل من بين أمثاله ولا راجحا على جميعهم ) . كما هو حال يوسف ، عليه السلام .

٣- قال العلامة الشيخ عبد الرحمن السعدي : قال بعض أهل العلم : ( في هذه الآية ما يبيح للرجل الفاضل أن يعمل للرجل الفاجر والسلطان الكافر ، بشرط أن يعلم أنه يفوص إليه في فعل لا يعارضه فيه فيصلح منه ما شاء ، وأما إذا كان عمله بحسب اختيار الفاجر وشهواته وفجوره ، فلا يجوز ذلك ، وقال قوم : إنَّ هذا كان ليوسف ، عليه السلام ، خاصة وهذا اليوم غير جائز ، والأول أولى إذا كان على الشرط الذي ذكرناه ، والله أعلم ) . انتهى كلام الشيخ ، رحمه الله ، وقد نقل قولين لأهل العلم كما رأينا ، ورجح القول الأول الذي يبيح للفاضل أن يعمل للفاجر أو الكافر بالشرط المذكور ، وهذا الذي انطبق تماماً على يوسف ، عليه السلام ، فقد أسلفنا القول أن الملك أطلق يد يوسف ، عليه السلام ، في أمور البلاد ، وهناك من المفسرين من قال : إن المنك أسلم ، وعلى كل الأحوال فقد صار الملك يصدر عن رأى يوسف ، عليه السلام .

# ثالثا : مع قوله تعالى : ﴿ وكذلك مكنا ليوسف في الأرض يتبوأ منها حيث يشاء نصيب برحمتنا من نشاء ولا نضيع أجر المحسنين \* ولأجر الآخرة خير للذين آمنوا وكانوا يتقون ﴾ [ يوسف : ٥٦، ٥٧] .

. هذا تعقيب القرآن الكريم على هذا المشهد من القصة الذي انتهى بيوسف إلى هذه المكانة العظيمة في أرض مصر ، والتي عبر عنها القرآن بقوله : ﴿ وكذلك مكنا ليوسف في الأرض يتبوأ منها حيث يشاء ﴾ ، ولفظ ﴿ مكنا ﴾ يدل على القوة والنفوذ والسلطان ، وقوله سبحانه : ﴿ في الأرض ﴾ المقصود بالأرض هي أرض مصر ، لكن السياق القرآني أطلق لفظ الأرض ولم يقيده ؛ إشارة إلى أهمية مصر وموقعها من العالم ومكانتها من الحضارة في تلك الحقبة الزمنية ، وفيه أيضاً

إشارة إلى اتساع سلطان يوسف ، عليه السلام ، هذا التمكين من رحمة الله بيوسف ، عليه السلام ، جزاء صبره وعقته وإحسانه ، وهذا جزاء عاجل في الدنيا ، أما ما ينتظره في الآخرة وينتظر كل مؤمن ومتق فهو خير : ﴿ ولأجر الآخرة خير للذين آمنوا وكانوا يتقون ﴾ هذا قانون عام وقضية عامة تشمل جميع المؤمنين المتقين في كل زمان ومكان إلى أن يرث الله الأرض ومن عليها ، وهذه القضية رغم وضوحها ضل فيها كثير من الناس ، وأصل الضلال في هذا الموضوع من جهتين - كما ذكر الإمام ابن القيم - رحمه الله :

# الأولى: الجهل بأمر الله ودينه ، حين يعتقد العبد أنه قائم بالدين الحق ، فقد اعتقد أنه قام بفعل المأمور باطنا وظاهرا ، وترك المحظور باطنا وظاهرا ، وهذا من جهله بالدين الحق ، فهو جاهل بحق الله عليه ، جاهل بما معه من الدين ، قدرا ونوعا وصفة .

# الثانية : اعتقاده أن صاحب الحق لا ينصره الله تعالى في الدنيا والآخرة ، بل تكون العاقبة في الدنيا للكفار والمنافقين على المؤمنين ، وللفجار الظالمين على الأبرار المتقين ، فهذا من جهله بوعد الله تعالى ووعيده .

أما الأولى: فإن العبد كثيرًا ما يترك واجبات لا يعلم بها ، ولا بوجوبها ، فيكون مقصرًا في العلم ، وكثيرًا ما يتركها بعد العلم بها وبوجوبها ، إما كسلا وتهاونًا ، وإما لنوع تأويل باطل ، أو تقليد ، أو لظنه أنه مشتغل بما هو أوجب منها ، أو بغير ذلك ، فواجبات القلوب أشد وجوبًا من واجبات الأبدان ، وآكد منها ، وكأنها ليست من واجبات الدين عند كثير من الناس ، بل هي من باب الفضائل والمستحبات .

فترى الواحد من هؤلاء قد يتحرج من ترك شيء من واجبات البدن الظاهرة ، ولا يتحرج من

ترك ما هو أوجب منها من واجبات القلوب ، وقد يتحرج من فعل أدنى المحرمات الظاهرة ، وقد

بل ما أكثر من يتعبدُ للله عز وجل بترك ما أوجب عليه ، فيتخلى وينقطع عن الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر ، مع قدرته عليه ، ويزعم أنه متقرب إلى اللَّه تعالى بذلك تارك ما لا يعنيه ، فهذا من أمقت الخلق إلى الله وأبغضهم إليه ، مع ظنه أنه قائم بحقائق الإيمان وشرائع الإسلام ، وأنه من خواص اللَّه وأوليائه وحزبه ، ومن الناس من يتعبد لله بما حرمه عليه ، ويعتقد أنه طاعة وقربة ، كأصحاب السماع الشَعْري الذي يتقربون به إلى الله تعالى ، ويظنون أنهم من أولياء الرحمن ، وهم في الحقيقة من أولياء الشيطان .

هذا ، وما أكثر من يعتقد أنه هـ و المظلوم المحق من كل وجه ، ولا يكون الأمر كذلك ، بل يكون معه نوع من الحق ونوع من الباطل والظلم ، ومع خصمه نوع من الحق والعدل ، والإنسان مجبول على حب نفسه ، فهو لا يرى إلا محاسنها ، وبغضه لخصمه ، فهو لا يرى إلا مساویه ، بل قد بستبد حبه انفسه ، حتی بری مساويها محاسن ، إلا من رحم ربي .

بين في كتابه - بما لا يخفى على عاقل - أنه مر التاريخ وإلى قيام الساعة ، ورحم الله ابن القيم سبحانه ناصر عباده المؤمنين وأوليائه المتقين في وأضرابه من العلماء ، كانوا الأعلم بأدواء الأمة ، الدنيا والآخرة ، ومن ذلك قوله تعالى : ﴿ وأنتم | ومن ثُمَّ كانوا الأقدر على وصف أدويتها . الأعلون إن كنتم مؤمنين ﴾ [ آل عمران : ١٣٩ ] ، فللعبد المؤمن من العلو بحسب ما معه من الإيمان وحقائقه ، فإذا فاته حظ من العنو والعزة ، ففي مقابل ما فاته من حقائق الإيمان علمًا وعملاً ظاهرًا وباطنًا ، وكذلك معية الله لأهل الإيمان وكفايتهم ونصرهم وتأبيدهم ، إنما يكون ذلك كاملاً لأهل الإيمان الكامل .

ارتكب بقلبه ما هو أشد تحريمًا وأعظم إثمًا .

الحياة الدنيا ويوم يقوم الأشهاد ﴾ [ غافر : ٥١] . فمن نَقَصَ إيمانه نقص نصيبه من النصر والتأبيد ، ولهذا إذا أصيب العبد بمصيبة في نفسه أو ماله ، أو بإدائة عدوِّه عليه ، فإتما هي بذنوبه ، إما بترك واجب ، أو فعل محرم ، وهو من نقص إيمانه ، وبهذا يزول الإشكال الذي يورده كثيرٌ من الناس على قوله تعالى : ﴿ ولن يجعل الله للكافرين على المؤمنين سبيلاً ﴾ [ النساء : ١٤١ ] ، ويجيب كثير منهم بأنه لن يجعل للكافرين سبيلاً على المؤمنين في الآخرة ويجيب آخرون بأنه لن يجعل لهم سبيلا في الحجة .

قال تعالى : ﴿ إِنَا لَنْنُصِر رَسَلْنَا وَالَّذِينَ آمنُوا في

والتحقيق : أن انتفاء السبيل عن أهل الإيمان الكامل ، فإذا ضعف الإيمان صار لعدوهم عليهم من السبيل بحسب ما نقص من إيمانهم ، فالمؤمن عزيز غالب مؤيد منصور ، مكفى مدفوع عنه بالذات أين كان ، إذا قام بحقيقة الإيمان وواجباته ظاهرًا وباطنا . انتهى مختصرًا من (( إغاثة اللهفان )) ، ومن أراد الاستزادة فليراجع الباب في موضعه .

وهذا الذي ذكره ابن القيم من نصر وعزة وغلبة للمؤمن هو الذي وقع ليوسف ، عليه ♣ وأما الثانية : فإن الله سبحاته وتعالى قد السلام ، ولأنبياء الله ورسله ومن آمن معهم على

نسأل الله أن ينفعنا بطم أهل العلم ، وأن يجعلنا من المقتفين آثارهم قولاً وعملاً ، وأن يجمعنا وإياهم على حوض نبيه على ، ونعوذ بالله من الشقاق والنفاق وسوء الأخلاق . وإلى لقاء استودعكم الله الذي لا تضيع ودائعه .

### عقائد

# الصوفية

في ضوء

الكتاك

والسنه

# مقام الغوثية

بقلم عمید مهندس محمود الراکبی

بفرق الصوفية بين مقام القطب ودرجة الغوث ، فهم ير عمون أن الغوثية أعلى من مرتبة القطبانية ، وأعلى مقامات الأولواء على الإطلاق مرتبة يسمونها مرتبة ((القطب الغوث الفرد الجامع)) ، وسنتعرف على الغوث من خملال تعريفات القوم .

[1:] التوحيد السنة السابعة والعشرون العدد السابع

#### أولاً : تعريف القطب الغوث :

يعرف القاشاني في مصطلحاته (١٦٧) مقام القطب الغوث بأنه: هو القطب حين يلتجأ إليه ، ولا يسمى في غير ذلك الوقت غوثنا ، بينما يعرف الصوفية القطب بأنه: هو جامع الأسماء الحسنى ، ولا تجد صفة من الصفات الحسنة إلا رأيتها فيه ، يأتي بالجديد الذي يناسب زمانه ، فلزمانه بعث ، ولولاه ما ابتعث ، فهو غوث العباد ، وهو النجم الهادي ، وفي كتاب الله سورة باسمه ، وفي أولها: ﴿ والنجم إذا هوى ﴾ [النجم: ١]، إشارة إلى المصدر الذي جاء منه القطب، وقد هوى إلى الأرض ، ليجعل الله به أفئدة من الناس تهوى إليه. [ ((النصوص )) لمحمد غازى .[(۲۷۱)

فالقطب بهذا المفهوم هو إله مع الله، فعلمه يساوي علم الله، ويقدر على ما يقدر عليه الله، فكأنه إله معين لفترة زمانية معينة، ثم يعين غيره وهكذا، كما أنه يأتي بالجديد، وسبق أن قلنا: إنه ينسخ ما قبله كما تنسخ شريعة النبي ما كان قبله من شرائع.

#### 

مما سبق نستطيع أن نستخلص أن للقطب الغوث عند الصوفية خصائص عديدة منها:

#### **Upload by: altawhedmag.com**

١- أنه يختلي وحده بالحق تعالى، ولا تكون لغيره من الأه لياء هذه المزية ، والمعروف أن القطب الغوث في المرتبة الكبرى ، أو القرابة العظمى .

٧- إذا مات القطب الغوث انفرد تعالى بتلك الخطوة أو الخلوة لقطب آخر ، ولا ينفرد بالخلوة الله تعالى لشخصين في أن واحد أبدًا ، وهذه الخلوة تعتبر من علوم الأسرار .

٣- يلزم أن يكون القطب واحد في إقامة الدين ، وذلك لئلا يقع التنازع والفساد .

٤ - قد يكون القطب قطبا بالسيف، كأبي بكر، وعمر بن الخطاب ، رضى الله عنهما ، وقد يكون الخليفة نائبًا للقطب ، ويقصد بقطب السيف أنه المطبق للشريعة من الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر.

٥- قد تكون القطبانية لولاة الأمور كالخلفاء ، ويصح أن تكون حنبل ، رضى الله عنهم أجمعين . طاعة الأقطاب واجبة ، ويستشهد

آمنوا أطيعوا الله وأطيعوا الرسول وأولى الأمر منكم ﴾ [النساء: ٩٥]، ويقصد بهم الأقطاب والخلفاء والولاة ، ولكن المباح الرابعة ، وهي مقام الصديقية | فقط ، قد لا يصرح الصوفية | وينظر في أموره وأحواله نيابة بعقيدتهم حول عصمة القطب بخلاف الباطنية الذين يرون الإصام بالديوان أو المملكة الباطنية ، وهذا معصوماً . [ ((الحكومة الباطنية )) كلام غريب جدًّا ذكرته كتب معدودة د . حسن الشرقاوي (٤٧)].

ثالثًا : سلطات القطب الغوث : يمثل القطب الغوث الحكومة الفتوحات الربانية الكبرى، وقد الباطنية ، ويعتبر الرئيس الأعلى لها ، ويعتقد أئمة الصوفية أن القطب له مطلق السلطات على أهل الباطن ، وأمره وطاعته وحكمه نافذ ، ورؤيته صادقة ، وقوله غير مردود ؛ لأن علمه لا يصدر إلا عن اللَّه تعالى ، وهو يتصل بأعضاء القادر عظا في تعليقه على كتاب حكومته إلهاماً ، أو عن طريق الرؤيا أو بطريق التوجه.

دينوان التصريف والمكوبة الباطنية :

أولاً : نشأة الديوان :

بعد أن حدد الباطنيون من للأنمـة المجتهدين الأربعـة ، أو الصوفية أفكارهم عن الأقطاب

الأولياء وطبقاتهم ، لذا راحوا يرتبون اللقاءات فيما بينهم ، ولا يجتمع هؤلاء لأمر بسيط، وإنما ليتولوا تشكيل مجلس يدير الكون عن الله عز وجل ، وهو ما يعرف من كتب الصوفية ، إلا أنها تعتبر فى نظر المشايخ من كتب سمعته من أحد خلفاء الشيخ الكبير، يقول: اللي عاوز يعرف الفتوحات والمذاقات العالية فليقرأ كتب الأكابر كالإبريز للدباغ، و (( الطبقات الكبرى )) للشعراني .

وهذه العبارة ساق معناها عبد (( علم القلوب )) لأبى طالب المكى (ص ٤٥) ، حيث قال : والصوفية يرون أن العلم المكتسب من الأوراق ليس بعلم ، وإنما هو علم تقليد وذوق مستعار ، والعلم كامن في كل روح إنسانية ، وإنما يمنعه من الظهور حجب النفس ، ومتى لغيرهم ، وفي هذه الحالة يكون | والأبدال والنقباء ، وجدوا أنه ليس | قام العبد على قدم التجرد لله باتباع انشغالهم بالعلم حجابًا ؛ لأن شأنهم من المعقول أن يظل كل ولي من شعائره ، واجتناب مكارهه ، التخفي ، والأثمة الأربعة هم : أبو هؤلاء في معزل عن صاحبه ، لا وصدق توجهه إلى ربه ، وصحت حنيفة ، ومالك ، والشافعي ، وابن اسيما وقد أشارت معارف الصوفية انيته ، وولى وجهه بعزم وثبات إلى تحركات وتنقلات للأبدال نحو الطريق ، انكشفت تلك ٦- ينبه ابن عربى إلى أن والأقطاب وغيرهم ، فهداهم شيطان الحجب ، وبرز العلم الكامن بمقدار الشطح أن يد ترعوا اجتماعات ما في المريد من عزم الجذب من بالآية الكريمة: ﴿ يأيها الذين | روحية وجسدية يومية لكل أصناف | عالم الفيض ، وقد برز هذا العلم

السنة السابعة وانعشرون العدد السابع النوهيد [63]

على ألسنة بعض كبار الصوفية من والكتابة تمامًا من أمثال (سيده) و (سيده ) على الخواص ، وقد نقل الشعراني أبحاثه في العلم.

#### ثانيًا : التعريف بالديوان :

ولما كان الدباغ أكثر من تحدث عن الديوان ، لذا سنعرض ما جاء أقوال الرجل أمام كل نقطة:

١- ما هو الديوان ؟ عبارة عن اجتماع يومي يتم بين الأولياء الأموات منهم والأحياء ، من مشارق الأرض ومغاربها .

ويروى الشعراني في ((طبقاته)) (۲۷/۱) عن عبد الله صحت ولايته إلا ويحضر إلى مكة

بمكة المكرمة.

المشرفة ، حيث رأينا الولى إذا من أهل الديوان ، فإنه يجيء إلى | ( لاحظ تحيز الدباغ ، للمذهب | يتكلمون في قضاء الله تعالى في

موضع مخصوص فيجلس فيه الأميين الذين جهلوا القراءة | ويصعد الملك الذي كان فيه ، فإذا | الصف الأول ، ولم يعط بقية ظهر ولي آخر جاء إلى موضع عبد العزيز الدباغ صاحب الإبريز ، ويصعد الملك الذي في ذلك الموضع ، وهكذا كانت بداية عمارة الديوان حتى كمل ، ولله الحمد ، وعلى هيئة نقاط محددة ، وسنذكر صلى الله عليه وسلم مفرقاً في الشريفة مع ذلك النور الشريف.

#### ثالثًا : وصف الديوان :

يتكون الديوان من سبعة دوائر متحدة المركز ، ويطلق الدباغ في كتابه اسما لكل دائرة صفا ، فأصغر الدوائر قطرًا تسمى الصف التسترى أنه قال : ما من ولى لله الأول ، ووصفها كالتالى : يجلس الغوث في صدر الصف الأول ، في كل ليلة جمعة لا يتأخر عن | وأربعة أقطاب عن يمينه ، وهؤلاء | ميلاد رسول الله صلى الله عليه الخمسة مالكية المذهب ، وعن وسلم . ٢ - مكان الديوان : غار حراء يساره ثلاثة أقطاب واحد من كل مذهب من المذاهب الثلاثة ، ٣- نشاة الديوان: كان والوكيل في مواجهة الغوث وهو انديوان معمورًا بالملاكمة ، ولما مالكي أيضًا ، ولا يتكلم الغوث إلا بعث النبي صلى اللَّه عليه وسلم مع الوكيل ، ولذا سمى وكيلا ؛ لأنه جعل الدبوان يعمر بأولياء هذه اينوب في الكلام عن جميع من في الأسة . فظهر أن أولئك الماشكة | الديان ، والتصرف للأقطاب كانوا نائبين عن أولياء هذه الأمة | السبعة عن أمر الغوث ، وكل واحد من الأقطاب السبعة تحته عدد خرج إلى الدنيا وفتح عليه وصار مخصوص يتصرفون تحته .

المالكي فقد منحهم ست مقاعد في المذاهب إلا مقعدًا واحدًا لكل منهم ، فالرجل مالكي المذهب ) .

#### رابعًا : اجتماعات الديوان :

مازلنا ننقل لك أيها القارئ وأما الملائكة الذين هم باقون فيه الكريم الحديث عن الدباغ من كتابه فهم ملائكة ذات النبي صلى الله ( (الإبريز )) ، ودورنا في هذا النقل عليه وسلم الذين كانوا حفاظاً لها مو التاخيص خشية الإطالة، في إبريزه بصورة مختصرة ، في الدنيا ، ولما كان نور ذاته والتبويب لبيان فكرة الديوان وتكاملها في الفكر الصوفي، أهل الديوان بقيت ملائكة الذات | وتغطى كافة التفاصيل، فالاجتماعات لها موعد ولغة وجدول أعمال ، ومعروف من يدعون إليها ، كما أن الاجتماعات السنوية تشبه اجتماعات الجمعية العمومية في وقتنا الحالي.

١ - ميعاد الاجتماع: يوميًّا في الثلث الأخير من الليل ، وهي ساعة استجابة الدعاء، وساعة

٢ - لغة الاجتماع: السريانية ، لاختصارها وجمعها المعاني الكثيرة ؛ ولأن الديوان يحضره الأرواح والملائكة ، والسريانية هي لغتهم ، ولا يتكلمون بالعربية إلا إذا حضر النبي صلى الله عليه وسلم أدبًا معه .

٣- الغرض من الاجتماع: إذا اجتمعوا اتفقوا على ما يكون من ذلك الوقت إلى مثله من الغد ، فهم

اليوم المستقبل ، والليلة التي تليه ، ولهم التصرف في العوالم كلها السفلية والعلوية ، وحتى في الحجب السبعين ، وحتى وما هو فوق الحجب السبعين ، فهم يتصرفون فيه ، وفي أهله ، وفي خواطرهم، وما تهجس به الى ذلك من أمور، فنراه يقول: ضمائرهم ، فلا يهجس في خاطر واحد منهم شيء إلا بإذن أهل | والأموات والملاككة ، وهم من العرش ، فما ظنك بغيره من العوالم.

> ٤- كيف يجتمعون ؟ ينزل الأموات من البرزخ ويطيرون طيرًا بطيران الروح ، فإن قربوا موضع الديوان بنحو مسافة نزلوا إلى الأرض ومشوا على أرجلهم ، إلى أن يصيروا إلى الديوان ، والميت يحضر بذات روحه ، لا بذاته الفانية الترابية.

يحضره الأنبياء، عليهم الصلاة والسلام ، مثل إبراهيم وموسى وغيرهما من الرسل.

في ليلة القدر، ويحضره الملأ الأعلى من الملاكمة المقربين عليهم .

يفصل الدباغ أمور الديوان ، وننقل | في أمور عالم الأموات .

عنه ما يتعلق بالحضور، ومتى يحضر النبي صلى الله عليه وسلم عليه وسلم ؟ اجتماعات الديوان ؟ وما حال الحضور حينئذ ؟ ومن يخلف القطب إذا اعتذر عن الاجتماع وشغله أمر أهم من تدبير شئون الكون ؟ وما في موضع الوكيل ، وتأخر الوكيل

ما فوق الحجب السبعين التي فوق | وهم الروحانيون ، وهم من وراء | والجلال ، وكلامه صلى الله عليه الجميع ، وهم يبلغون صفًّا كاملاً ، وسلم مع الغوث ، فالأمر الذي وليس كل من يحضر الديوان من الأولياء يقدر على النظر في اللوح المحفوظ.

#### كيف نهيز الأهياء بسن الأموات

من الأموات بثلاثة أمور هي :

أن زي الأموات لا يتبدل ، ٥- الاجتماع السنوي: تتغير وهيئاتهم كذلك، فمرة ترى بدون شارب ، و هكذا .

٦- ميعاد الاجتماع السنوي: | فإذا وقف الميت بينك وبين الشمس لا ترى له ظلا.

# الأموات لا تقع معهم وأزواج النبي صلى الله عليه وسلم مشاورة في أمور الأحياء ؛ لأنهم لا وأكابر صحابته ، رضوان اللُّه | تصرف لهم فيها ، وقد انتقلوا إلى عالم آخر في غاية المباينة لعالم ٧- من يحضر الديوان ؟ الأحياء ، وإنما تقع معهم المشاورة

### هل يعضر النبس صلس اللَّه

نعم ، وإذا حضر النبي صلى الله عليه وسلم إلى الديان جلس في موضع الغوث ، وجلس الغوث للصف ، وإذا جاء النبي صلى الله # الحاضرون هم: الأولياء عليه وسلم جاءت معه الأنوار التي لا تطاق ، وإنما هي أنوار محرقة التصرف، وإذا كان هذا في عالم وراء الصفوف، والجن الكمل، قاتلة لحينها، وهي أنوار المهابة ينزل من عند الله لا تطبقه ذات إلا ذات النبي صلى الله عليه وسلم، وإذا خرج من عنده صلى الله عليه وسلم لا تطيف دات إلا ذات الغوث ، ومن ذات الغوث يتفرق يمكن تمييز الحاضرين الأحياء على الأقطاب السبعة ، ومنهم يتفرق على أهل الديوان ، وإذا حضر النبي صلى الله عليه وسلم وهيئته ثابتة ، بينما الأحياء ثيابهم في الديوان وجاءت معه الأسوار التي لا تطاق ، بادرت الملائكة من الواحد منهم حليق الشعر ، ومرة | أهل الديوان ، ودخلوا في نوره صلى الله عليه وسلم ، فما دام # أن ذات الميت لا ظل لها ، النبي صلى الله عليه وسلم في الديوان لا يظهر منهم ملك ، فإذا خرج من الديوان رجع الملائكة إلى مراكزهم.

نستكمل الحديث - إن شاء الله - في العدد القادم.

بقلم الشيخ : مجدي قاسم

إن وقوع الخلاف بين البشر أمر طبعي ، وذلك نظراً لاختلاف الألوان والألسنة والطباع والعقول والفهوم والمعارف والمدركات ، ولذا كانت مشيئة الله أن يكون الخلاف والاختلاف بين البشر أمراً واقعاً ، قال تعالى : ﴿ ولو شاء ربك لجعل الناس أمة واحدة ولا يزالون مختلفين ﴾ إلا من رحم ربك ولذلك خلقهم ﴾ [ هود : ١١٨ ، ١١٩] ؛ أي ﴿ لا يزالون مختلفين ﴾ مختلفين ﴾ في مللهم ونحلهم وعقائدهم وطرقهم وطرائقهم ، ﴿ إلا من رحم ربك ﴾ من أهل الملة الحنيفية : ملة الإسلام ، ﴿ ولذلك خلقهم ﴾ ففريق في الجنة وفريق في السعير (۱) ، فأهل الرحمة مستثنين من الاختلاف (۱) .

### فقه الاختلاف

فالله يمن على عباده المؤمنين بهدايتهم إلى الحق المبين ، كما قال تعالى: ﴿فهدى اللّه الذين آمنوا لما اختلفوا فيه من الحق بإذنه واللّه يهدي من يشاء إلى صراط مستقيم ﴾ [البقرة: ٢١٣]؛ أي هداهم لما جاءت به الرسل فأقاموا على الأمر الأول قبل اختسلاف النساس ، واعستزلوا الاختلاف (\*).

ولذا كان رسول الله صلى الله عليه وسلم إذا قدم يصلي يقول:

(( اللهم ربَّ جبرائيل وميكائيل والسرافيل ، عالم الغيب والشهادة ، والأرض ، عالم الغيب والشهادة ، فيه يختلفون ، اهدني لما اختلف فيه من الحق بإذنك ، إنك تهدي مستقيم )( " ) .

واليهود والنصارى وأهل الفسـق والفجور والزندقة أمـرٌ منهـي عنـه

في الجملة بدلائل الكتاب والسنة والإجماع والآئار والاعتبار ، فمخالفتهم في هديهم أمر مشروع: إما إيجابًا ، وإما استحبابًا بحسب المواضع (") ، ففي الشرع نهي صريح عن مشابهتهم والتشبه بهم ، و((من تشبه بقوم فه ف منهم ))(أ) ، والآيات والأحاديث في ذلك كثيرة معلومة (أ) .

فالمسلم المخالف لأهل الشرك والبدع هو الممدوح المثاب، كما في قوله تعالى: ﴿ ولكن اختلفوا فمنهم من كفر ﴾ فمنهم من آمن ومنهم من كفر ﴾ [البقرة: ٣٥٣]، وكما قال عالى: ﴿ هذان خصمان اختصموا في ربهم فالذين كفروا قُطْعت لهم رءوسهم الحميم ﴾ [الحسج: ثياب من نار يصب من فوق رءوسهم الحميم ﴾ [الحسج: للنيان آمنوا وعملوا يُذخل الذيات تجري من تحتها الأنهار ﴾ [الحج: ٣٣]، فهذا من

الخلاف الممدوح الذي يُثاب عليه المسلم .

وسنقصر حديثنا على الخلاف الواقع بين المسلمين بعضهم البعض ، فنقول وبالله التوفيق :

لابد - بادئ ذي بدء - أن ننبه على أنه لا بد من الخروج من الخلاف ما أمكن ذلك ، أو على الأقل تضييق دائرته ، ((فالخلاف شر))(١) ، وكما يقول النووي: فإن العلماء متفقون على الحث على الخروج من الخلاف ، إذا لم يلزم منه إخلال بسئنة أو وقوع في يلزم منه إخلال بسئنة أو وقوع في صلى الله عليه وسلم : ((لا خلاف الخاهر يؤدي إلى اختلاف الظاهر يؤدي إلى اختلاف الباطن .

والخلاف ينقسم إلى قسمين: خلاف سائغ مقبول، وخلاف مذموم.

[ ٤٨] التوهيد السنة السابعة والعشرون العدد السابع

فالخلاف المذموم: هو الخلاف معارض له أو إجماع صريح لا أيعامل بما يُعامل به أهل منازعة في ثبوته ، فهو خلاف في | البدع )(١٢) .

والسنة والإجماع ليس لأحد خروج | سواء السبيل ) . عنها البتة ، ولا أن يتركها بعد أن المسلمون على أن من استبان له عيره )(٠). سننة عن رسول الله صلى الله لقول أحد ) ، وقال أبو حنيفة : ( لا

> (من رد حديث رسول الله صلى اللّه عليه وسلم فهو على شفا هلکة )(۱۰۰).

وقال مجاهد والحكم بن عتيبة ومالك : (ليس أحد من خلق الله الا يؤخذ من قوله ويُترك إلا النبي صلى الله علبه وسلم )(١١).

وقال ابن تيمية: (من خالف

المستقيضة أو ما أجمع عليه سلف

ف الأصول الثابت في بالكتاب أهواءهم بغير علم ، فضلوا عن الحق .

تستبين له تعصباً لقول أحد ، أو الرجال من غير التفات إلى كونهم وعلى كل مسلم غيور حريص على لغير ذلك من الأسباب ودون تعسف | وسائل للحكم الشرعي المطلوب | دينه ، أن يحارب أصحاب هذا في التأويل أو تحجج بحجج أشرعًا ضلالٌ ، وإن الحُجة القاطعة واهية ، قال الشافعي : (أجمع | والحاكم الأعلى هو الشرع لا اللناس (٠٠).

عليه وسلم لم يَحِلُ له أن يدعها القول النبي صلى الله عليه وسلم: اكل ما لم يقم عليه دليل قاطع من ((إنما هلك من كان قبلكم من الأمم انص صحيح أو إجماع صريح ، يحل لأحد أن يأخذ بقولنا ما لم يعلم باختلافهم في الكتاب وتكون أيضنا في المتشابه (١٥) الذي من أين أخذناه ) . والسنة ))(١٣) . ولما رأى حذيفة بن إيقبل تعدد الأفهام والتفسيرات ، وقال أبو حنيفة وأيضاً قاله الليمان أهل الشام وأهل العراق ويكون ذلك في الفرع دون الشافعي: (إذا صح الحديث فه يختلفون في القرآن الاختلاف الذي مذهبي ) . وقال أحمد بن حنبا انهى صلى الله عليه وسلم عنه ، قال لعثمان بن عفان : (أدرك هذه الأمة قبل أن يختلف وا اختلف اليهود والنصاري )(۱۱) .

ولا يجوز أيضاً الاختلاف في مسائل العقائد والأصول التي كان عليها الصحابة والتابعون ، مثل وأفعاله ، فهذا خارج عن منهج الكتاب المستبين والسنة الصحابة؛ لأنهم جميعهم متفقون ايضر هذا الاختلاف)(١١).

على الإيمان بأسماء الله وصفاته الذي يناقضه نص صحيح لا الأمة خلاف لا يُعذر فيه ، فهذا من غير تمثيل ولا تشبيه ولا تأويل ولا تعطيل ، فلم يرد عن واحد منهم خلاف ذلك(\*).

القطعيات ومواضع الإجماع . وقال الشاطبي : (وقد زلَ ويدخل في الاختلاف المذموم قال الشافعي: (كل ما أقام الله السبب الإعراض عن الدليل ، كل اخت الفي يحرك الحسيد به الحجة في كتابه أو على لسان | والاعتماد على الرجال ، أقوام | والهوى ، وطلب الزعامة نبيُّه منصوصاً بَيِّناً لم يَحِلُ خرجوا بسبب ذلك عن جادة والوجاهة ، والتنافس على الدنيا ، الاختلاف فيه لمن علمه )(١). الصحابة والتابعين ، واتبعوا ولا يكون أهله مخلصين في طلب

فهذا الاختلاف شر كله ومذموم وقال أيضاً: ( إن تحكيم أهله ، وحرامٌ فعله ، وآثم سالكه ، النوع ويناهضهم ، ويكشفهم

أما الخلاف السائغ: فهو الذي ولا يجوز الاختلاف في الكتاب يجري في موارد الاجتهاد وهي : الأصول ، وفي الجزئيات دون الكليات .

يقول الشاطبي : (فإن الله تعالى حكم بحكمته أن تكون فروع هذه الملة قابلة للأنظار ومجالاً للظنون ، وقد ثبت عند النظار أن النظريات لا يمكن الاتفاق فيها عادة ، فالظنيات عريقة في إمكان الاختلاف، لكن قضية أستماء اللَّه وصفاته في الفروع دون الأصول ، وفي الحزنيات دون الكليات ، فلذلك لا

ويقول الشافعي: (وما كان من ذلك يحتمل التأويل ويدرك قياسنا ، فذهب المتأوّل أو القايس الي معنى يحتمله الخبر أو القياس ، وإن خالفه فيه غيره ، لـم أقل يضيق عليه ضيق الخلاف في المنصوص )(١٧) .

فلانحجر على رأى له من النص مستند مع احترامنا رأي كل مجتهد (۱۸) جاز آلة الاجتهاد (۱۹) سواء كان مخطئا أم مصيا، طالما كان دون تحمل حجج واهية أو تعسف في التأويل ، فمن بذل وسعه في سبيل الوصول إلى الحق ولم يدخر جهدًا في ذلك ، فقد أتى ما كلفه الله إياه ، ولو أخطأ الطريق .

ولقد جاءت الشريعة وفيها مسائل فيها أدلة قطعية محكمة ، ومسائل أخر ليس فيها ذلك ، فمجيئها في الشريعة على هذا الوجه دليل الإذن بالاجتهاد فيها وأنها تتسع لأكثر من فهم وأكثر من تقسير ، وإلا لجعل الله تعالى فيها من قواطع الأدلة ما يرفع التشابه ويغنى عن النظر ويمنع الاختلاف(٢٠) .

ولقد أجمعت الأمة بكل مذاهبها على مشروعية الاجتهاد ، فيه ، وهذا الخلاف مثل :

ومارسته بالفعل ، وكان من ثمراته هذه الثروة الفقهية العريضة (٢١).

ولذا كان - ومازال - العلماء والفقهاء منذ عهد الصحابة - وهم سادات المؤمنين وأكمل الأمة إيماناً - إلى يومنا هذا يختلفون في كثير من مسائل الأحكام (٢٠)، بل ما اختلفوا فيه فوق الحصر.

يقول ابن تيمية : وأما الاختلاف في الأحكام فأكثر من أن ينضبط(٢٢).

ولكن ليس كل خلاف يُعتد به ويُنظر فيه ، كما قيل : ليس كلُّ خلاف جاء مُعْتَبَرا

الا خلاف له حظُّ من النَّظر فلا نعتد بالخلاف إذا كان :

١- خطأ مقطوع به في الشريعة يناقض نصاً صحيحاً أو إجماعاً صريحاً (٢١) ، كما سبق بيانه .

٧- إذا جاء ممن لا يُعتد بخلافه ، كأهل الفرق الضالة والمبتدعة .

٣- إذا كان اختلف تنوع لا اختلاف تضاد ، فهذا في الحقيقة ليس بخلاف ، فكل واحد من المختلفين مصيب بلا تردد ، ولكن الذم واقع على من بغى على الآخر

أ- تنوع في العبارات والألفاظ؛ فمنه ما يكون كل من القولين هو في معنى القول الآخر ، لكن العبارتان مختلفتان ؛ كتفسير الصراط المستقيم بأنه كتاب الله أو الإسلام أو الحق أو النبي صلى الله عليه وسلم ، وحاصلها يرجع إلى شىء واحد وهو المتابعة لله وللرسول (٢٥).

ومنه ما يكون المعنيان متغايرين لكن لا يتنافيان (٢١) .

ب- تنوع الواجبات: فيجب على قوم الجهاد وعلى غيرهم الزكاة .

ج- تنوع المستحبات باختلاف القدرة والفعل والانتفاع بالفعل المستحب، فالطريقة ان مشروعتان ، ولكن هؤلاء قد سلكوا هذه الطريق ، وآخرون قد سلكوا الأخرى (۲۷) .

وأكثر الاختلاف بين الأسة -الذي يورث الأهواء - تجده من هذا الضرب ، وهو أن يكون كل واحد من المختلفين مصيبًا فيما هو عليه ، ولكنه يخطئ في نفي ما عليه الآخر (٢٨) ، بل ربما وصل الأمر إلى الاقتتال بينهما .

وإنا لله وإنا إليه راجعون.

<sup>(</sup>١) انظر : (( تفسير ابن كثير )) (٢/٥/١) .

<sup>(</sup>١) انظر : (( تفسير ابن كتير )) (٢٠٥٠ ) . (٢) انظر : (( اقتضاء الصراط المستقيم )) لابن تيمية (١٣٠/١) .

<sup>(\*)</sup> انظر : (( تفسير ابن كثير )) (١/٥٠/) . (\*\*) رواه مسلم ( ح ۲۷۰) .

<sup>(</sup>٣) انظر المصدر السابق (٢ /٢٠) .

<sup>[ . ]</sup> التوهيد السنة السابعة والعشرون العدد السابع

```
(٤) رواه أبو داود (ح ٣١٠٤) ، وأحمد (٢/٥٠) ، وانظر ((صحيح الجامع )) (ح٩١١٩) .
                                               (٥) انظر كتاب (( اقتضاء الصراط المستقيم )) ، فإنه نفيس في بابه .
                                                                    (٦) قد ورد هذا عن عبد الله بن مسعود .
                                                                                (٧) شرحه لمسلم (٢/٣٢).
                                                                                (٨) رواه مسلم (ح ٢٣٤) .
                                                                                 (٩) الرسالة (ص ٢٠٥).
 (١٠) راجع الآثار التي وردت عن الأئمة الأربعة في ذلك في كتاب ((صفة صلاة النبي )) للألباني (ص٣٦- ٣١) ، و((بدعة
                                                      التعصب المذهبي )) لمحمد عيد عباسي (ص ٩٧- ١٠٠).
 (١١) رواه ابن عبد البر في ((بيان العلم )) (٩١/١) ، وانظر الموافقات للشاطبي (١٦٩/٤) ، وقد وردت أيضاً عن ابن
                                         عباس وأحمد بن حنبل . انظر هامش ((صفة الصلاة للألباني )) (ص ٢٧) .
                                                                    (۱۲) ((مجموع الفتاوى )) (۲/۲۲) .
                                    (*) الاعتصام (٣٤٧/٢، ٣٥٥) نقلاً عن (( بدعة التعصب )) (ص ١٧٠) .
                                                                            (١٣) رواه مسلم ( ح ٢٦٦٦).
                                                                          (١٤) رواه البخاري (ح ٩٨٧).
 (*) انظر (( إعلام الموقعين )) ( ( 19/1 ) ، و (( التقنين والإلزام )) لبكر أبو زيد (ص ٥٩) ، و (( الصحوة الإسلامية )) للعثيمين
                                                            اعداد أبي لوز (ص ١٤٨، ١٤٩).
                                                            (**) انظر ملحق كتاب (( بدعة التعصب )) (ص٩) .
(١٥) قال تعالى : ﴿ هو الذي أنزل عليك الكتاب منه آيات محكمات هن أم الكتاب وآخر متشابهات ﴾ [آل عمران : ٧]،
        والمتثنابه: ما كان محتمل المعنى وغير منضبط المدلول، والمحكم: البيِّن المعنى الواضح الدلالة المحدد المفهوم.
                                                                   (١٦) الاعتصام (١٦٨/٢) .
                                                                               (١٧) الرسالة (ص ٢٠٥).
(١٨) والاجتهاد هو : بذل الوسع في نيل حكم شرعي عملي بطريق الاستنباط . قاله الشوكاني في (( إرشاد الفحول )) (ص
. ٢٥) ، ويجب أن يكون صادرًا من أهله وفي محله ، فإن صدر عن غير أهله كان زيعًا سببه تحكيم الهوى واتباع المتشابه
                                                  ومفارقة الجماعة . انظر (( الموافقات )) (٤/٤) وما بعدها .
(١٩) لا مجرد أن يحفظ الفروع الفقهية فقط ، وراجع ((بيان العلم )) لابن عبد البر (٣/٢)- ٤٩) باب (من يستحق أن
يُسمى فقيها أو عالمًا حقيقة لا مجازًا ومن يجوز له الفتيا عند العلماء)، وراجع أيضًا ((إعلام الموقعين)) (١/٤٤،
ه ٤) ، وقد اشترط أبو حامد الغزالي في كتابه (( المستصفى )) (ص ١٠١) للمجتهد بعد شرط العدالة : أن يكون محيطًا
بمدارك الشرع متمكنًا من استثارة الظن بالنظر فيها ، وهذا يكون بمعرفة المدارك المثمرة للأحكام ومعرفة كيفية الاستثمار ،
ويكون ذلك كله بمعرفة علوم ثمانية هي : الكتاب ، والسنة ، والإجماع ، والعقل أو القياس ، ومعرفة أصول الفقه ، واللغة
                                                          والنحو ، والناسخ والمنسوخ ، ومصطلح الحديث .
                   (٢٠) انظر (( الاجتهاد )) ليوسف القرضاوي (ص ٣٥، ٦٦) .
                                                                          (۲۱) المصدر السابق (ص ۷۸).
                           (٢٢) ولكنهم لم يتنازعوا في الأصول كمسائل الأسماء والصفات والأفعال ، كما سبق بيانه .
                                                                   (۲۳) (( مجموع الفتاوي )) (۲۲/۲۲) .
                                                     (۲٤) انظر (( الموافقات )) (۲۱٤/٤) .
                                                      (۲۵) انظر (( تفسیر ابن کثیر )) (۲۸، ۲۸) .
                                                         (٢٦) انظر (( اقتضاء الصراط المستقيم )) (١٣٣/١) .
                                                (٢٧) انظر المصدر السابق ، و(( الموافقات )) (١٢١/٤، ٢٢١) .
                                    (۲۸) انظر (( الاقتضاء )) (۱۲۸/۱، ۱۲۹) .
```

يقلم/شريف كمال عزب

الحمد لله رب العالمين ، وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وعلى آله وصحبه وبعد : فإن من محاسن ديننا الاهتمام بمكارم الأخلاق ، يقول النبي ﷺ : ((إنما بُعثت لأتمم صالح الأخلاق )) . رواه الإمام أحمد .

الجاهليون من أخلاق حسنة ، وألغى ما كانوا منه ، والله أغير منى ». رواه البخاري عليه من أخلاق رديئة ، وهذب ما كان يحتاج الى تهذيب .

> ومن مكارم الأخلاق التي كان الجاهليون يتحلون بها: غيرة الرجل على محارمه ، بل كان بعضهم يشتط في هذا الأمر ويبالغ فيه ، حتى وصل الحال ببعضهم إلى أن يئد بنته خوفًا الشارع هذا ، وهذب جانب الغيرة وحسنه ، وجعله من شُعب الإيمان.

الله )) . رواه البخاري ، وقال أيضاً : ((إن الله تعالى يغار ، وإن المؤمن يغار ، وغيرة الله أن يأتي المؤمن ما حرم الله عليه )) . رواه البخارى ومسلم.

((يا أمة محمد ، ما أحد أغير من الله)) . رواه | تتحدث مع صديقها ما شاعت من الحديث . مسلم ، ولما قال سعد بن عبادة : لو رأيت رجلا مع امرأتي لضربته بالسيف غير مُصفَح، قال

ولما بعث النبي على أقر ما كان عليه النبي على: ﴿ أَتَعجبونَ مِن غيرة سعد! لأنا أغير ومسلم.

ومعنى غير مُصنفح: أي يضربه بحد السيف لا بعرضه ، فالذي يضرب بالحد يقصد القتل ، بخلاف الذي يضرب بعرض السيف، فإنه يقصد التأديب.

وعلى هذا مضى سلف الأمة الإسلامية، من أن تقع في الفاحشة إذا كبرت، فحرم فحينما احتل الصليبيون بعض بلاد المسلمين في الشام ودام احتلالهم لها قرابة قرنين من الزمان وهي فترة قد تلقى في بعض النفوس الظن أنهم قال رسول الله ﷺ: ((لا شيء أغير من القون أبدًا حتى ينزل عيسى ابن مريم ، عليه السلام، في تلك الفترة سجل المؤرخون أن المسلمين كاتوا ينظرون إلى النصارى نظرة احتقار وازدراء، وأنهم دياييث يكون الواحد منهم سائرًا مع زوجته في الطريق فتلتقى وقال على فطبته لما كسفت الشمس: | بصديق لها فيتنحى النوج ليتيح للمرأة أن

# صور صن التفريط في الغيرة والتقصير فيها: ترى أحدهم يكون في سيارته ، فتنزل

زوجته وتتمادى في محادثة ، وكان الأولى مرافقته لها.

# ومن ذلك ترك الرجل امرأته ومن في ولايته ينبس من الملابس عند خروجهن من البيت ما يظهر بعض البدن أو يجسده أو يصف البشرة .

# ومن صور التفريط في الغيرة ؛ خروج الرجل بامرأته ومحارمه إلى بعض التجمعات العامة التي تتعرض المرأة فيها للاختلاط بالرجال أو تكون عرضة لإطلاق أبصارهم عليها .

#### # أسباب ما سبق:

ما تقدم ذكره من الصور حكاية لواقع حاصل ومشاهد ، ومع هذا فالصبغة الغالبة - ولله الخصوص أسباب منها: الحمد - هي المحافظة على الأعراض والغيرة عليها ، فما سبب ما يحصل من بعض الناس شب على شيء شاب عليه : من ذهاب الغيرة وزوال الحياء ؟ قبل الخوض في ذلك نتحدث عن مكانة الحياء ومنزلته في الدين .

الحياء شعبة من شعب الإيمان ، كما جاء | وكثرة التحدث معهم . ذلك في الحديث عن النبي ﷺ، فمن قلَّ حياؤه نقص إيمانه .

وفي ((الصحيحين)) عن النبي الله أنه قال: ((الحياء لا يأتي إلا بخير )) . وفي رواية مسلم : (( الحياء كله خير )) .

ويروى عن سلمان الفارسى أنه قال: (إن اللَّه إذا أراد بعبد هلاكًا نزع منه الحياء ، فإذا الأمر في بعض بلدان المسلمين من التفسخ نزع منه الحياء لم تلقه إلا مقيتًا ممقتًا).

وقال الشاعر:

فلا والله ما في العيش من خير ولا الدنيا إذا ذهب الحياء يعيش المرء ما استحيا بخير ويبقى العود ما بقى اللحاء



### # ولذفة الحياء لحر المرأة على وجه

١- التساهل في التربية منذ الصغر ، فمن

إن الغصون إذ قومتها اعتدلت

ولا تلين إذا كاتت من الخشب ٢- كثرة احتكاك المرأة بالرجال الأجانب

٣- مخالطة من قبل حياؤهم أو تكررت رؤيتهم ، سواء كان ذلك ناتجًا عن السفر إلى الخارج، أو برؤيتهم في الأسواق والمتنزهات، أو مشاهدتهم في المسلسلات، أو نحو ذلك، فإن الأخلاق حسنها وسينها تكتسب بالمخالطة .

ولينتبه العاقل الفطن إلى أن ما وصل إليه والتبذل لم يحدث دفعة واحدة ، إنما بدأ في الغالب بدايات ساذجة حتى آل الأمر إلى ما آل إليه ، وخذ حذرك .

وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.



[ : ٥] التوهيد السنة السابعة والعشرون العدد السابع

• فقد برزت في حياته ثلاث خصال من الصفات الحميدة:

• الأولى: حرصه على قيام الليل تأسيا بالرسول صلى الله عليه وسلم المأمور من ربه بذلك : ﴿ يأيها المزمل ﴿ قُم الليل إلا قليلا ﴿ نصفه أو انقص منه قليلاً ﴿ أو زد عليه ورتل القرآن ترتيلاً ﴾ [المزمل: ١-٤]، وقوله: ﴿ ومن الليل فتهجد به نافلة لك عسى أن يبعثك ربك مقاماً محمودًا ﴾ [الإسراء: ٧٩]، وقد فعل الرسول صلى الله عليه وسلم ما أمريه كما روته عائشة ، رضى الله عنها ، حيث قالت : كان يصلى من الليل حتى تفطرت قدماه ، وقال : ((أفلا أكون عبدًا شكورًا )) .

وقيام الليل في حقه واجب، وفي حق غيره نافلة ، إهمال الآباء هو السبب في ذلك . وفي الحديث: ((إن في الليل لساعة لا يوافقها رجل مسلم بسأل الله خيرًا من أمر الدنيا والآخرة ، إلا أعطاه إياه ، وذلك كل ليلة )) . رواه مسلم .

> • وفي الحديث: ((عليكم بقيام الليل، فإنه دأب الصالحين قبلكم ، وقربة إلى ربكم ، ومكفرة للسيئات ، ومنهاة عن الإثم )) .

> • وفي الحديث: ((رحم الله رجلا قام من الليل فصلى وأيقظ امرأته ، فإن أبت نضح في وجهها الماء ، ورحم الله امرأة قامت من الليل فصلت وأيقظت زوجها ، فإن أبي نضحت في وجهه الماء » .

> • ويقول سلمان الفارسي : إذا كان الليل كان الناس منه على ثلاث منازل ، فمنهم من له ولا عليه ، ومنهم من عليه ولا له ، ومنهم من لا عليه ولا له ، فلما سُئل : وكيف ذاك ؟ قال : أما من له ولا عليه ؛ فرجل اغتنم غفلة الناس وظلمة الليل ، فتوضأ وصلى ، فذاك له ولا عليه ، ورجل اغتنم غفلة الناس وظلمة الليل فمشى في معاصى الله فذاك عليه ولا له ، ورجل نام حتى أصبح فذاك لا له

> ● النطة الثانية: تدريب زبيد لأولاده على قيام الليل ، حيث وزع ليله ثلاثة أجزاء ؛ جزء

عليه ، وجزأين على ابنيه ، وكم نحن بحاجة إلى هذا التمرين التريوى لأبنائنا منذ بلوغهم سن الرشد حتى تنموا فيهم روح الصلاح والتقوى ، والذي يربى أبناءه على نافلة الليل يكون قد ألزمهم بالفرائض وتابعهم عليها ، فتأصلت في نفوسهم المواظبة على أداء الصلوات جماعة ، فكانت حاجزة لهم عن الوقوع في المعاصى والآثام ، وكم من الشباب وقع فريسة لعدوان أصدقاء السوء، وتناول المسكرات والمخدرات بسبب إهمال الآباء وسوء تربيتهم لأبنائهم ، ولو سألت الشباب الذين يقضون ليلهم في اللهو واللعب ومشاهدة الأفلام والمناظر الخليعة وسماع الأغاتى الماجنة لوجدت الإجابة أن

إن وصية لقمان لابنه ، وإبراهيم عليه السلام لبنيه التي يتلوها المسلمون في القرآن الكريم نموذج للتربية الصحيحة.

 الخطة الثالثة: اهتمام زبيد بأبناء المسلمين وإصلاحهم وتقويمهم والشفقة عليهم ، فكلما ذهب إلى مسجده ليرفع الأذان بصوته الجميل خمس مرات في اليوم يمر على الصبيان وهم يلعبون فيرغبهم بالجوائز المادية لحضور صلاة الجماعة ، فيستجيبون له ، فيصلح الله بعمله هذا الكثير من أبناء الحي الذي يسكنه ، فيكتب الله له أجر من صلح منهم .

• خمسون ألف مسجد في المملكة يشغلها أكثر من مائة ألف إمام ومؤذن لو أن كل إمام ومؤذن فعل كما فعل زبيد ، فحاول إصلاح أولئك الشباب والصبيان الذين يتسكعون في الشوارع والطرقات وفي الملاعب والأسواق لهدى الله على أيديهم منات الألوف من عباد الله ، والرسول صلى الله عليه وسلم يقول: ((لنن يهدى الله بك رجلا واحدًا ، خير لك من حمر النعم )) .

جعلنا الله هداة مهتدين داعين إلى الخير وإلى طريق مستقيم .

الحمد لله ، والصلاة والسلام على خير خلق الله محمد بن عبد الله وعلى آله وصحبه .. وبعد :

لا يماري إنسان ولا يختلف اثنان حول الحقائق التالية :

١ - الدعوة إلى الله تعالى أشرف رسالة وأسمى غاية .

٢- الداعية إلى الله تعالى يتبوأ أعظم مكانة وأحسن درجة.
 ٣- مكانة الداعية بقدر جهده وعمله وارتقائه بتصوره وسلوكه إلى درجة الدعوة، علما وعملاً، فهما وسلوكاً.

المناهج الدعوياة المستقاة من القرآن الكريم والسنة المطهرة هي التي لها الكلمة الأولى في التقويم والتوجيه؛ لأنها من لدن حكيم خسر.

٥- في ظل التحديات الصعبة والظروف المؤلمة التي تمر بها الدعوة لا يعفى إنسان من التعاون على البر والتقوى، كل على قدر إمكانات وحسب طاقاته، وفي حدود قدراته، وكما قال عليه الصلاة والسلام:
 (سبق درهم ألف درهم)).

٦- إن مناهج الدعوة لا تهتم بجانب على حساب جانب ، ولا تهول من قضية وتهون من أختها ، بل كل القضايا تحظى من مناهج الدعوة بكل ألوان العناية والرعاية ، تنال كل قضية ما

نصيحة المرابطين على ثغور على ثغور الإصلاح كتبه: المرسي محمود شولح مدرس مساعد بقسم الدعوة والثقافة الإسلامية بكلية أصول الدين - جامعة الأزهر - المنصورة

تستحقها فلا نبخسها حقها ولا نعطل دورها .

٧- الأمــة الإســـلامية لا ينقصها مقومات النهـوض ولا أسباب اليقظة، فالطاقات موجودة والقدرات متوفرة، بيد أن الغفلة عن وظيفتها يؤدي إلى هذا

الترنح والتخبط، وقد قيل:

ولم أر في عيوب الناس عيبًا
كنقص القادرين على التمام
٨- إن الدعبوة لا تسيير
اعتباطًا ولا تنتقل ارتجالاً، بل
كل خطوة بحساب وكل عمل
بنظام، فالدعوة تخبر الخطوة
الواقعة والمتوقعة وتعرف ما
سيكون على أساس ما هو كانن
اعتبارًا بما كان، وقد دعا سيدنا
فوق رب أنزلني منزلاً مباركا

وأن<u>ت خير</u> الم<u>نزلين ﴾</u> [المؤمنون: ٢٩].

9- إن النقد الهدام لا يهدف الكمال، وإن النقد البناء يهدف الكمال، والعمل الإسلامي بأمس الحاجـة إلـى نقـد بناء يقـوي العزيمة ويدفع المسيرة، ويشارك بالحركة مع الكلمة وبالنقد العملي مع النقد القولى:

لا تقل عن عمل ذا ناقص

جئ بأوفى ثم قل ذا أكمل إن يغب عن عين مسار قمر فحرام أن يسلام المشعل

١٠- إن الغضب لا يكون إلا لله ورسوله وإذا تصول مسار الغضب عن هذا فإنه تحويل لمسار الدعوة عن الوجهة المرضية.

11- إن الشهوات الخفية من التطلع للرياسة وحب الزعامة والاستقلال بالرأي والتفرد بالكلام والتخصيص بالبيان يعود بالآثار السلبية والنتائج العكسية على الدعوة والداعية .

17 - المخالطة المثمرة ونبذ العزلة المضرة منهج يفيد الدعوة والداعية ، بمعنى أن يعيش الداعية وسط الناس يتألم الأمهم ، ويفرح لفرحهم ، ويرشدهم ويوجههم ، لا أن يعيش في برجه العالمي ومكانه العالمي يوجه من فوق وهم من تحت ، ونعني

[٥٦] التوهيد السنة السابعة والعشرون العدد السابع

بالمخالطة المثمرة ألا يدوب فيضيع الشخصية ويهدر الهوية ويبتذل القيمة ويميع المبدأ، بالدعوة إلى تعريف الغير بالخير الذي جاء به الإسلام تعريفًا بدايته ، وإن سقوطه صنعه بيده . عملياً في سلوك أصحابه والمتحدثين بلساته .

١٣- هناك نوع من المدعوين ينقبض صدره وتشمئز نفسه من رؤية الدعاة ومن في طياتها السم في الدسم ، وأي نفس الوقت احرص عليهم.

السلام على من عرفت ومن لم

دنياه ، وجمع المال مقصده في الهداية والغواية ، فتارة تجده ربك !! الحياة ، والتحرك هنا وهناك منحرفا وتارة أخرى تجده ليذكر الناس اسمه وليتناقل الناس منطبقاً ، فاعرف طبع المدعوين حاله وليحيط شخصه بهالة فهذا | ولا تسارع بالأحكام عليهم ، بل داهية وليس داعية ، فهو يدعو خذ بيدهم وعرفهم عاقبة فعلهم إلى الجاه ولا يدعو إلى الله .

١٦ - إن التفريط في جزء من الداعية في المجتمع المنحرف، المبدأ تفريط في المبدأ كله، وإن تتوفر في شخص بعينه، بل الاستهانة بقيمة استهانة بالقيم كلها، وإن الداعية إذا نهج هذا يشترك الكل في المسئولية وليقف ولكن نريد المخالطة المقيدة فإن عمره محدود ، ونفسه على تغرة فيذود عنها بكل قصير ، وإن نهايته علمت من

> الرحمة وباطنها العذاب، وتحمل مستورة تتوقع منها ما يوذي والمرض الخبيث ، فإنها كلمات الأمة الإسلام . النفس والجسد ، قد يكون تستبقي العلة والغفلة عنها ، الناجع .

> > ١٨ - إن المدعو يحمل في ١٥- إذا كان هم الداعية انفسه الخير والشر ، يحمل إن أحسنوا وإن أساءوا .

١٩ - إن الملكات كلها لا تتوزع على جميع الأشخاص لكي ايجابية .

٠٠- كلنا دعاة فلا يستساغ ١٧- إن المجامل بكلمته القاء التبعة كاملة على إنسان خائن لأمته ، فأي قيمة لكلمات | وإعفاء النفس وإعفاء الغير ، معسولة وألفاظ مدهونة ظاهرها فأنت داع في مكانك ومسئول عن رعيتك وإذا نجحت وفلحت في قيادة دفة رعيتك إلى مرفأ الأمان محاولة الاحتكاك بهم من أجل فيمة لكلمات الطبيب المجامل وبر الاستقرار نجح وأفلح غيرك تبصيرهم ، فهم كهوف مهجورة المريضه صاحب العلة الخطيرة في قيادة دفته إلى ما فيه الخير

٢١ - قال تعالى على لسان الإعراض عنهم أولى من الإقبال | وتقود المريض إلى الموت | سيدنا عيسى ، عليه السلام : عليهم ، فاحترس منهم ، وفي المحقق ، فإن المكاشفة وإن كانت ا ﴿ وجعلني مباركا أين ما كنت ﴾ مؤلمة والمصارحة وإن كانت [ مريم: ٣١]، فكن مباركًا على ١٤- إن إفشاء السلام بين مؤذية فإنها عين الرحمة ؛ لأن منبرك وفي شارعك وفي بيتك الناس منهج دعوي عظيم يستميل النانم المحدق به الخطر إن لم وفي مسجدك وفي سوقك ، وفي النفوس ويأسر القاوب ويستطيبه ليفق بكلمة فبضربة أو بركلة ، حقلك وفي متجرك وفي مصنعك ، المدعوون ، فلا تغفل عنه ، وألى فإنها الدواء النافع والعلاج وفي كل مكان تذهب إليه وتنتقل

٢١ - إنها أمانة فهل أديتها أم خنتها ؟ سل نفسك وراقب

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين .



### من روائع الماضي





# الجهر بالصلاة على النب علي عد الأذان

بقلم الأستاذ/ عبد الحليم محمد حمودة

كنت أسير ذات يوم مع الأستاذ ، فمررنا على مسجد ، وإذا بالمؤذن بعد أن أتم أذانه يرفع عقيرته بالصلاة والسلام على رسول الله ، ونظر إلي الأستاذ نظرة ذات معنى ، ثم هز رأسه معننا أسفه وتحسره فسألته :

قلت : هل تنكر - يا سيدي - هذه الصلاة على رسول الله ؟

قال: إن الذي يتكلم في هذه المسألة يرميه الجهال بعدم محبة رسول الله رسي ، فهل تريد أن أتعرض لذلك ؟!

قلت: يا سيدي، إننا نريد أن نصل إلى الحق -وقد عودتنا أنت ذلك - وما عهدتك تقيم لأحكام الجهلاء وزنا أو تتهيب أن تقول الحق ولو لقيت في سبيله نصباً.

وعلت ابتسامة مشرقة ثغر الأستاذ ، فاستنار لها وجهه ، ثم قال : صدقت - يا بني - فإن الحق يستحق أن يبذل في سبيله كل مرتخص وغال ، إن لذة الوصول إلى الحق لا تعدلها لذة مهما كان الطريق الموصل إليه محفوفًا بالمكاره .

قلت: إنك - يا سيدي - تقوي من عزائمنا، وتجعل منا أناساً يكرمون أنفسهم ويعرفون حقها عليهم ويرتفعون بأقدارهم، ويتذوقون طعم العزة التي تليق بالمؤمنين أصحاب المبادئ الرفيعة والعقائد النقية.

قال: ما عهدتك تغالي إلى هذا الحد، إن الأمر ليس بيدي، ولكنها شريعة الله النسيرة ترتفع بالمتمسكين بها إلى أوج العز ومنازل الكرامة، إن صولة الحق من سلطان الله، فانظر أين أنت من الحق يكن قربك أو بعدك من حماية الله وسلطانه.

قلت: أرجو أن تفصل القول في مسألة الصلاة على الرسول ﷺ عقب الأذان، فإتني في حيرة من الأمر.

قال: إني أسائلك: هذا الأذان الذي شرعه الله أيكون من تكاليف الدنيا أم من تكاليف الدين ؟

قلت : من تكاليف الدين .

قال: أتعرف أن الدين قد أكمله اللّه في أيام رسول الله في بقوله: ﴿ اليوم أكملت لكم دينكم ﴾ [المائدة: ٣] أم أنه الآن يحتاج إلى تكميل ؟

قلت: بل إن الله قد أعلن كماله في عهد رسول

[٨٥] التوهيد السنة السابعة والعشرون العدد السابع

قال : هل تجد فيما نقل إلينا نقل تواتر أن أحدًا من المسلمين من صحابة رسول اللَّه ﷺ زاد على الأذان الذي آخره (( لا إله إلا الله )) شيئًا ؟

قلت : ليس عندي من العلم ما أجيب به على سه الك .

قال: الأذان شرعه الله بألفاظ معدودات، حافظ الناس حايها طيلة حياة الرسول رضي ومدة ولاية كل من الخلفاء الراشدين الذين أمرنا بالحرص على سنتهم : أبي بكر ، وعمر ، وعثمان ، وعلى . وتلقى الخلف هذا الأذان بكلماته المحفوظة عن السلف لا يزيدون فيه ولا ينقصون منه قروناً عدة ، لا يفكر أحد من الناس و لا يجرؤ أن يلحق ألفاظاً بهذا الأذان ؛ لأنهم فهموا وأيقنوا أنه دين ، والدين كامل لا يزيد فيه أحد ولا ينقص منه ؛ ولأنهم أدركوا أنه دعوة للصلاة فحسب وفي ألفاظه الكفاية لتحقيق هذه الدعوة ، مر على المسلمين عصور قوة وضعف ، مد وجزر، وموقفهم من الأذان لم يتغير، طويت بذلك عهود الخلفاء الراشدين وعهود أئمة الدين ومضت سبعمانة وثمانون سنة على وفاة رسول الله على ، وأقبلت سنة ٧٩١ هـ ، فإذا برجل محتسب هو (صلاح الدين البرلسي ) تتمخض عقايته الفاسدة عن اختراع جديد وحدث عجيب في الدين ، إنه لا يعجبه ولا يسره أن يكون إعلام الناس بالصلاة بألفاظ ارتضاها محمد رسول الله على واحترم شرعيتها صحابته ومن تبعهم بإحسان إلى عصر هذا المحتسب، فيلحق بالأذان ما ليس منه ، ويخضع المسلمون بكثرتهم الجاهلة لهذا | وهم يصفون رسول الله على بأنه نور عرش الله ، غفلوا عن حقيقة يدركها العقلاء، إنه لا صلة بين من كلام هو دخيل على قانون السماء .

واستمر الحال إلى عصرنا هذا لا يفكر أحد في تخليص الدعوة من شوائبها إلا ما عرف عن قلة من الناس رماهم العامة بالكفر والضلال.

هذه هي قصة الأذان وموقف السلف والخلفاء والعلماء والجهلاء منه ، فماذا ترى في حق أهدر وبدعة انتشرت ، وشريعة تحكمت فيها الأهواء ، وقانون سماوي تدخل في شأنه الجهلاء ؟

قلت : إنهم يبررون ذلك بأنه حب لرسول الله ﷺ ومبالغة في إعلام الناس بالصلاة وخير يجعل البدعة فيه مستحسنة .

قال : وماذا تقول عن أبي بكر وصحبه ، هل كان حبهم لرسول الله ﷺ أقل من حب هؤلاء حين تأدبوا بأدبه والتزموا شريعته ونزلوا عند قول الله : ﴿ قُل إن كنتم تحبون اللَّه فاتبعوني ﴾ [ آل عمران : ٣١ ] ، وهذه المبالغة في الإعلام ما فاندتها ، وقد تم الإعلام بأعلى صوت وفي أقصر زمن ؟ وهذه البدعة المستحسنة - في عرفهم - من أين أتوا بحكمها ، وقد أعلن رسول الله ﷺ أن كل بدعة ضلالة ، وألفاظ الصلاة على رسول الله ﷺ التي يتقربون بها إلى الله بصوت جهير ، أليست حرباً على الإسلام وخروجاً على شرائعه ؟ إنهم يصفون رسول الله على بأنه أول خلق الله ، وفي هذا كذب على الواقع ، فما كان رسول الله على بهذه الصفة ، وإن الحديث الذي يسوقونه بأن أول ما خلق الله كان نور النبي ، حديث ساقط مكذوب لا أصل له في موازين الحق ، الاختراع في الشريعة إن طوعاً وإن كرها ، وإن وإني أبرا إلى الله من جهل هؤلاء الجهلاء ، فما كان الرسول الله نور عرش الله ، ولكن هذه الصفة لا الأذان الذي هو دعوة الناس للصلاة وبين ما ألحق به | تليق إلا باللَّه وحده ، وهم يسيئون الأدب مع الرسول عَلَيْ ، فيصفونه بملاحة الوجه وبياضه ، ولو وصفوه

بأخلاقه الكريمة وشجاعته ومروءته ولين عريكته وحسن عشرته وعدالة أحكامه لكان ذلك خيرا لهم

قلت : - يا سيدى - أليس قد ورد حديث عن الرسول على في استحبابه الصلاة عليه بعد الأذان ؟

قال: نعم - يا بنى - حديث لا ننكره ، بل نتمسك به أعظم التمسك ، إن النبي على يأمر من يسمع الأذان بأن يجيب المؤذن في دعوته وألفاظه ، ثم يصلى عليه ويسأل الله لرسول الله على الوسيلة والفضيلة ، إنه أمر للسامع أن يجيب في سره على النبي الله في سره، وليس أمرا للمؤذن أن يرفع عقيرته ويلحق بالأذان - الذي هو شعيرة دينية - ما ليس منه .

قلت : وما هو الضرر الذي يعود على الدين من زيادة الصلاة والتسليم على الأذان إذا نقينا هذه الصلاة من الألفاظ التي لا تقرها الشريعة ويأباها الذوق ؟

قال: وما هو الضرر الذي يعود على الإسلام من أن تصلى الصبح ثلاث ركعات بدلاً من ركعتين ، ألست الركعات الشلاث أفضل وأغزر ثواباً من الركعتين ؟

قلت: لا ، إن الصبح فريضة دينية .

قال: والأذان أيضًا فريضة دينية، والدين قد | وأصروا على الزيادة في الأذان التي لم يقولوا بها . كمل ، كما قات لك .

> قال : عجبًا لهؤلاء الناس ! ومن يكون أولى بأن يرمى بالتشديد في الدين: ذلك الذي يزيد فيه ما ليس منه ، ويحمل الناس على هذه الزيادة مع تضييعها لوقتهم ومخالفتها للذوق السايم، أو ذلك الذي يقف بالدين عند حدوده البسيطة وشرائعه الميسرة ؟ إنهم

ولكن لا تعجب فالعملة الرديئة - كما يقول علماء الاقتصاد - تطرد العملة الجيدة ، وهكذا تجد البدع المنكرة والضلالات العمياء تطغى على الخير والحق حتى يتحقق قول الرسول الكريم ﷺ: (( إن الله ليبعث على رأس كل مائة سنة من يجدد لهذه الأمة دينها)). كتب السنن .

#### خلاصة رأي الأستاذ

الجهر بالصلاة على النبي على من المؤذن بعد الأذان غير جائز لأسباب:

١ - الأذان إعلام الناس بألفاظه الواردة .

٢ - الزيادة على الأذان لم تحدث إلا بعد وفاة الرسول على بسبعمائة وثمانين سنة .

٣- الألفاظ الملحقة بالأذان فيها وصف الرسول على بصفات الألوهية ، وفيها تحقير لكرامته .

٤- الأجيال الخيرة التي جاءت بعد الرسول على كانت أشد حبًّا له ، ومع ذلك فلم تلحق بالأذان ما ليس منه .

٥- الأذان من الدين ، والدين أكمله الله في عهد الرسول ﷺ ، وكل زيادة فيها زيادة في الدين .

٦- الناس يدَّعون اتباع الخلفاء الراشدين ويدَّعون اتباع أئمة المذاهب، ومع ذلك فقد خالفوهم

٧- البدع الزائدة على الدين كلها ضلالة ، فليس قلت: إن الفاس يرمونك إذن بالتشديد في الدين . منها حسن وسيئ .

٨- أمر الرسول على من يسمع المؤذن بالصلاة والسلام عليه ولم يأمر المؤذن، فإذا هم يخالفون أمره فيصلى المؤذن على النبي النبي ويسلم، ويسكت هؤلاء !!

نسأل الله العفو والعافية في الدين والدنيا أولى منها بهذا الوصف ، أرأيت كيف تقلب الحقائق؟ الله والآخرة .

### يقلم د / سيد خضر كفر الشيخ - أبو بدوق

الحمد لله ، والصلاة والسلام على رسول الله ، وبعد : فقد ذكرت في المقال السابق ثلاثة من مصطلحات النحو العربي كانت: الحرف، والاسم، والفعل ، ثم ذكرت جملة قرآنية ، وأتبعتها بتحليل نحوى وبياتي، وبينت خطأ بعض الناس في استعمال أبدًا وقط، وفي هذا المقال نعرف بمصطلح الجملة.

### لطريق إلى تقويم

الأصل الثلاثي ((جمل )) يدل على الجمع والضم ، قال و (ظننته قائمًا ) )(١) . أحمد بن فارس: (الجيم والميم وعِظْمُ خلق ، والآخر حسنن ، فالأول قولك: أجملت الشيء، وهذه جملة الشيء، وأجملته: حَصلته )(۱) .

قلت: ومن هذا المعنى قوله تعالى : ﴿ وقال الذين كفروا لولا نُزِّل عليه القرآنُ جملةُ واحدةً ﴾ [الفرقان: ٣٢]؛ أي مجموعاً مرة واحدة ، وذلك حين خفيت عليهم الحكمة في إنزاله منجماً ليواكب أحداث الجماعة المسلمة ويربيها يوماً بيوم ، ويسهل عليهم حفظه والقيام بتكاليفه .

وقد أخذ النحاة من هذا في النحو ، وتعددت تعريفاتهم إيطول ذكره هنا . له ، ومنها تعريف ابن هشام ، حيث قال: (إنها عبارة عن الفعل وفاعله ك (قام زيد)، والمبتدأ والخبر ك (زيد قائم) ، وما كان بمنزلة أحدهما نصو (ضرب اللص )، و(أقالم

الزيدان ) ، و (كان زيد قانمًا ) ،

ومضمون كلامه أن الجملة واللام أصلان ، أحدهما تجمع انوعان : الفعلية ، وينضم إليها ما بني للمجهول ، والاسمية ؛ ومنها ما بُدئت بوصف يتطلب فاعلاً يحل محلّ الخبر نحو: أقائم الزيدان ، والاسمية التي دخل عليها ناسخ مثل : كان ،

وقد خلط النحاة القدامي بين مصطلحي الكلام والجملة ، فسوًى بعضهم بينهما، كالزمخشري في ((المفصل))، وابن يعيش في ((شرحه)) عليه(٦) ، وكذلك ابن جني في (( الخصائص )) ، وفسرق الأصل اللغوي مصطلح الجملة بعضهم بين المصطلحين بما

أما المحدثون فلا يخلطون بين المصطلحين ؛ لأن لكل منهما مجاله وحدوده ، وفي تعريف الجملة يقول الدكتور إبراهيم أنيس : (الجملة في أقصر صورها هي أقل قدر من

الكلام يفيد السامع معنى مستقلا من كلمة أو أكثر )(٥).

التى وضعها المناقطة وبعض

للجملة ، فقلت : (إن الجملة هي نصب مصدري ، ﴿تصوموا ﴾ : التي تبدأ بالفعل عادة ، وسنؤجل الوحدة النحوية التي تؤدي معنى فعل مضارع منصوب بحذف الحديث عنها إلى حين إن شاء تاميًا يمكن السكوت عليه ، مع إمكانية استيعاب زوائد مقيدة محل رفع فاعل ، والمصدر الجملة الاسمية . للمعنى العام متقدمة أو متأخرة الموول ﴿ أَن تصوموا ﴾ في الجملة ، مع إمكان حذف بعض وصومكم خير لكم . أركاتها بقرائن مفهومة من السياق )(١) .

> ويسط مضمون هذا التعريف عملياً غير ممكن في هذا المقال ، ولكنك ستجده منتورا في مثانى هذه المقالات إن شاء

# والجمل في العربية نوعان:

وطبيعتها ، حيث ينصرف البحث | كلها مبنية ، ومثل (مَن النكرة من المعرفة . السي دراسة الجملة غاضاً حضر) ؛ لأن (منن) اسم وقد اختصرت من تعريفات ﴿ وأن تصوموا خيرٌ لكم ﴾ وهما المبتدأ والخبر . القدماء والمحدثين تعريف [ البقرة: ١٨٤]، أن: حرف النون ، والواو ضمير مبنى في الله ، ونواصل الحديث عن

بداية بشيء معلوم بينكما ، والتقدير : فصبري صبر جميل ، السامع مضمون الكلم بدون المعنى ، ومن بديع الحذف حذف لبس أو غموض ، ومثال مجيء خبر إن في قوله تعالى : ﴿ إِن المبتدأ نكرة قوله تعالى: ﴿ قولٌ

١ - الاسبة : وهي التي تبدأ معروف ومغفرة خير من صدقة بنفسه ، سواء تركب هذا القدر | باسم مرفوع ، مثل : ﴿ اللَّه نورُ | يَتبعُها أَذَى ﴾ [ البقرة : السماوات والأرض ﴾ [النور: ٢٦٣]، والذي سوع الابتداء وهذا في الحقيقة تعريف ٢٥٥]، أو اسم في محل رفع الانكرة (قول) كونها موصوفة عملى ينبع من واقع اللغة مثل: (هو الله) ؛ لأن الضمائر ابمعروف، والوصف يقرب

وصور الجملة الاسمية الطرف عن التقسيمات الشكلية | استفهام مبنى في محل رفع | وتراكيبها كثيرة غير منحصرة، مبتدأ ، وقد تبدأ الجملة الاسمية غير أن لها ركنين أساسيين لا كذلك بمصدر مؤول نحو: تكون جملة اسمية إلا بهما،

٧- الجملة الفعلية : وهـى

وقد تحذف بعض أجزاء في التركيب أو متخللة بناء محل رفع مبتدأ ، والتقدير : الجملة اعتمادًا على فهم السامع وقرائن السياق ، ومثال حذف والمبتدأ عادة ما يكون المبتدأ قوله تعالى: ﴿ فصبرٌ معرفة ؛ لأنك تخاطب السامع جميل ﴾ [يوسف: ١٨]، مثل: (محمد) مثلاً، ثم تخبره | وقدر بعض النحاة هنا حذف عن شيء يخصُّ محمدًا ، ولكن الخبر بتقدير : فصبر جميل بعض الجمل تبدأ بالنكرة ، | أفضل أو أمثل ، والتقديران والمهم في ذلك كله أن يفهم مقبولان ولا يتغير معهما

الذين كفروا ويصدون عن سبيل اللُّه والمسجد الحرام الدي بعض الناس في استعمال حرف بانعها ؛ وهي : جعلناه للناس سواء العاكف فيه التنفيس (سوف) قبل الفعل أنست بها عشرين حولاً وبعتها والباد ومن يرد فيه بإلحاد بظلم المنفى ، كقولهم : سوف لن نُذقه من عذابِ أليم ﴾ [الحج: ٢٥ ] ، حيث لم يذكر خبر إن في الآية.

> ويصدون عن المسجد الحرام نذيقهم من عذاب أليم (١).

قلت: الخبر محذوف، ولو ذكر الخبر لانصرفت النفس إلى لون واحد من العقاب هو المذكور في الخبر، ولكن لما حذف الخبر ترك للنفس مجالاً رحبًا لتصور أنواع متعددة من العذاب ستحل بهؤلاء المذكورين في الآية ، ومثل ذلك كثير في القرآن الكريم ذي البلاغة | المرتضى بستين دينارًا العالية ، والله أعلم .

مِن الأخطاء الشائعة : يخطئ أفعل ، وسوف لا أفعل ، وهو وما كان ظنى أننى سأبيعها خطاً ؛ لأن السين وسوف يدخلان على الفعل المثبت فقط ؛ قال الزمخشري: وخبر إن كقوله تعالى: ﴿ ولسوف يعطيك محذوف ؛ لدلالة جواب الشرط ربك فترضى ﴾ [الضحى: ٥]، عليه، تقديره: إن الذين كفروا | وقوله سبحانه: ﴿سأصليه سَقَرَ ﴾ [ المدثر: ٢٦]، أما في النفى فنقول: لا أفعل ذلك ، وإذا أردت التوكيد قلت: لن أفعل .

من طرائف اللغويين: روى الخطيب التبريزي أن أبا الحسن الفالي الأديب كانت له نسخة الكتاب ((الجمهرة)) في اللغة لابن دريد في غاية الجودة، فدعته الحاجَةُ إلى بيعها ، فباعها ، واشتراها الشريف

وتصفحها فوجد فيها أبياتا بخط

فقد طال وجدى بعدها وحنيني

ولو خلدتني في السجون ديوني ولكن لضعف وافتقار وصبية صغار عليهم تستهل شئوني

> فقلت ولم أملك سوابق عبرة مقالة مكوى الفؤاد حزين

وقد تُخرج الحاجات يا أم مالك كرائم من رب بهن ضنين

قالوا: فأرسلها الذي اشتراها وأرسل معها أربعين دينارًا أخرى ، رحمهم الله .

قلت : انظر إلى مقدار حبهم للعلم والكتب وما كانوا عليه من كرم وبر ، مما جعلهم سادة الدنيا في زمانهم ، رحمهم اللَّه جميعاً.

والله الموفق.

<sup>(</sup>١) مقاييس اللغة ((جمل )) طدار الفكر - بيروت .

<sup>(</sup>٢) مغنى النبيب: (٣١/٣) - بيروت ١٤١١ هـ.

<sup>(</sup>٣) انظر شرح المفصل لابن يعيش : (٢٠/١) ، ط مكتبة المتنبى .

<sup>(</sup>٤) الخصائص : (١٨/١) ، ط ٣ هيئة الكتاب ٢٠٤١ هـ .

<sup>(</sup>٥) من أسرار النغة: (٢٧٦)، ط ٦ مكتبة الأنجلو ١٩٧٨.

<sup>(</sup>٦) من رسالتنا للماجستير : وجوه الإعراب وعلاقتها بالدلالة : (٢٨) ، مخطوط بآداب طنطا ١٤١٥ هـ - ١٩٩٤ م .

إدارة شئون القرآن الكريم

نتيجة مسابقة القرآن الكريم السنوية لعام ١٤١٩ هـ

تعلن إدارة شئون القرآن الكريم عن سعادتها وشكرها لله عز وجل ، ثم الفروع التي اشتركت في المسابقة ، ونظرًا لزيادة عدد المشاركين في المسابقة ورغبة في تشجيع الممتحنين فقد قررت إدارة شئون القرآن الكريم إعادة توزيع الجوائز المالية على أصحاب الدرجات المتساوية ، فكانت كما يلي :

المستوى الأول

| الجائزة | الفرع       | الاسم                  | م  | الجائزة | الفرع        | الاسم               | 1 |
|---------|-------------|------------------------|----|---------|--------------|---------------------|---|
| ٠٠٠ ج   | أجهور الرمل | شيماء إبراهيم عوض      | ٧  | ۳۰۰ ج   | كفر الدوار   | أحمد سمير عوض حسين  | 1 |
| ٠٠١ج    | منشأة عباس  | سالم عبد الوهاب سالم   | ٨  | ٠٠٠ج    | سمالوط       | أحمد محمد جمعة      | 4 |
| ٠٠١ج    | طوخ طنبشا   | المصيلحي فوزي المصيلحي | 1  | ٠٠٠ج    | الإسماعيلية  | محمد صالح محمد      | 4 |
| ٠٠٠ج    | الزقازيق    | محمد عبد الله سليمان   | 1. | ٠٠٠ج    | شبين القتاطر | السيد حمدي السيد    | ٤ |
| ۰۰۱ج    | قطور        | خالد رزق عبد العزيز    | 11 | ٠١٠٠    | الجمالية     | ولاء محمد سليمان    | ٥ |
| ٠٠٠ج    | التل الكبير | محمد سعيد الهادي       | 11 | ٠٠٠٠ج   | المرج        | عبد الرحمن عبده سيد | ٦ |

المستوى الثاني

| الجائزة | الفرع        | الاسم                    | م | الجائزة | الفرع     | الاسم                 | 1 |
|---------|--------------|--------------------------|---|---------|-----------|-----------------------|---|
| ٠٠١ج    | میت غمر      | شريف محمد شرف الدين      | ŧ | ٠١٥٠ ج  | بنها      | محمد عبد الله شاكر    | 1 |
| ٠٠٠ج    | شبين القناطر | هويدا عطا سعد عبد الفتاح | ٥ | ٠١٥٠    | الملايقه  | أسامة محمد عبد اللَّه | 7 |
| ٠٠٠ع    | النمروط      | أميرة عاطف لطفي          | 1 | ٠١٥٠    | طوخ طنبشا | عصام صابر محمد        | 4 |

المستوى الثالث

| الجائزة | الفرع          | الاسم                 | 4 | الجائزة | الفرع            | الاسم               | 1 |
|---------|----------------|-----------------------|---|---------|------------------|---------------------|---|
| 540     | مديرية التحرير | إبراهيم رمضان إبراهيم | 1 | 5170    | الصالحية الجنيدة | أحمد محمود محمد     | 1 |
| £40     | الإسماعيلية    | أحمد صالح محمد        | ٧ | ٥١١٦    | قطور             | أسماء سيد هديلة     | 7 |
| Evo     | طوخ طنبشا      | محمد أحمد عبد الفتاح  | ٨ | 5140    | طوخ طنبشا        | عمرو صابر محمد      | ٣ |
| ٥٧٥     | قطور           | أحمد حسين محمود       | 4 | 5170    | الملايقة         | حسام سعد الدين      | ٤ |
|         |                |                       |   | ٧٥      | مشيرف            | أحمد محمد سالم يحيى | 0 |

المستوى الرابع

| الجانزة | الفرع          | الاسم                      | م  | الجائزة | الفرع    | الاسم                  | 10 |
|---------|----------------|----------------------------|----|---------|----------|------------------------|----|
| 50.     | قصاصين الأزهار | أحمد محمود عبد القادر      | 1. | 5170    | المطرية  | أحمد عبد الرحمن صابر   | 1  |
| ٠٥٠     | دمياط          | فاطمة الزهراء محمود        | ٧  | ٠٠٠ ج   | المطرية  | أحمد نصر الدين الرفاعي | +  |
| ٠٥٠     | إمبابة         | أحمد صلاح الدين يوسف       | ٨  | ٠٠١ج    | الزقازيق | أحمد محمد عبد المطلب   | 4  |
| . ەچ    | الملايقة       | أبو الفتوح ماهر أبو الفتوح | 1  | ٠٠٠٠ ج  | بلبيس    | عزيزة السيد محمد       | ٤  |
|         |                | THE PART STATE OF          |    | ٠٥٠.    | المطرية  | حسین سید علیمی         | 0  |

مدير إدارة شنون القرآن الشيخ / أسامة علي سليمان

سكرتير إدارة شنون القرآن صابر محمد مالك

مطابع دار الطباعة والنشر الإسلامية/العاشر من رمضان/المنطقة الصناعية ب٢ تليفاكس: ٣٦٣٦١ - ٣٦٣٣١٠ .





Upload by: altawhedmag.com