

Upload by: altawhedmag.com



المركز العام القاهرة ۸ شارع قوله – عابدين هاتف : ۳۹۱۵۵۷ – ۳۹۱۵۶۷۲





مجلة إسلامية ثقافية شهرية .

#### التعرير

٨ شارع قوله

عابدين - القاهرة

797701V : 2

فاکس : ۲۹۳،۶۹۳

قسم التوزيع والاشتراكات

F910807: 2

#### الاشتراك السنوى :

۱- في الداخل ۱۰ جنيهات ( بحوالة بريدية باسم : مجلة التوحيد- على مكتب عابدين .

٢- في الخارج ٢٠ دولارًا أو ٥٠ ريالاً سعوديًا أو ما يعلالها.
 ترسل القيمة بحوالة بريدية على مكتب عابدين أو بنك فيصل الإسلامي - فرع القاهرة - باسم: حجلة التوحيد - أنصار السنة (حساب رقم/ ١٩١٥٩).

## في هذا العدد

| Y ( | ر .<br>الافتتاحية: الرئيس العام: (وجه القاهرة الفاطمي [٢] |
|-----|-----------------------------------------------------------|
| 7 ( | كلمة التحرير: رئيس التحرير: (شكر وتقدير لمعالى الوزير     |
| , , | باب التفسير: الشيخ عبد العظيم بدوي:                       |
| ١.  | (استوصوا بالنساء خيرًا)                                   |
| 1.  |                                                           |
| 1 5 | باب السنة: الرئيس العام (العدة والحداد [١])               |
| ٧.  | موضوع العدد : الشيخ محمود الشربيني (الزواج العرفي)        |
|     | تكفير من حكم بغير ما أنزل الله :                          |
| 4 £ | سماحة الشيخ عبد العزيز بن عبد الله بن باز                 |
| 77  | أسئلة القراء عن الأحاديث: الشيخ أبو إسحاق الحويني         |
| ۳.  | الفتاوى : لجنة الفتوى بالمركز العام                       |
| 7 8 | قصيدة : راية التوحيد : حسن الصاوي                         |
| 40  | عقائد الصوفية : أ. محمود المراكبي                         |
| ٣٨  | من روائع الماضي: الشيخ محمد خليل هراس (نصيحة)             |
| ٤.  | باب السيرة : الشيخ عبد الرازق السيد عيد                   |
| 1 1 | كونوا كالشامة بين الناس: د. عزت عبد العال                 |
| ٤٨  | الحياة الاقتصادية للمسلمين: أ. زيد الرماتي                |
| ٥.  | إلى طلاب مدرسة اعرفوني: الشيخ مجدي قاسم                   |
| 07  | المؤامرة على اللغة العربية: الشيخ محمد فرج                |
| ٥٨  | آفة العلم الهوى (الحلقة الأخيرة): الشيخ سليمان الماجد     |
| 77  | حكم حلق الرأس وتوفيره: الشيخ أبو بكر الحنبلي              |

رسالة إلى المتهورين من الشباب: أبو الحسن نمير

7 8



# سكرتير التحرير المشرف الفني حمال سعد حاتم حمال سعد حاتم

رئيس التحرير صفوت الشوادفي





### اختراق الأزهر!!

كثر الحديث - في هذه الأيام - عن اختراق الأزهر ، ويعنون بذلك اختراق عقول قيادته وعلمائه ، ويستدل أصحاب هذا المذهب بكثرة الزيارات ، وتدفق الزائرين من كبار أعداء الإسلام على الأزهر (آل جور نائب الرئيس الأمريكي ، رئيس وزراء بريطانيا ، الحاخام اليهودي .. إلخ) .

ومن وجهة نظرنا فإن هذه الزيارات لا تهدف إلى التأثير على صناعة وصياغة القرار داخل أروقة الأرهر، فهذا أمر مستبعد! وإنما تهدف إلى اكتثباف الإجابة على سؤال مهم ونصه: (هل يستطيع الأزهر قيادة الأمة كما كان يقودها في الماضي ؟!).

ونحن نجيب أعداء الإسلام على هذا السؤال ، فنقول : إذا تحول العالم إلى موظف دونة فلن يستطيع الأزهر قيادة الأمة !

وإذا اعتقد العلماء أنهم ورشة الأنبياء يؤدون رسالات الله ويخشونه ، ولا يخشون أحدًا إلا الله فسوف يقود الأزهر الأمة !!

والخلاصة : العلماء الحقيقيون (لا ينحنون ، ولا يصفقون ) ، ووراء كمل الله والخلاصة : العلماء المعاني العظيمة ما الله به عليم : ﴿ وَفُوقَ كُلُّ ذَي عَلْمُ كُلُّ اللهُ عَلَيْمَ : ﴿ وَفُوقَ كُلُّ ذَي عَلْمُ كُلُّ اللَّهُ بِهُ عَلَيْمٍ : ﴿ وَفُوقَ كُلُّ ذَي عَلْمُ كُلُّ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْمٍ : ﴿ وَفُوقَ كُلُّ ذَي عَلْمُ كُلُّ اللَّهُ عَلَيْمٍ : ﴿ وَفُوقَ كُلُّ ذَي عَلْمُ كُلُّ اللَّهُ عَلَيْمٍ : ﴿ وَفُوقَ كُلُّ ذَي عَلْمُ كُلُّ اللَّهُ عَلَيْمٍ : ﴿ وَفُوقَ كُلُّ ذَي عَلْمُ كُلُّ اللَّهُ عَلَيْمٍ : ﴿ وَفُوقَ كُلُّ ذَي عَلْمُ كُلُّ اللَّهُ عَلَيْمٍ اللَّهُ عَلَيْمٍ : ﴿ وَفُوقَ كُلُّ ذَي عَلْمُ كُلُّ اللَّهُ عَلَيْمٍ اللَّهُ عَلَيْمِ اللَّهُ عَلَيْمٍ اللَّهُ عَلَيْمٍ اللَّهُ عَلَيْمِ اللَّهُ عَلَيْمٍ اللَّهُ عَلَيْمِ اللَّهُ عَلَيْمِ اللَّهُ عَلَيْمٍ اللَّهُ عَلَيْمِ اللَّهُ عَلَيْمِ اللَّهُ عَلَّهُ عَلَيْمٍ اللَّهُ عَلَيْمِ اللَّهُ عَلَيْمٍ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمٍ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمٍ اللَّهُ عَلَيْمِ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمِ عَلَيْمِ عَلَيْمِ عَلَيْمُ عَلَيْمِ عَل

رئيس التعرير الله التعرير المالة الما

## - التوزيع في الخارج : مكتبة المؤيد بالرياض .

- التوزيع الداخلي : مؤسسة الأهرام وفروع أنصار السنة.

ثمن النسخة السعودية ٦ ريالات الإمارات ٦ دراهم الكويت ٥٠٠ فلس العفرب دولار أمريكي الأردن ٥٠٠ فلس السودان ١٠٥٠ جنبه مصري - العراق ٥٠٠ فلس - قطر ٦ ريالات -مصر ٥٧ قرضنا - عمان نصف ريال عماني



(إن شاء الله):

- العدة والحداد [٢] الرئيس العام
- مذكرة دفاع فضيلة الشيخ
   مصطفى درويش
- الموالد للموتى الشيخ محمود شلتوت (رحمه الله)

white the there is to

السمة لنما تلعود والا





4-39

# القاهرة الفاطمى

# الحلقة الثانية

بقلم الرئيس العام/محمد صفوت نور الدين

الحد لله والصلاة والسلام على رسوله محمد ، وآله وصحبه ومن تبعه

كان حديثنا في الشهر الماضي لمحة نكشف بها اللثام الذي أذهل الناس أحيانًا فاغتروا بالوجه الفاظمي وهو قبيح ، فظنوه حسنًا ، خاصة وقد ساعد على ذلك أمور منها :

أولاً: النسبة المنتحلة التي ادعوها كذباً وزوراً من أنهم من نسل فاطمة بنت النبي صلى الله عليه وسلم ، فاتتقل إليهم جاتب من حب المسلمين - خاصة بمصر - لهذه العترة الطاهرة .

ثانيًا: أنهم زوروا كثيرًا من المساجد، وانتحلوا فيها الأكانيب، فاتتسبوا إلى العترة الطاهرة من الحسين وزينب، وبطول العهد ظن الناس أن هذه النسبة صحيحة، وهي كذب وبهتان، فليس من قبر من هذه القبور فيه من يزعمون من جثث هؤلاء أبدًا سواء من مات منهم بمصر، أم لم يمت بها، فضلاً عن المخالفة الصريحة للوصايا النبوية الكريمة في تحريم الدفن في المساجد، أو بناء المساجد على القبور، أو رفعها وتشييدها، مما تسبب في إقامة المحافل الشركية، وانتشار البدع والضلالات، وجعلت أرضاً خصبة للخرافات، أبعدت الناس عن جمال الإسلام وإشراقه.

قالتًا: بعد العهد بهذه الدولة وتحول الأزهر من مؤسسة شيعية باطنية إلى معهد علمي سني (١) وبقاء النسبة في بنائه وتأسيسه إليهم، حتى ظن الكثير أن الفضل يرجع في ذلك إلى الفاطميين.

2 8

[٧] النوهيد المئة السابعة والعشرون العد الثالث

**Upload by: altawhedmag.com** 



● النسبة النتحلة للفاطميين التي ادعوها كذبا وزورا من أنهم من نسل فاطمة بنت الرسول صلى الله عليه وسلم؛ كان الهدف منها انتقال جانب من حب المسلمين اليهم.

● زور الفاطميون كثيرًا من المساجد، وانتحلوا فيها الأكاذيب، فانتسبوا إلى العيرة الطاهرة من الحسين وزينب، وبطول العهد ظن الناس أن هذه النسبة صحيحة، وهي كذب وبهتان.

ره ، و هُي كالور هُير ، و عرف ما قبه من التخلق والسياسة ، قلال كالور : ( لو كأن هذا بحيلات الم

رابعًا: أن المسلمين - عن تغافل من عوامهم ، وكيد من المنافقين والكافرين والعلماتيين من أعداء الإسلام - لا يقرعون تاريخهم ليتعرفوا على الوجه الصحيح للإسلام ، فيعرفوا من انتسبوا إليه ، فشيدوا دوله ليميزوهم عمن انتسبوا إليه مكيدة وخبثًا ومكرًا ليهدموه من قلوب أهله ، كالباطنية القرامطة التي تفرع منها الفاطميون العبيديون ، ثم تفرع منها الدروز والبهرة .

خامسًا: القاهرة كبرى مدن مصر وعاصمتها - صاتها الله - والناس ينسبونها إلى هؤلاء (المعز ، وجوهر الصقلي) ، فيظنون كل مجد وخير فيها إنما هم أصله! مع أن من جاء بعدهم كصلاح الدين الأيوبي والظاهر بييرس هم الذين أزالوا عن مصر والقاهرة الوجه القبيح والأصل الخبيث من القرامطة والباطنية التي لا تحمل إلا الكفر بالإسلام ، والحقد عليه ، فالحمد لله الذي أزال ذلك عن مصر ، حماها الله وصاتها ، ورفع لواء الإسلام الحق في كل ربوعها .

سادساً: انتشار التصوف المتقرع عن دولة الدراويش التي غطت كثيرًا من البلاد ، حيث دافع أبناؤها عن بدع الفاظميين ، بل كاتوا جنودها ، مع أنهم ينسبون أنفسهم في كتبهم إلى أهل السنة والجماعة ، ثم يأتون مخالفات واضحة ، ويحتفلون بمحافل الفاطميين ، مما جعل الكثير يظن فيهم الإسلام ، وينبري للدفاع عنهم .

لذا فإنني أحب أن أكشف عن شخصية مغمورة في التاريخ كانت وراء الوجود الفاطمي بمصر ، ألا وهي شخصية الوزير الفاطمي في دولة المعز والعزيز ، واسمه يعقوب بن يوسف بن كلس ، ولا أزعم أنني تتبعت تاريخه بفحص بالغ ، ولكني رجعت إلى الثقات من المؤرخين مثل : الذهبي ، وابن كثير ، وابن الأثير . وغيرهم ممن اتسموا بالتحقيق والتدقيق ، ولم يعتمدوا إلا على كلام وثيق ، فوجدت الكلمات يكمل بعضها بعضا ، ويدل بعضها على بعض ، لذا انتخبت من كلامهم سطور اليس لي فيها إضافة إلا اليسير الضروري ، وإن كنت خالفت البعض منهم في كلمة ، فلقد وافقت غيره لينتظم سياق الكلام ، وأردت بذلك أن أكشف عن عمق أبعد للوجه الفاطمي ، وأزيل لثاما أكثف من اللثام الذي كشفته في الحلقة الماضية ، والله المستعان .

ابن كلس: هو يعقوب بن يوسف بن إبراهيم بن كلس، يهودي، ولد ببغداد، وسافر به أبوه إلى الشام، فنزل بالرملة وجلس بها وكيلاً للتجار، فلما اجتمعت الأموال التي للتجار عنده كسرها وهرب إلى مصر، وقيل: إن أباه هو الذي دفع به إلى مصر، وكان ذلك في أيام كافور الإخشيدي، فتاجر معه، وحمل إليه متاعاً كثيرا، وجعل ينتقل بماله على ضياع مصر، فكان إذا دخل ضيعة عرف غلتها وارتفاعها وظاهر أمرها وباطنه، وكان ماهرا في أشغاله، لا يُسأل عن شيء من أمورها إلا أخبر به خبرا مفصلا، فذاع أمره، وخبر كافور خبره، وعرف ما فيه من الفطنة والسياسة، فقال كافور: (لو كان هذا مسلماً لصلح أن يكون وزيرا)، فبلغ ابن كلس مقولة كافور، فطمع في الوزارة، فدخل جامع مصر في يوم جمعة، والناس مجتمعون، وقال: (أنا أسلم على يد كافور)، فولاه ديوانه بمصر والشام، وكان يشاوره في أكثر أموره، فلما تتبه له ابن حنزابه - وزير كافور - وعرف أطماعه، كاد له، ففر ابن كلس إلى المغرب، وهو يحمل بين جنبيه أطماعاً كثيرة ومعارف عن مصر دقيقة، فكان عيناً يكشف العورات ويعرف الثغرات.

وفي المغرب وجد جماعة من اليهود كانوا مع المعز لدين الله الفاطمي ، وكانوا أصحاب أمره ، فانضم اليهم ، حتى صارت له عندهم منزلة ، واستطاع أن يصل بهم إلى المعز ، فكشف للمعز أمورا أعجبته ، فعظم عنده ، وهو الذي أشار على المعز وأطمعه في مصر ، وأشار عليه بإرسال جوهر الصقلي إلى مصر يغزوها ليجطها موطن ملكه ، ولما جهز جوهر مصر لقدوم المعز ، قدم إليها ومعه ابن كلس وجماعة اليهود ، وكان المعز قد اتخذه وزيرا وسماه (الوزير الأجل) ، فلما مات المعز وأصحابه من اليهود وولي بعده العزيز بالله استوزره ، فاستولى على أمر العزيز ، وقام به فعول عليه وفوض إليه أمره . وكان داهية ماكرا ، واسع الحيلة ، ذا ذكاء وفطنه ، يجيد التملق والمصانعة ، من ذلك أن المعز طلب الذهاب إلى دمشق فسأله ابن كلس عن السبب ، فقال : إني أشتهي القراصيا – نوع من الفاكهة – وهذا موسمها ، فخعل في الوزير وأرسل بالحمام الزاجل إلى الوالي بدمشق يأمره أن يرسل القراصيا على أجنحة الحمام ، فجعل في



جناح كل حمامة حبة من القراصيا ، وكان الحمام منات وأطلقها ، فلم تمض ثلاثة أيام على حديث العزيز ، حتى وصل الحمام ، فجمع الوزير ما تحمله في طبق ، وذهب به إلى العزيز وقدمه إليه ، فأعجب به وقال : مثلك يخدم الملوك .

وابن كلس هو الذي أشار على العزيز بإرسال جوهر بجيش إلى دمشق ، فلما انكسر جيش جوهر - كسره ابن فتكين - وأمن الفتكين جوهر الصقلي بعد أن تمكن منه وعاد إلى مصر - أغرى ابن كلس العزيز فخرج بنفسه على جيش أكبر انتهى الأمر بأسر الفتكين - فأحسن إليه المعز وقربه ، فحقد عليه ابن كلس ، ودس إليه السم فمات ، فحزن عليه العزيز وحبس ابن كلس بضعة وأربعين يوماً ، وأخذ منه خمسمائة ألف دينار ، ثم رأى أنه يحتاجه ، فصفح عنه ، ثم أعاده إلى الوزارة .

وبلغ من دهاء ابن كلس أن قرأ من العلوم النحو والقرآن ، وكان يحضر عنده العلماء ، وألف كتابًا في فقه الشيعة الباطنية مما سمعه من المعز والعزيز ، وكان يعقد مجلسًا كل يوم جمعة يُقرأ عليه من تأليفه ، بل جعل جماعة العلماء يفتون في جامع مصر بما في ذلك التصنيف الذميم .

كان راتبه في السنة مائتي ألف دينار ، ولما مات وجد له من المماليك والجند والخدم أربعة آلاف مملوك ، وكفن وحنظ بما يساوي عشرة آلاف مثقال ، وخلف من الذهب والجوهر والمتاع ما لا يوصف كثرة ، وكانت وصيته للعزيز وهو على فراش الموت : (سالم الروم ما سالموك ، ولا تبق على المفرج بن دغفل متى قدرت عليه ) . فانظر كيف قرب أهل الكفر وحقد على أهل الإسلام .

ولما جاءه العزيز وهو يموت حزن عليه وقال: (وددت بأنك تباع فأبتاعك بملكي، أو تفتدى فأفديك بولدي)، ثم دفنه المعز في داره، وبنى له قبة، وحضر جنازته، وانصرف حزينا، وأغلق الدواوين، وعطل الأعمال أياما، واستوزر بعده أبا عبد الله الموصلي، ثم عزله بعد قليل، ثم استوزر عيسى بن نسطورس النصراني على مصر، وجعل على الشام منشا اليهودي، وجرى على المسلمين بذلك شر عظيم، ولا حول ولا قوة إلا بالله.

تلك نمحة خاطفة عما كان من ابن كلس اليهودي الأصل ، وإشارة إلى دوره في نقل الباطنية الخبيثة والفاطمية الحاقدة إلى قلب العالم الإسلامي في مصر والشام .

فراجع أيها القارئ الكريم: ((سير أعلام النبلاء)) للذهبي (جـ ١٦، ص ٢٤)، و((البداية والنهاية)) لابن كثير (جـ ١١، ص ٣٠)، و((العبر)) (جـ ٣، ص ١٤)، و((فيات الذهب)) (جـ ٣، ص ٢٧)، و((وفيات الأعيان)) (جـ ٧، ص ٢٧)، و((الكامل في التاريخ)) (جـ ٩، ص ٧٧)، و((اتعاظ الحنفا)) (جـ ٢، ص ٧٦٧) وهامشه. ولا تغتر بكتابة من كتب من أهل الأهواء، والله من وراء القصد.



<sup>(</sup>١) وإن بقيت بعض المخالفات ، إلا أن الله طهره من الشيعة الباطنية .

many the diagram of the thinking again through the body was got

## وزير الأوقاف يسعى إلى حماية المجتمع السلم من ضلال التطرف .. وبدع التصوف !!

الحمد لله .. والصلاة والسلام على رسول الله .. وبعد : فإن المتتبع لفتاوى وأسلوب وقرارات وتصريحات وزير الأوقاف أ.د/ زقزوق يرى أنها تهدف في مجموعها إلى تقديم الإسلام للعالم في صورته النقية الخالصة ، والعمل الدائم على تخليص الشريعة مما شابها وعلق بها من بدع وخرافات وغلو وانحراف وإفراط وتفريط ؛ وذلك بالحكمة والموعظة الحسنة . والمحمد المحمد الم

ومن الأدلة الواضحة على ذلك أنه سبق لمعالى الوزير أن أصدر فتوى أثلجت صدور الموحدين ، ونشرت بالصحف ومجلة التوحيد ، وقد نصت الفتوى المذكورة على بطلان النذر لغير الله بإجماع علماء الأمة ، ومن المعلوم أن النذر لغير الله من الأولياء والصالحين شرك ، وأن على العلماء أن يقوموا بواجب التحذير والبيان لهذا المنكر الخطير .

ثم أصدر وزير الأوقاف بعد ذلك قرارًا تاريذياً نشرته صحيفة الأخبار في ٢٩١/٥/٣١ م، وهذا نصه : نه ذاك لعد قالما علما علما

وزير الأوقاف: إجراءات صارمة للقضاء على فوضى صناديق فراجع أبها عقاري الكويع : إرسير أعلام النبلاء إ للناهيس (جـ ١٠ ) وعنالا ا

الغاء منصبى الخليفة وحامل المفتاح وتخفيض نسب المستحقين . الحصيلة لإصلاح المساجد وإنشاء المكتبات الدينية . مراس المساجد

أنهى الدكتور محمد محمود حمدي زقزوق وزير الأوقاف أمس مشكلة صناديق النذور في مصر ، والتي كانت تعد من أهم العقبات التي تواجه العمل في مجال الدعوة الإسلامية ووزارة الأوقاف.



ملكي ، او تقدي قالديك

to mile amore

in . elale meles

٦] التوهيد المنة السابعة والعشرون العدد الثالث



# لمعالي الوزير

ألغى الوزير - في قرار جديد أصدره أمس فوضى توزيع أموال صناديق الننور في مصر - كما ألغى الوزير منصبي الخليفة وحامل مفتاح الضريح في أي مسجد ، بما فيها المسجد الأحمدي بطنطا بعد وفاة شاغلي هذين المنصبين ألحاليين ، وكان شاغلا هذين المنصبين قبل قرار الوزير أمس يحصلان على النسبة الأكبر من أموال صناديق النذور ، وتصل إلى ما يزيد على مائتي ألف جنيه لكل منهما سنوينًا ، كما حدد القرار حصة العاملين بكل مسجد نذور بما لا يجاوز ١٠٪ من الحصيلة ، وبحد أقصى لما يحصل عليه المستحق حتى لو كان مجموع ما حصل عليه العاملون أقل من نسبة الله ١٠٪ ، كما حدد نسبة الخليفة ، والتي كات تصرف بدون حد أقصى بما لا يجاوز ٣٪ و٢٪ لحامل مفتاح مقصورة الضريح ، وبما لا يزيد على ٢٠ ألف جنيه الخليفة ، و ١٠ آلاف جنيه للحامل المفتاح ، إلى جاتب تخصيص ١٠٪ من الحصيلة لمشيخة الطرق الصوفية .

وصرح الدكتور محمود زقزوق وزير الأوقاف أن القرار الوزاري الجديد ولاحته التنفيذية حدد أن النذور النقدية والعينية التي ترد إلى الصناديق بالمساجد والأضرحة التابعة للأوقاف أو التي تشرف عليها الوزارة هي من التبرعات المشروط صرفها في شئون المساجد ، كما تم وضع هذه الأموال في حساب خاص ببنك مصر يسمى حساب صندوق النذور العام ، ويكون صرف هذه الأموال ، والتي تصل إلى أكثر من ٧ ملايين جنيه ، فيما يأتي فقط .

- إصلاح وصياتة وترميم وفرش المساجد وفق ما تحدده السلطة المختصة .
  - تأثيث مكتبات المساجد وتزويدها بالكتب الدينية والثقافية .
  - إعاثات استكمال وتعمير وبناء المساجد الأهلية .
    - الصرف على الاحتفالات الدينية في المناسبات المختلفة .

كما حدد القرار الذي يبدأ تطبيقه فورًا صرف نسبة الـ ١٠٪ المخصصة للعاملين بالمسجد بنظام الحصص ، وهي حصة ونصف لكل من شيخ المسجد والإمام ، بحد أقصى ، ٣٠ جنيه شهريًا ، وحصة واحدة لكل من أمين المكتبة وكاتب النذور ومقيم الشعائر ورنيس العمال بالمسجد ، وبحد أقصى ١٠٠

جنيها ، ونصف حصة لكل من قارئ السورة والعمال الحرفيين وعمال الخدمة المعاونة بحد أقصى ٨٠ جنيها شهريًا .

وأضاف الوزير أن القرار الجديد حدد نسبة الـ ١٠٪ من حصيلة النفور على مستوى الجمهورية لمشيخة الطرق الصوفية ، وفقا الأحكام القانون رقم (١١٨) لسنة ٧٠ ، كما يتم شغل الوظائف الشاغرة بمساجد النفور عالية الحصيلة لمدة ٤ سنوات فقط طوال مدة الخدمة ، على أن ينقل العامل أو الموظف بعدها إلى مسجد آخر ، ليس به نفور ، وبالنسبة للعاملين الحاليين بهذه المساجد - وقت إصدار القرار - واستكملوا الأربع سنوات سيتم استمرارهم في العمل لمدة عامين آخرين ينقلان بعدهما من مسجد الفذور إلى مساجد ليس بها نفور ، ومن لم يستكمل السنوات الأربع يكملها أو يقضي عامين أيهما أكبر ، وذلك لتحقيق عدالة التوزيع بين العاملين بالوزارة . اه . ونخلص من الفتوى والقرار اللذين أصدرهما معالى الوزير إلى الآتى :

أولاً : تحذير الوزير لجماهير المسلمين من النذر لغير الله ، حتى يجتنبوا شوائب الشرك ، وتتعلق قلوبهم بالله ، فلا تلتفت إلى أحد سواه .

ثانيًا: القضاء على سرقة المال العام التي كان يقوم بها خلفاء الصوفية ، وسدنة الأضرحة ، مستغلين في ذلك جهل الجاهلين ، وسذاجة المريدين!!

ثالثًا: وضع حد لأسطورة خليفة البدوي ، الذي كان يتقاضى سنويًا أكثر من مانتي ألف جنيه في الظاهر!! وأضعافها في الباطن ؛ لأن كل شيء عندهم - حتى السرقة - له ظاهر وباطن!!

رابعًا: توجيه أموال صناديق النذور ؛ لكي تكون في خدمة الدعوة والدعاة ، بدلاً من الدراويش الذين مكثوا سنين عددًا يأكلون أموال الناس بالباطل ، ويصدون عن المنة ، وينشرون البدعة ، ويشوهون صورة الإسلام عند الجهال من أتباعه والمغرضين من أعدائه !

ونحن مع الوزير في الفتوى والقرار اللذين يهدف بهما إلى القضاء
 على (( الشرك والسرقة )) !!

ونريد أن نصع بين يديه بعض الاقتراحات البناءة التي نرجو من الله أن تكون خالصة لوجهه ، فنقول :

لقد فهمنا - يا معالى الوزير - أنك تسعى إلى تصحيح عقيدة المسلمين ، بأن يكون النذر خالصاً لله رب العالمين لا شريك له ، كما فهمنا أن أموال النذور ستنفق على الدعوة والدعاة ، وهذا يعني أن كل زيادة في إيرادات صناديق النذور هي دعم للدعوة وتقوية لمسيرتها ..

ونحن نطرح هذا التساؤل : من أراد أن ينذر مالاً لله فأين يذهب بنذره ؟! هو لا يريد أن يذهب إلى الأضرحة ، ولا أن يتقرب لغير الله ؛ لأن هذا شرك ،

وهذا يعني أن على وزارة الأوقاف أن تقدم له البديل ، وهي إنشاء صناديق للنذور بالمساجد المركزية التي ليس بها أضرحة ، ولدينا على سبيل المثال بالقاهرة : مسجد عمرو بن العاص ، مسجد النور ، مسجد الفتح .

لماذًا الإصرار والاقتصار على أن يرتبط صندوق النذور بالضريح ، مع أن فيه إفسادًا للعقيدة الصحيحة ، ومادام الهدف هو تصحيح العقيدة والمفاهيم الخاطئة ، فإتنا بحاجة ماسة إلى هذه الصناديق التي تعلم الناس عملياً أن النذر لله ، وليس هناك أدنى علاقة بينه وبين الأموات .

ولا خلاف بين المسلمين أن النذر لله طاعة من الطاعات وقربة من القربات ، فلماذا نفرق بينه وبين غيره من الطاعات والقربات .

أليس عندنا صناديق للزكاة ؟ فليكن عندنا صناديق للنذور ، إن هذا الاقتراح جدير بالدراسة والاهتمام ؛ لأن فيه تطبيقاً عملياً لفتوى وزير الأوقاف ومن سبقه من علماء الأزهر الشريف ، ولأن فيه قطعاً زيادة لحصيلة صناديق النذور ، وزيادتها دعم للدعوة والدعاة .

وإذا كان النذر لغير الله باطل بالإجماع ؛ فلماذا نقر الباطل ونرضى مع قدرتنا على تغييره ؟! والله سائلنا عن ذلك يوم القيامة .

ولا شك أن المسلم عندما يتوجه بنذره إلى صندوق النذور بمسجد عمرو بن العاص ، أو الفتح ، فلن يلتفت قلبه إلى سوى الله ، أما إذا توجه بنذره إلى البدوي - مثلاً - فسوف يتعلق قلبه به ، ويلتفت إليه في قضاء حوائجه ، فهذا هو الشرك بعينه ، وإن لم يكن فاعله مشركا لجهله !

وهذا هو السر في أن خليفة البدوي تحدى وزارة الأوقاف بأنه على استعداد أن يضع صندوقا للنذور في مسجد البدوي باسم الخليفة ، وآخر باسم وزارة الأوقاف ، ثم أعلن - بثقة بالغة ويقين لا يداخله شك - أن الناس ستضع نذورها في صندوقه ، وسينفرون من صندوق الوزارة !!

#### # يا معالى الوزير ..

إن إنشاء صندوق النذور بالمساجد المركزية الخالية من الأضرحة سيقضي على الشرك والبدعة التي تسعى – مشكورًا مأجورًا – إلى القضاء عليها ؛ وسيذكرك الناس بالخير والدعاء حيا وميتاً ، وتكون بفضل الله أول وزير أوقاف معاصر سن هذه السنة الحسنة في مصر الإسلامية ، كما سيكون من شأته أن يزيد بوضوح حصيلة النذور كأحد الموارد الهامة للإفاق على الدعوة والدعاة . وأخيرًا فإننا نرجو من الله أن يوفق وزيرنا إلى كل خير وبر وتوفيق وسداد . والله يقول الحق ، وهو يهدى السبيل .

والقيرار يهدف بهما إلى القضاء والشرك والسرقة "!!

كان أهل الجاهلية ينظرون المرأة نظرة ازدراء ومقت ، ويعاملونها أسوأ معاملة ، ويظلمونها باتواع الظلم ، يأكلون مالها يتيمة ، ويحرمونها من الميراث كبيرة ، ويتزوجونها كرها من غير صداق ، وإذا مات زوجها كان أولياؤه أحق بها من أهلها ، يرثونها كما يرثون البهائم والمتروكات ، إن شاء بعضهم تزوجها ، وإن شاءوا زوجوها وأخذوا مهرها ، وإن شاعوا منعوها من الزواج

فأتزل الله هذه الآية نهيا للمؤمنين عن عمل الجاهلين، فقال تعالى: ﴿ يِنْ أَيُّهَا ٱلَّذِينَ آمنوا لا يحل لكم أن ترثوا النساء كرها ﴾ ، يا من صدقتم بالله ورسوله، والكتاب الذي نزل على رسوله ، لا يحل لكم أن تستمروا على سنة الجاهلين في ظلم المرأة وهضم حقها ، ووراثتها دون رغبتها حتى يتزوجها واحد منكم إن شئتم، أو تحبسوها حتى تموت ف ترثوا مالها ، أو تتضرر وتتأذى من هذا التصرف، فتفتدى نفسها ، فإن هذا حرام

وأمسكوها حتى تموت أو تفتدى نفسها منهم .

到到的数据被照明的明明的明明的语法的知识的知识的思想的

بقلم الشيخ / عبد العظيم بدوي قال تعالى : ﴿ يِنانِهَا الذِينِ آمنوا لا يحلُّ لكم أن آتيتموهن إلاأن يأتين بفلحشة مبينة وعاشروهن ويجعل الله فيه خيرًا كثيرًا ١ وإن زوج مكان زوج وآتيتم إحداهن قنطارًا فلا تأخذوا منه شيئا أتأخذونه بهتانا وإثما مبيئا أوكيف تأخذونه

غليظًا ﴾ [النساء: ١٩- ٢١]

حرّمه اللّه عليكه فلا تستحلوه ، فلا تستحلوه ، فإن استحلاله ضلال مبين ، وظلم عظيم ، قال تعالى: ﴿ وما كان لمؤمن ولا مؤمنة إذا قضى الله ورسوله أمرًا ومن يعص الله ورسوله فقد ضلً ضلالاً مبينًا ﴾ [ الأحراب:

وعليكم أن تمكنوا المرأة من نفسها بعد انقضاء عدتها، فتزوج بمحض إرادتها من شاءت من أهل زوجها، أو من غيرهم، فالمرأة في نظر الإسلام إنسان محترم ذو إرادة، ولا يجوز إكراهها على النواج للمرة الأولى وهي بكر، أو بعد ذلك وهي ثيب.

عن ابن عباس ، رضي الله عنهما: (أن جارية بكرا أتت النبي صلى الله عليه وسلم، فذكرت له أن أباها زوجها وهي كارهة ، فخيرها النبي صلى الله عليه وسلم )(١).

وعن خنساء بنت خدام الاتصارية: (أن أباها زوجها وهي ثيب، فكرهت ذلك، فأتت رسول الله صلى الله عليه وسلم فرد نكاحها)(١).

ولذلك قال صلى الله عليه وسلم: ((لا تُنكح الأيم حتى تستأمر ، ولا تُنكح البكر حتى تستأذن))، قالوا: يا رسول الله، وكيف إذنها؟ قال: ((أن تسكت))(").

وقولــه تعــالى: ﴿ ولا تعضلوهـن لتذهبـوا ببعـض مـا آتيتموهن ﴾ .

العضل معناه: التضييق والمنع والشدة، ومنه الداء العضال؛ أي الشديد الذي لا منجاة منه.

ومعنى الآية: لا يمل لكم أن تحبسوا النساء وتضيقوا عليهن وتؤذونهن بالسب أو بالضرب وسوء العشرة ، حتى تضطر المرأة منهن إلى أن تشتري نفسها من زوجها لتتخلص من هذا العذاب التي هى فيه ، فترد عليه ما دفع لها ، أو تتنازل له عن مؤخر مهرها ونحو ذلك: ﴿ إِلا أَن يأتين بف حشة مبينة 4. كالنشوز وبذاءة اللسان والعصيان ، والتطاول عليه ، أو على أحد من أهله كأمه وأبيه وغيرهم من أهله ، أو تمكين أحد من فراشه ؛ فإنه يجوز للرجل في هذه الحالة أن

يضار امرأت التفتدي نفسها منه ، حتى لا يُجمع عليه بين فقد زوجته وفقد ماله .

وهذه الآية كقوله تعالى: ﴿ ولا يحلُّ لكم أن تأخذوا مما التموهنُّ شيئًا إلاَّ أن يخافا ألا يُقيما حدود اللَّه فإن خفتم ألا يُقيما حدود اللَّه فلا جناح عليهما فيما افتدت به ﴾ [البقرة: ٢٢٩].

وقد اختلف العلماء في المخاطب بقوله تعالى: ﴿ ولا تعضلوهن ﴾ ، فقيل: هم الأولياء ؛ لأنهم المخاطبون بقوله تعالى: ﴿ لا يحل لكم أن ترثوا النساء كرها ﴾ ، فالخطاب كله في الآية موجة للأولياء .

وقيل : النهي الأول للأولياء ، والثاني للأزواج ، وهو الأرجح ، كما قال ابن عباس ، رضي الله عنهما ، في الآية : هذا في الرجل تكون له المرأة ، وهو كاره لصحبتها ولها عليه مهر ، فيضارها لتفتدي وترد إليه ما ساق إليها من المهر ، فنهي الله عن ذلك .

ومع ذلك فالأولياء منهيون عن العضل في آية أخرى، وهي قوله تعالى: ﴿ وإذا طلقتم



النساء فبلغن أجلهنَّ فلا تعضلوهنَّ أن ينكحن أزواجهنَّ إذاً تراضوا بينه م بالمعروف ﴾ [ البقرة : ٢٣٢ ] .

عن الحسن قال: حدثتي معقل بن يسار أنها نزلت فيه ، قال: (زوجت أختا لي من رجل فطلقها ، حتى إذا انقضت عدتها جاء يخطبها ، فقلت له: زوجتك وأفرشتك وأكرمتك فطلقتها ، ثم جئت تخطبها ، لا فطلقتها ، ثم جئت تخطبها ، لا رجلاً لا بأس به ، وكان رجلاً لا بأس به ، وكان المرأة تريد أن ترجع إليه ، فأتزل الله هذه الآية : ﴿فلا فعل تصلوهن ﴾ ، فقلت : الآن أفعل يا رسول الله ، فزوجها إياه )(؛)

فإذا رغبت المرأة - بكرًا كاتت أو ثيبًا - في رجل، وكان لها كفوًا لم يجز لوليها أن يمنعها من الـزواج منه، إيرًا لمصلحته على مصلحتها، فقد يكون لولي المسلحة في عدم زواجها، كأن تكون امرأة تخدم أخاها، وترعى بيته وأولاده، فيخشى إن تزوجت أن تتعطل مصلحته، فيمنعها من

أبيها مالاً كثيراً ، وهو حريص ألا ينتقل هذا المال من عنده إلى غيره ، فيمنعها من الزواج حتى تموت ويظل مال أبيها في بيته ، فنهوا عن ذلك .

﴿ وعاشروهن بالمعروف ﴾ :
هذه وصية جامعة من الله
تعالى للأزواج بالنساء ، وقد
وصني بهن رسول الله
صلى الله عليه وسلم أيضاً ،
فقال : ((استوصوا بالنساء

والنساء إذن وصية الله ورسوله، فعلى الرجال أن يجتهدوا في العمل بهذه الوصية، فإنها سر نجاح الحياة الزوجية، وسبب دوام المودة والرحمة، وعلى الرجل أن يكون في أهله هيئا لينا، رفيقا ليوسامر ويغازل، ويصبر على أذى امرأته، فقد ويصبر على أذى امرأته، فقد قيل في حسن المعاشرة: اعلم المرأة كف الأذى عنها، بل تحمل الأذى منها.

وانظر إلى جمال هذا الترغيب في إمساك المرأة بالمعروف مع كراهة النفس لها ونفور الطبع منها: ﴿ فإن

كرهتموهن فعسى أن تكرهوا شيئًا ويجعل الله فيه خيرًا كثيرًا ﴾، ولذا قال النبي صلى الله عليه وسلم: ((لا يفرك مؤمن مؤمنة، إن كره منها خُلقاً رضي منها آخر)(١).

فالكمال صعب المنال ، وكفى بالمرء نبلاً أن تعد معاييه ، ومن غلب خيره شره فذلك المطلوب، ومن غلبت حسناته سيئاته فذلك هو المنشود ، فإن كره الرجل من امرأته شيئا في خُلقها أو خُلقها أو طبعها ، أو كره منها تقصيرًا في خدمته ونحو ذلك ، فلا يعجل بالطلاق حتى لا يندم ، وإن صبر عليها مع رغبته عنها ، فعسى الله أن يجعل في إمساكها خيرًا كثيرًا، فكم من مكروه كان الخير فيه، وكم من محبوب كان الشر فيه ، كما قال تعالى : ﴿ كتب عليكم القتال وهو كرة لكم وعسى أن تكرهوا شيئًا وهو خيرٌ لكم وعسى أن تحبوا شيئا وهو شر لكم والله يعلم وأنتم لا تعلمون ﴾ [البقرة: ٢١٦]، وقال القائل: رُبَ أمر تتقيله

[١٢] التوحيد السنة السابعة والعشرون العدد الثالث

جر أمرا ترتضيه خفي المحبوب منه ويدا المكروه فيه

فإذا صبر الرجل على امرأته التى رغب عنها ونفر منها ، فلم يُجد الصبر شيئًا ، ورأى أنه لا بد من الفراق ، تعين عليه حيننذ أن يسرحها بمالها ، وإن كان لها مؤخر صداق سلمه لها، لا يحل له النشوز من جهة المرأة وطلبت من المهر شيء، وإن كثر المهر ، وهذا معنى قوله كان النشوز من جهة الزوج تعالى: ﴿ وإن أردتم استبدال زوج مكان زوج وأتيتم إحداهن قنطأرًا فلا تأخذُوا منه شيئًا ﴾ ،

وكيف تأخذونه وقد أفضى ا تعطه المرأة في أي زمان ولا إنكار ؛ تنفيرًا من أخذ شيء من مهر المرأة إذا طلقها الرجل من غير ذنب منها، ويفهم من هذه الآية والتي قبلها وهي: ﴿ إِلا أَن يأتين هي الطلاق فلا حقّ لها ، وإن فلاحق لها في شيء من مهرها .

وهكذا كرم الإسلام المرأة وآخر دعوانا أن الحمد لله ثم انظر إلى هذا الإنكار: ورفع من شأنها، ورفع عنها رب العالمين. ﴿ أَتَأْخُذُونِهُ بِهِمَانًا وَإِنْمًا مِينًا ﴾ ظلم الجاهلية ، وأعطاها منا لم

خيالي عيدً لوداع ، وهي على الم تشب ان أصرح اللالة التي لسنل بها الخداء على أن العالم وضعت مستها بعد وقت ، المسا تغث من تقلسها العقد بولايع العصل مطاقة كالحد أو متوفي عنها

بعضكم إلى بعض وأخذن منكم مكان ، فاعملن صالحًا معشر ميثاقًا غليظًا ﴾ ؟ إنكار بعد المسلمات شكرًا لله تعالى على ما أنعم عليكن ، وإياكن وكفر النعمة ، فإته سبب دخول النساء النار ، ولذا قال النبي صلى الله عليه وسلم: (( اطلعت على النار فرأيت أكثر بف حشة مبينة ﴾ أنه إذا كان أهلها النساء )) . فقلن : ولم يا رسول الله ؟ قال: (رتكثرن اللعن ، وتكفرن العشير ، لو أحسنت إلى إحداهن الدهر ، شم رأت منك شيئا، قالت: ما رأيت منك خيرًا قط (٧) .

<sup>(</sup>۱) صحيح ، رواه أبو داود (۲۰۸۲/۲۰۸۲) ، وابن ماجه (۱/۱۰۳/۱۸۷۵) .

<sup>(</sup>٢) صحيح ، رواه البخاري (۱۳۸ه/۱۹۴) ، وأبو داود (۱/۱۲۰/۲۰۸۷) ، وابن ماجه (۱/۱۰۲/۲۰۸۱) ، والتسائي (٢/٨٦) . قاء قبلت من تعليم بي تعليم و التسائي (٢/٨٦) . في المناه عليمة المناه عليمة

<sup>(</sup>٣) متفقى عليه ، رواه البخاري (١٣٦/١٩١/) ، ومسلم (١٤١٩/١٠٣١) ، وأبو داود (١١٥/٢٠٧٨) ، والنسائي (٦/٨٥) ، والترمذي (٢/٢٨٦/١١) ، وابن ماجه (١/٦٠١/١٨٧١) .

<sup>(</sup>٤) صحيح ، رواه البخاري (١٣٠٥/١٨٠) ، وبنحوه رواه أبعو داود (٦/١٠٩/٢٠٧٣) ، والترمذي . (£/YA£/£ . 70) وسلم اسأت عن ذلك ، الخدار بالس قد علت عين ا والصعابة والتابعن ومن بع

<sup>(</sup>٥) متفق عليه ، رواه البخاري (١٨٦ ٥/ ٥٣/ ٩) ، ومسلم (٢٨ ١ ٠ - ١٠ / ٢١٠) .

<sup>(</sup>٦) صحيح ، رواه مسلم (٢٦٤ ١/١١ ٩٠ / ٢/١) . (٧) متفق عليه ، رواه البخاري (٢١٩٧ / ٩/٢٨٩) ، والترمذي (٢/٦٢٦/٩٠) ، والنسائي (٢١١ – ٨٤١٥) . سيا . غير أنه لا يقربها زوجها عقر تطير . ا عبد الرحدن ، وسائل فيه عن امرأة حامل ويُست بعد



# لعدة والحداد

# بقلم الرئيس العام / محمد صفوت نور الدين

أخرج البخاري ومسلم عن عبيد الله بن عبد الله بن عتبة أن أباه كتب إلى عمر بن عبد اللَّه بن الأرقم الزهري يأمره أن يدخل على سبيعة بنت الحارث الأسلمية فيسألها عن حديثها وعن ما قال لها رسول الله صلى الله عليه وسلم حين استفتته ، فكتب عمر بن عبد الله بن الأرقم إلى عبد الله بن عتبة يذيره أن سبيعة بنت الحارث أخبرته أنها كانت تحت سع بن خولة ، وهو من بني عامر بن لؤي ، وكان ممن شهد بدرًا ، فتوفى عنها في حجة الوداع ، وهي حامل فلم تنشب أن وضعت حملها بعد وفاته ، فلما تعلت من نفاسها تجملت للخطاب ، فدخل أبو السنابل بن بعك ك -رجل من بنى عبد الدار - فقال لها: ما لي أراك تجملت للخطاب ؛ ترجين النكاح ؟! فإنك والله ما أنت بناكح حتى تمر عليك أربعة أشهر وعشر ، قالت سبيعة : فلما قال لى ذلك جمعت على تيابي حين أمسيت وأتيت رسول الله صلى الله عليه وسلم فسألته عن ذلك ، فأفتاني بأني قد حللت حين وضعت حملي ، وأمرني بالتزوج إن بدا لي .

وفي ((صحيح مسلم )) : قال ابن شهاب : فلا أرى بأسا أن تتزوج حين وضعت وإن كاتت في دمها ، غير أنه لا يقربها زوجها حتى تطهر .

إن أمور النساء وأمور الوفاة من المسائل التي أحكمها شرع الله إحكاماً دقيقاً ، ولكن جعل الشيطان للناس عادات خالفوا بها الشرع الشريف حتى صارت مجهولة عند الناس ومختلطة بين مبالغ أفرط حتى شابه أهل الجاهلية ومقصر مفرط حتى أضاع الكثير من الأمور الشرعية .

وفي قصة سبيعة الأسلمية وموت زوجها وهي حامل ووضعها لحملها قبل الأربعة أشهر ، أي قبل نهاية العدة ، وهي قصة مشهورة معلومة فيها بيان كثير من المسائل الهامة في العدة والحداد ، وهي أصرح الأدلة التي استدل بها العلماء على أن الحامل تعتد بوضع الحمل مطلقة كانت أو متوفى عنها زوجها ، ليس في ذلك استثناء أو شذوذ .

وحديث سبيعة الأسلمية استفاض في كتب السنة وعن جماعة من الصحابة ، وقد حظي بمدارسة من الصحابة والتابعين ، حتى استقر القول بمقتضاه بعد خلاف من علي بن أبي طالب وعبد الله بن عباس - بأن الحامل إذا مات عنها زوجها اعتدت بأبعد الأجلين ، لكن استقر القول عند جماهير العلماء والصحابة والتابعين ومن بعدهم على أنها تعتد بوضع الحمل .

ولقد أخرج البخاري ومسلم وغيرهما أن مجلساً ضم عبد الله بن عباس وأبا هريرة وأبا سلمة بن عبد الرحمن ، وسئل فيه عن امرأة حامل وضعت بعد

# الملقة الأولى

- إذا كانت العتدة حاملاً فعدتها وضع الحمل ، والتوفى عنها زوجها تعتد أربعة أشهر وعشراً .
- تعتد الآيسة والصغيرة التي لم تحض ثلاثة أشهر ، والمرأة التي تحيض تعتد بثلاثة قروء .
- ليس لغير المدخول بها عدة إذا طلقت ، ولكنها تعتد من وفاة زوجها إذا مات .

وفاة زوجها بأربعين ليلة ، فلما اختلفوا أرسلوا كريبا مولى ابن عباس إلى أم سلمة يسألها فقالت : قتل زوج سبيعة الأسلمية وهي حبلى فوضعت بعد موته بأربعين ليلة فخطبت فأتكحها رسول الله صلى الله عليه وسلم .

وأخرج البخاري أيضًا عن محمد بن سيرين قال: كنت في حلقة فيها عبد الرحمن بن أبي ليلي ، وكان أصحابه يعظمونه ، فذكر آخر الأجلين - أي في شأن المرأة الحامل بموت عنها زوجها - فحدثت بحديث سبيعة بنت المارث عن عبد الله بن عتبة بن مسعود ، وهو ابن أخ لعبد اللُّه بن مسعود ، قال : فغمز لي بعض أصحابه ، قال محمد : فقطنت له ، فقلت : إنى إذا لجرىء إن كذبت على عبد الله بن عتبة وهو في ناحية الكوفة فاستحيا ، وقال : لكن عمه - أي عبد الله بن مسعود - لم يقل ذلك ، فلقيت أبا عطية ( مالك بن عامر ) ، فسألته فذهب يحدثني حديث سبيعة فقلت : هل سمعت عن عبد الله - أي ابن مسعود - فيها شيئا ؟ فقال : كنا عند عبد الله فقال: أتجعلون عليها التغليظ ولا تجعلون عليها الرخصة ؟ لنزلت سورة ((النساء)) القصري، أي سورة (( الطالق )) ، بعد الطولى ، أي سورة ((البقرة)): ﴿ وأولات الأحمال أجلهن أن يضعن حملهن ﴾ الآية [ الطلاق : ١٤] .

فهذه الأحاديث وغيرها تدل على أن مناظرات حدثت حول هذه المسألة في حياة النبي صلى الله

عليه وسلم وبين الصحابة والتابعين ، وأن النبي صلى الله عليه وسلم فصل في المسألة لسبيعة ؛ أنها حلت بوضع الحمل وأن من لم يصلهم من الصحابة أو التابعين تاظروا في ذلك فلما علموا بالأمر قالوا به ، فهذه مناظرة سبيعة مع أبي السئابل في حياة النبي صلى الله عليه وسلم ، ومناظرة أبي هريرة وابن عباس وفصل أم سلمة ، ومناظرة محمد بن سيرين في مجلس عبد الرحمن بن أبي ليلى ، ونكر قول ابن مسعود .

يقول ابن دقيق العيد: وسبب الخلاف تعارض عموم قوله تعالى: ﴿ والذين يتوفون منكم ﴾ الآية [ البقرة: ٢٣٤] ، وقوله تعالى: ﴿ وأولات الأحمال أجلهن أن يضعن حملهن ﴾ الآية [ الطلاق: ٤] ، فإن كل واحدة من الآيتين عام من وجه ، وخاص من وجه ، فالآية الأولى : عامة في المتوفى عنهن أزواجهن ، سواء كن حوامل أم لا ، والثانية عامة في أولات الأحمال ، سواء كن متوفى عنهن أم لا ، ولعل أولات الأحمال ، سواء كن متوفى عنهن أم لا ، ولعل الأجلين لعدم ترجيح أحدهما على الآخر ، وذلك يوجب أن لا يرفع تحريم المعتدة إلا بيقين الحل ، وذلك يوجب بأقصى الأجلين ، غير أن فقهاء الأمصار اعتمدوا على هذا الحديث - أي حديث سبيعة - فهو نص في المسألة عند الخلاف .

ويقول الشنقيطي في (( أضواء البيان )) في سورة (( البقرة )) : ظاهر هذه الآية الكريمة أن كل متوفى



عنها تعد بأربعة أشهر وعشر ، ولكنه بين في موضع آخر أن محل ذلك ما لم تكن حاملاً ، فإن كانت حاملاً كانت عدتها وضع الحمل ، ثم قال : وقد بينت السنة الصحيحة أن عموم: ﴿ وأولات الأحمال ﴾ مخصص لعموم : ﴿ والذين يتوفون منكم ﴾ مع أن جماعة الأصوليين ذكروا أن الجموع المنكرة لا عموم لها ، وعليه فلا عموم في آية البقرة ؛ لأن قوله : ﴿ ويذرون أزواجًا ﴾ جمع منكر ، فلا يعم ، بخلاف قوله : ﴿ وأولات الأحمال ﴾ ، فإنه مضاف إلى المعرف بأل والمضاف إلى المعرف بها من صيغ العموم ، فكأن الشنقيطي ، رحمه الله ، استنبط من الآية عموم وضع الحمل ، وأن الأربعة أشهر وعشرا لغير ذات الحمل . المحمل المحمل

وقد سبق الشوكاني فقال في ((نيل الأوطار )): وإن الآيتين من باب تعارض العمومين ، مع أنه تقرر في الأصول أن الجموع المنكرة لا عموم فيها ، فلا تكون آية ((البقرة )) عامة ؛ لأن قوله : ﴿ ويدرون أزواجًا ﴾ من ذلك القبيل فلا إشكال .

أما ابن القيم في (( زاد المعاد )) فقد فصل المسألة فقال: آية سورة ((الطلاق)): ﴿ وأولات الأحمال أجلهن أن يضعن حملهن كه ، عامة من ثلاث جهات : 2 إحداها : عموم المخبر عنه ، وهو : ﴿ وأولات

الأحمال 4 فاته يتناول جميعهن - أي مطلقة ومتوفى لولات الأهمال - سواء عن ساولي صون لم لا .. الهذه

الثانية : عموم الأجل ، فإنه أضاف إليهان وإضافة اسم الجمع إلى المعرفة يعم ، فجعل وضع الحمل جميع أجلهن ، فلو كان لبعضهن أجل غيره لم يكن جميع أجلهن .

والثالثة : أن المبتدأ والخبر معرفتان ، وإذا كانا معرفتين اقتضى ذلك حصر الثاني ؛ أجلهن ، في االأول ؛ وضع حملهن . عناد عول عنه المسافة في عياد النبي صلى لك \ إل للهرة إل : قائد هذه الاية الترسة أن كل متوفي

أما آية (( البقرة )) : ﴿ يتربصن بأنفسهن أربعة أشهر وعشرًا ﴾ ، فلا تشمل كل من توفي عنها زوجها ؛ لقوله : ﴿ يتربصن ﴾ ، فإنه فعل مطلق لا عموم له ، هذا إذا لم تأت السنة الصحيحة بذلك ، فكيف وحديث سبيعة صحيح مبين لذلك الحكم.

هذا وابن مسعود ، رضى الله عنه ، يستدل على ذلك أيضاً بأن آية الطلاق متأخرة في النزول عن آية (( البقرة )) ، فهي مبينة لحكم أجمل فيها .

ثم يقول ابن القيم ، رحمه الله : وهذا من كمال فقهه ، رضى الله عنه - أي ابن مسعود - ورسوخ علمه ، ومما يبين أن أصول الفقه سجية للقوم - أي الصحابة - وطبيعة لهم لا يتكلفونها كما أن العربية والمعانى والبيان وتوابعها لهم كذلك ، فمن بعدهم فإنما يجهد نفسه ليتعلق بغبارهم وأني له ؟! (انتهى 

وفي ((الاستذكار)): عن ابن عمر أنه سئل عن المرأة يتوفى عنها زوجها وهي حامل ؟ فقال ابن عمر اذا وضعت حملها ، فقد حلت ، فأخبره رجل من الأنصار - كان عنده - أن عمر بن الخطاب قال : لو وضعت وزوجها على سريره لم يدفن - بعد -لحلت ، يقول ابن عبد البر : وعلى ذلك جماعة العلماء بالحجاز والعراق والشام ومصر والمغرب والمشرق اليوم . ولا خلاف في ذلك إلا ما روى عن على وابن عباس ، والواضح أن ابن عباس رجع عن الله مسود - فيها شيئا " فقل : فنا هند عبد كان

#### ليباد روامع لا العدة والإحداد المعاد المعاد

العدة ؛ اسم لمدة تتربص بها المرأة عن التزويج بعد وفاة زوجها أو فراقه لها إما بالولادة أو بالأقراء أو بالأشهر .

الإحداد ؛ ترك المرأة لزينتها كلها من اللباس والطيب والحلى والكحل والخضاب بالحناء مادامت في

عدتها ؛ لأن الزينة داعية إلى الأزواج فنهيت عن ذلك قطعًا للذرائع وحماية لحرمات الله تعالى أن تنتهك . أحوال المعتدة

أولاً: إذا كانت حاملاً فعدتها وضع الحمل ، سواء كانت من طلاق أو موت زوج وأن تضع كل حملها إن كان واحدًا أو توأماً ، لقوله تعالى : ﴿ وأولاتُ الأجمال أجلهنَّ أن يضمن حملهنَّ ومن يتق اللَّه يجمل له من أمره يسرًا ﴾ [ الطلاق : ٤]

ثانيًا: المتوفى عنها زوجها تعتد أربعة أشهر وعشرًا، سواء مدخول بها ، صغيرة أو كبيرة إلا أن تكون حاملاً فعدتها وضع الحمل ؛ لقوله تعالى: ﴿ والذين يتوفون منكم ويذرون أزواجًا يتربصن بأنفسهن أربعة أشهر وعشرًا فإذا بلغن أجلهن فلا جناح عليكم فيما فعلن في أنفسهن بالمعروف والله عا تعملون خبيرٌ ﴾ [ البقرة : ٢٣٤].

ثالثا : عدة الآيسة والصغيرة التي لم تحض ثلاثة أشهر ، إذا كان ذلك من طلاق أو تفريق بعد الدخول ؛ لقوله تعالى : ﴿ واللافي يبسنَ من المحيض من نسابكم إن ارتبتم فعدتهن ثلاثة أشهر واللافي لم يحضن ﴾ [ الطلاق : ٤] .

رابعًا: المرأة التي تحيض تعتد بثلاثة قروء ، والخلاف مشهور في القرء - هل هو الحيض أم الطهر - والراجح أنه الحيض ؛ لقوله تعالى: ﴿ والمطلقات يتربصن بأنفسهنَّ ثلاثة قروء ولا يحل لهنَّ أن يكتمن ما خلق اللَّه في أرحامهن أن كن يُؤمن باللَّه واليوم الآخر وبعولتهن أحق بردهن في ذلك إن أرادوا إصلاحًا ﴾ [ البقرة : ٢٢٨] ، والله أعلم .

خامساً : ليس لغير المدخول بها عدة إذا طلقت ، ولكن تعدّ من وفاة زوجها إذا مات ؛ لقوله تعالى : ﴿ يَأْيُهَا الذِّينَ آمَنُوا إذا نكحتم المؤمنات ثم

طلقتموهن من قبل أن تمسوهن فما لكم عليهن من عدة تمتدونها ﴾ [الأحزاب: ٤٩].

سادساً: المرأة ذات الحيض إذا لم تر حيضاً تربصت تسعة أشهر ، فإذا لم تر الحيض خلالها اعتدت بعدها ثلاثة أشهر ، فإن رأت الحيض خلال هذه المدة اعتدت به .

فائدة: قال القرطبي: أجمع العلماء على أن من طلق زوجته طلاقا رجعيًا يملك رجعتها ثم توفى قبل انقضاء العدة أن عليها عدة الوفاة وترثه - ولو كان الباقي من عدة طلاقها عند موته ليلة واحدة ؛ لأنها لا تزال له زوجة ، ولقد شرع الله سبحانه العدة حفظا للحقوق ، حق الزوج الأول ، وحق الولد ، وحق الزوج الثاني ، وحق الزوجة ، بل وقبل ذلك حق الله في امتثال شرعه ، فالعدة واجبة على كل حال حتى ولو تيقن براءة الرحم لتغليب جانب التعبد فيها بخلاف الاستبراء .

ففي العدة : المنه والمنا المنه

١ - حق لله في امتثال أمره وطلب مرضاته .

۲- وحق لـ لزوج المطلق وهـ و اتساع زمـ ن
 الرجعة له .

٣ - وحق للزوجة في استحقاقها للنفقة والسكنى
 مادامت في العدة .

٤- وحق للولد وهو الاحتياط في ثبوت نسبه وألا يختلط بغيره.

وحق للزوج الثاتي ، وهو ألا يختلط ماؤه
 بحمل من غيره .

يقول ابن القيم: فرتب على هذه الحقوق أحكامنا ، فلحق الله سبحانه لزومها منزلها ، فلا تخرج ولا تُخرج ، ولحق المطلق تمكينه من الرجعة مادامت في العدة ، وعلى حقها استحقاق النفقة والسكنى مادامت في العدة ، ولحق الولد ثبوت نسبه

والحاقه بأبيه دون غيره ، وعلى حق الزوج الثاني دخوله على بصيرة ورحم برىء غير مشغول بولد 

فائدة : تختلف عدة المتوفى عنها زوجها في موضعين ، إن لم يكن مدخولاً بها اعتدت في الموت دون الطلاق ، والعدة لا يكفى فيها العد بالحيضات ولا الثلاثة الأشهر حتى تتربص أربعة أشهر وعشرًا ؛ لأن غير المدخول بها قد يقع منها الدخول ، فتكتمه حياءً أو جهلا ، ويعينها على ذلك غياب زوجها بموته ولا شاهد غيره ، فلزمت العدة تعبدًا ولزم الاحتياط للأبضاع والأساب وبعدًا عن الاشتباه ، ولذا كانت العدة بمدة تسمح ، إذ لو كانت الوفاة بعد الجماع مباشرة ، وتكون منه الولد لتحرك الولد في الرحم لنفخ الروح بعد الأربعة الأشهر ، ثم العشرة الأيام تظهر ذلك بيقين ، فإن بان الحمل فعدة الحامل وضع الحمل بلا خلاف .

#### حكم المتوفى عنها زوجها

بلزم المتوفى عنها زوجها أن تعد وأن تحد على زوجها ، وعدتها أربعة أشهر وعشرا دائما إلا أن تكون حاملاً فعدتها وضع الحمل ، وأما الحداد فهو واجب على المرأة في مدة عدتها من وفاة زوجها وهو كما قال البغوى : أن تمتنع عن الزينة والطيب فلا تدهن رأسها بأى دهن كان ، سواء كان فيه طيب أم لم يكن ، لما فيه من الزينة ، ولها أن تدهن جسدها بدهن لا طيب فيه ، فإن كان فيه طيب فلا يجوز لها ، ولا تكتحل بكحل فيه طيب ولا فيه زينة كالكحل الأسود ، ثم قال : والحاد يجوز لها لبس البيض من الثياب ويجوز لبس الصوف والوبر وكل ما نسج على وجهه لم يدخل عليه صبغ من خز أو غيره ، وكذلك كل ما صبغ لغير الزينة مثل السواد ، وما صبغ لقبح ، أو نفى وسخ ، كالكحلى ونحوه ، عبد البر : ولها أن تخرج نهارًا في حواتجها .

وأما المصبوغ للزينة كالأحمر والأصفر والأخضر الناضر فلا يجوز لبسه ولا تلبس الوشى والديباج والحلي ، ولا يجوز لها استعمال الطيب ، فإن طهرت من الحيض فرخص لها في استعمال شيء من قسط أو أظفار في محل حيضها .

قال ابن القيم في (( إعلام الموقعين )) : وقد كانوا في الجاهلية ببالغون في احترام حق الزوج وتعظيم حُرمة هذا العقد غاية المبالغة من تربص سنة في شر ثيابها وحفش بيتها ، فخفف الله عنهم ذلك بشريعته التي جعلها رحمة وحكمة ومصلحة ونعمة، بل من أجَلُ نعمه عليهم على الإطلاق ، فله الحمد كما هو and the said of the said of the

وكانت - أي العدة - أربعة أشهر وعشرا على وفق الحكمة والمصلحة ، إذ لا بد من مدة مضروبة لها ، وأولى المدد بذلك المدة التي يعلم فيها بوجود الولد وعدمه ، فإنه يكون أربعين يومنا نطفة ، ثم أربعين علقة ، ثم أربعين مضغة ، فهذه أربعة أشهر ، ثم ينفخ فيه الروح في الطور الرابع ، فقدر عشرة أيام لتظهر حياته بالحركة إن كان ثُمَّ حمل . ( انتهى من (( إعلام الموقعين )) ) .

يقول ابن عبد البر: والمتوفى عنها زوجها تمكث عدتها في بيتها الذي مات عنها فيه لحديث زينب بنت كعب أن الفريعة بنت مالك بن سنان ذكرت لرسول الله صلى الله عليه وسلم شأن زوجها لما مات ولم يترك لها مسكن يملكه ولا نفقة ، فقال : امكثى في بيتك حتى يبلغ الكتاب أجله ، قال : فاعتدت فيه أربعة أشهر وعشرا .

ويقول القرطبي: المتوفى عنها زوجها عليها أن تعد في بيتها ولا تخرج عنه ، وهو قول جماعة فقهاء الأمصار بالحجاز والشام والعراق ومصر . ويقول ابن

aging 3llere

وعن سعيد بن المسيب أن عمر بن الخطاب كان يرد المتوفى عنهن أزواجهن من البيداء يمنعهن الحج ، قال ابن عبد البر : وجملة القول في هذه المسألة أن فيها للسلف والخلف قولين مع أحدهما سنة ثابتة ، وهي الحجة عند التنازع ولا حجة لمن قال بخلافها .

فانظر - رعاك الله - كيف أن العلماء لا يعتدون بالقول إذا خالف السنة حتى لا يجعل أحد عادة الناس حاكمة إذا خالفت السنة .

ولشيخ الإسلام ابن تيمية كلام جيد واضح في المسألة جاء فيه : المعتدة عدة الوفاة تتربص أربعة أشهر وعشرا وتجتنب الزينة والطيب في بدنها وثيابها ولا تتزين ولا تتطيب ولا تلبس ثياب الزينة وتلزم منزلها ، فلا تخرج بالنهار إلا لحاجة ، ولا بالليل إلا لضرورة ، ويجوز لها أن تأكل كل ما أباحه الله ؛ كالفاكهة ، واللحم - لحم الذكر والأنثى - ولها أكل ذلك باتفاق علماء المسلمين ، وكذلك شرب ما يباح من الأشربة ، ويجوز لها أن تلبس ثياب القطن والكتان ، وغير ذلك مما أباحه الله ، وليس عليها أن تصبغ ثيابًا بيضاء أو غير بيض للعدة ، بل يجوز لها ليس المقفص ، لكن لا تلبس ما تتزين به المرأة ، مثل: الأحمر ، والأصفر ، والأخضر الصافى ، والأزرق الصافى ، ونحو ذلك . ولا تلبس الحلى مثل: الأسورة ، والخلاخل ، والقلاد ، ولا تختضب بحناء ولا غيره ، ولا يحرم عليها عمل شغل من الأشفال المباحة ، مثل : التطريز ، والخياطة ، والغزل ، وغير ذلك مما تفعله النساء ، ويجوز لها سائر ما بباح لها في غير العدة ، مثل كلام من تحتاج إلى كلامه من الرجال إذا كانت مستترة ، وغير ذلك ، وهذا الذي ذكرته هو سنة رسول الله صلى الله عليه

وسلم الذي كان يقطه نساء الصحابة إذا مات أو اجهن .

( وقال ) : العدة تنقضي بمضي أربعة أشهر وعشرا من حين الموت ، ولا تُقضى العدة ، فإن كانت خرجت لأمر تحتاج إليه ولم تبت إلا في منزلها فلا شيء عليها ، وإن كانت قد خرجت لغير حاجة وباتت في غير منزلها لغير ضرورة أو تركت الإحداد فلتستغفر الله وتتوب إليه من ذلك ، ولا إعادة عليها ، وإذا خطبها إنسان في عدتها فلا تجيبه صريحاً . [ (( مجموع الفتاوى )) ( جــ ٣٠ ، ص٧٧ ،

أيها القارئ الكريم: ورد في كلام شيخ الإسلام قوله: (لا تخرج بالنهار إلا لحاجة)، وقوله: (ولا بالليل إلا لضرورة)، ولبيان ذلك من أعمال العبد المأذون بها في أمور حياته تنقسم إلى ثلاثة أقسام:

- ١ حاجيات .
- ٢ ضروريات .
- ٣- تحسينيات .

أما الضروريات ؛ فهي ما لا بد منها لقيام مصالح الدين والدنيا ، بحيث إذا فقدت لم تجر مصالح الدنيا على استقامة ، بل وقع الفساد ، وهذه الضروريات خمسة : حفظ الدين ، والنفس ، والنسل ، والمال ، والعقل .

وأما الحاجيات ؛ فهي ما يفتقر إليها ، من حيث رفع الحرج ونفي التضييق ، كالرخص عند الحاجة البها والتمتع بالطيبات مما هو حلال .

وأما التحسينيات ؛ فهي الأخذ بما يليق من محاسن العادات ، واجتناب المفسدات التي تأنف منها العقول الراجحات ؛ كإزالة النجاسة وأخذ الزينة .

هذا ؛ وللحديث بقية إن شاء الله تعالى .

محدر صفوس نو ر الدين

mangha

بقلم الشيخ : محمود غريب الشربيني رئيس انصار السنة بالمنصورة

العرفي بين الناس في هذه الأيام ؟ هناك أسباب كثيرة أدت لانتشاره، وخاصة بين شباب الجامعة أهمها .

١ – الجهل بأحكام الدين .

٢ - العوامل الكثيرة التي أدت إلى تأخير
 سن الزواج عند الشباب .

٣ - الفتن المحيطة بالشباب ، وخاصة فتنة النساء .

٤- عضل الولي لموليته ، بمعنى امتناعه
 من تزويج موليته من الكفؤ حيث يجب عليه
 هذا التزويج .

٥- صعوبة الزواج من الثانية ، واشتراط معرفة الزوجة الأولى إن أراد الزوج أن يتزوج بثانية ، ولا يرغب في معرفتها لأسباب يراها لمصلحتها .

٦ حرمان الزوجة من المعاش بعد أن
 تزوجت بعد وفاة زوجها الذي استحقت بموته
 المعاش .

٧- الزواج من غير المصريين، وعدم التمكن من توثيق العقد؛ لأن بلادهم يشترطون عليهم أخذ تصاريح بالزواج من أجنبية مع صعوبة استخراج هذا التصريح.

ولهذا كله علينا أن نتكاتف جميعًا ، لوقف هذه الأسباب أو تقليلها ، وذلك إذا أردنا أن تُحمد هذه الموجة العالية من الفتن الكثيرة التي تموج كموج البحر .

الزواج العرفي الزواج العرفي الزواج العرفي الزواج العرف الزواد العرف التحق العرفيي الزوام العرفي الزوام العرب الزرج العرفي الزواج العرفي الزواج العرفي الزواج العرفي الزواج العرض الزواج العرضي الزواج العرضي الزواج الريم المنظرواج العرضي الزواج العرضي الزواج العرفي الزواج العرب الزواج الزواج العرفي الزواج العرفيي الزواج العرفي الزواج العرفي الزواج العرفيي الزواج العرفي الزواج المن المول العرف الزوا والعرفيي الزواج المني الزواج العرفي الزواج العرفيي الزواج العدفي الزواج العرفيي الزواج العرفي الزوام العرفي الزوام العرفي الزوام العرفي الزوام العرفي الزوام العرفي الزوام العرفيي الزواج العرض الزواج العرض الزواج العرض sacoll claill sacoll claill sacoll claill

الحمد لله ، والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن ولاه . وبعد :

فإن موضوع الزواج العرفي قد شاع بين الناس في هذه الأيام ، وكثر التساؤل عنه ، وعن أحكامه ، بل لقد سمعنا أنه انتشر بين طلبة وطالبات الجامعة ، وذلك لغربة الدين ، وبعدهم عن منهج رب العالمين .

ولقد كتبت هذه الكلمات القليلات ، أوضح فيها الحق والباطل في هذا الزواج ، ليعرف المسلم - كما يجب عليه دائمنا - أين يضع قدمه قبل نقلها ، وأسأل المولى عز وجل أن يتقبل منا ومنكم .. آمين .

• ما الأسباب التي دعت إلى انتشار الزواج

[٧٠] التوهيث السنة السابعة والعشرون العدد الثالث

انتشر الزواج العرفي بين الشباب لأسباب كثيرة.. من أهمها الجهل بأمور الدين، وتأخير سن الزواج عن الشباب، وصعوبة الزواج من الثانية .. واشتراط معرفة الزوجة الأولى!!

#### • أنواع الزواج العرفي:

الزواج العرفي ينقسم إلى عدة أنواع تعارف عليها الناس:

١- زواج بين رجل وامرأة بموافقة الولي
 ووجود الشهود مع الإعلان عنه ، ولكنه دون
 تسجيل في الأوراق الرسمية .

فهو زواج من الناحية الشرعية صحيح، وإن كان هناك بعض الضرر الذي قد يقع على أحد الزوجين بعد خراب الذمم، وضياع مراقبة الله عز وجل.

وهذا النوع قد يحدث بين رجل غير مصري وامرأة مصرية ، هذا الرجل عنده في بلده نظام لابد من اتباعه قبل الزواج من خارج بلاده ، وهو استخراج تصريح للزواج ، فإن لم يتمكن من استخراج التصريح أو تأخر عليه هذا التصريح احتاج لمثل هذا النوع من الزواج .

فهذا النوع من الزواج يكون صحيحاً ، مع عدم التعرض لحكم مخالفته نظام بلده .

وأيضاً فقد تحتاج إلى هذا النوع المرأة التي لها معاش من زوجها الذي مات ، فإذا أرادت أن تتزوج من آخر بأوراق رسمية ، انقطع هذا المعاش عنها .

فهذا النوع من الزواج أيضاً يكون صحيحاً، مع عدم التعرض لحكم المال الذي تأخذه المرأة كمعاش لموت زوجها الأول بعد زواجها من الآخر.

ولكن الخطورة في هذا النوع من الزواج كيف تسجل الأولاد إن رزقهما الله الولد ؟

بل ربما تركها الزوج بأولادها وسافر ، دون نفقة ، وهي ما زالت زوجة لعدة سنوات ، والمحاكم لا تعترف بهذا الزواج ، فربما بقيت طول عمرها هكذا .

وربما تركت هذه الزوجة هذا الزوجة وتزوجت رسمياً من غيره، فأصبحت زوجة لرجلين، وهذا لا يجوز أصلاً، فإن كان العقد الأول صحيحاً، فالعقد الثاني باطلاً.

۲- زواج بين رجل وامرأة بموافقة الولي ووجود الشهود مع عدم الإعلان عنه وعدم تسجيله.

وهذا الزواج أيضاً صحيح من الناحية الشرعية ، إلا أنه يقع من الضرر ما يقع من الرواج الذي قبله ، وبجانب ذلك قد يقع لهذا الرجل ولهذه المرأة من التعرض لسوء الظن ما يقع ، حيث إنه يدخل عليها وتدخل عليه ، والناس لا تعلم أنهما زوجان ، ورسول الله صلى الله عليه وسلم يقول : ((دع ما يريبك إلى ما لا يريبك )) . رواه الترمذي والنسائي عن الحسن بن علي ، رضى الله عنهما .

وقصة صفية زوج النبي صلى الله عليه وسلم معلومة ، فقد روى البخاري ومسلم عن علي بن الحسين ، رضي الله عنهما ؛ أن صفية زوج النبي صلى الله عليه وسلم أخبرته أنها

جاءت إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم تزوره في اعتكافه في المسجد في العشر الأيامي منكم والصالحين من عبادكم الأواخر في رمضان ، فتحدثت عنده ساعة ، ثم وإمايكم ﴾ [النور: ٣٢]. قامت تنقلب ، فقام النبي صلى الله عليه وسلم معها يقلبها ، حتى إذا بلغت باب المسجد عند باب أم سلمة مر رجلان من الأنصار ، فسلما على رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فقال لهما النبي صلى الله عليه وسلم: ((على رسلِكما ، إنما هي صفية بنت حُييً )) ، فقالا : سبحان الله يا رسول الله ، وكبر عليهما ، فقال النبي صلى الله عليه وسلم: (( إن الشيطان يبلغ من ابن آدم مبلغ الدم ، وإنى خشيت أن يقذف في قلوبكما شيئًا " .

أمن أن يقع في سوء ظن الناس به، وبعدم وفي الآية سبب نزول سيذكر في الأحاديث التالية: إشهار هذا الزواج لا يبطل العقد ، وإن وقع فاعله في الإثم بعدم الإشهار.

٣- زواج بين رجل وامرأة بدون إعلان وبدون ولي مع وجود الشهود: وهذا النوع من الزواج باطل عند جمهور الفقهاء ؛ لأنه يقع فيه من الضرر ما يقع في النوع السابق له ، ويزيد عليه أن هذا الرجل الذي خدع هذه الفتاة وأقنعها أن تترك وليها وتتزوج دون علمه ، وكيف يُؤمن عليها فيما بعد أن يخدعها ويفعل بها ما يريد ، وعندها كيف تعود إلى وليها الذي تركته من أجل نزوة مؤقتة!!

وقد جعل جمهور الفقهاء إذن الولي وموافقته شرطاً لصحة العقد، وذلك للأدلة الآتية:

١- قول الحق سبحانه وتعالى: ﴿ وأنكحُوا

ووجه الاستدلال أن المولى سبحانه وتعالى خاطب بالنكاح الرجال ، ولم يخاطب به النساء .

٧- وبقوله تعالى: ﴿ ولا تنكحوا المشركين حتى يؤمنوا ﴾ [البقرة: Eggs Make at a 1811

ووجه الاستدلال هو ما سلف في الآية الأولى.

٣- وقوله أيضًا: ﴿ وإذا طلقتم النساء فبلغن أجلهن فيلا تعضلوهن أن ينكحن أزواجهن إذا تراضوا بينهم بالمعروف ﴾ [البقرة: ٢٣٢]. فإذا تزوج رجل أو امرأة بهذه الطريقة ، ما والخطاب هنا كما هو واضح لأولياء الأمور ،

٤- روى البخاري وغيره عن الحسن: ﴿ فلا تعضلوهن ﴾ قال : حدثني معقل بن يسار أنها نزلت فيه ، قال : زوجت أختاً لي من رجل ، فطلقها ، حتى إذا انقضت عدتها ، جاء يخطبها ، فقات له : زوجتك وفرشتك ، وأكرمتك، فطلقتها، ثم جئت تخطبها، لا والله لا تعود إليها أبدًا ، وكان رجلاً لا بأس به ، وكانت المرأة تريد أن ترجع إليه ، فأنزل الله هذه الآية: ﴿ فلا تعضلوهن ﴾ ، فقلت: الآن أفعل يا رسول الله ، قال : فزوجها إياه .

٥- وأخرج أبو داود والترمذي وابن ماجه وغيرهم من حديث أبي موسى الأشعري ، رضي الله عنه ، قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ((لا نكاح إلا بولي))، وهو حديث

صحیح ، وقد رواه غیر أبی موسی من الصحابة عبد الله بن عباس وجابر بن عبد الله وأبي هريرة وعاتشة ، رضى الله عنهم أجمعين .

٦- وروى أبو داود والترمذي وابن ماجه وأحمد وغيرهم حديث عائشة ، رضى الله عنها ، عن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: ((أيما امرأة نكمت بغير إذن وليها، فنكاحها باطل ، فنكاحها باطل ، فنكاحها باطل ، فإن دخل بها فلها المهر بما استحل من فرجها ، وإن اشتجروا فالسلطان ولى من لا ولى له )) .

٧- وروى الطبراني موقوفاً على ابن عياس ، رضى الله عنهما ، قوله : (( لا نكاح إلا بشاهدي عدل وولي مرشد )) .

وقال الترمذي: والعمل في هذا الباب على حديث النبي صلى الله عليه وسلم: (( لا نكاح إلا بولى )) ، عند أهل العلم من أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم ، منهم : عمر بن الخطاب ، وعلى بن أبى طالب ، وعبد الله بن عياس ، وأبو هريرة وغيرهم . وهكذا روي عن بعض فقهاء التابعين ، أنهم قالوا: (( لا نكاح إلا بولى )) . منهم : سعيد بن المسيب ، والحسن البصري، وشريح، وإبراهيم النخعي، وعمر بن عبد العزيز ، وغيرهم .

وبهذا يقول سفيان الثوري ، والأوزاعي ، ومالك ، وعبد الله بن المبارك ، والشافعي ، وأحمد ، وإسحاق . اه .

٤- النوع الرابع: زواج بدون تسجيل وبدون إعلان ، وبدون ولي ولا شهود : وهذا يزيد عن النوع الذي قبله عدم وجود الشهود، وقد أجمع الفقهاء على أن عقد الزواج لا يتم إلا بشاهدين ، واستدلوا بما رواه ابن حبان في ((صحيحه))، والبيهقى والدارقطني من قول رسول الله صلى الله عليه وسلم: ((لا نكاح إلا بولى وشاهدي عدل )) . قال أبو حاتم : لم يقل أحد في خبر ابن جريج عن سليمان بن موسى ، عن الزهري هذا: ((وشاهدي عدل)) إلا ثلاثة أنفس: سعيد بن يحيى الأموى ، عن حفص بن غيات ، وعبد الله بن عبد الوهاب المَجَبى ، عن خالد بن الحارث ، وعبد الرحمين بن يونس الرقي ، عن عيسى بن يونس ، ولا يصح في ذكر الشاهدين إلا هذا الخبر.

ويمكن أن يقال على النوع الثاني والثالث والرابع: أنه نكاح السر. والله أعلم.

وعتبه / محمود الشربيني

#### اعتدار

تعتذر أسرة تحرير مجلة التوحيد عن الخطأ - غير المقصود - والذي وقع في موضوع الدكتور محمد بن سعد الشويعر - رئيس تحرير مجلة البحوث - في العدد الماضي (صفر ١٤١٩ هـ)، والذي أدى إلى وجود خلل بالموضوع ، ونقدم اعتذارنا لقراء المجلة . التحرير المرة التحرير المرة التحرير المرة التحرير



الحمد لله ، والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وأصحابه ومن اهتدى بهداه ، أمّا بعد :

فقد اطلعت على الجواب المفيد القيم الذي تفضل به صاحب الفضيلة الشيخ محمد ناصر الدين الألبائي - وفقه الله - المنشور في صحيفة ((المسلمون)) الذي أجاب به فضيلته من سأله عن: (تكفير من حكم بغير ما أنزل الله من غير تفصيل).

فألفيتها كلمة قيمة قد أصاب فيها الحق ، وسلك فيها سبيل المؤمنين ، وأوضح - وفقه الله - أنه لا يجوز لأحد من الناس أن يكفر من حكم بغير ما أنزل الله بمجرد الفعل من دون أن يعلم أنه استحل ذلك بقلبه ، واحتج بما جاء في ذلك عن ابن عباس ، رضى الله عنهما ، وعن غيره من سلف الأمة .

ولا شك أن ما ذكره في جوابه في تفسير قوله تعالى: ﴿ وَمِن لَمْ يَحْكُم مَا أَنزَل اللَّهُ فَأُولَـ شَكَ هُم الكَنوون ﴾ [ المائدة : ٤٤] ، ﴿ وَمَن لَمْ يَحْكُم عَا أَنزَل اللَّهُ فَأُولِ لَكَ هُم الظّلمون ﴾ [ المائدة : ٤٥] ، ﴿ ومَن لَمْ يَحْكُم عَا أَنزَل اللَّهُ فَأُولِكَ هُم الفُسقون ﴾ [ المائدة : ٤٧] ، ﴿ وَمَن لَمْ يَحْكُم عَا أَنزَل اللَّهُ فَأُولِكَ هُم الفُسقون ﴾ [ المائدة : ٤٧] هو الصواب .

وقد أوضح - وفقه الله - أن الكفر كفران: أكبر، وأصغر، كما أن الظلم ظلمان، وهكذا الفسق

فسقان: أكبر، وأصغر، فمن استحل الحكم بغير ما أنزل اللّه، أو الزنا، أو الربا، أو غيرها من المحرمات المجمع على تحريمها فقد كفر كفرًا أكبر، وظلم ظلمًا أكبر، وفسق فسقًا أكبر، ومن فعلها بدون استحلال كان كفره كفرًا أصغر، وظلمه ظلمًا أصغر، وهكذا فسقه؛ لقول النبي صلى الله عليه وسلم في حديث ابن مسعود، رضي اللّه عنه: (سباب المسلم فسوق، وقتاله كفر)).

أراد بهذا صلى الله عليه وسلم: الفسق الأصغر والكفر الأصغر، وأطلق العبارة تنفيرًا من هذا العمل المنكر، وهكذا قوله صلى الله عليه وسلم: ((اثنتان في الناس هما يهم كفر: الطعن في النسب، والنياحة على الميت)، أخرجه مسلم في ((صحيحه)).

وقوله صلى الله عليه وسلم: ((لا ترجعوا بعدي كفارًا يضرب بعضكم رقاب بعض))، والأحاديث في هذا المعنى كثيرة.

فالواجب على كل مسلم - ولا سيما أهل العلم - التثبت في الأمور ، والحكم فيها على ضوء الكتاب والسنة ، وطريق سلف الأمة ، والحذر من السبيل الوخيم الذي سلكه الكثير من الناس لإطلاق الأحكام وعدم التفصيل ، وعلى أهل العلم أن يعتنوا بالدعوة

# لسماحة الشيخ عبد العزيز بن عبد الله بن باز النني المام للمبلكة المريبة السمردية

# تعقيب على الكلمة الطيبة التي تفضل بها صاحب الفضيلة الشيخ محمد ناصر الدين الألباني النشورة في صحيفة «المسلمون»

إلى الله سبحاته بالتفصيل وإيضاح الإسلام للناس بأدلته من الكتاب والسنة ، وترغيبهم في الاستقامة عليه والتواصى والنصح في ذلك ، مع الترهيب من كل ما يخالف أحكام الإسلام، وبذلك يكونون قد سلكوا مسلك النبي صلى الله عليه وسلم ، ومسلك خلفائه الراشدين وصحابته المرضيين في إيضاح سبيل الحق ، والإرشاد إليه ، والتحذير مما يخالفه عملاً بقول الله سبحانه وتعالى: ﴿ ومَن أحسنُ قولا مَّةً ن دعا إلى الله وعمل صلحاً وقال إنني من المسلمين ﴾ [فصلت: ٣٣]، وقوله عز وجل: ﴿ قُلْ هَـٰذه سبيلي أدعوا إلى الله على بصيرة أنا ومن أتبعني وسبحن الله وما أنا من المشركين ﴾ [يوسف: ١٠٨]، وقوله سيحانه: ﴿ أَدْعُ إِلَى سبيل ربك بالحكمة والموعظة الحسنة وجندلهم بالتي هي أحسن ﴾ [النحل: ١٢٥]، وقول النبي صلى الله عليه وسلم: ((من دل على خير فله مثل أجر فاعله )) ، وقوله صلى الله عليه وسلم: ((من دعا إلى هدى كان له من الأجر مثل أجور من تبعه ، لا ينقص ذلك من أجورهم شيئًا ، ومن دعا إلى ضلالة كان عليه من الإثم مثل آثام من تبعه لا ينقص ذلك من آثامهم شيئًا )) . أخرجه مسلم في ((صحيحه )) .

وقول النبي صلى الله عليه وسلم لعلي ، رضى الله عنه ، لما بعثه إلى اليهود في خيبر : ((ادعهم

إلى الإسلام، وأخبرهم بما يجب عليهم من حق الله فيه، فوالله لأن يهدي الله بك رجلاً واحدًا خير لك من أن يكون لك حمر النعم )). متفق على صحته.

وقد مكث النبي صلى الله عليه وسلم في مكة ثلاث عشرة سنة يدعو الناس إلى توحيد الله ، والدخول في الإسلام بالنصح والحكمة والصبر والأسلوب الحسن ، حتى هدى الله على يديه وعلى يد أصحابه من سبقت له السبعادة ، ثم هاجر إلى المدينة عليه الصلاة والسلام ، واستمر في دعوته إلى الله سبحانه هو وأصحابه ، رضي الله عنهم ، بالحكمة والموعظة الحسنة والصبر والجدال بالتي بالحكمة والموعظة الحسنة والصبر والجدال بالتي للكفار ، فقام بذلك عليه الصلاة والسلام هو وأصحابه ، رضي الله عنهم ، فعل قيام ، فأيدهم وأصحابه ، رضي الله عنهم ، أكمل قيام ، فأيدهم الله ونصرهم ، وجعل لهم العاقبة الحميدة .

وهكذا يكون النصر وحُسن العاقبة لمن تبعهم بإحسان ، وسار على نهجهم إلى يوم القيامة ، والله المسنول أن يجعلنا وسائر إخواننا في الله من أتباعهم بإحسان ، وأن يرزقنا وجميع إخواننا الدعاة إلى الله البصيرة النافذة والعمل الصالح ، والصبر على الحق حتى نلقاه سبحاته ، إنه ولي ذلك والقادر عليه . وصلى الله وسلم على نبينا محمد وآله وأصحابه ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين .



القراء

عنالأحاديت

يجيب عليها ، فضيلة الشيخ ، أبي إسحاق الحويني



تسأل القارئة: منى السيد إبراهيم - القاهرة - عن درجة هذه الأحاديث:

درجه هذه الاحديث .

1 - رأى النبي صلى الله عليه وسلم عمر بن القطاب بيول قائماً فنهاه عن ذلك ؟

1 - رائلات من الجفاء :

أن يبعول الرجسل قائماً ، أو يسمح جبهته قبل أن يقرع من صلاحه ، أو ينقص خلص من الجواده )) ؟

 ١٥ - ((كان الرجل من بئس إسرائيل إذا وقسع عليه بـول
 قرضه بالمقاريض )) ؟

إلا تحلق وا بق بو الله . وإذا تخليتم فلا تستقبلوا القيل قد ولا تس تثبروها ، ولا تستنجوا بعظم ولا ببعرة )) ؟

• والجواب بحول الملك الوهاب: أمّا الحديث الأول: ((رأى

النبي صلى الله عليه وسلم عمر ... )) ؛ فهو حديث ضعيف . أخرجه ابن حبان (ج٢/ رقم ٢٠٤٠) من طريق هشام بن يوسف ، عن ابن جريج ، عن نافع ، عن ابن عمر مرفوعا : ((لا تبل قائماً )) ، قال ابن حبان : ( أخاف أن يكون ابن جريج لم يسمع من نافع هذا الخبر ) .

و قُلْتُ: وقد صح ظن أبن حبان ، فقد رواه عبد الرزاق ، عبن ابن جريع ، عن عبد الكريم بن أبي المخارق ، عن نافع ، عن ابن عمر ، عن عمر قال : رآني رسول الله صلى الله عليه وسلم أبول قائما ، فقال : ((يا عمر ، لا تبل قائما )) ، فما بكت قائما بعد .

أخرجه السترمذي (١٧/١) معلقاً ، ووصله ابن ماجه (٣٠٨)، وابسنُ المنفر في ((الأوسط)) (ج١/ رقم ١٨٢)، وابن عدي في ((الكامل)) (٥/١٩٨٧) ، وتمام الرازي في ((القوائد )) (١٤٨)، والحاكم في ((المستدرك )) (١/٥٨١)، والبيهقي في ((السنن الكبير)) (١٠٢/١)، فظهر من هذا التخريج أن ابن جريج دئس ابن أبى المضارق وأسقطه ، وكان قبيح التدليس كما قال الدارقطني: (تجنب تدليس ابن جريج ، فإنه قبيخ التدليس ، لا يدلس إلا ما سمعه من مجروح) ، وعبد الكريم ضعيف ، وتركه جماعة من النقاد ، ولذلك قال ابن المنذر : ( هذا لا يثبت ) ، أما الشوكاتي فنقل في ((السيل الجرار )) (١٧/١) أن التعديوطي صحّمه !! فريما نظر العسيوطي إلى رواية ابن حبان ، وأهمل

[٢٦] التوهيد المنة السابعة والعشرون العدد الثالث

تدلیس ابن جریج ، والسیوطی متساهل كما هو معلوم ، شم إن الحديث عند ابن حبان عن ( ابن عمر) ، والمعروف أنه عن (عمر)، فلا أدرى أهذا اختلاف في السند أم وقع سقط في كتاب این حیان ؟!

والحديث ضعفه النووى في ((المجموع)) (٢/٤٨)، وقال الترمذي: (وإنما رفع هذا الحديث عبد الكريم ... وهو

ضعيف عند أهل الحديث ) . اه. . • قُلْتُ : والـ ترمذي يشـير بكلامه هذا إلى أن الصواب وقفه ، فأخرجه ابن أبي شيبة في ((المصنف)) (١/٤٢١)، وابن المنذر في ((الأوسط)) (١/٨٣٨) ، والبزار (ج١/ رقم ٤٤٢) ، وأبو بكر النجار في ((مسند عمر )) (ق ٢١١٦) ، قال الطحاوي . والطماوي في ((شرح المعاني)) (٤/٨/٤) ، من طرق عن عبيد اللَّه بن عمر ، عن نافع ، مرفوعاً . عن ابن عمر ، عن عمر قال : أخرجه البخاري في ((التاريخ (ما بُلت قائمًا منذ أسلمت ) . قال وقال الهيثمي في ((مجمع والطبراني في ((الأوسط)) (ج٢/ الزوائد )) (١١٦/١): (رجاله في ٢٦/٦)، والبزار (ج١/ رقم ثقات ) ، وسنده صحيح ، لكن أخرج ابن أبي شيبة (١٢٣/١)، عبيد الله ثنا ابن بريدة ، عن أبيه محفوظ) . اه.

عن الأعمش ، عن زيد بن وهب قال: رأيتُ عمر بن الخطاب بال قائمًا ، زاد الطحاوي : (فأجنح -يعنى : مال - حتى كاد يُصرع) ، وسنده صحيح أيضاً ، ولا يُعلُ بتدليس الأعمش ؛ لأن شعبة رواه عنه عند الطحاوى ، وقد ثبت عن شعية أنه قال : (كفيتكم تدليس ثلاثة: الأعمش، وقتادة، وأبي إسحاق السبيعي).

فظاهر الأثرين التناقض ، وقد جمع بينهما بعض أهل العلم ، فقال ابن المنذر في ((الأوسط)) ( ۳۳۸/۱ ) : ( فقد يجوز أن يكون القول - يعني: ما بُلت قائمًا - صحيح، وقول الترمذي يُردُ). لم يكن بال قائماً ، ثم بال بعد ذلك ، فرآه زيد بن وهب ، فلا يكون حديثًاه متضادين ) ، وكذلك

> أما الحديث الثاني: ((ثلاث من الجفاء .. )) ؛ فلا يصح

الكبير )) (٢/١/٢) ، وابن قاتع ابنُ المنذر: (ثبت عن عمر) ، في ((القوائد)) (ق٣/٢- ١/٤) ، ١٥٤٧) ، من طريق سعيد بن والطعاوى (٢٦٨/٤) من طريقين مرفوعاً فذكره، ولم يذكر

الطبراني النفخ في السجود، وزاد البخارى من رواية نصر بن على عن سعيد: ((أربع من الجفاء ... وأن يسمع المنادي ، أثم لا يتشهد مثل ما يتشهد )) .

قال البزار: (لا نعلم رواه عن عبد الله بن بريدة ، عن أبيه ، إلا سعيد ، ورواه عن سعيد، عبد الله بن داود، وعبد الواحد بن واصل).

وقال الهيثمي في (( المجمع )) (۱۳/۲): (رجال البزار رجال الصحيح) ، وتوسع البدر العينى في الحكم ، فقال في ((عمدة عمر-إلى الوقت الذي قال فيه هذا القاري)) (٣/٥٣١): (إساده

• قلت : وقول السترمذي أن حديث بريدة غير محفوظ، هـو الصواب عندي كما ياتي ، أما البدر العيني ، رحمه الله ، فجرى على ظاهر السند، وخفيت عليه العلة الحقيقية.

قال المباركفوري في ((تحفة الأحوذي )) (١/٨٦) يردُ على البدر العينى: (الترمذي من أنمة هذا الشأن ، فقوله : حديث بريدة غير محفوظ يعتمد عليه ، وأما اخراج البزار حديثه بسند ظاهره الصحة فالاينافي كونه غير

أمّا علية الحديث ؛ فهي المخالفة ، فقد خولف سعيد بن عبيد الله فيه ، فقد خالفه فتادة ، فرواه عن ابن بريدة ، عن ابن مسعود ، أنه كان يقول : ((أربع من الجفاء: أن يبول الرجل بجيبه في قوله )) .

أخرجه ابن المنذر في

ونقل البيهقي عن البخاري أنه قال : ( هذا حديث منكر ، يضطربون فيه).

• قُلتُ : وقد مرّ وجهان لهذا الاضطراب:

الأول: أن سعيد بن عبيد الله رفعه. while Id.

الثاني: أن قددة والجريري واسمه سعيد بن إياس خالفاه في موضعين:

أ- أنهما أوقفاه .

ابريدة )) إلى ((مسند ابن قائمًا ، وصلاة الرجل والناس مسعود )) ، وهما يترجمان عليه ، يمرون بين يديه ، وليس بين الاسيما وقد قال الدارقطني في يديه شيءٌ يستره، ومسح الرجل سعيد بن عبيد الله: (ليس أبعي عاصم في ((الآحداد التراب عن وجهه وهو في بالقوي يحدث بأحاديث يسندها والمثاتي )) (ج٢/ق ١/٩٨)، صلاته ، وأن يسمع المؤذن فلا ويوقفها غيره ) ، وهذا الحديث والحميدي (٨٨٢) ، وابن الجارود مثال لذلك .

((الأوسط)) (ج١/ رقم ٢٨١) (١/١٢٤)، وابنُ المنذر في بالفقرة الأولى، والبيهة عني ((الأوسط)) (ج١/ رقم ٢٨٠) من ويعقوب بن سفيان في (٢/٥/٢)، وقال: (وكذلك رواه طريق عاصم بن أبي النجود، عن الجريري عن ابن بريدة ، عن ابن المسيب بن رافع ، عن ابن مسعود ) ، وطريق الجريري هذا مسعود قال : ((من الجفاء أن أخرجه البخاري في ((الكبير))، يبول قائماً))، ورجاله ثقات، وقال: (قال نصر: حدثنا عبد عير أنه منقطع بين المسيب بن الأعلى ، عن الجريري ، عن ابن ارافع وابن مسعود ، كما صرَّح بريدة ، عن ابن مسعود نحوه ) . بذلك أبو حاتم وأبو زرعة الرازيان.

> الوحه الثالث: أن كهمس بن الحسن رواه عن ابن بريدة من قوله ، ولم يذكر ابن مسعود ، أخرجه ابن أبي شيية (١/١١) حدثنا وكيع ، عن كهمس ، وسنده صحيح .

فالصواب في الحديث الوقف، وأنه ليس بمرفوع ، والله أعلم .

أمًا الحديث الثالث: ((كان الرجل من بني إسرائيل .. )) ؛ فهو حديث صعيح .

أخرجه أبو داود (۲۲) ، ب- أنهما نقلاه من ((مسند والنسائي (٣٠- بذل الإحسان) ، وابن ماجه (٣٤٦) ، وأحمد (١٩٦/٤) ، وابسن أبسى شديبة (۱/۲۲، و۳/۵۷۳)، وعنه ابن (۱۳۱) ، وابن قانع في ((معجم وقد أخرجه ابن أبى شيبة الصحابة )) (ج٧/ق ٢/١٠٦)، وأبو يعلى (ج٢/ رقم ٩٣٢)، ((المعرفة)) (١/٤٨٢)، وابن أ حبان (۱۳۹) ، وأبو القاسم البغوي في ((معجم الصحابة)) (ج١١/ق ٢/٢١)، وابين المنذر في (( الأوسط )) (ج١/ رقم ٣٨٢، و ١٢ رقع ١٨٢)، والحاكم (١/١١)، والسهميُّ في ((تاريخ جرجان )) (ص ٢٩٤)، والبيهقى في ((السنن الكبير )) (١/٤٠١)، وفسى ((عذاب القبر)) (رقم ٤٤٤) من طرق عن الأعمش ، عن زيد بن وهب ، عن عبد الرحمن بن حسنة قال: خرج علينا رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وفي يده كهيئة الدرقة ، فوضعها ، تم

جلس خلفها ، فبال إليها ، فقال بعض القوم: انظروا بيول كما تبول المرأة ، فسمعه فقال : (( أو ما علمت ما أصاب صاحب بنى إسرائيل ؟ كاتوا إذا أصابهم شيءً من البول قرضوه بالمقاريض، فنهاهم صاحبهم فعذب في قيره )) .

قال الحافظ في (( الفتح )) صحمه الدارقطني وغيره)، وقال الحاكم: (صحيح الإسناد، ومن شرط الشيخين أن يبلغ) ، وصرح الذهبئ به تصريب فقال: (على شرطهما)، وقد رواه عن الأعمش جماعة منهم: ( وكيع ، وأبو معاوية ، وسفيان ، وزائدة بن قدامة ، وعبيد الله بن موسى ، وعبد الواحد بن زياد ، ويعلى بن عبيد) ، وقال ابن المنذر: (خبر صحيح).

أمَّا الحديث الرابع: (( لا تطفوا بغير الله .. )) ؛ فعب ضعيف جدًا .

أخرجه أحمد (٤٨٧/٣) حدثنا روح وعبد الرزاق ، قالا: أنا ابن جريع، قال: حدثني مشهور). عبد الكريم بن أبى المضارق أن الوليد بن مالك بن عبد القيس عبد القيس ، أن محمد بن قيس

مولى سهل بن حنيف - من بنى ساعدة - أخبره أن سهلاً أخبره أن النبي صلى الله عليه وسلم بعثه قال : (( أنت رسولي إلى أهل مكة ؛ قبل: إن رسول الله صلى الله عليه وسلم أرسلني يقرأ عليكم السلام، ويامركم بثلاث : لا تحلفوا ... )) الحديث . وأخرجه الدارميُّ (١/٥٧١)،

(١/٨/١): (حديث صحيح، والحاكم (١٢/٣)) من طريق ابن جريج ، عن عبد الكريم به ، واقتصر الدارمئ على الفقرة الثانية منه.

بل واه، وعبد الكريم بن أبي المخارق ضعفه النقاد وتركه بعضهم ، والوليد بن مالك ترجمه البخاريُّ في (( الكبيد )) (١٥٢/٢/٤) ، وابن أبي حاتم في (( الجرح والتعديل )) (٤/٢/٧١، ١٨) ، ولم يذكرا فيه جرحاً ولا تعديلاً ، وذكره ابن حبان في ((الثقات)) (١/٢٥٥) على عادته ، ولم يعبأ الحسيني بذلك ، فقال كما في ((التعجيال)) (١١٥٥): (مجهول غير

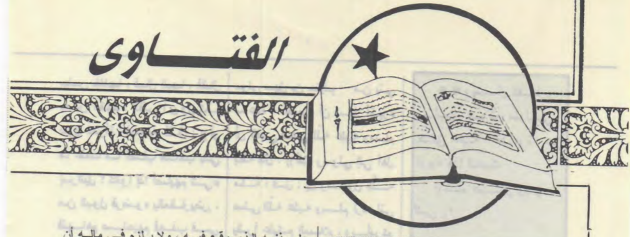
ومحمد بن قيس قال الحسيني أيضا (٩٦٩): (ليسس أخبره - وقال عبد الرزاق: من بمشهور). والله أعلم.

• • ويسال القسارئ: سليمان عوض متولي -حداثق القيلة - القاهرة: عن درجة هذا الحديث:

((تنام عينساي ولا بنام 911 -

#### • والجواب: أنه حديث صحيح .

أخرجه البذاري (٣/٣٣، e 1/940), can ta (1/9.0), وأبو عوانة في ((المستخرج)) (۲/۲۳) ، وأبو داود (۱۳٤١)، • قُلْتُ : وهذا سند ضعيف، والنسائي (٣٤/٣)، ومن طريقه ابن بشران في (( الأمالي )) (377/ 5 737/Y- Y37/1) . وأحمد (٢/٢٣، ٣٧، ١٠١)، وابن خزیمة (١/٣٠)، وابن حبان (ج٤/ رقم ٢٤٢١)، والبيهة عيُّ (١/٢٢، و٢/٢٩٤، و٧/٢٢) ، وفي ((الدلاك ل)) ( ( ۱/۳۷۱/۳۷)، وفي (( المعرفة )) (٤/ ٢٩، ٣٠) ، والبغوى في ((شرح السنة)) (٤/٤، ٥)، كلهم من طريق مالك ، وهو في ((موطنه)) (۱/۱۲۰/۱۹)، عن سعيد المقبري ، عن أبي سلمة ، عن عاشة قالت : يا رسول الله ، أتسلم قبل أن توتر؟ فقال: ((يا عائشة، إن عيني تنامان ولا ينام قلبي )) . والحمد لله رب العالمين .



## يجوز التخلص من ارباح صندوق التوفير بالتبرع للشباب!!

- يسأل: هشام ثروت علي بني سويف:
  عن مبلغ من أرباح صندوق التوفير، هل يجوز
  التخلص منه بالتصدق للشاب الذي يريد أن يعف
  نفسه بالزواج؟
- والجواب: أن هذا جائز، بشرط أن يكون قد أغلق باب الربا، هذا فمن تمام التوبة التخلص من المال الحرام الذي لحق به، والله أعلم.

# الجمعية بين الموظفين جائزة

- ويسأل الأخ: يسري حامد محمود القنطرة غرب: عن الاشتراك في الجمعيات التي يدفع كل واحد فيها مبلغًا من المال في كل شهر، أو أسبوع، ثم بأخذها واحد منهم بترتيب يتفقون عليه ؟
- والجواب: قد سبق الإجابة عن مثل هذه بأن الصورة المعمول بها وسماها البعض جمعية الموظفين جائزة، والله أعلم.
- كما يسأل عن : اقترض مالاً بالربا ، ثم أنشأ به مشروعًا ورد المال المقترض ، ولا يزال يعمل في مشروعه .
- والجواب: أنه يلزمه التوبة ، وعدم التعامل بغير المشروع بعد ذلك ، ويكثر من الصدقات ، ويندم

على ذنيه الذي وقع فيه ، ولا يلزم في ماله أن يتخلص منه . والله أعلم .

# الحج فريضة على المستطيع .. وقد صرت بهذه الكافاة مستطيعنا

• ويمسأل: م. ي. ع - حدائــق حلـــوان القاهرة:

عن مال هو مكافأة نهاية خدمته ، هل يؤدي به الحج هو وزوجته ، أم يدخر ذلك لنفقات تعليم الأولاد وتجهيز بنته الصغيرة عند الزواج ؟

- والجواب: أن الحج فرض على المستطيع، وقد صرت بهذه المكافأة مستطيعًا، فينبغي المسارعة لأداء فريضة الحج وعدم التأخير، وننصح السائل بقراءة افتتاحية عدد ذي الحجة ١٤١٨هـ، وعنوانه (فريضة الله في الحج).
  - ويسأل: م. م. أ قليوب:

عن امرأة تقع في الشركيات بجهل منها ، وعليها قضاء أيام أفطرتها في رمضان لمرض أصابها ، فهل عليها قضاء ؟

● والجواب: أن القضاء بلزمها، وينبغي على أوليائها أن يعتنوا بتعليمها التوحيد وبيان العقيدة الصحيحة، وتحذيرها من الشرك. والله تعالى أعلم.

[٣٠] التوهيد المنة السابعة والعشرون العدد الثالث



# الصلاة خلف الإمام الراتب واجبة

• ويسأل أيضا:

عن حكم الصلاة خلف من قال: إن الصلاة في المساجد التي بها قبور جائزة مع الكراهة ، وهو لا يأمر أهله بالصلاة ، وله بنات متبرجات ؟

● والجواب: أن الصلاة خلف الإصام الراتب واجبة ، وإن كان فيه ما ذكرت ، مع لزوم النصيحة وبيان الحق والدعوة إليه ، والإرشاد إلى أصول أهل السنة ، ولزوم الطاعة ، والورع الصلاة خلف غيره .

# خروج الحاج للسفر من منزله بظمره لا أصل له في الشرع

● وتسأل: هانم أحمد سلطان - دمنهور:

هل ورد في السنة خروج الحاج من منزله للسفر
إلى الحج بظهره، كما هو شائع اليوم؟

• والجواب: أن هذا لا أصل له في الشرع، وإنما يخرج المسافر بالهيئة المعتادة، إلا أنه يحرم من الميقات، أو من منزله، إن كان دون المواقيت.

• كما تسأل أيضنا:

وهل يجب أن يذهب لكل من له مظلمة ويطلب منه أن يسامحه ، وهل يشرع الطبل والزمر لذلك ؟

● والجواب: أن رد المظالم واجب على الفور في كل حال ، وهو أوجب في حال السفر ، وسفر الحج أولى ، أما استخدام المحافل والطبل والزمر ، فذلك من البدع والمنكرات التي يجب أن تزول .

هذا، ونقول للسائلة في بقية أسئلتها: بأن البر بالوالدين واجب، والعقوق لا يجوز بحال من الأحوال، وينبغي أن يسعى العبد لإصلاح الجفوة بينه وبين الوالدين إذا وجدت، ويستعين في ذلك بأهل الدين والعقل، ويكثر من الدعاء، حتى لا يموت على تلك المعصية الكبيرة، والله أعلم.

كتاب «فقه السنة » من الكتب القيمة . (ما كتاب «قصص الانبياء » فهو مملوء بالإسرائيليات وينبغي تصنه

• ويسأل: أحمد شباتة:

عن كتاب ((فقه السنة )) ، وكتاب ((قصص الأنبياء)) ، وعن صحة حديث : ((الجنة تحت أقدام الأمهات)) ؟

والجواب: أنه كتاب قيم مفيد في بابه ،
 يحتاجه المسلم ، وينبغي مدارسته والعناية بعرضه ،
 ولقد سبق للشيخ الأباني - حفظه الله - أن اعتنى

بتدريسه لبعض تلامذته ، حفاوة به وتقديرًا لمنزلته

بين الكتب المعروضة ، وله عليه تعليقات مشهورة . أما كتاب ((قصص الأنبياء )) المسمى بعرائس المجالس ، فهو كتاب مملوء بالموضوعات والإسرائيليات ، وينبغي تجنبه وعدم قراءته .

وحديث : (( الجنة تحت أقدام الأمهات )) ؛ ليس له بهذا اللفظ سند يثبت ، لكن يغنى عنه ما رواه ابن ماجه وأحمد ، والحاكم في ((المستدرك)) ، والنسائي في ((السنن )) من حديث معاوية بن جاهمة السلمي قال : أتيت رسول الله صلى الله عليه وسلم فقلت : يا رسول الله ، إني كنت أردت الجهاد معك أبتغي بذلك وجه اللَّه والدار الآخرة ، قال : ((ويحك ! أحية أمك ؟ )) قلت : نعم ، قال : ((ارجع فبرها )) . ثم أتيته من الجانب الآخر فقلت : يا رسول الله ، إنى كنت أردت الجهاد معك أبتغى بذلك وجه الله والدار الآخرة ، قال : ((ويحك ! أحية أمك ؟)) قلت : نعم يا رسول الله ، قال : ((فارجع إليها فبرها )) ، ثم أتيته من أمامه ، فقلت : يا رسول الله ، إنى كنت أردت الجهاد معك أبتغي بذلك وجه الله والدار الآخرة، قال: ((ويحك! أحية أمك؟)) قلت: نعم يا رسول الله ، قال : ((ويحك ! الزم رجلها ، فتم الجنة )) . والحديث قال عنه الحاكم: صحيح الإستاد، وصححه الألباني ، والله أعلم .

• ويسأل: محمد عبد الباسط - أحواض الندى يقول: توفيت امراة وتركت : امنًا ، واختا شقيقة ، واخا لأب ، فما نصيب كل وارث ؟

• الجواب: للأم السدس فرضاً ، لوجود جمع من الإخوة والأخوات ، قال تعالى : ﴿ ولأبويه لكل واحدمنهما السدس مما ترك إن كان له ولد فإن لم يكن له ولد وورثه أبواه فلأمه الثلث فإن كان له أخوة فلأمه السدس ﴾ [النساء: ١١].

وللأخت الشقيقة النصف فرضاً لقول الله تعالى: ﴿ إِن امروًّا هلك ليس له ولدٌّ وله أُختٌّ فلها نصف ما ترك وهويرثها إن له يكن لها ولدفإن كائتا

اثنتين فلهما الثلثان مما ترك وإن كانوا إخوة رجالا ونساء فللذكر مثل حظ الأنثيين ﴾ [النساء: ١٧٦]، والباقي للأخ من الأب تعصيبًا ؛ لأنه أولى رجل ذكر ، وقد قال النبي صلى الله عليه وسلم : (( ألحقوا الفرائض بأهلها ، فما بقى فلأولى رجل ذكر )) . متفق عليه .

- ويسأل: محمد جمال كفر الأشراف: توفيت امرأة وتركت تروة من المال ، ولها بنتان ، وولا ، وأب ، وأم ، وزوج ، فما نصيب كل وارث ؟
- الجواب : للأم السدس فرضاً ، وللأب السدس فرضًا ، لقول الله تعالى : ﴿ ولأبويه لكل واحد منهما السدس مما ترك إن كان له ولد ﴾ [النساء: ١١] ، وللزوج الربع ، لقول الله تعالى : ﴿ فَإِنْ كان لهن ولد فلكم الربع مما تركن ﴾ [ النساء: ١٢]، والباقي يقسم بين الابن والبنتين الذكر مثل حظ الأنثيين ؛ لقوله تعالى: ﴿ يوصيكم اللَّه في أولادكم للذكر مثل حظ الأنثيات ﴾ [النساء: ١١].

فائدة : الأب والأم والنزوج والزوجة والابن والبنت الصلبيان لا يحجبون من الميراث حجب حرمان بحال من الأحوال . والله أعلم .

• كما يسأل: محمد جمال:

عن امرأة توفيت وتركت ثلاث بنات وزوجاً وأماً فما نصيب كل وارث ؟

• الجواب : للزوج الربع فرضاً ؛ لوجود الفرع الوارث ، وللأم السدس فرضاً لوجود الفرع الوارث ، وللبنات الثلثان ، وفي هذه الصورة عول تقسم

كالتالي: پ الزوج ١٣ من التركة ، وللأم ١٠ من التركة ، وللبنات ^ تقسم بينهن بالتساوي ، هذا والله أعلم .

• ويسأل: أ.د / عبد الرحمين عبد المقصود فرحات - إمبابة:

عن إمام مسجد يقرأ القرآن في الصلاة الجهرية ، فتسقط منه أبة أو بعض آبة ، فيرد عليه بعض المأمومين ، فيأبي الإصلاح ، ويستمر في القراءة أو

يركع ، ويستنل بحديث : ((إذا استطعمك الإمام فأطعمه وإلا فلا)) ، فما حكم الشرع في ذلك ؟

# الفتح على الإمام مشروع في القراءة، واجب في الفاتحة على الما موم إن كان حافظنا

● والجواب: قال في ((موسوعة الإجماع)): ذهب جمهور الفقهاء إلى أن فتح المؤتم على إمامه إذا ارتج في القراءة وهو في الصلاة ورده إذا غلط في القراءة إلى الصواب مشروع إجمالاً.

وقال في ((المغني)): إذا فتح على الإمام إذا ارتج عليه أو رد عليه إذا غلط، فلا بأس به في الفرض والنفل.

ودليل ذلك ما رواه أبو داود بسند حسن عن المسور بن يزيد ، رضي الله عنه ، قال : شهدت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقرأ في الصلاة ، فترك شيئا لم يقرأه ، فقال له رجل : يا رسول الله عليه وسلم : (( هلا أذكرتنيها )) .

وبسند صحيح عن عبد الله بن عمر أن النبي صلى الله عليه وسلم صلى صلاة ، فقرأ فيها ، فلبس عليه ، فلما انصرف قال لأبي : ((أصليت معنا؟)) قال : نعم ، قال : ((فما منعك ؟)) .

قال الخطابي في ((معالم السنن )): أراد به ما منعك أن تفتح على إذا رأيتني قد لُبّس علي ، وفيه دليل على جواز تلقين الإمام .

وروى الأثرم عن ابن عباس، رضى الله عنه، قال : تردد رسول الله صلى الله عليه وسلم في القراءة في صلاة الصبح، فلم يفتحوا عليه، فلما قضى الصلاة نظر في وجوه القوم، فقال : ((أما شهد الصلاة معكم أبي بن كعب؟)) قالوا : لا، فرأى القوم أنه إنما تفقده ليفتح عليه.

أما ما رواه أبو داود عن أبي إسحاق عن الحارث عن علي ، رضي الله عنه ، قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : ((يا علي ، لا تفتح على الإمام في الصلاة )) ؛ فهو حديث ضعيف ، قال عنه أبو داود : أبو إسحاق لم يسمع من الحارث إلا أربعة أحاديث ليس هذا منها .

أما حديث: ((إذا استطعمكم الإمام فأطعموه)) ؛ فهو من كلام على بن أبي طالب، رضي الله عنه ؛ أخرجه الدارقطني عنه من طريق أبي عبد الرحمن السلمي، وقال الخطابي معناه: إذا تعايا الإمام في القراءة فلقنوه، وهذا الأثر قد نقل الشوكاني عن الحافظ تصحيحه.

وأخرج الحاكم عن أنس ، رضي الله عنه ، قال : كنا نفتح على الأئمة على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وقال الحاكم : هذا حديث صحيح ، وله شواهد ، ولم يخرجاه .

وقال الشوكاني: والأدلة قد دلت على مشروعية الفتح مطلقاً، فعند نسيان الإمام الآية في القراءة الجهرية يكون الفتح عليه، فتذكيره تلك الآية.

وخلاصة القول: أن الفتح على الإمام مشروع في القراءة، واجب في الفاتحة على الماموم إن كان حافظا، ويفتح على الإمام إذا سكت أو أعيى، أو أخطأ، وعلى الإمام أن يتابع إذا تذكر بذلك الفتح، وإلا يركع، وينبغي أن يكون أهل الحفظ والفقه خلف الإمام، لا بعيدًا عنه، حتى يسمع من يفتح عليه؛ لحديث النبي صلى الله عليه وسلم الذي أخرجه مسلم عن أبي مسعود، رضي الله عنه، قال: ((ليلني منكم أولو الأحلام والنهى، ثم الذين يلونهم، ثم الذين

وليكن الذي يفتح على الإمام رفيقًا بالإمام ، حيث يسكت الإمام سكتات تدبر ويردد الآيات للعظة ، فإذا أخطأ أو احتاج إلى الفتح فتح عليه من قريب . والله أعلم .

# رايسة التسوحيسد

الما أبي عبلاة الصبح ، فلم يقتدوا عليه . فلما

حسن محمد الصاوي من المساوي المساوي المساوي المساورة المنصورة المساوي المساوي المساورة المساوي المساوي المساوي

[ ٣ ] التوهيد السنة السابعة والعشرون العدد الثالث

## عقائد الصوفية في ضوء الكتاب والسنة

الحمد لله الذي علم بالقلم ، علم الإسان ما لم يعلم ، والصلاة والسلام على معلم الأمم النبي الأمي ، وعلى آله وصحبه وسلم . رف قد الله عند الم

فما زال حديثنا عن أوراد الطرق الصوفية ، والذي نتحدث فيه عن الطريقة الرفاعية :

• تاسع عشر: الطريقة الرفاعية: المامية

ولد أحمد الرفاعي بقرية حسن من أعمال واسط بالعراق المعروفة بأم عبيدة سنة ١١٥ هـ ، وتوفى ودفن بها سنة ٧٨٥ هـ، وقد عاش الرجل محاطا بأفكار وحدة الوجود ، فكتب يحذر أتباعه منها فى كتابه ((البرهان المؤيد))، حيث يقول في (ص ٤٥): (تقولون: قال الحارث، قال أبو يزيد ، قال الحلاج ، ما هذا الحال ؟ قبل هذه الكلمات قولوا: قال الشافعي ، قال مالك ، قال أحمد ، قال نعمان ، صحموا المعاملات البينية ، وبعدها تفكه وا بالمقولات الزائدة ، قال الحارث وأبو يزيد : لا ينقص ولا يزيد ، وقال الشافعي ومالك: أنجح الطرق وأقرب

المسالك ، شيدوا دعائم الشريعة بالعلم والعمل ، وبعدها ارفعوا الهمة للغوامض) . الما

ثم يقول في (١٨٥): (ينقلون عن الحلاج أنه قال : أنا الحق ، أخطأ بوهمه ، إذ لو كان على الحق ما قال: أنا الحق،

ويذكرون له شعرًا يوهم بالوحدة ، كل ذلك ومثله باطل ، ما أراه رجلا واصلاً أبدًا ، ما أراه شرب ، ما أراه حضر ، ما أراه سمع إلا رنة أو طنينًا ، فأخذه الوهم من حال إلى حال ، من ازداد قربًا ولم يزدد خوفًا فهو ممكور ، إياكم والقول بهذه الأقاويل ، إن هي إلا أباطيل ، درج السلف على الحدود بلا تجاوز ، بالله عليكم هل يتجاوز الحد إلا الجاهل ، هل يدوس عنوة في الجب إلا الأعمى، ما هذا التطاول ، وذلك المتطاول ساقط) .

محمود المراكبي

كما يتبرأ الرفاعي في (ص٥٥) من أقوال الفناء والوحدة ومزاعم الفلاسفة ، فيقول : (صموا أسماعكم عن علم الوحدة ، علم الفلسفة وما شاكلها ، فإن هذه العلوم مزالق الأقدام إلى النار، حماتًا الله وإياكم).

ولاشك أن من يقرأ أقوال الرجل يعتقد أنه قد حدد موقفه بوضوح، ولكن الغريب حقيًّا هو موقف أتباعه ، ترى أيسيرون على نهج الشيخ ويعملون بنصيحته ؟ أم يجرفهم تيار الاحراف عن التوحيد

السنة السابعة والعشرون العدد الثالث التوهيد [٥٥]

والانخراط في وحدة الوجود ؟ وهذا ما نتبيت من قراءة أوراد الطريقة ، والذي ينسبونه إلى الشيخ الرفاعي في ((مجموع الأوراد الكبير)) (ص ٢٠) ، والتي جاء فيها:

اللهم صلّ وسلم وبارك على نورك الأسبق وصراطك المحقق ، من أبرزته رحمة شاملة لوجودك ، وأكرمت بشهودك ، واصطفيت ه لنبوتك ورسالتك ، وأرسلته بشيرا ونذيرا وداعيا إليك بإذنك وسراجا منيرًا ، نقطة مركز باء الدائرة الأولية ، وسر أسرار الألف القطبية الذى فتقت به رتق الوجود ، فهو سرك القديم السارى وماهية جوهر الجوهرية الجارى ، الذي أحييت به الموجودات من معدن وحيوان ونبات ، فهو قلب القلوب ، وروح الأرواح ، وعلم الكلمات الطبيات ، القلم الأعلى ، والعرش المحيط ، روح جسد الكونين ، وبرزخ البحرين ، وثانى اثنين .

#### ● احتفال الرفاعية بيدوم عاشوراء:

كان يوم عاشوراء يوم يصومه العرب في الجاهلية ، واليهود في المدينة ، ولما دخل النبي صلى الله عليه وسلم المدينة ، وقبل أن يفرض صوم رمضان تطوع النبي صلى الله عليه وسلم بصومه ،

وأمر به ووعد لنن أحياه الله تعالى إلى العام القادم ليصومن التاسع والعاشر من المحرم مخالفة لليهود، ولما فرض الله تعالى صوم رمضان، استمر من الصحابة من يصوم هذا اليوم وتوقف من توقف، حيث تحول الاهتمام من عاشوراء إلى شهر رمضان العبارك، ولهذا لم يرد أن النبي صلى الله عليه وسلم صام يومي التاسع والعاشر رغم أنه عاش في المدينة بضع سنوات بعد

إلا أن هذا اليوم اكتسب أهمية خاصة لما قتل فيه ريحانة النبي صلى الله عليه وسلم سيدنا الحسين، رضي الله عنه، ولا يخفى ما تفعله الشيعة من مسيرات، وكيف يعاقبون أنفسهم ويضربون أجسادهم بالجنازير حتى تسيل دماؤهم، ومن الغريب أن نجد الطريقة الرفاعية تأمر المريدين بخلوة خاصة يسمونها الإخوان في الطريق الرفاعي، وكل من أخذ العهد أن يقوم بخلوة سبعة أيام، ابتداء من اليوم التالي من عاشوراء، وهمي حتماً لازماً، ابتفاق جميع المراجع مع كل من أخذ الطريقة الرفاعية والتمس

والإخوان، وشروطها صيام السبعة أيام المذكورة، وأن يكون الصائم على وضوء دائم، ولا ينام في تلك الأيام السبعة مع عياله بفراش قطعاً - أي يعتزل النساء - ولا يأكل من ذي روح وأن يحفظ لسائه من التكلم بكلام الدنيا، وأن يربط قلبه في الله بسائر أوقاته وخلواته مع استحضار همة المرشد.

وقد قال الإمام الرفاعي: إن خلوة السبعة سبب الفيض للسالك والمريد الصادق في كل سنة من جهة السلسلة الرفاعية ، ومن لم يستطع أن يقوم بالخلوة على وجه الكمال ، فلا أقل من أن يقوم بسائر شروطها ويستعيض عن البعد عن الناس بحفظ لسانه وقلبه ، ولعل هناك اشتراكا في خلوة السبعة أيام (المحرم) عند الرفاعية وعند الشيعة ، فإذا كانت الخلوة المحرمية تعنى أن على الرفاعي أن يعتكف سبعة أيام أولها الحادي عشر من شهر المحرم، فإن الحادي عشر من محرم الحرام هـو اليوم التالي لقتل الشهيد الإمام الحسين ، رضى الله عنه ) .

أيام ، ابتداء من اليوم التالي من ويعلق الدكتور الشيبي بقوله : عاشوراء ، وهي حتماً لازماً ، المريد الرفاعي تعني إظهار الحزن المريد الرفاعي تعني إظهار الحزن أخذ الطريقة الرفاعية والتمس - الشديد على الحسين ، كما يفعل أي انتسب - لأهلها من المريدين الشيعة على صورة فيها مبالغة في

الحزن ، ولكن تقادم العهد أنسى أصحاب الطريقة وغيرهم دلالات مراسمها ، فلم يلتفتوا إلى الممرات السرية التي تصلهم بالتشيع).

والغريب حقيقة أنك إذا سمعت الرفاعي يحذر أتباعه من الزيغ والغلو، ويدعوهم إلى التمسك بالكتاب والسنة ، تظن أن الرجل يسير على جادة الطريق ، ثم تراه من جانب آخر بامر أتباعه بالخلوات ، واعتزال النساء فيها ، وأكل الطعام القليل، ويشترط عليهم أن لا يكون ذا روح ، شم تفاجساً بخلوة السبعة المصرم، وبالتالي عشرين طريقة من طرق التصوف ينقل الرجل إلى أوساط أهل السنة خلوات الشبيعة وأحرزان يوم فيها ؛ وهي أن أفكار وحدة الوجود عاشوراء، وسواء صحت نسبة وفلسفة الوحدة هي محور جميع هذه الأمور إلى الرفاعي نفسه أو أن أحدًا من أتباعه ابتكرها من بعده وتسبها لشيخه ، ففي النهاية يتلقى أتباع الطريقة هذه المفاهيم ويلصقونها بالرفاعي . المسلم

عليه وسلم ، حيث يصف أئمة الفتن : أن المرء يعرف منهم وينكر! وصدق الله العظيم حيث يقول: ﴿ وَلا تَلْبُسُوا الْحُقِّ بِالْبَاطِلُ السَّلُوبِ صِياعَةُ الأوراد بين وتكتموا الحق وأنتم تعلمون ﴾ الوضوح الشديد في طرق مثل \* \* \*

#### ● ملخص دراسة الطرق الصوفية ووحدة الوجود:

١- يعتقد بعض الناس أن عقيدة وحدة الوجود قد دفنت في مقابر الأفكار ، وأن الباحثين عنها هم المغرمون بالآثار ، أو الباحثون عن الفتنة أو الشهرة والحظوة بين الناس ، وللأسف الشديد ، كان هذا رأي عضو المجلس الصوفي الأعلى ، وأحد الموصوفين بإصلاح التصوف ، وهو الشيخ محمد زكى إبراهيم ، رائد العشيرة المحمدية .

٧- توصلنا دراسة حوالي المعاصرة إلى نتيجة ثابتة لا لبس أوراد هذه الطرق ، ومن العجيب أن يكون الشيخ محمد زكى إبراهيم عضو المجلس الصوفى، ولا يطبق لاتحة المجلس ، والتي لا التي ينقلها إليهم مشايخهم تسمح بإنشاء طريقة صوفية تؤمن بعقيدة وحدة الوجود ، وفي نفس وصدق النبي الكريم صلى الله الوقت ينفي عن التصوف المعاصر ابن مريم ، عليه السلام . الوقوع في الحفريات الفكرية التي اندئرت وماتت بموت قائليها .

٣- تتفاوت درجة الوضوح في [البقرة: ٢٤]. على معالى طريقة الحقيقة المحمدية ، أو المعالية الطريقة الفاسية ، والشاذلية ،

والقادرية ، والشاذلية بأفرعها المختلفة ، بينما تتسم الطريقة التجانية بالتبجح الشديد، والأفكار الشاذة والمنحرفة ، مثل مدد التجاني الذي يمد جميع الأولياء من الأزل إلى الأبد .

٤- قيام شيخ الأزهر السابق ، رحمه الله ، بدور مشكور في وجه البرهانية ، ونتمنى أن يوفق الله تبارك وتعالى شيخ الأزهر المالي فضيلة الدكتور طنطاوي لاستكمال ما بدأه سلفه ، والله ولي التوفيق.

٥- وقيام العلماء في الرئاسة العامة للإفتاء بالمملكة العربية السعودية بدورهم المشكور في بيان حقيقة أوراد التجانية ، وإصدار الفتاوى الشرعية التى تحذر الناس من خطورة هذه الأوراد.

٢- أن الصوفية هي الفرقة التي أطرت النبي صلى الله عنيه وسلم كما أطرت النصاري عيسى

هذا ، وبالله تعالى التوفيق ، وصل اللهم على سيدنا محمد ، وعلى آله وصحبه وسلم.

he Mike Mile and branch



## من روائع الماضي





لفضيلة الشيخ / محمد خيل هراس ( رحمه الله )

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله ، ثم أما بعد :

الأزهر ، فقد أوشك العام الدراسي على الانتهاء ، وأن لهم أن ينوبوا إلى قراهم وأهليهم ، فمن حقهم علينا أن نزودهم ببعض النصائح ، وأن نوجههم الوجهة التي نعتقد فيها الخير لهم ولمن حولهم ، وأنه ليس أولى من ممن تعده در استه والعلوم التي يتلقاها ليكون مرشدًا للناس إلى الله الحق وصراطه المستقيم.

وإن مما يشجعني على توجيه تلك النصيحة الدراسي من الرغبة في الفهم الصحيح والعلم السوفسطائية )) . النافع والنفرة الشديدة من الجمود على التقليد، والتبرم بتلك الكتب العقيمة التي فرضت عليهم

أتوجه بنصيحتي هذه إلى أبنائنا من شباب فرضًا دون أن يجدوا لها مساعًا في عقولهم ، والتي لا يعودون من دراستها إلا بصدع الرءوس وسام النفوس ، وكم عانيت من ثورتهم على أثناء الدرس بسبب هذه الكتب، حتى لقد يقول لي أحدهم: إننا ما جئنا إلى هذا المكان لنضيع أعمارنا في هذا الهراء، وكم الشباب بالنصيحة ، لا سيما إذا كان هذا الشباب كنت أعذرهم وأرثى لهم ، فإن وقتي ووقتهم أثمن حقًّا من أن ننفقه في هذا السخف، وكم كان ضميري يجزع أشد الجزع حين أراني بعد مضى عام كامل لم أفرغ من تقرير تلك الجملة التي صارت مضرب المثل ((حقائق الأشياء إلى هؤلاء الأبناء ما لمسته فيهم طوال العام أثابتة ، والعلم بها متحقق خلاف

لذلك رأيت أن أتوجه إليكم أيها الأبناء بتلك الوصاة ، راجياً أن تجعلوها نصب أعينكم ،

[٣٨] التوهيد السنة السابعة والعشرون العدد الثالث

حتى تنتفعوا بما تقرعون وما تسمعون ، وحتى تنتفع بكم أمتكم، ويكتب الله لها الخير والرشاد على أيديكم ، فأديموا النظر في كتاب الله عز وجل ، وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم ، واعلموا أن الكتاب والسنة هما منهاج دينكم وصراط ربكم الذي أمركم باتباعه ، وحذركم الانحراف عنه ، حيث قال : ﴿ وأن هذا صراطي مستقيمًا فاتبعوه ولا تتبعوا السُّبل فتفرق بكم عن سبيله ﴾ [الأنعام: ١٥٣]، فلا تقدموا على قول الله ورسوله قول أحد ، ولا تأخذوا بكلام أحد في الدين حتى تعرضوه على الكتاب والسنة، فإن وافقهما فهو حق ، وإن خالفهما فهو باطل مهما كان قائله ، وعليكم بعد ذلك باقتفاء آثار السلف الصالح من الصحابة والتابعين، وتتبع ما قالوه ، فإنهم أكمل هذه الأمة علمًا وإيمانًا ، والحق لا يخرج عنهم أبدًا، وخطأهم قليل نادر ، فلا تعدلوا عما قالوه إلى تلك الآراء والمذاهب الباطلة التي أحدثها المتأخرون، متأثرين فيها بتلك الفاسفات الدخيلة والجدل العقيم ، واهتموا جيدًا بمعرفة البدع والمحدثات التي أصقت بالدين ، فشوهت جماله وبساطته ، وأثارت سخرية العالم من أهله ، وإذا رجعتم إلى بلادكم فستجدون من هذه البدع الشيء الكثير في بيوتكم وفي مساجدكم وفي جنائزكم وفي الجمع والأعياد، وفي الموالد والأضرحة، وفي تلك الطرق الصوفية المنتشرة في أرجاء

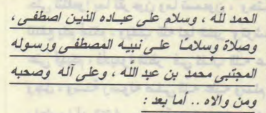
البلاد ، وما يزعم الدجالون من شيوخ تلك الطرق من سيطرة روحية يستغلون بها السذج والدهماء ، طمعًا في ابتزاز الأموال ، وتحصيل الإتاوات .

حاربوا تلك الخرافات والأوهام التي أفسدت عقول الناس وانحرفت بهم عن سبيل الحياة الجادة المستقيمة ، وصرفتهم عن الأخذ في الأسباب التي وضعها الله عز وجل ، وبينوا لهم أن هؤلاء الدجالين الذين يقصدونهم ليدلوهم على غائب أو ليشفوهم من مرض مستعص ، أو ليخصبوا المرأة بعد عقم ، أو ليحفظوا الأولاد من الشر ، أو ليباركوا لهم الزرع والضرع ، وأن ذهابهم إلى تلك الأضرحة والمشيدة وطلب قضاء الحاجات من أهلها ، واعتقاد أن الموتى المقبورين أحياء في قبورهم ، وأنهم يسمعون من دعاهم .. إلى غير ذلك مما لست أحصره ، ولستم أنتم في حاجة إلى أن أدلكم عليه .

بينوا للناس أن ذلك كله لا يغني عنهم من الله شيئا، وأنه شرك بالله عز وجل، وكونوا في بيان ذلك كله رفقاء، حتى يثمر نصحكم، وينفع علاجكم، وإلا زادت العله، واستفحل الداء.

وفقكم الله ، ونفع بكم ، إنه ولي التوفيق .





فقد مر بنا في المشهد الثاني والثالث في بيت العزيز كيف هامت امرأة العزيز بفتاها يوسف حبًا ، مما جعلها تبذل الجهد الجهيد في مراودته عن نفسه ، واستخدمت في ذلك كل فن ، وانتقلت من مرحلة إلى مرحلة ، حتى وصل بها الأمر إلى احكام إغلاق الأبواب ، وصرف الحُجَّاب ، وتهيأت ليوسف ، عليه السلام ، بالفعل والقول ، وقالت : ﴿ هَيْتَ لَكَ قال معاذ الله ﴾ [يوسف : ٣٣] ، وقد ثبت براءة يوسف ، عليه السلام ، من هم السوء بالمرأة ، وباتت براءته للقريب والبعيد ولصاحب بالمرأة ، وباتت براءته للقريب والبعيد ولصاحب عن هذا ﴾ [يوسف : ٢٩] ؛ أي لا تذكر هذا الأمر لأحد ، وقال لامرأته : ﴿ استغنى لذبك إنك

وقد يتساعل البعض عن سر هذا الموقف الذي يبدو سلبياً من صاحب الدار ؛ لماذا ترك الرجل يوسف ، عليه السلام ، في بيته وهو يعلم مدى فتنة زوجته به ؟

والإجابة على هذا السؤال من وجوه - والله أعلم -:

۱ - كان الرجل يخشى القيل والقال ، مما يضر بسمعته ، ويؤثر على منصبه ، فآثر السكوت .

٢- وكان الرجل مع ذلك واثقاً من براءة يوسف ، عليه السلام ، وعفته .

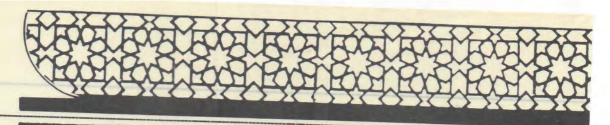


يوسف العَلَيْهُ في بيت عزيز مصر

المشهد الرابع

بقلم الشيخ / عبد الرازق السيد عيد

[ . ] التوهيد السنة السابعة والعشرون العدد الثالث



٣ - ولعله كان ضعيفاً أمام زوجته ، وكان
 بارد المشاعر ، كما هي أخلاق الكثير من أمثاله .
 ٤ - وكان الرجل مشركا ، والمشرك لا يغار
 على شرف ، أو لعل هذه الأمور مجتمعة .

المهم أنه قد وقع ما يخشاه الرجل، وشاع الأمر في المدينة ، وهذا نأتي معكم للحديث عن المشهد الرابع ، الذي سيكون بعون الله وحوله وطوله ومدده وتوفيقه من خلال قوله تعالى: ﴿ وقال نسوة في المدينة امرأة العزيز تراود فتاها عن نسه قد شغفها حبًّا إنا لنراها في ضلال مبين ٢ فلما سمت عكرهن أرسلت إليهن وأعتدت لمن متكا وآتت كل واحدة منهن سكينًا وقالت اخرج عليهن فلما رأينه أكبرنه وقطمن أيديهن وقلن حنس لله ما هذا بشرًا إن هذا إلا ملك كريم ١ قالت فذلكن الذي لمتنني فيه ولقد راودته عن نفسه فاستعصم ولئن لم يفعل ما أمره ليسجنن وليكوكا من الصغرين في قال رب السجن أحب إلى مما يد عونني إليه وإلا تصرف عنى كيدهن أصب إليهن وأكن من الجليك فاستجاب له ربه فصرف عنه كيدهن إنه هو السميع العليم ﴾ [ يوسف: . 4 - 4.

يبدو أن امرأة العزيز كانت تُسرُ بمعاناتها مع يوسف ، عليه السلام ، لإحدى المقربين منها من بنات جنسها ، وعن هذا الطريق انتقل الخبر وشاع في المدينة ، حتى عاد إلى صاحبته ، وهنا يبدأ المشهد الذي ذكره الله سبحاته في الآيات السابقة ، والذي ستكون لنا معه الوقفات التالية :

# الأولى: مع قوله تعالى: ﴿ .. قال نسوة في المدينة ﴾: قال : يجوز مع ﴿ نسوة ﴾ بحذف تاء التأثيث وإثباتها ، وجاء هنا بالحذف ، و﴿ نسوة ﴾

على وزن (فعلة) ، وهو من جموع القلّة في اللغة ، والذي يطلق على الجمع ما دون العشرة ، ويرى بعض المفسرين أنهن كن أربعاً ؛ امرأة ساقي الملك ، وامرأة حاجبه ، وامرأة خبازه ، وامرأة السجان ، ولعل الخير انتقل إلى واحدة منهن ، ثم شاع في المدينة ، وهذا أمر معروف بين النساء ، ولهن فيه قصب السبق .

لكن تأمل معي كيف شاع الخبر ؟ إنهن قلن : ﴿ امرأة العزيز تراود فتاها عن نفسه قد شغفها حبًا إنا لنراها في صلال مبين ﴾ ، فطريقة انتشار الخبر تُلقي باللاممة على امرأة العزيز ، فهي التي راودت ، وهذا هو الحق الذي أنطق الله به الجميع ، وهو براءة يوسف ، عليه السلام ، وإلقاء اللوم على امرأة العزيز ، ووصفها بالضلال الواضح.

\* ثانيا: مع قوله تعالى: ﴿ فلما سمت عكرهن أرسلت إليهن وأعتدت لهن متكنا ﴾: 
يبدو أن امرأة العزيز كانت تُنفس عن نفسها ،
وتبث معاناتها إلى بعض صديقاتها تريد التماس النصيحة والعذر منها ، وبالتالي وصفت لها جمال يوسف ، عليه السلام ، ولم تكن ترغب في إشاعة الخبر ، لكن النسوة مكرن بها ، وأشعن الخبر ، وقيل : إنهن أردن رؤية يوسف عن طريق هذه الحيلة ، وعلى أي الأحوال فقد مكرن ، فقابلتهن امرأة العزيز بمكر آخر ، فأرسلت إليهن ، والطعام الوفير ، وجعلت مع الطعام ما يحتاج إلى والطعام الوفير ، وجعلت مع الطعام ما يحتاج إلى سكين ، وقدمت لكل واحدة منهن سكينا .

\* ثالثًا: في قوله تعالى: ﴿ وقالت اخرج عليه ن ﴾: أمرت يوسف، عليه السلام،

السنة السابعة والمشرون العدد الثالث التوهيد [13]

بالخروج إلى النسوة ، وألبسته أجمل ثياب ، وهو جميل بطبعه ، فقد أوتي نصف الجمال ، فهو جميل المظهر والمخبر ، كما سنرى قريبًا .

\* رابعا: مع قوله تعالى: ﴿ فلما رأينه أكبرنه وقطعن أيديهن وقلن حنن لله ما هذا بشرًا إن هذا إلا ملك كريم ﴾: ماذا فعلت رؤية يوسف، عليه السلام بالنسوة، إنهن ﴿ أكبرنه ﴾ ؛ أي أعظمنه وأجللته، وليس هذا فحسب، بل لقد أخذت الدهشة من رؤيته بتلابيبهن، حتى قطعن أيديهن وهن لا يشعرن، ونطقن في صوت واحد: ﴿ حنن لله ما هذا بشرًا إن هذا إلا ملك كريم ﴾.

إن هذا الموقف من النسوة يدل على غاية الإجلال والتنزيه واستبعاد الفاحشة عن يوسف ، عليه السلام ، بأي صورة من الصور ، حتى جعلنه في مصاف الملاكة الكرام .

\*خامسا: في قوله تعالى: ﴿ قالت فذلكن الذي لمتنى فيه ولقد راودته عن نفسه فاستعصم ولين لم يفعل ما آمره ليسجنن وليكوئا من الصغرين ﴾: هذا من امرأة العزيز إعلان واضح وصريح على براءة يوسف، عليه السلام، من المساللة، وأنها هي التي راودت وحاولت، أما هو فاستعصم.

ولما رأت امرأة العزيز ما حدث للنسوة من الدهشة والذهول بمجرد رؤية يوسف ، عليه السلام ، حاولت أن تلتمس لنفسها العذر بما فعلت ، فقالت : ﴿ فذلكن الذي لمتنى فيه ﴾ ؛ وكأنها وجدت ذلك متكا لتقول في صراحة ووقاحة

أمام الجميع: ﴿ ولين لم يفعل ما آمره ليسجنن وليكونًا من الصغرين ﴾ ، ولست أدري ما الذي أصاب المرأة حتى تعلن ما أعلنت ، أهو جنون الحظمة ؟ أم هما معًا ؟

إنها وضعت يوسف ، عليه السلام ، بهذا القول أمام واحد من الخيارين ؛ إما الوقوع في الفاحشة ، أو الإلقاء في غياهب السجن ، ويبدو أنها كانت من صاحبات الأمر والنهي ، وهذا من البلاء الذي أصيبت به كثير من المجتمعات قديماً وحديثا ، ولا حول ولا قوة إلا بالله .

# سادساً: من قوله تعالى: ﴿ قال رب السجن أحب إلى مما يدعونني إليه وإلا تصرف عني كيدهن أصب إليهن وأكن من الجاهلين 4: أصبح يوسف ، عليه السلام ، أمام أحد الخيارين ؟ إما السجن ، وإما الفاحشة ، ماذا يختار يوسف ؟ أيختار الفاحشة التي ستفتح أمامه أبواب اللذة والمتعة والجاه والراحة ، فإن التي تراوده تملك المال والجاه والجمال ، وستمنح يوسف ما يريد وفوق ما يريد ، إن هو وافق على ما تريد ، فهل يوافق على مطلبها أم يختار السجن ؟ لا شك أن يوسف ، عليه السلام ، قد أعنن دون تردد اختيار السجن على ما فيه من مشقة ، ليس حبًّا في السجن ، ولكن هروباً من الفاحشة ، اختار يوسف ، عليه السلام ، عاجل العقوبة على لذة الوصال المحرم ، ثم تبرأ إلى الله من حوله وقوته ، وأخبر أنَّ الصرف عن الفاحشة لا يكون إلا بمعونة الله له وتوفيقه سبحانه وتأبيده لا من نفسه .

المثارث والتكياء وجاء هذا بالعظف ، ورؤ تسرة )

<sup>[</sup>٤٢] التوهيد السنة السابعة والعشرون العدد الثالث

قال ابن القيم ، رحمه الله ، تعليقًا على هذه الله ، وأحاط به الخذلان ) . اه .

your you take from a select which with to.

اللجوء من يوسف ، عليه السلام ، على ما كان وتبورًا ) . اه. عليه من صبر وعفة وصدق وإخلاص ، فما بال الذين لا يملكون معشار ما كان يملك يوسف من الصبر أو العفة أو العصمة ، نسأل الله التوفيق ، 

وللمسلم أسوة حسنة في رسول الله صلى الله عليه وسلم ، الذي كان الدعاء ديدنه ، وكان أكثر دعائه قوله: ((يا مقلب القلوب ، ثبت قلوبنا على دينك )) ، وكان دائم الاستعادة بالله من شر النفس وسيئات الأعمال . إن عنوات الأعمال .

وأختم هذه الفائدة بنقل كلام نفيس للإمام ابن تيمية ، رحمه الله ، في ((مجموع الفتاوى )) - كل زمان ومكان ويستجيب لها . تقسير سورة ((يوسف)) - (جزء ١٥): (في المالية السوء والفحشاء عن

الأولى: اختيار يوسف السجن والبلاء على الذنوب والمعاصي . المنافع عبادنا المخلصين في [ يوسف : ٢٤ ] .

الثاتية : سؤال الله ودعائه أن يثبت القلب والصبر على المحنة والبلاء ، فلا بد من التقوى توحيدًا ، كما حدث ليوسف ، عليه السلام .

ليها ، نظالة ميثورة في عقالت | | والنبا الله المسالة المست ومن احتمل الهوان والأذى في طاعـة اللّـه الآية : ( فلا يركن العبد إلى نفسه وصبره وحاله على الكرامة والعزّ في معصية الله كانت العاقبة وعفته ، ومتى ركن إلى ذلك تخلت عنه عصمة له في الدنيا والآخرة ، وكان ما حصل له من الأذى قد انقلب نعيمًا وسرورًا ، كما أن ما يحصل ويقول العبد الفقير: إذا كان هذا الدعاء وهذا الأرباب الذنوب من التنعيم بها ينقلب حزنا

# سابعًا : من قوله تعالى : ﴿ فاستجاب له ربه فصرف عنه كيدهن إنه هو السميع العليم ﴾ ؟ هنا فوائد جمة منها :

١- سرعة استجابة الله لأولياته وأنبياته . ٢- دليل على صدق يوسف ، عليه السلام ،

وإخلاصه .

٣- اتصاف الله بالسمع والعلم ، وقد أحاط سمعه بجميع الأصوات ما كان منها ، وما سيكون ، وقد أحاط علمه بما كان وما سيكون ، وهو سبحاته يسمع دعوات أوليائه وأنبياته في

الآية عبرتان : يوسف ؛ لأنه كان من المخلصين ، قال تعالى : « كذلك لنصرف عنه السوء والفحشاء إنه من

٥- إن نجاسة الزنا واللواط أغلظ الفواحش على دينه ويصرفه إلى طاعته، وإلا صبا إليهن من جهة أنها تفسد القلب وتضعف توحيده جدًا، وصار من الجاهلين ، وفي هذا توكل على الله ولهذا أحظى الناس بها أكثرهم شركا ، كما حدث سبحاته ، واستعانته بـ على الإيمان والطاعة ، الامرأة العزيز ، وكان أبعد الناس عنها أكثرهم

بفعل المأمور ، والصبر على المقدور ، كما فعل فالتوحيد أصل كل خير وفلاح ، والشرك أصل عليه ، وابعثنا يوم القيامة من أهله .







ىقلم د:

عزت عبد الرحمن عبد العال

الاسلام دين النظافة بأوسع معانيها ، نظافة معنوية في عقائده وأخلاقياته ، ونظافة الطريق والمسجد والبيت ، ونظافة المسلم الشخصية ، نظافته التي ينبغي أن يتميز بها بين الناس .

وهذه كلمات يسيرة حول النظافة الشخصية للمسلم ، حتى بيدو كالشامة بين الناس.

كونوا كالشامة : عن خريم الأسدى ، رضى الله عنه ، قال : كنا مع رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال لنا: (( إنكم قادمون على إخوانكم فأصلحوا رحالكم ولباسكم ، حتى تكونوا في الناس كأنكم شامة ، فإن الله عز وجل لا يحب الفحش ولا التفحش )) . [ رواه أحمد في (( مسنده )) (۱۸۰/٤) ] ، وفي لفظ: ((حتى تكونوا كالشامة في الناس )) .

دعوة من النبي صلى الله عليه وسلم للمسلم أن يمتاز بستمته الحسن وهيئته الحسنة ؛ لأنه ممثل

نظافة الملابس: لا يعيب المرء أن تكون ثيابه قديمة ، أو مرقعة ، ولكن يعيبه أن يكون وسخ الثياب ، كريه الرائحة ، مما يُنفر الناس صلى الله عليه وسلم رجلاً عليه ثياب وسخة ، فقال : (( أما كان

هذا يجد ماءً يغسل به ثوبه ؟ )) . [ (( السلساة الصحيحة )) . [ (147)

ولعلنا ندرك بعض الحكمة في قول النبي صلى الله عليه وسلم: ( البسوا البياض ، فإنها أطهر وأطيب ، وكفنوا فيها موتاكم )) . [ رواه النسائي والحاكم ، وقال : حديث صحيح ، ووافقه على تصحيحه النووي والألباني ] .

إذ إنها أيسر في التنظيف، وأقل قذر يظهر فيها فيكون أدعى لازالته ، وقد قالت الحكماء : من نظف ثوبه قل همه ، ومن طاب ريمه زاد عقله .

نظافة البدن : ثبت في الحديث الشريف: ((طهروا هذه الأجساد طهركم الله )) . [ (( صحيح الجامع الصغير )) (٣٩٣٦) ].

يقول الإمام ابن الجوزي ، رحمه الله تعالى : أما البدن فليست الصورة داخلة تحت كسنب الآدمي ، بل يدخل تحت كسبه تحسينها وتزيينها ، فقبيح بالعاقل إهمال نفسه ، وقد نبِّه الشرع على الكل بالبعض ، فأمر بقص الأظفار ، ونتف الإبط ، وحلق العانة ، ونهى عن أكل الثوم والبصل النيئ لأجل منه ، وقد رأى رسول الله الرائحة ، وينبغى له أن يقيس على ذلك ، ويطب غاية النظافة والنزاهة ، ولست آمر بزيادة

[ 1 ] التوهيد السنة السابعة والعشرون العدد الثالث

Upload by: altawhedmag.c

التقشف الذي يستعمله الموسوسون أو المُترفون ، ولكن التوسط هو المحمود . اه. .

وقد جعل النبي صلى الله عليه وسلم الغُسل في كل أسبوع مرة حقًّا على كل مسلم ، فقال : (( حق على كل مسلم أن يغتسل في كل سبعة أيام يوماً بغسل فيه رأسه وجسده )) . متفق عليه .

وعن عائشة ، رضى الله عنها ، قالت : كان الناس ينتابون يوم الجمعة من منازلهم والعوالي ، فيأتون في الغبار يصيبهم الغبار والعرق ، فيضرج منهم العرق ، فأتى رسول الله صلى الله عليه وسلم إنسان منهم وهو عندي ، فقال النبي صلى الله عليه وسلم: (( لو أنكم تطهرتم ليومكم هذا )) . [رواه البغاري في (( صحيحه )) ] .

وحث رسول الله صلى الله عليه وسلم على الوضوء لكل صلاة ، فقال : (( لولا أن أشق على أمتى لأمرتهم عند كل صلاة بوضوء ، ومع كل وضوء بسواك )) . [رواه النسائي وابن غزيبة ] .

وعن عثمان ، رضى الله عنه ، قال : قال رسول الله صلم الله عليه وسلم: ((من توضأ فأحسن الوضوء خرجت والأمر بالمعروف والنهي عن يتأذى منه بنو آدم )) . رواه

خطایاه من جسده حتی تخرج من تحت أظفاره )) . رواه مسلم .

إكرام الشعر: عن أبي هريرة ، رضى الله عنه ، أن النبي صلى الله عليه وسلم قال : (( من كان له شعر فليكرمه )) . [ (( صحيح الجامع الصغير )) .[(757)

قال الشوكائي : وفيه دلالة على استحباب إكرام الشعر بالدهن والتسريح وإعفائه عن الطق ؛ لأنه يخالف الإكرام ، إلا أن يطول . وقد رأى رسول الله صلى اللُّه عليه وسلم رجلاً شعثنا قد تفرق شعره ، فقال : (( أما كان يجد هذا ما يسكن به شعره ؟ )) ، وفي

(£97) فعلى المسلم أن يكرم شعره اتباعنا للمعصوم صلى الله عليه وسلم ، فلا يترك شعر رأسه أو

[ ((السلسالة الصحيحة))

لحيته ثائرًا متفرقًا ، بل يرجله ويدهنه ويطيبه ، ولا يعنى هذا أن يفرط في العناية بشعره ، حتى يصير عبدًا للمرآة ، بل دين الله وسط بين الغالي والجافي .

نظافة الفع: وقد نال الفيم عناية خاصة ؛ لأنه مكان شريف يخرج منه كلام الله تعالى وذكره،

المنكر ، فينبغي أن يطيب ويطهر ، فالمضمضة من سنن الوضوء -بل قال بعض العلماء بفرضيتها في الوضوء ؛ لأن القم من الوجه -والسواك من سنن الوضوء ، وهـو أيضًا سنة مستقلة وعبادة في حد ذاته و المراق ويده يا المرابع

فعن عانشة ، رضى الله عنها ؛ أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: ((السواك مطهرة للقم ، مرضاة للرب )) . رواه أحمد والنسائي وابن خزيمة .

والسواك معروف ، وهو في اصطلاح العلماء: استعمال عود أو نحوه في الأسنان ليُذهب الصفرة وغيرها ، وبأي شيء استاك مما رواية : ((ما يسكن به رأسه )) . ليزيل التغير حصل السواك .

فانظر إلى هؤلاء الذين يؤذون الناس ، بل والملاكمة برائصة أفواههم - وخاصة المدخنين -فإذا دنا أحدهم منك ليكلمك لم تحتمل قربه منك إلامع ضيق شديد ، وإيذاء الزوجة بريح الفع ، مما قد يسبب نفورها ، وإن لم تستحسن ذكر ذلك للرجل ، وكذلك الرجل قد ينفر من زوجته بسبب ريح فمها .

وفي العديث: ((من أكل البصل والثوم والكراث فلا يقربن مسجدنا ، فإن الملاكة تتأذى مما

البخاري ومسلم ، واللفظ له ، قال عمر ، رضى الله عنه : فمن أكلهما - يعنى البصل والثوم -فليمتهما طبخًا . رواه مسلم .

فائدة طبية : رائحة الفيم الكريهة قد تكون نتيجة عدم النظافة والعناية بالأسنان، أو بسبب التدخين ، أو بعض الأطعمة ، لكنها أحيانًا تكون ناتجة عن التهاب باللثة ، أو اللوزتين والطبق، وربما كانت ناتجة عن مرض بالرئة أو الكلى أو الكبد، فينبغى عدم إهمالها إذا لم يكن لها سبب معروف عند الشخص المصاب بها . \_ ولي المحاب

نظافة الأيدى: الأيدى بها يتناول الإسان طعامه وشرابه ، ويمسك بها المصحف وكتب العلم ، وبها يصافح الناس ، فالعناية بها أمر لازم، وقد وردت في الشرع يكتف الشرع بضل اليدين في الوضوء ، بل حث على أمور أخر زيادة في العناية باليدين .

فمن ذلك ما ورد في الحديث: (( إن الشيطان حساس لحاس ، فاحذروه على أنفسكم ، من بات وفي يده غمر فأصابه شيء فيلا يلومن إلا نفسه )) . رواه الترمذي وأبو داود وابن حبان .

والغمر: رائحة الطعام، ففي الحديث حث على غسل اليدين وتنظيفهما من أثر الطعام، ومن نظافة الأيدي غسل البراجم - عقد الأصابع ومعاطفها - وقص الأظفار ، وهما من خصال الفطرة ، كما سيأتي في الحديث . الما

قال العلماء: ويلحق بالبراجم ما يجتمع من الوسخ في معاطف الأذن وقعر الصماخ فيزيله بالمسح ونحوه و الا الما الله الله عليه

من خصال الفطرة ؛ إزالــة القذر: عن أبي هريرة ، رضى الله عنه ، قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ((خمس من الفطرة: الاستحداد، والختان، وقص الشارب، ونتف الإبط، وتقليم الأظفار )) . رواه الجماعة .

وعن عائشة ، رضى الله عنها ، قالت : قال رسول الله المطهر إشارات تكفى اللبيب، فلم صلى الله عليه وسلم: ((عشر من الفطرة: قص الشارب، وإعفاء اللحية ، والسواك ، واستنشاق الماء، وقص الأظفار، وغسل البراجم، ونتف الإبط، وحلق الاستنجاء)) . قال زكريا - أحد رواة الحديث -: قال مصعب - أحد رواة الحديث -: ونسيت العاشرة ، حلق .

ويعلى الله الله الله المساولة المساولة عن يسلم عنى تكوري من المنكو ، فينفي أن يطب ويعلق إلا أن تكون المضمضة. رواه أحمد ومسلم والنسائي والترمذي .

قوله: ونسيت العاشرة ، إلا أن تكون المضمضة ، هذا شك منه ، قال القاضى عياض : ولطها الختان المذكور مع الخمس الأولى ، قال النووى : وهو أولى . اه.

ونتف الإبط إن لم يقدر عليه المرء فله طقه ، قال الشوكاني : نتف الإبط هو سنة بالاتفاق أيضا ، قال النووى: والأفضل فيه النتف إن قوى عليه ويحصل أيضاً بالطق والنورة ، والاستحداد هو حلق شعر العانة .

فهذه مجموعة خصال الغاية منها النظافة والمظهر الحسن ، فينبغى على المسلم إزالة هذا الدرن عنه ، ولا يتركه أكثر من أربعين يوماً .

فعن أنس بن مالك ، رضى الله عنه ، قال : وأقت لنا في قص الشارب وتقليم الأظفار ونتف الإبط وحلق العانة أن لا نترك أكثر من أربعين ليلة . رواه مسلم .

قال النووى: معناه تركا العانية ، وانتقياص الماء - يعنى انتجاوز به أربعين لا أنه وقت لهم الترك أربعين ، قال : والمختار أن يضبط بالحاجة والطول ، فإذا طال

فائدة : من الروائح الكريهة التي يعاني منها كثير من الناس وتؤذي من حولهم رائصة الإبط ورائحة القدمين عند البعض.

أما رائحة الإبط فننصح باستعمال مزيلات رائصة العرق التى تحتوي على مواد قاتلة للبكتريا، ومن أفضلها ((كريم)) في الوضوء ، مع تجفيف القدمين جيدًا ، واستعمال المواد القاتلة مسحوق أو ((مس)) - محلول -(( کاندستان )) ، و (( کانستن )) ، و (( تينياكيور )) ، وإذا لم تفلح هذه الأدوية فيمكن مراجعة طبيب الأمراض الجلدية .

هل ترك النظافة يعد زهدا مشروعًا ؟

ترك النظافة يعد عند غير اليه . اه . المسلمين من الزهد ، حتى إن بعض الطوائف النصرانية تفخر بأن الراهب فلانا لم يغتسل طوال حياته ، وانتقلت هذه الأفكار إلى بعض المسلمين ممن يُذعَونَ صلى الله عليه وسلم: (( لا يدخل

بالصوفية ، فعدوا كل مجنون قذر الثياب ولياً من أولياء الله تعالى ، ودين الله بريء من ذلك .

وعن هؤلاء يقول الإمام ابن الجوزي ، رحمه الله تعالى : ومن الزهاد من يلبس الثوب المخروق ولا يخيطه ويترك إصلاح عمامته ((صحيحه)). وتسريح لحيته ليرى أنه ما عنده يسمى ((فيبكس )) ؛ لأنه فعال من الدنيا خبر ، وهذا من أبواب و ((غمط الناس )) : احتقارهم . ويستخدم مرة واحدة كل أسبوع، الرياء، فإن كان صادقاً في قال الشوكاتي، رحمه الله: وأما رائحة القدمين الكريهة ، فهي إعراضه عن أغراضه ، كما قيل والحديث أيضًا يدل على أن محبة تنتج عن إصابات فطرية بين لداود الطائي: ألا تسرح لحيتك ؟ لبس الثوب الحسن والنعل الحسن الأصابع ، فننصح بتخليل الأصابع فقال : إني عنها لمشغول ، فليعلم أنه سلك غير الجادة ، إذ ليست هذه طريقة الرسول صلى الله عليه خلاف فيه فيما أعلم . اه . للفطريات ، وهي كثيرة في صورة وسلم ، ولا أصحابه ، فإنه كان يسرح شعره ، وينظر في المرآة ، أو مراهم وكريمات ، ومنها: ويدهن ويتطيب ، وهو أشغل الخلق بالآخرة.

> وكان أبو بكر وعمر ، رضى الله عنهما ، يخضبان بالحناء والكتم، وهما أخوف الصحابة وأزهدهم ، فمن ادعى رتبة تزيد على السنة وأفعال الأكابر لم يلتفت

وليست النظافة والسمت الحسن من الكبر كما قد يتخيله بين الناس كما أراده الله البعض ، فعن ابن مسعود ، رضي ورسوله ، وبالله التوفيق . الله عنه ، قال : قال رسول الله

الجنة من كان في قلبه مثقال ذرة من كبر )) ، فقال رجل : إن الرجل يحب أن يكون ثوبه حسنا ونعله حسنًا ، قال : (( إن الله جميل يحب الجمال، الكبر بطر الحق وغمط الناس )) . رواه مسلم في

و((بطر الحق)): رده،

وتخير اللباس الجميل ليس من الكبر في شيء ، وهذا مما لا

فعلى المسلم أن يصافظ على هذه الآداب ، مع استعمال الطيب الذي جعله رسول الله صلى الله عليه وسلم مما حبب إليه من دنيانا ، وتكتمل النظافة بالنظافة المعنوية ؛ نظافة القلب واللسان وسائر الحواس ، وبهذا نفهم معنى قول النبي صلى الله عليه وسلم : (( الطهور شطر الإيمان )) . رواه مسلم في ((صحيحه )) .

وبهذا يبدو المسلم كالشامة

## الحياة الاقتصادية للمسلمين

كان للفتوحات الإسلامية بين المسلمين وغيرهم أثر واضح في الحياة الاقتصادية للمسلمين ، حيث كانت مصدر رزق وكسب طيب للمجاهدين ، فقد كانوا يقتسمون الغنائم للفارس سهمان ، وللراجل سهم ، ذلك لتميز الفارس على الراجل ، لحسن بلاله ، وعظيم غنائه .

غزوة بدر ، وقعت في السنة الثانية للهجرة ، وكاتت أول غزوة ، وقد أباح الله الغنائم للمسلمين ، وكاتت غنائمهم جيدة ، فأسروا سبعين من رجال قريش ، وافتداهم أهلهم وذووهم بمال كثير ، حسن الأوضاع الاقتصادية ، وإن كاتت الضائقة المالية لكثير من المسلمين موجودة .

إجلاء بني النضير، وكان في السنة الرابعة من الهجرة، وقد تم إجلاؤهم والاستيلاء على أموالهم ومزارعهم، مما أتاح للمسلمين فرصة العيش في شيء من البحبوحة، حيث قسم رسول الله صلى الله عليه وسلم هذه الأموال بين المهاجرين خاصة، حيث كاتت خاصة للرسول عليه وسلم يضعها حيث يشاء، خاصة من أجل أن يحمل المهاجرون عبء أنفسهم من هذا الفيء، ولكي تتحسن أحوالهم المعيشية بعد أن قام إخوانهم الأصار بدورهم الإسلامي الرائد من كفالة

المطعم والملبس والمأوى لإخوانهم المهاجرين.

غزوة خيبر؛ وكاتت في السنة السابعة من الهجرة، حيث غنم المسلمون خيرات كثيرة، يقول أبو هريرة، رضي الله عنه: افتتحنا خيبر، ولم نغنم ذهباً ولا فضة، وإنما غنمنا البقر، والإبل، والمتاع، والبساتين. وتقول عاتشة، رضي الله عنها: لما فتحت خيبر قلنا: الآن نشبع من التمر، ويقول ابن عمر، رضي الله عنهما: ما شعبنا حتى فتحنا خيبر.

غزوة حنين ؛ وقعت في السنة الثامنة من الهجرة ، وكانت الغنائم عظيمة ، بلغت (٢٤) ألفًا من الإبل ، و(٠٤) ألفًا من الأنعام ، و(٤) آلاف أوقية من الفضة ، ووزعها رسول الله صلى الله عليه وسلم على المؤلفة قلويهم ، وعلى المحاربين علم فيهم ضعفًا وحاجة .

ولما قويت الدولة الإسلامية ، أرسل رسول الله صلى الله عليه وسلم إلى بلاد الجزيرة العربية مَنْ يعرض عليهم الإسلام ، فمن دخل فيه أدى الزكاة ، ومَن صالح المسلمين ، دفع الجزية والخراج ، وكاتت هذه المصادر المالية تجبى إلى رسول الله عليه وسلم في المدينة المنورة ، فيوزعها على المسلمين .

[٨٤] التوهيد السنة السابعة والعشرون العدد الثالث

# والفتوحات الإس

إعداد أ/ زيد محمد الرماني وحدة بحوث الاقتصاد الإسلامي عمادة البحث العلمي بالرياض جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية

> مما سبق نأخذ الدروس الاقتصادية التالية: ١- كاتت الفتوحات الإسلامية سلاحاً لترهيب المكيين وغيرهم، وأداة لتهديد أعدائهم ، كما حصل في قصة ثمامة بن أثال الحنفى، حين جاء مسلماً، ومارس ضده المكيون الحبس ، فقال لهم : والله لا تصلكم حبة من اليمامة حتى يأذن فيها رسول الله، فكان هذا الحصار الاقتصادي بمنع الحبوب عن أهل مكة ، أمرًا شديدًا عليهم ، فقد كاد يموت أبناؤهم من الجوع، مما جعلهم يكتبون لرسول الله صلى الله عليه وسلم: إنك تأمر بصلة الرحم، وقد قطعت أرحامنا، فقتلت الآباء بالسيف والأبناء بالجوع، وذكروا له الحصار الذي ضربه ثمامة عليهم ، عندنذ كتب رسول الله صلى الله عليه وسلم إلى ثمامة ، وأمره أن يُخلى بينهم وبين حمل ما يحتاجون إليه من حبوب اليمامة وثمارها ، ففعل ، وفي هذا دلالة على قوة اقتصاد المسلمين في تلك الفترة ، إلى درجة التهديد والتحدي والحصار .

٧- أصبحت مصادر التمويان في الجزيرة العربية تحت سيطرة المسلمين، من الطائف جنوباً، إلى هجر وخيبر وتيماء شمالاً، وأصبحت الموارد الخارجية التي تغذي سكان الجزيرة العربية لا تمر إلا

عبر منافدهم، وبعد أن تدفع الرسوم المفروضة على تلك الموارد.

٣- أصيحت البلاد المفتوحة بالنسبة للمسلمين أسواقًا جديدة لتجارتهم، تذهب اليها قوافلهم محملة بالبضائع . من الما

٤- اتسعت الحركة التجارية ، وبدأت الدولة الإسلامية تفرض الضرائب (العثمور) على التجار الذين يمرون عبر أراضيها .

٥- كاتت الفتوحات الإسلامية سببًا من أهم أسباب النمو الاقتصادي عند المسلمين ، حتى أثرى كثيرون منهم نتيجة أموال غنائم تلك الفتوحات.

٦- كاتت هذه الفتوحات بابًا عظيمًا من أبواب الرزق للمسلمين ، وكسب العيش ، وتحسين الأوضاع المعيشية.

٧- كاتت تلك الفتوحات من أعظم عوامل التنمية الاقتصادية في الدولة الإسلامية.

بعد حركة الفتوحات الإسلامية أصبحت منطقة البحر الأبيض المتوسط ومنطقة المحيط الهندي أصبحت تمثلان منطقة اقتصادية موحدة متكاملة تحت راية الإسلام، وبذلك أضحى المجتمع الإسلامي محطة تجارية دولية ، وملتقى لقوافل التجارة الدولية. والله ولي التوفيق.

# إلى طلاب مدرسة: اعرفوني "الا

بقلم الشيخ / مجدي قاسم رئيس لجنة الدعوة فرع بلقاس

نبتت في أيامنا هذه - كما تنبت في كل عصر وبد فيه ضعاف النقوس - نابتة لم يستضيئوا بنور العلم ، ولم يتغرغروا بحلاوته ، ولم تستشعر قلوبهم خشية الله ، ف ((إنما العلم الخشية )) ، فأرادوا أن يُعرفوا ويتحدث الناس عنهم ولو بلعنهم ، فتنمروا وأبرزوا عن أنيابهم وشحدوا مخالبهم ، وانقضوا على الثوابت من تعاليم هذا الدين نهشا ، وعلى الشوامخ الأعلام هدما ، ينفش أحدهم ريشه مختالا كالطاووس ، يسوقه داء الغرور إلى دعوى المنافحة عن العلم والتحقيق ، والذب عن تعاليم الدين القويم ، وبذل الجهد في إبراز نصاعة الدين ، وتجديده ، ومسايرته لروح العصر !!

حتى أصبح ((المجددون)) المزعومون ((المتعالمون)) كُثُر ، لا كَثَر اللّه أمثالهم، وأراحنا من أمراضهم!!

ويزعمون أيضًا أنهم يُبِينون تشويه الجاهلين التعاليمه، ويظهرون عَوَار الجامدين المتمسكين بالنصوص! وما درى المسكين - المتجرئ على الفتيا بغير علم مهما كانت درجته العلمية ومكاتته الاجتماعية - أنه هو الجاهل بتعاليم وقيم هذا الدين! فليس من الدين في شيء هدم إجماع الأمة، وليس من الدين في شيء انتقاص العلماء

والإعراض عن منهج المتقدمين ، وليس من الدين في شيء نشر البدع ونصر المبتدعة ، ف ((اللهم نشكو إليك هذا الغثاء)) ، كما قال الحسن البصري ، رحمه الله .

دعاوى عريضة: (الاجتهاد والتجديد)، (مسايرة روح العصر)، (حرية الفكر والرأي والتعبير)، (روح الابتكار)، بما تحمله هذه اللاقتات من روح الانهزامية والشعور بالنقص والذلة أمام التقدم العلمي المزعوم في الغرب الكافر، يرفع أحدهم عقيرته بهذه الدعاوى هادما للثوابت في قيم هذا الدين، حتى يرضى عنه أهل الكفر والزيغ والضلل، فيأت بما لم يأت به الأوائل، وتراه كطبل أجوف، وكما قال القائل: (رأسمع ضجيجا ولا أرى طحنا)»، فيبدو أحدهم وهو يناطح الشوامخ من العلماء العاملين كوعل غرير يناطح بقرنه الصخر، أو كصبي ساذج يظن أنه بإلقائه الحصى تجاه الشمس سيحدث بها ندبا!!

شعوذة تَخْطِرُ في حجاني ن (١)

وفتنة تمشي على رجلين ولما كان الواجب على أهل الإسلام (من باب النصيحة)، أن يأخذوا بحُجز كل متكالب على

[. 0] التوحيد السنة السابعة والعشرون العد الثالث



النار، وأن يُبصروه بمواضع الأقدام، وإن لم ينتصح يُؤخذ على يديه، بل إن أمكن الحجر عليه، صوناً لهذا الدين، وذباً عن بيضته، فكما قبل: (الحجر الاستصلاح الأديان، أولى من الحجر الاستصلاح الأبدان).

قاذا كان لابد من نتف ريشه وإظهار عواره، نصحاً للمسلمين، حتى لا يروج بهرجه (وهو المفلس) على ضعاف العقول (الهمج الرعاع)، الذين يسيرون وراء كل ناعق، فيظنون أنه على شيء؛ نظنهم أنه قد استدرك على العلماء وصحح لهم ما أخطئوا فيه !!

فإن من حفظ الله لهذا الدين ؛ هنتك من يكذب على رسول الله صلى الله عليه وسلم ، كما قال السخاوي ، رحمه الله ، ولعل سائلاً يسأل : لِمَ يتعالم أحدهم فيخرق ((الإجماع)) ، ويطعن الآخر في الصحابة ، وغيره في الأحاديث الثابتة التي أفنى الجهابذة الاثبات من علماء الأحاديث أعمارهم في خدمتها والذب عنها ، ويتطاول آخر على أئمة الحديث كالبخاري ومسلم ؟! ولم يحرص أحدهم على أن يُحديث الناس بما لم يسمعوا هم ولا آباؤهم ؟! لِمَ يتفيهق هذا ، ويتشدق الآخر بالغريب المهجور؟ ولم يخوض أحدهم في مسائل لو عرضت لعمر بن

الخطاب ، رضي الله عنه ، لجمع لها أهل بدر يستشيرهم ؟ ولم ينتقص الآخر العلماء ويردري أعمالهم ، بل لِم يجري أحدهم ويلهث خلف الأقوال الساقطة عند العلماء ؟

إنه داء ((اعرفوني))، كما قال علي بن أبي طالب، رضي الله عنه، فعن سعيد بن أبي الحسن أنه لقي أبا يحيى المعرقب، فقال له: من الذي قال له: (اعرفوني؟) قال: ذلك با سعيد، إني أنا هو، هو، قال: ما عرفت أنك هو، قال: فإني أنا هو، مرّ بي علي، رضي الله عنه، وأنا أقص - أي: أعظ الناس - بالكوفة، فقال لي: من أنت؟ فقلت: أنا أبو يحيى، فقال: لست بأبي يحيى، ولكنك تقول: (اعرفوني، اعرفوني)، ثم قال: هل علمت الناسخ من المنسوخ؟ قلت: لا، قال: هل علمت وأهلكت، فما عدت بعد أن أقص على أحد.

وقال ابن عون لشعبة بن الحجاج: يا أبا بسطام، ما يحمل هؤلاء الذين بكذبون في الحديث على الكذب؟ قال: (يريدون أن يُعظّموا بذلك). نعم، إنهم يطلبون التكثر والظهور، لبسوا لباس الحديث وهم عنه بمعزل، ولبسوا لباس الفقه والبون شاسع، ركبوا مطايا الخير للشر!!



إنهم سوس ينخر في عظام الأمة ، ينشرون الخلاف والشقاق ، مستهينين بطم من سبقهم ، فيهدرون جهود كل العلماء السابقين (فهم رجال ونحن رجال بزعمهم)! وكذبوا (فسلفنا رجال وهم صغار)، عليهم الذلة والصَّغار ، قال أبو عمرو بن العلاء ، أحد القراء السبعة : (ما نحن فيمن مضى ، إلا كبقل في أصول نخل طوال ) ، بل نقول كما في حديث أم زرع: (كلحم جمل غث على رأس جبل وعر).

قال أبو إسحاق الشاطبي: (قلما تقع المخالفة لعلم المتقدمين ، إلا ممن أدخل نفسه في أهل الاجتهاد ، غلطًا أو مغالطة ) .

وقال ابن حزم: لا آفة على العلوم وأهلها أضر من الدخلاء فيها ، وهم من غير أهلها ، فإنهم يجها ون ، ويظنون أنهم يعلم ون ، ويفسدون ويُقدِّرون أنهم يصلحون ما منه منا منا

قال الشافعي: (فالواجب على العالمين أن لا يقولوا إلا من حيث علموا ، وقد تكلم في العلم من لو أمسك عن بعض ما تكلم فيه منه لكان الإمساك أولى به ، وأقرب من السلامة له إن شاء الله ) .

فسدنة الخلف لا يعشون ولا ينتعشون إلا باستنشاق هذا الهواء المسموم بالخلاف والشقاق المميت لروح الأمة ، وإلا بالسباحة في دوامة التعالم ، حتى ولو غرقت الأمة وغرقوهم معها .

قال سقيان الثورى - فيمن حدث قبل أن يتأهل -: (إذا كثر الملاحون غرقت السفينة). خلت الديار فسندت غير مسود

ومن البلاء تقردي بالسؤدد فالخلاف نقطة أظهرها وكثرها المتعالمون حتى جعلوها بحرا متلاطم الأمواج يفرق الأخضر

ويروى عن عني ، رضي الله عنه : (العلم نقطة كثرها الجاهلون).

إن رءوس الجهل تتصدى للتوقيع عن الله ورسوله وتبليغ ما قاله الله ورسوله رغبة في التصدر وطلباً للشهرة والبروز ، وصرف وجوه الناس اليهم ؛ فيتحصل أحدهم على المال والجاه ، وينتشى بنظر الناس إليه والتفافهم واجتماعهم حوله ، لا أداء لحق الله ونجاة بنفسه من النار ، وحرصاً على دخول الجنة ، فهذا مصيره إلى النار وبئس المصير، والأحاديث في ذلك كثيرة، فيقول النبي صلى الله عليه وسلم: ((من تعلم علما مما يُبتغى به وجه الله تعالى ، لا يتعلمه إلا ليُصيب به عَرَضًا من الدنيا لم يجد عَرف الجنة - يعنى: ريحها - يوم القيامة )) . المال المال المال المالي

وقال أيضًا صلى الله عليه وسلم: ((من طلب العلم ، ليباهي به العلماء ، ويماري به السقهاء -يعنى: يجادل به ضعفاء العقول - أو ليصرف وجوه الناس إليه ، فهو في النار )) .

وقال أيضًا رسول الله صلى الله عليه وسلم: ((إن أول الناس يُقضى عليه يوم القيامة ؛ رجلًا استشهد، ورجل تعلم العلم وعلمه، وقرأ القرآن، فأتى به فعرفه نعمه فعرفها ، قال : فما عملت فيها ؟ قال : تعلمت العلم وعلمته ، وقرأتُ فيك القرآن ، قال : كذبت ، ولكنك تعلمت العلم ليقال : إنك عالم ، وقرأت القرآن ليقال : هو قارئ ، فقد قيل ، ثم أمر به فسحب على وجهه حتى ألقى في النار )) . الحديث .

وقال عبد الله بن مسعود ، رضى الله عنه : (كيف بكم إذا لبستكم فتنة ، يربو فيها الصغير ، واليابس ، و ( لو سكت من لا يعلم لسقط الخلاف ) ، ويهرم فيها الكبير ، وتتخذ سنة ، فإن غُيرت يوما ،

والو يرقوض لحدم في مسالل

قيل : هذا منكر ، قيل : ومتى ذلك ؟ قال : إذا قلَّت أمناؤكم ، وكثرت أمراؤكم ، وقلت فقهاؤكم ، وكثرت قراؤكم ، وتفقه لغير الدين ، والتمست الدنيا بعمل الآخرة).

وعن على ، رضى الله عنه ، أنه ذكر فتنا تكون في آخر الزمان ، فقال لـ عمر ، رضى الله عنه : متى ذلك يا على ؟ قال : إذا تفقه لغير الدين ، وتعلم العلم لغير العمل ، والتمست الدنيا بعمل 

ومن أظهر للناس علمه أو عمله رياء وسمعه، أظهر اللَّه نيته الفاسدة في عمله يوم القيامة ، وفضحه على رءوس الأشهاد، والأحاديث في الترهيب من الرياء والسمعة كثيرة منها:

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ((من قام مقام رياء وسمعة راءى الله به يوم القياسة وسمع )) . ا حال من المناس على المناس على المناس

وقال أيضًا رسول الله صلى الله عليه وسلم: (رمن سمَّع الناس بعمله ، سمَّع الله به مسامع خلقه، وصغره وحقره » . علا ما الله عليه

وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (( إن أخوف ما أخاف عليكم الشرك الأصغر )) . قالوا : وما الشرك الأصغرُ يا رسول الله ؟ قال : ((الرياء ، يقول الله عز وجل إذا جزى الناس بأعمالهم: اذهبوا إلى الذين كنتم تراعون في الدنيا ، فانظروا هل تجدون عندهم جزاء ال(1) . من عندهم

إن العلماء الصادقين كاتوا - وما زالوا -يعرفون خطورة الفتوى وما تجره على صاحبها ، فليس من السهل أن يفتى المرء فيضل ويُضل ، فقد قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ((من أفتى بغير علم كان إثمه على من أفتاه ))(\*)، وقد روي: وسلم: ((يُجاء بالرجل - أي الذي يخالف علمه

((أجرؤكم على الفتيا، أجرؤكم على النار))، ولا يصح حديثًا(١) . من من الما حمد ما

ولذا كان الصحابة ، رضى الله عنهم ومن تبعهم بإحسان من أئمة الهدى يتهيبون الفُتيا، ويحيل بعضهم على بعض ، ويُسر إذا وجد من يكفيه مؤنتها ، وكان أحدهم يتوقف عن الإجابة على كثير من المسائل، ويعلاه الكرب وتأخذه رعدة ويتعدر العرق من جبهته إذا تصدى للإجابة ، ولا يجيب إلا خوفًا من أن يلحقه إثم من كتم علمًا ، كما قال تعالى: ﴿ وإذ أَخذ اللَّه ميثاق الذين أوتوا الكتاب لتبييننه للناس ولاتكتمونه فنهذوه وراء ظهورهم واشتروا بد غنًا قليلاً فبدس ما يشترون ﴾ [ آل عمران : ١٨٧]، وكما قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ((من سئل عن علم فكتمه ألجمه اللّه يوم القيامة بلجام من نار ))(٧) .

وقال أيضاً رسول الله صلى الله عليه وسلم: ((مثل الذي يتعلم العلم ثم لا يحدث به ، كمثل الذي يكنز الكنز ثم لا يُتفق منه ))(^) . و المانز ثم لا يُتفق منه ))

وقد حدد النبي صلى الله عليه وسلم من يتصدى لذلك ، فقال صلى الله عليه وسلم: (( لا يَقَصَ إلا أمير أو مأمور ، أو مختال )) . وفي رواية بدلاً من 

إن الأمر جد خطير: إنه الرياء .. الشرك الأصغر ، وقد ينضاف إليه عدم العمل ، فيكون الخطر أشد ، كما قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ((إن أخوف ما أخاف عليكم بعدى ؛ كلُّ منافق عليم اللسان ))(١٠٠) . و منافق عليم اللسان ال

ويصور النبي صلى الله عليه وسلم صورة هذا البائس الذي لا يعمل بعلمه ، فيقول صلى الله عليه عمله - يوم القيامة ، فيلقى في النار ، فتندلت افتابه - أي تخرج أمعاؤه بسرعة - فيدور بها كما يدور الحمار برحاه - أي : الطاحون - فتجتمع أهل النار عليه ، فيقولون : يا فلان ، ما شأتك ؟ ألست كنت تأمر بالمعروف وتنهى عن المنكر ؟ فيقول : كنت آمركم بالمعروف ولا آتيه ، وأنهاكم عن الشرو آتيه ». متفق عليه .

وقال أيضاً صلى الله عليه وسلم: ((مررت ليلة أسري بي بأقوام تُقرض شفاههم بمقاريض من نار، قلت: من هؤلاء يا جبريل؟ قال: خطباء أمتك الذين يقولون ما لا يفعلون )((۱).

فنعوذ بالله من علم لا ينفع صاحبه ، كما تعوذ رسول الله صلى الله عليه وسلم حيث قال : ((اللهم إني أعوذ بك من علم لا ينفع ، ومن قلب لا يخشع ، ومن نفس لا تشبع ، ومن دعوة لا يُستجاب لها )) . رواه مسلم .

ولقد حذر ربنا تبارك وتعالى أن نقول عليه بغير علم ، فقال تعالى : ﴿ يَاْيِهَا النَّاسِ كَلُوا مَا فِي الأَرْضِ حَلَالاً طَيِبًا ولا تَبْمُوا خَطُوات الشيطان إنه لكم عدوِّ مِينَ ﴿ إِنَّا يَامُرِكُم بالسوء والفحشاء وأن تقولوا على الله ما لا تعلمون ﴾ [ البقرة : ١٦٨، وأن تقولوا على الله ما لا تعلمون ﴾ [ البقرة : ١٦٨، بنى آدم .

وقال تعالى: ﴿ قَلْ إِنْمَا حَرِمَ رَبِي الْفُواحَسُ مَا ظَهُرَ منها وما بطن والإثم والبغى بغير الحق وأن تشركوا بالله ما لم ينزل به سلطائا وأن تقولوا على الله ما لا تعلمون ﴾ [ الأعراف : ٣٣].

وقال تعالى: ﴿ ولا تقف ما ليس لك به علم ﴾ [الإسراء: ٣٦]؛ أي لا تقل ما ليس لك به علم (١٢٠).

وقد سئل الإمام أحمد عن الرجل يفتي بغير علم ، قال : ((يمرق من دينه )) (۱۳) .

لقد حكم عليهم أحمد بن حنبل بحكم الخوارج : ((يمرقون من الدين كما يمرق السهم من الرمية ، يقرعون القرآن لا يجاوز حناجرهم )) .

وقد حذر النبي صلى الله عليه وسلم أيضا من ترأس هؤلاء الجهال المتفيهقين ، وهذا الحديث من معجزاته وعلم من أعلام نبوته ، فقال صلى الله عليه وسلم: ((إن الله لا يقبض العلم انتزاعا من العباد ، ولكن يقبض العلم بقبض العلماء ، حتى إذا لم يبق عالما اتخذ الناس رُعوسا جهالاً ، فسئلوا فأفتوا بغير علم ، فضلوا وأضلوا)) ، متفق عليه .

ولا فائدة حينئذ من وجود الكتب والمصاحف، فقد قال النبي صلى الله عليه وسلم في حجة الوداع: ((يا أيها الناس، خذوا من العلم قبل أن يقبض العلم وقبل أن يرفع))، فقال أعرابي: يا نبي الله، كيف يرفع العلم منا وبين أظهرنا المصاحف وقد تعلمنا ما فيها وعلمناها نساءنا وذرارينا وخدمنا؟ قال: فرفع النبي صلى الله عليه وسلم رأسه، وقد علت وجهه حمرة من الغضب، قال: ((فقال: أي ثكلتك أمنك، وهذه اليهود والنصارى بين أظهرهم المصاحف لم يصبحوا يتعلقوا منها بحرف مما جاءتهم به أنبياؤهم، ألا وإن ذهاب العلم ذهاب حملته)) ثلاث مرات ((1)).

وعن زياد بن لبيد ، قال : ذكرت للنبي صلى الله عنيه وسلم شينا ، فقال : ((ذاك عند أوان ذَهَاب العلم )) ، قلت : يا رسول الله ، وكيف يذهب العلم ونحن نقرأ القرآن ونقرئه أبناءنا ويقرئه أبناؤنا أبناءهم إلى يوم القيامة ؟ قال : ((ثكلتك أمك ، زياد ، إن كنت لأراك من أفقه رجل بالمدينة ،

<sup>[20]</sup> التوهيد السنة السابعة والعشرون العدد الثالث

أو ليس هذه اليهود والنصارى يقرعون التوراة والإلجيل ، لا يعملون بشيء مما فيهما ؟ ))(١٠) .

وبعد ؛ فهذه نفثة مصدور ساءه التطاول على علم وأعلام السلف، فأنا ((النذير العربان))، يقول: (صبحكم ومساكم)، فلابد من وقفة: (أمر بمعروف ، ونهي عن منكر ) ، ولا بد من بصيرة في مواجهة هذا الطوفان من العبث والجهل قبل أن يجرفنا معه ، فانعد إلى الأصالة والقيم والقواعد والمبادئ ، هاجرين الدعوى وتسويد الأوراق بهذا الغثاء الممجوج ، ولا يفتر أحدنا عن محاسبة نفسه والإزراء عليها حتى لا تتطاول فوق مكانتها ، فإنها بطبعها محبة للثناء والظهور.

فعلى الدعاة إلى الله تعالى المخلصين، والعلماء الرباتيين الذين صدقوا مع الله تعالى في

حمل هذه الدعوة، وأدركوا عظم المسئولية الملقاة على عواتقهم ، أن يُشمروا عن ساعد الجد ويتفضوا هذا الغبار من الباطل ويقشعوا هذه السحابة التي أظلمت أمام الأعين ، فحالت بينها وبين رؤية الوجه المشرق المنير لهذا الدين أيام سلفنا الصالح، وأن يفضحوا الباطل الذي ألصق به ، وأن يواجهوا كلُّ ما يلصق به من زيف وبهتان ببيان وجه الحق ، وتبصير الناس بما يرمي إليه المتعالمون المتحذلقون الأدعياء.

قال تعالى: ﴿ بِل مَنق بِالحق على الباطل فيدسَّه فإذا هو زاهق ولكم الويل مما تصفون ﴾ [ الألبياء:

نسأل الله النجاة في الدنيا والآخرة .

\* اللغي الإجاباري العلمور » الذي عالى

by any with 7 - Pla . gld 22/ male

ولقد القاهرة و ووضع في قواعد القنوع

Rosing Healthy Bage.

laus:

<sup>(</sup>١) انظر كتاب (( التعالم )) لفضيلة الشيخ بكر أبو زيد ، ومقدمة كتاب (( الاعتبار في الناسخ والمنسوخ )) للحازمي .

<sup>(</sup>٢) أي أن الشعوذة من خيلاتها تتمايل وتمشي مشية المعجب ، والحجلين مثنى حجل : أي خلخال ، وهو ما تتزين به المرأة في قدمها ، والشعوذة في اللغة : خفة في اليد وأخذ كالسحر يُرى الشيء بغير ما عليه أصله في رأي العين .

<sup>(</sup>٣) انظر الأحاديث في (( الترغيب والترهيب )) للمنذري في كتاب (( العلم )) ، باب ( الـترهيب من تعلم العلم لغير وجه الله تعالى ) ، وانظر ((صحيح الترغيب )) للألباتي ، و((مشكاة المصابيح )) للخطيب التبريزي .

<sup>(</sup>٤) انظر باب ( الترهيب من الرياء ) عند المندري . (٥) رواه أبو داود ، وحسنه الألباني في ((مشكاة المصابيح )) (ح٢٤٢) . (١) انظر ( المارياة الضعفة )) الأران (ح١٨١٤) .

<sup>(</sup>١) انظر ((السلسلة الضعيفة )) للألباني (ح١٨١٤).

<sup>(</sup>٧) ((صحيح الجامع )) (ح١٨٤٤) .

<sup>(</sup>٨) ((صحيح الترغيب )) (ص٢٥) . أن تقل عبد الترغيب المسلم ال

<sup>(</sup>٩) ((صحيح الجامع )) (ح٣٥٧، ١٧٥٤) .

<sup>(</sup>١٠) ((صميح الترغيب )) (ص٢٥) .

<sup>(</sup>١١) ((صحيح الترغيب )) (ص ٥٣، ١٥).

<sup>(</sup>۱۲) انظر ((فتح الباري )) (۱۳/ ۲۹۵، ۲۹۱).

<sup>(</sup>١٣) (( المنهج )) لأحد (١/١٥١).

<sup>(14)</sup> انظر ((مجمع الزوائد )) (١/٩٩١، ٢٠٠)، و((فتح الباري )) (٢١/٩٩١، ٣٠٠).

<sup>(</sup>١٥) رواه ابن ماجه وأحمد بسند فيه انقطاع ، وصححه الألباني في ((مشكاة المصابيح )) (ح٥٠، ٢٧٧) نشواهده .



من ذلك القضاء على وحدة المسلمين التي هي ثمرة التقائهم على لغة واحدة .. هي لغة القرآن، ولغة السنة النبوية، ولغة التراث الحضاري الإسلامي المجيد .

من المستشرقين المتآمرين على اللغة العرسة:

 القاضي الإنجليزي ((دلمور)) الذي عاش في مصر سنة ١٩٠٢م، وألف كتاباً سماه ((لغة القاهرة)) ، ووضع فيه قواعد اقترح اتخاذها لغة العلم والأدب ، كما اقترح كتابتها بالحروف اللاتينية .

- هل تعلم: أن الذين كادوا للغة العربية العربية في سنة ١٩٢٦ دعا ((وليم ويلك كثيرون من مستشرقين ومستغربين وغايتهم وكس ) - مهندس بالري حيذاك في مصر -إلى هجر اللغة العربية ، وخطا باقتراحه خطوة عملية فترجم بعض الكتب إلى ما سماه باللغة المصرية.
- \* وأيضاً من الذين أعلنوا آراءهم في أهمية اللغة وأثرها في وحدة المسلمين وقوتهم (القس زويمر) سنة ١٩٠٦م، الذي دعا أيضاً إلى القضاء على اللغة العربية تمهيدًا للقضاء على الإسلام ووحدة المسلمين.
- \* (وليم جيفورد بالجراف ) الذي يقول: متى توارى القرآن ومدينة مكة عن بلاد العرب يمكننا حيننذ أن نرى العربي يتدرج في قبول

وكتابه . معالم المعالم

البغضاء من أفواههم ﴾ [ آل عمران: ١١٨] . القرآن فليذهب إلى أرض القرآن!!

العربية لغة دينية لا تصلح إلا الطقوس والشعائر كالصلاة وتلاوة القرآن والدعاء .

 المستشرق الألماني ((سبيتا )) ، الذي بدأ الدعوة إلى استعمال اللغة العامية لتحل محل اللغة العربية سنة ١٨٨٠م.

أما العرب المستغربون ؛ الذين داروا في فلك أعداء الإسلام ، وكالوا بصاعهم ، فمنهم :

- \* (عبد العزيز فهمي ) عضو المجمع العلمي المصري الذي تقدم سنة ١٩٤٣م باقتراح لاستبدال الحروف اللاتينية بالحروف العربية ، وشغل المجمع مبحث اقتراحه مدة ٣ سنوات و تا حماله الملا
- النصراني المعروف بعدائه للإسلام ، الذي أيد واللغة الأجنبية يمكن تعلمها عند الحاجة في اقتراح (ولكوكس) أن تكون هناك لغة مصرية الثلثة أشهر للكتابة والتأليف، وقال: إن اللغة العربية لغة والأمر يحتاج إلى جهد كبير من المخلصين
- عودته من فرنسا إلى استعمال اللغة العامية وتصنيف الكتب لها .
  - \* (لويس عوض) الكاتب المصري الذي The water of the same نهج منهجهم . علي عالما

المدالة ب العالي ، والماث في المساح والماسة هرية الحضارة المسيحية التي لم يبعده عنها إلا محمد \* (سعيد عقل ) الكاتب اللبناني ، دعا إلى استخدام اللغة العامية وكتابتها بالحروف وصدق الله تعالى إذ يقول: ﴿ قدبدت اللاتينية ، قاتلاً في وقاحة عجيبة : من أراد لغة

\* ويزعم (أرنول د توينبي) أن اللغة (أحمد لطفي السيد) من مصر ، دعا إلى التسامح في قبول المسميات الأجنبية وإدخالها في اللغة العربية ، زاعمًا أن استعمال المقررات العامية وتراكيبها إحياء للغة الكلام والخطاب، وأننا بذلك نجعل العامّة يتابعون كتابة الخاصة وخطبهم وأحاديثهم.

وأخيرًا: فهذه الأسباب - وغيرها كثير -قد أدت إلى تدهور مستوى خريجي المدارس والجامعات ، وأصبحت اللغة العربية غريبة في وطنها وبين أبنائها ، ومن أسباب الصعوبات التي يجدها الأطفال في تعلم اللغة العربية فرض لغة أجنبية عليهم في المدرسة في سن مبكرة .

وإن ازدواجية اللغة في هذه السن المبكرة ₩ (سلامة موسى) الكاتب المصري هي الخط الحقيقي الذي تتجنبه كل دول العالم،

بدوية ، وأنها لغة رجعية متخلفة . ﴿ لَهُ مَا الْمُ الْإسلام ولدينها وقرآنها لتدارك هذا الخطر ♦ (رفاعة الطهطاوي) الذي دعا بعد والنهوض باللغة العربية تدريسًا ومنهجًا .

a shite late

الحمد لله رب العالمين ، والصلاة والسلام على أشرف الأنبياء والمرسلين ، ثم أمَّا بعد :

فنكمل في هذه الطقة ما بدأناه آنفًا من عرض لآفة الهوى وطرق علاجها: الما الما

#### \* كثرة المراء : و علما الم

وهذه يورثها تعظيم النفس أيضاً ، فحين عظمها كره أن توصف بالهوان - بزعمه - حين يترك المراء لله تعالى ، أما صاحب الحق فلا يهمه أن ينتصر لنفسه أو لا ينتصر مادام قد أدى ما عليه من البيان والنصيمة ، ومادام أن الجدل وصل إلى حد المراء من الانتصار للنفس أو محية إذلال الآخرين .

#### # مراعاته لذوى النفوذ على حساب الشريعة:

فتراه يعظم رئيسه في الشركة أو المؤسسة أو مقدم قبيلته ، أو غيرهم من الكبراء والسادة تعظيمًا يصل إلى ترك بعض أمر الناس على مرادات اللَّه الله أو فعل بعض ما نهى عنه ، وقد بُلْيس ذلك لبوس الحق ؛ كدعواه رعاية مصلحة أكبر أو درء مفسدة أعظم.

> ولو أنه كان في دنيا أصحاب النفوذ من الزاهدين ؛ لكان كلامه

في المصالح والمفاسد حريا بالتصديق والقبول .

ولو علم هذا العبد الضعيف أن متبوعه لن يغنى عنه يوم القيامة شيئًا ؛ بل سيكون أول المتبرئين منه ، لما رضيه سيدًا مطاعًا في معصية الله ، قال الله عز وجل: ﴿ ومن الناس من يتخذمن دون الله أندادًا يحبونهم كحب الله والذين امنوا أشد حبًّا لله ولويري الذين ظلموا إذ يرون العذاب أن القوة للمجمعًا وأن الله شديد العذاب ﴿ إِذَ تبرأ الذين اتبعُوا من الذين اتبعُوا ورأؤا العذاب وتقطعت بهم الأسباب إلى وقال الذين البَعُوا لوأن لنا كرَّة فنتبرًّأ منهم كما تبرئوا منا كذلك يُريهم الله أعمالهم حسرات عليهم وما هم بخارجين من النار ﴾ [ البقرة : ١٦٥ - ١٦٧ ] .

## \* تقديمه لرغبات جماهير ecuels:

كثير من الناس يعيش أسيرًا لإلفه وعادته ، ويكره من يحاول تغييرها مهما كانت تناقض الدين وتشرخ في التوحيد ، أو قد تزيله بالكلية ؛ كدعاء غير الله ، والطواف بالأضرحة ، واعتقاد



فضيلة الشيخ : سليمان بن عبد الله الماجد

القاضى برئاسة مجمع محاكم الاحساء بالمملكة العربية السعودية )

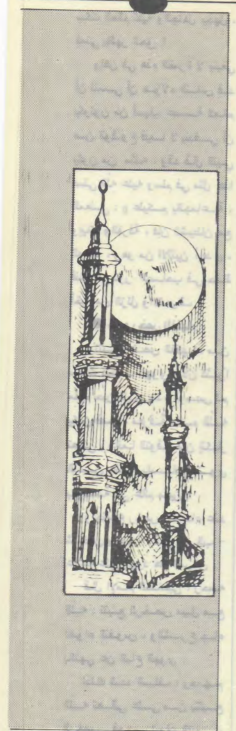
النفع والضرفي أصحابها ، مما لا يقدر عليه إلا الله ؛ فترى أهل الأهواء يجارون العامة حرصا منهم على (كسبهم) دون أن يبدو من هذا البعض أي تشديد أو نكير على أهل هذه الأعمال الشركية .

وكان بوسع العالم والداعية التنبيه على ذلك ، ولكن الأمر يحتاج إلى مكابدة ومناظرة ومضاطرة ، كما أنه تحت احتمالات الربح والخسارة والنصر والهزيمة وذهاب جاهه وبقاء ذلك الجاه ، فأصبحت دنياه بين عينيه ، فكأنه ما سمع قول الله تعالى: ﴿ أرضيتم بالحياة الدنيا من الأخرة فما متاع الحياة والعامة فهو النفاق الخفي . الدنيا في الآخرة إلا قليل ﴾ [التوبة: ٣٨]، وقول الله عز وجل: ﴿ وأتل عليهم نبأ الذي أتيناه آياتنا فانسلخ منها فأتبعه الشيطان فكان من الغاوين ولوشئنا لرفعناه بها ولكنه أخلد إلى الأرض واتبع هواه فمثله كمثل الكلب إن تحمل عليه يلهث أو تتركه يلهث ذلك مثل القوم الذين كذبوا بآياتنا ف اقصص القصص لعلهم يتفكرون ﴾ [ الأعراف : ١٧٥، - [ 1 77

ومن مظاهر مراعاة رغبات الجماهير ؛ أن كثيرًا ممن ييصر الأمور على حقيقتها يسير في ركب الشباب ويتابعهم ويفتش عن الأسباب والمسوغات لتصرف اتهم وأعمالهم ، وذلك خشية أن يحرق الشباب أوراقه بانصرافهم عنه ، أو رغبة في أن تظل النعال تخفق أمامه ووراءه ؛ لأن الشباب وجد الرجل الذي يقهمه لا الذي يقهمه .

هذا الأمر من الأدواء الخطيرة التي أصبنا بها اليوم ، حتى إنه ليحق لنا أن نقول : إن النفاق للحاكم هـ و النفاق الجلي الواضح ، أما النفاق للشباب

وفي ظل سلطان رأي العامة الغوغاء صار العلم محكوما لا حاكمنا ، وأصبح بعض العلماء يسكت عن بيان الحق في بعض المسائل ، ينتظر الوقت الذي يناسب العامة ليطلق رأيه ويحرر فتواه ؛ حتى وإن كان ذلك في أهم المهمات وأعظم المسائل ، كتوحيد الله عز وجل ، فليت شعري متى تدين ساعة الإصلاح ، بسل متى يطل قرن القيام بأمر الله عز وجل ، قال الإمام أحمد ، رحمه الله : إذا



فمتى يظهر الحق ؟

ولكن في هذه الغمرة لا ينبغي أن ننسى أن هؤلاء الناس قد يكونون من أسباب عصمة العالم العلماء خرج من الإسلام. من الوقوع فيما لا ينبغي أن يكون من مثله ، وقد قال النبي فعليه أن يستجيب لهذه الندر ، صلى الله عليه وسلم في مثل هذا المعنى: ((عليكم بالجماعة، وإياكم والفرقة ، فإن الشيطان مع الواحد ، وهو من الاثنين أبعد )) ، فنبه إلى دور الصاحب في حفظ أخيه من الزلل والاحراف.

#### # تتبع رخص الفقهاء:

وتتبع رخص الفقهاء من سمات صاحب الهوى ؛ لأن كثيرًا منهم حين تتبع هذه الرخص لم الناس عليه باسناد الفتوي بالرخصة إلى عالم معين .

علامة على وجود هذا المرض. الله: تتبع الرخص ميل مع أهواء النفوس ، والشرع جاء بالنهى عن اتباع الهوى .

لذلك شدد السلف ، رحمهم الله تعالى على من يتتبع الرخص ، فعن سليمان التيمي ، الحال ، فبنس الختام .

سكت العالم تقية والجاهل يجهل ، محمه اللَّه ، قال : لو أخذت برخصة كل عالم اجتمع فيك الشر مستوى النجاح الذي حصلوه في كله ، وعن الأوزاعي ، رحمه بعض أمور دنياهم من تجارة الله ، قال : من أخذ بنوادر

> فإذا عرف المسلم العلامات فيبادر إلى العلاج قبل أن يستفحل

#### # السادس: المسادرة إلى العلاج:

الغفلة عن مرض الهوى خطر والمشاكل فقط. عظيم ، ولكن لا يقل عنه خطرا التسويف في علاجه ؛ فكثير من الناس لديه إمكان معرفة إنما هي في مدى الجدية العلامات ، ولكنه بإنجاز مهمة | والالتزام . التشخيص يحسب أن المرض قد يكن قصده معرفة حكم اللُّه أصبح تحت السيطرة ؛ فيركن ضبع دنياه في التسويف والأماني تعالى ، وإنما التوقي من إنكار حينها لشعور النفس بالرضا وضعف الهمة ، فسبقه أهلها لاكتشاف المرض الذي عجز عن وهو مازال في تسويفه وأماتيه ، اكتشافه كشيرون ممن أصيبوا وإن أولى منه بهذه الشفقة من واجتماع رخص العلماء عند به ، ويظل يعيش على هذا ضيع - بضعف همته - جنة شخص واحد - في الغالب - الشعور ، فينسى أن يعد للأمر عدته ، ويظل الشيطان يعده قال الإمام الشاطبي ، رحمه ويمنيه أنه يستطيع القضاء على هذا المرض ، فلا يزال الهوى يتمادي به ، حتى يوصله إلى حال الغفلة وفقدان الشعور بالمرض، فبذلك يضيع التشخيص والعلاج، أو أن يموت وهو على هذه

وحين نرى تفاوت الناس في وصناعة وزراعة وغيرها، فإنما يُعزى هذا النجاح - في غالب أحواله - إلى مدى الجدية والالتزام وعلو الهمة في تحصيل الأهداف ونيل المقاصد، والحرص على إزالة العراقيل والمعوقات ، ولم يكن - في غالبه - بسبب معرفتهم للأمراض

فلنا أن نقول إذا : إن أكثر أزماتنا في أمور ديننا أو دنيانا

كم يا ترى نشفق على من عرضها السماوات والأرض ، هذه هي الخطوة الأولى في العلاج.

أما تفاصيل هذا العلاج ، فلن يكون تحصيلها - مع همة صحيحة - مشكلة عند من يحتاج إلى هذا العلاج ، ولكن لا بأس من عرض لبعض المعينات على التخلص من هذا الداء العضال:

١- الإزراء على النفس وعدم تبرئتها من هاجس الهوى وسلطاته ، فبعض الخلق يرى أن لديه ما يشبه العهد والميثاق أن وسيرهم . الله لا بضله .

٢- الصحبة الصالحة ؛ فإن للصديق على صاحبه تأثيرًا قد يخفى على العقالاء النابهين ، وربما اكتسب الرجل شيئًا من الله علم صاحب الهوى عوائد أصحابه ، وهو لا يشعر بذلك مهما علاقدره وعظم شأته ، فما بالك بسائر الناس .

> ٣- معرفة حقيقة الهوى ، وقد مر بعض الكلام عن هذه الحقيقة.

٤ - معرفة حقيقة الدنيا ؛ فمن أجلها كان الهوى وصارت الخصومة ، فلو عرفنا حقيقتها صححه الألباني . لما كان هوى ولا من أجلها خصومة ونزاع ، قال صلى الله عليه وسلم: ((لو كانت الدنيا تعل عند الله جناح بعوضة ما سقى كافرًا منها شربة ماء )) . حسنة الألباني .

> وقال صلى الله عليه وسلم: ((الدنيا ملعونة ، معلون ما فيها ، إلا ذكر الله وما ولاه وعالمنا ومتعلمنا )) . صححه الألباني .

٥- تنمية محبة الله في القلوب ، فمن ملأت محبة الله عز وجل قلبه لم تجد الدنيا وأهلها

مجالا فيه للعبث والسيطرة، وتنمى هذه المحبة بصحبة المحبين والتعرف على قصصهم

٧- تنمية الخوف من الله تعالى، فلا رادع لصاحب الهوى مثل الخوف من عقوبة الله في الدنيا والآخرة.

الحريص على زواله أن للنفس رياضة كرياضة البدن ، فعليه أن كجوف الليل الآخر ، ودبر يعودها ويفطمها ويقصرها على الحق قصراً ، كتربية الصغير وتعويده ، وقد قال صلى الله عليه | وفي حال السفر . وأن يحرص وسلم: ((إنما العلم بالتعلم، والحلم بالتحلم ، ومن يتحر الخير يعطه ، ومن يتوق الشر يوقه )) .

> ٨- أخذ الحذر عند المنعطفات الخطرة والاستشارة وغيرها من الموانع. في شأنها ، لا سيما عند ولوج مواقع الفتن ومتعلقات النفس، كتولي المنصب ، وحصول المال ، والزواج، ودخول مواقع الفتن، فإذا أكثر المرء من استشارة أهل الرأي فلن يعدم من أحد أمرين:

والثاني: الإعانة والدعم والنصيحة عند الدخول في شيء side ( ( 10 ho e 4 / 10/1) - gline of 10 من ذلك . ( TAY ? ) . E. Ball sin ( P7 ) ].

٩- الدعاء ؛ فيلجأ المرء إلى اللُّه في جميع أحواله ، فقبل الإصابة به أن يحفظه من الوقوع فيه ، وعند الإصابة أن يرفعه عنه ، قال الله تعالى : ﴿ وقال ربكم ادعوني أستجب لكم إن الذين يستكبرون عن عبادتي سيدخلون جهنم داخريسن ﴾ [غافر: ٦٠]، وليحرص على أرجى حالات قبول الدعاء ؛ الصلوات المكتوبات ، ودعاء الوالدين، وعند ننزول المطر، على أسباب القبول ؛ كالإلحاح ، ورفع اليدين ، والذل والخشوع واستحضار القلب، وأن يحذر موانع الدعاء ، كاستعمال الحرام أكلاً وشرباً ولبساً ومركباً ،

اللهم اهدنا لصالح الأقوال والأفعال ، لا يهدي لصالحها إلا أنت ، وقنا سيئ الأقوال والأعمال لا يقى من سينها إلا أنت ، اللهم أعذنا من الهوى ومضلات الفتن ، اللهم بصرنا بعيوينا ، اللهم أرنا الأول: الرأي السديد المقيد . الحق حقًّا والباطل باطلاً ، ولا تطمس أبصارنا وبصائرنا .

A- LOW REAL WAY NOW A

# شعر الرأس: حكم حلقه وتوفيره!!

بعد معمل المسلم المسلم

الحمد لله وحده ، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده .. ثم أمًا بعد :

يعودها ويقطيها ويقصرها على الصلوات المقويسات ، وده

ing her the

الول، فقبل مقلد من الوقوع

ment line de

حلق شعر الرأس مباح وكذا توفيره لمن يكرمه . صفة شعر النبي صلى الله عليه وسلم:

أ- إلى منكبية . [رواه البخاري ومسلم وأبو
 داود وغيره] .

ب- إلى شحمة أذنيه . [رواه البخاري ومسلم وغيرهما].

ج- إلى نصف ، (وفي رواية ) أنصاف أذنيه .

[رواه أبو داود برقم (١٨٦٤)، والنسائي، وإسناده صحيح].

د- بین اذنیه وعاتقه [رواه مسلم برقم (۲۳۲۸)] .

و- بين أذنيه ومنكبيه . [رواه ابن ماجه برقم (٣٦٣٤)] .

ه- وعند قدومه مكة كان له أربع غدائر - أي ضفائر . [رواه أبو داود (۱۹۱) ، والترمذي (۱۷۸۲) ، وفي الشمائل برقم (۲۳)] .

حديث ابن عمر ، رضي الله عنهما ، الثابت في (صحيح مسلم)) و ((مسند الإمام أحمد)) ، وعند أبي داود والنسائي في ((سننيهما)) ، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ((احلقوا كله ، أو ذروا كله)) ، والأمر هنا للإباحة .

يغلب على العلم النبين ، النيا والألم ا

Lan Wills

Was will

بالله ميسا علاقدر و و

معلوم أن الحلق في الحج والعمرة أفضل من التقصير، وذلك لما صحّ عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه دعا للمحلقين ثلاثنا، وللمقصرين مرة

واحده.
واختلفت الرواية عن أحمد - في حلق الرأس فعنه أنه مكروه، لما روي عن النبي صلى الله
عليه وسلم، أنه قال في الخوارج: «سيماهم
التحليق»، فجعله علامة لهم، وقال عمر لصبيغ:
لو وجدتك محلوقا لضربت الذي فيه عينك بالسيف.

وروي عنه - أي الإمام أحمد - لا يكره ، لكن تركه أفضل .

قال حنبل: كنت أنا وأبي نطق رعوسنا في حياة أبي عبد الله فيرانا ونحن نطق فلا ينهانا،

[٢٦] التوهيد السنة السابعة والعشرون العدد الثالث

وكان هو يأخذ رأسه بالجلمين ولا يحفيه ويأخذه وسطرًا [كذا في ((المغني)) (جـ١)].

ورغم أن صاحب ((المغني)) في (جدا، صحم ١٠٥) قد نص على أن اتخاذ الشعر أفضل من إزالته، فقد قال ابن عبد البر: وقد أجمع العلماء على إباحة الحلق.

وأما استنصال الشعر بالمقراض فغير مكروه رواية واحدة .

قال أحمد: إنما كرهوا الحلق بالموسى، وأما بالمقراض فليس به بأس ، كما يستحب ترجيل الشعر وإكرامه ، وذلك لحديث أبي هريرة في ((سنن )) أبي داود: ((من كان له شعر فليكرمه )) .

ويستحب أيضاً فرق الشعر ؛ لأن النبي صلى الله عليه وسلم فرق شعره ، وذكره من الفطرة في حديث ابن عباس .

وفي شروط عمر على أهل الذمة ، أن لا يفرقوا شعورهم ؛ لئلا يتشبهوا بالمسلمين .

وقد سئل العلامة الشيخ محمد صالح العثيمين في مسألتين: عن حكم القزع، وعن قوم يطيلون شعورهم؟ وذلك في (جـ٤، ص١١٨، ١١٩)، من مجموع فتاويه التي جمعها فهد بن ناصر السليمان طبعة دار الوطن للنشر، وإليك الإجابة عـن المسألتين:

#### حكم القزع ومعناه:

القزع: هو حلق بعض الرأس وترك بعضه، وهو أنواع.

الأول: أن يحلق بعضه غير مرتب؛ فيحلق مثلاً من الجانب الأيمن ومن الناصية ومن الجانب الأيسر.

الثانى: أن يحلق وسطه ويدع جانبيه .

الثالث: أن يحلق جوانبه ويدع وسطه، قال ابن القيم، رحمه الله: كما يفعله السفل.

الرابع: أن يحلق الناصية فقط ويدع الباقي .
والقزع كله مكروه ؛ لأن النبي صلى الله عليه وسلم رأى صبيلًا حلق بعض رأسه ، فأمر النبي صلى الله عليه وسلم أن يحلق كله أو يترك كله ، لكن إذا كان قزعاً مشبها للكفار ، فإنه يكون محرما ؛ لأن التشبه بالكفار محرم ، قال النبي صلى الله عليه وسلم : ((من تشبه بقوم فهو منهم)) .

## حكم من يطيلون شعورهم:

التقايد في الأمور النافعة التي لم يرد الشرع بالنهي عنها أمر جائز، وأما التقليد في الأمور الضارة، أو التي منع الشرع منها من العادات، فهذا أمر لا يجوز، فهؤلاء الذين يُطولُون شعورهم نقول لهم: هذا خلاف العادة المتبعة في زمننا هذا، واتخاذ شعر الرأس مختلف فيه: هل هو من السنن المطلوب فعلها، أم هو من العادات التي يتمشى فيها الإسمان على ما اعتاده الناس في وقته ؟ والراجح عندي - أي العثيمين - أن هذا من العادات التي يتمشى فيها الإسمان على ما جرى العادات التي يتمشى فيها الإسمان على ما جرى الناس في وقته، فإذا كان من عادة الناس الناس على ما بالناس على ما بالناس على ما الناس على الناس على الناس الناس على الناس ع

وصلى الله على سيدنا محمد وآله وصحبه وسلم .

\* \* \*

he had been been been believe the beautiful and the

where and they see brought the many : 14th



الحمد لله رب العالمين ، والصلاة والسلام على الشرف الأنبياء والمرسلين ، وبعد :

ظهر في الآونة الأخيرة ظاهرة غريبة ، وحالة عجيبة في حقل الدعوة الإسلامية ، خاصة وسط الشياب ، لم نسمع عنها في سلفنا الصالحين ، وعلماننا المعاصرين ، وهي ظاهرة المجازفة بأحكام الكفر وتكفير الناس ، أو المسلمين الذين يعلنون الولاء لله ورسوله ، ولكنهم في غفلة المعاصي ، فقد يرتكبون شيئا من الكبائر ، وقد يقعون في بعض أعمال الكفر جهلاً منهم ، ونظراً لغفلتهم ، علما بأنهم معذورون فمن علمهم ؟ ومن ذكرهم ؟ ومن خاطبهم بلسان المشفق الأمين وتلطف معهم ؟

ريما لم يجدوا من بعض الدعاة إلا عبوساً في الوجه ؛ لأنهم في زعمهم مجرمون منحطون منحرفون لا خير فيهم ، وهذا بخلاف هدي الحبيب صلى الله عليه وسلم ، حيث كان يعلم الجاهل ويرفق به ، ففي يوم الحديبية يقول أبو واقد الليثي : كنا حدثاء عهد بكفر ، فمررنا بسدرة - شجرة للمشركين يقال لها : ذات أنواط يعلق المشركون عليها أسلحتهم وشاراتهم - فقلنا : يا رسول الله ، اجعل لنا ذات أنواط كما لهم ذات أنواط ، فقال : « الله أكبر ، قلتم والذي نفسى بيده كما قال بنو إسرائيل لموسى : اجعل

لنا إلها كما لهم آلهة »، فأنكر عليهم ، وواصل المسير معهم ، رغم ما قالوا من طلب التبرك بشجرة لا تضر ولا تنفع ، ولهذه القصة نظائر مما يدل على أن المسلم الجاهل معذور ، حتى يعلم ، فقد يكون المرء تارة جاهلاً ، وتارة مشتبها عليه ، أو أخذ هذا الفعل من مبتدع يظن به الصلاح ، حيث لا طاقة له بأن يميز بين الصحيح من المزيف .

وكما قال العلماء: هناك موانع وأعذار وشبهات ، فليحذر الشباب المتهور من الوقوع تحت حديث الصادق المصدوق: «من قال لأخيه: يا كافر ، فقد باء بها أحدهما ، فإن كان كما قال ، وإلا رجعت عليه » ، إذن لا بد من دعوة الناس بالحسني كما قال تعالى: ﴿ وقولوا للناس حسنا ﴾ [ البقرة : ٨٣ ] ، ولا بد من اللين والرفق والرحمة والشفقة ، قال تعالى: ﴿ فبما رحمة من الله لنت لهم ولو كنت فظأ غليظ القلب الافضوا من حولك فاعف عنهم واستغفر لهم ﴾ [ آل عمران : ١٥٩ ] .

وإليك هذه القصة الرائعة من حياة السلف، رحمهم الله: مر رجل يهودي بإبراهيم بن أدهم، فقال: يا إبراهيم، لحيتك أظهر أم ذنب كلبي؟ يا له من استفزاز واستهزاء - فقال إبراهيم في إيمان وثبات: يا هذا، لئن كانت لحيتي في الجنة لهي أظهر من ذنب كلبك، ولئن كانت في النار لذنب كلبك أظهر منها، فقال اليهودي: أشهد أن لا إله إلا الله، وأشهد أن محمدًا رسول الله.

هذه أخلاق الصالحين ، فلا داعي أيها الشباب للمجازفة والتهور والتشنج ، فكما قال الصادق المصدوق : ((ما كان الرفق في شيء إلا زانه ، وما نزع من شيء إلا شانه )) ، فلا بد من الحلم ، مع العلم والرفق واللين مع الفقه في الدين .

ومسك الختام ، قال الإمام المبارك ابن المبارك :

حسن الخلق شيء هين سعد علمه المالا

وجه طلق وقول لين المالية

اللهم صلّ وسلم على عبدك ونبيك محمد ، وعلى آله وصحبه .



## جماعة أنصار السنة

من أهدافها:

الدعوة إلى التوحيد الخالص المطهر من جميع الشوائب.

وإلى حب الله تعالى حباً صحيحاً صادقاً يتمثل في طاعته وتقواه ، وحب رسول الله على الله عليه وسلم حباً صحيحاً صادقاً يتمثل في الاقتداء به واتخاذه أسوة حسنة.

الدعوة إلى أخذ الدين من نبعيه الصافيين - القرآن والسنة الصحيحة - ومجانبة البدع والخرافات ومحدثات الأمور.

الدعوة إلى ربط الدنيا بالدين بأوثق رباط عقيدة وعملاً وخلقاً. الدعوة إلى إقامة المجتمع المسلم والحكم بما أنزل الله فكل مشرع غيره - في أي شأن من شئون الحياة - معتد عليه سبحانه ، منازع إياه في حقوقه .

