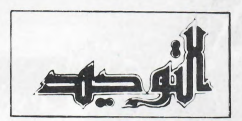


Upload by: altawhedmag.com



المركز العام القاهرة ۸ شارع قوله – عابدين هاتف : ۳۹۱۵۵۷۳ – ۳۹۱۵۶۵۳





### مجلة إسلامية ثقافية شهرية

### التمرير

٨ شارع قوله

عابدين - القاهرة

444:01V: 2

فاکس : ۲۹۳،۹۹۳

قسم التوزيع والاشتراكات

P910107: 2

### الاشتراك السنوى :

۱- في الداخل ۱۰ جنيهات ( بحوالة بريدية باسم : مجلة التوحيد- على مكتب عابدين .

٢- في الخارج ٢٠ دولارًا أو ٥٥ ريالاً سعوديًا أو ما يعلالها.
 ترسل القيمة بحوالة بريدية على مكتب عابدين أو بنك فيصل الإسلامي- فرع القاهرة- باسم: مجلة التوحيد- أنصار السنة (حساب رقم/ ١٩١٥٩).

## في هذا العدد

| ۲  | الإفتتاحيـــة: الرئيس العام (المسلمون في امريكا) |
|----|--------------------------------------------------|
| ٦  | كلمة التحرير: رئيس التحرير (الإنترنتوالتنصير)    |
|    | باب التفسير : الشيخ عبدالعظيم بدوى               |
| 14 | (الترغيرية التمرية مالمث عارول)                  |

باب السنة: الرئيس العام (العدة والحداد) ١٦

موضوع العدد: الشيخ محمود غريب

(نكاح الهبة ونكاح المتعة ) ٢٢ اسئلة القراء عن الاحاديث: (الشيخ ابو إسحاق الحويني) ٢٦

الفتاوى:

مذكرة دفاع: الشيخ مصطفى درويش ٥٣

باب السيرة : الشيخ عبدالرازق السيد عيد

(يوسف عليه السلام في السجن )

عقائد الصوفية: أ.محمود المراكبي

(الحقيقة المحمدية عند السلف الصالح ) ٢٤

حكم الاحتفال بالمولد النبوى: د. سعيد بن مسفر القحطاني ٢٦

بلاغة التك ارفى سه رة الرحمن د.سيد خضر

بلاغة التكرار في سورة الرحمن د.سيد خضر

ماوراء الأخبار: جمال سعد حاتم

(هذه هي امريكا وهؤلاء هم اليهود فماذا انتم فاعلون) ٤٥

باب الأدب: د.السيد عبدالحليم (الايمان ومزاياه "٣") ٨٥

العولمة رؤية إسلامية: د.الوصيف علي حزة ٢١

## رئیس التحریر سا صفوت الشوادفی جم

# سكرتير التحرير المشرف الفني حمال سعد حاتم حسين عطا القرا





## من فوائد التطوير

إلى الذين نادوا بتطوير الأزهر وخفض سنواته . إلى الذين ساهموا في تخفيض مناهج العلوم الشرعية في المعاهد الأزهرية! المعاهد الأزهرية! نزف هذه البشرى:

نسبة النجاح لهذا العام بالإعدادية الأزهرية ٣٦,٦٪ وهى نسبة سيئة للغاية حققتها أول دفعة سيطبق عليها نظام الثلاث سنوات ، وأول دفعة تم تخفيض مناهجها لتكون أيسر وأسهل !

وإذا قورنت هذه النسبة بمثيلتها عام ١٩٩٥م سنجد أنها كانت ٩٤٪ تقريباً عندما كانت تدرس المناهج الأزهرية القديمة بكاملها وعلى رأسها حفظ القرآن بالأبتدائية.

سمع الجميع من المذيع عبارة "معهد كذا لم ينجح أحد"!! ونخشى أن يأتى يوم يقال فيه " فى هذا العام لم ينجح أحد "!! رحم الله سلفنا وجعل غدنا خيراً من يومنا.

رئيس التحرير

- التوزيع في الخارج : مكتبة المؤيد بالرياض .

- التوزيع الداخلي : مؤسسة الأهرام وفروع أنصار السنة.

لَّمِنَ السَّحَةَ السَّعُودِيَّةَ ٢ رِيَالاتَ الأَمَاراتَ ٢ دراهَمَ الكَوْيِتَ ١٠٥ قَلْسَ الْمَعْرَبِ وَوَلار مريكي الأردن ١٠٠ قلس السودان ١٠٠ جَنْبِهِ مصري العراق ١٠٠ قَلْسَ قَطْر ٢ رِيَالاتَ -صر ١٠ قَرَسُنا - عَمَانَ تَصِفُ رِيَالَ عَمَانِي



الســـواك

الرئيس العام

حوار مع الفاتیکان مصطفی درویش

يوسف عليه السلام عبد الرازق السيد



الافتتاحية

# المسلوبون في أوريكا

بقلم الرئيس العام/ محمد صفوت نور الدين

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على خير خلق الله أجمعين محمد وآله وصحبه. وبعد : فإن للدعوة الإسلامية في بلاد المسلمين أهمية عظمى ، حيث يعيش المسلم بإسلامه ، فلا يرى غربة

في دينه وبلده ، ويتعلم عقيبته وعبادته وسلوكه وأحكام معاملاته .

والدعوة الإسلامية في بلاد الكفر بين المسلمين المقيمين فيها والوافدين إليها إنما هي للمحافظة على رأس المال أي على المسلمين الذين يعيشون بها ، فتعين المسلم ليحيا في بيته وزوجه بالإسلام ، فلا تجرفهم تيارات الشهوات والشبهات لعلهم أن يبقوا بإسلامهم الذي اعتنقوه ، واقتنعت به أفندتهم وقلوبهم.

والدعوة الإسلامية لها رونق ويريق ليس من بريق المسلمين ، ولا الدعاة ، إنما هو من جمال الإسلام نفسه ؛ لأن الله رضيه ، فقال : ﴿ ورضيت لكم الإسلام دينًا ﴾ [ المائدة : ٣ ] ، فهو جمال الرضا وبريق الكمال ، أما غير الإسلام فإنما يحمل التناقض والتنافر بين الفطرة والسلوك ، وبين الاعتقاد والعقل ؛ لذا فإن أهله على كثرة ما يسمعون من الدعوة إليه فلا يدخل إلى قلوبهم شيء ولا تصدق عقولهم قول ، ولا تطمئن إليه نفوسهم ، فيشرع كل واحد منهم ليتخذ لنفسه دينًا ومنهجًا غير الذي تعلمه وسمعه ، ذلك حتى يوافق بين عقله وفطرته من جانب ، وبين ما يُلقنه ويعلمه من جانب آخر ، ولا يقلح ذلك كله ليحدث التوافق بين القوم وبين دينهم ، لذا ترى الجمهرة الغالبة منهم اليوم تعيش كالحيوانات : ﴿ والذين كنروا يتمتمون ويا كله ن المناب الأنعام والنار مشوى لهم ﴾ [ محمد : ١٢ ] ، ذلك بيان

[٢] التوهيد السنة السابعة والعشرون العدد الرابع



- الدعوة الإسلامية في بلاد الكفر تعين المسلم ليحيا في بيته وزوجه بالإسلام، فلا تجرفهم تيارات الشهوات والشبهات لعلهم أن يبقوا بإسلامهم الذي اعتنقوه.
- يدخل الإسلام من غير السلمين في امريكا بالمنات..
   ويخرج منها بالآلاف.
- أصول الغالبية الأمريكية حوالي ٧٠٪ من المسلمين ،
   مع أن المسلمين هناك قلة قليلة جنًا .

الحيوان غير مكلف، وهؤلاء مكلفون، فعاشوا كالحيوان ولم يقوموا بتكليف: ﴿ وما خلقت الجن والإنس الاليعبدون ﴾ [الذاريات: ٥٦]، فكاتوا للنار مستحقين، وضرب الله لهم المثل في قوله: ﴿ ساء مثلاً القوم الذين كذبوا بآياتنا وأنفسهم كانوا يظلمون في من يهد الله فهو المهتدى ومن يضلل فأولئك هم الخاسرون في ولقد ذرأنا لجهنم كثيرًا من الجن والإنس لهم قلوب لا يفقهون بها ولهم أعين لا يُبصرون بها ولهم آذان لا يسمعون بها أولئك كالأنعام بل هم أضل أولئك هم الغافلون ﴾ [الأعراف: ١٧٧- ١٧٩]. ويقول سبحانه: ﴿ أرأيت من اتخذ إلله هواه أفأنت تكون عليه وكيلا في أم تحسب أن أكثرهم يسمعون أو يعقلون إن هم إلا كالأنعام بل هم أضل سبيلاً ﴾ [الفرقان: ٣٤، ٤٤].

ثم انظر معي بتدبر أيها الأخ الكريم لتلك الآية العظيمة من سورة ((النور)) نظرة تدبر وإمعان ، حيث يقول سبحاته : ﴿ والذين كغروا أعمالهم كسراب بقيعة يحسبه الظمآن ما يُحتى إذا جاءه لم يجده شيئا ووجد الله عنده فوفاه حسابه والله سريع الحساب ﴾ [النور: ٣٩].

فقي هذا المثل الكريم تصوير لأعمال الكافرين ، وهي جري وراء الشهوات ، وإفشاء للشبهات ، واستباحة للمحرمات ، فأعمال الكافرين كلها إنما يعملونها ليحصلوا على سعادة فقدوها بقوله تعالى : 
﴿ ومن أعرض عن ذكرى فإن له معيشةٌ صنكا ﴾ [طه : ١٢٤] ، فيطلب زوال ذلك الضنك بتلك الشهوات ،

- إذا نظرت إلى أصحاب البشرة السوداء في أمريكا
   ستجدهم كثيرين، وكلهم من أصول المسلمين الذين
   سرقهم الأوروبيون من إفريقيا وجعلوهم عبيداً!!
- فتات كثيرة من الشعب الأمريكي تجد أشكالهم
   قريبة جنًا من أشكال العرب، بل وأسماء الكثير منهم
   أسماء عربية، بما يدل على أن لهم أصولاً إسلامية!!

فينظر إليهم الذين اشتد عليهم الظمأ من حولهم ، وغالبهم من الكافرين الذين ليس لهم دين يردع ، ولا خلق يمنع ، فيلهثون خلفهم يقلدونهم في أعمالهم شوقاً إلى سعادة مزعومة فيغرقون في تلك الشهوات ، حتى إذا جاءه الموت وجد الله والحساب ، فينال جزاء ما عمل .

هذا ، والمسلمون الذين يعيشون بين الكافرين ينظرون ذلك من حولهم ، قمن كثرة ما يشاهدون يحسبون أن القوم على شيء ، فيشرعون في تقليدهم ، فيشتد بهم العطش ؛ لأن ما حرم الله لا يزيد صاحبه الإظمأ .

هنا نعلم أن جمهرة كثيرة من أبناء المسلمين ، بل وبعض المسلمين (١) أنفسهم يجرون وراء هذه الحرمات ، فيعيشون كمعيشة الكافرين ، فينسى أبناؤهم أنهم مسلمون ، لذا فإنك لا تجد للمسلم الذي يهاجر من بلاد الإسلام ، ولا للمسلم الذي دخل الإسلام في بلاد الكفر ، لا تجد له حفيدًا مسلمًا ، يعني أن المسلمين في بلاد الكفر يخلفون من ورائهم عشرات ملايين الكفار ، بغير ضجيج ولا عويل على خروجهم من الإسلام ، مع أن المسلمين في بلاد الكفر وكذلك بلاد الإسلام يطبلون ويفرحون لكافر واحد دخل الإسلام ، مع أن المسلمين الكفر وكذلك بلاد الإسلام وجلبه وشهواته ، فضلاً عن أن يحتفظ مع أنه لا يستطيع الثبات على دينه ، طالما هو بين الكفر وصخبه وجلبه وشهواته ، فضلاً عن أن يحتفظ بإسلام ذرية له من بعده .

لذا فإنك ترى المسلمين في بلاد الكفر مثل أمريكا ، إما مسلمًا وقد من بلاد المسلمين ، أو كافرًا دخل في الإسلام ، أما الأبناء فقلة قليلة ، أما الأحفاد فهم كعنقاء المغرب .

(١) لا تعجب من التفريق بين المسلمين وأبناء المسلمين ، فذلك مكمن الداء في بلاد الكفر ، فإن المألوف أن ترى من يقول لك : لمت مسلماً ، لكن أبي كان مسلماً .



هذا ولقد نظرت فرأيت في أمريكا عدد أصحاب البشرة السوادء فيها كثير جدًا ، وكلهم من أصول المسلمين الذين سرقهم الأوروبيون من أفريقيا وجعلوهم عبيدًا ، وبفعل الواقع الذي يعيشونه نسوا أن الآباء كاتوا مسلمين ، فعاشوا كافرين بين الكافرين ، وقلدوهم في عقيدتهم وعبادتهم ، فضلاً عن حملات التنصير المتعمدة على التجويع في بلاد أفريقيا السوداء .

ثم نظرت فرأيت اللغة الثانية في أمريكا هي الأسبانية بما يوحي أن لهم عددًا كبيرًا ووجودًا وانتشارًا، ورأيت أشكالهم قريية جدًا من أشكال العرب، بل وأسماء الكثيرين منهم أسماء عربية، بما يدل على أن الأصول إسلامية.

ويؤيد ذلك أن الملايين من أبناء المسلمين والذين لم يحاولوا التخلص من أسماتهم إذا سألته عن دينه إذ به يقول لك: إنه لا يعرفه ، أو يصرح لك بأنه ليس بمسلم .

هذه المشكلة تعني باختصار أن عدد من يدخل الإسلام من غير المسلمين بالعشرات أو المئات ، وأن من يخرجون من الإسلام إلى الكفر بالآلاف والملايين ؛ وأن أصول الغالبية الأمريكية ، أي حوالي ٧٠٪ منهم من أحفاد المسلمين مع أن المسلمين الآن هناك قلة قليلة جدًا .

ولعلي أطرح في ذلك بعض الحلول الواجبة للمحافظة على رأس المال ، وهي أيضــًا وسيلة كسب غير المسلمين للإسلام :

١ - تعليم الإسلام الصحيح لكل المسلمين في بلاد الإسلام، والعناية التامة بذلك، حتى لا يخرج من بلده
 إلا المسلم الناصح الواعي.

٢ - منع اغتراب المسلمين من بلاد الإسلام وذهابهم إلى بلاد الكفر ، إلا في الحدود الضيقة ، وبعد التحصن في دينهم .

٣- ألا يتقلد واقد من بلاد الكفر أو متعلم فيها موقعًا إعلاميًا ، فضلاً عن العناية بهم بعد رجوعهم
 لإزالة الشبهات التي حملوها فصدقوها .

٤- نشر الدعاة والمربين بين الأقليات الإسلامية في بلاد الكفر.

٥- إتلحة الفرصة لأبناء المسلمين في الغرب أن يفدوا إلى بلاد الإسلام ليتطموا الإسلام والقرآن ولغة القرآن.

٣ - بناء المساجد والمدارس الإسلامية ، وإحسان إدارتها ، والاهتمام بتعلم القرآن ولغته منها بتلك المدارس ، وهذه من أهم الأعمال التي يحتاجها المسلمون هناك .

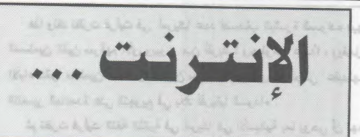
٧- تجمع المسلمين في مدن ومساكن متقاربة ، محاولة لمنع الذوبان في الكفر والكافرين .

والله من وراء القصد .

وكتبه : محمد صفوت نور الدين



# 



﴿ إِن الذين كُنروا ينفقون أموالهم ليصدوا عن سبيل الله فسينفقونها ثم تكون عليهم حسرة ثم يُغلبون ﴾ [الأنفال: ٣٦]. ﴿ ولن ترضى عنك اليهود ولا النصاري حتى تتبع ملتهم ﴾ [البقرة: ١٢٠].

﴿ ولا تهنوا ولا تحزنوا وأنتم الأعلون إن كنتم مؤمنين ﴾ [ آل عمران : ١٣٩ ] .

ثلاث حقائق في ثلاث آيات :

الأولى تتحدث عن الأموال الطائلة والمبالغ الخيالية التي ينفقها أعداء الإسلام في الصد عن سبيل الله وهو الإسلام ، ثم يجنون ثمرتها حسرة وندامة في الدنيا والآخرة ؛ فلقد رأينا آية عجيبة مضمونها أنه كلما زادت الأموال التي ينفقونها في محاربة الإسلام والكيد له والصد عنه زاد عدد الداخلين من أبناء جنسهم في الإسلام ؛ وهذا - والله أعلم - من أعظم الحسرة ، ولهذا كاتت النهاية في هذه الآية : ﴿ ثم يُعلبون ﴾ !!

وهي بشري صادقة يسوقها القرآن للمؤمنين الصادقين .

وأما الآية الثانية فتقرر حقيقة ينبغي ألا تنسى ، والآية أوضح من أن تشرح!!

وأما ثالثة الحقائق ففي الآية الثالثة ، وهي تنهى عن الوهن - وهو الضعف - وعن الحزن ، وتبشر بعلو الإسلام وأهله ، بشرط أن يكونوا مؤمنين صادقين لا منتسبين بالوراثة !!



بقلم رئيس التصرير صفوت الشوادفي

halfe a the to a half the to

# 

# والتنصير!!

والمراجع والمعارية والمراجع المراجع ال

ولقد حاول اليهود والصليبيون في قديم الزمان وحديث أن يكيدوا للإسلام ويطعنوا في مصدريه: القرآن والسنة. فباءت كل محاولة لهم بالفشل. ولقد ظهرت منذ فترة يسيرة محاولة جديدة على شبكات الإسترنت تشتمل على محاكاة القرآن بتأليف أربع سور على نسقه!! وسب الرسول صلى الله عليه وسلم والطعن في أحكام الشريعة، والاستهزاء بها، وتكرار الدعاوى الزائقة أن عيسى ابن الله، مع التأكيد في نفس المحاولة على أن الله لم يتخذ ولذا! الورادة التشكيك في مصدر القرآن!؟

وقبل أن نرد هذه الشبهات المتهافتة ؛ فإننا نلفت أنظار القراء إلى أن هذه المحاولة اليانسة لمحاكاة القرآن وقبول التحدي الوارد في مثل قول الله : ﴿ فأتوا بسورة من مثله ﴾ [البقرة: ٣٣].

أقول: إنها امتداد لمحاولة مسيلمة الكذاب، ومن على شاكلته من أهل الزيغ والضلال.

يقول صاحب الفضيلة العلامة محمد عبد العظيم الزرقائي في كتابه ((مناهل العرفان )):

( وهل أتاك نبأ الخصم إذ هموا أن يعارضوا القرآن ؟ فكان ما أتوا به باسم المعارضة ، لا يخرج عن أن يكون محاولات مضحكة مخجلة ، أخجلتهم أمام الجماهير ، وأضحكت الجماهير منهم ، فباءوا بغضب من الله وسخط من الناس ، وكان مصرعهم هذا كسبًا جديدًا للحق ، ويرهانًا ماديًا على أن القرآن كلام الله القادر وحده ، لا يستطيع معارضته إنسان ولا جان ، ومن ارتاب فأمامه الميدان .

يذكر التاريخ أن مسيلمة الكذاب ؛ زعم أنه أوحى اليه بكلام كالقرآن ، ثم طلع على الناس بهذا الهذر : ((إنا أعطيناك الجماهر « فصل لربك

إن الموامـــــ على الإسلام ڪم بکت ممانفك والموام علی مصرنا العريبرة لها وحه قبيح لا يعرف الكث 4 U 9 /-\_ه ه\_ وراتها محيط!!



>

نحسن نؤمسن بجميع الأنبياء والمرسلين الذيان أرسلهم الله، لا نفرق بين احسد منهم، ونصلي ونسلم عليي عیسی، علیــه السلام، ونعتقل أنله بشر يوحيي اليه كإخوانه الأنبياء وأمسه، عليها السالام، صديقــــة طاهرة.

وجاهر »، وبه ذا السخف: ((الطاحنات طحناً ، والعاجنات عجناً ، والخابزات خبزاً )) ، وأثنت خبير بأن مثل ذلك الإسفاف ليس من المعارضة في قليل ولا كثير ، وأين محاكاة الببغاء من فصاحة الإسان ؟ وأين هذه الكلمات السوقية الركيكة ، من ألفاظ القرآن الرفيعة ومعانيه العالية ؟ وهل المعارضة إلا الإتيان بمثل الأصل في لغته وأسلوبه ومعانيه أو بأرقى منه في ذلك ؟

يقول حجة الأدب العربي ، فقيدنا الرافعي ، عليه سحائب الرحمة : إن مسيلمة لم يرد أن يعرض للقرآن من ناحية الصناعة البيائية ؛ إذ كاتت هذه الناحية أوضح من أن يلتبس أمرها عليه ، أو أن يستطيع تلبيسها على أحد من العرب ، وإنما أراد أن يتخذ سبيله إلى استهواء قومه ، من ناحية أخرى ظنها أهون عليه وأقرب تأثيرًا في نفوسهم ، ذلك أنه رأى العرب تعظم الكهان في الجاهلية ، وكانت عامة أساليب الكهان من هذا السجع القلق الذي يزعمون أنه من كلام الجن ، كقولهم : ((يا جليح . أمر نجيح . رجل فصيح ، يقول : لا إله إلا الله )) ، البخاري في المناقب ؛ إسلام عمر فكذلك جعل يطبع مثل هذه الأسجاع في محاكاة القرآن ، ليوهمهم أنه يوحي اليه كما يوحي إلى محمد ، كأنما النبوة والكهانة ضرب واحد ، على أنه لم يفتح في هذه الحيلة أيضا ، فقد كان كثيرون من أشياعه يعرفونه بالكذب والحماقة ويقولون : إنه لم يكن في تعاطيه الكهانة حاذقا ولا في دعوى النبوة صادقا ، وإنما كان اتباعهم إياه كما قال قائلهم : ((كذاب ربيعة أحب البنا من صادق مضر )) .

ويروي التاريخ أن أبا العلاء المعري وأبا الطيب المتنبي وابن المقفع ، حدثتهم نقوسهم مرة أن يعارضوا القرآن ، فما كادوا يبدءون في هذه المحاولة ، حتى انتهوا منها بتكسير أقلامهم وتمزيق صحفهم ؛ لأنهم لمسوا بأنفسهم وعورة الطريق واستحالة المحاولة .

وتحدثنا الأيام القريبة أن زعماء البهائية ، والقاديانية وضعوا كتباً يزعمون أنهم يعارضون بها القرآن ، ثم خافوا وخجلوا أن يظهروها للناس ، فأخفوها ولكن على أمل أن تتغير الظروف ويأتي على الناس زمان تروج فيه أمثال هذه المفاسف ، إذا ما استحر فيهم الجهل باللغة

العربية وآدابها ، والدين الإسلامي وكتابه ، ألا خيبهم الله وخيب ما يأملون ) . اهد .

نعود إلى ما بثته شبكات الإسترنت بشأن محاكاة القرآن والطعن في الشريعة ، فنقول :

لقد فشلت جميع المحاولات التي بذلها الصليبيون لإقتاع الشعوب الفقيرة في آسيا وإفريقيا للدخول في النصرانية والإيمان بالإنجيل! ولهذا فإتنا ترى أن هذا الحدث الجديد ييشر بنصر من الله وفتح قريب!! عدول المنصرين عن الدعوة إلى الإيمان بالإنجيل إلى محاكاة القرآن هـو اعتراف بالفشل، وبأن الإنجيل بعد تحريفه وتبديله لم يعد قادرًا على هداية أتباعه، فضلاً عن أعدائه!!

لقد اختلق الصهاينة والصليبيون معنا أربع سور كلها هراء وهواء بلغة عربية ركيكة يسخر منها أهل الفصاحة والبيان ، فكيف تكون من كلام رب العالمين !؟

وأطلقوا على الفرية الأولى اسم ((سورة الإيمان))، وهي عشر جمل ساقطة هابطة صوروا فيها الرب على أنه ركب السفينة مع أحد الحواريين، فسكنت بعد أن عصفت بها الريح! وأعلنوا - كعادتهم - أن المسيح هو ابن الله ؛ وهو كفر صريح، وقد نزه الله نفسه عن ذلك. تعالى الله عما يقول الظالمون علوا كبيراً.

ثم في الفرية الثانية ((سورة التجسد )) قالوا: ((لو شاء ربكم لاتخذ من الحجارة أولادًا له )) !! ثم قالوا بعدها: ((سبحان رب العالمين أن يتخذ من تاحقه ماذا))

ثم في نفس السورة المختلقة قالوا عن المسيح ، عليه السلام : (( وإلى أبيه السماوي بعد ثلاثة أيام صعد )) !!

فالله عندهم منزه عن الولد ، وهو أب وله ابن في نفس الوقت !! فهل يوجد في الكون بأكمله تناقض كهذا !؟

وفي الفرية الثالثة سب صريح لرسول الله صلى الله عليه وسلم ، فقد قالوا - وبنس ما قالوا -: (( وإذ قال الله : يا محمد ، أغويت عبادي وجعلتهم من الكافرين ، قال : ربي إنما أغواني الشيطان ، إنه كان لبني آدم أعظم المفسدين )) !!

اختل الصهابن والصليبيون معا سورا كلها هراء وهواء بلغلة رڪر يسحر منه الفصاحــــــ والبيـــان، فكيف تكون من ڪالام رب العالمين!؟

وصدق الله القائل في قرآنه: ﴿ قد بدت البغضاء من أفواههم وما تَخفى صدورهم أكبر ﴾ [آل عمران: ١٨٨]، فهذا بعض ما عندهم من حسد وحقد وعداوة وبغض، وما خفي كان أعظم!!

وفى الفرية الرابعة والأخيرة استهزاء بأحكام الشريعة ، كله كذب وافتراء لا يستحق ثمن المداد الذي يكتب به السرد ؛ لأنه كلام ساقط متهافت .

وفي آخر الفرية الأخيرة اتهام للرسول صلى الله عليه وسلم بأته كان يتلقى الوحي من ورقة بن نوفل ، وهي فرية قديمة نبه القرآن على أصلها في قوله تعالى : ﴿ ولقد نعلم أنهم يقولون إنما يعلمه بشرلسان الذي يلحدون إليه أعجمي وهذا لسان عربي مبين ﴾ [النحل : ١٠٣].

يقول العلامة الزرقاتي: يقولون: إنه صلى الله عليه وسلم كان يلقى ورقة بن نوفل فيأخذ عنه ويسمع منه، وورقة لا يبخل عليه ؛ لأنه قريب لخديجة زوج محمد، يريدون بهذا أن يوهموا قراءهم وسامعيهم بأن هذا القرآن استمد علومه من هذا النصراني الكبير الذي يجيد اللغة العبرية ويقرأ بها ما شاء الله.

وندفع هذه الشبهة بمثل ما دفعا به ما قبلها ، ونقرر أنه لا دليل عندهم على هذا الذي يتوهمونه ويوهمون الناس به ، بل الدليل قائم عليهم ، فإن الروايات الصحيحة تثبت أن خديجة ذهبت بالنبي صلى الله عليه وسلم حين بدأه الوحي إلى ورقة ، ولما قص الرسول صلى الله عليه وسلم قصصه قال : هذا هو الناموس الذي أنزل الله على موسى ، ثم تمنى أن يكون شابنا فيه حياة وقوة ينصر بهما الرسول صلى الله عليه وسلم ويؤازره حين يخرجه قومه ، ولم تذكر هذه الروايات الصحيحة أنه ألقى إلى الرسول صلى الله عليه وسلم عظة أو درس له درسنا في العقائد أو التشريع ، ولا أن الرسول صلى الله عليه وسلم عليه وسلم كان يتردد عليه كما يتوهمون أو يوهمون ، فأنى لهم ما يقولون ؟ وأي منصف يسمع كلمة ورقة هذه ولا يقهم منها أنه كان يتمنى أن يعيش حتى يكون تلميذا لمحمد صلى الله عليه وسلم ، وجندينا مخلصنا في صفه ينصره ويدافع عنه في وقت المحنة ، ولكن القوم ركبوا رءوسهم على رغم ذلك ، وحاولوا قلب الأوضاع وإيهام

تحدثنا الأيسام القريبـــة أن زعمناء البهائيلة والقاديانيـــة وضعوا كتبا يزعمون أنهم يعارضون بها القرآن الكريسم، ثم خافوا وخجلوان يظهروها للنــــاس، فأخفوها ولكن علــــى أمـــــل أن تتغير الظروف وياتي على النساس زمسان تروج فیه امثال هذه السفاسف!!

أن ورقة هو الأستاذ الخصوصي الذي استقى منه محمد صلى الله عليه وسلم دينه وقرآنه : ﴿ أَلَا سَاءُمَا يُحَكِّمُونَ ﴾ [ النحل : ٥٩ ] . اه .

ونريد في هذا المقام أن نؤكد على عقيدتنا الراسخة ، فنحن نؤمن بالتوراة التي نزلت على موسى ، عليه السلام ؛ ونكفر بالتوراة التي ألفها اليهود ، فغيروا وبدلوا وحرقوا ! ونحن نؤمن بالإنجيل الذي نزل على عيسى ، عليه السلام ، ونكفر بالإنجيل الذي صنعه المنصرون ، فحرفوا وبدلوا ، حتى أصبح في أيديهم أناجيل كثيرة ؛ وكل طائفة منهم تؤمن بإنجيلها وتكفر بإنجيلها غيرها !!

ونحن نؤمن بجميع الأنبياء والمرسلين الذين أرسلهم الله ، لا نفرق بين أحد منهم ، ونصلي ونسلم على عيسى ، عليه السلام ، ونعتقد أنه بشر يُوحى إليه كإخوانه الأنبياء ، وأمه ، عليها السلام ، صديقة طاهرة ، وأن مثله عند الله كمثل آدم خلقه من تراب .

بقى أن يقال: إن المؤامرة على الإسلام والمسلمين أكبر بكثير مما نفكر فيه ونتصوره ، والمؤامرة على مصرنا العزيزة لها وجه قبيح لا يعرفه الكثيرون ، قد أفصح عنه القسيس بولس - أحد المنصرين - في مقال نشرته مجلة أمريكية سنة ١٩٨٠ م جاء فيه : ( إن جمهورية مصر العربية بمكنها أن تتحول كلية إلى جمهورية مسيحية ، لقد زرت القاهرة مبشرا بالديانة المسيحية قبل خمسة وعشرين عاماً ، لكنني لم أجد أمامي الا الصمود وعدم المبالاة بما أقول !! لكنني زرت مصر مرة أخرى عام ١٩٨٠ م، ومعى جماعة من المبشرين للضغط على الرئيس المصرى أنور المادات لكي نوصل البث الاعلامي من محطات التلفزيون الأمريكية إلى مصر ، وخاصة منطقة سيناء بالذات ، فرحب الرئيس المصري بالفكرة ، وبدأنا فعلا العمل في منطقة سيناء ؛ وهذا نصر أكيد للمسيحية في جمهورية مصر العربية ، إننا بواسطة تلك المحطة التي سنقيمها في سيناء سنتمكن من الدخول على قلوب كثير من المصريين ، وسنبث النشاط التبشيري المسيحي بينهم ، وبهذا سنتمكن من القضاء على الإسلام في مصر )(١) !! والله من ورائهم محيط . صلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وآله وصحبه.

(١) (( منهجية جمع السنة وجمع الأناجيل )) ( ص ١٠٩ ، ١١٠ ) .

نلف ت انظار القراء إلى أن المحاول اليائس\_\_\_\_ احاك ام القرآن امتداد مس يلمة الكثاب ومن على شاكلته من أهل الزيغ والضلال، فكل ماأتوابه لا يخرج أن يكون محاولــــة مضحكة مخجلة!!

يقول النبي صلى الله عليه وسلم: ((كل ابن آدم خطّاء، وخير الخطائين التوابون))(١).

ومن الحكم الذائعة: ليس من العيب أن تخطئ، ولكن من العيب أن تتمادى في الخطأ.

فعلى الإسان إذا اجتالته الشياطين فترك الواجيات، أو فعل المحرمات أن يبادر بالتوبة إلى الله تعالى والرجوع إليه، وأن يغتنم فرصة إمهال الله له ، فإن الله من رحمته بعباده لا يعجل لهم العقوبة ، مع أنه القوي المتين ذو البطش الشديد ، وأمره بين الكاف والنون ، لكنه سبقت رحمته غضبه ، فاذا ك يمهل العصاة ولا يعجل لهم العقوبة ، لعلهم يتوبون فيتوب عليهم ، ويستغفرون فيغفر لهم ، فمن أمهله الله فغره بالله الغرور وأصر على ذنبه ولم يتب منه ، أخذه الله أخذ عزيز مقتدر ، ولذا قال تعالى : ﴿ وربك الغفور ذو الرحمة لويؤاخذهم عماكسبوا لعجل لهم العذاب بل لهم موعدٌ لن يجدوا من دونه موثلا ﴾ [الكهف:

٥٨]. وقال تعالى: ﴿ ولويؤاخذ الله الناس عا كسبوا ما ترك على ظهرها من دابة ولكن يُؤخرهم إلى



[١٢] التوهيد المنة السابعة والعشرون العدد الرابع

أجل مسمَّىٰ فإذا جاء أجلهم فإن اللَّه كان بعباده بصيرًا ﴾ [فاطر:

وقال النبي صلى الله عليه وسلم: ((إن الله ليملي للظالم، حتى إذا أخذه لم يفلته (١) ، شم قرأ قول الله تعالى: اسورة ((النساء)) - يجد أن الله

فعلى العصاة والمذنبين أن ﴿ يَأْيِهَا الذِينِ آمنوا توبوا إلى اللَّه توبة [ النساء : ١١٠ ] ، ثم عرضها التوبة والمغفرة (١) . نصوحًا ﴾ [التحريم: ٨]، وقال على المنافقين فقال: ﴿ إِن تعالى : ﴿ وتوبوا إلى اللَّه جميمًا أيه المنافقين في الدرك الأسفل من النار المؤمنون لعلكم تقلحون كه ولن تجد لهم نصيرًا الذين

> في التوبة ، فقال : ﴿ إِن اللَّه يحب التوابين ويحب المتطهريين ﴾ [البقرة: ٢٢٢].

وقال النبي صلى الله عليه فاتفاتت منه وعليها طعامه وشرابه ، فأيس منها ، فأتى شجرة فاضطجع في ظلها ، وقد ا ١٧١] ، وقال في سورة الدعون مع الله إلهًا آخر ولايقتلون

أيس من راحلته ، فبينما هو كذلك بخطامها ، ثم قال من شدة [المائدة: ٧٤] . الفرح: اللهم أنت عبدي وأنا

القرى وهي ظالمة إن أخذه أليم طوائف الناس ورغبهم فيها ؛ الحريق ﴾ [البروج: ١٠]. شديدٌ ﴾ [ هود : ١٠٢ ] . فعرضها في هذا الموضع على ولقد رغب الله سبحاته عباده وأخلصوا دينهم لله فأول ك مع المؤمنين وسوف يُؤت الله المؤمنين أجرًا عظيمًا ﴾ [النساء: ١٤٥،

> ثم عرضها على الذين قالوا: وسلم: ((لله أشد فرحاً بتوبة إن الله ثالث ثلاثة، فقال: ﴿ إِنمَا عبده حين يتوب إليه من أحدكم المسيح عيسى ابن مريم رسول اللّه كان على راحلته بأرض فلاة ، وكلمته ألقاها إلى مريم وروح منه فآمنوا بالله ورسله ولاتقولوا ثلاثة

731]

( المائدة )) : ﴿ أَفَلَا يَتُوبُونَ إِلَىٰ اللَّهُ إذ هـ و بها قائمـة عنـ ده فـ أخذ | ويستغفرونه واللّـ ه غفـ وررحيـم ﴾

كما عرضها في موضع آخر ربك ، أخطأ من شدة الفرح ))(") . على الذين قتلوا أولياءه ، فقال والمتتبع لهذه السورة - في سورة ((البروج)): ﴿ إِن الذين فتنوا المؤمنيين والمؤمنات ثملم ﴿ وكذلك أَخَذ ربك إذا أَخَذ التعالى عرض التوبة على جميع التوبوا فلهم عذاب جهنم ولمم عذاب

فعلق عذابهم على عدم الزناة ، ثم عرضها على النين التوبة ، ففهم أنهم لو تابوا لم يعجلوا بالتوبة ، حتى يتوب اللُّه | يختانون أنفسهم ، فقال : ﴿ ومن العذبهم ، ولذلك قال الحسن : عليهم ، فإن التوبة من الذنوب عمل سوءًا أو يظلم نفسه ثم يستغفر انظروا إلى هذا الكرم والجود ، واجبة لأمر الله بها ، قال تعالى : الله يجد الله غفورًا رحيمًا ﴾ قتلوا أولياءه وهو يدعوهم إلى

ومعنى هذا الترغيب النهي

عن اليأس من رحمة الله مهما كان الذنب ، كما قال تعالى : ﴿ قل [النور: ٣١]. تابوا وأصلحوا واعتصموا بالله يا عبادي الذين أسرفوا على أنفسهم لاتقنطوا من رحمة الله إن الله يغفر الذنوب جميعًا إنه هو الغفور الرحيم ﴾ [الزمر: ٥٣]. عن ابن عباس ، رضي الله عنهما ؛ أن ناسنًا من أهل الشرك قتلوا فأكثروا ، وزنوا فأكثروا ، ثم أتوا محمدًا صلى الله عليه وسلم فقالوا: إن الذي تقول وتدعو لحسن ، ولو تخبرنا أن لما عملنا التهواخير الكم ﴾ [النساء: كفارة، فنزل: ﴿ والذين لا

النفس التي حرم الله إلابالحق ولا يزنون ومن يفعل ذلك يلق أثامًا ﴾ [الفرقان: ٦٨]، ونرل: ﴿ يا عبادي الذين أسرفوا على أنفسهم لاتقنطوا من رحمة الله ﴾ [ الزمر :

إن الله عز وجل واسع المغفرة ، ورحمته وسعت كل شيء ، وعلاقته سبحاته بعباده علاقة تقوم على الرحمة: ((خلق الله الرحمة مائة جزء ، فأمسك عنده تسعة وتسعين جزءًا، وأنزل جزءًا واحدًا إلى الأرض، فيه يتراحم العباد حتى إن الدابة لترفع حافرها عن ولدها خشية أن تصبيه <sub>))</sub>(١) .

قال تعالى: ﴿قللنما في السمنوات والأرض قل لله كتب على نفسه الرحمة ﴾ [الأنعام: ١٢]، وقال تعالى : ﴿ وإذا جاءك الذين يؤمنون بآياتنا فقل سلام عليكم كتب ربكم على نفسه الرحمة ﴾ [الأنعام: ١٥].

فيا عباد الله ؛ أثيبوا إلى ربكم وأسلموا له واستغفروه ، ثم توبوا اليه ، فإن الاستغفار سبب للخيرات والبركات وتوسيع الأرزاق ، قال تعالى على لسان محمد صلى الله عليه وسلم:

يتعكم متاعا حسنا إلى أجل مسمتى ويـوّت كـل ذى فضـل فضلـه ﴾ [ Age: 4].

وقال تعالى على لسان هود ، عليه السلام: ﴿ وَيَا قُومُ اسْتَغَفَّرُوا ربكم ثم توبوا إليه يُرسل السماء عليكم مدرارًا ويزدكم قوة إلى قوتكم ﴾ [ هود : ٥٢ ] ، وقال تعالى على لسان نوح ، عليه السلام: ﴿ فقلت استغفروا ربكم إنه كان غفارًا ﴿ يُرسل السماء عليكم مدرازان ويددكم بأموال وبنيين ويجعل لكم جنات ويجعل لكم أنهارًا ﴾ [نوح: ١٠-

واعلموا عباد الله أن التوبة من الذنوب واجبة على الفور، ولا يجوز تأخيرها ، وإلى هذا الإشارة بقوله تعالى : ﴿ ثُم يتوبون من قريب ﴾ [ النساء: ١٧ ] ، وقد مدح الله تعالى التانبين من قريب ووعدهم بالمغفرة ، فقال : ﴿ والذين إذا فعلوا فاحشة أو ظلموا أنفسهم ذكروا الله فاستغفروا لذنوبهم ومن يغفر الذنوب إلاالله ولم يُصروا على ما فعلوا وهم يعلمون أولئك جزؤهم مغفرة من ربهم وجنات تجرى من تحتها الأنهار

فمن أصر على الذنب وأخر التوبة فإنه يخشى عليه أن يسود قلبه بكثرة الذنوب ، ويغلف حتى يطبع عليه ويختم ، كما قال تعالى: ﴿ كلا بل رَانَ على قلوبهم ما ڪانوا يکسبون ﴾ [ المطفقين : ١٤ ] ، وحيننذ تعز التوبة ، وتندر ، ويخشى على المسوف سوء الخاتمة ، وقد قيل: إن أكثر صياح أهل النار: واحسرتاه من سوف !!

هذا ، وإن للتوبة النصوح شروطا:

الأول: الإقلاع عن الذنب، بأن يخلع نفسه من الذنب ، كما يخلع قميصه ، أما أن يظل متلساً بالذنب ويقول: اللهم اغفر لي ، فيقول الله له : تحول عن الذنب وأنا أغفر لك .

الثاني: الندم على ما فات، والتأسف عليه ، والبكاء من خسَّية الله كلما ذكر ذنيه .

الثالث: العزم على أن لا يعود إلى هذا الذنب أبدًا .

الرابع: أن تقع التوبة حال الصحة والعافية قبل اليأس من الحياة ومعاينة ملاكة الموت، القوله تعالى: ﴿ وليست التوبة خالدين فيها ونعم أجر العاملين ﴾ للذين يعملون السيدات حتى إذا ﴿ وأن استغفروا ربكم ثم توبوا إليه [ آل عمران: ١٣٥، ١٣٩] . حضر أحدهم الموت قال إني تبت

الأن ولاالذين يموتون وهم كفار أولك أعتدنا لهم عذابًا أليمًا ﴾ [النساء: ١٨].

ولذلك قال الله تعالى عن أق وام: ﴿ فلما جاءتهم رسلهم بالبينات فرحوا عا عندهم من العلم وحاق بهم ماكانواب يستهزدون علما رأوا بأسنا قالوا آمنا بالله وحده وكغرنا عا كنا به مشركين أله قلم يَكُ ينفعهم أيانهم لما رأوا بأسنا سنت الله التي قدخلت في عباده وخسر هنالك الكافرون ﴾ [ غــــافر : ٨٣-

وقال تعالى عن فرعون: ﴿ وجاوزنا بيني إسرائيل البحر إسرائيل وأنا من المسلمين الآن وقد عصيت قبل وكنت من

الخامس: إذا كان الذب متعلقًا يعياد الله فإن على التاتب أن يرد على العباد حقوقهم إذا استطاع ، وأن يتحللهم إن أمكن ، فإن عجز عن رد الحقوق ، أو خاف من التحلل مفسدة ، فعليه بالإكثار من الدعاء لهم و الاستغفار .

ولا بد للتائب حتى تصح ا توبته ویثبت علیها من تغییر الصحبة التي كان يصاحبها قبل التوبة ، وتغيير البيئة التي كان يعيش فيها ، وإلا فإنه إذا حافظ على صحبة الأشرار بعد التوبة ، فإنه تخشى عليه الانتكاسة والردة .

فأتبهم فرعون وجنوده بغيًا وعدوًا ولذلك صح في الحديث عن حتى إذا أدركة الغرق قال آمنت البي سعيد الخدري ، رضى الله أنه لا إله إلاّ الذي أمنت به بنوا عنه ؛ أن نبي الله صلى الله عليه فقاسوه فوجدوه أدنى إلى الأرض وسلم قال: ((كان فيمن كان قبلكم رجلٌ قتل تسعة وتسعين نفساً ، المنسدين فاليوم ننجيك ببدنك فسأل عن أعلم أهل الأرض، فدل لتكون لمن خلفك أية وإن كثيرًا على راهب ، فأتناه فقال : إنه قتل رب العالمين . من الناس عن آياتنا لغافلون ﴾ تسعة وتسعين نفسًا ، فهل له من [يونس: ٩٠- ٩٢]. - توبة ؟ فقال: لا ، فقتله ، فكمَل به

مائية ، ثم سأل عن أعلم أهل الأرض ، فدُّل على رجل عالم ، فقال : إنه قتل مائة نفس ، فهل له من توبة ؟ فقال : نعم ، ومن بحول بينه وبين التوبة ؟! انطلق إلى أرض كذا وكذا ، فإن بها-أناسا بعيدون الله فاعيد الله معهم، ولا ترجع إلى أرضك، فإنها أرض سوء ، فانطلق حتى إذا نصف الطريق أتاه الموت، فاختصمت فيه ملاكمة الرحمة وملاكة العذاب ، فقالت ملاكة الرحمة : جاء تائبًا مقبلاً بقليه إلى الله ، وقالت ملاكة العذاب : إنه لم يعمل خيرا قط ، فأتاهم ملك في صورة أدمى فجعلوه بينهم ، فقال: قيسوا ما بين الأرضين، فإلى أيتهما كان أدنى فهو له ، التي أراد ، فقبضت ملاكة الرحمة ))(٢).

وآخر دعوانا أن الحمد لله

الله . ( - 10 يسيط 1 بالله - المنظ المعاول - عليه واليان في يطوع الله على إيسان م

<sup>(</sup>١) حسن ، رواه الترمذي (٢١٦١) ، وابن ماجه (٢٥١١/٤٢٠) .

<sup>(</sup>٢) متفقى عليه ، رواه البخاري (٨٦٠٤/٤٦٨٦) ، ومسلم (٤/١٩٩٧/٢٥٨٣) ، والترمذي (١١٠/٥١١٥١) ، وابن ماجه de only - 1/26 de laire : 1 / 20 be 12 | 200 mm / 200 mm / (1/1777/2.14)

<sup>(</sup>٣) صحیح رواه مسلم (۲/۱۰٤/۲۷٤۷)

<sup>(</sup>٥) متفق دليه ، رواه البخاري (٨١٠) ٤ ه/٨) ، ومسلم (١/١١٣/١٢) ، والنسائي (٨٦/٧) .

<sup>(</sup>۷) منفق حنيه ، رواه البخاري (۲۰۱۰/۱۰۱۰) ، ومسلم (۱/۱۲۳/۱۲۲) ، والنساني (۷/۸۱) . (۱) متقق عليه ، رواه البخاري (۱۰/٤٣١/٦٠٠) ، ومسلم (۲۰۲۱۰۸/۲۷۵) ، والترمذي (۲۲۹/۳۶۱۰) مختصراً ، وابن ماجه (٢/١٤٣٥/٤٢٩٣) . (٧) صحيح ، رواه مسلم (٢/٢١١٨/٢٧٦) ، وهذا لفظه ، والبغاري مختصرًا (٧٠٤٠/٣٤٧)



# العدة

يقلم الرئيس العام / محمد صفوت نور الدين

الحمد لله والصلاة والسلام على رسوله محمد ، وآله وصحبه وسلم - ، أما بعد :

فقد تكلمنا في الحلقة الماضية عن حديث سبيعة الأسلم -ية ، رضى الله عنها ، وفي هذه الحلقة نكمل حديثنا حوله أيضنا ، فنقول وبالله تعالى التوفيق :

ففى الحديث الذي أخرجه البخاري ومسلم -في ((صحيحيهما )) قالت زينب بنت أبي سلم -ة: دخلت على أم حبيبة زوج النبي - صلى الله عليه وسلم - حين توفي أبوها أبو سفيان ، فدعت أم حبيبة بطيب فيه صفرة خُلوق أو غيره ، فدهنت منه ثم مست بعارضيها ، ثم قالت : والله ما لى بالطيب من حاجة ، غير أنى سمعت رسول الله - صلى الله عليه وسلم - يقول على المنبر: (( لا يحل لامرأة تؤمن بالله واليوم الآخر تحد على ميت فوق ثلاث ، إلا على زوج أربعة أشهر وعشرا » . قالت زينب : ثم دخلت على زينب بنت جحش حين توفى أخوها ، فدعت بطيب فمست منه ، ثم قالت : والله ما لى بالطيب من حاجة ، غير أني سمعت رسول الله - صلى الله عليه وسلم - يقول على المنبر: (( لا يحل لامرأة تؤمن بالله واليوم الآخر تحد على ميت فوق ثلاث إلا على زوج أربعة أشهر وعشرا ». قالت زينب : سمعت أمى أم سلمة تقول : جاءت امرأة لى رسول الله - صلى الله عليه وسلم -

فقالت: يا رسول الله: إن ابنتي توفي عنها زوجها وقد اشتكت عينها ، أفنكطها ، فقال رسول الله - صلى الله عليه وسلم - ((لا)) - مرتين أو ثلاثنا كل ذلك يقول: ((لا)) - ثم قال: ((إنما هي أربعة أشهر وعشر، وقد كانت إحداكن في الجاهلية ترمي بالبعرة على رأس الحول) ، قال حميد: فقات لزينب: وما ترمي بالبعرة على رأس الحول ؟ فقالت زينب: وما ترمي بالبعرة على رأس الحول ؟ فقالت زينب: كانت المرأة إذا توفي عنها زوجها دخلت حفشنا ولبست شر شيابها ، ولم تمس طيبنا ولا شيئنا حتى تمر بها شيابها ، ولم تمس طيبنا ولا شيئنا حتى تمر بها طير - فتفتض به ، فقلما تفتض بشيء إلا مات ، في تخرج فتعطى بعرة فترمي بها ، ثم تراجع بعد ما شاءت من طيب أو غيره .

### زينب بنت أبي سلمة

هي ربيبة النبي - صلى الله عليه وسلم - وابنة أبي سلمة أخو النبي - صلى الله عليه وسلم - من الرضاع ، حيث إنه هو ورسول الله المطلب ثلاثتهم أرضعتهم ثويبة مولاة أبي لهب ، وزينب بنت أبي سلمة هذه أرضعتها أسماء بنت أبي بكر الصديق ، فهي أخت لأبناء الزبير من الرضاع ، وعاتشة خالتها من الرضاع ، وقد دخلت بيت رسول الله - صلى الله عليه وسلم - وأمها ترضعها ، وكانوا قد سموها برة ، فغير

[١٦] التوهيد السنة السابعة والعشرون العدد الرابع

# حث الإسلام على أن تكون المرأة تحت زوج دائمًا؛ لذا جاء الإذن بالتعدد للزوجات حتى لا تبقى امرأة بغير زوج، سوء بكر أو مطلقة، أو مات عنها زوجها.

النبي - صلى الله عليه وسلم - اسمها إلى زينب .

وزينب بنت أم سلمة نشأت في بيت النبي صلى الله عليه وسلم - فمكثت سنوات طفولتها
فيه ، وتعلمت من أمها ، بل من رسول الله صلى الله عليه وسلم - فكانت أفقه النساء في
زمان التابعين ، وزينب هذه روت ذلك الحديث
عن ثلاثة من أمهات المؤمنين - رضوان الله
عليهم أجمعين-

الأولى : هي أم حبيبة بنت أبي سفيان ، رضي الله تعالى عنها ، وروته عن وفاة أبيها أبو سفيان بن حرب - رضى الله عنه - وهي من السابقين للإسلام ، هاجرت للحبشة وتنصر زوجها عبيد الله بن جحش ، فتزوجها رسول الله - صلى الله عليه وسلم - أرسل للنجاشي فعقد عليها للنبي - صلى الله عليه وسلم - وأصدقها عنه أربعمائة دينار ، وأما وفاة أبيها سفيان بن حرب ؛ فكانت في سنة إحدى وثلاثين بالمدينة ، عن نحو تسعين سنة ، وكان أبو سفيان رأس قريش يوم أحد والخندق والحديبية ، وله هنات وأمور صعبة ، لكن الله تداركه بالإسلام يوم الفتح فأسلم كالمكره الخائف ، ثم من الله عليه ، فحسن إسلامه بعد ، والإسلام يَجُب ما قبله ، حيث شهد الطائف ، فأصيبت عينه يومنذ ، وأصيبت الأخرى يوم اليرموك ، وهو يحرض على الجهاد

تحت راية ولده يزيد ، يصيح بقوله : يا نصر الله افترب ، ويقول : الله الله ، إنكم أنصار الإسلام ودارة العرب ، وهؤلاء أنصار الشرك ودارة الروم ، اللهم أنزل نصرك . اللهم أنزل نصرك .

فكان ما حكته زينب بنت أبي سلمة من تطبيب أم حبيبة بعد موته .

أَمَا الثّانِية : فهي زينب بنت جدش ، زوج النبي - صلى الله عليه وسلم - تروجها بعد طلاق زيد بن حارثة لها ، وكانت تقول لزوجات النبي - صلى الله عليه وسلم - زوجكن النبي - صلى الله عليه وسلم - زوجكن أهليكن ، وزوجني الله من فوق سبع سماوات ، فأتزل الله عز وجل قوله تعالى : ﴿ وإذ تقول للذي أنهم الله عليه وأسمت عليه أمسك عليك زوجك وأتق الله وتخفى في فسك ما الله متبديه وتخشى الناس والله أحق أن تحديث فلما قضى زيد منها وطراز وجنكها ﴾ الأحزاب : ٣٧] ، وكانت عائشة ، رضى الله عنها ، تقول : لم يكن أحد من نساء النبي - صلى الله عليه وسلم - تساويني في حسن المنزلة عنده إلا زينب بنت جحش .

وقالت عائشة: ما رأيت امرأة قط خيرًا في الدين من زينب، وأتقى لله، وأصدق حديثًا، وأوصل للرحم، وأعظم أمانة وصدقة، وكانت أول نساء رسول الله - صلى الله عليه وسلم -

لحوقاً به ، حيث توفيت سنة عشرين للهجرة ، وبذلك ففي هذا إشكالان :



الأول : حكاية زينب بنت أبى سلمة أنها دخلت عليها في وفاة أخيها ، ونعلم أن إخوتها ثلاث : عبد الله ، وعبيد الله ، وعبد ، والثالث يكني (أبو أحمد)، فأما الأول: فمات في غزوة أحد ، وأما الثاني عبيد الله بالتصغير : فهذا هو الذي كان زوجاً لأم حبيبة ، وتنصر ومات بالحبشة ، وأما الثالث المكنى بأبي أحمد : فهذا هو الشاعر الأعمى ، وقد شهد جنازتها ، يعنى مات بعدها ؛ ولذا فإن ابن حجر قال : فلعله - أي المتوفى - أخ لأم ، أو أخ من رضاع .

والإشكال الثاني : في قول زينب بنت أم سلمة : (ثم دخلت على زينب ) ، فحرف العطف ثم يفيد التراخي والترتيب ، وفي رواية البخاري : فدخلت على زينب - والعطف بالفاء يفيد الترتيب والتعقيب ، فلعل (ثم) هنا استخدمت بمعنى الواو التي تفيد مطلق الجمع ، حيث قال في (( النحو الوافي )) :- ومنها - وهذا قليل جائز ، أنها قد تكون بمعنى واو العطف فتفيد مطلق الجمع والاشتراك من غير دلالة على ترتيب بشرط وجود قرينة ، ومثاله قول ابن مالك : كلامنا لفظ مفيد كاستقم

واسم وفعل ثم حرف الكلم أو لعله من الرواية بالمعنى تصرفًا من بعض الرواة ، ولعله ترتيب ذكر زينب ؛ أي ثم ذكرت دخولها على زينب بعد ذكر دخولها على أم حبيبة ، ولكن يمكن أن يحل ذلك الإشكال برواية لمسلم من قول زينب: توفى حميم لأم حبيبة ، فتكون تلك غير وفاة أبيها ، ويكون ذلك الحميم مات قبل موت زينب بنت جحش ، أي قبل سنة عشرين ؛ لأن أبا سفيان مات سنة إحدى وثلاثين - كما سبق - والله أعلم .

الثالثة : أم سلمة - رضى الله عنها -وهي أم زينب التي روت الحديث ، ومن زوجات النبى - صلى الله عليه وسلم - وقد تزوجها

رسول الله - صلى الله عليه وسلم - بعد وفاة أبي سلمة ، رضى الله عنهما ، وموت أم سلمة كان في سنة إحدى وستين للهجرة .

والذي يظهر من الحديث أن الإحداد على الزوج أمر لازم ديناً ، وأما الإحداد على غيره فهو إذن يمكن أن يمنع منه الزوج ، فيعلم أنه يجوز الإحداد على غير الزوج من قريب ونحوه ثلاث ليال فما دونها ، فما زاد عليها فحرام لا يجوز ، وكأن هذا القدر أبيح لأجل حفظ النفس ومراعاة غلبة الطباع البشرية ، ولهذا تناولت أم حبيبة وزينب بنت جدش ، رضى الله عنهما ، الطيب لتخرجا من عهدة الإحداد ، وصرحتا بأتهما لم تتطيبا لحاجة ، إشارة إلى أن آثار الحزن باقية عندهما ، لكنهما لا يسعهما إلا الامتثال لأمر الشرع ، وتقديمه على حظ النفس ، فضلاً عن العادة والعرف.

وفي الحديث النهي الصريح عن الاكتصال للمرأة في حدادها ، ولو كان علاجاً لمرض أصاب عينها ، وإنما ذلك ليس منعاً من التداوى ، ولكنه منع من التزين ؛ لأن الكمل يجمع بين التداوي والزينة ، وغير الكحل يمكن أن يحدث منه الدواء بدون زينة ؛ لذا جاء النهي الصريح عن الاكتمال في حدادها.

ففي الجاهلية كانت المرأة في حدادها لا تمس ماءً ، ولا تقلم ظفرًا ، ولا تزيل شعرًا ، ثم تخرج بعد الحول بأقبح منظر ، ثم تقدض بدابة أو طائر - أي : تحك جلدها به - فيموت من وسخ جسمها الذي التقل إليه.

وفي حديث سبيعة جاء: (فلما تعلت من نفاسها تجملت للخطاب ، فدخل عليها أيو السنابل بن بعكك - رجل من بني عبد الدار -فقال لها: ما لي أراك تجملت للخطاب ، ترجين النكاح ... إلخ ) .

(تعلت من نفاسها): لفظة تحتمل: طهرت من نفاسها، وتحتمل بمعنى: استعلت من ألم نفاسها؛ أي بدخولها فيه، والراجح هنا الثاني؛ لأن النبي - صلى الله عليه وسلم - أفتاها إذا وضعت أن تنكح إن شاءت، وفي رواية: ((حللت حين وضعت حملك)).

يقول ابن حجر: يجوز العقد عليها إذا وضعت ولو لم تطهر من دم نفاسها ، وبه قال الجمهور ، ومنه قول ابن شهاب عند مسلم - : ولا أرى بأسا أن تتزوج حين وضعت ، وإن كانت في دمها ، غير أنه لا يقربها زوجها حتى تطهر .

وظاهر القرآن في قوله تعالى: ﴿ أن يضمن حلهنَّ ﴾ [ الطلاق : ٤ ] علق الحل على الوضع ، وقصره عليه ، ولم يقل : إذا ظهرت ، ولا إذا انقطع دمك ، فصح ما قاله الجمهور .

(تجملت للخطاب): هذه الكلمة ذكرها الأئمة من أهل العلم والمحدثين دون نكير أو تفسير، دل على أنهم لم يروا فيها من شيء مستهجن؛ ذلك لأنهم عاشوا في عصور تلتزم بالشرع وتفهم الإسلام، وتبني ما اشتبه عندهم بيانه إلى الواضح من مسائل الشرع، لكن العلمانيين وزيانيتهم من المتلصصين الذين يسرقون الكلمات يتاجرون بها يستخدمون مثل تلك العبارات استخداما يظهر منه حبهم نشيوع الفاحشة، ليحيق بهم قول الله تعالى: ﴿ إِن الذين يُصون أَن المناهرة والله يعلم وأنه لا تعلمون ﴾ [ النور: والأخرة والله يعلم وأنه لا تعلمون ﴾ [ النور: والأخرة والله يعلم وأنه لا تعلمون ﴾ [ النور:

الموقفة الأولى: أن المرأة التي مات زوجها تحد عليه أربعة أشهر وعشرًا، فلا تتطيب في بيتها، فضلاً عن خارجه، فكأن من دخل بيتها فشم ريحًا علم أنها خرجت من عدتها، ومعلوم أن الريح يدرك بالأنف، ولو من وراء حجاب، لذا فإن المرأة منهية عن التعطر إذا خرجت من

بيتها ، أو مرت على رجال في غير حدادها ، أما في الحداد فلا تتطيب البتة ، فيعلم انتهاء عدتها إذا شم أحد منها ريحًا وهي في بيتها .

وكذلك تحد على زوجها بألا تلبس ثوبا صبيغا ؛ يعني أن يكون ثوبها على لون نسيجها من صوف ، أو وبر ، أو قطن ، أو كتان ، أي لا تتكلف في ذلك ثوبا غير ما عندها ، ولا تلبس ثوبا فيه زينة ، واستثنوا من ذلك ما كان صبغه لقذر أصابه بغير أن يكون ذلك لزينة ؛ كالأسود الذي لا لمعان فيه ، فكأن المرأة يظهر انتهاء عدتها على زوجها بلون ثيابها ، وإن كانت منتقبة يقال لها عندئذ : تجملت للخطاب ، بل إن جماعة من أهل العلم يمنعون الحادة من النقاب ، فكأنها إذا رئيت منتقبة دل ذلك على أنها تجملت للخطاب ، وذلك ما ذكره الخرقي في الخطاب ، وإلى تعملت وقال : فإن احتاجت إلى ستر وجهها أسدلت عليه وقال : فإن احتاجت إلى ستر وجهها أسدلت عليه كما تفعل المحرمة .

والمرأة منهية في حدادها أن تخرج نهارا إلا لحاجة ، ولا ليلاً إلا لضرورة ، فإذا خرجت لصلة رحم أو عيادة مريض أو شهود صلاة في مسجد دل ذلك على خروجها من حدادها ، ويقال لها : تجملت للخطاب ، لذا علينا أن نتنبه لتلك الكلمات ، وأن نحذر من أن نحملها على عادة المعاصرين فنسىء الظن بجيل الصحابة الكرام ، رضى الله عنهم ،

الوقفة الثانية: أن الإسلام يحث على أن تكون المرأة تحت زوج دائماً ؛ لذا جاء الإذن بالتعدد للزوجات حتى لا تبقى امرأة بغير زوج ، سواء بكرا ، أو مطلقة ، أو مات عنها زوجها ، وذلك ما يجعل المرأة دائماً مرغوبة ، فيصبح عدد النساء دائماً دون الكفاية للتعدد من الرجال ، وهذا هو الذي يرفع الله به الهوان عن المرأة ، فلا تحيا إلا في بيت ترى نفسها فيه

معززة مكرمة ؛ ولأن الله سبحاته وعدها بالخير في قوله : ﴿ وَإِن يَعْرَفَا يُفْنَ اللَّه كلاً من سعته ﴾ [ النساء : ١٣٠ ] ، وهذا من محاسن الإسلام التي تغافل عنها الناس ، حتى ظنوها شرًا وهم لا يعلمون ، فلقد أخرجوا المرأة من حياتها ودفعوها للعمل ، وعرضوها للذياب بدعوى حريتها ومساواتها للرجل ، فحدث لها ومنها الشقاء والنكد ، مع أن الشرع قد ضمن لها الرعاية والخير . ولا حول ولا قوة إلا بالله .

الموقفة الثالثة: أن حال الناس اليوم إفراط وتفريط، فالمرأة مأذون لها في أن تحد على غير الزوج ثلاثة أيام، ولا يجوز لها الزيادة، ويجوز لزوجها منعها من الحداد على كل ميت غيره؛ لأن الزينة حقه، والحداد على غير الزوج ليس عليها بلازم، إنما هو إذن فقط، أما حدادها على الزوج فهو لازم أربعة أشهر وعشرًا.

وحال الناس اليوم أشد من الجاهلية الأولى ، حيث تحد المرأة على أبيها ، وعلى أخيها ، وعلى ولدها عاماً وقد تزيد ، وكثيراً ما نرى الزوجة التي مات زوجها يمنعها أهلها من الزواج بعده ، ويرون كأن عارًا يلحقهم إن هي تزوجت بعد وفاة زوجها ، وقد يموت عنها وهي شابة صغيرة بعد أن ذاقت الحياة مع الأزواج ، ثم تمنع من ذلك ، وهذا مخالف لشرع الإسلام، وقد تقع في الخطأ بذلك السبب وهي آثمة في وقوعها في الخطأ مهما كان يسيرًا ، لكن على كل من منعها الزواج مثل ذلك الإثم ، بل لو كان الذي منعها ولى لها فإن ولايته تسقط بمنعها وإعضالها عن الزواج ، وتنتقل الولاية للولى الذي بعده ، فإن لم يكن لها ولى غيره ، فالسلطان ولى من لا ولى له ، وما يعرض من مشكلات في ذلك الأمر شديد ينبغي أن نتنبه له ، وأن نتتقل عن حياة الجاهلية هذه .

حتى إن كثيرًا من الأبناء يمنعون أمهاتهم ، بل وأبيهم من الزواج بعد وفاة الزوج ، وكفى

بذلك من العقوق الذي يحرم الجنة ، ولا حول ولا قوة إلا بالله .

يقول ابن حجر: وفي قصة سبيعة من الفوائد أن الصحابة كاثوا يفتون في حياة النبي - صلى الله عليه وسلم - وأن المفتي إذا كان له ميل إلى شيء لا ينبغي له أن يفتي فيه لئلا يحمله الميل إليه على ترجيح ما هو مرجح كما وقع لأبي السنابل، حيث أفتى سبيعة أنها لا تحل بالوضع لكونه كان خطبها فمنعته، ورجا أنها إذا قبلت ذلك منه وانتظرت مضي العدة حضر أهلها فرغبوها في زواجه دون غيره.

وفيه ما كان من سبيعة من الشهامة والفطنة ، حيث ترددت فيما أفتاها به حتى حملها ذلك على استيضاح الحكم من الشارع ، وهكذا ينبغي لمن ارتاب في فتوى المفتي أو حكم الحاكم في مواضع الاجتهاد أن يبحث عن النص في تلك المسألة ، وفيه الرجوع في الوقائع إلى الأعلم .

وقيه مباشرة المرأة السوال عما ينزل بها ولو كان مما يستحي النساء من مثله لكن خروجها من منزلها ليلاً يكون أستر لها كما فعلت سبيعة .

وفيه أن الحامل تنقضي عدتها بالوضع على أي صفة كان من مضغة أو علقة ، سواء استبان خلق الآدمي أم لا ؛ لأنه - صلى الله عليه وسلم - رتب الحل على الوضع من غير تفصيل وهو الذي عليه الجمهور ، وخالف ابن دقيق العيد والشافعي .

وفيه جواز تجمل المرأة بعد انقضاء عدتها لمن يخطبها دون تبرج أو سفور ، بل بما يوافق الشرع المطهر .

وفيه أن المرأة لا يجب عليها التزويج لقولها في الخبر: (وأمرني بالتزويج إن بدا لي)، فيكون معناه: وأذن لها، وفي رواية ابن ماجه فقال: (إن وجدت زوجاً صالحاً فتزوجي)، وعند أحمد: (إذا أتاك أحدًا ترضينه). وفيه أن الثيب لا تزوج إلا برضاها من ترضاه ولا إجبار

لأحد عليها ، ولا يعني ذلك أن تزوج نفسها بغير ولي ، فكل نكاح لثيب أو بكر بغير ولي فهو باطل للأحاديث الصحيحة الكثيرة .

والنماء في حكم الخطبة على ثلاثة أقسام:

أحدها: التي تجوز خطبتها تعريضا
وتصريحا، وهي التي تكون خالية من الأزواج
والعدد لا يستثنى منهن إلا من كانت مخطوبة
لغيره، وكانت إجابتهم له بقبول خطبته صريحاً.
الثاني: التي لا تجوز خطبتها لا تصريحاً
ولا تعريضاً:

أ- وهي المرأة المتزوجة ؛ لأن ذلك قد يخببها على زوجها ، في حديث أبي داود وأحمد وابن حبان عن أبي هريرة ، رضي الله عنه : ((من خبب زوج امرئ أو مملوكه فليسس منا )) . وقوله : ((خبب )) ؛ أي خدع أو أفسد .

ب- المرأة المطلقة طلاقاً رجعياً ؛ لأنها زوجة تعتد من زوجها إذا مات وترثه .

الثالث: التي يجوز التعريض بخطبتها دون التصريح وهي:

أ- التي لا تزال في عدة الوفاة من زوجها ؛ لقوله تعالى : ﴿ ولاجناح عليكم فيما عرضتم به من خطبة النساء ﴾ [ البقرة : ٢٣٥ ] ، ودليل النهبي عن التصريح إذن الله تعالى لهم بالتعريض ، فلو كان التصريح جائزًا ما كانت حاجة لذكر التعريض . ب- المعتدة من طلاق بائن بينونة كبرى (طلاق ثالث ) ، وإن كره بعض أهل العلم ذلك ؛ لأن الفرق بينها وبين المعتدة من وفاة أن عدة العيضات يمكن كتمانها أو الخيائة فيها أما عدة الأشهر : (أربعة أشهر وعشرة أيام) لا يمكن فيها ذلك .

التعريض في الخطبة: هو الكلام الذي يفهم وتلة ، ثم تزوجها الزبير بن وبه السامع مراده من غير تصريح ، وأمثلته أن وتلك قصتها ، ثم تزوجها عبد الريد يذكر نسبه لتسمعه أو يذكر رغبته أو حاجته إلى حتى مات عنها وانجب منه زوجة أو كلامًا يفيد من صفاتها ما يرغب فيه . عمرو بن العاص فماتت عنده . ومثل أن يقول : (رب راغب فيك) ، أو (من يجد سيدنا محمد وآله وصحبه وسلم

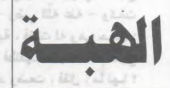
مثلك ) ، أو (وددت أن ييسر الله لي امرأة صالحة ) .

أما التصريح: فذكر الألفاظ التي تحمل المعنى المباشر لا يقصد غيره.

هذه جملة من فوائد حديث سبيعة الأسلمية ، وفي الحديث تصوير للحياة الاجتماعية التي جاء بها الإسلام ، فكرم المرأة كامل التكريم ، فصارت ترى بيتها وأهلها عوناً لها على طاعة ربها ، وترى كذلك وظيفتها في بيتها عون أهلها وزوجها وولدها على طاعة ربهم ، فكانت البيوت المسلم حة تسعد أهلها وتعدهم للجنة في الآخرة .

ولذا فإنني أختم الكلمة بذكر هذا الحديث الذي أخرجه ابن ماجه والبيهقي وسند البيهقي صحيح عن الزبير بن العوام - رضي الله عنه - وكانت عنده أم كلثوم بنت عقبة ، فقالت له وهي حامل : طيب نفسي بتطليقة ، فطلقها تطليقة ، ثم خرج إلى الصلاة ، فرجع وقد وضعت ، فقال : ما لها ؟ خدعتني خدعها الله ، ثم أتى النبي - صلى الله عليه وسلم - فقال : سبق الكتاب أجله اخطبها الله ، نفسها .

فتدبر هذه أم كلثوم التي نزل بسببها آيات سورة ((الممتحنة )): ﴿ يأيها الذين آمنوا إذا جاءكم المؤمنات مهاجرات فامتحنوهن الله أعلم بإيمانهن فإن علمتموهن مؤمنات فلا ترجعوهن إلى الكمار لاهن حل لهم ولاهم يحلون لهن وآتوهم ما أنعقوا ولاجناح عليكم أن تنكحوهن إذا آتيتموهن أخورهن ﴾ [الممتحنة: ١٠] ، وأم كلثوم هذه هاجرت في العام السابع من الهجرة ، ثم تزوجت بعبد الله بن رواحة الذي مات عنها في غزوة مؤتة ، ثم تزوجها الزبير بن العوام فطلقها ، وتلك قصتها ، ثم تزوجها عبد الرحمن بن عوف ، عمرو بن العاص فماتت عنده . و صلى الله على عمرو بن العاص فماتت عنده . و صلى الله على سندنا محمد ه آله وصحبه و سند



المهيئة ماء ليقدم

size a sale the sale

الحمد لله ، والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن والاه . وبعد : نكاح الهدة:

أجمع الفقهاء على أن عقد الزواج ينعقد باللفظ الصريح، وهو لفظ الزواج أو النكاح ، ويكل لفظ مشتق منهما ، لقوله سبحانه وتعالى: ﴿ فَانْكُمُوهُنَّ بِإِذِنْ أهلهن ﴾ [النساء: ٢٥].

ولقوله تعالى: ﴿ فَلَمَّا قَضِي زيد منها وطرًا زوَّجناكها ﴾ [الأحزاب: ٣٧].

فصيغة الزواج والنكاح وردت في القرآن الكريم كما وردت في السنة المطهرة ، وهي من الصيغ الصريحة في الزواج.

أما عقد الزواج بلفظ الهبة فأجازه الأحناف، ولم يجزه جمهور الفقهاء.

وقد استدل الأحناف على ذلك بما يأتى:

١- قول المولى سيحانه وتعالى: ﴿ إِن وهبت نفسها للنبي إن أراد النبيُّ أن يستنكمها ﴾ الأحزاب: ٥٠].

فالآية صرحت بأن عقد الزواج بلفظ الهبة صحيح ؛ لأن الله تعالى سمى العقد بلفظ الهبة نكاحًا ، حيث قال سيحاته : ﴿ أَن يستنكحها كه ، وهذا يدل على جواز النكاح بلفظ الهبة ، وإذا

وسلم فإنه يجوز للأمة كلها ؟ لأنها مأمورة بالاقتداء به واتباعه

٢- النبي صلى اللَّه عليه وسلم وأمته في عقد الزواج بلفظ الهبة سواء، أما الخصوصية الواردة في الآية: ﴿خالصة لك من دون المؤمنين ﴾ [الأحزاب: ٥٠] إنما هي في جواز الزواج بدون مهر ، بدليل قوله سيحاته : ﴿ لَكِيلًا يُكُونَ عَلَيكُ حَرِجٍ ﴾ [الأحزاب: ٥٠]، وذلك يفيد أن الخصوصية رفعت حرجا، والحرج في وجوب المهر الذي يلزمه مشقة السعى للحصول على المال ، وهو صلى الله عليه وسلم مشغول بالرسالة ، فالخصوصية للرسول صلى الله عليه وسلم أن الهبة تكون بدون مهر.

٣- يؤيد ذلك أن السيدة عائشة ، رضى الله عنها ، كانت تعير النساء اللاتى وهبن أنفسهن للرسول صلى الله عليه وسلم وتقول: ألا تستحى أن تعرض تفسها بدون صداق .

٤- عن سهل بن سعد ؛ أن امرأة جاءت إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فقالت له : جئت لأهب لك نفسى ، فقام رجل من الصحابة وقال: يا رسول الله ، إن لم يكن لك بها حاجة فزوجنيها ، فقال له الرسول جاز هذا للنبي صلى الله عليه صلى الله عليه وسلم: ((اذهب

فقد ملكتكها بما معك مسن القرآن ».

فالحديث يدل على أن عقد الزواج تم بلفظ التمليك، والهبة لفظ من ألفاظ التمليك، فيجوز أن يتم بها عقد الزواج.

أما الجمهور: المالكية، والشافعية، والمتابلة؛ فقد استدلوا على عدم جواز عقد الزواج بلفظ الهبة بما يأتى:

1- أن الله سبحاته وتعالى خص رسوله صلى الله عليه وسلم بهذه الخصوصية ، وهي جواز النكاح بلفظ الهبة بدون مؤمنة إن وهبت فسها للني إن أراد الني أن يستنكحها خالصة لك من دون المؤمنين ﴾ [ الأحسزاب: وما الهبة خاص به صلى الله عليه وسلم بدليل: ﴿ خالصة لك من دون المؤمنين ﴾ .

٧- ما كان من خصوصيات الرسول صلى الله عليه وسلم لا يحل أن يشاركه فيه أحد من أمته ، والآية دلت على أن هذا خاص به صلى الله عليه وسلم ، والخصوصية تشمل النكاح بدون مهر ، وبلفظ الهبة ، فمن أين جنتم بجواز عقد النكاح لفير الرسول صلى الله عليه وسلم بلفظ الهبة مع وجوب المهر ؟

في المعنى دون اللفظ ، علمًا بأن اللفظ يتبع المعنى .

٣- استدلال الأحناف بحديث سهل بن سعد الذي فيه: ((قد ملكتكها بما معك من القرآن )) ليس فيه دليل لهم ؛ لأنه جاء في بعض الروايات: ((اذهب فقد زوجتكها ». وهي الأشهر ، كما أنه ليس كل ما يدل على التمليك ينعقد به النكاح ، فالعقد بنفظ الإجارة يدل على تمليك المنفعة ، ومع هذا لا ينعقد به عقد النكاح بإجماع الأحناف أتفسهم ، إلا ما ورد عن الكرخي ، وقد رد عليه الجمهور ، ومنهم الأحناف ، ومما يجدر التنبيه إليه هو أن الأحناف يقولون: إن الزواج ينعقد بكل لفظ وضع شرعاً لتمليك عين كاملة في الحال ، كلفظ الهبة إذا كانت على وجه الفكاح، فإذا قامت قرينة على خلاف ذلك ، كما لو طلب رجل من امرأة أن تهب نفسها له بدون شهود ولا تسمية مهر فقبلت ، فلا ينعقد النكاح ، وتكون المعاشرة المترتبة على ذلك حراماً حرمة غليظة ، وأن الزواج لا يصح عندهم ، إلا بحضور شاهدين متوافرة فيهما الشروط المنصوص عليها، ولابد من مهر ، وإذا لم يسم في العقد وجب مهر مثل الزوجة ، ويجوز أن يكون المهر المسمى

بقلم الشيخ :
محمود غريب الشرب
رئيس أنصار السنة

الماريشي رمارة

المحرس المناطقة المناطقة



مؤجلاً ، كما يجوز تعجيله كله أو

يعضه ، والراجح : هو قول الجمهور ، الذين يقولون بأن النكاح بلفظ الهبة لا يجوز ، إلا لرسول الله صلى الله عليه وسلم ، وهذه من خصوصیاته ؛ ولأن أدلة الأحناف وإن كان لها وجاهتها وقوتها ، إلا أن النص ورد بالخصوصية لرسول الله صلى الله عليه وسلم في نكاح الهبة ، والذي يبدو أن المراد منه اللفظ والمعنى ، وحمله على المعنى دون اللفظ يحتاج إلى دليل ، ولا دليل على هذا ، وصيغ النكاح لا يجرى فيها القياس ، ويجب فيها الحذر والحيطة ؛ لأن فيها تحليل بُضع الأصلُ فيه الحرمة ، ولا يحل إلا بشروط خاصة ، لذا فإن ما ذهب اليه الجمهور هو الراجح ، حيث إن الهبة لا تحل لأحد بعد رسول الله صلى الله عليه وسلم إن كاتت هبة نكاح لفظاً ومعنى .

وقد ذهب الجمهور السى أن الهية وقعت من كثير من النساء ، منهم أم شريك ، وخولة بنت حكيم ، وليلى بنت الخطيم ، ووريت روايات كثيرة منها القوي ومنها الضعيف في أسماء الواهبات أتفسهن للزواج من الرسول صلى الله عليه وسلم ، الا أنه له عليه وسلم منهن أحد ، وروي عن ابن عباس ومجاهد وروي عن ابن عباس ومجاهد أتهما قالا: لم يكن عند الرسول صلى الله عليه وسلم المرأة موهية .

وما قيل: إن ميمونة بنت الحارث وزينب بنت خزيمة من الواهبات أنفسهن ، ضعيف جدًا ، ومعروف أنهما من زوجات الرسول صلى الله عليه وسلم ، لكنهما لم يكونا من الواهبات أنفسهن له ؛ لأن اللاتي وهبن أنفسهن لم يتزوج بواحدة منهن ، وما قيل خلاف ذلك فضعيف جدًا كما سبق .

#### - نكاح المتعة : و المعاد المعاد

ونكاح المتعة هـو أن يقول الرجل المرأة: متعني بنفسك شهرا، أو شهرين، أو مـدة القامتي في هذا البلد، ويكون في بلد بعيد عن بلده، على مهر قدره كذا وكذا، وهو من أخطر العقود المحرمة على الإطلاق.

وسمي بالمتعة ؛ لأن الرجل ينتفع ويتمتع بالزواج إلى الأجل الذي حدده.

ولقد ذهب جماهير أهل العلم ببطلاته ؛ لأن المقصود من شرعية الزواج هو دوام العشرة وإقامة الأسرة ، وتربية الأولاد ، وذلك لا يتحقق إلا إذا كان عقد النكاح على التأبيد .

وقد أباح النبي صلى الله عليه وسلم هذا الزواج في وقت اضطر الناس إليه، ثم نهى عنه، وقد ثبت النهي عنه في أحاديث كثيرة، مما جعل كثيرا من أهل العلم يقطعون بحرمته ويحكون الإجماع على ذلك، ومن هذه الأحاديث:

١- ما رواه البخاري ومسلم عن علي، رضي الله عنه، أن رسول الله صلى الله عليه وسلم نهى عن نكاح المتعة، وعن لحوم الحمر الأهلية زمن خيير.

٧- وعن سلمة بن الأكوع
 قال: رخص لنا رسول الله
 صلى الله عليه وسلم في متعة
 النساء عام أوطاس ثلاثة أيام، ثم
 نهى عنها. رواه مسلم وأحمد.

٣- وعن سبرة الجهنى ؛ أنه غزا مع رسول الله صلى الله عليه وسلم فتح مكة ، قال : فأقمنا بها خمسة عشر ، فأذن لنا رسول الله صلى الله عليه وسلم في متعة النساء ، فخرجت أنا ورجل من قومي ولي عليه فضل في الجمال وهو قريب من الدمامة مع كل واحد منا برد ، فبردي خلق ، وأما برد ابن عمى فبرد جديد غض ، حتى إذا كنا بأسفل مكة أو بأعلاها فتلقتنا فتاة - مثل البكرة (١) العَظنطنة (١) - فقاتنا : هل لك أن يستمتع منك أحدثا ؟ قالت : وماذا تيذلان ، فنشر كل واحد منا برده ، فجعلت تنظر إلى الرجلين ، ويراها صاحبي تنظر إلى عطفها ، فقال : إن برد هذا خلق ، وبردي جديد غض ، فتقول : برد هذا لا بأس به ثلاث مرار ، أو مرتين ، ثم استمتعت منها ، فلم أخرج حتى حرمها رسول الله صلى الله عليه وسلم . رواه مسلم وأبو داود والنسائي.

٤- وقد روى مسلم وأحمد عن سيرة أيضنا:

أنه كان مع رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فقال : ((يا أيها ، الناس إنى قد كنت أذنت لكم في الاستمتاع من النساء ، وإن الله قد حرم ذلك إلى يوم القيامة ، فمن كان عنده منهن شيء، فَلْيُحْل سبيله ولا تأخذوا مما آتيتمو هن شيئا » -

وقال الإمام النووي في شرح مسلم: والصواب المختار أن التحريم والإباحة كانا مرتين، وكانت حلالاً قبل خيير ، ثم حرمت يوم خيبر ، ثم أبيحت يوم فتح مكة ، وهو يوم أوطاس التصالهما ، ثم حرمت يومنذ بعد ثلاثة أيام تحريمًا مؤبدًا إلى يوم القيامة .

وقال القرطبي: الروايات كلها متفقة على أن زمن إباحة المتعة لم يطل ، وأنه حرم ، ثم أجمع السلف والخلف على تحريمها ، إلا من لا يلتفت إليه من الروافض.

وقال الشوكاتي في ((نيل الأوطار » - بعد أن ذكر من العلماء من خالف الجمهور في تحريم المتعة -: ومع كل حال فنحن مقيدون بما بلغنا عن الشارع، وقد صح لنا التحريم المؤبد، ومخالفة طائفة من الصحابة له غير قادحة في حجيته ، ولا قائمة لنا بالمعذرة ليكونا أسرة صالحة ، كما أنه ضد وعلى آله وصحبه وسلم .

من الصحابة قد حفظوا التحريم وعملوا به ، ورووه لنا ، حتى قال ابن عمر ، رضى الله عنهما ، فيما أخرجه ابن ماجه قال: لما ولي عمربن الخطاب، خطب الناس فقال: إن رسول الله صلى الله عليه وسلم أنن لنا في المتعة ثلاثًا ، ثع حرمها ، والله لا أعلم أحدا تمتع وهو محصن إلا رجمت بالحجارة ، إلا أن ياتيني بأربعة يشهدون أن رسول الله صلى الله عليه وسلم أطها بعد إذ حرمها . اه .

وبعد ذكر هذه الأدلة التي تقضى بحرمة نكاح المتعة ، إلا أن هذاك أخطارًا اجتماعية تسترتب على نكاح المتعة ، وذلك لأن المعقود عليها والمدخول بها في نكاح متعة ليست زوجة بالمعنى الصحيح المفهوم ؛ لأن النكاح المؤبد إنما شرع لمقاصد وأهداف اجتماعية ، من أجل عمارة الكون عن طريق التناسل على طريقة في نكاح المتعة ليست زوجة سنها الله تعالى وشرعها ، حيث بالمعنى الصحيح ، وكان الرسول يوجد الفرد الصالح، والأسرة الصالحة المترابطة المستقرة | أول الإسلام للضرورة ، ثم خرم ، ليتكون المجتمع السليم ، ونكاح المتعة يتنافى مع هذه الأهداف النبيلة ؛ لأنب وسيلة لقضاء ذكرناه من النصوص ، وللضرر الشهوة فقط، ولا يجمع بين الاجتماعي الناتج عن فعله . الزوجين برباط المصير الواحد

مصلحة المرأة وكرامتها ؛ لأسه يعتبرها مجرد وعاء تصب فيه شهوة الرجل، بالإضافة إلى أنه يخلو من المعنى السامي للزواج، من حيث السكن والرحمة ؛ لأن كلا من الرجل والمرأة يشعران بأن حياتهما مؤقتة ، فلا مودة ولا تعاطف ، كما أنه لا يَلْزم الرجل بالنفقة وبعدد غير محدد من النساء المستمتع بهن ، ولا يقع فيه طلاق بقيوده وشروطه التي تحمى المرأة وتحمى الحياة الزوجية من الانهيار في النكاح الشرعي ، بل ينتهى أمر النكاح بانتهاء المدة المؤقتة المتفق عليها ، ولا يلزم الرجل بأي التزام ، ولا شك أنه إبقاء للفاقة تحت اسم آخر ، من هنا فإن التحريم لنكاح المتعة كان بسبب حماية المرأة ، وحقها في الحياة الإنسانية الفاضلة ، ولعل هذا كله يوضح بجلاء أن المستمتع بها صلى الله عليه وسلم رخص فيه ثم أبيح ، وأخيرًا خُرُم التحريم المؤبد والقاطع ، لما سبق أن

وصل اللهم على سيدنا محمد

<sup>(</sup>١) البكرة : خشبة مستديرة في جوفها محور تدور عليه .

<sup>(</sup>٢) العَطْنَطَة : الطويلة ، والطويلة العنق العيطاء .

• الجواب: أنه حديث صعيح وقد ورد من حديث أبي هريرة وعبد الله بن عمرو، رضى الله عنهم.

وأما حديث أبى هريرة: فأخرجه النسائي (٩٩/٥)، وابن مرفوعًا مثله. ماجه (۱۸۳۹) ، وأحمد (۲/۷۷۳، ٣٧٩) ، وابن أبي شيبة (٣٧٧) ، و ۱ / ۲۷٤) ، وابن حبان (۲۰۸) ، والطحاوي في ((شرح المعاتي)) (٢/١١) ، والدارقطني (٢/٨١١) ، والبيهقى (٧/٤١) ، وأبو نعيم في ((الطيعة)) (٨/٨)، وابين الجارود في ((المنتقى)) (٢٦٤) من طرق عن أبي بكر بن عياش، عن أبى حصين ، عن سالم بن أبي الجعد ، عن أبى هريرة مرفوعا فذكره المسالم المسالم المسالم المسالم

> ورواه عن أبي بكر بن عياش جماعة منهم: الحسن بن عرفة ، وهنادين السرى، ومحمدين الصياح، ويحيى بن إسحاق، وحسن بن موسى الأشيب، وأسود بن عامر ، ومعلى بن منصور ، وأبو داود الطيالسي ، وأبو غسان ، وابن أبسى شبية ، وإبراهيم بن مجشر ، وعمار بن خالد التمار ، وإسحاق بن يحيى الطباع.

Them

بجيب عليها ، فضيلة الشيخ : أبي إسحاق الحويني



وخالف هذا الجمع : فرات بن محبوب ، ومعلى بن منصور ، فروياه عن أبي بكر بن عياش، عن أبي حصين ، عن أبي صالح ، عن أبي هريرة ، رضى الله عنه ،

قال أبو نعيم: لم يروه عن أبي حصين عن سالم وأبى صالح ، إلا أبو بكر . ونوه البيهقيُّ بنحو ذلك . • قلت: وفرات بن محبوب ذكره ابن حبان في (( الثقات )) (۱۳/۹) ، وترجمه ابن أبى حاتم في (( الجرح والتعديل)) (۸۰/۲/۳) ، ولم يذكر فيه جرحا ولا تعديلاً . الله الله الله الله

قال الدارقطني في (( العلل )) (۱/٤/۱): (لاباس به)، ووهمه في حديثه ، ووثقه الهيثمي في ((المجمع)) (١/٨٨٩)، وكأته اتكا على توثيق ابن حبان ، ومعلى بن منصور ثقة ، ولكنه رواه على الوجه الأول أيضاً ، وكأن هذا الاضطراب من أبى بكر بن عياش ، فقد تكلم العلماءُ في حفظه ، وإن كان الأشبه هـ و روايـة الجماعـة عنه ، وهذا سند لا بأس به ، لولا ما نقله الزيلعي في ((نصب الراية )) (٣٩٩/٢) عن ابن دقيق العيد أنه قال في ((التنقيح)):

[٢٦] المتوهيد السنة الساعة والعشرون العدد الرابع

(رواته ثقات، إلا أن أحمد بن حنبل قال : سالم بن أبى الجعد لم يسمع من أبي هريرة). اه.

وسالم ذكروه بالتدليس والإرسال ، لكن له طريق آخر ، أخرجه أبويعلى (ج١١/ رقم ٦١٩٩) قال: حدثنا محمد بين عباد ، وأخرجه البيهقي (١٣/٧، ١١) ، من طريق سعدان بن نصر قالا: ثنا سفيان - يعنى : ابن عيينة - عن منصور ، عن أبى حازم، عن أبى مريرة - قيل لسفيان : رفعه ؟ قال : لعله -: (( لا تحلُ الصدقة لغنى ، ولا لذى مرة سوى )) .

هكذا على الشك في رفعه ، ولكن أخرجه ابن خزيمة في ((صحيفه)) (ج٤/ رقم ٢٣٨٧)، قال : حدثنا عبد الجبار بن العلاء ، وأخرجه الحاكم (٤٠٧/١) من طريق على بن حرب قالا: ثنا سفيان ، عن منصور ، عن أبى حازم ، عن أبى هريرة يبلغ به ، ومعنى : (بيلغ به) ؛ يعنى رفعه إلى النبي صلى الله عليه وسلم ، وذكر البيهقى أن الحميدي رواه عن سفيان فجزم برفعه ، وهؤلاء

الثلاثة أثبت في سفيان ، ولا سيما الحميدي ، فهو من أوثق أصحابه ، فالسند صحيح ، والحمد لله .

وأخرجه القضاعي في ((مسند الشهاب )) (۸۸٥) من طريق محمد بن عيدوس ، ثنا وهب ، أبنا خالد ، عن حصين ، عن أبى حازم ، عن أبى هريرة مرفوعا مثله ، وهذا سند صحيح ، ومحمد بن عبدوس ترجمه الخطيب في ((تاريخ بغداد )) (۲/۸۱/۲-٣٨٢) ، وقال : (كان من أهل العلم والمعرفة والفضل).

ونقل عن ابن المنادي قال: (كان من المعدودين في الحفظ وحسن المعرفة بالحديث ، أكثر الناس عنه لثقته وضبطه ، وكان كالأخ لعبد الله بن أحمد بن · ( Juis

ونقل أيضا عن أحمد بن كامل القاضى قال: (كان حسن الحديث كثيره).

ووهب هو ابن بقية ، أحدُ الثقات ، وبقية السند مشهورون . فالسند صحيح أيضاً.

وأمّا حديث عبد الله بن عمرو: فأخرجه البخاري في

((التاريخ الكبير)) (٢/١/٢٢)، وأبو داود (١٦٣٤)، والترمذي (۲۵۲) ، والدارمي (۱/۲۲۳، ٥٢٠) ، والطيالسي (٢٢٧١) ، وعبد الرزاق (٥٥٥٧) ، وابن أبى ش بية (٣/٧٠٢، و ١٤/١٧٢، ٥٧٧) ، كلاهما في ((المصنف)) ، وأبو يعلى في ((مسنده )) (ج١١/ رقم ١٠٤١)، والطحاوي في ((شرح المعاتى )) (٢/٤) ، وابن الجارود في ((المنتقى)) (٣٦٣)، والحاكم في ((المستدرك)) (١٧/١)، والبيهة عي (١٣/٧)، والدارقطني (١١٩/٢) ، والبغويُ في ((شرح السنة )) (٨٢/٢) ، من طريق سعدبن إبراهيم ، عن ريمان بن يزيد العامري ، عن عبد الله بن عمرو مرفوعًا مثله. قال الترمذي: (حديث حسن).

وهو كما قال ، وريصان بن يزيد ، وإن جهله أبو حاتم ، لكن قال سعد بن إبراهيم الراوي عنه: (صدوق) ، ووثقه ابن معين وابن ر حبان ، وله شواهد أخرى .

الافراق ويكنان بطراح

• ويسأل القارى : محقوظ إبر اهيم فيقول :

هل صبح أن النبي صلى الله عليه وسلم جهر بالقراءة في صبلاة الجشارة ، وأنه قرأ سورة سع Pastall

> • والجواب: لا أعلمه صحيحًا عن النبي صلى الله عليه وسلم ، ولكن صبح عن ابن عباس ، رضى الله عنهما .

أخرجه النسائي (١/٤٧، ٧٥) ، قال : أخبرنا الهيشم بن أيوب ، وأبو يعلى في ((مسنده )) (ج٥/ رقم ٢٦٦١) قال: حدثنا وإبراهيم بن زياد ؛ أربعتهم عن

محرز بن عون ، وابن الجارود في (( المنتقى )) (٥٣٧) من طريق سليمان بن داود الهاشمي

إبراهيم بن سعد قال: حدثني أبي عن طلحة بن عبد الله بن عوف أخي عبد الرحمن بن عوف قال: صليت خلف ابن عباس على جنازة، فقرأ بفاتحة الكتاب وسورة، فجهر حتى سمعنا، فلما انصرف أخذت بيده فسألته عن ذلك ؟ فقال: سنة وحقّ.

وقال البيهة ي : (ورواه إبراهيم بن حمزة ، عن إبراهيم بن سعد ، وقال في الحديث : فقرأ بفاتحة الكتاب وسورة ) . ثم قال

البيهقي: (وذكر السورة فيه غير محفوظ).

وأخرجه عبد الله بن محمد بن سعيد بن أبي مريم في (ما أسند سفيان الثوري) (١/، ٢/٤)، وابن الجارود في ((المنتقى)) (٣٦)، عن عن محمد بن يوسف الفريابي قالا: ثنا سفيان الثوري، عن زيد بن طلحة التيمي قال: سمعت ابن عباس قرأ على جنازة فاتحة الكتاب وسورة وجهر بالقراءة، وقال: إنما جهرت لأعلمكم أنها سنة والإمام كفاها، وسنده

صحيح . وزيد بن طلحة وثقه ابن معين . وقال أبو حاتم : ( لا بأس به ) ، كما في (( الجرح والتعديل )) الشافعي في (( الأم )) ( الأم )) ( ( ۲۷۰/۱ ) ، وأخرجه الشافعي في (( الأم )) ( ( ۲۷۰/۱ ) ، قال : أنبأنا ابن عيينة ، عن محمد بن عجلان ، عن سعيد بن أبي سعيد قالا : سمعت ابن عباس يجهر يفاتحة الكتاب في الجنازة ويقول : إنما فعلت لتعلموا أنها ويقول : إنما فعلت لتعلموا أنها

• ويسأل القارئ: مطاوع محمود علي - بكالوريس العلوم - جامعة الأزهر - عن حديث: رالجار أحق بدار الجار أو الأرض إ هل هو صحيح ؟

# • والجواب: أنه حديثٌ حسنٌ الله .

أخرجه أبو داود (۱۷ ۲۰) ، والنسائي في (الشروط) من ((السنن الكبرى)) - كما في (( أطراف المرزي )) (٤/٩١) -والسترمذي (١٣٦٨) ، وأحمد (0/1, 11, 71, 11, 11), والطيالسي (٤٠٤)، وابسنُ أبسى حاتم في ((العلل)) (١/٨٠٤)، والدارقطني في ((الجزء الثالث والعشرين من حديث أبى طاهر الذهلسي )) (رقم ٥١)، والبيهقى (١٠٦/٦)، من طرق عن قتادة، عن الحسن ، عن سمرة مرفوعاً . قال الترمذي: (حديث سمرة حديث حسن صحيح، وروى عيسى بن يونس ، عن سعيد بن أبى عروبة ، عن قددة ، عن

أنس ، عن النبي صلى الله عليه وسلم ، والصحيح عند أهل العلم حديث الحسن ، عن سمرة ، ولا نعرف حديث قتادة ، عن أنس إلاً من حديث عسى بن يونس ) . اهد.

• قُلْتُ: أمّا حديثٌ قتادة، عن أنسٍ، فأخرجه ابنُ أبي حاتم في ((العلل)) (٢٠٠١)، وابن حبان المعاتي)) والطحاويُ في ((شرح المعاتي)) (٢٢/٤)، من طريق عيسي بن يونس، حدثنا سعيد، عن قتادة، عن أنس به.

وقد رواه عيسى بن يونس عن سمرة أيضاً .

فأخرجه النسائي - كما في (( الأطراف )) - عن إسحاق بن إبراهيم ، عن عيسى بن يونس ، عن سعيد بن أبي عروبة ، عن قددة ، عن الحسن ، عن سعرة .

وكذلك رواه قاسم بن أصبغ ،
قال : حدثنا محمد بن إسماعيل ، ثنا
نعيم بن حماد ، ثنا عيسى بن
يونس ، عن ابن أبي عروبة ، عن
قنادة ، عن أنس ، وبه عن قتادة عن
الحسن ، عن سمرة مرفوعاً فذكره .

hald to the fifth that we will

ولكن تكلِّم العلماء في حديث قتادة عن أنس ، ووهموا عيسى بن يونس فيه .

قال الدارقطني: (وهم فيه عيسى بن يونس، وغيره يرويه عن قدادة، عن الحسن، عن سمرة، هكذا رواه شعبة وغيره، وهو الصواب). اهد.

وقال ابن أبي حاتم في ((علل الحديث)) ((۷۷/۱): (سألتُ أبي وأبا زرعة عن حديث عيسى بن يونس، عن سعيد بن أبي عروبة، عن قتادة، عن أنس، عن النبي

صلى الله عليه وسلم قال: ((جار الدار أحق بالدار). قالا: هذا خطأ . روى هذا الحديث همام، فطأ . روى هذا الحديث همام، قادة ، عن الشريد، وقال همام: عن قادة ، عن عمرو بن شعيب، عن الشريد، وقالا: نظن أن عيسى وهم فيه ، فشبه ((الشريد)) بوقال أبو زرعة: الصحيخ عندنا: قتادة ، عن الشريد) عمرو بن شعيب، عن الشريد، وهم فيه عيسى) . انتهى .

وندا ابنُ القطان نحوا آخر، فقال بردُ على الدارقطني - كما في يونس، عن سعد، (نصب الراية) (١٧٣/٤) -: الحسن، عن سمر (وقد مالا بهذا القول على صلى الله عليه وسعي بن يونس، فإنه ثقة، ولا فلم يعبا إلى جمعه المعد أن يكون جمع بين الروايتين، حديث أنس). اهد.

اعني: عن أنس، وعن سمرة، ثم ذكر رواية قاسم بن أصبغ السالفة الذكر، وقال: وعيسى بن يونس ثقة، فوجب تصحيح ذلك منه). اهـ. فأنت: ولكن أنكر الإمام أحمد هذا الجمع.

ففي ((مسائل أبي داود ))
(ص ، ، ٣): (سمعت أحمد قال: عد
عيسى حديث أنس ، يغني عن سعيد ،
عن قتادة ، عن أنس ، عن النبي
صلى الله عليه وسلم في الشفعة ؟
قال أحمد: ليس بشيء ، قلت لأحمد:
كلاهما عنده ، أعني عند عيسى بن
يونس ، عن سعيد ، عن قتادة ، عن
الحسن ، عن سعيد ، عن قتادة ، عن
صلى الله عليه وسلم في الشفعة ؟
فلم يعبا إلى جمعه الحديثين ، وأنكر
حديث أنس ) . اه .

قُلْتُ: ومع ما مر ذكره،
 فقد اختلف في إسناده

فأخرجه ابن أبسي حاتم (۱/۹۷۱- ۲۸۰)، عن عيسى، عن شعبة، عن يونس، عن الحسن، عن سمرة مرفوعا، قال أبو زرعة: (ورواه يزيد بن زريع وعباد بن العوام وجماعة عن يونس، عن الحسن، عن النبي صلى الله عليه وسلم ليس فيه رواية قتادة عن الحسن، عن سمرة)، وصورب أبو زرعة سمرة). انتهى

وخلاصة البحث ؛ أن الحديث عن سمرة ثابت ، وهو غير محفوظ عن أنس . والله أعلم .

and the bary to

ويسأل القارئ: جمال عطوة - الزاوية الحمراء - القاهرة - عن درجة هذا الحديث:
 أن امراة حجت مع صبى لها ، فسألت النبي صلى الله عليه وسلم: الهذا حج ؟ قال : وزعم ، ولك جر » ؟

• والجواب: أن هذا هديث محدة.

أخرجه مالك في ((الموطأ)) أخرجه مالك في ((الموطأ)) (١٣٣١) ، وأبو داود (١٧٣١) ، والنسائي (٥/١٠، ١٢١) ، والنسائعي في ((مسنده)) (١٢١، ١٢١) ، وأحمد (١/١٩، ١٢١، ٣٤٠) ، وأحمد (١/١٩، ٣٤٠) ، والحميدي في ((مسنده)) (١٠٥) ، والبن في ((مسنده)) (١٠٥) ، والبن خزيمة (ج٤/ رقم ٤٤٠٩) ، والبن حبان (١٤٤) ٧٧٩٧ ، ٧٧٩٧) ، والطحاوي في ((شرح المعاني))

(۱۲۰۲)، وابن الجارود في (المنتقى)) (۱۱؛)، وابن نجيد (المنتقى)) (ق ١/٥)، وابن نجيد في ((أحاديث أبي محمد الجوهري في ((أحاديث أبي الفضل الزهري)) (ق ٢/١٦)، وأبو عمرو المصمرقندي في ((الفوائد المنتقاة)) (رقم ٢١٦ بتحقيقي)، والطبراني في ((الكبير)) (ج ١١/ رقم ٢١١٧، ١٢١٨٧)، والبيهقي (٥/٥٥)، وأبو عثمان والبغوي في ((الفوائد)) والبغوي في ((الفوائد)) (ق ٢/٢))،

كريب، عن ابن عباس، أن النبي كريب، عن ابن عباس، أن النبي صلى الله عليه وسلم لقي ركبا بالروحاء - وهو مكان على ستة وثلاثين ميلاً من المدينة - فقال: ((من القومُ ؟)) قالوا: المسلمون، فقالوا: من أنت؟ قال: ((رسول الله))، فرفعت إليه امرأة صبياً، فقالت: الهذا حجِّ ؟ قال: ((نعم، فقالت: الهذا حجِّ ؟ قال: ((نعم، ولك أجر )). وهذا سياق مسلم، وهو عند بعضهم مختصر، والله

والحمد لله رب العالمين .



# لا خير في البحث عما اخفاه القـــرآن!!

وحدصه الحول: الله شيخ كبير صالح من فوم مدين ، وعلينا أن نعلم أن ما أخفاه القرآن فلا خير في البحث عنه ، فهو علم لا ينفع ، والجهل به لا يضر ، والله أعلم .

پسأل: ح. م. خ - الدلنجات - بحیرة:
 عن الرجل الصالح من قوم مدین الذي تـزوج
 موسى ابنته، هل هو شعیب، علیه السلام؟

● والجواب: أنه لم يصح في ذلك خبر يثبت أنه شعيب النبي ، عليه السلام ، ومعلوم أن قوم شعيب كان هلاكهم بعد قوم لوط بمدة قليلة ؛ لقوله تعالى : ﴿ وَمَا قُومِ لُوطِ مِنْكُم بِمِيدٍ ﴾ [ هود : ٨٩] ، وأن هلاك قوم لوط كان في زمان إبراهيم الخليل ، وبين إبراهيم وموسى قرون طويلة .

يقول ابن كثير: وما قيل: إن شعيبًا عاش مدة طويلة إنما هو - واللّه أعلم - احتراز من هذا الإشكال، ثم إن من المقوي لكونه ليس شعيبًا النبي أنه لو كان إياه لأوشك أن ينص على اسمه في القرآن هاهنا.

هذا ، وما جاء عن ابن عباس أن اسمه (يثرى) ، وعن ابن مسعود (يثرون) ، وهو ما جاء في كتب أهل الكتاب .

يقول ابن جرير: وهذا مما لا يدرك علمه إلا بخبر، ولا خبر بذلك تجب حجته، فلا قول في ذلك أولى بالصواب.

# المرهبون لا تعطل منافعه بل ينبغي أن ينتفع به وينفق عليه

ويسأل: شعبان حمد - بني سويف:
 عن رجل أخذ من آخر مبلغًا من المال، ورهن
 قطعة أرض عنده، وهي تدر عائدًا وربحًا، فهل يجوز للمقرض أن بإخذ نتاج الأرض المرتهنة عنده؟

• والجواب: أن هذا لا يجوز ، وهو من أبواب الدا.

قال القرطبي في تفسير الآية: ولو شرط المرتهن الانتفاع بالرهن فلذلك حالتان: إن كان من قرض لم يجز، وإن كان من بيع أو إجارة جاز؛ لأنه يصير بائعنا للسلعة بالثمن المذكور ومنافع الرهن مدة معلومة، فكأنه بيع وإجارة، وأما في القرض فلأنه يصير قرضنا جر منفعة؛ ولأن موضوع القرض أن يكون قُربة، فإذا دخله نفع صار زيادة في الجنس، وذلك ربا.

وأخرج البخاري عن أبي هريرة ، رضي الله عنه وسلم : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم :

[٣٠] التوهيد السنة السابعة والعشرون العدد الرابع



((الظهر يركب بنفقته إذا كان مرهوناً ، ولبن الدر يشرب بنفقته إذا كان مرهوناً ، وعلى الذي يركب ويشرب النفقة )) .

to the format of their stars the world

قال البسام: ويدل الحديث على أن المرهون لا تعطل منافعه ، بل ينبغى أن ينتفع به وينفق عليه ، وهذا لا ينافي أن كل قرض جر نفعًا فهو ربًّا ، ذلك أنه بإجماع العلماء فإن مؤنة الرهن على مالكه ، كما أن نماءه وكسبه له ، إلا هذين النفعين فإنهما مستثنيان لدلالة هذا الحديث ؛ ولأنه مشروط -أيضًا - تحرى العدل ، وذلك بأن يكون انتفاع الراكب والحالب بقدر النفقة ، وبهذا فإنه بعيد عن القرض

الذي يجر نفعًا ، ومع هذا لم يأخذ بهذا الحديث إلا الإمام أحمد ، أما الأثمة الثلاثة فلم يأخذوا به ، وأجابوا عنه بأجوبة ، والمعنى أن الظهر يركب وينفق عليه ، فلا يمنع الرهن الراهن من الانتفاع بالمرهون ، ولا يسقط عنه الإنفاق .

وخلاصة القول: أن الإجماع على عدم جواز الانتفاع بالرهن إلا من قبل صاحبه ، أما صاحب الدين فلا ينتفع بذلك ، واستثنى أحمد بن حنبل من ذلك المركوب والمحلوب الذي ينفق عليه ، فينتفع من حلبه وظهره بقدر نفقته ، أما الأرض المنزرعة فنتاجها لصاحبها لا المرتهن عنده ، والله أعلم .

# يجوز إجراء العمليات لاستجلاء حقيقة الجنس في الخنثي

• • ويسأل : محمد متولى ١ - الجراهات التي يكون

عن جراحة التجميل؟

• وننقل له الجواب من ندوة: ((الرؤية الاسلامية لبعض الممارسات الطبية )) ، المنعقدة بالكويت في ٢٠ شعبان ١٤٠٧ ه ، جاء فيها :

عرضت الندوة لموضوع (جراحة التجميل) ، وانتهت إلى ما يلى:

من العدالة ، أو التدليس ، أو

٣- ما ظهر في بعض وظيفة العضو السوية المعهودة له المجتمعات من جراحات تسمى عمليات تغيير الجنس استجابة للأهواء المنحرفة حرام قطعاً ، إصلاح عيب أو دمامة تسبب ويجوز إجراء عمليات لاستجلاء للشخص أذى عضوياً أو نفسياً . حقيقة الجنس في الخنثي .

٢- لا تجوز الجراحات التي راجع كتاب ((الرؤية الإسلامية تخرج بالجسم أو العضو عن خلقته البعض الممارسات الطبية )) من السوية ، أو يقصد بها التنكر فرارا (ص٣٦ ٤ - ٣٣٥، ثـم ص٢٥١، 10 - (YOY

محمد: الهدف منها علاج المرض الخلقى المجرد اتباع الهوى . والحادث بعد الولاة لإعادة شكل أو جائز شرعًا ، ويرى الأكثرون أنه يعتبر في حكم هذا العلاج

السنة السابعة والعشرون العد الرابع المتوهيد [٣١]

# الوسوسة من الشيطان وكيده ولكن صريح الإيمان هو الذي يمنعهم من قبول ما يلقيه الشيطان

### • • ويسأل الأخ السائل:

أنه قد يرد بخاطره أشياء عن الله عز وجل ، وقد يمل من ذلك ؟

• والجواب: فيما أخرجه البخاري ومسلم من حديث أبي هريرة ، رضي الله عنه ، قال : قال رسول الله صلى الله عنه ، الشيطان أحدكم ، فيقول : من خلق كذا ؟ حتى يقول : من خلق ربك ؟ فإذا بلغه فليستعذ بالله ولينته )) .

وما أخرجاه من حديث أنس بن مالك ، رضي الله عنه ، قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : ((لن يبرح الناس يتساعلون ، حتى يقولوا : هذا الله خلق كل شيء ، فمن خلق الله )) .

وفي رواية لمسلم: ((فمن وجد من ذلك شيئا، فليقل: آمنت بالله ورسله)).

وعند أبي داود فقولوا: ((اللّه أحد ، اللّه الصمد )) ، السورة ، ((شم ليتفل عن يساره ، شم ليستغذ )) .

وعند أحمد عن عائشة ، رضي الله عنها : ((فأذا وجد أحدكم ذلك فليقل : آمنت بالله ورسوله ، فإن ذلك يذهب عنه )) .

وهذا السؤال ينشأ عن جهل مفرط إن خرج من الآدمي، فإن كان من الشيطان فهو سبيله لإغواء الإنسان، فطريق الإنسان أن يعتصم بالله، فيستعيذ به، ولا يجيبه، وفي ذلك ذم كثرة السؤال.

وفي حديث ابن أبي شبية عن ابن عباس قال: جاء رجل إلى النبي صلى الله عليه وسلم، فقال: إني أحدث نفسي بالأمر لأن أكون حممة أحب إلي من أن أتكلم به، قال: ((الحمد لله الدي رد أمره إلى الوسوسة)). وفي حديث أبي داود عن أبي هريرة قال: جاء أناس إلى النبي صلى الله عليه وسلم من

اصحابه ، فقالوا : يا رسول الله ، إنا نجد في أنفسنا الشيء يعظم أن تتكلم به ما نحب أن لنا الدنيا ، وأنا تكلمنا به ، فقال : ((أو قد وجدتموه ؟ ذاك صريح الإيمان)) .

وليس المراد أن الوسوسة نفسها صريح الإيمان ، بل إن هذه الوسوسة من الشيطان وكيده ، لكن صريح الإيمان هو الذي يجعلهم يتعاظمون ذلك ، ويمنعهم من قبول ما يلقيه الشيطان في نفوسهم .

وانظر كيف أن العلاج من ذلك ألا تجيبه ولا ترد عليه ؛ لأنك إن رددت عليه استهواك وأوقعك ، فإما أن يضيع وقتك الذي هو رصيدك لعمل الصالحات ، وإما أن يجعك في شكوك وشبهات لا تتخلص منها .

ومما ذكره أبن حجر قال الخطابي: وجه هذا الحديث أن الشيطان إذا وسوس بذلك فاستعاذ الشخص بالله منه وكف عن مطاولته في ذلك اندفع، قال: وهذا بخلاف ما لو تعرض أحد من البشر لذلك، فإنه يمكن قطعه بالحجة والبرهان، قال: والفرق بيتهما أن الآدمي يقع منه الكلم بالمعوال والجواب، والحال معه محصورة، فإذا راعى الطريقة وأصاب الحجة انقطع، وأما الشيطان فليس لوسوسته انتهاء، بل كلما ألزم حجة زاغ إلى غيرها، إلى أن يفضي بالمرء إلى الحيرة، نعوذ بالله من ذلك.

(وقال): على أن قوله: ((من خلق ربك)) كلام متهافت ينقض آخره أوله؛ لأن الخالق يستحيل أن يكون مخلوقا، ثم لو كان السؤال متجها لاستلزم التسلسل وهو محال، وقد أثبت العقل أن المحدثات مفتقرة إلى محدث، فلو كان هو مفتقراً إلى محدث لكان من المحدثات.

وقال الطبيع : إنما أمر بالاستعادة والاشتغال بأمر آخر ، ولم يأمر بالتأمل والاحتجاج ؛ لأن العلم باستغناء الله جل وعلا عن الموجد أمر ضروري لا يقبل المناظرة ؛ ولأن الاسترسال في الفكر لا يزيد المرء إلا حيرة ، ومن كان هذا حاله فلا علاج له إلا الملجأ إلى الله تعالى والاعتصام به والاستعادة دحر للشيطان . والله أعلم .

# (يوب ، عليه السلام ، نبي كريم

• • وتسأل: أم عبد الرحمن محمد إسماعيل -بقرية بير عمارة - بلبيس - شرقية:

عن قول الله عز وجل في سورة ((ص)): في واذكر عبدنا أيوب إذنادئ ربدأني مسنى الشيطان بنصب وعذاب في [ص: ١٤]، فهل يمس الشيطان الأنبياء ؟ وكيف يَخلُصُ النهم وهم أنبياء محاطون برعاية الله وحفظه ؟

• والجواب: قال القرطبي عند الآية (١٤) من سورة ((ص)): قولهم: إن اللّه قال - أي: للشيطان - قد سلطتك على ماله وولده، فذلك ممكن في القدرة، ولكنه بعيد في هذه القصة، وكذلك قولهم: إنه - أي: الشيطان - نفخ في جسده حين سلطه عليه، فهو أبعد، والباري سبحانه قادر على أن يخلق ذلك كله من غير أن يكون للشيطان فيه كسب، حتى تقر له - لعنة الله عليه - عين بالتمكن من الأنبياء في أموالهم وأهليهم وأنفسهم.

(ثم قال): قال القاضي: والذي جرأهم على ذلك وتذرعوا به إلى ذكر هذا قوله تعالى: ﴿ إِذْ نَادَىٰ رَبِهُ وَتَنْ مِسْ الشيطان بنصب وعذاب ﴾ ، فلما رأوه قد شكا مس الشيطان أضافوا إليه من رأيهم ما سبق من التفسير في هذه الأقوال ، وليس الأمر كما زعموا ، والأفعال كلها - خيرها وشرها في إيمانها وكفرها طاعتها وعصيانها - خالقها هو الله لا شريك له في خلق شيء غيرها ، ولكن الشر لا ينسب إليه ذكرا ، وإن كان موجودا منه خلقا ، أدبنا به وتحميدا علمناه ، وكان من ذكر محمد أدبنا به وتحميدا علمناه ، وكان من ذكر محمد صلى الله عليه وسلم لربه به قوله من جملته : ((والخير في يديك ، والشر ليس إليك )) ، على هذا المعنى ، ومنه قول إبراهيم : ﴿ وإذا مرضت فهو المعنى ، ومنه قول إبراهيم : ﴿ وإذا مرضت فهو المعنى ، ومنه قول إبراهيم : ﴿ وإذا مرضت فهو

يشغين ﴾ [الشعراء: ٨٠]، وقال الفتى للكليم: ﴿ وما أَنسَانِيهُ إِلاَّ الشيطان ﴾ [الكهف: ٦٣].

قال ابن العربي: ولم يصح عن أيوب ، عليه السلام ، في أمره إلا ما أخبرنا الله عنه في كتابه في آيين ؛ الأولى : قوله تعالى : ﴿ وأبوب إذ نادى ربه أنى مسنى الضر﴾ [الأنبياء : ٨٨] ، والثانية في ((ص)) : ﴿ انى مسنى الشيطان بنصب وعذاب ﴾ ، وأما النبي صلى الله عليه وسلم ، فلم يصح أنه ذكره بحرف واحد ، إلا قوله : ((بينا أبوب يغتسل إذ خر عليه رجل من جراد من ذهب)) . الحديث .

لذا لم يصح عنه فيه قرآن ولا سنة إلا ما ذكرناه ، فمن الذي يوصل إلى السامع أيوب ، عليه السلام ، خبره ؟ أم على أي لسان سمعه ؟ والإسر اليليات مرفوضة عند العلماء على البتات ، فأعرض عنها بصرك ، وأصمم عن سمعها أذنيك ، فإنها لا تعطي فكرك إلا خبالاً ، ولا تزيد فوادك إلا خبالاً .

وفي الصحيحين - واللفظ للبخاري -: أن ابن عباس قال : يا معشر المسلمين ، تسألون أهل الكتاب وكتابكم الذي أنزل على نبيكم أحدث الأخبار بالله ، تقرعونه غضًا لم يشب ، وقد حدثكم أن أهل الكتاب قد بدلوا من كتب الله وغيروا وكتبوا بأيديهم الكتب ، فقالوا : ﴿ هذا من عند الله ليشتروا به ثمنًا قلبلاً ﴾ [البقرة : ٢٧] ، ولا ينهاكم ما جاءكم من العلم عن مسألتهم ؟! فلا والله ما رأينا رجلاً منهم يسأل عن الذي أنزل عليكم ، وقد أنكر النبي صلى الله عليه وسلم في حديث ((الموطأ)) على عمر قراءته التوراة .

يقول الشنقيطي في تفسير سورة (( الأنبياء )) :
فإن قلت : لِمَ نسبه إلى الشيطان ولا يجوز أن
يسلطه على أنبياء ليقضي من إتعابهم وتعنيبهم
وطره ، ولو قدر على ذلك لم يدع صالحًا إلا وقد نكبه
وأهلكه ، وقد تكرر في القرآن أنه لا سلطان له إلا
الوسوسة فصب .

قلت: لما كانت وسوسته إليه وطاعته له فيما وسوس سبباً فيما مسه الله به من النصب والعذاب

نسبه إليه وقد راعى الأدب في ذلك ، حيث لم ينسبه إلى الله في دعائه ، مع أنه فاعله ، ولا يقدر عليه إلا هو .

وقيل: أراد ما كان يوسوس به إليه في مرضه من تعظيم ما نزل به من البلاء، ويغريه على الكراهة والجزع، فالتجأ إلى الله تعالى في أن يكفيه ذلك بكشف البلاء، أو بالتوفيق في دفعه ورده بالصبر الجميل.

(ثم قال): وغاية ما دل عليه القرآن: أن الله ابتلى نبيه أيوب، عليه وعلى نبينا الصلاة والسلام، وأنه ناداه، فاستجاب له وكشف عنه كل ضر، ووهبه أهله ومثلهم معهم، وأن أيوب نسب ذلك في ((ص)) إلى الشيطان، ويمكن أن يكون سلطه الله على جسده وماله وأهله ابتلاء ليظهر صبره الجميل، وتكون له العاقبة الحميدة في الدنيا والآخرة، ويرجع له كل ما أصيب فيه، والعلم عند الله.

وهذا لا ينافي أن الشيطان لا سلطان له على مثل أيوب ؛ لأن التسليط على الأهل والمال والجسد من جنس الأسباب التي تنشأ عنها الأعراض البشرية كالمرض ، وذلك يقع للأنبياء ، فإتهم يصيبهم المرض ، وموت الأهل ، وهلك المال لأسباب

وقد حصل لأيوب من المكروه ألم في الجسد، وزوال الخيرات، فقال : ﴿ مسَّىٰ الشيطان بنصب وعذاب ﴾ ، والنصب : التعب .

قال في ((الظلال)): وقصة ابتلاء أيوب وصبره ذاتعة مشهورة، وهي تضرب مثلاً للابتلاء والصبر، ولاينها مشوية بإسرائيليات تطغى عليها، والحد المأمون في هذه القصة هو أن أيوب، عليه السلام كان كما جاء في القرآن الكريم – عبدًا صالحًا أوابًا، وقد ابتلاه الله فصبر صبرًا جميلاً، ويبدو أن ابتلاءه كان بذهاب المال والأهل والصحة جميعًا، لكنه ظل على صلته بريه وثقته به، ورضاه بما قسم له.

وكان الشيطان يوسوس لخلصائه القلامل الذين بقوا على وفائهم له - ومنهم زوجته - بأن الله لو كان يحب أيوب ما ابتلاه، وكانوا يحدثونه بهذا

فيؤذيه في نفسه أشد مما يؤذيه الضر والبلاء ، فلما حدثته امرأته ببعض هذه الوسوسة حلف لئن شفاه الله ليضربنها عددًا عينه ، قيل : مائة .

وعندئذ توجه إلى ربه بالشكوى مما يلقى من إيذاء الشيطان ومداخله إلى نفوس خلصائه ، ووقع هذا الإيذاء في نفسه : ﴿ أَنَى سَنَى الشيطان بنصب وعذاب ﴾ ، فلما عرف ربه منه صدقه وصبره ونفوره من محاولات الشيطان وتأذيه بها ، أدركه برحمته وأنهى ابتلاءه ورد عليه عافيته ، إذ أمره أن يضرب الأرض بقدمه فتنفجر عين باردة يغسل منها ويشرب فيشفى ويبرأ : ﴿ أَرْكُصْ بَرِجلك هذا معسل بارد وشراب ﴾ [ص: ٢٤] . ( انتهى ) .

والشيطان قدرته وطاقته مع البشر موضحة في قوله تعالى: ﴿ وما كان لى عليكم من سلطان إلا أن دعوتكم فاستجتم لى ﴾ [ إبراهيم: ٢٢]، فصرح بأنه لا قدرة له في حق البشر إلا على إلقاء الوساوس والخواطر الفاسدة.

# الدعاء والمسالة من العبودية . وهي ليست من باب الشكوى !!

قال الفخر الرازي: الحق أن المراد من قوله: ﴿ أَنَّ مَنَّ الشيطان بنصب وعداب ﴾ ، أنه بسبب إلقاء الوساوس الفاسدة والخواطر الباطنة ، كان يلقيه في نوع من العذاب والعناء .

وخلاصة القول: أن أبوب ، عليه السلام ، نبي كريم ، امتده الله بالصبر : ﴿ إِنَّا وجدناه صابرًا نِمْمَ العبدانه أواب ﴾ [ص: ٤٤] ، ومن العبودية الدعاء والمسألة ، وهي ليست من باب الشكوى : ﴿ أَنَّى مَسَّىٰ الضر ﴾ ، ﴿ مسنى الشيطان بنصب وعذاب ﴾ إنما هو دعاء ، وأما مس الشيطان له فهو وقع الوسوسة على نفسه ، إما من أشر الوسوسة له ، أو من أشر الوسوسة لخلصائه ، خاصة امرأته ، وأن تصريحهم بما وقع في نفوسهم من وسوسة الشيطان هو الذي أحدث في أبوب النصب والعذاب الذي اشتكاه ، والله أعلم .

# بقلم الشيخ / مصطفى درويش

## وعيل وزارة العدل سابقا

[ الأحزاب: ٣٤ ]، وإذا كان تعدد الزوجات في نظر التأليف العفن عيب وعمل حيواتسي، فهل نسبي جناب المؤلف أسفاره المقسة ، وقد ذكرت أن إبراهيم ، عليسه السلام ، كانت أنه زوجتان سارة وهساجر، وأن يعقسوب، عليسه السلام ، كانت له زوجتان : لينة وداحيل، وهسا اختان، جعبع بينهما . واثنان ملك يمين : زلفة وبلهة ، وذكر في سفر التكوين وفي سفر (( القضاد )) (۲۰/۸) ٣١) : كسان لجدعسون - وقسد اعتبروه من أتبنياء العهد القديم -كان له سبعون ولد خارجون من صليم ؛ لأنبه كسانت لسه نمساء عثيرات ، وداود كسانت لسه ثلاثسة عشر امرأة غير الحاضنة .

[17] Report had harmy being the first

والفقر فقد كنان في كفالية جيده وعده ، وكلاهما يعمل عطف الأب وحداثه ، وقد استؤجرت له مرضعة وحاضنة ، والسيدة خليجة ، رضي الله تعالى عنهما ، هي التبي عرضت نفسها عليه ؛ لأمانته وأخلاقه ، وماتت وهي في سن الخامسة والمستين ، وهو صلى الله عليه وسلم في سن الخمسين ، ولم يجمع بينها وبين أ زوجة أخرى .

أما التعدد بعد ذلك فقد كان لأسباب تشريعية ؛ لأن الزوجات جهاز إعلاسي متغمسص في الأمور الزوجية، وما يدور في بيت النبوة، وقد أمرهن الله تعالى بذلك : ﴿ وَادْكُرِنْ مَا يُطِي الفتراءات؛ أما عن عقدة البتم الديونكن من أيات الله والحكمة له

كشاب لمؤلف أجنبس يندرس بالجامعة الأمريكية بالقاهرة منذ عشرات السنين ، فيه الستراءات على نبى الإمسادم ، أُدُيرًا أُوقَف وزيس التعليم العالي تدريسه ، واعتذر مدير الجامعة بأنه لم يكن يعلم ما فيه ا!

وملخص الكشاب : أن نيسي الإسلام كان مصابئا يعقدة اليتم والفقر ، ولهذا تزوج خديجة !! وأن النزوة الجنسية دفعته السي الزواج المتعدد !! وأنه كان ينقل في القسرآن مسن أسسفار أحسل الكتاب !!

ولكن هل تكفسي مصادرة الكتباب، أو إيقباف تدريسه ا؟ الأهم من ذلك الرد على ما يه من

السنة السابعة والعشرون العدد الرابع التوهيد [٣٥]

وفي سفر ((الملوك الأول)) (۱/۱۱- ٤): سليمان كاتت له سبعالة من النساء وثلاثمائة من السراري.

وجاء في سفر ((التثنية)) أصحاح (٢١/١٠- ١٧) تشريع لما يفطه الرجل عند تعدد الزوجات هؤلاء هم أنبياء العهد القديم.

والعجيب أنه ذكر أن الرب بارك نسل هذا النزواج المتعدد وجعله كنجوم السماء ، فهل يبارك الرب العمل الحيواني !!؟؟

يبدو أن المؤلف يجهل حتى أسفاره المقدسة!!

أما أن نبي الإسلام نقل القرآن عن أسفار الإسرائيليين ، فالواضح أن هذا المؤلف الجاهل لم يقرأ القسران ولسم يقسرا أسسفار الإسرائيليين ؛ لأن الماء العذب الصافي لا يشق له طريقاً إلى البرك والمستنقعات والعفن .

لقد طعن القرآن الكريم في عقائد الإسرائيليين ، ووصفها بالكفر والإلحاد والافتراء على الله في الصفات الإلهية ، ووصف القرآن أسفار أهل الكتاب بالتحريف والتزوير ، وأنها مصنفات بشرية كتبت بأيديهم ، فهل ينقل القرآن عنها بعد ذلك ؟

هل يمكن لكتاب يصف الله تعالى بأنه أحد ، ولم يلد ، ولم يؤد ، ولم يكن له كفوا أحد ، أنه ينقل عن أسفار تصف الله تعالى بأنه له أولاد ، وأنه خلق

السماوات والأرض في سنة أيام ، واستراح في اليوم السابع ، وأنه حزن وتأسف في قلبه أنه خلق آدم ، وأنه تصارع مع يعقوب حتى الفجر ، وكاد يعقوب أن يقلبه ، وأنه حل ضيفاً على إبراهيم مع ملاكة ، وأكل من العجل المشوي والزيد ، وشرب اللبن ، وأنه لتواضعه يمكن أن يتأنس ويتجسد ويتحول إلى مثلث !؟

وهل يمكن لكتاب يصف ابراهيم بالوفاء والصدق ، أن ينقل عن كتاب يصف إبراهيم بأنه باع امرأته لفرعون مصر ، مقابل بقر وغنم وحمير ، وقال : هي أختي ليتمكن من بيعها !؟

وهل يمكن لكتاب يصف يعقوب بالإيمان والتقوى ، أن ينقل عن كتاب يصف يعقوب بالغش والكذب لسرقة النبوة !!؟؟

وهل يمكن لكتاب يصف سليمان بالإخلاص والوفاء، أن ينقل عن أسفار تصف سليمان بأن النسوة أملن قلبه، وراء آلهة أخرى وبنى لها معابد!!؟؟

وهل يمكن لكتاب يصف داود المسيح: إنه رفت بأنه نعم العبد، أن ينقل عن أسفار الأنها كنعانية، وأ تصف داود بأنه نظر إلى امرأة فيقول لها: خاصراة وأمره بشرب الخمر وجماع الكلاب، وترد عامرأته لتزوير النسب، ولما لم موائد أربابها!! يحدث دبر حيلة للغدر به وقتله، موائد أربابها!! ويصرح بو وهل يمكن لكتاب يصف هارون نحن أبناء الحور وهل يمكن لكتاب يصف هارون نحن أبناء الحور المناته المناته

بالنبوة والإيمان ، أن ينقل عن أسفار تقول عن هارون : إنه صنع عجلاً من ذهب ، وأمر بني إسرائيل بعبلاته ، والكتاب الحق - وهو القرآن - صحح هذه التهمة الباطلة ، وذكر أنها من فعل السامري ، وهارون النبي برىء منها !!؟؟

وهل يمكن لكتاب يصف عرش الله بأنه كريم وعظيم ومجيد ، أن ينقل عن أسفار تقول : إن حول العرش أربعة حيوانات مملوءة عيونا من قدام ومن وراء ، ووسط العرش خروف قائم ، كأنه منبوح ، وأن الخروف له المجد والبركة والكرامة والسلطان إلى أبد الآبدين .. إلى آخر ما جاء في سفر ((رؤيا يوحنا))!!

وهل يمكن لكتاب يصيح في وجه الإساتية: ﴿ يأيها الناس إنا خلقنا كم من ذكر وأنثى وجعلنا كم شعوباً وقبا وللتمارفوا أن أكرمكم عندالله أتقاكم ﴾ [ الحجرات: ١٣] ، ويقول من نزل عليه الكتاب: إن أكرمكم عندالله أنقاكم ، هل ليمكن أن ينقل عن أسفار تقول عن المسيح: إنه رفض مساعدة امرأة ؛ لأنها كنعانية ، وأنه جاء لخراف بني إسرائيل الضالة ، والمرأة تستعطفه ، فيقول لها : خبر البنين لا يلقى للكلاب ، وترد عليه المرأة : يا سيد للكلاب ، أيضاً تأكل مما يتساقط من مواقد أربابها !!

ويصرح بولس في رسائله: نحن أبناء الحرة، ولسنا أبناء

الجارية ، ويأتي الكتاب الحق -وهو القرآن - فيذكر العبد الرقيق في مقام الإنعام ، وهو زيد بن حارثة ، رضى الله تعالى عنه ، فيقول: ﴿ وإذ تقول للذي أنعم الله عليه وأنعمت عليه أمسك عليك زوجك وأتق الله .. ﴾ [ الأصراب : ٣٧]، ويذكر في مقام اللعنة عم رسول الله القرشي : ﴿ تبت يَدَا أبي لمب وتب ﴾ [ المسد : ١ ] ، فهل الكتاب التلوث السمعي !! الذي ضرب العنصرية البغيضة في طبعًا هذا غير معقول ؛ لأنه -الصميم ينقل عن كتاب يمجد والحمد لله - وزير عاقل ، العنصرية ويفرق بين أولاد الحرة وأولاد الجارية !!?؟

سجل دعاء أم مريم : ﴿ وإني أعيذها بكوذريتها من الشيطان الرجيم ﴾ [آل عمران: ٣٦]، واستجاب الله نهذا الدعاء ، فأصبح ومقيمي الشعائر والخطباء !! المسيح محصنا من الشيطان ، حتى في طفولته ، هل يمكن لهذا الاقتراحات لا تصدر إلا من خيال الكتاب الحق أن ينقل عن أسفار تقول: إن الشيطان أخذ المسيح على قمة جبل ، وأمره أن يسجد الاجتهاد والاقتراح ، وبين التخريف له ، وأخذه على جناح الهيكل ، والاشطاح !! فماذا عن قول

أيها الناس - يا علماء ، يا جهلاء ، يا سفهاء ، وحتى يا مجانين - هل يمكن لكتابين يتناقض أحدهما مع الآخر تماماً أن ينقل احدهما عن الآخر !! ؟؟ أسفارك جيدًا ، ستجد نفسك في سبحان الله !! وماذا لو أذبع الأذان

العطرية أخذت من عفن المستثقعات !!

العيادة الإليكترونية !!

تقول صحيفة (( النبأ الوطني )) عدد (۲۲/۳/۲۲م) (ص٥): إن وزير الأوقاف أصدر قرارًا بإنشاء إذاعة خاصة لبث الأذان في جميع المساجد لتخليص الناس من

ويقترح المحرر استخدام تلك الإذاعة في خطب الجمعة وهل يمكن للقرآن الكريم الذي والصلوات ، وتزويد المساجد براديو صغير ليكون إماماً في الصلوات ، وذلك كما يقول : توفير اقتصادى ، بدلاً من المؤذنين

وفي الواقع أمثال هذه مريض ، أو مجالس تعاطي الممنوعات ، والفرق كبير جدًا بين وأمره أن يلقى بنفسه ! ؟؟؟ (سبولنا : (( المؤذنون أطول الناس أعناق يوم القيامة )) !! هل سيطول إريل الإذاعة ، أو الراديو وهكذا عقائد للبيع بالمطبات نقول لجناب المؤلف الجاهل جهلا الإذاعة أو انقطعت الكهرباء ، هل مركبًا: اقرأ القرآن جيدًا ، واقرأ السيقولون للراديو : سبحان الله ،

النهاية تظن أن روائح الحديقة الإلكتروني في المساجد وانقطع الإرسال عند قول : (أشهد أن لا إله ... ) وسكت الإرسال !!

أما عن التلوث السمعي ، فالمفروض في الأذان أنه يخاطب النيام ، فيقول : ( الصلاة خير من النوم).

بصراحة هذه الاقتراحات تصدر عن الذين سمعوا عن الإسلام ، وليس لديهم فكرة كاملة عنه .

إله أسود

وقف المبشر - المُكفر - في احدى قرى جنوب إفريقيا اللادينية ، وأخرج من جيبه تمثالاً السود ، وقال بعد مقدمات : إن يسوع كان زنجياً أسود !! وهنا تساعل الناس : هل كان أبوه أسود أم أمه سوداء !؟ ووجد المبشر -المُكَفّر - أنه لا بد من الكذب ، فقال : أمه سوداء !! فقال الناس : اذن ضمي به أبوه لسواده ، وترك أبوه البيض للتحكم فينا ، وإذا كان أبوه تركه للمحاكمة والقتل ، فقد تركنا لاذلال البيض ، ولم يجد المبشر - المُكفر - أي إجابة ، فأدخل التمثال في جبيه ومد يده في الجيب الأخرى لإخراج الدولارات !!

الإمام ، فكيف يعرف المامومون والدولارات ، ولكن هل يمكن أنهم لم يسبقوه في الركوع البورصة العقائد أن تسيطر على والسجود والقيام !؟ وإذا توقفت فطرة الله التي فطر الناس عليها !!؟؟-

Below and species a stage final



بقلم الشيخ / عبد الرازق السيد عيد

Edward with my lett land



الحمد لله عالم الغيب والشهادة الكبير المتعال ، الذي أعد لكل شيء عدّته ، وصرف الأمر بحكمته ، وصلاة وسلاماً على النبيّ الخاتم المبعوث برحمة الله للعالمين ، وبعد :

أخي القارئ الكريم؛ وقفنا بك في لقائنا السابق عند إعلان امرأة العزيز أمام جمع النسوة أنها هي التي راودت يوسف، عليه السلام، عن نفسه، وأنه هو الذي استعصم، ولم تقف عند هذا الحد، بل أعلنت في تحد واضح أنه إذا لم يفعل يوسف، عليه السلام، ما تأمره به من الفاحشة فسيكون مصيره إلى السجن، أما يوسف، عليه السلام، فقد لجأ إلى الله وتضرع اليه أن يعصمه مما أحاظ به من فتن، ولو إلى السجن، فاستجاب الله له وعصمه من كيد امرأة العزيز، ومن كيد النسوة اللاتي اجتمعن عندها، العزيز من يوسف، عليه السلام، ولما ينست امرأة العزيز من يوسف، عليه السلام، ولما تتمكن من

إغوائه ، نفذت وعيدها ، وأودعته في السجن ، وسواء كان ذلك بأمر مباشر منها ، أو بحيلة احتالت بها على زوجها واتهمت يوسف ، عليه السلام ، بأنه هو الذي أشاع أمرها في المدينة ، سواء كان هذا أم ذاك فالنتيجة واحدة ؛ وهي أن البريء الذي لم يذنب ولم يرتكب إثما أودع السجن ظلما وبهتانا ، وهنا جاء ميقات حديثنا عن وقفتنا اليوم ، والتي ستكون بعون الله من عدة وقفات على النحو التالي :

الأولى: مع قوله تعالى: ﴿ ثم بدا لهم من بعد ما رأوا الآيات ليسجننه حتى حين ﴾ [ يوسف : ٢٥] :

﴿ بدا لَمْم ﴾ ؛ أي ظهر لهم - بعد تردد - سجن يوسف ، عليه السلام ، إلى مدة غير معلومة ، بالرغم من ظهور الآيات المتعددة والعلامات الظاهرة على براءته ، ابتداء من الشاهد الذي رأى القميص وقد قُدُ من الخلف ، ومرورا بالنسوة اللاتي قطعن أيديهن ، ووصلاً

[ ٢٨] التوحيد السنة السابعة والعشرون العدد الرابع



إلى اعتراف المرأة الصريح بمراودتها يوسف، عليه السلام، وأنه قد استعصم.

برغم كل الأدلة والبراهين الواضحة على براءة يوسف، عليه السلام، فقد قرر القوم البداعه السبحن، لماذا ؟ لأنهم أرادوا ستر القالة، وكتم ما شاع بين الناس، والتلبيس على العامة، وإظهار امرأة العزيز في صورة البريئة الوديعة الأمنة، ولو على حساب البريء الذي لم يذنب، وهذه أمور كثيرًا ما تحدث في المجتمعات التي تحكمها أهواء البشر، فتضطرب فيها موازين العدالة، وتتحكم النسوة في توجيه سياسة البلاد والعباد.

# الثانية: مع قوله تعالى: ﴿ وَ دَخُلُ مِعْهُ السَّجِنَ فَتِيانَ ﴾ [ يوسف: ٣٦]:

لما ذكر الله سبحانه في الآية السابقة السجن ، ودخول يوسف ، عليه السلام ، إليه وهو سبب ظاهر في الإهانة ، شرع الحق تبارك وتعالى في بيان ما حاصله أن الله جعل السجن

ليوسف، عليه السلام، سبباً للكرامة، فخرج منه عزيزاً كريماً، وكانت محنة السجن آخر المحن بالنسبة ليوسف، عليه السلام، وسببا مباشراً للتمكين، وما ذلك إلا لأن الله غالب على أمره ولكن أكثر الناس لا يعلمون، وهذا أحد مشاهد الغلبة والقَهر في هذه القصة، فصار السجن سوراً باطنه الرحمة، وظاهره من قبله العذاب، وقدم الله ذكر الفتين، حيث خروج يوسف، عليه السلام، من السجن كان بسبب رؤيا أحدهما، وكان ساقي الملك، وعن طريق تعبير هذه الرؤيا أخرج الله يوسف، عليه السجن، وجعله صاحب سلطان. وكلمة مسموعة في حكم مصر.

وهكذا يجعل الله من أشياء قد يراها الناس بسيطة سببا لأشياء عظيمة ؛ لأن الله غالب على أمره ولكن أكثر الناس لا يعلمون .

\* الثالثة: مع قوله تعالى: ﴿ قَالَ أَحِدُهُمَا إِنَّى أُوانِي أَحِدُهُمَا الْأَخْرِ إِنِّي أُوانِي أَحِلُ فُوقَ وَأُسَى خَبِرًا تَأْكُلُ الطّير منة بَدِنا بِتأويله إِنا نواك من المحسنين ﴾ [ يوسف: ٣٦]:

وهنا أخذ الفتيان يقص كلاهما رؤياه على يوسف، عليه السلام، وقد دفعهما إلى ذلك ما لاحظاه على يوسف، عليه السلام، من أمارات الإحسان، مظهرًا ومخبرًا، مما جعلهما يحسنان الظن به، ويلتمسان عنده العلم بتعبير الرؤيا، كما أنه يبدو أنهما كانا من أصحاب الفطر السليمة، حيث فطنا إلى سلوك يوسف، عليه السلام، وإحسانه.

الرابعة: مع قوله تعالى: ﴿ قال لا يأتيكُما طعامٌ تُرزَقَائِهِ إلا نَبَّاتكُما بتأويله قبل أن

يأتيكما ولكما مما علمنى ربى أبنى تركت ملة قوم لا يُؤمنون بالله وهم بالآخرة هم كافرون الله والمعتم والمحاق ويعقوب ما كان لذا أن يُشرك بالله من شيء ذلك من فضل الله علينا و علنى الناس ولكن أكثر الناس لا يشكرون ﴾ [يوسف: ٣٧، ٣٧]:

نحن الآن أمام موقف من مواقف الدعوة إلى الله يقوم بها يوسف ، عليه السلام ، في السجن ، ولم يثنه السجن عن قيامه به ، وهكذا سلوك أنبياء الله وأوليائه ، ففايتهم الأولى الدعوة إلى الله ، وتسمو هذه الغاية على كل غاية ، وترتفع فوق ما يصيبهم من محن ، بل بسببها يلاقون أشد المحن ، فلا يبالون بها ، وتظهر هنا براعة يوسف ، عليه السلام ، في الدعوة وحسن توظيفه لإمكاناته ، وحكمته في اختيار الأسلوب المناسب ، ومراعاة مقتضى الحال .

فهو لم يُجب السائلين لطلبهما مباشرة ، بل اهتم أولاً بتصحيح اعتقادهم ، فصلاح الاعتقاد أصل سعادة المرء وصلاح المجتمع في الدنيا ، والعاقبة الحسنة في الآخرة .

ولم يدخل يوسف ، عليه السلام ، إلى هدف مباشرة ، بل استخدم المراحل الآتية :

١- عرفهما بنفسه من خلال سعة علمه وقدرته على التأويل ؛ كي يكون ذلك أدعى لحسن إصغائهما واهتمامهما بما يقوله ، ومن ثم قبول الحق الذي يدعو إليه .

٢- بين لهم مصدر هذا العلم ، وأنه ليس من عنده ، بل هو مما علمه ربه ، حتى يَلْفِتَ أنظارهما إلى ربه الذي مَنْ عليه بهذا العلم .

٣- أوضح لهما سبب استحقاقه لهذا العلم ، وهو أنه قد ترك عقيدة القوم الذين لا يؤمنون باللّه ، واتبع مِلْه آبائه إبراهيم وإسحاق ويعقوب ، وهذه مِلْة الحق الأجدر بالاتباع من جميع الناس .

٤- بين لهما بلطف فساد اعتقادهما ، فلم يصرّح لهما بذلك ، بل عرض وبين فساد اعتقاد القوم ، وفي ذلك لطافة حس وحسن مدخل وحكمة في الدعوة .

٥- وأخيرًا أخبرهما أن نجاته من الشرك واتباعه التوحيد ونجاة آبائه إنما ذلك من فضل الله عليه وعلى آبائه وعلى الناس أجمعين ، فالهداية إلى الحق من أفضل نعم الله يمن بها على الشاكرين من عباده ، ولكن أكثر الناس لا يشكرون .

# الخامسة : مع قوله تعالى : ﴿ يُصِحْبَى السَّجِنَ أَرْبَابٌ مِتْفَرِقُونَ خَيرٌ أَمُ اللَّهُ الوَاحِدَ الْقَهَّارُ ﴾ [ يوسف : ٣٩ ] :

بعد التمهيد السابق طرح يوسف ، عليه السلام ، على صاحبيه هذا التساؤل الذي يثيرُ العقل ويلفت النظر ، وينبّه الفطرة السليمة ، وضعهما أمام مقارنة لا يمكن لعاقل أن يحيد عن الحق فيها .

وفي قوله: ﴿ يُصَحَبَى السَّجِنَ ﴾ تلطف في الدخول إلى الغَرض ، والصحبة هنا إشارة إلى صحبة الاختصاص التي جمعت بينهم في المكان ، وربما أيضا اشتراكهم في الظلم الواقع عليهم جميعا ، وجاء استخدام لفظ: ﴿ أرباب ﴾ في مقابلة لفظ الجلالة ﴿ الله ﴾ من أبدع ما يكون ، حيث لفظ ﴿ رب ﴾ مشترك يُطلق على الله ورب

العالمين ، وكذلك يطلق على رب القوم ورب البيت ورب المهنة ، والسيد المطاع في قومه وغير ذلك ، فناسب الفُرقة والاختلاف ، وأما لفظ الجلالة ((الله)) فهو علم على الذات الإلهية ، لم يُطْلَق إلا على الله الواحد الأحد ، فناسب الوصف بالوحدانية والقهر، فالأرباب التي يتخذها الناس والعجز أمام الله سبحاته ، فهو موصوف بكل صفات الجمال والجال ، ومنها الوحدانية والقهر ، وأراد يوسف ، عليه السلام ، بهذه المقارنة أن ينفذ منها إلى الإعلان الآتي:

# السادسة : مع قوله تعالى : ﴿ مَا تَعْبِدُونَ من دونه إلا أسماء سيتموها أنتم وأباؤكم ما أنزل اللَّه بها من سلطن إن الحكم إلالله أمر ألا تعبدوا رسله ، وأنزل به جميع كتبه ، حتى ختم رسله إلا إياه ذلك الدين القيم ولكن أكثر الناس لا بمحمد صلى الله عليه وسلم ، وختم كتبه بالقرآن يعلمون ﴾ [ يوسف : ١٠٠ ] .

هذا وصل يوسف ، عليه السلام ، إلى التصريح بفساد اعتقاد صاحبيه هما وقومهما من أهل مصر ؛ حيث اتخذوا من دون الله ألهة مزيفة هم الذين صنعوها بأنفسهم ووضعوا أسماءها من عند أنفسهم أيضنا ، فهي نيست من الحق في شيء ، وكيف يليق بالإنسان العاقل أن يعبد من دون الله آلهة صنعها هو بنفسه ، فهي آلهة عاجزة ، لا تنفع ، ولا تضر ، ولا تبصر ، ولا تسمع ، فهذا غاية البطلان والفساد، وفي مقابل ذلك الباطل الذي عليه القوم وعليه كل مشرك أعلن يوسف ، عليه السلام، في وضوح حقيقة الدين الحق: ﴿ إِن الحكم إلا لله أمر ألا تعبدوا إلا إياه ذلك الدين القيم ولكن أكثر الناس لا يعلمون ﴾ .

﴿ إِن الحكم إلا لله .. ﴾ أسلوب قصر وحصر يفيد اختصاص الله بالحكم ، وهذا الاختصاص

بالحكم من أهم خصائص العبودية ونابع منها ، ولذلك قال: ﴿ أمر ألا تعبدوا إلا إياه ﴾ ، فاختصاص الله بالحكم نابع من اختصاصه بالعبادة ، فالدين ما شرع ، والأمر ما حكم سبحاته ونحن عبيده ليس لنا إلا إخلاص العبادة له سبحانه ، ومنها الاحتكام إليه في كل شأن من آنهة من دون الله موصوفة بالتفرق والاختلاف شنون حياتنا ، وألا نتقدم بين يدي الله ورسوله في أمر ما ، ولا نقبل من أحد أن يفعل ذلك ، ﴿ ذلك ﴾ : أي اختصاص الله بالحكم تحقيقاً لاختصاصه بالعبادة وحده لا شريك له هو: ﴿ الدين القيم ﴾ ؛ أي القويم المستقيم الواضح الذي يصلح عليه أمر الدنيا والآخرة .

وذلك هو دين الحق الذي أرسل الله به جميع الكريم مهيمنا على ما سبقه من كتب ، قال تعالى : ﴿ ولقد بعثنا في كل أمة رسولا أن ا عبدوا الله وأجَّتنبوا الطاغوت ﴾ [النحل: ٣٦]، وقال تعالى: ﴿ وما أرسلنا من قبلك من رسول إلا نوحى إليه أنه لا إله إلا أنا فا عبدون ﴾ [ الأبياء: ٢٥ ] ، فعبودية الله سر الخلق والأمر ، وهذا هو الدين القيم ارتضاه الله لعباده منذ خلقهم ، وإلى يوم يبعثون ، ولكن أكثر الناس لا يعلمون ، فاحتكموا إلى أهوائهم ، واتبعوا الشيطأن ، وحكم وافي شرع الله الرجال ، والأوضاع والرسوم والأفكار ، ولا حول ولا قوة إلا بالله .

وإلى لقاء يجمعنا في وقفة أخرى ، نسأل الله أن ينفعنا بسيرة أنبياته ، وأن يجعلنا جميعًا من عباده الصالحين ، وأوليائه المتقين . آمين ، آمين . والحمد لله رب العالمين .

بقلم ا/ محمود الراكبي

الحمد لله الملك الحق ، الذي يحق الحق بكلماته ، وأمرنا بقوله : ﴿ وقل جاء الحق وزهق الباطل إن الباطل كان زهوقا ﴾ [الإسراء: ١٨]، نستعين به سبحانه ، ونصلي ونسلم على من تنزل الهدي الحق على قلبه ليكون للعالمين نذيرًا ، فجاء بالصدق وصدق به ، من تمسك به فقد هدي الي الصراط المستقيم، وبعد:

فنشرع بتوفيق الله تعالى في بیان مکانة النبی صلی الله علیه وسلم في العقيدة ووسطية الإسلام، فنتحدث أولاً عن طبيعة النبي صلى الله عليه وسلم وبشريته ، وأستسمح القارئ عذرًا إذ أستعمل التعبير الصوفى : ( الحقيقة المحمدية ) - إن جاز لنا أن نستخدمه ، ثم نشرح فهم السلف عنه - فالصحابة رضوان الله عليهم لم ينشغلوا طرفة عين بحقيقة محمد الفلسفي الباطني ، وقد كفتهم الآيات لرسوله صلى الله عليه وسلم أن يبلغ قومه بحقيقته البشرية ، فيقول له : ﴿ قِل إِنَّمَا أَمَّا بِسُرِّ مِثْلِكُم يُوحِي إِلَّ ﴾ [الكهف: ١١٠]. -

فالحقيقة المحمدية إذن ذات شقين ؛ فهو بشر مثل كل البشر ، والشق الثاني: هو مجال الاختصاص والتميز في قوله تعالى : ﴿ يُوحى إلى ﴾ ، ولا ينبغى أن نغفل عن هذه الحقيقة الواحدة ذات الشقين ، فالتقصير والتفريط يظهران لمن ينظر فقط إلى قوله : ﴿ بِسُرِّ مِثْلَكُم ﴾ ، وبدافع التمسك بالبشرية فقط أغفل بعضهم ما يلزم من أدب النظر إلى شق الاختصاص بالوحى ، بينما الغلو والاطراء يظهران لمن ينظر إلى شق: ﴿ يُوحَىٰ إِلَّ ﴾ ، وبدافع الحب يضيف الباطنيون مفاهيمهم المنحرفة ، ومن يستعرض القرآن الكريم يجد مجموعة من الآيات تلقي الضوء على كل جانب وتعطيه حقه .

● ثانينا مهمة الرسول البلاغ

يخصص القرآن مهمة الرسول البلاغ عن ربه ، يقول سبحانه : ﴿ ما صلى الله عليه وسلم بمفهومها على الرسول إلا البلاغ ﴾ [ المائدة : ٩٩] ، ويقول جل من قائل : ﴿ وما القرآنية المحكمة منونة البحث على الرسول إلا السلاغ المين > الفلسفى ، فالله تبارك وتعالى يوحى [النور: ١٥] ، لذلك كان الجانب الثاني: ﴿ يُوحِي إِلَّ ﴾ ، برغم أن الآية القرآنية ذكرت : ﴿ بِسُرِّ مِثْلُكُم ﴾ أولاً، شم: ﴿ يُوحِي إِلَّ ﴾ ، إلا أننا سنبدأ ببيان حقائق قوليه تعالى:

[٤٢] التوحيث السنة السابعة والعشرون العدد الرابع

﴿ يوحى إلى ﴾ ، لسبب واحد ؛ لأسه هدفنا من البحث ، وهو الذي إذا أوضحناه نفينا الغلو عن النبي صلى الله عليه وسلم ، كما أننا حين نحدد مهمة النبي صلى الله عليه وسلم وحدودها ستظهر وسطية الفهم عن خاتم الأنبياء وسيد المرسلين صلى الله عليه وسلم ، فنقول وبالله تعالى التوفيق: يحدد القرآن الكريم مهمة الرسول في إبلاغ رسالة ربه الى قومه ، دون أى تدخل أو تصرف من عنده ، والبلاغ عن الله عز وجل ، أشرف تكليف لخلق من خلق الله تعالى ، لذا حث الله سبحاته كافة الناس على طاعة رسله صلوات ربى وسلامه عليهم أجمعين ، ولذلك أنبأ كل نبى قومه بقوله : ﴿ إِنَّى لَكُم رسول أمين المانقوا الله وأطيمون ﴾ [الشعراء: ١٠٨، ١٠٧]، فحقيقة طاعتهم طاعة لله الذي أرسلهم ، قال تعالى : ﴿ من يُطع الرسول فقد أطاع الله ومن تولى فما أرسلناك عليهم حفيظاً ﴾ [النساء: ٨٠]، وقد قرر القرآن الكريم حقائق غاية في الأهمية ، فليس للرسول أن يتحمل نتائج إقبال قومه أو إدبارهم ، فليس هذا من شأته ، هو مبلغ فقط: ﴿ وكل إنسان ألزمناه طافره في عقبه ﴾ [الإسراء: ١٣] ، كما تنفى الآية مسئولية النبي صلى الله عليه وسلم أنت علهم بجبار فذك ربالقرآن من عن حفظ قومه أو حفظ إيمانهم ، أو مراعاة قلوب أتباعه وخواطرهم حسب المفهوم الصوفى ، فذلك هو الغلو الذي يأباه الإسلام، وقد فصلت الآيات الكريمات هذا المعنى في قوله تعالى: ﴿ قَلْ أَطْيِمُوا اللَّهُ وَالرسولُ فَإِن اللَّهِ وَلَمَا اجْتُهُدُ فِي إِبْلاغ سَادة قريتُ المن وراء العجرات أكترهم لا

تولوا فإنما عليه ما حُمل وعليكم ما حُملتم وإن تطيموه تهتدوا وما على الرسول إلا البلاغ المين ﴾ [النور: ١٥]، فطاعة الرسول هي السبيل إلى الهداية إلى ما يرضي الله عز وجل ، فيستحيل في العقل أن يعرف العبد ربه ومراد إلهه من نفسه ، بل لابد للله أن يُعرف الناس كيف يسلكون إليه ويهتدون إلى صراطه المستقيم. كما جاء التحذير من مخالفة أسر الله ورسوله ، قال سيدانه : ﴿ وأطيعوا الله وأطيعوا الرسول واحذروا

فإن توليتم فاعلموا أنما على رسولنا البلاغ المبين ﴾ [ المائدة : ٩٢] ، ويتكرر الإنباء بمهمة الرسول في قوله : ﴿ وأطيعوا الله وأطيعوا الرسول فإن توليتم فإنما على رسولنا البلاغ المبين [التغابن: ١٢]، ثم ينفي القرآن الكريم أي صفة من صفات الألوهية عن رسله ، ويؤكد على بشريتهم وإنهم ليسوا بجبارين ، وليس لهم سيطرة على أتباعهم ، وفي نفس الوقت ليسوا بوكلاء على المؤمنين، فيق ول سيحانه : ﴿ لست عليهم عسيطر ﴾ [ الغاشية : ٢٢ ] ، وقوله سبحاته : ﴿ ولوشاء اللَّه ما أشركوا وماجعلناك عليهم حفيظنا وماأنت عليهم بوكيل ﴾ [الأنعام: ١٠٧]، وكذا قوله تعالى : ﴿ نَحْنَ أَعْلَمُ مَا يَقُولُونَ وَمَا بخاف وعيد ﴾ [ق: ٥٥] ، حتى إذا أذن النبي صلى الله عليه وسلم لبعض المنافقين ، جاء عناب الله رقيقًا لطيفًا ، قال تعالى : ﴿ عِنَا اللَّهِ عنك لم أذِنتَ لمم ﴾ [التوبة: ٣٤]،

وتأخر لحظة عن ابن أم مكتوم جاء الوحى معاتبًا ، قال جال شأنه: ﴿ عبس ونول ﴿ أَنجاء الأعمى وما يدريك لعله يزكى ﴾ [عبس: ١- ٣ ] . وقال تعالى : ﴿ قَلَ لَا أَمِلُكُ لنفسي نفعًا ولاضرًا إلاما شاء الله ولو كنت أعلم الغيب لاستكثرت من الخير وما مسنى السوء إن أنا إلا تذيرٌ وبشيرٌ لقوم يؤمنون ﴾ [ الأعراف: ١٨٨ ] ، وكذا قوله جل وعلا: ﴿ قل لا أقول لكم عندى خزائن الله ولاأعلم الغيب ولا أقول لكم إنى ملك إن أتبع إلاما يُوحي إِلَّ ﴾ [ الأنعام : ٥٠ ] ، وتؤكد الآيات بشرية النبي صلى الله عليه وسلم بقوله عز من قاتل : ﴿ إِنكَ مِيتُ وَإِنهِمِ ميتون ﴾ [ الزمر : ٣٠ ] ...

إن هذه الآيات تقيم الحجة على أصحاب الغلو ، كما يحذر اللَّه تبارك وتعالى أصحاب التفريط بالآيات الدالة على خصوصية الرسول صلى الله عليه وسلم ، وتميزه بالوحى الذي يستلزم آدابا خاصة تفوق التعاملات العادية بين البشر ، مثل قوله تعالى : ﴿ وما أرسلناك إلا رحمة للعالمين ﴾ [الأنبياء: ١٠٧]، ﴿ وَإِنكُ لَتُهِدَى إِلَّى مراط مستقيم ﴾ [الشورى: ٥٢]، ويعرفنا اللَّه عز وجل كيفية الأدب مع حبيبه ومصطفاه محمد بن عبد الله فيقول سبحاته : ﴿ يَأْيُهَا الدِّينَ آسُوا لا ترفعوا أصواتكم قوق صوت النسي ولا تجهروا له بالقول كجهر بعضكم لبعض أن تحبط أعمالكم وأمتم لا تشعرون ﴿ إِنَّ الذين يغضون أصواتهم عندرسول الله أولتك ألذين أمتحن ألله قلويهم للتقوى لهم منفرة وأجر عظيم أن الذين ينادونك

يعقلون﴾ [ الحجرات: ٢- ٤ ] ، قال تعالى: ﴿ رما ينطق عن الموى ﴾ [النجم: ٣]، وينبغى أن نفهم قوله سبحاته: ﴿ وما رميت إذ رميت ولكن الله رمي ﴾ [ الأنفال: ١٧ ] بنفس أسلوب الخليل إبراهيم ، عليه السلام ، حين أمره ربه أن يوذن للحج ، قال ما معناه : ومن يسمعنى ؟ قال الحق تبارك وتعالى: عليك الأذان ، وعلينا البلاغ ، ولم يقل أحد : إن الخليل ، عليه السلام ، قد تحول حين الأذان إلى صورة الهية ، وإنما هي معجزة وخصوصية بختص الله بها من يشاء من عباده ، وهذا نفس ما وقع للنبي محمد صلى الله عليه وسلم ، فهو رمى الحصى ، والقادر على إيصال كل حصاة إلى رجل من الكفار يلقى حتفه في المعركة هو الله وحده لا شريك له .

ويقرر الحق سبحاته أن من يبايع المبلِّغ عن الله هو في الحقيقة مؤمن صادق مبايع لله تعالى : ﴿ إِن الذين يُبايعونك إنما يُبايعون اللُّه ﴾ [ الفتح: ١٠]، ولا تقصد هذه الآيات من قريب أو بعيد ؛ أن محمدًا حين بابع وحين رمى لم يكن محمدًا في الباطن كما ظهر للناس ، بل كان في الحقيقة الله ، كما يزعم الصوفية أصحاب وحدة الوجود .

فالحقيقة الإيمانية الصحيحة أن يؤمن المسلم أن رسول الله صلى الله عليه وسلم بشر يجري عليه ما يجرى على البشر ، من الخليقة ، والتكوين في الرحم، ثم الولادة، والطفولة ، والصبا ، والشباب ، والرجولة ، إلى الوفاة ، والفسل ،

ولكن هذه الطبيعة البشرية تميزت في رسول الله صلى الله عليه وسلم بمطالب الوحى ، والاستعداد لتلقيه ، فالنبي يمثل أشرف النوع البشري ، فهو صلوات ربى وسلامه عليه من أطيب الأساب، انتقل من أطهر الأصلاب إلى أنقى الأرحام ، لذلك أخبر عن نفسه صلى الله عليه وسلم: (( أنا سيد ولد آم، وأول من ينشق عنه القبر، وأول شافع ، وأول مشفع )) . وقال صلوات ربى وسلامه عليه: (( إني أبيت عند ربي يطعمني ويسقيني )) . ثم إنه صلى الله عليه وسلم تلقى عن ربه أكمل الرسالات وختام النبوات ، فهو الرحمة العامة للعالمين ، والراقة الكاملة بالمؤمنين ، وهو صاحب الحوض المورود والشفاعة الكاملة ، وصاحب الوسيلة والدرجة العالية الرفيعة ، وكمال الفهم هو النظر بالعينين إلى اجتماع الصفتين معًا في قوله تعالى : ﴿ قُل إِمَا أَنَا بِشُرِّ مِثْلُكُم يُوحِي إِلَّ أَمَا إِلَّهُكُم إِلَّهُ واحدُ ﴾ [الكهف: ١١٠]، أما الغلو أو التقصير فهو نظير بعين واحدة إلى شق واحد فقط.

● ثالثنا الرد على فكرة قدم نسور النبي صلى الله عليه وسلم

إن الشيعة ومن وراءها فرق الباطنية المختلفة ، ثم الصوفية بطرقها المتعددة قالوا مقولة النصارى في إطراء النبي صلى الله عليه وسلم ، فهم افتقروا إلى الدليل على صحة زعمهم ، فلم يرد في الكتاب ولا في السنة ما يؤيد رأيهم ، بل على العكس هناك أدلة ثابتة لا تحتمل أي تأويل تنفى أوهامهم وتنسفها من

١ – (ول خلق الله :

وردت أحاديث كأبيرة تحدد مخلوقات لها مبيق في الخلق ، ولكن من هو أول الخلق ؟ هل هو حقيقة محمد صلى الله عليه وسلم كما يزعم الصوفية ؟ والإجابة يرويها عبادة بن الصامت ، رضى الله عنه ، حيث يقول : سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: (( أول ما خلق الله تبارك وتعالى القلم ، ثم قال : اكتب ، فجرى في تلك الساعة بما هو كائن إلى يوم القيامة )) .

كما وردت أحاديث صحيحة تنص على أول خلق الله عز وجل ، منها ما رواه البخاري وغيره ؛ عن عمران بن حصين ، رضى الله عنه ، قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم إجابة على سؤال وفد بنى تميم عن أول هذا الأمر كيف كان ، قال : ((كان الله ولم يكن شيء غيره، وكان عرشه على الماء)) . وفي رواية أخرى: ((كان الله ولم يكن قبله ، وكان عرشه على الماء وكتب في الذكر كل شيء، وخلق السماوات والأرض )) . فالعرش والماء خلقوا قبل خلق السماوات والأرض ، وفي رواية أحمد بن حنبل: ((وكتب في اللوح ذكر كل شيء )) ، كما روى مسلم عين عبد الله بن عمرو بن العاص ، رضى الله عنهما ، قال : سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: ((كتب الله مقادير الخلاق قبل أن يخلق السماوات والأرض بخمسين ألف سنة ، قال : وعرشه والكفن ، والدفن . ﴿ أَسَاسَهَا ؛ نَسَوقَ مِنْهَا مَا يَلَى : ﴿ عَلَى الْمَاءَ ﴾) . فَتَرَبُّوبِ الْخَلْقِ إذْن

هو : خلق الماء والعرش ، ثم القلم ، ثم اللوح ، وكل هؤلاء خلق وا قبل السماوات والأرض بخمسين ألف سنة ، وإذا كانت نظرية قدم نور النبى صلى الله عليه وسلم تفترض خلق کل شیء من نسور معمد صلى الله عليه وسلم الذي هو من نور الله ، فحديث رسول الله صلى الله عليه وسلم الذي يرويه أبو هريرة يقول فيه : قلت يا رسول الله : إنسى إذا رأيتك طابت نفسى وقرت عيني ، فأنبأني عن كل شيء ، فقال : (( كل شيء خلق من ماء )) .

ولو كان كالم الصوفية ومزاعمهم صحيحة لقال رسول الله صلى الله عليه وسلم : كل شيء خلق من نوري ، فكيف يقبل هؤلاء أن يفتروا على الله ورسوله الكنب وهم يطمون ، إذ لا يعقل أن مشايخ الصوفية لم يطلعوا على هذه الأحاديث .

٢- خلق آدم ، عليه السلام : ليس من المعقول أن تخبرنا آيات القرآن الكريم في أكثر من عشرين موضعًا عن مراحل خلق آدم، عليه السلام ، من تراب ، ثم من طين لارب الذي تحول إلى صلصال كالفخار ، شم حماً مسنون ، ثم التسوية والخلقة ، ثم نفخ الروح ، ولا تأتى آية واحدة تشرح حقيقة النور الذي قبضه الله من ذاته وسماه محمدًا ، ثم تشعشع هذا النور واخترق جميع حجب عظمة الله ، حتى خلق منه كل شيء ، ولو أن الكون خلق من نور النبي صلى الله عليه وسلم - كما يزعمون - أما كان الأولى أن يقرر القرآن الكريم ذلك صراحة ، ولو في كنتم صافقين ؟!

آية قرآنية واحدة !! أتختفى هذه المقيقة المزعومة من القرآن !! وتؤكد بدلاً منها مراحل خلقة آدم ، عليه السلام ، من تراب ، أليس القاتل بهذا الافتراء يقول على الله بغير علم ولا هدى ولا كتاب منير .

لو أن الكون مخلوق من نـور النبى صلى الله عليه وسلم ويعرف ذلك كل المخلوقات ، فكيف لا يسجد إبليس لمن استودعه الله نور النبي صلى الله عليه وسلم ، شم لِمَ اعتذر الليس عن عدم سجوده لأدم أن طبيعته من نار وطبيعة آدم من تراب، وقد كان يكفيه أن يقول: أولى بي أن أسجد لنور النبي وليس لطينة آدم!!

وقد فات الصوفية أن هناك نهي واضح في القرآن الكريم عن الخوض في مراحل خلق السعاوات والأرض ، وذلك قول الله تبارك وتعالى: ﴿ ما أشهدتهم خلق السماوات والأرض ولاخلق أنفسهم وماكنت متخذ المضلين عَضُدًا ﴾ [الكهف: ٥١]، والمعنى المفهوم من نص الآية ؛ أن الله تبارك وتعالى لم يُطلع أحدًا على مراحل الخلق ، ولم يطلب من أحد من خلقه أن يشرح للناس هذه المراحل ، فمن يحاول ذلك يقول على الله بغير علم ، وبالتالي فهو ضال مضل ، وما كان الله ليتخذ المضلين عضدًا ؛ أي عوناً لشرح نلك الأمر ، لذلك تضاربت أقوالهم مع النصوص الصحيحة ، فهم يقولون : الخلق من نور محمد صلى الله عليه وسلم ، ورسولنا صلى الله عليه وسلم يقول الخلق من ماء ، فمن أولى بالتصديق إن

٣- لا وجود للحقيقة المحمدية قبل بعثته صلى الله عليه وسلم :

عن خالد بن معدان أن نفرًا من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم قالوا: يا رسول الله ، أخبرنا عن نفسك ، وقد روى نحوه عن أبى ذر وشداد بن أوس ، وأنس بن مالك ، رضى الله عنهم أجمعين ، فقال: ((أنا دعوة أبي إبراهيم، ويشربي عيسى ، ورأت أمي حين حملت بي أنه خرج منها نور أضاء له قصور بصرى من أرض الشام )) .

إن إجابة رسول الله صلى الله عليه وسلم إذن تنفى أن بدء أمره قبل خلق العرش - كما يزعمون -وقد وردت مجموعة من الآيات المحكمات تنفى سيطرة الرسول على الناس ، أو معرفته بالقرآن الكريم قبل بعثته ، يقول سيحانه : ﴿ وكذلك أوحينا إليك روحًا من أمرنا ما كنت ندرى ما الكتاب ولا الإيمان ولكن جعلناه نورًا نهدى به من نشاء من عبادنا وإنك لتهدى إلى صراط مستقيم ﴾ [الشورى: ٢٥].

إن هذه الآيات المباركات تقطع دابر قول القاتلين بقدم النور المحمدي ، كما أن معاتبها لا تنقص من قدر رسولنا الكريم صلى الله عليه وسلم ، وإنما هي تشتمل على زيادة في شرفه العظيم صلى الله عليه وسلم ، واختصاصه بالوحي الذي علمه ما لم يكن يعلم ، كما أثبت ذلك قوله تعالى : ﴿ وأنزل اللَّه عليك الكتاب والحكمة وعلمك مالم تكن تعلم وكان فضل الله عليك عظيمًا ﴾ [النساء: ١١٣]. وللحديث بقية إن شاء الله تعالى .

البدعة في اللغة تطلق على الشيء المخترع على غير مثل سابق ، أي الأمر المحدث والجديد ، فيقال لمن أتى بأمر لم يسبقه إليه أحد : ابتدع .

والبدعة في الاصطلاح ، كما يقول ابن رجب الحنيلي : هي ما أحدث مما لا أصل له في الشريعة يدل عليه .

ويعرفها الشاطبي بتعريف أشمل فيقول بأنها طريقة في الدين مخترعة المحمهم الله : تضاهى الشريعة يقصد بالسلوك عليها المبالغة في التعبد لله تعالى .

ومن عظيم نعم الله على عباده أن الله قد أكمل لهم الدين ، وأتم الشريعة ، حتى فارق رسول الله صلى الله عليه وسلم الدنيا بعد أن بلغ الرسالة ، وأدى الأماثة ، وأشزل ﴿ اليوم أكملت لكم دينكم وأتمت عليكم نعمتي ورضيت لكم الإسلام دينًا ﴾ [المائدة: ٣].

ولقد كان اليهود يغبطون هذه الأمة على هذه الآية ، فقد جاء رجل من اليهود إلى عمر بن الخطاب، رضى الله عنه ، وقال : آية في كتابكم تقرعونها ، لو نزلت علينا معشر اليهود لاتخذنا ذلك اليوم عيدًا ، قال : وأى آية هي ؟ قال : ﴿ اليوم أكملت لكم دينكم وأتممت عليكم نعمتي ورضيت لكم الإسلام ديئا ﴾ .

يقول ابن عباس ، رضى الله عنه ، في تأويل هذه الآية : ( أخبر الله نبيه صلى الله عليه وسلم والمؤمنين أنه أكمل لهم الإيمان ، فلا

يحتاجون إلى زيادة أبدًا ، وقد أتمه الله فلا ينقصه أبدًا ، وقد رضيه فلا يسخطه أبدًا ) .

ولذا كانت القرون الثلاثة الأولى هي خير قرون هذه الأمة ، وذلك لتمسكها بكتاب ربها ، وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم ، ومحاربة البدع والإحداث في دين الله عز وجل ، وهذا طرف من أقوال السلف ،

أولاً: أقوال بعض الصحابة:

١- قال الصحابي الجليل عبد الله بن مسعود ، رضى الله عنه : ( الاقتصاد في السنة خير من الاجتهاد في البدعة ) .

٢ - قال عثمان الأزدى: دخلت على اين عياس ، فقلت له : عليه ربه سبحاته في حجة الوداع: أوصني؟ فقال: نعم، عليك بتقوى الله والاستقامة ، اتبع ولا تبتدع .

٣- قال حذيفة بن اليمان ، رضى الله عنه : اتبعوا ولا تبتدعوا ، فقد كفيتم ، اتبعوا آثارنا ، فقد سبقتم سبقًا بعيدًا ، وإن أخطأتم فقد ضللتم ضلالاً بعداً .

ثانيًا : أقوال بعض التابعين :

١- قال عمر بن عبد العزيز ، رحمه الله : سن رسول الله صلى الله عليه وسلم وولاة الأمر بعده سننا الأخذ بها تصديق لكتاب الله عز وجل ، واستكمال لطاعته ، وقوة على دين الله ، وليس لأحد تغييرها ، ولا تبديلها ، ولا النظر في رأي من خالفها ، فمن اقتدى بما سنوا اهتدی ، ومن استبصر بها



أبصر ، ومن خالفها واتبع غير سبيل المؤمنين ولاه الله ما تولى ، وأصلاه جهنم وساءت مصيرًا .

٢- قال الحسن البصرى: اعرفوا المهاجرين بفضلهم ، واتبعوا آثار هم ، وإياكم وما أحدث الناس في دينهم ، فإن شر الأمور المحدثات .

ثالثًا: أقوال بعض الأثمة:

١- قال الإمام مالك ، رحمه الله : من ابتدع في الإسلام بدعة براها حسنة ، فقد زعم أن محمدًا صنى الله عليه وسلم خان الرسالة ؛ لأن الله يقول: ﴿ اليوم أكملت لكم دينكم وأتمت عليكم نعمتي ورضيت لكم الإسلام دينًا ﴾ ، فما لم يكن يومنذ دينًا لا يكون اليوم دينًا .

٧- قال الإمام أحمد ، رحمه الله : أصول السنة عندنا التمسك بما كان عليه أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم ، والاقتداء بهم وترك البدع ، وكل بدعة ضلالة .

٣- قال الامام ابن تيمية ، رحمه الله : وكذلك ما يحدثه بعض الناس ؛ إما مضاهاة للنصاري في ميلاد عيسى ، عليه السلام ؛ وإما محبة للنبى صلى الله عليه وسلم وتعظيما له ، والله قد يثيبهم على هذه المحبة والاجتهاد ، لا على البدع من اتضاد مولد النبي صلى الله عليه وسلم عيدًا ، مع اختلاف الناس في مولده ، فإن هذا لم يفعله السلف ، مع قيام المقتضى له ، وعدم المانع منه ، ولو كان هذا خيرًا محضًا أو راجحًا لكان السلف ، رضى الله عنهم ، أحق به

منا ، فإنهم كاتوا أشد محبة لرسول الله صلى الله عليه وسلم وتعظيمنا له منا ، وهم على الخير أحرص ، وإنما كمال محبته وتعظيمه في متابعته وطاعته ، واتباع أمره ، وإحياء سنته باطناً وظاهرًا ، ونشر ما بعث به ، والجهاد على ذلك بالقلب واليد واللسان ، فإن هذه هي طريقة السابقين الأوليان من المهاجرين والأنصار والذين اتبعوهم بإحسان ، وأكثر هؤلاء الذين تجدونهم حراصا عنى أمثال هذه البدع ، مع ما لهم فيها من حسن القصد والاجتهاد الذي يرجى لهم به المثوبة ، تجدونهم فاترين في أمر الرسول عما أمروا بالنشاط فيه ، وإنما هم بمنزلة من يحلى المصحف ولا يقرأ فيه أو يقرأ فيه ولا يتبعه ، وبمنزلة من يزخرف المسجد ولا يصلي فيه ، أو يصلي فيه قليلاً .

وقد استدل علماء السلف على ذم البدع ومحاربتها بأدلة كثيرة من كتاب الله وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم ، وهذا طرف منها :

أولاً : من القرآن الكريم :

١- قوله تعالى: ﴿ يوم تبيض وجوة وتسود وجوة ﴾ [ أل عمران : ١٠١]، قال ابن عباس في تفسيره لهذه الآية : فأما الذين ابيضت وجوههم فأهل السنة والجماعة وأولو العلم ، وأما الذين اسودت وجوههم فأهل البدع والضلالة.

٢- قوله تعالى : ﴿ فليحذر الذين مخالفون عن أمره أن تصيبهم فتنة أو يصيبهم التي بيررون بها بدعتهم ، مثل قولهم :

عذابُ أليمٌ ﴾ [ النور : ٦٣ ] ، قال ابن كثير ، رحمه الله ، في تفسير هذه الآية : أي عن أمر رسول الله صلى الله عليه وسلم وهو سبيله ومنهاجه وطريقته وسنته وشريعته ، فتوزن الأقوال والأعمال بأقواله وأعماله ، فما وافق ذلك قبل ، وما خالفه فهو مردود على قائله وفاعله كائناً من كان .

ثالثًا: من السنة المظهرة:

١ - قوله صلى الله عليه وسلم: (( من عمل عملا ليس عليه أمرنا فهو رد )) ، وفي رواية أخرى : ((من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو · (( ))

قال النووى: هذا الحديث قاعدة عظيمة من قواعد الإسلام، وهو من جوامع كلمه صلى الله عليه وسلم ، فبته صريح في رد البدع والمخترعات.

٢ - قوله صلى الله عليه وسلم: (( أوصيكم بتقوى الله والسمع والطاعة ، وإن كان عبدًا حبشياً ، فاته من يعش منكم فسيرى اختلافا كثيرًا ، فعليكم بسنتي ، وسنة الخلفاء الراشدين المهديين ، عضوا عليها بالنواجد ، وإياكم ومحدثات الأمور ، فإن كل محدثة بدعة )) .

ووجه الدلالة في الآيات الكريمة والأحاديث الشريفة السابقة ظاهر في أهمية المتابعة وحرمة الابتداع والإحداث في دين الله عز وجل.

شبهات المتدعة

يورد أهل البدعة بعض الشبهات

١- إن الصحابة فعلوا أشياء لم تكن في عهده صلى الله عليه وسلم مثل جمع القرآن ، فهو في نظرهم يدعة حسنة ، وقولهم هذا مردود ؛ لأن البدعة كما أسلفنا في تعريفها: هي إحداث شيء في دين الله ليس له أصل ولا مثل سابق ، وجمع القرآن ليس يدعة ؛ لأن الله عز وجل قد أخبرنا أن القرآن الكريم كتاب في كثير من الآيات ، مثل قوله تعالى : ﴿ أَلُم ۞ ذَلَك الكتاب لاريب فيه ﴾ [البقرة: ٢،١]، والكتاب اسم للمجموع ، ونهسى رسول الله صلى الله عليه وسلم في الحديث الصحيح الذي أخرجه مسلم عن السفر بالمصحف إلى أرض العدو ؛ أى المصحف الذي سيجمع ، وهذا دليل على مشروعية جمع القرآن في كتاب واحد ، ولكن لم يتم جمعه في عهده صلى الله عليه وسلم لعدم قيام المقتضى لجمعه ، وهو تنزل القرآن ، فلما انقطع الوحى جرى جمعه عملا بأمر الله في كونه كتابًا محفوظًا .

٧- يستدل أهل البدعة على بدعهم بأن الرسول صلى الله عليه وسلم قال: ((من سن في الإسلام سنة حسنة ، فله أجرها ، وأجر من عمل بها )) ، والرد عليهم بالرجوع إلى سبب الحديث الذي يوضح معناه ؛ لأن العلم بالسبب يسورث العلم بالمسبب ، وسبب هذا الحديث أن قوماً مجتابي النمار قدموا على رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فحث الناس على الصدقة ، فقام

رجل ، فقال : علي كذا ، فبادر الناس الله عليه الله عليه وسلم : ((مسن سسن في الإسلام سنة ..)) أي ترك الناس العمل بها مثل الصدقة المشروعة ، فالذي يبدأ بفعل الأمر المشروع في الدين فيتبعه الناس في هذا يكون قد سن سنة حسنة .

"- يستدل أهل البدعة بأن المسلمين قد أحدثوا أشياء كثيرة مثل وضع الدواويين والمدارس، وهي بدع؛ لأن لها علاقة بالدين، ويُرد عليهم بأن هناك فرق بين البدعة، وبين المصالح المرسلة التي تقتضيها مصلحة المسلمين، وليس لها علاقة بأمور العبادة؛ أي ليست من التقرب والطاعات التي تفتقر إلى الدليل؛ لأن الأصل فيها الحظر والمنع، إلا ما قام عليه الدليل.

لوازم الابتداع بالاحتفال بمولده صلى الله عليه وسلم

الابتداع في دين الله يفضي إلى لوازم خطيرة ذات أثر سيئ على عقيدة المبتدع ودينه ، منها :

أولاً: أن الابتداع يستلزم تنقص جناب النبي صلى الله عليه وسلم، وأنه لم يبلغ الرسالة، ولم يود الأمانة، وأنه لم ينفذ أمر الله لمه بقوله: ﴿ يَأْلِهَا الرسول بِلغ مَا أَدَلُ الله من ربك وإن لم تغمل فما بلغت رسالته ﴾ [ المائدة: ١٧].

وأذكر أنني كنت في زيارة إحدى الدول الإسلامية للمشاركة في مؤتمر للإعجاز العلمي في القرآن والسنة

عام ١٤١٥ هـ ، وفي أحد الأيام وبينما كنا جلوساً في بهو الفندق لتناول الشاي ، ومعى بعض المشايخ والعلماء من دول متعددة ، أردت أن أشغل المجلس بإيراد بعض الفوائد ، وعندما بدأت أتحدث قاطعني أحد الجالسين وقال لي : من أي البلاد أنت ؟ فقلت له : من السعودية ، فهز رأسه قائلاً: أنتم هناك في السعودية لا تحبون الرسول صلى الله عليه وسلم ! عندها تأثرت ، ولكنى لزمت جاتب الهدوء رغم ضراوة الهجمة وشدة وقع الكلمة على نفسى ، وسألته: ما الدليل ؟ ولماذا لا نحب الرسول صلى الله عليه وسلم ؟ فقال: لأنكم لا تحتفلون هناك بمولد النبي صلى الله عليه وسلم ، فقلت له: كلامك هذا يعنى أن التعبير عن محبته صلى الله عليه وسلم إنما يكون بالاحتفال بمولده ؟ قال : أجل ، فقلت له : والله ما منعنا من الاحتفال بمولده الا محبته صلوات الله وسلامه عليه ، قال : وكيف ذلك ؟ قلت له : هل تقبل النقاش العلمي بعيدًا عن التعصب والهوى ؟ قال : نعم ، قلت له: سوف أسألك بعض الأسئلة وأرجو أن تجيبني عليها ، قال : تفضل ، فقلت له : السؤال الأول : هذا الاحتفال الذي تعبرون به عن محبتكم للرسول صلى الله عليه وسلم ، هل هو طاعـة تتقربون بها إلى الله وترجون عليها ثواباً منه عز وجل ، أم هو معصية لله سيحانه ؟ فأجابني

قائلا: هو طاعة لله عز وجل نتقرب

بها إلى الله ، فقلت له : السؤال الثاني : هذه الطاعة هل علمها رسول الله صلى الله عليه وسلم أم جهلها وأنتم علمتم بها ؟ ومن المعروف بداهة عند كل مسلم أن أعلم الناس بطاعة الله هو رسول الله صلى الله وإنما البدعة ضلالة ، والحديث عليه وسلم ؛ ولذا قال لي جوابًا على سوالى: بل علمها رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فقلت له : السؤال الثالث: هذه الطاعة التي علمها الرسول صلى الله عليه وسلم حسب إجابتك هل بلغها لأمته أم كتمها ؟ عندها وقف حائرًا ، وأخذ يفكر في الإجابة ؛ لأنه لا يقدر على القول بأن رسول الله صلى الله عليه وسلم كتمها ؛ لأن هذا اتهام لجنابه صلى الله عليه وسلم ووصف بالتقصير وعدم تبليغ رسالة ربه ، وأيضاً لا يقدر على أن يقول: إنه بلغها ؛ لأنه يعلم يقيننا أنه لا يوجد في السنة ما يدل على مشروعيتها ، أو أن النبي صلى الله عليه وسلم أمر بها ، ولكنه لم يجد بدأ من الإجابة بقوله : بل بلغها ، فقلت له : كيف بلغها ؟ أعطني دليلاً من السنة ولو كان ضعيفا أو موضوعاً على أنه بلغها لأمته ، فوقف مبهوتا ، فقلت له: لا بد من ذلك ، وإذا لم تقدر فمعنى ذلك أن الرسول صلى الله عليه وسلم كتم هذه الطاعة ولم يبلغها لأمته ، هنالك لم يجد بدأ من التراجع والقول: هذا العمل ليس بطاعة ، فقلت له : أجل هو معصية ، وأنتم تعبرون عن محبتكم للرسول

صلى الله عليه وسلم بمعصية الله ؟ فقال : لا ، نيست معصية ، فقلت له : إذا لم يكن طاعة ولا معصية ، فماذا له : ليس في الإسلام بدعة حسنة ، الصميح قد نص على: (( إن كل بدعة ضلالة )) . فقال : نصن لا نقول فيها إلا خيرًا ، فقلت له : وماذا تقولون ؟ قال : نقراً بعض المدائح النبوية وبعض فقرات السيرة ، وأحيانًا نعظى بالعضرة النبوية ، قلت : وما الحضرة النبوية ؟ قال : حضور النبى صلى الله عليه وسلم وتشريفه للحفل ، قلت : حفلكم أنتم فقط أم كل الاحتفالات ، قلت : كيف يمكنه ذلك في ليلة واحدة ؟ فسكت ولم يستطع الإجابة ، ثم قلت له وقد دخل وقت صلاة العصر : لو صلى بنا الإمام صلاة العصر خمس ركعات ، فما حكم الصلاة ؟ فقال : باطلة ، قلت : ولماذا ؟ قال : لأن الإمام زاد في الصلاة ، فقلت : لقد زاد زيادة حسنة ، زاد ركعة خامسة قرأ فيها الفاتحة ، وسبح في ركوعها وسجودها ، فقال لي : لا تصبح الزيادة ؛ لأن النبي صلى الله عليه وسلم لم يأمر بها ، فقلت له : وكذلك الاحتفال بالمولد لم يأمر به النبي صلى الله عليه وسلم ، عندها مدّ يده إلى وقال لى: أعاهدك أننى من هذا اليوم سأكون حرباً عليها ، فدعوت

ثانيًا : أن الابتداع يعنى عدم كمال الدين ، وهذا معارض لقول الله تعالى: ﴿ اليوم أكملت لكم دينكم يكون ؟ فقال : هو بدعة حسنة ، فقلت وأتمت عليكم مدى ورصيت لكم الإسلام دينًا ﴾ [ المائدة : ٣] ، فقد أخبر الله سبحانه أن هذا الدين قد كمل ، وأنه ليس بحاجة إلى إضافة أو زيادة -

ثالثًا: أن الابتداع يودي إلى ضياع معالم الدين الحق ، وفتح باب الاستحسان والإحداث ، وبالتالي عدم وقوف الناس عند حد معين من الابتداع مما يضيع معه دين الله .

### حكم الاحتفال بالمولد النبوي

لاشك أن نبينا محمدًا صلى الله عليه وسلم هو أكرم الخلق وأعظمهم منزلة ، وأنه سيد ولد أدم على الإطلاق ، ومحبته صلى الله عليه وسلم جزء من عقيدة المؤمن ، وذكراه حية في قلوب المؤمنين في كل لعظة من لعظات حياتهم، والاحتفال السنوي بمولده لإحياء ذكراه لا ينيق بمقامه الرفيع ، إذ ان كل مسلم مأمور بالصلاة والسلام عليه عند ذكره صلى الله عليه وسلم ، ومامور بمتابعة الأذان الذي يتضمن شهادة أن محمدًا رسول الله ، ومأمور بالتشهد في كل صلاة ، فلسنا في حاجة إلى أن نتذكره صلى الله عليه وسلم مرة واحدة في العام ، بل ذكره في أعماق قلوبنا ، صلوات الله وسلامه عليه .

وما دام أن الله قد أخبرنا في كتابه العزيز أن محبته سبحانه لا

له بالتوفيق .

تكون ثابتة إلا باتباع نبيه صلى الله عليه وسلم في قوله تعالى: ﴿ قَلَ إِنْ كَانِهُ صَلَى الله كَانِهُ وَمِلُ إِنَّ اللهُ عَلَيْهُ وَمِنْهُ إِنَّالُهُ وَمِنْهُ ونُونِهُ وَمِنْهُ وَمِنْ مِنْ مِنْهُ وَمِنْهُ وَمِنْ فَالْمُنْ وَالْمِنْهُ وَالْمُعُولُونُ وَمِنْهُ وَالْمُنُوا مِنْمُوا مِنْ مُنْفِقُولُ وَمِ

وبما أنه صلى الله عليه وسلم لم يفعل هذا المولد وهو صاحب الشأن وذو العلامة والمشرع لدين الله ولم يأمر به ، ولم يفعله أصحابه من بعده ، ولم يفعله أحد من سلف هذه الأمة في القرون المفضلة ، ولو كان خيرًا لسبقونا إليه .

ولأنه صلى الله عليه وسلم قد أخبرنا بأن: ((كل عمل ليس عليه أمره فهو رد))، وحيث إن العبادات توقيفية ليس لأحد أن يشرعها، وأن الأصل فيها المنع والحظر، إلا ما ثبت في كتاب الله أو سنة رسوله صلى الله عليه وسلم.

ولأن دعوى محبت صلى الله عليه وسلم بهذه البدعة باطلة ؛ لأن محبته تظهر جلية في متابعته واقتفاء أشره ، والتمسك بشريعته ، والعمل بسنته ، صلوات الله وسلامه عليه .

وبما أن في الاحتفال بالمولد تشبه بالنصارى ، ونحن المسلمون مأمورون بعدم مشابهتهم ، وبالنظر إلى ما يقع في تلك الاحتفالات من المخالفات الشرعية والمنكرات العظيمة ، والتي منها الشرك ، وسوال المدد والاستغاثة والدعاء وسوال قضاء الحاجات وتفريح

جانب الإمسراف والتبذير وإضاعة المال .

كل هذه الحيثيات وغيرها تدعو الى القول بتحريم مثل هذه الاحتفالات وعدم جوازها ، وضرورة تركها ، وعدم حضورها ، أو المساعدة في إقامتها ، بل لا بد من التحذير منها ، وهذا طرف من أقوال العلماء في حكم المولد:

أولا: فتوى اللجنة الدائمة للبحوث العامية والإفتاء رقم (٥٥٧٤) ونصها: (الاحتفال بمولد الرسول صلى الله عليه وسلم بدعة ؛ لأنه صلى الله عليه وسلم لم يفعله لنفسه ، ولا أمر بقعله ، ولم يقعله أحد من الصحابة ، رضى الله عنهم ، وهم أحرص الناس على تعظيم الرسول صلى الله عليه وسلم، واتباع سنته . والخير كله في اتباع هديه ، وقد قال صلى الله عليه وسلم: ((من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو رد )) . توقيع عضوا الإفتاء / عبد الله بن غديان ، الرئيس / عبد العزيز بن عبد الله بن باز ) .-

ثانيًا: فتوى الشيخ محمد بن صالح بن عثيمين قال: ردًا على سؤال عن حكم الاحتفال بالمولد النبوى:

الله مولد النبي صلى الله عليه وسلم ليست معلومة على الوجه القطعي، فالاحتفال به ليلة الثاني عشر من ربيع الأول لا أصل له من النادية التاريخية.

٧- سن الناحية الشرعة ؛ فالاحتفال لا أصل له أيضاً ؛ لأنه لو كان من شرع الله لفعله النبي صلى الله عليه وسلم ، أو بلغه لأمته ، ولو فعله أو بلغه لوجب أن يكون محفوظاً ؛ لأن الله تعالى يقول : ﴿ إِنا يَحْن دَرَانا الذكر وإنا له يكن شيء من ذلك علم أنه ليس من لين الله ، وإذا لم يكن من دين الله وإذا لم يكن من دين الله وجوز لنا أن نتعبد به لله عز وجل ، وتتقرب به إليه .. إلى أن قال حفظه الله -: فالاحتفال بالمولد بدعة ومحرم .

وبعد أخي القارئ ؛ لا يسعك بعد وضوح الأدلة وبيان فتاوى العلماء إلا أن ترضخ للحق ، إذ ليس بعد الحق إلا الضلال ، وأحدرك يا أخي من التمسك بالباطل ، والتصلب في الرأي بموجب الهوى ، وأدعوك إلى التجرد والنظر بمنظار الشرع ، والله أسأل في الختام أن يوفقنا جميعاً للهدى ، وأن يرشدنا إلى الصواب ، وأن يصحح منا المقاصد والأعمال ، إنه ولي ذلك والقادر عليه ، وصئى الله على نبينا محمد وعلى آله وصحبه وسلم .

كتبه د/سعيد بن مسفر بن موسع القحطان من جوار الكعبة المشرفة بمكة المكرمة

plint of the bridge spread of

Agency Street Co. Co. March

[ • 0] التوحيد السنة السارعة والعشرون العدد الرابع

الحمد لله ، والصلاة والسلام على رسول الله وآله وصحبه ، وبعد :

فإن ظاهرة التكرار ظاهرة لغوية عرفتها العربية في كل عصورها ، وهي ظاهرة متشعبة ومتنوعة ، وقد حاولت جمع أشتاتها في بحث علمي شامل مفصل ، وذلك في رسالتي للدكتوراه عن هذه الظاهرة في اللغة

وللتكرار أنواع كثيرة ، أهمها تكرار الحروف والكلمات ، والأسماء والأفعال ، والجمل الاسمية والفعلية ، وكذلك الأوزان والقوافي ، والتكرار عنصر أساسي كذلك في الجناس والسجع والاتباع ، وعلى المستوى القرآني سنجد تكرارًا للحروف والكلمات والجمل ، وموضوعات كالقصص القرآني ، وظواهر إيقاعية تعتمد على التكرار كالجناس والفواصل القرآنية ، وكل ذلك وفق نظام بلاغي معجز .

والتكرار في سورة ((الرحمن )) في قوله تعالى: ﴿ فَهَاى آلا ، رِبكُما تَكْنَانِ ﴾ هو تكرار الجملة الفطية ، حيث إن الجار والمجرور ((بأي )) متعلقان بالفعل ((تكذبان )) المسند إلى ألف الأثنين ، وهو ضمير المخاطبين بهذه السورة: الإنس والجن.

لقد شغل التكرار في سورة ((الرحمن )) وغيرها من سور القرآن الطماء منذ القدم ، ذلك أنه تكرار ذو إعجاز بلاغي أخاذ ، استعمل في القرآن ظاهرة التكرار المعروفة عند العرب لكن بأسلوب متفرد جميل ، ولـو كان في تكرار هذه الآية خروج عن أساليب العرب ومعهود كلامهم ، لكان الكفار أولَ من عاب ذلك ، وكيف لا ، وهم الذين كانوا يجتهدون في إيجاد مغمز يغمزون به القرآن وأهله .

> وسوف نستعرض بإيجاذ بعض أقوال علماء السلف فسي هذا ١١، وفي سورة ((الرحمن)) التكرار ، لنخلص بعد ذلك إلى بيان وجوه الإعجاز فسي ذلك التكسرار Level:

> > قال ابن قتيبة : وأما تكرار الكلام من جنس واحد ويعضه بجزئ عن بعض ، كتكراره في :

و قل يأبها الكافرون ﴾ [ الكافرون :

بقول ، ﴿ فِالْ الدربكما نزل بلسان القوم ، وعلى مذهبهم ، ومن مذاهبهم التكرار إرادة التوكيد والإفهام ، كما أن من مذاهبهم الاختصار إرادة التخفيف والإيجاز ، التكذيب بها .

| فالغايسة عنده من هدا التكرار التوكيد والإفهام -

ويقسول المرتضسي فسي تكذبان كه ، فقد أعلمتك أن القرآن ( الماليه )) : فأما التكرار في سورة ((الرحمن )) فإنما حسن للتقرير بالنعم المختلفة ، فكلما ذكر نعمة أنعم بها قرر عليها ، ووبخ على

> التوهيث [١٥] السنة السابعة والعشرون العدد الرابع

والمرتضى يرى أن فالدة التكرار تكمن في التقرير بالنعم المتعددة .

وفي ((لسان العسرب)): الإقرار: الإذعان للحق والاعتراف به ، أقر بالحق أي اعترف ، وقد قرره عليه ، وقرره بالحق غيره حتى أقر .

وقال أبو هلال العسكرى: وقد كرر الله عز وجل في سورة ((الرحمن )) قوله: ﴿ فَبَايَ آلا ، ربكما تكذبان ﴾ وذلك أنه عدد فيها نعماءه، وأذكر عباده آلاءه، عليها ، ولطف فيها ، وجعلها فاصلة بين كل نعمة ليعرف موضع ما أسداه اليهم منها .

وقريب من هذا ما ذكره القاضى عبد الجبار ، قال : وإنما كرر تعالى في هذه الآيات الكثيرة: ﴿ فِيأَى آلاء ربكما تكذبان ﴾ ؛ لأسه ذكر نعية بعد نعية فأتبعه ذلك ، وهذا مما يحسن مما يذكر نعمه وأياديه ، فإن قال : ففي جملة (٦١) كررت ثماني مرات . الآيات ما ليس بنعمة كقوله: ١- في الآيات من (٦٢ إلى ﴿ يطوف ون بينها وبيسن حميم أن ﴾ [الرحمن: ١٤٤] إلى غير ذلك، وجوابنا أن ذلك من النعم إذا تدبره المرء وخاف منه صار زاجرًا له عن المعاصى .

> هذه بعض أقوال العلماء حول التكرار في سورة ((الرحمن))، وإلى القارئ الكريم بعض تفصيل وتحليل ، فأقول وبالله التوفيق :

إن للتكرار ها هنا بلاغة وإعجازًا ، واختيار سورة ((الرحمن )) لهذا التكرار يتناسب أولا مع اسم السورة الكريمة ، فالرحمن اسم علم على الذات الإلهية ، ولا يتسمى به أحد إلا الله ، وقد وجه سيدانه الفطاب في السورة إلى الثقلين: الإسس والجن ، فالرحمن - وهو لفظ مبالغة - طاعته واجبة ، والتكذيب بألائه مخرج للمكذبين من دائرة رحمته العظيمة التي وسعت كل شيع: ﴿ ورحمتي وسعت كل ونبههم على قدرها وعلى قدرته اسى، ﴾ [الأعراف: ١٥٦]، ولأجل ما في السورة من عظائم النعم ، جاء فيها التكرار للتنبيه عليها ، وتكرار هذه الآية المباركة على أربعة أقسام:

١- في الآيات من (١٣ إلى ٣٠) كررت الآية ثماني مرات .

٢- في الآيات من (٣١ إلى ٥٤) كررت سبع مرات .

٣- في الآيات من (٢١ إلى

۷۸) كررت ثمانى مرات ، فيكون المجموع إحدى وثلاثين مرة توزعت على السورة بنظام عجيب على النحو الآتى:

هو الفسم الأول : تتكرر الآية عقب تعداد نعم الله تعالى وذكر عجائب الخلق وعظائمه ، فكلما كرر نعمة بعدها : ﴿ فبأى آلاء ربكما تكذبان ﴾ ، والآلاء هي النعم التي أنعم الله بها

على عباده ، والتعجب من المكذبين بآلاء الله تعالى ، والملاحظ أن العدد (( ثمانية )) والنعم التي أنزلها اللَّه للانسان من الأنعام ثمانية أزواج: ﴿ وأنزل لكم من الأنعام ثمانية أزواج ﴾ [الزمر: ٦].

الفيم الدائم: تكرر الآية سبع مرات عقب آیات بذکر فیها العداب، وتبدأ بهذا التهديد المخيف: ﴿ سنفرغ لكم أيه الثقلان ﴾ [الرحمن: ٣١]، وذكرت الآية مكررة سبع مرات على عدد أبواب النار ، والتخلص من كل باب على حدة نعمة من نعم الله تعالى الجليلة.

العب الله: تكرر فيله الآيلة ثماتی مرات ، ویأتی تکرارها عقب آيات تذكر فيها النعم العظيمة المعدة للمؤمنيين في درجات الجنات ، ويبدأ بقوله تعالى : ﴿ ولمن خاف مقام رب مجنتان ﴾ [الرحمن: ٢٤]، وبعد كل نعمة يذكر في الجنتين يتبعها بالآية المكررة وعدد الآيات المكررة على عدد أبواب الجنة كذلك .

والفسم الدابع: يبدأ بقوله تعالى: ﴿ ومن دونهما جنتان ﴾ [ الرحمن : ٢٢]؛ أي وهناك جنتان أقل نعيما من الجنتين السابقتين ، وذلك لمن خاف مقام ربه ، ولكن عمله وحسناته أقل ممن تقدم ذكرهم، وتكررت الآية كذلك ثماني مرات على عدد أبواب الجنة ، ومن المعلوم أن هذه الجنان هي درجات

في جنة واحدة هي جنة الخلد التي وعد الله المتقين، وإنما يذكر ذلك للتكثير والمترغيب والدعوة إلى التسابق للفوز بعليا الجنان، وفي حديث العرباض بن سارية عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: ((إذا سألتم الله عليه فسألوه الفردوس فإنه سر الجنة ))؛ أي أفضل موضع فيها فالجنة درجات، وينبغي للمؤمنين التسابق للوصول إلى الفردوس.

إن هذا النظام المعجز في توزيع التكرار وملاءمته للسياق ليدعو العقول إلى التدبر والتفكر، والنفوس إلى الرهبة والرغبة.

الآثار النفسية للتكرار في سورة (( الرهبن )) :

إن للتكرار في هذه السورة آثارًا نفسية عميقة هي الهدف الذي من أجله كان التكرار ، إن التكرار فيها يحدث عند المتلقّي ما أسميه (( التوتر النفسي الخلق )) ، حيث إن التكرار مع قراءة السورة

بصوت عال - وفق أصول القراءة - أو الاستماع إليها من قارئ حسن الصوت يُحدث آشارًا نفسية عميقة لدى القارئ أو السامع، إنه يجعله في تجاوب وحوار مع الله تعالى .. إنه تكرار يبتعث النفس من ركودها وخمولها .

فالرد الذي تجاوبت به الجن مع تلاوة النبي صلى الله عليه وسلم ، أعني قولهم : ((ولا بشيء من نعمك ربنا نكذب ، فلك الحمد )) . هذا الرد يحمل في طياته

عمق الإحساس بأخطار التكذيب بآلاء الله تعالى ، تلك الآلاء التي لا تحصى ، وإنما ذكر بعضها في سورة ((الرحمن )) تنبيها على الجميع بذكر بعضه ، أو على الكل بذكر الجزء، فما ينبغي لعاقل أن يكذب بشيء منها ، ولهذا يتكرر الاستفهام الإنكاري إحدى وثلاثين مرة ، وكأنها طرقات قوية على مداخل النفس الإنسانية التي يطوها الرِّينُ بين فترة وأخرى ، فتحتاج إلى التذكير ، وهـ وأيضاً تذكـير بكثرة المكذبين بنعم الله تعالى من الثقلين : الإنس والجن ، فكثيرٌ ما هم ، كل هذه المعاني يحملها ذلك التكرار التام في السورة الكريمة ، ولهذا كان النبي صلى الله عليه وسلم يريد من أصحابه ذلك الانفعال الإيجابي الذي لمسه من الجن حين قرأ عليهم الآيات. والله

al by he like hade III

ولله الحمد أولاً وآخرًا .

### اشهار

بعد الاطلاع على القانون رقم ٣٢ لسنة ١٩٦٤ م بشأن الجمعيات والمؤسسات الخاصة ، وعلى موافقة مدير الشئون الاجتماعية (إدارة الجمعيات) ، تقرر شهر جمعية أنصار السنة المحمدية بناحية القلين مركز منيا القمح ، تحت رقم (٩٤٠١)، بتاريخ ١٩٩٨/٣/١٧ م .

مدير إدارة الجمعيات

بين الأمس والنوم يزداد إحساس المسلمين في تنتي بقاع المعمورة بالنياس والإهباط بين عدو يطن في بجاحة لا تعرف الحياء، أن الأهبوا إلى الجديم. ويكيل لذا الكيل ، وتحن لا نعل من ترديد كلمات عن ذلك الوهم الذي يعرفون بالسلام، وأي سلام هذا الذي يفرض عنينا المنشة والهوان، ونحن مازنسا تقول: إننا ملتزمون مع الشريك الأمريكي .. اللذي لا يكف عن توجيه الطعنات للإسلام وللمسلمين ، ولقضاياتنا التي نضعها أماتسة فسي أعنىاقي مسن لا يعرفها ، والقدس تلسن مسن العمدوان عليها ، ومعاولات البهود الاجهاز عليها ، والتأكيد علس أن القدس هي عاصمة تثلك الدونة البغيضة ، ونن تكون هذاك دولية لفلسطين !! وأمريك تعنع السدول العسائدة للحقوق العربية والاسلامية من التصويت في الأمم المنحدة لتعديل وضع منظمة التحريس القلسطينية من مراقب إلى عضو كمامل العضوية ، وتصدر فرماتنا يمنع الشجب والإدانة بكل ما بصدر عن اسرائيل ، حتى الشجب والإدائة أصبحا في قائمة المعظورات الشرعية المفروضة من قبل البهود الأمريكان الذين يعطون في دائرة كلينتون !! فهذا الوقح جينجرتش - رئيس مجلس النواب الأمريكس - يلقى خطاياً في الكنيست الإسراليلي بعثرف فيه بالقدس عاصمة موحدة وأبديه لإسرائيل !! وفي نفس الوقت الذي تعلن أن أمريسًا شريكة أصيلة في عملية السلام، ولا أعسرف أي سلام هذا الذي يقصدونه !!

كل هذا يحدث والكوارث والنكبات والمكاند تحاك للمسلمين ، وما من كارثة تقع ، أو مصيبة تحل إلا وتجد أصابع البهود من وراءها . رجال الصديق كلينتون ، وقد رأينا ما حدث أثناء التفجيرات

التووية بين الهند وبالسنان ، ومحاولات اليهود في إسرائيل وأمريكا للإجهاز على كل ما هنو إسالامي ، والموقف المتدني لأمريكا !! مرورا بالعرب ألشرسة الشي تشن على الإسسالام والمسلمين ، وتشسر النصوص المحرفة والمنسوبة للقرآن الكريم على شاشة الإنترنت ، وما اكتشف بعد ذلك من ضلوع اليهود في ذلك !!

والحرب الدائرة الآن ومحاولة إشعال القتئة بين إثبوبيا وإرتبريا ، وصلوع الموساد الإسرائيلي في الأحداث الواقعة في القرن الإفريقي !! ونحن مازلشا نئين وتنتظير التصريبح لنيا بعقد قمية عربيسة ، وإسرائيل تعان توسيع حدود يلدية مدينة القدس من ٢٣١كم الى ٢٥٠ كم ، وأمريكا تعان في بجاحة : عليكم بالصعت ، حتى الشكوى أصبحت ممنوعة !! فهل آن الأوان أن نفيق من غفلتنا ومن ثباتنا

### المقطط البهودي لضباع القدس إإ

فقد صدرت التعليمات من جهات عليها في الكونجرس الأمريكي ومجلس الرئاسة إلى العرب والمسلمين تحدر من أن الانتفاضة ممنوعة والشكوى بالصوت العالي المسموع ممنوعة والشكوى بالصوت العالي المسموع ممنوعة مسموح به ، حتى لو كان الموضوع فضية حياة أو موت بالنسبة للشعب الفلسطيني ، خاصة تجاه فضية القدس ، وما ينقذه الأن ينيامين نتنياهو من مخططات خبيثة في المدينة المقدسة معناه أن يحسم وبشكل نهائي قضية القدس العربية تحساب وبشكل نهائي قضية القدس العربية تحساب ولكن هيهات أن يحدث ذلك : ﴿ وَيَكُرُونُ وَيُكُرُ

## هذه هي أمريكا ، وهؤلاء هم اليهود ..

العميق !!

[٥٥] التوحيد السنة السابعة والعشرون العدد الرابع

تنظيم مناقشة بشأن توسيع نطاق حدود بلدية مديشة | هذه هي أمريكنا مهمنا تبسدل القتاع الدي يلبسه القدس من ١٣٢ كم السي ١٥٠ كم ، والعشير مسؤلوها ، فقي النهايسة سنجد أن القناع يخفس للدهشــة أن تعلـــن وزارة الخارجيــة الأمريكيـــة | وراءه وجها يهودينًا ، لا ننتظر منه سوى الوقاحـة معارضتها لأى إجراء من مجلس الأمن يتعلق بمدينة القدس ، وقالت : إن أي تحرك في هذا الشأن سيؤدي إلى نقائج عكسية ، وأعلنت أنها مسوف تستخدم حق الفيتو في مجلس الأمن ضد أي إجراء بتقد في هذا الشأن ، كما أعلنت الخارجية الأمريكية عن معارضتها لأي قرار يصدر من الجمعية العامة للأمم المتحدة ضد إسرائيل بخصبوص القدس ، أو قرار يعطى صلاهيات ومزايا لوضع منظمة التحرير الفلسطينية من عضو مراقب إلى عضو كامل العضوية ، معلنة أن منظمة التحرير القلمسطينية ليست دولة ، ويجب ألا تتمتع بمزايا وهقوق على مستوى حقوق الدول الأعضاء ، مضيفة أن صدور قرار بهذا الثمأن سوف يسجل سابقة خطسوة وتعتبره واشتطون إجراء منقردا !!

وقاحة حينجرنش ... والقناع اليهودي !!

فقد فجرت زيارة نبوت جينجرتش رئيس مجلس الشواب الأمريكي لإسدرائيل ومسا أدلس يسه مسن تصريحات استقر ازية ، وما أقدم عليه من تصرفات عدوانية تعبر من قريب ومن بعيد عن كونه المدافع الأول عبن مصالح البهبود وأمنهم وسسلامتهم وتامين عدواتهم على الغير ، وقند عسير هذا الجينجرتش عن وقاحته عندما ألقى خطابه في الكنيست الإسرائيلي ، وأكد فيه بالا تحفظ وبالا موارية أن الكونجرس الأمريكي يعشرف بسالقدس عاصمة موحدة وأبدية لإسرائيل !! مطلسا أنسه لا

ويعلن رئيس مجلس الأمن أن المجلس قسرر مي التي تستطيع تحديد احتياجاتها الأمنية. ولكن والبذاءة والخيانة !! ومع ذلك نعلق أمالا عليهم !! الانحداز النووي .. وعبث الموساد الإسرائيلي

ما أن سمع العالم بأنباء التفجيرات النووية الهندية ، حتى توقع الجميع أن يصدر رد فعل قوى وعنيف ، وأن يجتمع مجلس الأمن ويصدر قراراً شديدًا يتضمن إجراءات عاجلة ضد الهند، ولكنها الأيام تشبت أن كل شيء يمكن أن يقع ويمكن أن تتكذ القرارات العاجلة والسريعة القوية ، كل هذا يحدث إذا كان الضحية هو بلد إسلامي، أمسا إذا كاتت إسرائيل أو الصرب أو الهند ، وعندها إشارات خضراء من اليهود من الموساد الاسراليلي، فلا يكون إلا الصمت أو الكلمات الهزيلة .

وعندما وقعت التفجيرات الباكستانية قامت الدنيا وليم تجلس ، وعندما أحست أمريكا بأن بالسنان سوف تقوم بعدة تفجيرات نووية ردا على تفجيرات الهند ، وردًا على الصمت الدولي ، وبعد أن انتظرت باكستان أسبوعين كاملين بعد التفجيرات الهندسة التظارًا لرد فعل عالمي، قعسا كسان إلا رد الفعل الهزيل ، وثم يكن أمام باكستان سوى خيار واحد . وهو الرد على تلك التفجيرات .

ويدأ كلينتون يطن عن إغراءاته سن خسلال التصالات سرية مع تواز شريف رئيس السوزراء الباكستاني لإثنائه عن قرار إجراء التفجيرات قبل ساعات من إجرائها ، وقد تمثلت إغراءات كلينتون في خمسة تعهدات شخصية من جانبه ، فقيد عرض يمكن إحلال السلام بدون الأمن ، وأن إسرائيل فقط تقديم منح مالية لباكستان قدرها خمسة ملسارات

السنة السابعة والعشرون العد الرابع التوهيد [٥٥]

دولار ، وإسقاط الديون الأمريكية على باكستان ، وكذلك إلغاء قاتون ((بريسلر )) الذي فرض عقوبات على باكستان بسبب برنامجها الشووي منذ عدة سنوات ، ثم تسليم الباكستانيين صفقة طائرات من طراز (إف 11) ، التي سبق أن جمدتها الحكومة الأمريكية لتحمل باكستان على وقف هذا البرتامج ، وأخيرا توجيه دعوة رسمية لرئيس السوزراء الباكستاني لزيارة واشنطون .

بساله محم رالد / ولأو

وإذا كان هذا هو موقف أمريكا والمجتمع الدولي من التفجيرات الهندية الباكستانية ، فلا أعرف ماذا فعلت مع إسرائيل ، والأنباء تشير إلى ضلوع الموساد الإسرائيلي في التعاون مع الهند ومساعدتها في التفجيرات النووية ، وكذلك ما أعلن عن وجود طائرات إسرائيئية مجهزة في بعض القواعد الهنديسة لضرب المنشات النوويسة الداكستانية

## وقاحة اليهود على الإنترنت !!

كما أشرنا في صدر هذا التحليل وفي مقدمته أن أصابع اليهود تجدها وراء كل مصبية تقع منطخة ، وفي الأيام الماضية نشرت مجموعة من النصوص المحرفة والمنسوبة إلى القرآن التربيم ، وقد تسم اكتشاف (۲۷) موقعا على الإنترنت تسيء جميعها إلى الإسلام بصورة مختلفة ، وقد تم اكتشاف أربع سور بعضاوين ((المسامين)) ، ((التحسيد)) ، ((الوصابا)) ، ((الإيمان)) ، وهني محاولة من واضعي هذه الخزعبلات على الإنترنت للكيد للإسلام والمسامين ، فيقول فيمنا بسنميه بمسورة والمسلمين )) ، ((الصمم) : ((قل بنا أيها المسلمون الكم لفي ضملال بعيد )) . حيث يصنف المسلمين بالصرة

وقد تم اكتشاف أن الشركة التي قامت بهذا العمل - القدر - هي شركة ((إيه. أو. إل)) وهي شركة أمريكية المحيولية اصحابها من اللوبي الصهبولسي الأمريكي ومع كل ما يحدث من عبث نجد وراءه اليهود والأمريكان ، بل والغرب عمومنا ، فلا يجب أن تنزعج من هذا الأمر !! فالقرآن قد حفظه الله سبحاله وتعالى ، ولا يستطبع كانن من كان أن يغير مرفنا واحدا من كلام الله سبحاله وتعالى ، وأن الكيد المحموم من هولاء يؤكد بوضوح أنهم يدركون حيوية الإسلام وقوته ، وأله القالب بباذن الله ، وعلى الرغم مما في هؤلاء الأعداء في الغرب من استعلاء فإنهم يدركون قوة الإسلام وعظمته ، من استعلاء فإنهم يدركون قوة الإسلام وعظمته ، وأنا القرآن فإن الله حافظه ، قال تعالى : ﴿ إِنا نَحن نَانَا الذَكِ وإنا له خافظه ، قال تعالى : ﴿ إِنا نَحن نَانَا الذَك وإنا له خافظه ، قال تعالى : ﴿ إِنا نَحن نَانَا الذَك وإنا له خافظه ، قال تعالى : ﴿ إِنا نَحن

وفي نفس الوقت فإننا نناشد من خلال صفحات مجلة ((التوحيد )) المؤسسات الإسلامية في العالم بأن تجتمع وتصدر بياتنا تحذر قيه من مثل هذه الأفعال الرخيصة التي يقف وراءها اليهود ، وأن نفت نظر المسلمين - غيير الشاطقين باللغة العربية - إلى حقيقة ما يجري ، على أن يبث هذا البيان على شبكة الإسترنت ، وأن يكون على رأس هذه المؤسسات الأزهر الشريف ، وأن يحرك مجمع البحوث الإسلامية راكذا ، وكفى ما نصن فيه الآن ، وليأخذ الأزهر دوره الطليعي والطبيعي في خطى تابئة يعيد فيها مجد الأزهر وهبيته ، وأن يفرض احترامه على الجميع كما كان ، ورحم الله السابقين .

### رائحة اليهود في القرن الإفريقي ! [

ويأتي النزاع بين إربتربا وإثبوبيا، والسدلاع القتال بين الدولتين تأكيدًا لنفس المحور مهما كالت

# ﴿ هذه هي أمريكا ، وهؤلاء هم اليهود ..

الأسباب، وذلك بضلوع اليهود، وتورط الموساة الإسرائيلي في إشعال تلك الصرب واللعب على الطرفين، وإمدادهما بالسلاح معنا، وقد أذاعت وكالات الأنباء في نبأ أذاعته الإذاعة البريطانية تأكيد نشرة عسكرية بريطانية وثيقة الصلة بالاستخبارات الإسرائيلية، وأن جهار الموساد الإسرائيلي بعلك قواعد استخبارية مهمة في إريتريا وإليوبيا، تركيز على النمن والسعونية والسودان.

وصدرت تقارير في الصحافة البريطانية والإسرائيلية ركارت على أربع قواعد مهمة (اللموساد) في البلايل تستفيد منها الدولة العربية في رصد النشاطات في البحر الأحمر ، وتقيم عليها قاعدة لغوامسات مؤهلة لحمل صواريخ نووية ، وتراقب الوضع في السودان ، وتقدم التدريب والدعم والمعونات للمعارضة المعودانية .

كما أكدت التقارير الصادرة عن «نشرة فورين ربيورت » الصكرية البريطانية أن قواعد الموساد تنطلق من جزيرة دهلك الإربترية على البحر الأحمر ، والقريبة من ميناء مصوع الإربتري الذي تعرض أخيرا لهجوم إليوبي في المعارك الدائرة حالياً بين الطبقيين المسابقين ، وهي قياعدة متخصصة في التجمس على اليمن والسعودية ، أما القاعدة الثانية فاقيمت في جزيرة حنيش ، التي تتنازع عليها إربتريا مع اليمن ، وهي تصمح بمراقبة مضيق باب المندب ، وبالتالي كل الحركة في البحر الأحمر .

الحل الإسلاسي .. والقمة المنتظرة !! وإذا كنا قد سمطا عن المحاولات الكثيرة عن عقد قمة عربية والضغوط الأمريكية والإسرائيلية

لعرقلة اتعقاد تلك القصة ، ولكنشا نتساءل : هل تم تنفيذ مقررات القمة العربية المسابقة والتي عقدت في القاهرة ؟

إلنى ومن هذا أتوجه إلى رئيس القمة الإسلامية وليس العربية ، حسن توضيع مشكلة القسدس وفلسطين في موقعها المناسب للبحث عن الحل الإسلامي لقضية المسلمين الأولسي ، وأتخيل أن تصدر تلك القمة عدة قرارات ؛ منها إعلان المقاطعة للشركات المتعاملة مع إسرائيل ، والإعلان عن استغدام سلاح البترول ، كما هدث أيان حرب أكتوبر في العاشر من رمضان ١٩٧٣ ، وأن تقرر القمة الإسلامية سعب الأرصدة العربيسة والإسلامية من بنوك الولايات المتحدة الأمريكية ، وهي أرصدة فلكية ا وأن تعلن منظمة التحريس عن مؤتمسر فاسطيني يطد في الجامعة العربية وتدعس إليه جميع القصائل القلسطرنية على رأسها حماس والجهاد والقصائل الأشرى، وإعالان المصالحة والتنسيق، وإعلان الدولة القلسطينية، حتى يتسنى للقسة الإسلامية الاعتراف بها وإعلان المسالدة المادية والمطوية لها .

أما أمريكا واليهود ، فهذه هي أمريكا ، فلم ولن تفعل شيئا ، بل ستظل أمريكا هي المدافعة عن اليهود وعن كياتهم ، حتى لو طالت بد اليهود أمريكا تفسيها ، فماذا تنتظرون ؟ وماذا أتشم فاعلون !؟

بقلم / جمال سعد جاتم

فماذا أنتم فاعلون ؟!

السنة السابعة والعشرون العد الرابع التوحيد [٥٧]



# الإيمان .. ومراياه

## العالقة الثالثة

## بقلم د/ السيد عبد الحليم محمد حسين

### # عقدة واضحة :

ولها مزايا لا تتوافر لغيرها من العقائد :

فهي واضحة بسيطة لا تعقيد فيها ولا غموض، تتلخص في أن وراء هذا العالم البديع المنسق المحكم رباً واحدًا خلقه ونظمه، وقدر كل شيء فيه تقديرًا، وهذا الإله - سبحاته - ليس له شريك، ولا شبيه، ولا صاحبة، ولا ولد: ﴿ بلله ما في السموات والأرض كلُّ له قاتون ﴾ [ البقرة: ١١٦].

وهي عقيدة مقبولة ، فالعقل دائما يتطلب الترابط والوحدة ، وراء التنوع والكثرة ، ويريد أن يرجع الأشياء دوما إلى سبب واحد .

فليس في عقيدة التوحيد ما في عقائد التثليث أو المثنوية ونحوها من الغموض والتعقيد الذي يعتمد دائماً على الكلمة المأثورة عند غير المسلمين ((اعتقد وأنت أعمى)).

### # عقيدة الفطرة :

وهي ليست غريبة عن الفطرة ، ولا منافية لها ، بل هي منطبقة عليها الطباق المفتاح المحدد على قفله المحكم ، وهذا هو صريح القرآن الكريم : ﴿ فأقم وجهك للدين حنيفًا فطرت الله التي فطر الناس عليها لا تبديل لحلق الله ذلك الدين القيم ولكن أكثر الناس لا يملمون ﴾ [الروم : ٣٠].

وصريح الحديث النبوي: ((كل مولود يُولد على الفطرة - أي على الإسلام - وإنما أسواه يُهودانه، أو يُنصرانه، أو يُمجسانه)، متفق عليه.

فدل على أن الإسلام هو فطرة الله، فلا يحتاج إلى تأثير من الأبوين .

أما الأديان الأضرى: من يهودية ، ونصرانية ، ومجوسية .. فهي من تلقين الآباء .

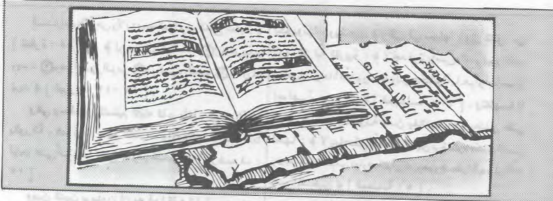
### # عندة ثابتة :

فهي محددة لا تقبل الزيادة والنقصان ، ولا التحريف والتبديل ، فليس لحاكم من الحكام ، أو مجمع من المجامع العلمية ، أو مؤتمر من المؤتمرات الدينية ، أن يضيف إليها ، أو يحور فيها ، وكل إضافة أو تحرير مردودة على صاحبها ، والنبي صلى الله عليه وسلم يقول : (( من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو رد )) ؛ أي مردود عليه . متفق عليه .

والقرآن الكريم يقول مستنكرًا: ﴿ أَمْ لَمْ مُسْرَكَا، شرعوا لهم من الدين ما لم يأذن به الله ﴾ [الشورى: ٢١]، وعلى هذا فكل البدع والأساطير التي دست في بعض كتب المسلمين أو أشيعت بين عامتهم باطلة ، مردودة لا يقرها الإسلام ، ولا تؤخذ حجة عليه .

### \* عقيدة مبرهنة :

فهي لا تكتفي من تقرير قضاياها بالإلزام المجرد والتكليف الصارم ، ولا تقول كما تقول بعض العقائد الأخرى : (( آمن ثم اعلم )) ، أو : (( أغمض عينيك ثم اتبعني )) ، أو : (( الجهالة أم التقوى )) ، بل يقول كتابها بصراحة : ﴿ قال هاتوا برهادكم إن كتم صادقين ﴾ [ البقرة : ١١١ ] ، ولا يقول أحد علماؤها ما قالله القديس الفيلسوف النصراني (( أوغطسين )) : (( أومن



لا يقبل )) .

وكذلك لا تكتقى بمخاطبة القلب والوجدان ، والاعتماد عليهما أساساً للاعتقاد ، بل تتبع قضاياها بالحجة عليه إن كنتم تعلمون ١ سيقولون لله قل فأني تُسحرون ١ الدامغة ، والبرهان الناصع ، والتعليل الواضح ، الذي [ المؤمنون : ٨٤ - ٨٩ ] . يملك أزمة العقول ، ويأخذ الطريق إلى القلوب ، ويقول علماؤها : إن العقل أساس النقل ، والنقل الصحيح لا يخالف العقل الصريح ، فترى القرآن في قضية الألوهية مجرد سلوب لا تعطي معنى ، ولا توحي بخوف أو يقيم الأدلة من الكون ، ومن النفس ، ومن التاريخ على وجود الله ، وعلى وحدانيته وكماله .

> مرة ، وخلق السماوات والأرض ، وإحياء الأرض بعد موتها ، ويدلل على حكمته بالعدالة الإلهية في إثابة المصن ، وعقوبة المسيء : ﴿ ليجزى الذين أساموا عا عملوا ويجزى الذين أحسنوا بالحسني ﴾ [النجم: ٣١].

### # عقيدة وسط:

فأنت لا تجد فيها إفراطاً ولا تغريطاً ، هي وسط بين حتى أنعم عليه بلقب جديد !! الذين ينكرون كل ما وراء الطبيعة ، مما لم تصل إليه الحيوانات والنباتات ، مثل الأبقار والأشجار ، بل يطون أحد ﴾ [ الإخلاص : ٤ ] . الإله في الكون كله حتى يصير الناسوت الاهوتا ، إلهاً واحدًا ، لا إليه إلا هو : ﴿ قُلُ لِمِنَ الأَرْضُ وَمِنْ فِهَا إِنَ ۚ وَمَا خَلِفُهُمْ وَلَا يَحْيِطُونَ بِشَيْءُ مِنْ عَلَمُهُ إِلَّا هَا شَاءُ وَسَعَ كُرُسِيَّهُ

بهذا لأنه محال )) ! بل يقول علماؤها : (( إن إيمان المقلد كنتم تعلمون سيقولون لله قل أفلا تذكرون في قل من رب السموات السع ورب العرش العظيم كسيقولون لله قل أفلا تَعُون فَقُل من بيده ملكوت كل شيء وهو يُجيرُ ولا يُجَارُ

وهي عقيدة وسط في صفات الإله :

فليس فيها الغلو في التجريد الذي يجعل صفات الإله رجاء - كما فعلت الفلسفة اليونانية - فكل ما وصفت به الإله أنه ليس بكذا وليس بكذا ، من غير أن تقول : ما وفي قضية البعث يدل على إمكانه بخلق الإنسان أول صفات هذا الإله الإيجابية ؟ وما أثرها في هذا العالم ؟

ويقابل هذا أنها خلت من التشبيه والتجسيم الذي وقعت فيه عقائد أخرى كاليهودية ، جعلت الخالق كأحد المخلوقين من الناس ، ووصفته بالنوم والتعب والراحة ، والتحيز والمحاباة والقسوة . و ... وجعاته يلتقي ببعض الأنبياء فيصارعه ، فلم يتمكن الربّ من الإفلات منه ،

ولكن عقيدة الإسلام تقرر تنزيه الله - إجمالا - عن حواسهم ، وبين الذين يثبتون للعالم أكثر من إله ، بل مشابهة مخلوقاته : ﴿ ليس كمثله شي، وهو السميع يحلون روح الإلمه في الملوك والحكام ، بل في بعض البصير ﴾ [ الشهورى : ١١ ] ، ﴿ ولم يكن له كنوا

ومع هذا تصفه تفصيلاً بصفات إيجابية فعالة : ﴿ اللَّهِ واللاهوت ناسوتنا ، فقد رفضت الإنكار العلمد ، كما الاإلىه إلا هو الحي القيوم لا تأخذه سنة ولا نوم له ما في السموات رفضت التعديد الجاهل ، والإشراك الغافل ، وأثبتت للعالم وما في الأرض من ذا الذي يشفع عنده إلا بإذنه يملم ما بين أيديهم



السموات والأرض ولا يؤده حفظهما وهو العلى العظيم ﴾ يحاربونها ، ويضعون العراقيل في سبيلها ، وإن كاتوا من [البقرة: ٢٥٥] ، ﴿ إِن بطش ربك لشديد ﴿ إِنه هو يبدئ يُريد ﴾ [البروج: ١٢-١١].

وهي وسط بين التسليم الأبله الذي يأخذ عقائد الآياء آباينا على أمة وإنا على آثارهم مقتدون ﴾ [ الزخرف:

وبين الذين يريدون أن يعرفوا كنه كل شيء حتى الألوهية ، وهم بعد لم يعرفوا كنه أنفسهم التي بين جنوبهم ولا ماهية حياتهم ، وموتهم ، ولا كنه شيء من القوى الكونية المحيطة بهم ، فكيف يطمع العقل بعد ذلك فى معرفة كته الألوهية ؟ وهل يعرف النسبي كنه المطلق ، ويعرف المحدود كنه غير المحدود ؟ وهي مع هذا تفتح الباب للنظر في الكون والتفكير فيه : ﴿ قل انظروا ماذا في السموات والأرض ﴾ [ يونس : ١٠١ ] ﴿ أَوَ لم يتفكروا في أنفسهم ﴾ [ السروم : ٨ ] ، ﴿ أُولَم ينظروا في ملكوت السمنوات والأرض وما خلق الله من شيء ﴾ [ الأفس ﴾ [ النجم : ٢٣ ] ، ﴿ وما لهم بدمن علم إن يتبعون إلا [ الأعراف : ١٨٥ ] ، ﴿ وَفِي الأَرْضِ آياتٌ للموقنين ﴿ وَفِي أنفسكم أفلا تبصرون ﴾ [ الذاريات : ٢٠، ٢١ ] .

وهي وسط في علاقتها بالعقائد الأخرى ، فلا تقبل الذوبان في غيرها ، بل تدعو في قوة إلى الثبات عليها ، والاستمساك بها: ﴿ فتوكل على الله إنك على الحق المبين ﴾ [ النمل: ٧٩] ، ﴿ فاستمسك بالذي أوحى إليك إنك على صراط مستقيم ﴾ [ الزخرف : ٢٤ ] .

ولكنها لا تتعصب ضد غيرها من العقائد السماوية : ﴿ اللَّه ربنا وربكم لنا أعمالنا ولكم أعمالكم ﴾ [ الشمورى : وجدتموه ؟ ذلك صريح الإيمان )) . رواه البخاري وغيره . ١٥] ، بل يتسع صدرها لما يخالفها : ﴿ لكم دينكم ولي بريدون مما أعمل وأنا برى مما تعملون ﴾ [ يونس : ١١] ، تهيب بأصحابها أن يدعو إليها : ﴿ وَمِن أَحْسَن قُولًا مِن دعا إلى الله ﴾ [ فصلت : ٣٣ ] ، ولكنها لا ترضى بإكراه أحد على اعتناقها: ﴿ لا إكراه في الدين قد تبين الرشد من

ذوي القرابة القريبة: ﴿ لا تجدقومًا يؤمنون بالله واليوم الآخر ويعيد ١ وهو الغفور الودود ١ ذو المرش المحيد ١ نسال لما أيوادون من حادً الله ورسوله ولو كانوا أبا هم أو أبنا هم أو إخواهم أو عشيرتهم ﴾ [ المجادات : ٢٢] ، ولكنها لا تقبض يد البر والمعونة عمن يذالفها ، ولا يعدى على بالوراثة ، كما يرث عنهم العقارات والأملاك : ﴿ إِنا وجدنا أَهْلَهَا : ﴿ لا ينهاكم اللَّه عن الذين لم يقاتلوكم في الدين ولم يخرجوكم من دياركم أن تبروهم وتقسطوا إليهم إن الله يحب المقسطين ﴾ [ الممتحنة : ٨].

وهي وسط بين الذين يتساهلون في إثبات العقائد ، فيقبلون الظنون والشكوك والأوهام ، وهذا معين لا ينضب لقبول الخرافات والأساطير ، وبين الذين لا يقبلون في العقيدة أي خطرة تمر بالذهن ثم تختفى ، أو هاجس يهجس في النفس تم يزول . لقد رفضت عقيدة الإسلام الظن في أصول العقيدة - فضلاً عن الشك أو الوهم - قال سبحاته : ﴿ وما يتبع أكثرهم إلا ظنًّا إن الظن لا يعني من الحق شيدًا ﴾ [ يونس : ٣٦ ] ، ﴿ إن هي إلا أسماء سيتموها أنتم وأباؤكم ما أنزل الله بها من سلطان إن يتبعون إلا الظن وما تهوى الظن وإن الظن لا يغني من الحق شيدًا ﴾ [ النجم : ٢٨ ] .

ومع هذا تسامحت في الخواطر التي لا يسلم منها العقل البشري ، بل اعتبرتها أحيانًا دليل يقظة العقل ، ومظنة الطمأنينة ، وعلم اليقين . قال بعض الصحابة : يا رسول الله ، إنا نجد في أنفسنا ما لو أن نصبير حممًا -يعنى : فحما محترقا - أهون من أن نتكلم به - يعنون خطرات ترد عليهم في قضايا الألوهية - فقال النبي صلى اللَّه عليه وسلم في صراحة وقوة : (( أو قد

ويروي الحاكم أن ابن عباس ، وابن عمر التقيا ، دين ﴾ [ الكافرون : ٦ ] ، ﴿ لي عملي ولكم عملكم أسم فقال ابن عباس : أي آية في كتاب الله أرجى ؟ فقال ابن عمر : قول الله : ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ رَبُّ أَرْنِي كَيْفَ تَحْيِي الموتى قال أو لم تؤمن قال بلي ولكن ليطمئن قلي ﴾ [ البقرة : ٢٦٠ ] ، فرضى منه بقوله : (( بلي )) ، فهذا لما يعترض في الصدر مما يوسوس به الشيطان .. إنها وسوسة الغي ﴾ [ البقرة : ٢٥٦] ، لا تقبل التهاون في موادة من الشيطان سرعان ما يطردها إلهام الملك في قلب المؤمن ،

إنها طيف يلوح ثم يختفى ، وهاجس يهجس ثم يزول بإسلام الوجه لله ، والاعتصام بهداه ، وتلاوة آياته : إلى غير ذلك من آيات تبلغ المئات كلها تقرر حرية ﴿ ومن يعصم باللَّه فقد خدى إلى صراط مستقيم ﴾ الإنسان ، ومستوليته عن عمله . [ آل عمران : ١٠١ ] ، ﴿ ومن يسلم وجهه إلى اللَّه وهـ و محسنٌ فقد استمسك بالعروة الوثقي وإلى اللَّه عاقبة الأمور ﴾ [ لقمان : ۲۲ ] .

> وهي وسط في أمر النبوة ، فلم ترفع الأنبياء إلى مقام الألوهية ، فيتجه الناس إليهم بالعبادة أو الاستعانة مع اللَّه ، كما اعتقد أهل الملك في أنبيائهم .. ولم تنزل بهم إلى مستوى السفلة من الناس ، فتنسب إليهم ارتكاب الموبقات ، وفعل المنكرات ، من شرب للمسكرات ، واتباع للشهوات - بل قتل للنفوس في سبيلها - كما رأينا في وصف أسفار العهد القديم للأنبياء ،

وإنما الأنبياء في عقيدة الإسلام بشر أصفياء ، علم اللَّه طيب معادنهم ، وحسن استعدادهم ، فأنزل وحيه عليهم : ﴿ اللَّهُ أَعلم حيث يجمل رسالته ﴾ [ الأنعام : الذنوب ، ودنيء الأعمال ، حتى لا يتوجه إليهم وعيد الله : كل ما يريد ، ولو فعل لكان إلها . ﴿ أَتَامِرُونَ النَّاسِ بِالْبِرِ وَتُنسُونَ أَنْفُسُكُمْ وَأَنتُمْ تَتَلُونَ الْكَتَابِ أَفْلًا تعلون ﴾ [ البقرة : 1 ٤ ] ، وحتى يكونوا أهلاً لعهد الله : ﴿ قَالَ لَا يِنَالُ عَهِدَى الطَّالِمِينَ ﴾ [ البقرة : ١٢٤ ] .

الجبر والاختيار ، تلك القضية التي حار العقل البشري في الوصول إلى رأي فيها ، وتتازع فيها الفلاسفة وعلماء الأخلاق والنفس والتربية وغيرهم منذ تفلسف الإنسان إلى اليوم .

وعقيدة الإسلام في هذا هي العقيدة الوسط المطابقة للفطرة السليمة ، والواقع المشاهد ، فالإنسان في دائرة أعماله الاختيارية - حر مسئول عن قوله وعمله ، له أن يفعل وأن يترك ، وأن يقدم وأن يحجم - كما تشهد بذلك بديهته وإحساسه ، وكما تشهد نصوص القرآن : ﴿ قبن شاء فليؤمن ومن شاء فليكمر ﴾ [ الكهف : ٢٩ ] ، ﴿ إِن هذه تذكرة من شاء اتخذ إلى ربه سبيلاً ﴾ [ العزمل: ١٩]، ﴿ لَمَن شَاءَ مَنْكُمُ أَنْ يَتَقَدُمُ أُو يُتَأْخُرُ ﴾ [ المدتَّر : ٣٧ ] ، [ الإنسان : ٣٠ ] . ﴿ مِن عمل صالحًا فلنفسه ومن أساء فعليها ﴾ [ الجاثيسة :

١٥] ، ﴿ لا تَكُلف هُسُ إلا وسمها ﴾ [ البقرة : ٢٣٢].

ولم يكتف القرآن الكريم بهذا التقرير الإيجابي ، ولكنه حمل بقوة على الجبريين الذين يلقون بشركهم وأوزارهم على كاهل القدر ، محتجين بمشيئة الله ، فقال : ﴿ سيقول الذين أشركوا لو شاء الله ما أشركنا ولا آباؤنا ولاحرمنا من شي. كذلك كذب الذين من قبلهم حتى ذاقوا بأسنا قل هل عندكم من علم فتخرجوه لنا إن تتبعون إلا الظن وإن أنتم إلا تخرصون ﴾ [ الأنعام : ١٤٨ ] . ﴿ وقال الذين أَشركوا لو شاء الله ما عيدنا من دونه من شيء نحن ولا آباؤنا ولاحرَّمنا من دونه من شيء كذلك فعل الذين من قبلهم فهل على الرسل إلا البلاغ المبين ﴾ [ النصل: ٣٥] . ﴿ وإذا قيل لهم أغقوا مما رزقكم الله قال الذين كغروا للذين آمنوا أنطعم من لويشاء الله أطمعه إن أتتم إلا في صلال مبين ﴾ [ يس : ٤٧ ] .

ولكن الإسمان - كما هو الواقع - ليس مطلق ١٧٤] ، وجعلهم أسوة الأتباعهم ، وعصمهم من قباتح الإرادة ، كامل الاختيار ، بحيث يفعل كل ما يشاء ، وينفذ

ولن يستطيع أحد - مهما بلغ للانتصار للحرية الانسانية - أن ينكر هذه المحدودية لإرادة البشر ، فقد حكموا فيه الوراثة ، أو البياة ، أو كليهما ، وقال وهي عقيدة وسط في قضية الإرادة الإسانية ، قضية بعضهم : (( الإسان حر في ميدان من القيود )) . حتى أولئك الماديون الجدليون قيدوه بوسائل الإنتاج ، وظواهر الاقتصاد ، فنزلوا بالإنسان إلى أحط مستوى من (( الجبرية )) حين جعلوه عبدًا خاضعًا لمظاهر المادة .. لا سيدًا مهمينًا عليها كما يقرر الإسلام .

هذه الحقيقة المتفق عليها قررها الإسلام في صورة أشرف وأكرم للإنسان ، فهو حر مختار في دائرة ما رسم الله للوجود من سنن ، يجريها بعلمه وحكمته ومشيئته على أجزاء الكون كله ، ومنها هذا الإنسان ، فهو حر ؛ لأن الله أراد الحرية ، أو هو يشاء ؛ لأن الله هو الذي قدر له أن يشاء: ﴿ وما تشاءون إلا أن يشاء الله ﴾

وللحديث بقية إن شاء الله .



نشأ هذا المصطلح في الفترة الأخيرة من عقد التسعينيات بعد إعلان الولايات المتحدة الأمريكية ما يسمى بالنظام العالمي الجديد ، وإمعاناً من القطب الأوحد الأمريكي الذي يتحكم أعلن في مرحلة تالية ما يسمى ب ((العولمة )) ، وقد عرف العلماء هذا المصطلح بمعنى الكونية ؛ أي تحول العالم إلى قرية واحدة تتحكم فيها الولايات المتحدة ، ومن شايعها من الدول الغربية بغرض إحكام السيطرة على الكرة الأرضية ومنع قيام أي قوة مناوتة لهذا الانجاه الغربي في العالم مستقبلاً .

ومن وجهة نظري أن هذا النظام يتسم بمخاطر ينبغي على المسلمين أن يتأهبوا لمواجهته وتقليل آثاره على النحول التالى:

۱ - ينبغي أن يعلم المسلمون أن الغرب يريد لهم الشر، وأن هذا النظام امتداد للحروب الصليبية والغرو الفكري ودك معاقل النظام الإسلامي وشريعته، قال تعالى: ﴿ ولن ترضى عنك الهود ولا النصاري حتى تتع ملتهم ﴾ [ البقرة : ١٢٠ ].

٢- هذا النظام امتداد لتأكيد علماتية الكرة الأرضية
 وأبعادها ما أمكن عن وحى السماء وشريعة الإسلام.

"- هذا النظام يستهدف في الأساس العالم الإسلامي ، حيث إن هذا العالم هو يمثل غالبية دول العالم الثالث ، وقد سبق أن بينا في مقال بعنوان (المسلمون والنظام العالمي الجديد) مقولة نيكسون: إنه ينبغي على الغرب أن يتخذ الإسلام عدوًا جديدًا بديلاً عن الشيوعية المنهارة .

٤- من أهم ركائز العولمة وسماتها:

أ- البث الإعلامي المباشر المتمثل في القنوات الفضائية والأقمار الصناعية.

ب- شبكة الإنترنت الدولية .

ج- اتفاقية الجات ، وهي تمثل النظام الاقتصادي .

٥- نظام العولمة مفروض علينا - رضينا أم
 أبينا - وليس اختيارًا لنا كما صرح بذلك الدكتور /
 أسامة الباز مستشار الرئيس للشئون الخارجية .

وعليه فينبغي للمسلمين والعرب أن يتعرفوا على مزايا هذا النظام فيأخذوها ، وعلى عوراته وعيوبه فيتركوها ويحذروها ، حفاظا على البيضة والهوية والعقيدة والدين ، ومن أجل ذلك ينبغي أن نتعرف على أخطار العولمة لنقلل من سلبياتها ومخاطرها على مستقبل العرب والمسلمين .

ومما تجدر الإشارة إليه أننا لا ينبغي علينا أن نستسلم لمخططات العولمة على أنها مفروضة علينا، وإنما علينا أن نبذل قصارى جهدنا في دفع أخطارها وتحويلها لصالحنا ما استطعنا إلى ذلك سبيلاً.

ومما يتعلق بالبث المباشر الذي هو المظهر الأول من مظاهر العولمة ، فإن الدول الغربية اتجهت إلى غزو العقول والأفكار بديلاً عن الفزو العسكري للأسباب الآتية :

١- الغزو الفكري بوسائل الإعلام يتسلل إلى العقل والفكر دون أن يشعر به أحد بخلف الغزو العسكري الذي يثير غضب الشعوب وثورتها.

٢ - أن الغزو الفكري يتفادى كل أسباب المقاومة ، خاصة عند ضعف العقيدة الإسلامية .

٣- أن الغزو الفكري غير مكلف ، كما هـ و الحال بالنسبة للحروب العسكرية .

٤- أن الغزو الفكري عن طريق وسائل الإعلام يحقق دخولاً كبيرة ، وأموالاً طائلة للدولة المسيطرة عليه ، وهي الغربية بالطبع ، من جراء تصديرها للأفلام والمسلسلات وتقنيات الإذاعة والتلفاز بصفة عامة ، والأقمار الصناعية والقنوات الفضائية بصفة خاصة .

٥- أن الغزو الفكري آتى ثماره بالفعل في كثير من البلاد ، حتى رأينا مظاهر التغريب في العادات والتقاليد والملابس والمآكل وحفلات أعياد الميلاد والزواج تتخذ النموذج الغربي قدوة لها ، وللأسف يظهر ذلك في البلاد الإسلامية واضحاً .

وفيما يتعلق بشبكة الإسترنت، فإن جل ما يبث فيها عن طريق الدول الغربية وعليه فإن السيطرة العلمية للغرب على هذه الشبكة واضحة جدًّا، ويمكن لأي مشترك أن يكتشف ذلك بسهولة، ومن مخاطر شبكة الإسترنت أنها تستقبل يوميًّا ملايين الصور الخليعة من جهات أوربية وأمريكية، ولذلك ينبغي على مستخدمي هذه الشبكة أن يميز بين التقنيات العلمية المفيدة، وبين أخبار الساقطين والساقطات.

وأما بالنسبة لاتفاقية الجات ، أو ما يعرف بتحرير التجارة ؛ فهي دعوة لقتح الحدود بين الدول الصناعية الغنية ، وبين الطرف الضعيف الذي مازال يحبو في مجال التصنيع المحلي ، وخطوة كهذه من شأنها أن تجعل هذه الدول الضعيفة – ونحن منها – إلى سوق لتصريف بضائع الدولة الغنية ، مما يعرض الصناعات المحلية للخطر ، ويؤدي إلى مزيد من التبعية للغرب ، والاعتماد عليه في كل الشئون ، ومهما زعم الذين يقولون بأننا سنحمي الصناعة الوطنية ، فإن التيار جارف ويحتاج إلى ضوابط قوية لحماية بلانا وأوطاننا من هذا الغزو القادم ، وأرى أنه لا سبيل أمامنا إلا بإقامة تكتل عربي إسلامي للاعتماد على الذات والكفاية الاقتصادية ، والله تعالى أعطانا المال

والأرض والأيدي العاملة : ﴿ وَاعْتَصْمُوا بَحْبُلُ اللَّهُ جَمِيمًا وَلَا تَفْرَقُوا ﴾ [ آل عمران : ١٠٣ ] .

ولسائل أن يسأل: كيف السبيل إلى علاج هذه المشكلة والمعادلة الصعبة وهي الحفاظ على الهوية الإسلامية والاستفادة من هذا النظام العالمي الجديد بدون الذوبان فيه ؟

أقول وبالله تعالى التوفيق والعون:

أولاً: بالنسبة للبث المباشر، فإننا ينبغي علينا أن نمتلك وسائله: كالاقصار الصناعية، والمحطات الأرضية. وقد أطلقت مصر قمرها الصناعي الأول (انايل سات)، ويحمل (١٠) قناة فضائية، لكننا يجب علينا ألا نقلد الغرب في فنونه ورقصه وإفساده وصده عن سبيل الله، وإنما يجب علينا أن نقوم ببث ما يعبر عن حضارتنا الإسلامية ومحاسن شريعتنا، ونناقش الغرب من خلال هذه القنوات بلغته حول أهمية الإسلام بالنسبة للعالم، وكيف أن الغرب قام بتحريف الدين وإفساد الأخلاق، والإغراق في المادية بتحريف الدين وإفساد الأخلاق، والإغراق في المادية العربية والإسلامية هي صورة مشوهة لقنوات الفضائية الغرب، وهي مسخ مشوه لفنونه وببغاء عمياء تردد بلا وعي ما يقوله الغرب، فإلى الله المشتكى.

يجب على الأمة العربية والإسلامية أن تضطلع بدورها في مجال دعوة الأمم الأخرى إلى الإسلام ؛ تحقيقنا لقول الله جل وعلا : ﴿ كنتم خبر أمة أخرجت للناس تأمرون بالمعروف وتنهون عن المنكر وتؤمنون بالله ﴾ [آل عمران : ١١٠].

لكنني أوجه سوالاً إلى السيد وزير الإعلام المصري: هل تخشى أن يتهمنا الغرب بالتطرف الديني إذا قمنا ببث قناة فضائية إسلامية تغزو الغرب في عقر داره؟ وما هو السبب وراء إلغاء فكرة القناة الإسلامية، هل هان علينا الإسلام فأصبح لا يساوي عندنا أخبار الكرة وحفلات الكريسماس؟

إنثى من فوق منبر مجلة التوحيد أحذر من مخاطر البث المباشر المتمثل في:

١- السيطرة على الأخبار والأحداث ، فالدول الغربية تمتلك ٩٠٪ من طيف الذبذبات الإذاعية ، بينما تمتلك الدول النامية ١٠٪ فقط.

٢- تشويه الإسلام والتنفير منه عن طريق إظهار العرب والمسلمين بمظهر الإرهاب والتطرف وأعداء الحضارة.

٣- تشويه عقيدة التوحيد من خلل بث المعتقدات النصرانية والتبشير بالمسيحية والتعاليم الكنسية

٤- إظهار صور الأبياء والمرسلين من خالل المسلسلات والأفلام للإساءة إليهم ، ومعلوم أنه لا يجوز تمثيل الأنبياء ، لقداستهم عند الله عز وجل .

٥- التعود على رؤية المنكرات وعدم إنكارها ، وقد أمرنا الله تعالى في كتابه فقال: ﴿ قُل للمؤمنين يغضوا من أبصارهم ويحفظوا فروجهم ذلك أزكئ لمم إن الله خبير عا يصنعون أوقل للمؤمنات يغضضن من أبصارهن ويحفظن فروجهن ولايبدين زينتهن إلاما ظهرمنها ﴾ [النور: ٣٠، ٣١].

٦- انتشار الجرمية والعنف بين الشباب، وقد اقتبس كثير من مرتكبي الجرائم أفكارهم الإجرامية من خلال الأفلام ، قال تعالى : ﴿ وتعاونوا على البر والتقوى ولاتعانوا على الإثم والعدوان ﴾ [ العائدة : ٢ ] .

٧- فقد الهوية الإسلامية ، وصبغ المجتمعات الإسلامية بالصبغة الأوروبية .

يقول الأستاذ فهمى هويدى: خرج الاستعمار الفرنسى من شوارع تونس عام ١٩٥٦م، ولكنه رجع إليها عام ١٩٨٩م، لم يرجع إلى الأسواق فقط، ولكنه رجع ليشاركنا السكن في بيوتنا والخلوة في غرفتنا ، والمبيت في أسرة نومنا ، رجع ليقضى على الدين واللغة والأخلاق ، كان يقيم بيننا بالكره ، ولكنه رجع لنستقبله بالحب والترحاب ، كنا ننظر إليه فنمقته ، أما الآن فنتلذذ بمشاهدته والجلوس معه ، إنه الاستعمار الجديد لا كاستعمار الأرض ، وإنما استعمار القلوب، إن الخطر يهدد الأجيال الحاضرة والقادمة ، يهدد الشباب والشابات والكهول والعفيفات والآباء والأمهات . [جريدة الأهرام : ٢٧/٩/٩٨٩م].

٨- إفساد العلاقات الأسرية عن طريق بث الأخلاق الغربية في اتخاذ الخليلات ومراقصة الأجانب

في الحفلات ، مما يعود المسلم على تقبل الفساد والرضا بالمنكرات.

٩- إضعاف اللغة العربية ، وإحلال مفردات أجنبية مكانها ، وإشاعة قيم غريبة عن قيم الإسلام والمسلمين. وسائل مقاومة هذا الخطر :

١- اتباع المنهج الإسلامي في الإعلام ، من بث الحقيقة الصادقة المجردة والمؤيدة بالحقائق والأرقام المتفقة مع أخلاق الأمة وأهدافها .

٢ - استخدام البث المباشر نشرًا للدعوة الإسلامية ، وتفنيد دعاوى الغرب والرد على المستشرقين والصليبيين الحاقدين على الإسلام والمسلمين.

٣- نقل الشعائر الإسلامية إلى أنحاء العالم ، كما هو واضح من خلال بث مناسك الحج والعمرة وصلاة الجمعة من المسجد الحرام له أثر واضح في إظهار الترابط الإسلامي وتوثيقه .

٤- عرض عقيدة الإسلام وعباداته وأخلاقه في صورة مبسطة غير معقدة تيسيرًا على عوام الأمة.

٥- عرض القصص القرآني والسيرة النبوية وتاريخ الصحابة لربط الأجيال بأصولهم الإسلامية الراسخة .

٣- الرد على المبشرين النصارى ، والحاقدين من اليهود ، وصد دعاواهم ضد الإسلام .

٧- تخصيص قنوات خاصة لنشر الدعوة الإسلامية ، وعدم المبالاة بدعاوى الغرب بأتنا إرهابيون متطرفون ، ونرد عليهم ، فإن الغرب تثور ثائرته إذا رأى فتاة ترتدي الحجاب ، مما يؤكد الحقد الأسود في قلوبهم على الإسلام والمسلمين. ويراجع كتاب (( أخطار البث المباشر )) د . محمد عبد العزيز .

وبعد أخى المسلم إن دعاوى الغرب باسم الحرية هو وهم زائف ، فإن فرنسا قامت فيها الحكومة والشعب ضد فتاة مسلمة ارتدت الحجاب ، وصدق الله تعالى إذ يقول: ﴿ ولن ترضي عنك اليهود ولا النصاري حتى تتبع ملتهم ﴾ .

وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم .

later or given that to my later the little to



## تعلن عن حاجتها للوظائف التالية للعام الدراسي القادم ١٩٩٩/٩٨م

- خبیر تربوی « مستشار » .
- ٢- موجهين تربويين وموجهات تربويات لجميع المواد الدراسية ضمن الشروط الأتية:
  - أ- الحصول على درجة الماجستير في التخصص المطلوب.
    - ب- خبرة في التوجيه التربوي لا تقل عن « ٣ » سنوات.
      - ٣- مرشد تربوى ومرشدة تربوية ضمن الشروط الآتية:
  - أ- الحصول على درجة الماجستير في الإرشاد التربوى «علم نفس».
    - ب- خبرة في الإرشاد التربوي لا تقل عن ٥ سنوات.
  - ٤- معلمين ومعلمات لجميع المواد الدراسية والراحل التعليمية ضمن الشروط الأتية:
  - أ- الشهادة الجامعية في التخصص المطلوب. ب- خبرة لا تقل عن ٣ سنوات. ج- إجادة خط النسخ.
    - ٥- معلمين ومعلمات صف ضمن الشروط الأتية:
- أ- الحصول على ليسانس شعبة تعليم أساسى تخصص لغة عربية أو رياضيات. ب- خبرة لا تقل عن ٣سنوات. ج- إجادة خطالنسخ.
- يفضل في جميع الوظائف السابقة الحصول على دبلوم التربية بعد الشهادة الجامعية.
  - ٦- أخصائي مركز مصادر التعلم:
  - أ- الحصول على الماجستير في علم المكتبات والتقنيات التربوية.
  - ب- إجادة استخدام الحاسب الآلي. ج- إجادة اللغة الإنجليزية.
    - د- خبرة لا تقل عن ٣ سنوات.
    - ترسل الطلبات معززة بالسيرة الذاتية وصورة عن الشهادات العلمية والخبرات وجواز السفر وصور فوتو غرافية مع عنوان صاحب الطلب ورقم الهاتف والفاكس إن وَجد على العنوان التالى: مدرسة الإيمان ص.ب ٢٩٢٩٢ شئون الموظفين نوع الوظيفة المطلوبة ، آخر موعد الاستلام الطلبات ١٩٩٨/٨/١ م.
    - ستتم مخاطبة من يقع عليه الترشيح للتقدم للاختبار التحريرى والقابلة الشخصية، علمًا بأن التقدم للوظائف يكون عن طريق البريد فقط، وأن الأوراق القدمة لا تسترجع.



