





الركز العام اللاهرة ٨ شارع قوله - عابدين عاتف : ٣٩١٥٥٧٦ - ٣٩١٥٤٧٦



### مجلة إسلامية ثقافية شهرية

#### النصريس

٨ شارع قوله

عابدين - القاهرة

PAPTONY : 2

قاكس : ۲۹۳۰۶۹۳

قسم التوزيع والاشتراكات :

4410101 : 🖀

### الاشتراك السثوي

۱- في الداخل ۱۰ جنوبات ( بحوالة برينية باسم : مجلة تتوحيد- على مكتب عابدين .

٣- في الفارج - ٢ نولارًا أو ٧٥ ريالاً سعونيًا أو ما يعادلها. ترسل القيمة بحوالة بريدية على مكتب عابدين أو بنك فيصل الإسلامي - فرع القاهرة - باسم: مجلة التوحيد - أنسار السلة (حساب رقم/ ١٩١٠٠٠).

## في هذا العدد

| ۲   | الافتتاهية : الرئيس العام الهجرة والتدبير الإلهي                         |
|-----|--------------------------------------------------------------------------|
| 1   | كلمة لتحرير: رئيس التحرير اليهود والهجرة التبوية                         |
| 1.  | يَبِ لَنْفَسِرِ: فَشَيخَ عِدِ تَعَظِيمٍ يَدُويِ : وهذة تَجِنُس لَيْشُرِي |
| 16  | يكِ السنة: الرئيس العلم : جمع القرآن                                     |
|     | موضوع العد : الشيخ سليمان بن عبد الله الماجد                             |
| ۲.  | أفة للعلم الهواى                                                         |
| Y E | حوار التُوهيد مع د . علي السالوس : جمال سعد حاتم                         |
|     | أسئلة القراء عن الأهاديث : الشيخ أبي إسماق الحويثي                       |

أَسَدَة القراء عن الأحلايث: الشيخ أبي إسحاق الحويتي ٢٠ الفتاوى: لجنة الفترى تذكير أهل الطاعة بأقسام الشفاعة: أبو بكر الحنبلي ٣٨ عقائد الصوفية في ضوء الكتاب والسنة: أ. محمود العراكبي

الرئيس العام في عرفات : جمال سعد حاتم ٢١

مع صاهب النقب

باب السيرة : يوسف عليه السلام

الشيخ عبد الرازق السيد عيد ٠٠

نداء إلى الهيئات والمؤسسات الخيرية ٩٣

من أمراض القلوب : الرياء الشيخ سمير عبد العزيز ٥٠

من روائع الماضي : حول ڏکري الهجرة ٥٨

الصوفية بغير قناع : الشيخ مصطفى درويش



# سكرتير التحرير جمال سعد حاتم

# رئيس التحرير صفوت الشوادفي

المشرف الفني حسين عطا القراط



## تربية النفس

عرف بعض العلماء التواضع فقال:

التواضع هو: ألا يلقى العبد أحدًا من الناس إلا رأى له الفضل عليه ؛ فيقول : عسى أن يكون عند الله خيرًا مني وأرفع درجة .

فإن كان صغيرًا قال : هذا لم يعص الله تعالى ، وأنا قد عصيته فلا شك أنه خير مني .

وإن كان كبيرًا قال : هذا عبد الله قبلي .

وإن كان عالماً قال: هذا أعطي ما لم أبلغ ونال ما لم أنل ، وعلم ما جهلت ، وهو يعمل بعلمه .

وإن كان جاهلاً قال : هذا عصى الله بجهل ، وأنا عصيته بعلم ، ولا أدرى بم يختم لي ، وبم يختم له .

رئيس التعرير رياراً

- التوزيع في الخارج : مكتبة المؤيد بالرياض .
- التوزيع الداخلي : مؤسسة الأهرام وفروع أنصار السنة.

ثمن النسخة : السعودية ٢ ريالات - الإمارات ٢ دراهم - الكويت ٥٠٠ فلس - المغرب دو لار أمريكي - الأردن ٥٠٠ فلس - السودان ١٠٥٠ جنبه مصري - العراق ٥٥٠ فلس - قطر ٦ ريالات -مصر ٧٥ فرشنا - عمان نصف ريال عماني .



(إن شاء الله):

- جمع القرآن [۲]
   الشيخ / صفوت نور الدين
- آفة العلم : الموى [۲]
   فضيلة الشيخ
   سليمان عبد الله الماجد
- الترغيب في التوبة الشيخ / عبد العظيم بدوي



٨٥٨٥ الافتتاحية

الهجسرة

والتدبير الإلهبي

### بقلم الرئيس العام/محمد صفوت نور الدين

الحمد لله خلق فسوى وقدر فهدى ، وأنزل الشرع وقدر له البقاء ، وبعث نبيه بالهدى ودين الحق ، وهدى له رجالًا استجابوا لدعوة الحق فقاموا معه خير قيام حتى نشر الله الإسلام في ربوع الأرض.

والله القادر هياً لدينه الكون وأحده لاستقباله أتم إعداد ، فكان من ذلك حرس طريق الوحي من كل مسترق للسمع : ﴿ وَأَنَا لَمَسِنَا السماء فوجدناها مُلْنَت حرساً شديداً وشهباً ﴿ وَأَنَا كنا نقع منها مقاعد للسمع فمن يستمع الآن يجد له شهاباً رصداً ﴾ [ الجن : ٨، ٩ ] ، فقدر الله سبحانه لنبيه الكريم ودينه القويم بلداً لا تغلق أبوابها عن داخل أو خارج - وهي مكة - ليبدأ بدعوته فيها ، فانتشر خبر دعوته إلى الناس في الآفاق ، فسمعوا به ، ولم يستطع من كره دعوته من عظماء مكة ورؤساتهم أن يغلقوا أبواب بلدهم ليمنعوا دعوته من الانتشار ، وكان سبب تقدير رب العالمين أن جعلها بلذا غير ذي زرع عند بيته المحرم ، فأما غياب الذرع فجعلهم بألفون رحلة الشتاء والصيف ، وأما البيت المحرم فجعل أفندة من الناس تهوي إليه ، فبعد أن بلغت الدعوة بمكة مبلغها وتكونت من المومنين زمرة طيبة قدر رب العالمين لنبيه عند العقبة من الخزرج من أهل المدينة رجالاً سمعوا منه دعوة فاستجابوا لها ، وقالوا : إنه النبي المبعوث الذي بشرت به يهود ، فلا يسبقنكم إلى اتباعه ، وذلك ما ذكره رب العزة في قوله : ﴿ ولما جاءهم كتابٌ من عند الله مصدق لما معهم وكانوا من قبل يستفتحون على الذين كفروا فلما الخنية من اليهود ، فكان الخزرج بل والأوس عرفوا خبر النبي جاءهم ما عرفوا كفروا به فلعنة الله على الكافرين ﴾ [ البقرة : ٩ ٨ ] ، فكان الخزرج بل والأوس عرفوا خبر النبي للترحيب بدين الإسلام ونبي الإسلام ، وكان من أسباب ذلك وجود اليهود ، فقدر الله للناس أن عرفوا الإسلام منهم ، بينما كفروا هم ليستخفوا بذلك الغذاب ، وينشر الله دينه ، ويجعل المدينة حرزاً للإسلام والمسلمين .

[٢] المتوهيد السنة الد ابعة والعشرون العدد الأه ل

ومن التدبير الإلهي الذي هيأ الله به المدينة لهجرة نبيه الكريم أن كان العداء بين الأوس والخزرج طويلاً ، فنشأ من ذلك العداء أمران هامان جعلا المدينة خير مهد للإسلام بعد مكة ، فكانت دار الهجرة :

الأمر الأول: أن القوم كانوا قد تعلموا فنون الحرب، وكانوا قد جمعوا الشجاعة والإقدام، فلما جاء الإسلام ونابذهم الناس العداء قال قائلهم يوم بدر: إنا نصبر في الحرب صدق عند اللقاء، لعل الله أن يريك منا ما تقر به عينك، فسر على بركة الله، فكانوا لا يهابون الحرب ولا يخافون السيوف، وكانوا شجعانا فرسانا، نصر الله بهم دينه، ورفع بهم لواءه.

الأمر الثاني: أن القوم كانت بينهم مصاهرات، فإذا وقعت حرب بينهم التقوا بسيوفهم وبينهم الأرحام والقرابات، فسفكت الدماء بأيديهم على ما بينهم من قرابات ومصاهرات فاشتاقوا لسلم يجمعهم فيكفوا أسلحتهم، حتى أن البعض منهم قدم عبد الله بن أبي بن سلول ليكون ملكا عليهم ؛ لأنه استطاع أن يجنب طرفا من قومه الدخول في أحد هذه الحروب !! فكانوا يقولون للنبي صلى الله عليه وسلم في أول نقاء لهم به عند العقبة : إنا قد تركنا قومنا ولا قوم بينهم من العداوة والشر ما بينهم ، فعسى أن يجمعهم الله بك ، فسنقدم عليهم فندعوهم إلى أمرك ونعرض عليهم الذي أجبناك إليه من هذا الدين ، فإن يجمعهم الله عليك فلا رجل أعز منك .

ومن التدبير الإلهي الذي أهل الله به المدينة لتكون دار هجرة لنبيه الكريم أن كانت المدينة دار فيها زرع يصبر سكانها على حصارها إذا حوصروا ، كما وقع ذلك في «أحد » ، وفي «الأحزاب » ، بينما مكة لا تستطيع الصبر ؛ لأنها غير ذات زرع ، فلا تصبر على حصار .

ولقد سبق ذلك تدبير إلهي طويل في طريق الهجرة ، حيث أخذ الله أبصار المحاصرين ، فلم يروا رسول الله صلى الله عليه وسلم وهو خارج حتى وضع التراب على رءوسهم ، ولما دخل إلى الغار وأخذ المشركون يبحثون حتى وصلوا إلى الغار ، ولكن أخذ الله بأبصارهم ، فقال أبو بكر : يا نبي الله ، لو أن بعضهم طأطأ بصره رآنا ، قال : « ما ظنك يا أبا بكر باثنين الله ثالثهما » . ولما سار خلفهم سراقة بن مالك طمعا فيما فرضته قريش لمن يأتي بالنبي صلى الله عليه وسلم حياً أو ميتاً ، قال سراقة : ساخت يدا فرسي في الأرض حتى بلغتا الركبتين فخررت عنها ، فتكرر ذلك حتى علم أن الله يمتعهما منه ، فعاد وهو يقول لمن يبحث عنهما : قد كفيتكما هذا الطريق ليبحثا في طريق غيره .

تلك لمحات يسيرة من الحماية القدرية لطريق هجرة النبي صلى الله عليه وسلم ، وإعداده للمدينة لتكون دار الهجرة للمسلمين : ﴿ وَاللَّهُ عَالَبٌ عَلَى أَمْرِه ﴾ [يوسف : ٢١] ، فمن أطاعه سدد خطاه : ﴿ وَمَن يِتَق اللَّه يجعل له من أمره يسرا ﴾ [الطلاق : ٢،٣] ، ﴿ وَمَن يِتَق اللَّه يَجعل له من أمره يسرا ﴾ [الطلاق : ٢،٣] .

السنة السابعة والعشرون العدد الأول التوهيد [٣]

# اليهـود.

الحمد لله .. والصلاة والسلام على رسول الله .. وبعد :

تذكر المصادر التاريخية أن اليهود قد نزحوا إلى الجزيرة العربية سنة

٧٠ م بعد حرب اليهود والرومان ، والتي انتهت إلى خراب بلاد فلسطين ،
وتدمير هيكل بيت المقدس .

ومن الثابت في ضوء التاريخ أن اليهود يحبون العداوة والبغضاء حبنًا جمنًا! وهم يعادون ويكرهون كل البشر، حتى إنهم يعادي بعضهم بعضنا، ويقتل بعضهم بعضنا؛ يقول الدكتور إسرائيل ولفنسون في كتابه «تاريخ اليهود»: «قد كانت هناك عداوة بين بني قينقاع وبقية اليهود؛ سببها أن بني قينقاع كانوا قد اشتركوا مع بني الخزرج في يوم «بعاث»، وقد أثخن بنو النضير وبنو قريظة في بني قينقاع ومزقوهم كل ممزق!! مع أنهم دفعوا الفدية عن كل من وقع في أيديهم من اليهود من الأسرى! وقد استمرت هذه العداوة بين البطون اليهودية بعد يوم بعاث».

وقد بين القرآن الكريم هذه العداوة بين اليهود في قول الحق جل وعلا:

﴿ وَإِذَ أَخَذَنَا مَيْتَاقِكُم لا تَسْفَكُونَ دَمَاءُكُم وَلا تُخْرِجُونَ أَنْفُسُكُم مِن دَيَارِكُم ثُم

اقررتم وأئتم تشهدون ﴿ ثُم أنتم هؤلاء تقتلون أنفسكم وتخرجون فريقًا

منكم من ديارهم تظاهرون عليهم بالإثم والعدوان وإن ياتوكم أسارى

تفادوهم وهو محرم عليكم إخراجهم ﴾ [ البقرة : ٤٨، ٨٥] ، وقد استعمل

اليهود الدسائس والمؤامرات والعتو والفساد - كما هي عادتهم دائمًا - في

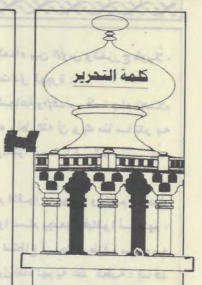
نشر العداوة والشحناء بين القبائل العربية المجاورة ، وكانوا يغرون بعضها

على بعض بكيد خفي لم تكن تشعر به القبائل ، فيقعون في حروب دامية

متواصلة ، وتظل أنامل اليهود تؤجج نيرانها كلما رأتها تقارب الخمود

والانطفاء ، كما قال الله عز وجل : ﴿ كلما أوقدوا نارًا للحرب أطفأها الله ﴾

[ المائدة : ٤٢] .



وا وه و نا وينه والنا

يكنبها

رئيس التحرير صفوت الشوادفي

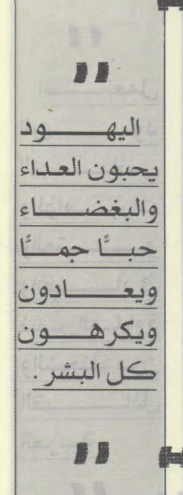
[٤] التوهيد السنة السابعة والعشرون العدد الأول

# والمجرة النبوية

# وقيل أن يبعث الله عز وجل رسوله صلى الله عليه وسلم كان اليهود يعترفون بنبوته ، ويقرون برسالته !! وقد نقل ابن كثير عن ابن إسحاق عن أشياخ من الأنصار أنهم قالوا: كنا قد علونا اليهود قهرًا دهرًا في الجاهلية! ونحن أهل شرك ، وهم أهل كتاب وهم يقولون: إن نبياً سيبعث الآن نتبعه قد أظل زمانه فنقتلكم معه قتل عاد وإرم!! فلما بعث الله رسوله من قريش واتبعناه كفروا به ! ونقل أيضًا عن ابن إسحاق بسنده إلى ابن عباس ، رضى الله عنهما ، أنه قال : إن يهودًا كانوا يستفتحون على الأوس والخزرج برسول الله صلى الله عليه وسلم قبل مبعثه ؛ فلما بعثه الله من العرب كفروا به وجمدوا ما كاتوا يقولون فيه ، فقال لهم معاذ بن جبل ، وبشر بن البراء ، وداود بن سلمة : يا معشر يهود ، اتقوا الله وأسلموا ؛ فقد كنتم تستفتحون علينا بمحمد صلى الله عليه وسلم ، ونحن أهل شرك ، وتخبروننا بأنه مبعوث وتصفونه بصفته ، فقال سلام بن مشكم أخو بنى النضير: ما جاءنا بشيء نعرفه ، وما هو بالذي كنا نذكر لكم !! فأنزل الله في ذلك قوله : ﴿ ولما جاءهم كتابٌ من عند الله مصدقٌ لما معهم وكانوا من قبل يستفتحون على الذين كفروا فلما جاءهم ما عرفوا كفروا به فلعنة الله على الكافرين ﴾ [ البقرة: ٨٩] ؛ أي اليهود .

وقال أبو العالية: (كانت اليهود تستنصر بمحمد صلى الله عليه وسلم على مشركي العرب يقولون: اللهم ابعث هذا النبي الذي نجده مكتوبًا عندنا وحتى نعذب المشركين ونقتلهم ؛ فلما بعث الله محمدًا صلى الله عليه وسلم ورأوا أنه من غيرهم كفروا به حسدًا للعرب ، وهم يعلمون أنه رسول الله صلى الله عليه وسلم )(1).

(١) ابن كثير (١/٣٣/) .



وهكذا أنكر اليهود النبوة بعد اعترافهم بها ، وجحدوا الرسالة بعد إقرارهم لها ، وكذلك يفعلون في كل عهد ووعد ، فلا يستغرب اليوم من صنيعهم إلا من لا يعرف تاريخهم !

♦ وعندما هاجر رسول الله صلى الله عليه وسلم إلى المدينة كان الأتصار يخرجون كل يوم بعد صلاة الصبح إلى ظاهر المدينة يترقبون وصوله ويدخلون بيوتهم إذا اشتد الحر ، وكان اليهود يراقبون صنيع الأتصار في قلق واضطراب ، حتى إن أول من رأى رسول الله صلى الله عليه وسلم قادما إلى المدينة رجل من اليهود! فصرخ اليهودي بأعلى صوته ، وأخبر الأتصار بقدوم رسول الله صلى الله عليه وسلم ، ثم كفروا بما أخيرتهم به كتبهم ، وجحدوا ما أقرت به – قبل ذلك – السنتهم!!

قد روى البخاري قصة إسلام عبد الله بن سلام ، رضي الله عنه ، وكان حيرا من كبار علماء اليهود ، ولما سمع بمقدم رسول الله صلى الله عليه وسلم جاءه مسرعا ، وألقى إليه أسئلة لا يعلمها إلا نبي ، فلما أجابه صلى الله عليه وسلم أعلن إيمانه وتصديقه ، ثم قال : يا رسول الله ، إن اليهود قوم بهت !! إن علموا بإسلامي قبل أن تسألهم بهتوني عندك ! فأرسل رسول الله بن سلام البيت ، واختبأ فيه ، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم : (أي رجل فيكم عبد الله بن سلام ؟ ، فقالوا : أعلمنا وابن أعلمنا وبن خيرنا ، وأفضلنا وابن أفضلنا ، وسيدنا وابن سيدنا ، فقال صلى الله عليه صلى الله عليه وسلم : ((أو رجل فيكم عبد الله بن سلام ؟ )، فقالوا : أعلمنا وابن سيدنا ، فقال من ذلك (مرتين أو ثلاثا) ، فخرج إليهم عبد الله ؟ )، فقالوا : أعاذه الله من ذلك (مرتين أو ثلاثا) ، فخرج إليهم عبد الله فقال : أشهد أن محمدا رسول الله ، فوالله الذي لا إله إلا هو إنكم لنطمون أنه رسول الله ، وأنه جاء بحق ، فقالوا : غربت !!

وبمثل هذا المنهج القبيح ينكر اليهود كل عهد ووعد ، ويجمدون كل الفاق وقعوه ، أو صلح أبرموه !

والفسادق نشر العداوة والشحناء ب العربية.

[7] التوهيد السنة السابعة والعشرون العدد الأول

معوجود الأدلة القاطعة والحجسج الدامغة على صدق رسول الله صلى الله عليه وسلم ونبوته عند اليهودفانهلم يدخل منهم الإسلام بسوى ٩٦, حلا. ومع وجود الأدلة القاطعة والحجج الدامغة على صدق رسول الله صلى الله عليه وسلم ونبوته عند اليهود فإنه لم يدخل منهم في الإسلام سوى (٢٩) رجلاً كان لهم شرف الصحبة في زمن النبوة ، وقد ذكرت أسماؤهم وتراجمهم في كتب طبقات الصحابة ؛ كرر الإصابة »، و« أسد الغابة » وغيرها .

 ♣ وبعد الهجرة النبوية عقد رسول الله صلى الله عليه وسلم معاهدة مع يهود المدينة ، وكانت بنودها - كما ذكرتها كتب السيرة - على النحو الآتى :

١- إن يهود بني عوف أمة مع المؤمنين ، لليهود دينهم والمسلمين دينهم كذلك لغير بني عوف من اليهود .

٧- وإن على اليهود نفقتهم ، وعلى المسلمين نفقتهم .

٣- وإن بينهم النصر على من حارب أهل هذه الصحيفة

٤ - وإن بينهم النصح والنصيحة ، والبر دون الإثم .

٢- وإن النصر للمظلوم . - أيسا بند يدا له والله ما المها

٧- وإن اليهود يتفقون مع المؤمنين ماداموا محاربين

٨- وإن يترب حرام جوفها لأجل هذه الصحيفة .

٩- وإنه ما كان بين أهل هذه الصحيفة من حدث أو اشتجار يخاف فساده ، فإن مرده إلى الله عز وجل ، وإلى محمد رسول الله صلى الله عليه وسلم .

١٠١- وإنه لا تجار فريش ولا من نصرها من الما الله الله المنا

۱۱- وإن بينهم النصر على من دهم يترب ، على كل أناس حصتهم من حانبهم الذي قبلهم .

جانبهم الدي تبهم

١٢ - وإنه لا يحول هذا الكتاب دون ظالم أو أثم . ال

ومع هذا العدل والإنصاف اللذين لا يعرف لهما مثيل في تاريخ الأمم غير المسلمة ، فلم تمض مدة يسيرة على هذه المعاهدة حتى شرع اليهود في نقضها ، وعادوا إلى ما ألفوه من الغدر ، وما أشربته قلوبهم من الخياتة ونقض العهود ؛ كما يفعلون معنا اليوم سواء بسواء!

- # فما أن انتصر المسلمون في غزوة بدر الكبرى حتى قال اليهود لرسول الله صلى الله عليه وسلم: لا يغرنك أنك لقيت قوماً لا علم لهم بالحرب فأصبت منهم فرصة ، أما والله لنن حاربناك لتعلمن أنا نحن الناس!! وهل يليق هذا الاستفزاز بقوم وقعوا على معاهدة جاء فيها: وإن بينهم النصر على من حارب أهل هذه الصحيفة ، وإن بينهم النصر على من دهم يترب!!
- \* ومرت فترة وجيزة ، وفي شوال في السنة الثانية من الهجرة ذهبت امرأة مسلمة بحليها إلى سوق بني قينقاع عند صائغ يهودي ، واجتمع حولها نفر من اليهود يريدون منها كشف وجهها ، فأبت ( وتلك رسالتهم العالمية في إفساد المرأة ونشر الرذيلة ) ! فعمد الصائغ إلى طرف ثوبها فعقده إلى ظهرها وهي جالسة غافلة !! فلما قامت انكشفت سوءتها وضحك اليهود منها ! وصاحت المرأة ، فوثب رجل من المسلمين على الصائغ فقتله ، وشدت اليهود على المسلم فقتلوه ، وحاصر المسلمون يهود بني قينقاع حتى استسلموا وأجلاهم الرسول صلى الله عليه وسلم ، فخرجوا إلى الشام ، كما تذكر كتب السيرة .
- # وسافر كعب بن الأشرف اليهودي إلى مكة بعد غزوة بدر ليواسي المشركين المهزومين ، ويحرضهم على الثأر ، وكان هذا نقضاً جديداً للمعاهدة ، وساله المشركون : أديننا أحب إلى الله أم دين محمد وأصحابه ؟ فقال لهم : أنتم أهدى منهم سبيلاً !! وفيه نزل قول الله : ﴿ ألم تر إلى الذين أوتوا نصيباً من الكتاب يؤمنون بالجبت والطاغوت ويقولون للذين كفروا هؤلاء أهدى من الذين آمنوا سبيلاً ﴾ [ النساء : ١ ٥ ] ، وعاد كعب إلى المدينة مظهراً عداوته للمسلمين حتى إنه كتب قصائد الغزل في، بعض النماء المسلمات !! فأهدر النبي صلى الله عليه وسلم دمه ، وقتل .
- ♣ وبعد غزوة أحد وجد اليهود الفرصة سانحة لمزيد من الغدر. والخيانة ؛ فقد حدث أن رسول الله صلى الله عليه وسلم ذهب إلى منازل، بني النضير ليستعين في دفع دية فتيلين فتلهما عمرو بن أمية خطأ مرجعه من بنر معونة ، فأظهر اليهود استعدادهم للمعاونة ، وجلس الرسول صلى الله عليه وسلم إلى جانب جدار ، وخلا يهود بعضهم إلى بعض ليختاروا

برسول الله صلى الله عليه وسلم علي مشــــــركي العرب، فلما بُعث ورأوا أنه مين غيرهم كفروا به حسلًا للعرب!!

رجلاً منهم يعلو ظهر البيت ، ويلقى صخرة على رسول الله صلى الله عليه وسلم ليريحهم منه !! فهل رأى البشر عبر تاريخهم الطويل غدرًا كهذا الغدر ؟ أو خسنة كهذه الخسة ؟

وأخبر الوحي رسول الله صلى الله عليه وسلم بما أضمروه فنهض مسرعًا ، وعاد إلى المدينة ، ولحقه أصحابه الذين كانوا معه ، وأرسل رسول الله صلى الله عليه وسلم يأمرهم أن يخرجوا من المدينة ، وأمهلهم عشرة أيام ، فامتنعوا بإغراء من المنافقين ووعد بنصرهم ، فحاصرهم رسول الله صلى الله عليه وسلم حتى أجلاهم عن المدينة .

والمؤامرات ؛ فبعد جلاء بني النضير اليهود في الدسائس والمؤامرات ؛ فبعد جلاء بني النضير اليهود من زعماء اليهود ، وسادات بني النضير الى قريش يحرضونهم على غزو المدينة ، ووعدوهم بالنصر لهم والمعونة ، ثم الدينة ، في قبائل العرب يدعوهم جميعنا إلى غزو العربية المشركين من مختلف أنحاء المدينة ، وبذلك نجح ساسة اليهود في تعبئة المشركين من مختلف أنحاء الجزيرة العربية ، حتى احتشدوا جميعنا في غزوة الخندق ! (غزوة الخدراب) ، أما يهود بني قريظة الذين مازالوا بالمدينة ، فقد غدروا المعاهدة في أصعب الأوقات وأشدها ، فبينما يحاصر المشركون فمزقوها !! فلما بعث إليهم رسول الله صلى الله عليه وسلم ليعرف حقيقة الأمر قال اليهود : من رسول الله على الله عليه وسلم ليعرف حقيقة النصل المسلمين عوقب اليهود بتهمة الخيانة العظمى في عصرنا ، وكان النهوا المهلمين عوقب اليهود بتهمة الخيانة العظمى في عصرنا ، وكان النهرة فيهم أن يقتل الرجال ، وتسبى الذرية ، وتقسم الأموال .

وهكذا استراحت المدينة المنورة من شر اليهود .

ورجاؤنا في الله وحده أن يريح فلسطين والقدس الشريف من شرهم ، وما ذلك على الله بعزيز .

وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وآله وصحبه .

رنيس التحرير

أنكر اليهود التبوة بعد اعترافهم بها الرسالة بعد افرارهم لها وكذلك يفعلون في ڪل عهد ووعد.



البشري

بقلم الشيخ/ عبد العظيم بدوي

قال تعالى: ﴿ يأيها الناس اتقوا ربكم الذي خلقكم من نفس واحدة وخلق منها زوجها وبث منهما رجالاً كثيرًا ونساء واتقوا الله الذي تساء لون به والأرحام إن الله كان عليكم رقيبًا ﴾ [النساء: 1].

﴿ يأيها الناس ﴾ خطاب عام لجميع المكلفين دون تخصيص المؤمنين: ﴿ اتقواربكم ﴾ ؛ أي خافوه ، واحذروا غضبه وعقابه ، بامتثال أوامره واجتناب نه اهيه .

[١٠] التوحيد السنة السابعة والعشرون العدد الأول

وقد بين سيحاته أن عيادته وحده لاشريك له هي التي تحقق في القلوب تقواها ، فقال سبحاته: ﴿ يأيها النّاس اعبدوا ربكم الذي خلقكم والذين من قبلكم لعلكم تتقون ﴾ [البقرة: ٢١]، فالتقوى تمرة العبادة من صلاة ، وصيام ، وزكاة ، وحج ، ونحو ذلك ، فمن لم يعبد الله لم يتقه ، فاعبدوا الله ولا تشركوا به شيئًا ، ثم بين علة التقوى ؛ فقال : ﴿ الذي خلقكم من نفس واحدة ﴾ ، فكونه سيحانه خالقنا يقتضى أن نكون ندن عبيده، والعبودية توجب الخضوع والاتقياد ، والإسلام والاستسلام للرب الخالق ، وكونه أوجدنا بعد عدم هذا غاية الإحسان منه إلينا، و ﴿ هل جزاء الإحسان إلا الإحسان ﴾ [الرحمين: ١٠]؟ فتعين علينا أن ندين لله خالقنا بالسمع والطاعة ، شكرًا له على هذه النعمة العظيمة ، فإن كفر النعم الظاهرة البينة قبيح ، ولذا قال تعالى منكرًا على الكافرين كفرهم: ﴿ كيف تكفرون بالله وكنتم أمواتا فأحياكم ثم يميتكم ثم يحريكم شم إليه ترجعون ﴾ [البقرة: ٢٨].

وفي كونه سبحانه خلقنا من نفس واحدة دلالة على كمال قدرته وعظيم سلطانه، حيث كان كما قال تعالى: ﴿ ومن آياته خلق السموات والأرض واختلاف ألسنتكم وألوانكم ﴾ [ الروم: الاتقياد لحكمه وتنفيذ أوامره واجتناب نواهيه.

والنفس الواحدة التي خلقتا الله منها هي آدم ، عليه السلام ، وخلق آدم نفسه من تراب معلوم ، وقد نص عليه ربنا سبحاته في أكثر من آية ، منها الموجز ، ومنها المقصل ، ومن الموجز قوله تعالى: ﴿ إِن مثل عيسى عند الله كمثل آدم خلقه من تراب ثم قال له كن فيكون ﴾ [آل عمران: ٥٩]، ﴿ وَخَلْقَ منها زوجها ﴾ المراد حواء، خلقها الله من ضلع من أضلاع آدم و هو نائم ، فلما استيقظ رأها فمال إليها وألفها ، ولذلك قال النبي صلى الله عليه وسلم: « إن المرأة خلقت من ضلع ، وإن أعوج شيء في الضلع أعلاه ، فإن ذهبت تقيمه كسرته ، وان تركته لم يزل أعوج، فاستوصوا بالنساء خيراً "(١).

﴿ وبتُ منهما رجالاً كثيرًا ونساء ﴾ ؛ عن طريق التزاوج المعلوم ، وقد جمع الله تعالى في البيان بين خلق الإنسان الأول ونسله ، فقال تعالى : ﴿ الذي أحسن كل شيء خلقه وبدأ خلق الاسان من طين ، تم جعل نسله من سلالة من ماء مهين اله شم سواه ونفخ فيه من روحه وجعل لكم السمع والأبصار والأفتدة قليلاً ما تشكرون ﴾ [السجدة: ٧- ٩] ، وقال تعالى : ﴿ ولقد خلقتا الإنسان من ساللة من طين الله تم جعلناه نطفة في قرار مكين المنطقة علقة فذاقتا العلقة مضغة فذاقتا المضغة عظاما فكسونا العظام لحماً ثم أنشأناه خلقاً آخر فتيارك الله أحسن الخالقين ، تُم إنكم بعد ذلك لميتون ﴿ تُم إنكم

﴿ واتقوا الله الذي تساعلون به ﴾ ؛ أي يسأل بعضكم بعضا بالله أن يعطيه ، أو يقضي حاجته ، أو يقي بعهده ، ونحو ذلك ، كأن يقول : أسألك بالله كذا وكذا ، على سبيل الاستعطاف والتراحم ، لما يعلمونه في نقوسهم من تعظيم الله الداعى

ي وم القيام ـ ق تبعث ون ﴾

[المؤمنون: ١٢ - ١٦].

إلى عدم رد من سألهم بالله ، فقال الله نهم : ﴿ واتقوا الله الذي تساعلون به ﴾ ؛ أي كما عظمتموه بعبادته وتقواه .

وقد كرر الأمر بالتقوى تأكيدًا ، وخالف في الاسم في المرتين ، فقال في الأولى: ﴿ اتقوا ربكم ﴾ ، وقال في الثانية: ﴿ واتقوا الله ﴾ ؟ والفرق أن ((الرب)) لفظ يدل على التربية والاحسان، و (( الإله )) لفظ يدل على القهر والهبية ، فأمرهم بالتقوى بناء على الترغيب ، ثم أعاد الأمر بها بناء على الترهيب ، ليجمعوا في عبادته بين الخوف والرجاء، فيستحقوا المدح والثناء ، كما قال تعالى : ﴿ إِنْمَا يُؤْمِن بِآياتُنَا الذين إذا ذكروا بها خروا سجدا وسيحوا بحمد ربهم وهم لا يستكبرون ، تتجافى جنوبهم عن المضاجع يدعون ربهم خوفا وطمعًا ومما رزقتاهم ينفقون ه فلا تعلم نفس ما أخفى لهم من قرة أعين جزاء بما كاتوا يعمل ون ﴾ [السجدة: ١٥-١٧]، وقال تعالى: ﴿ أمن هو قائت آناء الليل ساجدًا وقائما يحذر الآخرة ويرجو رحمة ربه

قل هل يستوى الذين يعلمون والذين لا يعلمون إنما يتذكر أولوا الألباب ﴾ [الزمر: ٩]، فكأنه قال: اتق مخالفة الرب الذي رياك وأحسن اليك ؛ لأنه شديد العقاب ، عظيم السطوة .

﴿ و الأرحام ﴾ بالنصب عطفا على لفظ الجلالة ﴿ الله ﴾ ، والمعنى: واتقوا الله بالتزام طاعته ، واجتناب معصيته ، واتقوا الأرحام بوصلها وعدم قطعها ، فإن الله اشتق اسمها من اسمه ، ووعدها أن يصل من وصلها ، ويقطع من قطعها ، كما في الحديث عن النبي صلى الله عليه وسلم: ((قال الله عز وجل: أنا الرحمن وهي الرحم، شققت لها اسماً من اسمى ، فمن وصلها وصلته ، ومن قطعها الله فا فقوا من (٢) (( عتعلق

ودّال صلى الله عليه وسلم: ١١ إن اللَّه خلق الخلق ، حتى إذا فرغ منهم قامت الرحم فأخذت رحمه وصلها »(°). بحقو الرحمن ، فقال : مه ؟ قالت : هذا مقام العائذ بك من القطيعة . قال : نعم . أما ترضين أن أصل من وصلك وأقطع من قطعك ؟ قالت : بلى . قال : فذلك

تع قال صلى الله عليه وسلم: ((اقرعوا إن شئتم: ﴿ فَهِ لَ عَسْ بِيْمَ إِنْ تُولِيتُ مِ أَنْ تفسدوا في الأرض وتقطعوا أرحامكم ، أولئك الذين لعنهم الله فأصمهم وأعمى أبصارهم ﴾ [محمد: ۲۲، ۲۳] ۱۱.

وصلة الرحم بركة في الرزق ، وطول في العمر ، كما قال النبي صلى الله عليه وسلم: (رمن سره أن يبسط له في رزقه ، وأن يُنسَا له في أشره فليصل رحمه (١) .

وفرق بين الصلة والمكافأة ، فالمكافأة أن تصل من وصلك ، وتبر من برك ، وتحسن إلى من أحسن إليك ، أما الصلة فهي أن تصل من قطعك ، وتبر من جفاك ، وتحسن إلى من أساء إليك ، ولذا قال صلى الله عليه وسلم: ((ليس الواصل بالمكافئ ، ولكن الواصل من إذا قطعت

وعن أبي هريرة ، رضى الله عنه ، أن رجلا قال : يا رسول الله ، إن لي قرابة أصلهم ويقطعوني، وأحسن إليهم ويسيئون إلى ، وأُحلم عليهم ويجهلون على ، فقال صلى الله عليه وسلم: «لئن كنت كما قلت

فكأتما تسفَّهُم الملّ ، ولا يرال معك من الله ظهير عليهم مادمت على ذلك (١) .

وقد حذر الله ورسوله من القطيعة ، فقال الله تعالى : ﴿ والذين ينقضون عهد الله من بعد ميثاقه ويقطعون ما أمر الله به أن يوصل ويفسدون في الأرض أولئك لهم اللعنة ولهم سوء الدار ﴾ [الرعد: ٢٥]. وقال النبي صلى الله عليه وسلم: ((لا يدخيل الجنية قاطع (۷) . يعني قاطع رحم .

ثم ختم الله الآية الكريمة بما يكون كالوعد والوعيد، والترغيب والترهيب، فقال سبحانه: ﴿ إِن اللَّهُ كَانَ عَلَيْكُمْ رقيبًا ﴾ ؛ أي حفيظًا يحفظ على العبد جميع أقواله وأفعاله ، كما في الحديث القدسي : ((يا عبادي ، إنما هي أعمالكم أحصيها لكم ، ثم أوفيكم إياها ، فمن وجد خيرًا فليحمد الله، ومن وجد غير ذلك فلا يلومن إلا نفسه )) (^) . نوست

وقال تعالى : ﴿ وما تكون في شأن وما تتلوا منه من قرآن ولا تعملون من عمل إلا كنا عليكم شهودًا إذ تفيضون فيه وما يعزب عن ربك من مثقال ذرة في

الأرض ولا في السماء ولا أصغر من ذلك ولا أكبر إلا في كتاب مبين ﴾ [يونس: ٢١]، وقال تعالى : ﴿ أَلَم تَر أَنِ اللَّهُ يعلم ما في السموات وما في الأرض ما بكون من نجوى ثلاثة الاهو رابعهم ولاخمسة الاهو سادسهم ولا أدنى من ذلك ولا أكثر إلا هو معهم إينما كاتوا ثم ينبئهم بما عملوا يوم القيامة إن الله بكل شيء عليم ﴾ [المجادلة: ٧].

وهذا يقتضى أن يُخاف ويرجى ، وأن يكون المرء دائما حذرًا خائفًا فيما يأتى ويدع من الأقوال والأعمال ، وأن يعمل بوصية رسول الله صلى الله عليه وسلم: ((أن تعيد الله كأتك تراه، فإن لم تكن تراه فبته براك "(١).

وبعد: فهذه هي الآية

وقد كان النبي صلى الله عليه وسلم يقرأها كل جمعة على المنير ، بعد حمد الله والثناء عليه ، ولما جاءه قوم عُراة مجتابي التمار أو العباء ، متقلدي السيوف ، عامتهم بل كلهم من مضر ، فتمعر وجه رسول الله صلى الله عليه وسلم لما رأى بهم من الفاقة ، فدخل تم خرج ، فأمر بلالا فأذن وأقام ، ثم صلى ، تُم خطب ، فقال : ﴿ يأبِها النَّاسِ اتقوا ربكم الذي خلقكم من نفس واحدة ﴾ إلى آخر الآية. والآية الأخرى التي في آخر

وإنما قرأ صلى الله عليه الأولى من سورة ((النساء))، وسلم هذه الآية بين يدى الحث

( الحشر )): ﴿ يأيها الذين آمنوا

اتقوا الله ولتنظر نفس ما قدمت

لغد ﴾ [الحشر: ١٨]، ثم حث

صلى الله عليه وسلم على

الصدقة(١٠)

على الصدقة تذكيرًا لهم يما بينهم وبين هؤلاء الفقراء من وحدة الأصل وأخوة النسب، فكلهم من نفس واحدة ، فهم جميعنا إخوة ، ويجب على الأخ أن يعطف على أخيه ويحسن إليه ، ويقضى حاجته ، ويسد فاقته.

وسر استفتاح الله تعالى السورة بهذه الآية أنه سيحانه قد ضمن السورة كثيرًا من التكاليف الشاقة على النفوس ، ولا يعين على حملها إلا التقوى والوعيد، فقال: ﴿ يأيها الناس اتقوا ربكم ﴾ ، وقد أجمل في هذه الآية بعض الأمور، ثم أتى عليها بالتقصيل في السورة كلها . وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين . العالمين .

<sup>(</sup>١) مَتَفَقَ عليه : البخاري ( ٣٦٣/٣٣١ ) . ومسلم ( ٢/١٠٩١/٦٠ - ٢/١٠٩١/١ ) .

<sup>(</sup>٢) صحيح . رواه أبو داود ( ۱۱۲/۱۲۷۸ ) ، والترمذي ( ۱۹۷۲/۱۱۹۷۲ ) .

<sup>(</sup>٣) متفق عليه . البخاري ( ٩٨٧ /١١٤) ، والترمذي ( ١٠٥٤/ ١١٠/٤) .

<sup>(</sup>٤) صحيح . رواه البخاري ( ٩٨٥ ٥/ ١٠/٤) .

<sup>(</sup>٥) صحيح . رواه البخاري ( ٩٩١ / ٢٣/ ١٠/٤) ، وأبو داود ( ١٩٨١/١١/٥) ، والترمذي ( ٣/٢١١/١٩٧٣ ) .

<sup>(</sup>٢) صحيح . رواه مسلم ( ٨٥٥٧/٢٨٥١) .

<sup>(</sup>٧) متفق عليه . رواه البخاري ( ٩٨٤ه/٥١٥٠) ، ومسلم ( ١٠/٤١/١٢١) ، وأب و داود ( ١٦٤/١٢٨٠) ، والترمذي

<sup>(</sup>٨) صحيح . رواه مسلم ( ٧٧٥ ٢/٤ ٩٩٤/٤ ) .

<sup>(</sup>٩) صحيح . رواه مسلم ( ١/٣٦/٨ ) ، والترمذي ( ١٧/٤/٩٣ ) ) ، وأبو داود ( ١٧/٤/٢٥ ) ، واين ماجه ( ١/٤٤/٦٣ ) ، وأتسي

 <sup>(</sup>۱۰) صحیح . رواه مسلم ( ۱۰۱/ ۱۰۱/ ۲) ، وأنس ( ۲/۰) .

# جمع القارآن



أخرج البخاري في ((صحيحه )) عن زيد بن ثابت الأنصاري ، رضى الله عنه - وكان ممن يكتب الوحى - قال : أرسل إلى أبو بكر مقتل أهل اليمامة ، وعنده عمر بن الخطاب فقال أبو بكر: إن عمر أتاني فقال: إن القتل قد استحر يوم اليمامة بقراء القرآن ، وإنى أخشى إن استحر القتل بالقراء في المواطن فيذهب كثير من القرآن إلا أن تجمعوه ، وإنى لأرى أن تجمع القرآن ، فقال أبو بكر : قلت لعمر : كيف أفعل شيئًا لم يفعله رسول الله صلى الله عليه وسلم ؟ فقال عمر : هو والله خير ، فلم يزل عمر يراجعني فيه حتى شرح الله لذلك صدري ، ورأيت الذي رأى عمر ، قال زيد : وعمر عنده جالس لا يتكلم، فقال أبو بكر: إنك رجل شاب عاقل ولا نتهمك ، كنت تكتب الوحى لرسول الله صلى الله عليه وسلم ، فتتبع القرآن فاجمعه ، فوالله لو كلفني نقل جبل من الجبال ما كان أثقل على مما أمرنى به من جمع القرآن ، قلت : كيف تفعلان شيئًا لم يفعله النبي صلى الله عليه وسلم ؟ فقال أبو بكر : هو والله خير ، فلم أزل أراجعه حتى شرح الله صدرى للذى شرح الله له صدر أبى بكر وعمر ، فقمت فتتبعت القرآن أجمعه من الرقاع والأكتاف والعسب واللخاف وصدور الرجال حتى وجدت من سورة ((التوبة )) آيتين مع أبي خزيمة الأنصاري لم أجدهما مع أحد غيره : ﴿ لقد جاءكم رسول من أنفسكم عزيز عليه ما

عنتم حريص عليكم ﴾ [التوبة: ١٢٨] حتى ختم براءة إلى آخرها.

وكانت الصحف التي جمع فيها القرآن عند أبي بكر حتى توفاه الله، ثم عند عمر حتى توفاه الله، ثم عند حفصة بنت عمر.

وأخرج البخاري عن زيد بن ثابت الأنصاري أيضًا: لما نسخنا الصحف في المصاحف فقدت آية من سورة ((الأحزاب)) كنت أسمع رسول الله صلى الله عليه وسلم يقرأها لم أجدها عند أحد إلا مع خزيمة بن ثابت الأنصاري الذي جعل رسول الله صلى الله عليه وسلم شهادته شهادة رجلين: ﴿من المؤمنين رجال صدقوا ما عاهدوا الله عليه ﴾ الأحرزاب: ٢٣]، فألحقناها في سورتها في المصحف.

الحديث يبين جمع زيد للقرآن مما كان مكتوباً فيه من :

العسب : جمع عسيب ، وهو جريد النخل يكشطون الخوص ويكتبون في الطرف العريض .

واللخاف: جمع لخفة: وهي الحجارة الرقاق أو صفائح الحجارة.

والرقاع: جمع رقعة ، وقد تكون من جلد أو ورق . وقطع الأديم: الجلد بعد دبقه ، أما قبل دبغه فيسمى إهابًا .

والأكتاف: عظم البعير أو الشاة كان إذا جف كتبوا عليه .

والأضلاع: جمع ضلع، وهو العظم المعروف.

والأقتاب : جمع قتب ، وهو الخشب الذي يوضع على ظهر البعير ليركب عليه .

[11] التوهيد السنة السابعة والعشرون العدد الأول

### بقلم الرئيس العام / محمد صفوت نور الدين

#### وقعة النمامة

كانت فتنة بني حنيفة أصلها في ادعاء مسيلمة بن ثمامة بن كبير بن حبيب الحنفي ، حيث ادعى النبوة ، وأرسل إلى النبي صلى الله عليه وسلم كتابا قال فيه : (من مسيامة رسول الله إلى محمد رسول الله سلام عليك . أما بعد : فإنى قد أشركت في الأمر معك ، وإن لنا نصف الأرض ، ولقريش نصف الأرض ، ولكن قريشنا قوم يعتدون ) ، فأجابه النبي صلى الله عليه وسلم: (ربسم الله الرحمن الرحيم، من محمد رسول الله صلى الله عليه وسلم إلى وخمسين ألفًا. مسيلمة الكذاب، السلام على من اتبع الهدى ، أما بعد : فإن الأرض لله يورثها من يشاء من عباده ، والعاقبة للمتقين ، ، وكان ذلك أواخر سنة عشر من الهجرة ، وقد توفى النبي صلى الله عليه وسلم قبل القضاء على فتنة مسيلمة فكانت وقعة اليمامة في آخر السنة الحادية عشرة التي توفي فيها رسول الله صلى الله عليه وسلم ، ولكنها امتدت حتى أول السنة الثانية عشرة ، وقد صبر فيها الصحابة صبرا لم يعهد

يقول ابن كثير في «فضائل القرآن »: إن مسيلمة التف حوله من المرتدين قريب من مائة ألف ، فجهز الصديق لقتاله خالد بن الوليد في قريب من ثلاثة عشر ألفا ، فالتقوا معهم ، فانكشف الجيش الإسلامي لكثرة من فيه من الأعراب ، فنادى القراء من كبار الصحابة : يا خالد خلصنا ، يقولون : ميزنا عن هؤلاء الأعراب ، فتميزوا منهم وانفردوا ، فكاتوا قريبا من ثلاثة آلاف ، ثم صدقوا الحملة وقاتلوا قتالا شديدا

وجعلوا يتنادون: يا أصحاب سورة البقرة، فلم يزل ذلك دأبهم حتى فتح الله عليهم وولى جيش الكفر فارًا، واتبعتهم السيوف المسلمة في أقفيتهم فتلا وأسرا، وقتل الله مسيلمة وفرق شمل أصحابه، ثم رجعوا إلى الإسلام.

وقد فُتل من المسلمين في هذه الغزوة خمسماتة ، وقيل : أربعمائة وخمسون ، منهم من المهاجرين والانصار ثمانية وخمسون رجلا غالبهم من قراء القرآن ، أما من قتل من الكافرين فكانوا بضعة وخمسون ألفا .

ولقد صبر الصحابة في حرب اليمامة صبرا لم يعهد مثله ، وجعل خالد لا يبرز له منهم أحد إلا قتله ، ولا يدنو منه شيء إلا أكله ، وممن استشهد في هذه الغزوة :

جعفر بن ثابت بن قيس حفر لقدميه بعدما تحنط وتكفن يحمل الراية حتى قتل .

زيد بن الخطاب قال: أيها الناس عضوا على أضراسكم، واضربوا في عدوكم، وامضوا قدماً، وقال: والله لا أتكلم حتى يهزمهم الله أو القى الله فأكلمه بحجتى، فقتل شهيدًا، رضي الله عنه.

وقال أبو حذيفة : يا أهل القرآن زينوا القرآن بالفعال ، وحمل فيهم حتى أبعدهم وأصيب ، رضي الله عنه

وممن قتل في هذه الغزوة: حزن بن أبي وهب، جد سعيد بن المسيب، وقتل معه ولداه عبد الرحمن ووهب، وابن ابنه حكيم بن وهب بن حزن.

وقتل سالم مولى أبي حذيفة ، أحد الأربعة الذين

# جمع القرآن

قال فيهم رسول الله صلى الله عليه وسلم: ((استقرنوا القرآن من أربعة)).

وكان أبو دجانة سماك بن خراش ، أحد الشجعان ، ممن اقتمع على بني حنيفة الحديقة ، فانكسرت رجله ، شارك وحشياً في قتل مسيلمة .

ومنهم الطفيل بن عمرو الدوسي ، الذي أسلمت دوس بدعوته لهم .

أما عباد بن بشر فكان صاحب شجاعة وبلاء شديد ، وكان ذا ورع وعبادة وتهجد .

وأبو حذيفة بن عتبة بن ربيعة ، الذي أسلم قبل دار الأرقم ، وهاجر إلى الحبشة والمدينة ، وقد آخى النبي صلى الله عليه وسلم بينه وبين عباد بن بشر .

وقد قتل يوم اليمامة أيضا:

- السائب بن عثمان بن مظعون ، والسائب بن العوام أخو الزبير بن العوام ، وعبد الله بن سهيل بن عمرو ، وهو ممن أسلم قديمًا وهاجر إلى الحبشة ، فلما عاد إلى مكة حبسه أبوه سهيل بن عمرو ، فلما كان يوم بدر خرج معهم ، فلما تواجهوا فر إلى المسلمين ، فشهدها معهم .

- عبد الله بن عبد الله بن أبي بن سلول ، وكان أبوه رأس المنافقين ، وأما هو فمن سادات الصحابة وفضلاتهم ، شهد بدرًا وما بعدها ، وكان أشد الناس على أبيه .

ومنهم معمر بن عدي ، وهو أخو عاصم بن عدي ، الذي آخى رسول الله صلى الله عليه وسلم بينه وبين زيد بن الخطاب ، ولما قال الناس عند موت رسول الله صلى الله عليه وسلم : وددنا أنا متنا قبله ! قال معمر : لكني والله ما أحب أن أموت قبله لأصدقه ميتا كما صدقته حياً .

وممن استشهد يومئذ من الصحابة أيضاً:

- مالك بن عمرو ، وهو من المهاجرين ، وممن شهدوا بدرًا .

ويزيد بن قيس بن رباب الأسدي (بدري) ،
 والحكم بن سعيد بن العاص بن أمية .

- وعامر بن البكر الليثي (بدري) ، وصفوان بن أمية بن عمرو ، وأبو قيس بن الحارث بـن قيـس السهمي ممن هاجر إلى الحبشة ، وعبـد الله بن مخرمة من المهاجرين وممن شهد بدرًا ، وعمارة بن حزم بن زيد (من الأنصار).

وغيرهم رضي الله عنهم ، كان منهم يوم اليمامة البلاء الحسن والشجاعة النادرة والقتال الشديد ، وإن كان في قتلهم شرخ في الإسلام ، إلا أن الله جعل في ذلك الشرخ خيرا ، بأن نبه عمر ليشير على الصديق بجمع القرآن ، فجمع ، فالحمد لله الذي جعل من كل شدة تمر بالإسلام خيرا وحفظا وتمكينا ، ومن راجع السيرة والتاريخ في القديم والحديث عرف ذلك ولمسه ، والحمد لله رب العالمين .

من إهانات الله لمسيلمة الكذاب

الله يظهر المعجزات على يد أنبياته ، شاهد صدق على قولهم ، فلما أراد مسيلمة – لعنه الله – أن يستخف قومه ، فيدعي لهم أنه صاحب آيات معجزة عامله الله بضد مقصوده ، فأظهر الإهانة له في ذلك ، من ذلك أنه بصق في بئر فغاص ماؤها بالكلية ، وفي أخرى فصار ماؤها أجاجاً ، وتوضأ وسقى بوضوئه نخلا فيبست وهلكت ، وأتى بولدان يبرك عليهم ، فجعل يمسح رعرسهم ، فمنهم من قرع رأسه ، ومنهم من لشغ لسانه ، ويقال : إنه دعا لرجل من أصحابه لوجع في عينيه فمسحهما فعمي .

[ ( البداية والنهاية )) : (جـ ت ص ٣٣١)].

[11] التوحيد السنة السابعة والعشرون العدد الأول

#### اتباع مسيلمة

جاء رجل - هو طلحة النمري - من اليمامة إلى مسيلمة الكذاب فسأله: من يأتيك ؟ قال: رجس، قال: أفي نور أم في ظلمة ؟ فقال: في ظلمة ، فقال: أشهد أنك كاذب، وأن محمدًا صادق، ولكن كذاب ربيعة أحب إلينًا من صادق مضر.

يفسر ذلك لنا أن اتباع مسيلمة لم يكن إيماناً بنبوته، ولكن كان لأغراض دنيوية شتى: ﴿ ومن يضلل فلن تجد له وليًا مرشدًا ﴾ [الكهف: ١٧].

ال النا نحل نزلنا الذكر في الله عليه عليه عليه عليه عليه

من أقوال بعض المفسرين في قوله تعالى: ﴿ إِنَّا لَهُ لَمُ اللَّهُ اللَّهُ لَا اللَّهُ لَا اللَّهُ لَا اللَّهُ اللَّهُ لَا اللَّهُ اللّلَّا اللَّهُ اللَّا اللَّالِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

قال الفخر الرازي: قال بعضهم: حفظه بأن جعله معجزًا مباينًا لكلم البشر، فعجز الخلق عن الزيادة فيه والنقصان عنه؛ لأنهم لو زادوا فيه أو نقصوا عنه لتغير نظم القرآن، فيظهر لكل العقلاء أن هذا ليس من القرآن، فصار كونه معجزًا كإحاطة السور بالمدينة؛ لأنه يحصنها ويحفظها.

وقال آخرون: إنه تعالى صائه وحفظه من أن يقدر أحد من الخلق على معارضته.

وقال آخرون: أعجز الخلق عن إبطاله وإفساده؛ بأن قيض جماعة يحفظونه ويدرسونه ويشهرونه فيما بين الخلق إلى آخر بقاء التكليف.

وقال آخرون: المراد بالحفظ هو أن أحدا لو حاول تغييره بحرف أو نقطة لقال له أهل الدنيا: هذا كنب وتغيير لكلام الله تعالى، حتى إن الشيخ المهيب لو التفق له لحن أو هفوة في حرف من كتاب الله تعالى لقال له الصبيان: أخطأت أيها الشيخ وصوابه كذا وكذا، فهذا هو المراد من قوله: ﴿ وَإِنَا لَهُ لَا لَا لَكُوْلُونَ ﴾ .

واعلم أنه لم يتفق لشيء من الكتب مثل هذا الحفظ، فما من كتاب إلا وقد دخله التصحيف والتعيير، إما في الكثير منه أو في القليل، ويقاء هذا الكتاب مصونا عن جميع جهات التحريف،

مع أن دواعي الملحدة واليهود والنصارى متوفرة على إبطاله وإفساده ، من أعظم المعجزات ، وأيضا أخبر الله تعالى عن بقائه محفوظا عن التغيير والتحريف ، وانقضى الآن قريباً من ستمائة سنة ، فكان هذا إخبارا عن الغيب ، فكان ذلك أيضاً معجزاً قاهراً . اه . كلام الفخر الرازي . [ واليوم مضى أكثر من أربعة عشر قرنا ولا يزال بحمد الله محفوظا كما نزل] .

قال القرطبي في تفسيره عن يحيى بن أكثم: كان للمأمون - وهو أمير إذ ذاك - مجلس نظر ، فدخل في جملة الناس رجل يهودي حسن الثوب ، حسن الوجه ، طيب الرائحة ، قال: فتكلم فأحسن الكلام والعبارة ، قال : فلما تقوض المجلس دعاه المأمون فقال له : إسرائيلي ؟ قال : نعم ، قال له : أسلم حتى أفعل بك وأصنع ، ووعده ، فقال : ديني ودين آبائي ، واتصرف ، قال : فلما كان بعد سنة جاءنا مسلماً ، قال : فتكلم على الفقه فأحسن الكلام ؛ فلما تقوض المجلس دعاه المأمون وقال: ألست صاحبنا بالأمس ؟ قال له : بلي ، قال : فما كان سبب إسلامك ؟ قال : انصرفت من حضرتك فأحببت أن أمتحن هذه الأديان ، وأنت ترانى حسن الخط، فعمدت إلى التوراة فكتبت ثلاث نسخ فزدت فيها ونقصت ، وأدخلتها الكنيسة(١) فاشتريت منى ، وعمدت إلى الإنجيل فكتبت ثلاث نسخ فزدت فيها ونقصت ، وأدخلتها البيعة فاشتريت منى ، وعمدت إلى القرآن فعملت ثلاث نسخ وزدت فيها ونقصت ، وأدخلتها للور اقين فتصفحوها ، فلما أن وجدوا فيها الزيادة والنقصان رموا بها فلم يشتروها ؟ فعلمت أن هذا كتاب محفوظ ، فكان هذا سبب إسلامي ، قال يحيى بن أكثم : فحجت تلك السنة فلقيت سفيان بن عيينة فذكرت له الخبر ، فقال لي : مصداق هذا في كتاب الله عز وجل ، قال : قلت : في

وعشرون وكان تسفيًا للصحف التي كابت في جدو

المنة السابعة والعشرون العدد الأول التوحيد [١٧]

<sup>(</sup>۱) المعروف أن الكنائس للنصارى ، والبيع لليهود ، فلعله تصحيف أو من قبيل إطلاق كل منهما على الآخر .

# حمع القران

أي موضع ؟ قال : في قول الله تبارك وتعالى في التوراة والإنجيل: ﴿ بما استحفظوا من كتاب الله ﴾ [المائدة: ٤٤]، فجعل حفظه إليهم فضاع.

قال السعدى في تفسيره: ﴿ وَإِنَّا لَهُ لَمَافِظُونَ ﴾ أى في حال إنزاله وبعد إنزاله ، ففي حال إنزاله حافظون له من استراق كل شيطان رجيم ، وبعد إنزاله أودعه الله في قلب رسوله واستودعه في قلوب أمته ، وحفظ الله ألفاظه من التغيير فيها والزيادة والنقص ومعانيه من التبديل ، فلا يحرف محرف معنى من معانيه إلا وقيض الله له من يبين الحق المبين ، وهذا من أعظم آيات الله ونعمه على عباده المؤمنين .

قال في ((زاد المسير )): ﴿ من بين يديه ومن خلفه 6: فيها ثلاثة أقوال: أحدها: بين يدى تنزيله 

الثاني : أنه ليس قبله كتاب يبطله ، ولا يأتي بعده كتاب بيطله . محمد محمد محمد محمد علي

الثالث : لا يأتيه الباطل في إخباره عما تقدم ، ولا في إخباره عما تأخر .

وفي خلافة أبى بكر جمع القرآن زيد وعمر بإشراف الصديق ، رضى الله عنهم ، وكان ذلك في أول العام الثاني عشر أما في خلافة عثمان فجمع القرآن زيد بن ثابت ، وعبد الله بن الزبير ، وسعيد بن العاص ، وعبد الرحمن بن الحارث بن هشام ، وقال عثمان لثلاثة القرشيين: إذا اختلفتم أنتم وزيد بن ثابت في شيء من القرآن فاكتبوه بلسان قريش ، فإنه إنما أنزل بلساتهم ففعلوا ، وكان ذلك سنة خمس وعشرين ، وكان نسخًا للصحف التي كتبت في جمع أبي بكر الصديق ، رضى الله عنه .

نقل السيوطى عن ابن التين وغيره: الفرق بين جمع أبى بكر وجمع عثمان أن جمع أبى بكر كان

لخشية أن يذهب من القرآن شيء بذهاب حملته ؛ لأنه لم يكن مجموعاً في موضع واحد ، فجمعه في صحائف مرتباً لآيات سوره على ما وقفهم عليه النبي صلى الله عليه وسلم ، وجمع عثمان كان لما كثر الاختلاف في وجوه القراءات حتى قرءوه بلغاتهم على اتساع اللغات ، فأدى ذلك ببعضهم إلى تخطئة بعض ، فخشى من تفاقم الأمر في ذلك ، فنسخ تلك الصحف في مصحف واحد مرتباً لسوره، واقتصر من سائر اللغات على لغة قريش ، محتجاً بأنه نزل بلغتهم ، وإن كان قد وسع في قراءته بلغة غيرهم رفعًا للحرج والمشقة في ابتداء الأمر ، فرأى أن الحاجة إلى ذلك قد انتهت فاقتصر على لغة واحدة .

فالقرآن الكريم كتاب الله الخاتم ، أنزله على نبيه الكريم، وحمله إليه ملك الوحى جبريل، وحفظه رب العزة سبحانه ، فهو في كتاب مكنون لا يمسه إلا المطهرون : ﴿ وما تنزلت به الشياطين ، وما ينبغى لهم وما يستطيعون ، إنهم عن السمع لمعزولون ﴾ [الشعراء: ٢١٠- ٢٢٢]، ﴿ وإنه لتنزيل رب العالمين ، نزل به الروح الأمين ، على قلبك لتكون من المنذرين ، بلسان عربي مبين ﴾ [ الشعراء : ١٩١٠ - ١٩١ ما المام المام

فالقرآن أنزله رب العزة جملة من اللوح المحفوظ إلى بيت العزة في السماء الدنيا في شهر رمضان الذي أنزل فيه القرآن ، وكان ذلك في ليلة القدر : ﴿ إِنَا أَنْزِلْنَاهُ فَي لَيْلَةً مِبَارِكَةً ﴾ [ اللَّحَانُ : ٣ ] ، ﴿ إِنَّا أنزلناه في ليلة القدر ﴾ [ القدر : ١ ] ، ثم نزل بعد ذلك مفرقًا بحسب الوقائع على رسول الله صلى الله عليه وسلم: ﴿ وقال الذين كفروا لولا أنزل عليه القرآن جملة واحدة كذلك لنثبت به فؤادك ورتلناه ترتيلاً ﴿ ولا يأتونك بمثل إلا جنناك بالحق وأحسن تفسيرًا ﴾ [الفرقان: ٣٣، ٣٣].

رياء ها التاب بمولاً عن جدي ويات التعريف

[1٨] التوهيث السنة السابعة والعشرون العدد الأول

فكان هذا القرآن ينزل مجيبًا للأسئلة ، هاديًا في الحيرة ، مرشدًا في الظلمة ، منقذًا من الهلكة ، فصلا في كل أمر احتاجوا فيه إلى بيان .

Italia 18 Ele.

فيوم شق عليهم الصوم وكان الفطر عند غروب الشمس إلى صلاة العشاء أو النوم وحدث ما حدث من أمور شقت على المسلمين من شدة جوع أو شوق إلى نسائهم أنزل الله قوله: ﴿ أَحل لكم ليلة الصيام الرفث إلى نسائكم هن لباس لكم وأنتم لباس لهن علم الله ألكم كنتم تختانون أنفسكم فتاب عليكم وعفا عنكم فالآن باشروهن وابتغوا ما كتب الله لكم وكلوا واشربوا حتى يتبين لكم الخيط الأبيض من الخيط الأسود من الفجر شم أتموا الصيام إلى الليل الما البقرة: ١٨٧].

ولما كانوا في غزوة الحديبية وصلوا الظهر جماعة خلف النبي صلى الله عليه وسلم فسجدوا جميعا، توعدهم العدو إذا جاءت صلاة العصر فسجدوا مالوا عليهم ليقتلوهم وهم سجود فقبل أن تأتى صلاة العصر أنزل الله القرآن يرد كيد عدوهم.

اخرج أحمد في «مسنده » عن أبي عباس الزرقي أخرج أحمد في «مسنده » عن أبي عباس الزرقي والله على معالى الله عليه وسلم بعسفان ، فاستقبلنا المشركون عليهم خالد بن الوليد وهم بيننا وبين القبلة ، فصلى بنا رسول الله صلى الله عليه وسلم الظهر ، فقالوا : لقد كانوا على حال لو أصبنا غرتهم ، ثم قالوا : تأتي عليهم الآن صلاة هي أحب إليهم من أبنانهم وأنفسهم ، قال : فنزل جبريل بهذه الآيات بين الظهر والعصر : ﴿ وَإِذَا كنت فيهم فأقمت لهم الصلاة ﴾ [النساء: ١٠٢] ، قال : فعضرت ، فأمرهم رسول الله عليه وسلم ، فأخذوا السلاح ، قال : فصفنا خلفه صغين ، قال : ثم ركع فركعنا جميعا ، ثم رفع فرفعنا جميعا ، ثم سجد ركع فركعنا جميعا ، ثم منجد والآخرون قيام يحرسونهم ، فلما سجدوا وقاموا جلس والآخرون فسجدوا مكانهم ، ثم تقدم هولاء إلى مصاف الذي يليه مسجدوا في منجدوا وقاموا جلس الخرون فسجدوا مكانهم ، ثم تقدم هولاء إلى مصاف

هؤلاء وجاء هؤلاء إلى مصاف هؤلاء ، تم ركع فركعوا جميعا ، ثم رفع فرفعوا جميعا ، ثم سجد النبي صلى الله عليه وسلم بالصف الذي يليه والآخرون قيام يحرسونهم ، قلما جلسوا جلس الآخرون فسجدوا ، ثم سلم عليهم ثم انصرف ، قال : فصلاها رسول الله صلى الله عليه وسلم مرتين ، مرة بعسفان ، ومرة بأرض بني سليم (۱)

فكان نزول آيات صلاة الخوف وهم في الميدان لا يعلمون بكيد العدو ، فنزل الوحي بالقرآن ينجيهم الله من كل كيد ويرد كيد عدوهم في نحورهم .

وتأتي خولة بنت ثعلبة إلى النبي صلى الله عليه وسلم وهو في حجرة عائشة تشكو أن زوجها أوس بن الصامت قد ظاهر منها، وتجادل النبي صلى الله عليه وسلم في شأنها، فينزل الله عز وجل فصل قضيتها في الحال بقوله: ﴿قد سمع الله قول التي تجادلك في زوجها وتشتكي إلى الله والله يسمع تحاوركما إن الله سميع بصير به إلى قوله تعالى: ﴿ وللكافرين عذاب أليم به [ المجادلة : ١-٤].

وكذلك لما وقع أهل الإفك في أم المؤمنين ، رضي الله تعالى عنها ، وقالوا ما قالوا ، واحتار النبي صلى الله عليه وسلم ، ووقع الناس في شدة ، وبكت عائشة ، رضي الله عنها ، بكاء شديدًا ، فرج الله عنهم جميعًا بأن أنزل قوله : ﴿ إِن الذين جاءوا بالإفك عصبة منكم لا تحسبوه شرًا لكم بل هو خير لكم لكل امرئ منهم ما اكتسب من الاثم ، إلى قوله : ﴿ والله سميع عليم ﴾ [ النور : ١٠ - ٢٠ ] .

وتتبع ذلك أمر يطول سرده ويصعب جمعه ، فكان القرآن في نزوله تفريج الهم ، وتوضيح الأمر ، وبيان الدين ، وتصحيح العبادة ، والرد على المشركين ، وتفنيد حجج المبطلين ، وتثبيت المؤمنين .

الله تعالى المديث بقية إن شاء الله تعالى

ريكيها يبراي من الفاق لي سكرة الهوى وسورة

(١) صلاة الخوف لها عدة هينات، والحديث بيين هيئة من هيناتها

السنة السابعة والعشرون العدد الأول التوهيد [١٩]



فصاحب هذا الهوى لم يرع برجفة الموت من | وإطراقة الخجل الممض من الأصدقاء المشفقين ؛ حُسَّاسَة خاطرة مؤمنة كانت تجول في صدره كمحتسب تأمره وتنهاه وتحفظه من غيه وترعاه ، خنقت بأبخرة الشهوات وأدخنة الملذات صار القلب بعد موت هذه الخاطرة عرصات موحشة إلا من نعيق خاطر الفحشاء وهاجس المنكر ، لم يكتف المسكين بموتها حتى آلت به الحال إلى انظماس بصره وعمى بصيرته عن شنائع من القول والفعل يرتكبها بمرأى من الخلق في سكرة الهوى وسنورة الشهوة غير عابئ بتغامز الأعداء الشامتين

فقد سرى بصاحبه في فنون ، وأخرجه من دار العقل إلى دائرة الجنون.

﴿ أَفْرَأُيتُ مِن اتَّخَذُ إِلَهُ هُواهُ وأَصْلَهُ اللَّهُ عَلَى علم وختم على سمعه وقلبه وجعل على بصره غشاوة فمن يهديه من بعد الله أفلا تذكرون ﴾ [الجاثية: ٢٣] : و الما في إن العب الما في الما

وقال الشاعر الحكيم:

إذا ما رأيت المريقت الده الهوى فقد ثكاته عند ذلك تواكله

[ . ٢] التوهيد السنة السابعة والعشرون العدد الأول

وقد أشمت الأعداء جهلا بنفسه

وما يردغ النفس الحرون عن الهوى من الناس إلا حازمُ الرأي كاملة

فثماره مرة في الدنيا والآخرة ؛ فما انتشرت أهواء النفوس في أمة من الأمم إلا كانت سبياً لفنائها وذهاب ريحها وقوتها .

#### ● كيف تنقي الموي ؛ المستعمل ا

حين ترى أن العقلاء يتفقون على أن إسلام القياد للهوى هو طريق هلاك الفرد وذهاب الأمة ؛ إلا أن صاحبه في غمرته يحجب عن الحذر من أسبايه ومعرفة أعراضه وخوف عواقبه ؛ فيبدو لنفسه أنه من أبعد الناس عن الهوى ، وتصبح قضية التجرد من سلطانه دعوى كل إنسان وشعار كل أحد أدى ذلك إلى فرح كل ذي رأي برأيه ، والإعراض كلية عن المخالفين ؛ فينسبهم إلى الخطأ ان لم يرمهم بدائه ؛ داء الهوى .

وليس ثمت عاقل برضي أن يكون بمكان هذا المدعى، ولكنه يسأل بلهفة، ويبحث بلوعة عن وسائل تقبه شر هذا المرض ، ويحذر منه إن أصيب به ليسرع العلاج . المسلم المالك على العمالية

وإنما تكون محاربته والوقاية من شره بتحقيق جعر الله اقره بين عنيه الملك على: "تس تاماقه

- الأولى: معرفة خطر الهوى في الكتاب والسنة.
- الناني: معرفة حقيقة الهوى .
- الناك: معرفة طبيعة النفس وحاجتها إلى الناك قال قاليم: إو يعلم العلوك ولينام عبا عمالتما
- الرابع : معرفة مظان الخطر .
  - الماس : مع فة العلامات .

• السادس : الاستجابة للنذر والمبادرة الم وقد وجدت فيه مقالا عواذله العلاج . العلاج .

same 3 Hass

و هذا هو تفصيل مقامات محارية الهوى: • الأولى: معرفة خطر الهوى في الكتاب والسنة : حالت ليت رحين المنسر ، تا الم

وقد جاءت في ذلك تصوص كثيرة منها: قول الله تعالى : ﴿ أَفْرِ أَيْتُ مِنَ اتَّخَذَ إِلَهُ هُواهُ وأضله الله على علم وختم على سمعه وقلبه وجعل على بصره غشاوة فمن يهديه من بعد الله أفلا تذكرون ﴿ [ الجائية : ٢٣ ] ، وقوله تعالى : ﴿ ومن أضلُ ممن اتبع هواه بغير هذي من الله م [القصص: ٥٠]؛ أي لا أحد أضل منه ، وقول الله تعالى: ﴿ يَا داود إِنَا جَعَلْنَاكَ خَلَيْفَةً فَي الأَرْضَ فاحكم بين الناس بالحق ولا تتبع الهوى فيضلك عن سبيل الله ﴾ [ص: ٢٦]؛ فقد وعظ الله نبيه داود ، عليه السلام ، بالحكم بالحق ، والحذر من اتباع الهوى ، وقول الله تعالى : ﴿ فأما من طفى \* و آثر الحياة الدنيا ، فإن الجحيم هي المأوى ، وأما من خاف مقام ربه ونهي النفس عن الهوي ، فإن الجنَّة هي المأوى م النازعات: ٣٧- ١٠)، وقول الله تعالى: ﴿ ولو اتبع الحق أهواءهم لفسيدت السيموات والأرض ومن فيهن ، [المؤمنون: ٧١] ، وقول الله تعالى: ﴿ أَفْمِنْ كَانَ على بينة من ربه كمن زين له سوء عمله واتبعوا أهواءهم أ محمد : ١٤] ، وقال صلى الله عليه وسلم: ( .. وثلاث مهلكات : هوى متبع ، وشبح مطاع ، وإعجاب كل ذي رأى برأيه ...

• الناس: معرفة حقيقة الهوى :



اتباع الهوى ؛ شتات الذهن وقلق النفس ، فمن كان عبداً لله حريصاً على عبادته ومراداته دون سواه ، توحد همه ، واجتمع قصده . ومن كان عبداً لشهواته وهواه ؛ فإن محبوبات النفس متعددة متفرقة لا يستطبع أن يرضي منها جانباً إلا كان على حساب الجانب الآخر ؛ لا سيما إذا كان يتعامل فيها مع أحياء متعددين ، فهناك ذو النفوذ ، وهناك الحليلة أو العشيقة ، وهناك الولد ، وهناك المال والشرف ، فكل واحد من هذه الأشياء داعيها في النفس والواقع لا يكل ولا يمل ، فهل يجتمع لهذا هم أو يتوحد له مقصد ؟

والعابد لله وحده المتجرد عن هواه لا بد له أن يتعامل مع هذه الشهوات ؛ لكنه تعامل الوسيلة لا تعامل القصد والغاية ، وفرق بين من يتخذ شيئا وسيلة ومن يتخذه قصدا وغاية ، فإذا حصلت الغاية لم يبال بأي وسيلة كانت ما دامت لا تغضب ربه .

كما أن هذا العابد المتجرد لا يصاب بالشتات والقلق عند تزاحم هذه المحبوبات، فمادام همه ووجهه هو الله وحده، فإنه يقدم أرضاها لله، ولا يحزن ولا يجزع على ما فوته من هذه المحبوبات عند التزاحم ما دام أنه تركها لله وحده

أما عابد الهوى ؛ فهو إن أرضى ذا النفوذ أسخط أهل بيته ، وإن أرضاهم أذهب ماله ، وإن أراد المحافظة على ماله سخط عليه ذو النفوذ لانشغاله عنه ، وإن طاوع معشوقته على كل ما تريد أوشك أن يذهب بجاهه ومكانته عند الناس ، وحتى لو كان صاحب الهوى من ذوي النفوذ ، فإنه في قلق من أتباعه ، أقله احتياجه لبعضهم وخوفه من البعض الآخر .

فأصحاب الهوى في قلق دائم ؛ عيون زائغة وقلوب مرتجفة وخطوات أشبه ما تكون بخطوات الأبله المعتوه .

وقد جاءت هاتان الصورتان المتقابلتان في حديث واحد: تعاسة عبد الهوى ، وسعادة عبد الله وحده ، فقد قال صلى الله عليه وسلم: «تعس عبد الدينار وعبد الدرهم وعبد القطيفة وعبد الخميلة، تعس وانتكس ، وإذا شيك فلا انتقش ، طوبى لعبد آخذ بعنان فرسه في سبيل الله أشعث رأسه مغبرة قدماه إن كان في الحراسة كان في الحراسة ، وإن كان في الساقة كان في الساقة إن استأذن لم يؤذن له ، وإن شفع لم يشفع له ».

فالأول عبد الدنيا وشهواتها ، والآخر نذر نفسه مجاهدًا في سبيل الله ، ترك زهرة الدنيا ، فلم يعبأ هل هو في قيادة الجيش أو في مقدمته أو غيرها من الأماكن التي يرى فيها مكانه ويعرف بلاءه ، أو هو في الظل خاملُ الذكر لا يُعرف عند أهل الأرض يؤدي – عند الناس – أقل المهمات وأيسر الأعمال حارساً أو سانقاً .

وقال صلى الله عليه وسلم: «من كانت الآخرة همه جعل الله غناه في قلبه، وجمع له شمله، وأتته الدنيا وهي راغمة، ومن كانت الدنيا همه جعل الله فقره بين عينيه، وفرق عليه شمله، ولم يأته من الدنيا إلا ما قدر له».

وهذا هو سر الطمأنينة والرضا، والاستمتاع حتى بالحياة الدنيا عند الصالحين من عباد الله، لذلك قال قائلهم: لو يعلم الملوك وأبناء الملوك ما نحن فيه لجالدونا عليه بالسيوف.

العالم : مع في العالمات

[٢٢] التوهيد السنة السابعة والعشرون العدد الأول

• النالث: معرفة طبيعة النفس وحاجتها إلى السلامة:

هذا أساس للنجاح في كل درب ؛ فمن عرف نفسه حق المعرفة حملها ما تطيق ، فأفلح ، وإن كانت الأخرى جنبها الأثقال فسلم ، فالنفس البشرية قد جبلت على محبة الشهوات والتعلق بها : ﴿ زُين للناس حب الشهوات من النساء والبنين والقناطير المقاطرة من الذهب والفضة والخيل المسومة والأنعام والحرث ذلك متاع الحياة الدنيا والله عنده حسن المآب ﴾ [آل عمران : ١٤] ، فإذا علم شيئا من هذه الفتن يضره كان أعظم حذرًا وأشد حزمًا في تعامله معها .

ألا ترى أن مريضاً علم أن نوعاً من الطعام يزيد من مرضه أو يفضي به إلى هلكة ، وهو عظيم المحبة له شديد التعلق به ، ويرى أن نفسه مع رؤيته بين عذابين ؛ إن أصاب منه فضرر وعاقبة سوء ، وإن امتنع عنه فمشقة وإعنات ، ألا ترى أن عاقلاً هذه حاله يرى من تمام الحكمة عدم مشاهدة المشتهى ، وأن فى ذلك كمال الراحة والسرور .

ألم تكن معرفته بحاله وإدراكه لطبيعة نفسه قد أعانته للوصول إلى هذا الموقف الحازم ؟

وأما حاجة النفس إلى السلامة والنجاة فهي أعظم من حاجة الجسد إلى الروح وحاجة كل حي، سوى الله، إلى الماء والهواء، فالسلامة لا يعدلها شيء، لا سيما وهي سلامة الأبد أو عذاب الأبد.

• الرابع: معرفة مظان الخطر:

أما معرفة مظان الخطر ، فهي وقاية ، وهي خير من العلاج . ألا تحس فرقاً وتدرك بوثا بين من دلف إلى بستانه في سور المدينة ، وبين من

دخل غابة وحوش أو مسبعة من الشعاب ؟ أيهما يبالغ في الحذر والترقب ، وأيهما يحرص على حمل سلاحه واستنفار أعوانه واستظهار أصحابه ؟

إن كان العقلاء قد اتفقوا على تعيين الحكيم منها ؛ فإن من هولاء من يلج مظان الخطر على الدين والاستقامة دون أخذ الحذر وحمل السلاح .

ومواقع خطر الإصابة بمرض الهوى كثيرة منها:

- المال: فحصوله فجأة ، أو بالتدريج موقع من مواقع الخطر ؛ فليكن في غاية الحذر .
- النعرف والمعاه: فبريق له يذهب بعقول ذوي الأبباب ، وعنده تكثر المنزلقات ؛ فليحرص على صدق العلاقة بدينه وأن يتخذ من الأنصار والأعوان والمستشارين من يعينه على الحق .
- شعوة الغرج وفتن الصور الحسنة: وهذه تكون في من يضطر لغشيان أماكن الفتن ، فلا بد أن يأخذ حذره من المزالق ، ومثله الفتنة بالحليلة ، لا سيما إذا كانت غير صالحة .
- وحبة الولد: وقد قال فيها النبي صلى الله عليه وسلم: ((الولد ثمرة القلب، وإنه مجبنة ميذنة )(¹).

وقد اجتمع في هذه المظان أنها شهوات جامعة يورث هواها وتعلق القلب بها دمارًا شاملاً تعمى لها البصيرة والبصر.

وللحديث بقية إن شاء الله ، وصلى الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه .

الاسلام المتعاد عالم المساد عام لك

(١) ضعرف ، انظر (( ضعرف الجامع )) : ٦١٦٥ .

# حوال التوحيد إعداد جمال سعدماتم

# مع الدكتور/غلى السالوس

أستاذ الفقه والأصول بكلية الشريعة جامعة قطر

وفي الحلقة الثانية من الحوار مع الأستاذ اللكتور / على السالوس نواصل الحديث معه حول الاقتصاد الإسلامي ، وضرورة العودة إلى الحضارة الإسلامية التي تفوقت قديمسا على حضاوات الفوس والروم .. وأن اللمول الإسلامية لكي يكون لها شأن ووزن لا بـــــ وأن تعود إلى إسلامها وإلى دينها في كل نواحي الحياة .. وأن الإسلام قد أكدُّ على أنسبه من أحيا أرضا ميتة فهي له بلا مقابل ، والآن نجد المساحات الشاسعة بعد أن كسسات مزروعة تجدها قد تصحرت وذلك بسبب فرض الدول نظام الإجسارة علسي تلك الأراضي ، فيتركها الناس فتتصحر الأرض ، ولو طُبق الإسلام لسمعد كسل مسن في الأرض .. وعن الأرزاق وهل الاقتصاد الإسلامي هو علم الأرزاق ، قال فضيانه : إن الأرزاق بيد الله . وأن الذي يتفرغ للعبادة لا يجوز له أن ياخذ من الزكاة ؛ لأنه متفرغ للعبادة حتى ولو مات جوعسا ؛ لأن الإسلام يجعل العمل عبادة ، وليس معنى ذلسك أنَّ يترك العبادة بالكلية ، وإنما وهو يعمل يعبد اللَّه . وإلى الدَّك ورعلسي السسالوس لنستعرض معه ما جاء على لسانه في الحوار التالي :



#### عالمية الاقتصاد الإسلامي

في الاقتصاد منهج

■ ج: الاقتصاد الإسلامي اقتصاد عالمي أصلا منذ بعث الرسول صلى الله

□ س : فضيلة الدكتور ؛ اجاء إلى كل الناس ، فف\_ كيف يكون المنهج الإسلامي العهد المكي عندما كان الرسول صلى الله عليه عالميا ؟ وسلم محاصرا في مكة كانت الدعوة للناس كافة ، ف هو منهج عام لكـل الناس، والأحاديث الصحيحة الثابتة

عليه وسلم ؛ لأن الإسلام التي أخبرنا بما الرسول صلى الله عليه وسلم الذي لا ينطق عن الهوى : (( لين تقوم الساعة حيتى تقاتلوا اليهود ، ويقول الشجر والحجر: يا مسلم ، ورائسي ا يهودي تعال فاقتله )) ، وبيان فتح روما بعد أن



السنة السابعة والعشرون العدد الأول النوهيد [٢٥]

أعطى بضعة قروش أو جنيهات ، وإنما الزكاة معناها أن أعطى من الزكاة ما يأتي بتمام الكفاية ، وتمام الكفاية احتلف حوله الإسلام، وسوف يأتي الفقهاء ، فبعض الفقهاء اليوم - إن شاء الله -قالوا: إن تمام الكفاية لمدة سنة ؛ لأن الزكاة تتكرر ، وبعضهم قال: أعطيه تمام الكفاية مدة عمره ، كيف مدة عمره ؟ أن ننظر هند إن كان تاجرًا نعطيا مالاً ليتاجر ، وفرقوا بين التاجر الذي يحتاج إلى رأس مال كبير وبين التاجر الذي يحتاج إلى رأس مال صغير، وإن كان نجارًا نأتي له بـــادوات النجارة ، وإذا كان يحسن الزراعة نأتي له بضيعة . وفي الواقع هذا يؤدي إلى تحول الفقير الذي لا يجد ما يكفي إلى فرد منته ، ليس في حاجة إلى غيره ، بل ويعطى الزكاة لمن يستحقها الماما

ويواصل الشيخ حديثه مؤكدًا على أنه لتطبيق هـذا النظام العالمي لا بد أن تتكفل الدولة بأخذ الزكاة من أصحابها وصرفها في مصارفها الشرعية ؛ لأنه لا سميث )) ، و ((مالتس)) ، تسمع إلا صوت القوي أن

نجاة للبشرية إلا بتطبيق هـ ذا النظام، فلا يمكن إطلاقا أن يسعد البشر في الدنيا والآخرة إلا إذا طبق ولكنكم تستعجلون .

## العودة إلى الحضارة الاسلامية

□ س : نحن كمسلمين مازلنا نبحث عن الهويه، خاصة في مجال الاقتصاد، أملاً في اللحاق بالركب المسمى بالحضارة ، فيكف نعود إلى حضارتنا الإسلامية التي تفوقت قديما على حضارات الفرس والروم ؟

■ ج: يقول الدكتور على السالوس: إن هذا هـو ما أشرت إليه من قبلل في الاقتصاد الإسلامي، فالاقتصاد الماركسي قد الهار ، والاقتصاد الرأسمالي الهار أيضاً قبل أن ينهار الاقتصاد الماركسي، ولكن لم نشعر بالهياره لأن دوله مازالت قائمة ، ولكن كيف المار؟ إن النظام الرأسمالي الذي جاء به ((آدم

و (( وريكاردو )) هذا النظام يجعل الدولة دولة حارسة لا تتدخيل في النظيام الاقتصادى .

وتدخل الدولة ليس من طبيعة النظام الرأسالي ، حيث بين أن الدولة لا دخل لها وذلك لأن النظام الوأسمالي ينظر إلى الإنتاج من حيث الحصول على المال ، ويعتبر الشخص منتجا بقدر حصوله على المال.

الرأسمالي نجد أن الطبيبة تتقاضى راتب قدره مشلا خسمائة جنيه ، والمدرسة ثلاثمائة جنيه، والراقصة فبقدر الحصول على المال يكون الإنتاج ، فالراقصة أعلى راتبا ؛ إذن هي أعلى إنتاجا ، أما ربة البيت التي توعى أولادها وتربيهم تربية سليمة ، فهذه لا أثر لها ؛ لألها غير منتجة !!

فعلى الدول الإسلامية إن أرادت أن يكون لها صوت مسموع في خضم هذه الحياة المتلاطمة الأمواج الستى لا

[٢٦] التوهيد السنة السابعة والعشرون العدد الأول

تعرود إلى دينها وإلى السلامها ، تعود إلى دينها في الإعلام ، وتعود إلى دينها في التعليم ، وفي جميع مجالات ونواحى الحياة .

# عمارة الأرض وحاجة

ويواصل الشيخ الدكتور السالوس حديثه قائلاً: لقد جعل الله سبحانه وتعالى أمة الإسلام أمة وسطا واهتم النظام الإسلامي بإعمار الأرض، أي ما يُطلق عليه اسم التنمية.

□ س: ما هـى كيفيـة تحقيق هذا المنهج الإسلامي ؟ الشيخ: إن الله تعالى يقول: { هو أنشأكم مـن الأرض واستعمركم فيها } [هود: ٣١] ، أي طلب منكم عمارتما ، والعمارة في الأرض تستدعي النظر إلى حاجة الناس ، ولذلك عندما نجد في العصر الحالي أن دولة من الدول الإسلامية تستورد القمح مثلا ، ودولة أخرى تصدر الفراولة كفائض، ويتحدث ابن خلدون عـن نقطة معينة لها دلالة ؛ وهسى

إذا كُثُرَ الناس أو قُلُ الناس ما أثر هذا ، فإذا زاد عدد السكان فإن الضروريات سعرها ينخفض والكماليات سعرها يرتفع، وإذا قبل عدد النساس فالضروريات سعرها يرتفع والكماليات سعرها ينخفض ، لماذا ؟ قال ابين خلدون : لأنه عندما يكثر الناس فالهم يسهتمون بالضروريات ، فالضروريات هي التي لا يمكن أن نعيــش بغيرها ، ولا يجوز أن نتجــه إلى الكماليات قبل استكمال الضروريات بي قمعه قلمة

فالدولة الستى تستورد القمح وهو ضروري وتصدر الفراولة وهي من الكماليات لا تطبق النظام الإسلامي، فلا بد من إعمار الأرض بما يخدم الناس ويحقق مطالبهم الإسلام العمل حق وواجب الإسلام العمل حق وواجب الله عليهم عندما رأوا رجلاً قوياً خرج يسعى، الله عليهم الوسول قالوا: لو كان هذا في سبيل طله الله عليه وسلم أن هذا وسلم أن هذا

لو كان قد خرج يسعى على عياله فهو في سبيل الله، وأما إن كان يسعى رياء وسمعة فهو في سييل الشيطان ، إذا هنا الشواب وإحساس الإنسان بأنه يعمل فهو في عبادة ، وما من مسلم يغرس غرسا أو يزرع زرعا إلا له ثـواب الغرس والزرع ، حتى لـو أكل منه طير ، والرسول صلى الله عليه وسلم يقول: (( إذا قامت الساعة وفي يـد أحدكم فسيلة فليغرسها، فإن استطاع أن لا يقوم حتى يغرسها فليغرسها )) ، والآن يأتي أحد الناس وهو في سن السبعين ويزرع نخلة وتثمر هذه النخلة بعد عشر سنين ، هل يضمن أن يأكل منها أم لا ، فبقاء النحلة هذه وإنتاجها وأكل الناس منها يثيبه الله عليه ، فالمسلم يسعى في حياته ويُثاب الأن السعى عبادة ، فمعنى ذلك أنه يتعبد لله سبحانه وتعالى بعمله ، فيكون عبدًا لله عند الزرع والحرث والصناعة ، هذا المعنى غير موجود في أي مكان آخر ، ولذلك فتطبيق

النظام الإسلامي بوصف عمارة الكون معاه أن الكون يعمر فعلا ، فمشلا عندنا الآن صحراء كشيرة جدًا ولا نستغلها ، ونجلد الصحراء لمن يأخذها ، وأحيانا تفرض عليها بعض الضرائب ١١ العام ١٤ العام

وفي الإسلام نجد أن مسن أحيا أرضا ميتة فهي له ، بلا مقابل ، إذا مقابل امتلاك الأرض هو إحياؤها ، والآن نجد الأراضي الشاسعة بعد أن كانت مزروعة نجدها قلد تصحرت وذلك بسبب فيض الدول نظام الإجارة على تلك الأراضي ، فتأخذ الأجرة قبل أن تثمر، فيتركها الناس ، فتتصحر الأرض ، ولكن لو طبق النظام الإسلامي لسارع الناس إلى عمارة الأرض .

الاقتصاد الإسلامي وعلم الأرزاق

□ س: هل الاقتصاد الإسلامي هو علم الأرزاق؟ = ج: الأرزاق بيد اللّـه عز وجل: { وفي السماء رزقكم وما تُوعدون } وجل: { أفرأيتم ما

[الذاريات: ٢٢]، والسماء لا تمطر ذهب ولا فضة ، إذا قلنا : إن العمال حق وواجب بالم

والذي يتفرغ للعبادة لا يجوز أن يأخذ من الزكاة ؛ لأنه متفرغ للعبادة حتى ولو مات جوعا، الإسلام يجعل العمل عبادة ، وليسس بالكلية ، وإنما وهو يعمال يعبد الله عز وجل ، فيإذا توك العمل إذا من أين يعيش ؟ هـل يحسن إليه الناس ؟ لا يجوز ، لكن هناك نقطة مهمة ، وهي أن الرزق لا يأتي بالعمل فقط ، وإنحا بالإيمان والتقوى : { ولو أن أهل القرى آمنوا واتقوا لفتحنا عليهم بركات مين السماء والأرض } [الأعراف: ٩٦]، فربط الرزق بالعمل والتوكل على الله والاعتماد عليه سبحانه وتعالى الالحصال اله

والفرق بين المسلم وغير السلم أن المسلم يعمل ويتوكل على الله ، يعمل ويعلم أن الرزق بيد الله عنو

تحرثون ، أأنتم تزرعونه أم نحن الزارعون } [ الواقعة: ٣٣، ٢٤] أنتم تحرثون نعم، ولكن من الذي يزرع ؟ أنتم تضعون الحب أيضا ، ولكن من الـذي التوكل وليس التواكل ، أمل أنه لا يعمل ويقول: أنه معنى ذلك أن يترك العبادة متوكل ، لا ، بل هذا هـو التواكل لم ما التواكل

□ س: ما هـو دور الزكاة في التنمية الاقتصادية والاجتماعية ؟ وأهم ثمار ذلك ؟ \_\_\_ د لك

= ج: الزكاة كما أشرت هي الموحلة الثالثة من مراحل القضاء على المشكلة الاقتصادية أو مشكلة الفقر، فالزكاة لها أهمية بالغة لكل من المعطى والآخد، فالنسبة للمعطى هي تزكيـة للمال ، وتزكية للنفسس : { خد من أمو الهم صدقة تطهرهم وتزكيهم بسا } [التوبة: ١٠٣]، فلو كر صاحب المال - المال -ولم يستثمره ، تتعطل وظيفة المال باستغلاله في الحياة ، وأيضا بمرور الحول عليه

تحب فيه الزكاة ، فالزكاة لها أهمية واضحة في تنمية المجتمع واستثمار المال.

□ س: يرى البعض أن الماملات الاقتصادية أصبحت لغة عالمية ومن الأفضل عدم إخضاعها لأى معتقدات فكرية ، فهي مجرد تعامل في النقود ، فما هـــو تعقيبكم على ذلك ؟

حياة متكامل جاء لمصلحة الناس في شتى مناحى الحياة ، والاقتصاد أحد هدده فلنواحي { قل إن صلاتي المستثمرون في أوروبا وغيرها

رب العالمين } [ الأنعام: ١٦٢] ، ولا يقول بها الأمر إلا جاهل معاند ، أو علماني ماكر ، أو ملحد

فاليهود يسيطرون علي النظام العالمي الآن ، ولا مجال فيه لعواطف أو مجاملات ، بل اللغة الوحيدة = ج: إن الإسلام نظام اللتعامل هي المصلحة والربح الأكثر ، فيتعرض الملايسين في إفريقيا للموت لحاجتهم للغذاء ، بينماأتلف

ونسكى ومحياي ومماتي لله ملايين الأطنان من الغذاء للمحافظة على ارتفاع الأسعار والخوف منن انحفاضها.

لكن الإسلام دين الخيير للناس جميعا ، ينتج فيسعد الناس ، ويستثمر فيحيا الناس حياة طيبة كريمة.

والله من وراء القصل ، وانتهى اللقاء على أمل أن نلتقى مع فضيلته في حسوار آخر ياذن الله.

جمال سعد حاتم

() لحديث ضعيف أخرجة أحمد في مسنده ٢٣٠٠، ٢٢٩/٤ بأسناد ضعيف ، ضعفه أبو حاتم الرازي في علله ٢١٩/١.

حديث: - عن معاوية بن أبي سفيان رضى الله عنهما . عن حميد بن عبد الرحمن ،

أنه سمع معاوية بن أبي سفيان رضى الله عنهما ، يوم عاشوراء ، عام حج ،

على المنبر ، يقول: يا أهل المدينة أين علماؤكم ؟ سمعت رسول الله ،

يقول : "هذا يوم عاشوراء ، ولم يكتب عليكم صيامه ، وأنا صائم ، فمن شاء

فايصم ومن شاء فليفطر". فللمسلم ومن شاء فليفطر ". الطي ، لكن ابن الليم : ورخالة لمنع المنالة العالم ، ثم دخل العميد

اخرجة البخارى في : ٣٠-كتاب الصوم : ٢٩- باب صيام يوم عاشوراء.

المتأخرين البارد السمج ، فقبِّح اللَّه

الكاذبين على رسول الله صلى الله

ذكر ابن كثير أن رجلادعا

عند قير النبي صلى الله عليه

وسلم واستغاث وأنشد وطلب

الاستغفار ومضى ، فأمر النبي

صلى الله عليه وسلم أحد

الحاضرين في المنام أن ينطلق

خلفه فييشره . فهل هذا صحيح ؟

● والجواب: أو هده القصة

منصرة اولم يُحسن ابن كثير، رحمه

الله ، صنعًا بإيراده هذه القصة في

(( تفسیره )) (۲/۲) ساکتا عنها ،

وقد بين ابن عبد الهادي في

(( الصارم المنكى )) بطلانها ، فقال ما

ملخصه : ( هذه الحكاية بعضهم

يرويها عن العتبى بلا إسناد،

وبعضهم يرويها عن محمد بن حرب

الهلالي ، وبعضهم يرويها عن

محمد بن حرب ، عن أبى الحسن

الزعفراني ، عن الأعرابي ، وقد

ذكرها البيهقي في كتاب ((شعب

الإيمان )) بإساد مظلم ، عن

محمد بن روح بن يزيد البصرى ،

حدثني أبو حرب الهلالي قال : حج

أعرابي ، فلما جاء إلى باب مسجد

رسول الله صلى الله عليه وسلم أناخ

راحلته فعقلها ، ثم دخل المسجد حتى

أتى القبر .. وذكر نحو ما تقدم )

• وثانياً فيقول:

عليه وسلم .

● يسأل القارئ : شحاتة أحمد أبو بكر - بني سويف - الشريف

أنس ، رضى الله عنه ، أن النبي صلى الله عليه وسلم قال : (( أفيكم من ينشدنا ؟ » فقام أعرابي فقال : لسعت دية الهوى كيدى فليس لها طب ولا راق فتواجد النبى صلى الله عليه وسلم حتى سقط رداؤه ؟

■ فالجواب بعون الملك الوهاب أحداسا ري الماعدا

● أن هذا العديث باطلٌ موضوع ، وهو من أسمج الكذب وأبرده ، وقد صان الله الإمام أحمد أن يودع مثل هذا الباطل في (( مسنده )) ، فلم يروه أحمد ولا غيره ، ولم يروه إلا أمثال الديلمي ممن يكثرون من تخريج الموضوعات ، وقال أبو موسى المديني : لا أصل لهذا الحديث بهذا السياق ، وذكره ابن القيم في (( الكلام على مسألة السماع ،، ( ص٣٢٣) ، العلم ، قال ابن القيم : وركاكة شعره وسماجته وما تجد عليه من الثقالة

أولا فيقول:

هل صحيح ما رواه أحمد عن

فقال : وهذا الحديث من الطراز الأول - يعنى : موضوع - فليتبوأ واضعه على رسول الله صلى الله عليه وسلم مقعده من النار ، سمعت شيخ الإسلام ابن تيمية يقول : هذا كذب مفترى ، موضوع باتفاق أهل

من أبين الشواهد على أنه من شعر

alful

القرارة

يجيب عليها ، فضيلة الشيخ: أبى إسحاق الحويني

عنالأحاديت



[٣٠] التوحيد السنة السابعة والعشرون العدد الأول

Upload by: altawhedmag.com

● ويسأل القارئ : محمود حسانين - مركز الباجور - محافظة المنوفية - عن درجة هذه الأحاديث :

- الحديث الأول : رر صاحب الرمد لا يُعاد » ؟

■ الجواب بحول الملك الوهاب: أن هذا العديث منكر ؛ أخرجه الطبراني في ((المعجم الأوسط)) (١٥٢)، وابن عدي في ((الكامل)) ( ٢/١٤/٦ ) ، ومن طريقه البيهقى ف ی ( الشعب )) ( ۲/ ۲۰۰۰ ) ، والعقيل في ((الضعفاء)) ( ۲۱۲/٤ ) ، ومن طريقه ابن الجوزي في (( الموضوعات )) ( ۲۰۸/۳ ) ، من طریق مسلمة بن على ، عن الأوزاعي ، عن يحيى بن أبى كثير ، عن أبى جعفر ، عن أبى هريرة مرفوعا : ( ثلاث لا يُعاد صاحبُهن : الرمد ، وصاحب الضرس ، وصاحب الدُّمَّل )) ، قال الطبراني : ( لم يرو هذا العديث عن الأوزاعي الا مسلمة بن على ) ، وقال ابن عدى : ( لا أعلم يروى هذا الحديث عن الأوزاعي بهذا الإسناد غير مسلمة بن على ) .

● قُلْتُ : وهو متروك ؛ وقد خالفه هقل بن زياد ، وهو من أثبت الناس في الأوزاعي ، فرواه عن الأوزاعي ، عن يحيى بن أبي كثير من قوله ، أخرجه البيهة عي في

(( الشعب )) ( ٥٣٥/٦ ) ، وقال : ( وهو الصحيخ ) ، وتابعه بقية بن الوليد ، فرواه عن الأوزاعي ، عن يحيى بن أبي كثير ، فلم يجاوزه ، أخرجه العقيلي ( ٢١٢/٤ ) ،

وقال : ( هذا أولى ) ، ثم أعلم أن هذا الحديث منكر لمخالفته الأحاديث الصحيحة ، والتي فيها أن النبي صلى الله عليه وسلم كان يعود الأرمد ؛ منها ما أخرجه أحمد في (( مسنده )) ( ٤/٥٧٤ ) ، والطبراني في ( المعجم الكبير )) ( ج٥/ رقم ٢٠٥٢ ) ، والبيهقي في ((شعب الإيمان ١١ (٢/٥٣٥، ٢٩٥) ، و الخطيب في ((تاريخه )) ( ۱۱/۸ ) من طریق یونس بن أبی اسحاق ، عن أبي إسحاق ، قال : سمعت زيد بن أرقم يقول : أصابني رمد ، فعادني رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فلما كان من الغد أفاق بعض الإفاقة ، ثم خرج ولقيه النبي صلى الله عليه وسلم فقال : (( أرأيت لو أنَّ عينيك لما بهما ، ما كنت صانعاً ؟ )) قال : كنتُ أصبرُ وأحتسب . قال : (( أما والله لو كانت

و أخرجه أبو داود ( ٣١٠٢) ، والحاكم ( ٣٤٢/١) من طريق النفيلي ، ثنا حجاج بن محمد ، ثنا يونس بن أبي إسحاق ، عن أبيه ، عن زيد بن أرقم قال : عادني رسول

عيناك لما بهما ، شم لمسيرت

واحتسبت ، ثم منت لقيت الله عز

وجل ولا ذنب لك ١١ . وهذا سند

صحيح . إله الله على إلى الله

الله صلى الله عليه وسلم من وجع كان بعني ، هكذا رواه حجاج مختصراً ، وقال الحاكم : (صحيح على شرط الشيفين ) ، ووافقه الذهبي ، وليس كما قالا ، فإن الشيفين لم يخرجا شيئا للنفيلي واسمه عبد الله بن محمد ، عن حجاج بن محمد الأعور ، ولا خرجا شيئا لحجاج عن يونس ، والصواب أن السند صحيح مطلقا غير مقيد بشرطهما أو شرط أحدهما ، والله

والحديث حمدًنه المنذري في (ر تهذير سنن أبير داود )) ( ۲۷۹/٤ ) .

الحديث الثاني: هل ورد
 أن النبي صلى الله عليه وسلم
 كان يصعق إذا سمع القرآن؟

البواب: نعم ورد؛ ولكنه لم وهناد بن السري ( ۲۶۷ ) كلاهما وهناد بن السري ( ۲۶۷ ) كلاهما في (( كتاب الزهد )) ، وأبو عبيد في (( كتاب الزهد )) ، وأبو عبيد في والطبري في (( تفسيره )) ( ص ۴۶ ) ، والطبري في (( كتاب الزهد )) ( تفسيره )) في (( كتاب الزهد )) ( رقم ۲۸ ) في (( كتاب الزهد )) ( رقم ۲۸ ) في وحدان بن أعين أن النبي صلى الله عليه وسلم قرأ : ﴿ إن لدينا أنكالا وجديما ﴾ [ المزمان : ۱۲ ] فضعق ، وخولف وكيع ، خالفه أبو يوسف ، فرواه عن حمزة الزيات ،

السنة السابعة والعشرون العد الأول التوهيد [٣١]

عن حمران بن أعين ، عن أبى حرب بن أبى الأسود . فذكره . 1

أخرجه ابن عدى في (( الكامل )) ( ٨٤٢/٢ ) ، ومن طريقه البيهة ي في ((شعب الإيمان)) ( ٢١/١٥) قال ابن عدى : ( رُوى هذا الحديث عن أبي يوسف ، عن حمزة ، عن حمران أن النبي صلى الله عليه وسلم ، لم يُذكر أبو حرب بن أبى الأسود في الإسناد ) . اه .

وسنده ضعيف جدًا ، وحمران بن أعين وإن وثقه ابن حبان ، فقد قال النسائي : ( ليس بثقة ) ، وقال ابن معين : (ليس بشيء) ، وقال أبو داود : ( كان رافضياً ) ، وفوق هذا هو مرسل على الوجهين ، وأعله البيهقى بالإرسال .

وحمزة الزيات هو ابن حبيب، في حفظه كلام . والله أعلم .

• الحديث الثَّالث : (( الجهاد مختصر طريق الجنة ١١ ؟

● الجواب: لـم أقف عليه، وذكره ابن قدامة في (( المغنى )) ( ۱/۸ ) بلا إسفاد .

العديث الرابع: ( أوتيت جوامع الكلم ، واختصر لى العديث اختصارًا » ؟

● الجواب : هموضعيف بهذا

أخرجه أبو أحمد العسكري في (( كتاب الأمثال )) - كما في (( إتصاف السادة )) ( ۱۱۳/۷ ) للزبيدي من طريق سليمان بن عبد الله النوفلي ،

عن جعفر بن محمد ، عن أبيه ، أن النبى صلى الله عليه وسلم قال . فذكره . قال الزبيدي : ( هو مرسل ، وفي سنده من لم يعرف ) ، لكن له طريق آخر ، أخرجه البيهقي في ( الشعب )) (ج٤/ رقم ١٣٩٧ ) من طريق محمد بن يونس قال : حدثنا شعيب بن بيان الصفار ، حدثنا شعبة ، عن على بن زيد ، عن الحسن ، عن الأحنف بن قيس ، عن عمر بن الخطاب مرفوعًا: ( أعطيتُ جوامع الكلم ، واختصر لي الحديث اختصارًا ) . وسنده ضعيف جدًا ، ومحمد بن يونس هو الكديمي ، اتهمه أبو حاتم بن حبان وابن عدى والدارقطني بوضع الحديث ، وقال الدارقطني : ( ما أحسن القول فيه إلا من لم يخبر حاله ) ، وقال الذهبى : (أحد المتروكين ) ، وشعيب بن بيان الصفار تكلُّم فيه العقيلي في ( الضعفاء )) ( ١٨٣/٢ ) ، فقال : ( يحدث عن الثقات بالمناكير ، كان يغلب على حديثه الوهم). وقال الجوزجاني: (له مناكير)، وعلى بن زيد هو ابن جدعان ضعفوه من قبل حفظه ، وقد خالفه جرير بن حازم ، فرواه عن الحسن أن عمر بن الخطاب ، رضوان الله عليه ، قال : يا رسول الله ، إن أهل الكتاب يحدثونا بأحاديث قد أخذت بقلوبنا ، وقد هممنا أن نكتبها ، فقال : (ريابن الخطاب ، أمتهوكون أثتم كما تهوكت اليهود والنصاري ، أما والذي نفس محمد بيده ، لقد جنتكم بها بيضاء

نقيّة ، ولكني أعطيتُ جوامع الكلم ،

واختصر لي الحديث اختصارًا ،، أخرجه ابن الضريب في ( فضائل القرآن )) ( ٨٩ ) قال : أنبأ موسى بن إسماعيل ، ثنا جرير ، وهذا الوجه مع انقطاعه فهو أمثل من الوجه الأول ، وقد رأيت له طريقًا آخر ، أخرجه عبد الرزاق في (( المصنف)) ( ج٦/ رقصم ١٠١٦٣ ) ، ومن طريقه البيهقي في ((الشعب)) (ج٩/رقم ٧٣٨٤) عن معمر ، عن أيوب ، عن أبى قلابة ، أن عمر بن الخطاب ، رضى الله عنه ، مرّ برجل يقرأ كتاباً سمعه ساعة ، فاستحسنه ، فقال للرجل : أتكتب من هذا الكتاب ؟ قال : نعم ، فاشترى أديماً لنفسه ، ثم جاء به إليه ، فنسخه في بطنه وظهره ، ثم أتى به النبي صلى الله عليه وسلم ، فجعل يقرؤه عليه ، وجعل وجه النبي صلى الله عليه وسلم يتلون ، فضرب رجل من الأصار بيده الكتاب، وقال : تُكلتك أملك يا ابن الخطاب ، ألا ترى إلى وجه النبي صلى الله عليه وسلم منذ اليوم وأنت تقرأ هذا الكتاب ؟ فقال النبي صلى الله عليه وسلم عند ذلك : (( إنما بعثت فاتصا وخاتماً ، وأعطيت جوامع الكلم وفواتمه ، واختصر لي الحديث اختصاراً ، ف لا يهاكنك م المتهوكون ١١ . وهذا سند رجالة ثقات ، لكنه منقطع ، وأبو قلاية -واسمه : عبد الله بن زيد الجرمي -لم يدرك عمر بن الخطاب ، رضى

[٣٢] التوهيد السنة السابعة والعشرون العدد الأول

الله عنه ، وعرزاه العراقي في ( تخريج الإحياء )) (٢١٧/٢) ل (( عب بن حميد )) بسند منقطع ، وأظنه يعنى هذا الطريق ، ولم أجده في (( المنتخب من مسنده )) ، ولعله فى (( تفسيره )) ، ولكن له طريق آخر عن عمر ، وذكر قصة قال فيها : فانطلقت أنا فاستنسختُ كتابًا من أهل الكتاب ، ثم جئت به في أديم ، فقال لي رسول الله صلى الله عليه وسلم: (( ما هذا الذي في يدك يا غمر ؟ ١١ قال : قلت : يا رسول الله ، كتاب نسخته لنزداد به علما إلى علمنا ، فغضب رسول الله صلى الله عليه وسلم ، حتى احمرت على عبد الرحمن بن إسحاق في الإالمع الصغير ال ، وتبعه على ذلك وجنتاه ، ثم نودي بالصلاة جامعة ، إسناده ومتنه ، فرواه عنه علي بن العزيزي في السراج المنير شرح فقالت الأنصار: أغضبتم نبيكم ، مسهر كما مر ، وخالف هشيم بن السلاح السلاح ، فجاءوا حتى أحدقوا بشير ، فرواه عن عبد الرحمن بن بمنبر رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فقال : ( يا أيها الناس ، إنى قد أوتيت جوامع الكلم وخواتمه ، فواتح الكلم وخواتمه ،، قلنا : ينا عن جماعة من الصحابة ، منها واختصر لى الحديث اختصاراً، ولقد ارسول الله، علمنا مما علمك الله عز حديث أبي هريرة في أتيتك م بها بيضاء نقية ، فلا وجل ، فعلمنا التشهد . تتهوكوا ، ولا يغرنكم المتهوكون ١١ الخرجه ابن أبى شعيبة في بالله رباً ، وبالإسلام ديناً ، وبك mek

> اخرجه أبو يعلى في ((المسند الكبير " - كما في ((المطالب (٣٣)) ، ومن طريقه البيهقي في خالد بن عرفطة ، قال : كنت جالسنا الله عنهما ، أخرجه الدارقطني في

عند عمر . فذكره . وسنده ضعيف ، وعبد الرحمن بن إسحاق فضعفوه طريق زكريا بن عطية ، نا سعيد بن لكثرة المناكير في حديثه ، وبه أعل الحديث الهيثمي في (( المجمع )) ( ۱۷۳/۱ ) ، وقد اختلف عليه فيه كما يأتى ، وخليفة بن قيس مولى خالد بن عرفطة ، قال ابن أبي حاتم في ( الجرح والتعديل ) الإحياء ) (٢/٧٢٣) : ( إسناده ( ۲۷۲/۲/۱ ) : ( سألت أبي عنه ، فقال : هو شيخ ليس بالمعروف ) ، | زكريا بن عطية منكر الحديث ، كما وترجمه البخاري ( ١٩٢/١/٢ ) ، قال أبو حاتم وقال: (لم يصح حديثه) ، كأنه اسحاق ، عن أبى بردة ، عن أبى موسى الأشعرى مرفوعا: ١١ أعطيت

فقال عمر : فقمت فقلت : رضيت | «المصنف » (ج١١/ رقع عند البزار (ج٣/ رقع ٢١٣. ١١٧٨٤) ، وأبو يعلى في (( smics )) ( 371/ رقم ۲۲۲۷ ). والحسن بن عرفة في « جزئه » ( ٢٠٤/١٨) ، والأجرى في العالية " (ق ٢/١٤٩) - قال : ( الشعب " (ج ١ رقع ١٣٦٨) ، حدثنا عبد الغفار بن عبد الله ، ثنا والخطيب في الموضح الأوهام اا على بن مسهر ، عن عبد الرحمن بن (٢/٥٩/١) ، وسنده ضعيف أيضا . اسحاق ، عن خليفة بن قيس ، عن وله شاهد عن ابن عباس ، رضى

(استنه) ( ۱٤٥، ۱٤٤/٤ ) من خالد ، حدثني محمد بن عثمان ، عن عمرو بن دينار ، عن ابن عباس مرفوعنا: ١١ أعطيت جوامع الكلم ، واختصر لى الحديث اختصارا ،، قال العراقي في (( تخريسج

جيد ) ، كذا قال ، فأغرب ! لأن

فيظهر لك من هذا التحقيق أن يعني هذا ، أمَّا ابن حبان فوثقه الحديث ضعيف بهذا التمام . فتعلم ( ۲۰۹/٤ ) كعادت ا وقد اختلف بذلك تساهل السيوطي ، إذ حسنه في الجامع الصغير ١١ ، كما في ١١ التعليق المغتى على الدارقطني اا (1to/t)

لكن للفقرة الأولى منه شواهد ١١ الصحيحين ١١ ، وله طرق كثيرة عنه ، ومثل حديث على بن أبي طالب ١١٤) ، واصله عند ادمد ( ۱/۸۱ ) ، واب ن أبسى شدية اا الشريعة اا (ص ٩٨٤) ، وقد اختلف في إسناده ، وقد رواه غيرهما من الصحابة الكرام ، والعلم عند الله

والحمد لله رب العالمين . · light : he will like his

السنة السابعة والعشرون العدد الأول التوهيد [٣٣



● ويسأل الأخ السائل: م. ن.ع:

توفيت امرأة عن أخت شقيقة وأبناء لأخ شقيق
توفي قبلها ، وأبناء أخت توفيت قبلها ؟

● والجواب: أن التركة تقسم كالآتي: الأخت لها النصف فرضا، والباقي لأبناء الأخ الشقيق الذكور تعصيبا، ولا شيء لبنات الأخ ولا لأبناء الأخت ما لم يوجد وارث آخر لم يذكر في السؤال.

# حكم جمع التبرعات اثناء خطبة الجمعة

- ويسأل: أسامة صلاح عبد العظيم السبكي:
   عن رجل يقوم لجمع التبرعات أثناء خطبة
   الجمعة ؟
- والجواب: أن هذا لا يجوز ؛ لأنه لا يجوز الكلام ولا العبث بالحصى والإمام يخطب يوم الجمعة. والله أعلم.
- ويسأل نفس السائل أيضاً: عن تلاوة آية السجود أثناء ركوب القطار أو

غيره ؟ • والجواب: أنه يسجد إن استطاع الس

والجواب: أنه يسجد إن استطاع السجود،
 فإن لم يستطع فليست بفريضة . والله أعلم .

الحكم الشرعي في زيارة الأسر بعضها لبعض وجلوس الرجال مع النساء

● وتسأل: سعاد عبد العظيم نور -المنصورة:

ما الحكم الشرعي في زيارة الأسر بعضها لبعض وجلوس الرجال مع النساء غير محجبات والتسامر والضحك ليلاً ؟

- والجواب: أن هذا الذي ذُكر لا يجوز شرعًا ، فلا تجلس المرأة إلا مع النساء أو الرجال المحارم لها ، والله سبحاته يحرم الخضوع بالقول ، والضحك من الخضوع بالقول .
  - والله أعلم .
- ويسأل: أحمد يوسف منشية البكري:
   توفيت امرأة وتركت زوجًا وابن أخ شقيق،
   وبنات أخ شقيق آخر؟
- والجواب: أن الزوج يرث النصف فرضا، وابن الأخ الشقيق الباقي تعصيبا، وبنات الأخ الشقيق ليس لهن شيء .
  والله تعالى أعلى وأعلم .

\* \* \*

[٣٤] التوهيد السنة السابعة والعشرون العدد الأول ا



#### أعضاء اللجنة

إعدد لجنة الفتوى بالمركز العام

صفوت الشوادفي د . جمال المراكبي

رئيس اللجنة / محمد صفوت نور الدين



### ردود سريعة

• أما السائل: رمزي أحمد عطا الله - شبين الكوم:

فنقول له: أقرب ما يكون العبد من ربه وهو ساجد ، فليدعو ربه بما يشاء ، خاصة إذا كان الدعاء يجمع قلبه على لسانه ، فلا يتشتت فكره .

● أما الأخ: أحمد محمد عبد الباقي - عين شمس - القاهرة:

فكتب لنا بحثًا طيبًا في ثلاث عشر صفحة ، يبين فيه ضعف حديث : (( من كان له إمام فقراءة الإمام له قراءة )) . وأنه لا ينجبر بالطرق التي جاء بها ويستدرك علينا أننا اكتفينا برأي الشيخ الألباني حفظه الله – في المسألة ، ونحن إذ نشكر له استدراكه وأسلوبه الطيب الذي قدم به رسالته ، ونقبل نقده لنا ، ونسأل الله لنا وله التوفيق والسداد ، ونقول مستعينين بالله تعالى :

إن الردود السريعة التي ننشرها بالمجلة باب استحدثته المجلة لمواجهة الكم الهائل من الرسائل التي تصلنا ونعجز عن الوفاء بالردود عليهم، ومنها ما يكون فقهياً، ومنها ما يكون حديثياً، خاصة وأن باب الردود على الحديث باب علمي يصعب على كثير من القراء من غير المتخصصين وراغبي ذلك العلم تتبعه، والكثير من القراء يريد النتيجة النهائية التي

يلتزم بها للعمل ، فهو باب يرشد القارئ فيما يعمل به في المسألة التي سأل عنها .

وحديثنا هذا: (( من كان له إمام فقراءة الإمام له قراءة ). فضلاً عن كلام الشيخ الألباتي عنه ، فإن شيخ الإسلام ابن تيمية ، رحمه الله ، فصل الكلام عنه في (( مجموع الفتاوى )) ، فكان مما قاله قول أكثر السلف أنه إذا سمع قراءة الإمام أنصت ولم يقرأ ، فإن استماعه لقراءة الإمام خير من قراءته ، وإذا لم يسمع قراءته قرأ لنفسه ، والقراءة أفضل من السكوت .

هذا قول جمهور العلماء ؛ كمالك ، والشافعي ، وأحمد بن حنبل ، وجمهور أصحابهما ، وطائفة من أصحاب الشافعي وأبي حنيفة ، وهو القول القديم للشافعي ، وقول محمد بن الحسن (حتى قال) ؛ وفي ذلك الحديث المعروف عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال : « من كان له إمام فقراءة الإمام له قراءة » . وهذا الحديث روي مرسلا ومسنذا ، لكن أكثر الأئمة الثقات رووه مرسلاً عن عبد الله بن شداد ، عن النبي صلى الله عليه وسلم ، وأسنده شداد ، عن النبي صلى الله عليه وسلم ، وأسنده بعضهم ، ورواه ابن ماجه مسنذا ، وهذا المرسل قد العلم من الصحابة والتابعين ، ومرسله من أكابر التابعين ، ومثل هذا المرسل يحتج به باتفاق الأئمة الأربعة وغيرهم ، وقد نص الشافعي على جواز المرسل . (انتهى) .

ومن أراد زيادة فليراجع ((مجموع الفتاوى )) ( جـ ٢٣ ) ( ص ٢٥ - ٣٣٠ ) . والله أعلم .

السنة السابعة والعشرون العدد الأول التوهيد [٣٥]

# مسن فتساوي دار الإفتاء المصرية:

لا يجوز حلق اللحية ، ويحرم حلقها عند أكثر الشافعية (١)

سُئل فضيلة الشيخ / جاد الحق علي جاد الحق (رحمه الله):

بالكتاب ١٩٨١/٦٠ المسؤرخ ١٩٨١/٦/١ المقيد برقم ١٩٤ سنة ١٩٨١ وبه:

طلب بيان الرأي عن إطلاق الأفراد المجندين اللحى ، حيث إن قسم القضاء العسكري قد طلب

قال الإمام النووي في شرحه حديث: «احفوا الشوارب واعفوا اللحى» أنه وردت روايات خمس في ترك اللحية ، وكلها على اختلاف في ألفاظها تدل على تركها على حالها ، وقد ذهب كثير من

الإفتاء بخصوص ذلك الموضوع ، لوجود حالات

أجاب : إن البخاري روى في ((صحيحة )) عن ابن

عمر عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «خالفوا المشركين، ووفروا اللحي، واحفوا

الشوارب ». وفي ((صحيح مسلم )) عن ابن عمر عن النبي صلى الله عليه وسلم قال : ((احفوا الشوارب ، واعفوا اللحي )) . وفي ((صحيح مسلم ))

أيضًا عن عائشة عن النبي صلى الله عليه وسلم

قال : ( عشرة من الفطرة : قص الشارب ، وإعفاء

اللحية ، والسواك ، واستنشاق الماء ، وقص

الأظافر ، وغسل البراجم ، ونتف الإبط ، وحلق

العائمة ، وانتقاص الماء » . قال بعض الرواة :

ونسيت العاشرة ، إلا أن تكون المضمضة .

المنول له : الرب من يكون العبد من ويه لهيما

[ ٢٦] التوهيد السنة السابعة والعشرون العدد الأول

<sup>(</sup>۱) المفتى : فضيلة الثبيخ جاد الحق على جاد الحق - س ١٠٥ - م ٢٢٧ - ١١ شعبان ١٤٠١ هـ - ٢١ يونية ١٩٨١ م.

العاماء إلى منع الحلق والاستنصال ، لأمر الرسول صلى الله عليه وسلم بإعفائها من الحلق ، ولا خلاف بين فقهاء المسلمين في أن إطلاق اللحى من سنن الإسلام فيما عبر عنه الرسول صلى الله عليه وسلم في الحديث السابق الذي روته عائشة:

ومما يشير إلى أن ترك اللحية وإطلاقها أمر تقره أحكام الإسلام وسننه ما أشار إليه فقه الإمام الشافعي، منه أنه: (يجوز التعزير بحلق الرأس لا اللحية). وظاهر هذا حرمة حلقها على رأي أكثر المتأخرين.

ونقل ابن قدامة الحنبلي في ((المغني)): أن الدية تجب في شعر اللحية عند أحمد وأبي حنيفة والثوري، وقال الشافعي ومالك: فيه حكومة عدل.

وهذا يشير أيضا إلى أن الفقهاء قد اعتبروا التعدي بإتلاف شعر اللحية حتى لا ينبت جناية من الجنايات التي تستوجب المساءلة ، إما الدية الكاملة كما قال الأثمة أبو حنيفة وأحمد والثوري ، أو دية يقدرها الخبراء كما قال الإمامان : مالك والشافعي . ولا شك أن هذا الاعتبار من هؤلاء الأثمة يؤكد أن اللحي وإطلاقها أمر مرغوب فيه في الإسلام ، وأنه من سننه التي ينبغي المحافظة عليها .

لما كان ذلك : كان إطلاق الأفراد المجندين اللحى اتباعاً لمنة الإسلام فلا يؤاخذون على ذلك في ذاته ، ولا ينبغي إجبارهم على إزالتها ، أو عقابهم بسبب إطلاقها إذ : ((لا طاعة لمخلوق في معصية الخالق )) . وهم متبعون لمنة عمليه جرى بها الإسلام .

ولما كاتوا في إطلاقهم اللحى مقتدين برسول الله صلى الله عليه وسلم لم يجز أن يؤتموا أو يعاقبوا ، بل إن من الصالح العام ترغيب الأفراد المجندين وغيرهم في الالتزام بأحكام الدين ، فرائضه وسننه ، لما في هذا من حفز همتهم ، ودفعهم لتحمل المشاق ، والالتزام عن طيب نفس حيث يعملون بإيمان وإخلاص .

وتبعاً لهذا: لا يعتبر امتناع الأفراد الذين أطلقوا اللحى عن إزالتها رافضين عمداً لأوامر عسكرية ؛ لأنه - بافتراض وجود هذه الأوامر - فبتها - فيما يبدو - لا تتصل من قريب أو بعيد بمهمة الأفراد ، أو تقلل من جهدهم ، وإنما قد تكسبهم سمات وخشونة الرجال ، وهذا ما تتطلبه المهام المنوطة بهم .

ولا يقال: إن مخالفة المشركين تقتضي الآن - حلق اللحى؛ لأن كثيرين من غير المسلمين في الجيوش وفي خارجها يطلقون اللحى؛ لأنه شتان بين من يطلقها عبادة اتباعاً نسنة الإسلام، وبين ما يطلقها لمجرد التجمل، وإضفاء سمات الرجولة على نفسه، فالأول منقاد لعبادة يتاب عليها، إن شاء الله تعالى، والآخر يرتديها كالثوب الذي يرتديه، ثم يزدريه بعد أن تنتهي مهمته.

ولقد عاب الله الناهين عن طاعته وتوعدهم: ﴿ أَرَايِتَ الذِي يِنْهِي ۞ عبدًا إِذَا صلى ۞ أَرَايِتَ إِنَ كان على الهدى ۞ أو أمر بالتقوى ۞ أَرأيت إِن كذب وتولى ۞ ألم يعلم بأن الله يرى ﴾ [ العلق : ٩- ١٤] . والله سبحانه وتعالى أعلم .

السنة السابعة والعشرون العدد الأول التوهيد [٧٧]

## تذكير أهل ا*لطاعة* بأقسام الشف*اعة*

### الشيخ / أبو بكر بن محمد بن الحنبلي

أوقاف خورفكان - الشارقة - الإمارات العربية المتحدة



الحمد لله وحده ، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده . ثم أما بعد :

الشفاعات: جمع شفاعة.

تعريف الشفاعة لغة : جعل الشيء شفعاً .

تعريف الشفاعة اصطلاحاً: التوسط للغير بجلب منفعة ، أو دفع مضرة .

مناسبة الشفاعة لاشتقاقها ظاهرة: لأنك إذا توسطت له، صرت معه شفعاً تشفعه.

مُثال توضيدي لتعريف الشفاعة:

أ- شفاعة بدفع مضرة : تتمشل في شفاعة النبي صلى اللّـــه عليـــه وسلم الأهل الموقــــف أن يقضـــي بينهم .

ب- شفاعة بجلب منفعة :
 شفاعته صلى الله عليه وسلم لأهمل
 الجنة أن يدخلوها .

و الشفاعة تنقسم إلى قسمين : أ- شفاعة باطلة .

ب- شفاعة صحيحة .

أ- فالشفاعة الباطلة : ما يتعلق به المشركون في أصنامهم ، حيث يعبدونهم ويزعمون ألهم شفعاء لهم عند الله ، كما قال تعالى : { ويعبدون من دون الله ما لا يضرهم

[٣٨] التوهيد السنة السابعة والعشرون العدد الأول

ولا ينفعهم ويقولون هؤلاء شفعاؤنا عند الله } [ يونس: ١٨] . ويقولون : { ما نعبدهم الا ليقربونا إلى الله زلفي } [الزمو: ٣] . لكن هذه الشفاعة باطلة لا تنفع ، كما قال تعالى : { فما تنفعهم شفاعة الشافعين } [ المدثر: ٨٤]. ي- الشفاعة الصحيحة: وهي ما جمعت شروط اثلاثة: الأول: رضى الله عن الشافع و السام

الثابي: رضاه عن المشفوع له ، لكن الشفاعة العظمى في الموقف عامة لجميع الناس من رضى الله عنهم ، ومن لم يوض

الثالث: إذنه في الشفاعة. والإذن لا يكون إلا بعد الرضى عن الشافع والمشفوع له ، ودليل ذلك قوله تعالى : { وكم من ملك في السموات لا تغني شفاعتهم شيئاً إلا من بعد أن يأذن الله لمن يشاء ويرضى } [النجم: ٢٦] ، ولم يقل: عن

وقال تعالى : { يومئذ لا تنفع الشفاعة إلا من أذن له الرحمن ورضى له قولاً } [طه: ١٠٩] أنه ملك تام السلطان ، بمعنى أنه الناظر ، ويسمعهم الداعي ،

الا لمن ارتضي } الشفاعة التي هي خير ؛ إلا ياذن [الأنبياء : ٨٨] و وه و و و ا

فالآية الأولى: تضمنت الشروط الثلاثة.

والآية الثانية : تضمنت شرطين بالقام الكايال

والآية الثالثة: تضمنت شوطا واحدًا الم

وأحب هنا أن أنبه عن خطا يقع فيه بعض المسلمين ، ألا وهـو قولهم : ( يا محمد ، اشفع لي ) ، والصواب أن نقول : اللهم شفع في محمدًا صلى الله عليه وسلم ، أو نقول : اللهم ارزقني شفاعة محمد صلى الله عليه وسلم ، أو نقول: اللهم لا تحرمني شفاعة محمد صلى الله عليه وسلم .

فالشفاعة ملك لله عز وجل، ولو أنك دققت النظر وأمعنت وعقلت بقلبك قوله تعالى في أعظم آية في القر آن : { له ما في السموات وما في الأرض مـن ذا الذي يشفع عنده إلا بإذنه } [القرة: ٢٥٥] ، وجدت أن الشافع ، ولا المشفوع له ؛ ليكون إذكره جل وعلا - الشفاعة - بعد قوله تعالى: { له ميا في السموات } ، يفيد أن هذا الملك الذي هو خاص بالله عز وجل ،

وقال سبحانه : { ولا يشفعون الا أحد يستطيع أن يتصوف ، ولا الله، وهذا من تمام ربوبيته

وسلطانه عز وجل، وتفيد هذه الجملة أن لله إذنا ، والإذن في الأصل الإعلام ؛ قيال الله تعالى : { وأذان من الله ورسوله } [ التوبة: ٣] ؛ أي اعلام من الله ورسوله ، فمعنى : { ياذنه } ؛ أي إعلامه بأنه راض بذلك(١)

الشفاعات ثابتة للرسول صلى الله عليه وسلم ، وأعظمها : أولا: الشفاعة العظمي يوم القيامة . وهي خاصة برسول الله صلى الله عليه وسلم لإراحة الناس من عناء الموقف العظيم، والدليل على ذلك ؛ عن أبي هريرة ، رضى الله عنه ، قــال : كنا مع رسول الله صلى الله عليه وسلم في دعوة ، فرفع إليه الذراع ، وكانت تعجبه ، فنهس منها مُسة (١) ، وقال : (( أنا سيد الناس يوم القيامة ، هل تدرون مم ذاك ؟ يجمع الله الأولين والآخرين في صعيد واحد ، فيبصرهم

يغضب بعده مثله ، وإنه قد كانت لى دعوة دعوت بما على قومي ، نفسى نفسى نفسى ، اذهبوا إلى غيري ، اذهبوا إلى إبراهيم ، فيأتون إبراهيم فيقولون: يا إبراهيم ، أنت نبي الله و خليله من أهل الأرض ، اشفع لنا إلى ربك ، ألا ترى إلى ما نحن فيه ؟ فيقــول لهم : إن ربي قد غضب اليوم غضبا لم يغضب قبله مثله ، ولن يغضب بعده مثله ، وإني كنـــت كذبت ثلاث كذبات ، نفسي نفسي نفسي ، اذهبوا إلى غيري ، اذهبوا إلى موسى ، فياتون موسى ، فيقولون : يا موسي ، أنت رسول الله ، فضلك اللَّه ، بوسالاته وبكلامه على الناس ، اشفع لنا إلى ربك ، ألا ترى إلى ما نحن فيه ؟ فيقول : إن ربي قد غضب اليوم غضبا لم يغضب قبله مثله ، ولن يغضب بعده

غضب لم يغضب قبله مثله ، ولي مثله ، وإني قد قتلت نفسك لم أومر بقتلها ، نفسي نفسي نفسي ، اذهبوا إلى غيري ، اذهبوا

وتدنو منهم الشمس ، فيبلغ الناس من الغم والكوب ما لا يطيق ون ولا يحتملون ، فيقول الناس : ألا ترون إلى ما أنتــم فيــه إلى مــا بلغكم ، ألا تنظرون من يشفع لكم إلى ربكم ؟ فيقـول بعـض الناس لبعض : أبوكم آدم ، ويأتونه فيقولون: يا آدم ، أنت أبو البشر ، خلقك الله بيده ، ونفخ فيك من روحــه ، وأمـر الملائكة ، فسجدوا لك وأسكنك الجنة ، ألا تشفع لنا إلى ربك ؟ ألا ترى ما نحن فيه ، وما بلغنا ؟ فقال: إن ربي غضب غضبا لم يغضب قبله مثله ، ولا يغضب بعده مثله ، وإنه هايي عن الشجرة فعصيت ، نفسى نفسي نفسي ، اذهبوا إلى غيري ، اذهبوا إلى نسوح ، فيأتون نوحياً فيقولون: يا نوح، أنت أول الرسل إلى أهل الأرض، وقل سماك الله عبدًا شكورًا ، ألا توى إلى ما نحن فيه ، ألا ترى إلى مسا بلغنا ، ألا تشفع لنا إلى ربك ؟ فيقول: إن ربي غضب اليوم

يا محمد ، أنت رسول الله ، وخلتم الأنبياء ، وقد غفر الله لك ما تقدم من ذنبك وما تأخر ، اشفع لنا إلى ربك ، ألا ترى ما نحن فيه ؟ فأنطلق ، فآتي تحت العرش ، فأقع ساجدًا لربي ، ثم يَفْتَحُ اللَّه على من محامده ، وحسن الثناء عليه شيئا لم يفتحه على أحدد قبلى ، ثم يُقال: يا محمد، ارفع رأسك، سل تعطه ، واشفع تشفع ، فلرفع رأسي ، فأقول : أمستى يا رب ،

أمتى يا رب ، فيقال : يا محمد ،

أدخل من أمتك من لا حساب

الى عيسى ، فياتون عيسى ،

فيقولون: يساعيسي، أنست

رسول الله وكلمته ألقاها إلى

مريم ، وزوح منه ، وكلمت

الناس في المهد ، اشفع لنا إلى

ربك ، ألا ترى إلى ما نحن فيه ؟

فيقول عيسى: إن ربي قد غضب

اليوم غضب لم يغضب قبله

مثله ، ولن يغضب بعده مثله ،

ولم يذكر ذنبا ، نفسي نفسي

نفسي ، اذهبوا إلى غيري ،

اذهبوا إلى محمد صلى الله عليه

وفي رواية : (( فيأتوبي فيقولُون :

عليه وسلم في إخراج بعض من دخل النار من الموحدين ، وهذه الشفاعة رد على الخوارج ومن تابعهم من المعتزلة الذين أنكروا خروج أحد من النار بعد دخولها ، والدليل على ذلك في الحديث الذي يرويه أبو سعيد وغيره في الشفاعة ، وقوله : (( أخرجوا من النار من كان في قلبه مثقال ذرة من ايمان ، مثقال حبة من

إيمان...)). ثالث الله ثالث الله ثالث الشا الله عليه وسلم في أقوام قد تساوت حسناهم وسيئاهم فيشفع فيهم ليدخلوا الجنة ، وفي أقوام قد أمر بما إلى النار أن لا يدخلونها . رابعا : شفاعته صلى الله عليه وسلم في رفع درجات المؤمنين في الجنة .

خامساً: شفاعته صلى الله عليه وسلم في أقوام يدخلون الجنة بغير حساب ويستشهد في هذا

النوع بحديث عكاشة بن محصن حين دعا له رسول الله صلى الله عليه وسلم أن يجعله من السبعين ألفً الذين يدخلون الجنة بغير حساب ، كما ثبت في (( الصحيحين )) .

سادساً: الشفاعة في تخفيف العذاب عمن يستحقه ؟ كشفاعته في عمه أبي طالب أن يخفف عنه (الذي سيظل في ضحضاح من النار) ، ولذلك فإن الرسول صلى الله عليه وسلم قال في العباس بن عبد المطلب: ((ولولا أنا ، لكان في الدرك الأسفل من النار)) .

الله وليس هذا من أجل شخصية أبي طالب ، لكن من أجل شخصية حصل من دفاعه عن النبي صلى الله عليه وسلم وعن أصحابه ، فإن قيل : قد قال تعالى : { فما تنفعهم شفاعة الشافعين } [ المدثو : ٤٨ ] ، قيل له : لا تنفعه في الخروج من النار ، كما تنفع عصاة الموحدين الذين يخرجون منها ويدخلون الجنة . سابعاً : شفاعته في أهل الكبائر من أمته ممن دخل النار ، فيخرجون منها ، وقد تواتوت هذا فيخرجون منها ، وقد تواتوت هذا

وصلى اللهم وسلم على نبينا محمد وآله وصحبه .

(۱) استفدت هذا بتصوف من شرح العقيدة الواسطية لشيخ الإسلام ابن تيميسة شرح العلامة ابن عليمسين (جسا ص ١٦٩، جـ٢ ص ١٦٨، ١٦٩).

(٢) فنهس منها نحسة (( بالسين )) أي : أخط بأطراف أسنانه ، وفي رواية أبي ذر بالشين ، وهو قريب من معناه ، كما في (( الفتح )) . (٣) هجر : يفتح الهاء والحيم : مدينة عظيمة ، وهي قاعدة بلاد البحرين .

(\$) بضرى : بضم الباء وسكون الصاد :
 مدينة معروفة بحوران ، بينها وبين دمشق نحو ثلاث مراحل .

(٥) متفق عليه .

(٢) استفدت ما سلف من كتابي (( العقيدة في صفحات )) ( ص٢٣، ٢٤ ) .

النوع الأحاديث الكثيرة ، وقد



## عقائد الصوفية في ضوء الكتاب والسنة

الصوفية المعاصرة

ووحدة الوجود [٢]

حمدًا للّه وكفى، وصلاة وسلاماً على عباده الذين اصطفى .. وبعد : نكمل ما بدأناه - في الحلقة السابقة - مستعرضين نماذج من شطحات الصوفية وضلالاتهم من خلال أذكارهم وأورادهم :

• خامس عشر دلائل الخيرات

ويعد كتاب «دلائل الخيرات وشوارق الأنوار في ذكر الصلاة والسلام على النبي المختار» والمشهور بدلائل الخيرات من أكثر الصلوات انتشارًا بين الطرق الصوفية وتجتمع حوله الحلقات في المقام الذي يظن الصوفية وكثير من العوام أن فيه رأس الحسين ، رضي الله عنه ، ثم يقرأ المريدون بلسان واحد هذا الكتاب الذي لا يخلو من الإشارة الى عقيدة وحدة الوجود :

[ ٢ ] التوهيد السنة السابعة والعشرون العدد الأول

- اللهم صل على سيدنا محمد السابق للخلق نوره .

- اللهم صل على سيدنا محمد نور الأنوار وسر الأسرار .
- اللهم صل على سيدنا محمد الذي نوره من نور الأنوار ، وأشرق بشعاع سره الأسرار ، سابق للخلق نوره .

- اللهم صل على من فاضت من نوره جميع الأنوار .

- اللهم صل على سيدنا محمد بحر أنوارك ، ومعدن أسرارك ، ولمان حجتك ، وعروس مملكتك ، وإمام حضرتك ، وطراز ملكك ، وخزائن رحمتك ، وطريقة شريعتك ، المتلذذ بتوحيدك ، إنسان عين الوجود ، والسبب في كل موجود ، عين أعيان خلقك موجود ، عين أعيان خلقك المتقدم من نور ضيائك .

هذا وقد توجه أحد المسلمين بسؤال إلى اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء يقول فيه: ما حكم كتاب ((دلائل الخيرات) ؟ وانتى جاء فيها: أما كتاب ((دلائل الخيرات)) فانتصحك بتركه ، لما يشتمل عليه



من الأمور المبتدعة والشركية ، وفي الوارد في القرآن والسنة غنية عنه .

### سادس عشر - صلــوات الشيخ الاكبر -

ولا يخفى أن المقصود بالشيخ الأكبر هو ابن عربي الذي نال هذا المقام لاقتباسه نظرية وحدة الوجود، وإلباسها تُوب النصوص الإسلامية، وفي أوراده نجد ما يلى:

اللهم أفض صلة صلواتك وسلامة تسليماتك على أول التعينات المفاضة من العماء الربائي ، وآخر التنزلات المضافة إلى النوع الإنساني ، المهاجر من مكة كان الله ولم يكن معه شيء ثان إلى المدينة ، وهو الآن على ما عليه كان ، ونقطة البسملة الجامعة لما يكون ولما كان ، ونقطة الأمر الجوالة بدائرة الأكوان ، سر الهوية التي في كل شىء سارية ، وعن كل شىء مجردة وعارية ، أمين الله على خزانين الفواضل ومستودعها ومقسمها على حسب القوابل وموزعها ، كلمة السر الأعظم ، الفيض الأقدس الذي تكونت به

الأكوان واستعدادتها، والفيض المقدس الصفاتي الذي تكونت به الأكوان واستمدادها، مطلع شمس الذات في سماء الأسماء والصفات، ومنبع الإفاضات في رياض النسب والإضافات، خط الوحدة بين قوسي الأحدية والواحدية، وواسطة التنزل من سماء الأزلية إلى أرض الأبدية.

ولا شك أن من يصف النبي صلى الله عليه وسلم بانه مطلع شمس الذات في سماء الأسماء والصفات، لا يتبرأ من وصف بنور الأنوار في النص التالي؛ اللهم إني أسألك بنور الأنوار النوار تريني وجه نبيك محمد صلى الله عليه وسلم.

ويرفع هذا النص النبي صلى الله عليه وسلم السي مقام الألوهية ، بل هم يزعمون أنه الله ، قاتلهم الله أنى يوفكون ، وتستكمل قراءة الأوراد فنجد النص التالي :

اللهم صل على الدات المطلسم، والغيث المطمطم، والكمال المكتم، لاهوت الجمال،

بقلم أ. محمود المراكبي

Para many & Krymer

ولا تعت لطاس ولا لله

the same that he is



السنة السابعة والعشرون العدد الأول التوحيد [٣]

وناسوت الوصال ، وطلعة الحق ، كنز عين إنسان الأزل في نشر من لم يزل ، من أقامت به نواسيت الفرق في قاب ناسوت الوصال الأقرب إلى طرق الحق ، فصل اللهم به منه فيه عليه وسلم .

اللهم يا من لا أرى سواه، وإن تعدت المظاهر، ولا أناجي إلا إياه وإن كثرت الظواهر، وتعدد تجلياتك في الشهود، وبحرمة ظهورك للبصائر، واحتجابك عن المشاعر، ننقل ما سطره الشيخ نظما:

ندعوك مضطرين بالصفات

بمظهر الأسماء بسر الذات بسر سر الطمس بالعماء بكنزك المخفى بالهباء

بأول البارز للوجود

من عالم الغيب إلى الشهود بنقطة الدائرة المشيرة

لوحدة المظاهر الكثيرة أتدري الأمثلة من الأوراد أن ينفي فقال كذ الأمثلة من الأوراد أن ينفي فقال كذ اعتقاد أشهر الطرق الصوفية تغ المعاصرة في وحدة الوجود ، ونلا ونستكمل الدراسة بتوفيق الله يقول:

تعالى لبيان اعتقاد المزيد من الطرق الصوفية.

سابع عشر : تاثیـة إبراهیـم
 الدسوقی :

أشرنا في سلسلة كتبنا (( الظاهر والباطن )) إلى تائية الدسوقى وشطحاته فيها ، وسنكتفى هنا بالنقل عن الدكتور عامر النجار من كتابه ((الطرق الصوفية في مصر »، والذي يقرر فيه نفس ما وصلنا إليه ونثبته من خلال هذا الباب ، تراه يقول: والمتأمل في أشعار الدسوقي يجد أنه أحد الصوفية القائلين بالحقيقة المحمدية ، ونلمس ذلك في هذه التائية الطويلة التي يتضح من خلالها نظرية الحقيقة المحمدية بكل أبعادها عند الدسوقي ، وأكثر من ذلك يتضح لنا كيف وصل في شطحه إلى أن يقول: أتدرى من أنا قلت أنت يا منای أنا إذ كنت حقيقتي فقال كذلك الأمر لكننا إذا

فأوصلت ذاتي باتحادي بذاته

وما شاهدت عینی سوی عین ذاتها

بذاتي تقوم الذات في كل ذرة

أنا موجد الأشياء من غير حاجة

بكرة كون الكون من غير آلتي

أنا الواصف الموصوف بذاته

ويستطرد الدكتور النجار

حديثه بقوله : لعلى كنت على

حق حين اتفقت مع

(مارجليث) - اسم أحد

المستشرقين في التصوف الإسلامي - في أن الدسوقي

ذهب إلى أبعد مما ذهب إليه

الحلاج في شطحه ، وعلى الرغم

من وجود شبهة القول بالحلول

في قصيدة الدسوقي ، إلا أنه نفي

الحلول بعد ذلك حين قال:

ويقول أيضا:

أنا الواحد الفرد الكبير بذاته

لأن سواها لا يلم بفكرتي

جدد فيها حلة بعد حلة

بغير حلول بل بتحقيق نسبتي ولعل تائية الدسوقي تصور لنا بوضوح الجانب النظري من تصوف الدسوقي وهو يقوم أساسنا على نظرية تنقل النور المحمدي أو الحقيقة المحمدية،

[ 1 2 ] التوحيد المنة السابعة والعشرون العدد الأول

تغيبت الأشياء كنت كنسختي

ونلمس وحدة الشهود حين

فالنبي محمد هـو فـي رأي الدسوقي قبضة من نور الله قال لها: كونى محمدًا ، فصارت محمدًا ، ومعنى هذا أن محمدًا ليس بشرا ، ولكنه جزء من ذات الجزء أو قل من ذات الله تعالى ، كان قبل خلق آدم يحيا كملك في عالم الملكوت ، فلما خلق الله آدم من تراب حلت فيه تلك الحقيقة المحمدية ، ثم انتقلت إلى ابنه شيث ، ثم إلى إدريس ، و ه د اظ ت تا ك الحقيقة المحمدية تنتقل من نبى إلى نبى حتى ظهرت في خاتم النبيين محمد العربي ، فلما مات عليه السلام انتقلت تلك الحقيقة أو ذلك النور المحمدي إلى على ، ثم إلى ابنه الحسن .

وهكذا ظلت تنتقل من قطب إلى قطب حتى ظهر إبراهيم الدسوقى ، فحل فيه ذلك النور ، أو تلك الحقيقة المحمدية ، كما قد أخذت اسما جديدًا في الذين طت وتحل فيهم بعد النبى

قطباً ، ومن قبل كان يسمى نبياً ورسولا ، ومن هنا تلاحظ أن القطب عند الدسوقي قديم أزلى من حيث الحقيقة الروحية ، وإن كان حادثًا من حيث التشخيص الجسماني ، وهذا هو عين ما ذهب إليه الفاطميون من القول بالمثل والممتول ، فالمثل هو الدسوقي وأحزابه من الأقطاب، والممثول هو الحقيقة المحمدية الأولية الأبدية القائمة في عالم الملكوت ، ثم إن هذه النظرية القطبانية لا تختلف في شيء عما قررته الفلسفة الأفلاطونية من أن لكل موجود في هذا العالم مثلا يطابقه في عالم المثل ، أو قل : عالم الملكوت ، فالدسوقي إذن لم يك أحد أولئك المتصوفين الذين وإنما أفاد في تصوفه إلى حد العمر بقية . ١١٠ كبير على النظريات الفلسفية وآخر دعوانا أن الحمد لله التي مصدرها العقل والتفكير . رب العالمين .

حلت في النبيين من قبل ، ولكنها والذي يهدم فكرة هؤلاء عن الحقيقة المحمدية دليل نسوقه من جنس أقوالهم ، فتراهم محمد ، ويسمى الذي تحل فيه يقولون : إن من حلت فيه reduction by the Know course that

الحقيقة المحمدية بعد النبى صلى الله عليه وسلم يسمى قطبا ، ومن حلت فيه قبل النبي صلى الله عليه وسلم يسمى نبيسًا ورسولا.

فالحجة هنا أن الحقيقة المحمدية كانت في ظهر عبد الله والد النبي صلى الله عليه وسلم ومن قبله في ظهر عبد المطلب جد النبي صلى الله عليه وسلم ، فهل زعم أحد أنهم كانوا أنبياء ومرسلين ؟

نكتفى بهذا القدر، ونستعرض في المقالة التالية طريقتين من أهم الطرق الصوفية المنتشرة انتشارًا كبيرًا في مصر وإفريقيا وهما الطريقة التيجانية والرفاعية .

بنوا تعاليمهم على الإلهام وحده ، فإلى الملتقى - إن كان في

### العام في عرفات

## س بشيء ولكله جزء من ذاب كان خلال مي عيث التدعيب خ درسولا

height heavy , in little for a least of heavy

منا ، وبعني منا لا مصنا عن عيث الطبقة فروسة ، وإن الله على

#### مكة المكرمة / جمال سعد حاتم

وسط مشاعر إيمانية فياضة لمئات الآلاف من البشر .. أتوا من كل فع عميق ، لبوا نداء الرحمن .. لا يفرق بينهم لون أو جنسية .. الجميع يتضرعون إلى الله عز وجل .. يطلبون الرحمة والمغفرة .. وكل فرد منهم يأتي مسنولا ومبعوثاً من قبل آلاف آخرين من بني قومه يحمل همومهم وآلامهم ، لكي يقف في كل موقف يستحب فيه الدعاء ، ورب العالمين سبحانه أرجم بعباده من الأم بولدها ، وفي لباس واحد بلبسه الوزير والفقير الكل سواء .. همهم واحد ، هو التوسل إلى الله سيدانه طالبين الرحمة والمغفرة ، وهم على يقين بأن المولى سبحانه لن يخذلهم ، وأن الحج المبرور ليس له جنراء الا ايزن الأعمال بالذرات ، فالكتبة يكتبون كل شيء ، الجنة . الله

> وفي يوم عرفة ألقى الرئيس العام محاضرة في مخيمات الحجيه (مخيم العساكر) وكان موضوعها: « هموم العالم الإسلامي .. وضرورة

his man, in the known - Held they then I استشعار آلام المسلمين ،، وقد قال الشيخ في كلمته إلى الحجيج: إنكم قد جئتم هنا مندوبين عن المسلمين بكل همومهم ، ونحن نشهد اليوم منظرًا لا يتكرر إلا مرة واحد في العام ، وأن المسلم ينبغي أن ينظر إلى نفسه نظرة صحيحة ، فيجب على الإنسان أن ينظر إلى نفسه أولا وإلى النعم التي أنعم بها الله عليه ، والعبد بيدأ يومه بدين عميق وهو دين النعم ، فإذا أفلس العبد في الوفاء لربه فإنه إذا لم يدخل الجنة فإلى نار .

الأمر الثاني ؛ أن توزن عليه الأعمال بميزان : ﴿ فَمِن يعمل مثقال ذرة خيرًا يره ۞ ومن يعمل مثقال ذرة شرًا يره ﴾ [الزلزلة: ٧، ٨]، فالميزان ويأتي الإنسان يوم القيامة فيجد أنه ما من صغيرة أو كبيرة إلا وقد أحصيت عليه ، فمن وجد خيرا فليحمد الله ، ومن وجد غير ذلك فلا يلومن الا

## ذات جراح . وذات أمراض

والأمر الثالث؛ أن الذي يجب أن يتدبره المسلم من باب عرفة مؤديًا الحج. أن المعاصي والسيئات تدخل على المسلم من باب فالدعاء خير ع فضل الله عليه فالدعاء خير ع في العمل، فيرى أن طاعته نعمة من الله تستوجب المسلمين، فإنه لا يو شكر الله، وأن شكره يستوجب شكرًا آخر. ولا الجهلاء بعلم، وهكذا، حتى يرتقي لمرتبة العبودية فيخضع عنقه المسلمين بدعاء إذ ووقته لله سبحانه وتعالى.

point my land and

ME HE THE THE PERSON THE

سنع تعرفق لميه الاعداء ، واعدوا

فيه العدة لقطع الطريق على

رابعاً؛ أن الذي ينبغي أن تتدبره، أن الجنة عظيم ثوابها، وأن النار شديد عقابها، وأننا لا طاقة لنا بنار الدنيا، فما بالك بنار الآخرة!!

فيجب على العبد أن ينظر ذلك ويتدبره، وأن يعلم أن الأعمال أسباب وليست أثمان، فرب العزة سبحانه عندما يأذن لنا بدخول الجنة فليس ذلك ثمنا لما كنتم تعملون، وإنما سبباً لما كنتم تعملون.

فالجنة غالية ، لا نستطيع لها ثمنا ، وإنما نستطيع لها سببا ، فنحن مندوبون عن أمة ذات جراح عن أمة ذات أمراض .

ولله في دهره نفحات وأوقات رحمات ، كرمضان ، ويوم الجمعة ، والثلث الأخير من الليل ، وأن أهم هذه الأبواب ما يتفضل به رب العزة

سبحاته على عباده يوم عرفة خاصة لمن شهد عرفة مؤديًا الحج.

مسن بين القاس ، وتكرى عطيرة

فالدعاء خير عطاء من العبد لنفسه ولسائر المسلمين ، فإنه لا يستطيع أن يسع الفقراء بعظاء ، ولا الجهلاء بعلم ، وإنما يستطيع أن يسع جميع المسلمين بدعاء إذا استجابه رب العزة سبحانه كفاهم هموماً .

وفي منى يوم النحر كان لقاء الرئيس العام بحشد من المسلمين في (مخيم الراجحي) بعد صلاة الفجر مباشرة ، حيث القى فضيلته كلمة ، تحدث فيها عن مدرسة الحج وآثرها في سلوك الإنسان المسلم ، وعرج على فضل الله عز وجل على الحجيج أن بلغهم البيت الحرام فهم ينوبون عن الأمة في التوجه إلى الله عز وجل بقلب سليم الجميع يبتهلون إلى المولى عز وجل طالبين المغفرة ، والدعاء إلى الله سبحانه أن يوفق ولاة الأمور لما يحبه الله ويرضاه ، وأن يحسن بطانتهم ، ويحقق على أيديهم الخير للإسلام والمسلمين ، ودعاهم إلى التمسك بكتاب الله سبحانه ، وسنة نبيهم صلى الله عليه وسلم .

لم يكن البذل والعطاء فيهم انظير أجر أو متاع دنيوي فان، وإنما كان أصلاً متأصلاً في وجدانهم، كان خلقاً وسلوكا ودينا يتقربون به إلى الله رب العالمين، وإن يكن لهم تناء حسن بين الناس، وذكرى عطرة على الألسنة، فذلك عاجل بشرى الذي لا يبحث عنه ولا يهتم به ؛ لأن ما عند الله خير وأبقى.

والتاريخ الإسلامي ذاخر بعديد من النماذج والأمثلة التي قلما يجود الزمان بمثلها ، فقد وصلت إلى درجة من الشجاعة والبسالة والإقدام على ما لا يمكن وصفه أو تصويره ، ذلك لأن التاريخ البشري في أزهبي عصوره لم يحظ بمثل هذه النماذج السامقة الفريدة .

ونحن أمام واقعة من هذه الوقائع العديدة لشخص لا يعرفه أحد ، فهو لا يستجدي الشرف ، ولا يتسول المجد ، وإنما يتعامل مع رب العالمين ؛ الذي يعلم السروما هو أخفى ، وبيده العطاء الوفير والفضل الجزيل .

## 3

## صاحب

النقيب

بقلم الشيخ : عبد القادر محمد السباعي

teller degail

نضع هذه النماذج أمام شبابنا في هذا العصر حتى يدرك حقيقة النجاح، ويتعرف على مكمن الرجولة الحقة ويتعرف على تاريخ أسلافه وأجداده ويتشبه بهم ويتمثل فعلهم.

هذه الواقعة لرجل مجهول من جنود الجيش الإسلامي الذي خرج إلى وهاد الأرض وشعابها يرفع راية التوحيد، ويخلص الناس من الظلم والقهر والاستعباد.

وبينما يسير الجيش على هدى من الله تعالى ، ويخرج من نصر إلى نصر أكبر منه ، يقوده القائد الموحد مسلمة بن عبد الملك ، إذ يعترضهم حصن منيع تمركز فيه الأعداء ، وأعدوا فيه العدة لقطع الطريق على المسلمين ، ووقف زحفهم ، وكان ولا بد من اقتمام هذا الحصن والاستيلاء عليه والقضاء على من فيه ، ولكنه تعذر عليهم فتحه ، واستعصى اقتحامه ، وبعد حصار دام وفتاً طويلا من الزمن دون السيطرة عليه أو التغلب على من فيه أو ظهور أي بارقة أمل لذلك ، شق على المسلمين وأرهقهم ، إذا برجل من عامة الجيش مجهول لا يعرف أحد ، يدور حول الحصن ويتحايل على جنوده ببراعة فائقة وشجاعة نادرة حتى استطاع وحده أن يحدث في الحصن نقبًا سرعان ما استغله المسلمون في الدخول واقتمام الحصن وفتحه.

وتم النصر في وقت قياسي وسط ذهول القائد مسلمة من

جرأة الجندى المؤمن الذي أراد أن يضحى بحياته في أخطر المواقف وأدقها ، وكيف سلمه الله ونصره لصدق شجاعته وإخلاص نيته ، وحتى لا يهضم حقه ويكون مثالاً لغيره ، أراد القائد إكرامه وتحيته فأمر بالنداء في الجيش: (أين صاحب النقب ؟ ) فلم يجبه أحد ، ولم يشفع لــه تكرار النداء في أن يستجيب له أحد ، فعظم ذلك عنده وأخذ يكرر النداء بنفسه وسط صفوف الجيش - الذي كان يخفي بين هذه الصفوف الأفذاذ من الرجال والأتقياء من المؤمنين -فما حضر أحد ، وما جرؤ واحد على نسبة ذلك إليه ، فألح في الرجاء ليبرز له هذا الجندي المجهول التقى النقى، وناشده الله أن يظهر له ، وله العهد والأمان في كل ما يريد ، وأعطى

وبعد أيام طوال تقال على القائد ومن معه ، استأذن رجل متقنع بثيابه ملثم لا تظهر

تعلیماته أن يدخل عليه بمجرد

الحضور في أي وقت كان .



ملامحه ، وأراد الدخول على القائد مسلمة ، فأذن له على الفور ، وسأله القائد إن كان يعرف صاحب النقب الذي فتح الله عليهم به ؟ فرد قائلا : نعم أعرفه ، ولكنه يشترط عليك شروطا ثلاثة ، فإن قباتها وإلا فلا حاجة لك به ، فأجاب القائد : هي له ، قال الرجل الملتم : أولا : لا تسودوا اسمه في صحيفة إلى معمد المساودة الخليفة ، ثانيا : لا تأمروا له بشيء ، ثالثا : لا تسألوه من هو ، فرد القائد مترددًا : ذاك له ،

ولكنى أريد أن أراه وانظر إلى محياه ، فأشاح الرجل عن وجهه القناع وأزاح اللثام، وقال: أنا !! 90

ولم يستطع مسلمة القائد المسلم أمام هذا المشهد الرانع من إنكار الذات ، وصدق الإخلاص لله أن يصنع له شيئاً ، لا مكافأة مجزية نظير ما قدمه ، ولا معرفة اسمه ونسبه ، ولا رفع اسمه للخليفة حتى يعظى بما يستحق من التكريم ، إلا أن مسلمة كان كلما انتهى من صلاة ، حتى أخر عمره ، يرفع يديه إلى السماء ويسأل الله تعالى قائلا: (اللهم اجعانى يوم القيامة مع صاحب النقب).

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين ، وصلى الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه.



بقلم: عبد الرزاق السيد عيد

## ولقد همت به وهم به

الحمد لله الذي يتولى عباده الصالحين برحمته ، ويدفع عنهم كيد الكائدين بقدرته ، والصلاة والسلام على المصطفى رحمة وهداية للناس كافة ، وبعد :

رأينا في اللقاء السابق كيف راودت التي هو في بيتها فتاها عن نفسه ، وقد تدرجت في ذلك من مرحلة إلى أخرى ، فبدأت بعرض مفاتنها على يوسف ، عليه السلام ، مستخدمة ما تملك من وسائل ، وقد ساعدها على ما فعلت ما تمتعت به من منصب وجمال ، ولكنها لم تجد من يوسف ، عليه السلام ، اهتماما ولم يعرها انتباها ، فانتقلت إلى مرحلة أخرى ، فغلقت الأبواب ، ثم انتقات إلى أسلوب التصريح المباشر ، ودعت يوسف ، عليه السلام ، المتصريح المباشر ، ودعت يوسف ، عليه السلام ، أي تهيأت لك ، فقابل يوسف ، عليه السلام ، فيها بموقف واضح قوى ، فقال : « معاذ الله أي .

من المناسب أن نتذكر ذلك جيدًا ونحن نقف وقفتنا الآن ، والتي ستكون - بعون الله - مع قوله تعالى : ﴿ ولقد هَمْتَ به وهمَّ بها لولا أن رأى برهان ربه كذلك لنصرف عنه السوء والفحشاء إنه من عبادنا المخلصين ﴾ [يوسف : ٢٤].

يرى بعض المفسرين أن المرأة عندما أسقط في يدها ولم يستجب لها يوسف ، عليه السلام ، همت لتنال منه ما أرادت غنوة ، وهم يوسف بدفعها ، ويسرى البعض الآخر أنها همت بضربه انتقاما لكبريانها المهدر ، وكرامتها المجروحة ، وهم هو بضربها دفاعا عن نفسه ، لكنه رأى أن الأولى أن يهرب منها فقعل ، وهناك من يرى أن الهم كان منها فقط ، أما يوسف ، عليه السلام ، فلم يهم ؛ لأله رأى برهان ربه على تقدير حذف جواب لولا ، فيكون التقدير : «لولا أن رأى برهان ربه لهم بها » ، لكنه

[٥٠] التوحيد السنة السابعة والعشرون العدد الأول

رآه فلم يحدث منه هم أصلا . و الما الما الما

لكن جمهور المفسرين يثبت للمسرأة همسًا ، وليوسف عليه السلام هميًا ، كما صرحت بذلك الآية : ولقد همت به وهم بها ، لكنهم يفرقون بين همها وهمه ، فقد كان همه خطرات نفس ، فتركه لله ، فأثابه الله عليه . أما همها فكان اصرارا بذلت معه جهدها فلم يستو الهمان ، وهذا واضح من السياق القرآني ، فقد فرق الله بين الهمين ، فهي راودت ، وغلقت الأبواب وقلت : هيت لك ، وهو قال : معاذ الله و ولذلك قال الله تعالى : ﴿ ولقد همت به وهم بها . ﴿ ولذلك قال الله تعالى : ﴿ ولقد همت به وهم التوكيد والتحقيق مع همها ، ولم يستخدم شيئا من التوكيد والتحقيق مع همها ، ولم يستخدم شيئا من خطرات ، فكان نصيبه الخطرات ، وكان نصيبها الإصرار وغريمة ، وهم خطرات ، فكان نصيبها الإصرار .

قال الإمام أحمد بن حنبل ، رحمه الله : (الهم ممان : هم خطرات ، وهم إصرار ، وهم الخطرات لا يؤاخذ الله يه ، وهم الإصرار يؤاخذ به ) .

والأدلة على ذلك متواترة في الكتاب والسنة ، 
نذكر منها ما رواه البخاري ومسلم وأحمد وغيرهم 
من حديث ابن عباس ، رضي الله عنهما ، عن النبي 
صلى الله عليه وسلم أنه قال : (( إن الله كتب 
الحسنات والسيئات ، ثم بين ذلك ، فمن هم بحسنة 
فلم يعملها كتبها الله عنده حسنة كاملة . فإن هو هم 
ضعف إلى أضعاف كثيرة ، ومن هم بسيئة فلم يعملها 
كتبها الله له عنده حسنة كاملة ، فإن هو هم 
كتبها الله له عنده حسنة كاملة ، فإن هو هم بها 
فعملها كتبها الله له سيئة واحدة () .

ويرجَّح شيخ الإسلام ابن تيمية ، رحمه الله ، رأي جمهور المفسرين وكذلك ابن القيم ، رحمه الله ، ويرى أن ذلك الذي يليق بفحولة يوسف ، عليه السلام ، كما يرى أن ذلك ابتلاء بمخالفة دواعي النفس والطبع ، وهو من أشد البلاء ، ولا يصبر عليه إلا الصديقون ، وإليك نص كلام ابن القيم ، رحمه الله ، من كتاب ، طريق الهجرئين ، بتصرف بسيط :

( ولهذا كان بين ابتلاء يوسف الصديق بما فعل به اخوته من الأذي والإلقاء في الجب ، وبيعه بيع العبيد ، والتفريق بينه وبين أبيه - كان بين ذلك كله - وابتلاله بمراودة المرأة فرق عظيم لا يعرفه الا من عرف مراتب البلاء ، فهو - أي يوسف ، عليه السلام - شاب عزب غريب بمنزلة العبد لها ، وهي الداعية إلى ذلك ، وإن الشباب داع إلى الشهوة ، والشاب قد يستحى من أهله ومعارفه من قضاء وطره ، فاذا صار في دار الغربة زال الاستحياء والاحتشام ، وإذا كان عزبا كان أشد لشهوته ، واذا كانت المرأة هي الطالبة كان أشد لشهوته ، وإذا كانت جميلة كان أعظم ، فإن كانت ذات منصب كان أقوى . فإن كان ذلك في دارها وتحت حكمها ، بحيث لا يخاف الفضيحة ولا الشهرة كان أبلغ ، فإن استوثقت بتغليق الأبواب والاحتفاظ من الداخل كان أقوى أيضا ، فإن لرجل كمملوكها وهي كالحاكمة عليه الأمرة الناهية كان أبلغ في الداعي ، فإذا كانت المرأة قد امتلاً قلبها حبًا للرجل ، فهذا الابتلاء الذي صبر معه مثل الكريد ابن الكريم ابن الكريم ابن الكريم . صلوات الله عليهم أجمعين ، ولا ريب أن هذا من جنس ابتلاء الخليل ، بذبح ونده ، إذ كلاهما ابتلاء بمخالفة الطبع ودواعى النفس والشهوة ومفارقة حكم طبعه) . اهـ .

ويعلل ابن القيم كلامه ذلك في موضع آخر مبينا الابتلاء بمخالفة دواعي النفس والطبع يتوقف على قوة الإيمان ، أما الابتلاء الذي يجرى على العبد بغير اختياره كالمرض والجوع والعطش ونحوها فهو فوق وقوعه على المرء بغير اختياره قد يقع الصبر عليه من البار والفاجر ، أما الابتلاء بمخالفة المرء لنفسه وطبعه فهو يقع منه اختيارا ، ومن أجل ذلك كان صالحو البشر أفضل من الملائكة ؛ لأن الملائكة عن شوانب دواعي النفس والشهوات .

وأما عبادات البشر فمع منازعات النفوس وقمع الشهوات ومخالفة دواعي النفس والطبع فكانت أكمل . وبلغ هذا الموقف من الكمال مبلغا عظيما في

موقف يوسف ، عليه السلام ، من امرأة العزير ، وكان له أسوة في أبيه الأول إبراهيم ، عليه السلام ، ولا يكون هذا ليوسف إلا على رأي جمهور المفسرين ، ومن هنا فالذين ينفون عن يوسف مطلق الهم يسلبون الصديق هذه المنزلة العظيمة التي وقعت له بمخالفته دواعي النفس والطبع ، وكذلك الذين يقولون : إنه هم بضربها .

أما الذين أثبتوا ليوسف هماً مشابها لهم المرأة فهؤلاء لم يفطنوا لأسلوب القرآن وسياقه السابق واللاحق الذي يؤكد براءة يوسف ، عليه السلام ، من مشابهة المرأة في همها بأي حال من الأحوال ، وإليك أخى القارئ ذلك :

1- قوله: ﴿ معاذ الله ﴾ ؛ فهذا يوسف ، عليه السلام ، لحظة الفتنة وفي عنفوانها كان قوله : ﴿ معاذ الله ﴾ بعد أن دعته هي لنفسها دعوة صريحة .

٢- شهادة المرأة نفسها ، حيث قالت : ﴿ ولقد راودته عن نفسه فاستعصم ﴾ [ يوسف : ٣٢ ] .

٣- اعتراف الشاهد في قوله تعالى: ﴿ وشهد شاهدٌ من أهلها إن كان قميصه قُدُ من قبل فصدقت وهو من الكاذبين ﴾ الآية [يوسف: ٢٦].

٤- وشهادة زوج المرأة (العزير) إذ قال لزوجه : ﴿ واستغفري الذبك إنك كنت من الخاطئين ﴾ [يوسف : ٢٩] ، بينما قال ليوسف : ﴿ يوسف أعرض عن هذا ﴾ [يوسف : ٢٩].

٥- وقد شهد إبليس ليوسف مع من شهد له ، وذلك مفهوم من قوله الذي حكاه الله عنه في قوله سبحانه : ﴿ قَالَ رَبُّ بِمَا أَغُولِتَنِي لِأَرْيَنِنَ لَهُم في الأَرْضُ وَلأَغُولِنَهُم أَجْمعِينَ ﴿ إِلا عبدك منهم المخلصين ﴾ [ الحجر : ٣٩، ، ٤ ] .

آ وهنا ناتى لأكبر شهادة وأشرف شهادة وأعظم شهادة ، وهي تكفي عن غيرها ، وهي شهادة الله رب العالمين في الآية التي معنا في هذه الحلقة ،

وهي قوله تعالى عن يوسف : ﴿ إنه من عبادنا المخلصين ﴾

فهذه أولا : شهادة الله .

ثانيًا: هي شهادة مؤكدة بأدوات التوكيد.

ثالثنا: مؤكدة بالمعنى ، حيث أثبت ليوسف ، عليه السلام ، خصوص العبودية في قوله سبحاته : ﴿ من عبادنا ﴾ .

رابعاً: التصريح باللفظ الواضح والوصف الصريح قوله: ﴿ المخلصين ﴾ ، و﴿ المخلص بفعله ، تأتي بكسر اللام إشارة إلى إخلاص المخلص بفعله ، فهي اسم فاعل ، وتأتي بفتح الله ، فتكون اسم مفعول ، فهي تدل على وقوع الاصطفاء عليه ، وجاء هنا بالفتح إشارة إلى اصطفاء الله ليوسف ، فهل بعد ذلك قول لقائل .

وخلاصة القول: أنه رغم كثرة الدواعي التي أحاطت به من داخل نفسه ومن خارجها ، فإنه صبر على الابتلاء باختياره ، واستعصم واستعاذ بالله ، واستعان به في صرف السوء والفحشاء عن نفسه ، وهذا هو البرهان الذي رآه يوسف ، عليه السلام . في قوله تعالى : و لولا أن رأى برهان ربه ، ذلك أن يوسف ، عليه السلام ، من قبل آتاه الله العلم والحكمة ، حيث قال سبحانه : ﴿ ولما بلغ أشده آتيناه حكمًا وعلمًا وكذلك نجزى المحسنين ﴾ [ يوسف : ٢٢]، وقد سبقت الإشارة إلى ذلك في اللقاء السابق ، ولا بد من ربط المواقف بعضها إلى بعض ، وتذكرها جيدًا ، وبذلك لن نختلف على البرهان الذي آتاه الله يوسف ، عليه السلام ، كما أننا لم نختلف أنه من الصديقين ومن المخلصين ومن المحسنين ، وأنه الكريم ابن الكريم ابن الكريم ابن الكريم ، يوسف بن يعقوب بن إسحاق بن إبراهيم ، جعلني الله وإياكم من المتأسين بإبراهيم أبى الأبياء ، وحشرنا على ملته التي بعث عليها خاتم النبيين محمد صلى الله عليه وسلم ، وإلى لقاء - إن شاء الله -والسلام عليكم ورحمة الله وبركاته.

[٥٢] التوحيد السنة السابعة والعشرون العدد الأول

### ناداء إلى الهيئات والمؤسسات الخيرية وإلى أصحاب القلوب الرحيمة في العالم الإسلامي: الصعوبات التي تُهدد مستقبل ٢٠٠ طالب إندونيسي في الأزهر

نشرت جريدة الشرق الأوسط هذا الخبر المؤلم في ١٩٩٨/٣/٩ م بعنوان (نصرة عاجلة مطلوبة لأبناء إندونيسياً):

الإشكال الثاني: محزن وموجع أيضًا ويتطلب تصرفًا سريعًا من المجتمع الإسلامي . ذلك أن الجميع يعرفون أخبار الهزات الاقتصادية العنيفة في دول الشرق الأقصى التي كانت اندونيسيا في مقدمة ضحاياها ، لكن ما لا يعرف كثيرون أن الحكومة الإندونيسية اتخذت إجراءات اقتصادية عدة لمواجهة الأزمة ، كان بينها منع تحويل الأموال من داخل إندونيسيا إلى خارجها ، الأمر الذي ترتب عليه انقطاع الموارد المعيشية للطلاب خاصة ، الذين كانوا يعتمدون على ما يرسل اليهم من أموال من حكومة بلادهم أو من ذنوبهم .

هذا الإشكال يواجهه الآن ألفان من الطلاب الإندونيسيين الذين يدرسون في الأزهر الشريف بمصر ، حتى أصبحوا مخيرين بين أمرين لا ثالث لهما : إما أن يقطعوا دراستهم ويعودوا إلى بالاهم ، وينقطع بالتالي كل ما كان معلقاً عليهم من أمل في الدفاع عن الإسلام وتبليغ الناس به ، وأما أن يواصلوا الدراسة في ظل الظروف المستحيلة التي فرضت عليهم بعد انقطاع مواردهم المالية .

لقد سافر البعض فعلا ويقي الألفان وهم خليط من الشبان والفتيان ، يعانون شظف العيش ويحاولون مواصلة الدراسة بكل السبل ، واستحى أن أقول : أن بعضهم يتسول الآن في بعض ضواحي القاهرة ، وأن آخرين يطرقون أبواب أناس لا يعرفونهم لكي يطعموهم بعد أن عضهم الجوع .

فوجئ كثيرون بالمشهد المحزون ، وحين علم شيخ الأزهر سارع بتقديم مائة ألف جنيه مصري ( ٣٠ ألف دولار ) لإعاشتهم وإعانتهم ، وقدم وزير الأوقاف المصري مبلغًا مماثلًا ، لكن ذلك قد يعينهم على الاستمرار لمدة شهر أو اتنين ، والأمر المؤكد أنهم سيواجهون المأزق الحاد بعد ذلك .

حين عرفت بالقصة قلت : لماذا لا تتحرك جهة ما في العالم العربي وتتبنى قضية أولنك الطلاب الذين يعيشون مأساة الجوع والذل الآن .

إنَّ بعض القادرين يستطيعون أن يتكفلوا بهم ، والخيرون منهم كثيرون ، ولهم سوابق مشهودة في هذا المجال ، وإنني على ثقة من أنهم سوف يتحركون حينما يحاطون علما بما جرى كذلك ، فإن بعض الجامعات الإسلامية في العالم العربي تستطيع أن تستوعب أعداد منهم لكي يكملوا دراستهم في صفوفها ، ولا أعرف هل بوسع رابطة الجامعات الإسلامية أو هيئات الإغاثة الإسلامية أن تفعل شيئًا في هذا الصدد أم لا ؟ لكن الذي افهمه أننا ينبغي ألا نتركهم يتضورون جوعًا أو يتسولون ، علمًا بأن السفارة الإندونيسية في القاهرة مستعدة للتعاون مع كل من يفكر في التدخل لإنقاذ مصير أولنك الطلاب . ألا قد بلغت .. اللهم فاشهد .

أ/فهمي هويدي الشرق الأوسط ٩/٣/٩٩١م

تناشد جميع المسلمين حكامًا ومحكومين أن يهبوا لنجدة وإنقاذ أبناء الأزهر الشريف قلعة العلم والعلماء من هذه المأساة . والله الموفق لكل خير .



قال تعالى ناهياً عن الرياء: { يأيها الذين آمنوا لا تبطلوا صدقاتكم بالمن والأذى كالذي ينفق ماله رئاء الناس } [ البقرة:

قال أبن كثير: لا تبطلوا صدقاتكم بالمن والأذى كما تبطل صدقة من راءى بها الناس فأظهر لهم أنه يريد وجه الله، وإنما قصد مدح الناس أو شهرته بالصفات الجميلة ليشكر بين الناس أو يقال: إنه كريم ونحو ذلك مين المقاصد الدنيوية، ثم ضرب مشلاً لذلك المرائي، وكذلك أعمال المرائين تذهب وتضمحل عند الله، وإن ظهر لهم أعمال فيما يرى الناس كالتراب اهـ

باختصار لل المستحد المستحصار المسالى في وصف حال المنافقين : { وإذا قاموا إلى الصلاة

قاموا كسالى يراءون الناساس ولا يذكرون الله إلا قليسلاً } [ النساء: ١٤٢] ، وقال ابسن كثير أيضاً : أي لا إخلاص لهم ولا معاملة مع الله ، إنما يشهدون الناس تقية لهم ومصانعة ، ولهذا يتخلفون كثيرًا عن الصلاة التي لا يُرون فيها غالبً كصلاة العشاء يُرون فيها غالبً كصلاة العبح ، وقت الغلس . اهر .

وقد بوب مسلم، رحمه اللّه، في الإمارة من حديث أبي هريرة: (ريمن قاتل للرياء والسمعة استحق النار))، وعن النبي صلى اللّه عليه وسلم قال: ((إن أول من يقضى يوم القيامة عليه؛ رجل استشهد فأتي به فعرفه نعمه فعرفها، قال: فما عملت فيها؟ قال: فما عملت فيها؟ استشهدت، قال: فحال: كذبت،

الحمل لله والصلاة والسسلاه على رسول الله .. وبعد الإسلام - مرض خطسير لمهن أمسراض القلسوب الكثيرة التي بحاجة إلى عادح دائسه ويقظسة بستمرة . والرياء أخطسس المواض القلوب ، وهو من الأوبنة الأحلاقية الصارة. وهو مأجوفه من الرؤيسا؛ لأن المرائبي يسري النساس فعله الخير ليتنوا عليه ويحملون ويأمنون فيستولى بدلك على قلوبسم . فيكون له سلطان عليهم يصل به إلى لذته ويستعين له على تحصيل شهواته .

بقلم

سمير عبدالعزيز محمد

[٥٤] النوهيد السنة السابعة والعشرون العدد الأول

الرياء مرض خطير من أمراض القلوب التي بحاجة إلى علاج دائم ويقظة مستمرة وهو من الأوبئة الأخلاقية الضارة
 حمد الناس للعبد على عمل الخير دون قصد منه لا يعد من الرياء-

ولكنك قاتلت لأن يقال: جريء فقد قيل ، ثم أمر به فسحب على وجهه حتى أُلقى في النار ، ورجل تعلم العلم وعلمه وقرأ القرآن فأتى به فعرفه نعمسه فعرفها ، قال : فما عملت فيها ؟ قال : تعلمت العلم وعلمته ، وقرأت فيك القرآن ، قال : كذبت ، ولكنك تعلمت العلم ليقال: عالم، وقوأت القرآن ليقال : قارئ ، فقد قيل ، ثم أمر به فسحب على وجهه حتى ألقى في النار ، ورجل وسع الله عليه وأعطاه من أصناف المال كله، فأتى به فعرفه نعمه فعرفها ، قال : فما عملت فيها ؟ قال : ما تركت من سبيل تحب أن ينفق فيها إلا أن أنفقت فيها لـــك، قال: كذبت ، ولكنك فعلت ليقال : هو جواد ، فقد قيل ، ثم

أمر به فسحب على وجهه ، غم ألقى في النار )) . إن هــذا الحديث - إخــوة الإسلام - عمدة في هذا الباب ، وهو حديث يكاد ينخلع لــه القلب ، وكان حقا على كل من قرأ هذا الحديث أن يقف أمامه وقفة معاتبة ومحاسبة ، ويسأل نفسه سؤالا مهما قبل أن يقدم على العمال: لم ؟ وكيف؟ فإن كان الجواب: لله ، وعلى الكتاب والسية فليتوكل على الله ، وإلا فليرح نفسه من عناء هذا العمل ... قال النووي ، رحمه الله ، في هذا الحديث : وعقاهم على فعلهم ذلك لغير الله وإدخالهم النار دليل على تغليظ تحسريم الرياء وشدة عقوبته ، وعلى الحث على وجوب الإخلاص في الأعمال

كما قال تعالى : { وما أمروا إلا ليعبدوا الله مخلصين له الدين حنفاء } [ البينة : ٥ ] ، وقد قيل في قوله تعالى : { وبدا لهـم من الله ما لم يكونوا يحتسبون } [ الزمو : ٧٤ ] . قيل : كانوا عملوا أعمالا كانوا يروهـا في الدنيا حسنات بدت لهم يروم القيامة سيئات ، وقال تعالى آموا نبيه أن يقول : { قل إنما أنا بشر مثلكم يوحى إلى أنما إلهكم إله واحد فمن كان يرجو لقاء ربه فليعمل عملا صالحا ولا يشرك بعبادة ربه أحدا } [ الكهف: ١١٠ ] ؛ أي قل لهم يا محمد : ليس لي من الربوبية ولا من الإلهية شيء ، بل كل ذلك لله وحده لا شريك له أوحاه إلى ، فمن كان يخاف لقاء ربه فليعمل العمل الصالح لا رياء فيه ولا

سمعة ، وهذا عموم يتناول

قال ابن القيم: كما أن الله واحد لا إله سواه ، فكذلك العبادة ينبغي أن تكون له وحده لا ش\_ يك له ، فكما تفرد بالإلهية يجب بسند صحيح . أن يفرد بالعبودية ، فالعمل المقيد بالسنة . العالمة الم

> وفي الحديث الني رواه البخاري وغيره: قال النسي صلى الله عليه وسلم: ((من سمّع سمّع الله به، ومن يرائي يرائي الله به )) . هذا نتيجة الرياء ؟ ذلة وهوان وصغار .

قال الخطابي : من عمل عملا على غير إخلاص إنما يريد أن يراه الناس ويسمعوه جوزي على ذلك بأن يشهره ويفضحه ، فيبدو عليه ما كان يبطنه ويسره من ذلك . الالم المعالم المالية

والرياء هـ والشـ رك الأصغر ، وهو الشرك الخفى ، قال صلى الله عليه العلام الرياء بالهيئة والزي وسلم: ((إن أخوف ما أخاف عليكم الشرك

لأصغر: الرياء، يقول الله يوم القيامة إذا جـزى الناس بأعمالهم : اذهبوا إلى الذين كنتم تراءون في الدنيك فانظروا هل تجدون عندهم جزاء )) . رواه أحمد وغيره

والرياء - إخروة الصالح هو الخالص من الرياء الإسلام - يحرم العبد ثـواب الآخرة ، قال صلى الله عليه وسلم: ((بشر هذه الأمة بالسناء والرفعة والدين والتمكين في الأرض، فمن عمل منهم عمل الآخرة للدنيا لم يكن له في الآخرة نصيب )) . أخوجه الحاكم وغيره ، وسنده صحيح .

أنواع الرياء ١- الرياء في العبادات ؛ كالفرائض والنوافل، وغي

٢- الرياء في العقائد ؟ كإظهار خلاف ما يبطن .

ذلك .

٣- التحدث بالأعمال بعد وقوعها على سبيل الرياء والسمعة المحل علا عا علا

على سبيل العجب والكير والتبختر ؛ كالزهاد

والمتصوفة وأصحاب الدنيا .

أسراب الرياء

١- حب الحمد ولذته.

٢- الفرار من الذم.

٣- الطمع فيما في أيدي الناس.

٤- طلب الجاه والولاية والسلطان.

٥- طلب العلو والرفعة بالعلم مع دخول الرياء وتعلم العلم لغير الله والتسرع في الفتوى ، وغير

أقوال في الرياء

قال على بن أبي طالب ، رضى الله عنه: للمرائعي ثلاث علامات : (أن يكسل إذا كان وحده ، وينشط إذا كان في الناس ، ويزيد في العمل إذا أثني عليه الناس ، وينقص إذا ذم ) .

وروي أن عمر ابر الخطاب ، رضى الله عنه ، نظر إلى رجل وهو يطاطئ رقبته في الصلاة ، فقال : (يا صاحب الرقبة ، ارفع رقبتك ، ليس الخشوع في الرقاب ، وإنما الخشوع في

القلب).

قال الحسن: (المرائسي يريد أن يغلب قدر الله فيه ، وهو رجل سوء يريد أن يقول للناس هـو صالح، فكيف يقولون وقد حل من ربه عل الازدراء ، فلا بد من قلوب المؤمنين أن تعرفه ) . العمل لأجل الناس رياء،

أمور لا تعد من الرباء

١- حمد الناس للعبد على عمل الخير دون قصد منه يدخل فيه بإخلاص ويخرج منه بإخلاص فأطلع الله الناس عليه فحمدوه والعبد لا يحب ذلك فيُسـر بصنع الله ، لا يعد من الرياء الحديث صحيح . وهي عاجل بشرى المؤمن. ٧- نشاط العبد في عمل

الخير عند رؤية أهل الصلاح ، فليس من الرياء . ٣- كتمان الذنوب بالليل والناس نيام . والأعمال لا يعد من الرياء ،

وكذلك إظهار شعائر الإسلام مع الإخلاص لا يعد

٤- أن يكون الرجل نظيفًا في ثيابه ونعله ويحب ذلك ، فليس من الرياء .

علام الرياء

١- معرفة أنواع التوحيك وقال الفضيل: (ترك التي تتضمن عظمة الرب: { أليس الله بكاف عبده } والعمل لأجل الناس شوك ، [ الزمر : ٣٦ ] ، وليعلم والآخرة ، والعالم كله أعجز بذم الناس ومدحهم . من أن يدفع أجلاً أو يكثر رزف ، وكما علم النبي صلى الله عليه وسلم عبد اللَّه بن عباس: (( .. واعلم أن الأمـة لـو اجتمعت على أن ينفع وك بشيء لن ينفعوك إلا بشيء قد كتبه الله لك .. )) .

٢- كتمان العمــل إذا خاف على نفسه الرياء، والأدلة على ذلك كشيرة كإخفاء الصدقات والصلاة

قال محمد بن المسارك: أظهر السَّمت بالليل ، فإنه أشرف من إظهاره بالنهار ؟ لأن السمت بالنهار للمخلوقين والسمت بالليل لرب العالمين ، وكما رأى أبو أمامة الباهلي رجلاً يبكي في المسجد وهو ساجد ويدعو قال له: أنت أنت لو كان هذا في بيتك .

٣- وعلى العبد أن

٤ - وعليه أن يخاف من الرياء ؛ لأنه مناف للتوحيد ، وأنه محبط للعمل ، ويفر من ذم الله تبارك وتعالى .

٥- وعليه بكثرة الدعاء لله عز وجل بان يرزقه الإخلاص في القول والعمل ويجنبه الرياء ؛ لأن الله يحب العبد التقي النقي الخفي .

اللهم ارزقنا الإخلاص في القول والعمـــل، وجنبنـــا الرياء والسمعة . وصلى الله وبارك على نبينا محمد وعلى آله وصحبه وسلم.

## من روائع الماضي



## حصول ذكري المجرة

#### فضيلة الشيخ / محمد خليل هراس ( رحمه الله )

كلما أهل هلال المحرم من كل عام وبزغت في الكون غرته الميمونة عاودت نفوس المسلمين تلك الذكرى الخالدة على الزمن ، ذكرى هجرة الرسول الكريم صلوات الله وسلامه عليه هو وأصحابه من مكة الى المدينة ، ومثلت في خواطرهم تلك الصورة الحية المشرقة التي حفظها التاريخ لهذا الحادث العظيم ، وما احتوته تلك الصورة من ألوان البطولة الرائعة والشجاعة الحقة والتضحية الباهرة التي تجلت في أعمال أولنك النفر من المهاجرين حين أخرجوا من ديارهم وأموالهم يبتغون فضلاً من الله ورضوانا وينصرون الله ورموله .

وليس عجيباً أن يكون لحادث الهجرة تلك الأهمية الخاصة التي امتاز بها على غيره من أحداث الإسلام الكبرى حتى اختير من بينها ليكون مبدأ للتاريخ الإسلامي، فإن ما تضمنه هذا الحادث من العبر والعظات، وما تجلى فيه من معاني الرجولة والثبات وكريح التضحيات وما اكتنفه من الظروف والملابسات، وما ترتب عليه من جلائل الآثار وعظيم والملابسات، وما ترتب عليه من جلائل الآثار وعظيم الأخطار، كل ذلك جدير أن يجعله في الطليعة بين الأحداث العالمية الكبرى التي غيرت وجه التاريخ، وحولت مجرى الحياة البشرية، ودرسا خالدا ينتفع وحولت مجرى الحياة البشرية، ودرسا خالدا ينتفع به المسلم وغير المسلم، وعبرة ماثلة في جميع الأجيال والعصور يتأسى بها كل من يتصدون للاعوة الي الإصلاح حتى يصلوا بأممهم إلى ما يبغون لها من خير وفرح.

إننا لا نستطيع أن نقدر تلك الهجرة قدرها إلا إذا صورنا لأنفسنا ما كانت تعانيه دعوة الحق في مكة

من بطش الباطل ومكره، فقد ضيق عليها الخناق، وحال بينها وبين أن تبلغ القلوب والأسماع، فكانت هي السبيل لخلاص الحق من أسر الباطل وخروجه إلى ذلك المتنفس الذي استطاع أن ينساب منه إلى أنحاء الدنيا الكافرة الحائرة، فينقذها من ضلالها، ويرسم لها طريق السعادة

كانت الهجرة مرحلة حاسمة من مراحل الدعوة الإسلامية ، أو بالأحرى كانت فاصلا بين عهدين متمايزين غاية التمايز ؛ عهد كان فيه المسلمون بمكة فليلا مستضعفين في الأرض يخافون ان يتخطفهم الناس ، كانوا يؤذون فيصبرون ، ويظلمون فيغفرون ، وكان بعضهم إذا اشتد به الأذى ولم يطق صبرا على ظلم قومه له خرج إلى الحبشة مهاجرا ، ولم يكن المسلمون في هذه الفترة من القوة والكثرة بحيث يستطيعون أن يقابلوا العدوان بمثله ، وكان منهم من

[٥٨] التوهيد السنة السابعة والعشرون العدد الأول

يود لو أذن له في القتال ، ولكن القرآن كان ينزل آمرا لهم بالعفو والصفح ، حتى يأتي الله بأمره ، فلما كانت الهجرة انبئق فجر عهد جديد ، ووجد المهاجرون في مهاجرهم الجديد مراغما كثيرا وسعة ؛ إخوانًا من الأنصار ذوى عدة ومنعة ، فقويت بذلك شوكة الإسلام ، وأصبح مستعداً لمنازلة الشرك ومجالدته بالسيف ، فما أن التقى به في غزوة بدر الكبرى حتى ضربه تلك الضربة الهائلة التي أذلته واطاحت بكثير من رءوسه ، ثم كانت غزوات أخرى انتهت بذلك الفتح المبين والنصر الموزر ، ودخل الرسول الكريم صلى الله عليه وسلم مكة البلد الحرام يعلن نهاية الشرك ويقرأ: وجاء الحق وزهق الباطل إن الباطل كان زهوقًا = [ الإسراء : ٨١ ] . ثم بدأت وفود القبائل بعد ذلك تفد من أنحاء الجزيرة تعلن اسلامها وانضواءها تحت لواء الدعوة الجديدة. وكانت الهجرة هي الباب الذي دخل منه المسلمون إلى حياة العز والكرامة والحرية والقوة.

إن الناظر المتأمل في حادث الهجرة العظيم ليجد هل أن لهم أن يحققوا فيما بينهم تلك الأخوة فيه من العبر ومن كريم المعاني ما يجب أن يكون أسوة حسنة للمسلمين ، ودرسا ماثلا في أذهانهم يتعلمون منه كيف يكون الثبات على دعوة الحق مهما بخيلها ورجلها ، وسلكت كل سبيل لفتنتهم وردهم عن الله وصحابته أسوة حسنة . دينهم ، فلم تر منهم إلا الثبات الذي لا يعرف التردد الما تلك الاحتفالات الهزيلة العقيمة التي لا تتجاوز والعزيمة التي لا تقبل النكوص . حتى مات بعضهم على الرجوع عن معتقدهم، ولما أمروا بالهجرة فأجدر بها أن لا تكون. وفيها ما فيها من فراق الأهل والولد والمال والعشيرة وصلى الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه والديار الحبيبة . وكلها أمور تضن بها النفس

وتحرص عليها حرصها على الحياة لم يقعدهم ذلك عن الهجرة ولا صرفهم عن تنفيذ ما أمروا به ، بل آثروا حب الله ورسوله والجهاد في سبيله على كل ما هنالك من رغبات النفوس وعلائقها ، حتى لقد كان الواحد منهم يتعرض له ابنه أو أبوه أو زوجته يريدون تثبيطه عن الهجرة فلا يلتفت اليهم ولا يأب tremeras

ولا ننسى - ونحن نتكلم عن الهجرة - ذلك الموقف الرائع الذي وقف الأنصار من إخوانهم المهاجرين ، فقد أووهم وواسوهم وأكرموا وفادتهم . وآثروهم على أنفسهم مع ما بهم من خصاصة ، حتى أز الوا من نفوسهم ألم الاغتراب ، وأشعروهم أنهم في ديارهم وبين أهليهم .

فهل أن للمسلمين أن يحسنوا الاقتداء باسلافهم في هذه الأعمال المجيدة وقد تألبت عليهم دول البغي والاستعمار ، تمعن في إذلالهم وتفنن في الكيد لهم وتوسعهم في ديارهم قتلا وتنكيلا

الرحيمة التي انتصر بها أسلافهم ، وأن يسترخصوا أنفسهم وكل عزيز لديهم في سبيل عزة الإسلام ونصره ، وأن يستهينوا في سبيل تلك الغاية الكريمة اشتدت الفتنة وعظمت المحنة ، فلقد أوذى المسلمون بكل ما يصيبهم من ألم وجهد إنهم إن فعلوا ذلك كانوا بمكة وزلزلوا زلزالا شديدا، وأجلبت عليهم قريش صادقين في احتفالهم بالهجرة، وكان لهم في رسول

القاء الخطب وكتابة المقالات ولا تدفع الى العمل تحت سياط العذاب ، فما جز عوا لذلك ، ولا حملهم الجدي في سبيل استرداد الأمجاد الإسلامية الضائعة

السنة السابعة والعشرون العدد الأول التوهيد ١٩٥



جريدة الدستور الأربعاء ٢٥ يونيك ١٩٩٧ م مصدر في الصفحة الأولى: ( دراسة خطيرة : الصوفية علمت خطيرة : الصوفية علمت الخضوع والنفاق)، الخضوع والنفاق)، أولاً: الصوفية هي التي أولاً: الصوفية هي التي جعلت الناس يشاركون مع عبوديتهم لله عبوديتهم

ألف أحد كهنة معبد البدوي بطنطا كتاباً ذكر فيه أن البدوي يعلم السر وأخفى من السبر، وأن ولي الصوفية أمر أحد أتباعه فسار خلف الإنجليز في طنطا ، وقال لهم في سره بدون رفع صوت: اخرجوا من بلادنا .. فخرجوا !! وما يحدث في معبد البدوي يحدث في معبد الحسين والسيدة زينب الثالثة الأخرى ، ونحن نبرأ أهل البيت من الصوفية ومعتقداهم الفاسدة تماماً ، كما نبرأ عيسي ابن مريم وأمه ، عليهما السلام ، عما فعله عمر النصاري.

في الكعبة ، يريدون بذلك صوف الناس عن الحق إلى الباطل ، بل وأكثر من ذلك

والعجيب أن الصوفية هي التي أطلقت على البدوي (( العطاب )) ، و(( ندهة المنضاه )) ، و (( جياب

ولاً: الصوفية هي التي الله صلى الله عليه وسلم جعلت الناس يشاركون مع عبوديتهم لله عبوديتهم للناه عبوديتهم الله الحرام والحجو الأسود

[ . 7 ] التوحيد السنة السابعة والعشرون العدد الأول

والأوثان التي أطلقوا علي

بعضها أسماء أهل البيت

زورا وعدوانا ليكسبوها

القداسة و التبجيل في نظر

الناس ، وليس تحت أنصاب

الصوفية شيء ، وإلا فما

هذا الذي يحدث عند معبد

البدوي بطنطا الذي جعلوا

له حجا وسعيا

وطواف وحجرا أسود

ادعوا زورا أن قدم رسول

الأسرى )) ؛ أي أنه لا داعي لإعداد الجيوش والقتال والحروب ، يكفي أن البدوي هو الذي يجلب الأسرى !!

وعندما تجعل الصوفية عبودية الناس لهذه الحجارة والنصب والمقاصير والأسماء الوهمية وغير الوهمية ، فإنها تكون جيلاً يشتربي على الذل والخضوع لغير الله .

وكالامنا هذا لا يعيني أنسا نبخس شأن أولياء الله ، إغسا في الواقع نبخس شأن مسا ألصق بالأولياء - إن كانوا أولياء - والقرآن لم يبخس شأن المسيح عندما قال تعالى : { قل فمن يملك من الله شيئًا إن أراد أن يهلك المسيح ابن مريم وأمه ومن في الأرض جميعاً } [ المسائدة :

والحسين ليس في القاهرة ، إنما في القاهرة ، إنما في القاهرة نصب من معدن وكسوة أطلق عليها الحسين ، وهذا النصب وثن يعبد من دون الله أو يشرك مع الله ، وقد تعاون التشيع ، وهو توأم التصوف على وضع مقصورة ذهبية للحسين وليس لهما من هدف إلا القضاء على دين الله الحق ، ولو كان الدين الشيعي

الصوفي

احتفظ لنفسه بحق التاليف ، لكان خطره أقل ، ولكنه ألصق نفسه بالإسلام ، تماماً كما ألصقت الجاهلية الأولى نفسها بملة إبراهيم .

واستطاع الفكر الصوفي أن يستقطب أقطاب كبارًا أصحاب مناصب دينية خطيرة ليغطي نفسه أمام عامة الناس، وانسلق وراءه البعض نفاقاً، والبعض تلوناً، والبعض لسان حالم يقول: (إن كان الحق يثير عليك العامة فاكتمه).

وإذا أردت حقيقة أن تعرف من الذي يُعبد في معبد البدوي بطنطا ، فعليك في مولده بإحصاء عدد الداخلين تلبية لنداء حي على الصلاة من عدد الحاضرين للتمسح والتبرك بوثن البدوي.

والجميع يصربون عرب الحائض بقوله تعالى { وأن المساجد لله فلا تدعوا مع الله أحدًا }

[ الجن: ١٨] ، وقول الله : { الاعوني أستجب لكم } [ غافر: ٦٠] ، وقول اله : { أليس الله بكاف عبده } [ الزمر: ٣٦] .

والعجيب أنك لو وقفت تتلو هذه الآيات والأحاديث التي تنهى عن بناء المساجد على القبور وكسوهما واتخاذها أعيادًا، قد على يصل الأمر إلى الاعتداء عليك حتى الموت دفاعاً عن البدوي !! ويعتبرونىا من كرامات البدوي لا قيمة له، أو قيمته أقل بكثير، كأن البدوي ، وليس الله هو الذي خلع القداسة على المكان !!

الصوفية هي التي

جعلت الناس

يشاركون مع عبوديتهم

لله عبوديتهم للأنصاب والقاصير

والأوثان التي أطلقوا على بعضها أسماء

أهل البيت زورا اليكسبوها القداسة والتبحيل في نظر الناس

السنة السابعة والعشرون انعدد الأول الموهيد [١٦]

>

وما الذي ننتظره من شعب يؤمن أن السيدة زينب غفيرة مضر ، والبدوي جياب الأسرى ، وأبو الدرادء حول الطوربيد الألماني في الإسكندرية وقارنوا بين الأمة قبل ظهور هذا الإفك الصوفي وبين حالها عندما ظهر هذا الإفك اللعن .

والعجيب أن الأقطاب الكيار على انفراد هم رأي ، وأمام العامة هم رأي ، وأمام العامة هم رأي ، والذي يعمل منهم في السعودية له رأي هناك ، ورأي آخر هنا في مصر ، إنه سحر الدنيا الذي يرودي إلى التلون وبيع الآخرة ، ورحم الله الشيخ شلتوت الذي كان صريحاً وهرو يذيع حكم الدين على الدنيا كلها .

وأنصح أهل السنة ألا يكون أكبر همهم هو الأيتام والمستوصفات الطبية ودور الحضائة وبناء المساجد، فنحن لا يمكن أن نغلب أهل الأديان الأحرى في هذا المجال، ويجب أن يكون أكبر همهم نشر التوحيد ومواجهة هذه الوثنية الأولى ؛ لألها ألصقت نفسها الأولى ؛ لألها ألصقت نفسها الأولى ؛ لألها ألصقت نفسها المؤمنين والحلفاء الواشدين ؟ المؤمنين والحلفاء الواشدين ؟ علمت الملايين الخضوع علمت الملايين الخضوع

والنفاق وهذا هو الدليل:

١- جاء في كتاب

(( الاستعمار الفرنسي في إفريقيا السوداء )) لفليب فونداي

( ص ٥٠ ): لقد اضطر حكامنا الإداريون وجنودنا في إفريقيا إلى تنشيط الطرق الصوفية ؛ لأفا كانت أطوع للسلطة الفرنسية وأكثر تفهما.

٣ - من كتاب ((تاريخ العوب الحديث والمعاصر)) تحت عنوان:
 ( المتعاونون مع فرنسا في الجزائس)
 ( ص٣٣٣): ومنهم أصحاب الطرق الصوفية الذين أشاعوا الخرافات والبدع وبشوا روح الافزامية والسابية في النضال واستخدمهم الاستعمار كجواسيس.

٣- تفسير الشيخ طنطاوي (ص ١٣٧، ١٣٧): ذكرر الفرنساويون في صحفهم أن رجال الطرق الصوفية جميعاً يتمتعون بالعيش الهابيء في ظلال جهل المسلمين وغفلتهم، فمتى أكرمناهم وأنعمنا عليهم يكونون معنا.

4- من كتاب ((المسالة الشرقية )) لمصطفى كامل: ومن الأمور المشهورة عن احتلال فرنسا للقيروان أن رجلاً فرنساوياً دخل في الإسلام وسمى نفسه سيد أحمد الهادي وعين إماماً لمسجد كبير في

القيروان، فلما اقسترب الجنود الفرنسيون من المدينة واستعد أهلها للدفاع عنها جاءوا يسالونه أن يستشير لهم ضريح شيخ في مسجد يعتقدون فيه، فدخل الضريح، ثم خرج مهولاً لهم بما سينالهم مسن المصائب، وقال لهم : الولي ينصحكم بالتسليم، وحدث مشل هذا عندما أغار الفرنجة على المنصورة.

٥- في أهرام ١٩٧٠/٤/٧ م كتب سفير السودان في القاهمة المريطانية مقالا يحلل فيه السياسة البريطانية الاستعمارية في السودان فقال: إن البريطانين الاستعماريين وضعوا سياسة تقوم على أساسين ؛ الأول : كبت الحركات الوطنية الدينية بكل عنف ، الثاني : إحياء الطرق الصوفية وإغداق الأموال على أهلها ، وخلع الألقاب والكسلوي عليهم ، ولأن الثورة الوطنية في السودان اتخذت طابعا دينيا مستوحى من القرآن والسنة ، قام الإنجليز بإحياء الطرق الصوفية .

٥- جاء في كتاب (( القاديانية )) للدكتور محمد إسماعيل: وفي النصف الثاني من القرن التاسع عشر تكشف التجارب الصوفية في كل من الهند وإيران عن ظهور نزعتين معاديتين للخط الإسلامي الصحيح ، وهما

[٢٢] التوهيد السنة السابعة والعشرون العدد الأول

القاديانية في الهند ، والبهائية في إيوان، واستخدمها الاستعمار لتحقيق مآربه .

٣- من كتاب (( نابليون بونابرت )) للأستاذ أحمد حافظ ( ص١٥٣ ) وما بعدها : وفي سنة ١٨٨٢ م عندما دخــل نــابليون مصر استدعى الشيخ خليل البكري وقلده نقابة الأشراف ، وأعطاه ر ٠٠٠٠ ريال فرنسي ) ، وأمره يامامة الموالد وحفلاتما ، واستطاع نابليون تجنيد بعض مشايخ الطرق الصوفية لترويج اعتناقم للديسن الإسلامي ، واستعان بمم لتثبيت أقدامه في مصر .

٧- يحكى المؤرخ عبد الرحمين الرافعي في كتابه عن الثورة العرابية كيف أن الصوفية الدست بين جيش عرابي وإقامة حلقة ذكر حتى الفجر ، ثم ناموا بعد ليل طويل شاق ، فدخل الإنجليز في الفجر .

٨- في كتاب (( الجزائر العربية )) بيَّن المؤلف أن الاستعمار الفرنسي كان يشتري مشايخ الطرق الصوفية بالمسال ليكونوا أدوات يخمله بالشورات التحررية .

٩- و كتب أديب جزائري عن الح كة الأدبية في الجزائس ، أن رجال الطرق الصوفية شوهوا الدين وألبسوه لباسا مزريا طبقا

لسياسية استعمارية قذرة

١٠ - يقول ألفونس رنييه في كتاب باللغة الفرنسية: البعض كتب أن البدوي كان جاسوساً ، وكان أفاكاً ، وكان من كبار دعاة الشرك والضلال.

وكل ذلك لا يعنينا في شيء، ولا يغير من واقع ما يفعل بــــه أن يكون غير ذلك ، فلو أن ما يفعل بنصب البدوي المدعى أنه قبره فعل بقبر نبي من الأنبياء ، فهو أيضا شوك وكفر وإلحاد ؛ لأن في عبادة غير الله يتساوي عابد البقــر مــع | وأخفي من السر . عابد الملائكة ، ترى هل يمكن أن يكون أصحاب الدين الصوفي وما يفعلونه بالبدوي أحسن حالا مسن أصحاب الدين النصرابي وما فعلوه بعيسي ابن مريم وأمه .

والعجيب أن وزارة الأوقاف أصدرت في الماضي كتيب بعنوان: (( تقاليد يجب أن تزول )) ، وقالت : إنه من وضع مجموعة من كبار علماء الوزارة، وقالوا فيه: لا يحل ستر الأضرحة والنذر لها ، وإقامة الموالد ، وتمـــر الأيام ونطالع في الصحف تصريـح وزارة الأوقاف بإقامة مولد سيدهم فلان وعلان .. وهكذا !! فتح مكة .

يحرمونه عاما ويحلونه عاما !! ويجب أن نفرق بين الثقافـــة

والألقاب والشهادات والمنساصب الرسمية وبين الإيمان الحقيقى والتوحيد المترل من عند الله، ودليل ذلك ما فعله الدكتور عبد الحليم محمود في كتابه عن البدوي في مقدمة هذا الكتاب ، فقال : إن الاذن أتاه من المقصورة المباركة بأن يكتب فكتب ، وقال نفس الشيء عن أبي الحسن الشاذلي ، وكما ادعى الشيخ حجاب - وهو مسن نقباء البدوي - في كتابه عن حياة البدوي البرزخية أنه يعلم السر

ونحن نقول: ليس للشهادات الدينية ولا المناصب سلطان علي دين الله المُنزَّل في الكتاب والسنة ، إنما السلطان لدين الله على الجميع.

ونقول: إن الذين وضعوا الأوثان في بيت الله الحرام لتكتسب قداسة مع البيت ، ونسبوا أنفسهم لدين إبراهيم ، هم الذين وضعوها في بيوت الله باسم الأولياء لخداع الناس، ونسبوا أنفسهم لدين محمد صلى الله عليه وسلم ، ويجب أن يفعل بما بما فعلم رسولنا صلى الله عليه وسلم عند

وحسبنا الله ونعم الوكيل . مصطفی درویش

ماجستير في الشريعة الإسلامية والقانون

المنقة السابعة والعشرون العدد الأول التوهيد [٢٣]

والفائزون الثلاثة الأوائل: حج وعمرة لكل منهم. والفائزون السبعة بعدهم: عمرة لكل منهم. تم جوائر مالية ضخمة.

ثم قائمة بأسماء عدد كبير من الكتب والمجلدات يختار بقية الفائزين المائه ( من ٢٦: ١٠٠ ) خمسة كتب لكل فائز .

في العدد القادم بإذن الله: الأسئلة - الشروط - الجوائز وفق الله الجميع لما يحبه ويرضاه.

مجلة التوحيد

#### يشرى للقراء الكرام

صدرت مجلدات مجلة التوحيد لعام ١٤١٨ هـ ( تجليب ممتاز ) ، ثمن المجلد للأفراد : ١٥ جنيها ( داخل مصر ) ، (٢٠) دولارا أمريكيا خارج مصر ، يمكنك الحصول على المجلدات من قسم التوزيع والاشتراكات بالمجلة مباشرة أو بإرسال حوالة بريدية بالقيمة المطلوبة .

والسروالسانا ويسالو



يسر مجلة التوحيد أن تقدم هذه المسابقة إلى المسلمين والمسلمات بجمهورية مصر العربية راجين من الله أن ينفعنا جميعا بها ، وأن يجعلها لكم ولنا في ميزان أعمالنا ، إنه سميع مجيب .

هذا ، وتتميز هذه المسابقة بسهولة الكثير من أسئلتها وقلة عددها وكرثرة وضخامة جوائزها .

فعدد الجوائيز : ١٠٠٠ مائية

[12] التوهيد السنة السابعة والعشرون العدد الأول

مطابع دار الطباعة والنشر الإسلامية/العاشر من رمضان/المنطقة الصناعية ب٢ تليفاكس : ٣٦٣١١ - ٣٦٣١١ .

Upload by: altawhedmag.com



