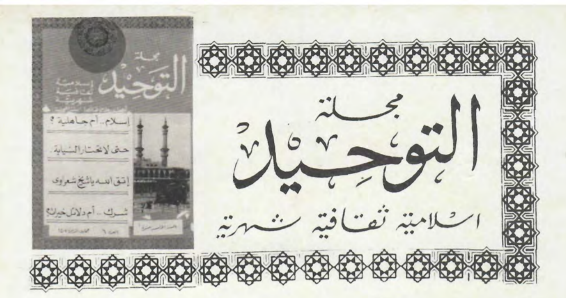


Upload by: altawhedmag.com



تصدرها:

جمَاعة أنصارالسُتنة المُحَمَّدية تأست عام ١٣٤٥ هـ-١٩٢٦ م مئيساللحويد: أحمد فهى أحمت

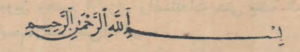
صاحبة الامتنباذ:

جماعت أنصارات نذا لمحت رنير - المركز العام بالقاهرة ماعة أنصارات نذا لمحت رنير - المركز العام بالقاهرة مارع قوله بعابرين - القاهرة : كليغن ١٥٥٧٦

### مثن النسخة:

السعودية ريالان تونس - ٦ مليما عدن ١٠٠ فلسا الكويت ١٠٠ فلس الجنزائر ديناران لبنان١٠٠ قرش العراق ١٠٠ فلس المعنوب درهمان سوربا١٠٠ قرش الأردن ١٠٠ فلس المجلج العزل ١٠٠ فلسا السودان ٢٠٠ قرشا لأردن ١٠٠ فلس المبلح العزل ١٥٠ فلسا السودان ٢٠٠ قرشا لبببا ١٠٠ فلس المبلمن ١٥٠ فلسا مصر ١٥٠ قرشا دول اوروبا وامريكا وباقى دول افريقيا وآسيا ما يوازى دولارا امريكيا او ثلاثة ريالات سعودية

Upload by: altawhedmag.com





#### اسلام أم جاهلية ؟

الحمد لله ، والصلاة والسلام على رسول الله \_ وبعد :

فاذا كانت وزارة الشئون الاجتماعية في بلادنا تهتم بالنواحي الانسانية وأعمال الفير والبر ٢٠٠٠ فيجب أن يكون ذلك موزونا بميزان الاسلام بحيث لا تحل هذه الوزارة ما حرمه الله أو تحرم ما أحله الله ، لأن الالتزام بشرع الله التزاما كاملا يعتبر أول واجب على أجهزة الدولة التي ينص دستورها على أنها دولة مسلمة كما ينص على أن الشريعة الاسلامية هي المصدر الرئيسي للتشريع و ولذلك فقد كان المفروض على الأقل ان تدرس القوانين الجاري العمل بها لبحث مدى تعارضها أو اتفاقها مع أحكام الاسلام كما يقول أصحاب سياسة ترقيع القوانين و

ومن الأمور الانسانية التي ترعاها وزارة الشئون الاجتماعية مسئلة الأطفال الذين يأتون من الزنى ٠٠٠ فانها تقيم لهم دور التربية أو الملاجيء أو ما شابه ذلك ويستطيع أي زوج أن يذهب الي ادارة الطفولة أو ما يسمى بادارة الأسر البديلة بوزارة الشئون الاجتماعية ويتقدم اليها برغبته في تبنى طفل ذكر أو انثى وسرعان ما تيسر له الوزارة هذا الأمر وتنسب الطفل الى ذلك المتبنى نسبا قانونيا فتستخرج له شهادة الميلاد وتقيده في دفاترها منسوباً الى المتبنى حيث يضيفه بعد ذلك الى بطاقته العائلية

وبطاقة التموين وجميع الأوراق والمستندات حتى ينشأ الطفل ويكبر وهو يحمل اسم من تبناه على أنه أبوه ٠

وهـذا التبنى كان معمولا به في الجاهلية وفي السنوات الأولى من بعثة النبي عن الى أن أبطله الله تعالى بقوله « ادعوهم لآبائهم هو أقسط عند الله ، فإن لم تعلموا آباءهم فاخوانكم في الدين ومواليكم » الآية ه من مسورة الأحزاب ، وهي الآية التي يقول المفسرون انها نزلت في شأن زيد بن حارثة رضى الله عنه • فمما روى أن أم زيد قد خرجت معه لتزور أهلها وكان غلاما في الثانية عشرة من عمره ، وفي الطريق اعتدى عليه قوم من قطاع الطرق فأسروه ومازلوا ينتقلون به حتى باعوه في سوق من أسواق العرب تسمى سوق معاشة ٠٠ اشتراه حكيم بن حزام بن خويلد ووهبه لعمته خديجة رضى الله عنها فوهبته بدورها للنبي ما وكان ذلك قبل البعثة • ظل أبوه وعمه يبحثان عنه حتى قيل لهما ان زيدا في مكة عند محمد بن عبد الله بن عبد المطلب فذهبا اليه يرغبان في فداء زيد • فقال لهما النبي على « خيراه فان اختاركما فهو لكما دون فداء » فاختار زيد الرق مع رسول الله على حريته مع قومه فقال رسول الله عند ذلك « يامعشر قريش اشهدوا أنه ابنى يرثني وأرثه » وكان يطوف على قريش يشهدهم على ذلك • وأصبح اسمه زيد بن محمد بدلا من زيد بن حارثة ، وكان ذلك \_ كما قلت من قبل \_ قبل البعثة • واستمر ذلك الى أن نزل قول الله تعالى « ادعوهم لآبائهم هو أقسط عند الله ٠٠٠ » الآية ، فعادت تسميته مرة أخرى ليكون زيد بن حارثة بدلا من زيد بن محمد .

وخطورة التبنى فى أيامنا هذه أنه يغير كثيرا من الأحكام الشرعية كالمواريث مثلا ، فطالما حمل هذا الطفل اسم من تبناه وسجل ذلك على الأوراق الرسمية واستمر ذلك فى كل مراحل حياته كان طبيعيا أن يرث ويورث دون وجه حق •

ومن الأمثلة على اتفاد التبنى وسيلة للتلاعب بالأحكام الشرعية قضية عرضت على محكمة شمال القاهرة الكلية للولاية على النفس ملفصها أن احدى النساء قد تقدمت بطلب اعلام وراثة لها ولابنتها عقب وفاة زوجها وفوجئت بأشقاء زوجها يتدفلون معترضين قائلين أن الابنه ليست بنتا لشقيقهم المتوفى ومن ثم لا ترثه شرعا ولجأت الأم الى المحكمة وعرضت أمامها الشكلة وطلبت صونا لأموال طفلتها القاصرة تعيينها وصية عليها غحكمت لها المحكمة بذلك وسارعت الأم برفع دعوى أخرى بوصفها وصية على البنت وطلبت فيها الحكم باستحقاقها الميراث هي وابنتها من تركة زوجها ووالد طفلتها وتدخل أشقاء المتوفى مرة أخرى وأعلنوا أن هذه البنت ليست ابنة المتوفى لكنها متبناه والاسلام لا يؤيد التبنى و

وقدم محامى الزوجة شهادة ميلاد الطفلة المذكورة مقيدة باسم والديها كما قدم بطاقة الأب العائلية الثابت فيها أنها ابنته وبطاقة التموين وأوراق التحاقها بالمدرسة بخط يد المتوفى وتوقيعه وقال المحامى ليست هناك من المستندات أكثر من ذلك اثناتا للنسب .

أما محامى أشقاء المتوفى فقد أقام دعوى على الأم بصفتها وصية طلب فيها نفى ولادتها للطفلة قائلا أن دعوى نفى الولادة تختلف عن دعوى النسب حيث تعنى دعوى النسب أن الزوجة قد وضعت مولودا مجهول النسب في حين ترمى دعوى نفى الولادة الى نفى ولادة الأم مطلقا للصغير وهو ما حدث في هذه القضية فالزوجة عاقر لا تلد ، وقد تبنت هذه الطفلة من ادارة الأسر البديلة بوزارة الشئون الاجتماعية وخلع عليها المتوفى اسمة واستخرج لها شهادة ميلاد بهذا الاسم وأثبتها في جميع السجلات بهذا الاسم ، وهذا لا يعنى الاقرار بالنسب ، فالنسب من جانب المرأة يثبت بالولادة والمدعية لم تلد ،

طلبت المحكمة من وزارة الشئون الاجتماعية أن تدلى بما لديها من بيانات في هذه القضية فأفادت بأن الثابت في دفاترها أن المتوفى وزوجته قد تبنيا هذه الطفلة وقام المتوفى باستخراج شهادة ميلاد لها باسمه ووقع مع زوجته اقرارا يفيد ذلك •

حينئذ حكمت المحكمة برفض دعوى الأم وقبول دعوى أشقاء الزوج المتوفى بنفى ولادتها للطفلة وقالت أن الطفلة لا تعد بنتا لهما ولا يقدح فى ذلك ما دون بشهادة ميلادها أو سائر الأوراق والمستندات الأخرى • ووقفت المحكمة الى جانب أحكام الاسلام وخالفت أحكام وزارة الشئون الاجتماعية •

واذا كان لنا من تعليق فاننا نقول: كم أخذت هذه القضية من وقت ؟ وكم ضيعت من جهد القضاة ووقتهم ؟ واذا كانت المحكمة قد توصلت الى الحق فى هذه القضية فهل نضمن ذلك فى كل القضايا المشابهة ؟ ولماذا لا يكون لوزارة الشئون الاجتماعية مستشارون فى أمور الدين حتى لا تكون المحاكم فى واد والوزارة فى واد آخر ؟ أما كان الأولى بوزارة الشئون الاجتماعياة أن توفر على القضاء والمصامين كل هذا الجهد والوقت الضائع بأن تسير على نهج الاسلام وتريحنا من مثل هذه القضايا بمنع التبنى ؟ أم أنه لابد لرعاية النواحى الانسانية أن تضع أحكام الاسلام تحت الاقدام وترفع أحكام الجاهلية فوق الرءوس ؟ ولا حول ولا قوة الا بالله ٠

وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وعلى آله وصحبه .

رئيس التحرير



#### (( وما أبرىء نفسى ٠٠٠ ))

جسنا خلال سورة « يوسف » مشدودين ، متأثرين بوقائع العصر مبصرين بمنظار الأحداث ، حقائق التاريخ ، خاشعين أمام أنباء فيها مزدجر ، وعبر ، الا أننا لم نزدجر ، ولم نعتبر ،

ولعل من أسباب ارتباطنا المتلهف بالسورة الكريمة أنها سجلت الوقت الذي شتلت فيه فروع من شجرة اسرائيل ، لتزرع في مصر ،منذرة بالتكاثر ، والتكاثف ، لولا أن ابتلاهم الله بفرعون، فطاردهم حتى الموت ، وبعض السم ترياق لبعض .

ومضينا وغايتنا أن نتدبر آية كريمة ، تقرر مبدأ النقد الذاتى، القائم على البصيرة التى تستهدى الدوافع وتبصر العلل التى يمكن أن تؤثر ايجابا ، وسلبا ، واعلاء ، وخفضا ، ونشرا وطيا (وما أبرى نفسى ، ان النفس لأمارة بالسوء ، الاما رحم ربى ) •

واستروحنا بأشفية قرآنية ، تأسو ، وتحفز الهمم ، هادية ، حادية الى موكب النور .

وقرأنا قرآنا يربى بالرؤى ، ويؤدب بالقصة ، ويعظ بالتاريخ ، ويعرض من الصور ، والأحداث ، والمواقف ما يكشف المعادن ، ويعرض من المرض لله ، ويبرز المزالق ، ويؤكد علو كلمة الله ، ويحقق مبدأ أن الأرض لله ، يورثها عباده الصالحين بكل ما تحمل مادة « ص ل ح » من معانى الصلاح ، والاصلاح ، والصلاحية ، والصلحة ، ( ولقد كتبنا في الزبور من بعد الذكر أن الأرض يرثها عبادى الصالحون ) وكلها حكما ترى معان تتطلب يقظة ، ووعيا ، وتقتضى الحركة

المخاصة ، والقلب السليم .

ووقفنا طويلا مع سلالة اسرائيل ، نتعمق كيانهم ، ونسمع عواء الذئاب ، وصليل الطين في اجوافهم ، ونتمثلهم وقد بدت البغضاء من أفواههم وما تخفى صدورهم أكبر .

#### (تراث وبيء)

وسلالة اسرائيل أملا السلالات و بكدرة الطين ، وأشدها انجذابا الى عنصر الطين و

وتوجيها الى ما تميزوا به من خواص عجيبة ، اهتم القرآن بتشريحهم ، وتحليلهم ، وركز على خلال تكاد تكون مرجع معظم الشرور ، خلال ترمى بالشرر ، وتعمى بالدخان ٠

(1) من ذلك قول الله مشيرا الى تعلقل المادانية ، وتمكنها ، وجريانها فى كيانهم كله كما يجرى الدم فى الأوصال ، والعروق « وأشربوا فى قلوبهم العجل بكفرهم » ٠

فالصورة توحى بالنهم ، والجشع ، وسعة الوعاء ،مع قدرة فائقة على البلع ، لا تتوفر الا فى الأفاعى ، ولقد وصفوا صراحة فى الانجيل بأنهم الأفاعى ، أبناء الأفاعى ،

واختيار كلمة قلوب « في قلوبهم » - والقلب هو المضخة التي تضخ الدم الى كل الخلايا - يوحى بأن خلاياهم كلها امترجت بهذا الداء الوبيء •

فوق أن كلمة « أشربوا » توحى بالقوة الخفية التي جرعتهم المزيج الشراني الشيطاني ، وأن مثل هذا لا ينال الا بسلطان شيطان

والعجل ، اشارة الى عجلهم الذهبى ، والكلمة \_ فوق هذا \_ توحى بتلاعبهم بالذهب ، وتتسع فتشمل كل مازين للناس من حب الشهوات من النساء والبنين والقناطير المقنطرة من الذهب ، والفضة ، والخيل المسومة ، والأنعام ، والحرث ٠٠٠ » •

(ب)ومن ذلك قول الله \_ فى آية تعد محورا ، وعلة لكل الصفات ، والأحوال التى سبقتها ، والتى لحقتها « ولتجدنهم أحرص الناس على حياة »

فالعبارة \_ على قصرها \_ تحف البالالات المؤكدة ، تأكيد بالام القسم ، وتأكيد بالنون الثقيلة ، وتأكيد باختيار صيغة أفعل « أحرص» الدالة على التفوق في هذه الصفة ، وتأكيد يشتم من التعميم المفهوم من اختيار كلمة « الناس » وتأكيد يتصاعد من تنكير كلمة « حياة » أي : مهما كانت حقيرة فهم أشد العالمين حرصا عليها ، وتشبثا بها ،

والمتمعن يرى أن كل الدلالات التي تتواثب بين الآيات السابقة ، واللاحقة ، تأرز ، وتنتهى الى عبارة « ولتجدنهم أحرص الناس على حياة »

فهذا الحرص علة ماسبق من: تول ، واعراض ، ومن تظاهر بالاثم ، والعدوان ، ومن اجتراء على التكذيب ، واعتداء على الرسل ، • • الخ • ، وعلة ما لحق من حب الدنيا ، وكراهية الموت ، ومن معاداة للملائكة التي تتنزل بغير ما تهوى أنفسهم ، ومن نبذ للبينات ، وتنكر للعهود ، ومن ضلوع مع الشياطين ، ومن أثرة تجعلهم لا يطيقون أن يذوق غيرهم من خير (١) « مايود الذين كفروا من أهل الكتاب ، ولا المشركين، أن ينزل عليكم من خير من ربكم ، والله يختص برحمته من يشاء ، والله يذو الفضل العظيم » البقرة ١٠٥

## « فلما زاغوا أزاغ الله قلوبهم »

ذلك ميراث بنى اسرائيل من الحمأ المسنون ، وتحت وطأة هذا التراث العجيب:

١ ـ تطاولوا على المولى جل وعلا ، متمردين ، متوقعين فقالوا : « ان الله فقير ، ونحن أغنياء » وقالوا : « يد الله مغلولة » وفي توراتهم:

<sup>(</sup>١) راجع من سورة البقرة الآيات من الآية رقم ١٤ الى الآية رقم ١٢٢.

« انتبه ، كم تنام يارب ، استيقظ من رقدتك »(١) ٠

٢ - وأعظموا على الله الفرية فقالوا: « نحن أبناء الله وأحباؤه » « لن تمسنا النار ٠٠ » « لن يدخل الجنة الا من كان هودا ، أو نصارى» وزعموا: أن لهم الدار الآخرة عند الله خالصة من دون النه س س وتطاولوا على المقدسات فبدلوا ، وغيروا ، وحرفوا ، وكتموا ، ونسوا حظا مما ذكروا به ، وصدق الله: « فبما نقضهم ميثاقهم ، لعناهم ، وجعلنا قلوبهم قاسية ، يحرفون الكلم عن مواضعه ، ونسوا حظا مما ذكروا به ، ولا تزال تطلع على خائنة منهم ٠٠ » المائدة ١٧٠

٤ - وقعدوا لأنبياء الله كل مرصد ونالوا منهم كل نيل: باللسان فوصموهم - فى كتبهم المقدسة - بكل زذيلة واتهموا بعضهم بالردة ، وبالسحر ، وبالعدر ، وبالسكر ، وبالزنى ، ومضاجعة بناتهم ٠٠ الخ ٠٠ ونالوا منهم باليد « أفكلما جاءكم رسول بما لا تهوى أنفسكم استكبرتم ففريقا كذبتم وفريقا تقتلون ٠٠٠ » البقرة ٨٧

ه \_ وانطووا فى مادانية حجرية ، واشتملوا بعقلانية صلدة فكانوا مصداق قول الله : \_ ( وقالوا قلوبنا غلف ، بل لعنهم الله بكفرهم ، فقليلا ما يؤمنون ) البقرة ٨٧

٣ ـ وتوقحوا فزعموا \_ فى التوراة \_ أن يعقوب اختلف مع الله فنشاحنا ، وتصارعا ، فصرعه يعقوب وضرب به الأرض
 ٧ ـ وفجروا فزعموا فى التوراة أن ابنتى لوط مكنتا أباهما لوطا من نفسيهما «عمدا» وأنجبتا \_ منه \_ مواب ، وعمون ، جدى كثير من الأنبياء .

وأن يهوذا بن يعقوب زنى بأرملة ولده وأنجب منها ولدا هو جد داود عليه السلام ٠

<sup>(</sup>۱) واله التوراة متردد ، يتخذ القرار ثم ينهار ويندم ، غنى التوراة : ان الرب ضاق بنساد الآدميين غندم على خلتهم واكتسحهم بالطسوفان ، ثم بكى ندما حتى رمدت عيناه ، وعادته الملائكة في مرضه .

وفى العشر الأوائل من « محرم » يصلون قائلين : - « ياأبانا ، كى يقر كل مخلوق بأنك الملك الأحد ، المهيمن ، أمكنا على جميع أهل الأرض » ، ومفهوم هذا أنه - جل شأنه - ان لم يفعل فليس بشى ، م - واعتقدوا أن الله يغفر ، بل يبارك كل لكمة يسددونها الى الأمميين « غير اليهود » الأنعام الذين خلقهم الله خدما ، وعبيدا ليهود ، وخلع عليهم الشكل الآدمى ايناسا لسادتهم اليهود ، ولا ليهود ، وفي توراتهم : « اكتسموا كل سكان الأرض من أمامكم ، والا كانوا أشواكا في أعينكم ، ومناخس في جنوبكم ، وعقبات في طريقكم ، كل موضع تدوسه أقدامكم أعطيته لكم ، من نهر مصر الى النهر الكبير كل موضع تدوسه أقدامكم أعطيته لكم ، من نهر مصر الى النهر الكبير الشمس » تكوين - ١٥ ع ١٨ - ٢١ ، ويشوع - ١

۱۰ – وبمقتضی نصوص توراتیة یستبیحون دماء البشر ، ولم لا ؟ الم یعد موسی علیه السلام علی المصری ، ویقتله ؟ الم یعفر الله دُنك له ؟ « ودخل المدینة علی حین غفلة من أهلها فوجد فیها رجلین یقتتالان ، هـذا من شیعته ، وهذا من عدوه ، فاستغاثه الذی من شیعته علی الذی مسن عـدوه فوکزه موسیی فقضی علیه ، ۱۰۰ » القصص ۱۵ وقالوا: ان الله عهد الی بنی اسرائیل أن یعفر لهم وان جاءوه بقراب الأرض خطایا ، وبمقتضی هذا العهد غفر لموسی « قال رب انی ظلمت نفسی فاغفر لی ، فغفر له انه هو الغفور الرحیم » القصص ۱۹ ، وغفر لداود علیه السلام فتنة الخصم اذ تسوروا المحراب « فغفرنا له لداود علیه السلام فتنة الخصم اذ تسوروا المحراب « فغفرنا له لائفسهم مسیرة لا تتعرض لمقاومة من السماء ، أو الأرض ، وغنیمة باردة لا یعترض سبیلهم الیها أحـد فی السماء ، أو الأرض ، وتفویضا مطلقا من المولی لهم کی یکونوا هم وحدهم علی خزائن السموات مطلقا من المولی لهم کی یکونوا هم وحدهم علی خزائن السموات

#### ((أثرة بغيضة وعواقب وخيمــة ))

وسلالة اسرائيل تعيش بهذا التراث داخل دوائر : دائرة كبرى تفصلهم عن سائر الناس • ودوائر أخرى تفصل السبط عن السبط ،

والبطون عن البطون ، والأفخاذ عن الأفخاذ ٠٠٠ هكذا حتى ينتهى كل فرد الى أن يتقوقع فى نفسه « تحسبهم جميعا وقلوبهم شتى » فلا عجب اذا علمت أن بعضهم يبغى على بعض ، ومن هذا المنظور استنبط داود عليه السلام الحكمة التى ذيل بها حكمه فى قضية الخصمين « قال لقد ظلمك بسؤال نعجتك الى نعاجه ، وان كثيرا من الخلطاء ليبغى بعضهم على بعض ، الا الذين آمنوا وعملوا الصالحات ، وقليل ماهم ٠٠ » ص ٢٤

وتطاول بعضهم على بعض تحكيه الآيات الكريمة: \_ ( واذ أخذنا ميثاقكم ، لا تسفكون دماءكم ، ولا تخرجون أنفسكم من دياركم، ثم أقررتم وأنتم تشهدون ، ثم أنتم هؤلاء تقتلون أنفسكم ، وتخرجون فريقا منكم من ديارهم ، تظاهرون عليهم بالاثم ، والعدوان ، وان يأتوكم أسارى تفادوهم ، وهو محرم عليكم اخراجهم ، أفتؤمنون ببعض الكتاب وتكفرون ببعض ، فما جزاء من يفعل ذلك منكم الا خزى في الحياة الدنيا ، ويوم القيامة يردون الى أشد العذاب ، وما الله بغافل عما تعملون ، أولئك الذين اشتروا الحياة الدنيا بالآخرة ، ، البقرة ١٨٥ ٢٨٠

وهذه الأثرة المطبقة لابد أن تجعل منهم شركاء متشاكسين ، وأن تنتهى بهم الى المهاوى التى صورها القرآن .

ا \_ الى الذل « ••• وضربت عليهم الذلة والمسكنة ، وباءوا بغضب من الله ، ذلك بأنهم كانوا يكفرون بآيات الله ، ويقتلون النبيين بغير الحق ، ذلك بما عصوا ، وكانوا يعتدون ) البقرة ٢٦ لنبيين بغير الحق ، ذلك بما عصوا ، وكانوا يعتدون ) البقرة ٢٦ لكان خيرا لهم ، منهم المؤمنون ، وأكثرهم الفاسقون • لن يضروكم الكان خيرا لهم ، منهم المؤمنون ، وأكثرهم الفاسقون • لن يضروكم الأ أذى ، وان(١) يقاتلوكم يولوكم الأدبار ، ثم لا ينصرون • ضربت عليهم الذلة أينما ثقفوا ، الا بحبل من الله ، وحبل من الناس ، وباءوا بعضب من الله ، وضربت عليهم المسكنة ، ذلك بأنهم كانوا يكفرون بآيات

<sup>(</sup>۱) هذا مشروط بتحقق مضمون الآية السابقة « كنتم خير امة اخرجت للناس ، تأمرون بالمعروف ، وتنهون عن المنكر وتؤمنون بالله . . . » .

الله ويقتلون الأنبياء بغير حق ذلك بما عصوا ، وكانوا يعتدون ) آل عمران ١١٠ – ١١٢

س\_ الى التشريد ، والتيه ، والتمزق: « قال فانها محرمة عليه-م أربعين سنة يتيهون في الأرض ٠٠) المائدة ٢٦

كلمسخ: \_ (قل هل أنبئكم بشر من ذلك مثوبة عند الله ، من لعنه الله ، وغضب عليه ، وجعل منهم القردة ، والخنازير وعبد الطاغوت ، أولئك شر مكانا ، وأضل عن سواء السبيل ) المائدة ، ه و واستقبلوا اللعنات : « لعن الذين كفروا من بنى اسرائيل على لسان داود ، وعيسى بن مريم ذلك بما عصوا ، وكانوا يعتدون ، كانوا لا يتناهون عن منكر فعلوه لبئس ما كانوا يفعلون ، ترى كثيرا منهم يتولون الذين كفروا ، لبئس ما قدمت لهم أنفسهم أن سخط

ومتابعة القرآن لخصال بنى اسرائيل معددا لها ، محددا لأبعادها فوق أنها تبصير ، وتحذير - توحى بأن الاسرائيلية ليست عنصرا فقط ، بل هي عنصر يفرز الصديد ، فيؤذي ، ويعدى •

الله عليهم \* \* \* ) المائدة ١٨

ووحدة الأصل بين الأناسي « من صلصال من حماً مسنون » تورث كل الناس صلاحية الأصابة بتلك الصفات المرذولة التي أصابت بني اسرائيل • فهي فيهم بالفعل ، وفي غيرهم بالقوة ( بالاستعداد ) وصدق الله : « ونفس ما سواها • فألهمها فجورها ، وتقواها • قد أفلح من زكاها • وقد خاب من دساها » ومعنى ذلك أن كل نفس تنطوى على أجنة الخير ، وأجنة الشر ، فاذا ألقمت أجنة الشر ثدى ابليس ، انتبرت ، واستشرت ، وأفرزت قيحا وسما وخلالا منكرة ، وأينما تجمعت تلك الخلال المنكرة فثم اللعنات ، والمزالق ، والمهالك ، وثم اليهود •

#### وهديناه النجدين

فالطين ليس شرا محضا ، بل هـو ككل شيء \_ مَادة يمكن أن تحتضن جذور الخير ، والشر ، والمولى الذي جعـل لكل داء دواء ، أنزل من لذنه حكمة تذوى جذور الشر ، وتربى جذور الخير ، فتزدهر وتشتجر حتى تكون وفق الصورة الكريمة : ( ومثلهم في الانجيل كزرع

أخرج شطأه فآزره ، فاستغلظ فاستوى على سوقه ، يعجب الزراع ليغيظ بهم الكفار ٠٠٠) ٠

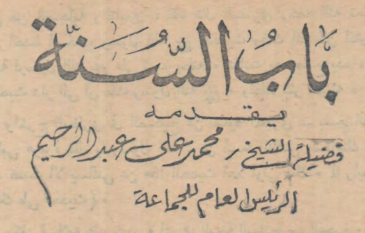
وتلك الحكمة التي تميت ، وتحيى ، تتمثل فيما بعث الله به الأنبياء من الهدى ، والعلم (مثل ما بعثنى الله به من الهدى ، والعلم كمثل الغيث الكثير أصاب أرضا ، فكانت منها طائفة طيبة قبلت الماء ، فأنبتت الكلا ، والعشب الكثير ، وكانت منها أجادب أمسكت الماء فنفع الله بها الناس ، فشربوا ، وسقوا ، وزرعوا ، وأصاب منها طائفة أخرى ، انما هي قيعان لا تمسك ماء ، ولا تنبت كلا ، فذلك مثل من فقه في دين الله ، ونفعه ما بعثنى الله به فعلم ، وعلم ، ومشل من لم يرفع بذلك رأسا ، ولم يقبل هدى الله الذي أرسلت به ) حديث متفق عليه ،

ومما يرشح هـذا المثل النبوى ، حديث الأمانة ، الذى يصور الأمانة بذرة تنطوى عليها القلوب ، والقرآن ، والسنة ريا ، واشعاعا يفتق ، ويفلق الحب والنوى ، ويصور الغفلات حسبانا يجتاح معالم الهدى فى القلوب حتى تغدو صعيدا زلقا : (عن حذيفة قال : حدثنا رسول الله عن حديثين ، قد رأيت أحدهما ، وأنا أنتظر الآخر ، حدثنا أن الأمانة نزلت فى جذر قلوب الرجال ، ثم نزل القرآن ، فعلموا من القرآن ، وعلموا من السنة ، ثم حدثنا عن رفع فعلموا من الوكت ، ثم ينام الرجل النومة فتقبض الأمانة من قلبه ، فيظل أثرها مثل الوكت ، ثم ينام النومة فتقبض الأمانة من قلبه ، فيظل أثرها مثل المجل ، كجمر دحرجته على رجلك فنفط فتراه منتبرا وليس فيه شيء مده الخ ) ، رواه مسلم

ان دين الله غسول طاهر ، ولقاح للقلوب ، يوفر للقيم فرص النمو بمنأى عن الآفات والجوائح التي تنبثق من أعماق الطين ، وتستفحل أيما استفحال حين تتفاعل مع الأجواء الموبوءة المغممة بلقاح المادانية ، وغازات الطين ، وأرياح الشياطين ،

واليهود بحكم عصيانهم الطويل ، وبحكم تمردهم على أنبيائهم ، وبحكم المراث ، هم النموذج الجيد لحملة الميكروب ، بل هم المزرعة الجرثومية ، تتوالد فيها المكروبات ، وتنتشر منها .

بخارى أحمد عبده



الاخــلاص في الــدين والسبعة الذين يظلهم الله يوم القيامة

عن أبى هريرة رضى الله عنه قال : قال رسول الله عن ( سبعة يظلهم الله يوم القيامة ، يوم لا ظل الا ظله : امام عادل ، وشاب نشأ في عبادة الله تعالى ، ورجل ذكر الله في خلاء ففاضت عيناه ، ورجل قلبه معلق بالمساجد ، ورجلان تحابا في الله ، ورجل دعت امرأة ذات منصب وجمال الى نفسها فقال انى أخاف الله ، ورجل تصدق بصدق بصدقة فأخفاها حتى لا تعلم شماله ما صنعت يمينه ) رواه البخارى ومسلم والنسائى والترمذي وأحمد ومالك ،

#### تمريف بالراوى

اختلفوا في اسم أبي هريرة واسم أبيه اختلافا كبيرا ، وروى ابن حجر في الاصابة ، نقلا عن ابن اسحاق : قال أبو هريرة : كان اسمى في الجاهلية عبد شمس بن صخر ، فسماني رسول الله عبد الرحمان ، وكنيت أبا هريرة ، لأني وجدت هرة فحملتها في كمى ، فقيل لي أبو هريرة ، وهو أكثر الصحابة رواية عن رسول الله عن ، قال محمد بن حزم : احتوى من حديث أبي هريرة على خمسة آلاف وثلثمائة حديث ، وروى عنه أكثر من ثمانمائة من أهل

العلم من الصحابة والتابعين ، كما قال البخارى رحمه الله تعالى ، وكان أحفظ أصحاب رسول الله في للحديث وذلك أنه كان أكثرهم صحبة لرسول الله في على شبع بطنه ، فكانت يده مع يده ، يدور معه حيث دار الى أن مات رسول الله في ، ولذلك كثر حديثه ،

وآخرج البحارى فى الصحيح عن عيد المقبرى - بضم الباء - عن أبى هريرة قال يا رسول الله: من أسعد الناس بشفاعتك ؟ قال ( لقد ظننت ألا يسألنى عن هذا الحديث أحد أولى منك • لما رأيت من حرصك على الحديث) •

وكان اسلامه عام خيير ، أى في السنة السابعة من الهجرة ، وقدم المدينة مهاجرا من قبيلة دوس ، وسكن الصفة ،

وقوة حفظه للحديث تأتى مما أخرجه البضارى عن سعيد المقبرى عن أبى هريرة: قلت يا رسول الله: انى لأسمع منك حديث أنساه • فقال: ابسط رداءك • فبسطته ثم قال: (ضمه الى صدرك) فضممته فما نسيت حديثا بعد •

وفي الصحيح عن الأعرج ، قال أبو هريرة : انكم تزعمون أن أبا هريرة يكثر الحديث عن رسول الله في : انى كنت امرأ مسكينا أصحب رسول الله في على ملء بطنى ، وكان المهاجرون يشغلهم الصفق بالأسواق ، وكانت الأنصار يشغلهم القيام على أموالهم (زراعاتهم) فحضرت من النبي في مجلسا فقال (من يبسط رداءه حتى أفضى مقالتي ثم يقبضه اليه فلن ينسى شيئا مما سمعه) فبسطت بردة على حتى قضى حديثه ثم قبضتها الى ، فوالذى نفسى بيده ما نسيت شيئا سمعته منه بعد ، أخرجه البخارى ومسلم وأحمد والنسائى ،

قال أبو هريرة: قدمت ورسول الله في بخيير، وسنى لا تزيد على الثلاثين فأقمت حتى مات، وأدور معه وأخدمه وأغزو معه، وأحج، فكنت أعلم الناس بحديثه، وكانوا يعرفون لزومى له، فيسألونني عن حديثه، منهم عمر وعثمان وعلى وطلحة والزبير، ولا والله لا يخفى على كل حديث كان بالمدينة،

مات رضى الله عنه سنة ثمان وخمسين ، وهو ابن ثمان وسبعين

#### المفردات

يدخلهم في ظل رحمته لا رحمة الا رحمته يوم القيامة ، ولايوجد ظل يوم القيامة الاظله كل حاكم أو رئيس له سلطة كالوزير والمدير والعمدة والمحافظ الخ يعدل بين الرعية ، ويتبع أوامر ربه ، ولا يحجب نفسه عن رعيته كناية عن تردده على المسجد في أوقات الصلاة ، لحرصه على الجماعة مقلمه ولسانه بالدموع من خشية الله تعالى بكسر الصاد أي ذات أصل وشرف وكلمتها مسمو عة بصدقة تطوع - لأن الزكاة المفروضة يسن اظهار ها كتمها عن الناس يظلهم الله يوم لا ظل الا ظله

الامام

العادل

رجل قلبه معلق بالمساجد

ذكر اللـه فاضت عيناه ذات منصب

تصندق

فأخفاها

#### المفتى

يوم القيامة ، يوم عظيم الكرب ، شديد الخطب ، يوم يشيب فيه الولدان ، يوم لا يجزى والد عن ولده ، ولا مولود هو جاز عن والده شيئا ، يوم يفر المرء من أخيه ، وأمه وأبيه ، وصاحبته وبنيه .

فى هـذا اليوم يتجلى الله تعالى برحمته على فريق من عباده ، يظلهم الله فى ظله ، ويتعمدهم برحمته ، فلا تعمى عليهم الأنباء ،

ولا يحزنهم الفزع الأكبر ، ويكونون في أمان من الخوف ، ويدخلهم الله في رحمته مع عباده الصالحين ،

والحديث الشريف اشتمل على صفات سبعة من عباد الله المخلصين الذين يجنبهم أهوال الساعة ، وعذاب الآخرة ٠

#### الأول: الامام العادل:

وهو كل حاكم أو رئيس أو مدير ، تولى شئون المسلمين ، فسار بينهم بالعدل ، وأفسح صدره للمظلوم وانتصف له من الظالم ، وسار على العدل بين الناس لا يروج في سوقه الرياء والمداهنة ، ولا يتقرب اليه الا بالاخلاص في العمل ، حتى يطمئن كل واحد على نفسه وماله .

يرعى مصالح رعيته ومرءوسيه ، فيرفع شأنهم ، ويعمل على رفعتهم ، قد أخذ الناس بالجادة وسلوك الطريق المستقيم ، من غير افراط ولا تفريط وسوى بينهم في المقوق والواجبات .

أخذ نفسه بكتاب الله ، واحتكم الى شريعته ، فأحل ما أحل الله ، وحرم ما حرم الله ، وجعل هذه الشريعة دستورا بينه وبين رعيته ،

يحيط نفسه ببطانة صالحة ، يخلصون له المشورة ، ويقفون في وجه الباطل ، ويبصرونه بالسبيل الأقوم •

ويدخل فى ذلك كل من ولى من أمور الناس شيئًا • فبر وعدل ، كرؤساء المصالح والهيئات والمؤسسات •

فعليهم أن يستهدوا في كل أمورهم بكتاب الله تعالى ، يحقون الحق ، ويبطلون الباطل ، وأنى لهم ذلك الا اذا كانوا على هدى وتقى ، معتصمين بكتاب الله ، وملتزمين سنة نبى الهدى الله ،

لذلك كان المدير أو الرئيس العادل ، الذي لم يفتنه مركزه ، ولا جنده ، ولا سيطرته على المال والعباد \_ كان على رأس قائمة من يظلهم الله يوم القيامة في ظله ، يوم لا ظل الا ظله .

#### الثاني : الشاب الناشيء في طاعة الله تعالى :

وهو الشاب الذي لم يفتنه شبابه ، ولا قوته ولا نشاطه ، فشب على الايمان ، والنزم تقوى الله تعالى ، وانصرف عن اللهو واللعب ، وكل ما يغضب ربه ، فلم تجرفه التمثيليات الخليعة ، ولا الأغانى الوضيعة ولم تستحوذ عليه شهوة ، ولم تفتنه المغريات ، ولم يحضع لدافع الطيش والهوى ،

فنشأ على طاعة الله تعالى ، وتعاون على البر والتقوى ، لا يكون فى مكان حيث أمر الله ، لا يكون فى مكان حيث أمر الله ، مراقبا ربه فى سره وعلانيته سلمت عقيدته ، وصح دينه ، فلقى ربه بوم القيامة بقلب سليم .

#### الثالث: رجل ذكر الله في خلاء ففاضت عيناه:

وهذا قد استنار قلبه بالايمان ، يستحضر عظمة ربه فى كل أموره ، فعرف ربه ، وعبده على قدر معرفته لله ، فاذا خلا الى نفسه تذكر جبروت الله وبطشه بالعصاة والمذنبين ، وجمع بين الخوف من الله تعالى ، والرجاء فيه ، فتذكر رحمته واحسانه بأهل الطاعة والاخلاص ، فاغرورقت عيناه بالدموع خوفا وطمعا ، خوفا من عذاب الله وعقابه ، وطمعا فى رحمته وثوابه ،

فاضت عيناه بدون مخادعة أمام الناس ، ولكن في خلاء عن تأثر بالرغبة والرهبة .

#### الرابع: رجل قلبه معلق بالساجد:

وهو الذي لا يشغله عن صارة الجماعة في المسجد شاغل ، فيسرع اليه متى هان وقت الصلاة ، وتراه دائم التضرع لله عز وجل ، تجافى عن هب الدنيا وشهواتها ، ففر منها الى بيوت الله تعالى ومجتمع المسلمين ، ومناط وهدتهم ، والتئام كلمتهم ، تراه ينصرف من صلاة الجماعة بالمسجد ، وينشغل بالصلاة التالية ، لحرصه على أدائها في جماعة كما شرع الله ، لا كما شرع الناس لأنفسهم ،

فلا يأتون المساجد الا يوم الجمعة ، لما أفتاهم علماؤهم أن صلاة الجماعة سنة ، ومن ثم ينظر اليها كثير من المسلمين على أنها عمل اختيارى ، يؤدى كيف شاء ، في المنزل أو في المتجر ، بدون عذر شرعى ، وتراه يسمع النداء ولا عذر له فلا يجيب ، فخاب المسكين وخسر ، وقد ورد في الحديث الشريف أن من سمع النداء ولم يجب فلا صلاة له ، أي لا ثواب له في صلاته ،

وقد قال الله تعالى ( انما يعمر مساجد الله من آمن بالله واليوم الآخر ) والمقصود من عمارة المساجد قيام صلاة الجماعة بها •

ثم ان النبى عن لم يأذن لعبد الله بن أم مكتوم (الأعمى) أن يتخلف عن الجماعة ، فسأله : هل تسمع النداء ؟ قال نعم ، قال عن الأ أجد لك رخصة ، اذن أجب ،

وقد ورد فى الحديث الصحيح عن أبى هريرة رضى الله عنه ، أن رسول الله على قال (والذى نفسى بيده لقد هممت أن آمر بحطب عيدتطب ، ثم آمر بالصلاة فيؤذن لها ، ثم آمر رجلا فيؤم الناس ، ثم أخالف الى رجال تخلفوا عن الجماعة فأحرق عليهم بيوتهم متفق عليه ،

واذا كان الدين قد شدد على الجماعة ، فقد أباح للمعذور أن يتخلف عنها كالمريض والمسافر .

والرجل الحريص على الجماعة ، وصفه الرسول على ، بأن قلبه معلق بالمساجد ، لا يشغله عن صلاة الجماعة شاغل مهما عظم شأنه ، ليأنس بطاعة الله تعالى ، ومن ثم كان من السبعة المتازين من الأمة ،

#### الخامس: رجلان تحابا في الله:

فتمكنت منهما روابط المحبة الخالصة لله تعالى ، بعيدة عن منافع الدنيا ، وشوائب النفاق ، لا يزيدهما مرور الأيام الا توثيق المودة وتأكيدها ، يجتمعان على طاعة الله تعالى ، ويفترقان عليها ،

سرهما وجهرهما سواء ، لا يطمع أحدهما في الآخر لعرض زائل ، أو متاع من الدنيا قليل .

#### السادس:

رجل تحصن قلبه بالتقوى ، وتمكن الايمان من جوارحه ، جاءته امرأة فاتنة ذات جمال رائع ، وتوفرت لديها دواعى الغى والعصيان ، فاذا اجتمع لديها الحسب والمال والجمال ، والمنصب الرفيع كانت فتنتها لذوى النفوس المريضة أشد ،

ولكن أنى لها مع رجل يخشى الله ويتقيه ، فأبى أن يلبى نداءها خوفا من الله وبطشه بالعصاة والمجرمين • فآثر رضوان الله تعالى على فتنة من أشد الفتن ، وقال انى أخاف الله • فأمنه الله يوم القيامة •

#### السابع:

رجل منصه الله مالا فسلطه على هلكته فى الحق ، يعين ذوى الحاجات ، ويفرج كربات المكروبين ، يبتغى بذلك رضاء الله تعالى ، بعيدا عن الرياء وحب الثناء .

يكاد حرصه على الصدقة أن يخفيها اخفاء بحيث لا تعلم يده اليسرى ما فعلت يمينه ، فهو بهذه الصدقة الخالصة يتجنب اشادة الناس بذكره ، لا يبتغى منهم جزاء ولا شكورا ،

هؤلاء السبعة قد بلغوا في الاخلاص لله وعلو الهمة ، ما يكفل لهم عند الله أن يحفظهم يوم الفزع الأكبر ، وأن ينشر الله عليهم جناح رحمته ، وظلال عنايته • جعلنا الله منهم • وطلى الله على نبينا محمد وعلى آله وصحيه •

محمد على عبد الرحيم

# بالخالفية الفيتان المائة

يجيب على هذه الاستفتاءات فضيلة الشيخ محمد على عبد الرحيم الرئيس العام للجماعة

### (تحقيق بعض الأحاديث)

\_ يسأل القارى، /مراد ابراهيم حسن من طنطا عن صحة ومعنى المحديث (ويل للأعقاب من النار) ، والجواب : هذا جزء من الحديث الذى رواه كل من خالد بن الوليد ، وزيد بن أبى سفيان ، وعمرو بن العاص رضى الله عنهم ، ونصه كما جاء فى الجامع الصغير للسيوطى (أتموا الوضوء ، ويل للأعقاب من النار) أخرجه ابن ماجه ، والحديث صحيح ، ومعناه : أن اهمال غسل العقبين (وهما مؤخر القدمين) يترتب عليه بطلان الوضوء ومن ثم بطلان الصلاة مما يترتب عليه العذاب فى جهنم للمهملين فى غسلهما \_ والويل العذاب الشديد وقيل واد فى جهنم والعياذ بالله \_ فيجب اسباغ الوضوء على جميع الأعضاء ليكون من الغر المحجلين يوم القيامة ، والله أعلم،

ويسأل القارى البو بكر مصطفى خليل من بنى سويف عن صحة الحديث ( الأقربون أولى بالمعروف ) قال السخاوى ليس بحديث ولكنه معنى لقوله تعالى ( قل ما أنفقتم من خير فللوالدين والأقربين ١٠٠ الآية ) ويؤيد هذا المعنى ما رواه البضارى حينما تبرع أبو طلحة ببستان بيرها ١٠٠ قال له النبى بير أرى أن تجعلها في الأقربين و والله أعلم ٠

\_ ويسأل القارى المحمد عبد العليم من كفر الدوار عن محمة المديث ( ألسنة الخلق أقلام الحق ) قال العجلوني ليس

بحديث • ولكن الأصح ما رواه البخاري ومسلم عن أنس رضى الله عنه في حديث (ويعجبني الفأل الصالح الكلمة الحسنة) •

- كما يسأل القارى الم عن من نجع حمادى عن صحة الحديث ( اذا أعيتكم الأمور فعليكم بأهل القبور ) حديث موضوع مختلق من وضع عباد القبور من الصوفية لأن ذلك شرك صريح واستغاثة بعظام نخرة و الاستغاثة من حق الله وحده فمن صرفها لغير الله فقد ضل ضلالا مبينا و والله أعلم و

- فى رسالة للقارى الأمير محمود زيان - من اصفوان باسنا يقول: يزور قريتهم رجل من الصوفية يفسر القرآن على هواه ، ويحرف الكلم عن مواضعه ، ويقول فى تفسير قوله تعالى ( وابتغوا اليه الوسيلة ) يعنى التوسل بقبور الصالحين ، كما يفسر قوله تعالى ( فاسأل به خبيرا ٠٠ ) يعنى تسأل الصالحين لأنهم خبراء - وغير ذلك من الهذيان ، والكذب على الله تعالى .

ورسالة الأخ الكريم طويلة وتدور حول ضرورة الواسطة اذا سأل العبد ربه وحول تكريم الأرض للصالحين فلا تأكل أجسادهم وغير ذلك من أباطيل الصوفية وتقديسهم للموتى .

والجواب الصحيح على ذلك: أن التوسل لا يكون بميث ولو كان نبيا ، لأن الأصل فى زيارة الميت أن يستفيد الميت من الحى بالدعاء والسلام ، وأما الحى فلا يستفيد من الميت الا ثواب الزيارة من الله تعالى ، وبمعنى أصح أن الميت يستفيد من الحى ، وأما الحى فلا يعطيه الميت شيئا ، ولا يملك له دعاء ولا ضرا ولا نفعا ولي ولا يملك له دعاء ولا ضرا الموتى ويقدسونهم ويطلبون منهم مالا يقدر عليه الا الله تعالى ؟ الموتى ويقدسونهم ويطلبون منهم مالا يقدر عليه الا الله تعالى ؟ ولقد تكلمنا فى أعداد سابقة أن التوسل بالموتى شرك بالله لأن الله تعالى يستجيب لمن دعاه دون واسطة ، قال تعالى ( ادعونى استجب لكم ) وقال ( واذا سائك عبادى عنى فانى قريب أجيب استجب لكم ) وقال ( واذا سائك عبادى عنى فانى قريب أجيب دعوة الداع اذا دعان فليستجيبوا لى وليؤمنوا بى لعلهم يرشدون) ،

والتوسل نوعان: توسل مشروع ، وتوسل شركى:

١ \_ فالتوسل المشروع: يكون بأحد أمور ثلاثة:

(1) بأسماء الله الحسنى لقوله تعالى (ولله الأسماء الحسنى

فادعوه بها ٠

(ب) والتوسل بالعمل الصالح كما توسل أهل الغار النارثة بأعمالهم المالحة ، من بر الوالدين ، والأمانة ، والاقالاع عن الفاحشة •

(ج) والتوسل بعبد صالح يدعو لك بالذير (عبد صالح حي وليس منتا) .

٢ \_ أما التوسل الشركى: فالتوسل بالموتى ولو كانوا صالحين ، وسؤال الله بهم كما يقول الجهال ياست يا أم هاشم ، بحق قبر المسين ، أو بحق قبر البدوى ، أو سقت النبى عليك يارب وغير ذلك من ألوان الشرك الصريح .

ويجب على المسلم أن يجرد توحيده من هذه الشركيات والا فان مات مات على غير اللة ، والله أعلم ،

ومن هـذا التوسل الشركى ، أرسل الينا الطالب عبد الرحيم محمد محمد بثانوية جهينة بسوهاج قصاصة من كتب أوراد الصوفية التي تنطق بالشرك الصريح متوسلين بمشايخهم الموتى ، وفيها ما يلى :

الهي توسلنا اليك بناظم

الأسمائك (الدردير) شيخي وذخرنا

ويارب (بالحفني) ثم بشيدً

وأشياخهم طهر من الرين قلبنا

كذلك ( بالصاوى ) أحمد شيخنا ٠٠٠ النح ما ورد فى القصيدة التى تصطدم بالتوسل المشروع ٠

ونحن نشكر هذا الطالب على غيرته على التوحيد الخالص – الذي عرف بفطرته السليمة أن الدردير ، والحفنى ، والصاوى ، من مشايخ الصوفية ، أفضوا الى الله بما قدموا ، وهم أموات غير أحياء وما يشعرون أيان يبعثون ٠

ويا أهل التصوف لن تؤمنوا حتى تنبذوا هذا الضائل ، وتعودوا الى كتاب الله تعالى الذى ورد فيه (يأيها الذين آمنوا اتقوا الله وابتغوا اليه الوسيلة) أى بصالح أعمالكم ، لا بأعمال غيركم من مشايخكم أو تتوسلون الى الله تعالى بأسمائه الحسنى حيث قال جل شأنه (ولله الأسماء الحسنى فادعوه بها) كأن تقول يا رحمن ارحمنى ، يا غفار اغفر لى ، يا تواب تب على وهكذا له اللهووء الى ميت مهما كأن نبيا أو وليا ، فالاسالم يجعل ذلك شركا بالله ، لأن الميت انقطع عمله الا من ثلاث ، (صدقة جارية ، أو علم ينتفع به أو ولد صالح يدعو له ) وهذه الأضرحة التي يتوسل بها ، وتسال من دون الله في أمور ، هي من حق الله وحده : أقامها الصوفية مشاقة لله ورسوله ، لأن النبي يتق لعن من بناها فقال (لعن الله اليهود والنصارى اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد انى أنهاكم عن ذلك ) وقال (ألا غلا تتخذوا فوق قبرى مسجدا) والكلام في هذا يطول وقد شرحنا ذلك مفصلا في أعداد مسجدا) والكلام في هذا يطول وقد شرحنا ذلك مفصلا في أعداد

- ويسأل القارى ، / منير عمار سكينة بهيئة الرقابة على الصادرات فيقول: ما حكم من يزور المسيحى في مرضه ، ويحمل نعشه اذا مات ، ويقوم بالعزاء فيه بعد الموت .

والجواب: الاسلام دين يرعى حق الجوار ، فان كان لك جار مسيحى جاز لك أن تزوره في مرضه ، وتقديم العزاء لأهله عند الموت جائز ، أما شهود صلاة الجنازة وحمل نعشه فغير جائز ، لأن فيها تقديسا وطقوسا دينية لا يقرها الاسلام ،

ويقول القارى المعدد الباسط محمد محمود بحقوق القاهرة: يحتج من يجيزون اتخاذ القبور مساجد ، بالآية ٢١ من سورة الكيف وفيها قوله تعالى (لنتخذن عليهم مسجدا) • وهذا استدلال خاطى فالذين قالوا ذلك: وصفهم الله تعالى بقوله (قال الذين غلبوا على أمرهم) وهم الرؤساء ، والذين يغلب أمر الباطل فيهم على أمرهم الحتق وهم ليسوا بحجة • وهذه حكاية في كتاب الله ولم يثبت

تحقيقها • فالآية لا تدل على أنهم فعلوا ذلك ، بل هو رأى ممن أمرهم غالب ولم يتم والأهم من ذلك أن شريعتنا حرمت تحريما قاطعا اتخاذ القبور مساجد ، واذا كانت شريعة من قبلنا تحل شيئا حرمه الاسلام وجب نسخ هذه الشريعة واتباع شريعة محمد في الاسلام وجب نسخ هذه الشريعة واتباع شريعة محمد الشريعة على المسلام وجب نسخ هذه الشريعة واتباع شريعة محمد المسلام ولي المسلام وحب نسخ هذه الشريعة واتباع شريعة محمد المسلام وحب نسخ المسلام وحب المسلام وحب نسخ المسلام وحب نسخ المسلام وحب المسلام وحب نسخ المسلام وحب المسلام وحب نسخ المسلام وحب المسلام وحب

ونقول للقارى عبد الهادى على عبد الله من أصفون اسنا: ان النبى عني لم يأت بدعاء مخصوص يقوله العبد عند الوضوء - الا أنه يكان يختم وضوءه بقوله: أشهد أن لا اله الا الله وحده لا شريك له وأشهد أن محمدا عبده ورسوله ويجوز أن تقول بعد ذلك اللهم اجعلني من التوابين واجعلني من المتطهرين ، أما الدعاء أثناء غسل الأعضاء فابتداع في الدين ومن كلام الناس •

\_ ويسأل القارىء/جمال بسيونى \_ من بسيون غربية فيقول : ما حكم من يؤم الناس للمالة ولم يرتل القرآن الكريم ترتيلا صحيحا ؟

والجواب: يقول في يؤمكم أقرؤكم لكتاب الله ، وهذا يتضمن تحسين القراءة أيضا \_ فان لم يكن بين المصلين من يحسن الترتيل ، يؤمهم أكثرهم حفظا ما داموا في القراءة سواء ، والله أعلم ،

\_ ويسأل القارى، محمد عبد الفتاح من كفر داود بحيرة عن شروط استجابة الدعاء •

والجواب: أن يكون الداعى مخلصا فى دعائه وعبادته ، قال تعالى « وما أمروا الا ليعبدوا الله مخلصين له الدين » وأن يكون قلبه طاهرا من الشركيات كمن يدعو الله عند قبر ظنا منه أن الدعاء مستجاب عند الضريح ، وأن يكون مأكله ومشربه وملبسه حالا ، وأن يكون مقيما للفرائض كما أمر الله ، كأن يؤدى الصلوات فى أوقاتها ، وأن يتخير أوقات الاجابة ، كدعاء الله آخر الليل ، قال تعالى « والمستغفرين بالأسحار » أو يدعو الله بين الأذان والاقامة أو فى السجود ، قال في ( أقرب ما يكون العبد الى ربه وهو ساجد ) وأن يدعو الله بأسمائه الحسنى التى سمى بها نفسه ،

كقول الداعى ياحى يا قيوم ، يا أرحم الراحمين .

- وفى رسالة من ثلاث صفحات للقارى الكمال خليفة أخذنا منها السؤال التالى: اذا دخلت المسجد وقد سلم الامام ، ولكن وجدت أحد المصلين المسبوقين يتم صلاته بعد الامام فهل يجوز أن أئتم به ؟ نعم يجوز ٠

- وفى رسالة للقارى الم مم ع من سوهاج ، يقول يقدمنى المصلون لأكون اماما لهم فى بعض الصلوات الجهرية ، فيقف لسانى عند آية ولا أعرف ما بعدها من الارتباك الذى حل بى • فأختم بأية آية من سورة أخرى كقول الله تعالى : ان الله على كل شىء قدير • فما الحكم ؟

الجواب: يجب أن تقرأ في الصلاة ما تجيد حفظه ، فاذا نسيت فانتقل الى سورة أخرى أو اقرأ سورة قصيرة مثل « قل هو الله أحد » • أما الالتجاء الى جزء من آية مثل « أن الله على كل شيء قدير » فلا يجوز • وما فعلته عن غير علم لا تعد اليه والله أعلم •

- ويسأل القارى المعيد مرسى الجرانة/من بسيون غربية ، عن هـ كم أكل لحـ وم الخيل .

الجواب: يجوز أكل لحوم الخيل لأنها ليست من ذوي الأنياب والمخالب، ولم يرد نص بتحريمها • ولا تزال مناطق المسلمين بالصين يأكلون لحوم الخيل • وقد أكلناه بمصر في الحرب العالمية الأولى وكان لحمه طريا كلحم البقر •

- ويسأل القارى المصطفى محمد مصطفى من بسيون غربية يقول: ما حكم الاسلام فيمن يؤمن بأربعة من قواعد الاسلام الخمسة ، ولا يؤمن بالخامس • ويسأل هل مثل هذا الرجل كامل الايمان ؟ وما جزاؤه ؟

الجواب : أركان الأسالم خمسة وردت في قوله على ( بني الأسلام على خمس : شهادة أن لا الله الا الله ٥٠٠ الحديث ) فمن

كفر بواحدة منهن ولم يؤمن بها كفر بالاسلام كله ، ومصيره الخلود في جهنم ، لأن الاسلام كل ، لا يتجزأ ، والله أعلم ، \_ وفي رسالة للطالب عرفة عبد الغنى من أسيوط ، يستوضح عن صحة الحديث ( من عشق وكتم وصبر غفر الله له وأدخله الجنة ) ،

الجواب: هذا حديث مكذوب من وضع الصوفية الذى يدعون أن العشق عبادة • كبرت كلمة تخرج من أفواههم \_ فاحذر \_ واياك أن تحرف القول الى عشق الفتيات الذى وقع فيه كثير من الطلاب فضلوا ضلالا بعيداً •

\_ وفى رسالة من عباس محمد عباس من شبرا \_ المظلات \_ يسأل عمن ارتكب كبيرة من الذنوب ثم تاب • هل يعذبه الله بالنار ؟

الجواب: التوبة النصوح من الذنوب كبيرها وصغيرها تجب ما قبلها ، بشرط الندم ، وعدم العود ، والاقلاع عن الذنب ، وهذه في الحقوق التي بينك وبين ربك ، كترك الصلاة ، أو تأخيرها عن وقتها ، أو شرب الخمر وغيرها ، أما اذا كانت الذنوب لها علاقة بالغير فيجب رد المظالم اليهم ، واستسماحهم ، كأكل مال اليتيم ، وحق الغير في الميراث ، والسرقة ، والشتم والسب ، وسفك الدماء ، والقطيعة بين الأرحام ، وايذاء الجار ، فمثل هذه الذنوب لا تنفع الا برد الحقوق الى أهلها وطلب العفو منهم ، ، والله أعلم ،

\_ ويسأل القارىء/ناصر عبد الحميد من المنشاة بسوهاج فيقول: هل يصح أن ينشغل الانسان بعمله بالنهار، ثم يجمع الصلوات في آخر النهار؟

الجواب: مثل هذا تصدع دينه فشغله أمواله وأهلوه و والصلاة لا يقبلها الله في غير وقتها ، الا من عذر سفر ، أو نوم ، أو نسيان و أما ترك الصلاة عمدا للانصراف الى العمل يجعلها غير مقبولة ولو صلاها ألف مرة ، وهذا وأمثاله يقول الله فيهم ( فويل للمصلين الذين هم عن صلاتهم ساهون ) أى الذين أخروها عن وقتها عمدا فلهم الويل حكما أسلفنا في اجابة سابقة و

- ويسأل القارىء/محمد حمدان صابر من نجع المركب ملوى عدة أسئلة نجيب عن أحدها كما اشترطنا فى توجيه الأسئلة - يقول السائل : ما معنى الحديث (يدخل الجنة من أمتى سبعون ألفا بغير حساب ، الذين لا يسترقون ولا يتطيرون ولا يكتوون وعلى ربهم يتوكلون) •

والجواب: الحديث صحيح: وهم المتوكلون حقا على الله تعالى و ولئن كانت الرقية الشرعية جائزة ، فالذين لا يسترقون يعنى يرقى نفسه بنفسه ، ولا يطلب الرقية الجائزة من غيره ليستعنى عن الناس ، ولا يتطيرون يعنى لا يتشاءمون من فعل أو قول ، لأن التشاؤم لا يقدم ولا يؤخر من قدر الله شيئا ، والتشاؤم ينفى التوكل على الله أيضا ، ولا يكتوون أى لا يعالج نفسه بالكى بالنار مع أن بعض الأحاديث تجيز ذلك ، والنبى يوضح في هذا الحديث أن المؤمن لا يلتمس الشفاء بتعذيب نفسه بالنار ، فاذا توفرت هذه الأمور لدى المسلم ، كان متوكلا على الله حق التوكل ، وكان ضمن السبعين ألفا الذين يدخلون الجنة بغير حساب ، ومنهم أصحاب النبى في والكلام في تحديد السبعين ألفا لا يتسع هذا المقام له ، والله أعلم ،

وتدل على الانحال الذي تحز في النفس ويندي لها الجبين ، وتدل على الانحال الذي تردى فيه بعض الطلبة والطالبات : رسالة من عبد الحميد الشربيني من ايتاى البارود يقول فيها : يقف بعض الطالبات والطلبة في أماكن غير عامة ، ويتحدثون طويلا ، ويقولون اننا نحب بعضنا بعضا حبا شريفا فما رأى الدين ؟

الجواب: هذه كلمة لا تصدر الا من منحل فى دينه ، فليس فى الاسلام حب شريف للأجنبية ، والتى ليست زوجة أو أما أو أختا ، انما دعوى هؤلاء من الحب المبتذل الذى تتسم به وسائل الاعلام كالاذاعة المسموعة والمرئية ، فهذا الحب من كلام أهل الخلاعـة من المثلين والمثلات ، والفتاة الشريفة لا تسمح لنفسها بمثل هـذا مع أى طالب أو زميل لها ، فذلك يؤدى الى الفساد والانحلال ،

والله أعلم ٠

ويروى لنا القارى المحمد عبد النبى (١) من سنجير - أجا دقهلية ، أن شيخا ممن يعظونهم يصور لهم أن أفعال الصلاة فيها قصير كالقيام بعد الركوع أو الجلسة بين السجدتين ، وفيها طويل كالوقوف ، والقارى، يستنكر من الشيخ هـذا الكلام، فما رأى الدين ؟

\_ ونقول للطالب عزت أبو زيد من منفلوط: ان مادة الكتب التي ذكرها في رسالته مثل كتاب الديرب الكبير ، والطب الروحاني ، وأمثالها كتب مشحونة بالخرافات • وعليك أن تقرأ الكتب الصحيحة مثل زاد المعاد ، ورياض الصالحين ، والسنن والمبتدعات للشيخ محمد عبد السلام ، وبلوغ المرام من جمع أدلة الأحكام ، لابن حجر وكتب السنة الصحيحة وهي كثيرة •

\_ ويسأل السائل/ابراهيم محمد خلف الله \_ من صدفا عن

(التحرير)

<sup>(</sup>۱) من الاخطاء التي يقع غيها بعض الآباء تسمية ابنائهم « عبد النبي » أو « عبد الرسول » غالعبودية لا تكون الا لله عز وجل وحده . كما أن الشيعة يجيزون النسمي بأسسماء مثل « عبد على » أو « عبد الحسين » أو « عبد الصالحين » . . . الخ .

معنى قوله تعالى ( ولقد آتيناك سبعا من المثانى والقرآن العظيم ) • الجواب : السبع المثانى هى فاتحة الكتاب • وهى سبع آيات ، وسميت المثانى ، لأنها تثنى فى كل ركعة ولا تصح الصلاة الا بها • وقد قدمت على قوله تعالى « والقرآن العظيم » من باب ذكر الخاص قبل العام للاهمية • والكلام فى الفاتحة ومعانيها يحتاج الى مطولات الكتب فعليك بكتاب تفسير من التفاسير الصحيحة كتفسير ابن كثير –

\_ وفى رسالة للسائل/محمد محمود على من ساقية مكى يستوضح عن صحة أحاديث منها (يا بلال بماذا ضحيت ؟ فقال ضحيت بديك فقال عن بعد أن ضحك : عجبت لمؤذن يضحى بمؤذن ) • هـذا غير

\_ ويسأل القارىء/عبد الحميد عثمان من الصنافين بالشرقية فيقول : هل يصح أن أصلى صلاة التسابيح وأهب ثوابها لوالدتى وزوجتى ؟

الجواب: صلاة التسابيح لم ترد الا بأضعف الأحاديث ولم ترد في الصحاح من كتب السنة وطريقتها تدل على وضعها وتأليفها والواجب أن يتعبد الانسان بما ورد صحيحا عن رسول الله في أما اهداء الصلاة مهما كانت نوعها لمن مات ، فهذا تشريع جديد لم ينزل الله به سلطانا ، لأن الصلاة فرض عين لا تقبل الا من فاعلها والاهداء في الصلاة يحتاج الى دليل والدليل مفقود ولك أن تفيد الميت بالدعاء له ، أو الصدقة فذلك ورد عن رسول الله في وكذلك سداد دينه وغير ذلك من الحقوق والله أعلم و

\_ يسأل/أحمد محمد الدمنهوري من فوه/عن الوضوء بدون بسملة ، وعن النية في القلب .

والجواب: الوضوء صحيح ولكن البسملة فيها البركة • قال في (كل أمر ذي بال لا يبدأ فيه باسم الله فهو أبتر أو أقطع) أي فاقد البركة • أما النية فمحلها القلب ، والتلفظ بها بدعة • والبدعة لا يقبلها الله تعالى •

\_ وفى رسالة طويلة للطالب/أحمد حسن موسى بكلية الشريعـة والقانون يسوق فيها عدة أحاديث منها (يا على لا تنم الا بعـد أن

تأتى بخمسة أشياء ٠٠٠ الخ ) • ونقول للسائل ان ما ورد فى رسالته من أحاديث كلها موضوعة ويجب تركها وعدم العمل بها • والله أعلم • صدر الما من ايتاى البارود ويسأل القارىء عبد الناصر محمد نايل من ايتاى البارود عن حكم الدين فى افتتاح التلفاز برامجه بالقرآن ثم عرض الأفلام المخلة بالأدب والتمثيليات الخليعة ويستمر على ذلك حتى يختم شره بالقرآن الكريم •

الجواب: هذا استهزاء بكتاب الله تعالى ، ووضعه فى غير موضعه ، ولابد أن يكون القرآن مصحوبا بالأدب الاسلامى ، وعدم عرض كل ما يخالف دين الله ، ومسئولية ذلك تقع على المشاهدين ، وعلى المهيمنين على التلفاز باختيار ما هو مفسد للأخلاق ، أو خارج عن الآداب الشرعية ،

وفى سؤال من محمد عبد الله من وادى النطرون: يسال فيه عن حكم أكل اللحوم والأسماك المجمدة التي مكثت مدة كبيرة في الثلاجات •

الجواب: من الناحية الشرعية فهى حــالل طالما كانت مــن الناحية الصحية صالحة للاستهلاك ولم تفسد من طول مدة التخزين و الناحية الصناعية الصناعية الصناعية المناعية المنا

لم يذكر اسمه: يسأل عن حكم من يصلى وراء الامام الذي يداوم على قنوت صلاة الفجر ٠

الجواب: الصلاة صحيحة ، وهذا الأمام مقلد ومتعصب لمن داوم على القنوت بحجة أنه شافعى المذهب والصواب فى القنوت أن يكون عند النوازل كما دعا رسول الله فى صلواته بعد الرفع من الركوع الأخير على قبيلتى رعل وذكوان الذين قتلوا بعض الصحابة ، وكما دعا بالخير فى صلواته للمستضعفين بمكة فقال اللهم أنج الوليد بن الوليد مع وغيره وهذا هو الصواب فى القنوت والله أعلم م

\_ وهذا الحكم نسوقه الى القارى، محمود بصل من قريــة الطرحة الذى سأل نفس السؤال ٠

\_ ويسأل القارىء/محمد العش من كفر الدوار عن حكم الجهر

بالصلاة والسلام على رسول الله على عقب الأذان .

الجواب: من السنة أن يصلى على النبى كل من سمع المؤذن (وليس المؤذن وحده) لقوله والله والذا سمعتم المؤذن فقولوا مشل ما يقول و ثم صلوا على و فأن من صلى على صلاة صلى الله عليه عشرا) وكيفية ذلك الاسرار كما كان بلال مؤذن رسول الله يفعل وكذلك ابن أم مكتوم وأبو مصدورة مؤذن مكة و فالجهر بها بدعة غير مقبولة ومن أسر فيها أصاب السنة وكان أرجى لقبول عمله والله أعلم و

\_ يسأل القارى ، مؤنس نمر من طما بسوها عن معنى قوله تعالى (قالت انى أعود بالرحمن منك ان كنت تقيا) •

الجواب: معنى ذلك: أن مريم لما رأت جبريل عليه السلام متمثلا لها في صورة انسان حتى لا تنفر منه: وقال المفسرون جاءها في صورة شاب أبيض الوجه جميل الخلقة ، فتعوذت بالله من تلك الصورة الجميلة ، وقالت أعوذ بالله منك ان كنت تقيا ، وخشيت أن يكون انما أرادها بسوء ، فقالت انى أحتمى وألتجىء الى الله منك ، وقالت ان كنت تقيا فاتركنى ولا تؤذنى ، ثم قال لها جبريل مزيلا أسباب خوفها : أنا ملك مرسل من عند الله ليهب لك غلاما طاهرا ، الخ الآيات ، والله أعلم ،

\_ وفى رسالة للقارى، / حسين حافظ بسنترال قنا ، يقول فيها : بعض الناس يضعون تحت الوسادة عند النوم مصحفا أو قطعة خبز لمنع الأحام المزعجة ، فهل هذا من الأسام ؟

الجواب: كلا هذه خرافة لا يفعلها الا مخرف والسنة أن تذكر الله عند النوم بقولك: باسمك ربى وضعت جنبى وبك أرفعه ، ان أمسكت نفسى فارحمها ، وان أرسلتها فاحفظها بما تحفظبه عبادك الصالحين والله أعلم والله والله

هـذا ما يسر الله لنا الاجـابة عنه ، ونعتذر عن الأسئلة الكثيرة التى خالفت الشروط ، وقد استبعدنا الرسـائل التى تتصـل بمشاكل خاصـة ولا يستفيد منها عامة القـراء ، كمـا استبعدنا الرسـائل المطولة وذات الخط الردى، ، وهى أكثر ما يرد الينا ، والله المستعان ، محمد على عبد الرحيم

# حتى لانحنا النيابة!

الجمع بين الأختين في عصمة رجل واحد أمر حرمه الله تعالى • فمن تزوج بامرأة يحرم عليه أن يتزوج بأختها الا بعد أن تموت زوجته أو يطلقها طلاقا بائنا أو تنتهى عدتها ان كان الطلاق رجعيا •

فاذا كان الجمع بين الأختين - بزواج - حراما ٠٠ فكيف بالذي يتزوج امرأة ويزنى بأختها المطلقة ؟ ألا تكون الحرمة أشد وأبلغ ؟

قضية من هـذا النوع عرضتها احدى صحفنا اليوميـة حيث علم رجل من بعض معارفـه أن مطلقته التى تتولى رعاية أطفالـه الأربعة منه قد ظهرت عليها علامات الحمل رغم عدم زواجها من بعـده فأبلـغ الشرطـة حيث تم القبض عليها ولما أنكرت ذلك أحالوها للكشف الطبى حيث جاء تقرير المستشفى يفيد أنها حامل في شهرها السابع وفي التحقيق اعترفت أنها ارتبطت بعلاقة محرمة مع زوج شقيقتها عقب طلاقها وكانت النتيجـة هذا الحمل الذي تمخض عن طفلين توأمين و

تم القبض على زوج شقيقتها الذى اعترف بالعلاقة الأثمة وقرر أنه كان يتولى رعايتها عقب طلاقها فتدخل بينهما الشيطان على الرغم من أن له ستة أطفال من شقيقتها التي لاترال في عصمته حتى الآن •

ماذا كانت النهاية القانونية ؟

وقفت النيابة حائرة حيال هذه الواقعة حيث لم تجد لها نصا في القانون يمكن تطبيقه عليها • فكان أن أخلى رئيس النيابة سبيلهما بكفالات مالية الى أن يبحث عن نص في القانون لتطبيقه عليهما •

التوحيد:

اذا كان دستورنا ينص على أن الشريعة الاسلامية هي المصدر

37

الرئيسي للتشريع ١٠ فلماذا لا نعمل بهذه الشريعة بدلا من هذه الحيرة التي تعانيها النيابة ؟

لو أخذنا جانب التربية الاسلامية أولا لامتنعت الخلوة بين هـذه المطلقة وزوج شقيقتها الذي زعم أنه كان يتولى رعايتها ٠

أما وقد وقعت الجريمة والأدلة عليها واضحة لا شبهة فيها: حمل وولادة ، واعتراف من المرأة بأنها حملت من زوج شقيقتها ، واعتراف من الرجل بالجريمة ٠٠ ماذا نريد أكثر من ذلك ؟ لقد قضى الاسلام بالرجم على الزانى المحسن أى المتزوج أو الذي سبق له أن تزوج زواجا صحيحا ، وفي حالتنا هذه فالرجل محصن والمرأة محصنة ، فلا عقوبة عليهما في الاسلام غير الرجم ،

ولكن المدود التي قررها الاسلام في كتاب الله تعالى وفي سنة رسوله من لا يعترف بها القانون الوضعى في بلد مسلم ينادى أهله بتمكيم شرع الله حتى أصبح ذلك مطلبا شعبيا ٠٠٠ لا يعترف القانون بهذه المدود مما أوقع النيابة في حيرة لأنها لا تجد نصا تطبقه على هذه المالة ٠

وفى الأصل لو كان هذان المجرمان يعلمان أن القانون يحكم برجمهما ما أقدما على هذه الجريمة المنكرة التي هي من أنكر المنكرات في ذاتها ، فضلا عما ينتج عنها من هدم أواصر القرابة والأخوة وتشتيت شمل الأسرة والأولاد ،

لقد بحت أصواتنا وأصوات المصلحين أن عودوا سريعاً الى شرع الله حتى يتطهر المجتمع ٠٠٠ وحتى لا تحتار النيابة ٠٠!

in the limit to be the window to be the

التوحيد

# اتق الله ياشيخ شعراوى

نشرت مجلة الشباب وعلوم المستقبل التي تصدرها دار الاهرام في عددها الصادر عن شهر ديسمبر ١٩٨٦ – ربيع الأول ١٤٠٧ ه جواب الشيخ محمد متولى الشعراوي على سؤال هذا نصه:

\_ هل الصلاة في المساجد التي يوجد فيها مقامات أو مقابر مستنكرة وحرام أم لا؟

\_ واشتمل جوابه على ثلاث نقاط محددة وهي :

۱ \_ وجود قبر الرسول من وقبرى صاحبيه الصديق أبى بكر والفاروق عمر رضى الله عنهما في مسجدة بالمدينة •

٢ \_ القبر اذا وجد فى المسجد فهو محدد بسياج خشبى أو أو رخامي وبنى على ذلك حكما عجيبا قائلا:

اذن فالقبر لا يتخذ مسجدا ! وانما المسجد بجوار القبر ! ويبقى الاستدلال (بتاعهم) ( هكذا قال الشيخ الوقور باطلا أو استدلالا غير واع أو غير فاهم !!!

سنة ومعلوم أن أغلب مساجدها بجوار مقامات ولم يعترض علماء الأزهر من ألف ولا طلابه على هذا الوضع ولا أثاروه ولا تكلموا فيه ، بل أغلب مؤلاء انما كان يصلى في المساجد التي يرى فيها راحة نفسية كالسيدة زينب أو سيدنا الحسين أو الامام الشافعي ، فالتحقيق العلمي على مدى ألف سنة أو أكثر من ألف سنة يظل على هذه المسألة ساكتا عليها ويغش الناس هذا الغش الطويل! قل لهم افيقوا وافهموا!!

وختم الشيخ العالم فتواه قائلا ولكن سدا للذرائع نقول ألا يقتصر فى المنع من الصلاة على المقصورة بل سدا للذرائع نقول ألا يصلى داخل المقام وهو المكان المتسع حول المقصورة ٠

#### مجلـة التوحيد:

لقد تعودنا من الشيخ محمد متولى الشعراوى السخرية اللاذعـة من معارضيه فى الرأى والتهجم عليهم باللفظ الجارح والحط من قدرهم والمفاخـرة بعلمه ومعرفته بالله على النمط الصـوفى فى التعبـير عما يسمونه علم الحقيقة لأن أهل الشريعـة فى واد وأهل الحقيقة فى واد رخر .

والشاب الذي توجه بهذا السؤال في مجلة الشباب وعلوم المستقبل يريد أن يعرف الحكم بعيدا عن شطحات الذين يسمون أنفسهم العارفين بالله وعن خواطر هؤلاء العارفين لأن الدين لا يفسربالعبرات والنظرات والخواطر ولكن التفسير الحق هو ما وضحه لنا رسول الله صلى الله عليه وسلم وما كان عليه هو وأصحابه رضوان الله عليهم أجمعين ، فاولئك هم السابقون الأولون ومن سار على هديهم كان من أهل الاتباع ونجاه الله من فتتة الابتداع .

ونشكر للشيخ الشعراوى اتخاذه أسلوب السخرية والتهكم على أهل الاتباع فقد زاد فى أجرهم ومنزلتهم عند الله بقوله لهم أفيقوا وافهموا وأن الاستدلال ( بتاعهم ) باطل وغير واع وغير فاهم ، فهم قد تعودوا منه ذلك عندما تولى وزارة الأوقاف منذ عشر سنوات فذهب ليخطب الجمعة فى الجامع الأزهر فالتمس العذر للدولة فى التعامل الربوى وحرمه على الأفراد لعلهم يفيقوا أو يفهموا أن السلطان لا يعارض ولا يعترض عليه أحد من المقهورين الذين لا حول لهم ولا قوة اذ ليس من حقهم الاعتراض على أسيادهم طالما أهل العلم والمعرفة بالله فى خدمتهم ، والفتاوى حاضرة ومعدة والحيثيات جاهزة ، وما أسلط

تحريف الكلم عن مواضعه ارضاء لن بيدهم قرارات التولية والعزل ومرتبات هيئات الرقابة الشرعية .

ثم زاد الشيخ الطين بله حين وقف في مجلس الشعب وأثبت في مضبطة المجلس قسمه بالله عز وجل قائلا ما نصه :

« والذي نفسى بيده لو كان الأمر بيدى لرفعت الرجل الذي انتشلنا مما كنا فيه ( يعنى الرئيس أنور السادات ) الى قمة الا يسأل عما يفعل » وهنا اعترضه الشيخ عاشور عضو مجلس الشعب وقتئذ بأنه ليس هناك أحد فوق المساءلة مستندا الى قول الله عز وجل ( لا يسال عما يفعل وهم يسألون ) فأسكته الشيخ الشعراوي وهو في قمة حماسه وتمجيده لصاحبه الذي لا يسأل عما يفعل بقوله للشيخ عاشور مكررا القول: ( أنا أعرف بالله منك ، أنا أعرف بالله منك ) •

وليس خافيا أن الشيخ بهذه الجملة المكررة قد أثبت لنفسه معرفة الحقيقة التي تجب الحجة الشرعية التي نادى بها الشيخ عاشور في مجلس الشعب ، وهذا منهج صوفى واضح هنيئا للشيخ به .

وكانت ثالثة الأثافي حين خرج علينا الشيخ الوزير وقتئذ بحديث صحفى في جريدة الأهرام استغرق صفحة كاملة هاجم فيه الذين اعترضوا على عباراته المقدسة في مجلس الشعب واصفا اياهم بأنهم جهال لأن (لسو) التي سبقت عبارته القدسية حرف امتناع ، وظن أنه بذلك قد خرج من مأزق رفع الرجل الي قمة المسائله عما يفعل ولكن الشيخ لم يفطن الي أن الذين سماهم (جهالا) يعرفون أن قوله ولكن الشيخ لم يفطن الي أن الذين سماهم (جهالا) يعرفون أن قوله وجل أنه لو كان للتمني وليس للامتناع فحسب فهو قد أقسم بالله أن يكون وجل أنه لو كان الأمر بيده لرفع الرجل ، أي تمني مقسما بالله أن يكون قادرا على مجازاة ولي نعمته الجزاء الأوفي ولكن امتنع عليه الجزاء لأنه ليس في مقدوره اصدار صكوك الغفران ولو ملكها لفعل ، والذين سماهم الشيخ الشعراوي جهالا يقرأون في كتاب الله عز وجل قوله : (ودوا لو تدهن فيدهنون) وقوله : (ود كثير من أهل الكتاب ليو

يردونكم من بعد ايمانكم كفارا) حيث « لو » للتمنى ولكن حال دون وقوع أمانيهم حفظ الله ورعايته للرسول وللمؤمنين •

كان لابد من المقدمة السابقة لنعرف حقيقة الذين يعادون أهل الاتباع ويناصرون أهل الابتداع من عشاق الأضرحة والمقاصير والمشاهد والمقامات حيث يستغاث علنا وبأعلى صوت بصاحب الضريح من دون الله رب العالمين ولا يجرؤ عالم ولا طالب علم على الاعتراض نظرا لوجود السدنة الآكلين من صناديق السحت متربصين لأى معترض وقد اعتبر الشيخ سكوت العلماء وطلاب العلم حجة شرعية على صحة الأمر و

أما استدلال الشيخ بقبر رسول الله صلى الله عليه وعلى صاحبيه المجاورين له في قبره فينطوى على اغفال واضح للتاريخ وللسيرة النبوية حيث يعلم جميع المسلمين أن رسول الله عن دفن حيث قبض ورأسه الشريفة كما تقول أم المؤمنين عائشة رضى الله عنها بين سحرها ونحرها وفي غرفتها التي كانت خارج المسجد وليست داخله • وفي زمن الخليفة الثالث ذي النورين عثمان بن عفان رضى الله عنه وسع مسجد رسول الله توسعة شرعية فلم يحط بالقبر • ثم حدث في عهد الوليد بن عبد الملك في العصر الأموى أن زار المدينة حيث وقف بالمسجد النبوى يخطب الناس فرآهم منصرفين عنه ويتلفتون الى المجرات المجاورة للمسجد لعلهم يرون أحدا من ذرية رسول الله ين فعمل الوليد على اخراجهم من الحجرات بتوسعة المسجد والاحاطة بقبر الرسول من من كل جانب فلا يجد احفاد فاطمة الزهراء رضي الله عنها وهم خصوم بنى أمية سبيلا الا الخروج من المجرات بعد أن احاط بها المسجد • وبذلك ترون أن هذا العمل السياسي المحض للظيفة الأموى اتخذه الشيخ الشعراوى حجة لشرعية جميع الأضرحة والمقاصير التي انتشرت في العالم الاسلامي من مشرقه الى معربه حيث يرتك حولها شر أنواع الوثنية ٠

أما قوله أن القبر لا يعتبر قد اتخذ مسجدا اذا كان محددا بسياج خشبى أو حديدى أو رخامى وانما يعتبر المسجد مجاورا له ففيه الغاء بالكلية للعقل والمنطق والواقع وللحجج الشرعية التى بناها رسول الله بنن على مجرد وجود صور للقديسين فى الكنائس فقال عنهم أولئك شرار الخلق عند الله ، ذلك أن الأساس الواضح فى كل دين نزل من السماء أن المساجد لله وحده فاذا وضع بها قبر أو صورة لقديس أو ولى من أولياء الله انصرف الناس عن دعاء الله الى دعاء الولى ، وهذا حادث فى كل مسجد أو زاوية بها قبر مهما حاول الشيخ الشعراوى سد الذرائع بمنع الصلاة على المقصورة وفى المكان المتسع حولها حيث يطوف عباد الطواغيت ، فان طلب الغوث والمدد ممن هو دون الله حادث لا مصالة بعد أن خلقنا الذريعة بأيدينا واقرار العض لها ،

ويقول المافظ ابن حجر العسقلانى فى فتح البارى (شرح صحيح البخارى) والتصاوير التى فى الكنيسة التى ذكرتها أم حبيبة وأم سلمة كانت على الحيطان ونحوها ، ولم يكن لها ظل ، فتصوير الصور على مثال صور الانبياء والصالحين للتبرك بها والاستشفاع بها يحرم فى دين الاسلام ، وهو من جنس عبادة الأوثان •

ولن يضيع الشيخ من وقته الشيء الكثير اذا تفضل بالمرور على عدد من الأضرحة المنتشرة في ربوع البلاد ليرى صورا كبيرة بالحجم الطبيعي لكثير ممن يسمون أنفسهم عارفين بالله وقد وضعت فوق أضرحتهم للتبرك بها والاستشفاع بها لعله يرجع الينا بمثل ما قاله الحافظ بن حجر فيقول انها من جنس عبادة الأوثان ويتوقف عن الدفاع عن الباطل واللعب بلفظي مقصورة ومقام ، فما اتخذ المسجد الا من أجل هذه المقصورة وما سمى الا باسم صاحب الضريح و المسجد الا من أجل هذه المقصورة وما سمى الا باسم صاحب الضريح و المسجد الا من أجل هذه المقصورة وما سمى الا باسم صاحب الضريح و المسجد الا من أجل هذه المقصورة وما سمى الا باسم صاحب الضريح و المسجد الا من أجل هذه المقصورة وما سمى الا باسم صاحب الضريح و المسجد الا من أجل هذه المقصورة وما سمى الا باسم صاحب الضريح و المسجد الا من أجل هذه المقصورة وما سمى الا باسم صاحب الضريح و المسجد الا من أجل هذه المقصورة وما سمى الا باسم صاحب الضريح و المسجد الا من أجل هذه المقصورة وما سمى الا باسم صاحب الضريح و المسجد الا من أجل هذه المقصورة وما سمى الا باسم صاحب الضريح و المسجد الا من أجل هذه المقصورة وما سمى الا باسم صاحب الضريح و المسجد الا من أجل هذه المقصورة وما سمى الا باسم صاحب الضريح و المسجد الا من أجل هذه المقصورة وما سمى الا باسم صاحب الضريح و المسجد الا من أجل هذه المقصورة و ما سمى الا باسم صاحب الضريح و المسجد الا من أجل هذه المقصورة و ما سمى الا باسم صاحب المسبع و المسجد الا من أحباء المسجد الا من أحباء المسجد الا من أحباء المسجد المسجد الا من أحباء المسجد المسجد الا من أحباء المسجد الا من أحباء المسجد الا من أحباء المسجد الا من أحباء المسجد الا

- أما زعم الشيخ أن علماء الأزهر وطلابه لم يعترضوا على هذه الأضرحة والمقامات ولم يثيروا موضوعها ولا تكلموا بشأنها فغير صحيح على الاطلاق فلجان الفتوى بالأزهر الشريف قد وضحت

بأجلى وأنصع بيان على مر العصور آخر وصية لرسول الله على ولم تكتم أبدا ولن تكتم باذن الله ما أخرجه البخارى ومسلم فى الصحيحين والأمام أحمد فى مسنده عن أم المؤمنين عائشة رضى الله عنها قالت: قال رسول الله عنها فى مرضه الذى لم يقم منه:

« لعن الله اليهود والنصارى اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد » قالت : فلولا ذاك أبرز قبره غير أنه خشى أن يتخذ مسجدا ٠

وقد ورد فى فتح البارى فى معنى « أبرز قبره » أى لولا وصيته وخشية الفتنة لكشف قبره أى أخذ صورة الأضرحة والمقاصير الفضية أو النحاسية ٠

فالشيخ بها مفتون وهو يرى بعينيه الطائفين حولها والمتمسحين بها ويسمع بأذنيه أصوات المستجيرين بأصحابها والمستغيثين بغير الله رب العالمين وانا لله وانا اليه راجعون ، فان الدعاء هو العبادة كما أخبرنا الرسول على وقال تعالى في سورة الزمر:

« والذين اتخذوا من دونه أولياء ما نعبدهم الا ليقربونا الى الله زلفى ، ان الله يحكم بينهم فيما هم فيه يختلفون ، ان الله لا يهدى من هو كاذب كفار » •

وواضح معنى قوله تعالى « ما نعدهم » أى ما ندعوهم ونستغيث بهم الا ليقربونا الى الله عز وجل لأننا قد أحاطت بنا خطايانا وهؤلاء الأولياء أتقياء أطهار لهم ما يشاءون عند ربهم فهم يقربوننا الى الله زلفسى ٠

\_ وختاما ألم يأن للشيخ أن يرجع عن فتواه فان الرجوع الى الحق خير من التمادى فى الباطل وسوف نقف جميعا بين يدى الله عز وجل فى يوم مقداره خمسين ألف سنة حيث يشهد على الشيخ الوقور سمعه وبصره بما سمع ورأى حول هذه المقاصير والمقامات التى دافع عنها مستخدما مهارته اللغوية وهى لا تغنى عنه من الله شيئا ٠

مجلة التوحيد

## الزعاء خيرص الند

### بفام : أبوالهِمُ مقرمنية

بسم الله الرحمن الرحيم ، والحمد لله رب العالمين ، وصلى الله وسلم وبارك على سيدنا محمد وآله وصحبه أجمعين ، وبعد :

قال تعالى فى سورة الانسان ، آية ٨ « يوفون بالنذر ويخافون يوما كان شره مستطيرا » فدل بذلك على أن هذا الفعل ليس مجرد فعل مباح امتدحه الله تبارك وتعالى ، وانما هو من العبادة ، فالله سبحانه وتعالى لا يمتدح الا على فعل واجب أو مستحب أو ترك محرم ، كما قال تعالى « وما أنفقتم من نفقة أو نذرتم من نذر فان الله يعلمه » آية ٢٧١ من سورة البقرة ، فدل كذلك على أنه سبحانه يعلم النذر كما يعلم النفقة ، وهو يجازى عليه ، فليس لانكار النذر مجال ، ولكن ، عيامنا الله سبحانه وتعالى أن نقول « قل ان صلاتي ونسكى ومحياى ومماتى لله رب العالمين لا شريك له » آية ١٦٤ من سورة الأنعام ، أي أن العبادة والنذر منها – لا تكون الا لله سبحانه وتعالى ، رب العالمين ، دون ند أو شريك ،

كذلك يبين لنا حديث رسول الله على كيف يكون النذر الصحيح: « لا نذر في معصية » – رواه أبو داود وغيره ، وفي صحيح البخاري عن عائشة رضى الله عنها ، أن رسول الله على قال « من نذر أن يطيع الله فليطعه ، ومن نذر أن يعصى الله فلا يعصه » ، وقال الحافظ في الفتح – يعنى ابن حجر في فقتح الباري – : واتفقوا على تحريم النذر في المعصية ، فلما علم ذلك ، تبين لنا أن صرف النذر وجعله أو التوجه به لغير الله تعالى ، من الشرك ، من الشرك ، من الشرك ، من وتكون حيث هو عبادة ، اذا نذر طاعة وجب عليه الوفاء بها وتكون

عندئذ قربة الى الله تعالى ، ولهذا يكون التوجه لغير الله بالنذر اشراكا ما فى ذلك شك ، لأن الناذر يجعل لما توجه له النذر تصريفا وتدبيرا وشفاء ودفع أذى ، كما يعتقد فيه بذلك النفع والضر ، وقضاء الصاجة ، والشفاعة ، ورد القضاء ، والرحمة والرجاء ، • • • الخ ومن يملك ذلك الا الله ؟ فكيف نتوجه لغيره سبحانه ؟!

ثم ان المصطفى على الم يحث على النذر ولا رغب فيه لقوله « ان النذر لا يقرب من ابن آدم شيئا لم يكن الله قدره له ، ولكن النذر يوافق القدر فيخرج ذلك من البخيل ما لم يكن البخيل يريد أن يخرج » - رواه مسلم في صحيحه عن أبي هريرة رضي الله عنه ، كذلك روى الامام أحمد عن ابن عمر رضى الله عنهما ، أن رسول الله على قال « أن النذر لا يقدم ولا يؤخر من قدر الله شيئا ، وانما يستخرج به من البخيل » • فقوله بي « يستخرج به من البخيل » يحثنا على العكس من ذلك ، فنكون من المسنين ، فنقدم الطاعة على طلب الحاجة ، بينما يجعل الناذر ، الصدقة أو الصيام أو النسك أو الخير بعامة ، مشروطا بقضاء الحاجة وتلبية الطلب ، وهي وان حصلت فقد وافقت القدر في الحقيقة وليس ذلك بسبب النذر ، ولكن الله سبحانه وتعالى قدره عليه ، يستخرج به ما يده عليه شحيحة ، فلنتأمل ، ثم ان الناذر يجعل لفعله الخير ثمنا معجلا يرتهن بالوفاء به قضاء حاجته ، وهذا فيه اشتراط على المولى عز وجل ٠٠ « لئن رددت لى غائبي ٠٠ لفعلت كذا وكذا » وهـو من سوء الأدب مع الله ، وهـو من جهة أخـرى يضـع بعض الناس في مواجهة قوله تعالى : « ومن الناس من يعبد الله على حرف ، فإن أصابه خير اطمأن به ، وإن أصابته فتنة انقلب على وجهه ، خسر الدنيا والآخرة ، ذلك هـ و الخسران البين » آية ١١ من سورة المح ، وهو ما نفشي على بعض الناس منه ، فكم من داع أو ناذر سقط في هذه الهوة ٠٠٠ فعلت

يودى به الى الهلاك ٠٠ فمن الناس من يكون على حرف ٠٠ فيفع في الفسران المبين ٠٠

وكل ذلك مخالف لهدى النبى في ، الذى لم ينذر قط ، بل كان يقدم الخير ويعجل به ثم يدعو الله مخلصا ٥٠ فهكذا ينبغى أن يكون منهجنا ٥٠ قم يا صاحب الحاجة فقدم الصلاة أو الصيام أو الصدقة أو ما شئت من قربات الى الله تعالى ٥٠ وحده ٥٠ مالك الملك ٥٠ صاحب الأمر ، ثم أقبل عليه وابتهل واجتهد في الدعاء ٥٠ فان الله قريب يجيب دعوة الداع اذا دعاه ٥

واني لأرجو أن نتأمل هذه المسألة ، فالدعاء خير من النذر ، والنذر أن لم يكن في معصية ، قد يؤدي بالكثير خاصة من العامة وأشباه المثقفين المتعلمين فحسب ، والذين يركضون خلف دعاة وحدة الوجود ٠٠ والموجود في كل الوجود \_ حاشاه سبحانه \_ من دراويش الصوفية ، فيفتح لهم باب الشرك ، فالغالب على الناس أنهم يتوجهون الى المساهد والقباب التي بنيت على القبور، ويقول أحدهم اذا شفى مريضى أو قضيت حاجتى ٠٠٠ الخ فان على لسيدى فلان أو فلانه نذرا كذا وكذا ٠٠ والله وحده هو الذي يشفى وهو الذى يقضى الحاجات ، فيقع بفعله في ما قد بيناه من اشراك غير الله سبحانه في العبادة ، وقد قال الفقهاء ، خمسة لغير الله شرك : الركوع والسجود والنذر والذبح واليمين ، ذكر ذلك الشيخ صنع الله الحلبي المنفي في الرد على من أجاز الذبح والنذر للأولياء ، كما قال الشيخ قاسم المنفى في شرح درر البحار ، أن النذر الذي ينذره أكثر العوام على ما هو مشاهد كأن يكون للانسان غائب أو مريض أو له حاجة ضرورية، فيأتى الى قبور بعض المالمين ويقول ٥٠ يا سيدى فلان ان رد الله غائبي أو عافى مريضي أو قضيت حاجتي ( بالبني للمجهول ) فلك كذا كذا ، فهدا النذر باطل بالأجماع ، أه ه ،

فاذا كان الشيخ يقول هذا فيمن جعل التصريف والتدبير لله

وحده بقوله « ان رد الله » ، ولكن جعل الوفاء لغير الله ، باطل ٠٠ فما بالنا بمن يطلب قضاء الحاجة من صاحب القبر نفسه ؟!!

فاذا كان لابد من النذر ، فليكن لله تعالى ، والوفاء به لله تعالى ، ويكون بعيدا عن الشبهات ، فقد روى أبو داود باسناد جيد عن ثابت بن الضحاك قال : نذر رجل على عهد رسول الله ، أن ينحر ابلا ببوانة ، فأتى النبي في ، فقال اني نذرت أن أندر ابلا ببوانة ، فقال النبي على هل كان فيها وثن من أوثان المالية يعبد ؟ » قال : لا • قال « فهل كان فيها عيد مان أعيادهم ؟ » قال : لا + فقال من « أوف بنذرك ، فانه لا وفاء لنذر في معصية الله ، ولا فيما لا يملك ابن آدم » · فتأمل المنع فيم كان ؟ انما كان حماية لجناب التوحيد ٠٠ فالحذر كل الحذر في طريقة الوفاء بالندر وزمانه ومكانه ٠٠ فلا يكون فيه مكروه أو محرم أو ما يؤدي الى الشرك أو مشابهة للكفار الذين نهينا عـن مشابهتهم ، ومذالفة هديهم المؤدى الى الجميم « فاهدوهم الى صراط الجميم » آية ٢٣ \_ المافات ، وفي هذا تفصيل كثير ، لكنا نوجر منا القول فيه ، فالصدقة مثلا توجه الى مصارفها الشرعية المذكورة في الآية القرآنية مع تحرى الصواب قدر الأمكان ٠٠٠ كذلك الصلاة من نوافل أو قيام ٠٠ فتؤدى كما قال عام « صلوا كما رأيتموني أصلى » ولنح ذر أن ننذر هيئات أو أماكن أو غيرها ما لم ينزل الله بها من سلطان في مواضع غير مشروعة وأزمنة لم تصح أو غير مشروعة ، وقل مثل ذلك الصيام والحج كمن ينذر أن يقف في الشمس صائما أو يحج ماشيا فكل هذا من تلبيس ابليس على الناس ٠٠٠ فاسألوا أهل الذكر ان كنتم لا تعلمون ، فما أحسن صنيع الرجل الذي جاء فسال النبي الله فهل نتعلم ؟

ثم انه اذا كان رسول الله بين ، كما نامس من قوله « ان

كذا كذا ١٠٠ طلبت كذا وكذا ١٠٠ ولم يستجب لى الله ، أو يقول ولم يرفع الله عنى الظلم أو يقول لم يشف مريضي ٠٠٠ مما النذر لا يقدم ولا يؤخر من قدر الله شيئًا » وقوله « انما يستخرج به من البخيل » لم يحث على النذر ، بل توحى كلمة البخيل بالتنفير ، وكلمة الاستخراج توحى بأنه يذرج الفعل منه لا عن عطاء وبذل ، بل عن غير رضى ٠٠ علاوة على أنه لا يفعل شيئا ٠٠ لا يقدم ولا يؤخر من قدر الله ٠٠ فهو - أي النبي على - وان لم يرغب فيه ولم يحث عليه ، لم ينه عنه ولكن أدت تعبيراته الى طلب القصد بل الزهد فيه ٠٠ ومن هنا أدعو الى تقديم الدعاء على النذر ، ، وقد روى البزار باسناد صحيح عن رسول الله بني « ليسال أحدكم ربه حاجته كلها ، حتى يسأله شسع نعله اذا انقطع وحتى يسأله الملح » وكما روى عن عمر بن الخطاب رضى الله عنه « انى لا أحمل هم الاجابة ولكن هم الدعاء ، فاذا ألهمت الدعاء ، علمت أن الاجابة معه » وقد قال ابن عباس رضى الله عنهما « أفضل العبادة الدعاء » وقد قال تعالى « أمن يجيب المضطر اذا دعاه ويكشف السوء ويجعلكم خلفاء الأرض ، أاله مع الله ؟ قليلا ما تذكرون » آية ٣٣ \_ النحل .

فليكن توجهنا الى الله بالدعاء خيرا من النذر، ونعم الصنيع تقديم الطاعات والقربات على الطلب ، فتوجه الى الله متضرعا خاشعا ٥٠ واسأله حاجتك ، وكن من المصنين فقدم بين يدى دعائك الطاعة لله ، من صلاة أو صوم أو صدقة ، ثم اجتهد فى دعائك ٥٠ وهناك أماكن أفضل من أماكن ، وأوقات أفضل من أوقات ٠٠٠ الخ فما هذا ليس محل تفصيله ليكون الدعاء أقرب الى الاجابة ، والله أعلم ، وله الأمر من قبل ومن بعد ٠

وصلى الله وسلم وبارك على سيدنا محمد وآله وصحبه و

أبو الهيثم صقر جندية

# شرك. أم دلائل خيرات؟

كتاب اسمه دلائل الخيرات منتشر في العالم الاسلامي ، ولاسيما في المساجد ، يقرؤه المسلمون في كل وقت ، هذا الكتاب لو تصفحه المسلم العاقل المطلع على أحكام دينه لوجد ما يلي:

ا يقول مؤلفه في المقدمة يخاطب الرسول: ( مستمدا من مضرته ) مع أن الرسول في لا يجيز طلب المدد والعون الا من الله فيقول: « اذا سألت فاسأل الله ، واذا استعنت فاستعن بالله » رواه الترمذي ، وقال حسن صحيح .

٢ ــ ثم يأتى بأحاديث لا أصل لها مكذوبة على الرسول في •
 وقد حذر الرسول في من ذلك فقال : « من قال على ما لم أقل فليتبوأ مقعده من النار » حسن رواه أحمد •

س م يذكر أسماء الرسول ويصفه بأسماء وصفات لا تليق الا بالله ، علما بأن أسماء الرسول في وردت في الأحاديث الصحيحة لا يجوز الزيادة عليها ، ولاسيما اذا كان فيها غلو أو مبالغة في المدح الذي حذر منه الرسول بقوله : « لا تطروني كما أطرت النصاري ابن مريم ، فانما أنا عبد ، فقولوا عبد الله ورسوله » رواه البخاري ، وأسماء الرسول التي ذكرها صاحب كتاب دلائل الضيرات هي : والسماء الرسول التي ذكرها صاحب كتاب دلائل الضيرات هي : والاسلام يأمرنا أن نعتقد أن المحيى والمنجى والناصر والغوث والمفرج هو الله وحده لقوله تعالى : « أمن يجيب المضطر اذا دعاه ويكشف السوء ويجعلكم خلفاء الأرض أاله مع الله » سورة النمل ،

٤ - ثم يقول : ( اللهم زده نورا على نور الذى منه خلقته )
 مع أن الرسول لم يخلق من نور ، بل خلق من أبوين ، وكلامه يكذبه

القرآن حيث يقول: «قل انما أنا بشر مثلكم ، يوحى الى أنما الهكم اله واحد» •

ه ــ ثم يقول (اللهم صلى على من تفتقت من نوره الأزهار) والأزهار فتقها الله وحده (اللهم صل على من اخضرت من بقية وضوئه الأشجار) وهذا كذب على الرسول على العدم ثبوته ولأن الأشجار تخضر من بقية وضوء كل انسان لأن فيها الماء (اللهم صل على محمد بقدر ما نفعت التمائم) والرسول على يقول : من علق تميمة فقد أشرك صحيح رواه أحمد ويقول عن الرسول: (والسبب في كل موجود) وهذا كفر الأن السبب في وجود الكائنات هو الله ويقول (اللهم صل على محمد حتى وجود الكائنات هو الله ويقول (اللهم صل على محمد حتى لا يبقى من الصلاة والرحمة شيء) مع أن رحمة الله دائمة لا تنفذ لقول الله تعالى: «قل لو كان البحر مدادا لكلمات ربى لنفد البحر قبل أن تنفذ كلمات ربى لنفد البحر قبل أن تنفذ كلمات ربى ولو جئنا بمثله مددا » وسورة الكهف وقبل أن تنفذ كلمات ربى ولو جئنا بمثله مددا » وسورة الكهف وقبل أن تنفذ كلمات ربى ولو جئنا بمثله مددا » وسورة الكهف وقبل أن تنفذ كلمات ربى ولو جئنا بمثله مددا » وسورة الكهف و

٣ ــ ثم يقول طالبا الشفاعة من الرسول: ( فاشفع لنا عند ربك ) والشفاعة تطلب من الله لقوله تعالى: « قل لله الشفاعـة جميعا » سورة الزمر • ولقوله عن حين علم الصحابي أن يقول: « اللهـم شفعه في » رواه الترمذي وقال حسن صحيح •

٧ - ثم يقول ابن بشيش في آخر كتابه « دلائل الخيرات » :
( اللهم صل على من منه انشقت الأسرار ، وانفلقت الأنوار ٠٠٠
ولا شيء الا هو به منوط اذ لولا الواسطة لذهب كما قيل الموسوط )
وهـذا الوصف لا يكون الا لله وحده الذي شق الأسرار ، وفتق
الأزهـار والأنوار ( ثم يقول : لولا الواسطة وهـو الرسول لذهب الموسوط وهو الله )!!

م ـ ثم يقول فى هذه الصلاة: ( اللهم انشلنى من أوحال التوحيد ، وأغرقنى فى عين بحر الوحدة وزج بى فى بحار الأحدية حتى لا أرى ولا أسمع ، ولا أجد ولا أحس الا بها ) لاحظ أخى المسلم أن فى هذا الدعاء أمرين منكرين:

(1) قوله (وانشلني من أوحال التوحيد) والأوحال هي الأوساخ،

فهل في التوحيد أوساخ ؟

ان توحيد الله في العبادة والدعاء نظيف ليس فيه أوساخ ، والأوساخ في دعاء غير الله الذي هو من الشرك الأكبر الذي يخلد صاحبه في النار لقوله تعالى: « ومن يشرك بالله فقد حرم الله عليه الجنة ومأواه النار ، وما للظالمين من أنصار » • سورة المائدة •

(ب) الأمر الثانى قوله فى الدعاء: (وزج بى فى بحار الأحدية ، وأغرقنى فى عين بحر الوحدة ) ، هذه هى وحدة الوجود عند المتصوفة التى عبر عنها زعيمهم ابن عربى بقوله:

الرب عبد: والعبد رب ياليت شعرى من المكلف؟ ان قلت عبد فذاك رب أو قلت رب أنى يكلف؟

فانظر كيف جعل الرب وهو الآله عبدا ، وجعل العبد ربا فهما متساويان عنده ، وعند صاحب الدعاء الموجود في آخر دلائل الخيرات ، وهذه فكرة وحدة الوجود التي في الدعاء كفر يخرج قائلها من الاسلام ويحبط عمله ،

ه \_ ثم يقول فى قصيدة آخر الكتاب : بأبى خليل شيخنا وملاذنا : قطب الزمان هو المسمى محمد • لاحظ أنه يقول أن شيخه أبا خليل ملاذه يلوذ به ويلتجى اليه ، مع أننا نلوذ بالله ولا نلتجى الا اليه لأنه حى ، وغيره ميت لا ينفع ولا يضر •

ويعتقد أن شيخه قطب الزمان ، وهو رأى الصوفية أن فى الكون أبدالا وأقطابا ويجتمعون كل سنة ويتصرفون فى الكون ، حيث سلم الله اليهم مقاليد الأمور!!

والمشركون السابقون كانوا يعتقدون أن المدبر للأمور هـو الله وحده ، وقد ذكر القـرآن ذلك فقال : (قل مـن يرزقكم من السـماء والأرض أمن يملك السمع والأبصار ، ومن يخـرج الحي مـن الميت ، ويخرج الميت من المي ، ومن يدبر الأمر فسيقولون الله ٠٠) سـورة يونس ٣١٠ ٠

محمد بن جميل زينو المدرس بدار الحديث الخيرية بمكة

#### من أخبار الجماعة

### اجتماع الجمعية العمومية العادية للمركز العام

بمشيئة الله تعالى ستجتمع الجمعية العمومية العادية لجماعة أنصار السنة المحمدية ( المركز العام ) عقب صلاة الظهر يوم الخميس ٢٦ رجب ١٤٠٧ الموافق ٢٦ مارس ١٩٨٧ للنظر في جدول الأعمال التالى:

١ \_ عرض التقرير السنوى لجلس الادارة عن نشاط الجماعة خلال عام ١٩٨٦ ٠

٢ \_ اعتماد الحساب الختامي لعام ١٩٨٦ ٠

٣ \_ التصديق على مشروع ميز انية عام ١٩٨٧ ٠

٤ \_ تعيين مراقب الحسابات لعام ١٩٨٧ .

ه \_ انتخاب خمسة أعضاء لعضوية مجلس ادارة المركز العام بدلا من الأعضاء الذين انتهت عضويتهم بالاسقاط الثلثي •

وسيتم الاجتماع بمشيئة الله تعالى بمقر المركز العام وهو مشارع قولة بعابدين \_ القاهرة •

هذا وقد تحدد موعد قبول طلبات الترشيح لعضوية المجلس اعتبارا من يوم ٥ فبراير ١٩٨٧ وحتى الساعة الثامنة من مساءيوم ١٥ فبراير ١٩٨٧٠

والله ولى التوفيق

#### في هـذا المـدد:

صفحة

رئيس التحرير كلمة التحرير الأستاذ بخارى أحمد عبده ٥ نفحات قر آن فضيلة الشيخ محمد على ما السينة عبد الرحيم 14 فضيلة الشيخ محمد على ماب الفتاوي عبد الرحيم 7 . التحرير حتى لا تحتار النيابة 47 التحرير اتق الله يا شيخ شعر اوى 45 الأستاذ أبو الهيثم صقر الدعاء خبر من النذر حندية 20 الأستاذ محمد من حميل زينو ٥٥ شرك ٠٠ أم دلائل خيرات ؟ التحرير من أخبار الجماعة 21

#### قيمة الاشتراك السنوى للنسخة الواحدة من مجلة التوحيد:

في مصر : جنيهان مصريان ٠

فى الخارج: ما يساوى قيمة ١٢ عددا من أعداد المجلة .

وترسل جميع الشيكات والحوالات الخاصة بالاشتراكات باسم (مجلة التوحيد) .

#### Upload by: altawhedmag.com

#### هذه المجلة تصدرها:

# وي جماعة أنصار السنة المحمدية على السنة المحمدية على السنة المحمدية ومن أهدافها:

- ا الدعوة الى التوحيد الخالص المطهر من جميع الشوائب و والى حب الله تعالى حبا صحيحا صادقا يتمثل فى طاعته وتقواه ، وحب رسول الله صلى الله عليه وسلم حبا صحيحا صادقا يتمثل فى الاقتداء به واتخاذه أسوة
- ٢ الدعوة الى أخذ الدين من نبعيه الصافيين القرآن والسنة الصحيحة ومجانبة البدع والخرافات ومحدثات الأمور •
- ٣ \_ الدعوة الى ربط الدنيا بالدين بأوثق رباط عقيدة وعملا وخلقا ٠
- الدعوة الى اقامـة المجتمع المسلم والحكم بما أنزل الله فكل مشرع غيره \_ فى أى شأن من شئون الحياة \_ معتد عليه سبحانه ، منازع اياه فى حقوقه .

تلقى بدار المركز العام للجماعة محاضرات دينيه مساء الأحد والأربعاء من كل أسبوع .

الثمن ١٥ قرشا

رقم الايداع ٤٤ / ١٩٧٥